

عسبة احسمد حشسا و المحصه العام بوزارة التعليم والمعارلكليتى التربيّم للمعلمين والمعا الاومسة . فنط مد

٢ \_ سورة البقرة

- 10 -

#### (د) التفسير:

ذلك الكتاب لا ريب فيه ، هدى للمتقين (٢) الذين يؤمنون بالغيب ويقيمون الصلاة ومما رزقناهم ينفقون (٣) والمذين يؤمنون بما أنزل اليك وما أنزل من قبلك وبالآخرة هم يوقنون (٤) أولئك على هدى من ربهم وأولئك هم المفلحون (٥) ٠

رأينا \_ فى العدد السابق \_ من صفات المتقين ثلاث صفات ، وهى: ايمانهم بالغيب ، واقامتهم الصلاة ، وانفاقهم مما رزقهم الله ، وبقيت, صغتان ، هما : ايمانهم بالقرآن الكريم والكتب السماوية ، وايقانهم بالآخرة .

#### إلايمان بالكتب

« والذين يؤمنون بما أنزل اليك وما أنزل من قبلك » •

الصفة الرابعة من صفات المتقين : ايمانهم بما أنزل على محمد صلى الله عليه وسلم وما أنزل من قبله على أنبياء الله ورسله صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين ، فهم مؤمنون برسل الله وكتبه ، لا يفرقون بين أحد من رسله ، ولا بين شيء من كتبه .

والذى أنزل على محمد صلى الله عليه وسلم هو القرآن الكريم ، ومن أسمائه: الفرقان ، والذكر ، والنور ، والشفاء ، والذى أنزل على الذين من قبله كتب كثيرة ، وصحف متعددة ، ذكر القرآن منها: صحف ابراهيم ، وتوراة موسى ، وانجيل عيسى ، وزبور داود ، والمعروف في العالم اليوم من الكتب السماوية: القرآن الكريم ، وهذه الثلاثة الاخيرة: التوراة والانجيل والزبور بأيدى أهل الكتاب من اليهود والنصارى ، ويجمعها عندهم (الكتاب المقدس) الذي يتألف من العهدين: القسود م والجديد ،

ذكر القرآن الكريم صحف ابراهيم في آية واحدة من سورة الاعلى مقرونة بصحف موسى في قوله سبحانه: « ان هذا لفي الصحف الاولى ، صحف ابراهيم وموسى (۱) » وذكر زبور داود في آية من سورة النساء: « انا أوحينا اليك كما أوحينا الى نوح والنبيين من بعده وأوحينا الى ابراهيم واسماعيل واسحق ويعقوب والاسسباط وعيسى وأيوب ويونس وهرون وسليمان وآتينا داود زبورا (۲) » وذكر التوراة وحدها مثنيا عليها بالصدق والخير والهداية والنور في كثير من الآيات ، منها قوله تعالى : « انا أنزلنا التوراة فيها هدى ونور يحكم بها النبيون الذين أسلموا للذين هادوا والربانيون والاحبار (۲) بما استحفظوا من كتاب الله وكانوا عليه شهداء (٤) » وذكر الانجيل في القرآن وحده أحيانا، ومقرونا بالتوراة على أنه مصدق لها أحيانا أخرى ، ومن الاول قول الله تعالى : « وليحكم أهل الانجيل بما أنزل الله فيه ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولئك هم الفاسقون (۵) » ومن الثاني قوله سبحانه : « وقفينا على آثارهم بعيسى بن مريم مصدقا لما بين يديه من التوراة وهدى و آتيناه الانجيل فيه هدى ونور ومصدقا لما بين يديه من التوراة وهدى

<sup>(</sup>١) الآيتان الاخيرتان ١٨ و ١٩

<sup>(</sup>٢) الآية ١٦٣

<sup>(</sup>٣) الربانيون: العباد من اليهود ، والاحبار: هم العلماء منهم ، جمع حبر (بفتح الحاء وكسرها) من التحبير ، وهو التحسين . وقيل: الربانيون: علماء النصارى ، والاحبار: علماء اليهود ، والربانيون والاحبار معطوفان على ( النبيون ) . ( ) من الآية } من سورة المسائدة .

<sup>(</sup>٥) الآية ٧} من سورة المائدة .

وموعظة للمتقين (١) » • كما ذكرت الكتب الثلاثة مقترنة فى آية واحدة فى مواضع عدة على أنه يصدق بعضها بعضا فى الهداية ، منها أول سورة آل عمران : « الله لا اله الا هو الحى القيوم ، نزل عليك الكتاب بالحق مصدقا لما بين يديه وأنزل التوراة والانجيل ، من قبل هدى للناس وأنزل الفرقان (٢) » ومنها قوله تعالى فى سورة التوبة : « ان الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة يقاتلون فى سسبيل الله فيقتلون ويقتلون وعدا عليه حقا فى التوراة والانجيل والقرآن (٢) » •

وقد افترض الله على النبى محمد صلى الله عليه وسلم وعلى أمته المسلمة الايمان بكل هذه الكتب السابقة ، والانبياء السابقين صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين ، كما قال تعالى : « قولوا آمنا بالله وما أنزل الينا وما أنزل الى ابر اهيم واسماعيل واسحق ويعقوب والاسباط وما أوتى موسى وعيسى وما أوتى النبيون من ربهم لا نفرق بين أحد منهم ونحن له مسلمون (¹) » « قل آمنا بالله وما أنزل علينا وما أنزل على ابر اهيم واسماعيل واسحق ويعقوب والاسباط وما أوتى موسى وعيسى والنبيون من ربهم لا نفرق بين أحد منهم ونحن له مسلمون (°) » « آمن الرسول من ربهم أنزل اليه من ربه والمؤمنون كل آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله لا نفرق بين أحد من رسله (۱) » •

والمراد بايمان المتقين بما أنزل الى الرسل: تصديقهم واعتقادهم بأنه منزل من عند الله ، وتصديقهم واعتقادهم بأنه منزل هدى للناس ورحمة ، فهم مؤمنون بمصدره ، ومؤمنون بالغاية المقصودة منه .

#### ه \_ الايقان بالآخرة

« وبالآخرة هم يوقنون » •

الصفة الخامسة من صفات المتقين : ايقانهم بالآخرة ، والمراد أنهم

<sup>(</sup>١) الآية ٦٦ من سورة المائدة .

<sup>(</sup>٢) الآيتان ٢ و ٣ وبعض الآية الرابعة .

 <sup>(</sup>٣) من الآية ١١١ (٤) الآية ١٣٦ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٥) الآية ٨٤ من سورة آل عمران .

<sup>(</sup>٦) من الآية ٢٨٥ من سورة البقرة .

موقنون ومصدقون بالحياة الآخرة التي يحياها الناس بعد حياتهم الدنيا، أي أنهم يوقنون بأن لهم معادا ورجوعا الى ربهم فى حياة أخرى يحاسبون فيها على ما عملوا فى حياتهم الاولى ، ويجزى فيها كل عامل بعمله ، فهم موقنون بحياة أخرى وبكل ما ورد فى التنزيل فى تلك الحياة الاخرى من بعث وحساب وجزاء وغيرها .

وانما ذكر صراحة ايمانهم بالحياة الآخرة مع أنه داخل ضمنا فى ايمانهم بالعيب ، وفى ايمانهم بما أنزل الى الرسول صلى الله عليه وسلم وما أنزل من قبله ، للرد صراحة على من جحدوا بالحياة الآخرة ، وقالوا « ان هى الاحياتنا الدنيا وما نحن بمبعوثين » •

هذه هى صفات المتقين الخمس التى صاروا بها أهلا للاهتداء بالقرآن الكريم، وهى صفات تؤهل للهدى والخير، لأن ايمانهم بالغيب وعدم جمودهم على المحس الظاهر ـ دليل على سلامة فطرتهم واذعانهم للحق الذى قام عليه البرهان، محسا كان أو من الغيب، واقامتهم الصلاة دليل على توجههم لله وقصده وحده بالعبادة والخضوع، وانفاقهم مما رزقهم الله دليل على طهارة أنفسهم من الشنح والانانية، وعمران قلوبهم بالعطف والرحمة، وايمانهم بما أنزل الى الرسول وما أنزل الى الرسل من قبله دليل على أنهم آمنوا برسل الله وصدقوهم، واتخذوا ما جاءوا به اماما لهم، وايمانهم بالآخرة آية هذا التصديق وأمارته، ودليل على شعورهم بأنهم مسئولون عن عملهم فى هذه الدنيا، وكل هذه الصفات دعائم وأسس للاهتداء، ولذا قال سبحانه:

« أولئك على هدى من ربهم » •

أولئك المتقون الذين توافرت فيهم هذه الصفات أضاء الله لهم طريق الحق والخير ، وفتح عقولهم ، وأنار أبصارهم فاهتدوا بالقرآن واتخذوه اماما لهم ، ووجدوا فيه هدى لهم ، وهم بأوصافهم ومعونة الله وتوفيقه انتفعوا بما فيه واهتدوا بهداه فأصبحوا على هدى من ربهم .

والتعبير بهذه الصيغة «أولئك على هدى » بدلاً من «أولئك هم المهتدون » يدل على ثباتهم على الهدى ، وتمكنهم منه ، كما تقول لن

تذعن له بالحق والاستقامة: « أنت على الحق ، وأنت على الجادة » ، فهؤلاء المتقون لتمكن الهداية فى قلوبهم وثباتهم عليها ، ولانها لا ريب فيها \_ أخبر سبحانه أنهم على هدى •

وأخبر سبحانه أن هداهم « من ربهم » للاشارة الى أن اهتداءهم مصدره ربهم ، لانه هو الذى وفقهم للاهتداء ، وأخذ بيدهم للوصول الى الخير ، ولولا توفيقه ومعونته لضلوا كما ضل غيرهم ممن لهم قلوب ولكن لا يعقلون بها ، وأعين ولكن لا يبصرون بها ، وآذان ولكن لا يسمعون بها ، فوجود العقل ، واستكمال الحواس ، وظهور الدلائل وسائل للهدى اذا صحبها توفيق الله ومعونته : « قل ان الهدى هدى الله » •

« وأولئك هم المفلحون » •

أولئك المتقون هم الفائزون ، وأطلق سبحانه افلاحهم دون أن يقيده بالحياة الاخرى للاثبارة الى أن فوزهم فى الدنيا وفى الاخرى ، لان للقرآن فيه هدى لسعادة الدارين ، وللفوز فى الحياتين •

والأفلاح: الفوز وبلوغ المقصود ، يقال: أفلح المؤمنون: أى فازوا برضا الله ، وأفلح الزارع: أى بلغ مقصوده من زرعه .

ولا يقال: أفلح ، الا لمن فاز ووصل الى مقصوده بسعى وعمل وأخذ فى الاسباب ، فيقال: أفلح الزارع ، أو الصانع ، أو العامل ، أو التاجر ، اذا بلغ كل بعمله وسعيه مقصوده ، ولا يقال: أفلح الوارث فى ارثه .

فهؤلاء المتقون بايمانهم بالغيب ، واقامتهم الصلاة ، وانفاقهم مما رزقهم الله ، وايمانهم بما أنزل الى رسل الله وباليوم الآخر \_ عملوا للفوز ، وأخذوا فى أسبابه ، فهم المفلحون .

والجملتان اللتان بين الله بهما جزاء أولئك المتقين \_ جملتان تفيدان المصر ، أى قصر الهداية من الله عليهم ، وقصر الفوز والفلاح عليهم ، فالهداية الى الصراط المستقيم هداية مصحوبة بمعونة الله وتوفيقه ، موصلة الى الخير \_ لا تكون الا لهؤلاء المتقين .

نسأل الله أن يجعلنا ممن اتقى ، فكان على هدى من ربه ، وكان من المفلحين ٠٠

### من محفوظان انصار السنة

فتوى لفصيلة معتى المحمهودية سابقا

## بحصر زمارة الأضرعة شرك بالله مصحح

#### بتعليق الشيخ ممدعلى جبالرجيم الرئيس العام للجماعة

وجه مدير الشئون الدينية بالاذاعة عام ١٩٥٧ الى فضيلة الشيخ حسن مأمون مفتى الجمهورية رحمه الله تعالى سؤالين يتناولان أمرين هامين : هما زيارة الاضرحة والطواف حولها والتوسل بها ، والندر لغير الله ، فأجاب فضيلة المفتى رحمه الله على هذين السؤالين بما عرف عنه من عمق وروية واتزان ، وعلم وبصيرة ، بدون تحيز أو ميل الى طائفة أو غيرها ، فأبرأ ذمته ، وصدع بالحق ، ( وقل جاء الحق وزهق الباطل ، ان الباطل كان زهوقا ) .

س: \_ ما حكم الشرع فى زيارة أضرحة الاولياء والطواف

ج: أود أن أذكر أولا أن أصل الدعوة الاسلامية يقوم على التوحيد والاسلام يحارب جاهدا كل ما يقرب الانسان من مزالق الشرك بالله ، ولا شك أن التوسل بالاضرحة والموتى أحد هذه المزالق وهى رواسب جاهلية .

فلو نظرنا الى ما قاله المشركون عند ما نعى عليهم الرسول صلى الله عليه وسلم عبادتهم للأصنام قالوا له (ما نعبدهم الاليقربونا الى الله زلفى) فهى نفس الحجة التى يسوقها اليوم الداعون للتوسل بالاولياء لقضاء حاجة عند الله أو التقرب منه •

ومن مظاهر هذه الزيارات أفعال تتنافى كلية مع عبادات اسلامية ثابتة ، فالطواف في الاسلام لم يشرع الاحول الكعبة الشريفة ، وكلِّ،

طواف حول أى مكان آخر حرام شرعا • والتقبيل فى الاسلام لم يسن الا للحجر الاسود ، وحتى الحجر الاسود قال فيه عمر رضى الله عنه وهو يقبله ( والله لولا أنى رأيت رسول الله يقبلك ما قبلتك ) فتقبيل الاعتاب أو نحاس الضريح أو أى مكان به حرام قطعا •

وتأتى بعد ذلك مسألة الشفاعة ، وهذه فى الآخرة غيرها فى الدنيا ، فالشفاعة ارتبطت فى أذهاننا بما يحدث فى هذه الحياة من توسط انسان لآخر أخطأ عند رئيسه ، أو من بيده الامر ، يطلب اليه أن يعفر له هذا الخطأ ، وان كان هذا المخطىء لا يستحق العفو والمغفرة .

غير أن الله سبحانه وتعالى قد حدد طريق الشفاعة فى الآخرة ، فهذه الشفاعة لن تكون الا لن يرتضى الله لهم أن يشفعوا ، ولاشخاص يستحقون هذه الشفاعة ، وهؤلاء أيضا يحددهم الله تعالى ، اذن فكل هذا متعلق باذن الله وحكمته ، فاذا نحن سبقنا هذا الحكم بطلب الشفاعة من أى أحد كان ، فان هذا عبث لاننا لا نستطيع أن نعرف من سيأذن الله لهم بالشفاعة ، ومن يشفع لهم ، وعلى ذلك يتضح أن كل زيارة للأضرحة والطواف حولها ، وتقبيل القصورة والاعتاب والتوسل بالاولياء وطلب الشفاعة منهم : كل هذا حرام قطعا ، ومناف للشريعة ، وفيه اشراك الشفاعة منهم : كل هذا حرام قطعا ، ومناف للشريعة ، وفيه اشراك الكثير من العامة بل ومن الخاصة ممن لم تتح لهم المعرفة الاسلامية الصحيحة يقعون فريسة هذه الرواسب الجاهلية التى تتنافى مع الاسلام واذا أخذ بالرفق فى هذا الامر ، فلابد أنهم سوف يستجيبون للدعوة لان الجميع حريصون ولا شك على التعرف على حقائق دينهم ،

س: هل يجوز النذر لغير الله ؟ مثل أن ينذر أحدهم نتاج ماشيته أو ريع أرضه أو مبلغا من المال لاحد الاولياء • وهل يقر الاسلام هذه النذور ؟ •

ج: وردت الآيات صريحة فى أن النذر لا يجوز الا لله • والنذر للني شرك • فالنذر طاعة ولا طاعة لغير الله • انتهى

هذا ما أفتى به الشيخ حسن مأمون مفتى الجمهورية الاسبق رحمه الله تعالى ، فقد صدع بالحق ، وبين للناس ما نزل اليهم ، وما بلغه رسوله صلى الله عليه وسلم ، ولم يقل على الله غير الحق •

ولكن لا تزال شرذمة ممن ينتسبون الى العلم: تناسوا ما أخذ الله عليهم من ميثاق الكتاب فيما يقيم عليهم الحجة من محكم آياته ، فكتموا ما أنزل الله ، وقالوا على الله ورسوله غير الحق ، ودرسوا كل ذلك فيما درسوه من آيات الله البينات ، ومن سنة الرسول عليه أغضل الصلوات والتسليمات .

ولكن غلبت الاهواء ، وأقبلت الدنيا على أرباب العام وذوى الوجاهات ، فتمكن منهم الركود ، وتعلبت عليهم العفلة ، وخاصة بعد أن اتخذ الدين صناعة وحرفة ، وأخلدوا الى الارض ، فأعرضوا عن النصوص الصريحة مجاراة للعامة ، وارضاء للصوفية : وتجلى ذلك فيما نراه بالساجد ذات القبور ، من البدع والضلالات ،

لقد زخرف لهم الشيطان الكفر والوثنية باسم أولياء الله الذين لا خوف عليهم ولاهم يحزنون • وما دروا أن أولياء الله ليسوا أرباب الاضرحة والقباب ، ولكن أولياء الله هم العاملون بكتابه ، ومنهج رسوله عليه الصلاة والسلام •

( ألا ان أولياء الله لا خوف عليهم ولاهم يحزنون • الذين آمنوا وكانوا يتقون • لهم البشرى في الحياة الدنيا وفي الآخرة ) •

فالآية الكريمة لا تتحمل وضع قبر فى مسجد ، أو تشييد مسجد على قبر من القبور ولو كان قبر نبى مرسل ، والنبى صلى الله عليه وسلم يقول ( اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد ) ،

كل ذلك لتجريد التوحيد من أدران الوثنية ، التي يخشي رسول الله أن تقع أمته فيها : وهذا هو الذي حصل : فترى هذه القبور التي بالمساجد يرجى منها البركات ، ويطلب منها ما لا يقدر عليه الا رب الارض والسموات ،

( البقية صفحة ٢٤ )

## لطلمةالع السماحة الشيج عبدالعريزب عباللهبن ماز رتيس إدارات البحوث والإفتاء والدعوة والارشاد ١٥٥٥٠ بالملكة العربية السعودية ١٥٥٥٠

الحمد لله والصلاة والسلام على رسوله ، نبينا محمد وآله وصحبه. أما بعد : \_

فلا ريب أن طلب العلم من أفضل القربات ، ومن أسباب الفوز بالجنة والكرامة لمن عمل به ، ومن أهم المهمات الاخلاص في طلبه ، وذلك بأن يكون طلبه لله لا لغرض آخر ، لان ذلك هو سبيل الانتفاع به ، وسبب التوفيق لبلوغ المراتب العالية في الدنيا والآخرة .

وقد جاء في الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال (من تعلم علما مما يبتغى به وجه الله ، لا يتعلمه الا ليصيب به غرضا من الدنيا ، لم يجد عرف الجنة يوم القيامة) يعنى ريحها \_ أخرجه أبو داود باسناد حسن • وأخرج الترمذي باسناد فيه ضعف عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال ( من طلب العلم ليجاري به العلماء ، أو ليماري به السفهاء، أو ليصرف به وجوه الناس اليه ، أدخله الله النار ) .

فأوصى كل طالب علم ، وكل مسلم يطلع على هذه الكلمة ، بالاخلاص لله في جميع الاعمال عملا بقول الله سبحانه وتعالى ( فمن كان يرجو لقاء وبه فليعمل عملا صالحا ولا يشرك بعبادة ربه أحدا) وفي صحيح مسلم عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال ( يقول الله عز وجل : أنا أغنى الشركاء عن الشرك ، من عمل عملا أشرك معى فيه غيرى تركته وشركه ) •

كما أوصى كل طالب علم ، وكل مسلم ، بخشية الله سبحانه ،



\_ { \_

\* فان قال قائل: لماذا تمنعون التوسل بذوات الانبياء والصالحين ، مع أن حديث الاعمى الذى سبق أن استشهدت به دليل على اثبات التوسل بالذوات لا على نفيه •

\* قلنا له: ان خلاصة معنى حديث الاعمى ، الدعاء من الاعمى ، والدعاء له من النبى صلى الله عليه وسلم ، والدعاء وطلبه مشروعان ، ومن دعا لغيره كان شفيعا له ، ومنه الدعاء للميت ، كما ورد: « وقد جئناك راغبين اليك ، شفعاء له » فالاعمى : طلب الدعاء من النبى صلى الله عليه وسلم ، فدعا له ، والدعاء شفاعة ، وهو دعا الله أن يقبل شفاعة النبى صلى الله عليه وسلم فيه — أى : دعاءه له — ولا يمكن للمتوسلين بالنبى عليه الصلاة والسلام اليوم أن يعلموا أن النبى صلى الله عليه وسلم دعا لهم وشفع فيهم حتى يسألوا الله أن يقبسل شفاعته لهم ، ويستجيب دعاءهم ،

\* فان قال قائل: قد جاء فى حديث رواه أحمد فى مسنده وابن ماجة عن عطية العوفى عن أبى سعيد الخدرى عن النبى صلى الله عليه وسلم: أنه علم الخارج الى الصلاة أن يقول: « وأسألك بحق السائلين عليك ، وبحق ممشاى هذا ، فانى لم أخرج أشرا ، ولا بطرا ، ولا رياء ، ولا سمعة ، ولكن خرجت اتقاء سخطك ، وابتعاء مرضاتك » ففى الحديث توسل واقسام على الله بحق السائلين وبحق المشى .

\* قلنا له: ان فى اسناد هذا الحديث عطية العوفى \_ وهو ضعيف \_ وعلى فرض صحة الحديث ، فان حق السائلين هو الاجابة التى وعدها الله تفضلا منه لهم ، فيكون سؤال الله بهذا الحق ، سؤالا بما هو من صفاته تعالى وأسمائه ، وهو: « المجيب » فلا حجة فى ذلك للمتوسلين بذوات المخلوقين وصفاتهم .

#### \* \* \*

\* فان قال قائل: ان للمستعاث به قدرة كسبية وتسببية ، فتنسب الاغاثة اليه بهذا المعنى •

\* قلنا له: ان كلامنا فيمن يستعاث به عند المام ما لا يقدر عليه الا الله تعالى ، وأما فيما عدا ذلك مما يجرى فيه التعاون والتعاضد بين الناس ، واغاثة بعضهم بعضا ، فهذا شيء نقره ولا ننكره ، كيف والله تعالى يقول : \_ « فاستغاثه الذي من شيعته على الذي من عدوه فوكزه موسى فقضى عليه » (۱) •

اننا نعد منع هذا النوع من الاستغاثة جنونا وجهلا .

كما نعد اباحة الاستغاثة فيما لا يقدر عليه الا الله تعالى شركا وضلالاً!

#### \* \* \*

ر توسلوا بجاهى فإن جاهى عند الله عريض » أو « عظيم » • وسلوا بجاهى فإن جاهى عند الله عريض » أو « عظيم »

پ قلنا له : لا شك أن جاه النبى صلى الله عليه وسلم عظيم عند ربه .

ولكن الشك كله في قول النبي صلى الله عليه وسلم لهذا الكلام،

<sup>(</sup>۱) القصص : ۱۵

يقول ابن تيمية (١): « هذا الحديث كذب ليس فى شيء من كتب المسلمين التي يعتمد عليها أهل الحديث ، ولا ذكره أحد من أهل العلم بالحديث» •

#### \* \* \*

پ فان قائل: ان الرسول صلى الله عليه وسلم قال: « اذا أعيتكم الامور فعليكم بأهل القبور » •

پ قلنا له : ما قاله ابن تيمية أيضا من أن هذا الحديث كذب مفترى على النبى صلى الله عليه وسلم (٢) ٠

\* وقلنا له ـ أيضا ـ : كيف يأمرنا الرسول صلى الله عليه وسلم باللياذ بالموتى ، وهو الذى نهى أمته قبل أن يموت بخمس عن تتمييد القبور والقباب حيث يقول : « لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد » تقول أمنا عائشة رضى الله عنها : «كان يحذر ما صنعوا » •

ثم • • • كيف يأمرنا الرسول صلى الله عليه وسلم بأن نلجأ الى الموتى ، وربه سبحانه وتعالى يأمره ، ويأمرنا معه بأن نلجأ الى الحى الذى لا يموت » (") •

#### \* \* \*

به فان قال قائل: ان اليهود كانوا يستفتحون بالنبى صلى الله عليه وسلم قبل أن يبعث ، ويسألون الله به ، يقول الله تعالى: « وكانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا فلما جاءهم ما عرفوا كفروا به فلعنة الله على الكافرين » (٤) •

\* قلنا له: ان الآية تشير الى أن اليهود كانوا يقولون للمشركين: سوف يبعث هذا النبى ، ونقاتلكم معه فنقتلكم ، وهذا هو المعنى الثابت عند أئمة التفسير الموثوق بهم ، وهذه الآية نظير قوله تعالى: (ان تستفتحوا فقد جاءكم الفتح) والاستفتاح: طلب النصر •

#### \* \* \*

🚜 فان قال قائل : اننا عصاة مذنبون ، وان هؤلاء أطهار بررة ،

<sup>(</sup>١) ص ١٣٢ قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة .

<sup>(</sup>٢) ص ١٥٧ من المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) الفرقان : ٥٨ (٤) البقرة : ٨٩

فنحن نتوسل بهم ، لاننا لا نستطيع أن ندعو الله مباشرة!

ب قلنا لهم : شبهتكم يا هؤلاء كشبهة المشركين الذين كانوا يخلعون ملابسهم ويطوفون عراة • • • ويقولون : كيف نعبد الله في ثياب عصيناه فيها • • !

#### \* \* \*

\* فان قال قائل: ان التوسل من الاسباب العادية لاجابة الدعاء، \* قلنا لهم: مثلكم في هذا كمثل الذي يقول: ان الاكل يشبع غير الآكل

ترجو النجاة ولم تسلك مسالكها ان السفينة لا تجرى على اليبس

پ فان قال قائل: ان التوسل مجرد قسم على الله بمن يحب !
 پ قلنا له: اذا كان من المحظور أن يقسم المخلوق على المخلوق
 بمخلوق ، أفيجوز أن يقسم المخلوق على الخالق بمخلوق ؟!

#### \* \* \*

وبعد :

فهل يسمعنى ، أو يقرأ لى ، الغارقون فى التوسلات ، العاكفون على دعاء الاموات ؟

هل يجيبني أحد ؟

أو يستجيب لي أحد ؟

أم أن صوتى سيضيع فى ضجيج الحشود الهائلة الزاحفة نحو > المقبور • • لتردد فى خشوع وتبتل :

يا سادتي من أمكم لرغبة فيكم جبر

ومنتكونوا ناصريه ينتصر

فرج بفضلك ما أروم فاننى

قد ضقت ذرعا يا أبا فراج

العارف لا يعرف والشكوى لاهل البصيرة عيب ٠٠٠

\* \* \*

لست أدرى • • غير أن الذى أدريه • • أننى بلغت • • والله على ما أقول شهيد • د محمد جميل غازى



أنا من المعجبين بفضيلة الاستاذ الكبير محمد متولى الشعراوى ، وقد لا يقل اعجابى به عناعجاب الاستاذ أحمد فراج الذى قدمه للعالم الاسلامى وعرفه به ، وان من أبرز الجوانب فى علمه الغزير واطلاعه الواسع وفهمه العميق وتخريجاته البهرة تجليته جوانب الاعجاز فى القرآن الكريم بما لم يسبقه اليه سابق ،

فهو حين يتحدث عن العلوم الكونية يبين كيف أن القرآن مس هذه العلوم مسا حاذقا بما يتفق مع مدارك عصر نزوله ، وكيف أنه كلما أذن الله سبحانه وتعالى لشىء من أسرار الكون أن يظهر فانك ستجد فى القرآن السارة واضحة اليه علمه من علمه وجهله من جهله •

وقد استمعت مرات ومرات الى ما أذاعته محطة القرآن الكريم من تسجيلات فضيلته وقرأت كل ما طبع من محاضراته • فاستمتعت بكل ذلك أيما استمتاع وانتفعت بها أيما انتفاع • وما كان أروعه حين يدلل على انشطار الذرة ، وعلى كروية الارض ودورانها ، وعلى تاريخ مصر فى عصورها المختلفة تارة فرعونية مصرية وتارة ملكية تحت حكم الهكسوس ، دلل على كل ذلك من نصوص صريحة فى القرآن الكريم • كما دلل أنه كيف سبق القرآن فى علم الاجنة ما لم يعلم منه الا أخيرا

جدا • وما كان أبرعه حينما أوضح كيف يؤدى التحقق بالتجربة على صحة ما أخبر الله سبحانه وتعالى فى الامور الحسية الى الايمان بما يخبر به من الغيب • كما أنه جلى فى وضوح قضية الجبر والاختيار وغير ذلك من المعلومات التى استفدناها منه مما لم يسبقه اليها سابق كما ذكرت ، حتى أن المسلمين فى مشارق الارض ومعاربها ينتظرون فى لهف الى محاضراته وكلماته ويحرصون على سماعها مهما تكررت وأعيدت وقلما تجد اجتماعا الا والحديث يدور حول محاضراته وكلماته و

ولكن • • • لكل عالم هفوة ، ولكل جواد كبوة كما عنونت ، فقد لاحظت فيما سمعت من محاضراته ما يأتى : \_\_

أولا \_ أنه قليل البضاعة من السنة النبوية المطهرة \_ أى من الصديث النبوى \_ فكثيرا ما يستشهد بأحاديث ضعيفة بل مكذوبة ، مثل تذييله لحديث « وما تقرب الى عبدى بأفضل من أداء ما افترضته عليه » بفقرة مكذوبة وهى : « حتى يكون ربانيا يقول للشىء كن فيكون» وقد نبه الثقات من العلماء والمحدثين على كذب هذه الفقرة ، والفقرة الصحيحة لذلك الحديث القدسى هى : « ولئن سألنى لاعطينه ، ولئن استعاذنى لاعيذنه » كما ورد فى البخارى وغيره •

ثانيا ــ يقول فضيلته فى قوله تعالى (قد جاءكم من الله نور وكتاب مبين) أن النور غير الكتاب وأن النور هو الرسول عليه الصلاة والسلام، ويكون هذا الكلام صحيحا لو أنه قال ان هذا النور هو نور الهداية الى صراط الله المستقيم، وانه نور اخراج الناس من ظلمات الجهل والجاهلية والشرك والكفر الى نور العلم والايمان ولكنه ذهب الى أن الرسول صلى الله عليه وسلم نور مادى حقيقى ، وأخذ يدلل على ذلك بأنه أمكن الآن تحويل المادة الى نور ، وتجميع النور الى مادة ، وأنه عليه الصلاة والسلام كان اذا مشى لا يرى له ظل على الارض ، ونسب ذلك الى من

يفهم من كلامه أنه كان أكثر حبا لرسول الله وأكثر قربا منه من أبى بكر وعمر وغيرهما من مشاهير الصحابة • أما تحويل المادة الى نور فقد عرف ، وأما تجميع النور الى مادة فهذا ما لم نسمع أن أحدا وصل اليه فاذا رجعنا الى الآية التالية للآية المذكورة وجدناها تقول (يهدى به) بضمير المفرد ، مما يدل على أن (النور والكتاب المبين) شيء واحد كما قال جمهور المفسرين وتقول الآية (يهدى به الله من اتبع رضوانه سبل السلام ويخرجهم من الظلمات الى النور باذنه ويهديهم الى صراط مستقيم) •

ثالثا ـ يورد فضيلته استشهادا من كلام رابعة العدوية: أن أعلى منازل المقربين أن يعبدوا الله سبحانه وتعالى لذاته ، لا رغبا ولا رهبا أى لا طلبا لجنته ولا خوفا من ناره ، والله يمدح فى كتابه رسله وأنبياءه وأصفياءه المقربين اليه من خلقه بأنهم يعبدونه سبحانه رغبا ورهبا ، فقال تعالى بعد أن ذكر طائفة من رسل الله الكرام ، قال (انهم كانوا يسارعون فى الخيرات ويدعوننا رغبا ورهبا وكانوا لنا خاشعين ) فكيف نفسر كلام الشيخ عندما يستشهد بكلام هذه المرأة \_ وهى أسطورة خترعها خيال الصوفية الذين يقولون أن مقام أوليائهم فوق مقام الرسل والانبياء ويجعل والانبياء \_ هذا الكلام الذي يحط من قدر الرسل والانبياء ويجعل منزلتها هي فوق منزلتهم ،

ان حبى للشيخ هو الذى حملنى على ابداء هذه الملاحظات رجاء أن لا يتورط فضيلته فى ضلالات المنحرفين من الصوفية ، ونسأل الله سبحانه وتعالى أن يهدينا جميعا صراطه المستقيم •

سليمان رشاد محمد



هذه حقيقة كالشمس في رائعة النهار ، لكن نحن لا نملك أن نكلف العمى الاقرار برؤية هذه الشمس ، هذه الحقيقة هي أن جاهلية اليوم التي نعيشها أو نعايشها ، هي شر ألف مرة ومرة من جاهلية الامس البعيد • • جاهلية ما قبل الاسلام • •

لاننا اذا كنا نرد جاهلية الامس الى التقليد والعناد ، فقد كان الجهل هو مرجعهم فى اصرارهم على البقاء فى جاهليتهم الا من أضاء الله بصائرهم بهدى الدين الحنيف ، الا أن المأساة تتركز فى أن بعض الذين آمنوا بالله ورسوله ، وصاروا محسوبين على الاسلام والمسلمين، لا يزالون يعيشون فى ظلمات الجهالة على الرغم من اسلامهم ، مصرين على تجاهل الحق ، على الرغم من أن معالم الحق على الطريق واضحة لكل ذى عينين ، ، وما هو أشنع من ذلك ، أنهم يجادلون بالباطل ليدحضوا به الحق ،

ان شرع الله الذي رضيه لعباده دينا أكد لنا بما لا يدع مجالا لمجادل ، أن مرجعنا في المقام الاول: كتاب الله والسنة النبوية الصحيحة الثابتة ، لكن هؤلاء المجادلين بالباطل ، يضربون بهذه الحقيقة المقررة عرض الحائط ، يتركون كتاب الله وسنة رسوله وراء ظهورهم ، ويستشهدون في جدالهم بأقوال زيد من الناس ، وكأن زيدا هذا نبى من الانبياء ، كلامه مقدس ، مع أنه لا قداسة لبشر ، فالقداسة لله وحده ،

ومما يحز في النفس أن ترى بعض علماء الدين أنفسهم ، يجادلونك.

بالباطل ، ويقولون لك : قال فلان وقال فلان ، ويترفعون عن أن يسمعوا منك : ماذا قال الله وماذا قال رسول الله ، ومما هو أبشع من ذلك ، أنك وأنت على الحق \_ لا يسمح لك أن ترد على فلان هذا قوله ، لان لمه منزلة فوق النقد وفوق المناقشة ، وفي هذه العوغائية يضيع الحق • •

وحتى شعر بعض الشعراء الصوفيين له قداسته ، فقصائد البوصيري لدى العامة وأنصاف المثقفين ، كأنها تنزيل من التنزيل ، ولا سيما قصيدة نهج البردة ، التي يردون سبب تأليفها الى قصة خرافية لا تصلح الا لتسلية الاطفال ، يقول هذا « البوصيري » في قصيدة « نهج البردة » :

يا أكرم الخلق ما لي من ألوذ به سواك عند حلول الحادث العمم

فاذا قرأت قوله تعالى : « قل أرأيتكم ان أتاكم عذاب الله أو أتتكم الساعة ، أغير الله تدعون ان كنتم صادقين؟ » أيقنت كيفنكب البوصيري عن صراط الشريعة المستقيم • •

ويقول ابن حجر الهيثمي في قصيدة له:

تواترت الادلة والنقول بأن المصطفى حى طرى وأن الجسم منه بقاع لحد وتأتيم الملئك كل وقت وتأتيه بأرزاق حسان , وصوم ثم حج كل عام ويطهر للصلاة بماء غيب يصلى فىالضريح صلاة خمس الى أن يقول:

ومن لم يعتقد هذا بطه

يقينا فهو زنديق جهول

فما يحصى المصنف ما يقول

هلل ليس يطرقه أفول

كورد لا يدنسه النبول

تحييه وتسمع ما يقول

وبرحيث يأمرها الجليل

يجوز عليه بل لا يستحيل

ويقضيها بذا ورد الدليل

دواما لا يمل ولا يميل

أرأيت تطاولا مثل هذا التطاول ؟ بل أرأيت تخريفا مثل هـذا التخريف ، فمن أين لابن حجر الهيثمى تواتر أدلته مع أنها أدلة شيطانية ان كان لها أصل فى دنيا الهوس ، ثم لننظر كيف وصلت الجرأة بهـذا الهيثمى اتهام من ينكر خرافته بالزندقة والجهل ، فالمبتدئون فى طلب العلم ، يعرفون أن الدنيا دار عمل وتكليف ، وأن ما بعد الموت دار حساب وجزاء ، وهذا من المسلمات التى لا يجادل فيها الا ساذج وجهول . .

والعجيب أن الذين لا يلجأون الى كتاب الله وسنة رسوله كمصدرين أساسين للادلة الشرعية ، يفرضون علينا أن نقبل حكايات وأقاصيص ورؤى كأدلة شرعية لا تقبل الجدل ، وقد أشار الامام ابن تيمية رحمه الله فى كتابه « اقتضاء الصراط المستقيم » الى مثل هذا الهذيان فقال : « انما بضع مثل هذه الحكايات من يقل علمه ودينه ، واما أن يكون المنقول من هذه الحكايات عن مجهول لا يعرف ، ونحن لو روى لنا مثل هذه الحكايات المسيبة أحاديث عمن لا ينطق عن الهوى ، لما جاز التمسك بها حتى المسيبة أحاديث عمن لا ينطق عن عيره ، ومنها ما يكون صاحبه قاله أو فعله باجتهاد يخطىء أو يصيب » •

لقد كنت منذ سنوات أشاهد حلقة تليفزيونية من حلقات البرنامج المشهور « نور على نور » كانت الحلقة عن الامام البخارى رحمه الله، وكان المتحدثان أو نجما الحلقة أستاذين للتفسير والحديث فى كلية أصول الدين ، وقد كدت أفزع وأنا على مقعدى ، حين قال أحدهما ، وأقره الآخر ومقدم البرنامج بالسكوت : ان الامام البخارى كان يصحح الاحاديث النبوية فى المنام على رسول الله ٠٠ صلوات الله وسلامه عليه ويعلم الله انها لكارثة تفتح مجالا للفتنة حول المصدر الثانى من مصادر التشريع بعد كتاب الله ، وما قيل عن الامام البخارى قيل عن غيره من المحدثين ، بل ان الشعرانى يزعم باطلا ، أن بعض المتصوفة حتى الامين المحدثين ، بل ان الشعرانى يزعم باطلا ، أن بعض المتصوفة حتى الامين منهم كانوا يلتقون برسول الله — صلى الله عليه وسلم — يقظة ومناما ويعرضون عليه الاحاديث التى رووها لاعتمادها منه ٠٠

أرأيت سفها مثل هذا السفه ؟ اذن فلماذا أضاع علماء الحديث ٤.

وبخاصة الذين تخصصوا فى الجرح والتعديل ١٠٠ لماذا أضاعوا عمرهم، وأفنوا حياتهم ، وأجهدوا أنفسهم ، ما دام بعض المحدثين والحفاظ كان يصحح الاحاديث النبوية على الرسول فى المنام ١٠٠

سفه لو قال به أميون لهان الامر ، فليس على جهلة لوم ، لكن أن يقول بهذا السفه عالمان ومدرسان أو أستاذان للحديث والتفسير في كلية أصول الدين ، فهى الطامة الكبرى • ، انها لفتنة كبرى أيضا ، ومن يدرينا \_ اذا سلمنا جدلا بهذا السفه \_ أن يفترى زنديق أو زائغ أحاديث وينسبها الى رسول الله \_ عليه السلام \_ مدعيا أنه اعتمدها منه في المنام •

لو جاز الرجوع الى رسول الله بعد مماته للاخذ عنه شريعة الله ، لكان أولى بهذا الرجوع اليه \_ عليه السلام \_ أصحابه رضى الله عنهم ، وقد اعترضت حياة الخلفاء الراشدين المهديين عشرات القضايا التى اختلفت آراء أصحابه حولها ، فكانوا يرجعون الى كتاب الله ، والى سنة رسوله ، وما سمعنا \_ اطلاقا \_ أن واحدا منهم ادعى لقاءه بالرسول مناما ، وأدلى له برأيه فى هذه القضايا ، بل ولم يزعم أحد الصحابة أنه اتجه الى قبر الرسول يستوحى منه رأيه فى مشكلة من المشاكل ، لأن الرسول قال فى الحديث الصحيح : تركت فيكم ما ان تمسكتم به لن تضلوا بعدى ٠٠ كتاب الله وسنة رسوله ٠٠ ولم يقل لهم \_ وحاشا أن يقول لهم \_ اذا أهمكم أمر بعدى فلوذوا بقبرى ، أو اطلبونى فى المنام يقول لهم \_ اذا أهمكم أمر بعدى فلوذوا بقبرى ، أو اطلبونى فى المنام يقديب لكم ٠٠ !

#### \* \* \*

فان الحق اليوم ثقيل على الاسماع ، والجاهلية التى نعيشها أو نعايشها ، جعلت الاتباع كالعريب فى ديار الابتداع ، الذى أصبح رائجا وشائعا ، ويجد من جهلة المنتسبين الى العلم مدافعا عنه ومناضلا، وعندما كتبت فى الاخبار أرد على الامام النووى كلماته المأثورة عنه «كاد الاحياء يكون قرآنا » أى « احياء علوم الدين » للعزالى رحمه الله، كأن القيامة قد قامت ، وجاءتنى عشرات الرسائل تستنكر بشدة تهجمى

على امام جليل كالامام النووى ، وتجاهل أصحاب الرسائل « الغيورون » أننى لم أتهجم على الرجل ، بل رددت عليه كلاما منسوبا اليه لا يقره منطق بحال من الاحوال ، وقد قال الفقهاء : كل كلام يؤخذ منه ويرد الاصاحب الروضة الشريفة ، وكتاب الاحياء ليس فوق النقد ، وقد نقده علماء السلف منهم أبو بكر الطرطوشي الذي قال : « شحن أبو حامد الغزالي كتاب الاحياء بالكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وما على بسيط الارض أكثر كذبا منه ، شبكه بمذاهب الفلاسفة ومعاني رسائل اخوان الصفا ، وهم قوم يرون النبوة مكتسبة ، وزعموا أن المجزات حيل ومخاريق » •

بل لقد قال الامام الذهبى رحمه الله فى تاريخ الاسلام ما قال ، وقال فى كتابه الميزان: تصوف \_ أى الغزالى \_ تصوف الفلاسفة وأحل الوحدة \_ أى وحدة الوجود \_ وقال أشياء منكرة عدها طائفة من العلماء مروقا وزندقة ••

ورحم الله الامام عليا ، كان يقول: لا تقل من قال هذا ، ولكن قل: ماذا قال هذا ٠٠ ونحنناقش القول ولا يهمنا القائل ، وختاما: فانها لا تعمى الابصار ، ولكن تعمى القلوب التي في الصدور ٠٠ صدق الله العظيم

محمد عبد الله السمان

#### بقية ( من محفوظات أنصار السنة )

وبالمغالاة فى حب الصالحين ، دفعهم الشيطان الى أسباب الشقاء والبلاء ، فاتخذوا من دون الله شركاء شرعوا لهم من الدين ما لم يأذن به الله جريا وراء التقليد الاعمى والجاهلية الجهلاء ، معرضين عن حقائق الدين الصحيح ، ولشدة بعدهم من الهداية الحقة ، راجت عليهم الوثنية باسم حب رسول الله صلى الله عليه وسلم وآله ، ومع أن المحبة الصادقة تقضى باتباعه (قل ان كنتم تحبون الله فاتبعونى ، يحببكم الله ويغفر لكم ذنوبكم ) .

محمد على عبد الرحيم

والله ولى التوفيق ٠



ظاهرة تستلفت النظر في حوادث التخريب الاخيرة وهي أن عنصر الشباب تحت العشرين كانسوا أدوات التخريب الاولى ، كانسوا يحطمون ويحرقون كما لو كانوا ملئوا حقدا على مصر وكأنهم يحرقون منشأة للعدو الذي اغتصب أرضهم ، وأضاع مكاسبهم . . . .

والسوال الذي يفرض نفسه هو ٠٠٠ كيف استطاع الشيوعيون قيادة هؤلاء

الصبية وتوجيههم لما يريدون ؟ وللاجابة عن هذا السؤال فاننا يجب أن يكون عندنا من الشجاعة ما نستطيع به أن نواجه مشاكلنا ٠٠ وهذا الموقف يحتم علينا أن نقول: ان الدولة بأجهزتها المختلفة هي التي أودت بهؤلاء الصبية الى هذا المنحنى الخطير ٠

ومن قبل ذلك صنعت أمثالهم للامة ٠٠ ستقول لى متى كان ذلك ؟ أجيبك بأن الثورة فى البداية أرادت أن تصنع لها جناها فكريا منظما يصوغ عقول الناس هسب أنماط جديدة يريدونها ، فكان المعهد الاشتراكى الذي تخرج منه جيل « منظمة الشباب » ٠٠ وتلقف الشيوعيون ذلك المشروع وأصبحوا رجاله وأساس الحركة فيه ٠٠ وبالتالى أصبحت مادة الدراسة هي ما يعرضه هؤلاء الشيوعيون من فكر ملحد ، وارتباط بالولاء لامم أخرى ، والسخرية من دين الامة ، وتعميق فكرة أن مصر بالولاء لامم أخرى ، والسخرية من دين الامة ، وتعميق فكرة أن مصر فيه الشيوعيون على أغلب مرافق الدولة الحيوية ، وأدوات التوجيه فيه الشيوعيون على أغلب مرافق الدولة الحيوية ، وأدوات التوجيه فيها ٠ وعلى حد ما نقله الرئيس السادات في خطابه في ٢/٣/١٠٠٠ عن

شعارهم «ان أى ترشيح لمنصب كبير لا بد أن يمر عبر موسكو أولا » • ثم أرادوا أن يقضوا على عقيدة التوحيد ، والتعلق بالتدين ، فغرسوا فى ذهن هؤلاء (عبادة الفرد وتأليهه) ، واستظهار مأثوراته ، والمنافسة فى تقديم المادة الفكرية حول تلك المأثورات • وتخرج فى تلك المعاهد شباب يسخرون من الامة وقيمها ، ولا يتورعون عن ارتكاب أى حماقة ضد الافراد والجماعات ، ولقد عانينا كلنا من هؤلاء حينما كانت هذه «المنظمة » تمارس حركتها على أرض مصر ، واندس هؤلاء بعد ذلك فى كل مرافق الدولة ينفثون سمومهم بين الالس • •

وهيأ لذلك المناخ الفكر الشيوعي المتربص ، وا ذي استحوذ على ألوان الثقافة والفكر في مصر ، وخلق جوا من الرعب السياسي والبوليسي كمم الاقلام الشريفة ، فخلت الساحة للفكر الماركدي ، ولقد صور الصحفي « محمد الحيوان » في جريدة الجمهورية ٣ فبراير سنة ١٩٧٧ هذه الفترة العصيبة التي مرت بها مصر فقال : كنا نحفل بمولد «لينين» شهرا وبمولد النبي لمدة يوم واحد ٠٠ ويقول : لقد كان المسلم الذي يصلى يحرم من التعيين في المناصب القيادية ٠

وجاءت «ثورة التصحيح» فخمدت الحركة داخل لمعاهد الاشتراكية بسقوط الاصنام الماركسية ، وقامت دولة المؤسسات وبدأت سياسة الانفتاح تمارس • واستغل هؤلاء سياسة الانفتاح وبدأوا يتحركون بشكل منظم تحت زعم أن مصر انحرفت عن الاشتراكية ، وأن مبادى « زعيمهم » ضاعت مع هذا الانفتاح ، وبدأوا يزرعون في القلوب الحقد على النظام القائم ، لأن الامة خانت عهد الزعيم وضيعت مبادئه من بعده • وعليه فانه يجب الثأر من تلك الامة التي بددت تركة الزعيم • • واستغلوا كل مرافق الدولة لبث هذا الحقد • • في الجامعات • • وتجمعات العمال •

وكانت فرصتهم الكبرى فى « منظمة الطلائع » وهى المنظمة التى قصد من انشائها تربية الفتية الصغار على حب مصر ابتداء من سن السادسة ، وقد أنشئت هذه المنظمة بقرار جمهورى ، وكان القصد من

انشائها وطنيا خالصا ١٠٠ وتسلل هؤلاء الشيوعيون مرة أخرى الى هذا الموقع الخطير ، وبدأوا ينفثون سموم الحقد والكراهية — لا لاعداء مصر — بل لمصر ممثلة فى رئيسها وكل المتعاونين معه ، وتجاوز الامر أكثر من ذلك ١٠٠ الى تجاهل رئيس الدولة ، والرجوع بهؤلاء الصبية الى عبادة الفرد ، الذى خانت الامة عهده وانحرفت عن مسيرته ، وأن السادات ما جاء الا ليطمس كل أثر لبطلهم الاسطورى ١٠٠ وأصبح الكاره للسادات هو الثائر ، وسياسية الانفتاح جريمة ، وقالوا لهؤلاء الصبية فى « منظمة الطلائع » أن هناك ثورة ستقوم ، وأنهم سيكونون وقودها وشبيبتها ١٠٠ واستطاع الشيوعيون بعد عملية « الشحن » الضخمة لتلك القلوب الغضة أن يختاروا الوقت المناسب لتفريغ تلك الشحنة عند رفع الاسعار ، والقيام بعملية التخريب التى حدثت ٠ ولقد سئل أحد المربين : لماذا تخرب مرافق الدولة وهى مرافقك أنت ؟ فأجاب بكل تبجح : وأين هى الدولة التى خربت مرافقها ؟ أن الاجابة انعكاس لما تلقاه من سدنة الشيوعية ، وهى أنه لا يعترف بتلك الدولة التى خرب مرافقها ،

هؤلاء هم الذين قالوا عنهم «أحداث » وما هم الا ثمار غرس الشيوعية التى قفزت الى هذا المكان واستغلته ، وسخرت «الصبية » فيه لتحقيق مآربها •

والآن ما هو الضمان حتى لا يحدث ما حدث ؟ وكيف نصوغ عقول صبية وشباب مصر صياغة جديدة أساسها الحب والتراحم والتعاطف ؟

اذا تأملنا الاجابة على هذا السؤال وجدناه تكمن فى شيء واحد: وهو أن فكر أهل الارض لا يمكن أن يخلق مجتمعا سويا ، لان خالق الكون حين خلقهم لم يتركهم حيارى تائهين ، ولكنه أتى لهم بما يكفل سعادتهم « ألا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير » • • انه الدين الذي يربى فيك أن الكون كله من أجلك « وسخر لكم ما في السموات وما في الربى فيك أن الكون كله من أجلك « وسخر لكم ما في السموات وما في الربى

الارض جميعا منه » • • واذا نشأ المواطن على هذه الحقيقة فانه لن يفكر في تدمير أو تخريب • • بل سوف يعطى ويمنح دائما • ورسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: سبع يجرى للعبد أجرهن وهو في قبره بعد موته: من علم علما ، أو كرى نهرا ، أو حفر بئرا ، أو غرس نخلل ، أو بنى مسجدا ، أو ورث مصحفا ، أو ترك ولدا يستغفر له بعد موته • • فعمارة الكون في مفهوم الاسلام جزء من الدين • • والسلم لا يتوقف عند العطاء فقط ، ولكنه يساهم في منع الضرر عن الناس ، فقد بين رسول الله صلى الله عليه وسلم أن من شعب الايمان (اماطة الاذي عن الطريق) •

والذى حدث فى بلدنا أن الدين نحى فى تلك المعاهد التى تدرس الاشتراكية ، ليس فقط ، ولكنهم وقفوا من الدين موقف المناهض والمحارب •

فهل آن الاوان لنشكل حياتنا بصبعة الله « ومن أحسن من الله صبغة » كى نرى مواطنا مفطورا على الحب والتعاون ، ينكر التبعية ، ويرفض التدمير والتخريب •

محمد جمعه العدوى

#### 

عن أنس رضى الله عنه أن النبى صلى الله عليه وسلم قال:

ثلاثة من كن فيه وجد بهن حلاوة الأيمان: من كان الله ورسوله أحب اليه مما سواها ، وأن يحب المرء لا يحبه الا الله ، وأن يكره أن يعود فى الكفر بعد أن أنقذه الله منه كما يكره أن يقذف فى النار .

البخارى ومسلم

#### 

# وبفرسى ويفسي والمفتى ويفسي المفتى المارية المفتى المارية المار

الحمد لله رب العالمين ، وصلى الله وسلم على امام المهتدين وعلى آله وبعد ، فان كنت تريد فلاح الدنيا والآخرة فأوصيك ونفسى :

ا — اعرف ربك بنعمه التى يربيك بها وحده ، وبالتفكير فى آياته فى نفسك وفى الآفاق التى تجرى على سنن الحق والحكمة ، وبأسامائه وصفاته التى تعرف بها اليك فى كتابه وعلى لسان رسوله صلى الله عليه وسلم ، فانك ان عرفت ربك عرفت حقه عليك ، وعرفت أنه لا ينبغى الالهية والعبادة الا له وحده ، فانه الغنى ، والكل فقير ، وانه القوى ، والكل عاجز ، وانه الحى القيوم ، والكل موتى .

٢ — اعرف أن العبادة هي ذل القلب وخضوعه وحبه وتعظيمه وانتقياده لله ، وأن القلب هو الملك على الجوارح ، فاذا دان بهذه العبودية لله ، فقد صلح ، وفي صلاح القلب صلاح الجوارح .

٣ - أخلص العبادة لربك وحده ، فانه الذي يربيك ويربى جميع العاملين بنعمه ، فاياه فاعبد ، وبه فاستعن ، ولا تخف الا اياه ، ولا ترجو ولا ترغب الا اليه، ( ألا له الخلق والامر تبارك الله رب العالمين ) ( اياك نعبد واياك نستعين ) .

ع احذر أن تشرك بربك أحدا أو شيئا فى صفة من صفاته ، أو فى حق من حقوق عبادته ، فهو السميع الذى يحيط سمعه بكل شىء ، وهو البصير الذى لا يخفى عليه شىء فى الارض ولا فى السماء ، وهو القوى العزيز الذى لا يعجزه شىء ، ذو البطش الشديد الغفور الودود الفعال العزيز الذى لا يعجزه شىء ، ذو البطش الشديد الغفور الودود الفعال لما يريد ، القاهر فوق عباده الحكيم الخبير ، وهو الذى خلق السموات والارض وما بينهما بالحق ، فاياك أن تنادى ميتا وتدعوه لكشف ضر ، أو قضاء حاجة ، فانك بذلك تعطيه من صفة سمع الله ورحمته وقدرته وحياته وقيوميته ، وانك بذلك تعطيه ما هو حق الله وحده من العبادة فتكون من أظلم الظالمين لنفسك ( ان الشرك لظلم عظيم ) .

وفى الحديث « أظلم الظلم أن تجعل لله ندا وهو خلقك » •

ه ــ احذر أن تعبد الله الا بما أحب وشرع فى كتابه وعلى لسان رسوله صلى الله عليه وسلم • فان العبادة هى حق الله ، وهى السبيل الى مرضاة الله ، ولا طريق الى معرفتها الا من قبل الله صاحب الحق فيها، وهو الذى يهديك بها للوصول اليه ، فان أى حق للغير فى عنقك لا تبرأ ذمتك منه الا بأدائه على الوجه الذى سجل فى مستنده بهيئته وصفته ، وقدره وميعاده ، وليس لحق الله مستند صحيح معتمد عنده وعند كل مؤمن به : الا كتابه وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم •

7 — احذر ما يخدعك به الشيطان من مستندات مزورة على الله يزخرفها لك باسم البدع الحسنة ، ويسوقها لك على لسان فلان وفلان ، وفي صورة الكثرة والجمهور والشيوخ ، فانها شرع لم يأذن به الله ، والقول على الله بلا علم وافتراء الكذب عليه ( ومن أظلم ممن افترى على الله الكذب وهو يدعى الى الاسلام ؟ والله لا يهدى القوم الظالمين )، وفي الحديث « واياكم ومحدثات الامور ، فان كل محدثة بدعة ، وكل بدعة ضلالة » وفيه « تركتكم على الحنيفية البيضاء ليلها كنهارها ، لا يزيغ عنها الاهالك » .



#### يتضمن الحديث عن الوضوء المباحث الآتية:

- (۱) دلیل مشروعیته ۰
- (٣) صفته ٠
  (٤) فرائضه وسننه ٠
- (٥) نواقضه (٦) ما يجب وما يستحب له الوضوء •

(۲) فضله ٠

#### ۱ ـ دلیل مشروعیته

ثبتت مشروعية الوضوء بأدلة من الكتاب والسنة ، وقد انعقد عليه الجماع المسلمين حتى صار معلوما من الدين بالضرورة ، واليك بعض الادلة :

الدليل من القرآن: قال الله تعالى: (يأيها الذين آمنوا: اذا قمتم الى المرافق، وامسحوا الى المرافق، وامسحوا برءوسكم، وأرجلكم الى الكعبين) (١) •

دليل من السنة: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ( لا تقبل صلى الله مدكم اذا أحدث حتى يتوضأ ) رواه الشيخان وغيرهما •

<sup>(</sup>١) من الآية ٦ من سورة المائدة .

#### ۲ \_ فضـله

ورد فى فضل الوضوء أحاديث كثيرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، منها:

ا \_ من توضأ نحو وضوئى هذا ثم صلى ركعتين لا يحدث فيهما نفسه غفر الله له ما تقدم من ذنبه .

٧ \_ لا يتوضأ رجل مسلم فيحسن الوضوء فيصلى صلاة الا عفر الله له ما بينه وبين الصلاة التي تليها •

٣ \_ من توضأ هكذا غفر له ما تقدم من ذنبه ، وكانت صلاته ومشيه الى المسجد نافلة •

٤ \_ من توضأ هكذا ثم خرج الى المسجد لا ينهزه الا الصلاة غفر له ما خلا من ذنبه •

ه ـ ترد على أمتى الحوض ، وأنا أذود الناس عنه كما يذود الرجل ابل الرجل عن ابله ، قالوا : يا نبى الله : أتعرفنا ؟ قال : نعم ، لكم سيما(١) ليست لاحد غيركم ، تردون على غرا محجلين (٢) من آثار الوضوء وليصدن عنى طائفة منكم فلا يصلون ، فأقول يارب هؤلاء من أصحابى ، فيجيبنى ملك فيقول : وهل تدرى ما أحدثوا بعدك ؟

٦ ـ ألا أدلكم على ما يمحو الله به الخطايا ويرفع الدرجات ؟ قالوا:
 بلى يا رسول الله • قال : اسباغ الوضوء على المكاره ، وكثرة الخطا الى المساجد ، وانتظار الصلاة بعد الصلاة • فذلكم الرباط •

وهذه الاحاديث رواها مسلم ، وبعضها في غير مسلم أيضا .

#### ٣ \_ صفته

روی البخاری ومسلم فی صحیحیهما عن حمران مولی عثمان أنه ( رأی عثمان دعا بوضوء ( ) ، فتوضاً فعسل کفیه ثلاث مرات ، ثم

<sup>(</sup>١) سيما: علامة .

<sup>(</sup>۲) الغرة بضم الغين بياض في جبهة الفرس والتحجيل بياض في الغوائمه ، وقد شبه رسول الله صلى الله عليه وسلم النور الذي يكون على مواضع الوضوء يوم القيامة بالغرة والتحجيل تشبيها بغرة الفرس .

مضمض (۱) واستنشق (۲) واستنثر (۱) ، ثم غسل وجهه ثلاث مرات ثم غسل يده اليسرى ثم غسل يده اليسرى ثم غسل يده اليسرى مثل ذلك ، ثم مسح رأسه ، ثم غسل رجله اليمنى الى الكعبين (۵) ثلاث مرات ، ثم غسل اليسرى مثل ذلك ، ثم قال رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم توضأ نحو وضوئى هذا ثم قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : من توضأ نحو وضوئى هذا ثم قام فركع ركعتين لا يحدث فيهما نفسه غفر له ما تقدم من ذنبه ) •

وقد روى البخارى عن ابن عباس أنه (توضأ فعسل وجهه: أخذ غرفة من ماء فمصمض بها واستنشق، ثم أخذ غرفة من ماء فجعل بها هكذا: أضافها الى يده الاخرى فعسل بهما وجهه، ثم أخذ غرفة من ماء فعسل بها يده اليسرى، ثم فعسل بها يده اليسرى، ثم مسح برأسه، ثم أخذ غرفة من ماء فرش على رجله اليمنى حتى غسلها، ثم أخذ غرفة أخرى فعسل بها رجله يعنى اليسرى، ثم قال: هكذا رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يتوضأ) •

#### ملاحظات تتعلق بصفة الوضوء

۱ — من السنة أن يكون الاستنشاق باليد اليمنى ، والاستنثار باليد اليسرى ، لما رواه أحمد والنسائى من حديث على رضى الله عنه : أنه دعا بوضوء فتمضمض واستنشق ، ونثر بيده اليسرى ، ففعل هذا ثلاثا ثم قال : هذا طهور نبى الله صلى الله عليه وسلم .

۲ — الثابت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه كان يتمضمض ويستنشق من كف واحد من الماء ، لما رواه البخارى ومسلم عن عبد الله بن زيد (أن رسول الله صلى الله عليه وسلم تمضمض واستنشق

<sup>(</sup>١) المضمضة : أي يجعل الماء في ممه ثم يديره ثم يمجه .

<sup>(</sup>٢) الاستنشاق: ايصال المساء الى الانف وجذبه بالنفس الى اقصاه.

<sup>(</sup>٣) الاستنثار: اخراج الماء من الانف بعد الاستنشاق.

<sup>(</sup>٤) الرفق : المفصل الذي بين العضد والساعد ويدخل فيما يجب غسله.

<sup>(</sup>٥) كلمة الكعب لها معنيان: أحدهما العظم الناشر عن ملتقى الساق والقدم ، والآخر العظم الذى في ظهر القدم ، والحديث يدل على أن المعنى الاول هو المقصود حيث جعل لكل رجل كعبين ، وهما يدخلان فيما يجب غسله .

من كف واحد ، ففعل ذلك ثلاثا ) وفى رواية أخرى لهما (تمضمض واستنثر بثلاث غرفات ) .

٣ \_ بالنسبة لمسح الرأس فقد ثبت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أمورا ثلاثة ، هي :

أولا \_ مسح جميع رأسه بيديه بادئا من مقدم رأسه الى قفاه ، ثم ردهما الى مقدم رأسه مرة أخرى : ففى حديث عبد الله بن زيد (أن النبى صلى الله عليه وسلم مسح رأسه بيديه ، فأقبل بهما وأدبر ، بدأ بمقدم رأسه ثم ذهب بهما الى قفاه ، ثم ردهما الى المكان الذى بدأ منه ) رواه الجماعة .

ثانيا \_ المسح على العمامة : فعن عمرو بن أمية قال : (رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يمسح على عمامته وخفيه ) رواه البخارى وأحمد وابن ماجه • وعن بلال : (أن رسول الله صلى الله عليه وسلم مسح على الخفين والخمار) رواه مسلم •

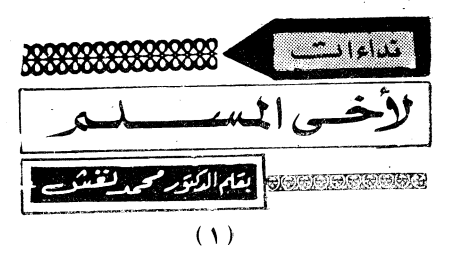
ثالثا ــ المسح على مقدم الرأس والعمامة: فعن المعيرة بن شسعبة عن أبيه: ( أن النبى صلى الله عليه وسلم توضأ فمسح بناصيته وعلى العمامة وعلى الخفين )رواه مسلم •

إ ـ يتم غسل الاعقاب مع الرجلين: فعن عبد الله بن عمرو قال:
 ( تخلف النبى صلى الله عليه وسلم عنا فى سفرة سافرناها ، فأدركنا وقد أرهقنا (١) العصر ، فجعلنا نتوضأ ونمسح على أرجلنا ، فنادى بأعلى صوته: ويل للأعقاب من النار • مرتين أو ثلاثا ) رواه البخارى ومسلم •

وعن محمد بن زياد عن أبى هريرة أنه رأى قوما يتوضأون من المطهرة فقال أسبغوا الوضوء فانى سمعت أبا القاسم صلى الله عليه وسلم يقول: (ويل للعراقيب من النار) رواه مسلم •

ه ـ يستحسن اطالة الغرة والتحجيل فعن أبى هريرة أنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : (أنتم الغر المحجلون يوم القيامة من اسباغ الوصوء ، فمن استطاع منكم فليطل غرته وتحجيله ) رواه مسلم • أحمد فهمى أحمد

<sup>(</sup>١) أرهتنا: أخرنا.



هذه نداءات يكتبها أخ لاخيه ، راجيا الله سبحانه وتعالى أن ينفعنا واياه بها ويجعلنا ممن يتبعون النور الذى جاء فى كتاب الله وسنة رسوله عليه الصلاة والسلام ، اللهم اهدنا الى الحق والهمنا رشدنا يا كريم .

النداء الاول: \_

يا أخى المسلم ، سلام الله عليك ، اعلم رحمك الله ، أن الحلم نعمة من الله سبحانه لعباده ، فيه يكسب الانسان الفوز في حياته ، وينال المنزلة العالية في آخرته .

وأن الله ربى نبيه محمدا صلى الله عليه وسلم تربية حسنة ، فرعايته للغنم علمته الحلم فهو يدفع الضرر عنها ، ويقف بجانب الضعيف منها ، وهو لا يقبل ظلم الذئب لها ، ولا يرضى أن يعتدى قويها على ضعيفها ، وهو يجود بكل جهده لها ، ويتفقد المراعى الجيدة لترعى فيها،

وليس الرسول صلى الله عليه وسلم وحده الذى نشأ راعيا للعنم، بل الرسل كلهم ، حتى يكون الحلم رائدهم ، هكذا أراد الله أن يتوج به رسله الكرام ، عليهم السلام ٠

ثم يشاء الله سبحانه أن يتم نعمته على محمد صلى الله عليه وسلم اذ يعمل بالتجارة ، والتجارة مدرسة الحياة ، والتاجر الناجح عالم نفسى

يخاطب الناس على قدر عقولهم ، فاذا كان حليما فى معاملاته ربحت تجارته ، وكسب ثقة عملائه وحاز احترامهم ٠

وهكذا كان الرسول حليما عليه أفضل الصلاة وأزكى التسليم • نال حل الناس له ، واعترافهم بعظيم خلقه • فلما حمل الرسالة أدى الامانة ، وكان حليما رحيما بمن أخطأ منهم ، رءوفا بهم ، حتى أن الكثير من الكافرين أسلم متأثرا بحلم محمد عليه الصلاة والسلام ، شاهدا أنه خير الانام •

فاذا اقتديت يا أخى المسلم بأخلاق من وصفه الرحمن بأنه على خلق عظيم ، والحلم سيد الاخلاق ، فاضمن من الله الرضوان ، وستحظى بحب الانسان ، ولا يقتصر الحلم على معاملة الانسان لإخيه الانسان ، بل يتعداه الى تربية الحيوان والى ادارة الآلات وكافة المشروعات ، لانه بالاناة والعقل – اللذين هما عنصرا الحلم – يستطيع الانسان أن يبلغ شاطىء الامان فى كل مكان ،

واعلم يا أخى المسلم أن الله هو العنى الحليم ، والحليم فى صفة الله عز وجل معناه أنه الذى لا يستخفه عصيان العصاة ، ولا يستفزه الغضب عليهم ، ولكنه جعل لكل شىء مقدارا ، فهو منته اليه •

فكن حليما لترضى ربك ، ولتسير على هدى نبيك ، ولتكسب فى دنياك ويوم لقائك مع مولاك •

النداء الثاني: \_

واعلم يا أخى أنك تحمل رسالة سماوية ، فبلغها الناس بأمانة \_ اأمر بالمعروف ، وانه عن المنكر ، قل الخير ، واعمل الخير ، ولا تفكر الا فى الخير ، واعلم أنه اذا كان كلامك طيبا ، ضاعف الله حسناتك ، وأحبك الناس ، وكنت قريبا لنفوسهم واذا كنت بأعمالك كلها تبتغى رضا ربك ، فسيحبك الله ويحبب فيك خلقه ، واذا انصب تفكيرك فيما ينفع الناس ، وفقك الله وأعانك ، وصدق ربنا اذ يقول ( ونفس وما

سواها ، فألهمها فجورها وتقواها ، قد أفلح من زكاها ، وقد خاب من دساها ) .

واعلم أن أنظار الناس تتجه اليك ، وتشنف آذانهم لمعرفة أحوالك، فهم يقارنون بين تصرفاتك وتصرفاتهم ، فاذا كنت تسير على الصراط المستقيم قولا وعملا فستظهر آثار الفضل عليك ، وتجد الناس يستجيبون لدعوتك ، ويلتفون حولك ، ويسمعون لك ، ويأخذون عنك •

فتخلق يا أخى المسلم بأخلاق الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم واقتد به وبمن جاء بعده من الصحابة رضوان الله عليهم • وتذكر أن الله أدب نبيه فأحسن تأديبه ، فكان صلى الله عليه وسلم قدوة حسنة ، متحليا بكافة الفضائل ، متحاشيا كافة الرذائل • (وانك لعلى خلق عظيم) صدق الله العظيم • ولهذا استطاع الرسول الامين صلى الله عليه وسلم أن يركز دعائم الايمان في القلوب ، ويشيد عليها صرح الاسلام في النفوس •

فبالمعاملة الحسنة اجتمع المؤمنون حول رسول الله صلى الله عليه وسلم ، متفانين في محبته ، ذائدين عن دعوته ، ناصرين لرسالته ، وان لك يا أخى السلم في رسول الله لاسوة حسنة • ففيه يقول الله عز وجل ( ولو كنت فظا غليظ القلب لانفضوا من حولك ) كان يصبر على أذى الكافرين امتثالا لقوله تعالى ( فاصبر كما صبر أولو العزم من الرسل ، ولا تستعجل لهم ) وكان يصفح عمن أساء اليه عملا بقوله سبحانه وتعالى ( فاصفح الحميل ) وكان يخاطب الناس بما يحببهم فيه ويقربهم اليه ، من مثل قوله ( انما أنا لكم مثل الوالد لولده أعلمكم ) •

وهكذا كان أدب الرسول صلى الله عليه وسلم الدعامة الاساسية في نجاح دعوته ، وانتصار الحق الذي أنزله الله هدى ورحمة للعالمين • (يتبع)

دكتور محمد نفش



انعقد فى المدينة المنورة مؤتمر عالمى اسلامى مكون من مندوبى ٧٧ دولة ، دعت اليه الجامعة الاسلامية ، وذلك فى المدة من ٢٤ صفر ١٣٩٧ الى ٢٩ منه ( الموافق ١٢ اللي ١٧ فبراير ١٩٧٧ ) ، ويعتبر انعقاد هذا المؤتمر دليلا على اهتمام المملكة العربية السعودية بالدعوة الى الله واعداد الدعاة ٠

وقد افتتح المؤتمر سماحة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز الرئيس العام لادارات الافتاء والبحوث العلمية والدعوة والارشاد، نيابة عن صاحب السمو الملكى الامير فهد بن عبد العزيز ولى العهد والنائب الاول لرئيس مجلس الوزراء .

وقال سماحته فى كلمة الافتتاح ان هذا المؤتمر دعت الضرورة الى عقده ، وحضره نخبة من أقطار الدنيا ، للبحث فى شئون الدعوة الاسلامية ومحاربة الاقطار الضالة •

لقد أدركت الجامعة الاسلامية في مدينة الرسول صلى الله عليه وسلم الحاجة الملحة الى عقد مؤتمر عالمي لتوجيه الدعوة واعداد الدعاة ، فكان هذا اللقاء المبارك • ودعا سماحته الى السمير على نهج السلف الصالح من الصحابة الكرام ، ومن تبعهم باحسان • وبين أن الدعوة الى الله تقتضى التقرب اليه تعالى بالعمل الصالح الذي يكون خالصالله ، وموافقا لسنة رسوله صلى الله عليه وسلم ، وذكر أن الدعوة تشمل الامر بالمعروف والنهى عن كل منكر ، كما أوضح كيفية الدعوة وأسلوبها ، واستشهد بقول الله عز وجل (ادع الى سميل ربك بالحكمة

والموعظة الحسنة ، وجادلهم بالتى هى أحسن ) وبين ما ينبغى أن يكون عليه الداعية من التحمل والصبر ، وكشف الشبهات ، وايضاح الادلة بالاسلوب الحسن ، مستشهدا بأن الله تعالى أمر موسى وهارون لما بعثهما الى فرعون أن يقولا له قولا لينا لعله يتذكر أو يخشى ، مع أنه أطغى الطغاة ، وكما قال ربنا لنبيه ( ولو كنت فظا غليظ القلب لانفضوا من حولك ) .

وبين أيضا أن الدعوة تشمل العقيدة الصحيحة ، والاخلاص لله ، وتوحيده بالعبادة ، والايمان به ، ويدخل فى ذلك أيضا اقامة الصلاة وايتاء الزكاة وصوم رمضان وحج البيت الى غير ذلك .

كما يدخل فى الدعوة أيضا ما يحتاج الناس اليه فى أمور دينهم ودنياهم من مكارم الاخلاق ومحاسن الاعمال ، وكل ما يدعو الى السياسة الصالحة الحكيمة التى تجمع ولا تفرق ، وتؤلف ولا تباعد ، كما تدعو الى صفاء القلوب ، واحترام الاخوة الاسلامية ، والنصح لكل مسلم ، والحكم بالشريعة الاسلامية ، وترك الحكم بغير ما أنزل الله ،

وبين سماحته أن نظام الاسلام فى المال نظام متوسط ، لا مع رأس المال الغائسة فى الغرب ، ولا مع الشيوعيين المحدين الذين استباحوا الاموال ، وأهدروا حرمات الله ، وحث على التآخى والتراحم مستشهدا بقول الله عز وجل ( والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض ) وقوله تعالى ( انما المؤمنون اخوة ) وقول رسوله الكريم ( المسلم أخو المسلم ، لا يظلمه ولا يحقره ولا يخذله ) وقوله ( المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضا ) وقوله ( المؤمن مرآة أخيه المؤمن ) ودعا الى أن نأخذ الاسلام كله ، ولا نأخذ جانبا دون جانب ، فلا نأخذ العقيدة ثم ندع الاحكام والاعمال ،

واستطرد سماحته فقال: ان الاسلام دين العدالة ، دين الحكم بالحق ، ودين المساواة ، والواجب على الداعية أن يدعو الى الاسلام كله ، ولا يفرق بين المسلمين ، ولا يكون متعصبا لمذهب دون مذهب ، فالمقصود من الدعوة اخراج الناس من الظلمات الى النور ، وارشادهم الى الحق حتى يأخذوا به وينجوا من النار ،

كما أوصى الداعية أن يكون على علم ، ولا يكون جاهلا بما يدعو اليه (قل هذه سبيلى أدعو الى الله على بصيرة) كما يجب أن يكون قدوة صالحة فيما يدعو اليه (يا أيها الذين آمنوا لم تقولون ما لا تفعلون ؟ كبر مقتا عند الله أن تقولوا ما لا تفعلون ) •

وفى ختام كلمته سأل الله عز وجل أن يوفق الجميع لحسن الدعوة، وأن يصلح القلوب والاعمال ، وأن يجعلهم من الهداة المهتدين ، والصالحين المصلحين ، وصلى الله على عبده ورسوله محمد وعلى آله وصحبه وأتباعه الى يوم الدين .

#### \* \* \*

وكان عدد أعضاء المؤتمر نحو ٢٢٠ عضوا من سائر أنحاء العالم ، انبثق منهم خمس لجان :

١ ـــ اللجنة الاولى: تبحث فى مناهج الدعوة الاسلامية ووسائلها وأساليبها وسبل تعزيزها وتطوير أدائها بما يحقق أهدافها .

٢ \_ اللجنة الثانية : تبحث في اعداد الدعاة •

٣ ـ اللجنة الثالثة: تبحث في مشاكل الدعوة في العصر الحديث ووسائل التغلب عليها •

٤ — الجنة الرابعة: تبحث وسائل الاعلام فى العصر الحديث ، ودورها فى توجيه الافراد والجماعات ، وآثارها المضادة للدعوة الاسلامية وما يجب اتخاذه بشأنها .

اللجنة الخامسة: تبحث فى موضوع الدعوات والاتجاهات المضادة للاسلام وسبل مقاومتها .

وقد مثلت في هذه اللجان الاقطار الآتية مرتبة حسب الحروف المجائية :

الاردن \_ أريتريا \_ أثيوبيا (الحبشة) \_ الارجنتين \_ أسبانيا \_ استراليا \_ أفغانستان \_ ألمانيا الغربية \_ الامارات العربية \_ اندونيسيا \_ ايران \_ ايطاليا \_ باكستان \_ البحرين \_ البرازيل \_ بريطانيا \_ البرتغال \_ بلجيكا \_ تايلاند \_ تركيا \_ تشيلي \_ تنزانيا \_ بريطانيا \_ البرتغال \_ بلجيكا \_ تايلاند \_ تركيا \_ تشيلي \_ تنزانيا \_

تونس — الجابون — جامبيا — الجزائر — جزر القمر — جنوب افريقيا — الدانمرك — روديسيا — زائير — ساحل العاج — السنغال — السودان — سوريا — سيلان — سيراليون — العراق — عمان — غانا — الفلبين — فولتا العليا — فلسطين — قطر — كندا — الكويت — الكونغو برازافيل — كينيا — لبنان — ليبيا — ليبريا — مالي — ماليزيا — مدغشقر — مصر — المغرب — موريتانيا — موريشيس — موزنبيق — نيبال — نيجريا — المغرب — هولندا — الولايات المتحدة الامريكية — اليابان — اليمن — يوغوسلافيا — اليونان •

كما حضر وشارك فى أعمال المؤتمر علماء ودعاة كثيرون من الملكة المعودية •

وكان يمثل مصر في المؤتمر أصحاب الفضيلة:

- ١ \_ الشيخ محمد حسين الذهبي \_ وزير الاوقاف السابق ٠
  - ٢ \_ الشيخ عبد العزيز عيسى \_ وزير الاوقاف الاسبق ٠
- ٣ \_ الشيخ محمد متولى الشعراوى \_ وزير الاوقاف الحالى ٠
  - ٤ \_ الشيخ محمد حسنين مخلوف \_ المفتى الاسبق ٠
- ه \_ الشيخ محمد على عبد الرحيم \_ الرئيس العام لجماعة أنصار السنة المحمدية بالقاهرة •

وكان الرئيس العام للجماعة ضمن اللجنة التي تبحث في مشاكل الدعوة والدعاة ووسائل التغلب عليها •

#### \* \* \*

وكان الشيخ محمد على عبد الرحيم الرئيس العام لجماعة أنصار السنة المحمدية وعضو المؤتمر ، من المتحدثين أمام المؤتمر ، حيث أوضح في كلمته أنه كلما استشرى الشر وزادت الفتن زاد عبء الدعاة ، ووجب مضاعفة الجهود لتشمل الدعوة ما يلى :

- ۱ \_ حماية الشباب المسلم من الانحراف الديني والخلقي ، وهذا يتطلب ما يلي :
- (۱) تحصين الشباب بالدين الصحيح ، وليس بالدين الذي يقوم على البدع والخرافات ٠

(ب) من المعلوم أن الاسلام كل لا يتجزأ ، وفي سبيل جمع الكلمة لم يهادن الباطل ، أو يسكت على انحراف العقيدة بدعوى الحرص على وحدة الكلمة ، ولو كان ذلك جائزا لكان النبى صلى الله عليه وسلم أولى به أن يسارع الى مهادنة المشركين ، وعدم تسفيه أحلامهم في بدء دعوته ، فدعوة الاسلام قامت على دحض الباطل ، ومقاومة الوثنية والالحاد ، ولذا يجب الوقوف بحزم أمام التيارات الهدامة كتيارات الالحاد ، وتيارات الانحلال ، والبدع التي أدخلتها الصوفية على الاسلام ،

7 ـ اذا كانت بعض البلاد الاسلامية قد أحست أخيرا بأن الغزو الفكرى قد جرف كثيرا من الشباب: فهذا سببه الفقر الدينى ، والمعلومات الضحلة التى يتلقونها بالمدارس • ولذا يجب العناية بالتربية الدينية عناية فوق العناية بالالعاب الرياضية ، والفنون التى يسمونها جميلة كالرقص والتمثيل وغيرها • وهذا لا يتأتى الا بالمناهج الدينية التى تشمل مراحل التعليم من بدء الدراسة الى نهايتها •

٣ ــ لابد من الاخذ في الاعتبار بدور البيت والمدرسة في التوجيه لتنصلح البيئة التي يعيش في محيطها الشباب •

لكتب الاسلامية المتداولة بين المسلمين فيها الغث والسمين، وتعتمد على كثير من الخرافات والاسرائيليات والاحاديث الموضوعة ، وكثير منها تسمم أفكار المسلمين ، وتصطدم بالنصوص الصريحة ، كالكتب التى تبحث فى مناقب أصحاب الاضرحة بالمساجد ، والتى يحشوها مؤلفوها بالكرامات المكذوبة ليتعلق الناس بالاضرحة والقبور .

تطهير عقائد المسلمين من الغلو في محبة الصالحين • وهذا يجب أن نبدأ به كما بدأ به رسول الله صلى الله عليه وسلم •

7 ـ عدم تحرى الدقة فى الفتاوى كان سببا فى توزيع الناس بين آراء الفقهاء ، كما شوش على الناس أفكارهم • فمن العلماء من يجعل الصوفية دينا ويتعالى فى نشر خرافاتها ، ومنهم من يهدمها • ويقف الناس أمام ذلك حيارى لا يعرفون أين الحق •

بالدین بالحیاة ، وبالاحری ربط المجتمع بالدین ، وهذا یستدعی حل المشاکل من واقع الناس لا من واقع العادات والبدع المستهجنة .

#### \* \* \*

وقد انتهى المؤتمرون الى التوصيات التالية:

أولا: في مجال مناهج الدعوة الاسلامية وأساليبها وسبل تعزيزها يوصى المؤتمر بما يلي: \_\_

١ ــ مطالبة الحكومات الاسلامية كلها بنبذ القوانين الوضعية ، والعودة الى الشريعة الاسلامية (أفحكم الجاهلية يبغون ؟ ومن أحسن من الله حكما لقوم يوقنون) •

٢ — التأكيد على وزارات التربية والتعليم فى البلاد الاسلامية بتوجيه مزيد من العناية بالقرآن الكريم حفظا وتجويدا ودراسة ، وأن يجعل ذلك مادة أساسية اجبارية فى جميع أنواع التعليم ومراحله ، ربطا للامة بكتابها العظيم ، وحفظا لعقيدتها وأخلاقها .

٣ ـ تحذير المسلمين من أعداء السنة الذين يزعمون أن القرآن وحده يكفى فى التشريع والاعتقاد والعبادات • فان هؤلاء أعداء للكتاب والسنة جميعا • والمسلمون يجمعون على أن الاسلام يقوم على الكتاب والسنة معا كما قال تعالى ( وأطيعوا الله والرسول لعلكم ترحمون ) والواقع أن من لم يؤمن بالسنة لم يؤمن بالقرآن •

عنقية مناهج التربية والتعليم ، ووضعها على أسس اسلامية خالصة ، والعناية باعادة كتابة التاريخ الاسلامي بما يبرز أمجاد هذه الامة بشكل صحيح ، وتعميم الدراسات الاسلامية كمادة اجبارية في الجامعات .

ه ـ احياء نظام الحسبة فى الاسلام ، وذلك بجعل المجتمع يتحرك فى نطاق التعاليم الاسلامية ، فتهتم الامة باقامة الصلوات وبالامر بالمعروف والنهى عن المنكر ، وسائر شعائر الاسلام وأحكامه •

ونتابع نشر بقية التوصيات في العدد القادم ان شاء الله ٠

#### محمد علىعبد الرحيم

## أسكةالقراد

# ائجاب على سؤال هذاالعدد

يسأل كل من الاخ عبد المعز السيد النبطى من ميت غمر ، والاخ يوسف عبد العال أحمد عضو فرع الجماعة ببلبيس: أذاعت اذاعة القرآن الكريم فتوى بشرعية قراءة القرآن جهرا بالمساجد قبل صلاة الجمعة ، ما حكم الشرع في ذلك ؟

#### الأجابة:

قراءة القرآن فى المسجد يوم الجمعة بصوت مرتفع من البدع المستحدثة التى لم تكن فى عصر النبى صلى الله عليه وسلم ، وقد نهى صلوات الله وسلامه عليه عن رفع الصوت فى المسجد ولو بقراءة القرآن:

فعن أبى سعيد الخدرى أنه قال: اعتكف رسول الله صلى الله عليه وسلم فى المسجد، فسمعهم يجهرون بالقراءة، فرفع الستر وقال: ( ألا أن كلكم مناج لربه، فلا يؤذ بعضكم بعضا، ولا يرفع بعضكم على بعض فى القراءة) أخرجه أبو داود والنسائى والبيهقى والحاكم وقال صحيح على شرط الشيخين •

وعن ابن عمر أن النبى صلى الله عليه وسلم خرج على الناس وهم يصلون ، وقد علت أصواتهم بالقراءة ، فقال : ( ان المصلى يناجى ربه عز وجل ، فلينظر بم يناجيه ، ولا يجهر بعضكم على بعض بالقرآن ) رواه أحمد بسند صحيح .

ولما كانت مساجد الاوقاف كلها تحافظ على هذه البدعة ، فقد اعتقد العامة مشروعيتها ، وما كان ذلك الا نتيجة لسكوت العلماء عن

اظهار الحق ، ويزيد اعتقاد العامة بمشروعية هذه البدعة كلما استمعوا الى مثل هذه الفتوى التي أذاعتها اذاعة القرآن الكريم •

لذا فقد رأينا أن ننقل للقارىء بعض الفتاوى التى صدرت عن رجال كانوا شيوخا للجامع الازهر ، وقد سبق نشرها فى المجلد ١٩ من مجلة الازهر ص ٨٣٨

#### فتوى الشيخ عبد المجيد سليم

رحمه الله

جاء الى لجنة الفتوى بالجامع الازهر الاستفتاء الآتى : (ما حكم الجهر فى المسجد بتسبيح أو قراءة قرآن \_ خصوصا سورة الكهف \_ يوم الجمعة ، كما أن غالب المقرئين يقرءون مريم أو طه أو الضحى • هل هذا جائز ؟) •

الجواب: ان قراءة سورة الكهف كما هو معهود الآن فى المسجد يوم الجمعة بصوت مرتفع قبل صلاة الجمعة بدعة مستحدثة لم تعرف فى عهد الرسول عليه الصلاة والسلام ، ولا فى زمن الصحابة والسلف الصالح ، ويظن العامة أن قراءتها بهذه الكيفية وفى ذلك الوقت من شعائر الاسلام ، فهى مكروهة ، لا سيما وأن قراءتها على هذا الوجه تحدث تشويشا على المصلين ، وقد خرج النبى صلى الله عليه وسلم على أصحابه وهم يصلون ويجهرون بالقراءة فقال : (أيها الناس : كلكم يناجى ربه فلا يجهر بعضكم على بعض ) وكذلك الحكم فى قراءة غير سورة الكهف من القرآن ، وفى الجهر بالتسبيح أو التهليل ، مما يحدث تشويشا على المصلين ، بل نص بعض المالكية على أن ذلك اذا أحدث تشويشا كان حراما •

#### فتوى الشيخ محمود شلتوت

رحمه الله

السؤال: ( سبق أن أديت فريضة الجمعة بأحد مساجد الوجه القبلى ، فوجدت أهالى القرية يستعملون جهاز الراديو لتلاوة القرآن الكريم بدلا من المقرى، • فهل يجيز الشرع ذلك ؟ ) •

الجواب: ان قراءة سورة الكهف يوم الجمعة فى المسجد فى الوقت الذى اعتيد أن تقرأ فيه ، وعلى الكيفية التى تقرأ بها ، شىء حدث بعد العصور الاولى فى الاسلام ، ولم يؤثر حتى عن عصر الائمة أنها كانت تقرأ بتلك الكيفية ، فهى من هذه الجهة تدخل فى دائرة البدع ، وقراءتها تحدث تشويشا على المتنفلين ، والذين يؤدون تحية المسجد ، فاذا فرضنا أنها لم تقرأ أصلا لكان خيرا ، وسماعها عن طريق الراديو ليس الاسماع قراءة جهرية لسورة الكهف بالكيفية المبتدعة ، وحكمها حكم سماعها أو قراءتها من نفس القارىء ، فمن شاء أن يترك سماعها عن طريق الراديو فليترك سماعها عن طريق الراديو فليترك سماعها عن طريق عراءة القارىء ،

والعبادة مأثورة عن الشرع ، لا يصح الزيادة فيها بما لم يؤثر عنه صلى الله عليه وسلم ، وبخاصة اذا أحدث ذلك فى نفس الجمهور أنها عبادة مشروعة بهذه الكيفية فى ذلك الوقت ، ومن هنا خاصة نرى الكف مطلقا عن قراءة سورة الكهف فى ذلك الوقت وبتلك الكيفية حتى لا يعتقد الناس أن غير المشروع مشروع ، انتهى ،

#### \* \* \*

وعلى هذا يتضح بطلان ما أفتى به مفتى اذاعة القرآن الكريم بشأن شرعية قراءة القرآن جهرا بالمساجد قبل صلاة الجمعة • واذا كانت حجته فى ذلك حمل الناس على الانصات بدلا من اللغو ، فلم يحدث نتيجة هذه القراءة بالكيفية المتبعة حاليا الا زيادة اللغو ، لان أكثر الذين يستمعون لهذا القرآن انما يطربهم صوت القارىء فحسب ، فيأخذون في الصياح والضجيج وكأنهم فى حفل غناء ، لا يراعون حرمة للمسجد ، والواقع خير شاهد على ذلك •

#### اجتماع الجمعية العمومية

بمشيئة الله تعالى ستجتمع الجمعية العمومية لجماعة أنصار السنة المحمدية ظهر يوم الخميس ١١ ربيع الآخر ١٣٩٧ الموافق ٣١ مارس ١٩٧٧ بمقر المركز العام للجماعة بالقاهرة وذلك لانتخاب ثمانية أعضاء لجلس الادارة وانتخاب نائب الرئيس ٠

علما بأن الاخوة الذين قدموا طلبات ترشيح لعضوية مجلس الادارة هم المذكورون بعد حسب ترتيب الحروف الهجائية :

| ع البتانون             | من غر       | ابراهيم الحاج على           |
|------------------------|-------------|-----------------------------|
| عابدين                 | ((          | ابراهيم عزب الدسوقى         |
| عابدين                 | <b>((</b>   | أحمد محمد محمود             |
| الاسكندرية             | <b>))</b> · | بخارى أحمد عبده             |
| شربين                  | ))          | عبد الباقى صالح الحسيني     |
| المحلة الكبرى          | ))          | عبد الحليم محمد أبو الاسعاد |
| امبابه                 | ))          | عبد العزيز محمد عاشور       |
| الوايلي                | <b>»</b>    | محمد جميل غازى              |
| الجيزة                 | <b>))</b> · | محمد عبد المجيد الشافعي     |
| القبيلة                | » .         | محمد على أبو زيد            |
| <sup>"</sup> طوخ طنبشا | <b>»</b>    | محمد محمود هيكل             |
| المحلة الكبرى          | ))          | مصطفى الششنتاوي برهام       |
| القبيلة                | )).         | مصطفى كامل محمد             |
|                        |             |                             |