

Upload by: altawhedmag.com



تصدرها: جماعة أنصرارالستنة المنحكمة كينة تأست عام ١٣٤٥ هـ- ١٩٢٦ م بيئيسالنحريد: أحمد فهى أحمد

صاحبة الامستياذ:

جماعت أنصارات في المحت نير - المرك والعام بالقاهرة مامع قوله بعابرين - القاهرة : كليفوه ٩١٥٥٧٦ مميع الاشترا كات ترسل باسم : أهين صف وق الرجماعة مثن النسخة :

السعودية ريالان التوبنس - ٦ ملها عدلت ١٠٠ فلسا الكويت ١٠٠ فلس الجنزائ ديناران البناك ١٠٠ قرش العدرة دما فلس المعندية ديناران البناك ١٠٠ قرش العدرة دما فلس المعندية درهان سوريا ١٠٠ قرش الأثردت ١٠٠ فلس المجلج العرف ١٥٠ فلسا السوداك ١٥٠ ملها البيبا ١٠٠٠ فلس المبيم ١٥٠ فلسا السوداك ١٥٠ ملهم دول اوروبا وامريكا وباقى دول امريقيا وآسيا ما يوازى دولارا امريكيا اله ثلاثة ريالات سعودية

Upload by: altawhedmag.com

بسم الله الرحمن الرحيم



أليس هـــذا اســـتفزازا

الحمد الله ، والصلاة والسلام على رسول الله - وبعد :

تكملة لما كتبته عن المرأة في العدد الماضي من التوحيد (رمضان ١٤٠٦) فاني مازلت أؤكد ان القائمين على تحرير الصفحات المخصصة للمرأة بجرائدنا والمشرفين على ما يقدم عنها في وسائن اعلامنا ٠٠٠ اما انهم لا يعرفون شيئا عن الاسلام ٠٠٠ أو يعرفون ولكنهم يحاربونه عن طريق عرضهم لنماذج ومفاهيم انحلالية يقدمونها على انها قيم ثمينة ومثل عليا يجب ان تلتزم بها المرأة وتعمل على تحقيقها في مجتمعنا ٠

واذا كان الاسلام قد نظم علاقة المرأة بالمجتمع بما يضمن سلامة هذا المجتمع ٥٠٠ فان الاسلام قد بين ما لها من حقوق ومطلعها من واجبات ٥٠٠ أنصفها بما لم ينصفها به أى من التشريعات الوضعية ، يقول الله تعالى «ولهن مثل الذي عليهن بالمعروف» وان كان قد جعل القوامة للرجل فليس ذلك استبدادا بالمرأة أو استعبادا لها او ظلما ٥٠٠ وانما هو وجه من أوجه تنظيم الاختصاصات الوظيفية بين الرجل والمرأة بما يضمن استقرار الحياة ٠٠ وهذه القوامة أرسى القرآن قواعدها على أساسين : أولهما تفضيل كل منهما على الآخر في قدرته على القيام بالأعباء التي خصص لها ، وآخرهما ما أوجبه الله تعالى على الرجل من النفقة .

يقول سبحانه « الرجال قوامون على النساء بما فضل الله بعضهم على بعض وبما أنفقوا من أموالهم م •

واذا كان الاسلام \_ قرآنا وسنة \_ قد وضع أسسا قويمة تقوم عليها حياة الرجل والمرأة ووود فقد شرع للمسلمين ما ينظمون به حياتهم الزوجية تنظيما دقيقا بدءا من كيفية اختيار أحدهما للآخر ومرورا بالخطبة والزواج والنفقة والارضاع وتربية الاولاد وبيان حقوق كل من الزوجين تجاه الآخر وأسس العلاج لوحدث نشوز من احدهما ووود عن حدود حق الرجل في تعدد الزوجات ، ووضع قواعد الطلاق لو فشلت وسائل العلاج واستمال استمرار الحياة الزوجية ونظم العدة والمراجعة وود ووضع والمراح واستمال

ومما لا شك فيه ان الاسلام حين وضع هذه الاسس فان اى تشريع وضعى لا يمكن ان يسمو الى ما وصل اليه الاسلام وولا يمكن بحال ان تكون هناك مقارنة بين شرع الله الذى جاء به الوحى وتشريعات اخرى من وضع البشر ووضع البشر ووضع البشر المحدد الماضى من ان يؤمن بها الجميع وولما قلت فى مقال العدد الماضى من التوحيد ) أن الذى يظن أن الخروج على أحكام الاسلام بالنسبة للمرأة افضل لها من العودة الى هذه الاحكام عليه ان يراجع موقفه من الاسلام ان كان مسلما للان هذه الظنون تضعه فى صفوف المرتدين و

ولهذا فانى أقول ان القائمين على الصفحات المخصصة للمرأة فى جرائدنا اليومية اهملوا هذه المفاهيم ، اما لانهم جاهلون بالاسلام واحكامه وتلك بلوى ابتلينا بها ان يتصدر الجهلاء مواقع التوجيب والارشاد فى وسائل اعلامنا ، واما انهم يعرفون هذه المفاهيم الصحيحة للاسلام ولكنهم يعلنون الحرب عليها وتلك هى الطامة الكبرى ان يوكل أمر المرأة الى دعاة التغريب الذين يدعون المرأة الى التمرد على دينها زاعمين لها انها لا تكون عصرية متطورة متمدينة الا اذا تخلصت نهائيا

من التقاليد التي يفرضها عليها الاسلام •

والنماذج التى يقدمونها للمرأة المسلمة فى مصر كثيرة منها على سبيل المثال تحقيق صحفى نشر عن أحوال المرأة فى تونس مما يوحى للقارئة انها بلد اسلامى فاذا كانت المرأة فيه قد أخذت بعض حقوقها فلماذا لاتحذو حذورها بقية النساء فى البلدان الأخرى • ؟ وقد جاء ذلك التحقيق الصحفى لتتفاخر فيه المرأة التونسية بأشياء تعتبر فى حقيقة الامر اعتداء على الاسلام فى أمور تضمنها القرآن والسنة واجمع عليها جمهور الفقهاء •

فاذا كان الاسلام قد نص على صداق (مهر) يعطى للمرأة عند الزواج حيث يقول الله تعالى « وآتوا النساء صدقاتهن نحلة » أى آتوهن مهورهن عطاء مفروضا ٥٠٠ كما يقول سبحانه في عدم جواز استرداد هذا المهر « وان اردتم استبدال زوج مكان زوج وآتيتم احداهن قنطارا فلا تأخذوا منه شيئا ٠ أتأخذونه بهتانا واثما مبينا ؟ وكيف تأخذونه وقد أغضى بعضكم الى بعض وأخذن منكم ميثاقا غليظا ؟ » هذا المهر الذي قرره الاسلام للمرأة اعتبرته زعيمات الحركة النسائية في تونس عنوانا للتخلف ، لان المفروض عندهن ان تتساوى المرأة بالرجل مساواة كاملة في كل شيء ، ولذلك فهي ترفض ان يدفع الرجل لها صداقا عند الزواج حتى لو كان رمزيا ٠

وقانون الاسرة فى تونس الدى يسمى بقانون الاحوال الشخصية أحدث من التغييرات ما أحدث من منطلق المقارنة بين ما كانوا عليه من تخلف وبين عالم غربى متقدم ماديا • فصدر القانون من هذه الخلفية التي لم تنظر الى الظروف الاجتماعية وطبيعة المجتمع السلم • وانما حاول تقليد الغرب تقليدا أعمى ولذلك جاء القانون وكأنه يعلن التمرد على الاسلام فى مواده •

فمثلا ساوى القانون بين الرجل والمرأة في حرية السفر واستخراج

الجواز بمعنى أن الزوجة لاتأخذ موافقة زوجها عند استفراج جواز السفر أو عند السفر • كما منع القانون تعدد الزوجات بزعم أن ذلك اتصاف للمرأة • وقضى بعدم طلاقها الا امام القاضى على أن يكون الطلاق برضاها وعلمها • بمعنى أن الرجل أذا قال لامرأته « أنت طالق » ولكنها لم ترض بالطلاق أو لم يكن ذلك امام المحكمة فلا يعتبرها القانون مطلقة رغم أن شرع الله يعتبرها مطلقة . • • • والنتائج معروفة •

وهذه المخالفات تسميها زعيمات الحركة النسائية في تونس « مكاسب » وتشعر المرأة التونسية ان تلك المكاسب غيير كافية وان القانون يحتاج التي تعديل لان فيه عيوبا منها انه يلزم الزوجة بالانتقال مع زوجها التي مقر عمله مهما بعد عن عملها بيدون مراعاة لظروف الزوجة ومقر عملها ٠٠٠ وهذا تعتبره المرأة التونسية متعارضا مع العدل والمساواة ٠

وتستمر عرض هذه الآراء المتحللة من كل قيمة اسلامية فتقول الحداهن ان المجتمع التونسي يحترم البنت الفجولة أملا البنت المتحررة فهي غير محترمة من المجتمع المحيط بها • وتقول ان هذه التقاليد يجب العمل على تغييرها بأن تكون القوانين قادرة على از الة هذه «العقد» من المجتمع •

أليس ذلك اعتراضا على الاحكام الاسلامية في مثل قول الله تعالى الموقيات يغضضن من أبصارهن ٠٠٠ » وقوله عز وجل ه فلا تخضعن بالقول فيطمع الذي في قلبه مرض ٠٠٠ » وقوله سبحانه « واذا سأل تموهن متاعا فاسألوهن من وراء حجاب » .

ان هـذا القانون الـذى يعرضونه فى صحافتنا لتقرأه للرأة المسلمة فى مصر يذكرنى بقضية عرضت على احدى المحاكم التونسية بعد صدوره • وكان المتهم فيها زوجا تزوج للمرة الثانية زواجا عرفيا (وهو زواج مشروع طالما استوفى شرط صحة الزواج الاانه

لا يدون في الوثائق الرسمية الحكومية ) ووقف المتهم أمام القاضى فأنكر انبه تزوج وفقال له القاضى : ولكن ثبت انب تتردد على المرأة في مسكن أجرته لها وقال : نعم وقال القاضى : وثبت انبك أنجبت تقضى الليل عندها وقال : نعم قال القاضى : وثبت انبك أنجبت منها ولدا وقال : نعم وأقر المتهم أمام القاضى لنبه يمارس الزنى مع هذه المرأة وليس زوجا لها وفحكم له القاضى بالبراءة لعدم لنزنى مع هذه المرأة وليس زوجا لها وفحكم له القاضى بالبراءة لعدم كفاية الادلة على قيام الزوجية بينهما ووقعت عليه العقوبة التي يقضى وهي انبه تزوج المرأة على شمع الله لوقعت عليه العقوبة التي يقضى بها القانون ووج أما ان يعترف بالزنى فالحكم بالبراءة و

تلك هي المدنية والحضارة والرقى ٠٠٠ بل تلك هي (المكاسب) التي يعرضونها في صحافتنا على المرأة المسلمة مطالبين ايساها ان تتحلل من كل « القيود » التي يفرضها عليها النزامها بالاسلام ،

أليس هذا استفرازا وتحديا لشاعر السلمين ٥٠٠٠ وهولاء السفين منعهم الغرب ورباهم على موائده ٥٠٠٠ لماذا يتولون مواقع التوجيه والارشاد في وسائل اعلامنا ٥٠٠٠ ؟

المنا المتح بينا وبين قومنا بالمق وانت خير الفاتمين

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آلمه وصحبه ٠

رئيس التحرير

#### ميام سنة أيام من شوال

عن أبى أيوب الانصارى ان النبى صلى الله عليه وسلم مال : « من صام رمضان ثم أتبعه ستا من شوال فكأنما صام الدهر الأرواه الجماعة الا البخارى والنسائي •

وعند بعض الائمة أنها تؤدى متتابعة وغير متتابعة والفضل للا لا للحدهما على الآخر + وعند غيرهم ان الافضل صومها متتابعة عقب العيد +



قد أفلح من تزكى

من اليسير في عصرنا هـذا ان تجـد أوعية ملئت علمـا ، الكتب أوعيـة ، وأشرطة التسجيل أوعية ، وصدور كثير من الناس أوعية ، والصحف والمجـلات أوعية .

وهذه الاوعية منها اجادب أمسكت الماء فنفع الله بها الناس فشربوا ، وسقوا ، وزرعوا ، ومنها نقية قبلت الماء فأنبتت الكلا والعشب الكثير ، مصداق ما ورد عن رسول الله على (١) ،

ومجامع الماء الجدباء تفقد جدواها ان تسنهت (٢) أو أسنت (٣) فحوت الجراثيم ، واستحالت سموما وغازات ،

كذلك أوعية العلم البشرية الصماء تمسى ، وتصبح عبئا يشير التقزز ، وموردا ينذر بالخطر ان خالطها غرور ، أو صاحبها تحكم

<sup>(</sup>۱) عن أبى موسى قال : قال رسول الله على : « مثل ما بعثنى الله به من الهدى والعلم كمثل الغيث الكثير أصاب أرضا ، فكانت منها طائفة طيبة ، قبلت المساء غانبتت الكلا ، والعشب الكثير ، وكانت منها اجادب أمسكت المساء ، غنفع الله بها الناس ، غشربوا — وسقوا ، وزرعوا ، واصاب منها طائفة أخرى أنها هي قيعان لا تمسك ماء ، ولا تنبت كلا ، غذلك مثل من فقه في دين الله ، ونفعه ما بعثنى الله به ، فعلم ، وعلم ، ومثل من لم يرفع بذلك رأسا ، ولم يقبل هدى الله الذى أرسلت به . متفق عليه .

<sup>(</sup>٢) تسنه الخبز \_ فسد وعلته خضرة .

<sup>(</sup>٣) اسن الماء تغير لونه وطعمه ا

أو أصابتها غفلة تفسد الرؤية ، فتلبس الحق بالباطل ، وتخلط الجيد مالردىء ٠

والمعول - فى شريعتنا - على فقه النص ، فمرتبة فقه النص هى المرتبة التى تتفاوت بها الاقدار ، وتتحدد القيادات ، وتقديرا لهذا التفاوت ، وحرصا على ان تعطى القوس باريها قال عليه الصلاة والسلام فيما رواه ابن ماجة والترمذي بسند صحيح عن ابن مسعود : « نضر الله امرأ سمع منا شيئا فبلغه كما سمعه ، فرب مبلغ أوعى له من سامع » وقال : « رب حامل فقه غير فقيه ، ورب حامل فقه الى من هو أفقه منه » •

ولقد تفرس رسول الله يه في ابن عباس ، واكتشف استعداداته التى تؤهله لتلك المرتبة فسأل الله ان يفتق استعداداته ، ويوجه قدراته : ( اللهم علمه الكتاب ) ( اللهم علمه الحكمة ) ( اللهم فقهه \_ في الدين ) فجاء رضى الله عنه \_ ببركة دعاء الرسول \_ طرازا فريدا في الفقه ، والتأويل .

واعمالا لقواعد فقه النصوص ، اختلف الفقهاء - في حضور النص ٠

أولا: في وقت الزكاة:

(1) عد بعضهم الزكاة كالصلاة • كلاهما له كتاب موقوت ، ورأوا أن الوقت المناسب يحل قبل صلاة العيد ، واستدلوا بما رواه أب و داود ، وابن ماجه ، والدارقطني ، والحاكم – وصححه – عن ابن عباس قال : ( فرض رسول الله زكاة الفطر طهرة للصائم من اللغو ، والرفث ، وطعمة للمساكين ، فمن أداها قبل الصلاة فهي زكاة مقبولة ، ومن أداها بعد الصلاة فهي صدقة من الصدقات ) •

وبما رواه الجماعة \_ الا ابن ماجه \_ عن ابن عمر ( ان رسول الله أمر بزكاة الفطر ان تؤدى قبل الخروج الى الصلاة ) •

(ب) ورأى بعضهم ان أحاديث التوقيت - تلك - لم تتناول

القبلية ، ولكنها شجبت التأخير ، فجوزوا التقديم مطلقا \_ ولو الى عامين \_ عن البدن الموجود (١) ،

- (ج) وتصرف بعضهم فجوز التقديم الذي لا يبطل مكمة مشروعية هذه الزكاة ( اشعار الفقير بالعيد ) ٠
- (د) وحمل الشافعي التقييد بـ « قبل صلاة العيد » على الاستحباب كل هـذا ، والنصوص قائمة ، ولكن فقـه النص هـو الدي اختلف ، فذهب بالفقهاء مذاهب شتى •

ثانيا: واختلفوا في الانواع التي يتصدق بها: منهم من تمسك بحرفية ما ورد وانكر الاخراج من غيرها ، ومنهم من اسقط أنواعا كالاقط ، والبر ، ومنهم من زاد أنواعا كالدقيق والسلت ، والسويق ومنهم من حرص على ما كان يعد يومئذ ارفع الانواع كالتمر أو البر ، الخ ، هكذا تصرفوا في الانواع المحررة، بالتقرير ، وبالزيادة والحذف ذلك لانهم فطنوا الى ان المرجع مصلحة الفقير والمسلحة أمر دنيوى محض يختلف تقديره باختلاف الامصار ، والازمنة ، ويختلف حسب وجهة نظر الفقير نفسه ، لان ما يصلح فقيرا قدد لا يصلح فقيرا آخر ،

بل وحسب وجهة نظر المعطى: روى باسناده عن ابى مجلز قال : قلت لابن عمر أن رسول الله من قال « أن الله قد أومنع ، والبر أفضاء من التمر ، قال أن اصحابى سلكوا طريقا ، وأنها أحب أن أسلكه» .

والزبيب لم يكن قوت الاهل المدينة يومئد ، الا انه كان أزكى ، واحب للندرته ونفاسته للى الناس ، فالعدول اليه عدول الى الاغلى الانفس ، فدوق أن فى ذكر الزبيب ، والاقط رعاية

<sup>(</sup>١) زكاة النظر طهرة للصائم فهي زكاة نفوس وأبدان . أما غيرها

لمجتمعات أخرى تتعامل مع هـذين النوعين ، ومعنى هـذا ان المجتمعات المتجـددة التي لا تتعامل مطلقا مع أى نـوع من هـذه الانواع ينبغى الا نفرضها عليها بـل المعقول ان ننظر فيما يتلاءم مع أوضاعهم ، ان رسول اللـه تعامل مع بيئته ، فمن شـذ فقـد سلك طريقا غير طريق رسول اللـه .

والفقهاء الدنين رأوا - بمنظار زمانهم - ان من قددر على الانواع المنصوص عليها ، فأخرج غيرها لاتبرأ ذمته (۱) اختلفوا - غيما بينهم - : منهم من أوجب تحرى الانفس الاغلى عملا بقول رسول الله وقد سئل عن افضل الرقاب - « أفضلها أغلاها ثمنا ، وأنفدها عند اهلها » وأخذا بما رواه أبو مجلز « ان الله قد أوسع والبر أفضل » ومنهم من رأى ان الحديث يفيد الاستحباب غقط لان ابن عمر لم ينكر على أبى مجلز قوله ، ومع ذلك ظل يخرج التمر متابعة لاصحابه ، وسلوكا لطريقتهم ، ولعل ابن عمر رضى الله عنه كان مقتنعا في قرارة نفسه بأفضلية التمر - وهذا الاحتمال حدا ببعض الفقهاء الى ان يختلفوا أى هذه الانواع أجود ؟

۱ - منهم من اختار البر ورأى ان نصف صاع منه يعدل صاعا من غيره أخذا برأى معاوية ، ومنهم من اختار البر ورأى ان الواجب اخراج صاع (٢) منه - كغيره .

٢ - ومنهم من اختار التمر تأثرا بموقف ابن عمر ، واعتبارا

(٢) الصاع قدمان وثلث اى ما يساوى خمسة ارطال وثلثا.

<sup>(</sup>۱) ذهب هذا المذهب بعض غقهاء الحنابلة ، وقال بعضهم : يعطى ماقام مقام خمسة الأنواع على ظاهر . ونظر مالك الى غالب قوت الباد . وقال الشافعي أى قوت كان الأغلب عند المزكى هـ أدى الزكاة منه ، ومن أصحاب الشافعي من قال : أن عدل عن المنصوص الى أعلى منه جاز . وأن عدل الى الأدنى : قيل لا يجوز ، وقيل يجوز أن تحققت به الحكمة « أغنوهم عن الطلب » .

لمصلحة الفقير لأن التمر فيه حلاوة ، وقدوة ولانه اقرب تناولا ، واقد كافة ، ولما كانت مزايا التمر متوفرة في الزبيب وضعوه في مرتبة تلى مرتبة التمر • الا ان منهم من جعل « البر » في المرتبة الثانية ، ورأوا انه انفع في الاقتيات ، وابلغ في دفع حاجة الفقير •

هكذا يستبين أنهم اختلفوا ، دون ان يزعم احد ان مخالفة على باطل ، وانسه وحده على صواب لا يحتمل الخطأ ، وتحس وأنت تتابع خلافاتهم ان المدار مصلحة الفقير ، حيثما كانوا يولون وجوههم شطرها ، كيف لا والاسلام من أصوله درء المسدة ، وجلب المصلحة ؟

#### عالمية اقتضت سعة ومرونة

والاسلام دين الثقلين ، وشريعته الرحبة تسع المسارق ، والمغارب وتروى غلمة الاولين والآخرين ، ومقتضى عالمه الاسلام ان يجىء – في بعض احكامه له في بعض احكامه علما ذا سعة ، وتحقيقا لهذا ،

(أ) ترك قضايا جمة من غير نسيان دون ان يقضى فيها بتشريع حاسم: خرج الدارقطنى عن ابى ثعلبة الخشنى قال: قال رسول الله عن « ان الله تعالى فرض فرائض فسلا تضيعوها ، وحرم حرمات فلا تنتهكوها ، وحدد حدودا فلا تعتدوها ، وسكت عن أشياء من غير نسيان ، فلا تبحث وا عنها » •

وكان عبيد بن عمير يقول: ان الله احل ، وحرم فما احسل فاستحلوه ، وما حرم فاجتنبوه ، وترك بين ذلك اشياء لم يحرمها ، ولم يحللها ، فذلك عفو من الله و (عفا الله عنها والله غفور حليم ) المائدة و

وتحريم ما سوى خمسة الاشياء التى سيقت ، افتئات ، وعدوان وتحريم لما سكت المشرع عنه ليجتهد الناس فيه ويروا رأيهم ، وفق ما تمليه ظروف الحياة .

(ب) وتحقيقا لعالمية الاسلام ابيح للناس ان يشرعوا لانفسهم من غيما تختلف فيه المصلحة باختلاف الازمنة والامكنة ، وفيما تستقل العقول بفهمه من غير عدوان ، أو تجاوز ، أو نبو عن روح الاسلام .

والحق ان النص على شيء ، أو أشياء ، لا يقتضى النهى عن غيرها ، كدفلك النهى عن شيء معين لا يقتضى اباحة غيره ، كما ان الامر وهو بوضعه يقتضى الوجوب حثيرا ما يصرف عندا الاصوليين والبلاغيين عن ظاهره الى أغراض اخرى ، ومدار التحريم على النصوص القطعية التي لا شبهة فيها ، وظنى ان تحريم ما وراء الانواع المنصوص عليها تجاوز للحجم ، وتطاول على الله ورسوله ، فهل نحرم ما لم يحرم الله ، لان كتابا ، أو فقيها سلك هذا المسلك ؟ معاذ الله ،

#### بين الربا ، وصدقة الفطر

وأوضح مثل على أن النص على انواع لا يحرم غيرها ، وأن النهى لا يبيح كل ما عداها ، أحاديث الربا :

٢ \_ وعند مسلم عن عبادة بن الصامت ، وعن ابى سعيد الخدرى عن رسول الله عن ( ٠٠٠ والملح بالملح مثلا بمثل يدا بيد ٠٠٠ الخ ) ٠

٣ - وعن أبى سعيد عن رسول الله : ( لا تبيعوا الذهب بالذهب الا متال بمثل ، ولا لسعوا بعصم عنى بلس - وله ... ما المحدد

بالورق (١) الا مثلا بمثل ، ولا تشفوا (٢) بعضها على بعض ولا تبيعوا منها غائبا بناجز ) متفق عليه ، وفي مسلم عن عبادة ( فاذا اختلفت هذه الانواع فبيعوا كيف شئتم يدا بيد ) ٠

٤ - وروى مسلم عن معمر بن عبد الله قال : (كنت اسمع رسول الله عن يقول : « الطعام بالطعام مثلا بمثل » ) •

وأبادر فأقول: اننا لسنا بصدد الحديث عن الربا ، ولكن السنا بصدد الحديث عن الربا ، ولكن السنى يهمنا هو الجانب الدى يلقى أضواء على قضيتنا ، قضية زكاة الفطر ، وبتدبر هده النصوص التي أوردناها يتضح ما يأتى :

١ - ان الاحاديث المعتمدة ذكرت ستة أنواع ، أو سبعة ، اذا عددنا الطعام نوعا مستقلا بذاته .

٢ — ان التمسك بحرفية ما ورد يؤدى بنا الى القول باباحــة الربا فى أوراق البنكتوت ، وسائر العملات الورقية ، ولا سيما اذا كانت كأوراقنا \_ مكشوفة ، بغير غطاء ، ولا شك ان القول بهــذا اهــدار لروح الشريعة ، وقلب لقضية الربا رأسا على عقب . .

٣ - واتقاء هذا ، وتمسكا بروح التشريع ، اجتهد الفقهاء وتعددت رؤيتهم ، واختلفت :

(أ) رأى طاووس ، وقتادة ، وداود ، وتابعهم نفاة القياس ، الربا لا يجرى الا فى الانواع المذكورة ، وما عداها فعلى الاباحة ورأى هؤلاء لم يوضع فى حسبان الفقهاء لانه لم يتفاعل مع روح الاسلام ، ولم يرع شموله ، وخلوده .

(ب) ونظر اهل العلم الى علة الربا · فأينما تحققت العلة كان التحريم ·

(ج) ونظر آخرون الى اصل كلمة « الربا » اذ الربا في اللغة

<sup>(</sup>١) الورق بكسر الراء - الفضة .

<sup>(</sup>٢) لا تشنوا « بضم التاء » أي لا تجعلوا بعضها زائدا على بعض .

الزيادة ، ومن هنا حرموا كل زيادة اذا توحدت الجنسية ، ودار غيرهم مع الحكمة وجودا ، وعدما (١) •

#### (د) واختلف المعللون في علية كل نوع:

١ \_ قيل ان علية الذهب ، والفضة هي الوزنية مصع الجنس ، وعلية ما عداهما هي الكيلية مع الجنس ، وأجروا الربا في كل موزون أو مكيل بجنسه ، مطعوما كان ، أو غير مطعوم ،

٢ — ورأى بعضهم ان علة التحريم فى الذهب والفضة جوهر الثمنية والعلة فيما عداهما كونه مطعوما يكال لأو يوزن • ومقتضى هذا انه لاربا فى المعدود ، ولا فى غير المطعوم •

(ه) واتفقوا على ان المطعوم - مكيلا كان ، أو موزونا - فيه الربا اذا توحد الجنس ، ولا عبرة للانواع المحدودة التي وردت وعلى ان ما انعدم فيه الكيل أو الوزن ، والطعم ، واختلف جنسه ، فلا ربا فيه ، وعلى هذا فلا يتحقق الربا عندهم في اللبن ، والخل والدهن ، واللحم ، والبطيخ ، والخيار ، والتفاح ، و الخ

هـذا ولقـد نظروا بمنظار زمانهم فقالوا: لا ربا في التفاح، والبطيخ، والكمثرى، والرمان ٠٠٠ الخ ٠ وسائر المطعومات التي لم تكن تكال، أو توزن يومئذ وهـده الاشياء توزن في زماننا فما المكم؟ أرأيتم كيف يتغير اعتبار الشيء بتغير الازمنة، والامكنة؟

ع \_ والحاصل ان مشايخنا لم يقفوا جامدين متعللين بأن النصوص حصرت الربا في ستة الاصناف بل جروا مع روح التشريع والحقوا بالستة كل شيء تحققت فيه العلة • نعم • فيهم من اشتمل بالنص فلم يتجاوز الحروف • ورضى بسطحية لا تتفق وابدية الاسلام ، عفل الله عنهم ، وعن « الترابيس » المستنين بسنتهم •

<sup>(</sup>١) حكمة النهى عن الربا .

#### البنكنوت والقيمة

أعرد ، فأتسامل مرة أخرى ؟ ان الأوراق المالية ليست من سية الاصناف فهل فيها ربا ؟

المـق انهـا من الربويات ، وهي وان لم تـذكر نصـا ـ حتمها اعمال روح التشريع ، واعتبار العلـة ، ومقتضى اللغـة ، ٠٠٠ فهي :

ا \_ فيها علة الثمنية التي اعتبرها كثير من الفقهاء ، في الدهب والفضة ، ويمكن ان تشترى بهما ما شئت من ذهب ، وفضية ، فوق انها \_ في كثير من الدول \_ مغطاة بالدهب .

٢ \_ وهي بعد هذا قيمة معتبرة ، والقيمة طعام ، والطعام ، والطعام ، بالطعام مثلا بمثل \_ كما روى مسلم عن معمر بن عبد الله ٠

نعم • ان القيمة طعام لانها وسيلة اليه ، وسبب من اسبابه ، والسبب ، والمسبب كثيرا ما ينوب احدهما عن الآخر في اللغة العربية من ذلك قول الله . ( هو الدي يريكم آياته ، وينزل لصحم من السماء رزقا ) ١٣ غافر ، وقوله سبحانه (٠٠٠ وما أنزل الله من السماء من رزق فأحيا به الارض بعد موتها ٠٠٠) الجاثية ٥ •

وواضح ان المولى أنزل من السماء ماء • ولما كان الماء السبب المباشر للرزق ، اقيم المسبب مكان السبب • كذلك « الطعام » يقام مقام مسبباته من قيمة وخلافها •

ومن اقامة المسبب مكان السبب قول الله . ( ان الدنين يكتمون ما أنزل الله من الكتاب ، ويشترون به ثمنا قليلا أولئك ما يأكلون في بطونهم الا النار ٠٠٠ ) البقرة ١٧٤٠ ٠

كذلك قول الله : (إن الذين يأكلون أموال اليتامى ظلما ، انما يأكلون في بطونهم نارا ، وسيصلون سعيرا ) النساء ١٠

فهؤلاء لا يأكلون نارا ، ولكنهم يأكلون حراما يؤدى بهم الى نار تملأ الافواه ، والبطون ، والاحشاء .

وعكس هـذا اقامة السبب مكان المسبب ، ومن هـذا قول الثاعر متهددا زوجته:

أكلت دما ان لم أرعك بضرة بعيدة مهوى القرط طبية النشر

فالمراد بالدم ، ما يدفع دية لدم اهدر ، فالماكول سببه دم اريق ، وعجز وليه عن القصاص فذل ، واكل من دم أخيه ميتا .

ومثل هـذا كثير في فنون اللغـة • والـذي يهمنـا ان كلمـة «طعام » التي ذكرت في الربويات ، وذكرت كذلك في مـدقة الفطر ، تـدل اعظم دلالة على جواز التعامل مع القيمة ، فاذا اضفنـا الى هـذا اعتبارات الزمان ، والمكان ، ومصلحة الفقير ، ترجمت القيمة ، بـل ربما تعينت القيمة في مثل « القاهرة و الاسكندرية » •

واعتبارا لكل هـذا وتقديرا لفاعلية القيمة جوز الثورى ، وأبـو منيفة ، وعمر بن عبد العزيز ، وغيرهم اخراج القيمة ، والامام أحمـد لـم يجزم - كما ورد فى بعض الروايات - ببطلان اخراج القيمة ، ولكنـه ذكر كلمة يشتم منها رائحة التحرج عن التحريم : قال أبو داود قيل لاحمد وانا اسمع : اعطى دراهم ؟ - يعنى فى صدقة الفطر ، قال أخاف الا يجزئه خلاف سنة رسول الله ، فالامام - كما نرى - لم يحسم ، بـل روى عنـه انـه اقر مبـدأ اخراج القيمة ، قال أبـو داود : سئل أحمد عن رجل باع ثمرة نظة فقال عشرة على الـذى باعـه ، قيل له فيضرج ثمرا ، أو ثمنـه ؟ قال : ان شاء أخرج ثمرا وان شاء اخرج من الثمن ، قال ابن قـدامة : وهـذا دليـل على وان شاء اخرج من الثمن ، قال ابن قـدامة : وهـذا دليـل على اللمحات الثاقبة - يخترقون حواجز الزمن ، ويسبقون عصرهم والعمدة فى جواز اخراج القيمة ،

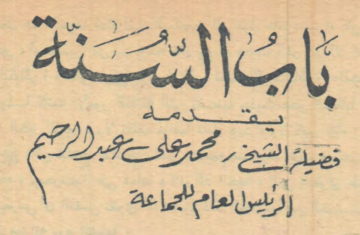
١ \_ ما روى عن معاذ رضى الله عنه قال لاه\_\_ل اليمن: ( ائتونى بخميس أو لبيس ، آخذه منكم مكان الدرة ، والشعير ، فانه آيسر عليكم ، وانفع للمهاجرين بالمدينة ) •

٢ \_ وما روى من ان عمر بن الخطاب رضى الله عنه كان يأخذ العروض فى الصدقة ، من الدراهم ، قالوا لان المقصود دفع الحاجة واختلاف صور الاموال ، لا يضر مع اتصاد قدر المالية ،

وكلمة « فرض » التي يحتج بها المتمسكون بالاصناف التي سردت معناها \_ كما سبق \_ « قدر » وان سلمنا بأنها تقتضى الوجوب ، فان الوجوب ينصب على مشروعية صدقة الفطر ، لا على أصناف بعينها •

والعجيب اننا نقرأ لفقهاء قدامى ، ومحدثين : ان من اعطى القيمة لم تجزئه \_ والقدامى حين ذهبوا هذا المذهب لم يعتمدوا على دليل حاسم ، ولكنهم اجتهدوا اجتهادا منطلقة عصرهم ، وظروفهم ، أما المحدثون فمنهم من كان يعيش في عصر شديد الشبه بعصر الاولين فاستحسن قول من سبقه ، ومنهم من حذا الحذو ، وقلد دون ان يتريث ، ويتبصر • ولقد تقرر ان اجتهاد السابقين ، ليس بملزم للآخرين يتريث ، ويتبصر • ولقد تقرر ان اجتهاد السابقين ، ليس بملزم للآخرين عما كانوا يعملون » • ولا تسالون عما كانوا يعملون » •

والاصناف التى وردت فى الاحاديث من اقط ، وتمر ، وزبيب ، وقمح ، وسلت ، وشعير ، • • • • الخ كانت قيمة معتبرة يومئذ ، وكان بيع المقايضة اى المعاوضة ، والمبادلة معروفا ، ومشروعا (اذا اختلفت الانواع ، فبيعوا كيف شئتم ) فالسلعة كثيرا ما كانت تؤدى ثمنا لسلعة اخرى ، ولقد سمى أبو سعيد القمح قيمة • أخرج ابن خزيمة ، والحاكم فى صحيحيهما ان ابا سعيد قال : لا اخرج الا ما كنت أخرجه فى عهد رسول الله : صاع تمر ، أو صاع حنطة ، او صاع شعير أو صاع اقط • قيل أو مدين من قمح • فقال : لا تألف قيمة معاوية ، لا اقبلها ، ولا اعمل بها • وظنى ان رعاية جانب الثمنية فى هذه الا مناف ونحوها ، الحقها – فى الربا – بالذهب ، والفضة • فاذا للصناف ونحوها ، الحقها فقد أخرجناها ، وحفظنا للفقير ماء الوجه ، أخرجنا فى زكاتنا قيمتها فقد أخرجناها ، وحفظنا للفقير ماء الوجه ، لان القيمة ستصله خفية ، سرا ، أما السلع فعلى رؤوس الاشهاد •



#### ما يمدو الخطايا

عن أبى هريرة رضى الله عنه قال : قال رسول الله عنه : ( ألا أدلكم على ما يمحو الله به الخطايا ، ويرفع به الدرجات ؟ قالوا بلى يارسول الله قال : اسباع الوضوء على المكاره ، وكثرة الخطا الى المساجد ، وانتظار الصلاة بعد الصلاة ، فذلكم الرباط ، فذلكم الرباط ، فذلكم الرباط ) رواه مسلم والنسائى والترمذى ،

#### معانى المفردات

ىمحو: يزيل

الخطايا: الذنوب والآثام .

اسباغ الوضوء: اتمام الوضوء وقت الشدة والمرض والبرد ونحوها كثرة الخطا الى المساجد: كتابة عن الحرص على صلاة الجماعة في المساجد الرباط: التفرغ لطاعة الله كمن يرابط بنفسه أو بفرسه استعدادا للجهاد في سبيل الله تعالى م

#### المعنى

من حسن أسلوب النبي على ، أنه استهل قوله الشريف بما يسترعى انتباه السامعين من أصحابه الكرام ، وذلك باستعمال « ألا » الاستفتاحية

فيستعمل هذا الحرف أداة لشد السامعين الى قول هام ، سواء كان خطأ على خير ، أو تحذيرا من شر • كما قال على في حديث آخر : ( ألا انبئكم بأكبر الكبائر ؟ • قالوا : بلى يارسول الله • قال : الشرك بالله • • • الحديث)

ولما كانت الأمور الثلاثة التي تضمنها حديث محو الخطايا ، من ورائها الخير الكثير ، ولا تكلف فاعلها قليل جهد ، ولا كبير عناء : أراد النبي ين ، أن تتفتح آذانهم ، لتعى قلوبهم ما يقول ، بعد حسن الاصغاء ، ويحرصوا على فعلها ، للفوائد الجمة ، التي تنطوى عليها ، وكلها يغرس في النفس تقوى الله ، ويزداد العبد بها من الحسنات ، ما مثقل ميزانه يوم القيامة ،

فأمه هاوية ، وما أدر اك ماهيه ، نار حامية ) ومن خفت موازينه ،

وان خير ما يتزود به العبد ، تقوى الله تعالى سرا وعلانية ، قال تعالى (وتزودوا فان خير الزاد التقوى) آية ١٩٧ – البقرة ٠

ومن سماحة الأسلام ، أن شرع الله لنا من العبادات عملا قليلا ، يضاعفه الله تعالى يوم القيامة ، بالأجر العظيم لو أحسن العبد نيته ، وأخلص لله العمل .

فمن ذلك قول الله عز وجل (من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها ، ومن جاء بالسيئة فلا يجزى الا مثلها )

وقوله تعالى (إن الحسنات يذهبن السيئات • ذلك ذكرى للذاكرين) آية ١١٤ ــ هود •

والأمور الثلاثة التي تكفر السيئات ، وترفع درجات المؤمن عند ربه هي :

الأول:

اسباغ الوضوء في حالات يشعر فيها المؤمن بشدة البرد ، أو بمرض أو تعب ، والاسباغ هو أن يأتي المتوضىء بالوضوء كاملا ، فيعم الماء على بشرة أعضاء الوضوء ، دولُ ان يكون ثمة حائل يمنع وصول الماء

الى البشرة كدهن وغيره ، وذلك لتنظيف أعضاء الوضوء ، ويزداد نشاطها، ويذهب ما علق بها من درن ، استعداد للوقوف أمام الله تعالى في الصلاة بحالة طبية نظيفة ،

وهذا ولله الحمد والمنة لا يتوفر الا في دين الاسلام ، الذي لا تقبل فيه صلاة مصل الا بطهور • حيث بنى الدين على النظافة • وجعل الوضوء فيه صلاة مصل الا بطهور • حيث بنى الدين على النظافة • وجعل الوضوء شطر الايمان • فاذا توضأ المسلم وأسبغ وضوءه : خرجت خطاياه من شطر الايمان • فاذا توضأ المسلم وأسبغ وضوءه : خرجت خطاياه من جوارحه ، وتطهر من سيئاته ما عدا الكبائر ، كالغيبة وأكل أموال الناسس ونحو ذلك •

الأمر الثاني:

كثرة الخطا الى المساجد: وفي ذلك مزيتان:

(أ) التردد على المساجد للصلاة فيها (انما يعمر مساجد الله من الأجر من بالله واليوم الآخر وخاصة الصلوات الخمس ، لما فيها من الأجر العظيم ، فعن أبي هريرة قال : قال رسول الله عن : (صلاة الرجل في جماعة تضعف صلاته في بيته أو سوقه ، خمسا وعشرين ضعفا ، وذلك أنه اذا تؤضأ فأحسن الوضوء ، ثم خرج الى المسجد ، لا يخرجه الا الصلاة ، لم يخط خطوة الا رفعت له بها درجة ، وحط عنه خطيئة ، فاذا ملى : لم تزل الملائكة تصلى عليه ، مادام في مصلاه ، تقول ، اللهم صلى عليه ، اللهم ارحمه ، ولا يزال أحدكم في صلاة ما انتظر الصلاة ) متفق عليه ،

ويقول على : (أفضلكم صلاة أبعدكم ممشى الى المساجد) رواه مسلم (ب) المزية الثانية : مضاعفة أجر المسلى في جماعة كما ذكر آنفا •

وليكن معلوما أن الله تعالى لما فرض الصلوات الخمس ، أوجب أداءها في جماعة الا من عذر بعدر شرعى كمرض أو سفر ، فليس للعبد ، أن يصلى الفريضة في بيته أو سوقه أو مصنعه أو متجره الا بعذر شرعى والا حرم من بواب صدي عليه الناس والا بعدر شرعى الناس ماجة وابن حبان والدارقطنى : ان النبي في قال : (من سمع النذاء فلم يأت الصلاة ، فلا صلاة له ) يعنى حرمان فأعلها من الأجر والثواب فلم يأت الصلاة ، فلا صلاة له ) يعنى حرمان فأعلها من الأجر والثواب

ان الرسول على ، لم يرخص للأعمى أن يصلى فى بيته ، فقد جاء عبد الله بن أم مكتوم رضى الله عنه الى الرسول الكريم يسترخص فى الصلاة فى بيته ، بقوله انه أعمى وليس له من يقوده الى المسجد ،

فسأله الرسول عن : هل تسمع النداء ؟ قال نعم • قال اذن أجب • لا أجدد لك رخصة •

والعلماء الذين يفتون بأن صلاة الجماعة سنة أو سنة مؤكدة ، محاسبون أمام الله تعالى على هذه الفتوى التى تصطدم بالاحاديث الصحيحة ، وقد ترتب على فتاواهم ، أن استخف المسلمون بصلاة الجماعة في المساجد ، وصلوا في بيوقهم كما يفعل علماؤهم ، الدين تهاونوا فيها ، فلا يغشون المساجد الا في صلاة الجمعة ، أو اذا كان موظفا لأداء الشعائر بالمسجد نظير أجر معلوم ، فأن تمتع باجازة انقطع عن صلاة الجماعة في المسجد ، وسن للناس سنة سيئة بالصلاة في البيوت

وفى الحض على صلاة الجماعة ، يقول ابن عباس ( من سمع النداء ولم يجب لم يرد خيرا ) وقال أبو هريرة ( لأن تملأ أذن ابن آدم رصاصا مذابا ، خير له من أن يسمع النداء ولا يجيب ) •

ويقول سعيد بن المسيب (ما أذن مؤذن منذ عشرين سنة الا وأنا في المسجد ) .

الأمر الثالث: انتظار الصلاة بعد الصلاة:

ومعنى ذلك الاستئناس بالمكث في المسجد انتظارا للصلاة القادمة ، اذا لم يكن لديه عمل و قال تعالى ( فاذا قضيت الصلاة ، فانتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله) و

وخير للعبد ان يقضى وقت فراغه فى المسجد انتظارا للصلاة ، بدلا من مشاهدة المسلسلات التلفزيونية الخليعة ، أو التسكع فى الطرقات ، أو الجلوس فى المقاهى • فالجالس فى المسجد ينتظر الصلاة : هو فى عبادة قال على ( والمرء فى صلاة مادامت الصلاة تحبسه ) أى ينتظرها •

فاذا كان المسلم قد تعلق قلبه بالمساجد ، فهو يأتى يوم القيامة ضمن السبعة الذين يظلهم الله يوم القيامة في ظله ، يوم لا ظل الا ظله .

## بات الفيت الفيت الفيت

يجيب على هذه الاستفتاءات فضيلة الشيخ محمد على عبد الرحيم الرئيس العام الجماعة

يسأل القارى: زيدان حامد على - من كوم العرب - طما - سوهاج عن الامام يسكن قريبا من المسجد لا يدخله الا يوم الجمعة لأداء الخطبة ، ولا يطبق ما يدعو اليه من الخير في نفسه ، ولا في أهله ، ويسأل عن رأى الدين في مثل هذا الامام .

والجواب: ينبغى النصح له لأن مثله كمثل المصباح يضى الناس ويحرق نفسه ، والله تعالى يقول التأمرون الناس بالبر وتنسون أنفسكم وأنتم تتلون الكتاب ، أغلا تعقلون و والامام يجب أن يكون قدوة حسنة للمأمومين ، ولا ينبغى أن يهجر الجماعة ، والله أعلم ،

\* \* \*

وجاءنا من القارى، / محمود عمر ابراهيم بشبين الكوم يسأل عن صحة الحديث ( أحب العرب لشلاث: لأنى عربى ، والقرآن عربى ، ولسان أهل الجنة عربى ) •

الجواب: هذا الحديث ضعيف جدا ، قال عنه العجلوني رواه الحاكم والبيهقي وقد تركه المحدثون لشدة ضعفه ، كما أن أحاديث كثيرة رواها كل من الحاكم والبيهقي لا أصل لها ،

\* \* \*

ويسأل القارىء / محمد حسن عبد العال \_ من قنا \_ عما يقال عند رؤية الهلال ؟

والجواب : كان النبى في يقول عند رؤية الهلال ( هلال يمن ورشد ربى وربك الله • اللهم أهله علينا باليمن والايمان ) والله أعلم •

\* \* \*

ومن عادل صلاح فرغلى من كوم العرب \_ طما سوهاج \_ يقول: ما حكم من حج بيت الله الحرام ، ويؤدى الزكاة ويصوم رمضان ولايصلى

ويكثر الحلف بالطلاق؟

والجواب: بالنسبة لتركه الصلاة ، فقد وردت أحاديث كثيرة صحيحة بكفره ولا يقبل الله منه عملا ولا صرفا ولا عدلا ، حتى يصلى ويتوب الى الله ، فحج مثل هذا الرجل مردود عليه ، ومن صام رمضان بلا صلاة ، فالصيام وغيره من أعمال البر لا تقبل منه ، قال تعالى حكاية عن أهل النار ما سلككم في سقر ؟ قالوا لم نك من المصلين ، ، ) وقال في ( من ترك الصلاة فقد كفر ) حديث صحيح - واكتفينا بذلك خشية الاطالة ، أما الحلف بالطلاق : فهو يمين الفساق ، ويجب أن يتوب الى الله لأن التوبة تهدم ما قبلها ، والله أعلم ،

\* \* \*

وللطالب / جمال أحمد محمد حسن عسكر - من البلايزة أسيوط نقول: اذا حلفت ألا تصلى في المسجد الذي اعتدت الصلاة فيه مع اخوانك ، فلك أن تحنث في يمينك وتكفر عن اليمين باطعام عشرة مساكين (طعاما لا نقودا) فان لم تستطع فصيام ثلاثة أيام ولا حرج عليك ، لأن في الرجوع عن اليمين خيرا ، وحفظه في هذه الحالة كفارته ، والشأعلم

ويقول القارىء / محمد اسماعيل محمد / من قرية التخشيبة بلقاس دقهلية بانه في أثناء تشييع جنازة رجل كان مصابا بالبلاهة توقف النعش عن السير، ولم يتحرك الا بعد أن جاءت الشرطة ووضعوا مصحفا في النعش واستطاعوا حمله الى أن دفن، ثم يقول السائل: والغرابة أنه يشاع أن نورا يشع من القبر ثم بنى الناس على هذا القبر مسجدا ثم أقاموا له مولدا كل عام ويريد السائل توضيح الحق في هذه

القضية ٠

ونقول بعون الله: هذا كله دجل وتخريف من الناس و فالنعش لا يتحرك الا بمن يحمله من الحمالين و فان توقف كان ذلك من فعل فاعل ممن يحملون النعش على أكتافهم و أما وضع المصحف في النعش فمن باب الدجل على الناس ليصدقوا بجهلهم أن المصحف حرك النعش وهذا غير صحيح و وما سلطة الشرطة على النعش حتى أنه خاف منهم واستجاب ثم لا يغيب عن الذهن أن ولئك الدخالين فعلوا هذه المقدمات ليثبتوا

للعامة ولاية كاذبة بالأمور التالية :

١ ـ نعش يتوقف عن السير وهو على الأكتاف وهذا من فعل الممالين ٢ \_ لم يتحرك النعش الى المقبرة الا بعد وضع مصحف واحضار الشرطة وكلذلكتمويه على السذج من الناس بأن صاحب النعش من الأولياء ٣ \_ ولكي يستفيد هؤلاء الدجالون من غشهم للعامة:

(١) بنوا على القبر والبناء عليه حرام .

(ب) وضعوا كساء فوق القبر والمجارة أو التراب لا يكسى وأولى به الحي دون الميت ٠

( ج ) ثم قبة من فوق القبر ومسجد \_ وملعون من اتخذ أي قبر

هذه هي مؤهلات من يصير وليا عند أهل الجهالة بالدين ، فتصديق التخريف والأباطيل والضلالات يؤدي الى الكفر بالله ٠

فولى الله حقا: هو المؤمن الصادق في ايمانه ، وقرن صحة الايمان بالعمل الصالح والتمسك بمكارم الاخلاق ، فكل المؤمنين الذين توفرت فيهم هذه الشروط هم أولياء • قال تعالى ﴿ الله ولمي الذين آمنوا ﴾ •

أما الولى عند الجهال والمخرفين ، فهو الذي يطير في الهواء ، أو يمشى على الماء • والولى عند هؤلاء يكون - كما يزعمون - من أهل الخطوة ، ويلتقى بالخضر على عرفات ، ولديه مفتاح القضاء والتدر ، والولى عند هؤلاء هو الذي يأكل النار والصبار والثعابين وأسياخ الحديد ولا يذكرون الله الا على الطبلة والمزمار .

ومن خرافاتهم : قول الشرنوبي في طبقاته : اني لما وردت على النيران هربت خوفا منى ، وقال : انه رفس النار برجله فصارت رمادا ، وصرخ عليها فعلقت أبوابها ، وسد أبواب جهنم بفوطته ،

ونحن نقول : هل الاسلام الذي هو دين العلم والعقل والمعرفة يقر هذه الفرافات ؟ وهل استطاع نبى من الأنبياء أن يرفس النار فتهرب منه ؟ وكيف خافت النار من الشرنوبي وهربت ؟ والى أي مكان لجأت ؟ يا قوم ليس هذا الا عبادة موتى : وصدق الله فيمن يعتنق ذلك ﴿ وما يؤمن أكثرهم بالله الا وهم مشركون ) م

\* \* \*

74

والى القارىء / وسيم نبيل من الجزائر مركز بلقاس نجيب عن سؤالك عن صحة بعض الأحاديث بما يلى:

- ( أ ) حديث ( أصحابي كالنجوم فبأيهم اقتديتم اهتديتم ) رواه البيهقي عن ابن عباس وهو حديث ضعيف ٠
- (ب) حدیث (علماء أمتى كأنبياء بنى اسرائيل ) جاء فى كشف الخفاء للعجلونى ما يلى :

قال السيوطى لا أصل له \_ وقال ابن حجر لا أصل له أيضا و والصحيح قوله في ( العلماء ورثة الأنبياء ) رواه أحمد وأبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجة والله أعلم و

#### \* \* \*

ونقول للقارىء / أيمن فكرى عبد العظيم من قويسنا: ان كل ما جاء فى صلاة التسابيح التى نقلها بعض مؤلفى هذا العصر نقلا عن كتب الصوفية ، والغزالى فى الأحياء لم يعتمد على حديث صحيح ، والقيود التى وردت فى كيفيتها ووقت أدائها يدل على عدم صحتها ، فعليك أن تعبد ربك بما ورد فى الأحاديث الصحيحة ، ولئن صليت فى يومك وليلتك 17 ركعة خلاف الفرائض بنى الله لك بيتا فى الجنة كما جاء فى المديث الصحيح ،

#### \* \* \*

ويسأل القارى، / محمد سعدنى البيطاوى من بنى مجدول بالجيزة عن رجل أدى فريضة الحج ، ولكنه أكل ميراث أبناء أخيه فلم يعطهم حقهم كاملا ، ويسأل عن صحة حجه ،

ونقول بعون الله: لا يقبل حج من خلط ماله الطيب بمال حرام • فيجب عليه أن يرد الحق لأهله (قال تعالى: أن الذين يأكلون أموال اليتامى ظلما أنما يأكلون في بطونهم نارا وسيصلون سعيرا) وهذا الذي حج وأكل مال غيره: أذا قال لبيك اللهم لبيك قالت الملائكة لا لبيك ولا سعديك ، وحجك مردود عليك • وقانا الله شر ذلك • والله أعلم •



ونقول للقارىء / رضا أحمد عبد المعطى قناوى بقرية خمارة - ايتاى البارود - صلاتك مأموما بأحد المصلين الذين يكملون صلاتهم : صحيحة ولا يوجد نص يمنع • ومن أفتاك ببطلانها فعليه الاتيان بالدليل •

أما معارضة أحد المملين للخطيب أثناء الخطبة والشاجرة معه ، فهذا سوء أدب • ويجوز لأحد السامعين أن يصحح للخطيب اذا أخطأ في آية قرآنية • والله أعلم •

\* \* \*

ويسأل القارىء / محمد ابراهيم من قطارس - أجا دقهلية عن الحكم في اطلاق الأعيرة النارية على الموتى الجنود عند دفنهم ؟

والجواب: هذا تقدير فاسد للجندى • والأولى أن نوفر هذه الطلقات لتصوب الى الأعداء • وهذه العادة محرمة بلا شاك ويجب استبدالها بالدعاء سرا للميت •

\* \* \*

ونقول لمن يؤخر صلاة الصبح حتى صلاة الظهر (ورد ذلك فى سؤال محمد جادو من قرية قوته مركز قلين) هذه كبيرة من الكبائر ويجب التوبة وعدم العود واذا كان يعتذر بالسفر • فلابد من أداء الصبح فى وقته ولو كنت واقفا فى عربة القطار • وان عز عليك الماء ، فالتيمم مباح ولو على جدران عربة القطار • أما أن تعتقد أن أداء صلاة الصبح فى وقت الظهر يعفيك من عقوبة الله فمحال ما لم تندم مع التوبة النصوح •

#### \* \* \*

ونقول للقارىء ذى الخط الواضح الجميل (حمدى محمد ابراهيم عبد الرازق) بالمعادى ان رسم الصور لشخصيات هامة فى لوحات تعلق على الجدران حرام بالتأكيد لعدة نصوص منها:

١ - قول جبريل للنبي على نحن معشر الملائكة لا ندخل بيتا فيه

٢ \_ في المديث الصحيح ( انما المصورون في النار ) وذلك لأنهم

يضاهئون خلق الله فيحشرون مع صورهم في جهنم ويقال لهم أحيـوا

س \_ كان لعائشة رضى الله عنها قرام (ستار) عليه رسم لذى روح فأزاله النبى ومزقه وأمرها أن تحوله الى شيء آخر • والله أعلم •

#### \* \* \*

ويسأل القارىء / أحمد نفادى الطويل من أولاد صقر بالشرقية عن حكم البسملة في المسلاة •

الجواب: قراءتها مع الفاتحة أمر واجب لأن الراجح أنها آيــة من الفاتحة أما اعتمادك على حديث أنس قال (صليت مع رسول الله في وأبي يكر وعمر وعثمان فلم أسمع أحدا منهم يقرأ بسم الله الرحمن الرحيم) رواه مسلم و فهم كانوا يقرعونها سرا ثم يجهرون بالحمد لله رب العالمين والنبي في أسر بالفاتحة كثيرا وجهر بها قليلا \_ فاحذر أن تتركها والا بطلت صلاتك على الراجح و والله أعلم و

#### \* \* \*

وكتب الينا الأخ نور من أندونسيا يستفسر عن صحة الأحاديث التالية :

- ١) من عظم مولدى كنت شفيعا له يوم القيامة ٠
  - ۲ ) من زار قبری وجبت له شفاعتی ۰
    - ٣ ) من أحبني كان معى في الجنة ٠

والجواب: عن حديث من عظم مولدى ـ حديث موضوع ولا بصح التحدث به الالبيان •

والحديث الثاني موضوع أيضا • وأما الثالث فصحته ( المرء مع من أحب ) • والله أعلم •

محمد على عبد الرحيم

#### التربية بين المالية ولتجريد بقام تعرفنون فراللان (١٥) الزكاة

ان الناس يكدحون لكسب المال ويعملون على تحصيل الأقوات ولكن تتفاوت حظوظهم فى ذلك فمنهم من وسع الله عليه وبسط له فى عيشه ومنهم الفقير المحتاج والمسكين المعدم وان النفس قد جبلت على حب المال والمتاع (إن الانسان لربه لكنود وانه على ذلك لشهيد وانه لحب الخير لشديد) فاذا تركت النفس لذلك ملكها شحها وطغى عليها حتى أصبح العالم كله مصنعا كبيرا يتحرك فيه بنو آدم كآلات صماء لا قلوب لهم ولا ضمائر ، ولا متعة لهم ولا لذة و

لذلك عرف الله الانسان بموقفه من المال وذلك أنه مؤتمن عليه ومستخلف فيه و يخلف من سبقه ويخلفه من بعده (و آتوهم من مال الله الذي آتاكم) (وأنفقوا مما جعلكم مستخلفين فيه)

ثم دعاه الى الانفاق دعوة كريمة اعلاء لنفسه وتزكية لروحه وصلة بخالقه الذي رزقه المال والذي يرجى منه البركة والنماء والحفظ لهذه الأموال فيقول سبحانه (من ذا الذي يقرض الله قرضا حسنا فيضاعفه له أضعافا كثيرة) ويقول (ان تقرضوا الله قرضا حسنا يضاعفه لكم) ويقول (وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة وأقرضوا الله قرضا حسنا) و

ويقول سبحانه: (خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتركيهم بها) فالزكاة تطهير للأنفس وتركية لها وتطييب للمال الذي أنعم الله به على العبد وهي تجلب البركة في الأموال في الدنيا وتدفع عنهم لفح جهنم في الآخرة ، فعن ابن عباس أن النبي على قال : (أن الله لم يفرض الزكاة الا ليطيب ما بقي من أموالكم) رواه أبو داود ، والله سبحانه يذكر ثمرة الانفاق في سبيله (أن الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن الهم الجنة) وكذلك يحدر سبحانه من البحل لأنه مهلكة (وأنفقوا في سبيل

الله ولا تلقوا بأيديكم الى التهلكة وأحسنوا ان الله يحب المصنين) .

هذا ولقد اقتضت حكمة الله تعالى ولطفه بعباده أن يشرع للزكاة نظاما بين الحدود واضح المعالم معين النصاب معلوم المقادير والأعداد يكون وسطا بين الكثير والقليل لا يستهين به الأسخياء ولا يقصر عنه المقتصدون و فلم يكل ذلك الى رأى ولا همة أو طموح أو انفعال أو وجدان وعاطفة فت أخذ في القوة والضعف أو الزيادة والنقص وجعل هذه الزكاة طريقا لمواساة المحتاجين فجعل قسطا الفقراء والمساكين وحفظا للدين على أهله و فجعل منها قسطا للمؤلفة قلوبهم وقسطا لفك الرقاب المسترقة وولم يترك أبن السبيل عرضة للفتن في غربته فجعل له في الزكاة حقا وجعل لثغور المعلمين حقا سماه (وفي سبيل الله) ولم يمنع حق القائمين عليها حتى لا يدخل الشيطان عليهم باهمال أو خيانة ولم يترك أهل الغرم حتى جعلهم أصحاب حق في الزكاة ابقاء على النخوة والاقدام الصلح بين طوائف المسلمين اذا دب بينهم خلاف وغرم بعض أهل الخير والصلاح في ذلك الصلح والصلاح في ذلك الصلح والمسلمين اذا دب بينهم خلاف وغرم بعض أهل الخير والصلاح في ذلك الصلح والمسلمين اذا دب بينهم خلاف وغرم بعض أهل الخير والصلاح في ذلك الصلح والمسلمين اذا دب بينهم خلاف وغرم بعض أهل الخير والصلاح في ذلك الصلح والمسلمين اذا دب بينهم خلاف وغرم بعض أهل الخير والصلاح في ذلك الصلح والمسلمين اذا دب بينهم خلاف وغرم بعض أهل الخير والصلاح في ذلك الصلح والمسلمين اذا دب بينهم خلاف وغرم بعض أهل الخير والصلاح في ذلك الصلح والمسلمين اذا دب بينهم خلاف وغرم بعض أهل الخير والصلاح في ذلك الصلح والمسلمين اذا دب بينهم خلاف وغرم بعض أهل الخير والصلاح في ذلك الصلح والمسلمين اذا دب بينهم خلاف وغرم والمسلمين اذا دب بينهم خلاف وغرم بعض أهل الخير والصلاح في ذلك الصلح والمسلمين اذا دب بينهم خلاف والمدر والمسلمين اذا دب بينهم خلاف وغرم والمسلمين المسلمين الم

هذا ولم يجعل الله الزكاة في كل المال ولكن اذا بلغ المال نصابًا وانما النصاب عادة يكفى الاسرة الصغيرة حولا كاملا ويكاد ذلك يصدق على الماشية والزرع والنقدين .

والزكاة تصلح النفس فتكسبها سخاوة وجودا وتمرن المسلم على العطاء والبذل وتكسب المجتمع اخاء وترابطا وتجعل الفقير يحرص على نفع الغنى فلا يجسده وتغرس فى القلب مراقبة الله وتبعد وساوس الشيطان التى تصرف الضعاف عن الخير فيستهويهم أهل الكفر أو الفست فجعل الله سبحانه الزكاة فى مصارفها حماية للفقير من فقره وللغريب من غربته وقريب العهد بالجاهلية وحماية لثغور المسلمين من الأعداء ورفعا لعبودية عن المستعبدين ، فكل ذلك تزكو به النفوس وتتهذب الأرواح من أجل ذلك شرع الله الزكاة للمسلمين فكانت بركة عليهم وتربية لنفوسهم وتروضا لقلوبهم فلا تتعلق بالاموال تعلق العبادة بل المال فى أيديهم وتروضا لقلوبهم فلا تتعلق بالاموال تعلق العبادة بل المال فى أيديهم وتروضا تقاوبهم غلا تتسيهم قلته ولا يستهويهم جمعه ، عالمين أن التعاسة ترافق عبادة المال والتعلق به لحديث البخارى عن أبى هريرة رضى الله

عنه قال : قال رسول الله عن : تعس عبد الدينار وعبد الدرهم وعبد الخميصة ان أعطى رضى وأن لم يعط سخط تعس وانتكس واذا شيك فلا انتقش •

فالزكاة ليست غرامة بل عبادة لله تعالى كسائر العبادات لابد غبها من النية وقصد المثواب ولابد فيها من الاحسان حتى ينال الثواب فلا يعطيها تعاليا على الفقير ولا تكبرا ولكن يعطيها وهو يدعو له قبل أن يدعو له الفقير ، فلا يتهرب منها العبد كما يتهرب المولون من الضرائب لأن الزكاة تعطى لله المنعم الرقيب ،

والزكاة التي تقضى على الشح وتعلم السخاء ترفع النفس من البهيمية الى الانسانية وتعود الانسان على العفو عند المقدرة والصدر على الشدائد وتهون الدنيا وآلامها ٠

والزكاة التي فرضها الله سبحانه على الناس تؤخذ من أغنيائهم وترد على فقرائهم فعن ابن عباس رضى الله عنهما أن رسول الله عنها بعث معاذا الى اليمن قال له: انك تأتى قوما من أهل الكتاب فادعهم الى شهادة الا اله الا الله وأنى رسول الله فان هم أطاعوك لذلك فأعلمهم أن الله افترض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم فترد على فقر ائهم فان هم أطاعوك لذلك فاياك وكرائم أمو الهم واتق دعوة المظلوم فانه ليس بينها وبين الله حجاب والزكاة يمن وبركة وصلة ورحمة وعبادة خالصة وتهذيب وتربية

ونجاة من النار ومرضاة للملك الجبار .

واخر الى جميل الدعوة للترابط والمواساة بين أفراد المجتمع المسلم وانظر الى جميل الدعوة للترابط والمواساة بين أفراد المجتمع المسلم بالمال والنفس ، فقد جاء فى المحديث القدسى أن الله عز وجل يقول يوم القيامة يا ابن آدم مرضت فلم تعدنى ، فيقول ابن آدم ، يارب كيف أعودك وأنت رب العالمين ؟ فيقول أما علمت أن عبدى فالم فلم تعده أما انك لوعدته لوجدتنى عنده ، ياابن آدم استطعمتك فلم تطعمنى ، فيقول يارب كيف أطعمك وأنت رب العالمين ؟ فيقول الله أما علمت أن عبدى فلانا استطعمك فلم تطعمه ؟ أما انك لو أطعمته لوجدت خلك عندى ، ياابن آدم استسقيتك فلم تسقنى ، فيقولكيف أسقيك وأنت رب العالمين ؟ فيقول استسقيتك فلم تسقنى ، فيقولكيف أسقيك وأنت رب العالمين ؟ فيقول استسقيتك فلم تسقنى ، فيقولكيف أسقيك وأنت رب العالمين ؟ فيقول استسقيتك عبدى فلان غلم تسقه أما انك لو سفيته لوحدت ذلك عندى ،

### مَن المنصرفي ابوان؟

مشروع استثمارى كبير فى أسوان يدور الآن حوله صراع لا يعلم منتهاه الا الله ، وقصة هذا المشروع بدأت منذ عامين عندما تقدم أحد المستثمرين الاستراليين بمشروع سياحى متطور لاقامة فندق ذى مستوى رفيع ( مما يسمى خمسة نجوم ) على نظام الشاليهات يضم ٣٥٠ غرفة ويستقبل رواد السياحة العلاجية والباحثين عن الهدوء والنقاهة ، واختار المستثمر احدى الجزر التى تقع وسط النيل لاقامة مشروعه الذى يتكلف ٢٠ مليون دولار ،

وعند عرض المشروع على المجلس الشعبى بمحافظة أسوان اكتشف المجلس أن من بين منشئات المشروع انشاء ناد لألعاب القمار فاعترض المجلس على هذه النقطة ووافق بالاجماع على المشروع الذي يحمل فكرة تهدف الى جذب نوعية جديدة من السياح ولكنه اعترض على انشاء كازينو القمار لأنه يتعارض مع الشريعة الاسلامية حيث كان تعليق المجلس ينص على أن محافظة أسوان تشتهر بالتدين وتمسك أهلها بأهداب الدين ومن ثم لا تسمح باقامة ناد للقمار على أرضها حتى لا تتحول الى لاس فيجاس أو مونت كارلو .

وسجل المجلس اعتراضا على هذه الجزئية في العقد وموافقته الاجماعية على المشروع وأرسل مشروع العقد الى مجلس الدولة لاعتماده ثم أحيل الى هيئة الاستثمار .

ومنذ أسابيع قليلة فوجئت المحافظة بالستثمر يبعث ببرقية عاجلة يعلن فيها تمسكه بموافقة المحافظ السابق على المشروع ويهدد بعرض الأمر على القضاء • واضطر المجلس الشعبى الى عقد جلسة طارئة لدراسة الموضوع • وبعد مناقشات اشترك فيها عدد كبير من الأعضاء قرر المجلس التمسك بقراره السابق وعدم الموافقة على اقامة كازينو للقمار بأى شكل من الأشكال •

وقال محافظ أسوان أنه يؤيد المجلس في قراره على الرغم من أن

القانون يمنع المصريين من التردد على هذه النوادى لأن هذا العمل يتنافى مع الاسلام الذى هو دين الدولة ، ثم انتهت المناقشات الى عرض النزاع على القاهرة لأن الموافقة على انشاء نواد القمار تدخل فى اختصاص وزارة السياحة والجهات المسئولة ، وأصدر المجلس الشعبي توصية يقول فيها أنه يشجع انشاء الشروعات السياحية الاستثمارية بشرط ألا تمس تقاليدنا وتعاليمنا الدينية ،

#### التوحيد:

اننا نحيى هـ ذا المجلس الشعبى لمـ افظة أسوان ونرجو أن تقتدى به كل المجالس والهيئات بأن تضع الاسلام نصب أعينها عند اتخاذ القرارات ٠

أما الأمر المستغرب في قانون الحكم المحلى: كيف يعطى المحافظون أكبر السلطات في محافظاتهم ثم لا تنفذ قراراتهم في مثل هذه القضية بحجة أنها من اختصاص وزارة السياحة أو غيرها من الجهات المسئولة بالقاهرة ؟

التوحيد

# وفي عن السَّنَّة الطرق الطرق موثيش بقام رعالى برهم موثيش

(7)

لقد نشرت جريدة اللواء الاسلامي في عددها ( ٢١٨ ) في الصفحة ( ٥ ) يوم الخميس ١٦ من رجب ١٤٠٦ هـ ٧٠ من مارس ١٩٨٦ م٠ للشيخ عبد الرشيد صديق تحت عنوان « الجزء الأخير من ندوة كلية العربية بأسيوط » ما نصه :

«يجوز لنا التوسل بالذوات الفاضلة من الأنبياء والصالحين فى الحياة وبعد المات ٥٠ وورد فى حديث شريف أن رسول الله عن قال : « لما اقترف آدم الخطيئة قال يارب أسائلك بحق محمد لما غفرت لى فقال الله : ياآدم وكيف عرفت محمدا ولم أخلقه ؟ قال يارب لأنك لما خلقتنى بيدك ونفخت فى من روحك رفعت رأسى فرأيت على قوائم العرش مكتوبا لا اله الا الله محمد رسول الله فعلمت أنك لم تضف الى السمك الا أحب الخلق اليك ٠ فقال الله : صدقت ياآدم انه لأحب الخلق الى ٠ ادعنى بحقه فقد غفرت لك ولولا محمد ما خلقتك » ٠

وأقول: هذا الحديث الذي توهم الشيخ أنه حديث ، واستدل به على جواز التوسل بذوات الأنبياء والصالحين في الحياة وبعد الممات • حديث لا أصل له عن النبي المعصوم محمد على • فقد أورده الشيخ الألباني في سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة ( ٣٨/١) وقال: موضوع •

قلت: أجمع العلماء على أنه لا تحل رواية الحديث الموضوع لأحدد علم حاله فى أى معنى كان الا مع بيان وضعه لحديث مسلم: « من حدث عنى بحديث يرى أنه كذب فهو أحد الكذابين » مقدمة مسلم بشرح النووى ( ١٩/١) .

44

والى الشيخ التخريج والتحقيق لهذا الحديث الذى يعتبر من الأحاديث ذات الأثر السيىء حيث صرفت كثيرا من الأمة عن التوسل المشروع الى التوسل المبتدع ٠

الحديث أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٢/٣٢٣) وعنه ابن عساكر ( ٢/٣٣٣/٢) وكذا البيهقي في « باب ما جاء فيما تحدث به ين بنعمة ربه » من دلائل النبوة » من طريق أبي الحارث عبد الله بن مسلم الفهري ، حدثنا اسماعيل بن مسلمة نبأ عبد الرحمن بن زيد بن أسلم عن أبيه عن جده عن عمر بن الخطاب مرفوعا •

قلت : وهذا سند ضعيف جدا علته عبد الرحمن بن زيد بن أسلم العدوى مولاهم المدنى ٠

قال البخارى في كتابه « الضعفاء » ( ص ۷۱ ) : ضعفه على ابن المديني جدا •

قال النسائي في كتابه « الضعفاء والمتروكين » (ص ٦٧ ) : ضعيف ٠

قال أبو طالب عن أحمد : ضعيف ٠

قال عبد الله بن أحمد : سمعت أبي يضعف عبد الرحمن ٠

اقال أبو داود : أولاد زيد بن أسلم كلهم ضعيف • وقال : أنا لا أحدث عن عبد الرحمن •

قال أبو زرعة: ضعيف ٠

قال أبو حاتم: ليس بقوى فى الحديث كان فى نفسه صالحا وفى الحديث واهيا وضعفه ابن المديني جدا ٠

قال ابن حبان : كان يقلب الأخبار وهو لا يعلم حتى كثر ذلك في روايته من دفع المراسيل واسناد الموقوف فاستحق الترك •

قال ابن سعد : كان كثير المديث ضعيفا جدا ٠

قال الطحاوى : حديث عند أهل العلم بالحديث في النهاية من الضعف ٠

m

قال الجوزجاني: أولاد زيد ضعفاء ٠

قال الحاكم وأبو نعيم: روى عن أبيه أحاديث موضوعة .

قال ابن الجوزى: أجمعوا على ضعفه ، « تهذيب التهذيب » ( ٦/١٧٠ – ١٧٨ – ١٧٨ ) وذكر له ابن حجر أحاديث من أباطيله ومن طريقه منها حديث سفينة نوح طافت بالبيت وصلت خلف المقام ركعتين ، وقال الساجى بعد روايته لهذا الحديث: « عبد الرحمن بن زيد بن أسلم هو منكر الحديث »

وذكر له الذهبي أحاديث أيضا من أباطيله ومن طريقه وتعقبها بقوله: « هذا حديث منكر » ميزان الاعتدال » ( ٢/٥١٥ ) ٠

وعلة أخرى : عبد الله بن مسلم الفهرى .

أورده الحافظ الذهبي في « ميزان الاعتدال » ( ٢/٥٠٤) لهـذا الحديث وقال : روى عن اسماعيل بن مسلمة عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم خبرا باطلا فيه : ياآدم لولا محمد ما خلقتك • رواه البيهقي في دلائل النبوة •

وأورده الحافظ ابن حجر في « اللسان » ( ٣٥٩/٣ ) لهذا الحديث أيضا وقال : روى عن اسماعيل بن مسلمة بن قعنب عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم خبرا باطلا فيه : ياآدم لولا محمد ما خلقتك • رواه البيهقي في دلائل النبوة • ثم قال الحافظ ابن حجر : لا أستبعد أن يكون هو الذي قبله فانه من طبقته •

قلت: بالرجوع الى الذى قبله ، فهو عبد الله بن مسلم بن رشيد أورده الذهبى فى « ميزان الاعتدال » ( ٢٠٣/٢ ) وقال : ذكره ابن حبان : « متهم بوضع الحديث ، يضع على ليث ومالك وابن لهيعة لا يحل كتب حديثه » •

قال الألباني (في استنتاج لما ذكره الحافظان الجليلان الذهبي والعسقلاني) في سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة ( ٣٩/١): « ووافق الحافظ ابن حجر في ( اللسان ) أصله ( الميزان ) على قوله ( حبر باطل ) وراد عليه قوله في هذا الفهري: لا آستبعد أن يكون

هو الذى قبله فانه من طبقته » ثم ذكر الذى قبله وهو عبد الله بن مسلم ابن رشيد ثم ذكر قول ابن حبان فيه فى اللسان والميزان بأنه : « متهم بوضع الحديث ولا يحل كتب حديثه وأنه روى عن ابن هدبه نسخة كأنها معمولة » •

والحديث أخرجه الطبراني في « المعجم الصغير » ( ص ٢٠٧ ) من طريق أخرى عن عبد الرحمن بن زيد ثم قال : « لا يروى عن عمر الابهذا الاسناد » •

وقال الهيثمى في « المجمع » ( ٢٥٣/٨ ) : ( رواه الطبراني في الأوسط والصغير وفيه من لم أعرفهم ) ٠

قال الألبانى: «هـذا اعلال قاصر ما دام فيه عبد الرحمن بن زيد » أما قول الحاكم: «صحيح الاستناد ، وهو أول حديث ذكرته لعبد الرحمن بن زيد بن أسلم فى هذا الكتاب » يقصد «المستدرك ( ١/٥/٢ ) فتعقبه الذهبى بقوله: ( بل موضوع ، وعبد الرحمن واه » •

وقال شيخ الاسلام ابن تيمية في « القاعدة الجليلة في التوسل والوسيلة » (ص ٩٠) الطبعة الثانية سنة ١٣٩٦ هردا على الحاكم: « ورواية الحاكم لهذا الحديث مما أنكر عليه ، فانه نفسه قد قال في كتاب « المدخل الى معرفة الصحيح من السقيم » : ( عبد الرحمن ابن زيد بن أسلم روى عن أبيه أحاديث موضوعة لا تخفي على من تأملها من أهل الصنعة أن الحمل فيها عليه ) ثم يقول شيخ الاسلام : « وعبد الرحمن بن زيد بن أسلم ضعيف باتفاقهم يغلط كثيرا » شم يذكر انكار العلماء على الحاكم تصحيحه للأحاديث الضعيفة والموضوعة فيقول رحمه الله : « وأما تصحيح الحاكم لمثل هذا الحديث وأمثاله فهذا مما أنكره عليه أئمة العلم بالحديث » وقالوا : « ان الحاكم يصحح أحاديث وهي موضوعة مكذوبة عند أهل المعرفة بالحديث » •

قلت : يبرهن على قول شيخ الأسلام ابن تيمية ، حكم الحافظين الجليلين الذهبي والعسقلاني على هذا الحديث بالبطلان كما تقدم

فى تحقيقنا للحديث فى الميزان واللسان • ويظهر أن هذا ليس بحديث • ويؤيد هذا أن أبا بكر الآجرى أخرجه فى « الشريعة » (ص ٢٧٤) من طريق الفهرى المتقدم بسند آخر عن عبد الرحمن بن زيد عن أبيه عن جده عن عمر بن الخطاب موقوفا عليه • وعمر رضى الله عنه برى من أباطيل الفهرى التى حققناها •

ويؤيد أنه لا أصل له من كلام النبى المعصوم محمد عن ما رواه ابن عساكر (٢/٣١٠/٢) عن شيخ من أهل المدينة من أصحاب ابن مسعود من قوله موقوفا عليه وفيه مجاهيل ٠

بل ویؤید أنه لیس بحدیث ما ذکره شیخ الاسلام فی المرجع السابق (ص ۹۲) قوله رحمه الله: « ان هذا الحدیث المذکور فی آدم یذکره طائفة من المصنفین بغیر اسناد وما هو من جنسه مع زیادات أخر ، كما ذكر القاضی عیاض قال : وحكی أبو محمد المكی وأبو اللیث السمر قندی وغیرهما « أن آدم عند معصیته قال : اللهم بحق محمد أغفر لی خطیئتی – قال ویروی تقبل توبتی – فقال الله له : من أین عرفت محمدا ؟ قال رأیت فی كل موضع من الجنة مكتوبا : لا اله الا الله محمد رسول الله ، قال ویروی محمد عبدی ورسولی ، فعلمت أنه محمد رسول الله ، قال ویروی محمد عبدی ورسولی ، فعلمت أنه محمد خلیك فتاب علیه وغفر له » •

من هذا التحقيق نخرج بقاعدة جليلة حدد عناصرها شيخ الاسلام في ختام كلامه عن هذا الحديث المذكور في آدم فيقول :

۱ - مثل هذا الحديث لا يجوز أن تبنى عليه الشريعة ولا يحتج به فى الدين باتفاق المسلمين فانه من جنس الاسرائيليات ونحوها التى لا تعلم صحتها الا بنقل ثابت عن النبى من م

٢ - هذه لو نقلها مثل كعب الأحبار ووهب بن منبه وأمثالهما ممن ينقل أخبار البتدأ وقصص المتقدمين عن أهل الكتاب لم يجز ان يحتج بها فى دين المسلمين باتفاق المسلمين .

٣ - فكيف اذا نقلها من لا ينقلها لا عن أهل الكتاب و لاعن ثقات

علماء المسلمين ، بل ينقلها عمن هو عند المسلمين مجروح ضعيف لا يحتج بحديثه واضطرب عليه فيها اضطرابا يعرف به أنه لم يحفظ ذلك .

\$ \_ لا ينقل ذلك ولا ما يشبهه أحد من ثقات علماء المسلمين الذين علماء على نقلهم وانما هو من جنس ما ينقله اسحاق بن بشر وأمثاله في كتب المبتدأ » •

قلت: لذا يجب أن نتمسك بالكتاب والسنة المطهرة ، حتى نعيش في التوحيد الخالص الذي علمنا استحباب التوسل الى الله تعالى باسم من أسمائه أو صفة من صفاته تعالى – أو بعمل صالح يتوسل به المتوسل الى الله تعالى مجتنبين الأحاديث الضعيفة والموضوعة:

هذا ما وفقنى الله اليه ، وهو وحده من وراء القصد ، على ابراهيم حشيش

ذلك لان المساجد لا تفلو من مجالس العلم ، أو مدارسة كتاب الله ، أو انصراف الى العبادة من ركوع وسجود ، أو تلاوة لكتاب الله ، أو صلاة على خير الأنام عليه الصلاة والسلام •

وقد شبهه النبي الكريم بمن حبس نفسه بالمرابطة للجهاد في سبيل

فمن جمع بين اسباغ الوضوء ، والمشى الى المسجد ، وانتظار الصلاة فيه ، زوده الله بتقواه ومحا خطاياه ، ورفعه درجات عنده ، وكتب له شواب المحاهدين .

فعلى المسلم أن يعمل على مضاعفة حسناته ، لتكفير سيئاته ، ومن لا يجب داعى الله كان من الخاسرين ٠

والله الهادي الى سواء السبيل .

محمد على عبد الرحيم

## مسلم يبشربالسيحية!

ليس عريب ان يبشر بعض القساوسة بدينهم ٠٠٠ ولكن العريب ان يشاركهم في هذا التبشير التنصيري رجل مسلم يقول انه يحفظ القرآن ٠ انه الصحفي أنيس منصور الذي كتب في « مواقفه » التي نشرها بجريدة الاهرام يوم ٩ شعبان ١٤٠٦ الموافق ١٨ ابريل ١٩٨٦ يقصول:

(لـم أكن أعرف عندما كنت أتردد طويلا وكثيرا على « الـدير الدومنيكى » بالعباسية أدرس الفلسفة المسيحية واتعمق فى التصوف اننى فى حالة استطلاع عميق ٠٠٠ أى اننى أريد ان أكون قرييا من الرهبانية • وكان لى أصدقاء من الرهبان فى مقدمتهم الاب ٠٠٠ والاب ٠٠٠ كنت أراهم ويسعدنى ذلك واتطلع الى الوجووه المشرقة والمسفاء الصادق والى ملابسهم التى هى صورة من نفوسهم: والمسعة البياض وكان يدهشنى كيف يمكن ان يكون الانسان هكذا نورانيا تقيا – من أين يأتيهم ذلك كله ؟ وكان الجواب حاضرا عندى : انهم بعيدون عن الناس • انهم قصد هجروا الاسرة والاخوة • فالله عندما خلق آدم وحواء كان ذلك فى الجنة • ولكن عندما أراد ان تتكون منهما أسرة كان لابد ان يتركوا الجنة • فالجنة هى الا تكون هناك أسرة ، اذن هدة الاديرة هى خنات فى الارض ٠٠٠ ) •

والى الدنين يقرءون لانيس منصور ويعجبهم ما يكتبه بصفة عامة نقول: اذا كان الله تعالى قد وصف وجوه المؤمنيين الصادقين بأنها مشرقة كما فى قوله سبحانه لا سيماهم فى وجوههم من أثر السجود الموقوله عز وجل لا نسورهم يسعى بين أيديهم وبايمانهم المرا المعنى ان يصف أنيس منصور الرهبان بوجوههم المشرقة وصفائهم الصادق - كما يقول - وملابسهم التى هى صورة من نفوسهم ناصعة البياض وانهم نورانيون انقياء ؟ الا يعنى هذا انهم المسبحوا كأمحاب رسول الله بني سواء بسواء ؟

ألم يقرأ أنيس منصور في كتاب الله تعالى «ومن يبتغ غير الاسلام دينا غلن يقبل منه وهو في الآخرة من الخاسرين » و ألم يقرأ قول الله تعالى « لقد كفر الدين قالوا ان الله ثالث ثلاثة » و المناسم يقرأ قوله سبحانه « ولن ترضى عنك اليهود ولا النصارى حتى تتبع ملتهم » و النصارى عند الله النصارى عند النهود ولا النصارى حتى النهود ولا الن

وما معنى أن يصف الأديرة بأنها جنات فى الأرض ؟ الا يعتبر ذلك دعوة الى التنصير ؟ فكانا نريد الجنة وكأنه يقول لنا : من أراد أن يدخل الجنة فعليه بالأديرة ٠٠٠ !

وما معنى ان الجنة الا تكون هناك أسرة ؟ ألم يقل رسول الله عنى أراد الا يتزوج لكى يتفرغ للعبادة انه صلوات الله وسلامة عليه يتزوج النساء وقال بعدها « فمن رغب عن سنتى فليس منى » ؟ وهل يعنى كلام انيس منصور ان رسول الله عنه ليس من اهل الجنة لانه تزوج وكانت له أسرة والجنة هى الا تكون هناك أسرة ؟

وما معنى ان يكون له اصدقاء من الرهبان وهم على دين باطل والله عز وجل يقول «يأيها الذين آمنوا لا تتخذوا اليهود والنصارى أولياء ، بعضهم أولياء بعض ، ومن يتولهم منكم فانه منهم ، ان الله لا يهدى القوم الظالمين » بل ان الله تعالى بين وجه المحق في هذه المسألة بما لا يحتمل تأويلا أو تعليلا حيث يقول «يأيها الذين آمنوا لا تتخذوا آباءكم واخوانكم أولياء ان استحبوا الكفر على الايمان ومن يتوله ممنكم فأولئك هم الظالمون » وهو عز وجل يقول «لا تجد قوما يؤمنون بالله واليوم الآخر يوادون من عنيرتهم » ورسوله ولو كانوا آباءهم او ابناءهم او اخصوانهم أو غشيرتهم » ورسول الله يخ يقول « المرء على دين خليله فلينظر أحدكم من يخالل » •

ألا فليتق الله الذين يتصدرون مواقع الكتابة للناس ٠

وليتوبوا الى الله توبة نصوحا فرحمة الله واسعة لمن تاب وأناب .

التوحيد

# معالطات في عمل لمرأة بفام د. الهيم المراهيم هملال

يخطىء كثيرا من يظن أن عمل المرأة مسألة تنافس بينها وبين الرجل ، وأنه قد سبقها الى هذا الحق قديما ثم سيطر عليه وعليها ومنعها منه •

ويخطى، أيضا من يدعى أن عمل المرأة ضرورى لنهضة المجتمع ، وأنها تعتبر نصف المجتمع ، فلا يمكن أن ينهض المجتمع الا بعملهما معا

وفى الواقع ان الذين يرددون هذا الرأى الأخير قد لا يؤمنون به وانما يجعلونه حجة أو ستارا للتعليل الأول ، وهو ضرورة حصول المرأة على عمل كى تعول نفسها ، وتتحرر من تبعيتها لزوجها ، فالمسألة هى مسألة عدم تبعية الزوجة للزوج ، ووقوفها موقف الند ، فلذلك يجب على الدولة أن تمنحها من المرتب ما تستطيع به أن تتساوى مع زوجها وأن تتحرر من تبعيته ، وهذه هى المساواة التى تجرى المرأة وراءها ، وتنادى بها ،

والحق أنها دعوة فوضوية ، القصد منها تمرد الزوجة على زوجها وتفكيك الأسرة وتمزقها ، فالاحتمال الأكبر عند المرأة أو عند من ينادون لها بهذه المساواة التي هي نهاية المائساة ، أنها تعتبر الزوج ( وكل زوج ) سيتخلى عنها في يوم من الأيام فلابد لها من أن تسند ظهرها الي مرتب يجعلها لا تبالي بزوجها ، ويستوى عندها استمراره معها ، أو عدم استمراره ، كما أنها تضع في ذهنها مبدئيا عدم التبعية له وعدم طاعته ، فلابد لها ازاء ذلك من صمام أمان تلجأ اليه حين يقبض عنها يده بالانفاق أو يطلقها ، أو ينصرف عنها ، وكأننا بذلك نمه على حساب للزوجة طريق التمرد ، ونعينها عليه ، ونسينا أن ذلك كله على حساب

الدولة ، فان الدولة بدل أن تصرف للأسرة مرتبا واهدا ، تصرف مرتبين : مرتبا للزوج ، وآخر للزوجة وفى ذلك مضاعفة العب، على الدولة فى الوقت الذى ننادى فيه بتخفيف الأعباء عنها ، ومحاولة المساهمة فى انعاشها ماليا .

وهذا أمر حقيقى ، الا اذا قلنا الآن ان مرتب الزوج غير كاف فيدلا أن نزيده الى الضعف أو الضعفين نستمر على هذا الوضع وعلى ذلك المرتب الضئيل ، ونصرف للزوجة مثله ، فتقتنع ( وهما ) بأنها صارت مثل زوجها ، وتستطيع الاستقلال عنه ، والاعتماد على نفسها عند اللزوم \*

وفي هذا كما قلت بعث على الفوضى ، وعمل على تفكيك الأسرة وفتح الباب لتشرد الأولاد ، فالواقع أن الأسرة لا يستقيم أمرها الا اذا كان لها عائل واحد ، هو رب الأسرة ، وقد وضع الله سبخانه هذا النظام منذ الأزل ، وجاء في القرآن الكريم ، وأوجب على الزوج القيام بحاجة أسرته : ففي جانب السكن قال : لا أسكنوهن من حيث سكنتم من وجدكم لا أي أيها الرجال هيئوا السكن للزوجات على المستوى المناسب لكم ، ثم أمر بالنفقة فقال : لا لينفق ذو سعة من سعته ، ومن قدر عليه رزقه فلينفق مما آتاه الله ، لا يكلف الله نفسا الا ما آتاها في وهذه النفقة للزوجة والأولاد ، وأكدت ذلك آيات الارضاع : فقال : لوالوالدات يرضعن أولادهن حولين كاملين لمن أراد أن يتم الرضاعة ، وعلى المولود له رزقهن وكسوتهن بالمعروف ) ،

فلو كان الأحسن للمجتمع أن تشترك المرأة في اعالة الأسرة أو أنه لا بد من أن يكون لها مرتب تحمى نفسها به ، ما فرض الله على الرجال اعالة النساء على الطريقة التي تقدمت ، ولرأينا في القرآن الكريم ما ينادي به اليوم من يدعون أنهم أنصار المرأة أو دعاة التقدم للمجتمع !! • • وهل نسى أولئك قوله تعالى : (الرجال قوامون على النساء بما فضل الله بعضهم على بعض ، وبما أنفقوا من أموالهم ) ؟! الا ان دعوى حماية المرأة • • دعوى باطلة ، وأشد بطائنا منها تلك الدعوى التي تقول انها لا بد أن تعمل كي يتأتى للمجتمع أن ينهض الدعوى التي تقول انها لا بد أن تعمل كي يتأتى للمجتمع أن ينهض

وفى أقرب وقت ، لأنها نصف المجتمع ، ولا يمكن للمجتمع أن ينهض ونصف طاقاته معطلة ، فمجالات العمل الآن لا تسمح الا باستيعاب الرجال فقط ، وليست هناك من النهضات الأوربية أو الأمريكية المادية التى سبقتنا ما قامت على سواعد الرجال ، وسواعد النساء ، وانما قامت هذه النهضات المادية على سواعد الرجال أولا فلما اكتملت نهضاتهم ودب فيهم الترف بدأ التحلل يدب اليهم أيضا وكان من عوامله ، مطالبة المرأة بالمساواة المدعاة مع الرجل ونزولها الى ميدان العمل ، وذلك بعد أن وصلت هذه النهضة المزعومة الى نضجها ،

وبعد هذا كله أو قبله ٥٠ هل نسينا البيت كلية ؟ من الذي يجلس في البيت ويعمره اذا أخرجنا المرأة مع الرجل للعمل ؟ ومن الذي يعمره الآن ، ويقوم باعداده لراحة الانسان بعد العمل ؟ أي بيت هذا ، وأي سكن ، ذلك الذي نتركه في الصباح خواء ثم نعود اليه في المساء ، وقد بلغ التعب ، والجهد من الزوجين ، فلا يجد الزوجان في البيت ذلك المعنى الذي وجد له ؟ ٠

لنلتزم بالوضع الطبيعى الذى وضعنا الله عليه من يوم أن نشأت البشرية ، والذى جاءت الرسالات السماوية ، وتجارب الواقع تؤيده ، وتأمر بالتمسك به ٠

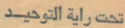
ان معنى الرجولة لا بد وأن يظل واقرا فى أذهاننا ، وأن نظل متمسكين به ، فنهضة الوطن فى الجانب الانتاجى وجانب التصنيع ليس الا على الرجل وحده ، ومن اكتمال رجولة الرجال أن ينهضوا ببلادهم فى هذا الجانب مستقلين عن عمل النساء ، فليس معنى أن المرأة نصف المجتمع ، أن المطلوب منها ، أن تشارك الرجل فى أداء ما هو من اختصاصه ، وأن تترامل معه فى نهضة البلاد صناعيا ، لا ، ان هذا لا يحدث ، ولا يمكن أن تقوم به المرأة ، وكما قلنا ان النهضات السابقة قامت على أيدى الرجال ، ثم جاءت النساء وأخذن العمل شكلا لا موضوعا ، ولكن عمل المرأة ودورها فى نهضة بلادها ، التربية لأبنائها ورعايتهم ، واعداد الجيل الناهض الذي يحمل الراية

ويقوم بالقيادة خير قيام ، وذلك لا يتسنى الا اذا توفرت على مهمتها الأساسية ، وهي البيت ، بدلا من أن تتوسل أو تتسول على الدولة في أن توجد لها دور حضانة ترمى اليها بفلذات أكبادها ، وتنطلق هي الى الديوان ، أو المصنع ٠٠ الخ ٠ أين قلب الأم هنا ؟

ثم ان هـذا التنصيف الذي يردد دائما ، ان المرأة نصف المجتمع انما يردد على أساس أن المرأة خصم للرجل أو الرجل خصم للمرأة ، بينما الحق أنهما من بعض وليس بينهما انفصـال ، فالرجال من النساء ، وللنساء : اما أبناء ، واما الحوة واما أزواج ، فلم هذا الفصل المقيت الذي يشعر المرأة بغربتها في دنيا هي للرجال ، أو هكذا جعلوها لهم ؟ .

ان هذه العبارات التي امتهنوها: مساواة المرأة بالرجل و المرأة نصف المجتمع و المجتمع لا ينهض والمرأة في عهد الحريم و كلها كلمات لا يراد بها الا المغالطة ، من أجل جلب الشر على المجتمع والمرأة ، وهم يتصورون أنهم يجلبون لها خيرا و كما أنها تزيد الشقة والبعد بين الرجل والمرأة ، وتجعل الناس يتصورون أنهما جنسان مختلفان ، لا يمت هذا الى ذاك بصلة ، وذلك لا يزيد الحياة الا تعقيدا و

د ابراهيم ابراهيم هلال كلية البنات - جامعة عين شمس



### توسالناء المالية بقلم: فضلة الشيخ عبد اللطيف فحمد بب

(0)

ثانيا: آيات تنهي عن دعاء غير الله ولماذا ؟

وهي كثيرة منها:

قول الله عز وجل: ﴿ ولا تدع من دون الله مالا ينفط ولا يضرك فان فعلت فانك اذا من الظالمين ) يونس - ١٠٦٠ ٠

فالله تبارك وتعالى ينهى عن دعاء غيره أيا كان هذا الغير انسا أو جنا أو ملكا أو شجرا أو حجرا أو غير ذلك ، لأن هذا الغير لا ينفع ولا يضر ، فمن دعا غير الله كان من الظالمين أي المشركين لأن الشرك ظلم عظيم .

ولذلك يتبع الله عز وجل هذا النهى ببيان أن الذي ينفع ويضر هو الله وحده وهو الذي يجب أن يدعى وحده بقول الله تعالى ( وان يمسك الله بضر فلا كاشف له الا هو وان يردك بخير فلا راد لفضله يصيب به من بشاء من عباده وهو الغفور الرحيم كيونس - ١٠٧٠ .

ويؤكد الله عز وجل هذا المعنى في آية أخرى فيقول : ﴿ وَأَنْ يَمْسَلُ الله بضر فلا كاشف له الا هو وان يمسك بخير فهو على كل شيء قدير ) الأنعام - ١٧ .

ويزيد - سبحانه - الأمر وضوحا ويطمئن الذين يدعونه وحده أن الله اذا أراد بهم خيرا لا يمسكه عنهم أحد ، وان لم يرد بهم ، فلايستطيع أن يعطيهم شبيئًا مهما كانت منزلته ومكانته عند الله أو عند الناس فيقول: (ما يفتح الله للناس من رحمة فلا ممسك لها وما يمسك فلا مرسل له من بعده وهو العزيز المكيم / فاطر - ٢٠

ويقطع الله تعلة كل معتل وشبهة كل ضال أو مضل ، حين يقول الرسوله الكريم في ذى المكانة الرفيعة العالية والمقام السامى عنده : (قل لا أملك لنفسى نفعا ولا ضرا الا ما شاء الله ولو كنت أعلم العيب لاستكثرت من الفير وما مسنى السوء ان أنا الانذير وبشير لقوم يؤمنون) الأعراف - ١٨٨ .

فاذا كان رسول الله بيخ لا يملك لنفسه نفعا ولا ضرا ، فهل يملك غيره لنفسه نفعا أو ضرا فضلا عن أن يملك لغيره من الناس (وما يعلقها الا العالمون) العنكبوت - ٤٣٠٠

قال الله عز وجل: (وأن المساجد لله فلا تدعو مع الله أحداً) الجن١٨

يأمر الله عز وجل نبيه على وهو أمر لأمته جميعا \_ أنه اذا قام للصلاة في المساجد \_ وغيرها \_ ألا يتوجه بدعائه وطلبه وسؤاله الالله وحده ، على خلاف ما كان عليه اليهود والنصارى والمسركون ، فانهم ما كانوا يخصون الله وحده بالدعاء والطلب والسؤال وانما يشركون معه غيره ممن زعموهم آلهة معه تقربهم اليه وبهم يستجيب الله الدعاء .

لذلك لما قام رسول لله في يدعو الله وحده تجمع عليه المسركون وتلبدوا ليصرفوه عنذلك وليبطلوا ما جاء به من دعاء الله وحده كما قال تعالى: ( وأنه لما قام عبد الله يدعوه كادوا يكونون عليه لبد) الجن – ١٩ - كراهية لما يفعل ، وكفرا بما جاء به .

وذلك كقول الله عز وجل : ( ذلكم بأنه اذا دعى الله وحده كفرتم وان يشرك به تؤمنوا فالحكم لله العلى الكبير ) غافر - ١٢ ٠

وقد أمره الله تعالى أن يؤكد هذا الأمر ولا يتهاون فيه مهما عارضه المشركون : (قل انما أدعو ربى ولا أشرك به أحداً) الجن - ٢٠ ٠

وأن يفوض الأمر فيهم لله وحده ان شاء هداهم وان شاء أبقاهم على ضلالهم : (قل انى لا أملك لكم ضرا ولا رشداً) الجن - ٢١ ٠

وأن يعلنهم أنه لو عصى الله تعالى وخالف أمره ودعا غيره سيعذبه الله ولن يجد له ملجأ ولا مجيرا من دونه (قل انى لن يجيرنى من الله أحد

ولن أجد من دونه ملتحدا ) الجن - ٢٢ ٠

واذا كان رسول الله على اذا خالف أمر ربه ودعا غير الله ، لا يجد له ملجأ من عقابه ولا مجيراً من عذابه ، فهل يجد غيره ممن يدعون غير الله الملجأ والمجير ؟ وصدق الله : (فانها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور) الحج - ٢٠٠٠

ما أشبه الليلة بالبارحة ، وما أشبه حال هؤلاء الذين يدعون مشايخهم ويسألونهم ويطلبون منهم مالا يقدر عليه الا الله وحده ، من المغفرة والرحمة ، وتيسير الأمور وقضاء الحاجات ، وشفاء الأمراض ، وانجاب الذرية وغيرها بحال أولئك الذين قال الله لهم : ( ذلكم بأنه اذا دعى الله وحده كفرتم وان يشرك به تؤمنوا) .

• قال الله عز وجل: (قل انى نهيت أن أعبد الذين تدعون من دون الله قل لا أتبع أهواءكم قد ضللت اذا وما أنا من المهتدين) الأنعام - ٥٦

فى هذه الآية الكريمة يجعل الله عز وجل دعاء غيره عبادة لهذا الغير ، وينهى نبيه على أن يعبد الذين يدعونهم المشركون من دون الله التباعا لأهوائهم ، فليس لهم بذلك برهان أو أثارة من علم ، لأنه لو فعل ما فعلوا، ودعا من دعوا من دون الله لضل وما كان من المهتدين ،

فكل من دعا غير الله فهو ضال وليس من المهتدين .

واذا نهى رسول الله عن ذلك فغيره ولا شك منهى عنه ، لأن الدعاء عبادة \_ كما علم من قبل \_ والعبادة لا تكون الا لله وحده ، وكما جاء ذلك صريحا فى قول الله تعالى : (ادعونى استجب لكم ان الذين يستكبرون عن عبادتى \_ أى : دعائى \_ سيدخلون جهنم داخرين \_ أى : صاغرين ) الآية ١٠ سورة غافر ٠

فهل يجوز لأحد من بعد ذلك أن يدعو غير الله أيا كان هذا الغير ؟

بل هل يجوز لأحد من العبيد أن يسمح لغيره من الناس أن يدعوه
وهو يسمع أو يعلم ؟ انه ان رضى بذلك فقد قبل أن يشرك به مع الله
القريب مجيب الدعاء ، وكان من الذين يفسدون فى الأرض ولا يصلحون،
واستحق عذاب الله : ( ذلك بأن الله هو الحق وأن ما يدعون من دونه
الباطل وأن الله هو العلى الكبير ) لقمان - ٣٠٠

قال الله تعالى: (واذا رأى الذين ظلموا العذاب فلا يخفف عنهم ولا هم ينظرون • واذا رأى الذين أشركوا شركاءهم قالوا ربنا هؤلاء شركاؤنا الذين كنا ندعو من دونك فألقوا اليهم القول انكم لكاذبون • وألقوا الى الله يومئذ السلم وضل عنهم ما كانوا يفترون • الذين كفروا وصدوا عن سبيل الله زدناهم عذابا فوق العذاب بما كانوا يفسدون النحل - ٨٥ - ٨٨ •

انه مشهد من مشاهد يوم القيامة يتبرأ فيه المدعوون من الداعين ويكذب بعضهم بعضا ولكن بعد فوات الأوان لأنهم حينئذ معا في سواء الجحيم •

ولست ألقى هذا القول جزافا فكثيرا ما سمعنا من يصيح بأعلى صوته وفى الحفل الجامع – الذى يسمونه مجلس الذكر – ويقول: مدد يا شيخ ٥٠٠ أغثنا ياشيخ ٥٠٠ أدركنا ياشيخ ٥٠٠ راعنا يا شيخ ٥٠٠ الى آخر هذه العبارات الشركية ، وهذا الشيخ يسمع ويطرب ألا ساء ما يعملون ٠ ان الذى يعملون ليس بالأمر الهين فى دين الله وفى عقيدة الاسلام ، انه عند الله عظيم ٠

روى أحمد والنسائى وابن ماجة والبخارى فى المفرد رحمهم الله أن النبى الله ين المقال له رجل (ما شاء الله وشئت و قال : أجعلتنى لله ندا ؟ بل ما شاء الله وحده) والند : هو المثيل والشريك ، وقد روى البخارى رحمه الله أن رسول الله ين قال : (من مات وهو يدعو من دون الله ندا دخل النار) وشتان بين ما قاله الرجل لرسول الله ين وأنكره عليه ، وبين مدد و أدركنا و أغثنا و و راعنا و والشيخ فرح بذلك مسرور و والحديث موصول ان شاء الله و

عبد اللطيف محمد بدر

حم لالينا البريد بعض رسائل من طلاب الثانوية العامة بمدارس شد يعربون فيها عن استنكار هم العلمات يقمن بالتدريس لهم وهن مكشوفات الرأس ومتبرجات وفي وجوههن زينة تمسخ الوجوه وتثير الفتنة بين طلاب تتراوح أعمارهم بين السابعة غشرة والشامنة عشرة ويتساءلون عما مفعلون حيال هؤلاء المعلمات المتبرجات اللائي يقفن أمامهم وجها لوجه ، ويقولون هل يضربون عن تلقى الدروس من معلمات ليس لديهن استجابة للدين القويم • ويضيفون الى ذلك انهم مضطرون للنظر الى ما تكتبه المعلمة على السبورة فتقع أعسين الطلبة على زينتها في وجهها وثيابها القصيرة التي تحاذي الركبتين ويتساءلون هل الاسلام يبيح ذلك ؟ وماذا عليهم للنجاة من هذه المالة وهم مضطرون إلى الاصغاء الى المعلمات؟

ونقول بعون الله : هذا وزر كبير يتحمله المسئولون في وزارة التعليم وأولو الامر الذين سنوا سنة سيئة بالاختلاط في الدارس والجامعات والوظائف ، حتى صار الحرام حالاً في عرفهم . ومن يتحمل أوزار الشباب بوم القيامة اذا جرفتهم الفتنة وتمكنت منهم الرذيلة ، فصاروا يبحثون عن المال بطريق الجريمة لاخماد شهواتهم ، تارة بكسر أبواب المنازل واقتحامها أو سرقة المتاجر؟

يا قوم: ماذا عليكم لو فصلتم البنين عن البنات وخصصتم المعلمات لدارس البنات دون سواها ؟

اذا كنتم تـ دعون أن دين الـ دولة هو الأسلام ٥٠٠ فالأسلام يدعو الى الفضيلة ، ويحرم اختلاط الجنسين ولو في معاهد التعليم . من اجل ذلك حجب الله عنكم عونه فلا دينا اقمتم ولا دنيا أصبتم والى الله المستكي .

وننصح أبناءنا الطلبة بغض البصر فى جميع المالات قصدر المستطاع ونسأل الله تعالى ان يعصمكم من هذه الشرور .

التوحيد

#### الفهـــرس

| غمة | الم                      | في هــذا العــد:             |
|-----|--------------------------|------------------------------|
| 1   | رئيس التحرير             | كلمـــة التحــرير            |
| 7   | الاستاذ بخارى أحمد عبده  | نفحات قرآن                   |
|     | فضيلة الشيخ محمد على     | باب السنة                    |
| 14  | عبد الرحيم               |                              |
|     | فضيلة الشيخ محمد على     | باب الفتاوى                  |
| 71  | عبد الرحيم               |                              |
|     | الاستاذ محمد مفوت        | التربية بين الاصالة والتجديد |
| **  | ندور الدين               |                              |
| 4.  | التحــرير                | من المنتصر في أسوان ؟        |
|     | الاستاذ على ابراهيم      | دفاع عن السنة المطهرة        |
| **  | حث يش                    |                              |
| **  | التحصرير                 | مسلم يبشر بالمسيحية          |
| 2.  | د - ابراهيم ابراهيم هلال | مغالطات في عمد المراة        |
|     | فضيلة الشيخ عبد اللطيف   | المدعوة الى توحيد الله       |
| 22  | محمد بدر                 |                              |
| 24  | التحصرير                 | من حقيبة البريد              |

#### Upload by: altawhedmag.com

#### هذه المجلة تصدرها:

## جي جماعة أنصار السنة المحمدية المحمدية

۱ - الدعوة الى التوحيد الخالص المطهر من جميع الشوائب و والى حب الله تعالى حبا صحيحا صادقا يتمثل فى طاعت و وتقواه ، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبا صحيحا صادقا يتمثل فى الاقتداء به واتخاذه أسوة

- الدعوة الى أخذ الدين من نبعيه الصافيين ـ القرآن والسنة الصحيحة ـ ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور .
- ٣ الدعوة الى ربط الدنيا بالدين باوثق رباط عقيدة وعملا وخلقا .
- الدعوة الى اقامـة المجتمع المسلم والحكم بما أنزل الله فكل مشرع غيره فى أى شأن من تسئون الحياة معتد عليه سبحانه ، منازع إياه فى حقوقه .

تلقى بدار المركز العام للجماعة محاضرات دينيه مساء الأحد والأربعاء من كل أسبوع .

الثمن ١٠٠ مليم

رقم الايداع ع ع / ١٩٧٥