

Upload by: altawhedmag.com

صاحبة الامتياز جهاعة أنصار السنة الحملية المركز العام القاهرة ٨ شارع قوله – عابدين ماتف : ٣٩١٥٤٥٦ – ٣٩١٥٤٥٦



## في هذا العدد

الافتتاحية: الرئيس العام (النعم والاستدراج) كلمة التحرير: رئيس التحرير ( الأصابع الخفية [٥]) باب التفسير: الشيخ عبد العظيم بدوي ( أتباع محمد صلى الله عليه وسلم في التوراة والإنجيل) باب السنة : الرئيس العام ( سترة المصلى ) 10 موضوع العدد: فضيلة الشيخ عبد اللطيف محمد بدر ( خصائص العقيدة الإسلامية ) أسئلة القراء عن الأحاديث: الشيخ أبو إسحاق الحويني 40 MA باب السيرة: فضيلة الشيخ عبد الرازق السيد عيد (قصة إبراهيم عليه السلام) 44 العالم الإسلامي: جمال سعد حاتم 54 الأسباب المشروعة لجلب الرزق وزيادته في ضوء الكتاب والسنة من أحكام الردة فضيلة الشيخ عبد القادر السباعي 70 باب الرّاجم: ( فضيلة الشيخ محمد عبد الرزاق هزة ) بقلم الشيخ فتحى أمين عثمان 00 ردود على رسائل قراء التوحيد: سكرتير التحرير 01 باب الأدب : (شمولية الإسلام) فضيلة الشيخ السيد عبد الحليم محمد ، ٦ قصيدة : ( جفت دموع المخلصين ) بقلم : أبو عبد الرحمن بن عجب ٦٤ مجلة إسلامية ثقافية شهرية

#### التحرير

۸ شارع قوله

T97701V =

عابدين القاهرة

فاكس ٢٩٣٠٦٦٢ فا

التوزيع في الخارج: ١- قطر: مكتبة الأقصى - الدوحة ت: ٤٣٧٤٠٩ ص. ب: ٧٦٥٢.

التوزيع الداخلي : مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة .



#### Upload by: altawhedmag.com

صفوت الشوادقي 🔘 جهال معد حاتم 🔘

## الافتتاحية

# النعم والاستدراج

الحمد لله واهب النعم ، عظيم المنن ، مقدر الأعمار ، ومكور الليل على النهار ، خلق كل شيء فقدره تقديراً ، جعل الدنيا دار اختبار لا دار قرار ، وجعل القرار في الآخرة جزاء وفاقًا وعدلاً ورحمة ، فإما جنة يرحمته لأهل طاعته ، وإما نار بعدله لأهل معصيته ومخالفته ، وجعل في الدنيا نعمًا يختبر بها العباد وبيتليهم قلة أو كثرة ، فكانت سمة غالب المؤمنين التقلل من الدنيا ، وسمة الكثير من الكافرين البسطة فيها ، ولو شاء لجعل الأمر على غير ذلك وهو سبحانه وتعالى يقول في كتابه الكريم في سورة الزخرف : { ولدولاً أن يكون الناس أمنة واحدة لجعلنا إمن يكفر بالرحمن لينوتهم سنقفًا من فضية ومعارج عليها يظهرون ولينوتهم أبوانا وسررا عليها يتكفون ولا وزخرفًا وإن كُلُ ذَلِك لَمّا متاع الحياة الدينا والآخرة عند رئيك للمنتبئ ومن يقش عن ذكر الرحمن تُقيض نه شنيطانا فهو آنه قرين } [ الزخرف : ٣٣ – ٣٠] .

والكثير من الناس - إلا من رحم ربي - يفتن بتفاوت حظوظ الدنيا في المال والمتاع والعرض الفاني ، فترى الرجل يعبر بلسانه عن أن الله يجبه ويرضى عنه مستدلاً على ذلك بسطة الرزق ، وسعة العيش ، وكثرة المتاع أو قوة البدن ، وكثرة الأهل والعشيرة والأشياع والإنباع، يظنون أن أكثرهم حظًا في الدنيا هم أقربهم من الله منزلة وأرفعهم درجة ، كانهم يظنون رضوان الله في عطاء الدنيا، وذلك الفهم وحى هوى ، ووسوسة شيطان .

فالنبي صلى الله عليه وسلم يقول: ((إنه ليأتي الرجل السمين العظيم يوم القيامة لا يزن عند الله جناح بعوضة) . [ متفق عليه عن أبي هريرة ] .

## الرئيس العام: محمد صفوت نور الدين

وفي حديث أسامة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (قمت على باب الجنة فإذا عامة من دخلها المساكين وأصحاب الجد محبوسون..).

ومعنى الجد: (الحظ والغني)، ومحبوسون: أي لم يؤذن لهم بعد بالجنة ليدخلوها.

وهذا صاحب سورة الكهف يقول لصاحبه: ﴿أَنَا آكثر منك مالاً وَاعز نفرًا ﴿ وَدَحَل جنته وهو ظَالَم لنفسه قال ما أَظْنَ أَن تبيد هذه أبدًا ﴿ وما أَظْنَ السَاعة قائمة ولنن رددت إلى ربي لأجدن خيرًا منها منقلبًا ﴾ [الكهف: ٣٤ - ٣٦]، وهكذا كانت مقاييس الناس في الجاهلية: ﴿ وقالوا لولا نزل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم ﴾، ويقول سبحانه: ﴿ وقالوا لن نؤمن لك حتى تفجر لنا من الأرض ينبوعًا ﴾ أو تكون لك جنة من نخيل وعنب فتفجر الأنهار خلالها تفجيرًا – إلى قوله تعالى: – قل سبحان ربي هل كنت إلا بشرًا رسولاً ﴾ [الإسراء: ٥٠ – ٣٠]، وكذلك كان شأن فرعون، فيقول عن موسى عليه السلام: ﴿ أليس في ملك مصر وهذه الأنهار تجري من تحتي أفلا تبصرون ﴾ أم أنا خيرً من هذا الذي هو مهين ولا يكاد يبين ﴾ فلولا ألقي عليه أسورة من ذهب أو جاء معه الملائكة مقرنين ﴾ [الزخوف: ٥١ – ٣٥]، وكذلك قال الكافرون عن النبي صلى الله عليه وسلم: ﴿ وقالوا مَالِ هذا الرسول يأكل الطعام ويمشي في الأسواق لولا أنزل إليه ملك فيكون معه نذيرًا ﴾ أو يلقى إليه كنز أو تكون له جنة يأكل منها.. ﴾ [الفرقان: ٧، ٨].

وهذا من عمل الشيطان، فإنه لما عصى ربه طرده ولعنه، فسألا ربه العمر الطويل، فقال: ﴿ رب فأنظرني إلى يوم يبعثون ﴾ [ص: ٧٩]، وقال وهو يوسوس لآدم: ﴿ ما نهاكما ربكما عن تلكما الشجرة إلا أن تكونا ملكين أو تكونا من الخالدين ﴾ [الأعراف: ٢٢]، وقال: ﴿ أَلا أَدلكما على شجرة الخلد وملك لا يبلى ﴾ [طه: ١٢٠].

# 

فهذه الحظوظ الدنيوية التي يتنافس الناس فيها والشيطان يزاحمهم فيها: ﴿واستفزز من استطعت منهم بصوتك وأجلب عليهم بخيلك ورجلك وشاركهم في الأموال والأولاد وعدهم وما يعدهم الشيطان إلا غرورًا ﴾ .

وإن أهل المعاصي وإن نالوا لذة عيش في الدنيا أو أدركوا أمنية منها فليست عليهم نعمة ، بل قد تكون استدارجًا، ففي الحديث: (إذا رأيت الله تعالى يعطي العباد ما يشاءون على معاصيهم إياه فإنما ذلك استدارج منه لهم))، ثم تلا: ﴿ فلما نسوا ما ذكروا به فتحنا عليهم أبواب كل شيء حتى إذا فرحوا بما أوتوا أخذناهم بغتة فإذا هم مبلسون ﴾ [الأنعام: ٤٤].

وقال قتادة: (ما أخذ الله قومًا إلا عند سكرتهم وغرتهم ونعمتهم، فلا تغتروا بالله، فإنه لا يغتر بالله إلا القوم الفاسقون)، وفي حديث عبادة بن الصامت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقول: (إذا أراد الله بقوم بقاءً أو نماءً رزقهم القصد والعفاف، وإذا أراد الله بقوم اقتطاعًا فتح لهم باب خيانة: ﴿حتى إذا فرحوا بما أوتوا أخذناهم بغتة فإذا هم مبلسون﴾ [الأنعام: ٤٤]).

أما أهل الإيمان فإن سعيهم وفرحهم وتنافسهم إنما هو في تحصيل خيرات الآخرة، فيقول سبحانه وتعالى: ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتُكُم مُوعَظَةٌ مَنْ رَبِكُمْ وَشَفَاء لَمَا فِي الصَّدُورِ وهَدى ورحمة للمؤمنين في قل بفضل الله وبرحمته فبذلك فليفرحوا هو خير مما يجمعون ﴿ [يونس: ٥٧]. ويقول سبحانه: ﴿ نُحن قسمنا بينهم معيشتهم في الحياة الدنيا ورفعنا بعضهم فوق بعض درجات ليتخذ بعضهم بعضًا سخريًا ورحمة ربك خير مما يجمعون ﴾ .

فأهل الإيمان يعلمون أن الطاعة سبب نعيم الدنيا، وأن المعصية سبب الضنك فيها إيمانًا منهم بقول الله سبحانه: ﴿ فقلت استغفروا ربكم إنه كان غفارًا ﴿ يُرسل السماء عليكم مدرارًا ﴿ ويُمددكم بأموال وبنين ويجعل لكم جنات ويجعل لكم أنهارًا ﴾ [نوح: ١٠-٢١].

ويقول سبحانه: ﴿ولو أن أهل القرى آمنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات من السماء والأرض ولكن كذبوا فأخذناهم بما كانوا يكسبون أفأمن أهل القرى أن يأتيهم بأسنا بياتًا وهم ناتمون أوأمن أهل القرى أن يأتيهم بأسنا ضحى وهم يلعبون أفأمنوا مكر الله فلا يأمن مكر الله إلا القوم الخاسرون [الأعراف: ٩٦].

وإن من جميل البيان لهذه البركات والباعث على الطمأنينة بذلك ما جاء في (اسنن أبي داود من كتاب الزكاة باب صدقة الزرع قال أبو داود: (شبرت قناءة بمصر ثلاثة عشر شبرًا ورأيت أترجة على بعير بقطعتين قطعت وصيرت على مثل عدلين).

فانظر كيف أن أبا داود- رحمه الله- أراد أن يشير أن إخراج الزكاة سبب الزيادة والنماء والخير، فكانت القناءة ثلاثة عشر شيرًا والأترجة يحملها البعير على جانبيه.

لذا فإن المؤمن هو الذي ينظر للآخرة ويتخذ الدنيا لها مزرعة، أما الكافر يطلب الدنيا وليس له في الآخرة من مطمع ولا نصيب.

فاللَّهم لا تجعل الدنيا أكبر همنا، ولا مبلغ علمنا ، وارزقنا القناعة والغنى والعفاف . واللَّه من وراء القصد .

ع الملاق بي الحاكم والحكود إلى حكومهم أو للما و ولان ه

والما في سال الما عالمه الوكتب

estable aste

محمد صفوت نور الديسن ٥٥ الديسن محمد صفوت نور الديسن

عبد الله بن عمرو أن النبي صلى الله عليه وسلم قبال: "أربع من كن فيه كان منافقًا حالصًا ، ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها : إذا أوتمن خان ، وإذا حدث كذب ، وإذا عاهد غدر ، وإذا خاصم فجر ". [ أخرجه البخاري ] .

## كلوة التمرير

# الأصابح الخفية [٥]

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله .. وبعد : فهذه هي الحلقة الخامسة والأخيرة في بيان المؤامرة اليهودية الخطيرة ، والتي يجرى اليوم تنفيذ عناصرها على أرض الواقع في فلسطين بصفة حاصة ، وفي العالم بصفة عامة .

والعشرين - وكذلك - الثاني والعشرين - وكذلك - الثاني والعشرين ): يتحدث اليهود عن السياسة المالية لدولتهم المرتقبة ، وحكومتهم المنتظرة ، وتتلخص هذه السياسة في أن يحكم اليهود قبضتهم على المال في جميع أنحاء العالم ا وأن يكون لهم نفوذ اقتصادي قوي يتمكنون معه من السيطرة على سياسات الحكومات تمهيدا للاستيلاء عليها ، ويؤكد اليهود - كعادتهم - على دور الذهب في هذه العملية ؛ فقولون : (في أيدينا تتركز أعظم قوة في الأيام الحاصرة ، وأعني بها الذهب ؛ ففي خلال يومين نستطيع أن نسحب أي مقدار منه مس حجرات كنزنا السرية !!؟) .

٥٥ وفي (البروتوكول الثالث والعشرين): يتحدث اليهود عن العلاقة بين الحاكم والمحكوم في ظل حكومتهم المرتقبة ؛ وذلك مس حلال النصوص الآتية:

□ ( يجب أن يدرب الناس على الحشمة واحياء كي يعتادوا الطاعة ! ) .

□ (إن البطالة هي الخطر الأكبر على الحكومة ، وستكون هذه
 البطالة قد أنجزت عملها حالما تبلغنا طريقها السلطة ) .



التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد السادس معروب العدد السادس العدد السادس العدد السادس العدد السادس



وهذا يعني أن البطالة تفيد اليهود جدًا ، إذا وجدت في الدول غير اليهودية بما تخلقه من مشاكل وقلاقل للحكومات ، ولنفس السبب فإنها - أي : البطالة - تضر اليهود إذا كانت في دولتهم .

ي ( يجب أن يظهر الملك الذي سيحل الحكومات القائمة التي ظلت تعيش على جمهور قد تمكنا نحن أنفسنا من إفساد أخلاقه خلال نيران الفوضى ، وإن هذا الملك يجب أن يبدأ بإطفاء هذه النيران التي تندلع اندلاعا مطردا من كل الجهات ، ولكي يصل الملك إلى هذه النتيجة يجب أن يبتمر كل الهيئات التي قد تكون أصل هذه النيران !؟ ولو اقتضاه ذلك إلى أن يسفك دمه ؛ هو ذاته !! ) .

□ (إن ملكنا سيكون مختارًا من عند الله! ومعينًا من أعلى ، كل يدمر كل الأفكار التي تغري بها الغريزة لا العقل!!).

OO وفي (البروتوكول الأخير ؛ وهو الرابع والعشرون) : يقرر زعيم اليهود الأسلوب الأمثل الذي تقوى به دولة الملك داود حتى تستمر إلى اليوم الآخر!!

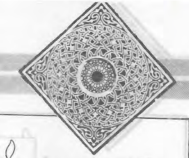
ويبن أنه لكي يصون اليهود دولتهم فإنه ينبغي عليهم أن يقوموا بتوجيه الجنس البشري كله وتعليمه! أو بمعنى آخر امتلاك عقول البسر بحيث لا يبقى لك شيء تفكر به ، ولا يكون من حقك أن تفكر لنفسك ، ولا أن تشارك برأي ، ويصل اليهود إلى ذلك من خلال الاستحواذ الكامل على العقل البشري والرأي العام عن طريق وسائل الإعلام ، واستغلال وسائل أخرى اقتصادية واجتماعية لتحقيق ذلك

كما يقرر اليهود - أيضًا - أن شيوخهم لن يأتمنوا على أزمّة الحكم إلا الرجال القادرين على أن يحكموا حكمًا جازمًا ولو كان عنيفًا !!

اليهود النساد بصور في غايسة القبح لتحقيق مآريهم ، حتى أن كثيرًا مسن زعماء السدول الفرييد والشمورين فيما كالعلماء والأدباء، وتادة الجيــوش ، ورؤساء المصالح والشركات ، بطلعين علي اســـرارهم ويوجهن عقولهم -010000

لساعدة المهود

أو العط



اليهود يسعون جـاهدين إلى تدمسر السجد الأقصى بطرق ملتويسة غسير مياشيرة يدفعهم إلى ذلك خبث ودهاء لا نظير لهما، وذلكك لأن اليهود يعلمون علم اليقين أن قلوب السلمين في مشارق الأرض ومغاربها ترتبط إرتباطا وثيقا بالسجد الأقصى لا له من منزلية عظيمة تتعلق بالاستاراء والمعراج

ثم يختمون البروتوكولات بحقيقة واقعة قد نجح اليهود في تحقيقها ، وهي بذر العداوة والكراهية والخوف بين الشعب والحكومة في البلاد غير اليهودية .

□ يقول حكماء صهيون: (ولكي يكون الملك محبوبا ومعظما من رعاياه يجب أن يخاطهم جهارًا مرات كثيرة، فمثل هذه الإجراءات ستجعل القوتين في انسجام: أعني قوة الشعب وقوة الملك اللتين قد فصلنا بينهما في البلاد غير اليهودية بإبقائنا كلا منهما في خوف دائم من الأخرى! وقد كان لزامًا علينا أن نبقي كلتا القوتين في خوف من الأخرى؛ لأنهما حين انفصلتا وقعتا تحت نفوذنا!!).

( نهاية البروتوكولات كتبت هذه العبارة ) :
 ( وقعه ممثلو صهيون من الدرجة الثالثة والثلاثين ) ( ) .

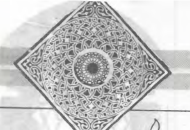
□ وبعد: أيها القارئ الكريم: من من علم المالية

لقد انتهينا من عرض القدر الذي تم اكتشافه من بروتوكرلات حكماء صهيون ، ولا أظن أن أحدًا يفكر الآن في اكتشاف المزيد منها ، لأنه يراها في الواقع الذي حوله قبل أن يراها مسطرة في أوراق .

وذلك لأن اليهود لم يقفوا عند حدّ الكلام كعادة غيرهم، بل طبقوا هذه المقررات التي أجمع عليها زعماؤهم بغير تردد أو توقف، واستخدموا في سبيل ذلك أخس الوسائل وأقذرها دون أن يرقبوا في أحد إلا ولا ذمة! ولقد استخدموا النساء بصور في غاية القبح لتحقيق مآربهم، حتى إن كثيرًا من زعماء الدول الغربية والمشهورين فيها كالعلماء والفنانين والأدباء وقادة الجيوش، ورؤساء المصالح والشركات لهم زوجات أو خليلات أو مديرات لمنازلهم من اليهوديات، يطلعن على أسرارهم، ويوجهن عقولهم، وجهودهم لمساعدة اليهود، أو العطف عليهم، أو كف الأذى عنهم، كما أن اليهود كانوا يشترون الأراصي من عرب فلسطين بأثمان غالية، ثم يسلطون نساءهم وخمورهم على

(١) وهي أرقى درجات الماسونية اليهودية ، فالموقعون هم أعظم أكابر الماسونية في العالم .

عدم التعميد السنة الخامسة والعشرون العدد السادس



هؤلاء العرب حتى يبتزوا منهم الأموال التي دفعوها لهم !!

وعندما سغى اليهود عمليًا لإقامة دولة لهم في فلسطين كانت أكبر عقبة أمامهم هي الخلافة الإسلامية التي تحول بينهم وبين ما يشتهون ؛ فعملوا بكل الوسائل حتى تم لهم القضاء على الخلافة الإسلامية ، وأقاموا مكانها في تركيا، كما هو معلوم حكومة علمانية لا دينية بقيادة (مصطفى كمال أتاتورك) صنيعة اليهود، والذي عمل جاهدًا على تغيير الهوية الإسلامية في تركيا، وتحقق له ذلك في فترة قصيرة.

واليوم يجوس اليهود خلال الديار، ويعيشون في الأرض فسادا، والأحداث الأخيرة في فلسطين تعكس الخطورة البالغة التي وصل إليها الوضع بين المسلمين واليهود.

فاليهود يسعون جاهدين إلى تدمير المسجد الأقصى بطرق ملتوية غير في مباشرة ، يدفعهم إلى ذلك خبث ودهاء لا نظير لهما ، وذلك أن اليهود يعلمون علم اليقين أن قلوب المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها ترتبط ارتباطا وثيقا بالمسجد الأقصى لما له من منزلة عظيمة تتعلق بالإسراء والمعراج ، وكذلك فضل الصلاة فيه .

ويريد اليهود أن يقطعوا هذه الصلة الإيمانية بين المسلمين والقدس، حيث ترى هذه الصلة أشد الأسلحة فتكا باليهود، وهذا هو الدافع الحقيقي وراء إنشاء نفق سياحي تحت جدران المسجد الأقصى!!.

وبقي أن يقال: أن المسلمين قد أعطوا اليهود فرصة ذهبية تمكنهم من السلب والنهب والعتو والظلم والقتل والعدوان.

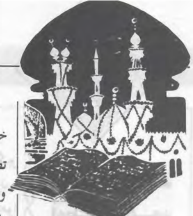
أقول: إن المسلمين قد فعلوا ذلك لما أعرضوا عن دينهم، وانحرفوا عن صراط ربهم، فتداعت عليهم الأمم كما تتداعسى الأكلة إلى قصعتها، كما أخبر بذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم، وليس لنا اليوم إلا مخرج واحد: توبة صادقة، وعود هميد إلى التمسك بالكتاب والسنة بفهم سلف الأمة، ومن يعتصم بالله فقد هدي إلى صراط هستقم

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه .

ان السلمين قد أعطوا اليهود فرصة ذهبيسة تمكنم مدن السلب والنهب والعتو والظلم والقتلل والعدوان، وأن السلمين قد فعلوا ذلك لما أعرضوا عسن دينهم وانحرفوا عـن صــراط ربهم فتداعت عليهم الأمهم کما تنداعی الأكلسة إلى

تمعتما

عاد السادس التوحيث [9] السنة الخامسة والعشرون العدد السادس التوحيث [9]



باب التفسير بقلم فضيلة الشيخ عبد العظيم بدوي

أتباع محمد

على في التوراة والإنجيل

﴿ مُحَمَّدُ رُسُولُ اللّهِ وَالّهِ مِن مَعَهُ أَشِدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ يَشْهُمْ فَرَاهُمْ رُكُعًا سُجُلَا يَشْغُونَ فَصْلاَ مَن اللّهِ وَرَصُوانَا سِيمَاهُمْ فِسي وَجُوهِهِمْ مُن أَلَو السُّجُودِ ذَلِك مَنْلَهُمْ فِي التوراةِ وَمَثلَهُم فِي التوراةِ وَمَثلَهُم فِي الرَّوْدَةُ وَمَثلَهُم فِي التوراةِ وَمَثلَهُم فِي التوراةِ وَمَثلَهُم فِي التوراةِ وَمَثلَهُم فِي المُورَةِ وَمَثلَهُم فِي المُورَةِ وَمَثلَهُم فِي التوراةِ وَمَثلَهُم فِي المُورَةِ وَمَثلَهُم فِي المُورَةِ وَمَثلَهُم فَا الله فَالَالِينَ آمَنُوا وَعَيلُم وَاللّهُ اللّهُ اللّهِ مَا لَيْعِيظٌ بِهِمُ الْكُفّارَ وَعَيلُم وَاللّهُ اللّهُ اللّهِ مَا لَيْعَالَ وَعَيلُم وَاللّه اللّهُ اللّهِ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ عَلَيْهِمُ مُنْفِرَةً وَأَجْسَرًا وَعَيلُم وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ

هذه الآية الكريمة هي خاتمة سورة الفتح، وقد تضمنت أسرارًا وحكما تضمنت أسرارًا وحكما الشهادة لمحمد صلى الله عليه وسلم بالرسالة ، وبيان الدين وقواعده ، والثناء على أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم ، والشهادة لهم بالإخلاص مع كثرة العبادة ، وبيان أن هذا الثناء مسجل لهم في الكتب الشماوية السابقة قبل أن يوجدوا وينزل عليهم كتاب الله سبحانه سيغفر ذنوبهم ويعظم أجرهم .

استفتحت الآية الكريمة بقول الله عز وجل: ﴿ مُّحَمَّدٌ رُسُولُ اللهِ ﴾، فمحمد مبتدأ ، ورسول الله خبره ، وتكون هذه الجملة مثبتة لما قبلها ، حيث قبال مسبحانه : ﴿ هُو اللّذِي أَرْسُل رَسُولُهُ بِاللّهُدَى ودِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ على الدّينِ كُلّهِ وكفى باللّه شهيدًا ﴿ مُحمَّدٌ رُسُولُ اللّهِ ﴾ ويعتمل الفتح : ٢٨، ٢٨] ، ويعتمل ان يكون محمد مبتدأ ، ورسول الله نعت له أو بدل ، والذين معه معطوف على المبتدأ ، وجلة :

﴿ أَشِدًاءُ عَلَى الْكُفّارِ ﴾ خبر أول ، ﴿ رُحَماءُ بَيْنَهُ مُ ﴾ خبر ثان ، ويكون المعنى المراد : وصف محمد صلى الله عليه وسلم وأصحابه بالشدة على الكفار ، والرحمة فيما بين بعضهم البعض . وبهذا وصف الني صلى الله عليه

وسلم وأصحاب في أكثر من

موضع ، والمراد بالكفار الذين

يشتد عليهم محمد صلى الله عليه وسلم وأصحابه ويقسبون الكفار المحاربون الذين يصدون عن سبيل الله ويبغونها عوجا ، ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفُواهِهِمْ ﴾ [ الصف: ٨] ، وبهذا صرح ربنا سبحانه في قوله : ﴿ يَا أَيُّهِا النَّبِيُّ جاهد الْكُفَّار وَالْمُنافِقِين وَاغْلُظُ عليهم التحريم : ٩ ] ، ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قَاتِلُواْ الَّذِينَ يلونكم من الْكُفّار وليجدوا فيكم غِلْظة ﴾ [التوبة: ١٢٣]، فظهر أن هذه الغلظة إنما هي في القتال بإثخان الكفار بكثرة القتــل والجراح ، كما قال تعالى : ﴿ فَإِذَا لقيتم الديس كفروا فضرب الرُّفَابِ حَتَى إذا أَثْحَنتُمُوهُمَ فَشُدُّوا الْوَثَاقَ ﴾ [محمد: ٤]،

[10] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد السادس

وقال تعالى : ﴿ إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى المُلاَئِكَةِ أَنِّي مَعَكُمْ فَثَبُّتُواْ الَّذِينَ وَامَنُواْ سَأَلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُواْ الرُّعْبِ فَاضْرِبُواْ فَوْقَ الأغناق واضربسوا منهم كسل بَنَانَ ﴾ [ الأنفال : ١٢ ] ، والعلمة في ه نده الغلظة وتلك القسوة: ﴿ ذَلِكَ سِأَنَّهُمْ شَاقُواْ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ [ الأنفال : ١٣ ] ، ولو أنهم كفوا أيديهم ولم يصدوا عن سبيل الله لكان لهم نصيب من الرحمة واللطف، والرفق واللين ، ولو أقاموا على كفرهم ، كما قال تعالى : ﴿ لا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّين وَلَمْ يُخْرِجُوكُم مِّن دِيَارِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُواْ إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾ [ المتحنة : ٨] ، وقال تعالى : ﴿ وَإِن جَاهَدَاكٌ عَلَى أَن تُشْرِكَ بِي مَسَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلاَ تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفًا ﴾ [ لقمان : ١٥ ] .

وعن أسماء بنت أبي بكر -رضي الله عنهما - قالت : قلمت عليَّ أمّني وهي مشركة في عهد رسول الله صلى الله عليه

وسلم ، فاستفتیت رسول الله صلی الله علیه وسلم ، قلت : إن امّی قدمت وهی راغبة ، أفاصل امّی ؟ قال : "نعم ، صلی امّك" [ أخرج ابدی البخ الری (٥/٢٣٣/٢٦٢) ، ومسلم داود داود (٥/٢٩٣/١٠٥٠) .

والقسوة والشدة على الكافر والقسوة والشدة على الكافر غرد كفره ، وإنما لصدة عن سبل الله من أراد الإيمان بالله ، ومنعه الدعوة والدعاة ، فهو بذلك يماول أن يمنع الرحة عن غيره ، فاستحق أن يُقسى عليه ويغلظ له لتصل الرحة إلى الناس جميعًا : ويَحْيَى مَنْ حَلَى عَن بَيْنَةٍ ﴾ ويَحْيَى مَنْ حَلَى عَن بَيْنَةٍ ﴾ ويَحْيَى مَنْ حَلَى عَن بَيْنَةٍ ﴾

والمؤمنون حين يقسون على الكفار ولا تأخذهم فيهم رأفة ولا رحمة لا يفرقون في ذلك بين قريب وبعيد، ولا والد ولا ولد، كما قال تعالى: ﴿ لاَ تَجِدُ قَوْمَا يُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَآدُونَ مَنْ حَادُ اللّهِ وَرَسُولُهُ وَلَوْ كَانُواْ مَنْ حَادُ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَلَوْ كَانُواْ الْمَاءَهُمْ أَوْ الْجُوانَهُمْ أَوْ الْمَاءَهُمْ أَوْ الْحَوَانَهُمْ أَوْ الْمَاءَهُمْ أَوْ الْمَاءِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ

عشيرتهم ﴾ [ المجادلة : ٢٢].
وقد نزلت في الصحابة يوم بدر
حين قتلوا آباءهم وأبناءهم
وإخوانهم وعشيرتهم ، ذلك أن
من أصول الدين وقواعده الحب
في الله ، والبغض في الله ، قال
"أوثق عرى الإيمان الحبب في
الله ، والبغض في الله " [ أخرجه
الألباني في "الصحيحة " (١٧٢٨) ،
وقال : أخرجه الطيراني في "المعجم
الكبير " (١٧٣٨) ، والحديث
بمجموع طرقه يرتقى إلى درجة

وقال صلى الله عليه وسلم: «من أحب لله، وأبغض لله، وأعطى لله، ومنع لله، فقه استكمل الإيمان» [ أخرجه أبو داود (١٢/٦٣٨/٤٦٥)].

ولذلك كان الصحابة: ﴿ أَشِدًاءُ عَلَى الْكُفّارِ ﴾ ، وفيهم الآباء والأبناء والإخوة والأعمام ، ﴿ رُحمَاءُ بَيْنَهُمْ ﴾ على غير أنساب ولا قرابة ولا أخوة إلا أخوة الدين .

ولقد كان النبي صلى الله عليه وسلم المشل الأعلى في الرحمة،

حتى أثنى عليه ربه بقوله: ﴿ إِللَّهُ وَبِينَ رَءُوفٌ رُحِيهٌ ﴾ ﴿ إِللَّهُ وُبِينَ رَءُوفٌ رُحِيهٌ ﴾ [التوبة: ١٢٨]، وامتن عليه بهذه الرحمة فقال: ﴿ فِيمَا رَحْمَةِ مِنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَـوْ كُنتَ فَظًا عَلِيطَ الْقَلْبِ لِاَنْفَضُوا وَامِن فَظًا عَلِيطَ الْقَلْبِ لِاَنْفَضُوا وَامِن وَاللّهِ عَلِيهِ وَكَان النبي صلى الله عليه وكان النبي صلى الله عليه وسلم دائمًا يحث على الرحمة ويرغب فيها، فكان يقول: ويرغب فيها، فكان يقول: الرحمة الرحمون يرحمهم الرحمن، الرحموا من الأرض يرحكم من في السماء ". [أخرجه الترمذي السماء ". [أخرجه الترمذي داود المسماء ". [أخرجه الترمذي داود المسماء ". [أخرجه الترمذي والمسماء ". [أخرجه الترمذي المسماء ". [أخرجه الترمذي المسماء ". [أخرجه الترمذي المسماء ". [أخرجه الترمذي المسماء ". [أخرجه المسماء ". [أخره المسماء

"مشل المؤمنيين في توادّهم وتعاطفهم كمثل الجسد وتراحمهم وتعاطفهم كمثل الجسد الواحد، إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى ". [ آخرجه البحاري ( ١٠/٤٣٨/٦٠١) ، ومسلم

" المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضا ". [ أخرجه البخاري (٥/٩٧/٢٤٤٢) ، ومسلم (٤/١٩٩٦/٢٥٨٠) ، والسترمذي (١٤٥١/ ١٤٤٠) ، وأبو داود

(YYA3/171/71)].

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قبل النبي صلى الله عليه وسلم الحسن بن علي وعنده الأقرع: الأقرع بن حابس، فقال الأقرع: إن لي عشرة من الولد ما قبلت منهم أحدًا، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: "من لا يَرْحم لا يُرْحم ال أخرجه البخاري (٩٩٧ م ١٩٤ /١٠٤)، ومسلم (١٩٤٥ / ٢٩١ م)، وأبو داود (١٤/١٢ / ١٩٧١)].

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: قدم ناس من الأعراب على رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالوا: أتقبلون صبيانكم؟ فقال: "أو أملك والله ما نقبّل، فقال: "أو أملك إن كان الله نزع من قلوبكم الرحمة". [ أخرجه البخاري الرحمة ". [ أخرجه البخاري الرحمة ". [ أخرجه البخاري . [ أخرجه البخاري . ] .

وعن أسامة بن زيد - رضي الله عنه - أن رسول الله صلى الله عليه وسلم رُفع إليه ابن ابنته وهو في الموت ، فضاضت عينا

رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال له سعد: ما هذا يا رسول الله ؟ فقال: «هذه رحمة جعلها الله في قلوب من شاء من عباده ، وإنما يرحم الله من عباده الرحماء ". [ أخرجه البخاري (٣/١٥١/١٢٨٤) ، والنسائي

وعن أنس - رضي الله عنه -:

أن النبي صلى الله عليه وسلم

دخل على ابنه إبراهيم وهو يجود

بنفسه ، فجعلت عينا رسول الله

صلى الله عليه وسلم تذرفان ،

فقال له عبد الرحمن بن عوف :

وأنت يا رسول الله ؟ فقال :

"يا ابن عوف إنها رحمة" ، ثم

أتعها بأخرى فقال : "إن العين

تدمع ، والقلب يحزن ، ولا نقول

إلا ما يرضي ربنا ، وإنا لفراقك

يا إبراهيم مخزونون " . وأخرجه

الخصاري ٣٠٣١/٧٢) ،

وأبو داود (٩٠ ٢٣١/٧٢) .

فأهل الرحمة والرفق هم أهل رحمة الله ، وأهل القسوة والغلظة هم أهل عنذاب الله ، ولنذا :

« دخلت امرأة النار في هرة حبستها ، لا هي أطعمتها ولا هي تر کتھا تاکل من خشاش الأرض ". [أخرجه البخاري YA37/010/5); camba .[(\$/177./4787)

و " بينما رجل يمشى بطريق اشتد عليه العطش فوجد بسرا فنزل فيها فشرب، ثم خرج، فإذا كلب يلهث يأكل الشرى من العطش، فقال الرجـل: لقـد بلـغ عن المضرورين. هذا الكلب من العطش مثلُ الذي . ومن مظاهر الرحمة : لين كان قد بلغ مني ، فنزل البئر فملأ خفّه ماء ، ئے أمسكه بفيه حتى رقى ، فسقى الكلب ، فشكر الله له فغف له ". [ أخوجه البخاري (۵/٤١،٤٠/۲۳۹۳)، ومسلم (٤/١٧٦١/٢٢٤)، وأبسو داود · [ (V/YYY/YOTT)

> وأولى الساس برحمة المسلم أبواه ، ولذ الله حال : الرَّحْمَةِ ﴾ [ الإسراء: ٥ ] ، شم أبناؤه وأهله ، ثم الأقسرب فالأقرب ، وتمتد دائرة الرحمة حتى تشمل المسلمين أجمعين والكافرين المسالين.

ومن مظاهر الرحمة أمر الناس بالمعروف ، ونهيهم عن المنكر ، ودعوتهم إلى الخير ، وتعليمهم ما ينفعهم . و العالم الله عالما

ومن مظاهر الرحمة : عيادة المريض ، والبكاء على الميت من غير نياحة ولا رفع صوت، والحنو على اليتيم ، والسعى على الأرملة والمسكين، والتالم لألم المتألمين ، والسعى في إزالة الضور

الجانب، وخفض الجناح، وبشاشة الوجمه ، ومن مظاهر الرحمة: أن يحب المسلم لأخيه ما يجه لنفسه ، ويكره له سا يكرهـ لنفسه ، ومن مظاهر الرحمة بالحيوان: الإحسان إليه وقست الذبح ، كما قال صلى الله عليه وسلم: "إن الله كتب الإحسان على كيل شيء ، فيإذا قتلتم ﴿ وَ الْحَفِضُ لَهُمَا جَناحِ الدل سِن فاحسنوا القِتلة ، وإذا ذبحتم فأحسنوا الذبحة ، وليحد أحدكم شفرته ، ولئرح ذبيحت، ". ر أخرجه مسلم (١٩٥٥/ ١٩٥٨/ ۲/٤٣١) ، وأبيو داود

(۸/۱۰/۲۷۹۷) ، والتسائي (۷/۲۲۷) ، وابسن ماجسه .[( 1/1.01/414.)

ثم وصف الله تعالى أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم بكثرة العمل ، والتقرب إلى الله بما يحبه ، مع إخلاص النيّة لـ ، فقال سبحانه: ﴿ تُرَاهُ مِ أُكُّفُ سُجُّدًا ﴾ ، وهذا التعبير يوحي بأن الركوع والسجود صفتهم الدائمة ، فلا تراهم إلا راكعين أو ساجدين ، وهــذا كقوله تعالى في موضع آخر : ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صلاتهم دانمون و المعارج: ٢] ، والسرّ في ذلك : ﴿ يَبْتَغُونُ فَضُلاً مِّنَ اللَّهِ وَرضُوانًا ﴾ أي : يطمعون أن يدخلهم الله جنته ، ﴿ وَرَضُوانٌ مِّنَ اللَّهِ أَكْبَرُ ﴾ [ التوبة : ٧٣ ] من نعيم الجنة ، كما قال تعالى : ﴿ وَعَـدُ اللَّهُ المؤمنين والمؤمنات جنات تجري مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالدِينَ فِيها ومساكِن طَيْبَة فِي جَسَاتِ عَدُن ورضُوانٌ مِّنَ اللَّهِ أَكْبَرُ ذَلِكَ هُوَ الْفُوزُ الْعَظِيمُ ﴾ [ التوبة :

وللعبادة الخالصة أثرها في الظاهر كما أن لها أثرها في الباطن ، ولـذا قال : ﴿ سِيمَاهُمْ فِي وَجُوهِهُمْ مِّنْ أَثَرِ السُّجُودِ ﴾ [ الفتح : ٢٩ ] . وليست السمة هي هذه النكتة التي تكون في الوجه ، فريما كانت هذه النكتة بين عيني من هو أقسى قلبًا من فرعون ، كما قال مجاهد - رضى الله عنه -: (وإنما السيما التي هي أثر السجود هي السمت الحسن ، والخشوع ، والتواضع ، والنور ، والبهاء ، والجمال) ، كما قال بعض السلف: من كثرت صلاته بالليل حَسُن وجهه بالنهار ، وقال بعضهم : إن للحسنة نورًا في القلب ، وصفاءً في الوجه ، وسعةً في الرزق ، ومحيةً في قلوب الناس ، ويوم القيامة تكون هذه السيما نورًا يسعى بين أيديهم: ﴿ يَوْمَ تُرِيَ الْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنَاتِ يَسْعَى نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْانِهِم بُشْراكُمْ الْيَوْمَ جَنَّاتٌ تَجْري مِن تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ هُوَ الْفُوزُ الْعَظِيمُ ﴾ [ الحديد : ١٢]، (ذلك) الوصف ﴿ مَثَلُهُ مَ التَّوْرَاةِ ﴾ ،

﴿ وَمَثَلُهُمْ فِي الإِنجِيلِ كَوَرْعِ الْحَرَبَ شَطْأَهُ ﴾ أي: أفراخه وسنبله ونباته ﴿ فَآزِره ﴾ أي: قوي قواه ﴿ فاستغلظ ﴾ أي: قوي واشتد: ﴿ فاستوى على سوقه ﴾ أي: استقام ونهض ، فصار من ﴿ يُعجب الزراع ليغيظ بهم الكفار ﴾ وهذا شيء معلوم أن الفلاح حين يشقى ويكدح ، الفلاح حين يشقى ويكدح ، ويعهد الزرع ، ثم يرى الله قد ويتعهد الزرع ، ثم يرى الله قد فاشتد زرعه على سوقه يُقرح بذلك ويسو.

وهذا مثل ضربه الله تعالى محمد صلى الله عليه وسلم وأصحابه في الإنجيل ، أنهم يكونون أولاً قلة مستضعفة ، ثم يكثرون ويشتد عودهم ، ويرهبهم عدوهم .

وهكذا كان المسلمون أول العهد، فلقد قام النبي صلى الله عليه وسلم يدعو إلى الله وحده، فما آمن معه إلا قليل، حتى إذا هاجر آواه الله ونصره والمؤمنين وأيده بالأنصار، فكثر عددهم،

وقُويست شوكتهم، وهابهم عدوهم، ولا سيما بعد بدر يوم عدوهم، ولا سيما بعد بدر يوم الفرقان، وفي ذلك يقول تعالى: ﴿ وَاذْكُرُواْ إِذْ أَنتُ مَ قَلِيكٌ مُسْتَضْفُونَ فِي الأَرْضِ تَخَافُونَ أَن يَتَحَطَّفُكُم النّاسُ فَآوَاكُمْ وَأَيْدَكُم مُسْنَ الطُيِّيَاتِ لَعَلَّكُم مُسْنَ الطُيْنَالِ : ٢٩٤].

( ﴿ وعد اللَّه الذين آمنوا وعملوا الصالحات منهم مغفرة وأجرا عظيمًا ﴾ هنا لطيفة : وهي أن الله تعالى قال في حق الواكعين الساجدين: ﴿ يبتغون فضلا من الله كه ، فلما وعدهم وعدهم : ﴿ مغفرة وأجرًا ﴾ ، ولم يقل : لهم ما يطلبونه من ذلك الفضل، وذلك لأن المؤمن عند العمل لم يلتفت إلى عمله ولم يجعل له أجرًا يُعتد به ، فقال : لا أبتغي إلا فضلك ، فإن عملي نزر لا يكون له أجر ، والله تعالى آتاه ما آتاه من الفضل وسماه أجرا إشارة إلى قبول عمله ، ووقوعه الموقع وعدم كونه عند نزرا لا يستحق المؤمن عليه أجرأ) . [ "التفسيم الكيم " (۱۹۱/۸۲) ].

[12] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد السادس

## باب السنة

# ستــرة الصـلــي

the property of the Land of th

## بقلم الرئيس العام: محمد صفوت نور الدين

الحمد لله أكمل دين الإسلام ، وأتم به النعمة ، ورضيه لنا دينا ومنهجا ، وشرع سبحانه الشرع الذي الحمد لله أكمل دين الإسلام ، وأتم به النعمة ، ورضيه لنا دينا ومنهجا ، وشهد أن محمدًا عبده ورسوله وخيرته من

## خلقه ومصطفاه برسالته ، أما بعد :

عن عون بن أبي جحيفة عن أبيه قال : ( دفعت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو بالأبطح خرج فنادى بالصلاة ، فجعلت أتتبع فاه ههنا وههنا بالأذان ، ثم دخل فأخرج فضل وضوء رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ورأيت الناس يبتدرون ذاك الوضوء ، فمن أصاب منه شيئًا تمسح به ، ومن لم يصب منه شيئًا أخذ من بلل يلد صاحبه ، ثم رأيت بلالا دخل فأخذ عنزة فركزها بين يدي وسرل الله صلى الله عليه وسلم، وأقام الصلاة ، و و رج النبي صلى الله عليه وسلم في حلة حمراء مشمرًا كأني أنظر إلى وبيـص ساقيه ، فركـر العنزة ، ثم صلى إلى العنزة بالنـاس الظهـر ركعتـين والعصور كعتين، ورأيت الناس والدواب - وفي رواية : الحمار والمرأة - يمرون بين يدي العنزة ، وقام الناس فجعلوا يأخذون يديه فيمسحون بها وجوههم ، قال : فأخذت بيده فوضعتها على

وجهي ، فإذا هي أبرد من الثلج ، وأطيب من رائحة المسك ) . [ متفق عليه ] .

فيستحب للمصلي أن يصلي إلى سترة ، إماما كان أو منفردا ، لحديث أبي جحيفة المتفق عليه أن النبي صلى الله عليه وسلم رُكزت له العنزة ، فتقدم فصلى الظهر ركعتين يمر بين يديه الحمار والكلب لا يمنع ، ولحديث طلحة بن عبيد الله عند مسلم قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : "إذا وضع أحدكم بين يديه مثل مؤخرة الرجل فليصل ولا يبالي من وراء ذلك" ، قال ابن قدامة : ولا نعلم في استحباب السترة خلافا ، أما المأموم فإن سترة الإمام سترة لمن خلفه لحديث ابن عباس رضي الله عنيه قال : ( أقبلت على حمار أتان ، والنبي صلى الله عليه وسلم يصلي بالناس بمنى إلى غير جدار ، فمررت بين يدي بعض الصف ، فنزلت وأرسلت الاتان ترتع ، ودخات في الصف فلم وأرسلت الاتان ترتع ، ودخات في الصف فلم

ولذلك قال الترمذي في "سننه": والعمل على هذا عند أهل العلم ، وبوب البخاري بقوله: سترة الإمام سترة لمن خلفه ، أي أن صلاة الإمام والمأمومين صحيحة ما لم يمر شيء بين الإمام وسترته ، ولا يضر صلاته مرور شيء بين يدي الصف ، ولحديث عمرو بن شعب عن أبيه عن جده عند أبي داود أن رسول الله صلى الله عليه وسلم صلى إلى جدار ، فجاءت بهمة تمر بين يديه فمازال يدارئها حتى لصق بطنه بالجدار ، فمرت من ورائه ، ( والبهمة ولد الشاة ، ويدارئها بالهمز : يدافعها ) ، ولو أن سترته سترة لهم لكان مرورها من خلفه يضر من خلفه في صلاتهم .

أما عن مقدار السترة فهي بقدر عظم الرراع وما قاربه ، لحديث مسلم عن طلحة بن عبيد الله المذكور سابقا – أما عن غلظها ، فإن النبي صلى الله عليه وسلم استر بالجدار واستر بالسهم والحربة ، فيجوز أن تكون دقيقة أو غليظة ، وإن كان لفظ حديث أحمد : "إذا صلى أحدكم فليستر لصلاته ولو بسهم" ، يدل على أن ما كان أكبر من السهم طولاً وعرضا أولى من ذلك .

وأما عن المسافة بين المصلي وسترته فالسنة أن يقترب منها ، لحديث أبي داود عن سهل بن حيثمة مرفوعا : "إذا صلى أحدكم إلى سترة فليدن منها لا يقطع الشيطان عليه صلاته"، قال الخطابي : قال عطاء : أدنى ما يكفيك أن يكون بينك وبين السترة ثلاثة أذرع ، وبه قال الشافعي وعن أحمد نحوه ، وأخبر ابن المنذر أن مالك بن أنس كان يصلي يوما متباينا عن السترة ، فمر به رجل وهو

لا يعوفه ، فقال : أيها المصلي أدن من سنرتك ، فجعل يتقدم وهو يقرأ : ﴿ وعلمك ما لم تكن تعلم وكان فضل الله عليك عظيمًا ﴾ . انتهى .

وفي "البخاري" قدّر كم ينبغي أن يكون بين المصلي والسبرة، ثم ساق حديث سهل قال: (كان بين مصلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وبن الجدار عمر الشاة).

قال ابن قدامة في "المغني": فإن استتر بإنسان فلا بأس؛ لأنه يقوم مقام غيره من السترة، وقد روي عن همد بن هلال قسال: رأى عمر بن الخطاب رجلا يصلي والناس يمرون بين يديه، فولاه ظهره، وقال بثوبه هكذا، وبسط يديه هكذا، وقال: صل ولا تعجل، وعن نافع قال: كان ابن عمر إذا لم يجد سبيلا إلى سارية من سوازي المسجد قال: ولني ظهرك، (انتهى). ما حديث أبي داود عن ابن عباس مرفوعا: "لا تصلوا خلف النائم ولا المتحدث"، فلا يصح لضعف سنده كما قال الخطابي، ثم قال: وقد ثبت أن النبي صلى الله عليه وسلم صلى وعائشة ثبت أن النبي ملى الله عليه وسلم صلى وعائشة المتحدثين فقد كرهها الشافعي وأهمد، وذلك من أجل أن كلامهم يشعل المصلى عن صلاحة إلى المتحدثين فقد كرهها الشافعي وأهمد، وذلك من

أما عن الخط يتخذه سرّة في الصلاة ، فقد قال به أحمد - رحمه الله - لكن الحديث فيه ضعيف لا

( انتهی ) . بے یہ وجہ ا

يصح، وقد أخرجه أبو داود وقال: قال سفيان: لم نجد شيئا نشد به هذا الحديث، ولم يجيء إلا من هذا الوجه، قال النووي عند حديث: "أقال السبرة مؤخرة الرجل": واستدل القاضي عياض - رحمه الله تعالى - بهذا الحديث على أن الخط بين يدي المصلي لا يكفي، ثم قال النووي: فإن لم يجد عصا أو نحوه جمع أحجارًا أو ترابا أو متاعا، وقد أنكر الخط أبو حنيفة ومالك والليث بن سعد والشافعي في "الجديد".

وحديث أبي داود عن المقداد بن الأسود قال: (ما رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم صلى إلى عود، أو عصود، ولا شجرة، إلا جعله عن حاجبه الأين ، أو الأيسر، ولا يصمد إليه صمدًا)، فهو حديث ضعيف، انظر «جامع الأصول» رقم (٣٧٤٦)، و «ضعيف سنن أبي داود» رقم (١٣٤).

هذا وكره أهمل العلم النار والتنور في القبلة ، وكذا التصاوير ، أو الثوب فيه تصاوير لحديث عائشة عند ((البخاري )) : (أميطي عنا قرامك ، فإنه لا يزال تصاويره تعرض لي في صلاتي ) .

قال ابن قدامة: وإذا كان النبي صلى الله عليه وسلم مع ما أيده الله تعالى به من العصمة والخشوع يشغله ذلك فغيره من الناس أولى . (انتهى) .

أما عن القبر يستقبله في صلاته فلا يجوز ذلك ، وتحرم الصلاة ، والإثم عظيم للنصوص الكثيرة في ذلك ، والسترة مشروعة في الصحراء والبنيان ، فحديث أبي جحيفة كان في فضاء ، وحديث سهل

كان في بناء ، وفي الحديث عن سلمة بن الأكوع أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يتحرى الصلاة عند الأسطوانة (أي: السارية) ، وقال البخاري: قال عمر: المصلون أحق بالسواري من المتحدثين إليها ، ورأى عمر رجلا يصلي بين اسطوانتين فأناه إلى السارية فقال: صلى إليها .

وفي "البخاري" من حديث أنس رضي الله عنه: ( لقد رأيت كبار أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم يتبدرون السواري عند المغرب).

قال الشوكاني في "نيل الأوطار" (فائدة): اعلم أن ظاهر أحاديث الباب عدم الفرق بين الصحاري والعمران، وهو الذي ثبت عنه صلى الله عليه وسلم من اتخاذ السترة، سواء كان في الفضاء أم في غيره، وحديث: (أنه كان بين مصلاه وبين الجدار عمر شاة) ظاهر أن المراد في صلاة في مسجده ؛ لأن الإضافة للعهد، وكذلك حديث صلاته في الكعبة، فلا وجه لتقييد مشروعية السترة بالفضاء. (انتهى).

#### السترة بمكة والسترة بالحرم

نصوص أحاديث السترة لا تفرق بين مكة وغيرها إلا حديث أبي داود عن المطلب أنه رأى النبي صلى الله عليه وسلم يصلي عما يلي باب بني سهم والناس يحرون بين يديه وليس بينهما سترة ، قال سفيان : ليس بينه وبين الكعبة سترة ، والحديث ضعيف ، ولكن عند أحمد جواز ذلك في مكة والمسجد الحرام عند الطواف ، ولعل ذلك عند تعذر السترة ، كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية : لو صلى المصلي في المسجد الحرام والناس

يطوفون أمامه لم يكره ، سواء مر أمامه رجل أو امرأة . ( انتهى ) .

ولعل الاستثناء ليس أمرًا عامًا ، وإنحا لقول تعالى : ﴿ فاتقوا الله ما استطعتهم ﴾ .

قال ابن حجر في "الفتح": أراد البخاري ألا فرق بين مكة وغيرها في مشروعية السترة، واستدل على ذلك بحديث أبي جحيفة، وهذا هو المعروف عند الشافعية، وأن لا فرق في منع المرور بين يدي المصلي في مكة وغيرها، واغتفر بعض الفقهاء ذلك للطائفين دون غيرهم للضرورة، وعند بعض الحنابلة جواز ذلك في جميع مكة.

قال العيني في "العمدة": كل من يصلي في مكان واسع فالمستحب له أن يصلي إلى سترة بمكة كان أو غيرها ، إلا أن يصلي بمسجد مكة بقرب الكعبة حيث لا يمكن لأحد المرور بينه وبينها ، فلا يحتاج إلى سترة إذ قبلة مكة سترة له ، فإن صلى في مؤخرة المسجد بحيث يمكن المرور بين يديه أو في سائر بقاع مكة إلى غير جدار أو شجرة أو ما اشبههما فينغي أن يجعل أمامه ما يستره من المرور بين يديه ) .

قال الألباني في " صفة صلاة النبي صلى الله عليه وسلم" ( ص٧٧ ) الطبعة السابعة :

□ السترة ووجوبها :

وكان صلى الله عليه وسلم يقف قريبا من السرة ، فكان بينه وبين الجدار ثلاثة أزرع ، وبين موضع سجوده والجدار ممر شاة ، وكان يقول : " لا تصل إلا إلى سرة ، ولا تدع أحدا يمر بين

يديك ، فإن أبى فلتقاتله فإنه معه القريس "، ويقول : "إذا صلى أحدكم إلى سترة فليدن منها لا يقطع الشيطان عليه صلاته"، وكان -أحيانًا - يتحرى الصلاة عند الأسطوانة التي في مسجده ، وكان إذا صلى في فضاء ليس فيه شيء يستتر به غرز بين يديه حربة فيصلى إليها والناس وراءه ، وأحيانًا كان يعرض راحلته فيصلى إليها ، وهذا خلاف الصلاة في أعطان الإبل ، فإنه نهى عنها ، وأحيانًا كان يأخذ الرجل فيعد له فيصلى إلى آخرته ، وكان يقول : "إذا يوضع أحدكم بين يديه مثل مؤخرة الرجل فليصل ولا يبالي من مر وراء ذلك ، وصلى مرة إلى شجرة ، وكان أحيانا يصلى إلى السرير وعائشة رضى الله عنها مضطجعة عليه تحت قطيقتها ، وكان صلى الله عليه وسلم لا يدع شيئًا يمر بينه وبين السبرة ، فقد كان يصلى إذ جاءت شاة تسعى بين يديه فساعاها حتى ألزمه بطنه بالحائط، ومرت من ورائمه، وصلى صلاة مكتوبة فضم يده ، فلما صلى قالوا : يا رسول الله أحدث في الصلاة شيء ؟ قال: "لا ، إلا أن الشيطان أراد أن يمر بسين يدي فخنقته ، حسى وجدت برد لسانه على يلدي ، وايم الله لولا ما سبقني إليه أخى سليمان لارتبط إلى سارية من سواري المسجد حتى يطيف به ولدان أهل المدينة ، فمن استطاع أن لا يحول بينه وبين القبلة أحمد فليفعل " ، وكان يقول : " إذا صلى أحدكم إلى شيء يستره من الناس فأراد أحد أن يجتاز بين يديــه فليدفع في نحره وليدرأ ما استطاع - وفي رواية : فليمنعه ( مرتين ) - فإن أبى فليقاتله ، فإنما هـو

شيطان " . فعد يا يا عقاله يا ال

وكان يقول: "لو يعلم المار بين يدي المصلي ماذا عليه ؟ لكان أن يقف أربعين خيرًا له من أن يمر بين يديه "، وكان يقول: "يقطع صلاة الرجل إذا لم يكن بين يديه كآخرة الرجل والمرأة الحائض، والحمار، والكلب الأسود"، قال أبو ذر رضي الله عنه: قلت: يا رسول الله ما بال الأسود من الأهر ؟ فقال: "الكلب الأسود شيطان".

أهمية السترة للمصلى

قال النسائي في توضيح «الأحكام»:

١- أن اتخاذها هو سنة النبي صلى الله عليه وسلم القولية والفعلية والتقريرية ، وإحياء السنة واتباعها هو الصراط المستقيم .

٢- أنها تقي الصلاة المقطع إن كان المار مما يقطعها
 عند من يقول بذلك ويقيها النقص إن كان ينقصها

٣- أنها تحجب النظر عن الشخوص والروغان ،
 لأن صاحب السترة يضع نظره دون سترته غالبًا ،
 فينحصر تفكيره في معانى الصلاة .

2- يعطى المصلى المجال للمارين فلا يحوجهم إلى المرور أمامه ، أو الوقوف حتى ينتهي من صلاته .

3- أن السترة تكون وقاية للمار من إثم المرور الذي يناله بسبب تنقص صلاة المصلى . (انتهى) . جاء في «موسوعة الإجماع » قوله : إن الإجماع على أن يسن للمصلي أن يكون بينه وبين القبلة مسترة من جدار أو سارية أو غيرها وأن يقف بحيث يكون بينه وبينها قدر إمكان السجود سواء صلى

منفردا أو إمامًا أو كان في السفر أو الحضر .
قال في «موسوعة الإجماع»: اتفقوا على كراهية المرور بين يدي المصلي سواء كان يصلي لسترة أو لغير سترة ، وإن فاعل ذلك آثم ، ومن صلى إلى سترة فمر بينه وبينها إنسان أو حيوان فإن صلاته لا تبطل في قول عامة أهل العلم إلا الحسن البصري ، فقال : تبطل عرور المرأة ، والحمار ، والكلب الأسود ، وقال أحمد وإسحاق : تبطل عرور الكلب الأسود .

قال النووي في "المجموع": إذا صلى إلى سترة حرم على غيره المرور بينه وبين السترة ولا يحرم وراء السترة ، وقال الغزالي : (يكره ولا يحرم) ، والصحيح بل الصواب أنه حرام ، وبه قطع البغوي والمحققون ، واحتجوا بحديث : "لو يعلم الماز بين يدي المصلي ماذا عليه ؟ لكان أن يقف أربعين خير له من أن يحر بين يديه". [ متفق عليه ] .

وللمصلي دفع من يحر بين يديه إذا اتخذ سترة ، فإن لم يتخذ سترة فليس له دفعه لتقصيره ، ولكن يكره المرور بين يديه ولا يحرم ولا يحر ولو لم يجد سبيلاً للمرور سواه لفعل أبي سعيد الحدري في الصحيح عن أبي صالح السمان قال : رأيت أبا سعيد - رضي الله عنه - في يوم جمعة يصلي إلى شيء يستره من الناس ، فأراد شاب أن يجتاز بين يديه ، فدفعه أبو سعيد في صدره ، فنظر الشاب فلم يجد مساغا إلا بين يديه ، فعاد ليجتاز ، فدفعه أبو سعيد أشد من الأول ، فنالي من أبي سعيد : شم دخل على مروان فشكا إليه ما لقى من أبي سعيد : شم

ودخل أبو سعيد خلفه على مروان ، فقال مالك : ولابن أخيك يا أبا سعيد ؟ قال : سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: "إذا صلى أحدكم إلى شيء يستره من الناس فأراد أحد أن يجتاز بين يديـه فليدفعه فإن أبي فليقاتله فإنما هو شيطان <sup>…</sup>

قال ابن حجر في " الفتح" : واستنبط ابن أبي جمرة من قوله: " فإنما هو شيطان " أن المراد بقوله: "فليقاتله" المدافعة اللطيفة لا حقيقة القتال ، قال : لأن مقاتلة الشيطان إنما هي بالاستعاذة والتستر عنه بالتسمية ونحوها ، وإنحا جاز الفعل اليسير في الصلاة لضرورة ، فلو قاتله حقيقة المقاتلة لكان أشد على صلاته من المار .

ثم ذكر في " الفتح " : عن ابن مسعود : (إن المرور بين يدي المصلى يقطع نصف صلاته ) ، وعن عمر: "لو يعلم المصلى ما ينقص من صلاته بالمرور بين يديه ما صلى إلا إلى شيء يستره من الناس " ، ثم قال ابن حجر : فهذان الأثران مقتضاهما أن الدفع لخلل يتعلق بصلاة المصلى ولا يختص بالمار وهما إن كانا موقوفين لفظا فحكمهما حكم الرفع ؛ لأن مثلهما لا يقال بالرأي . ( انتهی ) .

وفي "أبي داود" من حديث أبي سعيد : "إذا كان أحدكم يصلى فلا يدع أحدا يمر بين يديه وليدرأ ما استطاع ، فإن أبى فليقاتله فإنحا هو شيطان "، وفي المغنى عن أحمد : أن المار بين يدي المصلى إذا لج في المرور وأبي الرجوع أن المصلى يشتد عليه في الدفع ويجتهد في رده ما لم يخرجه ذلك إلى إفساده صلاته بكثرة العمل فيها " يدرأ ما والبخاري عن عائشة أنها قالت : لقـد رأيتني بـين

استطاع " ، وأكره القتال في الصلاة ، وذلك لما يفضى إليه من الفتنة وفساد الصلاة ، والنبي صلى الله عليه وسلم إنما أمر برده ودفعه حفظًا للصلاة عما ينقضها ، فيعلم أنه لم يرد ما يفسدها ويقطعها بالكلية ، فيحمل لفظ المقاتلة على دفع أبلغ من الدفع الأول ، والله أعلم . ( انتهى ) .

هذا والمشروع منع المار بين يدي المصلى صغيرا أو كبيرًا أو بهيمة ، إما بمنعه بيده ، أو بتحركه نحو سترته حتى يمر من خلفه ولا يضره إن مر من خلفه أو مر بعد السنرة سواء كان منفردًا أو إمامًا ، فإن مر من أمامه فليس له أن يرجعه ، لأن هــذا مـرور ثان ينهي عنه .

والمرور بين يدي المصلى ينقب الصلاة - كما سبق بيانه - ويحمل ذلك على من أمكنه الـرد فلـم يفعله ، أما إذا عجز عن الرد أو سهى عنه لانشغاله بالصلاة أو سجوده ، فصلاته تامة ؛ لأنه لم يوجد منه ما ينقص الصلاة ، فلا يؤثر فيها ذنب غيره .

قال ابن رشد في "بداية المجتهد": اختلف العلماء هل يقطع الصلاة مرور شيء بين يدي المصلى إذا صلى لغير سنزة أو مر بينه وبين السرة ؟ فذهب الجمهور إلى أنه لا يقطع الصلاة شيء ، وأنه ليس عليه إعادة ، وذهبت طائفة إلى أنه يقطع الصلاة المرأة ، والحمار ، والكلب الأسود ، وسبب هذا الخلاف معارضة القول للفعل ، وذلك أنه خرج مسلم عن أبي ذر أنه صلى الله عليه وسلم قال: " يقطع الصلاة المرأة ، والحمار ، والكلب الأسود "، وخرج مسلم

يدى رسول الله صلى الله عليه وسلم معترضة كاعتراض الجنازة وهو يصلى.

وروى مثل قول الجمهور عن على وعن أبي ولا خلاف بينهم في كراهة المرور بين يدي المنفرد والإمام إذا صلى إلى غير سترة أو مر بينه وبين السترة ، ولم يروا بأسًا أن يمر خلف السترة ، كذلك لم يروا بأسًا أن يمر بين يدي المأموم لشوت حديث ابن عباس وغيره قال: ( أقبلت راكبًا على أتان وأنا يومئذ قد ناهزت الاحتلام ورسول الله صلى الله عليه وسلم يصلى بالناس ، فمررت بين يدى بعض الصفوف ، فنزلت وأرسلت الأتان ترتع ، ودخلت في الصف ، فلم ينكر ذلك على " أحد) ، وهذا عندهم يجري مجرى المسند ، وفيه نظر ، وإنما اتفق الجمهور على كراهية المرور بين يدى المصلى لما جاء فيه من الوعيد في ذلك، ولقوله عليه الصلاة والسلام فيه: " فليقاتله فإنها لرور الناس بين يديه بأن يصلى بدون سترة بمكان هو شيطان "، قال ابن عبد البر في "الاستذكار": | يكثر فيه المرور إن مر بين يديه أحد فيأثم بمرور كراهة المرور بين يدي المصلى إذا كان وحده الناس بين يديه بالفعل لا بترك السترة ، فلو لم يمر صلى إلى غير سترة ، وأشد من ذلك أن يدخل بين يدي المصلى وبين سترته ، قال ابن دقيق العيد في "أحكام الأحكام" (ج١ ص٢٨٤) : قد صرح الحديث بالإثم - أي : لمن مر بين يدي المصلى -وبعض الفقهاء - يعنى: المالكية - قسم ذلك على أربع صور:

> □ الأولى : أن يكون للمار مندوحه عن المرور المار بالإثم إن مر . المان المان المان المان الله المان الله المان المان

□ الثانية: أن يكون المصلى تعرض للمرور والمار ليس له مندوحه عن المرور فيختص المصلى بالإثم دون المار.

□ الثالثة: أن يتعبرض المصلى للمرور ويكون للمار مندوحه فيأثمان ، أما المصلى : فلتعرضه ، وأما المار فلمروره مع إمكان أن لا يفعل.

□ الرابعة: أن لا يتعرض المصلى ولا يكون للمار مندوحه فلا يأثم واحد منها . (انتهى) . قال ابن حجر: وظاهر الحديث يدل على المنع مطلقا ولولم يجد مسلكا ، بل يقف حتى يفرغ المصلى من صلاته ويؤيده قصة أبي سعيد.

قال الجزيري في ((الفقه على المذاهب)) الأربعة : يحرم المرور بين يدي المصلى ولو لم يتخذ سترة بـلا عدر ، كما يحرم على المصلى أن يتعرض بصلاته وصلى إلى غير سترة ، وكذلك حكم الإمام إذا أحد لا يأثم ؛ لأن اتخاذ السترة في ذاته ليس واجبا ، ويأثمان معا أن تعرض المصلى وكان للمار مندوحه ، ولا يأثمان إن لم يتعرض المصلمي ولم يكن للمار مندوحه ، وإذا قصر أحدهما دون الآخر أثم وحده.

فانظر أخا الإسلام لأهمية السترة للمصلى والإثم الواقع على المار ، فاحرص على صلاتك لا تضيعها ، فاتخذ السترة ، واحذر المرور بين يدى بين يدي المصلى ولم يتعرض المصلى لذلك فيخص المصلين تخلصا من الإلم والذنب، ولو وقفت موضوع العدد

الحمد لله وحده ، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده سيدنا محمد ، وعلى آلـه وصحبه وسلم ،

ومن تبع هديه ، ودعا بدعوته إلى يوم الدين ، أما بعد : ١١ رحت عدر ديا كل الدي العالمات

الإسلامية التي جعلت من الإنسان العربي شجر، أو تقديس شمس أو قمر، أو في تحميد الجاهلي ، اللذي ما كان يفكر إلا في خاصة ملك ، أو جني ، أو نبي ، أو ولي ميت أو حَيى ، نفسه ، أو التعصب الأهمق لقبيلته ، جعلت منه إنسانًا يبذل من ذات نفسه ، ويُضَحّى بعشيرته الأشياء وأهله من أجل أن ينقذ غيره من الظلمات ، وقد يكون ذلك لمجرد الإعجاب أو التقليد من ويهدي البشرية الضالة ، التي كان هو واحد منها غير وَعْي أو تفكير ، قال الله تعالى عنهم : إلى سواء السبيل، والتي ضاعت من الأمة العربية ﴿ وَقَالُواْ لَـوْ شَاءَ الرَّحْمَنُ مَا عَبَدْنَاهُم مَّا لَهُم المتناحرة الستى ألفت عقولها فنحتت من الجبال أحجارًا ، واتخذتها أربابًا تتقرب إليها من دون الله بشتى القرب ، صاعت منها خير أمة أخرجت للناس تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر وتؤمن بالله ، فأقول وبالله التوفيق :

• حاجة الإنسان إلى عقيدة:

الإنسان في كل زمان ومكان وعلى كل حالة في حاجة ماسة إلى عقيدة يُدِين بها ويَخضعُ لها ، منهجه الذي يسير عليه ليصل إلى هذه الغاية .

فهذا حديث موجز عن أهم خصائص العقيدة التنكس فطرته ، وتطول غفلته في تعظيم حجر أو أو غير ذلك ما يكبر في نفســه مـن الأشـخاص أو

بِذَلِكَ مِنْ عِلْمِ إِنْ هُمْ إِلاَّ يَخُرُصُونَ ﴿ أَمْ آتَيْنَاهُمْ كِتَابَا مِّن قَبْلِهِ فَهُم بِهِ مُسْتَمْسِكُونَ ، بَلْ قَالُواْ إِنَّا وجدنا آباءنا على أمنة وإنا على آفارهم مُهْتَدُونَ ﴾ [ الزخرف: ٢٠ - ٢٢ ] .

• وقد يجدها الإنسان الحضاري المعقد - حين يخلد إلى الأرض ويتبع هواه - في المادة الجامدة التي يستمتع بها ، أو في الآلة الصماء التي تدير له المصانع الضخمة ، أو تسير به فوق الماء ، أو تحلق تَحَدُّد له غايته التي يجب أن يسعى لها ، وترسم لمه به في الفضاء ، فيُفتن بها ، ويغتر بعلمه ، وإذا قيل له: ﴿ ابتغ فيما آتاك الله الدار الآخرة ولا تنس • قد يجدها الإنسان البدائي البسيط حين انصيبك من الدنيا وأحسن كما أحسن الله إليك

(٢٢ التوصيد السنة الخامسة والعشرون العدد السادس

ولا تبغ الفساد في الأرض إن اللُّــه لا يحــب | قالها الذين من قبلهم فما أغنى عنهم ما كانوا المفسدين ، قال إنما أوتيت على علم عندي ﴾ يكسبون ﴾ [ الزمر : ٤٩ ، ٥٠ ] .

> والحضاري المعقد مُقْتنع بما آمن به ، أو قدُّسه من دون الله ، ووجد في ذلك طمأنينة قلبه وسكينة ولن غيث ذلك إلا في عقيدة الإساوم إلى مسفة

• الواقع يقول: كلا .. فإذا مسُّ أحدهما الضُّر وانقطعت عنه أسباب النجاة المادية ، استيقظت فطرته ، وتنبه من غفلته ، وزالت عن قلبه الحُجب المصطنعة ، وعلم أن هناك قوة خفيـة تستطيع وحدها أن تنجيه وتأخذ بيده إلى شاطئ الأمان وَبرِّ السلامة فينسى ما هو فيه من ضلال وغرور ويدعو ربه وحده - منيبًا إليه - ليكشف ضره ، فإذا كشف ضره ، انتكس مرة أخرى -إلا من رحم الله - وعاد إلى غفلته ونسيانه ، أو غروره وعصيانه ، وكان من الكافرين .

يقول الله تعالى في ذلك : ﴿ وَإِذَا مَسَّ الْإِنسَانَ ضُرٌّ دعا ربُّه مُنيبًا إليه ثم إذا خُوله نعمةً منه نسى ما كان يدعو إلى من قبل وُجَعل لله أندادًا ليضل عن سبيله قل تمتع بكفرك قليلاً إنك من أصحاب النار ﴾ [ الزمر : ٨ ] .

ويقول سبحانه: ﴿ فَإِذَا مُسُ الْإِنسَانُ ضُر دعانا ثم إذا خوَّلناه نعمة مِنَّا قال إنما أوتيت على علم بل هي فتنة ولكن أكثرهم لا يعلمون ﷺ قد

[ القصص: ٧٧ ، ٧٧ ] . وهكذا نرى الإنسان غير المسلم أيًا كان في • ولكن هل كل من البدائمي البسيط حال اليسر والرخاء يؤمن بما يويد ، ويقدس ما يشاء من المخلوقات ، ولكنه في حال العسر والضراء يرى أن ما آمن به وقدسه من دون الله لا يغني عنه شيئًا فيتركم ويلجأ إلى الله وحمده ، فهو مذبذب بين حالتين لا يستقر على اعتقاد واحد ، قال الله تعالى عن المشركين مُخاطبًا إياهم : ﴿ وَإِذَا مُسَّكُمُ الضُّورُ فِي البحرِ ضِلَ مِن تدعون إلا إياه فلما نجاكم إلى البر أعرضتم وكان الإنسان كفورًا ﴾ [ الإسراء : ٦٧ ] .

• وإن تعجب فعجب أن ترى مشركي هـ ال الزمان إذا مسهم الضر في أي مكان دعوا المخلوقين مـن دون اللَّـه ، فهـذا يدعـو الحسـين ، وذاك يدعو البدوي ، وغيره يدعو الإمام ، وما أكثر المدعوين من دون الله.

وهكذا ينسون الله الذي كان يلجأ إليه مشركوا ذلك الزمان إذا مستهم البأساء والضراء ، وصدق الله : ﴿ فإنها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور ١ [الحج: ٢١].

• فغير المؤمن متردد دائمًا بين اعتقاد خاطئ . موروث ، أو علم خادع مكسوب ، وبين ما استر في فطرته ، واستكنَّ في قلبه من الإيمان بأن

مَّن وراء هذا الكون العظيم خالقًا عليمًا ، ومدبرًا حكيمًا ، فمنذ أشهد الله بني آدم على أنفسهم وهم في عالم الغيب بأنه ربُّهم الذي لا رب ضم سواه ، فكانوا على ذلك من الشاهدين ، قال الله تعالى : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبّكُ مَن بني آدم من ظهورهم ذريتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم قالوا بلى شهدنا أن تقولوا يوم القيامة إنا كنا عن هذا غافلين ﴿ أو تقولوا إنما أشرك آباؤنا من قبل وكنا ذرية من بعدهم أفتهلكنا بما فعل المبطلون ﴾ وكنا ذرية من بعدهم أفتهلكنا بما فعل المبطلون ﴾

ومن كان هذا حاله ، مترددًا بين إيمان وصل اللهم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وكفر ، وتوحيد وشرك ، فلا شك أنه يكون غير مستقر نفسيًا ، ولو كان من أغسى العالمين ، لأنه وسلم . وترضي وُجدانه فلا تفارقه بحال .

● إذا فلابد للإنسان من عقيدة مقنعة ، يطمئن الله قلبه ويرتضيها عقله ، وتتفق مع فطرته التي فطره الله عليها ، كما قال تعالى : ﴿ فأقم وجهك للدين حنيفًا فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل خلق الله ذلك الدين القيم ﴾ [ الروم :

● ولن يجد ذلك إلا في عقيدة الإسلام التي أرسل بها سيدنا محمد عليه الصلاة والسلام ، هذا ولعقيدة الإسلام خصائص محيزة لا يشاركه فيها غيرها من سائر العقائد البشرية الزائفة والتي سنتحدث عنها في الأعداد القادمة إن شاء الله . وصلً اللهم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سُنل: أي العمل أفضل؟ فقال: "إيمان بالله ورسوله"، قيل: ثم ماذا؟ قال: "الجهاد في سبيل الله"، قيل: ثم ماذا؟ قال: "حج ميرور".

ا لي إذا حرَّاناه صدة منا قال إلها أوليت على أ موروث . أو علم حاد ع مكسوب ، ومي منا

عر الما واكن أكر مع الا يعلمون الله في المساول الحرى و والمساول إلى المراد من الإعاد بالدين

Parlinger 4 contille

[أخرجه البخاري].

Regard and the second section of the second

[٢٤] التوهيد السنة الخامسة والعشرون العدد السادس

·aliw

القراع



يجيب عليها

فضيلة الشيخ: أيه اسحاق الحوين

• يسأل القارئ: إبراهيم خلف عويس - كفر صقر -محافظة الشرقية - عن درجة بعض الأصاديث القدسية التالية:

١- ((قال الله تعالى: أحب عيادي إلى أعجلهم فطرًا)). ٢- (قال ريكم عز وجلّ : لو أن عبادي أطاعوني لأسقيتهم المطر بالليل، ولأطلعت عليهم تشمس بالثهار ، ولما أسمعتهم صوت الرعد !! .

٣- ( قال الله تعالى: من علم أنى ذو قدرة على مغفرة الذَّنوب، غفرت له ولا أبالي ما لم يُشرك بي شياً ".

> فهو حديث ضعيفٌ ، أخرجه وأحمد (٢/٧٧٧ - ٨٣٢) ٣٢٩) ، وابس خزيمة (جـ٣ رقم ۲۰۹۲) ، وابس حبّان (٨٨٦)، والبغويُّ في ( شرح الاً مسلمة بن علي ) . ف «الأمسالي» را/١٨٩، ١٩٠) من طرق عن قرة بن أبى سلمة عن أبى هريرة مرفوعًا ، قال الترمذي : ( خليث حسنٌ غويبٌ ) .

• قُلْتُ: وسندُهُ ضعيفٌ، وقرة بن عبد الرحمن في حديثه نكارةٌ عن الزهريّ ، لكنه

□ والجواب: أما الحديث الوبع، تابعه محمد بن الوليد الأول: "أحب عيادي .." الزبيدي عن الزهري بسنده سواء ، أخرجه الطبراني في « الأوسط» (جـ ١ رقم ١٤٩) من طريق مسلمة بن على عن الزبيدي ، قال الطبراني : ( لم يرو هذا الحديث عن الزبيدي ،

السُّنة " (٢٥٦/٦) ، والشجريُّ ۞ قُلْتُ : وهو الخشني ، وهو ضعيفُ الحديث جدًّا ، توكه غير واحد ، منهم النسائي ، عبد الرحمن عن الزهري عن والدارقطينُ ، والبرقاني ، والأزديُّ وغيرهم ، وقال الحاكم: (روى عن الأوزاعي والزبيدي المناكسير والموضوعات).

• تنبيه: عزا ملاعلي القارى هذا الحديث في

السنة الخامسة والعشرون العدد السادس التوحيد [٢٥]

«الأربعيان القدسية " (٢٢) لابن ماجه ، ولم أجده فيه ، والله أعلم .

□ وأما الحديث الثاني: (( لو أن عبادي أطاعوني .. الفهو ضعيف أيضنا .

أخرجه أحمد (٣٥٩/٢) ، والطيالسيُّ (٢٥٨٦) ، ق ۲/۱۱) ، والبزار (جدا رقم ۲۲۶) ، والحاكم (٢٥٦/٤) ، والبيهقيُّ في (( الزهد)) (٧١٣) من طريق صدقة بن موسى الدقيقي عن محمد بن واسع عن شتير – ويقال: سمير – ابن نهار عن أبي هريرة | وكان صدوقًا). أهـ. مرفوعًا به ، وفي آخره : قال رسول الله صلى اللَّه عليه وسلم: (( جدَّدوا إيمانكم )) ، قالوا: يا رسول الله ! وكيف نجدد إيماننا ؟ قال : (( جــدُّدوا ايمانكم بقول: لا إله إلا الله )) ، وأخرجه ابسن عدي في (( الكامل)) (١٣٩٤/٤) ، وأبي نعيم في (( الحلية )) (٣٥٧/٢) من هذا الوجه بآخره فقط ، قال البزار : ( لا نعلمه عن النبي صلى الله عليه وسلم ، إلا بهذا الإسناد) ، وقال أبو نعيم : (غريبٌ من حديث محمد بن واسع ، تفرّد بـ عنه مشهور). مشهور).

> الدقيقي ضعّفه ابنُ معين والنسائي وغيرهما ، وشتير بن نهار - ويقال: سمير - قال الذهبيُّ: (نكرة) ، وساق له في ((الميزان)) هذا الحديث

من مناكيره ، فما أبعد قول الحاكم : ( صحيح الإسناد) ، وقد ورد بقوله : (صدقة ضعَّفوهُ) ، وقريب من قول الحاكم قولُ المنفري في ((الترغيب)) (٢/٥/٤): (إسناده حسنٌ)، وكذلك قول على القاري في ((الأربعين)) (٣٢): (إسناده صحيح)، والحديث ضعفه الهيثمي في (( الجمع)) (۲۱۱/۲) فقال: ( مداره على صدقة بن موسى الدقيقي ضعفه ابن معين وغيره ، وقال مسلم بن إبراهيم : حدثنا صدقة الدقيقي

لكنيه سيها ، فقيال في (١٠١/٨٠) : (رجاليه ثقات !!) ، بل قال في (١/١٥) : (رواه أحمد وإسناده جيدٌ ، وفيه سمير بن نهار وثقه ابن حيَّان !!) .

□ وأما الحديث الثالث: ((من علم أنى ذو قدرة .. " فهو حديث ضعيف جدًا .

أخرجه عبد بن هميد في ((المنتخب)) (٢٠٢)، وألطيراني في ((الكبير)) (جدا ارقم ١٦٦٥)، والبيهقيُّ في (( الأسماء والصفات )) (٢١١/١، صدقة بن موسى ، ويعرف بالدقيقي ، بصري العربي العربي إبراهيم بن الحكم بن أبان حدثني

• قُلْتُ : وسندُهُ ضعيفٌ ، وصدقة صاحب | قال ملا على القاري في (( الأربعين )) (٢٩) : (إسناده صحيح !!) ، وهذا عجيبٌ جدًّا ، فالسند في غاية الوهاء! وإبراهيم بن الحكم تركوه، وقلُّ من مشَّاهُ كما قال الذهبيُّ ، وقد تركه النسائيُّ

وغيرهُ ، وقال البخاري : (سكتوا عنه) ، وهو جرح شديدٌ عنده ، وقال أحمد : (في سبيل الله لينه أبو حاتم ، وقال النسائي : (ليس بثقة ) ، دراهم أنفقناها إلى عدن ، إلى إبراهيم بن الحكم ) . وقال ابن عدي : ( بلاؤهُ مما ذكروه أنَّهُ كان يوصل ( ٧٤٥/١) - وقال العقيلي : ( يحدث بالأباطيل ) ، المراسيل عن أبيه ، وعامةُ ما يرويه لا يتابع عليه ) ، لكنه لم يتفرُّد به ، فتابعه حفص بن عمر العدنيُّ ثنا أبو عبد الرحمن الألباني - حفظه الله - فحسنه الحكم بن أبان به ، أخرجه الحاكم (٢٦٧/٤) ، كما في ((صحيح الجامع)) ، وفيه نظرٌ ، والله واللالكائيُّ في في ((أصول الاعتقاد)) (١٩٩٠)، أعلم. قال الحاكم: (هذا حديث صحيح الإسناد!) ، الله الم

فردَّهُ الذهبيُّ بقوله: (العدنيُّ واهِ)، وحفص هذا وتركيه الدَّارقطنيُّ - كما في ((العليل)) فالحديثُ ضعيفٌ جدًّا بهذا السَّند ، أما شيخنا

• ويسأل القارئ : على محمد إبراهيم : حجازة قبلي عن درجة الأحاديث الألية :

١- حديث رواه أنس قال : ( قدم رهط من عرينة وعكل علسي النبي صلى الله عليه ومسلم ، فاجتووا المدينة ، فشكوا ذلك إلى النبي صلى الله عليه وصلم ، فقال : (( أو خرجتهم إلى إبىل الصاقحة فشبريتم هن أبوالها وألبانها )) ، ففعلوا ، فلما صحُّوا عمدوا إلى الرعاة فقتلوهم ، واستاقوا الإيل وحاربوا اللَّه ورسوله ، فيعث رسول الله صلى الله عليه وسلم في آثارهم فأخذوا ، فقطع أيليهم وأرجلهم وجمل أعينهم وألقاهم في الشمس حتى هاتوا ).

٣- ((أيما مؤمن يعطس ثلاث عطسات متواليات إلا كان الإيمان ثابتًا في قلبه )).

□ فالجواب عن الحديث الأول: أن هذا حديث صحيح أخرجه البخاري ومسلم وغيرهما من طرق عن أنس.

□ والجواب عن الحديث الثاني: أن هذا الحديث رواه الديلمي - كما في ((كنز العمال)) (٢٣٣/٩) - عن أنس أن عثمان بن عفان عطس عند النبي صلى الله عليه وسلم فقال له: (( ألا | وسلم .

بشرك؟)) قال: بلى ، بأبى أنت وأمى ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: (( هذا جبريل يخبرني عن الله : أيما مؤمن عطس ..)) الحديث ، وعندي أنه حديث باطلٌ ، ومفاريد الديلمي كذلك كما هو معروف عند العلماء ، والله أعلم .

وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه

## إيسال الأخ السائل: عن رؤية الرسول صلى الله عليه وسلم في النوم ؟ ومأذا يقعل حتى يراه ؟

00 الجواب: جاء في " البخاري ": قال ابن مرين : إذا رآه في صورته البيض التي لم تبلغ عشرين ( وابن سيرين إمام المفسرين ، اشعرة ، والصواب التعميم في وقوله في المسألة معتبر ، خاصة جميع حالاته بشرط أن تكون وقد أيده فعل ابن عباس) ، قال ابن حجر : كان ابن سيرين إذا قص عليه رجل أنه رجولته ، أو كهولته ، أو أخر رأى النبي صلى الله عليه وسلم قال: صف لى الذي رأيته ؟ فإن وصف له صفة لا يعرفها قال : لم تره ، وقد جاء عن ابن عياس مثل ذلك . (ص ٤٠١) . وقال ابن حجر: إن الله تعالى وإن مَكِّنَ الشيطان من التصور في أي صورة أراد ، فلا يُقبل منه . فإنه لم يمكنه من التصور في صورة النبي صلى الله عليه وسلم .. وقد ذهب إلى هذا جماعة ، فقالوا في الحديث : إن محل ذلك إذا رآه الرأي على صورته التي كان عليها ، ومنهم من ضيق الفرض في ذلك ، حتى قال : لا بدأن ا بصره .

يراه على صورته التي قبض عليها حتى يعتبر عدد الشعرات صورته الحقيقية في وقت ما ، سواء كان في شبابه أو

وقال ابن حجر: وعلى ذلك جرى علماء التعبير، فقالوا: إذا قال الجاهل: رأيت النبي صلى الله عليه وسلم فإنه يُسأل عن صفته ، فإن وافق الصفة المروية ، وإلا

وقال أيضًا : ويقال أيضًا في كلامه صلى الله عليه وسلم في النوم أن يعرض على سنته ، فما وافقها فهو حق ، وما خالفها فالتحلل في سمع الرأي ، فرؤيا الذات الكريمة حق، والخلسل في سمع السرأي أو





إعداد لجنة الفتوى بالمركز العام رئيس اللجنة محمد صفوت نور الدين أعضاء اللجنة صفوت الشوادفي د. جمال المراكبي

Chiphan (TT)

[٢٨] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد السادس

## ويسأل الأخ القاضل: معمد إيراهيم الدويك - وكثيل مدرسة النياضئية الثاثوية

#### المشتركة - الأقصر - البغدادي - الدوركات :

#### عن قصر الصلاة ؟

00 الجواب: أجمع العلماء على مشروعية القصر في الصلاة في السفر ، ومن قال بغير ذلك فقد شذ عن إجماع المسلمين ، وإنما وقع الخلاف في خس مسائل:

- الأولى : حكم القصر : والراجح فيه أنه سنه لاتمام عثمان ، وإتمام من أدركه من الصحابة خلفه ، ولا شك أن الصحابة كانوا يقصرون في الأسفار حتى عثمان ، إنما أتم في منى متأولا ، ولم يرو أنه أتم في سفر غيره .

- والثَّاتية : مسافة القصر : لأنه لم يرد عن النبي | القصر خارجها وهو براها . صلى الله عليه وسلم تحديدًا لها ، فمن أخذ بالإحصاء لأسفاره صلى الله عليه وسلم قال بالأربعة برد ، ومن قال بالإطلاق قال مطلق السفر ، لكن النبي صلى الله عليه وسلم خرج معه أهل مكة في الحج فقصروا خلفه ، ولم يامرهم بالإتمام ، وتأخير البيان عن محلـه لا يجـوز كـمـا هــو مقرر في علم الأصول ، فالمعتبر ليس المسافر ، إنحا هي هيئة المسافر وحالمه ، فهؤلاء حملوا معهم ما يتزودون به في سفرهم ، وكانت هيئتهم هيئة الهذه البلد ، والله أعلم .

المسافرين ، إما ما لم يشمل على هذه الهيئة كالموظف الذي يعمل كل يوم في مكان بعيد يقطع له مسافة طويلة بوسيلة سفر سريعة في كـل يـوم فليس ذلك بحال يجيز القصر.

- الثالثة : السفر الذي يجب فيه القصر : والراجح أنه كل سفر مباح ، فلا يقصر في سفر المعصية.
- الرابعة: الموطن الذي يبدأ فيه القصر: هو خروجه من حدود بلده ، وينتهي بدخولها ، وله
- الخامسة : إذا أقام في بلد غير دار إقامته فهل يقصر أم يتم ؟ والجواب : إن كان حالـ حال الغزاة الذين ينتظرون الفتح ليرجعوا بعده أو من حبس لدين يطلبه أو خوف في الطريق يرقبه فإنه يقصر ما بقى الحال كذلك ، وإن كان حاله معرفة نهاية السفر فإن كانت مدة مكثه أقل من أربعة أيام قص ، وإن كانت أكثر يتم من حين وصوله إلى

## O السائل: م. ع. أ. كفر الشبيغ:

🔾 واتبك وحوافزك حلال بحمد الله تعالى ، وعليك أن تؤدي من العمل ما تستطيعه ، واللُّــه يوفقــك للخير ويعوضك خيرًا في الدارين ، والله أعلم .

() السائل: أحمد عايد أحمد - الإسكندرية:

ОО (( من أخلص لله أربعين يومًا ظهرت ينابيع الحكمة من قلبه على لسمانه )) . [ (( الحليمة )) عن أيوب ] . قال الألباني : ( ضعيف ) ، وقد ذكره ابن الجوزي في الموضوعات .

#### 0 يسأل: سيد معمود رزق - فرع ترسا - الجيزة:

جاء في كلام بعض أهل العلم أن الجن لا يلبس الإنسان ، ولا يدخل في جسلت ، لأنه لو فعل ذلسك كــان لــه عليه سلطان ، وقاء نفي الله سيحانه أن يكون له على الإنسان سائمان ؟

القطعية ، ولهذا اختلف العلماء جولها ، والذين المقطعية ، ولهذا اختلف العلماء جولها ، والذين بحيزون اللبس يستندون إلى بعض العمومات ، ولكنهم يؤيدونها بما يرونه من حال المصروع ، فإننا نرى المصروع يتكلم بغير لسانه ، بل بلسان غيره ، ونرى الإيذاء الشديد الذي يتعرض له في بدنه ، والإيذاء في البدن لا يعني تسلط الجن على الإنسان ، لأن التسلط أو السلطان معناه أن يسيطر على عقل الإنسان ويسلب إرادته ، فيأمره بالكفر والشرك والفسوق ، وهو لا يقدر على معارضته أو مناقشته ، وهذا التسلط قد نفاه الله سبحانه في قوله : ﴿ إِنْ عادي ليس لك عليهم سلطان ﴾ [ الحجر : ٢٤ ] ،

أما كونه يؤذي ، فهذه ثابتة مشاهدة ، ولهذا فنحن نستعين بالله من شره ، شر الإيذاء ، وشــر الوسوســة والإضلال .

وقد ثبت في "الصحيح" أنه حاول إيذاء النبي صلى الله عليه وسلم بشهاب من نار، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: "أعوذ بالله منك" ثلاث مرات، فأمكنه الله منه في القصة المعروفة، وقد أنزل الله سبحانه في القرآن المعوذات، فهي خير ما تعوذ به المتعوذون، وعلمنا رسول الله صلى الله عليه وسلم أن نتعوذ من شر الشيطان وشركه، والاستعاذة هي الاعتصام بالله واللجوء إليه، فمن استعاذ بالله وقاه الله من كل سوء، والله أعلم.

#### ٥ يسأل: الثبيغ محمد المسلمي يقول:

مالت امراة وتركت اخت شقيقة واخوة ، واخت من الأب ، فمن يوث؟ وما نصيب كل وارث؟

OO والجواب: لم يبين السائل درجة الإخوة ، وهل هم أشقاء أم أخوة لأب ، أم أخوة لأم ، والأنصية تختلف باختلاف هذه الحالات :

٣- وإن كانوا أخوة من الأم فللأخت الشقيقة
 النصف فرضًا ، وللأخت لأب السدس تكملة
 الثلثين ، وللأخوة من الأم الثلث فرضًا .

٧- وإن كانوا أخوة من الأب، فللأخت الشقيقة

النصف فرضًا ، والباقي للأخوة والأخت من الأب

للذكر مثل حظ الأنثيين .

٩- فمان كانوا أخوة أشقاء فالتركة بينهم وبين
 الأخت الشقيقة للذكر مثل حظ الأنثيين ، ولا شيء
 للاخت من الأب .

## ويسأل: الأخ محمد سيف الدين يقول: على تحجب الأحت الشقيقة الأخوة من الأب ٢

00 والجواب: والأخت الشقيقة لا تحجب الأخوة لأب إذا كان ميراثها بالفرض، كما هو واضح في هذه المسألة السابقة، أما إذا ورثت بالتعصيب عصبة مع الغير - فهي تسبق الأخوة من الأب،

وبالتالي تحجبهم وتأخذ الباقي دونهم كما في هذه الحالة: بنت النصف ، بنت البادس ، أخت شقيقة الباقي تعصيبًا ، أخوة لأب لا شيء .

[٣٠] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العد السادس

#### ٥ تسال: ع. س. من البعيرة:

مات أبي وتركني وأمي وعمتي الشقرة، وعمي لأبي وبنت أخي الذي مات في حياة أبي ، فعن يسوث ، ومن لا يرث ؟ وهل تستحق بنت الابن وصبة واجبة ؟

00 الجواب: أنتي ابنة للميت ، وأمك زوجته ،

وعمتك اخته الشقيقة ، وعمك أخوه لأبيه ، وابنة أخيك ابنة ابنه - بنت ابن - والجواب : تركة والدك تقسم على النحو التالى :

- لك النصف ، لأنك ابنته الوحيدة .

- ولبنت الابن السدس تكملة الثلثين ( ابنة أخدا )

- وللزوجة الثمن ( أمك ) .

- وللأخت الشقيقة الباقي تعصيبًا (عمتك ) .

- ولا شيء للأخ لأب (عمك).

ولا تستحق بنت أخيك وصية واجبة ، لأنها وارثة ، ومن شروط الوصية الواجبة قانونًا ألا يكون الفرع وارثًا لمن تجب الوصية في ماله .

#### ٥ ويسأل: الحاج معمود عبد العليم رضوان - دمنهور - البعيرة:

أن رجل بلغت من العمر 17 عام ولي ٤ بنات و٣ بنين ، والمسألة أن لي تركة مسأتركها للشرع كما أراد الله في تشهيمها ، ولي ميراث من زوجتي (والنتهم) – رحمها الله – أريد أن أعظى ميراثي منها لابني الأكبر ، لأن هذا الابن وقف يجاني في أزمات كثيرة ، وألقق على زوجتي (والنتهه) ما يحتاج إليه ليجهنز بها شقته ، ويصلح أمر نفسه (حيث كانت مريضة) ، وأنا أريد أن أعطيه ميراتي من زوجتي (واللخه) ، لأنه ابن بسأر بهي ويأمد ، فما راي الذين في هذا ؟ أفيدوني أفادكم الله .

00 والجواب: فقد ذهب أكثر أهل العلم إلى استحباب التسوية بين الأولاد في الهية والعطية ، وكراهية تفضيل بعضهم على بعض ، ولو فضل بعضهم جاز مع الكراهية ، واستدلوا بما رواه البخاري مسلم عن النعمان بن بشير أنه قال : إن أباه أتى به ربول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال : إن يخلت ابني هذ علامًا كان لي ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : "أكل ولدك نحلته مشل هذا ؟ " فقال : لا ، فقال رسول الله عليه وسلم : " فارجعه " ، وفي رواية قال : " فاتقوا الله واعدوا بين أولادكم " ، وفي رواية قال : " فاتحرى قال : " أشهد على هذا غيري ، فإنى لا أشهد على

جور "، لا شك أن تفضيل بعض الأولاد على بعض في العطية نوع من الجور والظلم ، إلا إذا كان في التفضيل مصلحة ، كأن يُفضل أحدهم لكونه يطلب العلم ، أو لكونه ضعيفًا يحتاج لمعونته ، أو غير ذلك ، وقد أعطى أبو بكر عائشة - رضي الله عنها - بعض المال دون سائر أولاده ، وكذلك فضل عمر ابسه عاصمًا بشيء أعطاه إياه ، وفي حالتك يجوز إعطاء هذا الابن البار ما يعوضه عن إنفاقه على أمه في مرضها ، شرط أن تكون هذه العطية في حال حياتك ، وبيس بعد موتك ، حتى لا تكون وصية ، بل تعطيه على سبيل الهبة والهدية ، و لله أعلم .

# ردورد سریعگ

#### 0 القارئ ش . ه . أ . من شباب ديروط:

00 جزاك الله خيرًا على غيرتك المحمودة ، ونحن نرحب بك قارئًا وعضوًا ، والدعوة إلى الله تعالى مهمة كل مسلم ، لقول الله تعالى : ﴿ قل هذه سبيلي أدعو إلى الله على بصيرة أنا من اتبعني وسبحان الله وما أنا من المشركين ﴾ ، ومهمة القائم بالدعوة أن يعرف ما يدعو إليه وهو البصيرة ، وأن يعمل بالتوحيد ويجتنب الشرك ، وأن يكون على طريق النبي صلى الله عليه وسلم ، وأن يتعرف على أمراض الناس من حوله ، ويدعوهم إلى الله في محبة وتواضع .

#### ٥ الطالبة : أ . ص . م . من جامعة الزقازيق :

OO الله خلق الذكر والأنثى وجعل التكامل الفطري ينهما لتستمر الحياة ، فعاطفة المرأة ضرورية لأداء وظيفتها ، ومع ذلك فلم يحرمها الله من جانب العقل والتدبير ، ولكن رجح جانب العقل للرجل لما أوكله إليه سبحانه من مهام ، فلا ينبغي أن يساء فهم شيء من ذلك في الوالدين ، إلا أن طغيان الحياة المادية على الناس قد يؤثر عند أحد الوالدين أو كلاهما ، فيسخر ما وهبه الله من عاطفة أو عقل في غير المصالح الشرعية ، فيشقى البيت بذلك ، ( يراجع فهذا افتتاحية عدد ربيع الآخر بعنوان : المسجد والبيت المسلم ) .

هذا والله سبحانه وتعالى جعل منافذ القلب في أعضاء الحس من سمع وبصر وشم ولمس، لذا جاء الشرع في السمع بالنهي عن الخضوع بالقول في حق النساء، وفي حق البصر أمر الرجال والنساء بالغض من الأبصار، وفي حق الشم نهى النساء عن الخروج من البيت متعطرات، بل ونهى المرأة أن تدب برجلها فيدرك السمع ما تخفى من زينتها، فضلاً عن النهي عن لمس المرأة للرجل، أو لمسه لها، إلا في ذي رحم محرم، فمن عمل بهذا فإن الله

سبحانه ينقي قلبه من التعلق غير المشروع، وهو الهوى الذي يكون سببًا في كثير من الشقاء، ومن لجأ إلى الله في شأن قلبه وما أصابه فإن الله سبحانه يستجيب له، والله نسأل أن يهيأ لك وسائر المسلمات والمسلمين خيري الدنيا والآخرة.

0 السائل الكريم: ش. ع. ح - الإسكندرية -

#### الحضرة القبلية:

٥٥ التوبة واجبة من كل ذنب، وشروطها أن يقلع العبد عن المعصية ، وأن يندم على فعلها ، وأن يعزم أن لا يعود إليها أبدًا ، والله علق الفلاح على التوبية ، فقال : ﴿ وتوبوا إلى الله جميعا أيها المؤمنون لعلكم تفلحون ﴾ ، وقال تعالى: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا وأصلحوا واعتمصوا باللَّه وأخصلوا دينهم لله فأولتك مع المؤمنين وسوف يؤت اللَّه المؤمنين أجرًا عظيمًا ﴾ ، فإن أحسنت التوبـ فأبشـ بعطاء من اللَّه تجد أثره عونًا على الصالحات في الدنيا، وأكثر من الحسنات تنال الفضل ، وفي حديث أنس عند مسلم مرفوعًا : " لله أشد فرحًا بتوبة عبده حين يتوب إليه من أحدكم كان على راحلته بأرض فلاة ، فانقلتت منه وعليها طعامه وشرابه ، فأيس منها ، فأتى شجرة فاضطجع في ظلها وقد أيس من راحلته ، فبينما هو كذلك إذ هو بها قائمًا عنده ، فأخذ بخطامها ، ثم قال من شدة الفرح: اللهم أنت عبدي وأنا ربك - أخطأ من شدة الفرح"، فعليك أيها الأخ الكريم بكثرة الطاعة وملازمة شيخ من أهل العلم والصلاح والتقوى، واجتنب رفقة السوء ، واعمل أن الله سبحانه هو الهادي إلى الصواب وهو الشافي من كل داء، والله سبحانه نسأل أن يجعلك من أهل الاستقامة والصالحات من الأعمال ، والله من وراء القصد .

الخوارج فرقة من الفرق الإسلامية بدأ ظهورها على الساحة الإسلامية بعد قبول أمير المؤمنين على بن أبي طالب أمر التحكيم ، وقد سموا بهذا الاسم وأطلق عليهم بسبب خروجهم على أمير المؤمنين على بن أبي طالب ، يقول الحميدي : (وسميت الخوارج : خوارج ، لخروجهم على أمير المؤمنين علي بن أبي طالب - رضي الله عنه - ومحاربتهم إياه).

ويقول صاحب كتاب | لأنهم يقولون : إنهم شروا « الزينة »: روأما الخوارج أنفسهم من الله بالجهاد . فسموا بذلك لخروجهم على كل إمام ، واعتقادهم أن ذلك فريضة عليهم لا يسعهم المقام في طاعته حتى يخرجوا ويتخذوا لأنفسهم دار هجرة ، وحتى يكونوا منابذين لمن خالفهم من المسلمين حربًا لهم).

> وقد أطلق عليهم عدد من الأسماء الأخرى يسمون بها غير الخوارج

> • الحرورية: سموا بذلك لنزولهم بحروراء (اسم قرية). • الشراة: وقد سموا بدلك

- المحكمة: سيوا بذلك لإنكارهم التحكيم في صفين ، وقالوا: لا حكم إلا لله.
- المارقة: يطلق عليهم المخالفون هذا الاسم لخروجهم عن الطاعة ، ومخالفتهم لإجماع الاسم ويرضون بسائر الأسماء .
- □ النشأة والتطور: لقد سجلت وقائع التاريخ أن بداية ظهورهم كانت مع أحداث معركة صفين ، تلك المعركة التي دارت بين على بن أبي طالب | الله - صلى الله عليه وسلم -

| أمير المؤمنين ، ومعاوية بن أبي سفيان والى الشام ، ولكن قبل أن نواصل هذا البعد التاريخي ، لا بد من الإشارة إلى ما ذهب إليه مؤرخو الفرق من أن البداية كانت مع رسول الله - صلى الله عليه وسلم - حيث خرج عليه ولم يرض حكمه رجل يُقال المسلمين ، وهم لا يرضون بهذا له : ( ذو الخويصرة التميمي ) ، ماذا كان من شأن هذا الرجل ؟ يقول ابن الجوزي: ( .. عن أبي سعيد الخدري - رضى الله عنه - قال: بعث على - رضي الله عنه - من اليمن إلى رسول

عنه - عليه وإعلان قتاله، فيقول : ( .. توجه النصر لأهل العراق - أصحاب على - على أهل الشام - أصحاب معاوية -وذلك أن الاشتر النخعي صارت إليه إمرة الميمنة ، فحمل بمن فيها على أهل الشام ، وتبعه على فتنقضت غالب صفوفهم وكادوا ينهزمون ، فعند ذلك رفع أهل الشام المصاحف فوق الرماح وقالوا: هذا بينا وبينكم ، قد فني الناس، فمن للثغور ؟ ومس لجهاد المشركين والكفار ؟ وذكر ابن جرير الطبري وغيره مس كتاب التاريخ أن اللذي أشار بهذا هو عمرو بن العاص .. وقال الإمام أحمل : حدثنا يعلى بن عبيد بن عبد العزيز بن سیاه ، عن حبیب بن أبي ثابت ، قال : أتيت أبا وائل في مسجد أهله أسأله عن هؤلاء القوم الذين قتلهم على (بالنهروان) فيما استجابوا له ؟ وفيما فارقوه ؟ وفيما استحل قتالهم ؟ فقال : كنا ( بصفين ) ، فلما استحر القتال بأهل الشام اعتضموا بتل ، فقال عمرو بن العاص لمعاوية : أرسل إلى على بمصحف فادعه إلى كتاب الله ، فإنه لن يأبي

بطونهم "، ثم نظر إليه النبي صلى الله عليه وسلم وهو مقف فقال: (( إنه سيخرج من ضئضي هذا - أي : من صلبه - قوم يقرءون القرآن لا يجاوز حناجرهم ، يمرقون من الديسن كما يمرق السهم من الرميّـة " -قال المصنف: هذا الرجل يقال له: ( ذو الخويصرة التميمي ) -وفي لفظ أنه قال: اعدل، فقال : " ويلك ومن يعدل إذا لم أعدل ؟ " ، فهذا أول خارجي في الإسلام ، وآفته أن رضي برأي نفسه ، ولو وقف لعلم أنه لا رأي فوق رأي رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأتباع هذا الرجل هم الذين قاتلوا على بن أبي طالب. - رضى الله عنه). ولعل ذلك من أسباب تسميتهم المارقة ، وأيضا يشير النص أن أول من قال بقبول التحكيم ثم قالوا بعد ذلك برفض التحكيم جماعة مس القراء - قراء القرآن - قال عنهم الرسول صلى الله عليه وسلم: " قوم يقرأون القرآن لا

بذهبة في أديم مقروظ - أي: مدموغ - لم تخلص من ترابها ، فقسمها رسول الله صلى الله عليه وسلم بين أربعة: بين زيد الخيل ، والأقرع بن حابس ، وعيينة بن حصن ، وعلقمة بن علاقة ، أو عامر بن الطفيل -شك عمارة - فوجد من ذلك بعض أصحابه والأنصار وغيرهم ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (( ألا تأمنوني وأنا أمين من في السماء يأتيني خر السماء صباحا ومساء !؟ "، ثم أتاه رجل غائر العينين ، مشرف الوجنتين ، ناتىء الجبهة ، كث اللحية ، مشمر الأزار، محلوق الرأس، فقال: اتق الله يا رسول الله ، فرفع رأسه إليه فقال: "ويحك! أليس أحق الناس أن يتق اللُّه أنا ؟ "، ثم أدبر ، فقال خالد : يا رسول الله ألا أضرب عنقه ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (( فلعله يكون يصلي )) ، فقال: "آنه رب مصل يقول بلسانه ما ليس في قلبه "، فقال رسول الله صلى الله عليه باوز حناجرهم "، ويقدم ابن وسلم : "إنى لم أؤمر أن أنقب كثير شرحًا مفصلاً لقصة خروج عن قلوب الناس ولا أشق | قوم من شيعة على - رضي الله

عليك ، فجاء به رجل فقال: بيننا وبينكم كتاب الله: ﴿ أَلَمُ تَوُ إِلَى الَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ الْكُتَابِ يُدْعَوْنَ إِلَى كَتَابِ اللَّهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ ثُمُّ يَتُولُي فُرِيتِ مِّنْهُ مُ وَهُم مُعْرِضُ وَنْ ﴾ [آل عمران: ٢٣]، فقال على : نعم أنا أولى بذلك ، بيننا وبينكم كتاب الله ، قال : فجاءته الخوارج - ونحن ندعوهم يومنذ القراء وسيوفهم على عواتقهم - فقالوا: يا أمير المؤمنين ما ينتظر هؤلاء القوم الذين على التل ألا نمشى إليهم بسيوفنا حتى يحكم الله بيسا وبينهم ؟ فلما رفعت المصاحف قال أهل العراق: نجيب إلى كتاب الله وننيب إليه).

ولقد فطن أمير المؤمنين على -رضى الله عنه - إلى أن هذه خدعة من خدع الحرب ، وأن الأمر ليس أمر تحكيم كتساب الله ، فقال : ( عباد الله امضوا إلى حقكم وصدقكم وقتال عدوكم ، والله إنهم ما رفعوها إلا خدعة ودهاء ومكيدة ، فقالوا له : ما يسعنا أن نُدْعَى إلى كتاب الله فنأبى أن نقبله ، فقال لهم :

الكتاب ، قد عصوا الله فيما أمرهم به ، وتركوا عهده ، ونبذوا كتابه ، فقال له مسعر بن فدكي التميمي وزيد بن حصين الطائي ثم السنبسي - في عصابة معهما من القراء الذين صاروا بعد ذلك خوارج: يا على أجب إلى كتاب الله إذا دعيت إليه، وإلا دفعناك برمتك إلى القوم ، أو نفعل بك ما فعلنا بابن عفان ، إنه علينا أن نعمل بكتاب الله فقبلناه ، والله لتفعلها أو نفعلها بك ، قال : فاحفظوا عني نهيى إياكم ، واحفظوا مقالتكم لي ، أما أنا فإن تطيعوني فقاتلوا ، وإن تعصوني فاصنعوا ما بدا لكم ، قالوا: فابعث إلى الأشتر فليأتك ويكف عن القتال ، فبعث إليه على ليكف عن القتال).

بعث على - رضى الله عنه -إلى الأشر يدعوه إلى وقف القتال ، فقال الأشتر : ( ليست هذه الساعة التي ينبغي أن تزيلني عن موقفي فيها ، إني رجوت أن يفتح الله على تعجلني ، فرجع الرسول - وهو يزيد بن هانئ -إلى على فأخبره عن الأشتر بما قال ، وصمم الأشتر على القتال

أي: الشعب - وعلت الأصوات ، فقال أولتك القوم لعلى : والله ما نواك إلا أمرته أن يقاتل ، فقال : أرأيتموني ساررته ؟ ألم أبعث إليه جهرة وأنتم تسمعون ؟ فقالوا: فابعث إليه فلياتك ، وإلا والله اعتزلناك ، فقال على ليزيد بن هانئ : ويحك ! قل له : أقبل إلى إن الفتنة قد وقعت ، فلما رجع إليه يزيد بن هانئ فأبلغه عن أمير المؤمنين أنه ينصرف عن القتال ويقبل إليه ، جعل يتململ ويقول: ويحك ! ألا ترى إلى ما نحن فيه من النصر ولم يبق إلا القليل ؟ فقلت : أيهما أحب إليك ! أن تقبل ؟ أو يقتل أمير المؤمنين كما قتل عثمان ؟ ثم ماذا يغني عنك نصرتك هاهنا ؟ قال: فأقبل الأشتر إلى على وترك القتال ، فقال : يا أهل العراق! يا أهل اللذل والوهن! أحين علوتم القوم وظنوا أنكم لهم قاهرون ، رفعوا المصاحف يدعونكم إلى ما فيها ؟ وقد والله تركوا ما أمر الله به فيها ، وسنة من أنزلت عليه ، فـلا تجيبوهـم ، أمهلوني ، فإني قد أحسست إنى إنما أقاتلهم ليدينوا بحكم لينتهز الفرصة ، فارتفع الهرج - ا بالفتح ، قالوا : لا ! قال :

أمهلوني عَدْو الفرس فإني قد طمعت في النصر ، قالوا : إذًا ندخل معك في خطينتك .

وانتهى الأمر بعد شد وجذب إلى قبول التحكيم نزولاً على رغبة الخوارج من أهل العواق ، لكن لم ينته الأمر عند قبول التحكيم حيث أن نتيجة التحكم كانت في غير صالح أمير المؤمنين علي - رضي الله عنه - وهنا نجد أن الخوارج الذين أرغموا عليًّا - رضي الله عنه - على قبول التحكيم عادوا فرفضوا نتيجته ، وأعلنوا العداء لعلى ومن معه .

يقول ابن كشير: (.. اشتد يقول ابن كشير: (.. اشتد أمر الخوارج وبالغوا في النكير غلى على ، وصرحوا بكفره ، فجاء إليه رجلان منهم ، هما: زرعة بسن البيرج الطائي ، فقال وحرقوص بن زهير السعدي على: لا حكم إلا لله ، فقال على: لا حكم إلا لله ، فقال له حرقوص: تسب مسن خطيئتك ، وأذهب بنا إلى عدونا حتى نقاتلهم حتى نلقى ربنا ، قال على : قد أردتكم على ذلك فأبيتم ، وقد كتبنا بيننا وبين القوم عهودًا ، وقد قال

اللَّه تعالى : ﴿ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ اللَّهِ إذا عُاهَدتُمْ ﴾ [النحل : ٩١]، فقال له حرقوص: ذلك ذنب ينبغي أن تتوب منه ، فقال على : ما هو بذنب، ولكنه عجز من الرأي ، وقد تقدمت إليكم فيما كان منه، ونهيتكم عنه ، فقال له زرعة بن البرج: أما والله يا على لئن لم تدع تحكيم الرجال في كتاب الله لأقتلنك ، أطلب بذلك رحمة الله ورضوانه ، فقال . على : تبًّا لك ما أشقاك ! كأنى بك قتيلا تسفي عليك الريح ، فقال: وددت أن قلد كان ذلك ، فقال له على : إنك لو كنت محقًا كان في الموت تعزية عن الدنيا ، ولكن الشيطان قد استهواكم ، فخرجا من عنده يحكمان وفشى فيهم ذلك، وجاهروا به الناس ، وتعرضوا لعلى في خطبه ، وأسمعوه السب والشتم والتعريض بآيات من القرآن ، وذلك أن عليًا قام خطيبًا في بعض الجمع فذكر أمر الخوارج فذمه وعابه ، فقام جماعة منهم يقولون: لا حكم

﴿ وَلَقَدُ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَينْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبُطَنُ مِن قَبْلِكَ لَينْ أَشْرَكْتَ لَيحْبُطَنُ مِن مَمَلُكَ وَلَتَكُونَا لَي مِن مَمَلُكِ وَلَتَكُونَا مِن مِن الْخَاسِرِينَ ﴾ [ الزمر : ٦٥]، فجعل علي يقلب يده هكذا وهو على المنبر ويقول : حكم الله ننتظر فيكم ، شم حكم الله ننتظر فيكم ، شم غنعكم مساجدنا ما لم تخرجوا غلينا ، ولا نمنعكم نصيبكم من علينا ، ولا نمنعكم نصيبكم من هذا الفيء مادامت أيديكم مع أيدينا ، ولا نقاتلكم حتى تقاتلونا .

تلك هي قصة الخوارج وظروف نشاتهم، ولعلنا نلاحظ ما في موقفهم من تناقض، فهم الذين أرغموا أمير المؤمنين عليا على قبول التحكيم، ثم عادوا ورفضوا التحكيم، وأعلنوا مذهبهم في تكفير الأمة ومقولة (الحاكمية الإلهية "، وهي قولة حق أريد بها باطل.

ويعلق ابن كثير على موقفهم هذا قائلاً: (وهذا الضرب من الناس من أغرب أشكال بني آدم، فسبحان من نوع خلقه كما أراد، وسبق في قدره العظيم).

إلا لله ، وقام رجل منهم وهو

واضع إصبعه في أذنبه يقول:

وما أحسن ما قال بعض اجتمع رأيهم على الخروج من السلف في الخوارج: إنهم بين أظهر المسلمين. المذكورون في قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ نُنبُنكُم بِالأَحْسَرِينَ أَعْمَالاً ﴿ الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يُحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا ١١ أُولَئِكَ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِآيَاتُ رَبِّهِمْ وَلِقَائِهِ فَحَبِطُتْ أَعْمَالُهُمْ فَلا نَقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَزُنا ﴾ [الكهف: ١٠٥-١٠٣ ، والقصود هنا أن هؤلاء الجهلة الضلال ، والأشقياء في الأقوال والأفعال ،

خاور جركارا وعونب

White the fallence will be found for the first of

The second state of the last of the second رابية تكور يخط مقطاني يبدرانا أيوالة داستان the hop to be all you will have be taken

ومما يؤسف له أننا في عصرنا هذا مازلنا نسمع من بعض الجماعات نفس الأقوال ، ونواجه منهم بنفس الأفعال ، يكفرون الأمة ويشرعون أسلحتهم في وجه العامة والخاصة ، ويسادون بحكم الله عن غير فهم من من المسلمين يرفض حكم الله ، إلا أننا نفهم أن الشريعة الإلهية في أصولها وقواعدها تقوم على التيسير،

وترفض التشدد والتعسير ، وأن

الشريعة وضعت الضوابط التي تضمنت عدم الخروج على الأصول ، أما شأن الفروع فهو مروك لأهل العلم بالدين وأصحاب المعرفة المتمكنين بما يتناسب مع ظروف كل عصر وسبل الحياة .. فالناس أعلم بشتون دنياهم مع الاعتقاد الجازم بصلاح الشريعة في كل زمان ومكان.

وإلى لقاء قادم باذن الله لتوضيح ضلال هذه الفرقة. وصلى الله على محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

عبد تفسط رواء والغف حيث قبعه بنا

أبي شريح العدوي قال : سمعت أذناي وأبصرت عيناي حين تكلم النبي صلى الله عليه وسلم فقال : «من كان يؤمن باللَّه واليوم الآخر فليكرم جاره، ومن كـان يؤمـن باللَّـه واليـوم الآخــ فليكرم ضيفة جائزته "، قال : وما جائزته يا رسول الله؟ قال : "يومّ وليلمُّ ، والضيافة ثلاثمة أيام، فما كان وراء ذلك فهو صدقة عليه، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخــر فليقــل خـيرًا أو اليصمت " . [ أخوجه البخاري] .

# وباب السيرة



بقلم فضيلة الشيخ : عبد ألرازق السيد عيد

الحند للسه وبسلام على عباده الذين اصطفى ا وصلاة وسلامًا على نبكه الصطفى ورسوله المحتبى عمل بن عبد الله وعلى آله وصحبه اعسلام الخلى ، أما يعد :

فاخديث عن إبواهيم - عليه السلام - حديث عن الإمامة الذي جعله الله قدوة لمن بَعْدَة ، قبسا مِنْ نِي أُرسل من بعد إبراهيم - عليه السلام -إلا وهو من فريته ، وما دعوة للتوحيد قامت إلا على مِلْسَه وطريقته ، أَهْمَهُ الله الحكمة وقَصَّل الحُطاب .

وجعل أعماله قدوة للعباد، وبارك في ذريته وأورئهم النبوة والكتاب، فموسى كليم الله من ذريته، وعيسى كلمة الله من ذريته، ومحمد خالم النبيين ورحمة الله للعالمين من ذريته، اتخذ الله إبراهيم خليلاً كما اتخذ محمدًا خليلاً.

أثنى الله على إبراهيم - عليه السلام - في كتابه وليس بعد ثناء الله ثناء : ﴿ إِنْ إِبراهيم كَانَ أَمَةً قَانتًا لله حنيفًا ولم يك من المشركين ﴿ شَاكُرًا لأنعمه اجتباه وهداه إلى صرط مستقيم ﴾ [ النحل : ١٢٠ ، ٢٠ ] ، فنحن عندما نتحدث عن إبراهيم - عليه السلام - إنما نتحدث عن الدين الذي اختاره الله لنفسه وسمّاه بالإسلام : ﴿ ملّة أبيكم إبراهيم هو سمّاكم المسلمين من قبل .. ﴾ [ الحنج : ٧٨ ] .

وتتحدث عن أول بيت وضع في الأرض ، وقد رفع إبراهيم وولده إسماعيل - عليهما السلام - قواعده ، وعن بيت المقدس الذي أسسه يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم - عليهم السلام ، فإبراهيم - عليه السلام ، فإبراهيم وإلى مصر ، ثم إلى مكة ، فانظر كيف بارك الله في سعيه كما بارك في نسله وولده ، أسمع بدعوت العالمين ، وجعل له لسان صدق في الآخرين ، ذلك هو نبى الله إبراهيم - عليه انسلام .

كان لا بد من هذه المقدّمة اليسيرة بين يدي الحديث عن أبي الأنبياء إبراهيم - عليه السلام .

وأول ما نبدأ به الحديث عن إمامته :

حيث قال سبحانه وتعالى : ﴿ وَإِذَا ابْتَلَى إِبْرَاهِيمِ رَبَّهُ بِكُلُمَاتُ فَاتُمُ قِبْلُ إِنْيُ جَاعِلْكُ لَلْنَاسُ إِمَامًا قَالُ وَمِن ذَرِيتِي قَالَ لا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾ [ البقرة : ٢٩٢٤]

[٣٨] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد السادس

وهذه الآية نصُّ في اجتباء اللَّه إبراهيم - عليه السلام - واصطفائه واختياره إمامًا لمَنْ ياتي بعده في الدين ، وهذه الإمامة في الدين بدليل قوله تعالى : ﴿ لا ينال عهدي الظالمين ﴾ ، وهي تختلف عن إمامة الدنيا التي قد ينالها الكافر أو الظالم بدليل قوله تعالى : ﴿ . قال ومن كفر فأمتعه قليلاً ثم اضطره إلى علناب النَّار وبئس المصير ﴾ الآية [ البقرة: ١٢٦] ، قال : القائل هنا هو الله سيحانه وتعالى ردًّا على إبراهيم - عليه السلام - الذي طلب من ربّه أن يرزُق ذريته من الثمرات من آمن منهم ، فردّ اللُّه سبحانه عليه بهذا القول بيانًا وتوضيحًا أن الدنيا ينالها المؤمن والكافر ، أمَّا الإمامة في الدين فلا يناها إلا من هو أهل لها صدقًا وإخلاصًا واستقامةً .

# استحقاق إبراهيم - عليه السلام -للإمامة : استحق إبراهيم - عليه السلام - إمامة الناس في الدين لقيامه عا أمره الله به من أوامر الديسن توحيدًا وصدقًا وأمرًا ونهيًا ، وهذا مستفاد من قوله تعالى : ﴿ وإذا ابتلى إبراهيم ربُّه بكلمات فأتمهن ﴾ .

فسنة الله في خلفه الابتلاء ، ثم الاجتباء والاصطفاء ، فالله سيحانه أخبر رسوله صلى الله عليه وسلم محمدًا أنه سبحانه ابتلي إبراهيم - عليه السلام - أي: اختبره بكلمات ، والكلمات المقصود يها التكاليف الشرعية: أوامر الدين ونواهيه ، ﴿ فَأَتَّمُهِن ﴾ : أي قام بها إبراهيم – عليــه السلام - على الوجه الأكمل ، ولذا أثنى الله عليه في آية أخرى ، فقال سبحانه : ﴿ وإبراهيم الذي وفيٌّ ﴾ الآية [ النجم : ٣٧ ] ، وقال سبحانه مبينًا

بأوامر الدين وسرعة استجابته : ﴿ وَإِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ أسلم قال أسلمت لرب العالمين ﴾ [ البقرة : ١٣١] ، وبهذا استحق إبراهيم - عليه السلام -أن يجعله اللُّه للناس إمامًا ، ويفصُّل اللَّه لنا ذلك تفصيلاً في آيات سورة النحل : ﴿ إِنَّ إِبراهيم كان أمَّة قانتًا لله حنيفًا ولم يلك من المشركين ﴿ شَاكَرًا لأنعمه اجتباه وهداه إلى صراط مستقيم ﴾ ، والأمة : الإمام الجامع لخصال الخير عملا وتعليما ، والقدوة الذي يقتدى به في ذلك ، والقانت : المطيع الخاشع ، والحنيف : المائل قصدًا وعمدًا عن الشوك إلى التوحيد ، ﴿ شَاكُوا الأنعمه ﴾ : وهذه الخصلة الجامعة لخصال الخير كلها ، ولما قام إبراهيم - عليه السلام - بذلك اجتباه الله واصطفاه وزاده هدى وتوفيقًا وتثيبتًا على الصراط المستقيم وهو دين الله القويم ، وانظر إلى تمام نعمة الله على عبده ورسوله إبراهيم - عليه السلام - حيث عطف بعد ذلك بقوله سبحانه: ﴿ وآتيناه في الدنيا حسنة وإنه في الآخرة لمن الصالحين ﴾ [ النحل · ١٣٢ ] .

#### # مظاهر الامامة:

١ - لإمامة إبراهيم - عليه السلام - الناس سمات ولها مظاهر ودلالات ، من ذلك انتمائه التام لدين اللُّه ، وبُعده عن التحزُّب والطائفية ، قال تعالى : ﴿ مَا كَانَ إِبْرَاهِيمِ يَهُودَيًّا وَلَا نَصْرَانيًّا وَلَكُن كَانَ حنيفًا مُسلمًا وما كان من المسركين ﴾ [ آل عمران: ٦٧] ، يبرئ الله نبيه إبراهيم - عليه السلام - من الانتماء إلى طائفة اليهود أو طائفة النصاري بعد وقوعهم في الشرك بالله ، ويعلن سبحانه تنزيه خليله عن ذلك ، ويثبت له الإسلام صدق إبراهيم - عليه السلام - وإخلاصه في القيام | والتوحيد ، وذلك أن كل طائفة ادعت نسبتها إلى



إبراهيم - عليه السلام - ونسبة إبرهيم إليها بما هي عليه من باطل ، فأراد الله إحقاق الحق ، وإبطال الباطل ياثبات هذه البراءة خليله إبرهيم - عليه السلام - ونقي انتمائه إلى أي الطائفتين ، وقد زعمت كل طائفة من الطائفتين أنها على الهدى دون غيرها ، ودَعَتْ الناس إلى ذلك : ﴿ وقالوا كانوا هُودًا أو نصارى تهتدوا .. ﴾ [ البقرة : ١٣٥ ] ، هكذا زعم أهل الباطل ، فرد الله عليهم قولهم في الحال ، وأبطل زعمهم المحال ، فقال سبحانه : ﴿ .. قل بلُ ملة إبراهيم حنيفًا وما كان من المشركين ﴾ [ البقرة : ١٣٥ ] .

فملة إبراهيم هي التوحيد ودينه الإسلام ، وقد أعلن اللَّه ذلك صراحة عن إبراهيم - عليه السلام -: ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ رِبُّهُ أَسَلُّمَ قَالَ أَسَلَّمَتَ لَـرِبُّ العالمين ﷺ ووصى بها إبراهيم بنيه ويعقوب يا بنيَّ إن الله اصطفى لكم الدين فلا تموتن إلا وأنتم مسلمون ﴾ [ البقرة : ١٣١، ١٣٢ ] ، فإبراهيم -عليه السلام - كان مسلمًا ووصى بنيه جميعًا بالإسلام ، ومنهم يعقبوب على وجه التخصيص ، ويعقوب عليه السلام حَفِظ وصيَّة أبيه إبراهيم -عليه السلام - فأقام الإسلام قولاً وعملاً ، ووصَّى كذلك أبناءه من بعده بالإسلام، وفي تخصيص يعقوب - عليه السلام - بالذُّكر ردُّ على طانفتي اليهود والنصارى ، وبيان انحرافهم عن منهج إبراهيم ويعقبوب - عليهما السلام - ولذلك يوجّه اللَّه خطابه لرسوله محمد - صلى الله عليه وسلم -والمؤمنين معه يدعوهم للإيمان بدين الأنبياء ، فيقول سبحانه لهم : ﴿ قُولُوا آمَنًا بِاللَّهِ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أنزل إلى إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقبوب

والأسباط وما أوتي موسى وعيسى وما أوتي النبيّون من ربهم لا نفرّق بين أحد منهم ونحن له مسلمون البقرة: ١٣٦١]، ويحـنر مبن دعـاوى اليهـود والنصارى الباطلة، ويقصِلُ القضِيَّة بوضوح تام: ﴿ فَإِنْ آمنوا بَمثُلُ ما آمنتم به فقد اهتدوا وإن تولوا فإغا هم في شقاق فسيكفيكهم الله وهو السميع العليم ﴾ [ البقرة: ١٩٣٧]، فأنت يا محمد ومن العليم ﴾ [ البقرة: ١٩٣٧]، فأنت يا محمد ومن بعده، فإن آمن اليهود والنصارى بمشل ما آمنتم به فقد اهتدوا، وإن تولوا عن ذلك السبيل وأصروا على ما هم عليه من كفر وعناد فحسبك الله يكفيك شرّهم وشرّ كل كفار عنيد.

٧- ومن مظاهر إمامة إبراهيم - عليه السلام - أن الله سبحانه بارك في نسله ، وجعل في ذريته النبوة والكتاب ، وجعل من نسله أمّتين عظيمتين : أمة بني إسرائيل ، وهم من نسل إسحاق ويعقوب ، وأمة العرب وهم من نسل إسماعيل - عليهما جميعاً السلام .

٣- ومن مظاهر ذلك أن الله جعل ملته من أحسن الملل ، وجعله قُدُوة تتبع ، واتخذه خليلاً : ﴿ ومن أحسن دينا ممن أسلم وجهه لله وهو محسن واتبع ملّة إبراهيم حنيفًا واتخذ الله إبراهيم خليلاً ﴾ [ النساء : ١٢٥] ، واخُلة منزلة عظيمة لم ينلها إلا إبراهيم عليه السلام – ومحمد – صلى الله عليه وسلم – كما جاءت به الأحاديث الصحيحة ، ومنها ما رواه ابن مسعود – رضي الله عنه – عن رسول الله – صلى الله عليه وسلم – أنه قال : " أيها الناس ..
 إن الله اتخذني خليلاً " [ " سنن ابن ماجه "
 ( المقدمة ) ] .

[ . ٤] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد السادس

٤- ومنها أن الله جعل له شرف رفع قواعد بيته الحرام بمكة المكرمة وهو أول بيت وضعه الله للناس في الأرض ، وجعل وراثة الدين إليه ببعثة خاتم النبيين محمد - صلى الله عليه وسلم - بين ظهرانيه.

٥- ومنها أن جعل الله مقامه عند بناء البيت مُنْسَكًا للناس إلى يوم الدين : ﴿ وَاتَّخَذُوا مِن مَقَّامُ إِبْرَاهِيمَ مصلى ﴾ [ البقرة : ١٢٥ ] ، ومناسكًا في الحج على هدي إبراهيم - عليه السلام.

٣- ومنها أنه - عليه السلام - أول من نادى في الناس بحج بيته الحرام بمكة المكرمة ، وقد شرُّفه الله إِذْ أَمْرُهُ بِذَلْكُ : ﴿ وَأَذِّنْ فِي النَّاسُ بِالْحَجِّ يَأْتُوكُ رِجَالًا وعلى كل ضامر يأتين من كل فج عميق. ﴾ [ الحج : ٢٧ ] ، فأسمع اللَّه صوته أرجاء الأرض ، وأسمع مَّن في الأرحام والأصلاب وأجابه كل شيء سمعه من حَجر ومَدر وشجر ، ومَنْ كُتب الله له الحج إلى يـوم القيامة.

٧- ومنها أن اللَّه رفَّعَه بـالعلم واليقين وقوة الحجـة التي أذلُّ بها خصومه المعاندين : ﴿ وتلك حجتنا آتيناها إبراهيم على قومه نرفع درجات من نشاء إن ربك حكيم عليم ﴾ [ الأنعام : ٧٥ ] .

٨- ومنها أن الله بعثه وما على الأرض من مؤمن واحد إلا إبراهيم - عليه السلام - وقد آمنت به زوجه ( سارة ) ، وابن أخيه لـوط - عليهما تحمد - صلى الله عليه وسلم - على الجميع . السلام - فأقام الله بإبراهيم - عليه السلام - اللهم حقق في هذه الأمّة ما اجتبيتها له بصدق حجته على العباد ، وهذا الذي ذكرناه يسير في بيان شَرَفِ إبراهيم - عليه السلام - ومنزلته العظيمة عند اللَّه ، وينال هذا الشرف في الدنيا والآخرة أتباع اللَّه . إبراهيم – عليه السلام – الذين ساروا على مِلَّتِه ، وانتهجوا طريقته لهم من الشوف بحسب إقتدائهم

بأبيهم إبراهيم - عليه السلام - فمن أولى الناس اليوم بإبراهيم ؟ ومن أحق الناس فخرًا بشرف الانتساب إلى ملته ؟ يجيبنا على هذا التساؤل كتاب الله الذي لا يأتيه الباطل من بين يديم و لا من خلفه القرآن الكريم ، فيقول تعالى : ﴿ إِنَّ أُولِي الناسِ يابراهيم للذين اتبعوه وهذا النبي والذين آمنوا والله ولي المؤمنين ﴾ [ آل عمران : ٦٨ ] ، هذه الآية الكريمة تنص صواحة على أنَّ أحق وأولى الناس انتسابًا إلى إبراهيم - عليه السلام - أتباعه الذين آمنوا به في حياته فيما مضى ، وهذا النبي أي محمد - صلى الله عليه وسلم - ومن آمن بـ فدينـ ه هو ملة إبرهيم ، وقد جاء النص صريحًا في ذلك : ﴿ قُل إِنني هداني ربي إلى صراط مستقيم دينًا قيمًا ملة إبراهيم حنيفا .. ﴾ [ الأنعام : ١٩١ ] ، بل جاءت الإشارة إلى شرف هذه الأمة بانتسابها إلى ملَّة إبراهيم في قوله تعالى : ﴿ هُو اجتباكم وما جعل عليكم في الديس من حرج ملَّة أبيكم إبراهيم هو سماكم المسلمين من قبل وفي هذا ليكون الرسول شهيدًا عليكم وتكونوا شهداء على الناس ﴾ [ الحج : ٧٨ ] ، تأمَّل هذا الشرف الذي نالته هذه الأمة بانتسابها إلى ملة إبرهم - عليه السلام - ثم بشهادتها على جميع الأمم ، ثم بشهادة رسولها

انتسابها إلى ملة إبراهيم قولاً وعملاً وأخلاقًا ، إنك نعم المولي ونعم النصير ، وللحديث بقية إن شاء

# مله

في ظمل التصاعد المؤلم للأحداث في كثير من المساطق الإمسلامية .. وفي ظمل الصمت المدولي السخيف .. والمؤامرات التي تحاك بالمسلمين في كل مكان .. تصاعد الوضع المؤلم في أفغانستان الذي تحرر من الشيوعية والإلحاد، ودخل هاوية السلطة والبحث عن المكاسب بين الفصائل المساحرة المريضة ، مدعومة من الخارج لإشباع رغبات دول ومنظمسات كنلُّ يبحث عن تحقيق منارب لنه ، فيدعم هذا ويدعم ذاك ، وفي النهاية يعيش الأفغانيون – أو إذا أردنا التعبير (الأخبوة الأعبداء ) – حرب التصفية بحثًا عن السلطة.

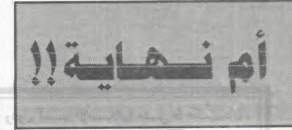
> فبالأمس القريب استطاعت حركة طاليبان تحقيق هدفها المنشود الذي ظلت تسعى لتحقيقه طوال العامين الماضيين وسيطرت على كابول، واستقروا على كرسى السلطة لكي تتغير معالم كثيرة في الخريطة الأفغانية ، ويتأكد بما لا يـدع مجالاً للشك أن الخيار العسكري سيظل هـو سيد الموقف في أفغانستان لفترة من الوقت ، وأن السلام لا يزال أمنية غالية صعبة المنال .

□ كيف نشأت هذه الحركة ومنذ متى ؟؟ □ نشأت ( الطاليبان ) عام ١٩٩٤ م ، ولا يخفى على أحد أن الطالبان خرجوا من العباءة الشريعة وطلبة الكليات الإسلامية التي بدأت في باكستان وتزعمهم الملا محمـد عمر ، وكانت في البداية انتماءاتهم قبلية ، إلا أنهم تبنوا بعد ذلك مجموعة من السياسات التي جعلت الناس هناك السيطرة على كابول،

يلتفون حولهم ، ويلقون التأييد نتيجــة لتبـني تلـك السياسات التي كان من ضمنها المطالبة بإسقاط الضرائب التي كانت تفرضها الفصائل المسيطرة على الحكم آنذاك .

والطاليبان الذين يتحدد أغلبهم من قبيلة ( البشتون ) كبرى قبائل البلاد ، ويؤكدون أنهم أحق الناس بالسلطة ، بينما ترى الفصائل الأخرى ، أنه ينبغي أن ينالوا حظهم منها .

قد بدأت الطاليبان في الظهور على الساحة منذ منتصف عام ١٩٩٤م، وتعتبر قاندهار المعقل الروحي والديني لطاليبان ، ومن قاندهـــار توســعوا الباكستانية ، فهم عبارة عن مجموعات من طلاب الى الشمال الغربي حيث سيطروا على الولايات الشمالية الغربية ، ثم توسعوا إلى الشمال الشرقي حيث العاصمة كابول، واستطاعوا أخيرًا، وكما نقلت وكالات الأنباء والمصادر الأحرى الموثوقة





#### تعليل أخباري بقلم عمال سعد حاتم

ثم تقدموا بعد ذلك إلى الولايات الشمالية ، حيث سقطت بالأمس القريب قبل كتابة تلك السطور في أيديهم بعض المناطق والمعاقل المهمة ، من أهمها مقاطعة ديروان شمال كابول ، و هم الآن في طريقهم إلى الولايات الشمالية للسيطرة والهيمنة عليها .

□ الوضع الحالى في أفغانستان □

ومن تطورات الأحداث يمكننا القول: أن الوضع في أفغانستان أصبح يقسمها إلى أربع مناطق ٧٠٪ من أفغانستان بما فيها مدينة قاندهار المركز الزوحي للحركة ، وكابول في أيدي حركة الطاليبان ، ويشتمل ذلك وسط أفغانستان ، والأجزاء الشمالية الشرقية ، والشمالية الغربية .

وتتمركز قوات ( برهان الدين رباني ) رئيس الجمهورية السابق ، ( وحكمتيار ) رئيس وزرائه حاليًا في منطقة صغيرة في بعض الولايات الشمالية الشرقية على الحدود الطاجيكية الباكستانية الصينية في ولايات لا تتعدى مساحتها ، 1 ٪ من مساحة أفغانستان .

هذا بالإضافة إلى الأجزاء التي تتمركز فيها الميليشيات الأوزبكية التي يقودها (عبد الرشيد دوستم)، وهذه الميليشيات مستقلة عن الطاليبان، وعن برهان الدين رباني وحكمتيار. وتتمركز هذه القوات في الأقاليم المتاشة لجمهورية أوزبكستان، وتلقى دعماً مباشراً من

هذه الجمهورية ، وهي التي ستحدد مستقبل الصراع في هذه المنطقة .

هذا بالإضافة إلى إقليم مستقل تقريبًا يقع في وسط أفغانستان ، وتتمركز فيه مجموعات الشيعة الأفغان والذين يدينون بالولاء والتبعية والتعاطف إلى حد كبير مع إيران .

وبالرغم من هذا الوضع الذي تظهر فيه أفغانستان مقسمة بين هذه الأقاليم الأربعة - ومما يزيد الطين بلة - أن هذا التقسيم لا يقوم فقط على أساس سياسي أو عسكري ، بل أيضًا على أساس قبلي ، يتمثل في أن الأوزبك لهم منطقة مستقلة ، والشيعة لهم منطقة مستقلة ، والشيعة

ولكن ما هي نقاط الخلاف بين الفصائل الأفغانية المتصارعة وعلى أي الأشياء يختلفون ؟؟ وللإجابة على هذا التساؤل ، سنجد أن الإجابة على هذا التساؤل ؟

تشغل بال الكثيرين عمن يشغلهم أمر هذه البقعة المسلمة ، فقد توقعنا أنه بعد رحيل السوفيت عام ١٩٨٧ م ، وحصول أفغانستان على الاستقلال أن يعاد بناء أفغانستان باعتبارها دولة إسلامية آسيوية تسهم بالقدر المتاح في نهضة العالم الإسلامي والعالم الثالث ، ولكن ومع الأسف لم يحدث ذلك ، بل دخلت القصائل الأفغانية في الحرب الطاحنة مع بعضها البعض عما أدى إلى

سقوط قتلي وجرحي ولاجئين .. أكثر مما وقع في أيام الحرب مع الاتحاد السوفيتي (سابقًا).

□ الصراع على السلطة □

وأصبحت القضية - ببساطة - هي قضية الصراع على السلطة ، وليست قضية حقيقة ، لأن كل الفصائل تنتمي إلى نفسس الاتجاه السياسي ، وهو اتجاه الفصائل الإسلامية المجاهدة .. وتصبح في النهاية القضية هي قضية السيطرة على السلطة ، ومن يوزع الموارد في هذه الدولة .

كما أن القضية قلد أصبحت أيضًا قضية الولايات الإسلامية ، وهي أن كل دولة من دول الجوار الأفغانستان لها مصالح في دعم بعض الفصائل للسيطرة على السلطة هناك .

أذكر أيضًا أن أفغانستان ليست وحيدة في هذا الصدد ، فالتناحر بين فصائل قوات المقاومة بعد الاستقلال ورحيـل المحتـل ، ســبق أن حــدث في حدثت في أفغانستان مؤخرًا . اليمن بعد الاستقلال عام ١٩٦٧م، وحدث أيضًا في الكونغوا عام ١٩٦١م، بعد استقلالها عن بلجيكا. السامة السامة

> ولكن أن يحدث ذلك على يد فصائل وحركات ترفع شعار الإسلام ، بينما هي قد ألحقت بشعبها أفظع بكثير مما ألحقه المحتل !!.

> □ القلق العالمي من الأحداث □ وإذا تتبعنا الموقف الدولي أو القوى العالميـة مـن الأحداث الأخيرة في أفغانستان ، وخاصة روسيا ، والولايات المتحدة الأمريكية ، ثم مواقف القوى الإقليمية والمنظمات الدولية ، فإننا نجد أن روسيا

ودول آسيا الإسلامية مشل طاجكستان ، وأزوبكستان ، وتركمانستان ، لا شك أن هـذه المدول تشعر بالقلق من الوضع االحالي في أفغانستان حيث يصفون قوات طاليبان بالأصولية المتشددة ، بل أن البعض يصفها بالتطرف ، ثما يثير تخوفًا لدى القوى السياسية في روسيا ودول آسيا الإسلامية ، لأن ذلك سوف يكون له إنعكاسات خاصة على الوضع القلق الموجود حاليًا في طاجكستان ، وعلى وضع القوات الروسية الموجودة حاليًا على الحدود الطاجيكية الأفغانية ، والتي يحتمل أن تدخل في مواجهة أكيدة مع الطاليان ، وخاصة إذا استطاعت الطالبان السيطرة على الأقاليم التي يوجد فيها برهان الدين رباني وحكمتيار .

ولا شك أن هناك قلقًا عامًا في روسيا نفسها ، فروسيا ليست مرتاحة بالتأكيد للتطورات التي

أما الولايات المتحدة الأمريكية ، فبالرغم أنها قد أعلنت عن رغبتها في استقرار الوضع في أفغانستان ، وإقامة حكومة تمثل الأطراف المختلفة في هذه المنطقه، وقد أعلنت في وقت لاحق أنها تنظر إلى الوضع الحالي في أفغانستان بشيء من الارتياح ، وقد أعلنت صواحة عن احتمال إقامة علاقات دبلوماسية كاملة مع الحكومة الجديدة في أفغانســــتان ، وخاصــة وهــــذا في - تقديــــري الشخصى - أن الوضع الذي وصلت إليه الأحداث في أفغانستان يقلل من النفوذ الإيراني في المنطقة ، وأيضًا يقلل من النفوذ الروسي في



آسيا الوسطى ، بالإضافة إلى أنه يخدم أهداف دولة صانيقة للولايات المتحدة الأمريكية وهي باكستان إلى حد كبير ، وقد أعلنت باكستان عن اعترافها بحكومة حركة الطاليبان في أفغانستان ، وقد أعلن وزير خارجيتها سروار عاصف أهمد على أن باكستان تتعامل مع كل حكومة في كابول ، وليس هناك ما يدعوا إلى التخلي عن هذا المبدأ ، وأن باكستان تتعامل طوال تاريخها مع الأمر الواقع في كابول ، وتمد جسور الصداقة والتعاون مع أي حكومة فيها .

□ الموقف الإيراني من الأحداث □ أما موقف إيران فقد أعلنت إيران عن قلقها البالغ من الوضع الحاصل في أفغانستان ، لأنها لم تكن متفاهمة مع حركة الطاليسان ، بالإضافة إلى أنها كانت تدعم قوات برهان الدين رباني ، وحكمتيار .

ولذلك نجد التصريحان الصادرة من إيران تشارك الروس في التعبير عن القلق الشديد لتلك الأحداث ، ونجد هناك تفاهمًا روسيًا إيرانيًا كبيرًا في هذا الخصوص.

□ الموقف الهندي من الأحداث □ أما بالنسبة للهند فلا شك أن الهند أيضاً شديد القلق للوضع الذي وصلت إليه التطورات في أفغانستان ، لأن الهند كانت تدعهم رباني واليود والق أمغرت فن استنهاد ما ويد علم وحكمتيار أيضًا ، وعندما وصلت قوات الطاليبان إلى أفغانستان كانت أخر بعثة خرجت من كـابول كانت البعثة الدبلوماسية الهندية ، لأنهم كانوا يدعمون قوات رباني ، وبالتالي فالهند ليست

مرتاحة للتطورات التي حدثت هناك ، وبالقطع سوف تعمل جاهدة على تغيير هذا الوضع.

□ الأمم المتحدة .. ومنظمة المؤتمر الإسلامي □ وعلى المستوى الدولي فإن المسئولين في الأمم المتحدة قد أعلنوا أنهم سيعملون بشكل جاد على استمرار الوساطة بين الأطراف المتصارعة ، والوسيط الدولي الموجود في أفغانستان قد أعلن أنه سيعمل على التوفيق بين الفصائل الأفغانية ، وأن الحل النهائي لأفغانستان لن يتم بالطريقة التي قام بها الطاليبان!! وأنا أشك في هذا إلى حد كبير ، وأتوقع أن الأمم المتحدة لن تستطيع أن تفعل شيئًا كثيرًا في هذا الوضع .

أما منظمة المؤتمر الإسلامي فهي في الواقع تقف موقفا حياديًا ، فمنه عام ١٩٩٢ م ومنظمة المؤتمر الإسلام تقوم بدور الوساطة ، وتقدم مشروعات للتسوية بين برهان الدين رباني وحكمتيار من ناحية .. وبين برهان الديسن .. وحكمتيار .. والطاليبان من ناحية أخرى .. وفشلت كل تلك المشروعات ، ولكن المؤتمر الإسلامي عرض الوساطة بين القوات المتناحرة إذا كانت هذه القوات تسعى إلى التسوية السلمية . ويبقى السؤال حائرًا .. أفغانستان الطاليبان بداية أم نهاية ؟ ؟

ميدن السماية ، واقدل حيوال السمة المنا

million is the delibert . I feel it

# النفق اليهودي.. وتدمير الأقصى!

ما أروع أن يأتي رد الفعل معيرًا عن شيعور وأحاسيس مشتركة للشيعوب والقادة .. والمسلولين .. فيرغم التخاذل الذي نحسه من قادة المسلمين عندما تقع كارشة .. إلا أن ثورة الغضب الفاسطينية وعدم الرضاعن ما يقوم به اليهود بزعامة هذا النيتانياهو الملعون ، وقصة النفق اللعين ، قد حركت المشاعر لدى الحكام .. والشعوب .. وكفادة حكام المسلمين الانتظار إلى أن تقع الكارثة ويكون الفعل ، وبعد فلك يأتي رد الفعل ، فينما الضريات تنهال على المسلمين في كل مكان وسط نظام دولي .. أشبه بالمعلكة الخاصة ، متوجًا عليها (كلينتون) يأمر وينهي كيفما شاء ، وكما يحلو له ، يضرب العراق ، لأن قواته قد حركها بعض الكيلو مترات في داخل الأراضي العراقية ، لأنه أكثشف فجأة أن هناك شعبًا الأكراد تتحرك مشاعره إذا تقدم العراق نحوهم ، ويغمض عينه إذا جاءت الحركة مسن الأخريين مسواء كانت تركيا أو غيرها ، إنه النظام الدولسي .. واليهود يعبدون يقتلون ويشردون .. ونيتانياهو هذا الشبيه بالحاوي يخرج لسانه للجميع ، لأنه يضمن حماية أمريكا ، وقادتنا مازالوا يأملون في وهم السلام مع هذا النيتانياهو المتغطرس المتعنت ، وقد أتخذت القيادة المصرية موقفًا حكيمًا من قمة واشغطن – الفاشلة – بقرارها بعدم المشباركة

وعلى مدى الأيام الماضية تابع العالم أجمع الثورة العارمة للفلسطينين في الأراضي المحتلة على أثر القرار الإسرائيلي بفتح النفق المقام تحت المسجد الأقصى، واشتعلت المواجهات بين الفلسطينين واليهود والتي أسفرت عن استشهاد ما يزيد على سبعين فلسطينيا، وقتل حوالي خمسة عشراً إسرائيليا من الضباط والجنود .. بالإضافة إلى جرح المتات من الطرفين، وقد أدى اشتعال الموقف في الأراضى الفلسطينية إلى امتداد التوتر

إلى الحدود المصرية في رفح ، نتج عنه استشهاد ضابط مصري ، وما تلا ذلك من اقتحام للقوات الإسرائيلية انحتلة للمسجد الأقصى بالمدافع والرشاشات وقتل المصلين أثناء صلاة الجمعة .. ولم يكن قد مر أكثر من مائة يوم على تولي هذا النيتانياهو منصبه ، إلا أنه قد استطاع أن يعيد عقارب الساعة في منطقة الشرق الأوسط إلى الوراء لسنوات التوتر والعداء ، فرئيس الحكومة اليهودية – هذا الوقح – الذي لم يكتفى باستفزاز

[23] التوهيد السنة الخامسة والعشرون العدد السادس



#### تعليل أخباري بقلم : جمال سعد حاتم

مشاعر المسلمين سواء باقتحام قواته لحرمة المسجد الأقصى والمصادمات الدامية التي أوقعت عشرات الشهداء ومنات الجرحي من الفلسطينيين برصاص قوات الاحتلال الإسرائيلي ، بل أعلن تحديه للعالم أجمع بإصراره على إعادة فتع النفق متحديًا العالم أجمع في استهانة تفوق كل الحــدود، وفي نفس الوقت كشفت المصادر القريبة من الأحداث أن حكومة الليكود المتطرفة القائمة على السلطة في إسرائيل تسعى إلى حفر نفق آخـر أسفل الحرم الإبراهيمي بمدينة الخليل الخاضعة لقوات الاحتلال الإسرائيلي، والتي كان من المفترض أن تعود للسيادة الفلسطينية قبيل انتهاء العام الماضي.

## خطورة النفق الإسرائيلي =

وتكمن خطورة النفق الإسرائيلي في أنه يمثمل مرحلة متقدمة نحو تحقيق الهدف اليهودي الخبيث لهدم وتقويض المسجد الأقصى وتدميره ، بزغم أنه أقيم على هيكل سليمان "المعبد اليهودي القديم "، وهذا الزعم اليهودي لم يؤيده أي دليل بزغم أن هذا النفق الجبار الذي انطوى على حفـر آبار بأعماق سحيقة تحت حائط المسجد الشريف بحثًا عن مشل هذا الدليل لإقناع العالم بصواب حرصهم على أن يؤدي المسلمون شعائر الصلاة زعمهم ، ومن هنا فإن الهدف اليه ودي يتمثل في هذا المسجد وبناء الهيكل المزعوم على المساحة الهائلة التي يشغلها المسجد الشريف، وهمو أول

القبلتين ، وثالث الحرمين .

فالفتحة الشمالية للنفق - وهي الطرف الآخــر منه - تؤدي بيساطة إلى إعاقة دخول المصلين إلى للمسجد الذي لا يزال متاحًا أمام الفلسطينيين لإرتياد المسجد منه ، وهو باب الغوانحة ، فالباب الغربي الرئيسي للمسجد واسمه باب المغاربة واقع القدس الشرقية عام ١٩٦٧ م، على اعتبار أنه مفتوح على ساحة حائط المبكى، وحائط المبكى بالمناسبة هو الحائط الخارجي الغربي للمسجد ، أما البابان الرئيسيان الآخران للمسجد ذي الأبواب العشرة ، فهما مغلقان بالطوب منذ مئات السنين ، ويقال : إنهما أغلقا منذ أيام الحملة الصليبية التي جعل جنودها المسجد ساحة للخيول ومخزنا للمعدات.

# السجد الأقصى .. وضعير المسلمين =

لم يقــل الإســرائيليون إلى الآن أنهــم ســـوف يغلقون المسجد أمام مرتاديه من المسلمين، ولكن خطواتهم اللاحقة معروفة من واقع خطواتهم السابقة ، فسوف يزعم اليهود الإسرائيليون على في المسجد الأقصى ، بأن يقولوا إنهم لـن يغاقــو هذا الباب في أوقات الصلاة ، وبعد أن يحت سائح أو أكثر سواء من جراء هجمة فلسطينية -

أو إسرائيلية مدبرة - فسوف يقررون أن حالة الأمن تتطلب غلق الباب نهائيًا أمام المصلين ، المشيدة من الحجارة أسس اليهود بعد الاستيلاء وشيئًا فشيئًا يتمكنون من عزل المسجد تمامًا تمهيدًا لتخريبه وتقويضة تحقيقًا لحلمهم اللعين.

ويرتكب اليهود جريمتهم على الرغم من علمهم ويقينهم الجازم بأن المسجد الأقصى هو ضمير كل مسلم في العالم كله ، وأن الشعب المملوكية .. تركوه وواصلوا شق النفق في التربة الفلسطيني الذي ضحى بأرواح أكثر من ثلاثمائة ألف من أبنائه إلى الآن مستعد للتضحية بأرواح أكثر من ثلاثمائة ألف آخرين قبل أن يتحقق الهدف الإسرائيلي.

#### وصف النفق =

يقع المسجد الأقصى الشريف على ربوة عالية تليها أودية من الشرق والجنوب والغرب، وقله أقام سيدنا عمر بن الخطاب الإنشاءات الأولى للمسجد الأقصى في الطرف الجنوبي من التل ، وأقام المسلمون إنشاءات أخرى بتعاقب السنين، ولكن الإنشاءات الرئيسية للمسجد الشريف بما فيها المبنى المقام على قبة الصخرة الشريفة ، والمدارس وقاعمات الاجتماعمات والأسموار والأبواب العشرة والآبار التي كانت تمتلئ من مياه الأمطار والتي أقيمت كلها في العهد المملوكي، وأنشأ المماليك أيضًا أنفاقًا تحت الأقصى من الجهة الغربية لتصريف المياه الزائدة بعد امتلاء الآبار إلى الوادي الجنوبي .

وفي الطرف الجنوبي لهذه الأنفاق العملاقة على القدس الشرقية مكانًا للصلاة مجاورًا لحائط المبكى ، وبعد هذا المكان مباشرة بدأ شق النفق شمالاً ، صعودًا مع التل المقام عليه الأقصى ، وكلما وصل الإسرائيليون إلى جزء من الأنفاق وأقاموا الدعامات التي تسنده ، وعندما وصلوا إلى نقطة تتعامد مع قبة الصخرة وأخذوا في شق نفق عمودي تحت المسجد مباشرة يؤدي إلى داخله بقصد اقتحامه من تحت الأرض!!

يقامل القواري عللم . وقال سفد والم

ولما تنبة الفلسطينيون قاوموا بشدة ونجحوا بفضل تدخل منظمة اليونسكو في سد النفق المؤدي إلى قبة الصخرة بالأسمنت المسلح ، ومع ذلك تواصل إسرائيل حربها الضروس الغبية ضد الفلسطينيين والعرب والمسلمين جميعًا.

#### المواجهة قادمة =

والمتتبع للأحداث يجد أن الحكومة الإسرائيلية بزعامة الليكود تجر المنطقة إلى مواجهة حتمية ، فالمواجهة قادمة لا محالة .. ليس الآن .. وليس غدًا . ولكن في المستقبل القريب .. وربحا في السنوات الباقية من عمر الليكود، فالأرض الفلسطينية التي مازال ينهبها نيتانياهو .. وألوف المستوطنين الذين يزرعهم في الأرض المنهوبة عنوة واقتدارًا ، وأكداس الأسلحة والترسانات الذرية

[٨٤] التوحيد السنة الخامسة والعثيرون العدد السادس



والميكروبية والكيميائية هي بالفعل إعلان حرب على كل جيرانه، وما أجواء السلام إلا ديكور، وبالونات دخان، وتغييب للعقبول، والمعارك اليوم تتفجر في القدس ويغطي دخانها على كل هذه الأكاذيب، ومن وراء الدخان، ومن وراء الابتسامات الدبلوماسية، كل شيء ينبئ بعنف قادم لا محالة، فإسرائيل لا تمهد لصلح ولا لسلام، وإنما لاغتصاب الأرض، ولمزيد من الأرض وللسيادة والهيمنة والعلو على الكل، وهي أمور لا يمكن أن تتحقق بالحسنى، ولا بسحر الابتسامات، وإنما بالنار والرصاص، والخلفية ليست خلفية ثقة، بل خلفية كراهية وشك، وتربص وحقد تاريخي لا يهداً.

والغرب في إنجلترا وأمريكا وأوروبا ، ليسوا أبرياء في هذه الصفقة وليسوا محايدين في هذه الخصومة ، بل هم مع الشيطان علينا .

#### الا أحد يبقى على القمة

وعمليات التهدئة التي يتطوعون بها من وقت لآخر ليست لحسابنا، وإنما لحساب المعتدي وإذا كنا قد عسكرنا في معسكر الصبر، فإن الله من وراء الصبر، وبيده الموازين يقلبها في الوقت المعلوم، ويدير الدائرة على الجبارين، فهكذا كان شأن التاريخ من أيام عاد وغمود.. ومن أيام الروم والفرس والمغول والتتار، ومن أيام الإمبراطورية البريطانية التي غاب عنها الشمس، ومن أيام الانهيار السوفيتي القريب، فلا أحد يبقى على القمة، ولا أحد يبقى في القاع، وتلك

هي الدنيا التي لا دوام لها ، وأيام يداولها الخالق بين الناس ، ليجري بها العبرة : ﴿ وتلك الأيام نداولها بين الناس ﴾ ، فلنلزم صفًا واحدًا ، ونوجع إلى الله ، ولنواجه الأزمة بكرامة ، ولا نركن إلى الله ين ظلموا فنهلك معهم : ﴿ ولا تركنوا إلى الذين ظلموا فتمسكم النار ﴾ .

إنه الاختيار ، وكل دنيانا اختيار ، ولن تنفعكم أموالكم ، ولن تدوم لكم كراسيكم ، ولن يسلم في الساعة الخافضة الرافعة إلا الشابتون علمي الحق .

والمواجهة مع إسرائيل قدر، وحاصة إذا كان على رأس حكومة اليهود مثل هذا - المتبجح المحتل - هذا النيتانياهو الذي صور له غروره أن يعطى لنفسه الحق في الاحتجاج على ما تقوم به مصر من مناورات تدريبية ، ويزعم على حد قوله: أننا نعكر بها وجه السلام، يقول هذا الكلام الأحمق الذي يحتل ويغتصب الأرض، ويطرد ويشرد أصحابها ، وينسف بيوتهم ، ويحبس المياه عن زراعتهم ، ويكدس أهرمات السلاح .. ويزرع على حدودنا ترسانته النووية والذرية لليوم الدموي الذي يحلم به .. إنها نكتة تؤكد ما يبطن هؤلاء في قلوبهم وتؤكد معدن الكذب الذي فطروا عليه: ﴿ودت طآئفة من أهل الكتاب لو يضلونكم وما يضلون إلا أنفسهم وما يشعرون ﴾ ، فهل نتعظ ونعتبر ونفيق من غفوتنا قبل فوات الأوان ؟!!

بقلم : جمال سعد حاتم

# الأسباب الشروفي لجاب الرزق وزيادت في هني ع الكتاب والسني بقم: عصام عدربه معد

الحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهداه ، وبعد :

مما لا ريب فيه أن اعتقاد الناس وتعلقهم بالسحرة والدجالين والمشعوذين لجلب الرزق وزيادته اعتقاد باطل، حيث إنه نفى لربوبية الله - عز وجل والاعتقاد الصحيح اعتقاد أهل السنة والجماعة أن الرزق بيد الله - عز وجل - فالله هو الرزاق، وما سواه مرزوق.

ولابد أن يعلم هؤلاء أن الله سبحانه وتعالى أمر الملك بكتابة رزق العبد وهو في بطن أمه لما ثبت عنه صلى الله عليه وسلم من حديث ابن مسعود رضي الله عنه قال : حدثنا رسول الله صلى الله عليه وسلم – وهو الصادق المصدوق – قال : (( إن أحدكم يجمع خلقه في بطن أمه أربعين يومًا نطفة ، ثم يكون علقة مثل ذلك ، ثم يكون مضغة مثل ذلك ، ثم يرسل إليه الملك فينفخ فيه الروح ويؤمر بأربع كلمات : يكتب رزقه ، وأجله ، وعمله ،

فالله سبحانه وتعالى قدر الأرزاق لعباده ، فالقدر السابق لا يمنع من العمل والأخذ بالأسباب من القدر المكتوب ، ففي الحديث: (( الدواء من القدر ، وقد ينفع ياذن الله تعالى )) . (( صحيح الجامع )) (٤٣ ، ٩) .

ومن الأسباب المشروعة لجلب الرزق وزيادته :

🗰 تقوى الله والإيمان به :

قال تعالى : ﴿ وَمَن يَتْقِ اللَّهَ يَجْعَل لُّهُ مَخْرَجًا ﷺ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَخْسَبِ ﴾ [ الطلاق : ٣،٢] .

قال ابن كثير في ((تفسيره)): (أي: ومن يتق الله فيما أمره به وترك ما نهاه عنه يجعل له من أمره مخرجًا ، ويرزقه من حيث لا يحتسب أي: من جهــة لا تخطر بباله)). أهـ ((تفسير ابن كثير)) (٤/٠٠٤).

ومنها قول الله سبحانه وتعالى : ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ ءَامُنُواْ وَاتَّقُواْ لَقَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ مِّنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ وَلَكِن كَذَّبُ وَا فَأَخَذَنَ اهُم بِمَا كَانُواْ يَكُسِبُونَ ﴾ وَلَكِن كَانُواْ يَكُسِبُونَ ﴾ [الأعراف: ٩٦].

قال الإمام الرازي: (بركات السماء بالمطر، وبركات الأرض بالنبات والثمار وكثرة المواشي والأنعام وحصول الأمن والسلامة، وذلك لأن السماء تجري مجرى الأب، والأرض تجري مجرى الآم، ومنها يحصل جميع المنافع والخيرات بخلق الله تعالى وتدبيره). أهد ((التفسير الكبير)) (١٨٥/١٢).

#### # الاستغفار:

قال تعالى : ﴿ فَقُلْتُ اسْتَغْفَرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ﷺ يُرْسِلِ السَّمَّاءَ عَلَيْكُم مِّدْرَارًا ﷺ وَيُمَدِدُكُم بِــَامُوالِ وَبَنِينَ وَيَجْعَلِ النَّمُ أَنْهَارًا ﴾ [نوح: ١٠،

قال ابن كثير في ((تفسيره)): (أي إذا تبتم إلى الله واستغفرتموه وأطعتموه كثر الرزق عليكم، وأسقاكم من بوكات الأرض، وأنبت لكم من بركات الأرض، وأنبت لكم الزرع، وأدرّ لكم الضوع، وأمدّكم بأموال ربسين أي: أعطاكم الأموال والأولاد، وجعل لكم جنات فيها

[. ٥] التوهيد السنة الخامسة والعشرون العدد السادس

أنواع الثمار وخللها بالأنهار الجارية بينها ) . أهــــ (( تفسير ابن كثير )) (£ ٩/٤) .

وقال تعالى : ﴿ وَيَا قَوْمِ اسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُرْمِيلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُم مُدْرَارًا وَيَزِدُكُمْ قُوَّةَ إِلَى قُوَّتِكُمْ وَلاَ تَتَوَلَّوْاْ مُجْرِمِينَ ﴾ [ هود : ٥٢].

ومما يدل على أن الاستغفار من أسباب جلب الرزق من السنّة : ما ذكره الإمام أحمد في (( مسنده )) عن عبد اللّه بن عباس رضي اللّه عنهما قال : قال رسول اللّه صلى اللّه عليه وسلم : (( من أكثر الاستغفار جعل اللّه له من كل هم فرجًا ، ومن كل ضيق مخرجًا ، ورزقه من حيث لا يحتسب )) .

#### # صلة الوحم:

لا أخوجه البخاري في ((صحيحه)) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ((من سره أن يُبسط له في رزقه وأن يُنسأ له في أثره فليصل رحمه))، وقد بوب الإمام البخاري بابًا سماه (باب من بُسط له في الرزق بصلة الرحم) أي: بسبب صلة الرحم.

وصلة الرحم تكون بالمال ، وبدفع الضرر ، وبالدعاء ، وبالعون على الحاجة ، وبطلاقة الوجه ، وبكل ما هو خير ، ودفع كل ما هو شر .

بالإضافة إلى أحاديث أخرى كثيرة توضع أن صلة الرحم مببًا من أسباب بسط الرزق.

#### # التوكل على الله تعالى :

لما ذكره الإمام أحمد في (( مسنده )) من حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه ومسلم : (( لو أنكم تتوكلون على الله حق توكله لرزقكم كما يرزق الطبر ، تغدو خماصًا ، وتروح بطانًا )) .

والشعيد النها والمحاملين أديل النبار

the state of the state of the

واعلم يا عبد الله أنه لابد من السعي على الرزق ؛ لأن التوكل لا يقتضي ترك السعي لما ثبت عنه صلى الله عليه وسلم قال : (( اعقلها وتوكل )) ، وكان هذا جوابًا لمن سأله قاتلاً : أرسل ناقتي وأتوكل ؟ فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم : (( اعقلها وتوكل )) .

#### # المقابعة بين الحج والعمر:

لما ثبت عنه صلى الله عليه وسلم من حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((تابعوا بين الحج والعمرة فإنهما ينفيان الفقر والذنوب كما ينفي الكير خبث الحديد والذهب والفضة، وليس للحجة المبرورة ثواب إلا الجنة)).

[ رواه أحمد في (( المسند )) ] .

#### الإنفاق في سبيل الله :

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلْيُنفِقُ مِمًّا ءَاتَاهُ اللَّهُ لاَ يُكَلِّفُ اللَّـهُ نَفْسًا إِلاَّ مَا ءَاتَاهَا سَيَجْعَلُ اللَّـهُ بَعْـدَ عُسْرٍ يُكَلِّفُ اللَّـهُ بَعْـدَ عُسْرٍ يُسْرًا ﴾ [ الطلاق : ٧] .

وقد ثبت عنه صلى الله عليه وسلم من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أنه قال : (( ما من يوم يصبح العباد فيه إلا ملكان ينزلان فيقول أحدهما : اللهم أعط منفقًا خلفًا ، ويقول الآخر : اللهم أعط عمسكًا تلفًا )) . [ أخرجه البخاري ] .

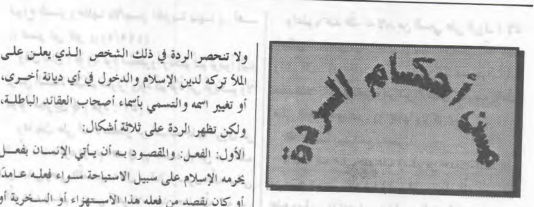
وقد أخرج مسلم في (( صحيحه )) عن أبي هريرة رضي الله عنه يبلغ به النبي صلى الله عليه وسلم قال : (( قال الله تبارك وتعالى : يا ابن آدم أنفق أنفق عليك )).

هذا ما يسر الله لي جمعه على سبيل المثال لا الحصر . وصلى الله على النبي محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

I had had then you this reliant his time had to

feet has and a continuent to his before

with harry that ( they ) filled have



# بقلم: عبد القادر السباعي

إناح الإنسلام لجميع الناس الحرية الكاملسة في ختيار اللبين اللدي يحبونه، والعقيلة اللتي يؤمننون بهاء والنهج السذي يسبيرون علينه دون إكبراه أو إجبار من أي سلطة مهما كان قدرهما، ومن أي شخص مهما كان شأنه، قال الله تعالى: ﴿لا إكراه في الدين قد تين الرشد من العي).

فمسألة الإيمان لا بدأن تقوم على أساس سليم واقتناع كامل ووعسي شامل لا يحتصل شكًا ولا يقبــل ترددًا يحد والما المالية المالية المالية

الردة: بمعنى العبودة إلى البوراء والارتبداد إلى الخلف، وتعرف شرعًا بأنها العودة إلى الكفر بعد الدخول في الإسلام. حديث التي عديظ الدوس بالاسلام

والردة محبطة للعمل مهما كان عظيمًا، قال الله تعالى: ﴿ ومن يرتدد منكم عن دينه فيمت وهو كافر فأولئك حبطت أعمالهم في الدنيا والآخرة وأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون، [البقرة: ٢١٧].

ولا تنحصر الردة في ذلك الشخص الذي يعلن على الملأ تركه لدين الإسلام والدخول في أي ديانة أخسري، أو تغيير اسمه والتسمى بأسماء أصحاب العقائد الباطلة، ولكن تظهر الردة على ثلاثة أشكال:

الأول: الفعل: والقصود به أن يأتي الإنسان بفعل يحرمه الإسلام على سبيل الاستباحة سنواء فعلمه عامدًا أو كان يقصد من فعله هذا الاستهزاء أو السخرية أو الاستخفاف أو العناد أو الكابرة، ومثال ذلك: أن يسجد لصنم أو لشمس أو لقمر أو القاء المصحف وكتب الحديث النبوي في الأوساخ والقاذورات أو وطنها بالأقدام والاستهزاء بها أو الاستخفاف لما جاء

وتأتى أيضًا بقعـل المحرم مع استحلال إتيانـه كالزنـا، وشرب الخمر، وقتل معصوم الدم، وسلب الأموال من أصحابها، وأكل لحم الخنزير، فمن فعل شيئًا من ذلك واعتقد في حله فهو بذلك قد ارتد عن دين الإسلام.

أما إن جاء بفعل شيء من هذه المحرمات على سبيل التأويل الخاطئ فأكثر العلماء لا يسرون كفر فاعلمه ولا ردته، ويستدلون بذلك على رواية أبو جندل بن سهل وجماعة معه شربوا الخمر في الشام، فلما ألقى القبض عليهم وهم متلبسون بهذه الجريمة قالوا: أن ممدى علمهم بهذه المسألة أنها حلال، واستدلوا على صدق قولهم بقول الله تعالى: ﴿ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فيما طعموا إذا ما اتقوا وآمنوا وعملوا الصالحات ثم اتقوا وآمنوا ثم اتقوا وأحسنوا والله يحب المحسنين المائدة: ٩٣]، فلما عرفوا الحق وزالت عنهم الشبهة واتضح أمامهم الدليل تابوا إلى الله تعالى وندموا على فعلهم، وأقيم عليهم حد شرب

الخمر على أنهم عاصون.

وعلى ذلك فمن استحل محرمًا وهو يجهل تحريمه في دين الإسلام فلا يعتبر في هذه الحالة مرتدًا إذا ثبت أنه يجهل التحريم، أما إذا عاد إلى فعلته السابقة بعد أن تبين لـ الحق وظهر له الصواب وأعلن مرة ثانية حِل هذا الفعل فهو كافر مرتد، قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا ثُم كَفُرُوا ثم آمنوا ثم كفروا ثم ازدادوا كفرًا لم يكن الله ليغف لهم ولا ليهديهم سبيلاً والنساء: ١٣٧].

ويستدلون أيضًا بحالة الخوارج وما فعلوه بالمسلمين، فقد خرجوا عن الجماعة وأعلنوا عصا الطاعة وفرقوا جموع المسلمين، وسفكوا الدماء الزكية، وأزهقوا النفوس الطيبة، ومع ذلك كله فقد وقف العلماء عن تكفيرهم في أول الأمر؛ لأنهم كانوا يؤلون الآيات بتأويلات خاطئة ويحمّلون النصوص ملا تحتصل، فلما ظهر الدليل وسطع الحق ورجع منهم من رجع، وحورب الباقون حرب عاد وثمود.

الثاني: الامتناع عن فعل: فإذا امتنع الإنسان عن إتيان فعل من الأفعال التي يوجبها الإسلام منكرًا لــ جـاحدًا إياه مستحلا الإعراض عنه كالصلاة والزكاة والصوم والحج فهو كافر موتد. أما إذا كان جاهلاً لحكمه، أو ' العالم، أو حدوث الصانع، أو فصل الدين عن الدولـة، حديث عهد بإسلام، أو ناشئًا بغير دار الإسلام أو في بادية بعيدة عن أهل العلم والمعرفة لم يحكم بكفره. مثال ذلك : إصرار أبي بكر الصديق رضي الله عنه على قتال مانعي الزكاة وترديد قولته المشهورة: (واللُّــه لأقاتلن من يُفرق بين الصلاة وأختها)، وعدٌ ذلك انتقاصًا للدين لا بد من الوقوف له وقفة صلبة ولم ينظر إلى أقوال البعض بأنهم يشهدون الشهادتين ويقيمون الصلاة وغير ذلك، ومثال ذلك أيضًا: ما حدث للوليد بن عقبة حين بعثه النبي رضي على صدقات بني المصطلق،

فلما سار الوليد حتى بلغ بعض الطريق خاف فرجع وأراد أن يأتي بعذر، فأخبر النبي ﷺ أنهم منعوه الزكاة وحاولوا قتله، فأرسل إليهم النبي على خالد بن ومعه بعض الجند، وأمرهم أن يتثبتوا من الأخبار، وألا يتعجلوا الإغارة عليهم، فانطلق حتى وصلهم ليلاً، فبعث عيونه فجاءوا إليه أن القوم على إسلامهم ولم يأتهم أحد يطلب الزكاة، فلما أُخبر النبي على باللك قال: "التثبت من الله، والعجلة من الشيطان".

ويندرج تحت هذا الباب أيضًا الذين يمتنعون عن تطبيق الشريعة الإسلامية.

الثالث: القول: كأن يتلفظ الإنسان بقول هو كفر بطبيعته أو يقتضي الكفر كأن يجحد الربوبية أو الوحدانية أو يدعى أن لله شركاء في ملكه أو أن له صاحبة أو ولذا أو يدعى النبوة أو يصدق مدعيها أو أن ينكر الأنبياء أو الملائكة أو يجحد القرآن أو شيئا منه أو ينكر البعث والحساب أو الشهادتين. أو يعلن براءته من الإسلام وأهله، أو أنه على غير ملة الإسلام، وأيضًا يعتبر خروجًا عن الإسلام كمل اعتقاد مناف للإسلام كالحلول والاتحاد، وتناسخ الأرواح، أو قـدم أو شابه ذلك.

والملاحظ في هذه المسألة أن الاعتقاد في حد ذاته لا يعتبر ردة يعاقب عليها الإسلام اللُّهم إلا إذا تحولت إلى قول أو فعل، والدليل على ذلك حديث رسول الله ﷺ الذي يقول فيه: "إن اللَّه عفي لأمتى عما وسوست أو حدثت به أنفسها ما لم تعمل به أو تتكلم". وتدرك بعد ذلك الباطن لله تعالى يحاسب صاحبه بما يحق أنه ويجازى عليه ، الإكراه: إذا أكره إنسان على أن يقول قولاً يحتمل الكفر أو فعلا، فلا يعتد بهدا القول ولا بذلك

الفعل مادام نابعًا من منطلق الإكراه.

ومثال ذلك. ما حدث لعمار بن ياسر عندما قتلوا أباه وأمد، وطليوا منه أن يسب الرسول ﷺ، وأخبره ما حدث له، فقال له: "كيف تجد قلبك؟" قال عمار: مطمئن بالإيمان يا رسول الله، فقال له: "إن عادوا فعد". ثم نزل قبول الله تعالى: ﴿إلا مِن أكره وقلبه مطمئن بالإيمان ولكن من شرح بالكفر صدرًا . ولحديث الرسول على: "عفى الأمتى الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه".

ويرى الإمام أبو حنيفة وأحمد أن فعل الهازل والمستهتر وقوله يعتبر كفرًا مادام قد تلفظ بالقول أو أتى بالفعل وهو مختار، وإن لم يقصد المعنى الحقيقسي للقول أو الفعل، وذلك لأن أمور العقيدة ليست مجالاً للسخرية والضحك. قال تعالى: ﴿ولَّن سَأَلَتُهُم لِيقُولُـن إنَّمَا كُنَّا نخوض ونلعب قل أبالله وآيات ورسوله كنتم تستهزءون لا تعتذروا قد كفرتم بعد إيمانكم.. ﴾.

حكم المرتد: أجمع الأئمة والفقهاء على أن حكم المرت. هو القتل، وذلك مصداقًا لحديث رسول اللَّه ﷺ: "مـن بدل دينه فاقتلوه"، وأيضًا: "لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث: الثيب الزاني، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجماعة".

ولكن هناك أقوال مختلفة في هــذا القتــل حـدًا أو كفـرًا على خلاف بينهم.

الاستتابة : القاعدة الأصلية في الإسلام أن المرتد لا يقتل إلا بعد أن تبوك له مدة من الزمان كفرصة أخيرة لمراجعة النفس وإعادة الحسابات، فالمسألة جد خطيرة، وإذا كان هناك سوء فهم كان من الضروري إيضاحه والمناجي والمراجع المراجع المراجع المنازي المنازي المنازية والمراجع والمراجع المراجع ا

ومواجعته، وإذا كان هناك أي لبس كان صن الواجب إزالته وتبيانه.

the Sp. Santagle

وجمهور الفقهاء على أن مدة الاستتابة للائمة أيام بلياليها، لا يتعرض فيها لتضييق أو تعليب أو تعنيف ولا يمنع عنه طعام أو شراب، فإن أعلن توب وتراجعه خليّ سبيله، وإلا قتل بعد غروب شمس ثالث يوم.

روي عن عمر بن الخطاب- رضى الله عنه- أنه قدم عليه رجل من جيوش المسلمين، فسأله عمر عسن الأخبار، قال: نعم وجدنا رجــلاً كفـر باللَّـه تعـالي بعــد إسلامه، فقال عمر: وماذا صنعتم معه؟ قال: قربناه فضربنا عنقه، فقال عمر: هلا أغلقت عليه بيتا وأطعمتموه في كل يوم رغيفًا، واستتبتموه لعلمه يتوب ويرجع إلى الله، ثم قال عمر: اللَّهِ م إنى لم أحضر ولم آمر ولم أرض إذ بلغني.

غير أن هناك صنفين من المرتدين ليس لهما توبة والا مدة للاستتابة، ولكن يجب أن يكونوا عبرة لكل ذي عينين، أولاهما: أولتك الذين تعدوا كل الحدود، وهتكوا كل الأستار، وعرضوا بكل المحارم ولم يقفوا عند خلق أو يتحلوا بأي مبدأ، ومن هؤلاء من بجاهر بسب رب العزة- سبحانه وتعالى- أو ملائكته أو رسله، أو قذف أمهات المؤمنين.

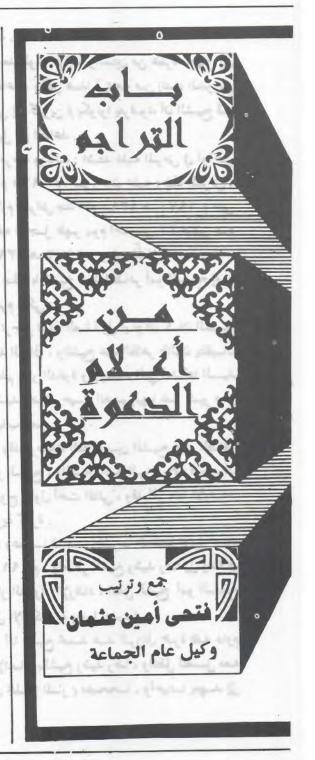
وثانيهما: المستهتر بالتوبة والذي لم يتعظ من أول مرة وأتخذها لهوًا ولعبًا، فكان ولا بـد من وضع نهاية لـه، قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفُـرُوا بَعَـدُ إِيمَانِهُمْ ثُـمُ ازْدَادُوا كفرًا لن تقبل توبتهم.. ﴾.

وصلِّ اللَّهِم على سيدنا محمد وعلى آله وصحب وسلم. يتب له عنها هذا بالمع بلك يمام الاستاد

# فضيلة الشيخ: محمد عبد الرزاق حمزة إمام المرم المدني

الله المناه و الما الما الما الله والله الله

- ولد الشيخ محمد عبد الرهن عبد الرزاق هـزة في
   كفر شكر إحدى القرى القريبة من بنها .
- تعلم القراءة والكتابة وحفظ القرآن الكريم في مدرسة القرية .
- التحق بالأزهر برغم معارضة ذويه محتجين ببعد المسافة.
- عرف منذ انتظامه في الأزهر بالجدية والإجتهاد،
   كما كان متفوقًا في جميع العلوم، الأمر الذي جعله
   محل رعاية شيوخه، وخاصة شيخ الأزهر الشيخ سليم
   البشري رحمه الله.
- التحق بدار الدعوة التي أنشأها الشيخ السيد رشيد رضا – رحمه الله – وكان الغرض منها إحياء السنة ، والدعوة إلى الإقتداء بها ، وترك التقليد الجاهلي .
- حضر دروس الشيخ رشيد رضا ، وكان ذلك باكورة اشتغاله بكتب الحديث والتخصص فيها ، ومن ثم انطلق في القرى والمدن يدعو إلى محارية البدعة داعيًا إلى نصرة السنة ، وما كان يبالي بما يلقاه .
- في عام ١٣٤٤ هـ ١٩٢٥ م قصد الشيخ
   عبد الرزاق حزة ، ومعه صهره الشيخ عبد الظاهر



أبو السمح مكة لآداء فريضة الحج، فلقيا الملك عبد العزيز آل سعود ، وكان يسمع بهما من أستاذهما الشيخ رشيد رضا ، فطلبهما لتولي الإمامة والخطابة والتدريس بالحرمين الشريفين. • وفي عام ١٣٤٧ هـ ١٩٢٨ م عين الشيخ أبو السمح إمامًا للحرم المكي، وعين الشيخ عبد الرازق حمزة إمامًا للحرم المدنى، وظل كذلك حتى عام ١٣٤٨ هـ ١٩٢٩ م حيث انتقل إلى مكة مساعدًا للشيخ أبي السمح في وافاه الأجل ظهر يوم الخميس ٢٢ صفر عام الخطابة والإمامة في الحرم المكى الشريف.

وهو أكبر مؤسسة علمية يومئذ، وثما تجدر الحرم المكي: الإشارة إليه أن الدراسة في هذه المعاهد العلمية لم تقف عند حدود تعلم العلوم الشرعية ، بل عبد الرزاق ، والشيخ عبد الظاهر طالبان يتلقيان تساولت العلوم الأحرى كالرياضيات، العلم بدار الدعوة والإرشاد التي أنشأها السيد والحساب، والهندسة، والجبر، وعلوم الطبيعة. وشيد رضا، حيث انضم إليها نفر كبير من ولقد ساهم في تطور هذه المعاهد وقام بالدراسة شباب مصر . فيها كل من الشيخ عبد الرزاق عفيفي ، والشيخ المحمدية .

> المكى ، تلقى إقبالاً كبيرًا ، وقد قام بها بكل همة دون كلل أو ملل.

• أنتدب في عام ١٣٧٢ هـ ١٩٥٦ م بـأمر من إلى الإسكندرية وعمل مدرسًا . سماحة مفتى السعودية - آنذاك - الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ ليقوم بالتدريس في المعهد العلمي بالرياض ، فبقي عامًا واحدًا ، ثم عاد إلى

• بعد بلوغه الرابعة والستين من عمرة أحيل إلى التقاعد ، ولكن هذا لم يمنعه من إلقاء الدروس حتى إن كثيرين لم يكونوا يعرفون أن الشيخ قلد أحيل إلى التقاعد .

مكة.

• مرضه ووفاته: اشتد عليه المرض في أو آخر عام ١٩٦٥ م، ثم زادت عليه وطأة المرض، فلازم الفراش منذ عام ١٣٩٠ هـ ١٩٧٠ م حتى ١٣٩٢ هـ ١٩٧٢ م ودفن بالُعَلاُّ .

• عمل بالتدريس في المعهد العلمي السعودي • صلته بالشيخ عبد الظاهر أبو السمح إمام

ترجع تلك الصلة إلى أيام أن كان الشيخ

وقد توطدت العلاقة بين الشيخ عبد الظاهر عبد الرهمن الوكيل ، والشيخ محمد على أبو السمح ، والثيخ عبد الرزاق حمزة بعد أن عبد الرحيم، وغيرهم من علماء أنصار السنة تزوج الأول أخت الثاني، وقد أثمر هذا الأرتباط ذرية كثيرة.

• لقد كانت دروسه العامة والخاصة في الحرم • وعندما قامت الحرب العالمية الأولى عام ١٩١٤ م، واضطر الشيخ رشيد رضا إلى إغلاق دار الدعوة والإرشاد ، انتقل الشيخ أبو السمح

أما الشيخ محمد عبد الرزاق همزة فقد داوم الإتصال بالشيخ رشيد رضا ، وانتقل للعمل معه في مجلة (النار) مصححا، وأحيانا يعهد إلى

الشيخ رضا بتنقيح بعض النصوص أو المتون أو الكتب التي ترغب الدار في طبعها .

ولما كان اهتمام الشيخ عبد الظاهر والشيخ هزة إلحديث وعلومه أهتمامًا كبيرًا فقد سعيا لدى الملك عبد العزيز آل سعود لإنشاء دار الحديث ، وقد سعد العاهل السعودي بذلك ، وخصص لتلك المدرسة دار الأرقم بـن أبـي ١٠ كتاب ,, الصلاة ,، جمع فيه كـل ما يتعلـق الأرقم.

> وقد تولى الشيخ عبد الظاهر أبو السمح إدارة الدار، وكان الشيخ عبد الرزاق حمزة المعلم عبد الله القصيمي. الأول بها ، بل صار مديرًا لها بعد وفاة الشيخ أبو السمح.

وعن علاقته بالشيخ أبو السمح كتب الشيخ ٥٠ «عنوان المجد في تاريخ نجد». حمزة في مجلة (الهدي النبوي) يرثى أخاه الشيخ ٣- «رسالة التوحيد للإمام جعفر الصادق». عبد الظاهر أبو السمح بقوله: (لقد خنقتني ٧٠ " موارد الظمآن إلى زوائد بن حِبَّان " . العبرة عند سماع خبر وفاة هذا الإمام، ماذا أبكي ٨- ﴿ الباعث الحثيث إلى فن الحديث ﴾ . فيه رحمه اللَّه ؟ أعشرة ثلاثين عامًا في مذاكرة ٩٠ « تعليقات على الحموية الكبرى » . العلم من تفسير القرآن وتفهمه ، وإحياء السنة ، ١ - ﴿ تعليقات على رسالة الطـلاق لشـيخ متنًا وسندًا وفقهًا ، أيام دار الدعوة والإرشاد ، الإسلام ابن تيمية » . أستاذًا فيها وأنا تلميذه العشير له فيها ، أم أيام ٢١٠ « تعليقات على الكبائر للذهبي » . الصيف سنين كثيرة وأنا ضيفه ، وقتًا غير قصير ٢١٠ .. المقابلة بين الهدى والضلال ... برمل الإسكندرية ؟ أم صحبتنا معًا متحملين بالأهل والعيال ، مقفين الحياة المصرية إلى حياة مكة لأداء مهمة التدريس والإمامة والصلاة في المحالة الله المقابلة ". المقابلة ". الحرمين الشريفين من ربع قـرن مضـي؟ أم أبكيـه ٢ - مجلة الهدى النبوي . صهرًا كريمًا ، وأبًا رحيمًا لأولاد أحتى ؟ ) . لما الحجاج المحجاج المجاه عجال المال المال المحادث الله لكم الاتمامكم الرائد عملية الترجيد . وهم مازك انتظر وساللكم للرد عليها إلى الأعلاد

• إنتاجه العلمي:

يعتبر العلامة الشيخ عبد الرزاق حمزة مسن العلماء متعددي المواهب والقدرات، فضالاً عن كونه كان يقوم بالتدريس بدار الحديث ويلقى الدروس بالحرم المدنى ، كما له من الآثار العلمية

بالصلاة.

Y - « الشواهد والنصوص » رد فيه علي آراء

٣- « رسالة في الرد على الكوثري ».

٤- كتاب ( ظلمات أبي رية ) .

الأخلاف مثل الصنف والقرب وملم الأثانية حي

مصادر الترجمة:

MELON YES THE





# الأخ الفاضل: محمود إيراهيم سالم - المنصورة - دفهلية . ج . م . ع :

- باذن الله تعالى سوف تجد مقالات وكتابات الداعية الإسلامي الشيخ / محمد حسان على صفحات مجلة التوحيد في القريب العاجل بإذن الله .
- الأخ الكريم: عمر محمود عيد الباقي أيورجوان البحري البدرشين من ق •
- وادكم الله بسطة في العلم، وجعل الله نصائحكم إلينا في ميزان حسناتكم، أما بخصوص اقراحكم ياصدار ملحق صغير عن الطفل مع المجلة فإننا ننشر اقراحك ونترك لأهل الخير تحويل ثمن إصدار الملحق نظرًا لما تمر به المجلة من ظروف مالية صعبة، واقتراح الأخ الفاضل بأن يشتمل هذا الملحق المبسط على قصص الأنبياء والصحابة، وسيرة النبي صلى الله عليه وسلم، ومعلومات عن شخصيته الكريمة أو مواقف منها، وسرد قصص ومواقف التابعين، ولابد أن تهدف إلى تعليم الأخلاق مثل الصدق والكرم، وعدم الأنانية حتى ينشئوا على ذلك، وباب صغير في تعليمهم حديثًا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في كل عدد وشرحه وما يهدف إليه، وباب في المعلومات بعنوان (هذا خلق الله)، واقتراحات أخرى طيبة ندعوا الله أن ييسر لنا الأمور حتى تقرح اقتراحاتكم الطيبة لحيز التنفيذ ياذن الله كما يقترح الأخ الفاضل إقتراحًا طيبًا وهو أن نكتب في (اقرأ في العدد القام) أن يضاف إليها المشيئة، وياذن الله نكتبها في العدد القادم، وشكر القادمة ياذن الله لكم اهتمامكم الزائد بمجلة التوحيد، ونحن مازلنا ننتظر رسائلكم للرد عليها في الأعداد القادمة ياذن الله .

#### الأخ الكريم: خالا جاتل طاهر الطحاوي - ژوايسة صقىر - أيسو المطامير -البعيرة:

\* يقترح الأخ الكريم الفاضل إضافة ثمانية أبواب إلى مجلة التوحيد: باب الفكر ، وباب خبر وتعليق ، وموضوع العدد ، وباب العقيدة ، وشخصية العدد ، وباب الأسرة ، وباب المسابقة الشهرية ، وباب صفحة من تاريخنا ، ونقول للأخ الكريم : إن المجلة تتضمن في أعدادها معظم الأبواب التي ذكرتها ، والباقي ستراه تباعًا ابتداءً من هذا الشهر على صفحات المجلة ، وجزاكم الله خير الجزاء على مقترحاتكم الطبية .

### الأخ القاضل: صلاح محمد سليمان - طاحون - العامرية - الإسكندرية:

\*\* نشكركم على مقترحاتكم الطيبة ، حيث يقترح الأخ الفاضل إضافة باب حاص بالفقه مع توضيح المسائل الفقهية بطريقة مبسطة ، وبالنسبة لمعاهد إعداد الدعاة فيوجد معهد لإعداد الدعاة في المركز العام بالقاهرة ، ومعاهد أخرى بالفروع في معظم المحافظات ، ولمزيد من المعلومات يرجى الإتصال يادارة الدعوة والإعلام ، وجزاكم الله كل الخير .

### \* الأخ الكريم : محمد بدراوي عبد الله اللَّن - مطويس - البرانية - كفر الشيخ .

\* الأخ الكريم يعبر عن سعادته بوجبود باب ردود على رسائل قراء التوحيد .. ويطالب في رسالته بزيادة صفحات الفتاوى ، وخاصة الفتاوى التي تتعلق بما هو موجود حولنا على الساحة ، ودحر البدع والخرافات من خلال الإجابة الشافية والقاطعة للأسئلة والفتاوى التي نرسلها لكم على باب الفتاوى ، ونقول لكم : يا أخي الكريم إذا يسر الله ذلك سوف نحاول – إن شاء الله - تنفيذ مطلبكم ، وجزاكم الله عن إهتمامكم بالجلة خير الجزاء ، وجعل ذلك في ميزان حسناتكم .

### ◄ الأخ الكريم: علال إبراهيم زهران - المنصورة - الدقيلية . ج . م . ع :

وصلتنا رسالتكم الكريمة ، ومحاولتك الشعرية طيبة ، ولكن نرجو أن تهتم بالوزن والقافية ، وخاصة أن الشعر الحر لا يتناسب مع خط المجلة ، ونتمنى أن تجد أسمك في القريسب العاجل شاعرًا إسلاميًا مميزًا .

#### الأخ الكريم: غيري محمد إيراهيم أينو النروس - كقر الجزايدة - بيبلا - كقر الشيخ:

\*\* مرحبًا بكم في المركز العام بالقاهرة في أي يوم أحد ، وبمجرد حضورك نرجوا الإتصال بنا وسوف تجد في قسم الإهداء بعض الكتيبات وانجلات بإذن الله ، وجزاكم الله كل خير على إسهاماتك القيمة والطببة لمجلة التوحيد وهي محل تقدير أسرة التحرير .

سكرتير التحرير

والرسل - عليهم السلام -يصلون إلى ذلك من طريقين: الترغيب، والترهيب، وخير معين لهم على إدراك ذلك: ما طبعهم الله عليه من الصفات الكاملة ، كالصدق ، والأمانة ، والنزاهة ، والتزام الحق في جميع أحوالهم ، مع البر والإحسان، والنصيحة لكل إنسان، ونجافيهم عما لا يليق بمنصب رسالتهم، ومقام نبوتهم من الوقوع في المعاصى، والتعلق بسفساف الأمور ، وما وقع منهم من صور المعصية ، فحكمته الإشارة إلى انفراد الله تعالى وتوحده بالكمال المطلق، وذلك لا ينافي أبداً ، أنهم أكمل الخلق ، وصفوة الناس . لاشك في أن العالم لم يخل من دين منذ الخليقة ، وكان التنزيل في كل عصر مسايرًا لما وصل إليه الإنسان من الرقى



80

ذلك بأن مَثَلَ الإنسان عند الملائكة الأطهار . ٢ - والقوة الشهوية ، ولها تين اللُّـه كمثـل سـائر السـنن ولم يسلك محمد - صلـى القوتين مسالك متنوعة ، فمنها الكونية ، فيه ضروب من الله عليه وسلم - في استكناة الجيد ، ومنها الرديء ، ومنها الكامنة ، والحق جلُّ جلالــه صبقوه من المصلحــين ، في كانت القــوة الغضبيــة في أراد إخراجها إلى عالم الوجود الاقتصار على النصح السديد صورتها المذمومة: نشأ عنها لاستيطان ما في الكون من آي والموعظة الحسينة وتأديسة الحقد، والعداوة، والهـوى، وعبر وبدائع، ينتفع بها فوائض الصوم والصلاة، وحدة الخلق، والإستبداد، الخلائــــق في معاشــــهم والأدعية والقرابـين، بـل جمع والغيبـة، والقـدف، والجـب، ومعادهم - بيد أن الإنسان إلى ذلك مسلك المعلم الماهر والنفاق - وإن كانت في ركبت فيه ميول، هي في التشريع: فصّل ما استكن صورتها المحمودة: نشأت عنها أصلها أشبه بالميول الحيوانية ، ﴿ فِي العقــل الإنســاني صغــيره ۗ الشــجاعة ، والإقــدام ، وعلــوَ

العقلي والخلقي ، فلما بعث الكونية أن يخرج الوسيم من الحيوانية نظامًا يكفل الهيمنية جسمًا ، وعقلاً ، وخلقًا ، عن الأسوار التي انطوى عليها ﴿ لا جسرم أَنْ الْغُريسِرَةُ ليبلغ ما أعده الله له من الإنسان، وليبين كيف يرقى ينشأ عنها قوتان: التقدم والرقي .. من رتبة الحيوانية إلى مرتبة ال القوة الغضبية .

محمد صلى الله عليه وسلم الذميم، والمليح من القبيح، عليها وتوجهيها لنفعة بني بالذكر الحكيم أماط اللثام عن | وكذلك جعـل هـذه الميــول | الإنسان، واتخاذها أساسًا لعلوّ أغراض أسمى، ومقاصد أنبل، الحيوانية بذورًا تثمر أشـجارها الهمـة والمدافعـة عـن النفـس وأرقى، إذْ بـين أن مقــاصد | الحضارة والمدنية، فأرسل النبي | والوطن، والاحتفــاظ بالمــال الدين إنهاض الإنسان وتنمية | العربي الأمي محمـدًا - صلى | والشرف، ومـا إلى ذلك مـن ملكاته، وتثمير غرائره الله عليه وسلم - ليكشف الكمالات الإنسانية .

وجرت سنة اللُّــه في السنن وكبيره ، ووضع للغرائس النفس ، والصبر ، والمشابرة ،

والرضا، والإيشار، والثقة، الاكتفاء بالقضايا البراقة، التي والاعتماد على اللَّه ، وإن الا يدعمها دليل ، ولا برهان ، والحسد، والخيانة، وما إلى ذلك.

> وهنالك القوة العاقلة ، فإذا أتفقت أخذت بناصية القوتين الحسن.

والحلم، والتواضع، في الإنسان من الملكات به والمنهي عنه، وهدى الناس والصفح - وإن كانت القوة | الجسمية ، والعقلية والخلقية ، | للصراط المستقيم ، يَزنُون بــه الشهوانية في صورتها ووسيلة ذلك الدين الصحيح ميوهم، وأعماهم ونزعاتهم، المحمودة: نشأ عنها الحب، القائم على الفهم والتفكير، ويرقون به أحوالهم وملكاتهم، والوفاء، والرهمة، والكرم، فقد خرج الإنسان من طور وهو التخلق بـأخلاق اللُّــه كانت في صورتها المذمومة: | وأصبح غير سائغ في شريعة | للنفس وهملها على الأشق نشأ عنها ضيعة النفس، العقبل أن يتحول الخسيس فالأشق لمحاولة الاتصاف والشح، والشره، والعجب، إرفيعًا بسحر زائف، بل لا بــد ا بصفاته جل شأنه، من حلم، في طريق الكمال من جهاد وكرم، وسنحاء، ورحمة، دائم، وعمل متواصل، وقوة، وعدل، ويستدعى وهداية العلى الأعلى السذي أيضًا العلم بالله بما يستطيع أن انفرد بإدراك أسرار النفس يتعلمه الإنسان ، لأنه لا يمكن الأخريين، وصرفتها التصريف الإنسانية، من أجل ذلك جاء التخلق بأخلاقه، إلا إذا عمد - صلى الله عليه حصل العلم بصفاته جل وقد انفرد الذكر الحكيم | وسلم - بشريعة رفع بها | شأنه ، من العظمة ، والرفعة ، باشتماله على استكناة العقل الإنسان من حيوانيت إلى والقدرة ، ولهذا تضمن القرآن الإنساني، وبيان ملكاته ملكيته، وهدى الساس إلى الكريم طائفة من أسمائه وصفاته ، وظاهر أن كل شيء | إستخراج الفضائل مما فيهم من الحسني تقريبًا لأذهان الناس ، في الكون سائر إلى كماله ، القوتين الغضبية والشهوية ، وتمكينًا فحم أن يتأسوها ،

والتسامح ، والوداعة ، إذلك الكمال ، ومن ذلك ما وضروب الشر ، وبين المأمور يستدعى الجاهدة العظيمة يسيَّره في سبيل ممهدة له لبلوغ | وأوضح جميع ضروب الخير ، | وليست هي كــل مــا للَّــه جــل

شأنه من أخلاق وصفات ، بل إنها هي التي يستطيع الإنسان أن يجاهد في سبيلها حق جهاده ، ليكون عسياً أن يتصف بها ، ومن هذا يتجلى أن محمدًا - عليه الصلاة والسلام - جاء للعالم بما قرب هم فهم الألوهية ، وأوضح هم أن الله هو رب العالمين، الرحمن الرحيم ، مالك يسوم الدين ، الذي فطر الخلائق ، وأودعها أسرارها وأعراقها ، وكفل لها أقواتها وأرزاقها ، ووسائل نموها ، بما يجعلها تبلغ كمالها ، بعد أن تجتاز أطوارًا لا محيص منها في سبيل التدرج والارتقاء كما جرت سنته في جميع الكائنات . ٠

هو الرحمن الذي أحسن كل شيء حلقه وجعل لكل شيء أودعه إياه من المنافع والمزايا لم العقوبة ، عاقب عما يصلحه ،

یکن یکسب منها ، بل بمحض فيضه ، وحكمته وإرادته . خلقه بما يفعلون من الخير رحمة بهم ، ومحبة لهم ، ومعظم هذا الخير يجعله الله في ملكاتنا ومواهبنا المكنونة ، وإذا سلك عباده مسلكًا خطأ في سيرهم نحو الارتقاء فليس حتمًا من الحتم عليه أن يعاقبهم ؛ لأنه سيد قوانينه ، وهو المتصرف المطلق فيها: ﴿ ولا يُسأل عما يفعل .. 🐎 .

عِبادِي أنى أنا الغفور الرحيم استقرت على وجه الأرض في وأن عذابي هو العذاب عهد محمد صلى الله عليه الأليم ﴾.

> غير أنه إذا اقتضت مزية ترنجي منه في كل طور حكمته – تعالى شأنه – أن لا من أطوار نموه ، وكل ما صلاح للمدنب الأثيم إلا

و يجعله عبرة لغيره ، وإذا تأملت هذه النعوت الاالية وهو الرحيم الذي يجزي انكشف لك مظهرها في كل ذرة من ذرات الكون في والحسنات أضعافً مضاعفة خلقها ، وغوها ، وتدرجها ، أليس في هذا البرهان الكالى، والشاهد المقسع على وجوب التأسّى باللّه تعالى في هذاه النعوت الحسني ؟ بلي : لو فَقِه الدين الحنيف ، وسلكوا في عباد الله ما يشعر بتخلقهم بأخلاق رب العالمين، الرهمن الرحيم ، مالك يوم الدين ، وهو مالك يسوم الديس ، التحققت المملكة التي تمناها ورحمته سبقت غضبه: ﴿ نَبِّئ السيارم ، والتي emba.

وهذا الدين الحنيف مقاصد نجملها - إن شاء الله تعالى -في العدد القادم.

# وه و الدور عبد الدور عبد

ـت دمـوع المخلصــين تنـــوځ قتلــي المـــــلمين وتقطيع القلبب الحزيسن علسي جسراح الصامدي وبكا الشجاع الحرمن ظلم الطفاة الناعقين وتكسر السيف الصقيل وضاع في الغِمْد العريد والمدرع صارع وقايسة للكافريسين الطسامعيسن والسلمون تسوسهم بالظلم أياسدي الحاقدي ودِمَاوُهِ مِنْ فَسِي كُلِّ رُكْنِ تِسْتَغِيبُ النَّائِمِينِ النَّالِمِينِ النَّالِمِينِ النَّالِمِينِ النَّالِ والأم تندب طفلها بالهم حتى لا تبين فالعار يلحقها إذا م لام اللي اللي المالية فلكم رأت بكرا يُدنسها قساة الكافرين ق يخاف بطش الناقمين والشيخ يعيش في الطريب وكفيل لها الواتها وأوراقها و ول ويحكم وا قفو ماذا يفيدكم الأنين الدا أيفيدك م شيخ تعاقب فيده آهات الس والأخست تسال ع وتقول أين أخيى أمات مع الأستود الصابرين أم في الزنسسازة والقيسسا Sur 160000 --فيزفه العلج اللئيم إلى خِساء الغادريسن ا صار في العار الماء ويقول مات لأنه ق ور في صدر الصبية نار حقد لا تحين ــن عــــادٍ أصـــــاب الخـــ وتحسوت مسن قهسر وم ويضح صوت الحق يسال عن رماح المسلمين . وعلما عبدا له وعلم الذيان تشور غيرتهم علمي العِسرُض الحصين فتساءل الجبل الأشم عن الأبساة الفاتحيين وتعالى الإبالة وعالما بدولو عده مَن حَرِّرُوا الإنسان حتى صار كالطود المسين نشروا العدالة والهدايسة بين كل العالمين

[15] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد السادس





تأسست عام ١٣٤٥ - ١٩٢٦م

الدعوة إلى التوحيد الخالص المطهر من جميع الشوائب.

وإلى حب الله تعالى حبًا صحيحًا صادقًا يتمثل في طاعته وتقواه، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبًا صحيحًا صادقًا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين - القرآن والسنة الصحيحة - ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

## ومن أهدافها :

- الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط: عقيدة وعملًا وخلقًا.
- الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم والحكم بما أنزل الله فكل مشرع غيره في أي شأن من شئون الحياة معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.

تلقى بدار المركز العام للجماعة محاضرات دينية مساء الأحد والأربعاء من كل أسبوع



طبعت بمطابع دار الحرمين للطباعة والنشر والتوزيع

الإدارة والمعرض الدائم للكتاب ٧٧ ش مصر والسودان – حدائق القبة – القاهرة – هاتف: ٣٩٧٠ ٤٨٢٠٣٩٠ المطابع: جسر السويس – محطة الجراج – منشية السد العالي ش مسجد الوطنية مع ش ١١٧ ت.فاكس: ٣٩٧٩٧٥٥

Upload by: altawhedmag.com