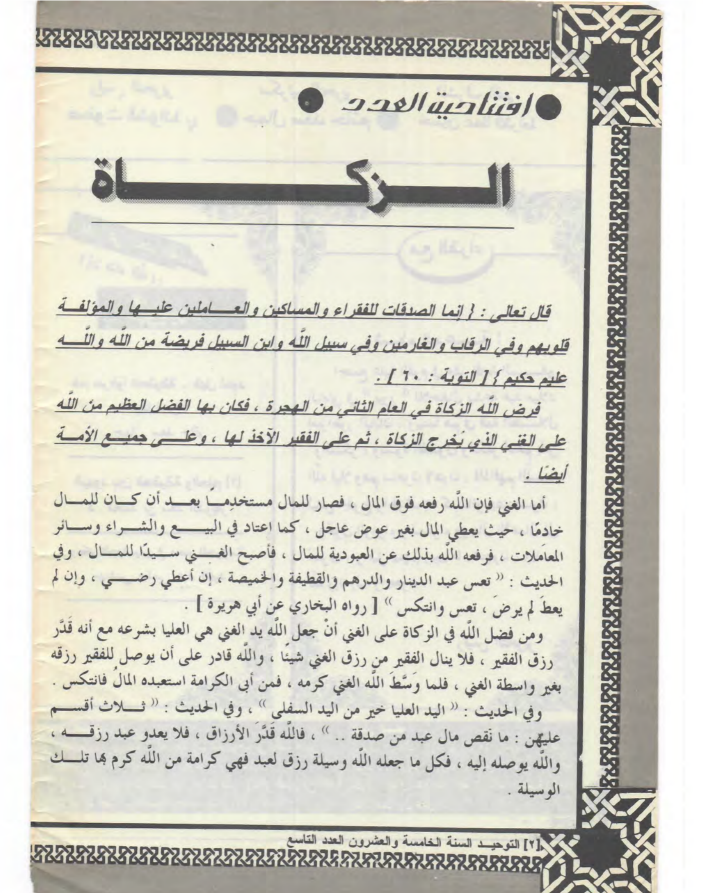


Upload by: altawhedmag.com

صاحبة الامتياز حماعة أنصار السنة الحمدية المركز العام القاهرة ٨ شارع قوله – عابدين هاتف : ۲۹۱۵۵۷۹ - ۲۹۱۵۵۷۹ في هذا العدد محلة إسلامية الافتتاحية: الرئيس العام «الزكاة» ثقافية كلمة التحرير : رئيس التحرير «رمضان : خصائص ولطائف» ٦ باب السنة : الرئيس العام « كفارة من جامع زوجته في نهار رمضان » ١٠ شهرية موضوع العدد : الشيخ محمود شلتوت «منزلة الصوم من 1 Kulla» 17 ۲. «رمضان شهر التقوى» الشيخ محمد جميل زينو « خصائص العقيدة الإسلامية » الشيخ عبد اللطيف محمد بدر 27 «هدي النبي عَيْنَ في الاعتكاف» محمد عبد الحكيم القاضي 7 5 التحرير «اليهود بين الحقيقة والحلم» د. محمد بن سعد الشويعر ۳. الفتاوى 45 ۸ شارع قوله «من أحكام الصيام والتراويح والزكاة» فضيلة الشيخ محمد الصالح العثيمين 2 . عابدين القاهرة باب السيرة : الشيخ عبد الرازق السيد عيد «قصة إبراهيم T97701V -57 عليه السلام» العقيدة أ.د. سعيد مراد «الغلو والتطرف في الفرق الإسلامية » 0. فاكس ٢٦٢.٦٦٢ «رد علماء الأزهر على حوار روزاليوسف» أ.د. أحمد محمد محمود سليمان 0 2 باب الأدب : الشيخ السيد عبد الحليم «قبسات من شهر الفتوح والانتصارات » ٩. التوزيع في الخارج : ١- قطر : مكتبة الأقصى - الدوحة ت : ٤٣٧٤٠٩ ص. ب : ٧٦٥٢ . التوزيع الداخلي : مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة .

Upload by: altawhedmag.com

المشرف الفني سكرتير التحرير رئيس التحرير صفوت الشوادد .. • جمال سعد حاتم حسين عطا القراط افرأ في العدد القادم مع القراء (إن مثاء الله): شــوم البدعــة ! اجتمع عِلية القوم في مقر إقامة السفير هم عرفوا الحقيقة .. فهل نعود اليابابي في (( بيرو )) للاحتفال ببدعة عيد ميلاد إليها نحن؟ إمبراطور اليابان ، وبينما هم في قمة الضـــلال جمال سعد حاتم والسُكر ، ونشوة الفسوق والكفر أتاهم بأس الله ليلا وهم ساهون لاهون ، فأذاقهم اللَّه اليهود بين الحقيقة والحلم [٢] لباس الجوع والخوف بما كانوا يصنعون ، د . محمد بن سعد الشويعر وتحول الوزراء والسفراء ورجال الأعمال إلى أسرى ، وحيل بينهم وبين ما يشتهون ، وإنا وكر الجواسيس في مصر المحروسة مهندس حلمي عبد المجيد لله وإنا إليه راجعون . رئيس التحرير السعودية ٦ ريالات - الإمارات ٦ دراهم - الكويت ٥٠٠ فلس - في الداخل ، ١ جنيهات ( بحوالة بريدية باسم مجلة التوحيد على مكتب عابدين ) . المغرب دولار أمريكي – الأردن . . ٥ فلس – السودان . ١.٥ جنيه في الخارج ٢٠ دولارا أو ٧٥ ريالاً سعودياً أو ما يعاد فما . ترسُلُ القيمة بحوالة بريدية على مكتب عابدين أو بنك فيصل الإسلامي المصري فرع القاهرة مصري – العراق ٥ ٧٠ فلس – قطر ٦ ريالات – مصر ٧٥ قرشاً– عمان نصف ريال عماني . لحلة التوحيد أنصار السنة المحمدية (حساب رقم / ١٩١٥٩.) Upload by: altawhedmag.com



بظه الرئيس العلم / محمد صفوت تور الدين

ومن فضل الله في الزكاة على الغني أنْ جعل الله محبة في قلب الفقير لذلب ك الغني الباذل ، وجعل مع المحبة دعاءً له ، نال ذلك بحق الفقير الذي جعله الله في ماله : { وفي أموالهم حقِّ للسائل والمحروم } [ الذاريات : ١٩ ] ، { والذين في أموالهم حَقِّ معلوم ه للسائل والمحروم } [ المعارج : ٢٥،٢٤] .

ومن فضل الله على الغني في الزكاة ، الزيادة في الإيمان التي تجعله يتعلق بالآخرة ، وتخفف من تطلعه وتعلقه بالدنيا ؛ لأن من أجهد نفسه في جمع شيء علق نفسه به ، فصاحب الدنيا الجامع لها يعلق نفسه بها حتى يكون على فراش الموت وهو يلفظ أنفاسه يتعلق بها ويوصي ، وهذه من أمارات سوء الخاتمة ، ومن أعد لثواب الآخرة تعلق بمنا في حياته وعند موته ، فحسنت خاتمته ؛ لأنها تكون مع آخر لفظة ، والنبي صلى الله عليه وسلم يقول : <sup>((</sup> يُبعث كل عبد على ما مات عليه <sup>())</sup>

ومن فضل الله على الغني في الزكاة أن ينال من عطاء رب العالمين أضعافًا ، مع أن ما أعطاه هو { العفو } أي اليسير من الزائد عن حاجته ، وهو من عطاء الله وفضله ، وقد أمره بتوصيله إلى الفقير ، فلما استجاب لأمره رزقه في النفس سماحة وانشراحًا ، هي خير له من المال ، وفي الثواب تضعيفًا يدفع عنه به أليم العذاب يوم الدين ، ويستجلب له بـــه حب المخلوقين .

هذه بعض فضائل الزكاة على الغني التي جعلها الله منحة للأغنياء المُزَكَّين . والزكاة فضل الله على الفقير كذلك ، فالله سبحانه قدر الأرزاق ، حيث جعل فَلاَحاً يرزقه الله بسبب أرض يحرثها ، وتاجر بسبب مال يتاجر فيه ، وصانع يرزقمه بسبب صنعته ، فهذا يُرزق بسبب عمله ، وذلك يرزق بغيره ، فالله كتب الأرزاق وقدر لها الأسباب القَدَريَّة ، ثم من الناس من فقدوا كل الأسباب القدرية ، فلا أرض يزرعها ، ولا مال يتاجر فيه ، ولا صنعة يصنعها ، ولا سبب غير ذلك ، هذا يدركه الله بلطفه في شرعه ، فيجعل رزقه في الصدقات والزكاة : { إنما الصدقات للفقرية والساكين } الأسباب .

# 

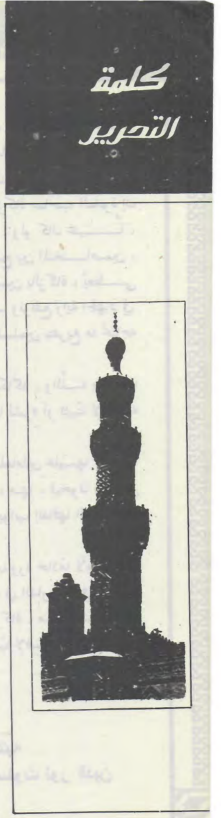
والزكاة فضل على الأمة بأسرها ، ويظهر فضلها إذا راعى المسلمون مشروعيتها ؛ فعملوا بما في وقتها ومقدارها وأصنافها ، ويظهر الخلل بقدر ما يبتعد الناس عن مشروعيتها ، فالزكاة جعلها اللَّه تخرج في الزرع يوم حصاده ، وفي سائر المال على رأس حوله .

فلما ظن الناس أن إخراج الزكاة في رمضان أعظم أجرًا وأكثر فضلاً وفهموا النصوص على غير فهمها وقعت من ذلك مفاسد عظيمة ، منها : أن الفقير رأى المال يصب عليه في رمضان وفيرًا فتعلم الإسراف في الإنفاق ، فلما انتهى شهر رمضان لم يجد الغني يبذل لـــه كما كان ، فلما نفد من المال ما جمع ، ذهب إلى الغنى الذي رأى منه بذلاً فسأله فلم يعطه ، بحجة أنه أخرج الزكاة في رمضان ، مع أن الفقير يصوم رمضان ويفطر في سانر العام ! فهو في حاجة إلى الطعام دائمًا ، بل أكثر من رمضان ، فلما لم يعط ـــه ألحف في المسألة ، فبعد أن تعلم الإسراف تعلم الإلحاف ، وفي الحافه صار يعرض حاجته في تحتـــك وتبذل ، فصار يصطنع مظهرًا يبدي للناس السوءات ، بل ويشكو إلى الناس رب الناس ، يشكو الرازق للمرزوق ، ويشكو الخالق للمخلوق ، فأي سوء أكثر من ذلك الذي يفعله هذا العبد ، فلما أعطاه أخذ الفقير يدخر من المال الذي يأخذه ويسأل ويتسول وعنده من المال ما يكفيه ، فلا يترك المسألة مع عدم الحاجة ، فيرتكب الحرام ، حيث قال النبي صلى الله عليه وسلم : (( إن المسألة لا تحل إلا لأحد ثلاثة : رجل تحمل حمالة فحلت له المسألة حتى يصيبها ، ثم يمسك ، ورجل أصابته جائحة اجتاحت ماله فحلت له المسمألة حتى يصيب قوامًا من عيش ، ورجل أصابته فاقة ، حتى يقول ثلاثة من ذوي الحِجَى من قومه ، لقد أصابت فلانًا فاقة ، فحلت له المسألة حتى يصيب سدادًا من عيش ، فما سواهن من المسألة فهي سحت ، يأكلها صاحبها سحتًا ".

ويقول صلى الله عليه وسلم : <sup>((</sup> لا تلحفوا في المسألة ، فوالله لا يسألني أحد منكم شيئًا فتخرج له مسألته مني شيئًا وأنا له كاره فيبارك له فيما أعطيته <sup>()</sup> . ويقول صلى الله عليه وسلم : <sup>((</sup> لا تزال المسألة بأحدكم حتى يلقى الله تعالى وليس في وجهه مزعة لحم <sup>()</sup> .

ويقول صلى الله عليه وسلم : ‹‹ من أصابته فاقة فأنزلها بالناس لم تسد فاقته ، ومــــن أنزلها بالله فيوشك الله له برزق عاجل أو آجل ›› .

فانظر ، رعاك الله ، كم جَرَّت هذه المخالفة التي يظنها حسنة ، جَرَّت على الناس مفاسد في الأموال والأنفس والمجتمعات ؛ لأن الله جعل شرعه كاملًا لا نقص فيه . ومن فضل الله على الأمة في الزكاة أن تجعلها تحمي العبد من النوائب التي تصيب في حياته ، إن أصابته فاقة أو وقع في كارثة ، وكذلك الله يحمى بالزكاة صاحب النخوة إن تحمل حمالة ، فله أن يأخذ من الزكاة بقدر سداد ذلك الذي تحمله ، ولو كان غنيا، وبذلك يدخل المسلم في إصلاح ذات البين ، ويتحمل منها ما يصلح بين المتخاصمين ، فإن لم يَفِ أحدهم فالله يدركه بزكاة المال ، والله يحمي ثغور المسلمين بالزكاة ، يُعط ي منها الغزاة ثمَّنا لسلاحهم ونفقة لأنفسهم وعيالهم ؛ لتطمئن القلوب وتوتفع راية الجهاد في سبيل الله ، والزكاة أيضًا يَودُ الله بما شبهات الأعداء عن دين المسلمين بتفريغ ما تحتاجه الأمة من طلب العلم فهو سبيل الله . والله يحمي المسلم في رقه إن وقع فيه فيجعل في الزكاة سببًا لفكاكه ، واللُّــه يؤلـف القلوب بالزكاة فيعطي السيد المطاع في قومه رجاء إسلامه أو دفعًا لشره أو تثبيتًا لإيمانه أو دفعًا لغيره نحو الإسلام ؛ ليحصل تأليف القلوب وصلاحها . ولم يجعل الله جمع الزكاة وإدارها تطوعًا فحسب ، حتى جعل للعاملين عليها نصيبً حتى لا تتعرض للضياع والإهمال ، ولا تميل نفس الجامع إلى شيء منها ، فيخون ولا يميل مع أحد من المصَّدِّقين الذين يدفعو لها فيرتشى ؛ لذا جعل الله من أبواب إنفاقها العاملين فالزكاة شرع من الله سبحانه ليحمى بما الأمة ، فيقوم المال بدوره خادمًا لأمة عبدت ربما فأطاعته ، فمن أطاع الله سبحانه جعل له النعيم والسمادة في الدارين في الدنيا والآخرة ، فهل رأيتم إخوة الإسلام صاحب مال أفلس بسبب الزكاة ، مـع أن النظم الأرضية الأخرى من ضرائب وجمارك ومكوس كثيرًا ما تكون سببًا لإفسلاس الموسرين والأغنياء من أصحاب الملايين ؟؟!! فالحمد لله على نعمة الإسلام وكفي بما نعمة . والله من وراء القصد . ه کته محمد صفوت نور الدين لسنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [٥] 5252525252 Upload by: altawhedmag.com





الكريم ؛ إمام الصائمين والقائمين والعاكفين والصالحين .. وبعد : فقد أظلنا شهر كريم مبارك ، كتب الله علينا صيامه ، وسنّ لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم قيامه ، فيه تفتح أبواب الجنة ، وتُغلق أبواب الجحيم ، وتغل فيه الشياطين ، من صامه إيمانًا واحتسابًا غُفُر له ما تقدم من ذنبه ، ومن قامه إيمانًا واحتسابًا غُفَر له ما تقدم من ذنبه ، وفيه ليلة خير من ألف شهر ، من حرم خيرها فقد حرم ، وقد بارك الله في همذا الشهر ، وجعل فيه من الخصائص واللطائف ، والعبر ما ليس في غيره من الشهور . فمن لطائفه وعجائبه أنه أسرع قادم ، وأسرع ذاهسب ، فيان شهور السنة – وهي جزء من عمر الإنسان – تمر مرّ السحاب ، ولا نشعر بذلك إلا بقدوم رمضان لسرعة عودته بعد رحيله .

وهو أسرع ذاهب ، لأنه ما أن يبدأ حتى ينتهي ، وتمر أيامه ولياليه مـرور النسيم تشعر به ولا تراه .

وأعجب من ذلك كثرة دموع التائبين التي تنهمو في ليل رمضان كأله سيل جاري ، أين كانت هذه الدموع الغزيرة عبر شهور كثيرة قد مضـــت وانقضت ؟ لقد حبستها المعاصي ، وسجنها القلب القاســي ، ثم أطلقتــها التوبة فسالت وانحدرت من مآقيها لتنقذ العين من عذاب الله ؛ لأنها بكــت من خشية الله ؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : " عينان لا تمسهما النار : عين بكت من خشية الله ، وعين باتت تحوس في سبيل الله " [ رواه الترمذي (١٦٣٩) ] .

وفي رمضان يقبل المسلمون في المشارق والمغارب على القرآن ، في الليل والنهار ، ويتنافسون على تلاوته في الصلاة وفي غير الصلاة ، يدفعـــــهم إلى ذلك رجاء رحمة الله ، والخوف من عذاب الله .

كما يختص رمضان دون غيره من الشهور بكثرة التانبين والعــــاندين إلى



ale رئيس التحرير صفوت الشوادفي

الله ؛ فهو شهر توجل فيه القلوب ، وتدمع العيون ، وتقشعر فيه الجلود ، وهذه الصفات الثلاثة كانت ملازمة للجيل الأول في كل شهور العام ، كما أن هذه الصفات قد جعلها الله عز وجل علامة صادقة على الإيمان ؛ فقال سبحانه وتعالى عن الصفة الأولى : { إنما المؤمنون الذين إذا ذُكر الله وجلت قُلوهم وإذا تُليت عليهم آياته زادةم إيمانا وعلى ربَّهم يتوكَلُون } [ الأنفال : ٣ ] .

وقال عن الثانية : { اللَّهُ نزَّل أحسن الحديث كتابًا مُتشابًا في تقشعرُ منه جُلود الذَّين يخشون ربَّهم ثُم تَلينُ جُلودهـــم وقُلوهــم إلى ذكــر اللّـــه } [ الزمر : ٢٣ ] .

وقال عن الثالثة : { وإذا سمعُوا ما أُنزل إلى الرسُول ترى أعينهم تفيض من الدمع للما عرفُوا من الحقَّ } [ المائدة : ٨٣] ، وقد أثمر هذا الإيحان الراسخ ، واليقين الكامل عند السلف الصالح مجموعة من الخصال التي يحبها ملله ورسوله صلى الله عليه وسلم ، والتي لا تجتمع أبدًا إلا في مؤمس صادق ، ويجمعها عبد الله بن مسعود رضي الله عنه في قوله : ( ينبغي لخامل القرآن أن يعرف بليله إذ الناس نائمون ، وبنهاره إذ الناس مفطرون ، وبحزنه إذ الناس يفرحون ، وببكائه إذ الناس يضحكون ، وبصمته إذ الناس يخوضون ، ويخشوعه إذ الناس يختالون ) .

إنحا : قيام ليل ، وصيام نحار ، وحزن وندم على التفريط والإسراف على النفس ، وبكاء من شدة الخوف ، وصمت يحفظ من الزلـــل ، ويدعــو إلى التفكر والتدبر ، وخشوع محاط بذل العبودية لله رب العالمين .

ويجتمع في رمضان من صنوف البر ، وأوجه الخير أنوع كثيرة وافرة وكلها أبواب مفتوحة على الجنة ، مفضية إلى رضوان الله ، ومع كثرة الأبـــواب ووفرقما فإن المسلم قد يطرق بابًا واحدًا ويغفل عن بقيتها ! فيحرم نفســه ، ويضيع عمره هباءً !!



أعجب من كثرة دموع التائبين التسى تنهمر في ليسل رمضان كأنها سيل جارى !! أين كانت هذه الدموع الغزيرة عير شهور كثيرة قد مضت و انقضت .

عالي المحمد التاسع التوحيد [٧] السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [٧]

ants التصرير

في رمضان تقبيل الأمة الإسلامية بكل شعوبها علم الله اقبالا لو استقامت عليه لنصر ها الله علمي أعدانها ، وأورتها سمعادة الدنيا ، وتعبي الاخرة .

قد يصوم ولا يقوم ، أو يقوم ولا يتصدق ، أو يتصدق ولا يقرأ القرآن . أو يصوم بطنه ولا تصوم جوارحه ، أو يصوم النهار ولا يصوم الليل ! فيمتنع عن الحلال نمارًا ( الأكل والشرب ) ، ويفطر على المعاصي ليلاً ( الدخان والفيلم ) ، وإذا غلبك شيطانك في رمضان فإنك لن تغلبه غالبًا في غيره !! إلا أن يشاء الله .

ومن أعظم القربات ، وأجلَّ الطاعات التي غفل عنها الغافلون : تقــــديم النصيحة للمسلمين ، ودعوقم إلى الخير ، وتعليـــــم جاهلــهم ، وتذكــير غافلهم ، فإن الدال على الخير كفاعله ؛ وقد كان السلف الصالح رضي الله

عنهم يرون النصيحة والموعظة أعظم أجرًا ، وأبقى نفعًا من الصدقة !! كُتب عمر بن عبد العزيز رضي الله عنه إلى القُرضي : أما بعد .. فقــــد بلغني كتابك تعظني ، وتذكر ما هو لي حظ ، وعليك حق ، وقــد أصبــت بذلك أفضل الأجر ، إن الموعظة كالصدقة ، بل هي أعظم أجرًا ، وأبقـــي نفعًا ، وأحسن ذخرًا ، وأوجب على المؤمن حقًّا لكلمة يعظ بما الرجل أخاه ليزداد بما في هدى رغبة خيرٌ من مال يتصدق به عليه ، وإن كان بـــه إليــه حاجة . ولما يدرك أخوك بموعظتك من الهدى خير مما ينال بصدقتك من الدنيا .. ولأن ينجو رجل بموعظتك من هلكة خير من أن ينجو بصدقتك من فقر !! وفي رمضان تقبل الأمة الإسلامية بكل شعوبها على الله إقبالاً لو استقامت عليه لنصرها الله على أعدائها ، وأورثها سعادة الدنيا ، ونعيم الآخرة ! لكن الواقع يشهد أن كثيرًا من المسلمين يكون مع الطاعات في كرّ وفرز ؛ فهو بين الاقبال والإدبار ، فهل من عودة صادقة واغتنام لفرصة سائحة قبن أن تتمنى ساعة واحدة من ساعات الدنيف فلا تعطاها : { قال رب ارجعون ، لعلى أعمل صالحا فيما تركت كالا } [ المؤمنون : ١٠٠،٩٩] ، وإن أكثر شيء في الأحياء الغفلة ، وأكثر شيء في الأموات الندم على ما فات ! فيا أيها المقبول هنينًا لك بتـواب اللُّه عـز وجـل ورضوانه ، ورحمته وغفرانه ، وقبوله وإحسانه ، وعقوه وامتنانه .

ويا أيها المطرود بإصراره ، وطغيانه ، وظلمه وغفلته ، وخسرانه ، وتماديه في عصيانه ، لقد عظمت مصيبتك ، وخسرت تجارتك ، وطالت ندامتك ، فأدرك نفسك قبل أن تكون من القائلين : { يا ليتـــني قدمـت لحيـاتي } [ الفجو : ٢٢ ] ، فنسأل الله العظيم رب العرش العظيم أن يتقبـل منـا صيامنا وقيامنا وركوعنا وسجودنا وسائر أعمالنا الصالحات ، إنه ولي ذلك والقادر عليه ، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه .

عالی التوجید السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع



من هديه صلى الله عليه وسلم ، أمر الناس بالصّوم بشـ هادة الرجل الواحد المسلم ، وخروجهم منه بشهادة اثنين .

وكان من هديه إذا شهد الشاهدان برؤية الهلال بعد خروج وقـــت العيـد ، ان يُفطر ، ويأمرهم بالفطر ، ويُصلى العيد من الغد في وقتها ، [ أسو داود (٢٣٣٩ ) ، وأحمد (١٤/٤) ، والدارقطني (١٦٩/٢) ، وصححه الدارقطني ] .

وكان يُعجَّل الفطر ، ويحضُ عليه ، ويتسحَرُ ، ويحَتْ على المتحور بؤخَره ، ويُرغَّبُ في تأخيره . [ البخاري (١٧٣/٤) ، ومسلم (١٠٩٨) عن سهل بن سعد الساعدي رضي الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : <sup>((</sup> لا يزال الناس بخير ما عجلوا الفطر <sup>(1)</sup>] .

وكان يحضُّ على الفطر بالتمر ، فإن لم يجد ، فعلى الماء ، هـــذا مــن كمــال شفقته على أمته ونصحهم ، فإن إعطاء الطبيعة الشيء الحلو مع خلُّو المعـــدة ، أدعى إلى قبوله ، وانتفاع القوى به ، ولاسيما القوة الباصرة ، فإنها تقوى بـــه ، وحلاوةُ المدينة التمرُ ، ومرباهم عليه ، وهو عندهم قوتٌ ، وأُدُمَّ ورُطبَه فاكهة .

وكان صلى الله عليه وسلم يُقطر قبل أن يُصلي ، وكان فطر، على رطبات إن وجدها ، فإن لم يجدها ، فعلى تمرات ، فإن لم يجد ، فعلى حسوات مسن ماء . [ أحمد (٢٠٤/٣) ، والترمذي (٢٩٦) ، وأبو داود (٢٣٥٦) من حديث أنسس بن مالك ، وسنده قوي ] .

وروي عنه أيضًا . أنه كان يقول : <sup>((</sup> اللهُمَّ لك صُمَّت و على رزقك أفطرت <sup>()</sup> . ذكره أبو داود عن معاذ بن زهرة . أنه بلغه . أن النبي صلى الله عليه وسلم كان \_\_\_\_يقول ذلك . [ مرسل ] .

وروي عنه . أنه كان يقول . إذا أفطر : (( ذهب الظم) . وابتلت العُروق . وثبت الأجر إن شاء الله تعالى )) . ذكره أبو داود من حديث الحسين بن واقد . عن مروان بن سالم المقفع . عن ابن عمر . [ أبو داود (٢٣٥٧) . والدارقطني (٢/٥٩/) . والحاكم (٢/٢٢١) ] .

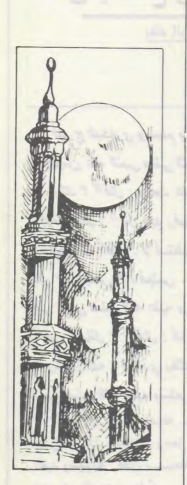
ويُذكر عنه صلى الله عليه وسلم : (( إن للصائم عند فطره دعوة لا تُسرد )) . رواه اين ماجه . [ ابن ماجه (١٧٥٣) في الصيام ] .

وصح عنه أنه قال : " إذا أقبل الليل من ها هنا ، وأدبر النهار من ها هنا ، فقد أفطر الصائم " . [ البخاري (١٧١/٤) ، ومسلم (١١٠٠) ] . وفسر بأنه قد أفطر حكما ، وإن لم ينوه ، وبانه قد دخل وقت فطره ، كاصبح وأمسى ، ونهى الصائم عن الرقت ، والصحب والسنباب ، وجواب السباب ، فأمره أن يقول لمن سابته : إني صائم ، فقيل : يقول بلسانه وهو أظهر ، وقيل : بقلبه تذكيراً لنفسه بالصوم ، وقيل : يقوله في الفرض بلسانه ، وفي التطوع في نفسه ، لأنه أبعد عن الرياء . وسافر ترسول الله صلى الله عليه وسلم في رمضان ، فصام وأفطر ، وخبر . الصحابة بين الأمرين .

وكان يأمرهم بالفطر إذا دنوا من عدوهم ليتقوّوا على فتاله . والله أعلم .

السنة الخامسة والعاد التاسع التوحيد [٩] عادات العدد التاسع التوحيد [٩]



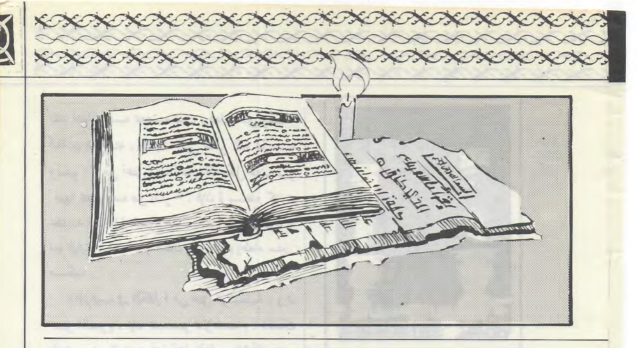


20 من جامع زوجته في نهار رمض بقلم الرنيس العام / محمد صفوت نور الدين أخرج البخاري ومسلم وأصحاب السنن عن أبي هريرة رضى الله عنه قال : بينما نحن جلوس عند النبى صلى الله عليه وسلم إذ جاءه رجل ، فقال : يا رسول الله هلكت ، قال :

اخرج البخاري ومسلم واصحاب السن عن ابي هريره رضي الله عله قال . بيلما لحس جلوس عند النبي صلى الله عليه وسلم إذ جاءه رجل ، فقال : يا رسول الله هلكت ، قال : ((ما لك ؟ ))قال : وقعت على امرأتي وأنا صائم في رمضان ، فقال رسول الله صلى اللسه عليه وسلم : (( هل تجد رقبة تعتقها ؟ ))قال : لا ، قال : ((فهل تستطيع أن تصوم شهرين متتابعين ؟ ))قال : لا أستطيع ، فقال : (( هل تجد الطعام ستين مسكينا ؟ ))قال : لا أجسد ، قال : ((اجلس )) ، فجلس ، فمكث عند النبي صلى الله عليه وسلم ، فبينما نحن على ذلسك أتي النبي صلى الله عليه وسلم بعرق فيه تمر ( والعرق المكتل الضخم أو الزنبيل ) قال : ((أين السائل ؟ )) فقال : أنا ، فقال : ((خذ هذا فتصدق به )) ، فقال الرجل : أعلى أفقر مني يا رسول الله ؟ فوالذي بعثك بالحق ما بين لابتيها أهل بيت أفقر من أهل بيتسي ، فضحك النبي صلى الله عليه وسلم حتى بدت أنيابه ، ثم قال : ((افهب فأطعمه أهلك )).

الحمد لله ، جلت قدرته ، شرع العبادات وقنن المسالك والعادات وجعل العبادة تروض للشهوات وتربية وقديب ؛ لذا فإن الله العبد وشهواته ، فقال سبحانه : { إن الصلاة الذي روض الشهوات بشرعه جعل منها شهوة تنهى عن الفحشاء والمنكر } [ العنكبوت : مهوة الفرج روضها الله بأن شرع الزواج وقصر عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون } [ البقرة : ١٨٣] ، وقال : { لن ينال الله لحومها ولا دماؤها ولكن يناك

[1.] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع



غروب الشمس ، وجعل الإحرام في الحج والعمرة ، امتناعًا عن قص شعر وظفر وصيد وامتناعًا كذلك عن النساء ، فكان شرع الله في الصوم والعمرة والحج أن جعل الجماع مفسدًا لها ترويضًا وتأديبًا وتهذيبًا ، وجعل العقوبة المشروعة على من خالف ذلك ، قال ابن حجر في "الفتح " : قد اعتنى بالحديث بعض المتأخرين ممن أدركه شيوخنا فتكلم عليه في مجلدين جمع فيها ألف فائدة وفائدة .

وهذا الحديث فيه بيان كفارة الجماع في نهار رمضان ، بل ويبين الحديث أن العقوبة مُرَّبَةٌ ؛ عتق رقبة ، فإن لم يجد فصيام ستين يومًا ، فإن لم يستطع فإطعام ستين مسكينًا ، فإن لم يجد فلا تسقط الكفارة عنه ، فهي لا تسقط بالإعسار ، ويُكفَّرُ متى وجد ذلك ، ويمكن أن يعان من الصدقات حتى يتمكن من التكفير ، وهذه الخصال جامعة لاشتمالها على حق الله تعالى ، وهو الصوم ، وحق الفقراء في الأحكام ، وحق الأرقاء

في العتق . وحق الجابي في الثواب للامتثال . والله سبحانه رتب بقدره ما أكمل به شرعه . فجعل من الجنايات والمخالفات وكشير من المقدرات التي تقع ليكون بيان الأحكام بإرشاد النبى صلى الله عليه وسلم وتعليمه لأصحابه حتى اتضح الشرع بالقول والعمل ، فمن ذلك تقدير الله تعالى لذلك الصحابي الجليل على شدة فقره إلا أنه وقع على زوجته في أمار رمضان ، تقديرًا من الله تعالى لإكمال الشرع وبيانه للناس لتتضح أحكام الشرع فلا يلتبس على الناس أمر دينهم ويعمل بأحكام الله بينهم تحقيقًا لقوله تعالى : { اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينًا } [ المائدة : ٣] ، فكانت الوقائع القدرية وتتزيل الشمرع عليمها والأحكام النبوية فيها من تمام وكمال الشرع . فالله أكمل للناس دينهم تقديرًا وتشريعًا ، ففى الحديث أن من انتهك حرمة الصوم بالجماع

السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [11]

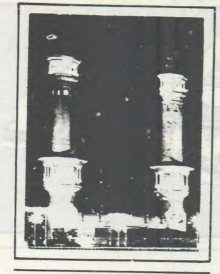
فقد أهلك نفسه بمعصيته تلك ، فعليه عتق رقبة ليفدي بما رقبته ، لحديث النبي صلى الله عليه وسلم : " من أعتق رقبة أعتق الله بكل عضرو منها عضوا منه من النار " ، فإن لم يستطع كانت عقوبته مضاعفة الصوم عليه إلى ستين يوم متواليات ، فإن عجز فكان هذا اليوم إطعام ستين مسكنا .

X CX CX

والترتيب في الكفارة من عتق الرقبـــة ، وإن عجز فالصوم ، فإن عجرز فالإطعرام ، ذلك الترتيب هو الراجح عند أهل العلم ، إلا أن بعض متأخري المالكية قالوا : إن الكفارة تختلف باختلاف الأوقات ، ففي الشدة يكون الإطعمام أفضل ، وفي غيرها العتق والصوم ، قال ابن حجر في (( الفتح )) : ويترجح الترتيب أيضا بأنه الأحوط لأن الأخذ به مجزئ سواء قلنا بالتخير أو لا بخلاف العكس ، وفي (( سبل السلام )) : روى الزهري الترتيب عن ثلاثين نفسا أو أكثر .

للمساكين بالإطعام وللأرقاء حق بالعتق ، أما نفس الجابي فلها حق بالتأديب والامتثال .

وفي الحديث : أن الرجل جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم وقد اشتد به الخوف ، فقال : إنه احترق ، وفي رواية : هلك ، وفي روايــة : أنــه جعل ينتف شعره ويدق صدره ، ويقول : هلك الأبعد ، وذلك يدل على شدة النصدم وصحة الإقلاع ، والحديث دال على أنه فقير لا يملك الرقبة ولا الإطعام بل ويحتاج إلى الصدقة ، ومع ذلك فإنه لا يستطيع صوم شهرين متتابعين.



وتعليل ذلك في بعض طرق الحديث لشدة شوقه وعدم صبره عن الجماع . وذلك دليل علمي أن شدة الحاجة للنساء عذر يسوغ الانتقال من الصوم إلى الإطعام ، ففي رواية : قال : ( وهم ا لقيت ما لقيت إلا من الصيام) .

والمراد بالاطعام إعطاء الطعام لمستحقه وليس شرطا أن يطعم حقيقة بوضع المطعوم في الفم ، بل هذا وفي الكفارة حق لله في الصوم وحق منه يكفى أن يمكنه منه ، ويملكه له ، ويضعه بين يديه ، وهذه الكفارة إنما يجوز صرفها لمن لا يلزمه نفقتهم من الأقارب وغيرهم ، فأما مـن تلزمـه نفقتهم كالوالدين والأولاد فلا يجوز وضع طعمام الكفارة فيهم ، لذا اختلف أهل العلم في قص\_ة هذا الصحابي الذي قال له النبي صلى الله عليه وسلم : " أطعمه أهلك " ، هل يصبح بذلك مكفرا أو تبقى عليه الكفارة حتى يتيسر له ؟ فأهل العلم على عدم جواز صرفها لمن تلزمه نفقتهم إن كانت الكفارة من ماله هو ، إلا أن بعضهم قال : يجوز إنفاقها في أهله إن كان المخرج له غـره .

[11] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع .

وذلك لإباحة النبي صلى الله عليه وسلم أن يطعمه أهله ، والكفارة بالصوم تكون شهرين متتابعين سواء كان الشهر تسميعًا وعشريمن أو ثلاثين : أما الإطعام فستين مسكينًا .

CXOXOXOXOXOXOXOXOXO

وتجب الكفارة بالوطء في لهار رمضان ، أما الفطر بالأكل أو الشرب عمدًا فلا كفارة لـــه ، وذلك يدل على أن الفطر بالأكل أو الشرب أشد جرمًا من الجماع ، حتى إن الكفارة لا ترفع الإثم فيها . فلا يصلح فيها إلا التوبة النصوح ، ولذلك تعلم أن الكفارات جوابر للذنوب ، أما ما لا كفارة فيه ولا حد فيخشى أن يكون أمره أشـــد من ذلك ، والكفارة الواجبة إنما هي من الجماع في الفرج سواء أنزل أم لم يتزل ، فإن جامع دون الفرج فأنزل فالراجح أن عليه كفرارة إن وقع ذلك في ممار رمضان ، فإن كان في صوم واجب غير رمضان فعليه القضاء بلا كفارة .

وقد أجمع العلماء على وجوب الكفارة في الجماع عمدا ذاكرا في لهار رمضان . واختلفوا في الناسي والمكره . ولما كانت صورة مسن جامع ناسيًا بعيدة الوقوع لذا فإن الكثير من أهل العلم قد ألحقه بالعامد في إيجاب الكف ارة ، بخ الف المكرد . أما المكرد فمن أهل العلم من أوجب عليه الكفارة ؛ لأن الشهوة إذا تحركت ذه \_\_\_\_ معنى الإكراد وصار مختارا ، لكن يبقى الأمر على أن الله رفع الاثم على الناسي والمكره . وهو قول الشافعي ورواية عند أحمد ، ولعله هو الراجع ، والله أعلم .



عليه وسلم بالكفارة على المرأة ؛ لذا اختلف أهل العلم في وجوب الكفارة على المرأة إذا طاوعت زوجها في نمار رمضان ، فالجمهور على أنه يلزمها الكفارة في مالها ؛ لأنها أفطرت بجماع عمد كالرجل ، إلا أن المشهور عند الشافعي أنه لا يجب إلا كفارة واحدة ، وهي على الرجــل دون المرأة . ومقدار الكفارة مُدٌّ لكل مسكين ، لا يجــوز أقل من ذلك ، ولا يجب أكثر منه ، وهي خمسة عشر صاعًا ، إذا قسمت بين ستين مسكينًا خص

كل واحد منهم مُدّ . والحديث دال على عدم تعنيف التائب على معصية وقعت منه ، ويستفاد من ذلك أن من ارتكب معصية لا حد فيها ولا كفارة ثم جاء تائبًا

السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [١٣]

نادمًا فإنه لا يعزر في ذلك وإثما يعان علمي تمام التوبة .

CALANCHER CHENCHER CHENCHER CHENCHER

قال ابن حجر : وفي الحديث من الفوائد غير ما تقدم السؤال عن حكم ما يفعله المرء مخالف للشرع ، والتحدث بذلك لمصلحة معرفة الحكم ، واستعمال الكناية فيما يستقبح ظهوره بصريح لفظه لقوله : واقعت أو أصبت ؛ وفيه الرفق بالمتعلم والتلطف في التعليهم والتسأليف على الدين ؛ والندم على المعصية واستشعار الخوف ؛ وفيه الجلوس في المسجد لغير الصلاة من المصالح الدينية كنشر العلم ، وفيه جواز الضحك عند وجود سببه ، وإخبار الرجل بما يقع منه مع أهله للحاجة ، وفيه الحلف لتأكيد الكلام ، وقبول قول المكلف مما لا يطلع عليه إلا من قبّله لقوله في جواب قوله : ( أفقر منا ) ، " أطعمه أهلك " ، ويحتمل أن يكون هناك قرينة لصدق، وفيه التعاون على العبادة والسعى في إخلاص المسلم وإعطاء الواحد فوق حاجته الراهنة ، وإعطاء الكفارة أهل بيت واحد ، وأن المضطر إلى ما بيده لا يجب عليه أن يعطيه أو بعضه لمضطر آخر . وقال الشوكاني في " نيل الأوطار ": قيل : سبب ضحکه ما شاهده من حال الرجل حيت جاء خائفًا على نفسه راغبًا في فدانها مهما

أمكنه ، فلما وجد الرخصة طمع في أن يأكل ما أعطيه في الكفارة ، وقيل : ضحك مـــن بيـان الرجل في مقاطع كلامه وحسن بيانه وتوسله إلى

[11] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع

مقصوده .



وفي بعض الروايات الأمر بالقضاء لذلك اليوم وهو غير الكفارة لرواية أبي داود وابن ماجـــه: " وصم يومًا مكانه " ، وظاهر إطلاق الأم بالقضاء عدم اشتراط الفورية في القضاء أي بعد فهاية رمضان ، وإن كان التعجيل به من الخيرات . وانجامع ليلا إذا طلع عليه الفجر وجب عليه أن يترع ولا كفارة عليه بذلك عند الجمهور ، إلا أن للإمام أحمد قولا مشهورا بوجوب الكفرارة عليه في هذه الحالة ، وعلة ذلك أن الترع جماع وقد وقع بعد طلوع الفجر ، وتبينه له ، وقول الجمهور أرجح ؛ لأنه لا يمكن إلا ذلك في هــــذه الحالة ، والله سبحانه يقول : { لا يكلف اللُّه نفسًا إلا وسعها } [ البقرة : ٢٨٦ ] .

ومما يلحق بذلك أن من قَبَّل أو بـــاشر ( أي لامس ببشرته بشرة زوجته ) ، فلا شيء عليه ما لم يترل لحديث عائشة عند البخاري ومسلم :

> (كان النبي صلى الله عليه وسلم يقبل ويباشر وهو صائم وكان أملككم لإربه) ، فأشارت عائشة رضي الله عنها بقولها : ( ولكن كان أملككم لإربه ) أن ذلك يباح لمن كان مالكًا لنفسه ، أما من لا يأمن على نفسه الوقوع في الحرام فلا يجوز له ذلك ، وفي حديث عطاء بن يسار أن رجلاً من الأنصار قبل زوجته وهو صائم فأمر امرأته أن تسأل النبي صلى الله عليه وسلم ، فأمر امرأته أن تسأل النبي صلى الله عليه وسلم ، فسألته فقال : ( إني أفعل ذلك <sup>()</sup> , فقال زوجها : يرخص الله لنبيه فيما يشاء . فرجعت ، فقال وأتقاكم <sup>()</sup>.

هذا ، والجنب إذا طلع عليه الفجر وهو جنب فلم يغتسل إلا بعد الفجر فصومه صحيح إذا نوى صومًا من الليل في الفريضة ، والله أعلم .

هذه بعض أحكام الشرع في الصيام إتمامًا للحكمة منه وترويضًا للنفس وقدنيًا وذلك يتعلق بجماع الزوجة وهو حلال أحله الله بشرعه ، لذا فإن الحوام من نظرة أو كلمة أو أكثر من ذلك أشد حومة ، وإن لم يكن فيها مثل تلك العقوب من عتق أو صوم أو إطعام إلا أن الذنب فيها أعظم ؛ فينبغي على المسلم أن يحذر من هذه المخالفات وأن يتقي ربه ويصحح عبادته ويتحرى المحالفات وأن يتقي ربه ويصحح عبادته ويتحرى الزنا – وما يؤدي إليه ، ففي الحديث : "يا أمة عمد والله ما أحد أغير من الله من أن يزي عبده أو أن تزي أمته ...".

والنبي صلى الله عليه وسلم قال : (( كَتَـب على ابن آدم نصيبه من الزنا مـدرك ذلك لا محالة : العينان زناهما النظر ، والأذنان زناهما السمع ، واللسان زناه الكلام ، واليد زناها البطش ، والرَّجل زناها الخطا ، والقلب يـهوى ويتمنى ، ويصدق ذلك الفرج أو يكذبه )). والله جلت قدرته يقول : { قـل للمؤمنين يغضوا من أبصارهم ويحفظوا فروجهم ذلك أزكى لم إن الله خبير بما يصنعون ، وقل للمؤمنات يبدين زينتهن إلا ما ظـهر منها } [ الور : يبدين زينتهن إلا ما ظـهر منها } [ الور : ويقول سبحانه في مـورة (المؤمنون )):

{ والدين هم الفروجهم مستعلون \* به مسعى أزواجهم أو ما ملكت أيماهم فإهم غير ملومين \* فمن ابتغى وراء ذلك فأولئك هم العمادون } [ المؤمنون : ٥-٧ ] .

فالصوم شرع الله الذي يهذب بـــه عبـاده ويربيهم ، فجعله الله ترويضًا وتمذيبًا ، فمن صام وحرص على الشرع واحتنب الحرام كان صومه له نجاة من النار وعذابها ، فإذا لقي ربـــه فـرح بصومه ، ومن لم يرع حق الله في صوم فــارتكب المحرمات ولم يرتدع عنها فلا حاجة لله في أن يدع طعامه وشرابه ، فاللهم ألهمنا رشدنا وتقبل منا . آمين .

السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [10]

لمضيلة الشيغ / محمود شلتوت شيخ الأزهر رحمه الله

\* حاجة الإنسان إلى الدين :

قضت الحكمة الإلهية أن تكتنف الإسبان في الخلق والتكوين قوة تدفعه الملي إدراك الحق وتنير له سبل الخير وتحببه فيه وتدعوه إليه ، والإسان من هذا الجانب يقــترب مــن المــلاً الأعلى الذي صفا طبعه وخلص جوهره من شوائب المادة المظلمة وصار خيرًا كله : { إن الذين عند ربك لا يستكبرون عن عبادته ويسبحونه وله يسجدون } [ الأعراف : ٢٠٦ ] .

> وعلكه حب الكيد والانتقام ؛ والإنسان من هذا الجانب يقترب من الملا الأدبي الذي خبث طبعه وفطر على الشر والإغواء والإضلال والافساد : { رب بمما أغويتمني لأزينمن لهم في الأرض ولأغوينهم أجمعين ، إلا عبادك منهم المخلصين } [16, . 49: . 5].

هكذا وقع الإنسان بين هاتين القوتين اللتين لا بد من أصلهما في هذه الحياة ؛ حياة العمال ، حياة الهدم والبناء .

ولكي يقوى في الإنسان جانب الخير ويظهر في العالم جمال الحق وجلاله ؛ قضت الحكمة الالهية أن تشد أزره في تنظيم الانتفاع بقوة الشر ، فمنحته

وقوة تسد عليه منافذ الحق والجمال فيضطرب مددًا ينظمها ذلك المدد هو هدي الله ، يترل به في حماة من الجهل وتستأثر به الشهوات والأهواء الوحي من السماء على صفوة خلق، ليبلغوه ويدعوا إليه : { قاما يأتينكم مّني هدى قمن أتبع هُداي فلا يضل ولا يشقى ، ومن أعرض عـن ذكري فإن له معيشة ضنكًا ونحشره يوم القيامية iao, } [ do: 172.177 ].

ذلكم الهدى هو دين الله الذي رسميه لعباده وأنزله في كل كتبه . ودعت إليه كل رسله : { قل آمنا بالله وما أنزل علينا وما أنزل على إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط وما أويق موسى وعيسى والنبيون من ربحم لا نفرق بين أحد منهم ونحن له مسلمون } [ آل عمران : ٨٤] . هو دين الإسلام الذي لا دين عند الله سواه : { ومن يبتغ غمير الإسلام دينا فلن يقبل

[17] التوحية السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع

\* الصوم عبادة قديمة : منه وهو في الآخرة من الخاسرين } إن الصوم سأن عرفه الإنسان من قديم [ TU عمران : 10 ] . الزمان ، عرفه المتدينون وسيلة من وسانل التقرب \* عناصر الدين : إلى الله ، وعرفه الوثنيون طريقا من طرق يتكون هذا الدين أو هذا المدد الإله من التهذيب والرياضة ، وهو بعد ليـــس خاصـــــ عناصر أو وحدات ترجع إلى ما يزكمي القلمب بطائفة دون طائفة . ولا برسالة دون رسالة . وإنما بمعرفة الحق والإيمان به ، وإلى ما ينمني هذه هو شأن فطري يشْعر بالحاجة إليه في فسترات التزكية بتهذيب النفس وتوقية الشعور وتصفيسة متتابعة أو متفرقة كلّ كانن حي ، وإن اختلفت الروح وإثارة الوحدان نحو الخمير والفضيلة . صوره وأوقاته باختلاف العصور والأمم . وهده العناصر أو هذه الوحدات هي المعروفة في حقيقة الصوم في الإسلام : لسان الإسلام بأركان الدين : " بني الإسلام على والصوم في الإسلام هو الإمساك عن الطعمام خمس " . وهذه الخمس هي : شيهادة التوحيك والشراب والملابسة الجنسية إيمانا واحتسابا بالله والرسالة . وإقام الصلاة . وإيتاء الزكاة . وحج من طلوع الفجر إلى غروب الشمـــس ، وهــذه البيت . والصيام . ولكل وحدة من هذه الوحدات معنى يتوقصف حقيقته وشرطه ووقته ، وقد دل على ذلك قوله وجودها في الإنسان على تحققه وأدب لا ينتفع تعالى : { فَالآن باشروهنَّ وابتغوا مَا كتب الله لكم الإنسان بما في مقاومة الشر والقرب من الملا وكلوا واشربوا حتى يتبين لكم الخيط الأبيض مسن الأعلى إلا إذا توخاه وحافظ عليه فيها ، وقد الخيط الأسود من الفجر } [ البقرة : ١٨٧ ] ، آثرنا بمناسبة شهر رمضان الذي فرض الله صومه فمن أكل أو شرب أو لابس عامدًا فليس بصائم . أن نتحدث إلى قراء ( التوحيد ) عن وحدة مــن ومن أمسك عن هذه الأشياء سهوًا عنها أو حمية هذه الوحدات الخمس هي : الصوم في الإسلام . لمرض أو اشتغالا بأمر همام دون نيمة

السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [١٧]



الصوم لله فليس بصائم . هذه هي الحقيقة العامة للصوم في نظر وشرابه " هذه هي الحقيقة العامة للصوم في نظر وشرابه " الإسلام ، وظاهر ألها من الشئون الخفية التي ليس و كم يؤ لها صورة بارزة تُعرف كما هو الشأن في كثيرًا من الصلاة والزكاة والحج ، ومن هنا كان الصوم فيمتنعون سرًّا بين العبد وربه ، هو الذي يَعْلَمُه وهو الذي الصائمين يحاسب عليه ، ولذلك خصه الله بالإضافة إليه ، فم في دين

وإن كانت كل العبادات إليه ، وقد جاءت

أحاديث كثيرة ترغب فيه وتدعو إليه وتصف ما أعده الله للصائمين من الأجر العظيم .

يقول الله تعالى فيما يرويه عنه نبيه صلى الله عليه وسلم : "كل حسنة بعشرة أمثالها إلى سبعمائة ضعف ، إلا الصوم فإنه لي وأنا أجرزي به "، " إنما يردع طعامه وشرابه وشهوته لأجلى ".

وإذا كان هذا هو وضع الصوم في نظر الإسلام ، وتلك مكانة الصائم عند ربه ، فليس من المقبول عند الله أن يكون الصائم وقد دخل في حظيرة القدس الإله مي ، وأسلم نفسه إلى عالم السر والنجوى متناقضا مع نفسه وناقضا لعهده ؛ فيكون فحاشا ، أو نماما ، أو كذابًا ، أو مغتاب ، أو منتهكا للحرمات ، أو مستلبًا للحقوق ، أو أكالاً للسحت ، أو سماعًا للكذب ، أو مجاملاً للسفهاء ، أو معضدًا للظالمين ، أو مُكنًا للعابثين المفسدين : "من لم يدع قول الزور

والعمل به فليس لله حاجة في أن يــدع طعامــه ر وشرابه <sup>()</sup> . وكم يؤسفنى ويؤسف كل مُسْلم غيور أن نرى

وعم يرسلي رير حلى على حكم الأدب العام فيمتنعون عن الطعام والشراب والتدخين أمام الصائمين من المسلمين رعاية لشعورهم ومجاملة فم في دينهم ، بينما نوى كثيرًا من المسلمين أنفسهم في الشوارع ، في مركبات المرام ، في المقاهي والأندية ، في المكاتب الحكومية ، في كل المعور الإسلامي في مظهر الوحدة الدينية ، ويتبجحون باسم الحرية المكذوبة ، فيجاهرون بالإفطار على ملإ من الناس مستهينين بالدين ، إ أولنك هم شر البرية } [ البينة : ٢ ]

\* حكمة الصوم :

فرض الله على المؤمنين صوم شهر رمضان من كل عام ليتخذوا منه سبيلاً للتحلي بخلق المراقبة وخلق الصبر ، فتصدق نيتهم وتقوى عزيمتهم ويثبتوا لحوادث الدهر وما يعترضهم من عقبات في الحياة ، ففي الحياة نوازع الشهوة والهوى ، وفي الحياة دوافع الغضب والانتقام ، وفي الحياة التقلب بين النعماء والضراء ، فيها الفقر بعد الغنى ، والمرض بعد الصحة ، والضعض الأهل

[1٨] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع



والإخوان ، فيها الجهاد في سبيل الله ، ثم في سبيل الذود عن الحمي والكرامة ، فيسها كشير مسن الخطوب والمشاق التي تعترض الإنسان . فما أحوجه إلى أن يتذرع بخلق الصبر ليثبت ويحتمل ، وما أحوجه إلى أن يتسملح بسملاح المراقبة والرجوع إلى الله ، وتمثل عظمته ليدفع عن نفسه ويذود عن كيانه ، لهذا كله فرض الله صوم رمضان شهرًا متتابعة أيامه ، ليغرس بهذا التتابع ملكة الصبر والمراقبة وجعله في كل عام ليتكرر الدرس وينمو الغرس.

وللمحافظة على آثار الصوم في النفس وجب على الصائم أن يستمر في كل ليلة من ليالي هذا الإنسان . الشهر متدرعًا بالصبر متسلحًا بالمراقبة ، فلا

عليه سبل التقوى وانقطع عنه التتابع الروحتي [ الأنفال : ٢٧ ] . والتهذيب النفسي ؛ فيعود إلى طغيانه وشره . ولا السلام -: " إلا الجوع والعطش " . ويكون [ البقرة : ١٨٣ ] . بمثابة من يهدم بيسارد ما بناه بيمينه .

إذا صام الناس على هذا الوجه تحققت في هم حكمة الله في التعبد بالصوم ، وكان صومهم كما أراد الله مددًا قويًا لجند الخير في الإنسان ، بـــه يزكو قلبه وتصفو نفسه وتتهذب روحه ، ويصير منبعًا فياضًا للخير على نفسه وعلى بني جنسه . ويعيش عيشة راضية سُلداها الخبة والوئام، ولحمتها التعاون والسلام ، وبمذا يقترب الإنسان من الملا الأعلى ويتلقى الشرائع الإلهية والواجبات الاجتماعية بقوة لا تعرف الضعف . وثبات لا يعرف الملل . وإخلاص لا يعرف الرياء . وإيمان لا يعرف الشك ، فتطيب الحياة ، ويسعد

أيها المسلمون هذه أمانة الله لديكم ووسيلة يسرف فيما كان محظورًا عليه بصومه من طعام أو | تربيته لكم ، فأدوها كما أمركم ، وكما رسم شراب أو لهو أو متاع . وإلا انطفأ عليه مصباح | لكم : { يا أيها الذين آمنوا لا تخونوا الله الإشراق القلبي الذي أحسه في نماره . وانسدت | والرسول وتخونوا أماناتكم وأنته تعلمون } { يا أيها الذين آمنوا كُتب عليكم الصيام كما يجنى من صومه - كما قال الرسول عليه تحتب على الذين من قبلكم لعلكم متقون } وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله و و صحبه و سلم .

تعتلو عن عدم ظهور الأبواب الثابية هذا الشهر ، نظرًا الصوصية شهر رمضان المارك وسنوالي النشر تباعًا ابتلكمن عدد شوال القادم بإذان الله ، وكل عام وأند مخير . مكرتير التحرير

السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [19]

فضيلة الشيخ / محمد جميل زينو \* آبات الصيام : { يَا أَيُّهَا الَّذِينَ عَامَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ \* أَيَّامًا مَّعْدُودَات فَمَن كَانَ مِنكُم مَّريضًا أَوْ عَلَى سَفَر فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّام أُخَرَ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَــــهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِين فَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ وَأَن تَصُومُواْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُهُمْ تَعْلَمُ وِنَ ، شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزلَ فِيهِ الْقُرْعَانُ هُدًى لَّلَنَّاس وَبَيَّنَات مِّنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَان فَمَن شَهدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَن كَانَ مَريضًا أَوْ عَلَى سَفَر فَعِدَّةٌ مِّنْ آيَّام أُخَرَ يُريدُ اللَّهُ بكُمُ الْيُسْـوَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَلِتُكْمِلُوا الْعِدَّةَ وَلِتُكَبِ رُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَاكُ مْ وَلَعَلَّكُ مْ تَشْكُرُونَ } [ المقرة : ١٨٣ - ١٨٥ ] . على عوشه ، كما صرحت به الآيات والأحاديث \* من فوائد الآبات ١- فرض الله الصيام على المؤمنين كما فرضـــه النبوية الصحيحة . ۲- وجوب الصيام على من شهد رمضان لغير على الذين من قبلهم لما فيه من الفوائد الدنيوية المريض والمسافر . والأخروية . \* مبطلات الصوم ٢- الصيام أيامه معدودة لا تزيد على ثلاثين ما يبطل الصيام قسمان : يومًا . \* ما يبطله ويوجب القضاء فقط وهو : ٣- المريض والمسافر يباح لهما الفطر في رمضان ١
 ١
 ١
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢
 ٢ وعليهما القضاء . ٢- القيء عمدًا ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم : ٤- كان التخيير بين الإفطار في رمضان ودفع ( ومن استقاء فعليه القضاء ) . [ صحير رواد الفدية أو الصوم ، ثم نسبخ ، وأصبح الصوم الحاكم وغيره]. فرضًا . ٣- الحيض والنفاس : ولو في اللحظة الأخريرة ٥- فضل شهر رمضان وفضل القرآن الذي قبل غروب الشمس . أنزله الله فيه ، وبما أن الإنزال يكون من الأعلمي للأسفل، فيكون هذا الانزال دالا على علو الله

[ ٢ ] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع

ويتأكد في العشر الأواخر من رمضان . - والاعتكاف الواجب : ما أوجبه المرء على نفسه بالنذر . ٤- زمان الاعتكاف : (كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا أراد أن يعتكف صلى الفجر ، ثم دخل معتكفه ) . ( أي صباح يوم العشرين ) . [متفق عليه]. ٥- شروط المعتكف : أن يكون مسلمًا ، ٤- الاستمناء : سواء كان سببه تقبيل الرجل مميزًا ، طاهرًا من الجنابة والحيض والنفاس . لزوجته أو ضمها إليه أو كان باليد ، فهذا يبطل ٢- أركان الاعتكاف : الكث فى المسجد بنية الصوم ويوجب القضاء . التقرب إلى الله تعالى . والاستمناء : تعمد إخراج المني بــــأي ســـب ، ٧- ما يباح للمعتكف : يباح للمعتكف ما يلى : وإخراجه باليد قد يَضُر . خروجه من معتكفه لتوديع أهله . \* وأما ما يبطله ويوجب القضارة ترجيل شعره ، وحلق رأسه ، وتقليم أظافره ، وتنظيف البدن ، والتطيب ، ولبس أحسن الثياب . : 44 الجماع لا غير عند الجمهور . الخروج للحاجة التي لا بد منها : كالبول ، والكفارة ؛ عتق رقبة ، أو صوم شهرين متتابعين والغائط ، والأكل والشرب إذا لم يجد من يأتى به . أو إطعام ستين مسكينًا ، وبعضهم اشترط الترتيب للمعتكف أن يأكل ويشرب وينام في المسجد في الكفارة . ( والمرأة والرجل سواء ) . مع المحافظة على نظافته . \* الاعتكاف ٨- آداب الاعتكاف : عن عائشة رضى الله ١- الاعتكاف شرعًا : هو لزوم المسجد عنها قالت : ( السنة على المعتكف ألا يعود والإقامة فيه بنية التقرب إلى الله تعالى . مريضًا ، ولا يشهد جنازة ، ولا يمس امرأة ، ولا ٢- مشروعيته : أجمع العلماء على أنه يباشرها ، ولا يخرج إلا لحاجة لا بُـــدَّ منـــه ، ولا ّ مشروع ؛ ( لأن النبي صلى الله عليه وسلم كـــان اعتكاف إلا بصوم ، ولا اعتكاف إلا في مسجد يعتكف في العشر الأواخر من رمضان ، حتى توفاه جامع ) . [ صحيح رواه البيهقي وأبو داود ] . الله عز وجل ، ثم اعتكف أزواجه من بعــده ) . ٩- ما يبطل الاعتكاف : الخروج مسن [ متفق عليه ] . المسجد لغير حاجة عمدًا ، وذهاب العقل بجنون أو ٣- أقسام الاعتكاف : ينقسم إلى : مسنون ، سُكْر والحيض والنَّفاس . [ انظر (( فقه الســــــنة )) وإلى واجب . · [(±AT-±V0/17)] - فالمسنون : ما تطوع به المسلم تقربًا إلى الله ، واقتداء بالرسول صلى الله عليه وسلم

السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [٢١]

لأن الشيء لا يَخْلَق نفسه ، بل لا في العدد قبل السابق تحدثت بد له من خالق غيره يخلقه . عن الطريق الأول الذي سلكه 1 200 • ولم يدَّع أحدٌ أنه خلق الإسلام في سبيل الدعوة إلى الْحُلْق ؛ لأن المخلوق لا يكون الله . وغرس العقيدة السليمة في خالقا . C النفوس ، وأتابع القول وباللــــه أعلنها القرآن الكريم : { ذلك 17 التوفيق : الله ربُّكم لا إله إلاً هو خالق كل الطريق الثـانى : مخاطبة شيء فاعبدوه وهو على كل شيء بقلم فضيلة الشيخ : العقل الإنسابي وتوجيهه إلى النظر وكيل ، لا تدركه الأبصار وهم عبد اللطيف محمد بدر في ملكوت الله وتدبر آياته الباهرة يدرك الأبصار وهم اللطيف فى خلقه الدالة على عظمة خالقه الخبين [ الأنع م وحكمة مدبره ، فكل خلق لا بد . [ 1. 7. 1. 7 له من خالق ، كما أن كل صنعة لا السموات والأرض واختسلاف • وقد تحدّى القرآن الكريم الليل والنهار والفلك التي تجري في بد لها من صانع ، وهذه من أن يكون لغير الله خل\_ق ما . البحر بما ينفع الناس وما أنزل الله البديهيات التي لا ينكرها إنسان عاقل حر في تفكيره . من السماء من ماء فأحيا به الأرض ماذا خلق الذيبن من دونه } يقول الله تعالى : { قُلْ انظروا بعد موهًا وبث فيها من كل دابة [ لقمان : ١١] . ماذا في السموات والأرض } وتصريف الرياح والسحاب • وهذه الحقيقة - حقيقة أن المسخر بين السماء والأرض لآيات [يونيس: ١٠١]، ويقهول الخالق هو الله وحده - قد أقرّ بها لقوم يعقلون } [ البقرة : ١٦٣. سبحانه : { إن في خلق السموات المشركون الذين عبدوا غرمه والأرض واختلاف الليل والنسهار . 178 ليكونوا لهم شفعاء بزعمهم عنده ، لآيات لأولى الألباب ، الذين ويقول جل شأنه : { أم خلقوا لأفحم لا يستطيعون إنكر هذه يذكرون الله قياما وقعودا وعلمي من غير شيء أم هم الخالقون ، أم الحقيقة جنوبهم ويتفكرون في خلق خلقوا السموات والأرض بل لا يقول الله تعالى عنهم : { ولنن السموات والأرض ربنا ما خلقت يوقنون } [ الطور : ٣٦.٣٥ ] . سألتهم من خلقهم ليقولن الله • فوجود المخلوقات من غير فأبي يؤفكون } [ الزخرف : النار } [ آل عمران : خالق أمر غير معقول بداهة ، لأن [ AV . ۱۹۱،۱۹۰] ، ويقول سبحانه : كل مخلوق لا بد له من خالق . ويقول الله تعمالي : { ولئمن { والهكم إله واحد لا إله إلا هو • وكون المخلوقات خلقت سألتهم من خلق السموات الرحمن الرحيم ، إن في خلق نفسها أمر غير معقول كذلك

• كما لا يهتدي بعقله الجرد يأتيه الباطل من بين يديه ولا من والأرض ليقولن خلقهن العزيرز إلى الإيمان بأمور الغيب التي يجب خلقه ، وما ثبت عن رسول الله العليم } [ الزخرف : ٩ ] . , cualde a cale a c أن يؤمن إما ، كالإيمان بالملائكة صلى الله عليه وسلم الذي لا • فوجود هذه المخلوقات والكتب والرسل والنبيين ، عليهم ينطق عن الهوى ، إن هو إلا وحي دليل على وجود خالقها وعظيم الصلاة والسلام الذين لم يعاصرهم قدرته ، وتناسقها العجيب فيما يوحى ولم يشاهدهم ، والإيمان باليوم فالعقيدة الإسلامية عقيدة بينها ، دليل على وحدانيته وواسع الآخر وما فيه من حساب وجزاء ربانية أوحى بحارب العالمين ، علمه و حكمته ، قال الله تعالى : وجنة ونار ، والإيمان بالقدر وغير وبينها الرسول الأمين عليه أفضل { وآية لهم الليل نسلخ منه النهار ذلك من الأمور التي لا تُعرف إلا الصلاة وأزكى التسليم . فإذا هم مُظلمون ، والشمس بالوحي الصادق من الكتاب العزيز والإنسان بحكم أنه مخلوق تحرى لمستقر لها ذلك تقدير العزيز والسنة النبوية الصحيحة . حادث فإدراكه محدود ، لا العليم ، والقمر قدَّرناه منازل قال الله تعالى : { إن الله يستوعب كل ما يجب أن يُعرف حتى عاد كالعرجون القديم ، لا عنده علم الساعة ويتزل الغييث عن الله عز وجل ، ولا يستطيع الشمس ينبغي لها أن تُدرك القمر ويعلم ما في الأرحام وما تـــدري أن يهتدي بنفسه إلى معرفة أسمائه ولا الليل سابق النهار وكل في نفس ماذا تكسب غدًا وما تدري الحسني وصفاته العلى ، والله تعالى فلك يسبحون } [ يــس : ٣٧-نفس بأي أرض تموت إن الله عليم يقول : { وما أوتيتم من العلم إلا ٤٠] ، { صنع الله الذي أتقن خبير } [ لقمان : ٣٤ ] . قليلا } [ الإسراء : ٨٥ ] . كل شيء إنه خبير بما تفعلون } فالوحى هو الطريق الصحيح [ النمل : ٨٨ ] . وصدق الله : فالانسان وإن اهتدى بعقله المأمون لمعرفة العقيدة الإسمية المجود إلى الإيمان بوجود الله تعالى { لو كان فيهما آلهـــة إلا اللّــه الصحيحة ، وما عداه من الوسائل ووحدانيته ، مستدلاً على ذلـــك لفسدتا فسبحان الله رب العرش الأخرى معين على فهمه والإيمان بعظيم خلقمه وحسن تدبيره عما يصفون } [ الأنبياء : به . والله يقول : { وما يعقلها إلا لكونه ؛ إلا أنه لا يستطيع أن العالمون } [ العنكبوت : ٤٣ ] . يعرف شيئًا عن الذات الإلهية ؛ • ومحال أن تكون المادة ونتابع القول عسن الخاصية لألها فوق إدراكه وتصوره ، والله الصماء ، أو الصدفة العمياء همي الثانية للعقيدة الإسلامية بإذن الله تعالى يقول عن نفسه : { لا تُدركه مصدر هذا الخلق العظيم ومبعث الأبصار وهو يدرك الأبصار وهو تعالى . تناسقه - كما يقول بعض اللطيف الخبيع } [ الأنعام : السفهاء - ففاقد الشيء لا ١٠٣] ، ويقول : { ليس كمثله . abe شيء وهو السميع البصير } الآية • الطريق الثالث : ما جاء عن [الشورى: ١١]. 

السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيـد [٢٣] 2020202020202020 Upload by: altawhedmag.com

بى صلى الله عليه وسلم Sicyl

بقلم / محمد عبد الحليم القاضي الحمد لله وحده ، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده .. من أهم دواعي الاطمئنان على صحة العمل ورجاء قبوله عند الله تعالى أن يكون هذا العمل موافقا للشريعة الشريفة ؛ لأن الجد والسعي - مهما عظم - إن عرى عن موافقة الشرع ، عرى عن قبول الله له ، ومن ثمة كان السلف يقولون : ( اقتصاد في سنة ، خير من اجتهاد في بدعة ) .

ومن ثمة كان العون من الله تعالى علمي تعقب الطريقة المحمدية في العبادة والسلوك والمعاملة ، وتحري السنة النبوية في جوانب الأعمال الإيمانية المختلفة نقول : كان العون من الله في ذلك مطلب العابدين ، وبغية العاملين ، الأمو الذي يشجع مثلي على تلخيص أهم جوانب الاتباع في عبادة النبي صلى الله تعالى وسلم ، تشرقًا بالانتماء إليه ، وتزلفًا إلى الله تعالى ياتباع هديه .

ولما كان الاعتكاف سممنة ممن أطيمب المممنن العبادية ، وطريقة ممممن أمتمع الطمرق الممملوكية

والتربوية ، كان من الحسن التعرف على الهدي النبوي الكريم فيها تسهيلاً لطريق الاتباع ، وسددًّا لمسارب الابتداع ، عسى أن يكتبنا اللّه في الذين عنهم المصطفى صلى الله عليه وسلم بقوله : (( إن اللّه وملائكته ليصلون على معلمي الناس الخير )). الاعتكاف فريضة تقديمة :

يصح أن نقول : إن اعتكاف النبي محمد صلى الله عليه وسلم هو من قبيل إحياء السنن القديمة التي ترجع إلى ما قبل سيدنا إبراهيم عليه السلام ، يلفتنا إلى ذلك لفتًا شديدًا قوله تعالى في سورة البقرة : { وعـهدنا إلى إبراهيم وإسماعيل أن طهرا بيتي للطـائفين والعـاكفين والرُّكع السجود } [ البقرة : ١٢٥ ] .

قال أبو محمد عبد الحق بن عطية الغرناطي : ( .. فمعناه : لملازمي البيت إرادة وجه الله ) ، وكان من دأب النبي صلى الله عليه وسلم إحياء سنن الأنبياء السابقين ، خصوصًا أباه إبراهيم عليمه السلام ، صاحب الملة القويمة ، والدعوة الكريمة .

من ثم كان الاعتكاف في المسجد هو هدي النـــي صلى الله عليه وسلم وطريقته التي واظب عليها ، إلا أنه اختار لها أيامًا هي من أعظم الأيـــام عنـــد اللّـــه ، وموسمًا هو من خير المواسم ، إن لم يكن خيرها علـــــى الإطلاق ، وهو العشر الأواخر من رمضان .

تخبر أم المؤمنين عانشة رضي الله عنها : ( أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يعتكف العشر الأواخر من رمضان حتى توفاه الله ) .

وهذا من منطلق التشمير للطاعات في مواعيد القرب ، والاغتراف من معين البركات حين تنفس ح

[٢٤] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع

الطرقات ، وتنكشف الأغطية ، وهو من فنون العبادة التي يؤتاها الصادقون في مودقم مع الله جل وعــلا ، ومن فقه الطاعة الذي يُمْنَحُه المُوَقَقون في سلوكهم إليه تعالى ، وكان رسول الله صلى الله عليه وسـلم هـو رائدهم وفرطهم ومُقَدَّمهم ، بــه الاقتـداء ، ومنـه الاهتداء .

ولعل السيد الجوجايي التفت إلى معينى توبوي للاعتكاف حين عرفه بقوله : ( الاعتكاف تفويغ القلب عن شغل الدنيا وتسليم النفس إلى المولى ) ، وقيل : الاعتكاف والعكوف : الإقامة ، معناه : لا أبوح عسن بابك حتى تغفر لي .

أين اعتكف الذبي صلى الله عليه وسلم ؟ ولو شنت أن تعرف الموضع الذي كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعتكف فيه فقد قال نافع مولى ابن عمر : ( وقد أراني عبه الله بن عمر المكان التدي كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعتكف فيه من المسجد ) . [ رواه مسلم ] .

نعم هذا هو اتباع الأثر ، وتعقب السنة ، واقتفاء السبيل ، وهذا هو طريق الهدى وأصل الفلاح ، وهذا المكان تحدده رواية ابن ماجه عن نافع عن ابن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان إذا اعتكف طُوح له فواشه ، أو يوضع له سريره وراء أسطوانة التوبق . [ ابن ماجه (1/20 ح2104) ] . وهذا حديث حسن جدًا ، قال عنه البوصيري :

وهذا إسناد صحيح رجاله موثقون ) [ "مصباح الزجاجة " (٤٣/٢ / ٢٣٣ )] . وأسطوانة التوبة هي التي تاب عندها أبو لبابة – وهو رفاعة بن عبد المنذر – صحبابي رسول الله

صلى الله عليه وسلم ، وكان حليفًا لبني قريظة فأشار إليهم بما أفهمهم حُكَم النبي صلى الله عليه وسلم فيهم ، وهو الذبح ، فأراد أن يتــوب ، فانطلق إلى المسجد وربط نفسه بأسطوانة من أساطينه بضع عشرة

ليلة حتى تاب الله عنه وأطلقه النبي صلى الله عليه وسلم . [ ( سيرة ابن هشام ) (١٤٤/٣) ] . ويبدو أن ثمامة بن أثال الحنفي – أحد الذين خلفوا عن غزوة تبوك – قد ربط نفسه في الأسطوانة نفسها حتى تاب الله عليه .

وهذه الأسطوانة هي الوابعة من ناحية المنبر ، فهي تلي أسطوانة عائشة – رضي الله عنها – من جهة المشرق بلا فاصل ، وهي الثانية من ناحية القبر ، والثالثة من ناحية القبلة ، وشرقي هذه الأسطوانة تقع أسطوانة أخرى اسمها ( أسطوانة السرير ) ، ذكر أن حتى ظن ابن فرحون أن هذه الأسطوانة هي عينها ، أسطوانة التوبة ، ولكن يبدو أن السرير كان يوضع عندها ، أسطوانة التوبة ، ولكن يبدو أن السرير كان يوضع بين الأسطوانتين ؛ لأنه كان يوضع وراء أسطوانة التوب وقد يكون ما أورده صاحب " الذخائر القدسية " من أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يعتك ف وراء أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يعتك ف وراء أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يعتك ف وراء أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يعتك ف وراء منا الموانة التوبة من ناحية القبلة يساعد على هذا الجمع بين التسميات .

الخباء والخلوة الصحيحة :

ومن المعروف من خلال كتب الحديث أنه صلى الله عليه وسلم كان إذا اعتكف ضرب له خباء - وهو قبة تشبه الخيمة - وهذا أعرون على الخلوة ، والانصراف إلى الله ، والانقطاع عن الشواغل الخارجية ، وفي هذا تمام السكينة بمناجاة الحق سبحانه ، ونستعبر من الإمام ابن القيم - رحمه الله -هذه الكلمات التي يتحدث فيهن عن خلوة المعتكف مقصوده وروحه عكوف القلب على الله تعالى ، وجعيته عليه ، والخلوة به ، والانقطاع عن الاشتغال بالخلق ، والاشتغال به وحده سبحانه ، بحيث يصر وخطراته ، فيستولى عليها بدلها ، ويصير الهم به كله ،

السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [٢٥]

والخطرات كلها بذكره ، والفكرة في تحصيل مراضيه ، فيصير أنسه بالله بدلا من أنسه بالخلق ، فـــــهذا هـــو مقصود الاعتكاف الأعظم ) .

ويقول القرطبي في (( المفهم )) : ( في قبة تركية : هي قبة صغيرة من لبد ) .

ولا شك أن اختيار الخوص والحصير واللباد - مع وجود أنواع القماش – يوحي بالتقشف والتقلل مسن المتاع ، وهذا مناسب للخلوة بالجليل سبحانه .

فأما خباء النبي صلى الله عليه وسلم الذي كان يتخذه فهو قبة تركية على سدقما قطعة حصير على حد تعبير أبي سعيد الخدري رضي الله عنه في " صحيح ابن خزيمة " ، ويفسر لنا الرواة ذلك بألها قبة خوص بابجا من حصير .

وقت اعتكافه صلى الله عليه وسلم :

أما عن زمان اعتكافه صلى الله عليه وسلم ، فالثابت الذي لا ريب فيه ولا اختلاف أنه اعتكف في رمضان ، وأنه قضى الاعتكاف مرة في شوال ، وكذلك الثابت أن آخر الأمو هو اعتكافه في العشر الأواخر من رمضان ، وهو المستفاد من حديث عائشة – رضي الله عنها – الآنف ، أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يعتكف العشر الأواخر من رمضان حتى توفاه الله تعالى .

إلا أن الأمر الذي تتداوله الرواة هو أنه صلى الله عليه وسلم اعتكف أولا في العشر الأواتل ، ثم في العشر الأوسط ، يدل على ذلك حديث أي سعيد عند ابن خزيمة والطبراني أن النبي صلى الله عليه وسلم اعتكف العشر الأول من رمضان ، ثم اعتكف العشر الوسط – وذلك التماسا لليلة القدر – فلما أوحي إليه ألها في العشر الأواخر مكث العشر الأواخر ، ثم ظل على آعتكاف هؤلاء العشر حتى توفاه الله ، ومثل هذا على تمتكف أول سنة العشر ، ثم اعتكف العشر عليه وسلم اعتكف أول سنة العشر ، ثم اعتكف العشر

الأوسط ، ثم اعتكف العشر الأواخر ، وقال : " إي رأيت ليلة القدر فيها فأنسيتها " ، فلم يزل يعتكف فيهن حتى توفي صلى الله عليه وسلم .

وفي هذه الأحاديث ما يشعر بجد النبي صلى الله عليه وسلم وصحابته في طلب ليلة القدر ، وفيه ملمح تربوي ، يلفت إلى جدية طلب الخيرات ، وعدم اليأس من البحث عن الهدى وتحوي الفضائل ، وقد يستنتج منها حكم فقهي وهو المستواط الصوم في صحة الاعتكاف، وهو مذهب جماهير السلف وأكثر الصحابة ، وبه أخذ أبو حنيفة ومالك ، وهي الرواية المعتمدة عند المتأخرين من الحنابلة ، وهو الصواب الذي غيل إليه .

متى يدخل المعتكف ؟ ومتى يخرج ؟ ثبت في " صحيح مسلم " وغيره مسن حديث عائشة رضي الله عنها قالت : كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا أراد أن يعتكف صلى الفجر ، ثم دخل معتكفه .

وهذا لفظ صريح في أنه كان يدخل المعتكف بعد. صلاة الفجر لا قبلها ، وفي لفظها عند البخراري : ( .. فكنت أضرب له خباء ، فيصلمي الصبح ، ثم يدخله ) .

ومن غة ذهب الأوزاعي والليت وسفيان التوري إلى الجزم بأن أول وقت دخول المعتكف هو بعد صلاة الصبح ، وعبارة ابن حجر تميل إليه ، ولفظ الحديث يسنده ، بل يستدعيه ، وذهب الأنمة الأربعة إلى أنب يدخل المعتكف قبيل غروب الشمس ، وأولو ها ال الحديث على أنه أوان بدء الخلوة بالنفس لا دخول الاعتكاف ، ومنهم من فرق بين من نوى اعتكاف الأيام فيدخل بعد صلاة الصبح ، ومن نوى اعتكاف الليالي فيدخل قبل المغرب ، وهذا هو المبثوث في أكثر كتب الفقه وشروح الحديث .

[٢٦] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع

إلا أن المتأمل لا يجد اضطرارًا لذلك التأول والمخالفة للظاهر ، فالاعتكاف عبادة ، ومدار العبادة على الاتباع للظاهر أو المفهوم ، وليس لاستغراق النظر مجال بحيث يؤول الحديث لمجرد الافتراض ، وقد بحثت عن حديث صحيح أو حسن أو ضعيف يصلح معمه تأويل الحديث الصريح السابق ، فلم أجد إلا افتراض وجوب دخول النبي صلى الله عليه وسلم قبل الغروب ، وإلا لما كان معتكفًا العشر بتمامه على حمد تعيير المبار كفوري في شرحه للتومذي .

أقول : قد قنع السلف بظاهر الحديث ، وعبَّر الخطابي في شرح الحديث عن ذلك بقوله : فيه من الفقه أن المعتكف يبتدئ اعتكافه أول النهار ، ويدخل في معتكفه بعد أن يصلي الفجر ، وإليه ذهب الأوزاعي ، وبه قال أبو ثور .

وقال مالك والشافعي وأحمد : يدخل في الاعتكاف قبل غروب الشمس إذا أراد اعتكاف شـــهر بعينـــه ، وهو مذهب أصحاب الرأي .

وتمسك بدأ الظاهر بعض المتأخرين – وأحسنوا – قال العلامة الصنعاني في " سبل السلام " بعــد ذكــر الحديث : ( . . فيه دليل على أن وقت الاعتكاف بعد

صلاة الفجر ، وهو ظاهر في ذلك ، وقد خالف فيه من قال : إنه يدخل المسجد قبل طلوع الفجر إذا كان معتكفا لهارا ، وقبل غروب الشمس إذا كان معتكف ليلا ، وأول اخديت بأنه كان يطلع الفجر وهر في المسجد ، ومن بعد صلاته الفجر يخلو بنفسه في انحل الذي أعده لاعتكافه ، (قلت ) : ولا يخفي بُعُكْه ، فإلما كانت عادته ، ألا يخرج من مترك إلا عند الإقامة ) . انتهى كلام الصنعاني . والحاصل أن تأول الحديث وتكلف فهمم على مقتضى النظر الجرد دون أن تسنده الرواية ليس من

الصواب ، والله أعلم .

وأما خروج النبي صلى الله عليه وسلم من معتكفه فلم أقف على شيء صحيح صريح في التوقيت ، إلا أنه يبدو أن السنة كانت الخروج مـن المعتكف إلى الصلاة – يعني صلاة العيد – قال إبراهيم : كانوا يجون لمن اعتكف العشر الأواخر من رمضان أن يبيت ليلة الفطر في المسجد ثم يغدو من المصلى إلى المسجد . الهدى الذيوى في المعتكف :

وإذا ما علمنا القيمة التربوية للاعتكاف ، والمتعة الروحية في المعتكف ، فلا تسل عن السيرة النبوية في معتكفه ، إنه التعبير عن الشوق إلى الله واللجوء إلى حماه سبحانه ، والاشتغال به عمن سواه ، لا يخلو وقته عن عرض القرآن ومدارسته مع جبريل عليه السلام ، أو الصلاة وقواءة القرآن ، وألوان العبادة الروحية ، يشغله ذلك عن عبادة المريض وشهود الجنائز ، لأن السنة على المعتكف ألا يعود مريضا ولا يشهد جنازة ، ولا يمس المرأة ، ولا يباشرها ، ولا يخرج لحاجة ، إلا لما ماراً عليه دون أن يعرج عليه ، وكان لا يدخل البيت الا لحاجة الإنسان ، حتى إنه كان إذا أراد أن يمتشط الحرج رأسه من المعتكف إلى حجوة عائشة رضي الله عنها فمشطته ، ولا يُخرج بدئه .

لذلك نقل ابن المنذر وغيره إجماع العلماء علمى جواز خروج المعتكف للبول والغائط ( وهممي حاجمة الإنسان ) ، وفي حكمته الطعمام والشمراب ، إن لم يتمكن من أن يكلف غيره بذلك أو من اصطحابه في المسجد إن لم يؤذ المسجد أو المصلين بذلك .

إلا أن هذا العكوف المبارك لم يمنع النبي صلى الله عليه وسلم من بعض المباحات التي فعلها تشريعًا لأمته وبيانًا لجوازها ، مثل السمر مع ضيوفه ساعة بالنهار أو بالليل ، خصوصًا زوجاته ، فهو قد استقبل زوجــه أم المؤمنين صفية بنت حيي ، فسمرا معًا ساعة ، ثم قــال

السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [٢٧]

لها : " لا تعجلي حتى أنصرف معك ، فمشى معها حتى بلغا باب المسجد " .

هذا على الأصح من الروايات ، وقد وهم جماعة فظنوا أنه خوج معها من المسجد ، وإنما توهموا ذلك ؛ لأن في الحديث : ( .. وكان بيتها دار أسامة ، فخرج معها النبي صلى الله عليه وسلم ، فلقيهما رجل من الأنصار ) ، ففهموا من السياق ألهما خرجا معال إلى دار أسامة بعيدا عن المسجد ، وأن الأنصاريين لقياها خارج المسجد ، لكن قال الحافظ : ( .. ولكن لا دلالة فيه ، لأنه لم يثبت أن مترل صفية كان بينه وبين المسجد فاصل زائد ) .

والظاهر أن المراد بقوله : ( دار أسامة ) ، ألها الدار التي أصبحت بعد ذلك لأسامة بن زيد + لأن أسامة لم يكن له في هذا الوقت دار مستقلة ، ثم وجدت الحافظ ابن خزيمة يتوجم بابا من أبواب كتابه قائلا : ( باب ذكر الدليل على أن النبي صلى الله عليه وسلم إنما بلغ مع صفية حين أراد قلبها إلى مترفا باب المسجد ، لا أنه خرج من المسجد فردها إلى مترفا ) ، وذكر فيسه حديثا – لفظه عن البخاري أيضا – وفيه : ( حتى إذا بلغت باب المسجد الذي عند باب أم سلمة مسر بهما رجلان من الأنصار ) .

ولذلك ترجم البخاري لهذا الحديث بقوله : ( باب هل يخرج المعتكف لحوائجه إلى باب المسجد ؟ ) .

قال الحافظ : وفي الحديث مـــن الفوائــد جــواز استغال المعتكف بالأمور المباحة من تشييع زائره والقيام معه ، والحديث مع غيره ، وإباحة خلــــوة المعتكـف بالزوجة ، وزيارة المرأة للمعتكف .

ولم يختلف أحد في جواز الاشتغال بالمباحات بعض الوقت ، لكن مع التأكيد على أن الاعتكاف – في أصله – خلوة بالله تعالى ، فينبغي أن يقلل المرء مما يشغله عن ربه ، وهذا كان دأب النبي صلى الله عليه وسلم .

ويستفاد من الأحدديث الصحيحة المروية في اعتكاف النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان صلى الله عليه وسلم كان يقود المعتكفين إلى الخير ، ولا يمنعه اعتكافه من أمرهم بالمعروف ، وتعريفهم بسالصواب ، فقد روى الإمام أحمد وغيره أن الصحابة – وهم معتكفون مع النبي صلى الله عليه وسلم – قرءوا القرآن ، فكل منهم قرأه بصوت مرتفع ، فأخرج النبي صلى الله عليه وسلم رأسه من خبائه ، وقسال لهم : " ألا إن كلكم مناج ربه ، فلا يؤذين بعضكم بعضا ، ولا يرفعن بعضكم على بعض في القراءة " [ المسند

NXV

وهذا يدل على أن القائد لا يتخلى عــن موضع القيادة ، والدأب في مصلحة أصحابه حتى في لحظــات الخلوة بربه ؛ لأن أبواب الخير لا يدفع بعضها بعضا ، وإنما يشد بعضها بعضا .

نفدات أخرى :

ورسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يتابع أصحابه المعتكفين ، يتركهم يفعلون المباح ، ولا يحجر عليهم في ذلك ، فهم يضعون متاعهم في المسجد ما لم يؤذوا به المصلين ، وهو لا يكف عن تحميسهم على القيام والتهجد ، وتحبيب ذلك لهم ، ويعمل من الأعمال ما يبشرهم به ، فهو يصف لهم ليلة القدر نفسها ، فيما روي عنه بأمًا : ( ليلة طلقة بلجة ، لا حارة ولا باردة ) ، ويخبرهم بشمس صبيحتها بألها تطلع على شعاع لها – مثل الطست – حتى ترتفع .

بل ربما تحرى هو أن ينظر إلى القمر ، فيقول لهم : " خرجت حين بزغ القمر ، كأنه فلَــق جفنــة " ، ثم يقول : " الليلة ليلة القدر " .

وقد يجد أن من واجبات التوبية وضرورات التوجيه أن يلغي اعتكافه الذي شوعه ؛ ليكون لإلغاء اعتكافه أثر في نفوس من يريد الاعتبار ، فقد شرع في

[٢٨] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع

اعتكافه عامًا ، فضرب قبت ، فاستأذنته عائشة رضى الله عنها ، فأذن لها ، فضربت لها قبة ، فما لبت نساؤه أن عرفن ذلك ، فتوافدن إلى المسجد ، كم تضرب لها قبة ، فلما رأى النبي صلى الله عليه وسلم ذلك ، كأنه استشعر أن دافعهن هو الغيرة ، والمسابقة في القرب منه صلى الله عليه وسلم ، فقـال لهـن : " آلبر تردن ؟ " فنقض اعتكافه ذلك الشهر ، وأمرهن أن ينقضن أخبيتهن ، ثم اعتكف في شوال ، ولم يـرد ألهن اعتكفن معه . قال النووي : وسبب إنكاره أنه كره أن يكن غير مخلصات في الاعتكاف ، بل أردن القرب منه لغرير قمن . als أقول : وإنما لم يكتف بالتوجيه ، أو بأمرهن أن ينقضن اعتكافهن حسب ، لأهمية هذا التوجيه ، وخطورة هذه الخطوة التي أقدمن عليها ممن حيث دوافعها . فأراد أن يحدث مقابل ذلك حَدَثًا بَقِيَّ الأثر ، قوي الدلالة ، وهو نقضه هو نفسه الاعتكاف ، وفي هذا مبالغة في التوجيه عند موقف يستحق هذه المبالغة ، لأنه يتعلق بإخلاص العبادة لله تعالى ، وهو الخور الذي تدور حوله قلوب الموحدين . قال الحافظ : وفيه – أي الحديث – شؤم الغيرة ؛ لأنما ناشئة عن احسد المفضي إلى ترك الأفضل لأجله . وفيه ترك الأفضل إذ' كان فيه مصلحة ، وأن من خشي على عمله الرياء جاز له تركه وقطعه . قضاء الاعتكاف ومضاعفته :

قضاء الاعتكاف ومضاعفته : إلا أن سيرة النبي صلى الله عليه وسلم في الأعمال تظهر خُلُقًا واضحًا ، وسلوكًا دائمًا ، تجـاه العمـل الصالح ، وهو محبته صلى الله عليه وسلم المداومة على

الصالحات ، ومواصلة القربات ، من ثمة رأيناه إذا عمل من الصالحات عملاً - وإن كان مستحبًّا لا واجبًا -داوم عليه ، فإن تركه لعذر قضاه ، والاعتكاف أحـــد الأمثلة الواضحة على هذا الهدي النبوي الكريم ؛ فالحديث السابق يذكر أنه صلى الله عليه وسلم لم نقض اعتكافه في العشر الأخيرة من رمضان قضاه في شوال ، وقد صنع ذلك كلما اضطر إلى ترك الاعتكاف ، فروى الترمذي عن أنس رضي الله عنه : أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يعتكف عامًا في رمضان ، فلما كان في العام المقبل اعتكف عشرين . والظاهر أن سبب تركه للاعتكاف هذا العام كان لعذر السفر ، فقد روى النسائي وابن حبان رواية واضحة في ذلك عن أبي بن كعب : أن رُسْم ول الله صلى الله عليه وسلم كان يعتكف العشر الأواخر من رمضان ، فسافر عامًا فلم يعتكف ، فلما كان العام المقبل اعتكف عشرين يومًا ، ومثله حدبث أنـــس -عنده - أنه صلى الله عليه وسلم إذا كان مقيمًا اعتكف العشر ، فإذا سافر اعتكف من العام المقبل عشرين .

هذا هو دأب النبي الكريم في كل العبادات ، وهو مشعو بمدى وده عليه السلام للعبادة ، وحرصه على اتصاله بما ، واتصالها به ، وتفانيه في العطاء من نفسمه لرضا ربه ، وفيه ما فيه من الزاد لمن خلفه من الحبين ، وورثة علمه من العاملين المخلصين . وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .

وكتبه محمد عبد الحكيم القاضي

السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [٢٩]



بقلم / د محمد بن سعد الشويعر رئيس تحرير مجلة البحوث ومستشار مكتب سماحة مفتى المىعودية

منذ حقب التاريخ واليهود غير صادقين في وعودهم ، وغير موثوقين فيما يُعطُون مـــن عهود ؛ لأنهم يريدون كل شيء لأنفسهم ، ولا يعطون شيئًا مما يطلب منهم ، ونظرتهم للآخرين حسبما تَغَذَّى به الفرد ، وحسبما أملاه عليه كبارهم أنهم عندهم في الكتاب ، وهذا عن عقيدة ، لأنهم يرون خداع من ليس يهودياً والتسلط عليه ، ذلك أنهم يسيرون خلف الحاخامات – وهم رجال الدين عندهم – في كل ما يقولون لهم ، ويعقدونه في أساس العقيدة والدين ، وهو من الكذب على الله ، وعلى أنبياء الله ، كما أخبر الله عنهم في مواضع كثيرة من كتابه العزيز .

وعلى مختلف العصور ، ومع كل أزمة تمر ، حكماء صهيون وترجمتها لعدة لغات أوربية . يتبدَّى جديد في طباعهم التي جبلت عليها بأن قتل هتلر عشرات الألوف منهم . نفوسهم ، بحب السيطرة والظلم إذا قـدروا ، لكن اليهود كالنعامة التي تدس رأسها في 'وتدبير الدسائس ، والأعمال الخفية إذا شعروا التراب ، يتعامون عن السبب الحقيقي لتسلط بالضعف . وصراعهم الطويل مع النصارى ، ومطالبة الجوهري الذي أوضحه رب العزة والجـلال في

القرآن الكريم في مواضع كشميرة . ألم يمات

الوعيد من الله سبحانه لهذه الفنة من البشر.

بأن يبعث عليهم من يسومهم سوء العذاب إلى

يوم القيامة بسبب معاصيهم ، وقولهم على الله

غير الحق ، وقتلهم الأنبياء ، يقــول تعـالى :

{ فلمَّا عتوا عن مَّا نُهُوا عنه قلنا لهـم كُونُـوا

قردة خاسئين ، وإذ تأذن ربُّك ليبعثن عليهم

إلى يوم القيامة من يسومهم سوء العذب إن

وصراعهم الطويل مع النصارى ، ومطالب ا النصارى لهم بدم المسيح ، صبّ عليهم محنّا عديدة عبر التاريخ ، وقبل ذلك عندما كان النصارى في ضعف كانت لهم جولة مع العمالة وغيرهم من الأمم ، أبانت سورة الإسراء شيئًا من ذلك .

فالنصارى عندما اشتدّ عودهم مع النهضة الأوربية ، أظهروا حنقهم على اليهود ، وكان آخر ما روي منه بعد ظـــهور بروتوكـولات

[. ٣] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع

ربَّك لسريعُ العقاب وإنَّه لغفور رحية } [ الأعراف : ١٦٧، ١٦٢ ] . روى أبو هريرة رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : (( لا ترتكبوا ما ارتكبت اليهود ، فتستحلوا محارم الله بأدبى الحيل ". هذا العقاب الدنيوي المسلّط عليهم من الله ، قبل العقاب الأخروي ، جعل بينهم وبين

شعوب الأرض هُوَّة ، وجعل علماءهم يُغَيَّرون ما أنزل الله على أنبيائهم من وحي ، فيه شريعة الله التي بما سعادة الدنيا والآخرة ، بما تصف الألسن ، و تموى القلوب .

يخبر الله عن اليهود الذين يحرفون الكلم، ويتعمدون تغيير ما أنزل الله حسب أهوانهم ، وذلك في ثلاثية مواضع : في سيوري ( النساء ") ، ( والمائدة ") ، منها قوله تعالى : { من الذين هادوا يُحرِّفون الكَلِم عن مواضعه [ البقرة : ١١٤ ] . ويقولون سمعنا وعصينا واسمع غير مسمع وراعنا ليًّا بالسنتهم وطعنًا في الديــــن } [ النمــاء : ٤٦] ؛ لأهم يريدون أن تكون جميع الأم ور الشرعية حسب الهوى وحسب ما تصف الألسن .

كما أخبر الله في كتابه الكريم عن نمـــاذج عديدة تمثل إصرارهم وعنادهم ، وقولهم علمي الله غير الحق ، والتّعدي على الذات الإلهية بما حكمة ، بحرصهم علمي أن لا يرغبوا عن

لا يليق مع البشر ، فكيف مع الله جل وعلا ، وبرز هذا أكثر في كفرهم بالنبي صلى الله عليه وسلم، مع ألهم يعرفون الحق الذي جاء بـــه، كما يعرفون أبناءهم ، ثم تعاولهم مع المشركين والمنافقين ضد النبي صلى الله عليه وسلم ورسالته ، وعصبيتهم لأنفسهم .

وفي هذه الأيام يعملون على تقويض دعائم السلام ، الذي كانوا ينادون بــه ، ويتبـاكون عليه ، فكانوا هم السبب بأعمالهم : قتر لا في المسلمين والعرب ، وصدرًا عسن الصلاة في المسجد الأقصى ، وتحريضًا من قادهم السياسية والدينية في أمور عديدة للإضـــزار والنكايــة بالمصلين في مساجد فلسطين ، وإصرارا بعمدم الوفاء بالعهود ، أو الالتزام بالمعاهدات ، وليس بعد هذا ظلم : { ومن أظلم ثمن منع مساجد الله أن يُذكر فيها اسمه وسمعي في خرابجا }

مثل هذا العمل فَجَّرَ عندهم خرافة ، حول الهيكل المزعوم ، الذي يرونه رمـــزا لدولتـــهم وعِزَّهم ، أو هكذا يحلمون ، حيث جعلوا منذ وطئت أقدامهم أرض فلسطين الستي سمموها ( أرض الميعاد ) تحريفًا عما جاء في كتبهم بأنف ا أرض الهلاك ، كما أخبرين من قرأ نسخًا مــــن العهد القديم باللغة السريانية ، ولله في ذلــــك

السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [٣١]

من شتى أقطار الأرض ، وجعلوا النجمة السداسية التي يسمونها نجمة داود رمزا وشعارا لهم ، مما ينبئ عن تجمعهم العقدي .

ونحن المسلمين لدينا الحقائق من سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم الصحيحة ، بأن أرض فلسطين سيكون فيها هلاك اليهود وانتصار المسلمين ، أما زمن ذلك فعلمه عنه الله جل وعلا ، ذلك أن الأحلام المسيطرة على عقول اليهود جعلت همَّهم في ترسيخ أقدامهم ، وترغيب بني جلدتهم ، للاستيلاء على أمــــلاك المسلمين والعرب ، لتهيئة الجو المناسب للهجرة الجماعية ، وأنفقوا في سبيل ذلـــك الأمـوال والجهد ، لتحبيب هذا الوطن إلى يهود العالم ، وصاروا بمشورة وتوجيه علماء الدين عندهم ( الحاخامات ) ينبَشون عين أمور تربط هم بالأرض ، ويمنُّون الناس بالوعود والأحلام .

فى حرب عام ١٣٦٧ هـ / ١٩٤٨ م كان همهم إثبات الوطن ، وتحقيق وعد (( بلفور )) . بإيوائهم في فلسطين ، وقد حرصوا منذ سلمت لهم بعض الجبال المحيطة بالقدس القديمة مثل جبل الشيخ جواح، وجبل صهيون، وجبل هداسا، وهي وغيرها تطل على مسجد الصخرة ، والمسجد الأقصى ، فكانوا بجهدهم حريصين على تدمير مسجد الصخرة وقبته ، وإحسراق

فلسطين بديلا لإقامة دولتهم ، ولتجمعهم فيها المسجد الأقصى ، وافتعال أمور لذلك .. ولكن المسلمين - بعون من الله - يصلخون ما دمم. اليهود وأعوالهم ، وبقيت المقدسات الإسلامية ، محفوظة بحفظ الله جل وعلا .

وبعد أن قامت حرب ١٣٨٧ هـ / ١٩٦٧ م وضم اليهود أرضًا ومساحات مين الضفة الغربية تجمددت محماو لاقم بالتدمير للمقدسات الإسلامية والمساجد ، فف ي عام ١٩٦٩ م افتعلوا حريقًا في المسجد الأقصبي ، وهدموا جزعا كبيرًا من حارة المغاربة ، ودبروا حوائق حول المسجد ، ولم تسلم من إضرارهم قبة الصخرة ولا مسجدها ، الذي كان أول من بناه عبد الملك بن مروان كما ذكر ابن كثير .

هذه الأعمال التي لم يتوانوا عنها ، مصدرها عقيدة دينية ، وضعت حلم البحث عن الهيكار ، ذلك الشعار الذي جعله موجــهوهم رمزا لبكانهم ، ووراءه هدف مبطنٌ خبيت وهو إزالة كل ما له علاقة بالاسلام .

ولعل انسياقهم وراء هذا الوهم . ما هو إلا جزء من العذاب والشقاوة عليهم في دنياهم . فهم يسيرون خلف سراب لا حقيقة له . ولهم عقول لا يفقهون بها ، وعيون لا يبصرون بها . وآذان لا يسمعون بما . عندما كنا صغارا ، قرأنا كتابا اسمه :

(( بدائع الزهور )) ، وهو قصص وحكايات

[٣٢] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع

إسرائيلية في غالبه ، والقصص تستهوي الصغار لما فيها من خيالات وأوهام ، كقصة عوج بن نوح الذي جاء في هذا الكتاب عنه أنه لطولـــه يأخذ السمكة من البحر بيده ، ويرفعها إلى الشمس فيشويها فيها ويأكلها ، ويشرب ماء بحيرة كاملة ، حتى تجفّ بعد شربه منها .

والصغم يعشق التعلق بمثل هذه الخيالات كغريزة فيه ، وكان من ضمن ما حفظ في في هذا الكتاب ، ورسخ في ذهني ، قصة الصخرة مصدر لا يتطرق إليه الشك . التي في بيت المقدس ، وألها معلقة بين السماء والأرض ، وتترل إلى الأرض كل يوم بمقـدار حبة شعير . فإذا وصليت إلى الأرض قسامت القيامة !! وكنت وأترابي عندما نتذاكر ذلك . توجل قلوبنا مخافة ســـقوطها فجـــأة ، فتقــوم القيامة ، ونتمنى أن نكون قريبين منها حمتي نتعاون في وضع ما يمنع سقوطها على الأرض . هكذا يكون تفكير الصغار المحدود . وهم لا شك مزرعة جيدة التربة لزراعة الأفكار ولو عن طريق الخرافة . وهذا ما يحرص عليه اليهود في أبنائهم الذين يخصصون لهم دروسا مسانية في أي موضع من الأرض ويدرسهم الحاخامــات ليغذوا أفكارهم بما يوصل فكرهم المهودي وعقيدتهم ضد الإسلام . كبرنا وفي المدرسة الثانوية عندما قرأنا قانون الجاذبية ، عدنا إلى الوراء لنقارن بين هذا

القانون وبين تلك الصخرة المعلقة ، والتي لا يربطها شيء بالأرض ، ولا بالسماء ، ونزولها للأرض في نظر من صاغ الحكاية ثابت لا يزيد عن الشعيرة ، كل يوم من أول الدنيا إلى آخرها ، ولم نجد من يحل هذه المشكل من مسن أذهاننا التي رسخت فيها هذه الحكايمة منف الصغر مع أننا بحمد اللَّه كمسلمين نؤمن بالمعجزات وخوارق العادات ، إذا جاءت من

في عام ١٣٨٦ هـ و ١٣٨٧ هـ / ١٩٦٦م و ١٩٦٧م كنت في بعثة دراسية في لبنان . وتمنيت زيارة القدس لزيارة المسجد الأقصى ، وللتحقق من موطن هذه الصخرة . ومدى صحة تعلقها بين السماء والأرض ، وللتعرف عن المسافة الباقية .. تحسبًا للنتيجة ، وحبا في الاستطلاع ، وتلمسًا للحقيقة . وللحديث بقية إن شاء الله تعالى

السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [٣٣]

 يسأل : محمود أحمد الهندي - الشرقية يقول : هل يجوز إخراج القيمة في صدقة الفطر ، وما هر المقدار بالجنية ؟
 والجواب : أن الأصل في إخراج الزكاة أن يكون من جنس المال المُزكمى ، وقد نوع الله الأمروال المزكاة ، فجعل في الزروع والشمار زكاة حين الحصاد ،

وجعل في الماشية زكاة ، وجعل في الذهب والفضة زكاة وفي النجارة زكاة .. إلخ .

والأصل في إخراج زكاة الفطر أن يكون طعامًا لكي يجد الفقير قوت يومه في يوم العيد .

وقد ذهب بعض أهل العلم – وهم أصحاب الرأي – إلى جواز إخراج القيمة ؛ لألها بدل عن الطعام ، وإخسراج البدل جانز عندهم في الزكاة بصفة عامة ، وقد مسال كثير من الوُعًاظ والعلماء الآن إلى هذا القول بوصف أنفع للفقير وأيسر على المزكمي ، ولكن تعميم

(١) الأقط : لبن مجفف معروف بالحجاز ونجد . [ الصيام وأحكامه ].

[٣٤] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع

SISTER STATES STAT volial 15 9 201 اعداد لجنة الفتوى بالمركز العام رئيس اللجنة محمد صفوت نور الدين أعضاء اللجنة صفوت الشوادفي د. جمال المراكبي

هذا القول بمذه الصورة التي نراها الآن يتضمن خطرًا عظيمًا ، ففيه تغيير لصورة الشرع الذي أنزله الله ، للدرجة أن عوام الناس ربما ينكرون على من يدعو إلى إخراج الأصل وهو الطعام !! وهذا أمر خطير ، بل غاية الأمو أن يكون قول من قال بجواز إخراج القيمة سائغًا ، جائزًا مع اعتبار أن إخراج الطعام هو الأصل وهمو قول عامة أهل العلم الذين لا بجرون إخراج القيمة .

ولهذا فإنني أدعو المسلمين إلى الجفاظ على رسم الشرع حستى لا يندرس ولا يتبدل ، وإلى المحافظة على الإخراج العيني ، ففيه الخروج من خلاف العلماء . وفيه الاحتياط للعبادة ، وهو الراجع : لأن من أخرج القيمة فقد وافق قول بعض العلماء ، وخالف قول أكثرهم ممن قسال بعدم جواز إخراج القيمة ، ومن أخرج الأصل وهو الطعام فقد وافق النص وإجماع علماء الأمة ، فلا يملك أحدد الإنكار

فاتقوا الله يا عبد الله في أمر العبادة ، وعليكم بإخراج المال في زكاة أموالكم وتجارتكم حتى يغني الله فقراء المسلمين بشرغه كما أغناكم بقدره . والله الموفق والهادي إلى سواء السبيل .

عن عادة انتشرت هي . استنجار شيخ يقرأ القرآن في ليالي رمضان ؟ • والجواب : أن الصور التي تسفدي عليها هذه الحالة يدخلها كثير من البدع ، ولكن من السنة قراءة القرآن في رمضان . لياليه وأيامه وغمير رمضمان ، وهمي في ، رمضان أكثر لحديث أبن عباس أن جبريل كان يُدَارسه القرآن في لياني رمضان ، ولا بأس أن يعطى المال لمن يقوم بتعليم القرآن خاصة إن كان محتاجًا ، ولكن التطنُّوع أفصل ، وينبغي أن ننبه إلى الصورة الــــــتي تعمل اليوم من جعل هذا المقسوى مسادة للصيافة إنما يكون المجلس مجلس لقراءة القرآن ومدارسته ، ومن دخله دُمحا متعلمًا لا متفكَّهَا . ولا بأسأنُ تكون القرَّاءة في صلاة القيام، وإن كانت في المسجد أو البيت فهو صحيح الأنها نافلة لا يشترط لها المسجد

السنة الخامسة والمشرون العدد التاسع التوحيد [٣٥]

• ويسأل : ف . ج . م - بلقاس - دقهلية : عن النية في الصوم هل هي بالقول أم أن النية محلها القلب ، وما وقتها في صوم الفرض والنفل ؟ والجواب : أن النية ركن في كل عمل ؛ أجزاء الليل ، فالذي يقوم لسروره بالليل لقول الله تعالى : { وما أمروا إلا ليعبدوا الله فاصدا الصوم فهذه نية صحيحة ، ومن عرزم مخلصين له الدين } [ البينة : ٥ ] ، ولقول معلى الصوم وإن لم يتسحر فهذه نية صحيحة . أما صوم التطوع فإن النية تصح فيه فحسارا النبي صلى الله عليه وسلم : (( إنما الأعمال بالنيات ، وإنما لكل امرئ ما نوى " ، والنية ، بشرط أن لا يكون قد وقع منه ما يفسد عمل قلبي لا دخل للسان فيه ، ونية الصوم في الصوم ؛ لحديث عائشة - رضي الله عنها -كل ليلة من ليالي شهر رمضان ، ولا بد أن قالت : دخل علي النبي صلى الله عليه وسلم ذات يوم فقال : (( هل عندكم شيء ؟ )) قبلنا : تكون قبل الفجر ؛ لحديث حفصة رضي الله عنها قالت : قال رسول الله صلى الله عليه الا ، قال : " فإني صائم " ، وهذا مذهب جمهور صيام له "، وهذه النية تصح في أي جزء من يسأل : جمال يوسف محمد على - مدرسة خالد بن الوليد - قوص - قتا : عن زوجة وضعت في رمضان ، فهل عليها قضاء بعد انقطاع دم النفاس ؟ كما جاءت جملة من الأسئلة عن قضاء الحائض والنفساء ومن ضعفت عن الصوم لرضـاع أو مرض فمر عام ، ولم تتم القضاء ، وعن الدواء لمنع الحيض حتى تصوم رمضان كاملًا . • والجواب : أن الحيض والنفاس يبطل ( رمضان من العام الذي يليه ، فإذا انقطع الدم في الحيض أو النفاس خلال شهر رمضان استأنفت الصوم لذلك اليوم الذي نزل فيه ، ولو كان في آخر لحظة قبل غروب الشمس ، وإن استمر الصوم ، ثم تقضى ما أفطرته من رمضان . ولا يحل لحائض أو نفساء أن تصوم فإن نزول الدم إلى ما بعد الفجر ولو بلحظة لا يجوز صامت لا ينعقد صيامها ووقع باطلا ، ووجب صيام ذلك اليوم للمرأة الحائض أو النفساء . عليها القضاء ، ولا يفسد صومها بتأخير الغسل والمرأة التي وضعت في رمضان لا يجوز أن حتى يدخل الفجر بشرط أن تنوي الصوم قبل تصوم أيام نفاسها حتى ينقطع دم النفاس وعليها القضاء بعدة الأيام التي أفطرتها وقبل حلول طلوع الفجر

[٣٦] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع

والمرأة الحامل والمرضع إذا خافت على الأجر لمن لم تفعل ذلك يُرجى أن يكون أكبر أنفسهما من الصوم أفطرتا وعليهما القضاء ، وأفضل ؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم لعائشة رضي الله عنها : (( إن هذا أمر قد كتبه وكذلك المريض الذي يخاف تأخر الشفاء أو الله على بنات آدم "، ولحديث : " إذا مرض زيادة المرض ، فإن اتصل حمل المرأة برضاعها لسنوات فأفطرت كانت بمترلة الذي لا يطيق، العبد أو سافر كتب له ما كان يعمله صحيحًا مقيمًا " ، فهى معذورة في الحيض ، فالأجر لها عليها الفدية دون القضاء ، فـــان صــامت أو قضت ما عليها صومًا أجزأ عنها ، لكنها لا كأجر الصائم مرجو من الله سبحانه ، فإن تؤخر ذلك حتى يدخل رمضان التالي ، فعليها فضت فلا أجر على القضاء كذلك ، ولف الصوم إن استطاعت ، فإن لم تستطع فعليها انتصح المرأة ألا تأخذ ما يمنع الحيض إلا من ضرورة ، والله أعلم . الفدية وهي إطعام مسكين عن كل يوم . أما المرأة تأخذ ما يمنع الخيض في رمضـان حتى تتم صومًا ، فهذا وإن صح صومها إلا أن • يسأل : أحمد يوسف - ينها - قلبوبية بقول : هناك من يملك عقارات تبلغ قيمتها ملايين الجنيهات ويقوم بتأجيرها والانتفاع بغلتها ، وهناك من يملك سيارات فاخرة للركوب له ولأسرته ، وهناك من يملك مصانع أو ورشًا للإصلاح تبليغ قيمتها الملايين ؟ فكيف يُزكى هذه الأموال ؟ ويحول عليها الحول ، أما إذا كنت تنفقها على • والجواب : اقتضت حكمة الله تعالى أنه نفسك وولدك فلا زكاة فيها . لا تجب الزكاة إلا في مال كثير يفيض عن حاجة - أما المصنع الذي تملكه فتجب الزكاة صاحبه ، وحَدُّ الكثرة بلوغ النصاب ، وحـــد عليك في السلعة التي تنتجها ، فتحسب إنتاج عدم الاحتياج مرور الحول ، وعليه فلا زكاة مصنعك في سنة كاملة وتخرج عنه الزكاة ، ربع عليك فيما تنفق أو تسميتخدم ممن الأمموال العشر ، ٢,٥% ، ولا زكاة في أصول المصنع لمنفعتك ومنفعة أهلك . فلا زكاة عليك في البيت الذي تسكن الثابتة كالمبنى والآلات . - أما الورشة التي تعمل للإصــــلاح ، ولا فيه ، ولا في السيارة التي تركبها ، مهما كانت تنتج سلعة معينة ، فالزكاة في الدخل الذي يعود قمتها - أما البيت الذي تؤجره ، فالزكاة واجبة عليك منها ، بشرط أن يبلغ النصاب ويحول في غلته أي في الأجرة بشرط أن تبلغ النصاب عليه الحول ، والله أعلم .

السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [٣٧]

 بسأل : أ . - - الإسكندرية - يقول : أحببٌ جارة لي ، وتقدمت لخطبتها، وتمت الخطبة بمباركة الجميع ، ولكن أخبرين أحد الأصدقاء أن هذه الفتاة لا تحل لي؛ لأننى سبق لي أن زنيت بأمها ، وأنه سأل عن ذلك بعض أهل العلم فقالوا : لا تحل له ، ويعلم الله أنني قد تبت من المعاصي ، وأنني أحب خطيبتي جدًّا ، وأعلم أنما تختلف عن أمها . وهي تحبني جدًا ، ولا أدري لماذا تؤخذ البنت بجريرة أمها ، أفتونا يرحمكم الله ؟ "الرضاعة تحرم ما تحرم بالدخول بالمرأة بناء على عقر " • الجواب : ينبغي أن نعلم فاسد ، وتثبت أيضًا بوطء المرأة الولادة " . [ متفلق عليه ] ، أولا أن الله سبحانه قد حرم بشبهة تمنع الحد وتوجب المهر ، ويحرم على الرجل أن يتزوج من على الرجل مجموعة من النساء ولكنهم اختلفوا في الوطء الخرم أم زوجته أو بنت زوجته الم من أقاربه بالنسب ، ومن وهو الزنا ، هل تثبت به حرمة دخل بما ، أو من زوجة أبيه أو الرضاع ، وكذلك بسبب المصاهرة أيضًا كما في حالة من زوجة ابنه ، لقول الله المصاهرة ، فيحرم على الرجل تعالى : { ولا تنكحوا ما نكح السائل الذي زبي بامرأة ويريد أن يتزوج من أمه ، وجدته وإن أن يتزوج من ابنتها ، فذهب آباؤكم من النساء } [ النساء : علت ، وابنته ، وابنة ابنه ، ٢٢] ، وقوله تعالى : { وأُمُّهاتُ بعضهم إلى عدم ثبوت حرمـــة وابنة بنته وإن نزلت، ومِن المصاهرة بسبب الزنا ؛ لأن الزنا نسائكم وربآئبكم التي في أخته ، وبنات أخيه ، وبنات هدر ، والحرام لا يحرم الحلال ، خجوركم من نسائكم اللاتي أخته وإن نزلت ، ومن عمته وهذا قول الشافعي ورواية عن دخلتم بمنَّ فإن لم تكونُوا دخلتُم وخالته ، وعمة أبيه وخالته ، بمنَّ فلا جُناح عليكُم وحلائك مالك ، وذهب أبو حنيفة وأحمد وعمة أمه وخالتها ، وسبب هذا إلى ثبوت حرمية المصاهرة أبنائكم الذين من أصلابكم } التحريم هو قرابة النسب بالزنا، وهو قول عمران بن . [ TT : shuil ] والدم . حصين والشعبي وعطاء والحسن وهذه الحرمة تثبت بمجرد قال تعالى : { حرمت عليكم والثوري وإسحاق ، وروى عن عقد الزواج الصحيح ولولم أمهاتكم وبناتكم وأخواتكم مالك ، واستدلوا بما رواه النبي وعماتكم وخمالاتكم وبنمات يكن هناك دخول بالمرأة ، ودلك صلى الله عليه وسلم في قصية باستثناء الربيبة - بنــــــ الأخ وبنات الأخصت } جريج الراهب أنه قال : الزوجة - فاشترط المولى سبحانه [النساء : ٢٣] ، ويحرم على " يا غلام من أبوك " ؟ فقال : الدخول بأمها لتتحقق الحرمة . الرجل بسبب الرضاع مثل ما فلان الراعي ، وقالوا : لا ينبغي وقد أجمع العلمناء علمي أن يحرم عليه بسبب النسب ، لقول أن ينظر الرجل إلى فرج امرأة حرمة المصاهرة تثبيت أيضًا الني صلى الله عليه وسلم:

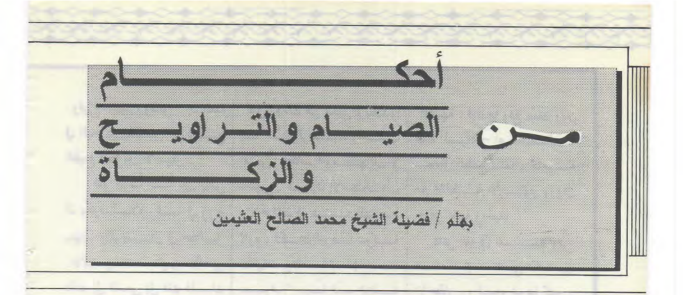
[٣٨] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع

أهل زمانك من الذين لم يتقيدوا | الشبهة ، فإن ما وقع بينك وبين وفرج ابنتها ، وقالوا : إن العلة هذه المرأة - أم خطيبتك -في التحريم بالمصاهرة هو قطع مجذه السُنة الراشدة وجدت سيجعل الطمع قائمًا ، خاصة أمرورا عظامًا ومسهالك لا الطمع فيما بين الأصهار . مع مخالطة الأصبهار وزوال فلو جَرَتْ السُّنَّةُ بين الناس تحصى ، فــــان الاصطحـاب أن يكون لـــــلأم رغبـــة في زوج والاختلاط في هـــــذه القرابــة حاجز الهيبة والحياء . لازم ، فكان أمرها بمتركة فاتق الله في نفسك ودع بنتها ، وللرجــال في حلائــل الأبناء وبنات نسائهم ؛ لأفضى الأمهات والبنات . [ اهــــ هـذه الزيجــة الـــتي تكتنفــها ذلك إلى السعى إلى فك ذلـــك ابتصـرف "حجــة الله البالغـــة الأخطار ، والنساء غيرها كثير ، عسى إن صحبت توبتك أن الرباط ، أو قتل من يشح بــه ، اللدهلوي " ج٢ ص١٣٢) ] . ولو سمعت أخبار قدماء المصريين وعليه أنصحك أيها السائل يرزقك الله خيرًا منها ، واللُّـــه والفارسيين ، واستقرأت حمال التانب أن تبتعد عمن مواطن الموفق إلى سواء السبيل يسأل : عبد اللطيف الشنوائي - الشرقية - يقول :

ماتت امرأة وتركت جدة أم أب ، وجدة أم أم ، وابن خال ، وابن عم ، فمن يرث ؟ ومن لا يرث ؟ وما نصيب كل منهم ؟

فلما كانت خلافة عمر بن الخطاب جاءت الجواب : قال رسول الله صلى الله عليه الجدة الأخرى تسأله ميراثها . فقال عمر : لا وسلم : ( ألحقوا الفرائض بأهلها ، فما بقـــــى أعلم لكِ شينا ، ولكن تشاركينها في السدس ، فلأولى رجل ذكر ". [ صحيح المترمذي ] فأمر عمر بمشاركة الجدة لأم مع الجدة لأب في وأصحاب الفرائض في هذه المسألة هما الجدتان . السدس . وابن العم هنا أولى رجل ذكر ، وهو ولهما السدس . وفرض الجدة ثابت بالسينة . العاصب في هذه المسألة فيأخذ الباقي بعد فرض وليس لها في القرآن ذكر ، وفي الجديث أن الجدتين ، ولا شيء لابن الخال ؛ لأنه ليس من الجدة جاءت إلى أبي بكر الصديق تسأله أصحاب الفروض ، ولا من العصبات ، وإنما ميراثها . فقال لها : لا أجد لكِ في كتاب اللُّـــه هو من ذوي الأرحام . وذوو الأرحام لا يرثون شيء ، ولا أعلم لكِ في سنة رسول الله صلى في وجود صاحب فرض ولإ عصبة ، والله الله عليه وسلم شيء ، ثم خرج فسأل الناس . فذكروا له حديث رسول الله صلى الله عليه أعلم . وسلم : " أطعموا الجدات السدس " ، فأعطاها أبه بكر سدس التركة .

السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [٣٩]



|                                         | and the second of the            | a commission in the               |
|-----------------------------------------|----------------------------------|-----------------------------------|
| رحيمًا } [ النسباء : ٢٩ ] .             | بأدمه من لحم أو دهـــن ، ومشــل  | * حكم صيام المريض                 |
| وقال : { ولا تُلقوا بِـــأَيْدِيكُم إلى | ذلك الكبير العاجز عن الصوم       | والمسافر :                        |
| التهلكة } [ البقرة : ١٩٥ ] .            | فيطعم عن كل يوم مسكينًا .        | قال الله تعالى : { ومن كـــان     |
| وفي الحديث عن النبي صلمي                | الثاني : من كان مرضه             | مريضًا أو على سفر فعدة من أيام    |
| الله عليه وسلم قال : " لا ضرر           | طارئًا غير ميئوس من زواله        | أخر يُريد الله بكم اليسر ولا يريد |
| ولا ضِرَار " ، أخرجه ابن ماجــه         | كالحمى وشبهمها ولمه تملاث        | بكم العسر } [ البقرة :            |
| والحاكم ، قال النووي : وله طرق          | حالات :                          | ١٨٥ ] ، والمريض على قسمين :       |
| يقوي بعضها بعضًا ، ويعرف ضرر            | - الحال الأولي : أن لا           | أحدهما من كان مرضف لازما          |
| الصوم على المريض إما بإحساسه            | يشق عليه الصوم ولا يضره .        | مستمرًا لا يُرجبي زوالــــه       |
| بالضرر بنفسه ، وإما بخبر طبيب           | فيجب عليه الصوم ؛ لأنه لا عذر    | كالسرطان ؛ فلا يلزمه الصوم ؛      |
| موثوق به ، ومتى أفطر المريض في          |                                  | لأنه ليس له حال يُرجى فيها أن     |
| هذا القِسْم فإنه يقضى عدد الأيام        | - الحال الثانية : أن يشق         | يقدر عليه ، ولكن يطعم عن صيام     |
| التي أفطرها إذا عوفي ، فإن مات          | عليه الصوم ولا يضره فيكره لـــه  | كل يوم مسكينًا إما بأن يجمع       |
| قبل معافاته سقط عنه القضاء ؛            | الصوم لما فيه من العدول عن       | مساكين بعدد الأيام فيعشِّيهم أو   |
| لأن فرضه أن يصوم عدة من أيام            | رخصة الله تعالى مع الإشقاق على   | يُغدِّيهم كما كان أنس بن مالك .   |
| أخر ولم يدركها .                        | نفسه .                           | رضي الله عنه ، يفعله حين كبر ،    |
| والمسافر على قسمين :                    | - الحال الثالثة : أن يضره        | وإما بأن يفرق طعامًا على مساكين   |
| - أحدهما : مــن يقصــد                  | الصوم فيحرم عليه أن يصوم لم      | بعدد الأيام لكل مسكين ربع         |
| بسفره التحيل على الفطر ، فــــلا        | فيه من جلب الضرر على نفسه ،      | صاع نبوي ، أي ما يزن نصف          |
| يجوز له الفطر ؛ لأن التحيل على          | وقد قال تعالى : { ولا تَقْتُلُوا | كيلو وعشرة غرامات من الــــبر     |
| فرائض الله لا يسقطها .                  | أنْفُسكم إنَّ اللَّه كَان بكم    | الجيد ، ويحسن أن يجعل معه مــــا  |
|                                         |                                  |                                   |

[٠ ٤] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع



- الثاني : من لا يقصد ذلك فله ثلاث حالات : - الحال الأولى : أن يشق عليه الصوم مشقة شديدة فيحرم عليه أن يصوم ، لأن النبي صلى الله عليه وسلم (كان في غزوة الفتح صائما فبلغه أن الناس قـــد شق عليهم الصيام . وألهم ينظرون فيما فعل ، فدعا بقدح من ماء ، بعد العصر ، فشربه والناس ينظرون ، فقيل لــه : إن بعـض الناس قيد صاموا ، فقال : " أولئك العصاة ، أولئك العصاة " . [ رواه مسلم ] . - الحال الثانية : أن يشق عليه الصوم مشقة غير شديدة . فيكرد له الصوم لما فيه من العدول عن رخصة الله تعالى مع الإشقاق على نفسه . - الحال الثالثة : أن لا يشق عليه الصوم فيفعل الأيسر

عليه من الصوم والفطر ؛ لقولـــه تعالى : { يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العســر } [ البقــرة :

١٨٥] . والإرادة هنا بمعنى الحبة ، فإن تساويا فالصوم أفضل ؛ لأنه فعل النبي صلى الله عليه وسلم . كما في " صحيح مسلم " عن أبي الدرداء رضي الله عنه قال : ( خرجنا مع النبي صلى الله عليه وسلم في رمضان في حر شديد ، حتى إن كان أحدنا ليضع يده على رأسه من شدة الحر ، وما فينا صائم إلا رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وعبد الله بن . ( احق ) . والمسافر على سفر من حين يخرج من بلده حتى يرجع إليـــها ولو أقام في البلد التي سافر إليها مدة فهو على سفر مادام على نية أنه لن يقيم فيها بعد انتهاء غرضه الذي سافر إليها من أجله ، فيترخص برخص السمفر ولو طالت مدة إقامته ؛ لأنه لم يرد عن النبى صلى الله عليه وسلم تحديد

یقوم دلیل علی انقطاعه أو انتفاء أحكامه .

ولا فرق في السعفر الذي يترخص فيه بين السفر العارض كحج وعمرة وزيارة قريب وتجارة ونحوه ، وبين السفر المستمر كسفر أصحاب سيارات الأجرة ( التكاسي ) ، أو غيرها من السيارات الكبيرة ، فإلهم متى خرجوا من بلدهم فهم مسافرون يجوز لهم ما يجــوز للمسـافرين الآخرين من الفطر في رمضان ، وقصر الصلاة الرباعية إلى ركعتين ، والجمع عند الحاجة إليه بين الظهر والعصر ، وبين المغرب والعشاء ، والفطر أفضل لهم من الصيام إذا كان أسبهل لهم ، ويقضونه في أيام الشتاء ؛ لأن أصحاب هذه السيارات لهم بلد ينتمون إليها ، فمتى كانوا في بلدهم فهم مقيمون ، لهم ما للمقيمين وعليهم ما عليهم ، ومتى سافروا فهم مسافرون ، لهم مــــا للمسافرين وعليمهم ما علمى

السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [٤١]

#### Upload by: altawhedmag.com

مدة ينقطع بما السفر ، والأصل

بقاء السفر وثبوت أحكامه حمق

المسافرين .

\* مفسدات المسوم ، وهي المقطرات : مفسدات الصوم سبعة : – أحدها : الجماع ، وهو ايلاج الذكر في الفرج ، فمت جامع الصائم فسد صومه . ثم إن كان في قار رمضان ، والصوم واجب عليه ، لزمته الكفارة واجب عليه ، لزمته الكفارة متابعين ، فإن لم يستطع فإطعام ستين مسكينا ، فإن كان الصوم غير واجب عليه كالسافر بجامع ورجته وهو صائم فعليه القضاء دون الكفارة .

 – الثاني : إنــــزال المـــني عبـــاشرة أو تقبيـــل أو ضــــم أو نحوها ، فإن قبل ولم يتزل فلا شيء عليه .

– الثالث : الأكل والشرب وهو إيصال الطعام أو الشراب إلى الجوف سواء كان عن طريق الفم أم عن طريق الأنف ، أيا كان نوع المطعوم أو المشروب ، ولا يجوز للصائم أن يستنشق دخان البخور بحيث يصل إلى جوفه ؛ لأن الدخان جرم ، وأما شم الروائيح الطيبة فلا بأس يه .

– الرابع : ما كان بمعنى الإبر الأكل أو الشرب مثنا الإبر المغذية التي يُستغنى بما عن الأكل والشرب ، فأما غير المغذية فيلا تفطر سواء كانت عسن طريق

العرْق أو العضل . - الخامس : إخراج الدم بالحجامة وعلى قياسه إخراجه بالفصد ونحوه مما يؤثر على البدن كتأثير الحجامة ، فأما إخراج الدم اليسير للفحص ونحوه فلا يفطر ، لأنه لا يؤثر على البدن من الضعف تأثير الحجامة . - السادس : التقية عمدًا ، وهو إخراج ما في المعدة من طعام أو شراب . - السابع : خروج دم الحيض والنفاس . وهذه المفسدات لا تفطر الصائم إلا بثلاثة شروط : - أحدها : أن يكون عالما بالحكم وعالما بالوقت . - الشانى : أن يكون ذاكراء والاستوالي - التالث : أن يكون مختارا ...... فلو احتجم يظن أن الحجامية لا تفطر فصومه صحيح ؛ لأنه جاهل بالحكم ، وقد قال الله تعالى : { وليس عليكم جُناح فيما أخطأتم به ولكن ما تعمّدت قلوبكم } [ الأحرزاب : ٥ ] . وقال الله تعالى : { رَبُّنَا لا تَوْخَذْنَا إن نسينا أو أخْطأنا } [ البقرة : ٢٨٦]، فقال اللَّه: "قد فعلت "، وفي " الصحيحين " عن عدى بن حاتم رضى الله عنه أنه جعل عقالين أسود وأبيض تحت وسادته ، فجعل يأكل وينظر

إليهما ، فلما تبين أحدهما من الآخر ، أمسك عن الأكل يظن أن ذلك معنى قوله تعالى : { حتى يتبين لكم الخيط الأبيض من الخيط الأسود } [ البقرة : ١٨٧ ] .

ثم أخبر النبي صلى الله عليـــه وسلم ، فقال له صلى الله عليه وسلم : ( إنما ذلك بياض النهار وسواد الليل "، ولم يرأمره بالإعادة ، ولو أكرل يظن أن الفجر لم يطلع أو أن الشمس قد غربت ، ثم تبين خيلاف ظنيه فصومه صحيح ؛ لأنه جاهل بالوقت ، وفي " صحير البخاري " عن أسماء بنت أبي بكر رضى الله عنهما قالت : أفطرنا في عهد النبي صلى الله عليه وسلم في يوم غيم ، ثم طلعت الشمس ، ولوكان القضاء واجبًا لبينه صلى الله عليه وسلم ، لأن الله أكمل به الدين ، ولو بَيَّنه النبي صلى الله عليه وسلم لنقله الصحابة ؛ لأن الله تكفل بحفظ الدين ، فلما لم ينقله الصحابة علمنا أن النسى صلى الله عليه وسلم لم يقله . ولممًا لم يقله علمنا أنه ليس بواجب ، ولأنه مما توفر الدواعي على نقله لأهمته فلاعكس إغفاله ، ولو أكل ناسيًا أنه صانم لم يفطر ، لقول النبي صلى اللَّــــه عليه وسلم : " من نسبي و هو صائم فأكل أو شرب فليتم صومه ، فإغا أطعمه الله وسقاه " . [ متفق عليه ] . ولو

[٢ ٤] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع

أكره على الأكل أو تمضمض فتهرب الماء إلى بطنه أو قطر في عينه فتهرب طعم القطور إلى جوفه أو احتلم فأنزل منيًا ، فصومه صحيح في ذلك كله ؛ لأنه بغير اختياره .

ولا يفطر الصائم بالسواك ، بل هو سنة له ولغيره في كل وقت في أول النهار وآخره ، ويجرز للصائم أن يفعل ما يخفف عنه شدة الحر والعطش كالتبرد بالماء ونحوه ، فإن النبي صلى المله عليه وسلم كان يصب الماء على رأسه وهو صائم من العطش ، وبل ابن على نفسه وهو صائم ، وهذا من على نفسه وهو صائم ، وهذا من ولله الحمد والمنة على نعمته

• صلاة التراويج : التراويح : قيام الليل جماعة في رمضان ، ووقنها من بعد العشاء إلى طلوع الفجر ، وقد رغّب النبي صلى الله عليه وسلم في قيام رمضان حيث قال : "من قام رمضان إيمانا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه ".

وفي " صحيح البخاري " عن عائشة رضي الله عنها أن النسبي صلى الله عليه وسلم قام ذات ليلة في المسجد ، فصلى بصلاته ناس ، ثم صلى من القابلة فكر الناس ثم اجتمعوا من الليلة الثالثة أو الرابعة فلم يخرج إليهم ، فلمًا أصبح قال : "قد رأيت السذي

صنعتم فلم يمنعني من الخروج إليكم إلاً أني خشيت أن تفرض عليكم "، وذلك في رمضان . والسُّنة أن يقتصر على إحدى عشرة ركعة يسلم من كل ركعتين ؛ لأن عائشة ، رضي اللَّه عنها ، سُئلت : كيف كانت صلاة النبي صلى اللَّه عليه وسلم في رمضان ؟ فقالت : ( ما كان يزيد في رمضان ولا في غيره على إحدى عشرة ركعة ) . [ منفق عليه ] .

وفي (( الموطإ )) عن محمد بن يوسف ( وهو : ثقة ثبت ) عن السائب بن يزيد ( وهو صحي ) أن عمر بن الخطاب ، رضي الله عنه ، أمر أبي بن كعب وتميما الداري أن يفوما للناس باحدى عشرة ركعة .

وإن زاد على إحدى عشرة ركعة فلا حرج ؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم سنل عن قيم الليل فقال : " مثنى مننى ، فإذا خشي أحدكم الصبح صلى ركعة واحدة توتر له ما قد صلى " أخرجاه في " الصحيحين " ، لكن المحافظة على العدد الذي جاءت به السنة مع التأني والتطويل الذي وأكمل .

وأما ما يفعله بعض الناس من الإسراع المفرط فإنــــه خــلاف المشروع ، فإن أدى إلى الإخلال يواجب أو ركن كـــان مبطــلاً للصلاة .

وكثير من الأئمة لا يتأى في صلاة التراويح ، وهنذا خط منهم ، فإن الإمام لا يصلي لنفسه فقط ، وإنما يصلي لنفسه ولغيره ، فهو كالولي يجب عليه فعل الأصلح ، وقد ذكر أهل العلم أنه يكره للإمام أن يسوع سوعة تمنع المأمومين فعل ما يجب .

وينبغى للناس أن يحرصوا على إقامة هـــذه الــتواويح ، وأن لا يضيعوها بالذهاب من مسجد إلى مسجد ، فإن من قام مع الإمـــام حتى ينصرف كتب له قيام ليلـــة وإن نام بعد على فواشه .

ولا بأس بحضور النساء صلاة التراويح إذا أمنت الفتنة ، بشرط أن يخرُجبن محتشمات غير متبرجات بزينة ولا متطيبات .

\* الزكاة وفوائدها : الزكاة فريضة من فرائص الاسلام وهي أحد أركانه وأهمها بعد الشهادتين والصلاة ، وقد دل على وجوبها كتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم وإجماع المسلمين ، فمن أنكر وجوبما فهو كافر مرتد عسن الإسلام يستتاب ، فإن تاب وإلا قتل ، ومن بخل بما أو انتقص منها شيئا فهو من الظالمين المستحقين لعقوبة الله تعالى ، قال الله تعالى : { ولا يحسبنَ الذين يبْخلُون بمُ آتاهم الله من فضله هو خيرًا لهم بل هُو شَر هُم سَيْطُو قُون ما بخُلُوا به يوم القيامة ولله مرات السموات والأرض والله بما

تعْمَلُون خَبِير } [ آل عمران :

السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [٤٣]

۱۸۰]، وفي "صحيع البخاري " عن أبي هريرة ، رضي الله عنه ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : " من آتاه الله مالاً فلم يؤد زكاته مُثل لـــه يوم القيامة شجاعًا أقرع له زبيبتان يطوقه يروم القيامة ، ثم يأخذ بلهزمتيه – يعنى شدقيه – يقول : أنا مَالَكَ أنا كَنْزُكَ "، والشجاع : ذَكَرُ الحَيّات ، والأقرع : الذي تمعط فروة رأسه لكـــــرة سمـــه ، وقـــال تعــالي : { والذين يكترون الذهب والفضة ولا يُنفقونها في سبيل الله فبشّرهم بعذاب أليم ، يوم يُحمى عليها في نار جهنم فتكوى بما جباه فم وجنوبهم وظهورهم هذا ما كنزتم لأنفسكم فذوقوا ماكنتم تكرون } [ التوبية : ٣٥،٣٤]، وفي "صحيع مسلم " عن أبي هريرة ، رضي الله عنه ، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : " ما من صاحب والزكاة تجب في أموال مخصوصة منها : الذهب والفضة بشرط بلوغ النصاب" ، وهو في الذهب أحد عشر جنيهًا سعوديًّا وثلاثة أسباع الجنيه ، وفي الفضة ستة وخمسون ريالا سعوديًّا مـــن الفضة أو ما يعادلها من الأوراق النقدية ، والواجب في ها ربع العشر ، ولا فرق بين أن يكون الذهب والفضة نقودا أم تربرًا أم حُليًّا ، وعلى هذا فتجب الزكاة

في حلى المرأة من الذهب والفضة إذا بلغ نصابًا ، ولو كانت تلبسه أو تعيره ، لعموم الأدلة الموجبة لزكاة الذهب والفضقة بمدون تفصيل ، ولأنه وردت أحاديث خاصة تدل على وجوب الزكاة في الحلي وإن كان يُلبس ، مثل م رواه عبد الله بن عمرو بن العاص ، رضى الله عنهما ، أن امرأة أتت النبي صلى الله عليه وسلم وفي يد ابنتها مَسْكتان من ذهب ، فقال : " أتعطين زكاة هـذا ؟ "قالت : لا ، قال : " أَيَسُرُك أَن يُسوِّرَك اللَّه هِما سوارين من نار " ، فألقت هما ، وقالت : هما لله ورسوله ، قال في " بلوغ المرام " : رواه الثلاثة وإسناده قوي ، ولأنه أحوط وما كان أحوط فيهو أولى ، ومن الأموال التي تجب فيسها الزكاة عروض التجارة وهي كل ما أعد للتجارة من عقارات وسيارات ومواش وأقمشة وغيرها من أصناف المال ، والواجب فيها ربع العشر فيقومها على رأس الحول بما تساوي ، ويخرج ربع عشره سواء كان أقل مما اشتراها بـــه أم أكثر أم مساويا ، فأما ما أعــده لحاجته أو تأجيره من العقارات والسيارات والمعدات ونحوها فلا زكاة فيه لقول النبي صلى اللــــه عليه وسلم : (( ليس على المسلم في عبده ولا فرسه صدقة " ، لكن تجب في الأجرة إذا تم حواف وفي

حلى الذهب والفضة لما سبق . \* زكاة القطر :

زكاة الفطر فريضة فرضها رسول الله صلى الله عليه وسلم عند الفطر من رمضان ، قال عبد الله بن عمر ، رضي الله عنهما : ( فرض رسول الله صلى الله عليه وسلم زكاة الفطر من رمضان على العبد والحر والذكر والأنثى والصغير والكبير من المسلمين ) .

وهي صاع من طعام مما يقتاته الآدميون ، قـال أبو سـعيد الخادري ، رضي الله عنه : (كنا نخرج يوم الفطر في عـهد النـجي صلى الله عليه وسلم صاعا مـن طعام ، وكان طعامنا الشعير والزبيب والأقـط والتمر) ،

فلا تجزئ من الدراهم والفرش واللباس وأقوات البهائم والأستعة وغيرها ، لأن ذلك خلاف ما أمر وغيرها ، لأن ذلك خلاف ما أمر وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم ، وقد قال النبي صلى الله عليه عليه ، ومقدار الصاع كيلوان عليه ، ومقدار الصاع كيلوان وأربعون غراما من البر الجيد . هذا هو مقدار الصاع النبوي وسلم ، ويجب إخراج الفطرة قبل صلاة العيد ، والأفضل إخراجها ونصاب الذهب يساوي ٥٩ هرام تقريبا .

[12] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع

الجهاد في سبيل الله . كما ٢- ألها تقرب العبد إلى رب يوم العيد قبل الصلاة ، وتجزئ سنذكره إن شاء الله تعالى . وتزيد في إيمانه ، شألها في ذلك قبله بيوم أو يومين فقط ، ولا ٣- أن فيها إزالة للأحقاد شأن جميع الطاعات . تجزئ بعد صلاة العيد ، لحديث والضغائن التي تكون في صــدور ٣- ما يترتب على أدائها من ابن عباس رضي الله عنهما أن الفقراء والمعوزين ، فإن الفقراء الأجر العظيم ، قال الله تعالى : النبي صلى الله عليه وسلم : إذا رأوا تمتع الأغنياء بمالأموال { يمحق اللّه الربا ويُسربي « فرض زكاة الفطر طهرة للصائم وعدم انتفاعهم بشيء منها ، لا الصدقات } [ البقرة : ٢٧٦ ] ، من اللغو والرفت وطعمة بقليل ولا بكثير فربما يحملون وقال تعالى : { وما آتيتم من ربا للمساكين ، فمن أداها قبل عداوة وحقدًا على الأغنياء ، ليربوا في أموال الناس فلا يربوا الصلاة فهي زكاة مقبولة ، ومن حيث لم يراعوا لهم حقوقا ، ولم عند الله وما آتيتم مـن زكاة أداها بعد الصلاة فهي صدقة من يدفعوا لهم حاجة ، فإذا صرف تريدون وجه الله ف أولئك هم الصدقات " . [ رواه أبسو داود الأغنياء لهم شيئا من أموالهم على المضعفون } [ المروم : ٣٩ ] . وابن ماجه]. رأس كل حول ؛ زالت هذه وقال النبي صلى الله عليه وسلم : لكن لو لم يعلم بالعيد إلا بعد الأمور وحصلت المودة والوئام . « من تصدق بعدل تمرة - أي : الصلاة أو كان وقت إخراجها في ٤- أن فيها تنمية للأمرال بما يعادل تمرة - من كسب بر أو بلد ليس فيه مستحق أجزأ وتكثيرًا لبركتها ، كما جـاء في طيب ، ولا يقبل الله إلا الطيب ، إخراجها بعد الصلاة عند تمكنه الحديث عن النبي صلى الله عليه فإن الله يأخذها ، بيمينه ثم يربيها من إخراجها . وسلم ، أنه قال : " ما نقص ت لصاحبها كما يربى أحدكم فلوه والله أعلم ، وصلى الله صدقة مــن مـال » ، أي : إن حتى تكون مثل الجبل» . [ رواه وسلم على نبينا محمد وآلمه نقصت الصدقة المال عدديًا فإفا البخاري ومسلم]. وصحبه . لا تنقصه بركة وزيادة في ٤- أن الله يمحو بما الخطايا ذهب ولا فضة لا يفدى منها المستقبل ، بل يخلف الله بداها كما قال النبي صلى الله عليه حقها ، إلا إذا كان يوم القيامة ويبارك له في ماله . وسلم : (( والصدقة تطفئ الخطيئة صفحت له صفائح مسن نار ، كما يطفئ الماء النار " ، والمراد فأحمى عليها في نار جهنم فيكوى للأموال ، فإن الأموال إذا صرف بالصدقة هنا الزكاة وصدقة بما جنبه وجبينه وظهره ، كلم التطوع جميعًا . بردت أعيدت في يوم كان مقداره بما كثير من الناس ، بخـــ لاف إذا \* ومسين فوائدهسيا خمسين ألف سنة حتى يُقضى بوين كانت دولة بين الأغنياء لا يحصل الاجتماعية : العباد الفقراء على شيء منها . ١- أن فيها دفعًا لحاجة وللزكاة فوائد دينية وخلقية الفقراء الذين هم السواد الأعظم واجتماعية كثيرة ، نذكر منها ما في غالب البلاد . يأبى ، فمن فوائدها الدينية : لإصلاح الفود والمجتمع ، وسبحان ٢- أن في الزكاة تقويــة ١- ألها قيام بركن من أركان الله العليم الحكيم . للمسلمين ورفعًا من شائهم ، الإسلام الذي عليه مدار سعادة

العبد في دنياه وأخراه .

السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [٤٥]

٥- أن له فيها توسعة وبسطا

منها شيء اتسعت دائرتما وانتفع

فهذه الفوائد كلها في الزكاة

تدل على أن الزكاة أمر ضروري

#### Upload by: altawhedmag.com

ولذلك كان أحد جهات الزكاة

له إبراهيم عليه الس ادب الدعاء في سيرة إبر اهيم التمليك فضيلة الشيخ / عبد الرازق السيد عيد

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على رسوله الأمين ، سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين ، وعلى إخوانه من الأنبياء والمرسلين ، أما بعد ..

فقد تحدثنا في لقاءات سابقة عن دروس مستفادة من سيرة إبراهيم - عليه السلام -تعمناها من أدبه في دعوته وفي مناظرته لقومه وطاعته ربَّه ، واستسلامه لأمره ، وف هذا العدد - بعون اللَّه - نتعلم دروسًا جديدة نافعة من دعوات إبراهيم - عليه السلام -الجامعة .

ومما لا شك فيه أن للدعاء مكانة عظيمة في الحاكم في (( صحيحه )) ('). سيرة إبراهيم - عليه السلام - وكيف لا ، وإذا كان كذلك فحري بإبراهيم - عليه والدعاء هو العبادة ، والعبادة مدارها على السلام - وهو يواجه الدنيا وحده أن يتسلح التوحيد ، وإبراهيم إمام الحنفاء ، عليه وعلمي بسلاح الدعاء ، وأن يدعو الله بدعوات يتوسَّل نبينا الصلاة والسلام . فيها بأسماء الله وصفاته ، يرجو رحمته ، ويخشى والدعاء سلاح المؤمن ، وعماد الدين ، وتور عذابه ، ويسأله صلاح الدنيا والآخرة ، فإنه السموات والأرض ، كما جاء في ذلك حديث سبحانه نعم المولى ونعم النصير . ونبدأ مستعينين باللُّه في ترأمل دعروات على بن أبي طالب - رضي الله عنه - وأخرجه إبراهيم - عليه السلام - حسب ترتيب ورودها (١) قال الألماني في ( ضعيف الجامع ) : موضوع ، (٣٠٠١) .

[23] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع



في كتاب الله عز وجل . • { وإذ قال إبراهيم رب اجعل هذا بلكا جاوره ، والحمد لله رب العالمين. آمنًا وارزق أهلهُ من النَّمرات .. } [ البقرة : Advent Mars & War of the 1973 { وإذ يرفع إبراهيم القواعد من البيت وإسماعيل ربَّنا تقبَّل منَّا إنَّــك أنــت السـميع العليم ، ربَّنا واجعلنا مُسلِمَين لك ومن ذُريَّتنا أمة مُسلمة لك وأرنا مناسكنا وتب علينا إنَّــك أنت التواب الرَّحيم ، ربَّنا وابعث فيهم رسُولا منهم يتلوا عليهم آياتك ويعلم هم الكتاب والحكمة ويزكيهم إنك أنت العزيز الحكيم } [ البقرة : ١٢٧ - ١٢٩] . وإذا تأمَّلنا الآيات السابقة نلاحظ ما يلي : اكرام الله لإبراهيم - عليه السلام -الله عليهما بشرف رفع القواعد من البيت الحرام في مكة المكرمة . دعاء إبراهيم - عليه السلام - لمكة بالأمن والاستقرار ، ولأهله بالرزق ، وقد استجاب الله لإبراهيم - عليه السلام -وما زال البيت الحرام بمكة يتمتع بالأمن والأمان إلى يومنا هذا ، وما زال أهله تُجبى إليهم ثمرات كل شيء بإذن ربمم ، وسيظل ذلك مستمرًا إلى أن يشاء الله كرامة لخليله إبراهيم - عليه السلام - وقد بارك الله لرسوله محمد صلى الله إبراهيم - عليه السلام - وحرصه على ذريته ، عليه وسلم في المدينة كما بارك لإبراهيم – عليه

السلام – في مكة ، فعمَّت البركة الحجاز ومـــا يتوسَّل إبراهيم - عليه السلام - بعمله الصالح حين يرفع القواعد من البيت ، وكذلك يتوسَّل بأسماء الله وصفاته في الجمل الآتية : { إنك أنت السميع العليم } [ البقرة : ١٢٧]، { إنك أنت التواب الرحيم } [ البقرة : ١٢٨ ] ، { إنك أنت العزيز الحكيم } [ البقرة : ١٢٩ ] ، وهذا من التوسُّل المشروع . في قوله : { رَبَّنا تَقْبَل مِنا .. } [ البقرة : ١٢٧ ] جمع بين حُسْن عَمال وسوء ظن بنفسه ، وهذا دأب الحسنين الذين جمعوا بين مطالعة المنَّة ومشاهدة عيب النفس والعمـــل، فهم يعملون الأعمال الصالحة ويخشون ألا تقبل منهم ، فيضرعون إلى ربحم كي يتقبل منهم . فى قوله : { رَبَّنا و اجعلنا مسلمين لـــــك ومن ذريتنا أمة مسلمة لــك .. } [ البقرة : ١٢٨ ] دليل على أن الإسلام هو دين الأنبياء جميعًا ، وأنه الدين الذي لا يقبل الله من أحـــد سواه ، وبيان كذب أهل الكتاب من اليهود والنصاري ، وكذلك مشركي العرب في منهم براء ، وفيها دليل علمي كرم أخلاق

السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [٤٧]

حيث طلب الخير لــــه ولذريتـــه مـــن بعـــده بالاستسلام لأوامر الله الشرعية والقدرية .

في قوله : { .. وأرنا متناسكنا وتُبُ عَلَيْنا .. } [ البقرة : ١٢٨ ] ، اعتراف بفضل الله ورحمته في هداية خلقه إلى الصراط . المستقيم ، وأنه لا يُعَبدُ الله إلا بما شرع سبحانه على لسان رسُله ، واعتراف بعيب النفس والعمل ، وبيان فضل التوبة وشرفها .

 في قوله : { . . وابْعَتْ فيهمْ رسُولاً مَنهُم يتلوأ عليهم آياتِكَ ويُعلَّمُهُمُ الكتاب والحكمة ويُزكِّيهم . . } [ البقرة : ١٢٩ ] .

فيها دليل على حرص إبراهيم – عليمه السلام – على هداية أُمَّته من بعده واستمرار الهداية فيهم بإرسال الرسل إليهم ، وأنه لا طريق للهداية والرشاد إلا عن طريق الرسل المبعوثين من الله بالبينات والهدى .

وفيها كذلك بيان وسائل الهداية والتزكية
 وهو العلم بكتاب الله وسنة رسوله ، والعمل
 بذلك بجد وإخلاص .

والذي تجدر الإشارة إليه في هذا المقام أن
 دعوة إبراهيم – عليه السلام – لأهل الحـرم
 المكي أن يبعث فيهم رسولاً منهم أي من ذرية
 إبراهيم – عليه السلام – قد وافقت هذه

الدع وق المستجاب ق در اللّ لله السابق في تعيين محمد ، صلوات الله وسلامه عليه ، رسولاً في الأُمّيين ( العرب ) والعجم ، كذلك من الإنس والجن : { وما أرسلناك إلاً كافة للناس بشيرًا ونذيرًا ولكن أكثر الناس لا يعلمون } [ سابلام ] ، أي : وما أرسلناك يا محمد إلا للناس كافة : عربجم ، وعجمهم ، إنسهم وجنهم : { بشيرًا ونذيرًا فأعرض أكثرهم } [ فصلت : ] ، فالرسول فأعرف أكثرهم } [ فصلت : ] ، فالرسول مد صلى الله عليه وسلم .

أخرج الإمام أحمد في <sup>((</sup> مسنده <sup>))</sup> من حديث العرباض بن سارية قال : قال صلى الله عليـــه وسلم : (( إيني عند اللَّه لخاتم النبيين ، وإن آدم لمنجدل في طينته ، وسأنبنكم بأول ذلك : دعوة إبراهيم ، وبشارة أخي عيسى بي ، ورؤيا أمــي التي رأت ، وكذلك أمهات النبيين يَريُــن »'<sup>(</sup> وفي هذا الحديث إشارة إلى علـــم اللَّـه السابق لكل شيء ، ولا يفــهمنَّ البعـض أن خلق آدم – عليه السلام – لا بل كان في علم الله أنه رسول كما أمر اللَّه القلم أن يكتب ما هو صائر إلى يوم القيامة .

(٢) قال الألباني في (ضعيف الجامع) : ضعيف، (٢٠٩١) .

[28] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع

والأمور كلها مقدَّرة في علم الله قبل خلقها رضي الله عنه : ( من أطاعني دخل الجنة ومن ويبديها الله سبحانه في حينها ، ولذلك قال عصابي فقد أبي " أي أبي دخول الجنة ، فليس له العلماء في تفسير قوله تعالى : { يَسْأَلُهُ مُسْنُ فِي الا التار السموات والأرض كل يوم همو في شمان } فالحمد لله الذي رضى لنا الإسلام دينا كما [ الرحن : ٢٩ ] ، قالوا : ( هي شتون يبديها ولا رضيه لأنبيائه ورساله ، بدعا بنصوح - عليه يبتديها ) أي يظهرها الله إلى الوجود في توقيتها السلام - ومرورا بإبراهيم وموسى وعيسمي ، الذي اختاره سبحانه بعد أن كانت مقــدرة في وختامًا بمحمد صلوات الله عليهم جميعًا . علمه أزلا ، والمقصود أن محمدًا صلى الله عليه فاللهم أصلح لنا ديننا الذي هو عصمة أمرنا، وأصلح لنا دنيانا التي فيها معاشنا، وأصلح لنا آخرتنا وسلم هو خاتم النبيين ، وهو دعوة إبراهيم -التي فيها معادنا، واجعل الحياة زيادة لنا في كل خير، عليه السلام - وبشرى أخيه عيسى - عليه والموت راحة لنا من كل شر. السلام - فمن آمن بمحمد صلى الله عليه وصل اللهم على محمد وعلى آله وصحبه، كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد . وسلم نبياً ورسولا واتبعه ومات على ذلك دخل الجنة بسلام ، ومن كفر به كاننا من كان وكتبه / عبد الرازق السيد عيد فقد أبي دخول الجنة ، وقد قال صلى الله عليه وسلم فيما رواد البخاري من حديث أبي هريرة \* \* \*

مجلهة الجندي المسلم

صدر أخيرا العدد (٨٤) من مجلة (( الجندي المسلم )) وهو عدد خاص بمناسبة مرور ٢٥ عامًا على صدورها ، ومجلة الجندي المسلم التي تصدرها إدارة الشئون الدينية في وزارة الدفاع والطيران السعودية تعتبر بفضل الله منبرا حديثًا من منابر الدعوة إلى الله على بصيرة ، وتسعى لتكون لسانًا ناطقًا لأهل السُننة والجماعة علسى هدي سسلفنا الصالح . وأسرة تحرير مجلة التوحيد تتمنى للزميلة (( الجندي المسلم )) والقائمين عليها دوام التوفيق ومزيدًا من العطاء ، والله هو الموفق .

السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [٤٩]

i. د / سعيد مراد استاذ العقيدة الإسلامية (جامعة الزقازيق)

المرجئة : فرقة من الفرق الإسلامية ، بدأت تتحدد ملامحها عندما طرح السؤال التالي : ما الحكم على مرتكب الكبيرة ؟ وذلك عقب الفتنة التبي صاحبت مقتل الخليفة الثالث عثمان بن عفان ، رضي الله عنه ، والتي كان من نتائجها اقتتال المسلمين ، وماذا يمكن أن نفهم من قول رسول الله صلى الله عليه وسلم : <sup>((</sup> إذا التقى المسلمان بسيفيهما فالقاتل والمقتول في النار <sup>()</sup>؟ .

الإرجاء في اللغة هو التأخير ، وإنما سموا وعلى حين قال الخوارج بتكفير مرتكب مرجئة ؛ لألهم يؤخرون العمل من الإيمان ، على الكبيرة ، وتكفير الفريقين من المعسكرين قال معنى ألهم يقولون : لا تضر المعصية مع الإيمان ، المعتزلة بالمترلة بين المترلتين ، أي تفسيق مرتكب الكبيرة ، وقالوا بتكفير أحــد الفريقين دون كما لا تنفع الطاعة مع الكفر ) . ويزيد الشهرستاني هذه المسالة وضوحا تحديد من هو ، قالت المرجئة : يرجا أمر عندما يشرح معنى الإرجاء ، فيقول : الإرجاء مرتكب الكبيرة إلى الله يوم القيامة ، فلا يقضى على معنيين : عليه في الدنيا . أحدهما : بمعنى التأخير ، كما في قول، \* أصل التسمية : تعالى : { قالوا أرجه وأخاه } [ الأعراف : يقول البغدادي : ( وإنما سموا مرجئة ؛ لأقهم ۱۱۱]، أي : أمهله وأخره . أخروا العمل عن الإيمان ، والإرجاء بمعنى والثاني : إعطاء الرجاء . التأخير ، يقال : أرجيته وأرجأته إذا أخرته ) ، أما إطلاق اسم المرجنة على الجماعة بالمعنى 

[. 0] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع

| لفرقهم كما وردت في (( مقالات الإسلاميين ))                                     | الأول فصحيح ؛ لأنهم كانوا يؤخرون العمال                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| للأشعري وهي :                                                                  | على النية والعقد ، وأما بالمعنى الثابي فظــــاهر ،                         |
| <ul> <li>١ – اليونسية : أصحاب يونس بن عون</li> </ul>                           | فإلهم كانوا يقولون : لا تضرر مرع الإيمان                                   |
| النميري : يزعمون أن الإيمان هو المعرفة باللـــه                                | معصية ، كما لا تنفع مع الكفر طاعة .                                        |
| والخضوع له ، وتوك الاستكبار عليه والمحبة له ،                                  | وقيل : الإرجاء ؛ تأخير حكم صاحب                                            |
| فمن اجتمعت فيه هذه الخصال فهو مؤمن ، وما                                       | الكبيرة إلى يوم القيامة ، فلا يُقضى عليه بحكم                              |
| سوى ذلك من الطاعة فليس من الإيمان ، ولا                                        | ما في الدنيا ، من كونه من أهل الجنة ، أو مـــن                             |
| يضر تركها حقيقة الإيمان ، ولا يعــذب علــى                                     | أهل النار ، فعلى هذا : المرجنة والوعيديـــة -                              |
| ذلك إذا كان الإيمان خالصا ، واليقين صادقا ،                                    | أي : المعتزلة القائلين بالوعد والوعيد – فرقتان                             |
| وزعموا أن إبليس كان عارفا بالله ، غير أنـــه                                   | متقابلتان .                                                                |
| كفر باستكباره على الله : { أبي وإستكبر وكان                                    | وقيل : الإرجاء ؛ تأخير علي ، رضي                                           |
| من الكافرين } [ البقرة : ٣٤ ] .                                                | الله عنه ، عن الدرجة الأولى إلى الرابعة ، فعلى                             |
| ومن تمكن في قلبه الخضوع لله والحبة لــــه                                      | هذا المرجئة والشيعة فرقتان متقابلتان .                                     |
| على خلوص ويقين لم يخالفه في معصيـــة ، وإن                                     | ويقول صاحب (( الحور العين )) : وسميت                                       |
| صدرت منه معصية فلا تضره بيقينه وإخلاصه ،                                       | الموجية : مرجية ؛ لأنهم يُرْجُــون أمــر أهــل                             |
| والمؤمن إنما يدخل الجنة بإخلاصه ومحبته لا                                      | الكبائر ، من أهل أمة محمد إلى الله تعالى ، ولا                             |
| بعمله وطاعته .                                                                 | يقطعون على العفو عنهم ولا على تعذيب هم ،                                   |
| ٢ - العبيدية : أصحاب عبيد المكتنب ،                                            | ويحتجون بقوله تعالى : { وآخرُون مُرْجَون لأمر                              |
| حكي عنه أنه قال : ما دون الشرك مغفور لا                                        | الله إمَّا يُعذبُهم وإمَّا يُتُوبُ عليهم } [ التوبــة :                    |
| محالة ، وإن العبد إذا مات علمي توحيم لا                                        | ١٠٦ ] ، يقال : أرجوا وأرجنوا بالهمزة                                       |
| يضره ما اقترف مسن الآثسام واجستوح مسن                                          | والتخفيف ، فسموا المرجية .                                                 |
| السيئات ، وحكى اليمان عــــن عبيــد هــذا                                      | هذا مجمل الآراء حول أصل تسميتهم :                                          |
| وأصحابه ألهم قالوا : إن علم الله تعالى لم يــزل                                | مرجنة أو مرجية ، وكلا التسميتين جائز ، وإن                                 |
| شيئا غيره ، وأن كلامه لم يزل شيئا غيره .                                       | كان الأول أحق من جهة الاشتقاق اللغوي .                                     |
| وكذلك دين الله لم يزل شيئا غيره ، وزعم أن                                      | <ul> <li>أهم فرق المرجنة :</li> </ul>                                      |
| الله - تعالى عن قولهم - على صورة إنسان ،                                       | ذكر الأشعري في مقالاته ألهم : اثنتا عشرة                                   |
| وحل عليه قوله صلى الله عليه وسلم : (( إن                                       | فرقة ، ويذكر البغدادي ألهم خمسة فحرق ،                                     |
| الله خلق آدم على صورة الرحمن ".                                                | ويوافقه الإسفراييني ، وكذلك الرازي ، أمـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ٣- الغسائية : أتباع غسان الحرمي<br>المرجئ ، وقد زعموا : أن الإيمان إقرار بالله | الشهرستاني فيذكر منهم ست فرق ، وسنعرض                                      |
|                                                                                |                                                                            |

15

السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [٥١]

ومحبة للله وتعظيم له ، وهو يقبل الزيادة ولا يقبل النقصان ، على خلاف ما قاله أبو حنيفة ، رحمه الله ، حيث قال : لا يزيد ولا ينقص ، وقالوا : كل خصلة من خصال الإيمان بعصض . الإيمان .

وزعم غسان أن قائلاً لو قال : أعلم أن الله قد حرم أكل الختريو ، ولا أدري هل الخرير الذي حرمه ، هذه الشاة أم غيرها ؟! كان مؤمنًا ولو قال : أعلم أن الله تعالي فرض الحرج إلى الكعبة ، غير أي لا أدري أين الكعبة ؟- ولعلها بالهند - كان مؤمنًا ، ويعلق الشهرستاني على نلك قائلاً : ( ومقصوده أن أمشال هذه الاعتقادات أمور وراء الإيمان ، لا أنه كان شاكًا في هذه الأمور ، فإن عاقلاً لا يستجيز من عقله أن يشك في أن الكعبة : إلى أي جهة هي ؟! وأن الفرق بين الخرير والشاة واضح ).

٤- التوبانية : أصحاب "أي ثوبان المرجى ") ، كان يقول : الإيمان إقرار ومعرفة بالله وبرسله وبكل شيء يقدر وجوده في العقل ، فزاد هذا القائل القول بالواجبات العقلية ، وأخر العمل كله عن الإيمان ، وهم يزعمون أن العصاة من المسلمين يلحقهم على الصراط شيء من حرارة جهنم ، لكنهم لا يدخلون جهنم أصلاً .

٥- التومنية .. وقد تُسمَّى المعاذية :
 أصحاب أبي معاذ التُومني ، يزعمون أن الإيمان
 ما عَصَم من الكفر ، وهو اسم لخصال إذا
 تركها التارك أو ترك خصلة منها كان كافرًا ،
 فتلك الخصال التي يكفر بتركها أو بترك خصلة

منها إيمان ، ولا يقال للخصلة منها إيمُ ان ولا بعض إيمان ، وكل طاعة إذا تركها التـــارك لم يجمع المسلمون على كفره ، فتلك الطاعة شريعة من شرائع الإيمان ، تاركها إن ك\_انت فريضة يوصف بالفسق ، فيقال له : إنه فسَق ، ولا يسمى بالفسق ، ولا يُقال : فاســـق ، ولا تخرج الكبائر من الإيمان إذا لم يكون كفر . وتارك الفرائض مثل الصلاة والصيام والخبج على الجحود بما والرد لها والاستخفاف بما كافر بالله ، وإنما كفر للاستخفاف والرد والجحود -لا للترك – وإن تركها غير مستحل لتركها متشاغلاً مُسَوِّفًا يقول : الساعة أصلبي ، وإذا فرغت من لهوي وعملي ، فليس بكافر إذا كان عزمه أن يصلى يومًا ووقتًا من الأوقات ، ولكن نْفُسْقُهُ ، وكان (( أبو معاذ )) يزعم أن من قتل نبيًّا أو لطمه كفر ، وليس من أجــل اللطمـة والقتل كفر ، ولكن من أجهل الاستخفاف والعداوة والبغض له ، وكان يزعم أن الموصوف بالفسق من أصحاب الكبائر ليس بعدو لله ولا ولي له .

٣- الصالحية : وهم أصحاب صالح بن عمر الصالحي ، يزعمون أن الإيمان هو المعرفة . عمر الصالحي ، يزعمون أن الإيمان هو المعرف في بالله على الإطلاق ، وهو أن لله صانعًا فقط . والكفر هو الجهل به على الإطلاق ، وأن قول القائل : ( إن الله ثالث ثلاثة ) ليس بكفر . وزكنه لا يظهر إلا من كافر ، وذلك أن الله يعالى أكفر من قال ذلك ، وأجمع المسلمون أنه لا يقوله إلا كافر ، وزعموا أن معرفة الله هي المحبة له وهي الخضوع له ؛ وأصحاب ها القول لا يزعمون أن الإيمان بالله يعان القول لا يزعمون أن الإيمان الإيمان بالله يعان القول لا يزعمون أن الإيمان القول لا يزعمون أن الإيمان الويمان القول لا يزعمون أن الإيمان القول لا يزعمون أن الإيمان القرام القول لا يزعمون أن الإيمان القرام الحدية العمون أن الإيمان الله العان القول لا يزعمون أن الإيمان الإيمان القرام القول الإيمان القرام القرام القول الإيمان الله الإيمان القرام القول لا يزعمون أن الإيمان القول لا يزعمون أن الإيمان القول القائل القول الإيمان الذيمان الإيمان الغول الإيمان الإيمان الإيمان القول لا يزعمون أن الإيمان القول لا يزعمون أن الإيمان القول لا يزعمون أن الإيمان الإيمان العول الإيمان القول الإيمان الغول الإيمان العرب القال العمون أن الإيمان الإيمان القال القول الإيمان العول الإيمان الغول الإيمان القول الإيمان القال الإيمان الإيمان القال القول الإيمان الإيمان العالم العال القول الإيمان الإيمان القول الإيمان القال القال العال القال القول القال القا

[٥٢] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع

يجوز أن يكون إيمانًا إلا ما كان في اللغة إيمانًا ، بالرسول ، وأنه لا يؤمن بالله إذا جاء الرسول وكان يزعم أن السجود للشمس ليس بكفر ، إلا من آمن بالرسول ليس لأن ذلك يستحيل ، ولكنه عَلَمٌ على الكفر ؛ لأن الله عز وجل بَيَّن ولكن لأن الرسول قال : (( ومن لا يؤمن بي فليس بمؤمن بالله "، ، وزعموا أيضًا أن الصلاة لا أنه لا يَسْجُدُ للشمس إلا كافر . ويقول الإسفراييني في وصف حال بشر ليست بعبادة لله ، وأنه لا عبادة إلا الإيمان بــــه ينقص ، وهو خصلة واحدة ، وكذلك الكفر . أبي يوسف القاضي ، ولكنه خالفه بقوله : إن ٧- المريسية : أصحاب بشر المريسي ، القرآن مخلوق ) ، وكان مهجورا من ومرجنة بغداد من أتباعه ، يقولون : إن الإيمان الفريقين - أهل السنة والقدرية - وهو الــــــــــــــــــــــــ هو التصديق ؛ لأن الإيمان في اللغة هـ و اناظر الشافعي رضي الله عنه في أيامه ، فلمها التصديق ، وما ليس بتصديق فليسس بإيمان ، حرف الشافعي أنه يوافق أهل السنة في مسألة ويزعم أن التصديق يكون بالقلب واللسان والقدرية في مسألة قال له : نصف مؤمن ، جميعًا ، وإلى هذا القول كان يذهب ((- ابن ) ونصفك كافر . وإلى اللقاء في العدد القادم بإذن الله ، وصل الراوندي " . الذي يزعم أن الكفر هو الجحد اللهم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه والإنكار والستر والتغطية ، وليــس يجــوز أن يكون الكفر إلا ما كان في اللغة كفرًا ، ولا وسلم .

# الاستجوابات وسيلة من وسائل الرقابة البرلمانية في مصر

هذا هو عنوان الرسالة التي تقدم بها الباحث / جلال السيد بنداري بالأمانة العامة بمجلس الشعب لنيل درجة الدكتوراة في الحقوق من جامعة القاهرة تحت إشراف الأستاذ الدكتور / طعيمة الجرف أستاذ القانون العام بحقوق القاهرة ، وعضوية كلاً من الدكتور محمود عاطف البنا ، والدكتسور / ماجد راغب الحلو .

والرسالة تعتبر أول رسالة علمية مستقلة عن الاستجواب في مصر ، وكشف الباحث عسن أن الاستجواب هو أهم الوسائل الرقابية للبرلمان وأخطرها مضموناً وأشراً ؛ لأسه بمنسل مساعلة ومحاسبة الحكومة عن أخطاء أرتكبت إذا ما ثبتت صحة هذه الأخطاء ، فإن العلاقة بين الحكومسة والبرلمان تكون في الميزان ، لأن الأمر قد يؤدي إلى سحب الثقة من الحكومة مجتمعة أو من أحد إعضائها .

وقد حصل الباحث على الدكتوراد ، وأسرة تحرير مجلة التوحيد تتقدم بخالص التهنئة للبساحث ، وتتمنى له دوام التوفيق والتقدم .

السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [٥٣]

رد علماء الأرهر على الحوار الذي أجرته مجلة روز اليوسف مع إمام مسجد كوبري الجامعة [الملقة الأخيرة] اد / احمد محمد محمود سليمان أستاذ بكلية أمول الدين بأسيوط بامعة الأزهر

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه ، أما بعد .. نتابع في هذا العدد - بعون الله ومدده - ما بدأناه في العدد الماضي في الرد على الحوار الذي أجرته مجلة روزاليوسف مع إمام مسجد كوبري الجامعة في عددها الصادر يوم الاثنين ٢ جمادى الأولى سنة ١٤١٧ هـ الموافق ١٦ سبتمبر ١٩٩٦ م ، فقد تكلمنا في العدد الماضي عن تكفيرة عالم جليل من علماء الأمة وهو شيخ الإسلام ابن تيمية ، وتكفيره الصحابيين الجليلين معاوية بن أبي سفيان وأبيه أبي صفيان - رضي الله عنهما - ونتحدث اليوم - إن شاء الله - عن موقفه من الصحابة :

من يخلف العهد منهم ، كما أن منهم مسن يوفي بالعهد : { .. إن الذين يبايعونك إنما يبايعون الله يد الله فوق أيديهم فمن نكث فإنما ينكث علمى نفسه } [ الفتح : ١٠ ] ، إذن هناك من ينكت كما قال الله تعالى : { إن جماءكم فاسق بنبأ فتبينوا } [ الحجرات : ٣ ] ، وهذه الآية نزلت في أحد الصحابة .

وفي رأيه في الأحاديث التي وردت في فضل الصحابة – رضي الله عنهم – يقول : (كل هذه الأحاديث زور وبمتان ، والنص القرآني يعصم اثنين فقط : رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وآل البيت ، يقول الله سبحانه وتعالى : { والله

الما عن موقع من الحاب المحاب و تعليم عدولاً ، وهو عنهم - فهو يرى ألهم ليسوا كلهم عدولاً ، وهو يقول في هذا الصدد : ( .. هذا صحيح ، وبنص القرآن الكريم ، فمن الصحابة من أخطاً ، ومنهم من لم يخطئ ، وهنا آية في سورة " التوبة " تقول : ولنكُوننَّ من الصالحين في فلما آتاهم من فضله يخلُوا به وتولُوا وهم مُعرضُون .. } [ التوبة : نفسه حكم في الصحابة ، وأكد أن هناك

[10] التوحيد السنة الخامسة والمشرون العدد التاسع

يعصمك من الناس } [ المائدة : ٢٧ ] ، وعن آل البيت : { إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهر كم تطهيرًا } [ الأحـزاب : ٣٣ ] ، أما الأحاديث التي قيلت في الصحابة ، فكانت من أجل عمل معادلة بين الصحابة وأهل البيت . هذا هو مجمل رأيه في أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وهم الذين نقلوا لنا الدين وبذلوا أنفسهم وأموالهم في سبيل الله .

والذي نلاحظه عليه - هنا - أنه يخل ط بين الأمور خلطًا واضحًا بينًا ؛ مما يدل على أن المفاهيم غير واضحة في ذهنه ، فهو يخلط بين العدالة وبين اخطأ ، فهو يعلل عدم عدالتهم بأنهم يخط ون ، وهناك فرق بين العدالة التي هي مناط التحصل والأداء والنقل ، ولذلك تقبل شهادة صاحبها ، وبين الخطأ الذي يقع فيه المجتهد ، فالخطأ معفو عنه صاحبه غير مؤاخذ عليه ، ولذلك يقول الله صاحبانه وتعالى : { ربّنا لا تُؤاخذُنا أن نسينا أو مبحانه وتعالى : { ربّنا لا تُؤاخذُنا أن نسينا أو وتعالى : { إن الله يحب التوابين ويحب المتطهرين } [ البقرة : ٢٢٢] .

ويقول الرسول صلى الله عليه وسلم : " رفع عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه " . والخطأ لا ينافي العدالة . أما العدالة فينافيها الفسق . والاشتهار بالكذب والخيانة أو الشك في دينه وعقيدته . ولذلك من اتصف بشيء من ذلك فليس عدلاً . فلا تقبل شهادته . ولذلك يقول الله سبحانه وتعالى في الذين يرمون الخصنات ولم يأتوا بأربعة شهداء : { فاجلدوهم تمانين جلدة ولا تقبلوا لهم شهادة أبدًا وأولئك هم الفاسقون }

كما يطعن في عدالة الصحابة - رضي اللُّه عنهم - وهو لو تأمل في كتاب الله - عز وجل -لوجد أن القرآن الكريم قد حكم بعدالة الصحابة - رضى الله عنهم - فالطعن في عدالتهم إنما هو طعن في كتاب الله عز وجل . يقول الله تعالى : { وكذلك جعلناكم أمة وسطًا لتكونوا شهداء على الناس } [ البقرة : ١٤٣ ] . والمخاطب هنا - في المقام الأول - هو الرسول صلى الله عليه وسلم وصحابته . ثم بقية الأمة تبع لهم ، و { وسطًا } أي عدولا . فالوسطية وسطية عدالة ، ويقول سبحانه وتعالى : { محمد رسول الله والذين معه أشداء على الكفار رحماء بين مم تراهم ركعًا سجدًا يبتغون فضلاً من الله ورضوانًا سيماهم في وجوههم من أثر السجود ذلك مثلهم في التوراة ومثلهم في الإنجيل كزرع أخرج شطفه فآزره فاستغلظ فاستوى على سوقه يعجب الزُراع ليغيظ بهم الكفار .. } [ الفترح : ٢٩ ] ، فقر أغاظ الله - سبحانه وتعالى - بمم الكفار . فكيف يغيظ الكفار بمن ليسوا بعدول . ويقول - سبحانه وتعالى - أيضًا : { كنتم خير

المة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عسن المنكر .. } [ آل عمران : ١١٠] ، ويقول عن أصحاب الشجرة : { .. لقد رضي الله عسن المؤمنين إذ يبايعونك تحت الشجرة فعلم ما في قلوبجم فأنزل السكينة عليهم وأثابجم فتحًا قريبًا } [ الفتح : ١٨] ، فكيف يرضى - سببحانه وتعالى لا يرضى عن الفاسقين أو المنافقين .

السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [٥٥]

وأما قوله تعالى : { فمن نكت فإنما ينكت على نفسه } [ الفتح : ١٠ ] ، والذي يستدل به على عدم عدالتهم فليس فيه دليل على عدم عدالتهم ، لأنه لا ينكث ولا ينقض العهد إلا المنافقون ، فقد ذكر النسفي في (( تفسيره <sup>())</sup> عند تفسيره لهذه الآية عن جابو بن عبد الله رضي الله عنه أنـــه قــال : ( بايعنا رسول الله صلى الله عليه وســـلم تحــت الشجرة على الموت وعلى أن لا نفر ، فما نكـــث أحد منا الميعة إلا جد بن قيس وكان منافقًا اختبــأ تحت بطن بعيره ولم يسر مع القوم ) .

وقد ذكر ذلك – أيضًا – ابن كثير عند تفسيره لهذه الآية ، وكيف يكونون غير عدول ، وقد أخبر الله – عز وجل – أنه قد رضي عنهم ، وقد بشرهم النبي صلى الله عليه وسلم بالجنة ، وأما آية : { ومنهم من عاهد الله لئن آتانا من فضله لنصدقن ولنكونن من الصالحين } [ التوبة : الصحابة ، فقد وردت في المنافقين ، وقد ذكر المفسرون ذلك .

وسياق الآية يدل على ذلك بدليل قوله تعالى بعد ذلك : { .. فأعقبهم نفاقًا في قلوبهم إلى يوم يلقونه بما أخلفوا الله ما وعدوه وبما كانوا يكذبون } [ التوبة : ٧٧ ] .

أما قوله : ( إن الأحاديث التي وردت في فضائل الصحابة – رضي الله عنهم – إنها زور وبمتان ، وإنها وضعت من أجل عمل معادلة بين الصحابة ، وآل البيت .. ) ، فهذا كلام ساقط لا دليل عليه ، ولا باعث له إلا الحقد والبغضاء على تلك الصفوة

من الذين حملوا الإسلام إلى البشرية وأرسى الله بمم دعائمه .

وقد وردت فضائلهم في أصح كتابين على وجه الأرض بعد كتاب الله - سبحانه وتعالى - وهما «صحيح البخاري » و «صحيح مسلم » ، فقد عقد الإمام البخاري - رحمه الله - في «صحيحه » في الجزء الشالث كتابًا لفضائل الصحابة بما في ذلك فضائل الصحابة من آل البيت - رضي الله عنهم - وكذلك الإمام مسلم عقد في «صحيحه » في الجزء الرابع ، كتابًا لفضائل الصحابة - رضى الله عنهم .

فالطعن في هذين الكتابين طعن في الإسلام ، لأنُ الأمة قد تلقت هذين الكتابين – وهما "صحيـــح البخاري" و" صحيح مسلم " – بالقبول وأجمعت خاصتها وكافتها على صحتهما .

فالطعن فيهما طعن في الإسلام وخرق لإجماع الأمة ، ولا أظن الرجل يجهل حكم من يخرق إجماع الأمة .

وهو – هنا – يأتي برأي غريب يدل علي أن المفاهيم والحقائق مختلطة في ذهنه ، فهو لا يفرق بين العدالة واتصافهم بالفضائل التي وردت بشأهم في كتب السنة وبين العصمة ، فهو يستدل على عدم عدالتهم بأنه لا معصوم إلا النبي صلى الله علي وسلم وآل البيت ، وهناك فرق بين العصمة التي هي خاصة بالأنبياء ، لألهم مبلغون لشرع الله م سبحانه وتعالى – وبين العدالة التي هي خاصة بأهل الفضل والصلاح والتي هي مناط تحمل هم للنق ل والشهادة .

[٥٦] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العد التاسع

وأيضًا عندما يتحدث عن العصمة يقع في خطأ آخر يضيف إلى ما سبق دليلاً آخر على اخت لاط الحقائق في ذهنه ، فهو لا يفهم العصمة الواجب للأنبياء بوصف ألهم مبلغون لشرع الله – عرز وجل – مع أن العلماء تكلموا فيها كثيرًا وفصلوا القول فيها تفصيلاً .

فهو يقول : والنص القرآن يعصم اثنين فقط رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ويستدل على ذلك بقوله تعالى : { والله يعصمك من الناسس } [ المائدة : ٢٧ ] ، وآل البيت ، ويستدل على ذلك بقوله تعالى : { إنما يُريد الله ليذهب عنكم الرجمس أهمل البيت ويطهركم تطهيرًا } [ الأحزاب : ٣٣ ] .

فالآية التي يستشهد بما على عصمة الرسول صلى الله عليه وسلم وهي : { والله يعصمك من الناس } [ المائدة : ٣٧ ] لا تدل على العصمة من قريب أو بعيد ، فالعصمة كما عرفها بعض العلماء هي حفظ الله عز وجل ظواهر الرسل وبواطنهم من التلبس بمنهي عنه ، أما هذه الآية فإن المقصود من التلبس منهي عنه ، أما هذه الآية فإن المقصود بما أن – الله عز وجل – يأمر نبيه صلى الله عليه وسلم أن يبلغ الناس ما أنزل إليه من ربه ولا يخشى الناس في ذلك ، لأن الله سيحفظه ويمنعه منهم ، فلا يصلون إليه ، وقد كان الأنبياء قبل ذلك يُقْتَلُون ، والآية في سورة ( المائدة ) هكدا : تفعل فما بلغت رسالته والله يعصمك من الناس .. } [ المائدة : ٢٧ ] .

وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم في أول أمره يُحُرَس ، يحرسه بعض الصحابة ، فلما نزلت هذه الآية لم يُحُرَس بعد ذلك ؛ لأن الله سبحانه وتعالى تكفل بحراسته ، فليس في هذه الآية دلالـــة على العصمة كما يزعم هذا الرجل .

وأما قوله بأن آل البيت معصومون ، واستدلاله على ذلك بآية الأحزاب ، فإن أمره هذا أشد عجبًا ، وذلك لأن العصمة ثابتة للأنبياء ؛ لأن الله سبحانه وتعالى أنزل عليهم شرائعه وأناط مجم لتبليغها إلى أقوامهم ، فلا بد أن يكونوا معصومين . أما آل البيت – رضي الله عنهم – فما الحكمة من عصمتهم ؟ فهل ما يزال الوحي يتزل عليهم أن هذا الرأي فاسد يتنافى مع عقيدة من أهم عقائد الإسلام ، وهي ختم النبوة وانقطاع الوحي بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم .

وأما الآية التي يستدل كما على عصمة آل البيت من سورة (( الأحزاب )) فليس فيها ما يدل على عصمة آل البيت – رضي الله عنهم – من قريب أو بعيد ، وسياق الآيات السابق واللاحق يدل على ذلك ، وذلك لأن الآيات هي خطاب لنساء النبي صلى الله عليه وسلم ، وهي من أول قوله تعالى : في نساء النبي من يأت منكُنَّ بفاحشة مُبينة يُضاعف لها العذاب ضعفين وكان ذلك على الله يسيرًا – إلى قوله تعالى :- وقرن في بيوتكينَّ ولا تبرَّجن تبرُّج الجاهلية الأولى وأقمن الصلاة وآتين الزكاة وأطعن الله ورسوله إنما يُريد الله ليذهيب عنكم الرجس أهل البيت ويطهر كم تطهيرًا }

السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [٥٧]

[ الأحزاب : ٣٠-٣٣ ] ، فاللَّه - سبحانه وتعالى - في هذه الآيات يأمرهن بأشياء وينهاهن عن أشياء ، ثم علل هذا الأمر والنهى بأنه سبحانه وتعالى يريد أن أن يذهب عنهن الرجس ويطهرن تطيرًا وليس في هذا دلالة على العصمة التي هــــي مناط التبليغ ، ثم ختم الله هذه الآيات عقب هذه الآية مباشرة بقوله : { واذكرن ما يتلى في بيوتكن من آيات الله والحكمة إن الله كان لطيفًا خبيرًا } [الأحواب : ٣٤] . المحمد الم

خامسا : نكاح المتعة :

أما عن نكاح المتعة فيذكر إنه ليس بحرام ويقول : ( الذي حرمه هو عمر ، وليسس النبي صلى الله عليه وسلم ، وهذا شابت في ( البخاري ) عن عمر قال : متعتان كانت علمي عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأنا ألهى عنهما ، متعة الحاج ، ومتعة الزواج ) .

والحق أن نكاح المتعة محرم ، حرمه رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأجمع على ذلك الفقهاء ، وعدُّوه من الأنكحة الفاسدة .

وأما ادعاء أن عمر - رضي الله عنه - أنه هو الذي حرمه ، فهذا افتراء وكذب على عمر بنن الخطاب - رضي الله عنه - بل وعلى الصحاب جيعًا - رضي الله عنهم - لأن عمر مناكسان ليحرم شيئا أحله الله ، وما كان الصحابة ليسكتوا على ذلك . ١- فقد بَوَّب البخاري في ((صحيحه )) - في كتاب النكاح - بابًا لتحريم نكاح المتعة ، عنونه

بقوله : ( باب لهي رسول الله صلى اللَّــه عليــه وسلم عن نكاح المتعة ) آخرًا : وروى تحت هـــذا الباب أن عليًّا – رضي الله عنــه – قــال لابــن عباس : ( إن النبي صلى الله عليه وسلم لهى عــن نكاح المتعة ، وعن لحوم الحُمُــر الأهليــة زمـن خيبر ) .

فتحريمه عن النبي صلى الله عليه وسلم وارد عن طريق علي - رضي الله عنه - فكيف تدعمي أن عمر هو الذي حرمه ؟!

٢- أما ما ورد أن عمر فلى عنه ، فالحق في ذلك أن عمر - رضي الله عنه - فلى عنه ؛ لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان قد فلى عنه وحرمه ، فعمر يزجر من تُسوَّلُ له نفسه أن يقترف أمرًا حرمه الله ورسوله ، وفلى عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم .

وقد جاءت روايات أخرى مبينة وموضحة لذلك أوردها أبو الفتح نصر بن إبراهيم المقدسي المتوفى ٩٠ \$ هـ ، في رسالته ((تحريم نكاح المتعة )) حققها وخوج أحاديثها الشيخ هماد الأنصاري ( مطبعة المدني بالقاهرة ) منها :

- ما أورده عن ابن عمر - رضي الله عنهما -قال : ( لما ولي عمر ، حمد الله ، وأثنى عليه . تم قال : يا أيها الناس إن رسول الله صلى الله عليه وسلم أحل المتعة ثلاثًا ، ثم حرمها علينا ، وأنا أقسم بالله قسمًا - بارًا - أن لا أجد أحدًا من الناس أحصن متمتعًا إلا رجمته حتى يأتي بأربعة يشهدون أن النبي صلى الله عليه وسلم أحلها

[٥٨] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد التنسع

بعدما حومها ، ولا أجد رجلاً من المسلمين متمتعًا لم يحصن إلا جلدته مائة جلدة إلا أن يأتي بشـــهود يشهدون أن رسول الله صلى الله عليـــه وســلم أحلها بعدما حومها ) . اهــ . رســـالة <sup>((</sup> تحـريم نكاح المتعة <sup>()</sup> ( ص ١٩٨ ) .

من هذا يفهم أن عمر رضي الله عنه ينهى عن أمر قد حرمه الله ورسوله ولهى عنه رسول اللّـــــه صلى الله عليه وسلم .

- والا لو كان هذا من تحريم عمر - كما تدعي - لكان عمر بذلك قريد ارتكب التمين عظيمين :

أولهما : تحريم ما أحله الله سبحانه وتعالى ، والله عز وجل يقول : { ولا تقولوا لما تصف السنتكم الكذب هذا حلال وهذا حرام لتفتروا على الله الكذب إن الذين يفترون على الله الكذب لا يُفلحون ﴾ [النحل : ١١٦]، ولا يفتري على الله الكذب إلا الظالمون .

تأنيهما : أن عمر – رضي الله عنه – يكون قد استحل دم امرئ مسلم بغير حق ، والرسول صلى الله عليه وسلم يقول : " لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث : النفس بالنفس ، والثيب الزاني ، والتارك لدينه المفارق للجماعة " ، فمن أي هذه الأصناف يكون المتمتع في نظر عمر ؟! إنه

من الصنف الثاني بلا شك ، إذن التمتع في نظر عمر هو زنًا ؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم قد حرمه وهي عنه ، وعمر ينهى عما له ي عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم .

وهل كان الصحابة – رضي اللّـــه عنــهم – يقرونه على هذين الخطأين العظيمين ؟ خطأ النهي عن أمر منصوص عليه بالكتاب والســـنة – كمـا تدعي – وخطأ استحلال دم امرئ مسلم معصوم بغير حق ؟ هل يستة ع عقل مســلم أن يتصـور حدوث مذا ؟! إله أو وافقوه على ذلك لكــانوا شركاء معه .

كيف وقد عارضوه فيما هو أقل من ذلك بكثير وهو تحديد صداق المرأة ؟ وقد أجمع أهل السنة قاطبة من الفقهاء والمفسرين والمحدثين على تحسريم نكاح المتعة ، ولم يخسالف في ذلك إلا الشيعة الإمامية ، [ مقدمة رسالة تحسريم نكاح المتعة ( ص00) ] .

وصلى الله وسلم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

أ. د : أحمد محمد محمود سليمان



السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [٥٩]

فضيلة الشيخ السيد عبد الطيم محمد ماجستير في الأدب العربي الصوم أمر فطرى ، يشعر بالحاجة اليه كل كانن حي ، وبرغم اختلاف، هيئة وأهداف لي وتوقيتا باختلاف العصور والأمم ؛ فإن الواقع 🕄 البسرى ليؤكد أنه شأن عرفه الاسان منذ القدم . عرفه المتدين وسيلة من وسائل التقرب الم الله .. وعرفه الوثني طريقًا من طرق التهذيب والرياضة .. وهناك من اعتبر " الاضراب عن الطعام " الذي يتخذ منه بعض ( الناس وسيلة لاستنكار تسلط الحكام ضربا من الصيام لما فيه من رفض للجور والظلم .

[. 7] التوحيد السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع

وقد جاء الإسلام فشرع الصيام ، وجعله فريضة محكمة في رمضان من كل عام ، قال تعالى : { يا أيها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون } [ البقرة : ١٨٣] ، أي : فرض وشرع ، وإنما عبر سبحانه وتعمالي بمالفعل : { كتب } دلالة على قوة الفرضية ، وتــــأكيدا لأداء الفريضة ، وشدة الاهتمام بما ، وعدم إغفالها . المسوم عبيادة روحيية قديمة :

والمتتبع للتاريخ يلحظ مدى مسايرته للنص القرآبي في أنـــه كان للأمـــم الأخـرى ذات الديانات السماوية وغيرهــا . صيام فرض عليهم كما فـرض علينا صيام هذا الشهر المبارك . فقد عرفه المحريون القدمـاء . وأحــذه عنــهم اليونــان . فالرومان . كما عرفه الصابنة . والمانويـة . والــــبرهميون . والنصارى الآن .

الإلهى ، لذلك اتج هت الوثيقة أن مجرد الإمساك عن هذه الأمور قدم الصيام .. الإلهية العظمى إلى تحرير البشر هو صيام يخرج صاحبه من عهدة الأهمية والدلالة : كافة ممن عبودية الأحجار التكليف .. غير أن المستفاد من · والنص على أن الصيام فرض والأشجار ، إلى عبوديق الله نسق الآية الأنفة الذكر يبتعد عن علينا كما فرض على من قبلنا الواحد القهار ، وتخليص البشر ذلك تمامًا حيث ابتدأها المولى فيه - علاوة على تأكيد فرضية من ربقة الظلم والاستضعاف سبحانه بقوله : { يا أيها الذين الصيام - إشعار بوحدة الدين في والقبهر، والتسلط والبغسي آمنوا } [ البقرة: ١٨٣]، أصوله ومقاصده ، فدين الله والاستكبار ، فكان القرآن هو وختمها بقوله : { كتب عليكم واحد : { إن الدين عنه الله الينبوع التر، والفيض المدرار، الصيام } [ البقرة : ١٨٣ ] ، الإسلام } [ آل عمران : لتنقية البشرية من أوضار وليس من ريب في أن النداء ١٩]، وشرع الله واحد في ارتكاستها ، وكان فجرًا سنيًا بوصف الإيمان أولا وهو أساس جوهره وغايته برغم تباين شعائر هتك عن العالم خجب الظلام التي الخير ، ومنبع الفضائل ، وفي ذكر العبادات لدى بعض الشرائمع : رانت عليه قرونًا ، تخبط من التقوى آخرا وهو روح الإيمان { شرع لكم من الدين ما وصبى خلالها في دياجيرها : { وإن كانوا وسر الفلاح . إرشاد ودلالة على به نوحًا والذي أوحينا إليك وم من قبل لفي ضلال مبين } أن الصوم المطلوب حقيقة : هو وصينا به إبراهيم وموسى وعيسى [ آل عمران : ١٦٤ ] . ومن الإمساك عن كل ما ينافي الإيمان . أن أقيموا الدين ولا تتفرقوا هنا يمكننا أن ندرك سرر قول ولا يتفق وفضيلة التقوي والمراقبة فيه .. } [ الشورى : ١٣ ] ، تعالى : { شهر رمضان الذي أنزل التي هي حكمة الصيام السمامية ولا شك أن الوحدة في الديس فيه القرآن هدى للناس وبينات وغايته المقدسة .. وهي مفتاح كل تفرض علينا الإيمان بسائر أنبياء من الهدى والفرقان } [ البقرة : خير ، وسبيل کل نصر ، وآيـــة ورسل الله بحيث تغدو التفرقــــة كل مؤمن : { ولو أن أهل القرى . 110 بينهم كفرًا بالله الواحد الأحد . هذا ، وإن كان ( الهدى ) آمنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات وليس ما تعانيه البشرية اليوم إلا نورا تستضىء به النفس الإنسانية م\_\_\_\_ الس\_\_\_ماء والأرض } أثرا مباشرا لتجاهل هذه بفطرها ، وتتقبّله وتطمئن إليه ، [ الأعراف : ٩٦ ] . { إن الله الحقيقة ، أو الاجتراء عليها . فإن البينات عا هي دلائل أعمق مع الذين اتقروا والذين هم ويكفى الصيام قدرا ومكانية من الهدى معنى . . وبراهين تفتقر محسنون } [ النحل : ١٢٨ ] . أنه العبادة الوحيدة التي خصيها إلى فضل التعقُّل ، وعمر ق { ثم نُنجًى الذين اتقروا وندر الله جل شأنه في كتابسه الكريم الإدراك . لذا كانت نظرة القرآن الظالمين فيها جثيًّ } [ مريم : بتفصيل واضح لم نجده لغيره مسن شاملة . قائمة على الترابط المتين ، . [VY أركان الإسلام الأخرى . بين الروح والمادة ، والعقبل . مضان شم الإسلام .. والصوم والقلب ، والدنيا والآخرة تساوقا القرآن والانتصار: مع الفطرة الإنسانية نفسها ، الحقيقي : نزول القرآن في شهر رمضان وقد يظن بعضنا أن الصوم في تحقيقًا لما ترغب فيه من التمتع إيذان للبشرية برشدها الإنسابي ، الإسلام هو مجرد الامتناع عن بمتاع الحياة الدنيا ، ولكن في وميلادها الحضري ، ونضوج الطعمام والشمراب والملابسمة توازن واعتدال مما يحفظ للإنسان فكرها الإنسابي ، لتقبُّل الفيض الجنسية ، بحيث استقر في وجدائهم

السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحير ( [11]

ا رمضان [ آل عمران : ۱۱۰] ، لذا كرامته ، ويعين على أداء رسالته كانت جديرة بأن يسميها الله واختصاصه بالفريضة : الكبرى في هذا الوجود، وإذا سبحانه (( ليلة القدر )) ، وأن كان الله سبحانه قد اختص هذا والعلة في تخصيص رمضان يُضفى عليها من نعوت الشرف الشهر المبارك بإنزال القرآن فيه ، وتعظيمه بفرضية الصوم فيه ، فإن للمسلمين فيه ذكريات أخرى والفخار ويجعلها من حيث فضلها تتلخص في أنه شهر ابتداء لها مكانتها في نفوسهم وأثرها على خيرًا من ألف شهر ، حيث يزكو الرسالة ، ونزول القرآن بالهدى البشرية جمعاء ، ففيه كانت غزوة فيها ذكر الله ، وترتفع إليه فيها والنور ، فرسم للإنسانية طريق الطاعات ، ويضاعف فيها الأجر بدر الكبرى ، التي كانت أولى الفلاح والنجاح في الدنيا والثواب ، ويُستجاب الدعاء ، معارك المسلمين ذودا عين والآخرة ، فحق أن يُعبد الله فيه الرسالة ، وكان الانتصار فيها ويُحقق الأمل والرجاء ، وما يما لا يُعبَدُ في غـره، ويؤكر زالت الملائكة تحف فيها بداية لانتصارات دكت حصون الفخر الرازي ذلك فيقول : (إن الكفر والضلالة ، وقادت المؤمنين - وإلى يـــوم الديــن -الله سبحانه خصه بأعظم آيات الإنسانية إلى نور الحق والهداية . بفيض من رحمة الله ورضوانه . الربوبية : وهو أنه أنزل فيه وفيه كان الفتح المبين ، حيث القرآن ، فلا يبعد أيضًا تخصيصه وعفوه وإحسانه ، حيث يصف ها مكن الله للمسلمين مرن فترح بألها : { سلام هي حتَّے مطَّل ع بنوع عظيم من آيات العبودية . مكة ، فكان فتحها لهاية للأصنام وهو الصوم ، فثبت أن بين الصوم الفجر } [ القدر : ٥ ] ، حقى التي عبدَت من دون الله وبداية ننال فيها من فضل الله و نفحاته . وبين نرول القرآن مناسبة لدخول الناس في دين الله وفي هذه الليلة نجم طريق عظيمة ، فكما كان هذا الشهر أفواجًا ، وفيه كانت غزوة تبوك ، مختصًا برول القرآن وجب أن الإسلام هو وحده طريق الوجود وهي آخر مغازي الرسول صلمي يكون مختصًا بالصوم ) . السعيد ، والمجتمع الرشيك ، الله عليه وسلم . بوصايا القرآن وآدابه ، التي تدعم كما أن علة تخصيص النهار الأسرة ، وتصون الحكم الصالح ، وفيه انطلق العرب وفتحه بالصوم تخلص في أن مقصد الأندلس ، فكان لوجودهمم في وتشد روابط الأخروة ، وترفع الصيام ابتلاء النف\_س البشري\_ة تلك البقعة أعظم الأترر على صروح التعاون على البر وتدريبها على الجهاد والجله، والتقوى ، والتواصبي بالحق الحضارة الإنسانية ، وفيه تم قهر والمثابرة أمام إغراءات اخراة القوى الصليبية على أيدي صلاح والصبر ، وتقيم جسور مكارم ومفاتنها ، ولا شك أن ذنيك لا الدين ورجاله ، وفيه كان وقف الأخلاق التي توخاها رسول الله يتأتى بالصيام ليلا ؛ لأنه وقيت الزحف التتري الهمجي على العالم الدعة والراحة والسكون .. ومن صلى الله عليه وسلم ، والتي الإسلامي . . وفيه ليلة القدر التي امتدح الله بما مصطفاه ، وجمع ثم فقد شرع الصوم فسارا اصطفاها الله وآثرها على غيرها أصولها في قوله : { إن الله يــــ أمر استظهارا للهمم، وقوة العزائم.. من الليالي بخاصية بعثة الرسول بالعدل والإحسان وإيتاء ذي والحديث عن فضائل هذا القربي وينهى عن الفحشاء والمنكر الخاتم صلى الله عليه وسلم ، الشهر المبارك والفائدة من وإنزال القرآن الخالد ، وبداية قيام والبغى يعظكم لعلكم تذكرون } صيامه ، والآثار الروحية ، الأمة التي أصبحت بالقرآن : [النحل: ٩٠]. والنفسية والاجتماعية التي تعرد { خير أمة أخرج ت للناس } على الفرد والجماعة بالنفع أكمر

[٦٢] "توحيد السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع

#### Upload by: altawhedmag.com

22

ああるあるあるあるあるあるあるものものものものものものもの

من أن يُحاط إما ، فالصيام نزوع روحي إن أدى على وجههه الصحيح مذبت النفوس ، وسما الروح ، وابتعد الإنسان بنفسه عن المهالك ، وارتفع بما لأفاق عليا ، من الصفاء والنقاء ، تقيه نقبة ، تخشى الله وترجو رحمت، و قماب حسابه و عقابه ، لأنه في جوهره استعلاء على ضرورات الجسعد . . ومن استعلى على ضرورات جسده صار مؤمنا كامل الإيمان . كما أن الصيام عبادة سلبية ليسس ف مظهر خارجي يدل عليها ، ومن ثمَّ فهو علاقة سرية بين الإنسان وخالقه ، لهذا فقد خلا من مظنة الرياء والنفاق التي قد تظهر في غيره من بعض العبادات .. كما تمشل السلية فيه عنصر المراقبة الصادقة في ضمير المؤمن بحيث يغدو مالكًا لنفسه يصرفها بتوجيه من شرع الله دون أن يترك لها الزمام جريًا وراء الأهواء والشهوات مما يفسد الصوم ، ويضيع الفريضة . . الصوم .. كنظهر من مظاهر المساواة : أكثر من ذليك فسان صيام رمضان يُعد بحق أكبر مظهر مسن مظاهر المساواة بمين المسمين وتماسكهم حيث يجتمعون في سائر البقاع والأصقاع على أداء فريضة

الصيام ، وكألهم يعيشون جميعُ

داخل معسكر تدريمي واحمد

يفرض عليهم أغاطًا محددة من

السلوك يلزمهم اتباعها ، وإن

أرادوا الخروج من دور تقسم التدريبية السنوية بما يؤمّن لهم سبيل الفرز في الدارين ، وإذا كان الصائم إنما يتقرب إلى الله ورضوانه ، ويأمل في ثوابه الكبير الذي أعده الله للصائمين .. فإن في الصيام تدريبًا للنفس ، وتقوية للأخلاق وتقويمًا للسلوك ، وتقوية للجسم ، ووقاية للنفس من العلل والأمراض ، ووسيلة تربوية لتقوية العزيمة وتعويا الملمات .

فيه يــــؤوب النــاس لربحــم ، ويعيشون في ظلال دينهم ، وبـــه يكبح الصائم جماح نفسه ، ويربيها على معالى الأمور ، ويصون لسانه عن اللغو والرفت . وعن طريقه تصان الفروج وتحفظ حتى عن مباح العادات ، وتتحرك العواطف والمشاعر الإنسانية ، فيحس الإنسان بأخيه الإنسان ، ويشاركه آماله وآلامه .. فالصوم يزرع التقوى في القلوب ، والحياة في الضمائر ، ويذكر نا بجوع الجائعين ، وبقوس البائسين ، لنسارع لمد يد العون لكل محتاج ، والتنفيس عن كل مكروب والتيسير على كل معسر .. وبـــه يعرف الإنسان قيمة النعمة فيشكر الله عليها ، ولا يسرف ، ولا يبدر ، ولا يضيع ..

وهو مدرسة تعلم الصبر على الشدائد والمكاره ، وتُدَرّب على تحمل الصعاب ، وتعد للجهاد في سبيل الله ، والذي يجاهد نفسه ،

وينتصر على شهواته ، ويضحم علذاته ، قادر على أن يضحى بروحه وماله حين يدعو داعمى الجهاد .. وهو يعلمنا الأمانة والإخلاص ، حيث نمسك عصن المفطرات في السر والعلن ، والذي يتعلم كيف يكون أمينًا مع الله خلال شهر كامل ، فإنه يكون أمينًا في سلوكه ومعاملاته ، فالصوم جُنَّة ، "فإذا كان يوم صوم أحدكم فسلا يرفث ولا يصخب ، فإن سابه أحد أو شاتمه ، فليقل : إنى صائم " ، إنى صائم ، فالصوم قد شرع ليصلح نفوسنا ، ويهذب أخلاقنا ، ويصحح مسار حياتنا ، ويعيدنا إلى جادة الحق ، وطريق الصواب ، فهو سمية بالروح ، وتحسرر مسن سسلطان الغرائسز والشهوات ، ومن أسر المادة والعا: ات ، حيث يصبح الصائم كالملاك ، يقف نفسه على عبادة الله وشكره وذكره .

الله وسحرة ود فرد . في هذه الأيام يطل علينا رمضان ، شهر القرآن والصيام بكل ما يحمله للإسلام والمسلمين من معاني المنابرة والجهاد ، وما وانتصارات ، ليذكرنا جميعًا أنه ليس بالإمكان تصور انتصار الإنسان على أعداء الحق من قوى القهر والبغي والعدوان ما لم يقهر عدوه الذي بين جنبيه أولاً : { إن الله لا يُغير ما بقوم حتى يغيروا بما بانفسهم } [ الرعد : 11] .

السنة الخامسة والعشرون العدد التاسع التوحيد [٦٣]

a word as a literative of the literation of the second of دعوة الجمعية العمومية للمركز العام قرر مجلس إدارة المركز العام لجماعة أنصار السنة المحمدية بالقاهرة بجلسته المنعقدة بتاريخ ١٩٩٦/١٢/٢٦ م دعوة الجمعية العمومية للمركز العام لجماعة أنصار السنة المحمدية لدورة الانعقاد العادية في تمام الساعة الواحدة ظهر الخميس الموافق ١٩٩٧/٣/٢٧ م بمقر المركز العام ، وذلك للنظر في جدول الأعمال التالى : ١ - النظر في التقرير السنوي لمجلس الإدارة عن نشاط الجماعة خلال عام ١٩٩٦ م. ٢- اعتماد الحساب الختامي لعام ١٩٩٦ وتقرير مراقب الحسابات عليها . ٣- التصديق على مشروع الميزانية لعام ١٩٩٧م . ٤- تعيين مراقب للحسابات لعام ١٩٩٧ م . ٥- انتخاب خمسة أعضاء بدلاً من الذين أسقطت عضويتهم لمجلس الإدارة ، وقد تقرر فتـــح بــاب الترشيح لعضوية مجلس إدارة المركز العام - من بين أعضاء الجمعية العمومية والمرشحـــين مــن قبــل الفروع – والمستوفين لجميع شروط العضوية وذلك في الفترة من ١٠ يناير ١٩٩٧ م حتى ٢٠ ينــاير ١٩٩٧ م على أن تشمل طلبات الترشيح البيانات التالية : ٣- الوظيفة . ۱ – الاسم رباعي .
 ۲ – المؤهل الدراسي . ٢- محل الإقامة . ٤- تاريخ الميلاد . ٥- رقم البطاقة وجهة صدورها . يراعى أن يرفق بطلبات الترشيح : ١ خطاب ترشيح من الفرع . ٢ - صورة من محضر مجلس إدارة الفرع المقرر به ترشيح العضو . نسأل الله لنا ولكم التوفيق والسداد . والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته . السكرتير العام د . الوصيف على حزة Upload by: altawhedmag.com