



<u>ededededede</u>



| مجلة    |
|---------|
| إسلامية |
| ثقافية  |
| شهرية   |

#### التحرير

٨ شارع قوله عابدين القاهرة 797701V -فاکس ۲۹۲، ۱۹۲

7910107 : C

#### في هذا العدد

|       | V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 回沒回         |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 4     | الافتتاحية : الرئيس العام ( اتباع الشرع ومخالفة الهوى )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             |
| 7     | كلمة التحرير: رئيس التحرير (سبيل النجاة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             |
| 1.    | التفسير : الشيخ عبد العظيم بدوي ( الوفاء )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             |
| 17    | باب السنة : الرئيس العام ( صلاة الاستخارة )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             |
| 7 5   | لقاء التوحيد مع د. سعد الشويعر في مكة المكرمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |             |
| 44    | قصيدة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |             |
| ۳.    | خير الخيرين وشر الشرين : أسامة سليمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |             |
| 7 1   | أسئلة القراء عن الأحاديث: الشيخ أبو إسحاق الحويني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |             |
| 71    | الفتاوى :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 問制          |
| £ Y   | سلاح إسلامي خطير: الشيخ مصطفى درويش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>周</b> 、周 |
| 17    | الاقتصاد الإسلامي: أ.د / علي السالوس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |             |
| 0 7   | عقائد الصوفية : أ / محمود المراكبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |             |
|       | باب السيرة : الشيخ عبد الرزاق السيد عيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             |
| ٥٨    | ( قصة إبراهيم عليه السلام )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             |
| 7.7   | پاب التراجم: الشيخ فتحي أمين عثمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |             |
|       | <u>zé</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |             |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|       | The second secon | 間交間         |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| ساض   | التوزيع في الخارج : مكتبـــة المـؤيــد بالـر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| السنة | التوزيع الداخلي : مؤسسة الأهرام وفروع أنصار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 司公司         |
|       | Upload by: altawhedm                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | lidigidill  |
|       | opioda by: altawicum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |             |

سكوتير التحرير جمال سعد حاتم

رئيس التحرير صفوت الشوادفي

اقرأ في العدد القادم

١ - البكاء في الصلاة

الرئيس العام

٧- الستقبل لهذا الدين

الشيخ عبد العظيم بدوي

٣- أحكام تتعلق بشهر شعبان

أبو بكر الحنبلي

(إن شاء الله):



المشرف الفني

حسين عطا القراط

قال عمر بن صالح: سألت أبا عبدالله .. يعني الإمام أحمد بم تلين القلوب ؟ فأبصر إلى، ثم أطرق ساعة ، فقال بأى شيء؟ بأكل الحلال فذهبت إلى أبي نصر فقلت له : ياأبا نصر ، بم تلين القلوب ؟ فقال : "ألا بذكر الله تلين القلوب " فقلت له : فإني سألت أباعبدالله ،فتهلل وجهه ، وقال :سألته ؟قلت نعم . قال :هيه .قلت :قال لي :بأكل الحلال فقال : جاءك بالأصل كما قال .

فذهبت إلى عبدالوهاب ،فقلت : يا أبا الحسن ، بم تلين القلوب ؟فقال : "ألا بذكر الله تلين القلوب " فقلت له فإني سألت أباعبدالله ، فاحمر ~ وجهه من فرحه باحمد !!فقال :سألت أباعبدالله ؟ قلت :نعم .قال "هيه قلت :قال :بأكل الحلال ،فقال لأصحابه :ألا تسمعون ؟ أجابه بالجوهر ، أجابه بالجوهر ، الأصل كما قال ، الأصل كما قال .

رضى الله عن الجميع!



نبسر النبغة

السعودية ٦ ريالات - الإمارات ٦ دراهم - الكويت ٥٠٠ فلس -المغرب دولار أمريكي - الأردن . . ٥ فلس -السودان . ٥ . آجيبه مصري – العراقي ٥٠٠ فلس - قطر ٦ ريالات - مصر ٧٥ قرشاً-عمان نصف ريال عماني .

- ١ في الداخل ١٠ جيهات ( بحوالة بريدية باسم مجلة التوحيد على مكتب عامدين ) .
  - ٣ في الحارج ٢٠ دولارا أو ٧٥ ريالاً سعوديا أو ما يعادفهما
- ترسل القيمة بحوالة بريدية على مكتب عابدين أو بنك فيصل الإسلامي المصري فمرع القاهرة اسم كِلَةَ التَّاجِيدُ أَنْصَارُ السَّنَةُ الْحُمَدِيَّةِ ( حَسَابِ رَقَمَ ١٩٥٩٠ , أ

Upload by: altawhedmag.com

# اتباع الشرع ... ومخالفة الهوى

بقلم الرئيس العام / محمد صفوت نور الدين

الحمد لله وحده ، والصلاة والسلام على خير خلقه محمد وآله وصحبه . وبعد :
فإن غرورًا بالغًا يصيب الناس في كل زمان ، خاصة هذا الزمان ، حيث ينظرون إلى
أنفسهم أنهم أهل التقدم والحضارة والرقي ، وأن من سبقهم هم أهل التخلف والاحطاط
والرجعية ، فيقولون : وصلنا من العلوم ما لم يدركه السابقون ، فأقوالنا وآراؤنا أعلم
وأحكم ، ومن عجب أنهم يقولون ذلك حتى في أمور الشرع والدين !! فيجعلون الخلف في
معرفة الله بأسمائه وصفاته أعلم وأحكم من السلف ، وهذه مقولة خبيثة تحمل أصحابها
ومن اغتر بهم على رد ما جاء به الشرع .

والإنسان قد وهبه الله في كل عصر من العلوم ما ينظم بها حياته ، فلا ينبغي أن يتطاول بها أو يطغى ، فإن فعل أخذه الله أخذ عزيز مقتدر .

وبعض العصور الماضية قد بلغ الإنسان فيها طرف من العلوم المادية ، عجز رجال اليوم ومفكروه عن معرفته واستخدامه ، من أمثلة ذلك قوم عاد وغود وقوم فرعون ، فقوم عاد يبنون مدينة ((ارم)) التي قال عنها رب العزة سبحانه : ﴿ ارم ذات العماد ﴿ التي لم يُخلق مثلها في البلاد ﴾ [الفجر: ﴿ الذين جابوا الصخر بالواد ﴾ في البلاد ﴾ [الفجر: ٩] ، وبقوله : ﴿ ينحتون من الجبال بيوت فارهين ﴾ [الحجر: ٨٦] ، وكذلك وصف قوم فرعون بقوله : ﴿ وفرعون ذي الأوتاد ﴾ [الفجر: ١٠] ؛ أي الذين يبنون الجبال ، فالأهرامات في بنائها وتحنيط جثث موتاهم بها ، وما طلبه فرعون من وزيره أن يبني له صرحاً يبلغ به السماء ، كل ذلك من العلوم ما يعجز علماء اليوم أن يعرفوه .

ففي مجالات التقدم العمراني كانت عاد وثمود وقوم فرعون مضرب الأمثلة في القرآن الكريم .

| The to the West Waller                                                                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------|
| ا على المسلم الذي يريد أن يتحرى عن أمر دينه أن يتسابع قسرارات                          |
| الجامع ، نسيجد بغيته المنشودة .                                                        |
| <ul> <li>الفتاوى الفردية في المستجدات العصرية متفاونة تفاوتنا كبيرا ، بينما</li> </ul> |
| قرارات الجامع العلمية إن لم تكن متطابقة فهي متقاربة جدًا .                             |
| □ لا بحوز لحمع حديد أن ينقض فتوى لجمع نقهي سابق ، بل كلما                              |
| اتسع ما لديهم مسن علىوم وخبراء ومتخصصين يدلبون بدلوهم                                  |
| ويوضحون حقيقته العلمية وأدلته الشرعية . كانت قراراتهم                                  |
| أصوب وأحكم .                                                                           |

أما في مجال التقدم الطبي ؛ فنحن نظن أن الإنسان قديمًا كان عاجزًا عما نعرفه اليوم من علوم وأبحاث في طب الأبدان ، وهذا من غرورنا ، لكن ظهر للباحثين خلاف ذلك ، ففي العصر البرونزي عرف الإنسان عملية التربنة التي يستبدل فيها جزء تالف من عظام الدماغ وهي من الجراحات الدقيقة ، وعرف القدماء المصريون زراعة الأسنان ، وعرف الهنود قبل الميلاد بسبعة قرون عملية ترقيع الجلد ، ولا تزال طريقتهم هي المستخدمة اليوم عند الأطباء المعاصرين مع بعض التعديلات الطفيفة .

هذا؛ والله سبحانه الذي بعث كل نبي بمعجزة يبهر بها قومه فيما كانوا يجيدون ويحسنون، بعث المسيح، عليه السلام: ﴿ وأبرئ الأكمه والأبرص وأحيي الموتى بإذن الله ﴾ [آل عمران: ٤٩]، وذلك لأن القوم برعوا في الطب بما لم يبلغه من قبلهم ولا من بعدهم. وليس بغريب علينا ما نواه من طب العرب القدماء من العطارة والأعشاب ما يحتاجه أطباء

اليوم ويتداولونه.

وإن التقدم العلمي اليوم والتطور الهائل لا نستطيع له إنكارًا ، وإنها أردت أن أبين أن

حلقات التقدم المادي متغيرة على مر التاريخ ، والتقدم فيها ليس دليل تقدم ورقي شامل ، فالله سبحانه عاب أقوامًا بقوله : ﴿ يعلمون ظاهرًا من الحياة الدنيا وهم عن الآخرة هم غافلون ﴾ [الروم : ٧] ، وإن زيادة التقدم العلمي قرب الساعة يشهد له قوله تعالى في سورة ((يونس)) : ﴿ حتى إذا أخذت الأرض زخرفها وازينت وظن أهلها أنهم قادرون عليها أتاها أمرنا ليلاً أو نهارًا فجعلناها حصيدًا كأن لم تغن بالأمس ﴾ [يونس : ٢٤].

ولكن التقدم العلمي والتقني اليوم في غرس الأعضاء وغيره أفاد كثيرًا ، وأدى خدمات للبشرية ، إلا أنه من جهة أخرى وضعنا أمام قضايا فقهية ومشاكل أخلاقية كثيرة لا بد من وضع حلول شرعية لها ، وهذه القضايا الجديدة في أمور الطب والقضايا القريبة منها في أمور المال قد تتفاوت فيها أنظار الفقهاء والعلماء المتخصصين بين مجيزين يحلون منها الكثير وبين متحفظين ينهون منها عن اليسير فينظر غير المتخصص فيحتار في هذه الأقوال المختلفة ويحتار ماذا يعمل ؟!

لذا فإنه ينبغي علينا في كل أمر حادث جديد أن ننظر إلى فتاوى المجامع العلمية المعتبرة التي يشهدها عدد كبير من علماء العالم الإسلامي، والتي يستعان فيها بالخبراء والمتخصصين دون تأثير على أقوالهم وقراراتهم من نظام سياسي أو مطمع دنيوي مادي، فقراراتهم هي الأقرب إلى سبيل المؤمنين الذي قال رب العزة عنه: ﴿ ومن يشاقق الرسول من بعد ما تبين له الهدى ويتبع غير سبيل المؤمنين نوله ما تولى ونصله جهنم وساءت مصيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

هذه المجامع الفقهية كثيرة في العالم الإسلامي، مثل مجمع البحوث الإسلامية بالقاهرة، ومجمع الفقه الإسلامي بمكة المكرمة، ومجمع الفقه الإسلامي بمكة المكرمة، وغيرها من المجامع الفقهية.

وسيجد المسلم الذي يويد أن يتحرى عن أمر دينه في قرارات هذه المجامع بغيته المنشودة ، فإذا كان النبي صلى الله عليه وسلم قال: ((إن الحلال بين والحرام بين وبينهما أمور مشتبهات لا يعلمهن كثير من الناس ، فمن اتقى الشبهات فقد استبرأ لدينه وعرضه)) ، فإن العلم هو أفضل ما يتقي به العبد الشبهات ، فإن المشتبهات لا يعلمهن كثير من الناس ، أي يعلمهن قليل من الناس ، هم العلماء ، فيطلب علمها عندهم .

لذا فإنك تجد الفتاوى الفردية في المستجدات العصرية متفاوتة تفاوتًا كبيرًا ، بينما قرارات المجامع العلمية إن لم تكن متطابقة فهي متقاربة جدًّا ، وهي بتحفظات علمائها الصادرة في قراراتهم لا تكاد تختلف مع غيرها من نظائرها .

وليس معنى هذا ادعاء العصمة لهذه القرارات بحيث لا يجوز لمجمع جديد أن ينقض فتوى لمجمع فقهي سابق، بل كلما اتسع ما لديهم من علوم وخبراء ومتخصصين يدلون بدلوهم ويوضحون حقيقته العلمية والأدلة الشرعية والوقائع والنتائج والتطبيقات ورصدها، كلما كثر ذلك، كانت قراراتهم أصوب وأحكم.

لذا فعلى المسلم أن يأخذ في المستجدات العصرية ، مثل أحكام الأموال والبنوك والبورصة وأحكام الجراحات الحديثة ، وما شابه ذلك عليه أن يأخذ بفتاوى المجامع العلمية المعتبرة دون ادعاء العصمة لها .

أما الفتاوى الفردية ، فمع إجلالنا وتقديرنا واحترامنا لمن أفتوا بها ، فإننا نضعها في موضعها الصحيح ، غير معارضين بها فتاوى وقرارات المجامع العلمية .

يقول ابن المبارك : (رب رجل في الإسلام له قــدم حسن وآثـار صالحـة كـانت منـه الهفـوة والزلة لا يقتدى به في هفوته وزلته ) .

كتبت هذه الكلمات تنبيها على مسألة هامة ؛ وهو أنه في الأمور الحادثة العصرية التي لم يسبق لها نظير يجب اتباع فتاوى وقرارات اللجان العلمية المعتبرة التي يشهدها عدد كبير من علماء العالم الإسلامي متجردين من الضغوط السياسية والمادية ، فهي أرشد وأوثق وأوفق ، مع عدم إعمال اللسان أو الطعن في المخالفين من العلماء ، مع إيماننا أنهم في قولهم الذي خالفوا فيه المجامع العلمية قد خالفهم الصواب ، فهي منهم هفوة وزلة لا يقتدى بهم فيها . والله أعلم .

- والثانية : أن عرف ملا منع الله لك

وآخو دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .

- والرابعة : أن سوا كن قوج من دين إنا الديث أو المعات

كتبه

علم عالم المن علم عاد المتالقين \_ محمد صفوت نور الحين

التنفؤ لينما

## كلمة التحرير

رويط إحطونا عوقع وحماريه

J

#### الحمد لله .. والصلاة والسلام على رسول الله .. وبعد :

فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان أميًا لا يقرأ ولا يكتب ، ومع هذا فقد هدى الله على يديه أمة بأسرها ، وكان صلى الله عليه وسلم يستعمل أساليب مختلفة متنوعة لدعوة أصحابه وتعليمهم ، وقد جلس يوما بين أصحابه ، وفي يده الشريفة عصا ، فخط بها خطً مستقيماً على الأرض ، وقال : ((هذا صراط الله المستقيم )) ، ثم خط خطوطاً عن يمينه وخطوطاً عن شماله وقال : ((وهذه طرق على رأس كل منها شيطان يدعو إليه )) ، ثم تلا قول الله عز وجل : ﴿ وأن هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ﴾ [ الأنعام : ١٥٣ ] .

ومن هذا البيان نعلم أن الطريق الموصل إلى الله واحد لا يتعدد هو الصراط المستقيم ، وأن كل طريق غيره على رأسه شيطان! فمن عرف الطريق إلى الله معرفة صحيحة فقد نجا ، ومن انحرف عنه وسلك غيره فقد ضل ضلالاً بعيداً.

♣ ولكن كيف نعرف الطريق إلى الله ؟ وما علاماته التي تدل عليه ؟ إن العلماء يجيبون على هذا السؤال الهام جدًا فيقولون : الطريق إلى الله يجتمع في أربع كلمات !! من فهمها وعمل بها فقد استقام على الصراط كما أمره الله :

- فالأولى: أن تعرف ربك معرفة صحيحة .
- والثانية : أن تعرف ماذا صنع الله بك .
  - والثالثة : أن تعرف ماذا أراد منك .
- والرابعة : أن تعرف كيف تخرج من ذنبك إذا أذنبت أو أخطأت .

لو أذن الله لنا أن نفتسار لأنفسنا صورة تخلق عليها معجزنا عن اختيار صورة أجمسل أو أكمل من هده الصورة إإ ولو تغييرت هده الصورة عما هي عليه الآن لعاش الإنسان علي الأرض ذلي الأرض ذلي الأرض ذلي الأرض ذلي الأرض ذلي الأرض ألا المهي مهيننا شقينًا إإ

\* فأما الكلمة الأولى أن تعرف الله ، فإن العبد يعرف ربه معرفة صحيحة إذا عرف توحيده معرفة صحيحة ! وتوحيد الله هو أصل الإيمان ، وغايته ، وهدفه وغرته ، ويتحقق التوحيد إذا فهمت كيف توحد الله ربا ؟ وكيف توحد الله في أسمائه وصفاته ؟ فأما توحيد الله وربا ، وهو الذي يسمى توحيد الربوبية ، فمعناه المجمل : أن تعتقد أن الله – سبحانه وتعالى – هو ربك ورب كل شيء ، ولا رب لك غيره ، فهو وحده الذي خلق ورزق ، وهو وحده الذي يعطي ويمنع ، ويخفض ويرفع ، وهو الذي أمات وأحيا ، وقدر وهدى ، يدبر الأمر ، ويقدر الخير والشر ، ما شاء كان ، وما لم يشأ لم يكن أحاط بكل شيء علما ، وأحصى كل شيء عددًا .

وأما توحيد الله إلها ، وهو توحيد الألوهية ، فمعناه المجمل : أن تعتقد أن الله – جل وعلا – هو إلهك ، وإله كل شيء ، ولا إله لك غيره ، فله وحده نتوجه ، ونعبد ، وله سبحانه نركع ونسجد ، فالصلاة والصيام والزكاة والحج ، والرجاء والخوف ، والدعاء والنذر والاستعانة والاستغاثة ، والخشية والإنابة والتوكل ، وكل عبادة يفعلها العبد لله رب العالمين لا شريك له .

قال الله – عز وجل –: ﴿ قل إن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين لا شريك له ﴾ [ الأنعام : ١٦٢ ] .

وأما توحيده في أسمائه وصفاته ، فمعناه المجمل : أن تعتقد أن الله سبحانه هو الكامل في أسمائه وصفاته ، ولا كامل غيره ، وهو المنزه عن كل نقص ، ولا منزه غيره ، وهذا يعني أن نصف الله سبحانه بما وصف به نفسه أو وصفه به رسوله صلى الله عليه وسلم من غير تكييف ولا تمثيل ولا تحريف

لقد أراد الله منا أن نفعل كل مِنا أمرننا به بشرط أن يكون خالصــــا صوابـــــــا ، وأراد منسسا أن نحتنب کل ما نهانا عنه ، أو إن شينت فقيل: أراد منسا أن نكون مسداله بكل ميا تعنيه هيده الكلمة ( فلا نتقدم ولا نتأخر إلا بإذنه ، ولا نسسكن ولا نتصرك الاسامره! مكلما ازددنا له ذلا رَادِنَا بِهِ عَزَّا !!



ولا تعطيل ، وتنفي عن الله كل صفة نقص نفاها عن نفسه ؛ كقوله : ﴿ لا تَاحَدُهُ سنة ولا نوم ﴾ [ البقرة : ٢٥٥ ] . وأن نسكت عما سكت الله عنه .

#### • وأما الكلمة الثانية: أن تعرف ماذا صنع الله بك؟

وهذا السؤال يحتاج إلى تدبر وتفكر ؛ وهذا الأخير يثمر زيادة الإيمان ، وقوة اليقين ، وقد صنع الله بنا أمورًا كثيرة من أعجبها : هذه الصورة التي خلقنا الله عليها في أحسن تقويم ، ولو أذن الله لنا أن نختار لأنفسنا صورة نخلق عليها لعجزنا عن اختيار صورة أجمل أو أكمل من هذه الصورة !! ولو تغيرت هذه الصورة عما هي عليه الآن لعاش الإنسان على الأرض ذليلا مهينا شقينًا !! وإلا فماذا تكون الحياة لو خلق الله لك عينا واحدة في رجلك !! أو يدًا واحدة في ظهرك ، أو جعلك تمشي على أربع كبعض المخلوقات ، أو خلق لك ذيلاً كالحيوانات !! فتبارك الله أحسن الخالقين .

وكما أن الله قد اختار لنا أحسن صورة ، فخلقنا عليها دون أن نكون شاهدين ولا حاضرين ، فقد اختار لنا أحسن دين لنعبده به : ﴿ يا بني إن الله اصطفى لكم الدين فلا تموتن إلا وأنتم مسلمون ﴾ [ البقرة : ١٣٢ ] ، فالذي اختار لنا الصورة هو الذي اختار لنا الدين ؛ فالواجب أن نقر بشريعته كما شهدنا بجميل صنعته !!

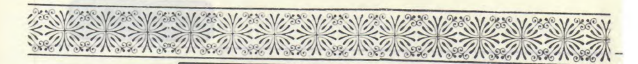
ومن عجيب ما صنعه الله بنا أنه - سبحانه - أغلق أبواب المعصية في وجوهنا ، فلم يفتح منها باب إلا من طريق نعمة من نعم الله ، فلا يمكن للعبد أن يرتكب معصية أبدًا إلا باستعمال نعمة من نعم الله عليه ؛ فمعصية السرقة بنعمة اليد ، ومعصية النظر الحرام بنعمة العين ، واستماع الحرام بنعمة الأذن ، وهكذا ، ثم جعل من هذه النعم شهودًا تشهد على صاحبها بين يدي الله يوم القيامة .

والأمثلة على ما صنعه اللّــه بنــا كشيرة لا تدخــل تحــت عــدّ ولا حصــر ، ولكننا نكتفي بما ذكرناه ، وننبه به على ما تركناه .

وأما الكلمة الثالثة على طريق النجاة الموصل إلى الله : أن تعرف ماذا أراد الله منك ؟

فإذا سألت نفسك أو سألت غيرك هذا السؤال الهام ؛ فإن معرفة جوابه الصحيح مدخل عظيم إلى طويق النجاة ، ويمكن أن نجمل الجواب في

مما لا شك فيه أن کسل بسنی ادم خطاء ، وأننا نذنسب بكالليل والنهار، وأننا بحاجة دائمة إلى مغفسرة اللَّسه، والله لا يغفر لكل احد! وإنما وصف نفسته سيحانه يانيه لا يغنب أن يشرك به ، ويغفر ما دون ذليك لين



كلمات قصيرة قليلة ، فنقول : لقد أراد الله منا أن نفعل كل ما أمرنا به بشرط أن يكون خالصًا صوابًا ، وأراد منا أن نجتنب كل ما نهانا عنه ، أو إن شئت فقل : أراد منا أن نكون عبيدًا له بكل ما تعنيه هذه الكلمة ! فلا نقدم ولا نتأخر إلا ياذنه ، ولا نسكن ولا نتحرك إلا بأمره ! وكلما ازددنا له ذلاً زادنا به عزًا !!

وهو القائل - سبحانه -: ﴿ والسجد واقترب ﴾ [ العلق : ١٩] ، فالسجود غاية الذل لله ، والقرب غاية الرفعة والعز !

**الكلمة الرابعة** : أن تعرف كيف تخرج من ذنبك وخطيئتك ، إذا أذنبت أو أخطأت .

كما لا شك فيه أن كل بني آدم خطاء ، وأننا نذنب بالليل والنهار ، وأننا بعاجة دائمة إلى مغفرة الله ، والله لا يغفر لكل أحد ! وإنما وصف نفسه سبحانه بأنه لا يغفر أن يشوك به ، ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ، وأنه سبحانه غفار لمن تاب وآمن وعمل صالحاً ، ثم اهتدى ، فهذه الأربعة : توبة ، وإيمان ، وعمل صالح ، واستقامة ؛ من فعلها فقد وجبت له المغفرة .

وكل ذنب تفعله تحتاج بعده إلى أمرين حتى تتخلص منه :

- أن تستغفر الله من هذا الذنب ؛ فتقول بعده : استغفر الله .

- ثم تتوب إلى الله ؛ والتوبة في حقيقتها : ندم وإقلاع ، وعزم على ألا تعود إلى ذلك الفعل القبيح .

وأقبح من الذنب أن تستهين به ؛ فتراه صغيرًا ، وهو عند الله عظيم .

ويعد : فهذه كلمات أربع جاء الحديث عنها مجملاً ، ونترك معرفة
تفصيلها للقراء الكرام إذا أخذوا بأسباب ذلك من طلب للعلم وتحصيله
بكل طريق مشروع يوصل إليه ويدّل عليه ، والله يقول الحق ، وهو يهدي

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم .

صفوت الشوادني

من عجب مسا صنعه الله بنا أنه . سبحانه - أغلق أسواب المعصيسة في وجوهنا ، فلم يفتح منها باب إلا من طريق نعمة مسن نحم الله ، فلا يمكن للعبد أن يرتكب معصية أبدا إلا باستعمال نعمية من نعم الله عليه ، ثم جعل من هذه النعم شحوذا وشر هد عاسي صاحبها بسن يبدى الله يوم القيامة.





#### بقلم فضيلة الشيخ / عبد العظيم بدوي

﴿ من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه فمنهم من قضى نحبه ومنهم من ينتظر وما بدلوا تبديلاً ﴾ [الأحزاب: ٢٣].

عن أنس بن مالك ، رضى الله عنه ، قال : غاب عمي أنس بن النضر عن قتال بدر، فقال: يا رسول الله! غبت عن أول قتال قاتلت فيه المشركين ، لئن أشهدني الله قتال المشركين ليرين اللَّهُ ما أصنع ، فلما كان يوم أحد انكشف المسلمون ، فقال : اللهم أعتذر إليك مما صنع هؤلاء - يعني ؛ أصحابه - وأبرأ إليك مما صنع هؤلاء - يعني ؛ المشركين - ثم تقدّم فاستقبله سعد بن معاذ ، فقال : يا سعد بن معاذ! الجنة ، وربّ الكعبة ، إني أجد ريحها من دون أحد ، قال سعد : فما استطعت يا رسول الله ما صنع ، قال أنس : فوجدنا به بضعًا وثمانين ضربة بالسيف، أو طعنة برمح، أو رمية بسهم ، ووجدناه قد قُتل ومثّل بــه المشركون ، فما عرفه أحدٌ إلا أخته ببنانه ، قال أنس: كنا نرى أو نظن أن هذه الآية نزلت فيه

وفي أشباهه: ﴿ من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه ﴾ [ متفق عليه ] .

إن الوفاء صفة من صفات الله ، عز وجل ، قال تعالى : ﴿ وَإِنْ كَالاً لما ليوفينهم ربك أعمالهم ﴾ [هود : ١١١] ، وقال تعالى : ﴿ وَمِنْ أُوفِي بِعهده مِنْ اللّه ﴾ [التوبة : ومن أوفي بعهده من اللّه ﴾ [التوبة : ١١١] ، وقد اعترف أهل الجنة وأهل النار بوفاء الله لهم جميعاً ، قال تعالى : ﴿ ونادى أصحاب الجنة أصحاب النار أن قد وجدنا ما وعدنا ربنا حقاً فهل وجدتم ما وعد ربكم حقاً قالوا نعم ﴾ [الأعراف : ٤٤] ، ولقد أمر الله تعالى عباده بالوفاء ، ونهاهم عن الغدر ، فقال تعالى : ﴿ وبعهد الله أوفوا ذلكم وصاكم به لعلكم تذكرون ﴾ [الأنعام : ١٥٢] ، وقال تعالى : ﴿ وأوفوا بالعهد إن العهد كان تعالى : ﴿ وأوفوا بالإسراء : ٣٤] ، وقال تعالى :



🗀 يجب على كل مسلم أن يكون وفيطًا لله ولرسسوله ولكتابه ولأنمة السلمين وعامتهم

الوفاء لله عز وجل يتحقق بإفراده بالعبادة ، بأن تعبده وحده ولا تشــرك بــه شيئــًا ، فقــد أخــذ اللــه عليــك العهد والميثاق بذلك ، وأقررت له به .

🔲 علينا أن نجل علماءنا ونحترمهم ونقدرهم ونكرمهم ، ومسن أكرمنا الله بصحبته منهم فعلينا أن نحملته فوق رءوسنا ، وأن تخدمه يأنفسنا ، فقد فعل ذلك من هو خير منا .

﴿ وأوفوا بعهد الله إذا عاهدتم ولا تنقضوا الأيمان بعد توكيدها وقد جعلتم الله عليكم كفيلاً ﴾ [النحل: ٩١]، وقال تعالى: ﴿ ولا تشتروا بعهد الله ثمناً قليلاً إنما عند الله هو خير لكم إن كنتم تعلمون ﴾ [النحل: ٩٥]، وقال تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَشْتُرُونَ بِعِهِ اللَّهِ وأيمانهم ثمناً قليلاً أولنك لا خلاق لهم في الآخرة ولا يكلمهم الله ولا ينظر إليهم يوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم ﴾ شرُّه مستطيرًا ﴾ [ الإنسان : ٧]. [ آل عمران: ۷۷ ] .

> الصدق والإيمان، والغدر ونقض العهد من المسلمين وعامتهم. دلائل الكذب والنفاق، فقال تعالى: ﴿ والموفون بعهدهم إذا عاهدوا والصابرين في البأساء والضراء وحين البأس أولئك الذين صدقوا وأولئك هم المتقون ﴾ [البقرة: . 1144

> > وقال تعالى في حقّ المنافقين: ﴿ ومنهم من

عاهد الله لئن آتانا من فضله لنصدقن ولنكونن ً من الصالحين ، فلما آتاهم من فضله بخلوا به وتولوا وهم معرضون ﴿ فَأَعَقَّبُهُمْ نَفَاقَا فِي قلوبهم إلى يوم يلقونه بما أخلفوا اللَّهَ ما وعدوه وبما كانوا يكذبون ﴾ [التوبة: ٧٥-٧٧].

ومدح الله تعالى الأوفياء فقال: ﴿ وإبراهيم الذي وفِّي ﴾ [النجم: ٣٧]، وقال عن الأبرار: ﴿ يُوفُونُ بِالنَّذِرِ وَيَخَافُونَ يُومُـا كَانَ

من هنا وجب على كل مسلم أن يكون وجعل سبحانه وتعالى الوفاء من دلائل وفيًّا ؛ وفيًّا للَّه ولرسوله ولكتابه ولأثمة

أما الوفاء لله ، عز وجل ، فيتحقق بإفراده بالعبادة ، بأن تعبده وحده لا تُشرك به شيئًا ، فقد أخذ الله عليك العهد والمشاق بذلك ، وأقررت له به ، قال تعالى : ﴿ وَإِذْ أَحَذْ رَبُّكُ من بني آدم من ظهورهم ذريتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم قالوا بليي شهدنا ﴾

[الأعراف: ١٧٢].

ولما كان من طبيعة الإنسان النسيان، فقد بعث الله تعالى أخذ العهد و الله رسله مبشرين ومنفرين، وبهذا العهد مذكرين، اذا بعث محمد صلى الم فمن أطاعهم فقد وقي، ومن عصاهم فقد نقض عهد الناس أولى، قال تعالى الله من بعد ميثاقه، والله تعالى يُنكر على من لا يجيب رسوله ولا يفي بعهده فيقول: ﴿ وما لكم لا تؤمنون النبيين لما آتيتكم من كا بالله والرسول يدعوكم لتؤمنوا بربكم وقد أخذ ميثاقكم إن كتم مؤمنين ﴿ [الحديد: ٨]، ويوم على قال فاشهدوا وأنا مع على رءوس الأشهاد فيقول: ﴿ وامتازوا اليوم أيها ولقد فرض الله طا على رءوس الأشهاد فيقول: ﴿ وامتازوا اليوم أيها الميطان إنه لكم عدو مبين ﴿ وأن واطيعوا الرسول ﴾ [المحودي هذا صراط مستقيم ﴿ ولقد أضل وأطيعوا الرسول ﴾ [المحودي هذا صراط مستقيم ﴿ ولقد أضل الله طا عدوني النبي كنتم توعدون ﴿ اصلوها اليوم بما فقال: ﴿ من يُطع الرسول صلى الله علم حيد و الله عاد و من يُطع الرسول على النبي كنتم توعدون ﴿ اصلوها اليوم بما كنتم تكفرون ﴾ [يس: ٥٥ – ٢٤].

وعن أنس، رضي الله عنه، قال: قال وسول الله صلى الله عليه وسلم: ((يقول الله تعالى لأهون أهل النار عذاباً: لو كانت لك الدنيا كلها أكنت مفتدياً بها؟ فيقول: نعم، فيقول: قد أردت منك أيسر من هذا وأنت في صلب آدم، أن لا تشرك بي شيئا ولا أدخلك النار وأدخلك الجنة، فأبيت إلا الشرك). [مسلم].

أما الوفاء لرسول الله صلى الله عليه وسلم فيتحقق باتباعه والتمسك بسنته واقتفاء أثره،

والذب عن شريعته ، والدعوة إلى سنته ، فإن الله تعالى أخذ العهد والميثاق على جميع الأنبياء إذا بعث محمد صلى الله عليه وسلم وهم أحياء أن يتبعوه ، وأقروا بذلك ، فغيرهم من عامة الناس أولى ، قال تعالى : ﴿ وَإِذَ أَخِذَ اللّه ميثاق النبيين لما آتيتكم من كتاب وحكمة شم جاءكم رسولٌ مصدُق لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنه قال وأقررتم وأخذتم على ذلكم إصري قالوا أقررنا قال فاشهدوا وأنا معكم من الشاهدين ﴾

ولقد فرض الله طاعة رسوله صلى الله عليه وسلم، فقال: ﴿ يأيها الذين آمنوا أطبعها اللَّه وأطيعوا الرسول ﴾ [النساء: ٥٩]، وجعل طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم طاعة له، فقال: ﴿ من يُطع الرسول فقد أطاع الله ﴾ [النساء: ٨٠]، وجعل طاعته من موجبات الهداية ، فقال : ﴿ وإن تطيعه و تهتدوا ﴾ [النور: ٥٤]، وجعل اتباعه عنوان محبته، فقال : ﴿ قُلُ إِنْ كُنتُم تَحْبُونَ اللَّهُ فَاتْبَعُونِي ﴾ [ آل عمران: ٣١] ، فمن أطاع رسول الله فيما جاء به من عند الله واتبعه عليه فقد وفي لله ورسوله ، ومن عصى رسول الله صلى الله عليه وسلم واتبع غير سبيله فقد نقض عهده مع الله ورسوله ، والله تعالى قد حذر من ذلك ، فقال: ﴿ فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب اليم ١٠ النور: ٦٣]، وقال سبحانه: ﴿ وَمِنْ يَشَاقِقُ الرِّسُولُ من بعد ما تبين له الهدى ويتبع غير سبيل المؤمنين نوله ما تولّي ونُصله جهنم وساءت

مصيرا ﴾ [النساء: ١١٥]، ولذلك قال الجنيد - رحمه الله -: الطرق كلها مسدودة إلا طريق محمد صلى الله عليه وسلم، فإن الله قال له: ((وعزتي وجلالي لو أتوني من كل طريق، واستفتحوا من كل باب ما فتحت لهم حتى يدخلوا خلفك). [((طريق الهجرتين)) لابن القيم: ص٧].

أما الوفاء لكتاب الله فيتحقق بالاعتصام به كما أمر الله تعالى: ﴿ واعتصموا بحبل الله جمعاً ولا تفرقوا ﴾ [آل عمران: ١٠٣]، قال صلى الله عليه وسلم: ((كتاب الله هو حبل الله الممدود بين السماء والأرض)). [صحيح . رواه الرّمذي وغيره].

فيجب أن نعتصم بالقرآن ، وأن نستمسك به ، كما قال الله تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم : ﴿ فاستمسك بالذي أوحي إليك ﴾ [الزخرف: ٣٤] ، وينبغي أن نتلوه آناء الليل وأطراف النهار ، كما أمر الله تعالى : ﴿ اتل ما أوحي إليك من الكتاب وأقم الصلاة ﴾ والعنكبوت : ٤٥] ، وأن نهتم بتدبره أثناء قراءته ، كما قال تعالى : ﴿ كتابٌ أنزلناه إليك مباركٌ ليدبَّروا آياته وليتذكر أولو الألباب ﴾ مباركٌ ليدبَّروا آياته وليتذكر أولو الألباب ﴾ ونقف عند حدوده ، ونجعله دستورنا الذي ينظم ويتكم في جزئياتها وكلياتها .

ولما كان العلماء ورثة الأنبياء ، وهم الذين قاموا فينا مقام النبي صلى الله عليه وسلم وعلمونا الوفاء لله ولرسوله ولكتابه ، فيجب علينا أن نكون أوفياء لعلمائنا السابقين منهم

واللاحقين ، من تعلّمنا من كتبهم ومن تعلمنا من أفواههم ، ومن الوفاء لهم أن لا نذكرهم إلا بالجميل ، وأن نسترضّى عليهم ونسترحم ، ولا نذكرهم بسوء ، ولا نتبع زلاتهم ، وأن نعرف لهم فضلهم ، ونعترف بجميلهم ، وأن نعرف الناس بهم ، ونذكر لهم مآثرهم ومناقبهم حتى يجلّوهم ويحترموهم ، فقد قال صلى الله عليه وسلم : (( ليس منا من لم يُجلّ كبيرنا ، ويرحم صغيرنا ، ويعرف لعالمنا حقه )) . [صحيح .

فعلينا أن نجل علماءنا ونحترمهم ونقدرهم ونكرمهم، ومن أكرمنا الله بصحبته منهم، فعلينا أن نحمله فوق رءوسنا، وأن نخدمه بأنفسنا، فقد فعل ذلك من هو خير منا، كما قال ابن عبدالبر - رحمه الله -: روينا من وجوه عن الشعبي قال: صلى زيد بن ثابت على جنازة، ثم قربت له بغلة ليركبها، فجاء ابن عباس فأخذ بركابه، فقال له زيد: خل عنه يابن عم رسول الله، فقال ابن عباس: هكذا يفعل بالعلماء.

ولنكن أوفياء لآبائنا وأمهاتنا ، فقد قدّموا لنا الكثير والكثير ، والله تعالى يقول : ﴿ هل جزاء الإحسان إلا الإحسان إلا الإحسان ﴾ [ الرهم : ٢٠] ، فلنجتهد في برّهم وخدمتهم والإحسان إليهم ؛ حتى نحاول أن نكافتهم ، كما قال صلى الله عليه وسلم : (( من أتى إليكم معروفاً فكافتوه ، فإن لم تجدوا ما تكافتوه فادعوا له حتى تعلموا أن قد كافأتوه )) [ صحيح . رواه أبو داود

وغيره ].

ونحن مهما قدّمنا لآبائنا لن نكافئهم ، كما قال صلى الله عليه وسلم : (( لا يجزي ولـ قال صلى الله أن يجده مملوكا فيشتريه فيعتقه )) . [صحيح . رواه مسلم وغيره] .

فلنجتها إذن في الدعاء لآبائنا في حياتهم وبعد مماتهم، كما قال تعالى: ﴿ وقال ربّ الإسراء: ارحمهما كما ربياني صغيرًا ﴾ [الإسراء: ٢٤]، فإن هذا الدعاء ينفعهما، كما قال صلى الله عليه وسلم: ((إذا مات الإنسان انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له)).

ومن الوفاء لهما بعد موتهما ؛ أن تكرم من كان يصلهما ويودّهما ، فإن ذلك برّ لهما ، كما قال صلى الله عليه وسلم : ((إن أبر البر أن يصل الرجل أهل وُد أبيه )) . [صحيح].

ومن الوفاء الوفاء للأزواج؛ فليكن الزوج وفياً لزوجه عصن صحبتها ، ويعرف لها حقها ، ويعاشرها بالمعروف ، كما أمر الله رسوله ، قال تعالى : ﴿ وعاشروهن بالمعروف ﴾ [النساء : ١٩] ، وقال النبي صلى الله عليه وسلم : ((استوصوا بالنساء خيرًا)) . [متفق عليه عليه ] .

وعلى الرجل أن يغضّ طرفه عن زلَّة امرأته، وأن لا يتعجل بطلاقها وإن كرهها، فإن اللَّـه

تعالى قال: ﴿ فَإِنْ كُرِهْتَمُوهِ أَنْ فَعَسَى أَنْ تَكُرِهُ وَ اللّهُ فَيَهُ خَيْرًا كَثَيْرًا ﴾ تكرهوا شيئًا ويجعل اللّه فيه خيرًا كثيرًا ﴾ [النساء: ١٩]، وقال النبي صلى الله عليه وسلم: (( لا يفرك مؤمنٌ مؤمنٌ مؤمنة، إن كره منها خُلقًا رضي منها آخر )). [صحيح].

فكم خدمتك زوجتك ، وكم سهرت من أجلك ، وكم شقيت معك ، وكافحت لتبني حياتك ومستقبلك ، فاعرف لها فضلها ، واحفظ لها جميلها ، وكن وفيًّا لها ، لا تغدر بها ولا تخنها ، ولا تضيّعها ولا تفارقها ، واقتد بالنبي صلى الله عليه وسلم، فلقد كان المشل الأعلى في الوفاء لأزواجه ، تروج خديجة ، رضى الله عنها ، فأقام معها خسا وعشرين سنة ، لم يتزوج عليها حتى ماتت ، وكان بعد موتها يذكرها بالجميل ويثني عليها ويبر أهلها وخلائلها وفاءً لها ، حتى غارت عائشة ، رضى الله عنها ، منها ولم ترها - كما صحّ بذلك الحديث عنها - قالت: ما غِرت على أحد من نساء النبي صلى الله عليه وسلم ما غرت على خديجة ، رضى الله عنها ، وما رأيتها قط ، ولكن كان يكثر ذكرها ، وربما ذبح الشاة ، ثم يقطعها أعضاءً ، ثم يبعثها في صدائق خديجة ، فربما قلت له: كأن لم يكن في الدنيا امرأة إلا خديجة ، فيقول : إنها كانت وكانت ، وكان لي منها كذا وكذا ...

فليكن الرجل وفياً لزوجه ، ولتكن المرأة وفيّة لزوجها ، فإن فضله عليها عظيم ، وحقّه عليها كبير ، حتى قال النبي صلى الله عليه وسلم : (( لا يصلح لبشر أن يسجد لبشر ، ولو

صلح أن يسجد بشر لبشر لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها من عظم حقه عليها ، والذي نفسي بيده لو أن من قدمه إلى مفرق رأسه قرحة تنبجس بالقيح والصديد ، شم أقبلت تلحسه ما أدت حقه )) . [صحيح . رواه أهمد وغيره] .

فحسب المرأة أن تحاول أن تقرب من الكمال وإن لم تبلغه، حسبها أن تجتهد في الوفاء لزوجها وإن لم تف بحقه، ولتحفظ المرأة زوجها في نفسها وماله، ولتجتهد في تجميل صورتها وتحسين هيئتها بما أباح الله لها لتسرّ زوجها، ولتبادر المرأة إلى طاعة زوجها كلما أمرها في أية ساعة من ليل أو نهار، ولتحرص كل الحرص على ذلك، فإن طاعتها لزوجها كطاعتها لربها، ولذا قال صلى الله عليه وسلم: ((إذا صلحت المرأة خمسها، وصامت شهرها، وحفظت فرجها، وأطاعت زوجها، قيل لها: ادخلي الجنة من أي أبوابها شئت)).

ومن أروع أمثلة وفاء المرأة لزوجها ما حفظه التاريخ لفاطمة بنت عبد اللك بن مروان - رحمها الله - أن زوجها عصر بن عبد العزيز خليفة المسلمين رغبها في التبرع بحليها ومجوهراتها لبيت مال المسلمين فتبرعت به ، ثم لم يلبث عمر أن مات ولم يبرّك لها ولا لأولادها شيئا ، فجاء مسئول بيت المال ، فقال لها : إن خُليّك ومجوهراتك كلها موجودة ، احتفظت بها لك لمشل هذا اليوم ، ولم أودعها بيت المال ، وقد جئت أستأذنك لآتيك بها ،

فقالت: لقد تبرعت بها لبيت المال طاعة لأمير المؤمنين في حياته، وما كنت لأطيعه حياً وأعصيه ميتاً. [ ((مقدمة آداب الزفاف)) للألباني].

ومن الوفاء وفاء الصديق لصديقه في حياته وبعد مماته ، فلا يهجره لغني أصابه ، أو وظيفة عالية وصل إليها ، وإذا مات وصل أبناءه وبرهم وقضى حوائجهم ومصالحهم، وأنزلهم من نفسه منزلة أولاده ، ومن محاسن الإسلام أنه أمر أتباعه بالوفاء للكافرين إذا كان لهم عها وميثاق ، حتى ولو بلغ المسلمين أن الكافرين عزموا على الخيانة ونقض العهد لا يجوز للمسلمين أن يسابقوهم إلى الخيانة ، بل يوجب عليهم الإسلام أن يعلموهم بنقض العهد وإنهاء الصلح ، قال تعالى : ﴿ وَإِمَّا تَخَافَنَّ مِن قُومٍ خَيَانَةً فانبذ إليهم على سواء إن الله لا يحب الخائنين ﴾ [الأنفال: ٥٨]، وعن سُليم بن عامر قال : كان بين معاوية وبين الروم عهد ، وكان يسير نحو بلادهم ليقرب، حتى إذا انقضى العهد غزاهم ، فجاء رجل على فرس أو برذون وهو يقول: اللَّه أكبر، اللَّه أكبر، وُفَّاء لا غدر ، فإذا هو عمر بن عبسة ، فأرسل إليه معاوية ، فسأله فقال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ((من كان بينه وبين قوم عهد فلا يشلة عقدة ولا يحلها حتى ينقضى أمدها أو ينبذ إليهم على سواء )) ، فرجع معاوية . [صحيح . رواه أبو داود وغيره].

فما أحسن الإسلام!! وما أجمل الوفاء .



ONONONONONONONONONONONONONO

أجمع العلماء على أن الاستخارة وصلاتها مشروعة ، ودليل مشروعيتها ؛ حديث جابو المذكور ، وأحاديث الاستخارة غير حديث جابر المذكور جاءت عن ابن مسعود عند الطبراني والحاكم وصححه ، وأبعى أيوب عند الطبراني وصححه ابن حبان والحاكم ، وعن أبي سعيد وأبي هويرة أخرجهما ابن حبان في (( صحيحه )) ، وحديث ابن عمر وابن عباس حديث واحد أخرجه الطبراني ، وليس في شيء من هـده الأحاديث ذكر الصلاة سوى حديث جابر ، إلا أن لفظ أبي أيوب: ((اكتم الخطبة وتوضأ فأحسن الوضوء ، ثم صلٌ ما كتب اللُّه لك) الحديث ، فالتقييد بر كعتين خاص بحديث جابو، وجاء ذكر الاستخارة في حديث سعد: ((من سعادة ابن آدم استخارة الله )) . [ أخرجه أهمد ، وسنده حسن ] .

عن جابر بن عبد الله قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعلمنا الاستخارة في الأمور كلها كما يعلمنا السورة من القرآن ، يقول : "إذا هم أحدكم بالأمر ، فليركع ركعتين من غيير الفريضة ، ثم ليقل : اللهم إنسي أستخيرك بعلمك ، وأستقدرك بقدرتك، وأسألك من فضلك العظيم، فإنك تقدر ولا أقدر ، وتعلم ولا أعلم ، وأنت علام الغيوب ، اللهم إن كنت تعلم أن هذا الأمر خير لي في ديني ومعاشى وعاقبة أمري - أو قال: عاجل أمري وأجله - فاقدره لي ويسره لي ، ثم بارك لي فيه ، وإن كنت تعلم أن هذا الأمر شر لي في ديني ومعاشى وعاقبة أمري - أو قال: في عاجل أمري وأجله - فاصرفه عنى واصرفني عنه، واقدر لى الخير حيث كان ، تم رضني به ،، قال : ، ويسمى حاجته ...

[أخرجه البخاري].

[١٦] التوحيد السنة السابعة والعشرون العدد السابع

## يقلم

## CNONONONONONONONONON

والمقصود هنا طلبها من اللُّه ((العمدة )): سبحانه ، والمراد طلب خير الأموين في الحديث : (( أفضل الجهاد لمن احتاج إلى أحدهما ، وخار الله كلمة حق عند سلطان جائر )) ،

الله صلى الله عليه وسلم يعلمنا على نفسه فله الإنكار ، ولكن الاستخارة في الأمور كلها ، وهو يسقط الوجوب. من العام الذي أريد به الخصوص ، هذا ونص الدعاء يتناول عموم فإن الواجب والمستحب لا يستخار العظيم من الأمور والحقير منها ، في فعلهما ، والحرام والمكروه لا فرب حقير يترتب عليه الأمر يستخار في تركهما ، ولكن العظيم ، ورب أمر يستخف بـ يُستخار في الأمر المباح، أو فيكون في الإقدام عليه ضرر يستخار في المستحب إذا تعارض عظيم، أو في تركه، حتى قال فيه أمران ، أيهما يبدأ به أو يقتصر رسول الله صلى الله عليه وسلم : عليه ، ويستخار في الوسائل المباحة ((وليسأل أحدكم ربع حتى في لأداء واجب أو ترك محظور، أو شسع نعله )) . يُستخار عند تعارض مضرتين ؟ كأن تنهى متمرد عات عن منكر هل الاستخارة فريضة ؟ واقع تخشى الضرر من وراء نهيه .

الاستخارة فيما عدا ذلك في الفرائض في الصلاة إلا الخمس؛ الواجب والمستحب الخير ، وفيما لحديث : (( خمس صلوات في اليوم كان زمنه موسعًا .

والاستخارة طلب الخيرة ، ويقول العيني في

له: أي أعطاه ما هو خير له . لكن إن خشبي ضررًا عاماً وجاء في الحديث : كان رسول للمسلمين فلا ينكر ، وإن خشى

قال ابن حجر: وتدخل إجماع العلماء على أنه ليس من والليلة )) ، ولحديث الأعرابي الذي

ان الاستخارة ليست طلب معرفة لعلم الغيب المذي ستره الله ، إنما هی طلب تیسیر المقدور من عنده سبحانه ، أمك راحة النفس ورؤيا النصوم فهي تعلق بـأمر غيب كشف العبد، وذلك مسن أبسواب الشيطان.

قَــال : واللّــه لا أزيــد عنهـــا ولا على قول الجمهور ، وفي حديث الرواتب ، وبتحية المسجد وغيرهـا

الأمر ... )) أي أن الاستخارة تقع الركعتين . قبل الشروع فيه ، بل قبل أن يستمكن من قلبه حتى لا يخفي عليه وجه الصواب إذا غلب ميل القلب إليه ، فيستخير لأول ما يرد على القلب ، فيظهر له ببركة الصلاة والدعاء ما هو خير .

> وفي الحديث دليل على أن السنة في الاستخارة ركعتين من غير الفريضة ، فلا تجزئ الركعة الواحدة ، ولا تجزئ الفريضة ، وإنما تجزئ صلاة ركعتين ، ولكن هل يجزئ أن يصلى أكثر من ركعتين ؟ نص الحديث لا ينفى ذلك .

قال الشوكائي: فهر دال على أنها لا تضر الزيادة على الركعتين ، ومفهوم العدد في قوله : ((فليركع ركعتين)) ليس بحجة

رواية: ((إذا أراد أحدكم يثبت أنه لا بأس بالزيادة عن

أنقص ، فقال النبي صلى الله عليه أبي أيوب الأنصاري عند ابن حبار مـن النوافــل ، ولكــن نقـــل وسلم: ((أفلح إن صدق)) ، أما في ((صحيحه)) والطبراني في الشوكاني ؛ أن الهم بالأمر ينبغي أن قوله: كما يعلمنا السورة من ((الكبير)) أن رسول الله صلى يسبق الصلاة . القرآن ، فلا يفيد فرضيتها . الله عليه وسلم قال : ((اكتم وقال القرافي : إن كان همه قال ابن أبي جمرة: التشبيه الخطبة، ثـم توضاً، فأحسس بالأمر قبـل الشـروع في الراتبـة في تحفظ حروفه وترتيب كلماته الوضوء، ثم صلِّ ما كتب الله ونحوها، ثم صلى من غير نيـة ومنع الزيادة والنقص منه والدرس لك ، ثم اهمد ربك ومجمده ، ثم الاستخارة وبدا له بعد الصلاة له والمحافظة عليه . قوله صلى اللَّه قـل : اللهـم إنـك تقـدر ولا الإتيان بدعـاء الاستخارة فالظاهر عليه وسلم: ((إذا هم )) ، وفي أقدر ... )) الحديث ، فهذا الحديث حصول ذلك .

وقت الدعاء

ويقع الدعاء عقب الصلاة ؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: (( شم ليقل : اللهم ... )) والعطف بر (( ثم )) دليل على أن التأخير لا يضر ما لم يكن الفاصل طويلاً ، أو فصل بأعمال كشيرة ، ولا يضر الفاصل خاصة إذا كان بسبب أداء أعمال هي من آداب الدعاء ؛ كالصلاة على النبي صلى الله عليه emba.

قال شيخ الإسلام: يجوز الدعاء في صلاة الاستخارة وغيرها قبل السلام وبعده ، والدعاء قبل السلام أفضل ، فإن النبي صلى الله عليه وسلم أكثر دعائه كان قبل

بالصلاة والدعباء المذكور ، وتكون الصلاة ركعتسن من الناقلة .

قال النووي في ((الأذكار)): قال العلماء: تستحب الاستخارة بالصلاة والدعاء المذكور، وتكون الصلاة ركعتين من النافلة ، والظاهر أنها السلام ، والمصلي قبل السلام لم تحصل بر كعتين من السنن

ينصرف ، فهذا أحسن ، واللَّه تعالى هذه الثلاثة تخلف التأثير ، فإذا كان الخير ، فإما أن يشــرح صــدر أعلم. (انتهى). الدعاء في نفسه غير صالح، أو الإنسان وييسر له الأسباب أو

> الجوز الدعاء وغيرها قبك السلام ويعسده ،-والدعاء قبسل السلام أفضل .

قال النووي: فإن تعذرت عليه الصلاة استخار بالدعاء . (انتهى). ويدل على ذلك الأحاديث الواردة عن أبي سعيد للدعاء، ثم أجابه. الخدري وأبى هريرة وحديث ابن

والتعوذات والرقى بمنزلة السلاح، والسلاح بضاربه لا بحده فقط، فمتى كان السلاح سلاحاً تاماً ، نافع في كل حال . والساعد ساعدًا قويًّا ، والمحل قابلاً في العدو ، ومتى تخلف واحد من

الداعي لم يجمع بين قلبه ولسانه في يعسرها ويصرفه عن ذلك. الدعاء ، أو كان ثم مانع من وفي قوله : ((أستخيرك بعلمك

المطلوب، فالأسباب قدرية للاستعانة والاستعطاف وإظهار كالأكل سبب للشبع ، والشرب العبودية والضعف بين يدي ربه بما سبب للري ، والجماع سبب يكون أرجى لتحقق مقصوده وكله ينفع بإذن الله تعالى ، فالتعلق الاستسلام بقولـــه : (( وتعلــم ولا للدغاء، وهو الذي يجعل الدعاء فأنت ربي لا رب لي سواك.

مبباً لتحقق الخير الذي قلره ، وفي الحديث اعتراف بأن كل

قال مطرف بن عبد الله: مسعود ، فلم يرد فيها ذكر نظرت في هذا الأمر فوجدت مبدأه من الله وتمامه على الله ، ووجدت ♦ فالدة : قال شارح ملاك ذلك الدعاء ، فالدعاء سبب ((الطحاوية )): فالأدعية يدفع البلاء، فإذا كان أقوى منه دفعه ، وإن كان سبب البلاء أقوى لم يدفعه ، لكن يخففه ، فالدعاء

فالاستخارة أخل بجميع طرق والمانع مفقودًا ، حصلت به النكاية النجاح والتوفيق ، فإن الله يعلم

الإجابة ؛ لم يحصل الأثر . وأستقدرك بقدرتك )) ؛ تعليل والدعاء سبب شرعي لتحقق الطلب من الله سبحانه ، وهو للولد ، فالدعاء سبب لمطلوبه ، وإجابة طلبه ، حيث يظهر بالأسباب شرك في التوحيد، أعلم، وتقدر ولا أقدر))، فأنا والإعراض عن الأسباب قدح في أطلب الخير الذي لا يعلمه إلا أنت الشرع بالكلية ، فالله سبحانه هو ولا يقدر عليه سواك ، وأنا عبدك الذي يقذف في قلب العبد الهمة ولا سبيل لي إلا أن ألجأ إليك،

فالله هو الذي وفق العبد للعمل ، عطاء إنا هو فضل من الله ثم أثاب عليه ، وهو الذي وفقه سبحانه ، فإنه ليس لأحد على الله حق في نعمة ، فكل النعم في البدن أو المال أو غير ذلك يبتدئ بها عبده كالعين وإبصارها وسائر الأعضاء وأعمالها ، فهو فضل من الله لم تدفع له تمناً ولم تعط عنه عوضا ، نستخدمه ونحن على الطاعة أو على المعصية ، فإن وفق العبد للحمد والشكر فذلك فضل

آخر يفتقر إلى حمد وشكر، وهكذا فالنعم لا تنقطع .

الاستخارة اخذ يحميع طيرق النجـــاح والتوفيق ، فسان الله يعلم الخبير ، فإمسا أن يشسسرح مسدر الإنسسان الأسسسياب ، او يعسرها ويصرفيه عن ذلك .

\* توضيح : قد يظن ظان أن في قوله : ((إن كنت تعلم )) أن ذلك فيه شك في علم الله تعالى ، وليس الأمر كذلك ، إنما يقول: إن كان الخير الذي تعلمه في كذا فاقدره لي ، وإن كان في غيره فاقدره لى واصرف عنى الشر ؛ لأن الله لا يغيب عن علمه شيء .

الدعاء، ولا يزيد في العمر إلا الخير له. البر )) ، فالاستخارة صلاة يعقبها فالحديث طلب الأكمل من

الحديث هذه الأربعة : دين ، تطلب منه خير الدنيا والآخرة ، ومعاش ، عاجل ، وآجل ، فهذا ففي الحديث : ((إذا سالتم الله خير ما يسأله العبد لربه ، فمن الجنة فاسألوه الفردوس الأعلى )) . دعاء النبي صلى الله عليه وسلم: يقول ابن القيم في ((زاد

عنه الشر وبقى القلب متعلقاً به إلها آخر فسوف يعلمون .

\* الدعاء والقضاء: إن ويطلبه فلا يطيب له خاطره ، وإذا الدعاء يدفع القضاء ، ففي الحديث قدر له الخير ولم يرض بـ كان عند الترمذي وابن ماجه عن ثوبان متكدر العيش ، بـل واقع في الإثم مرفوعاً : (( لا يسرد القضاء إلا لعدم رضاه ما قدر له الله مع كونه

الدعاء يرجى بها الخير يقدره رب الوجوه، وذلك الذي يليق عند العزة سبحانه وييسره للمستخير . الطلب من الله ، وذلك لكماله وفي الحديث : (( خسير لي في سبحانه وغناه عن خلقه ومحبته ديني ومعاشي وعاقبة أمري - للعطاء ، فالعطاء لا ينقص مما عنده وعاجل أمري وآجله )) ؟ فقد جمع شيئًا ، فمن حسن الظن بالله أن

((اللهم أصلح لي ديني الذي هو المعاد )): هذا الدعاء توحيد عصمة أمري ، وأصلح لي دنياي وافتقار وعبودية وتوكل وسؤال التي فيها معاشى ، وأصلح لي لمن بيده الخير كله الذي لا يأتي آخرتي التي إليها معادي ، واجعل بالحسنات إلا هو ، ولا يصرف الحياة زيادة لي في كل خير ، السيئات إلا هو ، الذي إذا فترح والموت راحة لي من كل شر ، إنك لعبده رحمة لم يستطع أحد حبسها على كل شيء قديس )) . والحديث عنه ، وإذا أمسكها لم يستطع أحد أخرجه مسلم عن أبي هويرة . إرسالها إليه من التطير والتنجيم فدعاء الاستخارة طلب نجامع واختيار الطالع ونحوه، فهذا الخير والبركة فيه ، وصرف الشر الدعاء هو الطالع الميمون السعيد ، حتى لا يتعلق به البال ولا يطلبه طالع أهل السعادة والتوفيق الذيين وهو أكمل الحال من انصرافه عن سبقت لهم من الله الحسني ، لا الشر وانصراف الشرعنه ، وتقدير طالع أهل الشرك والشقاء الخير لمه ورضاه به ، فإن صرف والخدلان الذين يجعلون مع اللُّمه

بوجوده سبحانه ، والإقرار بصفات صلى الله عليه وسلم والاقتداء إسناده غريب ، وفيه من لا كماله من كمال العلم والقدرة به ، فيسلم إذا وقع القدر راضيًا أعرفهم ، ونقل العيني في والإرادة والإقسرار بربوبيته ، بقضاء الله لعجزه عن معرفة الخير ((العمدة )) عن شيخه زين الدين وتفويض الأمر إليه ، والاستعانة وثقته في كمال علم ربه وقدرته ، قوله : بعضهم معروف بالضعف به ، والتوكل عليه والخروج من كما قال سبحانه : ﴿ فعسى أن الشديد ، بل فيه من يتهم بالوضع ، عهدة نفسه والتبرؤ من الحول تكرهوا شيئًا ويجعل الله فيه خيرًا فالحديث ساقط لا حجة فيه . والقوة إلا به ، واعتراف العبد كثيرًا ﴾ [ النساء : ١٩ ] ، وقوله ومن العموم الذي يستدل به بعجزه عن علمه بمصلحة نفسه سبحانه : ﴿ وعسى أن تكرهوا على جواز تكوار الاستخارة ما وقدرته عليه ، وإرادته لها ، وأن شيئًا وهو خيرٌ لكم ﴾ [البقرة: جاء في حديث أبي هريرة عند ذلك كله بيد وليه وفاطره وإلهه ٢١٦].

> من أنفسهم ، ورسول الله صلى الله يجيب عبده إذا دعاه . عليمه وسلم أولى بالمؤمنين من أنفسهم ، فالخير يسوقه شرع الله هل تتكرر الاستخارة ؟ على يدي نبيه صلى الله عليه وسلم.

فتضمن هـذا الدعـاء الإقـرار العبودية باستخارة واتباع سنة النبي فقـال النــووي في (( الأذكـــار )) :

وفي الحديث أن رسول اللُّه إلا اللَّه من خير أو شر لا يخلق يستجب لي ، ويدع الدعاء )) . صلى الله عليه وسلم جاء بشرع سواه ، ولا يقدر الأمر ولا يصرفه ضمن الشفقة على الخلق إلا الله ، لذا فإنه لا يدعى في الخير وإرشادهم إلى الخير ، فالله أرحم بهم ولا في الشر سواه ، وهـو الـذي

وجهله ، وأن القوة من الله حديث يصح ، وإن كان الأصل [ الإخلاص : ١ ] ، وعلى ذلك سبحانه ، وكذلك العلم ، فمن تمام جهواز ذلك لعمروم الأمر العبودية أن يتبرأ العب من الحول بالاستخارة ، ولأن النبي صلى اللَّـه والقوة ، ويسرد ذلك لله رب عليه وسلم كان إذا دعا دعا وصدق التعويض وإظهار العجز ، العالمين ، فيسأل اللُّه مقدماً فقره ثلاث ، أما ما رواه ابن السني من بين يديه وشدة حاجته إلى ربه في الحديث مرفوعـًا : ((يا أنــس إذا ﴿ وربك يخلق ما يشاء ويختار ﴾ دقيق أمره وجليله ، فيسأله الخير هممت بالأمر فاستخر ربك فيه [القصص: ٦٨] ، وفي الثانية : تعليمًا وتقديرًا وإرضاءً ، ويسأله سبع مرات ، ثم انظر إلى الله عن الشر صرف وإبعادًا ، فيلزم يسبق إلى قلبك فإن الخير فيه )) ؛ [ الأحراب: ٣٦] ، ولا دليل

الشيخان : ((يستجاب لأحدكم ما والحديث دال على أنه لا خالق لم يعجل، يقول: قـــد دعــوت فلــم

#### ماذا يقرأ من القرآن ؟

قال النووي: ويقرأ في الأولى بعد ((الفاتحة )): ﴿ قَالَ يَأْيِهِا الكافرون ﴾ [الكافرون: ١]، وفي الحديث عجز العبد وضعفه ليس في تكرار الاستخارة وفي الثانية : ﴿ قُلْ هُو اللَّهُ أَحِدُ ﴾ بقوله: ناسب الإتيان بهما في صلاة يواد منها إحلاص الرغبة واستحسن بعض أهل العلم قراءة: ﴿ وما كان لمؤمن ولا مؤمنة ﴾

الإطلاق ، فيقرأ ما يقرأ في غيرها (انتهى). من النوافل.

#### هل تصلى الاستخارة في أوقات النهي ؟

الصلاة عقب الطهارة ، كما في الأحاديث الصحيحة جاءت تطلب الأمر ﴾ [آل عمران: ١٥٩]. حديث بالل ، وكذلك صلاة أن يقدر الله له الخير حيث كان ،

على تخصيص شيء من القرآن الاستخارة إذا كان الله يستخير وذلك بأن ييسر الله المقادير لتحقق

الكراهة ، نص المالكية والشافعية الاستخارة والهوى متغلب عليه . قال شيخ الإسلام ابن صراحة على المنع ، ثم ساق هذا والحديث يسأل فيه ربه أوقات النهى من باب سلد الذرائع يتضح أنه إذا كان يفوت وقتها إن يعقب التيسير ، وليس في الحديث

الذريعة لا لأنه مفسدة في نفسه ، فإذا أدى العبد الاستخارة فإنه في نومه ، وليس في ذلك من دليل ، فإنه يشرع إذا كان فيه مصلحة ينبغي له أن يخلي نفسه من الميل بل كثيرًا ما يشتبه على الناس الحلم راجحة ولا تفوت المصلحة لغير والهوى ما استطاع لذلك سبيلاً ؛ الذي هو من الشيطان ، والذي هو مفسدة راجحة ، والصلاة لله فيه ولذا فإنه ينبغي على المستخير أن من حديث النفس مع الرؤيا ليس فيها مفسدة ، بـل هي ذريعة يشرع في اسـتخارته وهـو خـالي فيختلـط الأمـر عليــه ، وتعليــة إلى مفسدة ، فإذا تعذرت المصلحة الذهن غير عازم على أمر معين الاستخارة على مثل ذلك استسلام إلا بذريعة شرعت واكتفى بها إذا حتى لا يشوش ميله على سلوكه للشيطان ووقوع في حيله ، ولكن لم يكن هناك مصلحة وهو التطوع بعد الاستخارة ، ولذا فإنك تجد من على المستخير أن يسلك ولا المطلق، فإنه ليس في المنع منه أهل العلم من اعتبر انشراح الصدر يتعجل الإجابة ؛ لأنه أسلم الخيرة مفسدة ولا تفويت مصلحة لإمكان من علامات قبول الاستخارة ، لله تعالى . فعلمه في سائر الأوقات (حتى ومنهم من لم يشترطه ، وهو وينبغي على المسلم أن يسترشد

بالقراءة ، بـل الأمر فيها على له يفوت إذا أخرت الصلاة(١). الخير ، وذلك يعني أن يسلك نحو هدفه ما يسره الله من سبل ، وذكر في ((الموسوعة ويخشى أن يكون تعليقها على الفقهية )): أما إذا كانت راحة النفس تعلق عا للشيطان فيه الاستخارة بالصلاة والدعاء أثر ؛ لأن النفس عيلها الشيطان فالمذاهب الأربعة تمنعها في أوقات ويغويها ، خاصة إذا بدأ العبد

تيمية : النهى عن الصلاة في أقوالهم ، وبتدبر كلام شيخ الإسلام ((ثم رضني به )) ، فيكون الرضا لملا يتشبه بالمشركين فيفضى إلى أخرت عن وقت النهبي جازت أنه سابق عليه ، ومن الناس مديعلق الشرك وما كان منهيًّا عنه لسد للأدلة التي ذكرها . واللَّه أعلم . نتيجة الاستخارة على رؤيا يراها

قال): وذوات الأسباب كلها الأوفق؛ وذلك لأن هذا الانشراح بآراء الناصحين من أهل الخبرة تفوت إذا أخرت عن وقت النهي ، لم يرد في حديث صحيح ، إنما ورد والإيمان من يعلم النصيحة والشفقة مشل سجود التلاوة ، وتحية في حديث أنس السابق الإشارة إلى منه ويثق بدينه ومعرفته ؛ لعموم المسجد، وصلاة الكسوف، ومثل شدة ضعفه، فلا يصلح دليلاً، إنما قول تعالى: ﴿ وشاورهم في

ليست طلب معرفة لعلم الغيب علم غيب يريد كشفه . هي بدع شيطانية سرت واشتهرت الذي ستره اللّه ، إنما هي طلب وقال القشيري في بين عامة الناس ، فمن تلك الأنواع تيسير المقدور من عنده سبحانه ، ((السنن والمبتدعات )): ولقد ما يقال له: استخارة على أما راحة النفس ورؤيــا النــوم فهــي أعرضوا ويا للأسف عن هذا العلــم السبحة ، ومنهـــا اســتخارة علـــي الضلال والبدع.

### من صور البدع في الاستخارة

يستفتح ويستطلع الغيب من المصحف أو الرمل أو القرعة ، يعدون قائلين : الله . محمد . الاستخارة الشرعية . (انتهى) . وهذا لا يجوز لحرمته .

الحسن المغربي وابن العربي: هو من الأزلام؛ لأنه أدنى بالذي هو خير . ليس الأحد أن يتعرض للغيب ويطلبه ؛ لأن الله قد رفعه بعد نبيه صلى الله عليه وسلم إلا في الرؤيا - أقول: والرؤيا إنما بقى

هذا وليعلم العبد أن الاستخارة منها المبشرات - لا أن يطلب بها علماء السلف ولا الخلف ، وإنما

على . أبو جهل ، فسبحان الله ! ما تلك جملة من أحكام الاستخارة

لم يرد شيء منها في كتاب اللُّـه ولا (آمين). واللَّه من وراء القصد. في سنة رسوله ، ولم يقل به أحد من

تعلق بأمر غيب كشف للعبد، اللطيف السهل السماوي في كأس القهوة، ومنها استخارة لعبة وذلك من أبواب الشيطان، الاستخارة بما سماه الله فسقاً في السورق المشهورة باسم والاستخارة جاءت إظهارًا قوله: ﴿ وأن تستقسموا بالأزلام (الكوتشينة)، ومنها الاستخارة للعبودية ، ومن تمامها تسليم العبد ذلكم فسق ﴾ [المائدة: ٣]، بالمصحف، ومنها استخارة بأن علم الغيب للَّه سبحانه ، وهـذا وسماه اللَّه فسقًا ؛ لأنَّـه تعـرض التبييت . إلى غير ذلك مـن الأمـور هو الذي أوقع بعض الناس في لدعوى علم الغيب وضرب من التي ليس لها أصل في الدين، الكهانة ، فراهم يستخيرون عند فتراهم إذا أهمهم أمر من أمور ضراب الودع والرمالين الذين قال الدنيا أسوعوا إلى من يتوسمون فيمه فيهم الرسول صلى الله عليه الصلاح، أو من يحفظ القرآن، أو وسلم: (( من أتى عرافًا أو كاهناً من يدعى علم الغيب ، ويسألونه فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل عمل الاستخارة ، فيوافقهم على قال في ((موسوعة على محمد ، صلى الله عليه اعتقادهم ويعمل لهم الاستخارة ، الإجماع)): وبعض الناس قد وسلم))، وتارة تراهم يستخيرون ويخبرهم بالنتيجة في المستقبل رجماً بالسبحة يهمهمون عليها ، شم بالغيب ، ولا يرشدهم إلى

قال الطرطوشي وأبو أسخف عقولهم! وما أشد حقهم وأقوال العلماء وتفصيل السنة من وجهلهم إذ يستبدلون الذي هو البدعة ، فالزم الشرع تكن من الفائزين في الدنيا والآخرة ، وإياك ويقول الساعاتي في وطريق الهمج الرعاع أتباع كل ((بلوغ الأمائي )): وقد ابتدع ناعق، والله يحفظنا وإياكم وسائر الناس عمل الاستخارة بأنواع شتى المسلمين من البدع والمعاصى .

(١) من (( مجموع الفتاوى )) (جـ٣٦) وراجع الفصل من (ص ٢١٠-٢١٦) ، فهو فصل بديع .

# لقاء التوحيد بمكة الكرمة:

## مع فضيلة د/ محمد بن سعد الشويعر

مستشار مكتب سماحة مفتي المملكة العربية السعودية ورئيس تحرير مجلة البحوث الإسلامية

- اليهود هم الأقدر إعلامـــا ، حيـث يعتمـد إعلامهـم علــى الكذب وتجسيم الأمور
- أعداء الإسلام يحاولون التنفير وتشويه الصورة، وعلى المسلمين أن ينشروا معتقدهم ، وأن يتميروا بمنهج صادق وواضح .
- الكثير من المتعالمين يُجَمَّلُون غيرهم ، ويفسرون الأمور بما يتفق مع أهوائهم في أمور الدين.
- أمر الردة ليس أمرًا هيناً، تلوكه الألسنة، فيجب ألا بطلق حزافاً.

## أجرى الحوار / جمال سعد حاتم

#### الإعلام سلاح ذو حدين

• الاعلام في هذا العصر لـه دور رئيسى في تشكل آراء الناس، ويدخل أيضًا في صياغة معتقداتهم، فكيف يقوم الاعالم بنشر المعتقد

وأنه يلاحظ عزوف كثير السنة والجماعة وبعض • ج: الإعلام سلاح ذو الفعالة في الوسائل الإعلامية ، وأتيحت لذلك

الصحيح ، خصوصاً المجالات أمام أصحاب العقائد والمناهج من العلماء من أهل الأخرى ؟

طلبة العلم عن المشاركة حدين، وفي بالاد الغرب يلاحظ أن اليهود هم الأقدر إعلامًا ، حيث يعتمد إعلامهم

[٢٤] التوحيد السنة السابعة والعشرون العدد السابع

في مكة المكرمة .. هيث تصغى الأذان لكلمات العلماء وتوجيها لهم، وفي مكتب سماحة الشبيخ/ عبد العزيز بن باز (مفتى عام المملكة السعودية) كان لنا هذا اللقاء مع فضيلة الدكتور/ محمد بن سعد الشويعر (مستشار سماحة المفتى، ورنبيل تحرير مجلة البحوث الإسلامية). ليحدثنا عن الكثير مما يدور في أذهاننا: عن الإعلام وخطورته وسيطرة اليهود على لجهزة الإعلام، عن ضرورة وجود إعلام إسلامي قوي ، كي لا تقرك الساحة لليهود ، وعن معتقد أهل السنة والجماعة وخاصة مسألة الولاء والنبراء والتكفير والسمع والطاعة . وعن طلبة العلم ، والتّقليد الأعمى عند الكثير من المسلمين لكل ما هو غربي . وقد نهي الرسول صلى الله عليه وسلم عن متابعة أهل الكتاب ومشابهة الكفار . مما ييرهن على أن للمسلمين تميزا عن غير هد، ووجه فضيلته النصيحة للشباب وطابة العد بالحرص على كتاب الله، عز وجل، وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم الصحيحة : دراسة وتفهما ، وتطبيقا ، وعملا ، كما حذر فضيلته بعض طلبة العند النبي يتساهلون في إطلاق لفظ الردة على المسلم. قائلا: إن أمر الردة ليس أمرًا هيئًا حتى تلوك الأسنة فيجب ألا يطلق جزافًا ، وأن هذا الأمر قد وضعت له ضوابط مستمدة من النصوص الشرعية .

> على الكذب وتجسيم الأمور، ومعلوم أن من سبق الأمر حظى بالاهتمام، ولكن كما يقال: البقاء للأصلح، والمسلمون لكحي ينشروا معتقدهم يجب أن يتميزوا بمنهج واضح وثابت ؟ الصلق، والوضوح.. متخذين ذلك من منهج ولذا سمي الله الكاذبين منافقين ، وجعل رسول الله صلى الله عليه وسلم من كذب ، فالإعلام المرتكز على



منهم، ولا بأقدر في تدبير الأمور ، وإن عاب هذا المنهج من بني جلدتنا ويتكلم بلساننا من عاب ، لكن ردنا عليه يبرز من هذا القول الكريم: ﴿ ما أصابك من حسنة فمن الله وما أصابك من سيئة فمن والعارفين أن تراعي، وقاعدة يحب أن تؤصل ، رغم أن الأعداء سيحاولون التنفير وتشويه الصورة والتفرقة.

بُعْد نظرهم في الأمور التي

تعرض، ولسنا بأفهم للدين

الناس، ومثلما سار رسول دينهم ، فهو صادق وواضح ، الله صلى الله عليه وسلم نفسك ﴾ [النساء: ٧٩، وخلفاؤه الراشدون من بعده وهي أمانة علي العلماء على منهج إعلامي صادق، و دعوة مخلصة ، فكذلك نحن علامات النفاق ؛ إذا حلدَّث في هذا الزمان ، ومن يأتي بعدنا يجب أن نترسم خطاهم ، 

#### خطورة مخالفة الكتاب والسنة

• يلاحظ أنه من يقوم بتبيين وتوضيح معتقد أهل السنة والجماعة في مسألة الولاء والبراء والتكفير والسمع والطاعة، يعاني من مواقف بعض العاملين باسم الإسلام، بل قد يتعرض لظلمهم، فما توجيه فضيلتكم في ذلك؟

• ج: المؤسف أن كشيرًا من المتعالمين يجهلون غيرهم، ويفسرون الأمور بما يتفق مع أهوائهم في هذه الأمور، وكأن هؤلاء المتعالمين جاءوا بشيء جديد لم يعرفه سلف هذه الأمة في عصورها الأولى المفضلة، في عصورها الأولى المفضلة، خلك أن رسول الله صلى الله مملى الله مسلمًا فقد كفر، وبأن من عليه وسلم أخبر بأن من كفر مسلمًا فقد كفر، وبأن من بها أحدهما.

والسمع والطاعة تكررت كشيرًا في كتاب الله ، وأوضحتها سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم بما لا يعتاج إلى مزيد أو اجتهاد ، فمن حاد عن هذا المفهوم بشيء جديد فقد جانب الصواب وأضل غيره ، ونخشى على كثير عمن ينتهجون منهجا في هذه الأمور يخالف ما جاء في مصدري التشريع ، وما فيده علماء الإسلام الموثوق بهم ، أن يكون عمن حذر منهم رسول الله صلى الله عليه وسلم من علماء آخر الزمان .

### نصيحة للشباب وطلبة العلم

•• ما هي نصيحتكم للشباب، وخاصة شباب الصحوة الإسلامية وطلبة العلم؟

• ج: أما النصيحة لنفسي أولاً وللشباب وطلبة العلم؛ فهي الحرص على كتاب الله، عز وجل، وسنة

رسول الله صلى الله عليه وسلم الصحيحة ، دراسة وتفهما ، وتطبيقا وعملاً ، وتفهما ولقد طلب الصحابة من رسول الله صلى الله عليه وسلم الوصية في حجة الوداع ، فقال لهم : ((تركت فيكم أمرين لن تضلوا ما مسكتم بهما ؛ كتاب الله ،

وكتاب الله ليس المقصود تزيين البيوت بلوحاته ، أو اختيار النسخ الثمينة النفيسة مظهراً ، ولكن القصود تعظيمه في القلوب، وفهم دلالاته ، وتطبيق محتوياته والتعبد به ، حتى لا نقع في هذا العقاب: ﴿ وقال الرسول يا رب إن قومي اتخذوا هذا القرآن مهجورًا ﴿ [الفرقان: ٣٠ ، ذلك أن كتاب الله شامل الأمور ؛ الدين والدنيا، فيه نبأ ما قبلكم، وخبر ما بعدكم ، من تمسك به هُدي وعصم ، ومن ابتعد عنه ضل وغوى.

#### خطورة التساهل في أمرالردة

• و بلاحظ على بعض طلبة العلم التساهل في إطلاق لفظ الردة على المسلم، بل قد يطالب هذا البعض بانتداب من يرون لاقامة حد الردة في المحكوم بردته عندهم، إذا لم يقم به السلطان ؟

• ج: إن أمر الردة ليس أمرًا هيئًا ، تلوكه الألسنة ، فيجب ألا يطلق جزافا، وكتب الفقه عند المسلمين اهتمت بهذا الأمر، ووضعت له ضوابط مستمدة من النصوص الشرعية ، وقد ألف بعض العلماء كتبًا مستقاة من ذلك المنهج في أحكام الردة ، بتقليد كل ما هو غربي ، وعلى كل مسلم أن يحفظ ونسوا أنهم أصحاب نفسه عن الزلل، وألا يقول رسالة، فضلا عن كونهم بغير علم ، وأن يراقب الله في السر والعلن، ويترك الأمر لمن خولهم الله ذلك ، بما أخل عليهم من ميشاق التبليغ بعد القدرة العلمية.

وليس للناس أن يقوموا بتنفيذ حد الردة من أنفسهم، إذْ ذلك للسلطان، والماوردي، رهمه الله، في كتابه ((الأحكام السلطانية))، وابس القيم في ((السياسة الشرعية )) ، وغيرهما لا يرون أن يتجرأ على تنفيذ الأحكام غير السلطان الذي حمّله الله هذه الأمانة ، حتى لا تنتشر الفوضى في الأمة وتضيع الدماء بالأهواء ، والسلطان لا يقيم هذا الحد إلا بعد صدور حكم شرعى بثبوت الردة، وعدم التوبة.

#### تميز السلمين عن غيرهم

• ولع المسلمون أمة يجب أن تكون متميزة ، فما أهمية هذا القول بالتميز في اتضاد المسلمين بوسائل النهوض من كبوتهم ؟

• ج: نهي رسول الله صلى الله عليه وسلم عن متابعة أهل الكتاب ومشابهة الكفار ، مما يبرهن على أن للمسلمين تميزًا عن غيرهم ؟ ولذا فقد مدح الله أمة الإسلام بأنهم أمة وسط بين الأمم ، فلا غلو مع الجهل كما هي حال النصاري الذين وصفهم الله في سورة ((الفاتحة)) بالضلال، وفي سورة ((الحديد)) بالرهبانية التى ابتدعوها ولم تُكتب عليهم، فما رعوها حق رعايتها .

ولا معاندة مع العلم كما هي حال اليهود الذين وصفهم اللَّه في سورة ((الفاتحة)) بالمغضوب عليهم ؛ لأنهم عصوا الله عن علم ومعرفة ، وفي أماكن أخرى من كتاب الله، بأنهم يعرفون الحق الذي جاء به محمد صلى الله عليه وسلم كما يعرفون أبناءهم، ولكن عاندوا وكابروا، كما قتلوا أنبياء الله وحرفوا الكلم

عن مواضعه حسبما تصف الفتون بغر أهواؤهم، واشتروا بعهد الله ويُضلُون. غيراً قليلاً، وتحايلوا على شرع الله، وأمة الإسلام التي أخبر الله عليه وسلم عن حكاية القضلها وخصائصها بين الأمم جمع فلول يجب أن يرعوا هذا الأمر اندحار ويهتموا به ؛ لأن سعادتهم المسلمين وعزهم فيه، كما قال عمر بن وقال لهم الخطاب، رضي الله عنه: نحن وغن أكثر قوم أعزنا الله بالإسلام، فمتى وأقدر عليه بغيره أذلنا الله.

وحسن الاتباع، مع وحسن الاهتمام بالتطبيق لشرائع الاهتمام بالتطبيق لشرائع ويجب أن تنهانا صلاتنا عن الفحشاء والمنكر، وأن نتقي الله حق تقاته، بمراقبة النفس أولاً ومحاسبتها، لأن تعاليم الإسلام كلها وشرائعه واضحة جلية، والعلماء عليهم دور الإبانة وعدم الكتمان، ومن لا يعلم عليه أن يسأل أهل الذكر وهم العلماء الموثوق، بهم، والجميع عليهم أن يبتعدوا عن والجميع عليهم أن يبتعدوا عن الجهال والعلماء المضلين الذي

يفتون بغير ما أنزل فيَضِلُون ويُضلُون ، نسأل الله السلامة والعافية .

ويحضرني في هذه المناسبة حكاية القائد الروماني الذي جمع فلوله في أنطاكية بعد اندحارهم من جيوش السلمين، وجمع كبار جيشه وقال لهم: ما بال هؤلاء القوم ونحن أكثر منهم عدة وعتادًا، وأقدر على ممارسة الخروب يغلبوننا ولم ننتصر عليهم ولا مرة ، فأجابه شيخ من قواده قائلاً: أتأذن لي بالجواب؟ قال: نعم قل، قال: لأنهم يطيعون الله ونحن نعصيه، ويحبون الموت ونحن نكرهه، ويصلون بالليل ونحن نجاهر فيه بالمعاصي، ولا يمكن أن نتغلّب عليهم مهما أوتينا من قوة ، قال: وهل سنتصر عليهم مستقبلاً ؟ قال : نعم ، ففرح وقال : متى ؟ قال : إذا تساووا معنا في معصية الله ، وأصبح مطلبهم الدنيا والشهرة ، ذلك

الوقت يسلطنا الله عليهم

ورسول الله صلى الله عليه عليه وسلم عندما صالح المشركين في الحديبية، تأثر من ذلك بعض الصحابة، وحاولوا معصية رسول الله صلى الله عليه وسلم، فكان في هذا الصلح خير للمسلمين ونصر للإسلام.

نسال الله أن يُبصّر المسلمين بفهم دينهم فهما حقيقيا، وأن يرزقهم حسن الاتباع والتقوى، والله يقول: ﴿ واتقوا الله ويعلمكم الله ﴾ [البقرة: ٢٨٢]، الله يجعل له مخرجاً ويرزقه من الله يجعل له مخرجاً ويرزقه من حيث لا يحتسب ﴿ ومن يتق يتوكل على الله فهو حسبه إن يتوكل على الله فهو حسبه إن لكل شيء قدرا ﴾ [الطلاق: الكل شيء قدرا ﴾ [الطلاق: وأخرا.

إعداد / جمال سعد حاتم

# رسالة إلى كل محجبة

كاتب هذه القصيدة لم يذكر اسمه

لا ترفعي عنك الخمار فتندمي كيلاً بصول عليك أدنى ضيغه عُضي عليه مدى الحياة لتغنمي فاستمسکی بغراہ حتے تسلمی إن التَّق لُوم في السفور الأعجمي سمراء يا ذات الجمال تقدّمي فهم يبيعون العفاف بدرهم أمَّا العفاف فدونه سفك الدُّم أخشى عليك من الخبيث الجرم إلاّ لـــزوج أو قريب مُحــرم فالنساس حولك كالذئساب الحسوم ابتسامة كاشر مُتجهم شرقا وغربا في الجنوب ومشامي إِنَّ الْجَهَالِةُ مُرِقَّ كَالْعَلْقُم والحق يا أختاهُ أن تتعلُّمي أختاة يا بنت الإسلام تحشمي

أختاه يا بنت الإسلام تحشمي هــذا الخمار يزيــد وهجـك بهجــة صوني جسالك إن أردت كرامية لا تعرضي عن هدي ربك ساعة ما كان ربك جائرًا في شرعه ودعي هراء القائلين سفاهة إياك إياك الخداع بقولهم إن الذين تسبرءوا عن دينهم حلل التبرح إن أردت رخيصة بنت الإسلام ما أرى لك شيمة حسناء يا ذات الدُّلال فانني لا تعرضي هذا الجمال على الورى لا توسيلي الشعر الحرير مُوجيلاً لا تمنحي المستشرقين تبسُّما إلا أنا لا أُحبِّان أراك طليقة أنا لا أريد بأن أراك جهولة فتعلم ي وتثقف وتنصوري لكنفني أمسي وأصبح قائلاً

ويقول تلميذه ابن القيم ، رحمه الله: إن الشريعة مبناها على الحكم ومصالح العباد في المعاش والمعاد ، وهي عدل كلها ورحمة كلها ومصالح كلها وحكمة كلها ، فكل مسألة خرجت عن العدل إلى الجور وعن الرحمة إلى ضدها وعن المصلحة إلى المفسدة وعن الحكمة إلى العبث فليست من الشريعة ، وإن أدخلت فيها بالتأويل (٢) .

ويضيف الشاطبي ، رحمه الله: إن وضع الشرائع إنما هو لمصالح العباد في العاجل والآجل معاً (٣).

فحيثما المصلحة ثُمَّ شرع اللَّه ، وأحكام الشريعة كلها مبناها على جلب المصالح ودفع المفاسد ، ودرء المفسدة مقدم على جلب المصلحة ، وقد تكون المصلحة في ترك الإنكار، ومن هنا فيان موضوع المصالح والمفاسد واعتبارها من أهم الموضوعات التي ينبغى أن تدرس بعناية فائقة ، فكم من فتن حدثت بسبب تجاهل تلك القاعدة ، وكم من أناس يتخبطون وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعًا ، وكم من قلوب نفرت بسبب جهل الكثير بتلك القاعدة ؛ ولذلك سنبين بحول الله وتوفيقه الأدلة الشرعية على اعتبار المصالح والمفاسد من كتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم وفهم سلف الأمة لتلك القاعدة ، والله المستعان ومنه المدد وعليه التوكل.

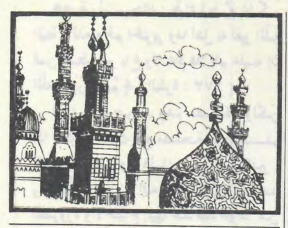


## أولاً الأدلة من كتاب الله عز وجل:

• يقول سبحانه: ﴿ يسألونك عن الشهر الحرام قتال فيه قل قتال فيه كبير وصد عن سبيل الله وكفر به والمسجد الحرام وإخراج أهله منه أكبر عند الله والفتنة أكبر من القتل ﴾ [ البقرة: ٢١٧]، ففي تلك الآيات يبين سبحانه أن مفسدة صد المؤمنين عن المسجد الحرام وإخراج أهله منه والصد عن سبيل الله أعظم من مفسدة القتال في الأشهر الحرم، وهنا تقدم أدنى المفسدتين، فعند تعارض المفاسد يرتكب أقلها إثما، ارتكابًا لأخف الضررين.

ولذلك لما مر شيخ الإسلام ابن تيمية ، رحمه الله ، وبعض أصحابه في زمن التتار بقوم منهم يشربون الخمر ، فلما أنكر بعض أصحابه على هؤلاء أنكر عليهم شيخ الإسلام وقال : إنما حرم الله الخمر ؛ لأنها تصد عن ذكر الله وعن الصلاة ، وهؤلاء تصدهم الخمر عن قتل النفوس ونهب الأموال وسبي الذرية فدعهم .

كذلك كان حال علي بن أبي طالب، رضي الله عنه، مع المرأة التي كانت تحمل خطاب حاطب بن أبي بلتعة إلى مشركي قريش عندما أدركها وخيرها بين أن يجودها من ثيابها أو أن تخرج الخطاب، فالنظر إلى



عورتها مفسدة ، ولكن وصول الخطاب إلى المشركين مفسدة أكبر بكثير .

ولا تسبوا الذين يدعون من دون الله فيسبوا الله عدواً بغير علم الله فيسبوا الله عدواً بغير علم إلى إلا أنعام: ١٠٨]، فمما لا شك فيه أن تسفيه وتحقير الآلهة التي تعبد من دون الله مصلحة، ولكن في حال ضعف المسلمين كان المقابل لذلك هو سب الله عز وجل، فنهاهم الله عن المصلحة من أجل دفع المفسدة، ولذلك قد ترك المصلحة من أجل تفويت مفسدة أكبر.

أما إذا كانت المصلحة أكبر من المفسدة تقدم حينئة، كقتال المشركين وإزهاق أرواحهم وإسالة دمائهم، فهذه المفسدة لا تقاوم مصلحة إعلاء كلمة الله والتمكين لدين الله في الأرض: ﴿ وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة ويكون الدين لله ﴾ [البقرة: 19٣].

• يقول سبحانه: ﴿ إِنَمَا حَرَّمَ عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير وما أهل به لغير الله فمن اضطر غير باغ ولا عاد فلا إثم عليه إنَّ الله غفورٌ رحيمٌ ﴾ [البقرة: ١٧٣].

فأكل الميتة حرام، وهو مفسدة، ولكن الفات المسلم الذا تعارض ذلك مع مصلحة حياة المسلم تقدم المصلحة، وفي ذلك يقول ابن كثير، رحمه الله: ثم أباح الله تعالى تناول ذلك عند الضرورة والاحتياج إليها عند فقد غيرها من الأطعمة

ثانيًا أدلة السنة المباركة :

وسلم أنه قال لعائشة ، رضي الله عليه وسلم أنه قال لعائشة ، رضي الله عنها : (( لولا أن قومك حديث عهد بكفر لنقضت الكعبة فجعلت لها بابين )) ، فلقد راعى النبي صلى الله عليه وسلم فقه الواقع وترك المصلحة من أجل تفويت مفسدة أعظم ، ولذلك فإن ترك إنكار المنكر خشية الوقوع في منكر أشد هو شرع الله عيز وجل ، فاعتبروا يا أولى الأبصار .

سلول عندما قال كلمة الكفر: ﴿ لَن رجعنا الله بن أبي ابن سلول عندما قال كلمة الكفر: ﴿ لَن رجعنا الله المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل ﴾ [المنافقون: ٨]، يقصد بذلك الرسول صلى الله عليه وسلم، ومع ذلك نهى النبي صلى الله عليه وسلم الصحابة عن قتله ؛ حتى لا يقال: إن محمدًا يقتل أصحابه.

وهنا مصلحة قتل رأس النفاق يقابلها مفسدة نفور الناس من الإسلام، وإشاعة قتل الرسول صلى الله عليه وسلم لأصحابه، فرّكت المصلحة من أجل المفسدة ؛ لأنها أعظم، وكذلك ما حدث مع ذي الخويصرة التميمي الذي يمرق من الدين هو وأصحابه كما يمرق السهم من الرمية .

مسعود، رضي الله عنه ؛ أن الرسول مسعود، رضي الله عنه ؛ أن الرسول صلى الله عليه وسلم كان يتخول الصحابة بالموعظة في الأيام مخافة السآمة، فمفسدة النفور والفتور قدمت على مصلحة كثرة الوعظ وإلقاء المواعظ، ولذلك كان ابس مسعود لا يعظ الناس إلا كل خميس مخافة السآمة، وكذلك صلاته، رضي الله عنه، غيمن متمتًا بلفضول وترك مع أن القصر أفضل، ففعل المفضول وترك الفاضل لدفع مفسدة التفرق والاختلاف.

وف ذكر شيخ الإسلام أن المفضول قد يتقدم على الفاضل أحيانًا لتأليف القلوب، فقال: ويستحب للرجل أن يقصد إلى تأليف القلوب بترك المستحبات؛ لأن مصلحة التأليف في الدين أعظم من مصلحة فعل المستحبات.

ومن ذلك الجهر<sup>(1)</sup> بالبسملة في الصلاة ، وصلاة الوتر وصلاً إذا كان المامومون يفضلون ذلك تأليفًا لقلوبهم ودرءًا للفتنة ،

فأين ذلك من هؤلاء الذين ينفرون الناس في رمضان من صلاة القيام بالإطالة بهم، رغم عدم قبولهم لتلك الإطالة ، فهل تنفير الناس من الصلاة هو الأولى في نظر هؤلاء ؟!

وفي ذلك يقول شيخ الإسلام أيضاً: وإذا اقتدى الماموم بمن يقنت في الفجر أو الوتر قنت معه سواء قنت قبل الركوع أم بعده ، وإن كان الإمام يرى استحباب شيء والمامومون لا يستحبونه ، فتركه لأجل الاتفاق والائتلاف كان قد أحسن (٥).

ومن ذلك أيضاً قول العزبن عبد السلام بشرع الفي «قواعد الأحكام»: إذا تفاوتت رتب بشرع الفي «قواعد الأئمة قدمنا أقلهم فسقا، تفريق جم وكذلك مسألة الهجر لأصحاب المعاصي، حيث تختلف باختلاف الهاجرين، فقد يكون ودينه وإلهجر فيه مفسدة للبعض ومنفعة للبعض فالخوارة الأخو؛ فالعالم تارة يأمر وتارة ينهى وتارة ذلك يمو والمصالح والترجيح عند التعارض، فالرسول على الله عليه وسلم يرى بمكة أكبر المنكرات ولا يستطيع تغييرها، وكان بالكعبة وبها

الأصنام، وذلك في مرحلة، وفي مرحلة أخرى يغير بقوة ويحطم الأصنام، ويتساهل مع بعض الأشخاص، ويمنع البعض، ويخطئ من يظن أن ذلك تساهلاً وتضييعاً لشرع الله، فذلك من قبيل سوء فهمه وعدم إدراكه وقلة علمه.

وبعد ذلك العرض ؛ هل أدرك هؤلاء الذين يشيعون الفوضى في الأمة بقتل الأبرياء وتكفير العصاة واتهام العلماء أن نظرهم قاصر وأنهم طلاب حق ضلوا الطريق، وأن خبرتهم في الدعوة إلى الله مع قلة علمهم بشرع الله سبب فسادًا عظيمًا في الأمة من تفريق جمعها وتشتيت هدفها وهم يصدون عن سبيل الله، وإن ادعوا أنهم دعاة إلى دعوته ودينه وإن أطالوا السجود والركوع والقيام، فالخوارج كانوا أكثر صلاة وعبادة، ومع ذلك يمرقون من الدين كما يمرق السهم من

والله من وراء القصد .

<sup>(</sup>١) « مجموع الفتاوى » : (٠٢/٤٥) .

<sup>(</sup>٢) (( إعلام الموقعين )) : (٣/٣) ط دار الجيل .

<sup>(</sup>٣) ((الموافقات )): (٢/٢) . (٤) قال شيخ الإسلام في نفس المصدر - القسم الثاني ما اتفق العلماء على أنه إذ فعل كلا الأمرين كانت عبادته وكذلك صحيحة - من هذا الباب . فإنهم متفقون على أن من جهر بالبسملة صحت صلاته ، ومن خافت صحت صلاته ، وكذلك القنوت في الوتر ، وإنما تنازعوا في وجوب قراءة البسملة .. وجمهورهم على أن قراءتها لا تجب وتنازعوا أيضنا في استحباب قراءتها وجمهورهم على أن قراءتها مستحبة .

<sup>(</sup>٥) ((مجموع الفتاوى )) : (۲۲/۷۲۲) .

 يمنأل القارئ: عبد الله محمد - القوصية - أسبوط -عن درجة هذه الأحاديث:

١- لا يدخل أحدُ الجنة إلا بجواز مرور . قيل : يا رسول الله وما هو ؟ قال : ((يسم الله الرحمن الرحيم)) ؟

٧- أن النبيُّ صلى اللَّهُ عليه وسلم عقٌّ عن الحسن كبشًا وعن المسين كبشاً ، مع أثنا تعرف أنه عقّ عنهما كبشين كبشين ، فأيها أصح ؟

٣- ( أَشْفَى الأَشْفَياء من اجتمع عليه فقر الدنيا والآخرة )) ؟

٤ - ( أمانُ العبد جائزُ )) ؟

□ والجواب بعون الملك الوهاب:

يدخل أحد الجنة ... )) ؛ فهو منكر".

((الكامل)) (١/٣٣٨)، وابـن دانية)). الأعرابي في ((معجمه)) عن الشوري ، عن عبد الرحمن بن الدّبري .

زياد بن أنعم عن عطاء بن يسار ، عن سلمان الفارسي مرفوعًا: (( لا ■ أما الحديث الأول: (( لا يدخلُ أحدٌ الجنة ، إلا بجواز بسم الله الوحمن الرحيم ؛ هذا كتابٌ من رب العالمين لفلان بين فلان ، أخرجه ابن عدي في أدخلوه جنة عالية ، قطوفها

وأورده ابن عدي في توجمة (١١٩١)، والط برانيُّ في (الدَّبري) إشارة منه إلى أنه علهُ ((الكبير )) (ج٦/ رقم ٢٩١٦) ، الحديث ، وقد قال الخليلي : تفرُّد وفي ((الأوسط)) (٢٩٨٧) ، وتمام به عبد الرزاق ، عن الشوري ، الرازي في ((الفوائد)) (١٧٧٠- والدَّبري به مشهورٌ ، ولم يتفرَّد به ترتيبه) ، وأبو يعلى الخليلي في الدَّبري ، فتابعه محمد بن على بن ((الإرشاد)) (٤٤٣/١)، والخطيبُ النجار الصنعاني، قال: ثنا في (( تاريخه )) (٤/٥) - ٥ و٧/٥٥) ، عبد الرزاق بسنده سواء . أخرجه وابن الجوزي في ((الواهيات)) أبو يعلى الخليلي في ((الإرشاد)) (١٥٤٧) من طريق إسحاق بن (٢٤/١) ، وتحسام السوازي إبراهيم الدَّبري ، نا عبد الرزاق ، (١٧٧١ - ترتيبه ) ، فتخلُّص منه

[٣٤] القوحيد السنة السابعة والعشرون العدد السابع

وعلَّةُ الحديث عندي من عبد الرحمن بن زياد بن أنعم الإفريقي ، فقلد تكلُّم أهلُ العلم في حفظه ، وقد وجدتُ له طريقًا آخر . أخرجه ابنُ الجوزي في ((الواهيات)) (١٥٤٨)، والضياء المقدسي في ((صفة الجنة )) - كما في ((تفسير ابن كثير )) (۲٤٢/۸) - من طريق محمد بن خشام ، عن العباس بن زياد البلخي ، عن سعدان بن سعد بروايته موصولاً عن الشوري ، عن أيوب ... الحكمي ، عن سليمان التيميّ ، عن أبي عثمان النهدي ، عن سلمان مرفوعاً : ((إن الله يعطي المؤمن جوازًا على الصراط: بسم اللَّه الرحمين الرحيم ، هذا كتابٌ من العزيز الحكيم ، لفلان بن فلان ، أدخلوه جنةً عاليةً ، قطوفُها دانية )) .

قال ابنُ الجوزي: (هذا حديثٌ لا يصحُّ عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قال الدارقطني : تفرّد به سعدان عن التيمي ، قال ابن الجوزي: سعدان مجهولٌ ، وكذلك محمد بن خشام ، وسبق ابن الجوزي أبو حاتم الرازي إلى تجهيل سعدان هذا ، كما في ((الجرح والتعديل)) . (44./1/4)

■ أما الحديث الثاتي: ((أن النبي صلى الله عليه وسلم عقّ ... )) ؛ فأخرجه أبو داود (٢٨٤١) ، والحرب في ((الغريب)) (٢/١٤) ، وابن عبد البرفي ((التمهيد)) (٤/٤ ٣١)، وابن الأعرابي في ((معجمه)) (ج٩/ق٩٢١/١-٢)، والطحاويُّ في ((المشكل)) (٤٥٧/١)، والدولابي في ((الذرية الطاهرة)) (١٠٥)، والطبرانيُّ في ((الكبير)) (ج١١/ رقم ١١٨٥٦)، وأبو نعيم في ((أخبار أصبهان)) (١٥١/٢)، والبيهقي (٢٩٩/٩) ، وابنُ حزم في ((انحلسي)) (٧/٠٣٥) من طريق عبد الوارث بن سعيد ، عن أيوب السختياني ، عن عكرمة ، عن ابن عباس ؛ أن النبي

صلى الله عليه وسلم عقٌّ عن الحسن والحسين كبشا كبشا .

وتوبع عبد الوارث على وصله ، فتابعه سفيان الثوري ، فرواه عن أيوب بسنده سواء ، أخرجه أبو نعيم في ((الحلية )) (١١٦/٧) من طريق يعلى بن عبيد، عن الثوري به، قال أبو نعيم: (تفرّد يعلى ) ، ووقع خطأ في (( الحلية )) ، ولعلُّ ما ذكرتُـهُ هو الصواب ، وهذه المتابعة لا تثبت ؛ لأن يعلى بسن عبيد وإن كان ثقة ، إلا أنه كان كثير الأوهام على الشوري ، ولذلك ضعّفه ابن معين في روايته عن سفيان الثوري ، وذكر ابن الجارود في ((المنتقى)) (٩١٢) أن الثوري يرويه عن أيوب ، عن عكرمة مرسلاً ، وتوبع عبد الوارث أيضًا ، تابعه حفص بن عمر البصري ، فرواه عن أيوب به موصولاً ، أخرجه الخطيب في ((تاريخه)) (١٥١/١٥١) من طريق عبد اللَّه بن مروان أبو شيخ - وثقه أبو حاتم - حدثنا موسى بن أعين ، عن حفص بن

وهذه المتابعــة أيضًا لا تثبت ؛ لأنَّ حفص بـن عمر - ووقع في ((التاريخ)): محمد وهو خطأ -ترجمه الذهبيُّ في ((الميزان)) (٥٦٧/١) ، والحافظ في ((اللسان)) (١٣٩/٢)، وذكرا أن له حديثًا في العقيقة وهو هذا ، قال فيه الأزدي : ( منكر الحديث).

فأجود طريق لهذا الحديث هو ما رواه عبد الوارث بن سعيد ، عن أيوب ، وعبد الوارث أحدُ الثقات ، ولكنه خولف في وصله ، فقال ابنُ الجارود في ((المنتقى)) (٩١٢) : (رواه الشوري وابنُ عيينة وحماد بن زيل وغيرهم عن أيوب ، لم يجاوزوا به عكرمة). اهـ. وقد رواه عبد السرزاق في ((المصنف)) (٢٣٠/٤) عن الثوري ومعمر بن راشد ، عن أيوب ، عن عكرمة أن النبيّ صلى الله عليه وسلم عق عن حسن وحسين كبشين ، ولم يقولوا : (كبشًا كبشًا )ً ، فهؤلاء أربعةٌ ممن وقفت على أسمائهم خالفوا عبد الوارث فأرسلوه ، وهم ير جحون عليه في أيوب ، خاصة ابن عيينة وحماد بن زيد ، لا سيما الأخير منهما ، فقد قال ابن معين :ابن حرب يقول : حماد بن زيد في أيوب أكبر من كل من روى عن أيوب ، قال : أمَّا عبد الوارث ، فقد قال : كتبت حديث أيوب بعد موته بحفظي ، ومثل هذا يجيء فيه ما يجيء ، وكنت صححت إسناد حديث عبد الوارث في ((غوث المكدود )) (رقم ١١١، ٩١١) ، فقد رجعت عنه الآن ، والله يغفر لي جهلي وإسرافي في أمري . ولـ ه طويق آخر عن عكومة .

أخرجه ابسن الأعرابي في ((معجمه)) عدد ما يُذبح عن المولود من الشاهرة المراب الله المخرمي ، نا أهد بن ياسين ، نا محمد الثقفي ، عن يونس بن عبيد ، عن والحجة له ولمن قال بقوله ، وذك عرمة ، عن ابن عباس ؛ أن النبي صلى الله عليه واسحاق ، وأبو ثور : يعق عن الغلام وسلم عق عن الحسن كبشا ، وأمر برأسه فحلقه ، الجارية شاة ، وهو قول ابن عباس وعوسلم عق عن الخلام الحسن منكر وسنده ضعيف جدًّا ، وهذا حديث منكر وسنده ضعيف جدًّا ، وهذا حديث منكر وسنده ضعيف جدًّا ، والصواب ما ذهب إليه الشافع وشيخ ابن الأعرابي لم أعرفه ، وأهد بن عمر هو وحديث ابن عباس والدي اعتمد عوالتعديل )) (٢٢/١/٦) ، ونقل عن أبيه قال : ((الحرح وحديث ابن عباس والمنوعة المورعة والتعديل )) ومسلمة بن محمد الثقفي ضعفه ابن حبان ، ومسلمة بن محمد الثقفي ضعفه ابن حبان ، ومشاه أبو حاتم : ليس بمشهور ، شيخ يكتب حديثه ، ووقه ابن حبان ، ومشاه أبو داود .

وله طريق ثالث عن عكومة ؛ أخرجه النسائي (٧٦٦/٧) ، من طريق إبراهيم بن طهمان ، وهذا في ((سننه )) (٥٣) ، عن حجاج بن الحجاج -

وسقط ذكره من كتاب ابن طهمان - عن قتادة ، عن عكرمة ، عن ابن عباسٍ ؛ أن النبي صلى الله عليه وسلم عق عن الحسن والحسين كبشين كبشين .

ومن هذا الوجه أخرجه الطبراني في ((الكبير)) (ج١١/ رقصم ١١٨٣٨)، وفي ((الأوسط)) (٨٠١٨)، ولم يذكر العدد، قال الطبراني: لم يرو هذا الحديث عن قتادة، إلا الحجاج، بن الحجاج، تفرّد به إبراهيم بن طهمان، وهذا سنة جيّة لولا عنعنة قتادة.

وحاصل البحث أن حديث ابن عباس أن النبي صلى الله عليه وسلم عقّ بكبش واحد، هذا لا يصحح ، ولم أجد حديث يعول عليه أن النبي صلى الله عليه وسلم عقّ بكبش واحد، وإلى حديث ابن عباس هذا ذهب مالك ، فقال ابن عبد البر في ((التمهيد)) (٣١٤/٤) : واختلفوا في عدد ما يُذبح عن المولود من الشياه في العقيقة عنه ، فقال مالك : يذبح عن الغلام شاة واحدة ، وعن الجارية شاة ، والغلام والجارية في ذلك سواء ، والحجة له ولمن قال بقوله ، وذكر حديث ابن واسحاق ، وأبو ثور : يعق عن الغلام شاتان ، وعن الجارية شاة ، وهو قول ابن عباس وعائشة ، وعليه الجارية شاة ، وهو قول ابن عباس وعائشة ، وعليه جماعة من أهل الحديث ، (انتهى )

والصوابُ ما ذهب إليه الشافعيُّ ومن معه ، وحديث ابن عباس والذي اعتمد عليه مالك قد عرفناك ما فيه ، وأحتج ابن عبد البر بآثار صحيحة عن ابن عمر وغيره ، ولا حجة في كل هذا في مقابلة الأحاديث المرفوعة المصرحة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : ((عن الغلام شاتان ، وعن الجارية شاة )) ، وذهب بعض أهل العلم إلى النسخ ، وأن الأحاديث التي فيها أن يعق عن الغلام شاتين ناسخ لحديث التي فيها أن يعق عن الغلام شاتين ناسخ لحديث ابن عباس أنه يعتى عنه بكبش ،

وهذا مسلك ضعيف أيضا، ولا يثبت النسخ إلا بعد معرفة التاريخ، وأين هو؟ ولو صحّ حديثُ ابن عباس لكان القول بجواز الأمرين هو الأقرب إلى الأصول، والله تعالى أعلم.

الأشقياء ... )) ؛ فإنه حديث باطلٌ .

أخرجه الحاكم (٢٢/٤)، والبيهة ي أخرجه الحاكم (١٣/٧)، وفي ((الشعب)) ((السنن الكبير)) (١٣/٧)، وفي ((الشعب)) (١٩/٥)، وفي ((الشعب)) (١٩٥٥)، والطبراني في ((الأوسط)) (١٩٢٩)، من طريق وابنُ عدي في ((الكامل)) (١٩٢٩-١٩١) من طريق ملكم، عن أبيه، عن عطاء بن أبي رباح، عن أبي معيد الخدري مرفوعاً فذكره، وخالد بن يزيد ضعفوه، وله طرق أخرى ساقطة، وقد حكم أبو حاتم الرازي على الحديث بالبطلان – كما في ((علل ولده)) (٢٧٨/٢)، وحكم عليه شيخنا ألألباني في ((الضعيفة)) (٢٧٨/٢)، الوضع، والحكم بالبطلان أدق، والله أعلم، وقد ساق شيخنا طرقه في ((الضعيفة))، فراجعها غير مأمور.

■ أما الحديث الرابع: ((أمان العبد جائز)) ؛ وهو حديث منكرٌ مرفوعًا .

المنتقاة )) ( رقم ٧٧ - بتحقيقي ) من طريق المنتقاة )) ( رقم ٧٧ - بتحقيقي ) من طريق الساعيل بن عبد الرهن ، عن مسعر بن كدام ، عن عمرو بن مرة ، عن أبي البختري ، عن سلمان الفارسي موفوعا به ، وهذا سند منقطع ، فنقل ابن أبي حاتم في (( المراسيل )) (ص٧٦) عن أبيه قال : أبو البختري الطائي لم يلق سلمان ، وأما قول أبي البختري : أنهم حاصروا نهاوند ، يعني ؛ أن المسلمين حاصروا .

وذكره الزيلعيُّ في ((نصب الراية)) (٣٩٦/٣) عن أبي موسى الأشعري مرفوعاً بلفظ: ((أمان العبد أمان))، وقال: (غريبٌّ) يعني: (لا أصل

له) ، وهو اصطلاح خاصٌ به يطلقه على الأحاديث التي وقعت في ((الهداية))، وليس لها أصل ، كما صرّح بذلك شيخنا العلامة أبو عبد الرحمن الألباني - حفظه الله - في ((الضعيفة)) (٤٤/٢)، وصرّح ابن الهُمام في (( فتح القدير )) (٣٠٢/٤) بأنه : لا يُعرف لها أصلٌ . وأخوج البيهقيُّ (٩٤/٩) بسندِ ضعيفِ - كما قال الزيلعيُّ - عن على بن أبي طالب ، رضى اللَّه عنه ، مرفوعًا : (( ليس للعبد من الغنيمة شيء ، إلاّ خرثي المتاع، وأمانه جائزٌ إذا هو أعطى القوم الأمان )) ، وأخرج عبد الرزاق في ((المصنف)) (٥/٢٢) قال: حدثنا معمر ، وسعيد بن منصور في ((سننه )) (۲۲۰۸، ۲۲۰۸) قال : نا أبو شهاب وأبو معاوية ثلاثتهم عن عاصم بن سليمان الأحول ، عن فضيل بن زيد الرقاشي قال : شهدت قريةً من قرى فارس يقال لها: (شاهرتا)، فحاصرناها شهرًا ، حتى إذا كان ذات يوم وطمعنا أن نُصبحهم ، انصرفنا عنهم عند المقيل ، فتخلُّف عبدٌ منا ، فاستأمنوه ، فكتب إليهم في سهم أمان . ثم رميي به إليهم ، فلما رجعنا إليهم خرجوا في ثيابهم ووضعوا أسلحتهم ، فقلنا : ما شأنكم ٢ فقالوا: أمنتونا وأخرجوا إلينا السهم فيه كتاب أمانهم ، فقلنا : هذا عبد ، والعبد لا يقدر على شيء ، قالوا: لا ندري عبدكم من حركم وقد خرجَنا بأمان ، قال : فكتبنا إلى عمر بعض قصتهم ، فكتب عمر: إن العبد المسلم من المسلمين أمانه أمانهم ، قال : ففاتنا ما كنا أشرفنا عليه من غنائمهم. وهذا لفظ معمر.

وأخرجه البيهقيُّ (٤/٤) عن شعبة عن عاصم الأحول مختصرًا ، وهذا سندٌ صحيحٌ . فالصواب في هذا الحديث الوقف . والله أعلم .





إعداد لجنة الفتوى بالمركز العام رئيس اللجنة محمد صفوت نور الدين أعضاء اللجنة صفوت الشوادفي د. جمال المراكبي

• وردت النيا أسئلة كثيرة عن حكم التأمين على العاملين بالحكومة ، والقطاع العام والخاص ، وهال يستوي مع التأمين على الحياة أو ضد الكوارث الذي تقوم به بعض شركات التأمين التجاري؟

•• توجد بعض الجهات التي لديها عسال ترفيض التأمين على هؤلاء العاملين بحجة أن هذا التأمين غير جائز شرعا؟

> • الجواب: الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على خاتم النبيين، وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد؛ فالتأمين ينقسم إلى قسمين:

١- تأمين تجاري ؛ الهدف من ورائمه مجرد تحقيق الربح، كهذا الذي تتولاه وتقوم بــه شركات التأمين.

من ورائه معاونة العاملين بعد سن المعاش ، أو عند التقاعد بما يكفل لهم الحياة الكريمة والآمنة .

وهذان النوعان لا يستويان في الحكم ولا في الغايـة الـــتى يرمى إليها ، ولا في الوسيلة التي يتم بها كل منهما .

فالتأمين التجاري حرام ؛ العقود من الغرر ، والربا ، وبيع دين بدين ، فالشخص الله الموضوع .

يؤمن على حياته أو مصنعه لا يدري كم من الأقساط سيدفع ، وكم من المال المال إلا في حالة واحدة هي حالة انتهاء مدة عقد التأمين دون تعرض للكوارث ، وهذا من قبيل الغرر والجهالة الذي يفسد العقود .

٧- تأمين تعاوني ؛ الهدف وهو كذلك يدفع مالاً في مقابل مال يأخذه دون محاثلة في قدر هـ ذا المال أو تقابض في المجلس ، وهذا من الربا المحرم شرعًا ، فضلاً عن أن شركات التأمين تستثمر حصيلة أموالها في البنوك الربوية ، لتحصل منها على أعلى فائدة ، وهذا هو عين الربا المحرم.

وهذا هو الذي عليه أكثر لأنه يشتمل على ما تفسد معه علماء الأمة ، وهو الذي انتهت إليه الجامع الفقهية التي بحثت

والهدف من هذا التأمين هو مجرد تحقيق الربح ، دون نظر إلى إغاثة الملهوفين والمحتاجين، ولهلا فلا يستفيد من هذا التأمين إلا من شارك فيه ، وتتحلل شركات التأمين من التزاماتها عندما تتيقن الخسارة كما في حالات الكوارث الطبيعية.

لأنَّ الهدف من وراءه ليسس هو المعاونة والمساعدة ، ومثل يعفى معه عن الجهالة والغرر، لأنني لو تبرعت لك بما في جيبي دون أن تعلم قدر ما في جيبي

فإن التبرع يصح ولا يعتد بالغرر والجهالة ، بعكس ما لو اشتريت منك متاعك بما في جيبي دون أن تعلم قدر ما في جيبي ، فلا يصح العقد لوجود الغرر والجهالة . قال تعالى : ﴿ وتعاونوا على

البر والتقوى ولا تعاونوا على الإثم والعدوان ﴾ [المائدة: ٢]. التأمين التعاوني حلال: ولا شك أن التأمين التعاوني من قبيل التعاون على البر المادي ، وإنما الغوض من وراءه ( إن الأشعريين إذا أرملوا في السفر أو قل طعام عيالهم تشجيعه والمشاركة فيه \* هذا الغرض - غرض التبرع - اللدينة ، جمعوا ما تبقى من أزوادهم ، ثم اقتسموه بالسوية ،

فقد أثنى النبي صلى الله عليه وسلم على الأشعريين ، ومدح صنيعهم هذا ، رغم اشتماله على الغرر والجهالة ، وذلك لوجود نية التبرع، والتأمين على العاملين يقوم على التعاون والتبرع ، فالعامل يدفع حصة ، وصاحب العمل يدفع حصة ، ووزارة التأمينات تدفع حصة ، ولا يستفيد من حصيلة هذه مجرد تحقيق الربح والكسب والتقوى ، وفي ((الصحيحين)) : الحصص إلا المحتاج من العاملين . وهذا من التعاون الذي يجب

والله أعلم ، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه.

➡ توجد تحفظات على هذه الفتوى تنشر العدد القادم باذن الله (رئيس التحرير) 
➡

فهم مني وأنا منهم ».

👟 يسأل : م . س . أ :

عن قولة تعالى : ﴿ إِن الدِّينَ أَمَنُوا تُم كَفُرُوا تُم أَمْنُوا ثُم كَفُرُوا ثُم ارْدَادُوا كَفَـرًا لَم يكن الله ليغفر لهم ولا ليهديهم سبيلا ﴾ [النساء: ١٣٧]، وقوله تعالى: ﴿ إِن الذِّين كَفْسَرُوا وظلموا لم يكن الله ليغفر لهم ولا ليهديهم طريقًا ﴾ [ النساء: ٢٦٨]. والتوفيق بيلها وبين قُولِه تَعَالَى: ﴿ قُلُ لَلْذَينَ كَفَرُوا إِنْ يِنْتَهُوا يَغْفَرُ لَهُمْ مَا قَدْ صَلَفَ ﴾ [ الأنفال : ٣٨ إ ٢

الأوليين من سورة ((النساء)) خاصة بمن مات على ذلك الكفر ؛ لأنه إذا مات انقطع النبي صلى الله عليه وسلم : «إن عما هم فيه من الكفر والمشاق

• والجواب: أن الآيتين عمله ، فلا يغفر له ، والآية الإسلام يَجُبُ ما قبله » ، الأخيرة من سورة «الأنفال» فمعنى: ﴿ إِنْ يَنتَهُوا ﴾ ؛ أي عن تذكر الأمر المعلوم من حديث

الكفر ، ويقول ابن كشير : أي

والعناد ويدخلون في الإسلام والطاعة والإنابة: ﴿ يَغْفُر هُم مَا قد سلف ﴾ أي ؛ من كفرهم وذنوبهم وخطاياهم ، ثم ساق حديث ابن مسعود مرفوعا: (( من أحسن في الإسلام لم يؤاخل بما عمل في الجاهلية ، ومن أساء في الإسلام أخل بالأول والآخو )) . (انتهى) .

والإساءة في هذا الحديث معناها: الكفر، وليس معناها مجرد المعصية ، فلا يكفر أحد من أهل القبلة بذنب ما لم يستحله . ويقول ابن كثير على آية سورة ((النساء)): يخبر تعالى عمن دخل في الإيمان ، ثم رجع عنه ، ثم عاد فيه ثم رجع واستمر على ضلاله وازداد حتى مات ، فإنه لا

له ، ولا يجعل له مما هو فيه فرجًا ولا مخوجاً.

ويقول القرطبي عن الآية الأخرى من «النساء»: هذا فيمن يموت على كفره ولم يتب. يظهر من هذا أن آيتي سورة ((النساء)) فيمن مات على الكفر ولم يدخل الإسلام ، وأن آيـة سورة «الأنفال» فيمن أسلم بعد توبـة بعـد موتـه ، ولا يغفـر اللّــه | الكفر .

> • ويسأل الأخ السائل : عن الشرك وأنواعه؟ وعن الايمان والكفر؟

• والجواب: أن الله بعث رسله بالتوحيد: ﴿ واعبدوا الله ولا تشركوا به شيئًا ﴾ [النساء: ٣٦] ، ((قولوا: لا إله إلا الله تفلحوا)) . والتوحيد قسمان : إثبات ومعرفة ، وتوحيد قصد وطلب .

فالأول ؛ أن تثبت للَّه الوحدانية في الخلق والرزق ، وتثبت له الوحدانية في صفاته وأسمائه ف: ﴿ ليس كمثله شيء وهو السميع البصير ﴾ [الشورى: ١١].

والثاثي ؛ ألا تقصد غيره في عبادة من دعاء أو طلب ومسألة أو رجاء وخوف وحب أو تعظيم ، فلا تسأل في السراء والضراء غيره ، ولا تطلب الشفاء ولا النصر إلا منه سبحانه .

والشرك ضد التوحيد ، فهو قسمان :

الأول: شرك في الإثبات والمعرفة ، فتثبت خالفًا معه أو غيره أو مدبرًا للكون أو محدثًا للحوادث سواه أو معه كما قال النمرود: ﴿ أَنَا أَحِيمِ وأَمْسِت ﴾ [البقرة: ٢٥٨] ، وكما ظن بعض المشركين أن اللَّه خالق الخير ، وأن الشيطان يخلق الشر .

والثَّاتي ؛ شرك القصد والطلب ، وهو إما أن تقصد غير الله فتسأله ما لا يسأل فيه إلا الله ، كالذين يسألون البدوي أو غيره قضاء الحاجات أو دفع الملمات وينذرون له ويتقربون إليه . وإما أن تقصد غير الله ليرفع مسألتك إلى الله سبحانه ، ومن شرك القصد والطلب أن تطلب بعملك أن يواك الناس أو يسمعوك ، وهو الرياء والسمعة ، وذلك كله من الشوك الأكبر.

أما الشرك الأصغر ؛ فهو ما يجري على الألسنة من الألفاظ موهمة للتسوية بين الخالق والمخلوق، مثل الحلف بغير الله ، أو قولك : لولا فلان لكان كذا ، ونسبتك الحوادث لغير الله ، كحديث : ((أمطرنا بنوء كذا ونوء كذا)) .

أما الإيمان والكفر:

فالإيمان ؛ هو التصديق ، وهو تصديق بالاعتقاد وبالعمل، وتصديق بالقلب وإقرار باللسان وعمل بالجوارح تصديقًا لذلك الإقرار، والكفر ضد ذلك ، وهو الجحود بالقلب أو باللسان أو بالعمل.

فالإيمان اعتقاد وقول وعمل ، يزيد بالطاعة ، وينقص بالمعصية ، فالمؤمنون يتفاوتون في الإيمان ، فقوله تعالى : ﴿ فتحرير رقبة مؤمنة ﴾ [ النساء : ٩٢] ، وقول النبي صلى الله عليه وسلم لمعاوية السلمي عن الجارية التي سألها: ((أيس اللَّه؟)) قالت : في السماء ، وسألها : « من أنا ؟ » قالت : أنت رسول الله ، قال صلى الله عليه وسلم :

• ويسأل : محمد شاكر على آدم: عن القسم بالتين والزيتون ، هل لأنه أعظم الفواكه ؟

• والجواب ما قاله ابن كثير: في قوله تعالى : ﴿ وَالْتِينَ وَالْزِيتُونَ ﴿ وَطُورُ سَيْنِينَ ﴾ وهـذا التوراة ذكر هذه الأمـاكن الثلاثـة : جاء اللّـه مـن البلد الأمين ﴾ [التين: ١-٣] هذه محالٌ ثلاثة بعث الله في كل واحد منها نبيًّا مرسلاً من أولي العزم أصحاب الشرائع الكبار، فالأول محلم التين والزيتون، وهي بيت المقدس التي بعث اللَّه فيها عيسى ابن مريم ، عليه السلام ، والثاني طور سينين ؛ وهو طور سيناء الذي كلم الله عليه موسى بن عمران ، والثالث ؛ مكة وهو البلك الأمين الذي من دخله كان آمنًا ، وهو الذي أرسل

«أعتقها فإنها مؤمنة»، فتلك الجارية ليس إيمانها كإيمان أبي بكر وعمر.

وللإيمان أعمال ، وللكفر أعمال ، فالصدق والبر والصلة والصدقة والسلام كلها من أعمال الإيمان ، والكذب والسرقة والزنا وشرب الخمر من أعمال الكفر ، وكما أن من عمل من أعمال الإيمان السابقة لا يدخل بها إلى الإيمان إلا أن يسبقها تصديق بالقلب وإقرار باللسان ، كذلك من وقع منه بعض أعمال الكفر ، فإنه لا يدخل الكفر ويخرج من الإيمان ما لم يصاحبه اعتقاد قلب ، أو إقرار باللسان ، وذلك هو الذي يميز الكفر العملي الذي لا يخرج من الملة المسمى بالكفر الأصغر عن الكفر الاعتقادي المخرج من الملة .

فهذه كلمات يسيرة تناسب المقام ، ولكن عليك أن تراجع ما كتب في ذلك من كتب التوحيد ، مثل ((فتح الجيد)) ، و((شوح الطحاوية »، و « معارج القبول ». والله أعلم .

فيه محمد صلى اللَّه عليه وسلم ، قالوا : وفي آخر طور سيناء - يعنى : الذي كلم الله عليه موسى بن عمران - وأشرق من ساعير - يعني : جبل بيت المقدس الذي بعث الله منه عيسى - واستعلن من جبال فاران - يعني : جبال مكة التي أرسل الله منها محمدًا صلى الله عليه وسلم - فذكرهم خبرًا عنهم على الرتيب الوجودي بحسب ترتيبهم في الزمان ، وفي القرآن قسم بالأشرف ، ثم الأشرف منه ، ثم بالأشرف منهما .

## سالاح إسلامي خطير ..

## أين المطلقون ؟!

عابرة القارات ، وأخطر من القنبات الذرية القرية الذرية مسلاح لا والهيدروجينية ، سلاح لا يترك المدن خرابًا ودمارًا ، ويحول ولا يسفك الدماء ، ويحول الشعوب إلى جثث تتعفن ، يعقل أن يشهد بو

أخطر من الصواريخ

إنه سلاح أخطر من كل ذلك ؛ لأنه يتسلل إلى القلوب الخربة فيعمرها ، ولا يتسلل إلى المدن فيدمرها ، هنذا السلاح يعيد الشعوب إلى فطرتها الله تعالى عليها ، لقد فطر الله تعالى الشعوب على التوحيد ، لأنه شهد بوحدانية نفسه : ﴿ شَهِدَ اللهُ أنه لا إله إلا هو والملائكةُ وأولوا العِلْم ... ﴾

ويجب أن توارى بالتراب.

#### بقلم الشيخ مصطفى درويش

[آل عمران: ۱۸]، ولا يعقل أن يشهد بوحدانية نفسه ويخلق الشعوب على غير هذا، وخلق الشعوب وحدد لهم مهمتهم، فقال: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الحِّنُ وَالْإِنْسَ اللَّا لِعَبْدُونَ ﴾ الحِنْ والإنسَ اللَّا لِعَبْدُونَ ﴾ أن يخلقهم لعبادته ولا يجعلهم أن يخلقهم لعبادته ولا يجعلهم في كيانهم العبادة، إنما أودع في كيانهم العبادة الحقة، وخلقهم عليها، ولهذا قال: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ وَاشْهِمْ قَالُوا مِن طُهُورِهِم ذُريَّتُهُمْ وَاشْهِدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبُّكُمْ قَالُوا الْمُ

أبلى شهدنا ... أو الأعراف:

177]، حتى لا يحتجوا على
الكفر والضلال بالغفلة أو التلقي
من البيئة وإرث الضلال، وهذا
السلاح الخطير يمكن أن يوجه
إلى أمريك وأورب الغربية
والشرقية وغيرها، والشعوب في
حاجة إلى هذا السلاح الذي
يعيدها إلى فطرتها، ويصحح لها
عقائدها، ويحقق لها الأمن

الشعوب أصبحت لا تصدق اطلاقاً أن الإله العظيم خالق الكون الكبير يمكن أن يستريح في اليوم السابع، أو يدخل مع يعقوب في مصارعة، أو يدعى إلى وليمة عند إبراهيم، ويأكل الزبد ويشرب اللبن، كما يقول هذا المصنف الذي أطلق عليه زوراً وبهتاناً لفظ ((التوراة))،

ا التوحيد السنة السابعة والعشرون العدد السابع

والشعوب لا تصدق إطلاق أن خالق هذه العظمة التي مازالت تكتشف أبعادها للآن بمركبات الفضاء، لا يصدق أن خالق هذه العظمة يمكن أن يتحول إلى إنسان يستقر في أحشاء امرأة تتألم لولادته ، فتلجأ إلى جزع نخلمة وتضعمه في مرود للبقر وتقطع عنه الحبل السوي وتزيل عنه فضلات الرضاعة ، ثم في اليوم السابع يختــتن في لحــم غرلته ، ثم يقال : هذا رب العالمين !! تواضع إلى هذه الدرجة !! وأنه لا إنقاذ للبشرية إلا بهذا التواضع المهين!! ثم ماذا بعد ذلك !! لا يمكن أن يتجاوز عن أخطاء البشر ويسمح لهم بالدخول في ملكوته إلا إذا أمسكوا به وقتلوه !! ويترك الناس في حيرة هل الذين قتلوه أبرار أم فجار ؟! أبوار منفذون للفدية والكفارة والخلاص أم فجار قتلة سفكوا دم هذا الرب المتأنس البريء ؟! والعجيب أن مصنفاتهم أيضاً تقول: إن هذا الرب البريء المقتول كان يستنجد برب آخر ويقول: (إلهي .. إلهي لماذا تركتني؟)، صدقوني

الشعوب أصبحت لا تهضم هذه الأفكار التي تسبب لها عسر هضم عقائدي ، وتريد أن تبحث عن الخلاص، وتريد أن تبحث عن كتاب حق يحقق لها هـذا الخلاص ؛ لأن الشعوب أصبحت لا تصدق أن الرب ينزل كتابا يحدد للشعوب إطار العمل والعبادة فيلصق بالأنبياء تهم التعري والزنا والفحش والفسق والغدر والخيانة وارتكاب الفاحشة مع الحارم وإنجاب المواليد غير الشرعية ، وغير ذلك كثير مسطور في أسفار هذا المصنف الذي أطلق عليه (( التوراة )) .

الترراة)).

الشعوب أفاقت وأصبحت لا تصدق الحملات المسعورة التي تشنها محطة مونست كسارلو في مونست كسارلو في أخر الليل تريد أن تسبرر للنساس اللامعقول علسى أنه معقول ال

الشعوب في حيرة الآن ؟ كيف يمكن أن يكون الثلاثة برغم ما بينهم من اختلافات ومحاورات ومحاورات ومجادلات وتجاوزات برغم كل ذلك الثلاثة واحد ١٩٤١ وأصبحت الشعوب لا تصدق كل المبررات والفلسفات التي يأتي بها أقطاب الدين ، لأن الشعوب تعلم أن الدين ، لأن الشعوب تعلم أن أيضاً ، وهذه المبررات فقط أيضاً ، وهذه المبررات فقط وما تدره من ماديات ومعنويات وأدبيات .

هـل تصـدق الشـعوب أن الـرب تانس وتجسـد لإنقـاذ البشرية ، شم يـتراجع عن إنقاذ امرأة كنعانية بحجـة أنه جـاء طراف بيت إسرائيل الضالة ، وأن ما عـدا الإسـرائيليين من الشعوب كلاب لا يلقى لهم خبز البنين!! إن كنتـم لا تصدقـون البنين!! إن كنتـم لا تصدقـون فـارجعوا إلى مصنفـات العهـد فـارجعوا إلى مصنفـات العهـد فـارجعوا إلى مصنفـات العهـد وزع عليهم ألقـاب هـذا أب ، وهـذا ابـن ، وهـذا أب ، وهـذا ابـن ، وهـذا روح يحول الماء في حفلة عرس إلى خم

السنة السابعة والعشرون العدد السابع التوحيد [47]

ا في بلسدان المسلمين تسير في وكانك تسير في بلسدان أوربسا وغيرها الخمسارات وعلب والمسارات وعلب الليل وإعلانات وعلب عسن راقصات عاريات وخسروج واضح على شريعة واضح على شريعة القرآن إل

ليشرب كل المدعوين ؟؟!! ثم يقال: هذا كتاب يتعبد به !! همل يعقل أن يقال في هذا المصنف المسمى ((توراة)): إن موسى كتب التوراة بيده !! ثم تأتي في هذه التوراة قصة مرض ووفاة موسى والمناحة التي أقامها بنو إسرائيل وما تلا ذلك من أحداث، أي عقل يمكن أن يصدق هذا !! وهل يعقل أن يأتي في إنجيل المسيح قصة الإمساك به ومحاكمته وقتله المزعوم ودفنه في القبر، وكل

ذلك إنجيل تلقاه المسيح من الله ١٩٢٤

الشعوب أفاقت وأصبحت لا تصدق كل هذا برغم الحملات المسعورة التي تسلطها محطة رومونت كارلو)) في آخر الليل، تريد أن تبرر للناس اللامعقول على أنه معقول، أي رب هذا الذي يضع الشعوب في حيرة من أمور لا يقبلها العقبل ولا يقرها التناقض والبطلان لأول وهلة، التناقض والبطلان لأول وهلة، للرجة أن الشعوب الآن أصبحت ترفض كل ذلك، أصبحت ترفض كل ذلك، بدلاً من أن تدين بهذا وذلك شيء لمسته اللامعقول، وذلك شيء لمسته للامعقول، وذلك شيء لمسته للامعقول، وذلك شيء لمسته اللامعقول، وذلك شيء لمسته المسته المسته

بنفسي في جولاتي في البلدان الأوربية ، كنت دائماً أواجه بهذا السؤال: أثبت لنا وجود إله ؟ لأن الشعوب الأوربية رفضت إلها بهذه الصورة وهذه المهانة ، فظنت أنه من الخير أن لا إله !! ولكن من يستخدم هذا السلاح الخطير ويقول للشعوب: لا إله إلا الله ، الله الموصوف بكل صفات الكمال المؤي يرحم الناس ، وهو العظيم الذي يرحم الناس ، وهو العظيم ذو الجلال والإكرام .

المرضيية يصلحون لعالجية المرضييين المرضيين عين المرضيين عين والنساكبون عين السينة للسينة المناس اليه ، فأين اليد الأمينية المني السلاح ١٩٠٠ السلاح ١٩٠٠ السلاح ١٩٠٠ السلاح ١٩٠٠

من يقدم للشعوب الكتاب الحق الذي يحدد لهم إطار العمل في الدين والدنيا ، ويحقق لهم سعادة الدارين ، من يقدم للشعوب هذا البديل العظيم اللثي حدد للشعوب أخطر أمورهم الدنيوية من زواج وطلاق ومواريث وصيانة للدماء والأعراض والأنفس والأموال ، وحدد لهم إطار العمل للآخرة وأجاب عن هذا السؤال الخطير وأجاب عن هذا السؤال الخطير الذي يتردد بينهم دائماً : نحن نولد وغوت ، فلماذا نعيش ؟

[ 1 2] التوحيد السنة السابعة والشرون العدد السابع

فقال لهم: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجُنَّ والإنسس إلا ليعبُ دُون ﴾ ر الذاريات: ٥٦ ، وإذا حافظوا على هذه المهمة الرئيسية كانت لهم حياة أخرى ونعيسم أبدي بلا موت ولا تكليف ، بل وقدم لهم في السماوات والأرض وفي أنفسهم الدليل على أنه كتاب من عند الله ، بدليل أنه ماتت الماركسية مع ماركس، وماتت النازية مع هتلر ، وماتت كل المواثيق التي قدمها الزعماء والقادة للشعوب، ودفست معهم ، وتخطى الكتاب الحق خسة عشر قرناً ، وبقى كما نول.

من يحمل هذا السلاح الخطير فيغزو به شعوب أمريكا وأورب وغيرها ؟ من يوصل للشعوب ما يعيدهم إلى الحقيقة التي خُلقوا عليها وخُلقوا من أجلها ؟ هل الشعوب الإسلامية بحالتها الآن لديها الصلاحية لحمل هذا السلاح و تو صيله ؟؟!!

🗌 تطالعن الشاشة الصغيرة ببرنامج رقبص عاری ، ثم تذیع بعيد ذلسك اذان الظهرأو العصسر او غيره . ويعيد الأذان : تواصل البرنـــامج الراقص !!

في بلدان المسلمين تسير وكأنك تسير في بلمان أورب الشعوب هي أن نعيش نحن في وغيرها ؛ الخمارات ، والبارات ، الحق كاملاً ، فأين البد الأمينة وعلب الليل ، وإعلانات عن التي يمكن أن تطلق هذا راقصات عاريات ، وخروج السلاح ١١٩٩ واضح على شريعة القرآن، والعجيب أن تطالع برنامج رقص عاري فيما يسمى بـ ((الشاشة الصغيرة )) ، ثم يقال : ونذيع

الآن أذان الظهر أو العصر أو غيره !! وبعد الأذان : نواصل الآن بونامج الوقص!!

المرضى لا يصلحون لمعالجة المرضى، والناكبون عن صراط اللَّه المستقيم لا يصلحون لتوصيل الناس إليه ، إن هذا السلاح الخطير الذي يمكن أن يحول الشعوب دون إراقة دماء لا بد أولاً أن يجد من يحرمه ويقدره ويعيش فيه ، لا يمكن أن تكون الشعوب الضالة قدوة في الثقافة والمظهر والحضارة والتشريعات ، ثم يفكر المقلدون في تحويل هذه الشعوب إلى الدين الحق والكتاب الحق.

إن أول خطوة لدعوة

مصطفى درويش

عن أبي هريرة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ((أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله ، فمن قال: لا إله إلا الله فقد عصم منى نفسه وماله إلا بحقه ، [أخرجه البخاري]. وحسابه على الله )) .

المنة السابعة والمشرون العدد السابع التوحيد [0]

## الفرق بين القروض والديون ..

دعيت لإلقاء بعض المحاضرات العامة وخطبة الجمعة في البحرين، وتحدثت عن مواطن الربا في المعاملات المعاصرة، وموقف المسلم من اختلاف الفقهاء، وطرق الاستثمار؛ الحلال منها والحرام، وجاء مندوب صحيفة ليأخذ حديثاً لينشره، وسألني أسئلة عدة كان منها: ما الفرق بين عقد القرض والدين والوديعة والاستثمار؟

خطأ كبير، وفهم سقيم وقع والباط فيه أنمتنا الأعلام، ومشايخنا الجتنابه. الكرام والمجامع الإسلامية قال الشلاثة جميعها، وكل المؤتمرات في مشارق الأرض ومغاربها لنا، أن التي بحثت معاملات البنوك، عنه القر كل هؤلاء جهلوا اللغة والفقه معنا، فلم يضعوا الألفاظ إلى الفقالأربعة في الموضع الصحيح!! والغارمين ولننظر فيما كتب نظرة النبوية، ولننظر فيما كتب نظرة النبوية، علمية مجردة، سائلين الله فاستعمل معناه الحق معناه الحق معناه الحقاد ورزقنا اتباعه، الغير عن

المنتخصاة المسلطة الم

فبينت له خطأ السؤال، فليس في الفقه الإسلامي عقد اسمه استثمار، وإنما هناك طرق استثمار مشروعة، ولها ضوابطها الشرعية، وطرق استثمار محرمة، ولذلك لا يجوز أن نجعل الاستثمار شيئا الحرمة، وإنما لا بد من أن يكون الحكم على كل طريقة يكون الحكم على كل طريقة من طرق الاستثمار، ولكن كاتبنا جعل الاستثمار، ولكن واحدًا، له اصطلاح فقهي يدل على أنه حلال!!

هكذا لأول مرة في تاريخ الدراسات النقمية (ا

والأشد غرابة وعجبًا أن عدً الكاتب هذا تصحيحًا

والباطل باطلاً ، ويرزقن

قال الكاتب في نهاية حديثه عن القرض: (ومن ذلك يتبين لنا، أن لفظ القرض قد عبر عنه القرآن الكريم، بمعنى مجازي بديع، وهو الإحسان إلى الفقراء والمحتاجين وجاءت الأحاديث النبوية، والمعاجم اللغوية، فاستعملت لفظ القرض في الغير عن طريق إعطائه ما هو لفي حاجة إليه من أموال على

[ ٢٦] التوحيد السنة السابعة والعشرون العدد السابع

# والودائع والاستثم

سبيل السلف إلى وقت معين). اه.

وقول الكاتب هذا رباً . اهد . صحيح، ولكن ينقصه شيء هام جداً ، بينه قول الحق ، تبارك وتعالى ، فحديث القرآن الكريم عن القرض جاء في ست آیات ، کلها بلا استثناء جاءت بلفظ: ﴿ قرضًا حسنا ﴾ .

فكلامه يحتاج إلى إضافة بيانية ، وهي : أن المقصود هنا القرض الذي يرضاه الله، عز وجل، ورسوله صلى الله عليه وسلم، وهو القرض الحسن الذي أجمعت الأمة على استحبابه.

وهذا يستدعى أيضًا إضافة أخرى ، وهي بيان القرض غير الحسن، وتحدث الكاتب عنه في موضع آخر ، فقال : القاعدة الشرعية تقول: (كل قرض جر نفعًا فهو ربًا)، أي كل قرض اشترط صاحبه

على المقترض منه أن يرده إليه زائدًا عن أصله ، فهذه الزيادة

ضوابط شرعية وبيان للحسلال والصرام في طـرق الكسب وتثمير المال وتكثيره .

إذن فالحديث عن القرض يستدعى بيان القرض الحسن، والقرض غير الحسن، وهو القرض الربوي، وهذا القرض الربوي هو الذي كان منتشرًا في الجاهلية ، حيث جعلوا من القروض وسيلة للاستثمار في رحلة الشتاء والصيف وغيرهما ، وأوضح مثل لهذا ما كان من العباس وشريكه، حيث كانا يسلفان في الربا، فجعلا هدف الشركة استثمار

المال عن طريق الإقسراض الربوي، فحرم الله تعالى هذا المنهج في الاستثمار وأبطله.

وجاء النظام الرأسمالي ليعيد الى الاقتصاد المنهج الحرام، فجعل فوائد النقود مقابل الزمن ؛ كأجر العمال ، وريع الأرض ، كلها في مبادئه وسائل إنتاج واستثمار.

وعن يهود هذا النظام الاقتصادي جاءتنا فكرة البنوك الربوية ، أرجو من البداية أن نتنبه ، فقد حصر الكاتب معنى القرض في الحسن منه، ولم يشر إلى غير الحسن إلا في الحصر رأيناه بعد ذلك يخرج القرض الربوي من معني القرض، ويدخله في الاستثمار، بل في الاستثمار الحلال، ومع هذا يرى الكاتب أن العلماء الأعلام السابقين واللاحقين قلد خلطوا !!

شم استطرد الكاتب إلى الحديث عن الدين، وبين أنه أعم من القرض، شم عن الوديعة، وهذا صحيح - في الجملة إن شاء الله تعالى - علاحظة أمرين:

\* الأول: أن الزيسادة على الدين - بغير شرط أو عرف - جائزة شرعاً ؛ ذلك أن المعروف عرفاً كالمشروط شرطاً ، وأظن أنسا الآن في الزمان الله عليه وسلم: ((ياتي على الناس زمان ياكلون على الناس زمان ياكلون غباره)) . وفي روايسة: ((بخاره)) . وفي روايسة: والنسائي] .

ويحضرني في هذا المقام ما جاء في ((صحيح البخاري)) من قول عبد الله بن سلام، رضي الله عنه، لأبي بردة: (إنك في أرض – يقصد العراق – الربا بها فاش؛ إذا كانت لك على رجل حق، فأهدى إليك هل تبن، أو هل شعير، أو همل قمت، فإنه ربا).

ومشل هذا الأمر في ((مصنف عبد الرزاق)) ((مصنف عبد الرزاق)) كوب (١٤٣/٨) : عن أبي بن كعب ، رضي الله عنه ، وفيه : ((فخذ قرضك ، واردد إليه هديته)) .

فإذا كان مسلك بعض التجار العراقيين وحيلهم التجار العراقيين وحيلهم تجار - جعل الصحابين الجليلين يمنعان أخذ الزيادة غير المشروطة، فمن باب أولى يجب الحذر والحيطة في زمننا، على أساس الربا، وأصبح على أساس الربا، وأصبح على أساس الربا، وأصبح عليه الحال في الجاهلية، وقد أثبت هذا في أكثر من كتاب

# والشائي: أن معنى الودائع الشائع المستعمل؛ ودائع البنوك، أو الودائع لأجسل؛ أو الودائع الاستثمارية، لا يعني عقد الوديعة في الفقه الإسلامي، وإنما هي تسمية اصطلح الناس عليها في العرف المصرفي، وهي في غير موضعها اللغوي

من کتبی .

والشرعي، وقد نبهت إلى هذا منذ أكثر من عشر سنوات، وبينت أن ودائع البنوك الربوية عقد قرض، وأن الودائع الإسلامية في البنوك الإسلامية شركة مضاربة، الإسلامية شركة مضاربة في بعض المعاهد التجارية العليا منذ سنة ١٤٠٠ هـ، وقت أن كانت البنوك الإسلامية في المهد، وقبل بضع سنوات من وجود أي بنك إسلامي في قطر.

نتقل بعد هذا إلى ما جاء عن الاستثمار ؛ قال الكاتب : والكلمة الرابعة وهي الاستثمار مأخوذة من الثمر، وذكر قول صاحب ((القاموس المحيط)) : (ثمر الرجل ماله، أي ؛ نماه وكثره، وأثمر الرجل أي ؛ كثر ماله).

وما جاء في ((المعجم الوسيط)): (الاستثمار؛ الوسيط)): (الاستثمار؛ استخدام الأموال في الإنتاج، إما مباشرة كشراء الآلات والمواد الأولية، وإما بطريق غير مباشر، كشراء الأسهم والسندات). ثم ذكر تفسير

قوله تعالى : ﴿ وَكَانَ لَهُ ثُمَّرٌ ﴾ الكهف: ٣٤]، فقال: (وكان للرجل الذي يملك هذين البستانين أموال كثيرة الكون بالطرق الحرام، فهو أخرى غير هذين البستانين، ذكر المعنى اللغوي دون إشارة مــن الذهــب والفضــة | إلى الطـرق الحـــلال منهــا | أنكــر هــــذه المــــادر ، والأنعام)، أسم قال: | والحرام، و((المعجم الوسيط)) والخلاصة ؛ أن لفظ الاستثمار معناه : أن يبحث الإنسان عن المصادر والمعاملات المتنوعة التي توصله إلى تكشير ماله وتنميته بالطرق المشروعة التي أحلها الله تعالى).

> الاقتماد الراسمالي الصذي أخذناه عصن يهسوده -- نظسام البنوك الربوية --يغظرإلى التنمية بمنظار كثرة المال ، دون التفسات إلى ملال أو هرام.

\* قلت: صاحب ((القاموس)) لم يشر إلى الحلال أو الحرام، فتكثير المال قد في المصادر والمعاملات المتنوعة وإن ذكر بعض الطرق ، غير أنه لم يذكر الحكم الشرعي، ذلك أن موضع الحكم الشرعي ليس معاجم اللغة ، والأمثلة التي ذكرها ليست كلها مشروعة أحلها الله تعالى ، وعلى سبيل المثال : إذا قامت شركة مساهمة لصناعة الخمور والتجارة فيها، فهل أسهمها حلال ؟ وإذا أرادت فأصدرت سندات ، فهل شراء هذه السندات حلال ؟

وإذا جنب إلى الكافر، صاحب الجنتين ، اللذي : ﴿ كَانَ لَهُ ثُمِّ ﴾ ، فهل كسب هذه الأموال الكثيرة كلها بطرق مشروعة أحلها الله اباب التجاوز في التعبير. تعالى ؟ فمن أين جاء الكاتب بقوله: بالطرق المشروعة التي

إن الاستثمار لا يفتى فيه بالحِل أو بالحرمة إلا بعد النظر التي توصل الإنسان إلى تكثير ماله وتنميته ، وليس بمسلم من والمعاملات منها ما أحله الله، عز وجل ، ومنها ما حرمه ، وليس بمسلم من أبطل شريعة الله سبحانه وتعالى التي بينت الحلال والحرام في طرق الكسب وتنمية المال، وجعل الاستثمار كله حلالاً ، أو كله حرامًا . فهذه القضية - عقلاً أو شرعاً - أوضح من أن تناقش .

ثم قال الكاتب: هذه الشركة قرضًا لمدة معينة (والخلاصة التي أريد أن أصل إليها بعد أن عرفنا معانى هذه الألفاظ لغة وشرعًا ، هي : أن هذه الألفاظ لكل منها معناه الخاص، وأن وضع هذه الألفاظ مكان الآخر هو من باب الخطأ ، أو على الأقل من

ومع أن العبرة في المعاملات بالمقاصد والمعانى ، لا بالألفاظ أحلها الله تعالى ؟ الله تعالى ؟ الله أن وضع الألفاظ

في معانيها الصحيحة أمر لا بد منه لتجلية الحقائق، والابتعاد عن الخلط الذي كشيرًا ما يؤدي إلى الأحكام الخاطئة، والتفسيرات السقيمة.

الآن لنا أن نتساءل: هل المعاملات التي تقوم بها البنوك والمصارف تشمل هذه الألفاظ الأربعة أو تشمل بعضها دون بعض ؟ وأي هذه الألفاظ أقرب إلى حقيقة التعامل مع هذه البنوك ؟ وما الحكم الشرعي إذا قصد إنسان التعامل معها – معاملة معينة ينطبق عليها أحد هذه الألفاظ الأربعة دون الآخو. اه.

\* قلت: الألفاظ الثلاثة الأولى جئت بمعناها لغة وشرعًا، مع خطاً في القرض بينته لك في محله، وهذه الثلاثة لها ضوابطها الشرعية التي نجدها في الفقه الإسلامي. أما لفظ الاستثمار فقد ذكرت معناه اللغوي فقط لا الشرعي، واستمددته من معجمين لغويين، واستعنت بحديث القرآن الكريم عن

الكافر الذي: ﴿ كَانَ لَـهُ

غرر ﴾ ، وهذا كله لا يعطى المعنى الشرعي ، لكن الكاتب تعامل على الشرع ، وأعطى الحكم من عند نفسه ، وجعل كل استثمار حلالاً ، وزعم أن الشرعي ؛ فمن أيس جاء هذا ؟! وهي لم تقصده من قريب ولا بعيد ، وليس بين المراجع كتاب فقه واحد ، وليس في الفقه الإسلامي المراجع كتاب فقه واحد ، وليس في الفقه الإسلامي المواجع كتاب فقه الإسلامي وليس في الفقه الإسلامي ومذاهبه عقد اسمه استثمار ، ولا ينعقد عقد بهذه الصيغة !!

العم هناك صوابط سرعيه، وبيان للحلال والحرام في طرق الكسب وتثمير المال وتكثيره، وإن لم تنتشر كلمة استثمار في الفقه، فالكلمة تعني عقودًا مختلفة منها الحلال ومنها الحرام.

ولا يمكن أن يكون الاستثمار كله حلالاً ، فقد سبق بيان بعض أمثلة للاستثمار الحرام عما ذكره الكاتب نفسه من المراجع لبيان العنى ، ولم أشا أن أزيد آنذاك ، فالاستثمار الحرام

معلوم مقطوع به في الجملة لعامة المسلمين، فضالاً عن خاصتهم، فالزارعون الأشجار المخدرات وصناعها وتجارها ؟ مستثمرون، وأصحاب الملاهي الليلية ودور البغاء والقمار ؟ مستثمرون.

القرض لا بد أن ينفصل عسن الاستثمار في حالة واحدة فقط وهي القسرض القسسن والاسستثمار الحسلال أمسا في غيرهما فيمكن ألا ينفصل

والاقتصاد الرأسمالي الذي أخذناه عن يهوده - نظام البنوك الربوية - ينظر إلى التنمية بمنظار كثرة المال، دون التفات إلى حالال أو حرام، أو مصلحة أو

مفسدة ، فالمرأة التي تعمل في بيتها فقط ، وتربي أولادها ، وتخرج النشء الصالح ، ليست منتجة ، والمرأة التي تعمل في تلك الملاهي وتشبع رغبات العابثين امرأة منتجة ، بل هي بمقياسهم الفاسد أكثر إنتاجاً من المعلمة والطبيبة ، مادامت تتقاضى أجراً أكبر .

والقرض لا بدأن ينفصل عن الاستثمار في حالة واحدة فقط، وهي القرض الحسن، والاستثمار الحلال، أما في غيرها فيمكن ألا ينفصل، بل يدخل في كثير من استثمارات العصر أكثر عما كان في الجاهلية الأولى.

ففي الجاهلية مشلاً كان العباس وشريكه يسلفان في الربا، أي إن تلك الشركة كانت تثمر أموالها عن طريق القروض الربوية، والعباس أيضًا كان يثمر جزءًا من ماله عن طريق المضاربة، وفي عصرنا كثير من الشركات عصرنا كثير من الشركات تثمر فائض أموالها عن طريق الاقراض الربوي، ويتضح هذا

من دراسة ميزانية هذه الشركات.

□ البنسوك الربوية - يهودية المنشأ - لم تقسم إلا علسى أسساس تثمير المال عسن طريق الربا (!

أما البنوك الربوية - يهودية المنشأ - فلم تقم إلا على أساس تثمير المال عن طريق الربا ، الذي أثبت أكثر من مرة أنه أسوأ من ربا الجاهلية ، والخطأ في تناول الكاتب للقرض ، وحكمه على الاستثمار ، والخلط بين الأنواع المتباينة ، أدى بعد ذلك إلى أخطاء جسيمة ، وهغ هذا وهذه نتيجة حتمية ، ومع هذا وصحح أحكاما خاطئة ، ومسيرات سقيمة ، وهنا

الخلط وهذه الأحكام والتفسيرات التي زعمها، نراها صدرت عن الشيخ عبد المجيد سليم، والشيخ شلتوت، والشيخ أبي زهرة، والشيخ دراز، والشيخ عبد الرحمن تاج، وأمشاهم من الأئمة والعلماء الأعلام، ومن شاركوا في المجامع والمؤتمرات التي أشرت إليها.

أهولاء جميعاً خلطوا، وأصدروا أحكاما خلطوا، وأصدروا أحكاما خلطة، وتفسيرات سقيمة عندما بينوا حرمة فوائد البنوك، وأنها من ربا القروض والديون، وهو والسنة والإجماع، تم جاء الكاتب ليكتشف أنها عائد استثماري، والاستثمار كله فالقروض كلها حسنة!!

وإلى اللقاء في العدد القادم إن شاء الله تعالى .

### أ . د / علي أحمد السالوس



الحمد الله على نعمة التوحيد ، والصلاة والسلام على من دلنا عليها ، محمد بن عبد الله المبعوث رحمة للعالمين ، وعلى آله وصحبه أجمعين . وبعد :

فقد تتابعت من فضل الله -تبارك وتعالى - أحاديثنا حول أهم ركن من أركان تدور حوله عقيدة الصوفية ، ألا وهو ؛ وحدة الوجود ، وعرج بنا الحديث على مراحل انحراف الفكر الصوفي والقول بالفناء والشطح والسكر، ثم توقفنا عند دور الحلاج والبسطامي ، ثم واصلنا السير حتى أبرزنا دور ابن عربى، وعرضنا نظريته عن وحدة الوجود ونتائجها ، وأثبتنا أن الرجل ليس إماماً للعارفين ، ولكنه هادم لأصول الديس ، واليوم نستكمل الحديث مع ابن سبعين ودوره الذي لا يستهان به ، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

ولد أبو محمد عبد الحق بن

إبراهيم الأندلسي، المعروف بابن سبعين في سنة ٦١٣ هـ ، وفي نفس المدينة التي ولد بها ابن عربي ، وتوفي بمكة المكرمة سنة ٦٦٩ هـ ، ثم انخرط في سلك الطريقة الشوذية ، نسبة إلى شيخه الصوفي الأندلسي عبد الله الشوذي ، ثم أسس فيما بعد الطريقة السبعينية ، وقد حصل ابن سبعين على الكثير المتنوع من المعارف، فتعلم فنون الفكر الإسلامي واليوناني ، كما تعلم المذاهب والديانات غير الإسلامية ، وحلق في علم الحروف (الجفر) والطب وغير ذلك من المعارف(1).

ومن أهم مؤلفاته ؛ « بُسك العارف » ، و « المسائل الصقلية » ، و « رسالة الإحاطة » ، و كتاب « الألواح » ، و « الرسالة النورية في الذكر » ، و بعض الرسائل الأخرى ، وقيل : إنه مات منتحرا أو مسموما ، وفي ذلك ورد : « وقد مات منتحرا بمكة بأن قطع شراين يده حتى تصفى دمه » (٢) .

بقلم أ/ محمود المراكبي

[٥٢] التوجيد السنة السابعة والعشرون العدد السابع

ويعد كتابه « بُد العارف » من أهم كتبه ، وقد أمعن الرجل في الرميز في كتاباته ، مما جعل المتخصصين في التصوف بحاولون فك رموز ابن سبعين ، ومنها مراده من كلمة « بُد » ، فيقول الدكتور / التفتازاني: البد هو المعبود ، بينما ينفى يوسف زيدان هذا الرأي قائلاً : ولكننا نرى أن الستعمال ابن سبعين لكلمة « بد » مغزى غير ذلك الذي ذهب إليه الدكتور/ التفتازاني ومحقق الكتاب! فقد شغف ابن سبعين بالاطلاع على الديانات والمذاهب القديمة ، ومن بينها المذاهب الهندية ، ويحدثنا البيروني في «تحقيق ما للهند من مقولة » (ص٣١ ) عن مذهب أصحاب البد ، وهم فرقة هندية ، عليها مسحة صوفية عرفانية ، وكلمة «البد » عندهم تعنى البرق الذي أخوجه ( براهما ) من باطن الأرض ، كما يخبرنا الشهرستاني في «الملل والنحل» (ص ١٩٩٥)؛ أن هناك جماعة من البراهمة يسمون أصحاب «البددة » ومعنى البُد عندهم ؛ شخص في هذا العالم اسمه «شاكمين» وتفسيره ؛ السيد الشريف، ودون مرتبة البد، مرتبة البُوديسـعية ، ومعناهـ ؛ الإنسان الطالب سبيل الحق.

وعلى ذلك فالأرجع أن يكون رمز البُد عند ابن سبعين مأخوذًا بمعناه الحرقي من تلك المذاهب القديمة التي شعف ابن سبعين بهاداً

و دور ابن سبعين في الوحدة:

لم يترك ابن سبعين أصحاب
الفسرة والآراء والفلاسفة إلا
انتقدهم وخطًا موقفهم، فيقول:
الفقيه؛ صالح الأصل فاسد
الفرع، صادق الجنس كاذب
النوع، والأشعري؛ فاسد
الأصل، قبيح الفرع،
والفيلسوف؛ كثير السلاح، قليل
النطاح، طويل العدة، قصير المدة
والنجدة، وأما الصوفي؛ فإن

ويستعيذ ابن سبعين من توقف أرسطو وتشتيت مسائله الإلهية ، ومن شكوك المشائين ، وحيرة أبسى نصر الفارابي، وتمويه ابن سينا في بعض الأمور ، واضطراب الغزالي وضعفه ، وتردد ابن الصائغ ، وتنوع ابن رشد، وتلويحات السهروردي ، وتشويش ابن خطيب الري (الفخر الرازي)، وتخليط الأقدمين ، ورموز جعفر (الصادق) المحتملة ، ومن شطحات بعض رجال الرسالة القشيرية ، ومن تصريف ابن مسرة في الحروف، ومن تهذيب بعض الأسماء على مذهب ابن قسى صاحب « خلع النعلين » ، وهكذا انتقد ابن سبعين جميع السابقين عليه (٤) .

وينسب لابن سبعين اعتقاده بأن النبوة مكتسبة ، وقد كان سبب نفيه من المغرب أنه قال : لقد حجر ابن آمنة واست بقوله : « لا نبي بعدي » (\*)

وكان ابن سبعين يُجاور في غار حراء يرتجي فيما ينقل عنه أن يأتيه فيه وحي ، كما أتى النبي صلى الله عليه وسلم ، بناء على ما يعتقده من العقيدة الفاسدة ، من النبوة مكتسبة ، وأنها فيض على العقبل إذا صفا ، فما والآخرة إن مات على ذلك ، وقد كان إذا رأى الطائفين حول البيت يقول عنهم : كأنهم الحمير حول البيت المدار ، وأنهم لو طافوا به – أي بابن سبعين – كان أفضل من طوافهم بالبيت "

ومن المعلوم أنه لم يدخسل المسجد النبوي في حياته ، ويُفَسر ذلك ؛ أنه صده عن زيارة رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه كان إذا قرب من باب من أبواب مسجد المدينة – على ساكنها أفضل الصلاة والسلام – يهرق منه دم كدم الحيض ، والله تعالى أعلم بحقيقة أمره (٢).

وكان ابن سبعين يتعمله اصطناع الألغاز والغموض الشديد في أسلوبه ، حتى إن كبر الصوفية ، ومنهم الشيخ تقي الدين ابن دقيق العيد جلس مع ابن سبعين من ضحوة إلى قريب من الظهر ، ثم قال : إنه - أي ابن سبعين - يسرد كلاماً تعقل مفرداته ، ولا تعقل مركباته (أ) .

وقد عاشت الطريقة السبعينية في مصر عشرات السنين ، من سنة

٦٦٩ هـ بعد انتحار شيخها ، وحتى عصر شيخ الإسلام ابن تيمية ، رحمه الله ، والمتوفى سنة ٧٢٨ هـ ، ويعود الفضل الأول في القضاء نهانيًا على هذه الطريقة إلى شيخ الإسلام ، وما بذله لبيان ضلال الطريقة وأتباعها.

• نشأة نظرية الوحدة المطلقة:

لم يكن ابن سبعين وحده القائل بالوحدة المطلقة ، وإنما هو واحد من أبرز القائلين بها ، ومنهم السهروردي المقتول ، والشوذي ، والنفري ، وغيرهم ، وتختلف الوحدة المطلقة عند هؤلاء عن وحدة الوجود أن الأخيرة تثبت حقيقة واحدة هي الحقيقة الحمدية ، والتي لها مظهران ؟ مظهر الإله من ناحية ، ومن الناحية الأخرى مظهر الخلق ، أما الفكرة التي يدور حوا مذهب ابن سبعين في الوحدة المطلقة هي أن الوجود واحد ، وهو وجود الله فقط ، أما سائر الموجودات الأخرى فوجودها عين وجود الواحد. ويفرق ابن سبعين في الوجود بين ما يسميه «الهوية»، وهي الكل، ويقصد بها الربوبية، وبين ما يسميه « الماهية » ؛ وهي الجنزء ، ويقصد بها العبودية ، وتقوم نظريته على فكرة اتحاد الهوية والماهية في وحدة مطلقة ، لذا يقول ابن سبعين: والوجود إما والفلاسفة(١٠).

الجزء والماهية ، فالربوبية هي الهوية التي هي الكل ، والعبودية هي الماهية التي هي الجزء ، فما من حقيقة منسوبة إلى الماهية بالأصالة إلا واسمها جزء ، ولا وجـود لكـل إلا في الجزء، ولا وجود لجزء إلا في الكل ، فاتحد الكيل بالجزء ، فارتبطا بالأصل ، وهو الوجود ، وافترقا وانفصلا بالفرع، فالعامة والجهال غلب عليهم العارض ، وهو الكثرة والتعدد ، والخاصة والعلماء غلب عليهم الأصل وهو وحدة الوجود(٩).

يقول الدكتور/التفتازاني في أطروحته للدكتوراة حول ابن سبعين وفلسفته الصوفية: استوعب ابن سبعين كثيرًا من الفلسفات والمذاهب الإسلامية وغير الإسلامية ، ثم صبغها بصبغة معينة ، وتمثلها على نحو خاص به ، واستطاع أن يخرج من جماع هذه الفلسفات والمذاهب بمذهب صوفي متسق الأجزاء .

ثم يستطرد قائلا: كان ابن سبعين قائلاً بالوحدة المطلقة ، التي يسميها أحيانًا بالإحاطة ، يعنى الإحاطة الوجودية ، والتحقق عند ابن سبعين هـو علـم الوحـدة ، والمحقق هو الكامل الذي أثبت الوجود المطلق الواحد، وعلم التحقيق عنده رتبة أعلى من علوم الفقهاء والمتكلمين والصوفية

ويحدثنا شيخ مشايخ الطرق والهوية ، وإما ممكن الوجود ، وهو الصوفية الأسبق عن علاقة ابن

عربي بابن سبعين فيقول: وفي رأينا أن اعتداد ابن سبعين بنفسه اعتدادًا كبيرًا ، وهو الذي جعله لا يعترف لابن عربي ولا لغيره من معاصریه بأی فضل ، بل جعله یحقره .

ثم يستطرد قائلاً: أما أوجه التشابه التي نجدها بين ابن عربي وابن سبعين في آرائهما ، وإدراج خصومهما لهما في فئة واحدة ، هي فئة القائلين بالوحدة ، فهو لا يعنى في رأينا انتماء ابن سبعين إلى ابن عربي ، وإنما يعني أن كليهما قد استمد من مصدر واحد ، وتأثر بمؤثرات واحدة ، فمزج التصوف بالفلسفة ، والقول بالوحدة ، ثم يقور في نفس الموضع أنهما استمدا من مصدر واحد سابق هو مدرسة ابن مسرة التي أذاعت آراء الأفلاطونية الحديثة.

ومن أقوال ابن سبعين : رَبِّ مالك ، وعبد هالك ، ووهم حالك ، وحق سالك ، وأنتم ذلك ، الله فقط والكثرة وهم (١١) ، اختلط في الإحاطة الزوج مع الفرد ، واتحد فيه النجم مع الورد ، وبالجملة السبت هو الأحد، والمُوحّدُ هـ وعين الأحد، ويوم الفرض هو يوم العرض ، والذاهب من الزمان هـ الحاضر ، والأزل في العيان هـو الآخر، والباطن في الجنان هو الظاهر ، والمؤمن في الجنان هـ الكافر ، والغبي هو الولي ، والفقير

واجب الوجود، وهو الكل

هـ و الغـني ، وهـ ذه حكميـة لا أحداث وهمية .

وكان ابن سبعين يقول: الله فقط والكثرة وهم، فإنه على قوله: لا موجود إلا الله، وهذا كان يقول هـو وأصحابه في ذكرهم: ليس إلا الله، بدلاً من قولنا: لا إله إلا الله، وهذا كان يسميهم الشيخ قطب الدين بن القسطلاني: الليسية (١٢).

• مشايخ الطريقة السبعينية :

إذا نظرنا إلى سلسلة مشايخ الطريقة السبعينية التي أسسها ابن سبعين لوجدنا عجبًا ، ولولا أنسا ننقل عن شيخ مشايخ الطرق الصوفية الدكتور/التفتازاني لاتهمنا الصوفية وأتباعهم بالافتراء على الأولياء والمتقين ، لـذا نكتفى بالنقل الحرفي من كتاب « ابن سبعين وفلسفته الصوفية » كما ورد: والطريقة السبعينية التي أسسها ابن سبعين ليست كسائر الطرق الصوفية الأخرى في ترتيب الإسناد ترتيبًا زمنيًا ينتهى إلى الرسول صلى الله عليه وسلم، وإنما هي تجعل استمدادها من عديد من الصوفية والفلاسفة ، مسلمين وغير مسلمين ، ودون مواعاة للترتيب الزمني ، فقل أورد الششري - تلميذ ابن سبعين -إسناد هذه الطريقة السبعينية في أبيات من قصيدة له ، ومن عجب أنه يذكر في عداد شيوخها ؟

وأرسطو، والإسكندر الأكبر، ويذكر أيضًا الحلاج، والشبلي، والنفري، والحبشي، وقضيب البان، والشوذي، والسهروردي المقتول، وابن الفارض، وابن سينا، والعزالي الطوسي، وابن طفيل، وابن رشد، وأبا مدين الغوث، وابن عربي، والحراني، وعدي، وابن سبعين، وبهذا تكون الطريقة وابن سبعين، وبهذا تكون الطريقة الله تجمع بين ألفاق من المذاهب الإسلامية وغير الإسلامية (١٢).

والشيء الذي يستحق أن نعلق عليه هو محاولات الدكتور/ التفتازاني المستميتة في الدفاع عن ابن سبعين ، فكل قول يُظهرُ فساد عقيدة ابن سبعين يحاول أن يجد له تأويلاً أو مخرجًا ، وكل ثناء على ابن سبعين من أتباع وحدة الوجود يسرده التفتازاني بحماس واضح، ويقيم أفكار ابن سبعين بقوله: ولو فرض أننا سألنا ابن سبعين نفسه : هل كان صوفيًا أو كان فيلسوف؟ ؟ لكانت إجابته: إنه ليس صوفيًا ، ولا فيلسوڤا، وإنما هو محقق جامع لكل الكمالات التي للفقيه والمتكلم والفيلسوف والصوفي، ويزيد عليها بعلم ليس من جنس ما يُكتسب ، وهو علم الوحدة المطلقة ، أو علم التحقيق ، فيكون بذلك في رتبة أعلى من رتبة الصوفي والفيلسوف(١٤).

أن يذكر في عداد شيوخها ؛ ثم يختم الدكتور / التفتازاني هرمس، وسقراط، وأفلاطون، كتابه بقوله: ونحن نرجو أن نكون

بهذه الدراسة التي قدمناها عن حياة ابن سبعين ومذهبه، قد قمنا ببعض ما يجب علينا من العناية براثنا الإسلامي، ودراسة أهم شخصياته التي كانت مجهولة أو شبه مجهولة (١٥).

إن هذه الرسالة العلمية التي قدمها الدكتور / التفتازاني تشير حمية المسلم المؤمن حين يقرأ كلاما بعيدا كل البعد عن كتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، ثم يتكلف صاحبها في تبرير أقوال ابن سبعين والدفاع عنه، ويناقش كون ابن سبعين وحون أن يتعرض فيها للنقاط التالية:

١ تقييم أفكار ابن سبعين
 وتحديد موقعها من الإسلام على
 هدي من الكتاب والسنة .

۲- كيف يتلقى ابن سبعين
 عن مشايخ مسلمين وغير مسلمين
 دون مراعاة للترتيب الزمني ؟!

٣- كيف يمزج ابن سبعين أفكارا إسلامية وغير إسلامية ، شم نعتبره من أهم شخصيات التراث الإسلامي ؟!

3- كيف يجمع ابن سبعين الكمالات، وهو الواعل إلى علم الوحدة المطلقة، ويكون في رتبة أعلى من الصوفي والفلسفي، هل الكمالات في هددم الإسلام وعقيدته ؟!

٥- هل إلقاء الضوء على شخصية مجهولة كابن سبعين لا

يُعرف عنها إلا دورها في انحراف أفكار الصوفية يعدعملا واجبا علينا للعناية بتراثنا ؟!

فمتى ينتصر مشايخ الطرق لعقيدة أهل السنة والجماعة ؟! وقد كان حرياً بالدكتور/ التفتازاني أن ينضم لكثير من العلماء القدامي والمعاصرين الذين تصدوا لهذه التيارات المنحوفة ، وأن ينبه الناس ويصدر الفتاوي التي تكشف خطورة هذه الشطحات وتلك الفلسفات، ومن هؤلاء أبو حيان الأندلسي الذي يُصدر تحذيرًا من الأندلس -موطن ابن سبعين - يحذر الناس من الوقوع في هذه المتاهات الضالة .

• تحذير من الأندلس :

ولد محمد بن يوسف ، الشهير بابي حيان الأندلسي سنة ٤٥٤ هـ ، وهو صاحب تفسير القرآن الكريم المسمى « البحر الحيط» ، وقد عاصر ابن عربي المولود أيضاً في الأندلس ، وقد أدرك أبو حيان خطورة أفكار ابن عربي ، وهذا واضح من كلام تاج الدين الحفني تلميذ أبى حيان، الذي يكرر في كتابه «الدر اللقيط من البحر المحيط » تحذير الناس من شو ابن عربي ، فيقول : سمعنا بعض الضالين - وهو ابن عربي صاحب « الفتوحات المكية » -وكان ينبغي أن يُسمى بالقبوح الهلكية ، وأنه يزعم أن الولي خير من النبي ؛ لأن الولي يأخذ عن الله

بغير واسطة ، والنبي يأخذ بواسطة عن الله ، ولأن الولى قاعد في الحضرة الإلهية ، والنسبي مُرسل إلى قوم ، ومن كان في الحضرة أفضل من يرسله صاحب الحضرة ... إلى أشياء من الكفريات والزندقة ، وقد كُثر مُعَظمو هذا الرجل في هذا الزمان من غلاة الزنادقة القائلة بالوحدة ، ، نسأل الله السلامة في أدياننا وأبداننا(١٦).

ويقول في موطن آخر: ومن بعض اعتقادات النصارى استنبط من تستر بالإسلام ظاهراً ، وانتمى إلى الصوفية ؛ حلول الله في الصور الجميلة ، ومن ذهب من ملاحدتهم إلى القول بالاتحاد والوحدة ، كالحلاج ، والشوذي ، وابن أحلى ، وابن عربي المقيم في دمشق، وابن الفارض، وأتباع هؤلاء ؛ كابن سبعين ، والششيري تلميده ، وابن مُطرف المقيم عرسية ، والصفار المقتول بغرناطة ، وابن لباج ، وابن الحسن المقيم بلوزقة ، وممن رأيناه يُرمي بهذا المذهب : العفيف التلمساني ، وله في ذلك أشعار كثيرة ، وابن عياش المالقي الأسود الأقطع المقيم بدمشق، وعبد الواحد بن المؤخر المقيم بصعيد مصر ، والأيكي العجمي الذي كان تولى المشيخة بخانقاه

بالقاهرة ، والشريف عبد العزيز المنوفي ، وتلميذه عبد الغفار القوصى ، وإنما سردت أسماء هؤلاء نصحاً لدين الله - يعلم الله ذلك - وشفقة على ضعفاء المسلمين ، وليحذروهم فهم شر من الفلاسفة الذين يكذبون الله ورسله، ويقولون بقدم العالم، وينكرون البعث ، وقد أولع جهلة من يلتمس التصوف بتعظيم هؤلاء ، وادعائهم أنهم صفوة الله تعالى وأولياؤه والأمر فيهم كما ذكرت(١٧).

ألا يستحق الأمر أن يصدر علماء الأزهر الشريف نسخة حديثة من تحذير أبى حيان الأندلسي تتضمن سرد أساء معاصرة من مشايخ الطرق الذين يعتقدون نفس أفكار ابن عربي وابن سبعين والجيلي ، ما أحوجنا اليوم لن ينصح لدين الله ، ويشفق على ضعفاء المسلمين، ويحذو حذو أبي حيان الأندلسي في تحذير الناس ممن هم أخطر على العقيدة من أعداء الدين ، وقبل أن ننهي حديثنا أود أن أوجز ما قلناه في نقاط محددة هي :

- ۱ - يرى ابن عربى عقيدة وحدة الوجود التي تقول بوجود واحد هو الحقيقة الحمدية ، ولها مظهران هما ؛ الخالق، والمخلوق، أما ابن سبعين فقد أوصل وحدة الوجود إلى الوحدة المطلقة ، حيث يقول: إن الوجود وجود واحد فقط، هـو

سعيد السعداء بالقاهرة من ديار

مصر، وأبو يعقوب بن مبشر

تلميذ الششري المقيم بحارة زويلة

وجود الله ، وليس لسائر الموجودات وجود مستقل، وإنما وجودها هو عين الوجود الواحد.

٧- يرى أصحاب الوحدة المطلقة أن شهادة التوحيد لا ينبغي أن تكون لا إله إلا الله ؛ لأنها الله ، ولذا سُموا بالليسية .

٣- يعتقد ابن سبعين أن النبوة مكتسبة ، وكان يجاور في غار حراء ينتظر الوحى ، ويقول : لقد حجّر ابن آمنة واسعًا حيث قال: « لا نبي بعدي » .

٤ - يعـــرف ابــن ســبعين أن مكونات نظريته هي أفكار تلفيقية جمعها الرجل من الفلسفة القديمة ، حتى أنه يذكر في سلسلة مشايخ طريقته كل من ؛ هرمس، وأفلاطون ، وأرسطو ، والإسكندر الأكبر، بالإضافة إلى أغلب

الشطحات والأفكار الباطنية ؛ كالحلاج ، وابن رشد ، وابن سينا .. وغيرهم .

٥- مشايخ الطريقة السبعينية ليس عندهم شرط التلقي أو السماع، أو حتى المعاصرة بين باثنينية الخالق والمخلوق ، وهم الشيخ والمريد ، كما يعرف الناس يرون التحقيق في قول: ليس إلا عن طرق تلقى العلم ، ولكن مشايخهم لا يحجزهم حاجز الزمن ، بل هو مطوي لهم ، ولذلك ضمت سلسلة مشايخهم أشخاصًا من هنا وهناك لا يجمعهم زمان ولا مكان .

٦- يجد أمثال ابن سبعين حظهم من العناية والاهتمام من الباحثين وطلاب الدرجات العلمية كالماجستير والدكتوراه ، بينما يقل الاهتمام بمن قام على أكتافهم هذا الديس ، ومن خدمه من علماء السلف والتابعين.

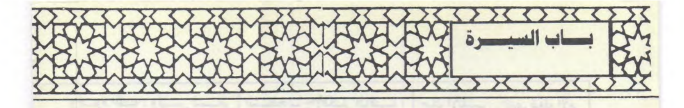
٧- غيرة علماء المسلمين على ظهور هذه الأفكار ، ومنهم على الفلاسفة المسلمين أصحاب سبيل المثال الحفني ، تلميذ أبى

حيان الأندلسي ، الذي شغله الأمر وهو يكتب تفسيره للقرآن ، ظهر ابن عربي في الأندلس، وبدأت أفكاره تنتشر بين الناس ويظهر لها الأتباع، فما كان من الرجل إلا أن سجل اعتراضه على بروز هذه الأفكار ، بل إنه راح يحصى أشهر أتباع وحدة الوجود في زمانه وأماكنهم ، تحذيرًا للناس من خطورة أفكارهم على دين الإسلام، وياليت علماؤنا اليوم يتأسون بنهج علماء سلفنا الصالح.

وإلى الملتقى في المقالمة التاليمة -بمشيئة الله تعالى - حيث نستكمل الحديث عن عبد الكريم الجيلي ونظريته عن الإنسان الكامل والتي تدندن حولها كثير من أوراد الطرق الصوفية المعاصرة ، والله ولى التوفيق .

محمود المراكبي

- (١) (( الفكر الصوفي عند عبد الكريم الجيلي )) ليوسف زيدان (١١٣) .
- (٢) (( تاريخ الإسلام )) مجلد ٣٠ (ورقة ١٦٨) نقلاً عن ابن سبعين وفلسفته الصوفية للدكتور أبي الوفا التفتاراني (٦٣)
  - (٣) (( الفكر الصوفي عند عبد الكريم الجيلي )) ليوسف زيدان (١١٤) -(١) (( الفكر الصوفي عند عبد الكريم الجيلي )) ليوسف زيدان (١١٥)
  - (٥) (( قوات الوفيات )) (٢٤٨:١) نقلاً عن ابن سبعين وفلسفته الصوفية للدكتور أبي الوفا التفتاراني (٦٣)
    - (٢) (( البداية والنهاية )) لابن كثير (١٣: ٢٧٦)
    - (٧) (( نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب )) للتلمساني (٢: ١٩٦)
    - (A) (( ابن سبعين وفلسفته الصوفية )) للدكتور أبي الوفا التغتاراتي (٩١) .
      - (١) (( الصوفية في نظر الإسلام )) لسميح عاطف الزين (٢٧)
    - (١٠) ( ابن سبعين وفلسفته الصوفية )) للدكتور أبي الوفا التفتار اني (٧٠) (١١) (( ابن سبعين وفلسفته الصوفية )) للدكتور أبي الوفا التفتاراتي (٣٣٠)
      - (١٧) (( مجموع الرسائل والمسائل )) لشيخ الإسلام ابن تيمية (١: ١١) .
    - (١٣) (( ابن سبعين وفلسفته الصوفية )) للدكتور أبي الوفا التفتاراتي (١٢٩)
    - (١٤) (( ابن سبعين وفلسفته الصوفية )) للدكتور أبي الوفا التفتاراني (٢٥١)
    - (١٥) (( ابن سبعين وفلسفته الصوفية )) للدكتور أبي الوفا التفتار اليي (٢٠٠) .
      - (١٢) (( الدر اللقيط من البحر المحيط )) لتاج الدين الحقني (٦: ١٥٦)
    - (١٧) (( الدر على هامثل البحر المحيط )) تاج الدين الحقلي (٣: ٤٤٨) بتصرف



يوسف العليهالخ

بقلم الشيخ / عبد الرازق السيد عيد

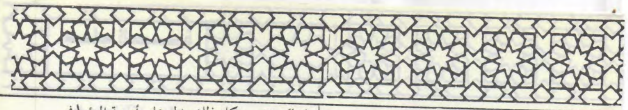
الحمد لله الذي بيده مقاليد الأمور ، وأشهد ألا إله إلا الله العزيز الغقور ، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله الصبور الشكور ، عليه وعلى آله وصحبه وإخوانه الصلاة والسلام . وبعد :

فقد قدَّمْنا من قبل بتقدمة موجزة بين يدي قصة يوسف ، عليه السلام ، وهذه الحلقة الأولى من حلقات هذه القصة المباركة ، وهي تدور حول الآيات التالية : ﴿ إِذْ قَالَ يُوسِفَ لأبيه يَا أَبِتِ إِنِّي رأيت أحد عشر كوكبًا والشمس والقمر رأيتهم لي ساجدين ﴿ قال يا بني لا تقصص رُءُياكَ على إخوتك فيكيدوا لك كيدًا إن الشيطان للإنسان عدوِّ مبينٌ ﴿ وكذلك يجتبيك ربك ويعلمك من تأويل الأحاديث ويتم نعمته عليك وعلى تأويل الأحاديث ويتم نعمته عليك وعلى آل يعقوب كما أتمها على أبويك من قبل إبراهيم وإسحاق إن ربك عليمٌ حكيمٌ ﴾ الآيات

[ يوسف : ٤-٣ ] ، ونستعين الله في استخلاص الفوائد التالية من الآيات السابقة :

# الأولى: من قوله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ يُوسِفُ لأبيه .. ﴾ ، والمعنى: اذكر يا محمد وقص على قومك ما كان من يوسف مع أبيه وإخوته ، وسواء كان هذا القصص تلبية لطلب بعض اليهود أو لرغبة بعض الصحابة في القصص ، كما جاء في بعض التفاسير ، سواء كان كذلك أو قصه الرسول صلى الله عليه وسلم عليهم ابتداءً بغير طلب من أحد ، المهم أنه آية وبرهان على صدق نبوة محمد صلى الله عليه وسلم ، وأن هذا

[٥٨] التوحيد السنة السابعة والعشرون العدد السابع





القرآن من عند الله لا شك في ذلك ، وإلا فمن أين محمد صلى الله عليه وسلم هذه الأخبار الصادقة والتفاصيل الدقيقة عن قوم عاشوا في مصر في بيئة غير بيئته ، وزمن غير زمنه بمراحل بعيدة ، ولم يسبق محمد صلى الله عليه وسلم أن جلس مع أحد من أهل الكتاب أو قرأ كتابا ، ليس هناك إلا احتمال واحد لا ينكره إلا مكابر ولا يردُّه إلا معاند ، ألا وهو أن هذه القصة وغيرها من القصص وحي من الله الذي أحاط بكل شيء علما ، وأنزل ذلك على نبيه ورسوله الخاتم .

الثانية: في الرؤيا: ويلاحظ أن الرؤيا محورية في هذه القصة ، فبها بدأت ، وبها دعا يوسف ، عليه السلام ، صاحبيه في السجن ، وبالرؤيا أخرج الله يوسف من السجن ومكنه من

خزائن مصر ، كل ذلك يدل على أهمية الرؤيا في ذلك الوقت وتلك البيئة ، ولذلك حدَّر يعقوب ابنه يوسف من الكلام عنها أو التحدث بها أمام إخوته ، فكانت الرؤيا بداية البشرى ، ثم كانت طريقاً إلى الدعوة ، ثم طريقاً لتمكين يوسف ، عليه السلام ، بفضل الله ورحمته ، ثم ختمت القصة بتأويلها ، أي بوقوع رؤيا يوسف كما جاءت .

الشالثة: في استيعاب يوسف، عليه السلام، وهو صبي صغير لتفاصيل هذه الرؤيا واهتمامه بها وقصها على أبيه دليل واضح على ظهور علامات النبوة المبكرة عليه، كما ظهرت مثل هذه العلامات أيضًا على نبينا محمد صلى الله عليه وسلم وهو في سن مبكرة، فالتشابه واضح، وهذه العلامات مثل؛ الذكاء، النجابة، الفطنة، وغيرها.

# الرابعة: في تحذير يعقوب، عليه السلام، لولده من التحدث بالرؤيا مع إخوته ثقة بعقل ولده ونضجه مع صغر سنّه، وفي ذلك جواز التحذير من الشرحتى ولو كان من الإخوة، وفي ذلك أيضاً عدم اطمئنان يعقوب لمسلك إخوة يوسف، عليه السلام، وقد ظهر فعلاً ما كان يعذره يعقوب، عليه السلام، من فعلاً ما كان يعذره يعقوب، عليه السلام، من نفوسهم، وما ذلك إلا لفساد في فطرهم، وإلا لما كان يصل بهم الأمر إلى هذا الحد الذي أدى إلى تآمرهم على قتل أخيهم أو تغييبه في الجيب،

واستباحة الكذب لأنفسهم على أبيهم أكثر من مرة ، وهذه هي طبيعة بني إسرائيل إلى يومنا هذا – باستثناء الأنبياء منهم – وما حدث منهم مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ومع المسلمين عبر مراحل تاريخ الإسلام ، بل ومع البشرية كلها دليل واضح على فساد فطرهم منذ القدم ، فهل تعلم المسلمون مع من يتعاملون ؟

# الخامسة: في قوله تعالى حكاية عن يعقوب، عليه السلام: ﴿ وكذلك يجتبيك ربك ويعلمك من تأويل الأحاديث ويتم نعمته عليك وعلى آل يعقوب كما أتمها على أبويك من قبل إبراهيم وإسحاق إن ربك عليم حكيم كليم ويسف : ٦] ، أي يختارك ربك يا يوسف لنبوته ورسالته ويعلمك تعبير الرؤيا وغيرها، ويتم نعمته عليك بإرسالك والإيحاء إليك، كما أتمها على أبويك من قبل إبراهيم وإسحاق بأن جعل في ذريتهما النبوة والكتاب، وفي ذلك ما فيه من شرف وكرامة على آل يعقوب، لكن أنى لهم يفهمون ذلك والشيطان متربص بهم.

وفي كل ما تقدَّم إشارة إلى نعمة الله على يعقوب ، عليه السلام ، بالنبوة وعلم تعبير الرؤيا ، وفيها كذلك إشارة إلى البشرى التي تحملها هذه الرؤيا ، لكن التمكين لا بد أن يسبقه ابتلاء ، كذلك جرت سنة الله مع خلقه ، وبخاصة الأنبياء ، ثم الأمثل فالأمثل ، فالله وسع كل شيء حكماً وعلماً .

السادسة: في أمور يندفع بها الحسد: وقد وجه يعقوب ابنه يوسف، عليه السلام، إلى أمور يدفع بها عن نفسه بإذن الله غائلة حسد إخوته له، وإذا كان كل ذي نعمة عصود فقد وجه الله عباده في كتابه الكريم إلى الاعتصام به والالتجاء إليه والتعوذ به من شرحاسد إذا حسد.

وقد جمع الإمام ابن القيم ، رحمه الله ، أمورًا يندفع بها شر الحسد بإذن الله في تفسير سورة ((الفلق))؛ نذكر منها هنا ما تتم به الفائدة إن شاء الله ، وهي كالتالي :

١ - الاستعاذة بالله من شر الحاسد،
 والتحصن بالله سبحانه واللجأ إليه ، فهو سبحانه
 قادر على دفع شر كل ذي شر .

٣- تقوى الله ، عز وجل ، وحفظه عند أمره ونهيه ، فمن اتقى الله تولى الله حفظه ولم يكله إلى غيره ، قال صلى الله عليه وسلم لعبد الله بن عباس : ((احفظ الله يحفظك ، احفظ الله تجده تجاهك)) ، فمن كان الله حافظه وأهامه فمن يخاف ؟ وممن يخذر ؟

٣- الصبر على عدوه، وأن لا يقاتله ولا يشكوه، ولا يحدث نفسه بأذاه أصلاً، فما نُصر على حاسده وعدوه بمثل الصبر عليه، والتوكل على الله ولا يستطل تأخيره وبغيه، فإنه كما بغى الحاسد كان بغيه جندًا وقوة للمبغي عليه ( المحسود )، يقاتل به الباغي نفسه وهو لا يشعر، ولو رأى المبغي عليه ذلك لسر ببغيه عليه، ولكن

لِضعْف بصيرته لا يرى إلا صورة البغي ، دون آخره ومآله. وقد قال تعالى: ﴿ وَمَنْ عَاقَبِ بَمْثُلُ ما عوقب به ثم بغي عليه لينصرنه الله إنَّ اللَّه لعفو غفور ﴾ [ الحج: ٦٠].

٤- التوكل على الله ، فمن يتوكل على الله فهو حسبه ، قال بعض السلف : جعل الله لكل عمل جزاء من جنسه ، وجعل جزاء التوكيل عليه نفس كفايته للعبد ، قال تعالى : ﴿ ومن يتوكل على الله فهو حسبه ﴾ [ الطلاق: ٣]، ولم يقل: نؤته كذا وكذا من الأجر كما قال في الأعمال ، بل جعل سبحانه نفسه كافي عبده المتوكل عليه وحسبه ، وواقيه ، فلو توكل العبد على الله حق توكله ، شم كادت له السماوات والأرض ومن فيهن لجعل له ربه مخرجًا من ذلك ، وكفاه ونصره ، والتوكل من أقوى الأسباب التي يدفع بها العبد ما لا يطيق من أذى الخلق وظلمهم وعدوانهم ، ولا يضره إلا أذى لا بد منه ، كالحر والبرد ، والجوع والعطش .

٥- السبب الخامس من أسباب دفع أذى الحاسد؛ هو فراغ القلب من الاشتغال به والفكر فيه ، وأن يقصد أن يمحوه من باله كلما خطر له ، فلا يلتفت إليه ، ولا يخافه ، وأن يقصد أن يمحـوه لله بالمخافة وقد أمّنه منه . من باله كلما خطر له ، ومما يقوي العبد على

٣- السادس: الإخلاص لله والإقبال انتوكل، ولا حول ولا قوة إلا بالله. عليه وحده ، وجعل محبته ورضاه والإنابــة إليــه في محل خواطر نفسه ، حتى تملاً عليه نفسه

وتغمرها ، فإن الله يصرف السوء والفحشاء عن عباده المخلصين ، فما أعظم سعادة من دخل هـذا الحصن.

٧- تجريد التوبة ؛ فإن الذنوب سبب في تسليط الأعداء ، وقد يكون منها ما لا يعلمه الانسان.

٨- الصدقة والإحسان ؛ فإنهما يدفعان

البلاء.

٩- السبب التاسع ؛ وهو من أصعب الأسباب على النفس ، ولا يوفق له إلا ذو حظ عظيم، وهو إطفاء نار الحاسله والباغي والمؤذي بالإحسان إليه ، فكلما ازداد أذى وشرًا وحسلاً ازددْت إليه إحسانًا وله نصيحة وعليه شفقة .

١٠- والسبب العاشر؛ وهو الجامع لذلك كله ، وعليه مدار هذه الأسباب ، وهو تجريد التوحيد والترجُّل بالفكر في الأسباب إلى المسبب العزيز الحكيم والعلم بأن هذه الآلات بمنزلة حركات الرياح، وهي بيد محركها وفاطرها وبارتها ، ولا تضر ولا تنفع إلا بإذنه ، فإذا جرد العبد التوحيد فقد خرج من قلبه خوف ما سواه ، وكان عدوه أهون عليه من أن يخافه مع الله ، بــل

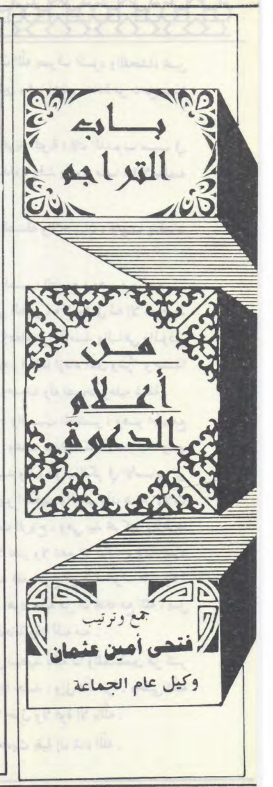
ونحن نستعيذ بالله لنا وللمسلمين من شر ذلك السبب التالي: كل حاسد إذا حسد ، وإلى الله نبرأ ، وعلى الله وللحديث بقية إن شاء الله.

# الشيخ سليمان رشاد ١٩٠٩ / ١٩٠٩ م

- اسمه : سليمان رشاد محمد .
- مولده: ولد في قرية (( بلانة )) بالنوبة ٩٠٩ م.

- دراسته : التحق بمدرسة ((الدُّر )) الابتدائية شأنه في ذلك شأن معظم أبناء النوبة - حيث لم تكن هناك مدارس غيرها .
- واصل تعليمه حتى حصل في عام ١٩٣٢ م على شهادة البكالوريا .
- عمل موظف في وزارة الأشغال العمومية (الري حاليًا).
- معارفه: قد يكون عمل الشيخ سليمان رشاد عمل إداري، إلا أن الرجل لم يكف عن الاطلاع، ثما جعله يُحصل معارف إسلامية من ثقافته واطلاعاته، الأمر الذي جعله يقف في صف كثير من علماء أنصار السنة المحمدية، بل ربما علماء الإسلام.
- صلته بأنصار السنة: قد انضم الشيخ سليمان رشاد الى جماعة أنصار السنة ما بين سنة ١٩٣٦ م إلى ١٩٣٩ م، وهي نفس الفترة التي انضم فيها إلى الجماعة أحد أبناء النوبة البارزين في الدعوة بعد ذلك وهو الشيخ عبد اللطيف حسين، الذي كان يشغل وكيل الجماعة فترة طويلة.

ويرجع سبب انضمامه إلى جماعة أنصار السنة انحمدية بعابدين إلى صداقته لأحد أعضائها من بلاد النوبة المتقدمين عليه



في الدعوة ، وهو الشيخ محمد حسين سيدي ، فقد قام الأخير بعرض منهج الجماعة عليه ، فانشرح صدره للحق ، وانضم إلى ركب الجماعة ، وظل مجاهدًا محتسبًا قرابة نصف قرن من الزمان ، لم ينقطع فيه عن طلب العلم ودراسة أمهات الكتب في الفقه والحديث والتفسير ، مع حفظه للقرآن الكريم ومجموعة كبيرة من أحاديث الرسول صلى الله عليه وسلم ، مما جعله يدخل في حوارات كثيرة مع فضيلة الشيخ أبي الوفاء درويش وعبد اللطيف حسين ، كما كانت له تعليقات على الحوارات التي تتم بين علماء أنصار السنة كما كانت له حوارات مع الشيخ أبي الوفاء درويش حول القراءة من المصحف في الصلة ، وحول احتساب الركعة عند إدراك

- قلت: إذا كان الشيخ محمد صادق عرنوس يمثل شاعر الجماعة ، فإن سليمان رشاد يمثل كاتب خطبها ، فقد كان من كتاباته التي زخرت بها مجلة الهدي النبوي بجانب مقالات وحواراته أنه كان يكتب خطبة جمعة في كل عدد من مجلة الهدي ، ولقد امتازت هذه الخطب بأنها كانت تكتب في مناسبات شتى ، مع كونها تتميز بسهولة اللغة والعلم الغزير ، وكانت مدعمة بالأدلة الشرعية من كتاب الله وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم .

ولقد كانت هذه الخطب طريقاً لتعليم الراغبين في تعلم الخطابة ، مما أهّل كثيرين من أنصار السنة إلى اعتلاء المنابر ، وأن يصيروا بعد قراءة هذه الخطب دعاة للتوحيد .

وهذه الخطب قد تم جمعها لمن يريد أن يحصل عليها للاستفادة منها .

لقد كان الشيخ سليمان رشاد من المعروفين في انصار السنة المحمدية بأنه دءوب العمل، نزاعاً إلى القيام بدور هام وسط إخوانه من أنصار السنة ، مستخدماً في ذلك مهارته العقلية ، وما وهبه الله من رؤية وحسن بصيرة ، الأمر الذي لفت إليه نظر الشيخ حامد الفقي ( مؤسس الجماعة ) ، وقد كان لنشاطه الكبير في وسط إخوانه أن اختير عضوا بمجلس إدارة المركز العام ، كما عهد إليه الشيخ حامد الفقي – الذي أحبه ووثق فيه بجانب كبير من مسئولية تحرير المجلة – في الوقت الذي كان يشرف على تحريرها العلامة الشيخ أحمد شاكر المحدث الكبير .

فكانت له بصمات واضحة في اختيار موضوعات المجلة وفي لغة تحريرها ، وذلك لما عرف عنه من رؤية وأناة ، وكم صوب لكتاب كثيرين بالمجلة عبارات كتبوها ربحا تعرضهم للمساءلة ، فكان بعد نظره هذا سرًا في إعجاب إخوانه بشخصيته .

- والشيخ سليمان رشاد من الكتاب القلائل الذين أتيح لهم أن يكتبوا في مجلة الهدي النبوي ، وأن يكون أحد الكتاب البارزين في مجلة التوحيد

التي أصدرتها الجماعة بعد إعادة إشهارها ، فكتب فيها عدة موضوعات كان أشهرها وأبرزها ما يمكن أن يسمى تفسيرًا ميسرًا لكلمات القرآن كله ، وقد ظل يكتب هذا التفسير لمدة عامين أو أكثر ، مما يدل على سعة إطلاعه وقدرته على على نشرها في كل بلاد النوبة . الاستيعاب.

> - ومما يذكر للشيخ سليمان رشاد أنه لم يقف به نبوغه عند الكتابة فقط ، بل تعداها إلى الإفتاء في بعض المسائل والرد على أسئلة القراء بمجلة الهدي النبوي ، وذلك في زمن كان من بين علماء الجماعة الشيخ أبو الوفاء درويش ، والشيخ أهمد محمد شاكر ، والشيخ عبد الرحمن الوكيل ، والدكتور خليل هراس، ولم يمنعه وجود هؤلاء العلماء أن يقول في بعض المسائل برأي ، ومنها قضية ((قضاء الفوائت من الصلاة )) ، وكذلك ( الطلاق الثلاث ، سواء بلفظ الثلاث مرة واحدة أو متفرقة متكررة )) .

> . وكذلك كان من معاصريه الذين علموا أنفسهم وصاروا كتابًا في مجلة الهدي الشيخ محمد صالح سعدان ، وهو أيضًا من بلاد النوبة وصديق هيم للشيخ سليمان رشاد .

- وبعد إحالته إلى المعاش عام ١٩٦٧ م لم يتوقف الشيخ رشاد سليمان عن الدعوة إلى الله ، وفي تلك الفرة أدمجت جماعة أنصار السنة في غيرها وتعطلت مجلة الهدي النبوي ، وكان الغرض من ذلك إسكات صوت الجماعة ، ولكن ذكاء الشيخ سليمان رشاد هداه إلى أن يذهب فيستقر

في بلدته (( بلانة )) بالنوبة ، فكان متحدثًا وخطيبًا في مساجد القرية النوبية ، وقد لمسنا أثر نشاطه على شباب القرية والبلاد المجاورة لها ، مما جعلهم يقبلون على اعتناق العقيدة الصحيحة وأن يعملوا

- وفاته : وبعد أن ختم حياته بجلائل الأعمال ، وبعد حياة حافلة بالجهاد في سبيل الله وعامرة بالإيمان بدعوة التوحيد الخالص توفي بيلدته بلانة عام ١٩٩٣م.

وقد ترك كتاباً واحدًا بعنوان ((التوحيد الخالص )) ، رحمه الله ، وجزاه خيرًا بما قدم من خدمات للإسلام والمسلمين.

والله من رواء القصد .

مصادر الترجمة - سعد صادق ( الأخبار ٢٩/٧/٢٩ م).

- مجلة الهدي النبوي .
  - بجلة التوحيد.

وكتبه فتحى أمين عثمان وكيل الجماعة

الموحيد السنة السابعة والعشرون العدد السابع

## من أخبار الجماعة

جماعة انصار السنة المحمحية

المركز العام

قرر مجلس إدارة المركز العام في جلسته المنعقدة يوم الخميس ٣٠ جماد أول ١٤١٨ هـ الموافق ٢ أكتوبر ١٩٩٧م دعوة الجمعية العمومية غير العادية للإنعقاد، وذلك بمشيئة الله تعالى يوم الخميس ٢٧ رجب ١٤١٨ هـ الموافق ٢٧ نوفمبر ١٩٩٧م، وذلك للنظر في تعديل بعض بنود اللائحة الخاصة بالجماعة، ويمثل كل فرع من فروع الجماعة بعضوين يحضران الاجتماع بتقويض من مجلس إدارة القرع على أن يكون التقويض مختوماً بختم القرع. والله ولي التوقيق.

السكرتير العام د / الوصيف علي حزة

#### تهنئة

يسر جمعية أتصار السنة المحمدية بقطور أن تهنئ الأستاذ الدكتور / عبد العزيز موسى الدبور على حصوله على درجة الدكتوراه من جامعة الأزهر وتتمنى له مزيدًا من التقدم العلمي في الدعوة إلى الله عز وجل.



Upload by: altawhedmag.com