

Upload by: altawhedmag.com

صاحبة الامتياز

## المركز العام

القاهرة ۸ شارع قوله عامدين هاتف ۳۹۱۵۵۷۳ ۳۹۱۵۶۵۳۳





#### مجلة إسلامية ثقافية شمرية

#### التصرير

٨ شارع قوله

عابدين - القاهرة

#97701V: 2

فاکس: ۲۹۳،۶۶۲

قسم التوزيع والاشتراكات:

m410807: 2

#### الاشتراك السنوي

١- في الداخل ١٠ جنيهات ( بحوالة بريدية باسم - مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين ) . ٢ - في الخارج ٢٠ دو لارًا أو ٥٧ ريالاً سعوديًا أو ما يعادلهما .

ترسل القيمة بحوالة بريدية على مكتب بريد عايدين أو بنك فيصل الإسلامي المصري - فـرع القـاهرة - باسـم مجلـة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم / ١٩٥٩٠ ) .

## في هذا العدد

الافتتاحية : (استانبول بين العلمانية والعربية) : الرئيس العام ٢ كلمة التحرير : رئيس التحرير :

(التطرف والإرهاب: الحل والعلاج) ٤

التفسير : ( صلاح الدنيا والآخرة ) : الشيخ / عبد العظيم بدوي ٨

باب السنة : ( وصل ما بعد رمضان ) بقلم الرئيس العام ١٢ حوار التوحيد : مع الشيخ / أحمد صالح محايري :

بقلم / جمال سعد حاتم

أسئلة القراء عن الأحاديث: بقلم الشيخ / أبو إسحاق الحويني ٢٢

الفتاوى : لجنة الفتوى

الاقتصاد الاسلامي : بقلم د / على السالوس

لاستصاد الإسترمي . بسم د / على استانوس

باب السيرة : يوسف ، عليه السلام في بيت عزيز مصر

بقلم الشيخ عبد الرازق السيد عيد ٢٤

( لا يا مفتى اللواء الإسلامي !! ) بقلم / السيد محمد مزيد ٣٧

عقائد الصوفية في ضوء الكتاب والسنة : أ / محمود المراكبي

معامل تفريخ الإرهاب : بقلم الشيخ / مصطفى درويش ٢٠

سوء الخلق : بقلم / عبد الغني فتح الله

نحو توثيق السيرة المباركة:

بقلم الشيخ / محمد عبد الحكيم القاضي ٥٠

من روانع الماضي ( الحب الصائق ) الشيخ/ عبد الحميد محمد عرنسة ٥٤

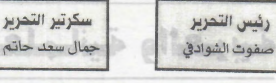
قصيدة : ( أين أنت من الشريعة ) بقلم/ مجدى محمد الصاوى ٥٧

قصيده: ( اين الله من السريعة ) بسم مجدي معدد العدوي ا

وسائل وقاية الإنسان من الذنوب والآثام: بقلم / عصام عبد ربه ٥٨

التراجم: ( الإمام الأكبر / محمد مصطفى المراغي )





المشرف الفني حسين عطا القراط



- التوزيع في الخارج : مكتبة المؤيد بالرياض .
- التوزيع الداخلي : مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة.

ثمن النسخة : السعودية ٢ ريالات - الإمارات ٢ دراهم - الكويت ٥٠٠ فلس - المغرب دولار أمريكي – الأردن ٥٠٠ فلس – السودان ١.٥٠ جنيه مصري – العراق ٧٥٠ فلس – قطر ٦ ريـالات -مصر ٧٥ قرشا - عمان نصف ريال عماني الما ألم العلم القالم

(إن شاء الله):

- جمع القرآن: الرئيس العام • الاثمر بآداء الاثمانة:
- الشيخ / عبد العظيم بدوى
- رسالة إلى حركات التشر العالمة الشيخ / مصطفى درويش

still Kully illoyer لله النينا في الساعات الطويلة

> لا شاه المالاة . وكل طبق على بيع القدور

## استانبول بين العلمانية والعربية

بقلم الرئيس العام/ محمد صفوت نور الدين

الحمد لله واسع الفضل ، يخرج الحي من الميت ، ويخرج الميت من الحي ، ويحيي الأرض بعد موتها ، أحيا الأرض بمطر السماء ، وأحيا البشر بوحي الأبياء ، فكان المثل كما جاء في حديث البخاري ومسلم عن آبي موسى الأشعري ، رضي الله عنه ، قال : قال النبي صلى الله عليه وسلم : (( مثل ما بعثني الله به من الهدى والعلم كمثل غيث أصاب أرضا فكانت منها طائفة طبية قبلت الماء فأنبتت الكلا والعثب الكثير ، وكان منها أجادب أمسكت الماء فنفع الله بها الناس فشربوا منها وسقوا وزرعوا وأصاب طائفة منها أخرى ، إنما هي قيعان لا تمسك ماء ولا تنبت كلا ، فذلك مثل من فقه في دين الله ، ونفعه ما بعثني الله به ، فعلم وعلم ، ومثل من لم يرفع بذلك رأساً ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به ...

هذا ولقد مررت في أحد مطارات أمريكا ، فجلسنا ننتظر صاحبًا لنا يأتي بالسيارة ينقلنا إلى المسجد الذي نذهب إليه ، فرايت شابين من ( الأمريكان السود ) ، وبيد أحدهما مصحف ، فألقيت السلام عليه ، فرد هاشًا ، فلما كلمه صاحبي ظهر أنه لم يسلم بعد ، وأن رفيقه رآه يستمع إلى الموسيقى ، فأعطاه هذا المصحف يقرأ فيه ، فترك الموسيقى وانهمك في القراءة ، فرأينا مجالاً مناسبًا لبيان عقيدة الإسلام ، فلما دعوناه للشهادة لم يتأخر ، فإذا بالآخر يأتي مسرعًا يعانقنا هو وصاحبه ، ثم خرجنا إلى سيارتنا ، كان ذلك في دقائق ، وأنا أحدث أصحابي عن المخاوف على المسلمين وأبناءهم في هذه البلاد يدخل الكفر عليهم من كل مكان ، فهل يدخل هذا الذي نطق بالشهادتين الإسلام ؟ وكيف يثبت عليه ؟ وكلام العلماء في روجيه جارودي ليس ببعيد ، فكثير من الناس يغترون بحديثي العهد بالإسلام ، فهم في حاجة إلى استمرار رعاية ودواء عناية ، وتعليم سلوك وتربية .

وبينما كنت في طريق عودتي إلى مصر مررت على (استانبول) ، هكذا يكتبونها بالحروف اللاتينية ، بعد أن غير أتاتورك لهم حروف لغتهم من العربية إلى اللاتينية - استخف قومه فأطاعوه - فبدل لهم الحروف العربية ، مع أنه أبقى لغتهم التركية ، إلا أنه عزلهم بذلك عن كل مظاهر الإسلام ، فأصبحت ترى رجالهم ونساءهم بينهم وبين الإسلام - خلقًا وسلوكًا - بون شاسع ، ولقد لقينًا في الساعات الطويلة التي أمضيناها في المطار مهانة وسوء لم نعهد مثله ، فضلاً عن فقدان المسجد والإرشاد إلى الصلاة ، وكل مظاهر الصيام غير ظاهرة - حيث كنا في رمضان - وسوقهم الحرة في المطار تكاد تطبق على بيع الخمور وأدوات السفور .



هون علينا الساعات الطويلة أن التقينا مع جماعة من المسافرين القادمين من أوزباكستان ، تلك البلاد التي خرجت للإسلام بعد أن تفجر الاتحاد السوفيتي من داخله ، فإذا بهم مجموعة رجال قدموا للعمرة ونزلوا وهم في طريقهم إلى جدة ، ومعهم نساءهم اللاتي قد تلفعن في ثيابهن فلا يبدوا منهن عين ولا ففر، فيسر الله عز وجل بهم قطع ذلك الوقت الطويل ، حيث قضينا ليلة طويلة من ليالي رمضان فتعرفت عليهم ، حيث أنهم يعتنون بتحفيظ القرآن للأبناء والنساء ، وقال لي شيخهم : أنتم أهل مصر لا تعتنون في بيوتكم بتعليم الأولاد النحو والصرف !! نعم هكذا قالها : النحو والصرف ، فصرت أنظر إلى اللافتات التركية مكتوبة بالحروف اللاتينية ، وإن كانت بعض الكلمات تراها عربية النطق ، وإن كان التحريف قد أخرجها عن صلتها بالعربية ، والمتدبر يرى الحروف العربية أكثر الحروف وفاء بالنطق بأقصر طريق ؛ لذا فإنك ترى بعلاد الغرب يشتهر عندهم الاختصار باستخدام الحروف الأولى من الكلمات ، وليس المجال لنقد الحروف اللاتينية ، وبيان ميزات الحروف العربية ، ولكن العرب لا يجيدون عرض قضاياهم وبيان الكنوز ) الدروف اللاتينية ، وبيان ميزات الحروف العربية ، ولكن العرب لا يجيدون عرض قضاياهم وبيان الكنوز ) والله سبحانه يقول : ﴿ والذين كفروا أعمالهم كسراب بقيعة يحسبه الظمآن ماء حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً ووجد الله عنده فوفاه حسابه والله سريع الحساب ﴾ [ النور : ٢٩] .

فرأيت أن الله امتن على أقوام في وسط الشيوعية فحافظوا على إسلامهم ، ويعيبون على العرب

المسلمين أنهم لا يتعلمون النحو والصرف!!

فكأن المظهر الذي رأيته في مطار تركيا لا يعبر عن حقيقة الناس في البلاد ، فلا بد من أناس يحتفظون بدينهم ويحافظون على أبناعهم ، حتى إذا أزال الله الغمة عاد القوم إلى إسلامهم يظهرون به .

لذا فإن واجب الدعاة أن يجتهدوا ، فيعلموا الناس دين الإسلام ولغة القرآن الكريم ، لا يصرفهم عن ذلك تشويش المشوشين ، ولا إغراء غير الواعين ؛ لذا فإن المساجد والقائمين عليها ينبغي أن يعتنوا بتعليم القرآن الكريم ولغته في المساجد والبيوت ، ويفهموا أن هذه مهمة الوالدين التي لا تسقط عن كاهلهم .

ماهم . فالحديث الذي أخرجه البخاري ومسلم عن أبي هريرة ، رضي الله عنه ، قال : قال رسول الله صلى فالحديث الذي أخرجه البخاري ومسلم عن أبي هريرة ، وضي الله عليه وسلم : «ما من مولود إلا يُولد على الفطرة ، فأبواه يهودانه ، أو يُنصرانه ، أو يُمجسانه ، كما تنتج البهيمة بهيمة جمعاء ، هل تحسون فيها من جدعاء ؟ » ثم يقول أبو هريرة ، رضي الله عنه : فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لا يعلمون أو الروم : ٣٠ ] .

فالدواء إذًا إحياء دور الدعاة اجتهادًا في تعليم الشرع الذي أنزله رب العالمين يعرفون الناس جميعًا أركان الإسلام الخمسة ليعملوا بها ، وأركان الإيمان الستة ليعتقدوها ، ويعلمونهم القرآن الكريم ولغته (النحو والصرف) .

والله من وراء القصد .





## التطرف والإرهاب:

كلمة التحريب

الماريقال الرفاة

the late same & better him

to I will be be

الحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله ... وبعد :

上世生,

many and many rings, should be to the restriction of the first field of

فقد تحدثنا في العدد الماضي (رمضان ١٤١٨ هـ) عن أهم الأسباب التي أثمرت فكر الإرهاب، ونحن على موعد مع قرائنا في عدنا هذا لكي نقدم منهجا عمليا فيه الدواء والشفاء لما يعانيه بعض شبابنا من غلو وتطرف وانحراف عن منهج الحق والصواب.

ولا بد قبل الشروع في بيان الحل والعلاج أن نقرر حقيقة هامة هي أن التطرف يحتاج إلى مواجهة علمية لا مواجهة عنترية !! وأنه بدون تصحيح الأوضاع الخاطئة ومواطن الخلل في واقعنا الذي نعيشه فلن نصل إلى حل صحيح أو علاج نافع !!

ونحن لا ندعي العصمة لقولنا أو قول غيرنا ؛ لكننا نعتقد أن قولنا صواب يحتمل الخطأ ، وقول غيرنا خطأ يحتمل الصواب .

وأما المخرج مما نحن فيه ، والعلاج لما نعانيه فيتمثل فيما يلي :

١ - تحكيم الشريعة والالتفاف حول القيادة:

حيث إن العلاقة الشرعية بين الراعي والرعية تقوم على المحبة ، والنصيحة والسمع والطاعة في غير معصية ، والدعاء لولي الأمر ، فإذا ما أعلنت مصر عن تطبيقها لشريعة الله ، وتقديمها على سائر القوانين الأرضية انهار بنيان التطرف والإرهاب بفضل الله ، وسقطت الأقنعة عن وجوه المنافقين الذين يريدون بمصر شرًا ، وفي ظل تحكيم الشريعة نستطيع أن نميز بوضوح من معنا ومن علينا!!

٢ – التقارب بين العلماء والوزراء:

لأن اختفاء العلماء أو اختلافهم علناً مع الوزراء يحدث مردودًا سلبيًا لدى الرأي العام، ويمكن أن يتحقق هذا التقارب المنشود بوسائل





and the second s LEVEL SECTION OF THE CONTRACT OF THE PARTY O

☀ عودة هيئة كبار العلماء في مصر بصورة عصرية ، بحيث يكون فيها الفقيه وعالم الاقتصاد وخبير الطب ، وهكذا .

★ انتداب مستشار ديني لكل وزير ومحافظ يرجع إليه في كافة المسائل التي تحتاج إلى معرفة حكم الشريعة .

٣- إعادة الثقة المفقودة بين المواطن والحكومة :

وهذا أمر على قدر عظيم من الأهمية ، وسيأتي تفصيله ضمن مقترحات آتية .

٤- إنشاء قناة تلفزيونية للقرآن الكريم:

تصحح المفاهيم الخاطئة ، وتنقل الحوارات الهادفة ، والمناظرات الجادة ، وتوقف الصراعات القائمة في كثير من البيوت حول حكم التلفزيون في الشريعة الإسلامية ، وينتج عنها في أحابين كثيرة طرد الابن المعترض من البيت ، وهي ظاهرة اجتماعية خطيرة ، ووثيقة الصلة بموضوع التطرف.

٥- مواجهة المشكلات الاقتصادية، وما يتبعها من أزمات تضر بآمال الشباب، مثل أزمة الإسكان وأزمة العمل(').

٦- علاج الخلل الإداري في بعض أجهزة الدولة الذي يعوق وصول الخدمات لطالبيها.

٧- الوضوح السياسي حتى ينشأ الشباب على بينة من أمر بلاده داخلياً وخارجياً ، وبما لا يضر بمصالح وأمن البلاد ، وحتى لا يقع تحت مؤثرات خارجية وأخبار غير صحيحة تذيعها المصادر التي تعمل على عدم الاستقرار في مصر .

ولا بد أن تأخذ الأحزاب السياسية دورها وتعدل ممارستها ، فلا يكون هدفها الاقتتال وإظهار المثالب، واستخدام الكلمات الجارحة الحادة التي

لا بدأن تاخذ السياسية دورها ممارستها، فللأ يكون هدفها الاقتتال وإظهار واستخدام الكلمات الخارجة الحادة التي تثير ولا تنير.

فضيلة الشيخ / صفوت الشوادني



تثير ولا تنير ، وإنما عليها أن تعاون على الإيضاح وحسن الممارسة ، وصدق المصارحة ، ولا بعد لوسائل الإعلام المتنوعة أن تباشر حوارًا حول التطرف وأبعاده وأسبابه المختلفة وبين كافة القضايا السياسية والاجتماعية والاقتصادية والدينية ، مبصرًا بالمخاطر الحقيقية التي يمثلها النظرف والعنف والإرهاب ، بغض النظر عن الثوب الذي يرتديه ، وهل هو محلي أو وافد أو موفد ، وأن تكف وسائل الإعلام عن إشاعة الفرقة والتنابز بالألقاب والأحقاد ، فإن الشباب غض القلب والإهاب ، يتأثر بما يقرأ ويسمع من تقاذف بالتهم وطعن في الذمم .

وأن تكف وسائل الإعلام عن تقديم ما يضر بالمجتمع دينيا وثقافيا واجتماعيا وسياسيا، وأن تكون الكلمة مثمرة لا مدمرة، فلا يحق لوسيلة إعلامية أن تطعن المجتمع في دينه أو تقوم بتجريح المجتمع ونشر الفواحش ما ظهر منها وما بطن وازدراء المتدينين والعلماء، وقلب الحقائق وتزييف التاريخ.

ولا بد للأجهزة الثقافية من مواجهة واقعها الذي لا يتفق مع المأمول منها للمجتمع.

٨- تطهير المجتمع ممن احترفوا الموبقات والمنكرات والرذائل ،
 فأشاعوا الفساد .

والعمل على إذاعة الفضيلة ورعاية الآداب العامة في المجتمع، وحجب تلك الموضوعات المثيرة للغرائز والاختلاف.

وهذا يكون بتخصيص حيز يومي في الصحف تعالج فيه موضوعات تواجه ما يظهر من انحراف في السلوك والأخلاق ، نظرًا لقلة الصحف والمجلات المتخصصة.

 ٩- مواجهة التيارات الخارجية التي تبث العنف وتعمل على إثارة القلاقل بكشف مصادرها ومقاصدها.

ذلك أن شواهد كثيرة قائمة تؤيد أن تيارات خارجية تسعى لإحداث الاضطرابات وإثارة العنف في مصر ، وينبغي أن نضع في اعتبارنا أن في إسرائيل مركزي قيادة عالمية لطائفتي الأحمدية القادياتية والبهائية في حيفا وفي عكا ، وهاتان حركتان قامتا في الأصل بتأييد الإمبريالية العالمية موجهتين ضد الإسلام أصوله وفروعه وضد الأمة الإسلامية بوجه عام ، ولا تزال هاتان الطائفتان مجندتين لمهمة إحداث الفرقة بين المسلمين وإفساد عقائدهم .

00

التطرف يحتاج إلى مواجه ــــــة علمية لا مواجهة عنترية الوانـــه بدون تصحيح الأوضاع الخاطئة ومواطن الخلل في واقعنا الــــذي واقعنا الــــذي نعيشه فلن نصل إلى حل صحيح أو علاج نافع ال

 $\eta \eta$ 



١٠ التمكين للقضاء ليظل حارساً للعدل ، وتنفيذ أحكامه دون تعطيل أو تأويل مع تيسير التقاضي باعتباره خدمة تودى من الدولة لا موردًا ماليًا ، مع رفع كفاءة القضاة ومعاونيهم .

١١ – الكف عن نسبة الأخطاء والحوادث والكوارث إلى المتدينين وعن السخرية بهم وبث الأمان والاطمئنان في قلوب القائمين على الدعوة وإلغاء القوانين التي أقامت القيود على كلمة المسجد، مع تمكين الجمعيات الدينية من مزاولة أنشطتها في الدعوة في تنسيق وتوافق دون تضارب وتناقض.

١٢ - توفير الرعاية للأسرة وتشجيع الأم على التفرغ لتربية أولادها
 تربية اسلامية .

١٣ - حث الناس على الرجوع في أمور الفتوى في الدين إلى العلماء المتخصصين، والأخذ على يد أولئك الذين يتصدون للفتوى بغير علم في الموقت الذي لا يجرءون فيه على احتراف أي علم آخر خوفًا من العقاب الذي رتبه القانون، والحرص على تكريم العاملين في مجال العمل الاسلامي والاجتماعي الرشيد.

١٤- لا بد أن نحلل أسباب التطرف بغض النظر عن نوعيت ه ومظاهره وقتواته ، فإنه يلبس أثوابًا عديدة ويلبس لكل حال ليوسها .

ومرة أخرى لا نسارع إلى نسبته إلى الدين ، فنبغض الدين إلى الناس ، ونصرفهم بهذا الترهيب عن التدين ، مع أنه في ذاته عصمة من الزلل وطاعة لله ونزول على حكمه .

ولا بد أن نواجه التطرف الفكري بالفكر المثمر والحوار البناء الهادف إلى الإيضاح والإفصاح ، ولنقف بحزم ضد مروجي الفتن ، ولنتثبت من الأتباء والأخبار قبل الاتهام .

ذلك قول الله سبحانه في سورة الحجرات: ﴿ يأيها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبا فتبينوا أن تصيبوا قوماً بجهالة فتصبحوا على ما فعلتم نادمين ﴾ [الحجرات: ٦].

والحمد لله رب العالمين ، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين .

ΠП نطالب بعودة هنشة كبار العلماء في مصر بصورة عصرية، بحيث يكون فيها الفقيسه وعسالم الاقتصاد وخبير الطب، وأن يكون لكل وزير ومحافظ مستشار دینیا يرجع إليه في كافة السائل التي تحتاج إلى معرفة حكم الشريعة !!

(١) من هنا إلى نهاية الحلول نقلاً عن رسالة التطرف - بتصرف - لفضيلة الشيخ / جاد الحق (شيخ الأدور السابق) رحمه الله .



عن أبي هريرة قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «اللهم أصلح لي ديني الذي هو عصمة أمري، وأصلح لي دنياي التي فيها معاشي، وأصلح لي آخرتي التي فيها معادى »(١).

وهذه الآية الكريمة يرشدنا الله تعالى فيها إلى وسائل تحقيق صلاح الدين والدنيا والآخرة ، وما أحوجنا إليها في هذا الزمان الذي فيه : ﴿ ظهر الفساد في البر والبحر بما كسبت أيدي الناس ﴾ والبحر بما كسبت أيدي الناس ﴾ هذه الآية نتدبرها ونفقهها ونعمل بها ، عسى الله أن يصلح لنا ديننا الذي هو عصمة أمرنا ، ودنيانا التي فيها معاشنا ،

استفتحت الآية بالنداء على المؤمنين بلقب الإيمان: ﴿ يأيها الذين آمنوا ﴾ تذكيراً لهم بما يقتضيه الإيمان من السمع والطاعة وقورية الاستجابة لما يأمر الله به أو ينهى عنه، كما قال تعالى: ﴿ وما كان لمؤمن ولا مؤمنة أذا قضى الله ورسوله أمرا أن يكون لهم الخيرة من أمرهم ومن يعص الله ورسوله فقد ضل ضللا مبينا ﴾

وبعد النداء يأتي الأمر: ﴿ أطبع و اللّه و أطبع و الأمر الرسول ﴾ ، وقد تكرر هذا الأمر



وطاعة الله ورسوله من وومن يعص الله ورسوله

سيندمون أشد الندم في وقت لا ينفعهم فيه الندم ، فقال تعالى : عن المنكر ، وأما أولو الأمر و فكيف إذا جننا من كل أمة فربما أمروا بالمنكر ونهوا عن ترحمون ﴾ [آل عمران: بشهيد وجننا بك على هؤلاء المعروف، لذلك لم يكرر الفعل: ١٣٢]، وطاعمة اللَّه ورسوله شهيدًا ، يومنذ يود الذين كفروا ، أطبعوا ، مع أولى الأمر ليعلم من موجبات الدخول في وعصوا الرسول لو تسوى بهم المؤمنون أن طاعة أولى الأمر الأرض ولا يكتمون الله حديثًا ﴾ داخلة في طاعة الله ورسوله ، [النساء: ١٤، ٢٤]، وقال تعالى: ويوم تقلب وجوههم في ولا طاعة . النار يقولون يا ليتنا أطعنا الله

في القرآن كثيرًا ، ومنه : ﴿ قل أطيعوا الله وأطيعوا الرسول ﴾ [النور: ١٥٤]، وقبل أطيعوا الله والرسول ﴾ [آل عمران: ٣٢]، ونحو ذلك كثيرًا، وطاعة الله ورسوله من موجبات الفلاح ، قال تعالى : ﴿ إنما كان قول المؤمنين إذا دعوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم أن يقولوا سمعنا وأطعنا وأولنك هم المقلحون ﴾ [النور: ١٥].

موجبات الفوز ، قال تعالى : ﴿ ومن يطع الله ورسوله ويخش فيها وله عذاب مهين ﴿ اللَّه ويتقه فأولنك هم الفائزون ﴾ [ النساء: ١٤] [النور: ٢٥].

وطاعة الله ورسوله من موجبات الرحمة ، قال تعالى : ﴿ وأطيعوا الله والرسول لعلكم الصالحين ، قال تعالى : ﴿ ومن يطع الله والرسول فأولئك مع الذين أنحم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين

ورسوله فقد ضل ضلالا مبينا ﴾ منكم ، أي وأطبعوا أولى [الأحزاب: ٣٦]، وقال تعالى: الأمر منكم، وإنما لم يكرر فعل: | قوله: « فاسألوا أهل الذكر إن

و أطيعوا و مع أولى الأمر ، ويتعد حدوده يدخله نارًا خالدًا وكرره مع الرسول صلى الله عليه وسلم ؛ لأن الرسول يجب أن يطاع مطلقاً ؛ لأنه لا يأمر إلا وأخبر سبحانه أن العصاة بالخير ولاينهي إلا عن الشر ، لا يأمر إلا بالمعروف ، ولا ينهى إلا فإذا أمروا بغير ذلك فلا سمع لهم

وأولو الأمر هم الأمراء بلا وحسن أولنك رفيقًا ﴾ [النساء: وأطعنا الرسولا ﴾ [الأحراب: خلاف، وإنما الخلاف في العلماء وكما أمر اللَّه تعالى بطاعته فعلينا أن نطبع الله ورسوله ، أن لفظ: ﴿ أُولَى الأمر ﴾ يشمل وطاعة رسوله فقد حذر من فبهذه الطاعة يصلح الله لنا ديننا الأمراء والعلماء معا ؛ لأن معصيته ومعصية رسوله ، فقال الذي هو عصمة أمرنا . الأمراء تولوا أمر الدنيا ، تعالى: ﴿ ومن يعض اللَّهِ مَا تعالى: ﴿ وأولى الأمر العلماء تولوا أمر الدين ، وقد أمر الله تعالى بطاعة العلماء في

المنية السادسة والعشرون العدد العاشر التوهيد [٩]

كنتم لا تعلم ون ﴾ [النحل: ٣٤]، فما أمر بسوالهم إلا ليطاعوا في جوابهم ، وفي طاعة أولى الأمر صلاح الدنيا ، ومن هنا كثرت الأحاديث في الأمر بطاعتهم والنهى عن معصيتهم والخروج عليهم ، حتى يصلح الله لنا دنيانا التي فيها معاشنا .

عن أنس بن مالك : أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (( اسمعوا وأطيعوا ، وإن استعمل زبيبة <sub>((\*)</sub> . \_\_\_\_ \_\_\_\_

والمعتى : اسمعوا وأطيعوا لمن ولى أمركم وإن لم يكن أهلا مملوك، فلا بملك، وأن يكون

رسول الله صلى الله عليه الكلام الذي يشع منه النور وسلم: «عليك بالسمع والطاعة | والهدى والرشاد! واعلم أن في غسرك ويسرك ومنشطك المشاكل لا تأتي إلا من الجهل

أثرة وأمور تنكرونها )) . قالوا : بارسول الله ، كيف تأمر من أدرك ذلك منا ؟ قال : ((تودُون الحق الذي عليكم ، وتسألون الله الذي لكم ))(٥) .

وعن عوف بن مالك قال: اسمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «خيار أنمتكم الذين تحبونهم ويحبونكم ، وتصلون عليهم ويصلون عليكم ». والمراد بالصلاة هنا معناها اللغوى وهو عليكم عبد حبشى كأن رأسه الدعاء ؛ أي تدعون لهم ويدعون الكم ، ﴿ وشرار أَثمتكم الذين اذي السلطان المقسط ﴾ (٧) . تبغضونهم ويبغضونكم وتلعنونهم ويقول صلى الله عليه وسلم: ويلعنونكم ». قال: قانا: يا ( من أجل السلطان أجله الله بوم للولاية ، فإن من شروط الإمامة | رسول الله ، أفلا ننابذهم - أي القيامة » (^) . أن يكون الإمام حراً ؛ لأن العبد | أفلا نخرج عليهم ونقوم بتورة | ومع ذلك ينصح النبي صلى ويسمحون لكم بإقامة دينكم الله عليه وسلم الأمة بالسمع وإظهار شعائركم فلا تخرجوا والطاعة لمن غلبها على الإمامة عليهم ، ( إلا من ولى عليه وال

وعن عبد الله بن مسعود الأمة!

قال: قال رسول الله صلى الله الله الذا فعل الحاكم المعصية فما يصبح الرجل فيها مؤمنًا ويمسى عليه وسلم: «إنها ستكون بعدى | واجبنا؟ نكره صاياتي من |

المعصية ، ولا تنزعن يدا من طاعة! فعصيانه أمر الله لا يبيح الخروج عليه ، بل ولا مجرد معصيته هو في الطاعة .

بل إن النبي صلى الله عليه وسلم يدعو المسلمين إلى إجلال السلطان وإكرامه ، ويعد ذلك إجلالا لله عز وجل ، فيقول صلى الله عليه وسلم: (( إن من إجلال الله تعالى إكرام ذي الشيبة المسلم، وحامل القرآن غير الغالى فيه والجافى عنه ، وإكرام

يعنى أن الذي يحترم السلطان صدهم - قال: (لا، ما أقاموا ويقدره، ويكرمه ويعزره، يكرمه قرشيئًا ؛ لقوله صلى الله عليه فيكم الصلاة) ، أي ما داموا الله على رءوس الأشهاد يوم وسلم: ((الأثمة من قريش )("). | يبنون المساجد ويعمرونها القيامة ، وفي المقابل يقول صلى الله عليه وسلم: ((من أهان السلطان أهانه الله الله الأن في إهانية المسلمين سلطانهم فتح وليس أهلاً لها ، حقت الدماء ، فرآه يأتي شيئ من معصية الله فغرة للعدو يدخل عليهم منها ، وصيانة للأعراض ، وحتى يستقر فليكره ما يأتى من معصية الله ولا يزال ينفخ في الرماد حتى الأمر ويستتب الأمن . ولا ينزعن يدًا من طاعة »(١) . يؤجج نار الفتنة ، فتقوم الشورات وعن أبي هريرة قال: قال الله أكبر! تأمل يا أخي هذا التي تثير القلاقل والفوضي، وتقضى على أمن وسلامة البلاد ، فتزهق الأرواح، وتراق الدماء، وتسلب الأموال ، وتنتهك ومكرهك وأثرة عليك "(1) . القرآن والسنة ، ومخالفة علماء الأعراض ، وتغتصب الأراضى ، وتضيع المقدسات ، وتكون فتنة

كافرا ، ويصبح كافرا ويمسى مؤمناً.

لذلك كان من عقيدة أهل السنة والجماعة ما قاله الإمام الطحاوي - رحمه الله -: (ولا أمورنا وإن جاروا ، ولا ندعو عليهم ولا ننزع يدًا من طاعتهم ، ونرى طاعتهم من طاعة الله عز وجل فريضة ما لم يأمروا بمعصية )(١٠).

ومتى عرف المسلمون هذا وفقهوه أصلح الله لهم دنياهم التي فيها معاشهم ، ولما كان بالقضاء على هذا الخلاف قبل أن يستفحل ، فقال تعالى : ﴿ فَإِنْ المرأة لا ينقض الوضوع . تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول ﴾ أي إلى كتاب الله وسنة رسوله حتى تعرفوا الحق فيما اختلفتم فيه فتذعنوا له وتسلموا تسليماً ، حتى تظلوا أمة و احدة كما أراد الله .

ولكن ها هنا أمر لا بد من التنبيه عليه وهو: لو أن رجلين والنزاع الذي يوهن قوتكم ويفرق

اختلفا في أمر ما ، ثع رداه إلى الكتاب والسنة فقد لا يتفقان إذا افسر كل منهما النص وفق فهمه هو ، ومثال على ذلك : لمس المرأة هل ينقض الوضوء أم لا؟ نرى الخروج على أنمتنا وولاة فمن قال: ينقض ، استدل بظاهر الآية: ﴿ أو لامستم النساء ﴾ [النساء: ٣]، ومن قال: لا فمن تحقق بها أصلح الله له دينه ينقض ، قال : اللمس الجماع ، فإذا لم يكن ثم ضابط ثالث يحسم الأمر وإلا استمر الخلاف، هذا الضابط هو فهم السلف الصالح ؛ لذلك لا بد أن نقول : إلى الكتاب والسنة بفهم سلف الأمة ، وفي الاختلاف لا بد أن يقع بين الرعية المثال المذكور رأينا النبي صلى والراعي أو بين الرعية نفسها الله عليه وسلم كان يقبل إحدى أرشد اللَّه تعالى إلى المبادرة انسانه ولا يتوضاً (١١) ، فعلمنا صحة قول من قال: إن لمس حتى يردا علي الحوض "(١١).

> رسوله دليل الإيمان ، ولذلك قال : ﴿ إِن كُنتُم تؤمنون بِاللَّه والسوم الآخر ذلك خير وأحسن تأويلاً ﴾، ا ذلك الرد إلى الله ورسوله الذي يقضى على الخلاف والنزاع خير الكم من الاستمرار في الخلاف

جمعكم ، فيتسلط به عليكم عدوكم ، كما قال الله تعالى : ﴿ وأطيعوا الله ورسوله ولا تنازعوا فتفشلوا وتذهب ريحكم [ الأنفال : ٦ ٤ ] .

وهكذا جمعت هذه الآية الواحدة خيرى الدنيا والأخرة، الذي هو عصمة أمره ، ودنياه التي فيها معاشه ، وآخرته التي اليها معاده ، وصدق الله العظيم إذ يقول: ﴿ ومن يعتصم بالله فقد هدى إلى صراط مستقيم ﴾ [ أل عمران: ۱۰۱]، وصدق الرسول الكريم إذ يقول: ((تركت فيكم شيئين لن تضلوا بعدهما: كتاب الله ، وسنتى ، ولن يتفرقا

اللهم أرنا الحق حقًّا وارزقتا هذا الرد إلى كتاب الله وسنة | اتباعه ، وأرنا الباطل باطلا وارزقنا اجتنابه ، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين ، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين .

<sup>(</sup>١) مسلم : ( ٢٧٢٠ ) .

<sup>(</sup>٣) صحيح الجامع : ( ٢٧٥٤ ) .

<sup>(</sup>٥) متفق عليه : البخاري ( ٧٠٥٢ ) ، ومسلم ( ١٨٤٣ ) .

<sup>(</sup>Y) صحيح الجامع : ( ٢١٩٥ ) .

<sup>(</sup>٩) صحيح الجامع : ( ٩٨٧ ) .

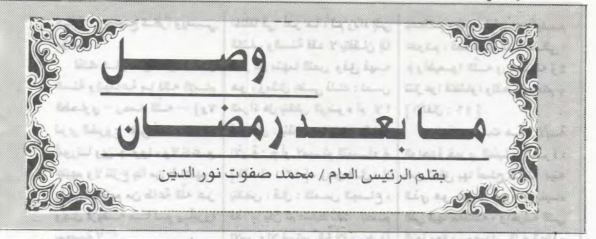
<sup>(</sup>١٠) العقيدة الطحاوية ، تعليق الألباني ( ص ٤٧ - ٤٨ ) .

<sup>(</sup>٦) مسلم : ( ١٨٥٥ ) .

<sup>(</sup>٨) صحيح الجامع : ( ١٩٨٥ ) .

<sup>(</sup>١١) صحيح أبي داود (١٦٤) .

### ما سالسانه



أخرج الجماعة عن أبى رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «ينزل ربنا تبارك وتعالى له ؟ من يسألني فأعطيه ؟ من يستغفرني فأغفر له ؟ ».

يقول الترمذي : قد روى هذا الحديث من أوجه كثيرة عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: ((ينزل الله تبارك وتعالى حين يبقى ثلث الليل الآخر ،، وهذا أصح الروايات ، يشدير بذلك إلى أن روايات أوجه ؛ أولها هذا ، وثانيها : (( إذا مضي الثلث الأول )) ، وثالثها: ((إذا مضيي الثاث ث الأول ، أو النصف ) ، ورابعًا: «النصف»، وخامسها: الآخر»، وأما رواية النصف

(( النصف ، أو الثّلث الأخير )) ، هريرة ، رضي الله عنه ، أن وسادسها : الإطلاق ، كحديث جاء عند مسلم عن جابر ، رضى الله عنه ، قال : سمعت النبي في كل ليلة إلى السماء الدنيا ، صلى الله عليه وسلم يقول : حين يبقى ثلث الليل الآخر ، "إن في الليل لساعة لا يوافقها فهو حديث متواتر عند أهل العلم فيقول: من يدعوني فأستجيب رجل مسلم يسأل الله خيرًا من المحديث. اياه ، وذلك كل ليلة ".

> قال القاضي عياض: الصحيح رواية: «حين يبقى ثلث الليل الآخر ، ، كذا قال شيوخ الحديث ، وهو الذي تظاهرت عليه الأخبار بلفظه ومعناه .

وللعلماء تخريجات لطيفة في التوفيق بين سائر الألفاظ على الحديث جاءت على ستة بعض الخلاف فيها ، ولكن يكفينا هنا المتفق على صحته ، حيث يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: ما اتفق علماء الحديث على صحته هـو: ((إذا بقى ثلث الليل

والتُلتين فاتفرد بها مسلم في بعض طرقه ، وقال : وقد روي عن النبي صلى الله عليه وسلم من رواية جماعة كثيرة من الصحابة ، كما ذكرنا قبل هذا ،

أمر الدنيا والآخرة إلا أعطاه وقد جمع العينى في (( العمدة )) من روى من الصحابة حديث النزول ، فبلغ عددهم بضعاً وعشرين صحابياً هم: أبو هريرة ، وعنى بن أبي طالب ، وأبو سعيد الخدري ، ورفاعة الجهنى، وجبير بن مطعم ، وابن مسعود ، وأبو الدرداء ، وعثمان بن أبى العاص ، وجابر بن عبد الله ، وعبادة بن الصامت ، وعقبة بن عامر ، وعمرو بن عبسة ، وأبو الخطاب ، وأبو بكر الصديق ، وأنس بن مالك ، وأبو موسى الأشعري ، ومعاذ بن جبل ، وأبو

[١٢] التوهيد المنة السادسة والعشرون العدد العاشر



ثعلبة الخشني ، وعائشة ، وابن عباس ، ونواس بن سمعان ، وأسه سلمة ، وجد عبد الحميد بن سلمة .

ثم ، مرد العيني منها أحاديث اثنى عشر صحابيًا بعد حديث أبي هريرة ، رضي اللّه عنهم أجمعين ، وذلك يشهد لقول شيخ الإسلام : أن خبر النزول متواتر عن النبي صلى الله عليه وسلم .

مناسبة الموضوع

هذا الحديث يصبح - إن شاء الله تعالى - بين يدي القارئ في شوال ، وقد انخلع شهر رمضان

بفضائل الكثيرة وخيرات العميمة، منها ما جاء في الناس ونامت فيه الدنيا وهجع فب الناس ونامت فيه الدنيا وهجع فب الناس ونامت فيه العيون، فيق الناس ونامت فيه العيون، فية الناس وسلم الله عليه وسلم:

المسحور أفي المسلم في السحور أن يستيقظ المسلم في السحور أن يستيقظ المسلم في السحور أن يستيقظ المسلم في السحور أن يتناول طعام السحور، فيدعو بدعاء طيب، اللهم المناس الخام المناس المناس الكرب، ويالله في الثلث الأخير اللهم الناس، كما جاء في حديث ابن السني، اللهم عمرو الذي رواه ابن السني،

فيقع ذلك الدعاء في وقت ينادي رب العزة سبمانه على عباده: ((من يدعوني فأستجيب نه ؟ من يسألني فأعطيه ، من يستغفرني فأغفر له »، فيطلب خير الدنيا كاملا بقوله: ((بارك لنا فيما رزقتنا "، وخير الآخرة في الجنة يدخلها بغير سابقة عذاب بقوله: ((وقتا عذاب النار))، وغير ذلك من بركات السحور، مع أن رب العزة ينادي على عباده في كل ليلة من ليالي العام ، فهم يتمكنون منها في رمضان بفضل السحور وبركاته ، لنذا أردت التنبيه على ذلك لعل المسلم الكريم بعد قراءة هـذا الحديث يعتاد في وقت السحر أن يجمع كل حاجة له فيبتها إلى ربه ويناجيه في ذلك الوقت الذي أظلمت فيه الدنيا وهجع فيه الناس ونامت فيه العيون ، فيقوم نربه يدعوه ، فيأخذ بهذا السبب الأعظم الذي يرفع الله به البلاء ، ويصرف به الداء ويفرج به الكرب، ويبارك به في الرزق، ويغفر به الذنب، ويتولى به العيد ، فينال الخير الكثير بالدعاء في هذا الوقت الميارك في الثلث الأخير من الليل .

ينزل رينا تبارك وتعالى يقول أبو الطيب في ((السراج الوهاج )): ولا شك ولا ريب في تُبوت هذه الصفة لله سبحاته ؛ لورود الأحاديث الصحيحة الكثيرة التي بلغت حد الشهرة والقبول، ومن أولها بنزول رحمته أو أمره أو ملاكته، أو حملها على الاستعارة بمعنى الإقبال على الدعاء بالإجابة واللطف ونحوها ، فقد تحجر واسعنا وأبعد النجعة ، وسلك سبيل غير المؤمنيان، وخالف السنة المطهرة الواضحة التي ليلها كنهارها .

ذكر الذهبى فى كتاب « العلو » أن حديث النزول قد بلغ حد التواتر المعنوى لكثرة طرقه وقوتها

شهادة مقر بلساته مصدق بقلبه مستيقن بما في هذه الأخبار من ذكر نزول الرب من غير أن يصف الكيفية ؛ لأن نبينا المصطفى لم يصف لنا كيفية نزول خالقنا إلى السماء الدنيا ، وأعلمنا أنه ينزل ، والله جل وعلالم يترك ولانبيه عليه السلام تبيان ما بالمسلمين إليه الحاجة من أمر دينهم ، فنحن

الأخيار من ذكر النزول غير متكلفين القول بصفته أو بصفة الكيفية إذ أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يصف لنا كيفية النزول.

يقول شيخ الاسلام ابن تيمية: وتأويل المجيء والإتيان والنزول ونحو ذلك بمعنى القصد والإرادة ، ونحو ذلك هو قول طائفة ، وتأولوا ذلك في قوله تعالى: ﴿ تُم استوى إلى السماء ﴾ [البقرة: ٢٩]، وجعل ابن الزاغوني وغيره ذلك هو احدى الروايتين عن أحمد، والصواب: أن جميع هذه التأويلات مبتدعة لم يقل أحد من الصحابة شيئًا منها ، ولا أحد من التابعين لهم بإحسان ، وهي خلاف المعروف المتواتر عن أئمة السنة والحديث، وأحمد بن وقال ابن خزيمة: نشهد حنبل وغيره من أنمة السنة، ولكن بعض الخائضين بالتأويلات الفاسدة يتشبث بألفاظ تنقل عن بعض الأثمة ، وتكون إما غلطنا أو محرفة .

ويقول شيخ الإسلام: الصواب - وهو المأثور عن سلف الأمة وأنمتها - أنه لا يزال فوق العرش ولا يخلو العرش منه مع دنوه ، ونزوله إلى السماء الدنيا ولا يكون العرش قائلون مصدقون بما في هذه | فوقه ، وكذلك يوم القيامة ، كما | الإلهية » : إن السلف يثبتون

جاء به الكتاب والسنة ، وليس نزوله كنزول أجسام بنى آدم من السطح إلى الأرض ، بحيث يبقى السقف فوقهم ، بل الله منزه عن دلك .

يقول شيخ الإسلام ، رحمه الله: وأما قول المعترض: إن الليل يختلف باختلاف البلدان والفصول في التقدم والتأخر والطول والقصر، فيقال له: الجواب عن قولك مثل الجواب عن قول: هل يخلو منه العرش أو لا يخلو منه ؟ وذلك أنه إذا جاز أنه ينزل ولا يخلو منه العرش ، فتقدم النزول وتأخره وطوله وقصره كذلك بناء على أن هذا نزول لا يقاس بنزول الخلق . (حتى قال) : فالنزول الإلهى لكل قوم هو مقدار ثلث ليلهم ، فيختلف مقداره بمقادير الليل في الشمال والجنوب ، كما اختلف في المشرق والمغرب، وأيضاً فإنه إذا صار ثلث الليل عند قوم فيعده بلحظة ثلث الليل عند من يقاربهم من البلاد ، فيحصل النزول الإلهي الذي أخبر به الصادق المصدِّق أيضاً عند أولنك إذا بقى ثلث ليلهم ، وهكذا إلى آخر العمارة.

يقول الجامي في « الصفات

نزول الرب سيحانه إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الأخير كما يليق بجلاله وعظمته، ويثبتون المعنى العام للنزول دون الخوض والتنقيب عن الكيفية ، إيمانًا منهم بأن معرفة كيفية الصفة متوقفة على معرفة كيفية الموصوف ؛ فحيث آمنا على الدلالة على صفات الأفعال باللَّه إيمان تسليم دون بحث عن بما في ذلك نزول الرب سبحانه كنه ذاته سبحانه ، فيجب الإيمان إلى السماء الدنيا كيف يشاء ، بجميع الصفات التي أثبتها وللَّه الحمد والمنة . لنفسه ، أو أثبتها له رسوله الأمين محمد صلى الله عليه وسلم، وصفة النزول إلى السماء الدنيا من الصفات التي أخبر عنها الرسول صلى الله عليه وسلم ، ويشهد له القرآن ، حيث أخبر الرب سبحانه عن مجيئه يوم القيامة ، فنستطيع أن نقول: إن النزول ثابت بالكتاب والسنة ، ولولا هذه النقول لكففنا عن إثباتها ، هذا هو الذي نعني بأنها خبرية محضة ، إلا أن العقل الصريح والفطرة السليمة لا يرفضان كل ما ثبت بالنقل الصحيح ، ولا يَعْدَانه مستحيلاً ، كما يزعم بعض الزاعمين ؛ لأن العقل يشهد أن الذي يفعل ما يشاء إذا شاء أن يفعل مثل السنزول والاستواء والمجسىء

أكمل من الذي لا يفعل كل ما يريد فعله لأنه: ﴿ فَعَالَ لَمَا يريد ﴾ [البروج: ١٦]، هكذا بصيغة (فعال)، وهي تدل على التنوع ، والله أعلم .

هكذا يجتمع العقل والنقل

والحديث نص في إثبات صفة الكلام أيضاً لله سبحانه ، وأنه يتكلم كلاماً حقيقياً ؛ لذا ساق البخاري رواية لهذا الحديث في كتاب التوحيد ، باب (يريدون أن يبدلوا كلام الله ) ، فذكر في كتاب التوحيد عدة أبواب في إثبات كلام الله ، وهو من صفاته ، جمع فيها من الحديث عشرات ، واستشهد فيها بكثير من الآيات .

وقول سلف هذه الأمة: إن كلامه تعالى صفة فعل يتكلم بها متى شاء وكيف شاء ، وأن كلامه حروف وأصوات يسمعها من يشاء من خلقه ، وأن صوته سبحانه بالكلام ليس كصوت المخلوقين ، وهو متعلق بمشيئته واختياره .

وبعد؛ ففي الحديث : ((مـن مثلاً ، والقادر على كل شيء يدعوني فاستجيب له ؟ من

يسألني فأعطيه ؟ من يستغفرني فأغفر له ؟ » .

وفي روايات أخرى: ((هل من تائب فأتوب عليه ؟ من ذا كثرة الفعل، وقد يفهم من الكثرة الذي يسترزقني فأرزقه، من ذا الذي يستكشف الضر فأكشف عنه ١١، ومنه أيضنا: ((ألا سقيم يستشفى فيشفى »، «من يقرض غير عديم ولا ظلوم » .

وفي ذلك حث للمسلم أن يجمع حاجاته في ذلك الوقت فيسأل ربه ، فباب الخير مفتوح ، وبيده ملكوت كل شيء، فهو ينزل المطر، وينبت النبات، ويخرج الزرع، ويدر الضرع، ويبارك في الرزق: ﴿ إنما أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون ﴾ [يس: ٨٢].

ففي الحديث تحريض على السوال والدعاء، وفيه أيضا حث عنى عمل الطاعات والإكثار من القربات التي تساعد العبد على رفع الدعاء وقبول الرجاء.

وفيه إشارة إلى عظيم الثواب وجميل العطاء في قوله: ((من يقرض غير عديم ولا ظلوم ١١٠ أي لا يضيع تواب عامل ، ولا يبخل على داع ، ولا يرد سائلرً.

والحديث فيه بيان فضل الدعاء في آخر الليل، وبالتالي في الصلاة والأذكار ، لذا كان

أهل العلم يفضلون صلاة آخر الليل على أوله ، ومنه قول عمر بن الخطاب، رضى الله (وإن كانت التي ينامون خير من التي يقومون ) .

يقول تعالى : ﴿ و المستغفرين بالأسحار ﴾ [آل عمران: ١٧]، يقول ابن كشير: دل على يشمل الناس بعظاء من طعام أي فضيلة الاستغفار وقت الأسحار، وقد قيل: إن يعقوب، عليه السلام ، لما قال لبنيه : ﴿ سوف أستغفر لكم ربى ﴾ [يوسف: ١٩٨ أنه أخرهم إلى وقت السحر ( تم ساق حدیث أبی هریرة هذا). - المتعلقة

> ثم ساق حديث عائشة : من كل الليل قد أوتر رسول الله صلى الله عليه وسلم من أوله وأوسطه وآخره، فانتهى وتره إلى السحر ، وكان عبد الله بن عمر يصلى من الليل ، ثم يقول : يا نافع ، هل جاء السحر ؟ فإذا قال: نعم ، أقبل على الدعاء و الاستغفار حتى يصبح .

فضل الدعاء : ولا على الما

الدعاء عطاء الضعفاء الذي بحتاجه الأقوياء ، ومنحة الفقراء التي يفتقر إليها الأغنياء، وهو

باب اختبار صدق للباكي يكشف به كذب المتباكى ، فالنبي صلى الله عليه وسلم يقول: ((هل عنه ، لما جمع الناس على صلاة النصرون وترزق ون إلا القيام في رمضان ، فكاتوا بضعفائكم ؟ )، قال ابن بطال : إن يصلون في أول الليل، فقال: الضعفاء أشد إخلاصًا في الدعاء وأكثر خشوعًا في العبادة لخلاء قلوبهم عن التعلق بزخرف يما في قلك تزول الرب سيلينكا

فكأن العبد مع عجزه عن أن شراب أو مال ، فإنه يستطيع ذلك بالدعاء ، فيدخل المسلمين في دعائم ، ويشمل المجاهدين والمظلومين والمرضى ، بل والموتسى من المسلمين في الدعاء ، لذا فعليه أن يتبع أسباب استجابة الدعاء ، ومنها أن يدعو في جوف الليل، فإن اللَّه يبلغ بدعوته للمجاهدين نصرا، ولحق وق المظلومين ردًا ، وللمرضى شفاء ، وللمدينين سدادا، وللموتى رحمة، وللمعذبين تخفيفًا ، وغير ذلك مما يكون العيد شديد الحاجة إليه ولا يدركه بما يملك من وسائل: شجاعة ، وعتاد ، ومال ، ورفعة بالمساهدات المساهدا

والذي يتباكي على المسلمين الذين فمد حالهم وهانت على الكافرين حرماتهم ، ويرى أنه لا الفضيلة ، ولو دعا لجملة

بيلغ موقعهم ليجاهد عدوهم فينصرهم فيضعف عن الوصول أو يحبس عنه ، يملك ولا شك ثلث الليل الآخر يضرع فيه إلى ربه ستنصره فيبلغ الله -بقدرته التي لا تغلب ولا تحجب -يبلغ بدعوته رزقا ونصرا وشفاء وخيراً ، فإن عجز العبد عن مقاومة نومه في ثلث الليل الآخر ليقوم بدعوة صالحة لمن تباكي عليهم دل ذلك على أن دعواه زائفة ، فإن شهوة النوم دون نزال العدو وطعناته بكثير ودون عطاء المال ، وشهوة جمعه ، فدعاء جوف الليل باب اختبار صدق وعطاء واسع ، خاصة وأنه من جملة الدعاء بظهر الغبت التعبيد المساقة عرو

والحديث في مسلم عن أبي الدرداء قال: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقول: الدعوة المرء المسلم لأخيسه بظهر الغيب مستجابة عند رأسه ملك موكل ، كلما دعا لأخيه بخير قال الملك الموكل به: آمين ، و لك بمثل » .

قال النووي: وفي هذا فضيلة الدعاء لأخيه المسلم بظهر الغيب، ولو دعا لجماعة من المسلمين حصلت هذه

أيضاً ، وكان بعض السلف إذا أراد أن يدعو لنفسه يدعو لأخيه المسلم بتلك الدعوة ؛ لأنها تستجاب ويحصل له مثلها.

يقول ابن حجر: وإن الدعاء في ذاك الوقت مجاب، ولا يعترض على ذلك بتخلف عن بعض الداعين ؛ لأن سبب التخلف وقوع الخلل في شرط من شروط الدعاء ؛ كالاحتراز في المطعم والمشرب والملبس أو لاستعجال الداعى أو بأن يكون الدعاء بإثم أو قطيعة رحم ، أو تحصل الاجابة ويتأخر وجود المطلوب لمصلحة العبد ، أو لأمر يريده الله . (انتهى هذا الكلام النفيس فتدبره)، ولابن رجب في كتابه ((جامع العلوم والحكم)) عند شرحه لحديث: «إن الله طيب لا يقبل إلا طبيسًا » في ذلك الباب كلام نفيس فليراجع المستحد

وفي الحديث بيان أن في مفارقة بعض الشهوات الكثير من الخيرات ، وذلك كحديث أبسى هريرة عند الشيفين أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ((حجبت النار بالشهوات ، وحجبت الجنة بالمكاره »، ففي ترك شهوة النوم عند وفرة دواعيه والانجاه إلى ربه بالدعاء

الدعاء ، لذا يتجه الشيطان فيكيد للعبد عند نومه .

ففي حديث البخاري عن أبي هريرة ، رضى الله عنه ، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : (( يعقد الشيطان على قافية رأس أحدكم إذا هو نام ثلاث عقد يضرب على مكان كل عقدة: عليك ليل طويل فارقد ، فإذا استيقظ فذكر الله انحلت عقدة ، فإن توضأ انحلت عقدة ، فإن صلى انطب عقدة ، فاصبح نشيطًا طيب النفس ، وإلا أصبح خبیث النفس کسلان ۱۱ .

قال ابن بطال : هذا وقت شريف خصه الله بالتنزيل فيه ، فيتفضل على عباده بإجابة دعائهم ، وإعطاء سوالهم ، وغفران ذنوبهم ، وهو وقت غفلة وخلوة واستغراق في النوم ، واستلذاذ له ومقاومة اللذة والدعة صعب ، لا سيما أهل الرفاهية ، وفي زمن البرد وكذا أهل التعب ولا سيما في قصر الليل ، فمن آثر القيام لمناجاة ربه والتضرع إليه مع ذلك دل على خلوص نيته وصحة رغبته فيما عند ربه ، فلذلك نبه اللَّه

المسلمين فالظاهر حصولها الخير الكثير الذي يستجاب به عباده على الدعاء في هذا الوقت الذي تخلو فيه النفس من خواطر الدنيا وشواغلها ليستشعر العبد الجد والإخلاص لربه سبحاته وتعالى .

وبعد ؛ ففي هذا الحديث حث للمسلمين في حاجاتهم إلى رب العالمين - والعبد بين نعمة موجودة يرجو لها دواما وبركة ، ونعمة مفقودة يرجو لها عودة ، وبلية يرجو لها صرفا ، وذنب يرجو منه توبة - فيتجه العبد إلى ربه في وقت السحر الذي تعود في رمضان أن يقوم فيه نحظ طعامه وشرابه ، يتقوى به على صيامه ، فيعتاد الدعاء والسوال لربه والاستغفار بالأسمان، فحري به أن يستمر معه ذلك الخير العظيم طول العمر ؛ لأن رب العرزة تبارك وتعالى ينزل إلى السماء الدنيا كل ليلة حين يبقى ثلث الليل الآخر فيقول: «من يدعوني فاستجيب له ؟ من يسالني فأعطيه ؟ من يستغفرني فأغفر له الله من وراء القصد . وكتبه

محمد صفوت نور الدين

المنة السادسة والعشرون العدد العاشر التوهيد [١٧]

المشرف على مبعوثي وزارة الأوقاف والشنون الإسلامية بالبرازيل

بغيرت على وكان كال علدة

and but dert inte . inte

وأوع الظال في شرط من شروط

إعداد / جمال سعد حاتم

في البرازيل حيث توجد أقلية مسلمة تربو على المليون مسلم تقريبًا ، في بلد يبلغ تعداد السكان فيه ١٥٢ مليون نسمة .

ومع قلة عدد المسليمن بالنسبة للسكان إلا أنهم يشكلون فاعليات محسوسة وملموسة ، ولهم أثر فعال على الساحة البرازيلية ، ويتمتعون بنفوذ كبير في النواحي السياسية والتجارية ، ويتولون أعلى المناصب ، والبعض منهم صاروا نجوماً في البرلمان الفيدرالي ، ومشاركات المسلمين هناك في المجالس البلدية التابعة للولايات ؛ حيث تشارك الجاليات المسلمة في كل نواحي الحياة بشكل ملموس ومؤثر يحسه القاصي والداني!!

ولنتعرف على أحوال المسلمين وكيف يعالج الإسلام المشكلات الاجتماعية ، ومنها كثرة المتشردين في الشوارع من غير الأبناء الشرعيين ، وانتشار الإيدز ، والمخدرات ، واستعانة المسئولين هناك بدعاة المسلمين لمعالجة تلك المشاكل ؛ ومن خلال لقائنا مع الشيخ / أحمد صالح محايري ، إمام جامع الملك فيصل بلوندرينا في البرازيل ، والمشرف على مبعوثي الأوقاف والشنون الإسلامية بالبرازيل لنتعرف منه على أحوال المسلمين هناك ، من خلال الحوار التالي :

[1٨] التوحيد السنة السادسة والعشرون العدد العاشر

الذي تكلو فيه اللهن عن خوا

pu 24 - plant alle to man

■ مع قلة عدد المسلمين في البرازيل إلا أنهم طاقه كبيرة ومؤنسرة على الساحة هناك.

استطعنا بحمك الله أن نفتتح قسما للدراسات العربية والإسلامية في جامعة البرازيل الحكومية.

■ التوحيد: ما هي طبيعة العمل الذي تقومون به في البرازيل ؟ □ ج: أقوم بعمل هنا منذ حوالي ٢٥ سنة بالبرازيل.

مسمى العمل داعية ، والداعية لا يجلس في مكان واحد ولا يختص بعمل دعوي واحد، فعمل الدعوة إلى الله أكثر بكثير من أن يحددها وظيفة أو عمل ، فكل تحرك في مسبيل الله يرجى به خير للمسلمين ، ابتغاء مرضات الله ، فهو عمل من أعمال الدعوة ، فالصلاة هي دعوة لأداء الفريضة ، والدعوة إلى الصلاة هي أيضاً عمل من الدمد - إذا جمع الجالية على أعمال الدعوة ، جمع المسلمين الإسلام ، تعليم الأطفال ، والاتصال بالمسنولين إحياء المناسبات الإسلامية ، هي أيضاً عمل من أعمال وجمعهم على صلاة الجمعة. الدعوة . تعليم الأطفال عمل دعوي، إنشاء المدارس، الدعاة. بالمسلمين اتصالا مباشرا وغير

في الدعوة وبالأحرى من مرافق الدعوة الموجودة هنا، إننا بتوفيق الله تعالى استطعنا أن نفتح قسماً من جامعة حكومية برازيلية للدراسات العربية والإسلامية ، بلا شك إن الجامعة لا تنفق على هذا القسم إنما تطوعاً واحتساباً، استطعنا أن نفتح هذا القسم ، ونطل من خلال الجامعة على شريحة أخرى من المجتمع البرازيلي ؛ شريحة الشباب المثقف الجامعي، نظل منه النعرفهم بشيء عن الإسلام، والثقافة الإسلامية - ولله على طاعة الله دعوة ، تعليم الذرية ، توعية الكبار ، البرازيليين للتعريف بالإسلام بمعنى أداء صلاة العيدين ، هذه هي طبيعة عملنا نحن

وتهيئة أماكن العبادة ، وفتح ويوجد في البرازيل حوالي مسجد من المساجد ، والاتصال ٣٠ مسجدًا في ٢٥ مدينة ، معنى ذلك أن هذا العمل يسري مباشر ، الكتابة في الصحف في كل المساجد والتجمعات المحلية ، كل هذا أمور من الإسلامية الموجودة في أمور الدعوة ، وآخر عمل لنا البرازيل .

السنة السادسة والعشرون العدد العاشر التوهيد [١٩]

#### تعداد المسلمين في البرازيل

■ التوحيد: فضيلة الشيخ ؛ كم يبلغ تعداد المسلمين في البرازيل ؟ وهل يمارسون شعائرهم الدينية بدون تضييق من السلطات هناك ؟

□ ج: يقول الشيخ: إن أدق التقديرات يقال: إنه مليون مسلم، ولكننى أرى في تقديري إنهم لا يصلون إلى هذا العدد ، فالتقدير الفعلى حوالى ١٥٠ ألف مسلم من جملة تعداد السكان ، فتعداد السكان الكلى حوالي ١٥٢ مليون نسمة ، إذا نسبة المسلمين هناك أقل من ضنيلة ، ولكنهم طاقة كبيرة ومؤثرة على الساحة هناك، وتجارتهم منتشرة في كل مكان يحسه القاصى والداني . يقطنون فيه ، ومحلاتهم التوحيد : فضيلة الشيخ ؛ التجارية وأثرهم السياسي إسلامية كان عندنا في العمل؟

(لوندرينا) ربيته صغيرًا، ثم صار عضوا في مجلس البرلمان الفيدر الى ، بمعنى أنه المسلم الوحيد الذي استطاع الوصول إلى ذلك المنصب في تاريخ البرازيل كله .

#### المجالس البلدية ومشاركة المسلمين

ويواصل الشيخ حديثه عن المسلمين في البرازيل فيقول: أما في المجالس البلدية في البلديات التابعة للولايات الأخرى المختلفة أيضا يوجد كتر من المسلمين فازوا بالانتخابات المباشرة ، هذا معناه مشاركة الجاليات وكلهم ذوي أثر في الاقتصاد الإسلامية هناك في كل نواحي المحلى هناك ، وأصحاب نفوذ ، الحياة بشكل ملموس ومؤشر

ما هي طبيعة الدعوة في البرازيل ؟ موجود ومحسوس ، والكثير وما هو الخير المتاح ، والذي منهم مشاركون في الأحزاب المسونه من خلال قيامكم السياسية العاملة هناك، بالإشراف على العمل الدعوي ويشاركون في العمل السياسي، هناك ، والذي تتيحه لكم السلطات بعضهم يتولى أعلى المناصب اهناك؟ وهل تجدون مضايقات الحكومية ، منهم رئيس جمعية من أي نوع أثناء قيامكم بهذا

#### تشحيع المسئولين للعمل الدعوى

□ ج: في المقيقة إنه لا يوجد في البرازيل أي مضايقات يلاقيها القائمون على العمل الدعوي الإسلامي من أي نوع من الأنواع ، بل على العكس ، فهل تصدق أن المستولين هناك يش جعون العمل الدعوى الإسلامي على الرغم من أن هؤلاء المسئولين من غير المسلمين! يشجعونه في كل المناطق ، وهل تعلم أنه قد أقيم في البرازيل ٣٢ مسجدًا ، فإن نصف هذه المساجد الحكومات المطية هي التي قدمت الأراضي التي أقيمت عليها مجاناً .

وهل تعلم أنه عندما تقام احتفالات رسمية بافتتاح المساجد ، كانت تأتي أعلى سلطة على المستوى الحاكم، ويأتى لقص الشريط والمشاركة في الاحتفال ، ويخطب مادحاً الإسلام والمسلمين والثقافة الاسلامية ، والآن نستغرب كيف نجد هذه المبادرات من غير المسلمين لأقليلة قليلة جدًّا ، لا يخاف منها ، إلى هذه النتيجة

وصلنا من خال اتصالانا بالمستولين هذاك من خلال عدة الى هذا، ومن هذا القبيل هم قنوات وجدنا أن البرازيل تعانى من عدة مشكلات اجتماعية ، يتصلون بي دائمًا كرجل دعوة منها كيثرة المتشردين في الشوارع من غير الأبناء الشرعيين ، وكذلك انتشار الإيدز ، وانتشار الأفيون ، مفتوحة ، شارك فيها النصارى ورواج تجارة المخدرات، وشاركت فيها وبعض الصحفيين وضياع الكثير من الشباب، كل ورجال علم الاجتماع لتطويق ذلك يتولد عنه أزمات فضية الإيدز ، وقد قدمنا اجتماعية ، على الدولة أن اقتراحات ، وأنا من منطلق تجابهها وتجد لها الحلول، فما إسلامي قدمت ثلاثة اقتراحات ويتصيّدن الشباب. وجدت لها الحل، فرأت الدولة لهذا التطويق، الندوة خرجت الشيء الثالث والأهم؛ أننا أن تربية الجيل على الأخلاق هو من أنجح السبل الآن للحد من هذه الظواهر السلبية والمخيفة في المجتمع.

ويواصل الشيخ حديثه قائلا: إن كل تلك الأمور التي وذلك لأنهم يعلمون ما قاله أنكم حرمتموه في البرازيل [محمد: ٧]. النبي صلى الله عليه وسلم: ((إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق )) ، والأخلاق هي إنشاء

الرجل الصابح، فهم يتجهون يتصلون ببعض المسلمين ، وهم هناك ، يريدون حلاً لكثير من الأمور المستعصية في ندوة ستجدون أن هذا هو الدواء الناجح، والشيء الثاني الزنا؛

ولا تنظر إلى طيلة جارك، فأنتم لو طبقتم هذا نضيقتم الخناق على فاحشة الزنا.

وأما انطلاقنا نمن كان من ومسنول عن الجالية الإسلامية منطق إسلامي، وخرجت الندوة بالتوصيات الثلاثة، وكانت التوصية الأولى - وهي محارية اللواط - وعلى المجالس البلديــة أن تحارب اللواط، وتطارد اللوطيين، وكذلك الفتيات البغاة اللواتى يمارسن الجنس ابتغاء المال

بها كتوصيات للمقترجات قانا لهم: إنه يجب فحص الدم الثلاثة ، أما النصارى والآخرين قبل نقله من إنسان لإسان الذين شاركوا في الندوة فما آخر ؛ لأنه هو الناقل للإيدز ، أتوا بجديد ، أما الخوري فكان وقد أقروا هذا بالنسبة لتحاليل يقول: يستعمل القميص الواقي الدم عموماً، وكل ذلك يبين أثناء العملية الجنسية ، وكان الأثر الإسلامي الواضح هناك تحدثنا عنها جعلت الدولة تتجه ردي عليه بعدم الموافقة ، وقد الجالية الإسلامية البسيطة إلى الإسلام، وهي تعلم جيدًا أن طالبتهم بالرجوع إلى الكتاب والقليلة العدد، وصدق الله إذ الإسلام دين سماحة ودين المقدس عندهم ، وقلت لهم : يقول : ﴿ إِن تنصروا اللَّه خلق ، قبل أن يكون عقيدة ، ستجدون أن اللواط محرم ، فلو ينصركم ويثبت أقدامكم ﴾

وصلى الله على محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

كما قال المسيح ، عليه السلام :

السنة السادسة والعشرون العدد العاشر التوهيد [٢١]

# أسئلة القراء

بقلم الشيخ بو إسحاق الحويني

- يسأل القارئ: محمود إبراهيم طلحة أجا محافظة الدقهلية عن درجة هذه الأحاديث:
  - 1 ((ذاكر الله في رمضان مغفور له ، وسائل الله قيه لا يخيب )) ؟
- ٧ ((بدخل فقراء أمتى الجنة قبل أغنياتهم بأربعين خريفًا))، قالوا: صفهم لنا يا رسول الله؟
   قال: ((هم الشعثة رءوسهم، الدنسة ثيابهم، الذين لا يؤذنُ لهم على السُدات، ولا ينكحون المتنعمات، توكل بهم مشارق الأرض ومغاربها، يعطون كل الذي عليهم، ولا يعطون كل الذي لهم)؟
   ٣ ((لا تمثلوا بالبهائم))؟

والجواب بعون الملك الوهاب: \_\_\_\_\_\_

امًا الحديث الأول: « ذاكر الله في رمضان ... » فهو حديث باطل:

أخرجه الطبرانيُ في ((الأوسط)) ( ٧٣٤١)، والبيهقيُ وابنُ عدي في ((الكامل)) ( ١٦٠١/٤)، والبيهقيُ في ((الشعب)) ( ج٧/ رقم ٣٥٥٥)، والأصبهاني في ((الترغيب)) ( ١٥٥١) من طرق عن أحمد بن منصور المروزي الملقب بر (زاج))، تنا عبد الرحمن بن قيس، تنا هلال بن عبد الرحمن، عن علي بن زيد، عن سعيد بن المسيب، عن عمر بن الخطاب مرفوعًا، فذكره.

قال الطبراتي : (لم يرو هذا الحديث عن سعيد بن المسيب إلا علي بن زيد، ولا عن علي إلا هلال بن عبد الرحمن بن قيس ). اه.

• قُلْتُ : وعبد الرحمن كذبه ابن مهدي وأبو زرعة ، وقال البخاريُ : (ذهب حديثه) ، وقال أحمد : (لم يكن بشيء) ، وقال ابن حبان : (كان

ممن يقلب الأساتيد ، وينفرد عن الثقات بما لا يشبه حديث الأثبات ، تركه أحمد بن حنبل ) . ا هـ .

وهلال ببن عبد الرحمن ، قال العقيلي في (الضعفاء) (۲۴۲/۲) : (منكر الحديث) ، وعلى بن زيد هو ابن جُدعان ضعفوه من قبل حفظه ، وضعف الهيثمي الحديث في (مجمع الزوائد) (۱٤٣/۳) ، وأعله بهلال بسن عبد الرحمن ، وعبد الرحمن بن قيس شر منه ، والحديث أيضا ضعفه المنذري في ((الترغيب)) والحديث أيضا ضعفه المنذري في ((الترغيب)) نص عليه في مقدمة الكتاب ، وكان اللائق به رحمه الله أن يحذفه من كتابه لشدة ضعفه ، فلو اكتفى بالصحيح والحسن وما يقاربهما مما ضعفه محتمل الهان الأمر ، ولكنه أدخل الموضوعات والبواطيل والمناكير في كتابه ، والضعيف أيضا وصدر الكل بقوله : (روي) ، فضاع على الناس معرفة شديد الضعف مما ضعفه محتمل . فالله المستعان .

<sup>[</sup>٢٢] التوهيد السنة السادسة والعشرون العدد العاشر

O أمًّا الحديث الثاني: «يدخل فقراء أمتى الجنة .. )) فصفيح: المناه المناه المناه

١٣٢٢٣)، وفي ((الأوسط)) (ج١/ق٩٩١/١) طريق ابن وهب، أخبرني أبو هاتئ، سمع أبا عبد قال: حدثنا الحسين بن إسحاق التستريُّ. وأخرجه الرحمين الخبِّلي قيال: وجياء ثلاثيةُ نفر إلى الإسماعيليُّ في ((معجمه )) (رقم ٥٤ بتحقيقي ) من طريق أبي زرعة الرازي عبيد الله بن عبد الكريم ، قالا: ثنا على بن بحر، ثنا قتادة بن الفضل، قال: سمعت أبا حاضر يحدث عن الوضين بن عطاء ، عن سالم بن عبد الله ، عن أبيه ابن عمر مرفوعاً فذكره بتمامه . وسنده ضعيف أو واه .

> وقتادة بن الفضل ذكره ابن حبان في ( الثقات )) ، وقال أبو حاتم : (شيخ ) ، وأبو حاضر ، قال الذهبي في ((الميزان)) (٤/٢١٥): (مجهولٌ) ، أمَّا الهيثميُّ فقال في ((المجمع)) ( ١٧٠/١ ) : ( أبو حاضر عبد الملك بن عبد ربه منكر الحديث ) ، وصنيع الذهبي التفريق بينهما . والوضين بن عطاء في حفظه سوء .

وقال الطبراني : ( لا يروى عن ابن عمر إلا من هذا الوجه ، ولم يحدث به إلا علي بن بحر ) . اه . وعليُّ بن بحر ثقة ، والشأن في غيره كما تقدُّم، وقال المنذري في ((الترغيب)) ( ١٣٦/٤)، والهيثميُّ في ((المجمع)) (٢٦٠/١٠) بعد ذكر الحديث: (رواته ثقات)! كذا قالا، وقد رجح الهيثميُّ أن أبا حاضر هو عبد الملك بن عبد ربه ، وواية عنه . والله أعلم . ووصمه بأنه منكر الحديث ، فكيف يقول : (رواته ثقات ) ، وحتى لو فرق بينهما كما فعل الذهبي ، فريفًا ) ، ولم يشك ، وكذلك رواه هارون بن ملول فأبو حاضر الذي يروي عن الوضين مجهول ، هذا المصري عن المقرئ مثل رواية أحمد : أخرجه مع ما قيل في حفظ الوضين ، فقولهما - على جميع 

ولكن للحديث شواهد يصحُّ بها ؛ فأمَّا أولُهُ فصحُّ عن عبد الله بن عمرو، رضى الله عنهما؛ فأخرجه الطبرانيُّ في (( الكبير )) (ج١١/ رقم أخرجه مسلمٌ في ((صحيحه)) ( ٣٧/٢٩٧٩ ) من عبد الله بن عمرو بن العاص وأنا عنده، فقالوا: يا أبا محمد ، إنا والله ما نقدر على شيء ، ولا نفقة ، ولا دابة ولا متاع ، فقال لهم : ما شئتم ، إن شنتم رجعتم إلينا فأعطيناكم ما يسرُّ اللَّه لكم ، وإن شئتم ذكرنا أمركم للسلطان ، وإن شئتم صبرتم ، فإنى سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «إن فقراء المهاجرين يسبقون الأغنياء يوم القيامة إلى الجنة بأربعين خريفًا ». قالوا: فإنا نصبر، ولا نسأل شيئا .

وأخرجه أحمد ( ١٦٩/٢ ) ، وابن حبان ( ج٢/ رقم ۲۷۸ ) من طريق حيوة ، حدثنا أبو هانئ بسنده سواء بالمرفوع وحده دون القصة ، ولكن وقع عند ابن حبان : (بسبعين أو أربعين خريفًا) ، هكذا وقع الحديث عند ابن حبان على الشك ، وقد رواه أحمد قال : حدثنا أبو عبد الرحمن ثنا حيوة - وهو ابن شريح - وأخرجه ابن حبان من طريق أبي خيثمة زهير بن حرب - وهو ثقة حافظ - ثنا عبد الله بن يزيد المقرئ ، وهو أبو عبد الرحمن شيخ أحمد فيه ، فلعل الشك من أبي خيثمة ، أو من أبي يعلى

ففي رواية أحمد عن المقرئ قال: (بأربعين الطبراني في ((المعجم الكبير)) (٢٤ الجزء

ها الدين: (صيح على أسوط الأسيني) . إلى ون النو الماء

وأخرجه النسائي في ((السنن الكبري)) ( ٢٧٨٦ ) ، والدارمي ( ٢/٥٤٢ ) ، وابن حبان ( ٢٧٧ ) ، والبيهة عن في ( البعث والنشور )) (٤١١) من طريق معاوية بن صالح ، عن عبد الرحمن بن جبير بن نفير ، عن أبيه ، عن أسينًا لعياش بن عباس . عبد الله بن عمرو قال: بينما أنا جالس في المسجد وحلقةٌ من فقراء المهاجرين وسط المسجد جلوس ، فدخل رسول الله صلى الله عليه وسلم المسجد نصف النهار ، فانطلق إليهم ، فجلس معهم ، فلما رأيت النبي صلى الله عليه وسلم جلس إليهم قُمتُ إليه ، فأدركتُ من حديثُه وهو يقولُ : ((بشنر فقراء المهاجرين إنهم ليدخلون الجنة قبل الأغنياء بأريعين عاماً "، وسنده صحيح ، وهذا لفظ ابن حبان ، وعند الباقين : (قال عبد الله بن عمرو : فلقد رأيت ألوانهم أسفرت حتى تمنيت أن أكون . ( agia

> وعند الدارمي: (أو معهم)، وأخرجه الحاكم في ((المستدرك)) ( ٢٠/٢) ، وعنه البيهقيُّ في ((الشعب)) (ج// رقم ٥٥٥ ٣٩) من طريق محمد بن عبد الله بن عبد الحكم ، أخبرنا ابن وهب ، أخبرنى سعيد بن أبي أيوب عن عياش بن عباس ، عن أبي عبد الرحمن الحبلي ، عن عبد الله بن عمرو قال : قال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم: (( أتعلم أول زمرة تدخل الجنة من أمتى ؟ )) قال: الله ورسوله أعلم ، فقال : ((فقراء المهاجرين يأتون يوم القيامة باب الجنة ، ويستفتحون ، فيقول لهم تحاسبونا ؟ وإنما كانت أسيافنا على عواتقنا في سبيل اللَّه حتى مُتنا على ذلك »، قال : « فَيُفتح لهم ، فيقيلون فيه أربعين عاماً قبل أن يدخلها الناس). قال الماكم: (صحيح على شرط الشيفين) ، يأخذون الذي لهم » .

ووافقه الذهبي وليس كما قالا ، والصواب أنه على شرط مسلم ، فهذه الترجمة : (سعيد بن أبي أيوب ، عن عياش بن عباس ، عن أبى عبد الرحمن الحبلي ) لم يخرجها البخارى ، ولم يرو البخاري أ

وأخرجه أحمد (١٩٨/٢)، وعبد بن حميد في ( المنتخب ) ( ۲۵۲ ) ، وابن حبان ( ۲۲۱ ) ، وابن أبي عاصم في (( الأوائل )) ( ٧٠ ) ، وأبو نعيم في ((الحلية)) ( ٣٤٧/١)، وفي ((صفة الجنة)) ( ۸۱ ) ، والبزار في ((مسنده)) ( ٣٦٦٥ كشف الأستار)، والبيهقيُّ في ((البعث)) (١٤١)، وفي ((الشعب)) (ج/ رقم ٢٩٥٤)، عن الحاكم وهو في ((المستدرك)) ( ٢/١/٢) ، وابن جرير في (( تفسيره )) ( ٢١٦/٤ ) ، والأصبهاني في «الترغيب» ( ۸۱۰ ) من طريق أبي عشانة حدثه قال: سمعت عبد الله بن عمرو يقول ، وساق الحديث بنحوه مع اختلاف في سياقه .

قال المنذري في ((الترغيب)) (٢/٩١٣، ٣٢٠): (إسناده حسن ، لكن متنه غريب ) .

وأخرجه أحمد (١٦٨/٢) قال: حدثنا حسن ، حدثنا ابن لهيعة ، حدثنا أبو عشانة مثله .

وأماً آخر الحديث فله شواهد منها حديث ابن عمر مرفوعًا: ( حوضى ما بين عدن وعمان أبرد من الثلج ، وأحلى من العسل ، وأطيب ريحاً من المسك ، أكو الله مثل نجوم السماء ، من شرب منه شربة لم يظمأ بعدها أبدًا ، أول الناس عليه ورودًا الخزنة : أو قد حوسبتم ؟ قالوا : بأي شيء صعاليك المهاجرين » قال قائل : ومن هم يا رسول الله ؟ قال : ( الشعثة رءوسهم ، الشحبة وجوههم ، الدنسة تبانهم ، لا يُقتح لهم السدد ، ولا ينكمون المتنعمات ، الذين يعطون كلَّ الذي عليهم ، ولا

أخرجه أحمد (١٣٢/٢)، قال: حدثنا أبو المغيرة: ثنا عمرو بن عمرو أبو عثمان الأحموسي ، حدثتي المخارق بن أبي المخارق عن عد الله بن عمر .

قال المنذري في ((الترغيب)) (٤٠٠٤): (إسناده حسن )، وقال الهيثمي في ((المجمع )) قالا ، وقد اختلف في سنده وسُرحتُ ذلك في ( ٣٢٦/١٠ ) : (رواه أحمد والطبراني من رواية تخريجي على «معجم الإسماعيلي». فلله الحمد . عمرو بن أبي عمرو الأحموسي عن المخارق بن أبي المخارق ، واسم أبيه عبد الله بن جابر ، وقد فصحيح : ذكره ابن حبان في الثقات).

عنه ، أخرجه السرمذي ( ٢٤٤٤ ) ، وابن ماجه (٣٠٣٤)، وأحمد (٥/٥٧٥، ٢٧٦)، والطيالسي ( ٩٩٥ ) ، والحاكم ( ١٨٤/٤ ) ، وابن أبى الدنيا في ((الأولياء)) (٧)، وابن عبد البر في ((التمهيد)) (۲/۲/۲) من طرق عن محمد بن المهاجر ، عن العباس بن سالم اللخمي ، عن أبي سلام العبشى ، قال : بعث إلى عمر بن عبد تمثلوا بالبهائم » . وسنده جيد . العزيز ، فحملت على البريد ، قال : فلما دخل عليه قال: يا أمير المؤمنين ، لقد شق عنى مركبي وأحمد (١٣/٢) بسند قوي . البريد ، فقال : يا أبا سلام ، ما أردت أن أشق ا ثويان ، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: مطبوع . «حوضى من عدن إلى عمَّان البلقاء ، ماؤه أشد في الحمد لله أولا وآخرًا ، ظاهرًا وباطنا ، وصلى نجوم السماء ، من شرب منه شربة لـم يظمأ بعدها العالمين . أبدًا ، أولُ الناس ورودًا عليه فقراء المهاجرين ، الشعث رعوساً ، الدُّنس ثياباً ، الذين لا ينكمون المتنعمات ولا تفتح لهم السندد ». قال عمر : لكني

نكحتُ المتنعمات ، وفتح لي السدد ، ونكحتُ فاطمة بنت عبد الملك ، لا جرم أنى لا أغسل رأسي حتى يشعث ، ولا أغسل ثوبي الذي يلي جسدي حتى يتسخ .

وصحمه الحاكم، ووافقه الذهبي، وهو كما

O أمَّا الحديث الثالث: (( لا تمثلوا بالبهائم ))

أخرجه النسائي ( ٢٣٨/٧ ) ، وابن عساكر في وله شاهد آخر من حديث ثوبان ، رضي الله ( تاريخ دمشق ) (ج١١ / ق٢٥ ) من طريق عبد العزيز بن أبى حازم ، وأخرجه أبو عمرو السمرقندي في ((الفوائد المنتقاة)) ( ٨٠- بتحقيقي ) من طريق عبد العزيز بن محمد الدر اوردي كلاهما عن يزيد بن الهاد ، عن معاوية بن عبد الله بن جعفر ، عن أبيه أن النبي صلى الله عليه وسلم مر ا بقوم يرمون كبشا بالنبل ، فكره ذلك وقال : « لا

وفي الباب عن ابن عمر ، أخرجه النسائي

وأما النهي عن التمثيل بذوات الأرواح ، ففيه عليك ، ولكن بلغني عنك حديث تحدثه عن ثوبان ، حديث بريدة بن الحصيب عند مسلم وأصحاب عن النبي صلى الله عليه وسلم في الحوض ، السنن إلا النسائي كما حققته في ((غوث المكدود فأحببت أن تشافهني به ، قال أبو سالم : حدثني بتخريج منتقى ابن الجارود » (رقم ٢٠٥٦) ، وهو

بياضًا من اللين ، وأحلى من العسل ، وأكاوييه عدد الله وسلم وبارك على نبينا محمد ، والحمد لله رب



نحن أطوع لك من بني آدم، قال الله تعالى للملاكة: هلموا ملكين من الملائكة حتى يُهبط بهما إلى الأرض ، فننظر كيف يعملان ، قالوا: ربنا هاروت وماروت ، فأهبطا إلى الأرض ، ومثلت لهما الزهرة امرأة من أحسن البشر ، فجاءتهما فسألاها نفسها، فقالت : لا والله حتى تكلما بهذه الكلمة من الإشراك، فقالا: والله لا نشرك بالله أبدًا، فذهبت عنهما ، ثم رجعت بصبى تحمله ، فسألاها نفسها فقالت : لاوالله، حتى تقتلا هذا الصبى ، فقالا : والله لا نقتله أبدًا ، فذهبت ثم رجعت بقدح خمر تحمله فسألاها نفسها فقالت: لا والله حتى تشربا هذا

• يسأل: شاكر محمد
الجنيدي - رئيس فرع
الجماعة ببنها:
عن قصة هاروت
وماروت التي وردت في
((ابن كثير)، و((مسند
احمد) وغيرهما، وأن بعض
الخطباء يلقيها على العامة
في مواعظهم وخطبهم؟

• الجحواب: أن الحديث الذي رواه أحمد في «مسنده» عن عبد الله بن عمر مرفوعا: «إن آدم لما أهبطه الله تعالى إلى الأرض قالت: أي رب، أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك؟ قال: إني أعلم ما لا تعلمون، قالوا: ربنا



[٢٦] التوهيد السنة السادسة والعشرون العدد العاشر

الخمر ، فشربا فسكرا فوقعا عليها وقتلا الصبى، فلما أفاقا قالت المرأة: والله ما تركتما شيئاً مما أبيتماه على إلا قد فعلتما حين سكرتما ، فخيرا بين عذاب الدنيا وعذاب الآخرة، فاختارا عناب الدنيا » . والحديث ورد في غيره مرفوعاً بألفاظ متباينة ومعان كثيرة مختلفة ، وقد حكم عليه الشيخ أحمد شاكر - رحمه اللّـه -بقوله: ضعيف الإسناد، أما الشيخ شعيب الأرناءوط فقال: إسناده ضعيف ، ومتنه باطل .

ويقول الشيخ محمد أبو شهبة بعد ذكر روايات لها في ((الدر المنشور )) للسيوطي: وكل هذا من خرافات بني إسرائيل وأكاذيبهم التي لا يشهد وأما ما ليس مرفوعاً فبين أن لها عقل ولا نقل ولا شرع، ثم منشأه روايات إسرائيلية أخذت وليعتمد على الصحيح من ساق روايات أخرى وقال: ولا عن كعب وغيره الصقها زنادقة ينبغى أن يشك مسلم عاقل ، أهل الكتاب بالإسلام . فضلاً عن طالب حديث في أن هذا موضوع على النبي صلى اللَّه عليه وسلم مهما بلغت من المفسرين الذين مهروا في أسانيده من الثبوت، فما بالك معرفة أصول الدين وأبت إذا كانت أسانيدها واهية ساقطة عقولهم أن تقبل هذه الخرافات ؛ ولا تخلو من وضاع أو ضعيف

أو مجهول ، ونص على وضعه أئمة الحديث.

وقد حكم بوضع هذه القصة الإمام أبو الفرج بن الجوزي، ونص الشهاب العراقي على أن من اعتقد في هاروت وماروت أنهما ملكان يعذبان على خطيئتهما فهو كافر بالله العظيم، وقال الإمام القاضي عياض في ((الشفا)): وما ذكره أهل الأخبار ونقله المفسرون يرد فيه شيء لا سقيم ولا عليها. والله أعلم). صحيح عن رسول الله صلى

ثم قال أبو شهبة - رحمه الله -: وكذا ردها المحققون

كالإمام الرازي، وأبي حيان، وأبي السعود ، والألوسي .

ويقول ابن كثير في (رتفسیره )) بعد ذکر عدد من الروايات المرفوعة والموقوفة: فدار الحديث ورجع إلى نقل كعب الأحبار عن كتب بني إسرائيل ، وقال في «البداية والنهاية »: ( هذا من أخبار بني إسرائيل كما تقدم من رواية ابن عمر عن كعب الأحبار ، ويكون في قصة هاروت وماروت لم من خرافاتهم التي لا يعول

وبالجملة فالحديث واو ساقط اللَّه عليه وسلم، وليس هو باطل لا تحل روايته إلا على شيئًا يؤخذ بالقياس . مبيل التحذير ، فليتق اللَّه كل وكذلك حكم بوضع المرفوع واعظ يجعله مادة في حديثه ، من القصة ؛ الحافظ ابن كثير ، فإنه يقع في الكذب والافتراء على الله ورسوله وملاكته ، الحديث المرفوع، ففيه الغنية، ويعرض عن مثل هذه الإسرائيليات، فإنها باب شرور كثيرة ، ومثل هذا قد خالفه شرعنا بإثبات طاعة الملاكة وأنهم لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون . والله أعلم .

#### لا يشرع الاستنجاء من الريح، الفائط الفائط

• ويسأل: محمود عبد الله عبد الرحمن - قوص - قنا:

عن كيفية الاستنجاء؟ وهل يلزم من خروج الريح ؟ و و و و الماميوا المسلك

• والمواب: أن المقصود بالاستنجاء إزالة النجاسة من المحلين بسبب البول والغائط، وهي تكون بالأحجار، أو بالماء، ويكون بثلاثة أحجار ، بحيث تنقى المحل من النجاسة ، فإن لم تكف وجبت الزيادة ، ولا يشرع الاستنجاء من الريح ، وتجب من الغائط في محله ، ومن البول في محله ، واستخدام الماء أفضل ؛ لأنه ينقى المحل ، وإن كانت الأحجار تكفي لمن أراد أن يكتفي بها . في ما و في عد الله

> • ويسأل سائل: عن وضع الطيب في الصيام واستعمال السواك ؟ ما

• والمواب: أنهما جائزان ، والله أعلم.

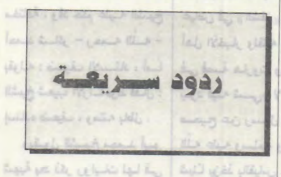
• ويسأل: م. أ. أ - الإسكندرية: عمن كاملة. أفطر عامدًا في رمضان ؟

• والصواب: أن عليه التوبة النصوح،

عظیم أن يفطر عامدًا في رمضان بغير عذر ولا كفارة عليه.

• أما الأخت: م. ح. أ - القاهرة: فتسأل عن تزينها لزوجها الذي عقد عليها ولم يدخل بها ، علماً بأن أباها يرفض ذلك ؟

• والمعواب: أن تزينها له جائز، ولكن إن -منعها أبوها أطاعته في ذلك ، طالما أن زوجها لم يدخل بها بعد . و مد مد المسلم



• السائل: علاء محمد عبد الباقي - كفر صقر - شرقية:

وصلتنا رسالتك المطولة ، والجواب على سؤالك عن نقل الأعضاء راجع فيه افتتاحية عليك بالتوبة النصوح والقضاء مجلة التوحيد عدد جمادي الأخرة ورجب بتدبر، ففيها الرد على الإشكالات التي ذكرتها

وفهمك لخلافة الإسان يحتاج إلى تعديل ، فالإنسان خليفة بمعنى أن كل جيل يخلف وقضاء ذلك اليوم، ويكثر من الدعاء سابقه، وليس خليفة عن الله، ولذلك راجع والتنفل ، لعل الله أن يقبل منه ؛ لأنه ذنب تفسير ابن كثير عند قوله تعالى : ﴿ إنسى ا

جاعل في الأرض خليفة ﴾ [البقرة: ٣٠]، واعلم أن الله لا يغيب حتى يخلف، إنمنا يخلف من يغيب، وراجع أيضنا (ص ٢٤) وما بعدها من المجلد (٣٥) من «مجموع فتاوى ابن تيمية »، فهو هام أيضنا.

هذا واعتذارك في نهاية الرسالة مقبول، لكن تبريرك له غير مقبول؛ لأن الله سبحانه يقول: ﴿ بِل الإنسان على نفسه بصيرة ﴿ ولو القي معاذيره ﴾ [القيامة: ١٥، ١٥]، فهيا من اليوم ابدأ بحفظ القرآن وتعلم الشرع يفتح الله لك الأبواب، ولا تلقي المسئولية على غيرك، فتلك من حيل الشيطان، فلا تستسلم له، واغتنم فراغك قبل شغلك، وصحتك قبل مرضك، وحياتك قبل موتك، وسل الله بوفقك.

#### حافظي على الصلوات ولا قضاء لما مضى

● وأما السائلة: سحر البدري - الإسكندرية:

فنقول لها: عليك بالمحافظة على الصلاة لوقتها والإكثار من النوافل، ولا قضاء عليك للسنوات التي مضت، لكن الواجب عليك التوبة النصوح، وارتداء النقاب من أمور الشرع التي ينبغي المحافظة عليها بالمعروف.

#### ننصحك بقراءة افتتاحية عدد شهر رمضان

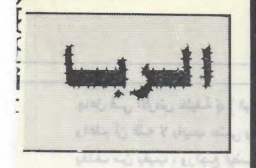
- السائل: م · ع · ع · م الزقاريق : ننصحك بقراءة افتتاحية عدد شهر رمضان بتدبر ، ففيها - إن شاء الله - كفاية ، فإن لم تكفك فأعد الاستفسار مرة أخرى ·
- أما الأخ: صفوت المعداوي شربين:
  فقد أهدى إلينا بعض أنشطته العلمية
  الجيدة، فنأمل من الله أن يستمر في قراءته
  وتعلمه، وأن يطور كتابته، والله يوفقه ويرعاه.
   وأما السائل: خليل أحمد خليل بني

سويف:

فلقد وصلتنا منه عدة خطابات بأسئلة مختلفة وموضوعات متعددة ، لعلنا أن نفرد لبعضها إجابات مطولة بعد ذلك ، ولكن ننصحه بمعاونة ولده المذكور في أمر الزواج ما استطاع إلى ذلك سبيلاً ، وأن ينفق في ذلك بالمعروف ، والله يوفقه للخير والسداد .

- والسائل: م. ن. ع كفر الدوار: عليك الإحسان بأبيك، والمبالغة في ذلك بكل أمر حلال.
- والأخ: خالد أحمد كلية الهندسة الإسكندرية:

فنوصيه أولاً بحفظ القرآن على يد بعض الشيوخ، مع الاستمرار في مراسلته لنا، والله يوفقه إلى كل خير.



باب الاقتصاد الإسلامي

\*\*\*

تذكرت ما نشر من قبل تحت مثل هذا العنوان لأكثر من كاتب، ولا يستطيع المسلم أن يقول: الربا حلال، فهذا كفر صريح، فماذا يفعل من أراد أن يُحِلَّ ربا العصر دون أن يحكم بكفره؟

\*\*\*

بقلم ا . د / علي أحمد السالوس أستاذ الفقه والأصول بكلية الشريغة جامعة قطر

سلك هؤلاء مسلكا آخر، وجعلوا التحريم مقصوراً على صورة واحدة لا نكاد نجد لها وجوداً في أي عصر أو مصر، وهي: أن يقرض المسلم أخاه قرضاً حسناً، فإذا حل الموعد وعجز عن الأداء استغل حاجته وقال له: إما أن تقضي وإما أن

وعدم واقعية هذه أن المحسن عادة لا ينقلب إلى جشع مستغل، والجشع المستغل لا يعرف القرض الحسن، فإذا كانت الصورة لا نكاد نجد ها وجودًا في واقع الناس، فهذا يعني أنهم وصلوا إلى تحليل الربا في جميع صوره وأشكاله في كل معاملات الناس، مع رفعهم شعار: الربا حرام.

منهج القرآن الكريم في تحريم الربا: بدأ الكاتب المبحث ببيان أن الربا من أكبر الكبائر، ثم تحدث

القرآن الكريم من تحريم قاطع للربا ، وفصلت ما خفي على الناس من شأنه .

[ . ] التوهيد السنة السادسة والعشرون العدد العاشر

## حرام ولكن ما الربا ؟!

عن منهج شريعة الإسلام في تحريم الربا ، ووقف عند الصور الأربع التي تحدثت عن الربا ، وهي تبين هذا المنهج الحكيم .

ووقف طويلاً عند قوله تعالى في سورة «آل عمران»: ﴿ يأيها الذين آمنوا لا تأكلوا الربا أضعافا مضاعفة واتقوا الله لعلكم تفلحون ﴾ [آل عمران:

وقال: والتقييد بقوله سبحانه: ﴿ أضعافُ مُضاعفَ ﴾ ليس المنصود منه النهي عن أكل الربا في حال المضاعفة خاصة ، وإباحته في غيرها ، فالربا قليلُهُ وكثيرُهُ حرام .

وبين المقصود من هذا التقييد، واستدل على قوله بالقرآن الكريم فقال: وشبيهه في ذلك قول تعالى: ﴿ وربائبكم اللاتمي في حجوركم ﴾ [النساء: ٣٣]، وقوله تعالى: ﴿ ولا تكرهوا فتياتكم على البغاء إن أردُنْ

تحصُّنا ﴾ [ النور: ٣٣]، ووضح المراد، فأحسن وأجاد.

and the second second and the second second

وانتقال إلى الآيات الكريمة في سورة «البقرة »: ﴿ اللّٰين يأكلون الربا ... ﴾ [ البقرة : ٢٧٥] ، الكريمة يراها بدأت ببيان : أن الكريمة يراها بدأت ببيان : أن الذين يتعاملون بالربا – أخذًا أو إعطاءً – لا يقومون للقاء الله تعالى يسوم القيامة ، إلا قياماً كقيام المتخبط المصروع المجنون الذي مسه الشيطان . ثم رَدَّ على من ساوى بين التعامل بالربا والتعامل بالبيع والشراء .. إلح .

وبعد الحديث عن آيات الربا في القرآن الكريم ، انتقل الكاتب إلى السنة المطهوة ، فقال : السنة أكدت تحريم الربا .

وتحت هذا العنوان قال: ثم جاءت السنة النبوية الشريفة فأكدت ما جاء في القرآن الكريم من تحريم قاطع للربا، وفصلت ما خفي على الناس من شأنه. فقد

عَدَّ صَلَى اللَّه عليه وسَلَم التعامل بالربا من كبائر الذنوب .

أسم استطرد إلى حديث: « اجتنبوا السبع الموبقات » ، شم قال : وبين صلى الله عليه وسلم أن لعنة الله شملت كل من اشترك في عقد الربا ، وذكر حديث : « لعن الله آكل الربا ، ومؤكله ، وشاهديه ، وكاتبه » .

الخلط بين ربا الفضل وربا النسيئة :

بعد ما سبق من كلام طيب قال الكاتب: كما بينت السنة النبوية الشريفة نوعاً آخر من الربا، وهو ما يسمى ربا الفضل - أي: الزيادة - بان تكون المبادلة بين شيئين متماثلين مع اشتراط الزيادة في أحدهما.

أي أن الزيادة في ربا النسينة -أي : التأخير - تكون في مقابل تأجيل الدين المذي حمل وقت سداده إلى وقت آخر .

أما الزيادة في ربا الفضل

الربا من أكبر الكبائر . وقد جاء الأيات القرآئية موضعة هذا المعنى . ومبينة للمنهج الحكيم .

الخلط بين ربا الفضل وربا النسينة لم نجده إلا في عصرنا . بسل وجدنا من يعمد إلى هذا الخلط عمدا ليصل إلى تحليل الربا للحرم !!

السنة السادسة والعشرون العدد العاشر التوهيد [٢١]

فتكون مشروطة مقدما لأحد المتعاقدين في عقد المعاوضة بدون مقابل ، كأن يقرض إنسان آخر مائة جنيه مشرطاً عليه أن يردها له بعد مدة معينة مائة وعشرين مثلا .

ومن الأحاديث التي وردت في تحريم ربا الفضل ما جاء في الحديث الصحيح ؛ عن عبادة بن الصامت ، رضى الله عنه ، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ((الذهب بالذهب، والفضة بالفضة، والبر بالبر، والشعير بالشعير، والتمر بالتمر ، والملح بالملح ، مثلاً بمثل ، سواءً بسواء ، يدا بيد ، فإذا اختلفت الأصناف فبيعوا كيف شئتم إذا كان يلًا بيد ،، اه . . فالسطا الدين

وهذا - ولا شك - خلط بين ربا الفضل وربا النسيئة ، ذلك أن المعروف أن ربا الفضل يكون في البيوع ، لا في الديون والقروض ، مع القبض في المجلس، وهو لا يكون إلا في الجنس الواحد مسن الأموال الربوية ، ويوضحه حديث تمر خيبر المشهور: «إنا نبتاع الصاع من هذا بالصاعين »، أما رب النسيئة فيكون في الجنس الواحد، وفي الجنسين، وفي الديون والقروض وفي البيوع، وقد يصدق عليه ربا الفضل ، أو إباحته يزعم المصلحة . ولكن يسمى ربا فضل ، كما قال ابن حجر الهيثمي : وتسمية هذا نسيئة - مع أنه يصدق عليه ربا الفضل أيضا - لأن النسيئة هي المقصودة فيه بالذات.

وحديث عبادة بين الصامت ، رضي الله عنه ، لا يقتصر على غير جائز ، وهذا هو ربا النسيئة ، الستة ؛ فأهل الظاهر رأوا الوقوف

تحريم ربا الفضل ، فالأصناف الستة إذا لم تكن مشلا بمشل سواءً بسواء ، و كانت يدًا بيد ، فهذا ربا ربا نسيئة ، وإذا اختلفت الأصناف فلا يوجد ربا فضل ، وإنما يكون ربا النسيئة إذا لم يكن يدًا بيد ، أما إذا كان يلاً بيد فلا يشرط التساوي ، والفضل جائز كما هـو واضح من فقه الحديث. فالحديث الشريف إذا يبين تحريم ربا الفضل وربا النسيئة في البيوع.

وما ذكره الكاتب عن ربا النسيئة صورة من صوره ، وليست كل صوره ؛ لهذا نوى إعادة صياغة ما ذكره الكاتب ، فالسنة بينت نوعاً آخر من الربا هو: ربا البيوع، وهذا الربا ينقسم إلى قسمين: ربا الفضل، وربا النسيئة ، وقد بينت بالتفصيل في كتابي ( المعاملات المالية المعاصرة في ميزان الفقه الإسلامي » ، أما ما كان في الجاهلية فلم يأت الحديث عنه بعد .

والخلط بين ربا الفضل وربا النسيئة لم نجده إلا في عصرنا ؛ بل وجدنا من يعمد إلى هذا الخلط

واستند هـؤلاء المحـونون إلى قول ابن القيم في ربا الفضل: ربا الفضل محرم تحريم وسائل من باب سد الذرائع ، لا تحريم مقاصد ، كما حوم ربا النسيئة ، ووجه ذلك

وكذلك هو غير جائز بيعًا حالا ، وهذا هو ربا الفضل ، ذلك أننا لو أجزناه حالا ، وحرمناه نسيئة ، فضل، وإذا لم تكن بدًا بيد فهذا الاتخذ الناس الحال ذريعة إلى النسيئة ، ولباع رجل من آخر خمسة دنانير بستة بزعم أن البيع حال ، ويتواضعان على أجل .

وكلام ابن القيم واضح في أن الحديث عن ربا البيوع لا ربا الديون والقروض ، وأن رجا الفضل في البيع الحال في الصرف. ومثله: كل ما يجب فيه قبض كل من العوضين في المجلس ، أما البيع نسيئة فهو ربا نسيئة ، ولا يقال: ربا فضل ، أو ربا فضل ونسيئة ، وبين ابن القيم أن ربا الفضل في البيع الحال - لو أجيز - لاتخلد ذريعة إلى النسيئة .

ومعلوم أن فوائد البنسوك ليست نتيجة بيع حال حتى تعد من ربا الفضل ، لا يتصور ربا الفضل في نقود العصر.

#### # ما الربا المجمع على تحريمه ؟!

الربا الجمع على تحريمه هو: كل زيادة مشروطة على القرض في جميع الأموال ، وكل زيادة على عمدًا ليصل إلى تحليل الربا المحرم ، الدين الذي حل موعده مقابل التأجيل ((إما أن تقضى، وإما أن تربي »، ورب البيوع بنوعيه: الفضل ، والنسيئة في الأصناف الستة المعلومة ، كل هذا مجمع عليه بغير خلاف ، ومعلوم من الدين بالضرورة ، وإنما الخلاف في أن بيع خمسة دنانير بستة نسيئة إربا البيوع في غير الأصناف

عندها خلافًا لجمهور الأثمة. والأئمة اختلفوا في بيان العلة .

ومن ثم لا يجوز بحال أن يقال بوجود خلاف بين علماء الأمة في ربا القروض والديون ، وكذلك ربا البيوع في الأصناف الستة ، وإن خالف ابن عمر وابن عباس، رضى الله عنهما ، فرة من الزمين في ربا الفضل قبل أن يبلغهما حديث رسول الله صلى الله عليه

و قد بينت هذا بالتفصيل ، مع الأدلة الثابتة التي لا يستطيع مسلم أن يحيد عنها ، وذلك تحت عنوان (مفهوم الربا المحرم) في مقال: « حكم ودائع البنوك وشهادات الاستثمار في الفقه الإسلامي » في عدد صفر ۱٤۱۸ هـ (ص: ٧٤).

وقد ذكر الكاتب أن السنة المطهرة فصلت ما خفي على الناس في شأن الوبا ، فلا يجوز للدائس أن بشة ط على المدين أن يرد له أكثر ما أخذه منه ، فالقاعدة الشرعية | آيات تتلى دون تطبيق !! تقول: (كل قرض جر نفعًا فهو ربا) أي: كل قرض اشترط صاحبه على المقترض منه أن يرده إليه زائدًا عن أصله ، فهذه الزيادة ربا . الله .

> وما دمنا نتحدث عن معاملات البنوك وأحكامها الشرعية ، فالأمو أساسا يتعلق بربا القروض والديون ، وهذا من الربا اللذي لا خلاف حوله .

> # عناوين مغرضة : ولك تحت عنوان: ما الربا المجمع على تحريمه ؟! لم يذكر

الكاتب أن السنة المطهرة فصلت ، ولم يذكر الربا المجمع على تحريمه محددًا كما يبدو من العنوان ، وإنما قال: المتتبع لأقوال العلماء يىرى اختلافًا كبيرًا بينهم في تحديد صور الربا المحرم شرعاً ، وقد سرى هذا الاختلاف منذ عهود الصحابة إلى يومنا هذا ، مع اتفاقهم جميعًا على أن التعامل بالربا من أكبر الكبائر ، أي أن الاختلاف في تحديد صور الربا المحرم شرعًا ، وليس في ذات تحريمه.

و بعد هذا مباشرة ذكر كلاما لأحد الكتاب المعاصرين القائلين بأن الربا الحرم غير محدد، والرافضين لتجنب الشبهات ما دام الأصل في المعاملات الإباحة .

ولا شك أن هذا يؤدي إلى استباحة الربا في معاملاتنا ما دام لم يبين لنا ويبقى تحريم الربا، والخلود في جهنم، والأذان بحرب من الله ورسوله ، مجرد معان في

وما قيمة تحريم الربا - إذا -ما دمنا لا نعرف صوره ؟ وهذا كلام ساقط ، يتعارض مع وجوب بيان الرسول صلى الله عليه وسلم للناس ما نزل إليهم ، ومع ما ذكر من قبل من صور الربا الجمع ale all a le alle

ومما ذكره هاذا الكاتب، وردده الجيزئون على الفتيا -كلهم أو جلهم - أن عمر بن الخطاب ، رضى الله عنه ، قال : (إن آخر ما نزل من القرآن آية الربا ، وأن رسول الله صلى الله عالى .

عليه وسلم قبض ولم يفسرها ، فدعوا الوبا والريبة).

وهم لا يذكرون هـذا لتجنب ما فيه من ربا ، وما فيه شبهة الربا ، كما أمر عمر - لوصح عنه هذا - وإنما للقول بأذ الربا غير معلوم، والأصل في المعاملات الأباحة ، هكذا أراد هؤلاء!

والذي نسب لعمر ، رضي الله عنه ، رواه الإمام أحمد في (( مسئده )) ، وابسن ماجه في (ر سننه )) ، وهو خبر ضعيف ، قال الشيخ أحمد شاكر: (إسناده ضعيف لانقطاعه ) - (انظر «المسند»: ٣٦/١، رواية رقم ٢٤٦) - وفي إساده أيضا سعيد بن أبي عروبة ، إمام أهل البصرة في زمانه ، لكنه اختلط عدة سنوات في آخر عمره ، وما روى في زمن اختلاطه ليس بحجة . (انظر ترجمته في (رميزان الاعتادال » ، « وتهذيب التهذيب )) .

وقال ابن حزم في ((انحلسي)) (٥١٩/٩): (حاش لله مسن أن يكون رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يبين الربا الذي توعد فيه أشد الوعيد ، والذي أذن الله تعالى فيه بالحرب، ولئن كان لم يبينه لعمر ، فقد بينه لغيره ، وليس عليه أكثر من ذلك ، ولا عليه أن يبين كل شيء لكل أحد ، لكن إذا بينه لمن يبلغه فقد بلغ ما لزمه تبليغه) . اهـ .

وللحديث بقية إن شاء الله



بقلم الشيخ عبد الرازق السيد عيد

الحد للله رب العالمين ، خضعت رقاب العياد لقهر ربويته، وتعلقت قلوب الموحدين سيمانه الأول والأخر، والظاهر والباطن، وهو بكل شيء عليم.

وبعد ؛ فهذا لقاؤنا الثالث مع قصة نبى الله يوسف، عليه السلام ، تجاوزنا به حدود الزمان والمكان، ووقفنا عند بيت عزيز مصر لحظة دخول يوسف ، عليه السلام ، إليه ، ونترك الحديث الآن لكلم رب العالمين يصور لنا ذلك المشهد العظيم ويعقب عليه .

تأويل الأحاديث والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون ﴾ [يوسف: ٢١]. هكذا انتهى حسد إخوة

يوسف لأخيهم، ووقع ما كان

يخشاه أبوهم (يعقوب) ، عليه السلام ، حين حذر يوسف من قبل قائلا: ﴿ يِا بني لا تقصص رؤياك على إخوتك فيكيدوا لك كيدًا إن الشيطان للإنسان عدو لجلال ألوهيته، فهو مبين ﴾ [يوسف: ٥].

وقد كاد الشيطان فعلا ونزغ بين إخوة يوسف وتامروا جميعاً ماعدا (بنيامين) الأخ الشقيق ليوسف ، أما الباقون فهم إخوة ليوسف ، وبنيامين لأب، تـ آمر الإخـوة لأب علـي يوسف، فقالوا: ﴿ اقتلوا يوسف أو اطرحوه أرضاً يذل لكم وجه أبيكم وتكونوا من بعده قوماً صالحين ﴾ [يوسف:

هكذا زين لهم الشيطان حتى قال تعالى: ﴿ وقال الذي إباتوا مقتنعين بهذا الإنهم اشتراه من مصر لامرأته المبين، وأوقعهم الشيطان في أكرمي مثواه عسى أن ينفعنا هاوية الضلال ، ومع ذلك أو نتخذه ولدًا وكذلك مكنا اتهموا أباهم بالضلال ، وظنوا ليوسف في الأرض ولنعلمه من أنهم بفعلهم هذا سيصيرون إلى صلاح ، وكما زين الشيطان للناس باطلهم فهؤلاء المؤمنون أبناء الرسل وقد وقعوا فريسة للشيطان ، كما نزغ الشيطان

السلام، ونزغ في قلب ابن وهنا يسمح لي أخي القارئ يوسف، عليه السلام، في يد نوح فتنكب طريق أبيه واختار بوقفة مع تعقيب الله سبحانه عزيز مصر ، وعندما أرادت الضَّلالة على الهدى ، وكما نزغ وتعالى على هذا المشهد: امرأة العزيز أن تجرّ يوسف ، في قلب امرأة نوح وامرأة لوط ﴿ وكذلك مكنا ليوسف في عليه السلام ، إلى مستنقع فخالفتا منهج أنبياء الله .

والد إبراهيم فخالف منهج الله، وكما نرغ الشيطان بعد ذلك في قلوب مخالفي الرسل على مر التاريخ ، ومنهم قريش عندما تآمروا على رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ وإذ يمكر بك الذين كفروا ليتبتوك أو يقتلوك أو يخرجوك ويمكرون ويمكر الله والله خير الماكرين ﴾ الآية [ الأنفال: ٣٠]، وهذا وجه من وجوه التشابه بين نبينا محمد وأخيه

حيث كاد إخوة يوسف لأخيهم ، كاد أقرب الناس من نبينًا محمد صلى الله عليه بقدرته ويضعها حيث يشاء قصة يوسف ، عليه السلام ، وسلم له .

> وكاد إخوة يوسف بأخيهم لإبعاده عن وجه أبيهم.

فماذا كان عاقبة كيدهم ؟ ها هو يوسف ، عليه السلام ، في بیت عزیز مصر ویوصی به سيده خيرًا ؛ لأنه استبشر فيه يعرف له أثر ، ويُطوى أمره في من قصة موسى ، عليه

مملوكا مهما يكن من أمر خزائن مصر. إكرام سيده له وإحسانه إليه، فهو أولاً وأخيرًا عبد مملوك، دخول يوسف إلى بيت العزيز لكن الله يقول: ﴿ وكذلك مكنا بداية التمكين له في الأرض؟ ليوسف في الأرض ﴾ ، فأين هذا التمكين في الأرض ؟ تأتي أكثر الناس لا يعلمون ، الإجابة في التعقيب الثاني: فالمشكلة أن أكثر الناس لا ﴿ وَاللَّهُ غَالَبُ عَلَى أَمْرِهُ وَلَكُنَّ إِيعَامُ وَن ؛ لأنهم لا يؤمنون ، أكثر الناس لا يعلمون ﴾.

يوسف، عليهما الصلاة والسلام. القصّة كلها، بل عليه مدار الأمر كله ، فإن الأمر كله لله ، يرى هذا القانون الإلهى واللَّه سبحاته يسير الأمور واضحًا جليلًا، فكما ظهر في

لقتل أخيهم غلب أمر الله كيدهم الأنبياء والرسل، وظهر من وجعلهم يُلقونه في الجب، إبعد في قصص الأببياء القافلة ، وتذهب به بعيدًا فلا على سبيل التمثيل لا الحصر

من قبل بين ابني آدم ، عليه خيرًا وآنس فيه نجابة وفطنة ، عالم النسيان ، أراد الله أن يقع الأرض ﴾ ، وهذا التعقيب الأول الرذيلة غلب أمر الله فأنقذه وكما نزغ الشيطان في قلب والناظر إلى الأمر بملابساته منها، وعندما تآمر القوم عليه المادية يرى يوسف، عليه وألقوه في السجن غلب أمر السلام، وقد صار رقيقًا وعبدًا الله، وجعل السجن طريقًا إلى

أرأيت أخى العزيز كيف كان لأن الله غالب على أمره ولكن وإذا آمنوا فهم لا يصدّقون حق وهذا التعقيب عليه مدار التصديق ، ومن تتبع قصص الأسياء عبر مراحل التاريخ بعلمه وحكمته . في قصة أبيه فعندما كاد إخوة يوسف إبراهيم ، وفيمن سبقه من وعندما أرادوا أن تاخذه والرسل، ولنأخذ مثالين فقط

عليه وسلم.

ففي قصة موسى ، عليه السلام ، غلب أمر الله فولد إلى اليقين الكامل بهذا القانون موسى رغم حصار فرعون ، وألقى موسى في اليم وهو رضيع لتكون النجاة بأمر الله ، الناس لا يعلمون . فيأخذه عدو الله وعدوه ليتربى الضعف إلى قوة .

يعلمون .

وعندما تآمرت قريش على قتل رسول الله صلى الله عليه وسلم أو سجنه أو إخراجه من ابتداء وبلا انتهاء . الأرض غلب أمر الله فجعل له

السلام، وقصة محمد صلى الله يعلمون ، وكذب الذين يشكون في ذلك فهم لا يعلمون.

والآن ندن أحوج ما نكون الإلهي عقيدة وسلوكا: ﴿ والله غالب على أمره ولكن أكثر

فالله سبحاته وتعالى رب موسى في بيت عدوّه ، فانظر ابراهيم ويوسف وموسي كيف غلب أمر الله فاستحال وعيسي ورب محمد ورب الأنبياء والرسل جميعاً ، هو ويكون هلاك فرعون في ربنا وهو رب جميع الناس ، النهاية على يد من تربى في وهو سبحانه الذي غلب أمره فيما بيته ، وهو لا يدري ولا يعلم مضى ، وهو سبحته الغالب على التذكرة بهذا القانون الإلهى ذلك ؛ لأن الله غالب على أمره الآن ومستقبلا وفي كل أمره ولكن أكثر الناس لا وقت ، سواء أحطنا به أم لم نحط بطمه ، فكما أنه سبحاته ليس بهم ، وأنهم في قبضته ، وأنهم لأوليته ابتداء ولا لآخريته التهاء ، فهو سبحاته الغالب على أمره بلا

> ندن في أمس الحاجة إلى من الضيق فرجاً ومخرجاً ، هذا اليقين على مستوى الأفراد ونصره سبحانه وهو في الغار ، والجماعات ، كم نحن في أمس فأعمى عنه العيون المتربصة ، الحاجة لهذا اليقين ، وقد وجعل له من الهجرة نصرًا ، أحاطت بنا مضلات الفتن من ومكنَّه من رقاب أعداته يوم بدر ، كل جانب ، وليس لها من دون وأعادَه من حيث أخرجوه فاتحا الله كاشفة ، الطائعون في منتصرًا يوم الفتح الاكبر ، حاجة إلى هذا اليقين حتى يزداد وصدق الله : ﴿ والله غالب ايمانهم فيما عند الله ، فيكونون

بجد واجتهاد متأسين بأنبياء الله بغير حزن على ما مضى، ولا خوف على مستقبل هو آت ، يعملون بصبر وثبات ، ا يبذا ون ما يس تطيعون ، ويتوكلون على الله فيما لا يملكون ، ولا يحملون أنفسهم ما لا يطيقون ، فالله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون ، فلا يأس ولا قنوط ، ولا شطط، ولا غرور، ولا استعجال للنتائج.

والعصاة في حاجمة إلى العظيم ، فلا يغترون بحلم الله عليهم ، ويعلمون أن الله محيط إليه راجعون ، فإذا علموا ذلك لا يتجرعون على معصية الله، ولا ينتهكون حرمات الله جهارا نهارًا ، ولا يحاربون الله في شرعه سرًا وإعلانًا ، فالله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون ، وحسبنا من هذه الوقعة ذلك الدرس، وإذا وعيناه انتفعنا به في ديننا ودنيانا .

اللهم ألهمنا رشدنا، وقنا شر أنفسنا ، وللحديث بقية إن على أمره ولكن أكثر الناس لا أوثق به مما في أيديهم فيعملوا شاء الله تعالى ، فإلى لقاء .

## لا يا مفتى اللواء الإسلامي!! وشهد شاهد من أهلها !!

يقلم / السيد محمد مزيد

طالعتنا جريدة اللواء الإسلامي في عدما ( ۸۲۷ ) ، الصادر بتاریخ ۲۷ رجب ۱٤۱۸ هـ ، ۲۷ نوفمبر ١٩٩٧ م في باب الفتاوي ، وكان المفتى الفهري لا أدري من ذا . الشيخ / محمد السنراوي من علماء الأزهر الشريف ، والسؤال حكم التوسل بالأبياء والأولياء ؟ فقال الشيخ والذهبي والعسقلاني على بطلان الحديث ، وتبعهم في في إجابته وفتواه : التوسل بالأنبياء والأولياء جائز لا ذلك غير واحد من المحققين كالحافظ ابن عبد الهادي شك فيه .. إلى أن قال : أما الذين نفوا الوسيلة رحمه الله وغيره . بالأنبياء فهم السطحيون الذين لا يعرفون أن الوسيلة الصراط المستقيم . الصراط المستقيم .

لاجماع سلف الأمة الصالحة ، رضوان الله عليهم .

مشروع ، وممنوع ؛ أما التوسل المشروع فهو التوسل التوسل بالأموات قال ما نصه : ( وعلى ذلك فالتوسل بأسماء الله وصفاته ، والتوسيل بالعمل الصالح ، بالميت لا يجوز ، والعامة نهم تفكيرهم وهم يفعلون والتوسل بدعاء الرجل الصالح ، أما التوسل المعنوع أشياء لقصور في الفهم عندهم ، فمنهم من يتوسل أمران : من المناف المنا

الناس : أن يكون موافقًا للشرع الحنيف .

قال الحافظ ابن كثير رحمه الله في تفسيره: الحقيقة في قلق وحيرة يصدق من ويكذب من وهذان ركنا العمل المتقبل لا بد أن يكون خالصاً لله وصوابًا على شريعة رسول الله صلى الله عليه وسلم وروى مثل هذا القاضى عياض رحمه الله .

ولا تغتر بحديث توسل آدم ، عليه السلام ، بالنبي صلى الله عليه وسلم عندما اقترف آدم ، عليه

السلام ، الخطيئة فقال عنه الذهبي ، رحمه الله : موضوع وعبد الرحمن واه ، وعبد الله بن أسلم

وقد اتفق عند التحقيق كالم الحافظ ابن تيمية

والذي يؤخذ على جريدة اللواء الإسلامي وبعض هي أن تتبع القرآن والسنة وسير الصالحين هو الصحف الإسلامية الأخرى أن كل مفتى بالجريدة يخالف الآخر ، بل ربما كتبت فتوى في عدد وجاء في بادئ ذي بدء السطحيون هم المخالفون لك في عدد آخر بحكم أو برأي يخالف هذا الكلام، والدليل الحكم الذين يرون أن التوسل بالأموات مهما كانوا على صدق قولي في عدد اللواء الإسلامي رقم ٧٩٨ أنبياء أو أولياء غير جائز ، بل هو بدعة ، ولم يرد في الصادر في غرة المحرم ١٤١٨ هـ ٨ مايو ١٩٩٧ م ، الكتاب والسنة النبوية الصحيحة ما يؤيد رأيك المخالف وفي لقاء مع شيخ مشايخ الطرق الصوفية الجديد أدلى بحوار صحفى على صفحات هذه المجلة - أعنى اعلم يا فضيلة الشبيخ أن التوسل نوعان : جريدة اللواء الإسلامي - وفي سياق كلامه عن فهو التوسل بالأموات عمومنا سواء كانوا أنبياء أم بالميت أو يذبح له أو يفذر له ، وهذه كلها أشياء لا أولياء ، والتوسل بالعمل الصالح لا بد أن يتوفر فيه تجوز إلا لله تعالى ، والوسيلة لا تكون إلا لله مادام

الأولى: أن يكون صاحبه قصد به وجه الله عز وجل . فيجب على الصحف والمجلات والجرائد الإسلامية أن توحد الفتوى حتى لا ندع الشباب الباحث عن

يا مفتى اللواء:

هل تعتبر شيخ مشايخ الطرق الصوفية الجديد والذي نهى عن التوسل بالأموات من السطحيين !!؟؟ وأفوض أمرى إلى الله ، إن الله بصير بالعباد .

alle delel ettal elect ?

# عقائد لله الصوفي له في ضوع في ضوع الكتاب الك

الصوقية المعاصرة

ووهدة الوجود

بقلم أ/ محمود الراكبي

الحمد للّه وحده ، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده ، خاتم الأنبياء وسيد الرسلين وقائد الغر المحجلين ، وعلى آله وصحبه أجمعين ، أما بعد :

فتقوم عقيدة الصوفية - في بساطة متناهية - على الاطراء والغلو في شأن النبي صلى الله عليه وسلم إلى الحد الذي ذهبت إليه النصارى في عيسى ابن مريم ، عليه السلام ، والدليل على ذلك نعرضه من أوراد القوم ، ولنستدرك على كلام الديخ / محمد زكسي إبراهيم (رائد العثميرة المحمدية) ، وهو داعية من دعاة إصلاح التصوف ونبذ الشطط عنه ، وله صولات وجولات في هذا المجال ، ورغم تقديري للشيخ على جهده في مجال إصلاح التصوف ، فقد توقفت عند إجابته على سؤال وجه إليه عن تعارض عقائد الصوفية مع عقيدة التوحيد ، وما هو رأى الشيخ في عقائد الحلول والاتحاد والوحدة ؟

فأجاب الشيخ قائلا: (أما أن التصوف يدعو إلى عقائد الحلول والاتحاد والوحدة ، فليس هذا هو تصوف المسلمين ، وإنما هو تصوف أجنبي أعجمي مدسوس ، والمتهمون به نفر معدود محدود ، انتهى أمره ، وليس لهم اليوم تابع ولا وارث، وأصبح ما نسب إليهم بحق أو بباطل نوعًا من الحفريات التاريخية ، التي لا يتابعها إلا الهواة والمتخصصون ، إن وجد اليوم هواة ومتخصصون في البحث عن مقابر الأفكار المهملة ، وإلا أصحاب الهوى النذي يعمى ويصم ، ولا اعتبار لأولئك ولا هؤلاء ، وقد أصبح الكلام في هذا الجانب نوعاً من مجرد الاتارة والتشويه ، والعبث وإضاعة الأوقات

وشراء العاجلة بالآجلة ) . ويمكن أن نختصر كلام الشيخ في النقاط التالية :

والتشويش على أفاضل الناس ،

١- إقرار الشيخ أن عقيدة وحدة

الوجود تخالف عقيدة المسلمين بل هي مدسوسة عليهم .

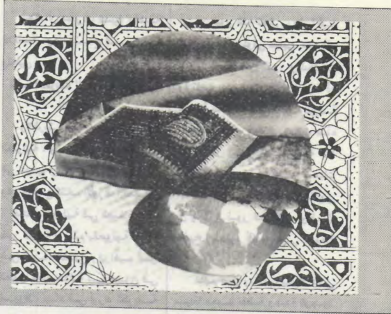
۲ المتهمون به نفر محدود في
 التاريخ الغابر انتهى أمرهم .

 ٣ - لا يوجد اليوم من الصوفية المعاصرين من يعتقد هذه الأباطيل .

4 أن الحديث عن هذه الأفكار
 نوع من البحث عن الأثار في مقابر
 الأفكار .

 أن المنشغلين بهذه الأمور مغرضون لا اعتبار لهم، فهم أصحاب هوى أعماهم وأصمهم، وحديثهم نوع من الإثارة والتشويش، وأن هؤلاء المغرضين يضيعون الوقت، ويتعرضون الأفاضل الناس، ويشترون العاجلة بالآجلة.

ونستعين بالله تعالى وحده ونثبت للشيخ أنه لا يعلم ما في أوراد الصوفية المعاصرين، وأن الأمر على حقيقته أخطر بمراحل مما يظن الشيخ، ونعتقد بتوفيق الله تعالى بعد أن قدمنا للقارئ الكريم أفكار أنمة الصوفية في مقالاتنا السابقة



انشا نستطيع أن نعرض دراسة لأشهر أوراد الصوفية للطرق لأشهر أوراد الصوفية للطرق المعاصرة التالية لبيان حقيقة ما ذهب إليه رائد العشيرة المحمدية في إجابته، ولنرى حجم الكارثة التي لا يراها الشيخ، وهو عضو مجلس الصوفي الأعلى، ومن مستولياته مراجعة هذه الأوراد وإجازتها، والبيان التالي يمثل الطرق الصوفية التي اتسع المقام لدراستها وتحديد النصوص الدالة على اعتناق زعمائها لعقيدة وحدة الوجود وبيانه كالتي:

١ - الحقيقة المحمدية : نفصات
 في الصلاة على الرسول الأعظم .

٢ - الخلوتية العونية : المحامد العونية في الصلاة على خير البرية .
 ٣ - الخلوتية البكرية : مجموع

صلوات وأوراد مصطفى البكري .

٤ - الطريقة القادرية :
 الفيوضات الرباتية في المأثر القلارية.

أحمد الدردير .

9 1 - دلائل الخيرات : مجموعة صلوات يقرؤها كثير من أتباع الطرق .

17 - صلوات الشيخ الأكبر : ابن عربي وتقرؤها عدة طرق

صوفية.

 ١٧ - الطريقة الدسوقية : تانية إبراهيم الدسوقي .

١٤ - الطريقة الخارتية :
 مجموعة الأوراد الكبير ، صلوات

١٨ - الطريقة التيجانية : أوراد التيجاني .

١٩ - الطريقة الرفاعية :
 مجموع الأوراد الكبير .

ونعرض فيما يثي نصوص كل طريقة على حده ، وسيرى المتتبع المقالاتنا السابقة أنها واضحة الدلالة ولا تحتاج منا إلى تعليق أو شرح كبير ، أما من لم يتابع ما نشرته مبلة التوحيد في الأعداد السابقة ، فايطالع سلسلة كتبنا عن الظاهر والباطن ، وخاصة الكتاب الرابع عن عقائد الصوفية ، والله من وراء المبيل . ولا طريقة الحقيقة المحمدية

ولعل هذا أوضح مثال نضربه في هذا الشأن، فقناعة شيخ الطريقة محمد بن صالح الحسيني العدوي بفكرة قدم النور المحمدي جعلته يسمي طريقته بهذا الاسم، ويقول الرجل في أوراده التي كتبها مقلدا فيها الحلاج ومن تبعه من أصحاب الوحدة: اللهم صل وسلم وبارك على

٥ - الطريقة الشاذلية: أوراد
 الطريقة الشاذلية للشيخ عبد الفتاح
 القاضى .

 ٦- الفاسية الشاذلية: الأحزاب والوظيفة والياقوتة وصلوات الفاسي.

٧- الحامدية الشاذلية : الأوراد
 الحامدية الشاذلية .

٨- الطريقة البرهانية: تبرنة
 الذمة في نصح الأمة .

٩ - الجعفرية الإدريسية : كنز
 السعادة والإرشاد للمعالى .

١٠ الطريقة الإدريسية :
 أحزاب وأوراد قطب دائرة التقديس .
 ١١ - الختمية الميرغنية :

مجموع راتب الميرغني.

۱۲ - طريقة أبي العزايم: نيل الخسيرات بمداوم الديسة الأدعيسة والاستغاثات .

١٣ - الطريقة الأحمدية :
 مجموع الأوراد الأحمدية .

المنة السادسة والعشرون العدد العاشر التوهيد [٢٩]

سيدنا محمد الذي خلقت نوره من نور داتك بلا واسطة ، وخلقت من نوره جميع مكوناتك ، فكل به قائم ، الذي فتقت به رتق الوجود ، وأحييت به الكائنات ، وعين عنايتك الأزلية الأبدية ، ومبدأ الأشياء ظاهرًا وباطنا ، ونهايتها سررًا وعلاية ، الذي لاح جماله في القدم وأشرق نوره في الوجود بلا عدم ، نور الله الذي لا يطفا .

ويستطرد قائلا عن النبي صلى الله عليه وسلم: إنه الروح الأعظم في صورة إنسان ، والبرزخ الفاصل بين المدوث والعدم، المختص بالمعراج الذاتي، والمشاهدة والمكالمة والنيابة العظمى، قبضة النور التي تفرع عنها من الكاتنات كل موجود ، الذي تم فيه مظهرك التام بكل زمان ومكان ، وأعطيته سر كن فدخلت تحت تصرفه الأكوان ، السابق للخلق نسوره ، والرحمة للع المين ظه وره ، سبب وجود الوجود ، وتكوين الأكوان ، وترجمان الأزل والأبد ، سر الوجود وجود الوجود ، النور الذاتي والسر المنزه السارى في جزئيات العالم وكلياته ، أسمى ما يصح أن يشمله اسم الوجود ، إنسان عين الموجودات ، نورك الأعظم وكمالك الأقدم وجمالك الأكرم، الذي خلقت جميع الأنوار من نوره ، مقتاح إغلاق كنز الوجود ، خاتم دورات الأنوار .

أعتقد أن عبارات الشيخ واضحة الدلالـة ، ولا تحتـاج الـى تتبـع وتعليق .

#### ثانينا الطريقة الخلوتية العونية العيونية

والطريقة فرع من الطريقة الخلوتية ، وسميت بالعونية نسبة إلى شيخها / محمود أفندي عنوي - وهو واضع كتاب الأوراد ، المسمى (المحامد العونية في الصلاة على خير البرية )، - ثم بالعيونية نسبة الى تلميذه الشيخ / إبراهيم أبو العيون عميد عائلة أبي العيون في أسيوط ، جاء في أوراد الطريقة نصوص عديدة تدندن حول وحدة الوجود ، والحقيقة المحمدية وقيدم نور اللبي صلى الله عليه وسلم نور اللبي صلى الله عليه وسلم نختار منها صفحة ( ١١ ) :

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد صاحب القبضة الأصلية الطاهرة : الفاخرة المعنية الباهرة ، فصارت عمودًا من النور وتشعشعت وارتفعت بسير تكوينك وقدرتك ، واخترقت جميع حجب عظمتك ، فخلقتهم وخلقت كل نبي منهم بقطرة فهم منه وإليه .

وهذا النص أوضح من نصوص أوراد الطريقة السابقة ، حيث لم يستخدم الشيخ لفظة : (خلق) في إيجاد نور النبي صلى الله عليه وسلم ، وإنما جاء نور النبي صلى الله عليه وسلم من القبضة الأصلية

أي من نور الله تعالى، ولما قيل لهذه القبضة: كوني حبيبي محمدًا، صارت عمودًا من النور وتشعشعت وارتفعت بسر كونك فيها، حيث أن المقبوض منه، وبالتالي تمكنت هذه القبضة من اختراق حجب عظمة الله تعالى، فهي متصفة نفس صفات الإله وإلا ما استطاع نور المخلوق أن يخترق نور الخالق، ويقول الشيخ / محمود أفندي عوني صفحة الثميخ / محمود أفندي عوني صفحة (٢٤):

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد نقطة وحدة الوجود وأصل الموجودات، والنص السابق يعد أدق تلخيص لنظرية الإنسان الكامل للجيلي، كما أشرنا في مقالنا السابق عن عبد الكريم الجيلي.

ويقول الشيخ في صفحة ( ٢٦ ) من ورد الطريقة: اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد سر الوجود والإيجاد والفناء والبقاء.

وعبارة سر الوجود واضحة القصد ، أما سر الإيجاد فهذا يشير إلى أن الحقيقة المحمدية هي التي تهب للمعلومات الوجود ، فتكون سببا في إيجادها .

ويقول الشيخ في صفحة ( ١٣ ): اللهم صبل وسلم وبارك على سيدنا محمد إنسان عين عين الكل في حضرة الوحدانية ، أي أن محمدًا صلى الله عليه وسلم حقيقة ذات الكل في حضرة ليس فيها إلا حقيقة واحدة ؛ لذا سماها الشيخ في

Bert Bert guing gal a the

حضرة الوحدانية هذا النص يثبت عقيدتهم أن الوجود الوحيد هو للحقيقة المحمدية ، ويقول أيضا :

وراء رائى وراء حجب الجلل والكبرياء القيومية ، وحياض الجبروت بوافى صافى فيض أنهار جلل أنواره متدفقة ، ومعناه أن النبي صلى الله عليه وسلم رأى ما رواء حجب الجلال والكبرياء أي أنه شاهد ربه مخترفًا جميع الحجب، وأن حياض الجبروت الإلهى تفيض من أنهار جلال أنوار النبي صلى الله عليه وسلم، أهناك شعط وغلو أكثر من هذا ؟!

ويؤكد نفس المعنى في صفحة ( ٣٩ ) : اللهم صل وسلم ويارك على سيدنا محمد بحر أنوار المهيمن العزيز ، والبحار في النهاية هي بحار الوحدة ، ويقرر ذلك بقوله في صفحة (٥٣): اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد واسقنا من عين بحر الوحدة الصافية أصفى السلاف .

وجاء أيضًا في المحامد العونية صفحة (٩٧) في قصيدة التوسيل بالسادة الخلوتية :

وبنور مشكاة الوجود وسره إنسان عين الكامل طه نبينا ويبلغ غلو شيخ الطريقة منتهاه حين يمدح الرسول صلى الله عليه وسلم نظمًا فيقول :

سر سرى في الملك والملكوت النور إنسان عين الكل خير نبي الأول الآخر المدين المميت أب

أصل الأصول وعين العين ذو الرتب ومن أوراد الطريقة ما يتلقاه المريد في الاسم الرابع دعاء آية الكرسى جاء فيه:

من أحب فرقتهم من أنا الأنانية ، ووصلتهم بأسرار الهوية ، حيث يفنى كل شيء بشهود الأحديث والوحدانية ، وبما أبطنت من الأسرار المخفية في باطن غيب الأحدية ، وبما أظهرته من الأسوار الجلية في ظاهر المحمدية.

## ثالثنا الطريقة الخلوتية

الشيخ مصطفى البكري هو أحد مشايخ الطرق الخلوتية بتفرعاتها المتعددة ، ومنها الطريقة السابقة ، والنصوص التي سنعرضها الآن من كتاب مجموع صلوات وأوراد مصطفى البكري تبرز إيمان الشيخ بوحدة الوجود ، وتدندن حول مفردات هذه العقيدة ، ومنها ما جاء في صفحة (١٩):

وصل وسلم على سيدنا محمد وعلى أل سيدنا محمد الذي ظهر به الوجود والإيجاد .

وفي صفحة (١٣): وصل وسلم على سيدنا محمد وعلى آل سيدنا محمد المتمكن المشاهد للذات ، وصل وسلم على سيدنا محمد وعلى آل سيدنا محمد سر الأزليات والأبديات.

كيف يكون النبي صلى الله عليه وسلم سر الأزليات والأبديات إلا من خلال مفاهيم وحدة الوجود ، وأنه

صلى الله عليه وسلم الحقيقة الواحدة ، ويضيف الشيخ في الصفحة التالية إمكانيات التصريف للنبي صلى الله عليه وسلم ، فهو في الحقيقة ليس بشراً رسولاً كما نفهم ، وإنما هو متصف بصفات الربوبية كما يزعم البكرى بقوله في صفحة (٣٢) : وصل وسلم على سيدنا محمد وعلى آل سيدنا محمد المتصرف في جميع الممالك والأملاك ، ونفس المعنى صفحة ( ۲۱ ) بقوله : وصل وسلم على سيدنا محمد وعلى آل سيدنا محمد الذي تصرف في الوجود بالطول و العرض .

ويؤكد كلامه ص ( ٣٧ ) بقوله : وصل وسلم على سيدنا محمد وعلى آل سيدنا محمد الذي أعطى التصريف بالكاف والنون ، اللهم إنى أسألك بحق باء اسمك المعنية الموصلة إلى إيجاد أعظم مقصود ، وإيجاد كل مفقود وبالنقطة الدالة على معنى الأسرار السرمدانية والذات القديمة الفردانية . والنص السابق يعود بنا مرة ثانية إلى النقطة .

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى ، وصلى الله وسلم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

يعني هذا الإعداد يقصد به إرهاب أعداء الله وأعدائكم إذا رأوه أو سمعوا عنه ؛ ولذلك فالوصف الصحيح لهؤلاء الذين يعتدون ويقتلون الناس بغير حق أنهم بغاة ، وعندما يتفذ هذا البغي الإسلام ستاراً ، فالجريمة أشد وأفظع ؛ لأنه تشويه للإسلام على مستوى العالم وصد الناس عنه ، ويكفي أن يقال : إن هذا الإسلام يبيح قتل الناس ، وذلك يتعارض مع دعوة الناس إلى هذا الدين بالحكمة والموعظة الحسنة ، ولا أظن أبدا أن الخالق الذي مدح قوماً في كتابه لأنهم : ﴿ يطعمون الطعام على مدح قوماً في كتابه لأنهم : ﴿ يطعمون الطعام على فإذا كان هذا هو التعامل مع الأسير الذي جاء فإذا كان هذا هو التعامل مع سائر الناس !! وهولاء البغاة – أو الإرهابيون كما نسميهم – يقسمون إلى فرق ثلاث :

● الفرقة الأولى: وهم الأكثرية، وهم ضحية المفاهيم الخاطئة والتفسيرات الصالة المغرضة لآيات القرآن الكريم والأحاديث الشريفة، وتصب هذه التأويلات في فراغ ديني لا يمكن لصاحبه أن يميز بين الحق والباطل، وبين الجهاد والعدوان، وبين النهي عن المنكر وبين الجهاد والعدوان، الدعوة الى الله وبين الفتنة في الأرض، وقد وجدت من بعضهم من يقول: من يتعاون مع دولة كافرة فهو كافر حالل الدم، فقلت له: أولاً نحن لمنا دولة كافرة، وإن وجد بعض التقصير؛ لأننا نرفع الأذان في أوقاته، وبيوت الله تمتلئ يوم الجمعة بالمصلين، وكل الأحكام في مواد الأحوال الشخصية من مواريث وزواج وطلاق وحضائة



بقلم الشيخ / مصطفى درويش

الإرهاب لغة: هو إلقاء الرعب والرهبة في القلوب، حتى قبل أن يتم اللقاء بالسلاح، ولهذا قال تعالى:
﴿ وَأَعِدُوا لَهُم مَا استطعتم مِن قَوةٍ وَمِن رَبِاطُ الْخَيْلُ تَرْهَبُونَ بِهُ عِدُو اللَّهُ وَعِدُوكُم ﴾ [ الأنفال : ٦٠ ] .

[٢] التوحيد المنة السادسة والعشرون العد العاشر

**Upload by: altawhedmag.com** 

ورضاعة وعدة ونفقة وغيرها مأخوذ من الشريعة الإسلامية ، ثم ما قولك في نبي الله يوسف ، عليه السلام ، الذي طلب أن يكون على خزانن الأرض في حكومة الملك !! ولم يجد محدثي جواباً ، وقال : لقد غاب ذلك عنى .

● الغرقة النائية: هم الأمراء والقادة - كما يسمونهم - وهؤلاء أصحاب أغراض شخصية في هذه الإمارة، وكثيرًا ما يخططون ويبتعدون عن مصادر الخطر.

● الفرقة النالغة: مصادر التمويل؛ وهبي يهودية صليبية، ولها أهداف دينية واجتماعية وسياسية واقتصادية على رأسها:

أولاً: شل جهاز الأمن في البلد وشغله وإظهاره بمظهر الضعف وفقد السيطرة، وذلك لتحقيق باقي المآرب.

فانيًا: تحويل الأمة إلى فرق متناحرة متضاربة متصارعة.

ثالثاً: ضرب الناحية الاقتصادية لينعكس أثرها على الأمة ككل .

واليهود لا بد أن يحاربوا ؛ إما حرباً معلنة ، وهم يعلمون القوى التي تساندهم ؛ لأن أمريكا التي تعدد وتتوعد العراق لوجود أسلحة دمار شامل - كما يقولون - لم تفعل شيئا مع إسرائيل التي رفضت التوقيع على معاهدة انتشار الأسلحة النووية !!

من الذي وراء عشرات الأطنان من المخدرات التي تتسلل إلى البلاد ؟ اليهود ، من الذي وراء الإفساد الأخلاقي ونشر مرض الإيدز في البلاد ؟



اليهود، من الذي أرسل طرود الهدايا الملغمة لقتل الخبراء الألمان في مصر؟ اليهود، وكلها حروب غير معلنة.

وأخوف ما يخاف منه اليهود وجود جهاد إسلامي حقيقي صادق ضدهم ؛ ولذلك هم أصحاب الوقيعة بين المجاهدين الإسلاميين في فلسطين ، وبين منظمة التحرير الفلسطينية .

والجانب الأكبر الذي يهمنا في الداخل هم الضحايا، أو الطائفة الأولى الذين وقعوا في المفاهيم الخاطئة للإسلام أين تكمن معامل التفريخ لهم ؟

• أولا: منذ أكثر من خمسة عشر سنة ونحن ننادي بتحديث التعليم ، حتى تم إلغاء دور المعلمين التي كانت تخرج حفظة القرآن والسنة والمعارف الدينية الحقيقية للتدريس في المدارس الابتدائية ، واستبدلنا بها ما يسمى بكليات التعليم الأساسي ، فهل قمنا بتعليم أطفال الابتدائي والإعدادي وغيرهم المفاهيم الدينية الصحيحة !! وهـل اعتبرنا هذه

المفاهيم مادة أساسية تدرس لطلبة الابتدائي والإعدادي جميعًا على أنها عقيدة وسلوك للمسلم وثقافة لغير المسلم وجعناها مادة نجاح ورسوب !!؟؟

لو فعلنا ذلك لأخرجنا جيلاً لا يمكن أن يكون ضحية الإرهاب، وهو مسلح بالمفاهيم الدينية الصحيحة، ولكننا بتحديث التعليم - كما يقولون - أخرجنا عبقريات في الرقص والغناء والموسيقى!! أخرجنا جيلاً ذا فراغ ديني من السهل أن يقال له: إن قتل رجل السلطة جهاد في سبيل الله، وقتل الأجنبي نهي عن المنكر، والاعتداء على غير المسلم تدعيم للإسلام!!

لقد اتجهنا إلى العلاج الأمني وحده ، وتركنا معامل تفريخ الإرهاب تفقس وتخرج .

لقد وقفت مع تلاميذ ابتدائي فوجدتهم يتقذون فن الباليه والعزف الموسيقي، فسألتهم: ما حكم الإسلام في فتل رجال السلطة والأجانب وغير المسلمين ؟ فقالوا: لا ندري!!

تحديث التعليم أن نُعلَم التلاميذ المخترعات الحديثة والعلوم الحديثة وغيرها، ولكن يجب قبل كل شيء أن يؤسسوا وأن يتسلحوا بالمفاهيم الاسلامية الصحيحة.

هل علمنا التلاميذ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه لم يكونوا عصابات لاغتيال الكافرين ، بل كانوا دعاة يتحملون الأذى في سبيل الله !!

هل علمنا أبناءنا أن الرسول صلى الله عليه وسلم الذي حارب اليهود في خيبر وغيرها ، دولة أمام دولة وجيش أمام جيش ، هو نفسه الذي زار جاره اليهودي المريض!!

هل علمنا أبناءنا أن رسول الإسلام نهى عن قتل الأطفال والنساء والشيوخ في الحروب حتى نقتلهم نحن في السلم!!؟؟

أشياء كثيرة من المفاهيم الإسلامية غابت عن أولادنا في الابتدائي والإعدادي وغيرها.

• فانيا: معمل التفريخ الثاني هو القبض العشوائي تحت ظل الاشتباه والإجراء الوقائي، ثم الزج بهم في السجون، وهناك يتم اللقاء بالقادة، وهي الفرصة لصب المفاهيم الخاطئة للإسلام، فيخرج من السجن حاقدًا على المجتمع، راغبًا في الانتقام، ويريد تنفيذ ما تلقاه من دروس، والحل أن يتم في السجون التهذيب والإصلاح وتصحيح المفاهيم عن طريق مجموعات توعية على وعي كامل بالمفاهيم الإسلامية، ثم تتم عملية تصفية وابقاء المحكوم عليهم وأصحاب الخطورة.

● فالشا: ومن معامل التفريخ ما تفعله بعض الصحف من نشر الانحرافات الأخلاقية والاحرافات المالية بالملايين، والحفلات الراقصة وحفلات الزواج التي تتكلف الملايين، وما فيها من إنفاق باهظ، كل ذلك يتعارض مع شباب جاعت أسرته لتوفر له سبل التعليم، وفي النهاية يجد نفسه في عرض الطريق مازال يشكل عبنا على الأسرة الفقيرة، ليس أمامه إلا الانحراف في المخدرات، أو الانضمام إلى سلك الإرهاب تحت اسم التعاون على البر والتقوى!!

ماذا يفعل شاب جاعت أسرته لتوفر له ثمن الكتب ، ثم يقرأ عن راقصة اصطلحت مع مصلحة الضرائب ودفعت مليونا ونصف!!

[ ؛ ؛ ] التوحيد السنة السادسة والعشرون العدد العاشر

كثير من الشباب انصلح حالهم لما ذاقوا الرزق المدلل ، وكثير من الشباب يؤثرون أي أوضاع على ما هم فيه من معيشة ضنك .

• رابعًا: ومن معالم التفريخ بعض المساجد التى فقدت الأئمة والدعاة الواعين ولا يسمع فيها دروس التوعية بالمفاهيم الإسلامية الصحيحة لا تسمع فيها إلا الجنة التي لا يدخلها إلا الذي يربط بطنه من الجوع، أو يسيل دمه جهادًا في سبيل اللَّه ، أو يغير المنكر بأي طريقة كانت ، إما هذا أو النار التي تعبانها طوله أربعين مترا!!

كأن الإسلام بعيد عن الحياة اليومية ، وعن المجتمع والناس !! لا يه يدلنا يديد أيطاي

• خاماً: ومن معامل التفريخ أيضاً ؛ التلفزيون وأمره عجيب، لماذا هذا السهر المتواصل هل نحن أمة ينبغي أن تسهر بالليل وتنام بالنهار ؟ ثم ما هذا التناقض : برنامج عن الرقص شبه العاري ، ثم يقطع الإرسال ويقال : حان الأن وقت الأذان ، ثم ينتهى الأذان وبعده حديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، شم نواصل البرنامج الراقص ، ثم هذا المخنث الذي ينتقل بمكبر أي اهتمام . الصوت بين الراقصات والعاريات ويسلط عليهن والعجيب أننا وضعنا هذه القيادات تحت رقابة خفيف الظل!!-

> ما الذي فعله التلفزيون في سبيل تصديح المفاهيم الدينية ومناقشة قضايا الشباب، هل القضايا هي قضايا الغناء والإخراج والسينما والمسرح ؟ هل فكرنا في تسليط أضواء يومية على حكم الإسلام فيما حدث واستفتينا العلماء الكبار يوميًّا لتصحيح المفاهيم ؟ أم يكتفى التلفزيون عندما

يسمع عن جنازة أن يشبع فيها ندباً ولطما دون أن يلتفت إلى الأسباب وعلاجها!!

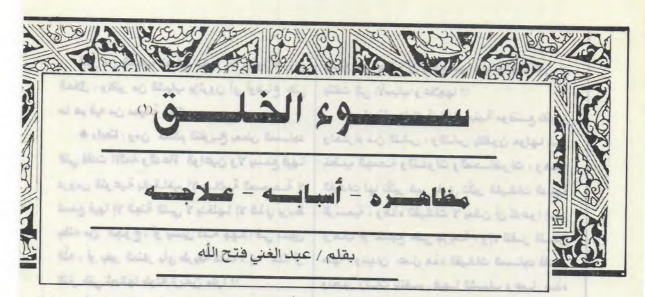
• سادساً: هناك قيادات دينية موضع تقدير واحترام من الناس ، والناس يلتفون حولها في خطب الجمعة والندوات والمحاضرات، وهذه القيادات لها تأثير كبير يفوق تأثير القيادات الدينية الرسمية ، وهذه القيادات لا يمكن أن تدعوا إلى ارهاب أو تشجع على جريمة ، وإلا لنفر الناس منها ، وميدان عمل هذه القيادات المساجد فقط ، وتعتبر رنات يتنفس فيها الشباب وعمل هذه القيادات ينتهى عند خطبة الجمعة أو المحاضرة والإجابة على الأسئلة، وحجب هذه القيادات عن الشباب لأى سبب يجعل الشباب يبحث له عن متنفس آخر ، وقد يكون في هواء غير نقى ؛ لأن منع الظاهر معناه العمل في الباطن وإغلاق صنبور الماء العذب معناه النجوء إلى البرك والمستنقعات ، وعيب كبير أننا نسلط الأضواء على قيادات الرقص والغناء والتمثيل والإخراج ونذكر دائما شعبيتهم وحب الجماهير لهم ، ونترك القيادات الدينية دون

الأضواء، وقد سيطر عليه إحساس أنه فنان كبير | وأحصينا كلماتها، فكانت النتيجة أننا شغلنا عن ساحات الإجرام الحقيقي للإرهابيين ، وعيب أن يكون في سماء مصر نجوم للرقص والتمثيل والموسيقى والإخراج وليس فيها نجوم لدعوة الاسلام!!

هذا ما أحببت أن أقوله لله تعالى ، راجياً عفوه ، وبالله تعالى التوفيق . معاد الله تعالى التوفيق .

مصطفی درویش

المنتة السادسة والعشرون العدد العاشر التوهيد [٥٤]



#### الحمد لله وحده ، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده . وبعد ،

' فإن شأن الأخلاق عظيم ، وإن منزلتها لعالية في الدين ، فالدين هو الخلق ، وأكمل المؤمنين إيمانا أحسنهم أخلاقا ، وأحسنهم أخلاقا أقربهم من النبي صلى الله عليه وسلم يوم القيامة مجلسا ، بل إن الناس على اختلاف مشاربهم يحبون محاسن الأخلاق ، ويألفون أهلها ، ويبغضون مساوئ الأخلاق ، وينفرون من أهلها .

ومع عظم تلك المنزلة لحسن الخلق ، إلا أن كثيرا من المسلمين قد فرطوا في هذا الجانب ، فلم يلقوا له بالا ، ولم يعيروه اهتماما ، فساءت أخلاق كثير منهم ، وشاعت مظاهره في صفوفهم ، فأصبحوا بذلك فتنة لغيرهم ، خصوصاً ممن يريد الدخول في دينهم ، وذلك عندما يرى البعد السحيق والبون الشاسع بين حال المسلمين وبين ما يدعوهم إليه دينهم .

#### مظاهر سوء الخلق

وسوء الخلق يأخذ مظاهر عديدة وصوراً شتى، فمن ذلك ما يلى:

١- الغلظة والفظاظة فتجد من الناس من هو فظً ،
 لا يتراخى ولا يتألف ، ولا يتكلم إلا بالعبارات النابية ،

التي تحمل في طياتها الخشونة والشدة والغظة والقسوة، ومن الناس من لا تراه إلا عابس الوجه، مقطب الجبين، لا يعرف التبسم واللباقة، ولا يُوفق للبشر والطلاقة، بل إنه ينظر إلى الناس شررا، ويرمقهم غيظا لا لذنب ارتكبوه، ولا لخطأ فعلوه، وإنما هكذا يوحى إليه طبعه، وتدعوه إليه نفسه.

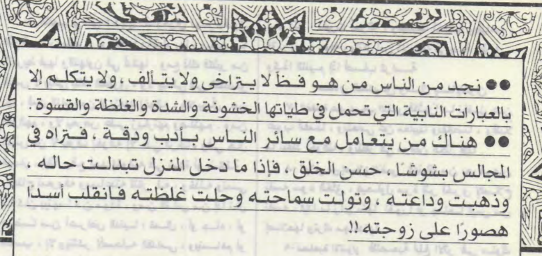
٢- سرعة الغضب وهذا مسلك مذموم في الشرع والعقل ، وهو سبب لحدوث أمور لا تحمد عقباها ، فكم حصل بسببه من قتل وطلاق ، وفساد لذات البين ، ونحو ذلك مما ينتج من الغضب ، فمن وفق لترك الغضب أفلح وأنجح ، وإلا فلن يصفو له عيش ، ولن يهذأ له بال ، ولن يرتقي في كمال .

لا يحمل الحقد من تعلو به الرتب

ولا ينال العلامن طبعه الغضب الغضب الغيبة تلك الخصلة الذميمة التي لا تصدر إلا من نفس ضعيفة وضيعة دنيئة ، والمغتاب يريد التسلق على أكتاف الآخرين ، وذلك بالحط من أقدار هم وتزهيد الناس بهم ، وما علم هذا المسكين أن الرافع الخافض هو الله عز وجل ، وأنه بصنيعه يهدي حسناته ، وهي أعز ما يملك لمن يقع في عرضه .

 ١٠ النميمة والنميمة كالغيبة، من حيث إنها لا تصدر من نفس كريمة، وإنما تصدر من نفس مهينة

[ ٢ ] التوهيد السنة السادسة والعشرون العدد العاشر



ذليلة ، أما الكرام فإنهم يترفعون عن مثل هذه الخصلة كثير من المسلمين ، فما أقل الوفاء بالوعد ، الترهات .

0- السب والبذاءة فتجد من الناس من يملك قاموسا من البذاءات والسخافات والحماقات ، يستخدمه ضد عباد الله لمجرد خلاف في أمر من الأمور ، وهو مسلك سيئ وخلق وضيع في الشرع والعقل لا يليق بمسلم .

- قلة الحياء فالحياء خلق يبعث على فعل الجميل وترك القبيح ، فإذا غري الإسبان منه ، وعظل من التحلي به ، فلا تسل عما سيقترفه من رذائل ، ولا يبالي بسفول قدره ولا يجد ما يبعثه للفضائل ، ولا ما يقصره عن الرذائل .

٧- البخل فالبخل من مساوئ الأخلاق ، ومن المخلات بالدين والمروءة ، وهو ما يجلب الشقاء لصاحبه في الدنيا والآخرة ، والبخيل بعيد عن الله ، بعيد عن الجنة ، قريب من النار ، والبخيل ضيق الصدر ، صغير النفس ، قليل الفرح ، كثير الهم والغم ، لا تكاد تقضى له حاجة ، ولا يعان على مطلوب .

٨- اخلاف الوعد من الصفات الذميمة ، ومن الخصال المرذولة ، فهو شعبة من شعب النفاق ، وآية من آياته ، ولقد ابتلي بهذه

الخصلة كثير من المسلمين ، فما اقل الوقاء بالوعد ، وما أكثر الخلف فيه ، حتى خيل لكثير من المنهزمين أن الخلف من صفات المسلمين ، وأن الوفاء بالوعد وإنجازه من صفات الكافرين !! حتى إن بعضهم إذا أراد تأكيد الموعد قال : أعطني وعدا إنجليزيًا !!

٩- سوء العشرة الزوجية فهناك من يتعامل مع سائر الناس بأدب ورقة ، فتراه في المجالس بشوشا، حسن الخلق، ينتقي من الكلام أطايبه، ومن الحديث أعذبه ، فإذا ما دخل المنزل تبدلت حاله ، وذهبت وداعته ، وتولت سماحته ، وحلت غاظته وبذاءته وفظاظته ، فانقلب أسدًا هصورًا على زوجته الضعيفة المسكينة ، ولا ريب أن هذا الصنيع دليل على ضعة النفس ، وحقارة الشأن ، وضعف الإيمان ، وإلا فإن الحازم العاقل ذا الدين والمروءة يتودد لأهله ، ويتعطف عليهم ، ويحسن معاشرتهم ، وفي المقابل نجد أن بعض الزوجات لا تحسن التبعل لزوجها ، ولا تقوم بحقوقه كما أراد الله منها ، بل تراها تسيء الأدب معه ، وترفع صوتها عليه ، وتثقل كاهله بكثرة الطلبات، وتستنزف ماله بكثرة الإغراق بالكماليات ، بل ربما عوقته وخذَلته عن بره بوالديه وأعانته على القطيعة والعقوق .

1- التقصير في حق الإخوان فالإخوان لهم حقوق كثيرة يحسن بالمرء مراعاتها والقيام بها، ويقبح به التفريط فيها والتهاون في أدائها. ومع ذلك فكثير من الناس لا يبالي بتلك الحقوق، ولا يبالي في التقصير بها، فمن الناس من لا يتعهد إخوانه، ولا يسأل عن أحوالهم، ولا يحرص على زيارتهم وصلتهم. ومن الناس من لا يعرف إخوانه إلا في الرخاء وفي حال اليسار، فإذا وقع أحد إخوانه في شدة أو ضائقة، واحتاج لمعروفه ومساعدته تنكر له، وخذله ونسي ما كان بينهما من مودة، ومن الناس من إذا نال عرضا من أعراض الدنيا؛ كمال، أو جاه، أو عنصا منصب، إلا ويتنكر لأصحابه القدامي، وينساهم أو بتناساهم، وما هذا من أخلاق الكرام.

إن الكرام إذا ما أيسروا ذكروا

من كان يألفهم في المنزل الخشان . . . اسباب سوء الخلق .

سوء الخلق كفيره من الأدواء ، فله أسباب تجلبه ، وبواعث تحركه ، فمن ذلك ما يلي :

ا- ضعف الإيمان ذلك أن الإيمان جماع كل خير ،
 فإذا ما ضعف أو فقد ، فإن صاحبه لن يبالي بالمكرمات ،
 ولن يأنف من النزول في حضيض الدركات .

٢- طبيعة الإنسان فهناك من الناس من جُبل على
 سوء الخلق ، فتغلب عليه هذه الطبيعة وتؤثر فيه ،
 وتوجهه إلى مساوئ الأخلاق ، وتصرفه عن محاسنها .

٣- سوء التربية فالتربية لها دور عظيم في توجيه الأولاد سلباً أو إيجاباً ، فإذا تربى الولد على مساوئ الأخلاق ، وتربى على العيوعة والترف ، نشأ ساقط الهمة ، قليل المروءة ، فهذه التربية تقضي على شجاعته ، وتقتل استقامته ومروءته .

١٤ الغضب فهو يحمل على الكبر والحقد والحسد والعدوان والسفه.

٥- الجمل فالجهل يورد صاحبه المهالك ، وينزع به إلى الشرور والبلايا ، والجاهل عدو نفسه ، يسعى في دمارها من حيث لا يشعر .

٦- الشهرة وبعد الصيت فهناك من إذا ذاعت شهرته ، وبغد صيته إما بسبب علمه أو ماله ، أو

نحو ذلك ، تغيرت أحواله ، وتبدلت أخلاقه وطباعه ، فاردى من حوله ، وتنكر لمن كان معه في بداية الطريق . وكذا اللنيم إذا أصاب كرامة

عادى الصديق ومال بالإخوان

٧- الغفلة عن عيوب النفس فكثيرًا ما نغفل عن عيوب أنفسنا ، ونتعامى عن معايينا ونقائصنا ، وقليلاً ما نتفقد أحوالنا ، وننظر في مواطن الخلل فينا .

٨- الياس من إصلاح النفس فهناك من يعرف من نفسه سوء الخلق ، فيصاول مرة إثر أخرى لإصلاح نفسه ، فإذا ما رأى منها نفورا أو جماحاً أيس من إصلاحها وترك مجاهدتها .

9- مصاحبة الاشرار فالصحبة أبلغ الأثر في سلوك المرء ، فالصاحب ساحب ، فمن جالس الأشرار وعاشرهم ، فلابد أن يتأثر بهم ، ويقبس من أخلاقهم ، فمجالستهم تنساق بصاحبها إلى الحضيض ، فكلما هم بالنهوض والتحلي بمكارم الأخلاق والتخلي عن مساولها عوقوه وثنوه ، فعاد إلى غيه ، واستمر على جهله وسفهه .

10- قلة الحياء ذلك أن الحياء خصلة حميدة ، تبعث على فعل الجميل ، وترك القبيح ، فإذا قل حياء المرء لم يعد يبالي بسفول قدره ، وسوء خلقه ، ولم يجد ما يبعثه للنهوض إلى اكتساب الفضائل ، ولا يرفعه مما هو مستغرق فيه من الرذائل .

يعيش المرء ما استحيا بذير

ويبقى العود ما بقي اللحاء إذا لم تخش عاقبة الليالي

ولم تستحي فاصنع ما تشاء

علاج سوء الخلق

لا ربب أن أثقل ما على الطبيعة البشرية تغير الأخلاق التي طبعت عليها النفس ، إلا أن ذلك ليس متعذرًا ولا مستحيلاً ، بل إن هناك أسباباً عديدة ووسائل متنوعة يستطيع الإسسان من خلالها أن يكسب حسن الخلق ، ومن ذلك ما يلى :

ا-سلامة العقيدة فشأن العقيدة عظيم، وأمرها جلل، فالسلوك - في الغالب - ثمرة لما يحمله الإنسان من فكر، وما يعتقده من معتقد، وما يدين به

[43] التوحيث السنة السادسة والعشرون العدد العاشر

من دين ، والانحراف في السلوك إنما هو ناتج عن خلل في المعتقد ، ثم إن العقيدة هي الإيمان ، وأكمل المؤمنين إيمانًا أحسنهم أخلاقًا ، فإذا صحت العقيدة حسنت الأخلاق تبعاً لذلك .

٢- الدعاء فالدعاء باب عظيم ، فإذا فتح للعبد تتابعت عليه الخيرات ، وانهالت عليه البركات ، فمن رغب بالتحلي بمكارم الأخلاق ، ورغب بالتخلي عن مساوئ الأخلاق ، فليلجأ إلى ربه ، وليرفع إليه أكف الضراعة ليرزقه حسن الخلق ، ويصرفه عن سينه ، ولهذا كان النبي صلى الله عليه وسلم كثير الضراعة إلى ريه ، يسلله أن يرزقه صن الخلق ، وكان يقول : (( اللهم إن الذباب إذا على كريم المدنى الأحسن الأخلاق، لا يهدي الأحسنها إلا أنت، العضب الغضب الأن الغضب جمرة تتقد في القلب،

سوء الخلق من الأسف الدائم، والهم الملازم، أورته، فبنه يحفظ على نفسه عزتها وكرامتها، وينأى والحسرة والندامة ، والبغض في قلوب الخلق ، فذلك يدعو المرء إلى أن يقصر عن مساوئ الأخلاق وينبعث محاسنها .

٤- علو الممة فعلو الهمة يستلزم الجد والإباء ، ونشدان المعالى ، وطلب الكمال ، والترفع عن الدنايا والصغائر ، ومحقرات الأمور ، والهمة العالية لا تـزال بصاحبها تضربه بسياط اللوم والتأنيب ، وتزجره عن مواقف الذل ، واكتساب الرذائل ، وحرمان الفضائل حتى ترفعه من أدنى دركات الحضيض إلى أعلى مقامات المجد والسؤدد .

٥- انصر فالصبر من الأسس الأخلاقية التي يقوم عليها الخلق الحسن ، فالصبر يحمل على الاحتمال ، وكظم الغيظ، وكف الأذى، والطم، والأناة، والرفعة ، وترك الطيش والعجلة .

٦- الإعراض عن الجاهلين فمن أعرض عن الجاهلين حمى عرضه ، وأراح نفسه ، وسلم من سماع ما يؤذيه .

٧- الترفع عن السباب فذلك من شرف النفس ، وعلى آله وصحبه . وعلوُّ الهمة ، فقد قال الشافعي :

(١) تم كتابة هذا الموضوع من كتاب ((سوء الخلق )) للأخ / محمد بن إبراهيم الحمد باختصار وبتصرف. وقد قمنا بالحذف والإضافة حسب ما تمس إليه الحاجة .

إذا سبنى نذل تزايدت رفعة وما العيب إلا أن أكون مسبابه ولو لم تكن نفسى على عزيزة لمكنتها من كل ندل تحارب

٨- الاستهانة بالسيء. وذلك ضرب من ضروب الأنفة والعزة ، ومن مستحسن الكبر والإعجاب ، ومن ذلك أن رجلاً أكثر من سب الأحنف وهو لا يجيبه ، فقال - يعنى الساب -: والله ما منعه من جوابي إلا هواني عليه ، ومثل ذلك قول بعض الزعماء : أو كلما طن الذباب طردت

واصرف عني سيئها ، لا يصرف عني سيئها إلا أنت )) . وتدعو إلى السطوة والانتقام والتشفي ، فإذا ما ضبط ٣- النظر في عواقب سوء الخلق وذلك بتأمل ما يجلبه الإسمان نفسه عند الغضب، وكبح جماحها عند اشتداد بها عن ذلَ الاعتذار ومغبة الندم، ومذمة الانتقام.

١٠- مصاحبة الاخيار واهل الاخلاق الفاضلة فهذا الأمسر من أعظم ما يربى على مكارم الأخلاق، وعلى رسوخها في النفس ، فالمرء مولع بمحاكاة من حوله ، شديد التأثر بمن يصاحبه ، والصداقة الشريفة تشبه سائر الفضائل من حيث رسوخها في النفس وإيتاؤها ثمرًا طيبًا في كل حين ، فهي توجد من الجيان شجاعة ، ومن البخل سخاء ، فالجبان قد تدفعه قوة الصداقة إلى أن يخوض في خطر ، ليحمى صديقه من نكبة ، والبخيل قد تدفعه قوة الصداقة إلى أن يبذل جانبًا من ماله لانقاذ صديقه من شدة ، فإذا ما وفق المرء بصحبة الأجلاء العقلاء من ذوى الدين والمروءة ، فإن ذلك من علامات توفيقه وهدايته ، فإذا كان الأمر كذلك فما أحرى بذى اللبُّ أن يبحث عن إخوانه الثقات ، حتى يعينوه على كل خير ، ويقصروه عن كل شر.

هذا وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد

# نحو توثيق السيرة المباركة :

#### يقلم الشيخ / محمد عبد الحكيم القاضي

تكمن أهمية دراسة السيرة النبوية المباركة في تقديم صورة صادقة وأمينة عن حياة سيد الأنبياء صلى الله عليه وسلم ، وهذا الهدف ليس بالأمر السهل ؛ فمنذ بداية تدوين السيرة والعلماء يضعونه نصب أعينهم ، فيتوقفون أمام المدونات والأخبار التي تصل اليهم ، وينظرون إليها بعين التمحيص والنقد ، إلا أن هذا المجهود لم يكن ليقف أمام تسرب عناصر إخبارية غير مرضى عنها علمينًا إلى كراسى الوعظ والقصص ، وهم الذين سموا باسم ((القصاص)) ، وتحملوا تبعة ترويج البضاعة الإخبارية التي رفضت - علمياً -بين طبقات الثاس المختلفة .

ومن تُم تحصّل محصول من الأخبار في السيرة والشمائل المحمدية تحتاج إلى إسراز الموقف الحديثي باعتباره الموقف النقدي المعتبر منها، وهذا هو ما ستحاول هذه السطور تقديم نماذج منها، تنبيها إلى أهمية توثيق السيرة المباركة والرجوع إلى المصادر الإخبارية والنقدية الموتوق بها حين دراستها.

قصة بحيرا الراهب:

من أشهر القصص في كتب الترمذي ، فقد قال بعد سياقته : (هذ السيرة والدلائك قصة اصطحاب حديث حسن غريب ، لا نعرفه إلا مر أبي طالب للنبي صلى الله عليه وسلم

إلى الشام، وتعرف الراهب (بحيرا) عليه، ومعرفته نبوته، وذكره ذلك لأبي طالب في طفولة النبي صلى الله عليه وسلم، وتحذيره إياه استمرار اصطحابه إياه إلى الشمام خوفا عليه من اليهود، الأمر الذي حدا بأبي طالب أن يرجع بمحمد صلى الله عليه وسلم إلى مكة، في قصة طويلة مختلفة في سياقها وتفاصيلها بين أصحاب السير:

١ - فقد ذكره ابن إسحاق في سيرته ، بدون إسناد .

۲- ورواه أحمد بن حنبل والترمذي والخرائطي وغيرهم ، من حديث قراد - أبي نوح - وزاد فيه : أن أبا بكر كان معهم في هذا السفر ، وأنه لما رجع أبو طالب به إلى مكة بعث معه بالالا .

۳- ورواه معتصر بن سليمان والزهري بدون ذكر اسم الراهب، وهذه الرواية اقتصر عليها المقريزي في ((إمتاع الأسماع)).

وهذه الروايات أشارت مناقشة كبيرة بين علماء النقد من المحدّثين :
- فقد استغرب هذا الحديث جماعة من المحدّثين ؛ منهم الإمام الترمذي ، فقد قال بعد سياقته : (هذا حديث حمن غربب ، لا نعرفه الأمن

قراد ، المشار إليه .

- وضعّفه جماعة ، واستنكروه جدًا ، منهم الحافظ الذهبي ، الذي ذكره في ((تاريخ الإسلام) تحت عنوان : (سفره مع عمه - إن صحّ) ، ثم قال : وهو حديث منكر جدًا ، بل لقد تعقّب الحاكم في تصحيحه إياه بقوله : أظنه موضوعًا ، وكذلك الظاهر من صنيع الحافظ ابن كثير أنه يستغربه جدًا .

ومن النقاد من صحَحه بشواهده المختلفة ، ومنهم الحاكم في ((المستدرك)) ، والحافظ جلال الدين السيوطي في ((الخصائص الكبرى)) ، قال : (ولها شواهد عدة سأوردها تقضي بصحتها) . ومال الحافظ ابن حجر في ((الإصابة)) إلى قبولها جملة ، وإنكار الزيادة التي تروي وجود أبي بكر وبلل . قال : وجود أبي بكر وبلل . قال : وليس فيه منكر إلا هذه اللفظة ) . بل قد قطع في ((الفتح)) بقبوله ، قال : (إسناده قوي) .

إلاً أن المدقق في روايات الخبر، وفي صنيع هؤلاء المحدّثين والنقاد يلاحظ مجموعة من الملاحظات:

اولها أن الخبر قد جاء من طرق مختلفة ، وأوجه متباينة تؤكد أن له أصلاً صحيحًا :

## أحداث ومواقف في السيرة النبوية بين القبول والرد

فقد خرجه ابن سعد من طريق
 أبي المليح عن عبد الله بن محمد بن
 عقيل - مرسلاً.

- وابن عساكر من طريق محمد بن سعد بإسناده إلى أبي مجلة .

والواقدي بإسناده إلى داود بن
 الحصين .

- والطبري باسناده عن هشام بن محمد ، مرسلاً ، أو مُغضلاً .

- وعبد السرزاق من حديث الزهري ، مرسلاً .

- وابن عائذ من حدیث الولید بن مسلم عن سلیمان بن موسی ، مرسلاً هکذا .

وغیرهم من طرق أخرى ،
 أضربنا عنها اكتفاء بما ذكرنا .

والملاحظة الثانية : أن العلماء لا يختلفون في تقوية أمر الحديث الضعيف إذا جاء من طرق متعددة ، أو كانت له شواهد أخرى ، كما هو مشهور في مصطلح الحديث .

والملاحظة الثالثة : أنَ الحديث المرسل مقبول عند مالك والحنابلة ، وقد قبله الشافعي إذا جاء من طريقين مرسلين كلاهما مشتهر بأخذ الحديث عن غير الذي يأخذ عنه الآخر ، وهذا هو حال مرسلات هذه القصة .

أما الرابعة فهي : أن النكارة إنما جاءت لهذا الحديث من قبيل الزيادة التي زادها قراد أبو نوح ، وهي ذكر أبي بكر وبلال في الحديث ، مع أن عمر أبي بكر في هذا الوقت لم يكن يزيد على عشر سنوات ، وأنه لم يكن قد اشترى بلالاً بعد ، وهي زيادة منكرة حقاً ، إلا أنها تدل على خطأ قراد - راوي الحديث - أو يونس بن أبي إسحاق ، الذي رواه قراد عنه ، لكنها لا تقدح في أصل الحديث الذي

رواه جماعة كثيرة من الرواة .
من هنا نميل إلى صحة الرواية
وقبولها ، على النحو الذي رواه
أبو نعيم في ((دلائل النبوة )) من
حديث على ، وهي أخصر الروايات ،
وقد ذكرها السيوطي في
((الخصائص )) ، ولم أجدها في
نسختي من ((دلائل النبوة )) لأبي

خيانة استشراقية :

فإذا ما قارنا هذا الجو العلمي، الذي أشاعه البحث في خبر (بحيرا) الراهب، بالنظرة الاستشراقية لهذا الخبر، فسنشعر بغير قلبل من رائحة التدني المنهجي والزيف العلمي؛ فتحت اسم (بحيرا) من دائرة المعارف الإسلامية، كتب المستشرق (فنسنك) بحثاً لخص فيه القصة، ثم قال: (وهذه القصص



قسم خاص من الأساطير التي أحاطت بسيرة النبي محمد صلى الله عليه وسلم، ولها نظائر كثيرة من نفس النوع، وكلها ترمي إلى أن أهل الكتاب عرفوا من كتبهم من قبل بعثة النبي صلى الله عليه وسلم).

وهذا الصنيع من (فنسنك) يحاول أن يسجّل حكما عاماً على كل الأخبار التي تواترت بتعرف الأحبار والرهبان والكهان على النبي صلوات الله عليه قبل مولده، وقبل مبعثه، وبعد مبعثه، وهو صنيع يضرب ببديهات المنهج العلمي غرض الحائط، إذ لا يدخل في غمار البحث المنهجي حول رواية القصة ونقلتها، وإلمات التي صيغت حولها، وإنما يبادر إلى القول الفج غير المعلل بأتها أسطورة، ويُلحق هذا اللهات الجريء

بلهات آخر يُنهي فيه القضية من أساسها ؛ فيرى أن (نظائرها) من نفس هذا النوع الأسطوري ! ومن هنا يُقوض - بأمنيته - مبدأ أن أهل الكتاب قد تعرفوا على بعثة محمد صلى الله عليه وسلم من أسه مبدأ موجود في القرآن الكريم أصلا وليس منتقى من هذه القصص ؛ وإن كات هذه القصص تعد تأكيدًا وتطبيقًا لهذا المبدأ القرآني .

أمًا أن المجال مجال مناقشة هذه النتيجة فلا ، وإنما المراد هو إطلاع القارئ على صورة البحث العلمي عند المسلمين ، وصورة هذا البحث العلمي عند رءوس الاستشراق وطريقتهم في الاستنتاج ، ولكن مضرب المثل في الوقاحة الدراسية -إن صح التعبير - هو ما اكتشفه (فنسنك ) حول شخصية (بحيرا) ، والذي حرص على ذكره ، وهو أن الروايات الاسلامية حول شخصية ( بحيرا ) قد جمعت كلها بالتفصيل في (سفر بحيرا) لكاتب مسيحي في حوالي القرن الحادي عثسر أو الثاني عشر ، يدعى (إشوعيب) ، وقد ورد في الكتاب كيف لقن سرجيوس (وهو الاسم الحقيقى لبحيرا) ، محمدًا صلى الله عليه وسلم عقيدته وشرائعه وأجزاء من القرآن ، وذلك

بقصد أن يجعل العرب يعترفون باله واحد .

ولم يعلَق الأستاذ العالم المنهجي (فنسنك) بحرف واحد يدل على القيمة التاريخية لهذه المقولة، وكان الروايات إذا أريد بها إظهار معرفة أحبار أهل الكتاب برسول الله صلوات الله عليه قبل مبعثه فهي أساطير كلها، وإذا أريد بواحدة منها أن: محمدًا نبي كاذب كان يتلقى وحيه من راهب ملحد). فهنا لا تعليق وهذا هو نتاج المنهج العلمي والأمانة العلمية عند المستشرقين.

أول الخلق:

إلا أن قصة (بحيرا) لم تُسجّل في الضمير الشعبي للأمة مثلما سُجُلتُ مجموعة من التصورات والمواقف حول النبي المبارك الكريم ، وهذه التصورات والمواقف محتاجة إلى عرضها على ميزان النقد العلمي الذي رأيناه آنفاً عند المسلمين ؛ فكثير من المآذن في (مصر) مثلاً تردد - بعد الأذان - الصلاة على ( أوَّل خلق الله ) ، ومع ذلك لم يتبادر إلى ذهن أحد من المصلين أن المقصود هنا هو (آدم)، عليه السلام ، وإنما المستقر في ضميرهم جميعًا ، سواء أقره بعضهم أو رفضه البعض الآخر ، هو أن أول خلق الله هو محمد صلى الله عليه وسلم ، وقد تضافرت على صنع هذا التصور

مجموعة من الأحاديث المشتهرة على الألسنة ، مثل :

- (( كنت أول الناس في الخلق وآخرهم في البعث )) .

 (ر كنتُ أولَ النبيين في الخلق وآخرهم في البعث )).

وهذه الأحاديث وما في معناها ليس مما يتوقف عنده ، لوهاء أساتيدها .

فقد رواه أبو نعيم في ((دلائل النبوة))، وابن أبي حاتم في تفسيره، وتمام في ((فوائده)).

كل هؤلاء من طرق عن سعيد بن بشير عن قتادة عن الحسن عن أبي هريرة مرفوعاً.

وهذا إسناد ضعيف ، فيه شذوذ يزيده ضغفا ، وسبب الضعف هو سعيد بن بشير ؛ ضعفه ابن معين والبخاري والنسائي ، وحسبك بهؤلاء ، وضعفه غيرهم ؛ قال ابن حبان في ((المجروحين )) : (وكان رديء الحفظ ، فاحش الخطأ ، يروي عن قتادة ما لا يُتابع عليه ) .

قُلْت: وهذا الحديث من طاماته وغرائبه، فقد أورده الذهبي في ((الميزان)) مثالاً على غرائبه.

والذي يدل على شدوذ هدا الإسناد أنَّ غير سعيد بن بشير قد رواه عن قتادة مرسلاً، ومنهم من رواه عنه موقوقاً.

مريوة كنوك للعر يعالون ترباسا

فهذا اضطراب في الإسناد إلى جانب ضعف سعيد ، فإن صح المرسل كان ضعيفًا لإرساله ، ولأنه مضالف لِلْفظ أصح منه ، وهو الحديث الذي رواه أحمد في ((السنة )) والطبراني في (( المعجم الكبير )) عن ميسرة الفجر ، رضى الله عنه ، قال : (كنت نبيًّا وآدم بين الروح والجسد ) .

وذكره الحافظ ابن حجر في (( الاصابة )) في ترجمة ميسرة الفجر ، قال : (وهذا سند قوي) .

ثم ذكر إسناد الإمام أحمد وقال: ( وسنده صحيح ) .

قُلْتُ ؛ وهذا اللفظ هو الذي رواه الأثمة ، وصححه من صححه منهم ، مثل ابن حبان والحاكم ، ورواه الترمذي عن أبي هريرة أنه قال للنبي صلى الله عليه وسلم : متى كتبت نبياً ؟ قال : ﴿ كُنتُ نبياً وآدمُ بين

واللفظ هنا يدل على أن النبي صلوات اللَّه عليه كُتِبَتْ نبوَّتُه قبل خلق آدم ، لا أنه خلق قبل آدم ، وهو من شريف قضاء الله الذي قضاه في الأزل ، فوقع سوء الفهم من الناس ، تُم حملوا قتادة ، رحمه الله ، جريرة سوء فهمه ، أو هو ، رحمه الله ، احتملها ، ومن ثمة قال الشيخ الألبائي بعد تضعيف للحديث الأول ، وذكره لهذا اللفظ: (وسنده صحيح، لكن لا دلالة فيه على أن النبي (رتهذيب الخصائص الكبرى )) .

صلى الله عليه وسلم أول خلق الله تعالى - خلافًا لما يظن البعض -و هذا ظاهر بأدني تأمل ) .

هذا ولا بد من الإشارة إلى وهم وقع فيه بعض جامعي الحديث أوقعهم فيه عدم الدربة الكافية في نقد الأسانيد أو التعجل في الحكم أو التقليد ، فقد قال السخاوي في ((المقاصد الحسينة )) ، وتابعيه العجلوني في ((كشف الخفا )) عن الحديث الأول:

وله شاهد من حديث الفجر .

وقال الشوكاني ، بعد أن ذكره في (( القوائد المجموعة )) : وله شاهد صححه الحاكم بلفظ: كنت نبينًا و آدم بين الروح والجسد.

وهذا من الوهم ؛ لأن هذا اللفظ لا يصلح شاهدًا لِلْفظ الأول ، فالأول يزعم أن رسول الله صلى الله عليه الروح والجسد )) . وسلم هو أوَّلُ النَّاس في الخلق ، وهذا اللفظ معناه أن الله تعالى قضى نبوته قبل خلق آدم ، وشتان بين المعنيين! فليس تشابه الحروف المتراصّة دليلا على تشابه المعانى ، ومن هنا أرى أن تضعيف لفظ هذا الحديث - الذي نحن بصدده - فيه قدر من التسامح ، وقد حكم جماعة من العلماء بأنه موضوع ، منهم الإنشار بجله مصدا ولا تشرا عن الصغائي ، وابن تيمية ، وتابعهما الشيخ التليدي في مقدمته لكتاب

وعموما فمنزلة النبى صلوات الله عليه ، ومكانته عند ربه ، سبحانه وتعالى ، أعلى من أن تحتاج إلى الأحاديث الواهية لإنباتها أو تأكيدها ، وقد صحت الأحديث الصريحة بأنه سيد ولد آدم يوم القيامة ، وأنه له المقام المحمود -وهو الشفاعة العظمى التي لا يتعرض لها من الأنبياء أحد إلا هو - وأنه أول من يفتح باب الجنة ، وأنه أكثر الأنبياء تبيعًا يوم القيامة ، وأنه أوتى من الفضل في الدنيا ما لم يؤته نبي قبله ، وأنه صاحب الشريعة الحاكمة المهيمنة على الشرائع السابقة ، والمبطلة للتشريعات اللاحقة ، إلى ما لا يحصى من الفضائل الصحيحة ، والمناقب الواضحة الصريحة ، التي لا مزيد بعدها بأحاديث ساقطة ، فيها غلو في قدره صلى الله عليه وسلم بما لا يحتاج قدره إليه ، وهو : صلى الله عليه وسلم القائل: (( لا تطروني كما أطرت النصاري المسيح ابن مريم )) .

والإطراء: الزيادة في المدح ، والغلوُّ في الوصف .

sales of the little bases the his 

could the glevel by with



## من روائع الماضي







تميل النفس إلى كل شيء يلائمها ، وتنفر من كل شيء غير ملائم ، فهذا البيل يسمي محبة ، والنفور يسمى كراهة ، وتختلف درجات المحبة والكراهة باختلاف أسبابهما .

وأعظم شيء تهواه النفس هو أن تستمتع بحياة ناعمة دائمة ولا يملك لها ذلك إلا الله جل شأنه ، بحكم أنه الحي الذي لا يموت ، والقيوم الذي بأمره قام كل شيء ، فمن أجل هذا كان من الواجب ترضيه لتنال عنده هذه الحظوة وأن تكون رحمته ورضاه والنظر إليه هي الغاية التي يقصدها والأمنية التي تطلبها ، ولا يتم ذلك إلا بطاعة الرسول الذي بلغها رسالته وعرفها الطريق إلى جنته الباقية ، هذا هو عنوان المحبة الصادقة ، قال تعالى : ﴿ قُلُ إِنْ كُنتُم تَحْبُونَ اللَّهُ فَاتْبَعُونَى يَحْبُبُكُمْ فاتبعوا رسوله محمدًا ولا تشذوا عن طريقته يمنة ولا يسرة ، فاليمين مضلة ، واليسار مضلة ، والطريق الوسطى هي الجادة ، قضى الله أن لا تنال

صراطى مستقيماً فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ﴾ [الأنعام: ١٥٣].

حق الله على كال مؤمن أن يحبه محبة لا تساويها محبة ، وأن يحب رسوله فوق محبته لنفسه ، وما تصنع النفس الإنسانية إذا لم يكن رسول يبلغها الطريق إلى ما تطلبه وتبغيه من السعادة الدائمة ، ولم تكن أهلا لحمل أعباء الرسالة ، يجب أن يكون الرسول من المؤمنين بمنزلة الرأس من الجسد ، يوجهه فينقاد إلى توجيهاته ويرشده فيتبع إرشاداته ، كما يجب أن لا اللَّه ﴾ [آل عمران: ٣١]، وتأويل الآية: إن كنتم ليرفعه فوق المنزلة التي أنزله الله عز وجل، فما تحبون الله والوصول إلى رحمته ونعيمه الخالد هو إلا عبد الله ورسوله ، ليس هو نور عرش الله كما يقول المبطلون ، فإن عرش الله أعظم من أن ينيره مخلوق ، كائنًا من كان ، وكفي بمن استوى عليه نورا ينوره ، وينور العالم كله : والله نور رحمته إلا بالاتباع وترك الابتداع: ﴿ وأنَّ هذا | السماوات والأرض ﴾ [النور: ٣٥]، وليسس

[05] التوحيد السنة السادسة والعشرون العدد العاشر



الوحى منه وإليه كما يزعمون ، ولكن وجده ضالا قهداه: ﴿ وكذلك أوحينا إليك روحنا من أمرنا ما كنت تدرى ما الكتاب ولا الإيمان ﴾ [الشورى: ٢٥].

علينا أن نحب عباد الله الصالحين جميعنا ، وليس لنا أن نغلو فيهم أو في واحد منهم ، فنقول قد صار عبدًا ربائيًا يقول للشيء كن فيكون ، فذلك قول خاطئ كاذب ، قول أصحاب الحلول ، أو نقول : إن الله قد وكل إليه أمر العباد فهو يصرفه كما يشاء ، لا يرد قوله ولا ترفض شفاعته ، إن ذلك قول على الله بغير علم: ﴿ ولو اتبع الحق أهواءهم لفسدت السموات والأرض ﴾ [المؤمنون: ١١]، نحن نحب الصالحين ؛ لأنهم أطاعوا الله وأرضوه ، فأحبهم ورضى عنهم ، وكما أحبهم فنحن نحبهم لحب الله لهم ، ولا نسويهم به : ﴿ وَمِن النَّاسِ مِن يتخذ من دون الله أندادًا يحبونهم كحب الله والذين آمنوا أشد حبيًا لله ﴾ [البقرة: ١٦٥]، يرى السواء، فلله الخلق وللشريك الشفاعة التي لا ترد ، فهو لذلك يحبهما حبًّا على السواء .

نجاته ونجاة الخلق جميعًا لا يملكها أحد غير الله ، وأن الفضل بيد الله يؤتيه من يشاء ، لا مبدل لقوله ولا معقب لحكمه ، وأن الشفاعة لله جميعًا ، فهو لذلك يحب ربه محبة لا تساويها محبة ، وذلك قوله : ﴿ وَالدُّينَ آمنُوا أَشُد حيًّا لله ﴾ .

المحبة في قلب الموحد ذات أصل واحد ، وعن هذا الأصل تتفرع فروع المحبة ، ولكل فرع مقدار مناسب في قلبه ، أما المحبة في قلب المشرك فذات أصول متعددة وفروع مختلفة ، فمن أجل ذلك لا ترى المؤمن يعبد إلا إلها واحدا ، وهو ذلك الذي أمن به رباً قادرا ، له القدرة جميعا ، عزيزا له العزة جميعًا ، إذا قضى أمرًا فإنما يقول له كن على الأرض ، ويخصف بيده نعله ، ويرقع ثوبه ،

فيكون ، وترى المشرك تارة ماثلًا بين يدى الله يعبده ويدعوه ، وتارة ماثلاً بين يدي مخلوق يستغيثه ويرجوه ، ومرة يطف بربه ، ومرة أخرى يحلف بغيره ، ومرة يطوف ببيت ربه ، ومرة يطوف بقبر وليه ، كما سوى بينه وبين غيره في المحبة ، سوى بينهما في العبادة ، وذلك أثر الغلو في المحبة الذي حذر الرسول قومه ، فقال : «إياكم والغلو ، فإنه أهلك الذين قبلكم ،، حذرهم الغلو وأنبأهم بأنه سيكون ، فقال : (( لتركبن سنن من كان قبلكم شير ا بشبر ، وذراعًا بذراع ، حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه ،، ، قالوا: اليهود والنصارى يا رسول الله ؟ قال : ((فمن ؟)) .

في شهر ربيع الأول من كل سنة يحتفل الناس بمولد الرسول محمد صلى الله عليه وسلم ، ويظنون أن نصب السرادقات وقراءة قصة المولد على ما فيها من دجل ومبالغات وتوزيع الطوى المشرك أن نجاته دائرة بين الله وبين شريكه على على الحاضرين المستمعين بعد الفراغ منها يدل على محبة الرسول ، وهذا خطأ فما كان السلف يعرفون شيئا من هذا .

أما المؤمن الموحد فليس كذلك يعلم يقينا أن نعم إن محبة الرسول صلى الله عليه وسلم واجبة على كل مؤمن ، ولا يتم إيمانك حتى يكون الرسول أحب اليك من أبيك وولدك والناس أجمعين ، بل ويكون أحب إليك من نفسك : ﴿ النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم ﴾ [الأحزاب: ١]، وقد بينا لك أنفا ، ولكن قليل من الناس من يفقه معنى المحبة ، إنها اتباع من تحب والاقتداء به والتخلق بخلقه ، وقد سنات عائشة ، رضى الله عنها ، عن خلق الرسول صلى الله عليه وسلم ؟ فقالت : كان خلقه القرآن ، ومعنى ذلك أنه كان يحل حلاله ويحرم حرامه ويقيم حدوده .

كان متواضعًا لله ، يجلس جلسة العبد ، ويأكل



ويركب الحمار العاري، ويردف خلفه، وجاء قوم فمدحوه ، فقال : (( لا أحب أن ترفعوني فوق منزلتي التي أنزلني الله عز وجل ، إنما أنا عبد الله ورسوله »، وكان يكره القيام له، ويقول: «من سره أن يتمثل الناس له قيامنا فليتبوأ مقعده من النار "، فكن متواضعًا لله مثله يا من يدعى حبه ، واعلم أن من تواضع لله رفعه .

وفي ((الصحيحين) عن عمر أن رسول اللَّه صلى الله عليه وسلم قال: (( لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم ، إنما أنا عبد ، فقولوا : عبد الله ورسوله "، نهى عن الإطراء وهو المبالغة في المدح ، حتى لا نقع في مثل ما وقع فيه النصارى غلو في المسيح ، قالوا : إنه ابن الله ، وما هو إلا عبد الله ورسوله: ﴿ ما المسيخ ابن مريم إلا رسولُ قد خلت من قبله الرسنل وأمَّهُ صديقة كانا يأكلان الطعام ﴾ [ المائدة : ٧٥ ] ، فهل امتثلت أمته من بعده هذا الأمر ولم يغلو فيه ؟!

رأينا في هذه الأيام طوائف ينتمون إلى دين الرسول محمد صلى الله عليه وسلم قد لبسوه لبس الفرو مقلوبا يزعمون أن الحقيقة المحمدية نور يمثل حقيقة الذات العلية ، أو أنه لولاه ما كانت سماء ولا أرض ولا شمس ولا قمر ، وأنه أوتى العلم كله ، فيقول قائلهم وهو البوصيري:

فإته من جودك الدنيا وضرتها

ومن علومك علم اللوح والقلم ويرى أنه يجب أن يلوذ به كل مكروب بحكم أنه الذي يلاذ به في أشد الأوقات ، وذلك يوم القيامة ، يوم يفزع الناس إلى نبى يشفع لهم فيتقدم هو للشفاعة ، فيشفعُ ويُشفَعُ .

ويقول البوصيرى أيضنا :

يا أكرم الخلق مالي من ألوذ به

سواك عند حلول الحادث العمام وسبحان الله ، أن يخرج من ذاته العلية شيء يكون له هذه الصفات فيعلم علمه أو يتقدم للشفاعة

وحده عالم الغيب والشهادة ، وهو وحده الذي له الشفاعة جميعًا ، وهو وحده الذي يلاذ به في كل حادث يحدث ، ولولا موعدة وعدها الله رسوله ما تقدم للشفاعة خطوة واحدة ، وتلك هي قوله : ﴿ ومن الليل فتهجد به نافلة لك عسى أن يبعثك ربك مقامنا محمودًا ﴾ [ الإسراء: ٧٩ ].

﴿ نَافِلُهُ ﴾ ؛ فريضة زائدة ، ﴿ عسى ﴾ ؛ إطماع من كريم ، ﴿ مقاماً محمودًا ﴾ ؛ الشفاعة الكبرى يوم القيامة ، كما جاء مبينًا في السنة ، فقل لي بربك : من هو أولى وأحق بالحمد ومن هو أجدر باللواذ ومن يرجع إليه الفضل ؟ الباعث أم المبعوث ؟ أجب ، ثم صلَّ على محمد ، واتل عليهم قول ربهم: ﴿ وأنذرهم يوم الآزفة إذ القلوب لدى المناجر كاظمين ما للظالمين من حميم ولا شفيع يُطاع ﴾ [ غافر : ١٨ ] ، ما الرسول إلا بشر مثلنا ، خلق من المادة التي خُلقنا منها ؛ حملته أمه كما تحمل سائر الأجنة ، ووضعته وما زال ينمو حتى تكامل خلقه ، يمرض تارة ويصح أخرى ، ويأمن ويخاف ، ويجوع ويشبع ، ويفرح ويحزن ، ويؤذى ويضطهد ، فيستعين بربه وينصره على عدوه ، ولو شاء الله لأحياه في هذه الدار حياة بعيدة عن الأسقام والآلام حياة صافية خالية من جميع المنفصات والأكدار ، ولكن فعل به ذلك لئلا تفتتن به أمته ، ولتطم أنه بشر مثلنا ليس له من الأمر شيء، ولتقوم الحجة على هؤلاء النين غلو فيه ورفعوه فوق منزلته.

فيا من يدعى حب الرسول ؛ لا تغل فيه ، فقد كان يكره الغلو ويمقت أهله ، كان الرسول صلى الله عليه وسلم أحرص الناس على الصلاة ، وكان يكون في مهنة أهله ، فإذا نودي بالصلاة قام إليها ، فهل أنت كذلك ؟ وكان ينهى عن القيل والقال وكثرة السؤال وإضاعة المال ، وكان أعدل الناس وأنفعهم للناس ، فهل أنت ممتثل أمره محتذ حذوه ؟

والخلاصة ؛ أن دعوة المحبة إذا لم يكن معها متابعة فإنها تعلن عن نفسها بأنها دعوة كاذبة : بغير إذنه ، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً ، هو ﴿ قُلْ إِن كُنتُم تَحْبُونَ اللَّهُ فَاتْبِعُونَى يَحْبِيكُم اللَّهُ ﴾ .

## أبن أنت من الشريعة ؟

فاحذر وقوعك في بحار الشرك يو ما إنه ينفى جميع أصولها

المحدي محمد الصاوي عليه المحدد ع في الله المساور الله المامول الشيخ - مركز الحامول

المرء يابي أن يكون مهادنا للظلم يومنا أو يكون معاونا إن كان من شيماته حُبُ الوفاء ولم يدنسها ولم يك ماجن ف العدل في كل الأمور يزينها والظلم في كل الأمور يضيرها والعدل يُحيى في الصدور حنينها والظلم باق في الصدور يثيرها فاعدل - هداك الله - في أحكامك وانظر بعين العدل في إسلامك هل أنت حقاً مسلم متعبد أم أنت تكذب في الحديث لقومك أمطبق التوحيد أنت وموقن بالله رباً واحدا متفردا أو مؤمن بكلمه المتنزل من عنده وتخذت أحمد مرشدا ف اعلم بأن كلام رب العالمين مقدم دوما على أقوالك واسمع كالم الحق ولتعمل به وانزع بُذور الشرك من أفعالك توحيد رب العالمين مقدم عن كل أمر في الشريعة كلها وارجع انفسك في الخفاء وقل لها إن المنية قد تباغتني غدا وانصح لها قبل الرحيل من الدنا إن النصيحة قد ترد من اعتدى آن الرجوع إلى الأصول الثابتة آن الرجوع إلى الأصول النبيرة أن الرجوع إلى الحياة الهاتئة في ظل آثار القرون الخيرة

later the of the living of who there is the way the

يقلم / عصام عبد ربه مشاهبت

### الحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله وبعد :

أم سلمة رضى الله عنها قالت: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ((إذا ظهرت اه. [ ((الداء والدواء)): ٤٦] . المعاصى في أمتى عمهم الله بعداب من عنده )) ، فقلت: يا رسول الله ، أما فيهم يومئذ أناس صالحون ؟ قال : (( بلي )) . قلت : فكيف يُصنع بأولئك ؟ قال: ((يصيبهم ما أصاب الناس، ثم يصيرون إلى مغفرة من الله ورضوان )) ، ومما ينبغي أن يعلم ما ذكره الإمام ابن القيم الجوزية | قال تعالى : ﴿ وقلنا يا آدم اسكن أنت وزوجك من كتابه القيم ((الداء والدواء))، حيث قال: إن الذنوب والمعاصى تضر، ولا بد أن ضرر ما

لا يخفى على كل ذي لب خطورة المعصية ، في القلب كضرر السموم في الأبدان على فقد ذكر الإمام أحمد في ((مسنده )) من حديث اختلاف درجاتها في الضرر ، وهل في الدنيا والآخرة شر وداء إلا سببه الذنوب والمعاصى ؟

حقًا لا يوجـد في الدنيا والآخرة شر وداء إلا سببه الذنوب والمعاصى، وتصَّفح أيها القارئ الكريم كتاب الله عز وجل واقرأ وتدبر ما حدث للأمم السابقة بسبب الذنوب والآثام.

 فبسببها خرج آدم وحواء من الجنة ، الجنة وكلا منها رغدًا حيث شئتما ولا تقربا هذه الشجرة فتكونا من الظالمين ، فأزلمما

الشيطان عنها فأخرجهما مما كانا فيه وقلنا اهبطوا بعضكم لبعض عدوٌّ ولكم في الأرض مستقرٌّ ومتاعٌ إلى حين ﴾ [البقرة: ٣٥، يعال الدريد بين بله طال تولير عيدا المر

\* ويسبها طرد الله إبليس ولعنه وبدله بالجنة نارًا تلظي، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَلْنَا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا إلا إبليس أبى واستكبر وكان من الكافرين ﴾ [ البقرة :

الله له الملائكة بالسجود فدخل إبليس في مع الملائكة ، فلما أمر الله بالسجود لآدم فسجد الملائكة طاعة لله، إلا إبليس أبي واستكم عدو الله أن يسجد لآدم عليه السلام حسدًا منه على ما أعطاه الله من الكرامة ، وقال: أنا ناري وهذا طيني، وكانت المعصية ابتداء ذنوبه وسببها الكبر، وقد ثبت في ((الصحيح)): ((لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثال حبة من خردل من كبر )) .

وقد كان في قلب إبليس من الكبر والكفر والعناد ما اقتضى طرده وإبعاده عن جناب الرحمة ، وكان من الكافرين بسبب امتناعه ، أي صار من الكافرين . اهـ . [ (( تيسير العلى القدير لاختصار تفسير ابن كثير )): ٢/١١].

\* وبسبها أغرق الله أهل الأرض كلهم حتى علا الماء فوق رءوس الجبال ، قال تعالى : | وراحة ، فأعلم بذلك قومه فأتوها جميعا

﴿ مما خطيئاتهم أغرقوا فادخلوا نارًا فلم يجدوا لهم من دون الله أنصارًا ﴾ [ نوح: ٢٥].

قال ابن كثير في ((تفسيره)): أي من إصرارهم على الكفر ومخالفة رسولهم أغرقوا فادخلوا ناراً أي ؛ نقلوا من تيار البحار إلى حرارة النار ، فلم يجدوا لهم من دون الله أنصارًا أي ؛ لم يكن لهم مجير من عذاب الله . اهم . [ ((تيسير العلى القدير )) : ١/٤ ٣١ ] .

وبسببها سلط الله الريح على قوم عاد حتى قال ابن كثير في ((تفسيره)): وهكذا لما أمر الماتوا عن آخرهم، وأرسل الصيحة على قوم ثمود حتى قطعت قلوبهم في أجوافهم ، قال تعالى : ﴿ كذبت ثمود وعاد بالقارعة ﴿ فأما ثمود فأهلكوا بالطاغية ، وأما عادٌ فأهلكوا بريح صرصر عاتية ، سخرها عليهم سبع ليال وثمانية أيام حسوماً فترى القوم فيها صرعى كأنهم أعجاز نخل خاوية ﴾ [الحاقة: ٤-٧].

\* وبسببها أرسل الله على قوم شعيب سحاب العذاب كالظلل، فلما صار فوق رءوسهم أمطر عليهم نارًا تلظى ، قال تعالى : ﴿ فكذبوه فأخذهم عذاب يوم الظلة إنه كان عداب يوم عظيم ﴾ [الشعراء: ١٨٩].

قال ابن كشير في ((تفسيره)): قال قتادة: قال عبد الله بن عمر رضى الله عنهما: ان الله سلط عليهم الحر سبعة أيام حتى ما يظلهم منه شيء ، ثم إن الله تعالى أنشأ لهم سحابة فانطلق إليها أحدهم فاستظل بها فأصاب تحتها بردا

فاستظلوا تحتها ، فأججت عليهم نارًا ، وهكذا روي عن عكرمة وسعيد بن جبير والحسن وقتادة وغيرهم ، قال ابن عباس : فذلك يوم الظلة إنه كان عذاب يوم عظيم. اه. [ (( تيسير العلى القدير )) : ٣٤٧/٣ ] .

وبسببها أغرق الله فرعون وقومه في البحر، قال تعالى : ﴿ ولقد أوحينا إلى موسى أن أسر بعبادي فاضرب لهم طريقًا في البحر يبسًا لا تخاف دَرَكًا ولا تخشى ﴿ فأتبعهم فرعون بجنوده 

هذا هو الغرق الذي حاق بفرعون وقومه، فكما أنه تقدمهم فسلك بهم في البحر فأضلهم وأغرقهم وما هداهم إلى سبيل الرشاد ، كذلك يقدم قومه يبوم القيامة فأوردهم النار، فبئس الورد المورود . اه . [ (( تيسير العلى القدير )) بتصرف بسيط: ١٤٥/٣ ] .

وبسببها خسف الله بقارون وداره وماله وأهله الأرض ، قال تعالى : ﴿ فَحُسَفُنا بِـه وبداره الأرض فما كان له من فئة ينصرونه من دون الله وما كان من المنتصرين ﴾ [القصص :

وغير ذلك من أخبار الأمم السابقة الذين ذكرهم الله في كتابه الكريم، فاقرأ وتدبر أيها القارئ الكريم لتعلم خطورة المعصية ، وحتى تقى نفسك من الوقوع في المعصية أذكرك | تطلع الشمس من مغربها )) .

ببعض من وسائل الوقاية التي ذكرها أهل العلم في كتبهم:

أو لا: تقوى الله عز وجل؛ فالتقوى أن يعمل العبد بطاعة الله على نور من الله يرجو ثواب الله ، وأن يترك معصية الله على نور من الله يخشى عقاب الله، وهي وصية الله للأولين والآخرين ، قال تعالى : ﴿ وَلَقَّادُ وَصَيْنَا الَّذِينَ أُوتُوا الكتاب من قبلكم وإياكم أن اتقوا اللَّـه ﴾ [ النساء: ١٣١].

فغشيهم من اليم ما غشيهم ﴾ [طه: وثبت عنه صلى الله عليه وسلم من حديث معاذ بن جبل رضي الله عنه قال : قال رسول اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: ((اتق اللَّه حيثما كنت ، وأتبع السيئة الحسنة تمحها ، وخالق الناس بخلق حسن )) .

ثانياً: التوبة ؛ وهي العلم بعظم الذنب والندم عليه والقصد المتعلق بالترك في الحال والاستقبال ، قال تعالى : ﴿ رَبْنَا وَاجْعَلْنَا مسلمين لك ومن ذريتنا أمة مسلمة لك وأرنا مناسكنا وتب علينا إنك أنت التواب الرحيم ﴾ [البقرة: ١٢٨]. مع مع يعالم إلى

وقد أخوج الإمام مسلم في ((صحيحه )) عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ((إن الله عز وجل يبسط يده بالليل ليتوب مسيء النهار ، ويبسط يده بالنهار ليتوب مسىء الليل ، حتى

وغير ذلك من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية الشريفة ، فبادروا بالتوبة قبل أن يأتيكم هادم اللذات ، وتدبر أيها القارئ الكريم ما كتبه الإمام ابن القيم في كتابه القيم (( مدارج السالكين )) حيث قال: الأهل الذنوب ثلاثة أنهار عظام يتطهرون بها في الدنيا ، فإن لم تف بطهرهم طهروا في نهر الجحيم يوم القيامة:

١- نهر التوبة النصوح.

٧- نهر الحسنات المستغرقة للأوزار المحيطة والمعارفة علم ١٩٢١ عن الموالق ١٨٨١م في الموادة

٣- نهر المصائب العظيمة المكفرة ، فإذا أراد الله يعيده خيرًا أدخله أحد هذه الأنهار الثلاثة فورد القيامة طيبًا طاهرًا فلم يحتج إلى التطهير الرابع. والادا تستعمله المدالمة

ثَالثًا: الاستغفار؛ قال تعالى: ﴿ فقلت استغفروا ربكم إنه كان غفارًا ﴾ [ نوح:

وقد رغب النبي صلى الله عليه وسلم في الاستغفار، فقال: (( من جلس في مجلس فكثر فيه لغطه فقال قبل أن يقوم من مجلسه ذلك : سحانك اللهم وبحمدك، أشهد أن لا إله إلا أنت ، أستغفرك وأتوب إليك ، إلا غفر له ما كان في مجلسه ذلك )) . [رواه الترمذي وابن حبان في ((صحيحه )) ] .

رابعًا: مجالسة الصالحين؛ فالجليس له تأثير على جليسه سابًا أو إيجابًا بحسب صلاحه وفساده ، لما ثبت عنه صلى الله عليه وسلم أنه أنصار السنة المحمدية - فرع مديرية التحرير

قال: ((إنما مثل الجليس الصالح والجليس السوء كحامل المسك ونافخ الكير ، فحامل المسك إما أن يحذيك ، وإما أن تبتاع منه ، وإما أن تجد منه ريحًا طيبة ، ونافخ الكير إما أن يحرق ثيابك ، وإما أن تجد منه ريحًا خبيشة )) . [ البخاري ومسلم من حديث أبي موسى ، واللفظ Lula . Falml

قال الإمام النووي رهم الله في شرحه ل (( صحيح مسلم )) : فيه فضيلة مجالسة الصالحين وأهل الخير والمروءة ومكارم الأخلاق والورع والعلم والأدب، والنهي عن مجالسة أهل الشر وأهمل البدع ومن يغتاب الناس أو يكثر فجره وبطالته، ونحو ذلك من الأنواع المذمومة.

خامساً: ذكر الله تعالى ؛ أخرج البخاري ومسلم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : (( من قال : سبحان الله وبحمده في يوم مائة مرة خُطّت خطاياه ، ولو كانت مشل زبد البحر )) .

وأضف إلى ذلك الإكثار من الأعمال الصالحة ؛ فرائض ونوافل ، هذا ما يسر الله لي جمعه ، وهو الهادي الأقوم طريق ، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحب

غدليكا ولد إياني وكتبه

عصام عبد ربه مشاحیت

## الإمام الائكبر الشيخ محمد مصطفى المراغي العالم السلفي المصلح ۱۳۹۸ - ۱۳۹۲ هـ / ۱۸۸۱ - ۱۹۶۵

- اسمه محمد مصطفى المراغى .
- مولاه ولد عام ١٢٩٨ هـ، الموافق ١٨٨١ م في بلدة المراغة من أعمال مديرية جرجا آنذاك (محافظة سوهاج حالياً).
- حفظ القرآن الكريم ثم حضر لتلقي العلوم بالأزهر ، وذلك على كبار علمائه .
- حصل على العالمية سنة ١٩٠٤م.
- عمل بالقضاء في السودان مثله مثل الشيخ محمد شاكر والد المحدث أحمد شاكر ، الذي عمل قاضياً بالسودان قبل أن يصبح وكيلاً للأزهر .
- قي المناصب حتى صار رئيسًا للمحكمة الشرعية العليا عام ١٩٢٣م.
- اختير شيخًا للأزهر عام ١٩٢٨م، وما لبث أن استقال عام ١٩٢٩م، غير أنه عاد إلى المشيخة مرة ثانية عام ١٩٣٥م، وبقي بها حتى عام وفاته سنة ١٩٤٥م، وقد تولى مشيخة الأزهر بعده الشيخ الإمام مصطفى عبد الرازق.
- جهوده في الإصلاح لقد كان الشيخ المراغي من الموسومين بسعة الأفق ، فلم يكن يكتفي بدراسة الكتب الشرعية فحسب ، بل جعل يقبل على كل مصادر المعرفة ، كما كان مولعًا بالإصلاح في كل مجال عمل فيه .

فنجد أنه في حقل القضاء يشكل لجنة لتنظيم لائحة الأحوال الشخصية وتكون برئاسته ، وكان الهدف منها تحرير القضاء وعدم التقيد بمذهب أبى حنيفة وحده كما كان المتبع آنذاك .



كما دفعته نزعته الإصلاحية إلى الدعوة إلى فتح باب الاجتهاد وتوحيد المذاهب حتى تتوحد الأمة ، كما دعى إلى تكوين هيئة للبحث الديني تستهدف التضامن بين الهيئات التعليمية في العالم الإسلامي كله .

• ومن جهوده الإصلاحية البارزة في الأزهر أنه ألف لجاناً لدراسة قوانين الأزهر والعمل على إصلاحها ، كما شكل من كبار العلماء لجنة تتولى الافتاء فيما يعرض عليها من أمور المسلمين .

كما غير في نظام هيئة كبار العاماء، وأضاف شروطنا لاختيار أعضائها وأسماها (جماعة كبار العاماء).

كان من أوجه الإصلاح التي أدخلها بالأزهر أن أنشأ مراقبة للبحوث والثقافة الإسلامية ، وذلك عام ٥ ٩٤٥ م ، وهي آخر أعماله الخيرة ، وحدد لها أوجه نشاطها ، فجعلها تختص بالنشر والترجمة والعلاقات الإسلامية والبحوث الإسلامية والدعاة .

● ومن مآثر الشيخ المراغي التي لا تنسى ما سنه من سنة حميدة في شهر رمضان من قيامه بالقاء دروس في الجامع الأزهر الشريف كان يحضرها ملك البلاد يومئذ ومعه كبار رجال الدولة، وكان الإمام المراغي من خلال هذه الدروس يتشر الإسلام وتعاليمه وشرائعه بين طائفة كبار رجال الدولة، كما كان له أثر طيب في نشر الوعي الديني عندهم.

وقد رحبت جماعة أنصار السنة في ذلك الوقت بهذا العمل الديني المبارك ، وكان الرئيس العام للجماعة الشيخ محمد حامد الفقي يحضر هذه الدروس والمحاضرات ويكتب لها ملخصاً أو ينشرها كاملة في مجلة الهدي النبوي .

● كما كان من مآثر الشيخ المراغي أنه لم تكن تمر مناسبة دينية إلا ويلقي فيها خطاباً في الإذاعة أو محاضرة بالأزهر يحضرها أحيانا ملك البلاد ولم تكن تمضي المناسبة دون أن يوجه فيها إرشادات وتوجيهات لما ينبغي أن يفعله ولاة الأمور لهذا البلد ولشعبه.

● وإذا قرأت هذه الدروس أو الكلمات ، وجدت فيها فطرة سليمة نقية طاهرة مع روح وثابة ، روضت نفسها على المعالي ، ومن بعض عباراته قوله في الهجرة : (من الحق أن نحتفل بالهجرة ، لكن من الحق أن نحتفل فيها على الطريقة التي ترضاها مبادئ دينك ، وتسير على ما رضيته من خلق قويم ، وتتبع طريقك في الإصلاح ، وطريقك في إقامة العل وحب الحق ، وحب البر ، وليس يكفي أن تلقى الخطب وأن تنشد القصائد ، ثم لا تكون هناك عبرة وعظة ولا يكون هناك سعي للإصلاح ) .

● كما كان من أبرز سمات الشيخ المراغي أنه كان مشاركا في الأحداث التي تقع سواء على الصعيد المحلي أو الصعيد الدولي ، فقد كان له رأي في دخول مصر إلى ساحة الحرب العالمية الثانية ؛ وقد قال في معرض ذلك : ( لقد كانت آمالنا معقودة على أن الله سبحانه سيلطف بعباده ، ويرفع عنهم غضبه ونقمته ، وينظر إليهم برحمته ، ويريحهم من ويلات الحرب وشرها وكربها وغمها ، ولكن العام لم ينقض إلا وثيران الحرب تندلع من الغرب إلى أقصى الشرق ) .

ومما يدل على مكاتة الشيخ المراغي في نفوس العلماء والعامة والخاصة والكافة ما ذكر من أنه تعرض لموضوع الحرب من على منبر الأزهر فقال: (هذه حرب لا ناقة لنا فيها ولا جمل).

فلما عاتبه رئيس الوزراء على هذا القول،
 رد عليه الشيخ المراغي بكل جرأة وشجاعة وقال
 له: كيف تكلم المراغي بهذه اللهجة، أما تعرف أنه بإمكاني أن أصعد منبر الأزهر فألقي خطبة تصبح
 بعدها رجلاً من العامة.

● وكما كان الشيخ المراغي شجاعاً في الحق كان لا يرضى عن الظلم إذا وقع لأحد العلماء وخاصة المصلحين منهم، فقد حدث أن الشيخ محمد حامد الفقي - رحمه الله - في إحدى خطبه قال في حق الملك: (إنه ملك سفيه، ينفق أموال الناس فيما لا يعود عليهم بالخير ) ، فكان أن عزله الملك عن الخطبة .

● وهنا يعرف الشيخ المراغي بذلك فيذهب إلى الملك ، ويقول له: (هذا الرجل محق ودعوته صحيحة ، وقد خانه التعبير فاعف عنه وأعده إلى المنبر) . وقد كان .

• والمرة الثاثية التي ناصر فيها الشيخ المراغي الشيخ حامد الفقي ، رحمهما الله ، أنه عند نشر الشيخ حامد كتاب الإمام الدارمي في الرد على بشر المريسي ، وقد كتب له مقدمة آثار ذلك العمل حفيظة بعض العلماء، فقام الشيخ عبد المجيد اللبان عضو كبار هيئة العلماء بالكتابة للهيئة المذكورة رفعت الأمر إلى الشيخ مصطفى المراغى شيخ الأزهر آنذاك ، فأصدر أمره في ١٤ من ذي القعدة سنة ١٣٥٨ هـ بتشكيل لجنة من أربعة علماء هم ؛ عيسى منون ، محمد عبد الفتاح العنائي، محمود أبو دقيقة ، إبراهيم الجبالي ، فقامت اللجنة بدراسة الموضوع وقدمت تقريرين ليسا في صالح الكتاب ولا مؤلفه ولا ناشره ، ولكن الشيخ مصطفى المراغى بعقلية المصلح السلفى ، أحال الكتاب مع التقريرين إلى فضيلة الشيخ محمود شلتوت ، الذي انتهى في تقريره إلى القول : (لهذا أقترح على الجماعة الموقرة (جماعة كبار العلماء) أن تصرف النظر عن هذه المسألة ؛ لنلا تثير مشاكل لا فائدة للإسلام من إثارتها ، لا بالنسبة إلى الكتاب ولا بالنسبة إلى ناشر الكتاب)، وقد قام الشيخ حامد بنشر الموضوع كاملا في الهدى النبوى سنة ١٣٦١ هـ ونوه فيه بفضل هذين العالمين فقال: (أعلام الهدى ومصابيح الظلام في عصرنا الذين هم مرجع الأمة في فتاواها ، وهم محل الثقة التامة من أرفع رأس وأعلاها في هذه الأمة إنى أقل مؤمن فيها ، ولحامد الفقى القدوة

● ولا أنسى هنا في هذا المقام أن أذكر أنني سمعت الشيخ المراغي في أحد أحاديث بإذاعة القرآن الكريم، وكان حول قول الله تبارك وتعالى: ﴿ أَأَمنتُم من في السماء أن يخسف بكم الأرض ﴾ [الملك: ١٦]، وقد تعرض في تفسير هذه الآية الكريمة إلى رأي السلف ورأي الخلف، ثم قال: وأنا أميل إلى رأي السلف، فدل بذلك على كراهته للتأويل.

● وإذا كان الشيخ المراغي والشيخ شَلتوت قد كتبا في مجلة الهدي النبوي، فإن لهما في الإذاعة اليد الطولى في بيان الحق ودحض البدع والترهات والأباطيل.

وإذا كنا لا ننسى صوت الشيخ شلتوت بما تميز به من نبرة حادة متميزة ، فإن الشيخ المراغي كان صاحب صوت عريض وفخيم جهوري رزين واثق مطمئن ، لا يخاف في الله لومة لائم .

• من آثاره العلمية

١ الأولياء والمحجورون ، نال بها عضوية هيئة كبار العلماء .

٢- تفسير جزء تبارك .

٣- بحث في وجوب ترجمة معاتي القرآن
 الكريم .

٤- حديث رمضان (كتاب الهلال عدد ٣٧٩ نسنة ١٤٠٢ هـ / ١٩٨٢).

 ٥ - تفسير سورة لقمان والعصر (طبعة مطبعة الأزهر ١٩٤٢).

٦- الدروس الدينية التي ألقاها في رمضان
 ١٣٥٦ هـ (طبعة مطبعة الأزهر ١٩٣٨).

٧- مباحث لغوية وبلاغية .

فجزى الله الإمام الأكبر مصطفى المراغبي خير ما يجزي به المصلحين الصابرين .

\* \* \*

فيهم) ويقل عليد بالدخال - الله يال إلى الله الله

# في احتفال المركز الإسلامي لدعاة التوحيد والسنة بالعزيز بالله: الوزراء يطالبون بتوجيه الجهود لخدمة الدين الإسلامي الصحيح

في احتفال مهيب أقيم يوم الأحد الماضي الموافق ١٩٩٨/١/١١ م في المركز الإسلامي بالعزيز باللّه، والذي أقيم بمناسبة افتتاح مركز الكلى في مستشفى العزيز باللّه، وافتتاح القسم النسائي، وقد حضر الاحتفال الذي أقيم تحت رعاية الدكتور / زكريا عزمي (رئيس ديوان رئيس الجمهورية) وعضو مجلس الشعب عن دائرة الزيتون وراعي المركز.

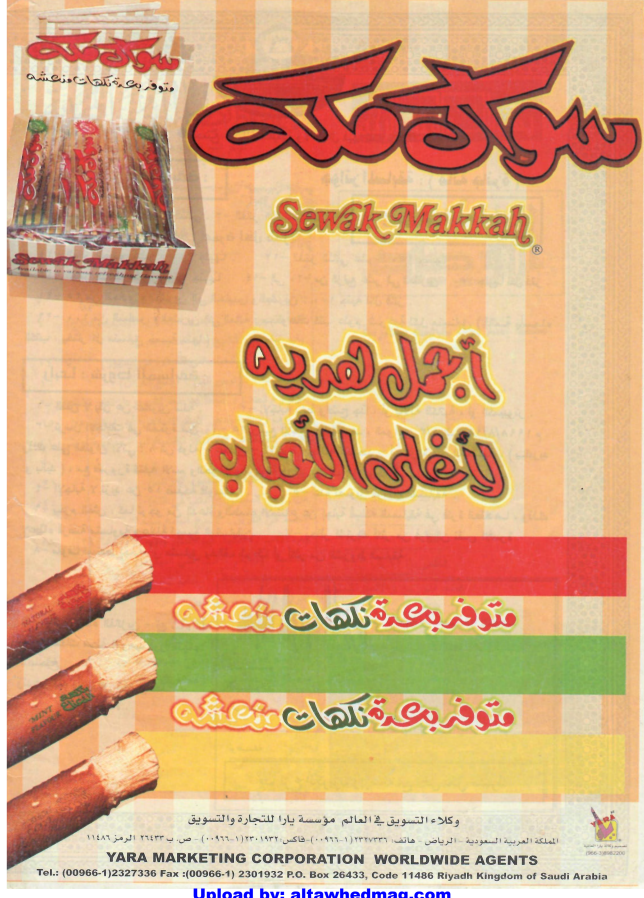
وقد حضر الحفل وشارك في إلقاء الكلمات كوكبة من الوزراء وهم السيدة الدكتورة / ميرفت التلاوي (وزيرة الشئون الاجتماعية)، والأستاذ الدكتور / إسماعيل سلام (وزير الصحة)، والأستاذ الدكتور / حمد حمدي زقزوق (وزير الأوقاف)، والدكتور / عبد الرحيم شحاتة محافظ القاهرة، والشيخ / محمد صفوت نور الدين (الرئيس العام لجماعة أنصار السنة المحمدية)، وأعضاء مجلس إدارة المركز الإسلامي بالعزيز بالله.

وقد قام السادة الوزراء بافتتاح مركز الكلى والقسم النسائي، ثم بدأ الحفل في تمام الساعة التاسعة مساءً بكلمة السيد اللواء / أحمد عبد الوهاب رئيس مجلس إدارة المركز، والذي قدم تعريفًا بالمركز وأنشطته، ثم قدم عرضًا لبعض الآيات الكونية من خلال العلم الحديث، ثم قدم الدكتور / زكريا عزمي (رئيس ديوان رئيس الجمهورية) شكره للسادة الوزراء لتلبيتهم دعوته لحضور الاحتفال.

وأكد على العلاقة الوثيقة التي تربطه بهذا المركز منذ عشرات السنين ، ومنذ شارك رئيسه الشيخ / جميل غازي - رحمه الله - في بناء هذا المركز الذي يقوم على الدعوة إلى الله الحكمة والموعظة الحسنة ، وقد عبر السادة الوزراء عن سعادتهم الغامرة لما وجدوه في هذا المركز ، وقد أكد الدكتور إسماعيل سلام (وزير الصحة) على أن الإسلام دين العطاء ، كما أشاد السيد الدكتور المحافظ بالجهود الكبيرة التي تبذل في هذا المركز ، وقد أعلن سيادته عن تبرعه بسيارة إسعاف مجهزة استجابة لمطلب الدكتور / زكريا عزمي ، كما تبرع الدكتور / حمدي زقزوق (وزير الأوقاف) بمبلغ خمسة آلاف جنيه ووعد السادة الوزراء بتلبية متطلبات المركز .

وفي نهاية الحفل تم تسليم الدروع لكبار الزوار المشاركين في الحفل.

حمال سعد حاتم



Upload by: altawhedmag.com