

Upload by: altawhedmag.com







مجلة إسلامية ثقافية شهرية

رئيس التحرير صفوت الشوادفي

> سكرتير التحرير جمال سعد حاتم

المشرف الفنى حسين عطا القراط

### الاشتراك السنوي:

| اسم   | ية داخلية ب     | بحوالة بريد   | ۱ حنیهات (     | في الداخل • | -1    |
|-------|-----------------|---------------|----------------|-------------|-------|
|       |                 | عابدين .      | ی مکتب برید    | لتوحيد– علم | جلة ا |
| ىلها. | نيًّا أو ما يعا | ٧٠ ريالاً سعو | ۲ دولارًا أو ه | ي الخارج .  | i – Y |

ترسل القيمة بنكية أو شيك ، على بنك فيصل الإسلامي-فرع القاهرة- باسم: مجلة التوحيد- أتصار السنة (حساب رقم/ ۱۹۱۵۹۰).



### في هذا العدد

المركز العام القاهرة ٨ شارع قوله - عابدين هاتف ۲۷00۱۹۳ - ۲030۱۹۳

صاحبة الامنياز

| ۲   | الافتتاحية : الرئيس العام : حقيقة العلم                        |
|-----|----------------------------------------------------------------|
| ٦   | كلمة التحرير : رئيس التحرير : الإسلام دين الحق وما سواه باطل   |
| ١.  | باب التفسير : د . عبد العظيم بدوي : الهجرة باقية               |
| ١٤  | باب السنة : الرئيس العام : الشفاعة                             |
|     | تنكيس الأعلام وتعطيل الأعمال من البدع المحرمة :                |
| 11  | سماحة الشيخ / عبد العزيز بن عبد الله بن باز                    |
| * * | موضوع العدد : الوضوء بين العلم والدين : د . محمد السقا         |
| 40  | قصيدة : تحية العام الهجري الجديد : بقلم الشيخ نجاتي عبد الرحمن |
| 77  | أسئلة القراء عن الأحاديث : الشيخ أبو إسحاق الحويني             |
| ۳.  | الفتاوى : اجنة الفتوى                                          |
| 40  | من مكارم الأخلاق: مهندس / محمد ياسين                           |
|     | العالم الإسلامي : جمال سعد حاتم :                              |
| 41  | كوسوفا بين ضربات الناتو ومذابح الصرب                           |
| ٤.  | باب السيرة : الشيخ عبد الرازق السيد عيد : تأويل رؤيا يوسف      |
| ٤٤  | عقائد الصوفية في ضوء الكتاب والسنة : أ / محمود المراكبي        |
| ٤٩  | حوار مع ميت : أيمن محمد الصيحي                                 |
| ٥.  | وكان حقًّا علينا نصر المؤمنين : الشيخ أسامة سليمان             |
| 0 5 | بعث أمة الإسلام: الشيخ مجدي قاسم                               |

روائع الماضي: الشيخ أبو الوفاء درويش: عبرة الهجرة

باب اللغة العربية : د . سيد خضر

77

### Upload by: altawhedmag.com

### التحرير

٨ ش قولة

عابدين - القاهرة

TOPTPY S

فاکس: ۲۲۲، ۳۹۳

m910107: 2

قسم التوزيع والاشتراكات



الهجرة الحقيقية قال ابن القيم ، رحمه الله :

الهجرة هجرتان: يهيه على معالم المالية المالية

 \* هجرة إلى الله بالطلب والمحبة والعبودية والتوكل والإنابة والتسليم والتفويض والخوف والرجاء والإقبال عليه وصدق اللجوء والافتقار في كل نفس إليه .

\* وهجرة إلى رسوله ﷺ في حركاته وسكناته الظاهرة والباطنة، بحيث تكون موافقة لشرعه الذي هو تفصيل ما يحبه الله ويرضاه، ولا يقبل الله من أحد

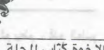
رئيس التحرير



• التوزيع الداخلي :

مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة .

ثَمَن السَّحَة : السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ مُّلس ، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس ، المعودان ١,٥٠ جنيسه مصري ، العراق ٧٥٠ قلس ، قطر ٦ ريالات ، مصر ٧٥ قرشا ، عمان نصف ريال عماني .



الإخوة كثاب المجلة

نسعد بتلقى كتاباتكم ومشاركاتكم في المجلة برجاء كتابة المقالات بخط واضح أو على الآلية أو الكمبيوتر فيما لا يزيد على تالث صفحات فلوسكاب. وجزاكم الله عنا خير الجزاء

سكرتير التحرير



\*\*\*\*\*\* الافتتاحية

# حقيقة العلم

NONONONONONONO

الحمد لله عالم الغيب ، فلا يظهر على غيبه أحدًا ، علم بالقلم ، علم الإسان ما لم يعلم ، قدم العلم والعلماء ، فقال سبحانه : ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَ اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنبِكَ ﴾ [محمد : ١٩] ، وقال سبحانه : ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّهُ وَالْمَلاَئِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائِماً بِالْقِسْطِ ﴾ [آل عمران : ١٨] . والعلم علمان :

علم جاء به الوحي : وهو العلم الشرعي لا يدخله الظن إلا من الجانب البشري ؛ لأن الأصل فيه اليقين ، وبقدر دخول الجانب البشري يدخل الظن ، فإن كان في النقل كان الظن في الثبوت ، وهو من الخبر ما كان دون المتواتر ، ومنه الصحيح وهو الظن الراجح والضعيف وهو الظن المرجوح . وقد يكون يقيني الثبوت ، لكن الدلالة قد تكون اجتهادًا بشريًا ، فيدخلها الظن ، وذلك العلم الذي يتميز به المؤمنون عن غير المؤمنين .

وعلم جاء بالتجربة: وهو أيضًا تعليم من الله لخلقه بطريق الإلهام ، لما في المادة من خواص ، وهو العلم التجريبي وهو الذي يشترك فيه المؤمن والكافر ، والواقف عنده لا يتعداه ولا يضبطه بالعلم الإلهي من وحي الأنبياء والمرسلين هم الذين عناهم رب العزة سبحانه بقوله: ﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مَنَ الْجَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الآخِرةِ هُمْ غَافِلُونَ ﴿ أُولَمْ يَتَفَكّرُوا فِي أَنفُسِهِمْ مَا خَلَقَ اللَّهُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلاَ بِالْحَقِّ وَأَجَل مُسمَى وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاس بلِقَاء رَبُهمْ لَكَافِرُونَ ﴾ [ الروم : ٧، ٨].

وهذا العلم هو الذي أعطاه الله للكافرين وكان يتبجح به من الكافرين : فرعون ، وهامان ، وهارون ، كما قال تعالى : ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لاَ تَفْرَحُ إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُّ الْفَرِحِينَ ﴿ وَالْبَغِ فِيمَا آتَاكَ اللَّهُ اللَّهُ لاَ يُحِبُّ الْفَرِحِينَ ﴿ وَالْبَغِ فِيمَا آتَاكَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُخِرِةَ وَلاَ تَنْسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكُ وَلاَ تَبْغِ الْفَسَادَ فِي الأَرْضِ إِنَّ اللَّهَ لاَيْكِ وَلاَ تَبْغِ الْفَسَادَ فِي الأَرْضِ إِنَّ اللَّهَ لاَيْحِبُ الْمُفْسِدِينَ ﴿ قَالَ إِنِّمَ أَوْتَهِنَهُ عَلَى عِلْم عِندِي أُولَمْ يَعْلَمُ أَنَّ اللَّهُ قَدُ أَهْلَكَ مِن قَبْلِهِ مِنَ القُرُونِ مَن لاَيْدُ مِنْهُ قُونُهُ وَلَا يَبْعُ لَلْهُ مِنْ المُونِ مَن القَرُونِ مَن القَرُونِ مَن القَروبُ مَن اللَّهُ اللَّهُ قَدُ أَهْلَكَ مِن قَبْلِهِ مِن القُرُونِ مَن الْمُجْرِمُونَ ﴾ [ القصص : ٢٠- ٧٨] .

ووصف الله تعالى من أمم الكافرين من جمعوا من العلوم التجريبية مع كفرهم في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ۞ إِرَمَ ذَاتِ الْعِمَادِ ۞ الَّتِي لَمْ يُخْلَقُ مِثِّلُهَا فِي الْبِلادِ ۞ وَثَمُودَ الَّذِينَ جَابُوا الصَّخْرَ بِالْوَادِ ۞ وَفَرْعَوْنَ ذِي الْأُوتَادِ ۞ الَّذِينَ طَغَوا فِي الْبِلادِ ۞ فَأَكْثَرُوا فِيهَا الْفَسَادَ ۞ فَصَبَ عَلَيْهِمُ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ ﴾ [ الفجر : ٢- ١٣ ] . HONONONONONONONONONONONONONONO.

العلماء ثلاثة: عالم بالله عالم بأمره، وعالم بالله ليس بعالم بأمره، وعالم بأمر الله ليس بعالم بالله، فالعالم بالله وبأمر الله يخشى الله تعالى ويعلم الحدود والفرائض. العلم الإلهي جاءنا بما لا طاقة للعلم التجريبي أن يحيط به، والآيات دالة على أنه خلق الأرض في يومين، ثم دحا الأرض بعد خلق السماوات، وأرسى الجبال في يومين.

وقد تحلى بها أقوام من المؤمنين ، فكانت في أيديهم قوة وعوننا على الحق مثل ذي القرنين : ﴿ قَالُوا يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ فَهَلُ نَجْعَلُ لَكَ خَرَجًا عَلَى أَن تَجْعَلَ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ سَدًا ﴿ قَالَ مَا مَكْنِي فِيهِ رَبِّي خَيْرٌ فَأَعِينُونِي بِقُوةٍ أَجْعَلُ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ رَدُمًا ﴿ آتُونِي زُبَرَ الْحَدِيدِ حَتَّى إِذَا سَاوَى بَيْنَ الصَدَفَيْنِ قَالَ الفُخُوا حَتَّى إِذَا جَعَلَهُ نَارًا قَالَ آتُونِي أَفْرِغْ عَلَيْهِ قِطْرًا ﴿ فَمَا اسْطَاعُوا أَن يَظْهَرُوهُ وَمَا اسْتَطَاعُوا لَهُ نَقْبًا ﴾ [ الكهف : ٤٢ - ٧٧ ] .

وإن اللّه قد يغني بعض خلقه عن هذه العلوم التجريبية فتكون لهم بفضل الله بأسباب من عند اللّه سبحانه ، كما جاء في قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدُ آتَيْنَا دَاوُدَ مِنّا فَضَلْنا يَا جِبَالُ أُوبِي مَعَهُ وَالطّيْرَ وَأَلْنَا لَهُ الْحَدِيدَ ﴿ وَلَقَدُ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنّي بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ وَلِسُلَيْمَانَ الرّيحَ عُدُوهُمَا شَهَرٌ وَرَوَاحُهَا شَهُرٌ وَأُسْلَنَا لَهُ عَيْنَ الْقِطْرِ ﴾ [سبأ : ١٠ - ١٢] .

وغير ذلك من آيات سليمان وشق البحر لموسى ، وإبراء الأمراض المستعصية لعيسى الطبيلا ، وشفاء أيوب الطبيلا من أسقامه .

لكن الكافرين لا يستغنون بالعلوم التجريبية عن العلوم الشرعية ، بل حياتهم لا تدخلها السعادة بدونها : ﴿ قُتْنَا اهْبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعاً فَإِمّا يَـاتّبِيّناكُم مَنّي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَايَ فَلاَ خَوْف عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ بدونها : ﴿ قُتْنَا اهْبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعاً فَإِمّا يَـاتبِيناً أُولَـئِكَ أَصْحَابُ النّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ [ البقرة : ٣٧، يَحْرَثُونَ \* وَالدُّونَ \* [ البقرة : ٣٧،

. [ 41

### الافتتاحية

XXXXXXX

وقوله تعالى : ﴿ قَالَ اهْبِطَا مِنْهَا جَمِيعًا بَعْضُكُمْ لِبَعْض عَدُوٌّ فَإِمَّا يَأْتَيِنَكُم مُنِّي هُدَى فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَايَ فَلاَ يَضِلُ وَلاَ يَشْنَقَى ۞ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنْ لَـهُ مُعِيشًـةً ضَنَكًا وَنَحْشُدُهُ يَـوْمَ الْقَيَامَـةِ أَعْمَـى ﴾ [طه : ١٢٣، ١٢٣] .

XOXOXOXOXOXOXOXO

فالله الذي خلق فسوى ، وقدر فهدى ، وأخرج المرعى ، جعل الأرض والسماوات تسير على قوانين قدرها سبحانه ، وقدر أن يتعرف الإنسان على بعض هذه العلوم ، وأن يستخدمها لينتفع بها ، وهذه العلوم تتفاوت من عصر إلى عصر ، فمن العلوم ما كان فاشيا ثم اندثر كعلم البناء عند الفراعنة ، وعند قوم عاد وثمود ، حيث كانوا بينون الأهرامات : ﴿ . . فَرْعَوْنَ ذِي الأُوتَادِ ﴾ ، حتى طمع فرعون في بناء يصل إلى أسباب السماء ، ووصف رب العزة قوم عاد بقوله : ﴿ أَتَبْتُونَ بِكُلُ ربعِ آيَةً تَعْبَثُونَ هِ وَتَشْعِدُونَ مَصَاتِعَ لَعَلَمُ تَخُلُدُونَ ﴾ [ الشعراء : ١٢٧ ، ١٢٧ ] ، ووصف ثمود بقوله : ﴿ وَتَشْعِدُونَ مِنَ الْجَبَال بُيُوتًا فَارهِينَ ﴾ [ الشعراء : ١٢٧ ، ١٢٧ ] ، ووصف ثمود بقوله :

ومن العلوم ما لم يكن معلومًا ثم علَّمه اللَّه لبعض خلقه ، مثل العلوم الحديثة في الطب والاتصالات والطيران وغيرها ، وهنا ننبه على أمور :

الأول: لا يوصف بالعلم إلا من كان معه علم شرعي يضبط سلوكه وفعله ؛ لقوله تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ أَلَهُ أَنْ لَلَّهُ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاء مَاء فَأَخْرَجْنَا بِهِ تَمْرَاتِ مُخْتَلِفًا أَلْوَانُهَا وَمِنَ الْجَبَالِ جُدَدٌ بِيضٌ وَحُمْرٌ مُخْتَلِفًا أَلُوانُهَا وَعُرَابِيبُ سُودٌ ۞ وَمِنَ النَّاسِ وَالدَّوَابُ وَالأَنْعَامِ مُخْتَلِفً أَلُوانُهُ كَذَلِكَ إِنَّمَا يَخُشَى اللَّهَ مِنْ عَبَادِهِ الْعُلْمَاء إِنَّ اللَّه عَزِيزٌ غَفُورٌ ﴾ [فاطر: ٢٧، ٢٨].

فذكر طرفًا من العلوم الكونية ، وأتبعه بقوله : ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلْمَاءُ ﴾ .

فمن لم تقع له الخشية المرشدة لسلوكه بالشرع ، فلا يعد من العلماء ، ولا يسمى عالمًا ، إنما قد يعلم ظاهرًا من الحياة الدنيا .

وجاء في ابن كثير قال: كان يقال: العلماء ثلاثة: عالم بالله عالم بأمره، وعالم بالله ليس بعالم بأمره، وعالم بالله ليس بعالم بالله ، فالعالم بالله وبأمر الله الذي يخشى الله تعالى ويعلم الحدود والفرائض.

الثاني : أن العلم الإلهي جاءنا بما لا طاقة للعلم التجريبي أن يحيط به ، فالله سبحانه أعلمنا بشرعه أن السماوات سبع ، وأن الأراضين سبع ؛ لقوله تعالى : ﴿ الله الّذِي خَلَقَ سَبَعَ سَمَاوَات وَمِنَ الأَرْضِ مِثْلَهُنّ ﴾ [ التحريم : ١٧] ، وبين ربنا سبحانه مدة الخلق وترتيب ذلك : ﴿ قُلُ أَيْنُكُمْ لَتَكْفُرُونَ بِالّذِي خَلَقَ الأَرْضَ فِي يَوْمَيْن وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَنْدَاذَا ذَلِكَ رَبّ الْعَالَمِينَ ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ مِن فَوقِها وَبَارِكَ غِيهَا وَقَدَرَ فِيهَا أَقُواتَهَا فِي أَرْبُعَة أَيّام سَوَاء للسّائِلِينَ ﴿ ثُمّ اسْتُوى إلى السّمَاء وَهِي دُخَانٌ فَقَالَ وَبَارِكَ غِيهَا وَقَدَرَ فِيهَا أَوْوَاتَهَا فِي أَرْبُعَة أَيّام سَوَاء للسّائِلِينَ ﴿ ثُمّ اسْتُوى إلَى السّمَاء وَهِي دُخَانٌ فَقَالَ لَهُ وَلَا اللهِ وَلَوْحَى فِي وَمُنْ وَأُوحَى فِي كُلّ

سماء أمرها وزينًا السماء الدُنيا بمصابيح وحفظًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴾ [ فصلت : ٩- ١٢ ] ،

﴿ أُولَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ كَاثَتَا رَتَفًا فَفَتَقْنَاهُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاء كُلُّ شَيْء حَيُ أَفَلاً يُومِنُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُبُلاً لَعَلَّهُمْ يَهُتَدُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُبُلاً لَعَلَّهُمْ يَهُتَدُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا السَّمَاء سَقُفًا مَحْفُوظًا وَهُمْ عَنْ آيَاتِهَا مُعْرضُونَ ﴿ وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَانْقَمَر كُلُّ فَي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾ [ الأبياء : ٣٠ - ٣٣] .

قَالَ في (( المفردات )) : الرتق : الضم والالتحام خلقة كان أو صنعة : ﴿ كَاثَنَا رَتُقًا فَفَتَقْنَاهُمَا ﴾ ؛ أي منضمتين .

قال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاء فَسَوَاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ ﴾ [ البقرة : ٢٩] . وقال تعالى : ﴿ أَأَنتُمْ أَشَدَّ خَلْقًا أَم السَّمَاء بِنَاهَا ﴿ رَفَعَ سَمْكَهَا فَسَوَّاهَا ﴿ وَأَغْطَشَ لَيْلَهَا وَأَخْرَجَ ضُحَاهَا ﴿ وَالأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَاهَا أَخْرَجَ مِنْهَا مَاءهَا وَمَرْعَاهَا ﴿ وَالْجِبَالَ أَرْسَاهَا ﴿ وَالْجَبَالَ أَرْسَاهَا ﴿ وَالْمُعْمَلُمُ ﴾ [ النازعات : ٢٧ - ٣٢] .

فالآيات دالة على أنه خلق الأرض في يومين ، ثم خلق السماوات في يومين ، ثم دحا الأرض بعد خلق السماوات ، وأخرج منها الماء والمرعى ، وأرسى الجبال في يومين ؛ أي أن الله خلق الأرض في يومين ، وخلقها غير مدحوة ، ثم خلق السماوات فسواها في يومين ، ثم دحا الأرض بعد ذلك وجعل فيها الرواسي ، وغيرها في يومين ، فتلك أربعة أيام للأرض ، وهذا الجمع هو الذي ساقه ابن عباس في جوابه على السائل ، وجاء في البخاري في تفسير سورة ((فصلت )) : فانظر كيف جاءت هذه الآيات بما لا يمكن للعقل إثباته ، وإنما يكون إثباته بالسمع ووحي الله لأنبيانه .

فإذا علمنا بالشرع أن الأرضين سبع ، فنحن نحيا على بعض واحدة من السبع، وعلمنا جزءًا يسيرًا منها ، والسماوات سبع ولا علم لنا بشيء من السبع إلا بطريق الوحي ، وأقصى ما نستطيعه من علم انما هو عن الكواكب السيارات والنجوم التي هي دون السماء الدنيا ، حيث جعلها الله لحكم منها ما يمكننا معرفته كقوله : ﴿ وَزَيّنًا السّمَاء الدُنيَا بِمَصَابِيحَ ﴾ [ فصلت : ١٢] ، ﴿ إِنّا زَيّنًا السّمَاء الدُنيَا بِمِصَابِيحَ ﴾ [ فصلت : ١٢] ، ﴿ وَعَلامَاتِ وَبِالنَّجْمِ هُمْ بِرِينَةِ الْكَوَاكِبِ ﴾ [ الصافات : ٢] ، ومنها ما لا نعرفه إلا بالوحي كقوله تعالى : ﴿ وَحَفْظًا مَن كُلُ شَيْطَانِ مَارِدٍ ﴾ [ الصافات : ٧] ، ﴿ وَأَنّا لَمَسْنَا السّمَاء فَوَجَدُنَاهَا مُلِئتُ حَرَسًا شَدِيدًا وَشُنهُنا ﴾ [ الجن :

هذه بعض لمحات لنعرف مقدار العلوم التي حصلها جهابذة البشر وقادتهم ومفكروهم في علم الله تعالى : ﴿ وَمَا أُوتِيتُم مِن الْعِلْمِ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ [ الإسراء : ٨٥ ] . والله من وراء القصد .

# الإسلام دين الحق..

﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلْمَاتِ وَالنُّورَ ثُمُّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِم يَعْلِلُونَ ﴾ [الأنعام: 1]، والصلاة والسلام على رسولنا محمد وعلى رسل الله أجمعين .. وبعد:

فقد أشرف فجر عام جديد ، فوجد الأرض قد ملئت ظلماً وجوراً ، بعد أن ملأها الإسلام – قبل ذلك – عدلاً وفضلاً .. وأمتنا اليوم لا ينفعها ، ولا يغير من واقعها أن تحتفل بالهجرة النبوية الشريفة ! ولكننا – اليوم – بحاجة ماسة إلى وقفة جادة مع أنفسنا لنضع أقدامنا التي زلت عير السنوات على بداية الطريق الصحيح ، ونضع نصب أعيننا هدفين جليلين عظيمين :

أولهما: أن يعود المسلمون إلى الإسلام الحق الذي أنزله الله !!

والثّاتي : أن نقدم الإسلام من جديد للبشرية المائرة في صورته الصحيحة التي شوهها الصراف أتباعه عنه !! وتحذير أعدائه منه !!

من أجل هذا فإننا نحتاج مع بداية العام الجديد أن نتدارس مجموعة من الحقائق حول الإملام نموقها كما يلى:

### # الحقيقة الأولى: ( ) و المناصل و المناس المناس عليه المناس عليه المناس المناس

معنى الإسلام: هو إسلام الوجه لله تعالى؛ بمعنى التذلل لطاعته، والإذعان لأمره، والخضوع الكامل له بالجوارح ظاهرًا وباطنًا، والخلوص من الشرك بكل صوره وأشكاله، قال تعالى: ﴿ بِلِّي مَنْ أُسلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَـهُ أَجْرُهُ عِندَ رَبِّهِ وَلا خَوْفٌ عَلْيهِمْ وَلا هُمْ يَحْرَبُونَ ﴾ [البقرة: ١١٢].

ويعني هذا أن الإنسان في ظل الإسلام يكون عبدًا كامل العبودية لله ؛ رجاؤه في الله ، وخوفه من الله ، وقلبه معلق بالله ، لا يلتفت إلى أحد سواه ! فيدرك في ظل الإيمان الأمن والأمان الذي يبحث عنه كل البشر ، ولا يدركه إلا المؤمنون الصادقون !!

### الحقيقة الثانية :

الإسلام دين جميع الأنبياء ، عليهم السلام ؛ وهي حقيقة هامة ينبغي أن يعرفها كل مسلم ، وأن يعلنها للناس ، فجميع الأنبياء والمرسلين من آدم ونوح إلى محمد ، عليه وعليهم أجمعين الصلاة والسلام ، مسلمون مؤمنون موحدون ، ولا يوجد في الأنبياء نبي يهودي ، ولا نبي نصراتي ، ولا غير ذلك إلا الإسلام ! وبهذا نطق القرآن ، وبينت السنة الصحيحة .

### كلمة التمرير

بقلم

رئيس التحرير صفوت الشوادفي



# وما سواه باطل !!

قال الله تعالى في القرآن على لسان نوح السَّكِيَّةُ : ﴿ وَأُمِرْتُ أَنْ أُكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [يونس: ٧٢]. وقال عن إبراهيم السَّكِيَّةُ : ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ أُسْلِمُ قَالَ أَسَامُتُ لِرَبُ الْعَالَمِينَ ﴾ [ البقرة: ١٣١].

ونفى القرآن عَن إبراهيم التَّاتِيُّا اليهودية والنصرانية فقال : ﴿ مَا كَانَ اللهُ وَمَا كَانَ اللهُ وَمَا كَانَ اللهُ وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرَكِينَ ﴾ [ آل عمران : ١٧ ] . المُشْرَكِينَ ﴾ [ آل عمران : ١٧ ] .

و أَخبر الْقر آن عن إبراهيم وأسماعيل أنهما قالا في دعائهما عند بناء الكعبة : ﴿ رَبُّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمِيْنِ لَكَ وَمِن ذُريَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَّكَ وَأُرنَا مَسْلِمِيْنَ لَكَ وَمِن ذُريَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَّكَ وَأُرنَا مَسَاسِكَنَا وَنُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوْابُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ١٢٨] .

بل إن إبراهيم السَّنِينِ وصبى أبناءه - إسماعيل وإسحاق بأن يموتوا على الاسلام .

. وكذلك فعل يعقوب الطَّيْقِلا - ويعقوب هو إسرائيل - فقد وصبى أبناءه كذلك أن يموتوا على الإسلام .

قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَوَصَى بِهَا إِبْرَاهِيمُ بَنِيهِ وَيَغَفُّوبُ يَا بَنِيَّ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ فَلاَ تَمُوتَنَّ إِلاَّ وَأَلْتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [ البقرة : ١٣٢ ] .

وقد أراد يعقوب التَّكِيَّلِا أَن يؤكد هذه الوصية وأن يؤكد للبشرية أن الإسلام هو الدين الحق ؛ فجمع بني إسرائيل وهو على فراش الموت - وهم أبناؤه - وسأل بني إسرائيل عن الدين الذي سيتمسكون به طيلة حياتهم !! وقد جاء بيان ذلك في القرآن : ﴿ أَمْ كُنتُمْ شُهْدَاء إِذْ حَصَرَ يَعْقُوب الْمُونَّ إِذْ قَالَ لِبنيكِ مَا تَعْبُدُونَ مِن بَعْدِي قَالُوا نَعْبُدُ إِلَىها وَإِلَىه آبَاتِكَ إِبْرَاهِيم وَإِسْمَاعِيلَ وَإِلَىهُ آبَاتِكَ إِبْرَاهِيم وَإِسْمَاعِيلَ وَإِلَىهُ آبَاتِكَ إِبْرَاهِيم وَإِسْمَاعِيلَ وَإِلَىهُ آبَامُونَ ﴾ [ البقرة : ١٣٣ ] .

هذا ما أعلنه إسرائيل التَّاكِيلاً ، وقد أنكرته وكذبته بنو إسرائيل بعد ذلك بزمن طويل : ﴿ وَقَالُواْ لَن يَدْخُلُ الْجَنَّةَ إِلاَّ مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَى ﴾ [البقرة : ١١١] .

وقد توجه يوسف الطَّنِيِّ - وهو ابن إسرائيل ومن أنبياء بني إسرائيل - إلى الله بهذا الدعاء : ﴿ رَبِّ قَدْ آتَيْتَنِي مِنَ الْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَاوُيلِ الله بهذا الدعاء : ﴿ رَبِّ قَدْ آتَيْتَنِي مِنَ الْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَاوُيلِ الأُمْلِيثِ فَي الدُّنْيَا وَالآخِرة تُوفَّنِي مُسْلِمًا وَأَلْدَقْتِي وَالآخِرة تُوفَّنِي مُلْكُمُ وَأَلْدَقْتُي بِالصَّالِحِينَ ﴾ [ يوسف : ١٠١] .

أشرف فجر عام جديد، فوجد الأرض قد ملئت ظلمنا وحورا بعد أن ملأها الاسلام قبل ذلك عبدلاً وفض لأ، ونحن يحاجة وقفة جادة مع أنفسينا لنضع أقدامنا التي زلت على بداية الطريق الصحيح!!

ونبي اللَّه موسى التَّكِيُّ قد دعا قومه إلى الإسلام: ﴿ وَقَالَ مُوسَى يَا قَوْمِ إِن كُنتُم مُسْلِمِينَ ﴾ [ يونس : ١٤ ] .

وكتب نبي الله سليمان الكَّالَا في الرسالة التي وجهها إلى بلقيس : ﴿ بِسِمْ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾ ألا تَعَلوا عَلَى وَأَتُونِي مَسْلِمِينَ ﴾ [ النمل : ٣٠ ، ٣٠ ] . ولما دخلت بلقيس في الإسلام : ﴿ قَالَتْ رَبِّ إِنِّي ظُلَمْتُ نَفْسِي وَالسَّمْتُ مَعْ سُلَيْمَانَ لِللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [ النمل : ٤٤ ] .

ولما دخل سحرة فرعون في دين موسى السَّكَ قالوا : ﴿ رَبِّنَا أَفْرِغَ عَلَيْنَا صَبْرُا وَتَوَقَّنَا مُسلِمِينَ ﴾ [ الأعراف : ١٢٦ ] . ولما دخل الحواريون أتباع عيسى السَّكِيُ في الإسلام قالوا له : ﴿ آمَنَا وَاشْهَذَ بِأَنْنَا مُسْلِمُونَ ﴾ [ المائدة : ١١١ ] .

وقد أمر الله خاتم الأبياء والمرسلين ﷺ أن يعلن ذلك فقال له : ﴿ قُلْ إِنَّ صَالَتِي وَتُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ۞ لاَ شَرَبِكَ لَـهُ وَبِذَلِكَ أَمُونَ وَأَنْ أُولُنُ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [ الأنعام : ١٦٢، ١٦٣ ] .

فهل بعد هذه الأدلة القاطعة شك أو ارتياب على أن الإسلام هو دين جميع الأنبياء والمرسلين ، وأنه : ﴿ .. مَن يَبْتَغِ غَيْرَ الإسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الآخِرَةِ مِنَ الْخُاسِرِينَ ﴾ [ آل عمران : ٨٥] .

### # الحقيقة الثالثة:

فهذا نبي الله نوح الطَّيْلَ يقول: ﴿ وَيَا قُومَ اعْبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهُ عَيْرُهُ ﴾ [الأعراف: ٥٩]، وهذا نبي الله هود الطَّكِل يقول: ﴿ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهُ عَيْرُهُ ﴾ [الأعراف: ٦٥]، وكذلك نبي الله صالح الطَّكِ يقول: ﴿ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهُ عَيْرُهُ ﴾ [الأعراف: ٧٣]، وهذا نبي الله شعيب الطَّكِلُ يقول: ﴿ يَا قَوْمٍ أَعْبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهُ عَيْرُهُ ﴾ [الأعراف: ٨٥].

ونبي الله موسى السَّخِيرُ يقُول له ربه تبارك وتعالى : ﴿ إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَ أَنَا فَاعْبُدُنِي وَأَقِم الصَّلَاةَ لِذِكْرِي ﴾ [طه : ١٤] .

ونبي الله عيمى الطَّيَّة بساله الله عز وجل يوم القيامة هذا السؤال: ﴿ أَأْنُتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمْيَ إِلَهَيْنِ مِن دُونِ اللهِ ﴾ [ المائدة: ١١٦ ] ؟!! فيجيب عيمى الطَّيَّة على سؤال ربه بقوله: ﴿ سُنَجَاتُكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمَتُهُ تَعَلَّمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا أعلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنِّكَ أَنْتَ عَلَمُ الْغُيُوبِ ﴿ مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلا مَا أَمْرَتَنِي بِهِ أَن

عالم اليوم يموج بالفتن والضالالات، والبدع والخرافات التي علت في عالم الأمس قبل أن يسنزل الوحي على رسول الله ﷺ ولم يعد أمام البشــرية مخــــرج يخلصها من ويلات الظلم والجور سوى الإسلام!! اعْبُدُواْ اللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَلْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَى كُلِّ شَيْء شَهِيدٌ ﴾ [ المائدة : ١١٧،١١٦ ] . فجميع الأنبياء والمرسلين يدعون إلى توحيد اللَّه ، ويرفضون تثنية اليهود ، وتثليث النصارى .

### # الحقيقة الرابعة :

الكفر برسول واحد كفر بجميع الأنبياء والرسل!!

فالإسلام دين الأنبياء جميعًا يدعو إلى الإيمان بجميع الرسل ، عليهم السلام ، دون تفريق ؛ ويعتبر عدم الإيمان ولو بواحد فقط من الرسل هو كفر بهم جميعًا .

ويؤكد القرآن هذه الحقيقة الهامة فيقول: ﴿ كَذَّبَّتَ قَوْمُ نُـوحِ الْمُرْسَلِينَ ﴾ والشعراء: ١٠٥]، ومن المعلوم أنهم كذبوا رسولاً واحدًا هو نوح العَيْكَالِا فاعتبرهم القرآن مكذبين لجميع الرسل الذين سيأتون بعد نوح ؛ لأنهم كفروا بواحد منهم، فقد كفروا بجميعهم.

## الحقيقة الأخيرة: حاجة البشرية إلى الإسلام:

إن عالم اليوم يموج بالفتن والضلالات، والبدع والخرافات التي علت في علم الأمس قبل أن ينزل الوحي على رسول الله على وقد فشلت جميع النظم الأرضية المياسية والاقتصادية والاجتماعية في تحقيق السعادة للبشر، ولم يعد أمام البشرية مخرج يخلصها من ويلات الظلم والجور سوى الإسلام، وهذا الإسلام يحتاج إلى الدعاة المخلصين والزعماء المخلصين الذين يؤمنون به حق الإيمان ويفهمونه حق الفهم؛ ويجعلون حياتهم وقفاً على الدعوة إليه والدفاع عنه، فإذا وفقنا الله إلى هذا وأعاننا عليه كان ذلك سبباً في أن يعود المسلمون إلى الإسلام الحق عوداً حميدًا.

وبهذا نقدم الإسلام من جديد في صورته النقية الخالصة إلى البشرية الحائرة ، فتجد فيه ضالتها المنشودة . وعندها يدخل الناس في دين الله أفواجا : ﴿ وَيَوْمَنَذِ يَوْرُحُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [الروم: ٤] . وما ذلك على الله بعزيز .

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين . وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم .

الإسلام ديسن جميع الأنبياء عليهم السلام، وهى حقيقة هامة ينبغي أن يعرفهـــا كل مسلم، وأن يعلنها للنـــاس، فحميسع الأنبياء والرسلين من آدم ونسوح إلى محمد الله مسلمون مؤمنيون موحدون!!



الهجرة لغة : الخروج من أرض إلى أرض .

وشرعًا: الخروج من أرض الكفر (وهي التي تكون السيادة والغلبة فيها لأحكام الكفر) إلى أرض الإسلام (وهي التي تكون السيادة والغلبة فيها لأحكام الإسلام).

ولما هاجر النبي صلى الله عليه وسلم إلى المدينة وأقام دولة الإسلام بها وصارت لهذه الدولة شوكة لم تكن ثم أرض إسلام سواها، فكانت الهجرة إليها على كل من أسلم من غير أهلها واجبة، حتى أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يشترط على من يبايعه على الإسلام أن يبايعه على الهجرة أيضاً.

عن أبي نُخَيلة البجلي قال: قال جرير: أتيت النبي صلى الله عليه وسلم وهو يبايع، فقلت: يا رسول الله! ابسطيدك حتى أبايعك، واشترط علي فأتت أعلم، فقال صلى الله عليه وسلم: ((أبايعك على أن تعبد الله، وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتناصح المسلمين، وتفسارق المشركين)).



[١٠] التوحيث السنة الثامنة والعشرون العدد الأول

وكان صلى الله عليه وسلم بتبرأ ممن أسلم ولم يهاجر ، فكان يقول: ((برئت الذمة ممن أقام مع المشركين في بلاهم )) . [ ((السلسلة الصحيحة )): . [YTA

وكان يقول: ((من جامع المشرك وسكن معه فإنه مثله )) . [ أبو داود : ۲۷۷۰ ] .

بنصف العقل ، وقال: ((أنا بريء من كل مسلم يُقيم بين أظهر المشركين )) . قالوا: يا رسول الله ، ليم ؟ قال : (( لا تراءى ناراهما )) . [أبو داود: . [ YTYA

قال ابن القيم، رحمه الله: قال بعض أهل العلم: إنما أمر لهم بنصف العقل بعد علمه باسلامهم ؛ لأنهم قد أعانوا على أنفسهم بمقامهم بين ظهراني الكفار ، فكانوا كمن هلك بجناية نفسه وجناية غيره، وهدا حسن جدًا ، والذي يظهر من

معنى الحديث ؛ أن النار هي شعار القوم عند النزول وعلامتهم، وهي تدعو إليهم، والطارق يأنس بها ، فإذا ألم بها جاور أهلها وسالمهم ، فنار المشركين تدعو إلى الشيطان والى نار الآخرة ، فإنها إنما بالذل والهوان واستسلمتم توقد في معصية الله ، ونار انتسلط المشركين عليكم ، وأنتم المؤمنين تدعو إلى الله وإلى وعن جرير بن عبد الله قال: طاعته وإعزاز دينه ، فكيف بعث رسول الله صلى الله عليه اتتفق الناران، وهذا شأتهما؟ وسلم سرية إلى ختم ، فاعتصم وهذا من أفصح الكلام وأجزله ، ناس منهم بالسجود ، فأسرع المشتمل على المعنى الكثير صلى الله عليه وسلم ، فأمر لهم [ ((معالم السنن وتهذيبها )) : [ 7/27 V 2 47].

> وفي هذه الآيات وعيد شديد للقاعدين عن الهجرة مع القدرة عليها ، حيث وصفهم الله تعالى بأنهم: ﴿ظالمي أنفسهم ﴾، وأن ملاكة الموت توبخهم على ظلمهم هذا لأنفسهم وتسألهم سو ال توبيخ وتأنيب ، فتقول لهم عند الوفاة : ﴿ فيم كنتم ﴾ ؟ فلم يجدوا إلا الكذب: ﴿ قالوا كنا مستضعفين في الأرض ﴾ ، ولم يكونوا كذلك ؛ لأن الله توعدهم واستثنى المستضعفين حقاً ، فلو كانوا صادقين في

كونهم مستضعفين لعفا عنهم ، ولكنه قال: ﴿ فَأُولِنْكُ مِأُواهِم جهنم وساءت مصيرًا ﴾ ، وذلك بعد رد الملائكة عليهم بقولهم: ﴿ أَلَّم تَكُنَّ أُرضَ اللَّهِ واسعة فتهاجروا فيها ﴾ ؟ فلم رضيتم قادرون على الهجرة إلى أرض العزة والكرامة ، التي تطمئنون فيها على أنفسكم ، وتأمنون على دينكم ؟

ومن الجدير بالذكر أن هذا فيهم القتل، قال: فبلغ ذلك النبي الجليل بأوجز عبارة. اهد. الوعيد للمسلمين القاعدين عن الهجرة من أرض الكفر إلى أرض الإسلام مع القدرة عليها لا يستلزم كفرهم ولا خلودهم في النار خلود الكافرين الأصليين ، فإن القول في أهل الكبائر من المسلمين ما قال الإمام الطحاوي ، رحمه الله : وأهل الكبائر من أمة محمد صلى الله عليه وسلم في النار لا يخلدون ، إذا ماتوا وهم موحدون ، وإن له يكونوا تــانبين ، بعــد أن لقــوا اللّــــه عارفین ، وهم في مشيئته وحكمه ، إن شاء غفر لهم وعفا عنهم بفضله، كما ذكر عز وجل

في كتابه: ﴿ ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ﴾ [ النساء: دلك لمن يشاء ﴾ [ النساء: ١٦٦] ، وإن شاء عذبهم في النار بعدله، ثم يخرجهم منها برحمته الشافعين من أهل طاعته، شم يبعثهم إلى جنته . [ ((شرح الطحاوية )): ٢١٤، ٢١٤] .

ثم استثنى الله تعالى المستضعفين حقًّا فقال: ﴿ إِلا المستضعفين من الرجال ﴾ بعمني ، أو عرج ، أو مرض ، أو تسلّط الكافرين ، ﴿ والنساء ﴾ وهن ضعيفات بأصل خلقتهن ، ﴿ والولدان ﴾ ، وهم أضعف ﴿ لا يستطيعون حيلة ﴾ يتمكنون بها من الهجرة ﴿ ولا يهتدون سبيلا ﴾ إليها ، ولا يعرفون طريقاً لها، ﴿ فَأُولَنْكُ عسى اللَّهُ أَنْ يعفو عنهم وكان الله عفواً غفورًا ﴾ ، وهذا ترجي للمستضعفين مصحوب بتخويف للقادرين ، حيث إنه سبحانه لم يصرح بالعفو عين المستضعفين ، وإن كانت ﴿ عسى ﴾ من الله موجبة ، كما قيل من قبل . قال : ﴿ عسى اللَّهُ أن يعف و عنهم ﴾ ليق ول

TAG RELIGIONS IN THE LIGHT

الحساب ، فيبادرون بالهجرة إلى أرض الإسلام ، ذلك هو حكم الهجرة إلى المدينة المنورة حين كانت هي وحدها أرض الإسلام، وهذا الحكم باق ما بقيت في المعمورة أرض كفر ، فإن الهجرة منها واجبة إلى أرض الإسلام على من أسلم من أهلها ، لقوله صلى الله عليه وسلم: ((لا تنقطع الهجرة ما قُوتل الكفار )) . [ النسائي : ١٤١/٧]، وقوله صلى الله عليه وسلم: ((لا تنقطع الهجرة حتى تنقطع التوبة ، ولا تنقطع التوبة حتى تطلع الشمس من مغربها )) . [أبو داود: ٢٤٦٢ ] ، ولا تعارض بين هذا

القادرون الخالدون إلى

الأرض ، القاعدون عن الهجرة

مع القدرة عليها: إذا كان

المستضعفون: ﴿ عسى الله أن

يعفو عنهم ، فكيف بالقادرين ، فيخشون ربهم ويخافون سوء

(فقد أفصح ابن عمر بالمراد فيما أخرجه الإسماعيلي بلفظ: انقطعت الهجرة بعد

الحديث والحديث الآخر

المشهور: ((لا هجرة بعد

الفتح )) . [متفق عليه] .

الفتح إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولا تنقطع الهجرة عليه وسلم، ولا تنقطع الهجرة ما قوتل الكفار؛ أي مادام في الدنيا دار كفر، فالهجرة واجبة منها على من أسلم وخشي أن يفتن عن دينه، ومفهومه أنه لو قدر أن لا يبقى في الدنيا دار كفر أن الهجرة تنقطع لانقطاع موجبها. والله أعلم). [ ((فتح الباري)): ٧/٣٠، ٢٢٩].

وقال الإمام البغوي: قوله:
((لا هجرة بعد الفتح)) أراد به
من مكة إلى المدينة، وقوله:
((لا تنقطع الهجرة)) أراد بها
هجرة من أسلم في دار الكفر،
عليه أن يُفارق تلك الدار
ويدرج من بينهم إلى دار
الإسلام؛ لقول النبي صلى الله

عليه وسلم: ((أنا بريء من كل مسلم مقيم بين أظهر المشركين لا تـ تراءى ناراهما )) . اه. . [ ((شرح السنة )): .[1./444

فإذا تبين ذلك فالعجب كل العجب من المسلم الذي يهاجر الي دار الكفر لا ليدعوهم إلى الإسلام ، وإنما ليعمل عندهم ، وياكل طعامهم، ويشرب شرابهم ، وبالتالي يلبسس لباسهم ، ويلتزم بأخلاقهم وآدابهم!! وتسرى عليه أحكامهم ، ويراهم على المعاصي مقيمين ، يتسافدون في الطريق كتسافد الحمير ، ولا ينطق ببنت شفة ، وأنى له ذلك ؟! فلا يزال يرى المنكر ولا يغيره حتى يألفه قلبه ويعرفه، فلا يراه بعد ذلك منكرًا ، وتلك الله واسعة فتهاجروا فيها ﴾.

هي الطامة الكبرى ، وصدق الله العظيم إذ يقول: ﴿ وقد نزل عليكم في الكتاب أن إذا سمعتم آيات الله يُكفر بها ويستهزأ بها فلا تقعدوا معهم حتى يخوضوا في حديث غيره إنكم إذًا مثلهم ﴾ [النساء: منظل المرينا والمنار

ولذلك رأى الإمام القرطبي الهجرة من أرض المعصية - لا من أرض الكفر - واجبة ، فقال في تفسير قوله تعالى: ﴿ إِنْ الذين توفاهم الملاكة ظالمي أنفسهم ﴾: (وفي هذه الآية دنيل على هجران الأرض التي يُعمل فيها بالمعاصي، وقال سعيد بن جبير: إذا عُمل بالمعاصي في أرض فاخرج منها ، وتلا : ﴿ أَلَمْ تَكُنْ أُرض

اه. [ ( الجامع لأحكام

القرآن): ٢٤٦، ٧٤٣/٥]). فما أحوج هؤلاء المهاجرين إلى إعادة النظر في هجرتهم ومحاسبة أنفسهم ، فإن الموت يأتي بغتة: ﴿ وما تدري نفس ماذا تكسب غدًا وما تدري نفس بأى أرض تموت إن الله عليم خبير ﴾ [لقمان: ٣٤]، وما أحوجهم إلى ترديد قول الله تعالى على أسماعهم: ﴿ تبتغون عرض الحياة الدنيا فعند الله مغانم كثيرة ﴾ [ النساء: ٤٩].

والله الموفق والهادي إلى الصواب ، لا ربّ غيره ، ولا إله سواه . ما الله الله

\* \* \* \*

## بناء الساجد والحث عليها

كانت الدان و إنجال والدر) المسار ( وروسا | والواد وشدر كه قبي تامه و شير ه . . . المشدلان و إحداق المثاملة إلى عن عبيد الله الخولاني ، أنه سمع عثمان بن عفان يقول ، عند قول الناس فيه ، حين بني مسجد الرسول صلى الله عليه وسلم: إنكم أكثرتم، وإني سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: ((من بني مسجدًا يبتغي به وجه الله بني الله له مثله في الجنة )) .

والعراد والمراجع والمراجع المراجع والمراجع المراجع المراجع المراجع المراجع والمراجع والمراجع

كرول في التدور عن الكوب السناق من غير شور بغوره الإخرار بكواه الإخرار المتال ال

السنة الثامنة والعشرون العدد الأول التوحيد [١٣]



### الحلقة الأولسي

الشفاعة : التوسط بالقول لوصول شخص إلى منفعة يرجوها أو خلاص من مضرة بخشاها دنيوية كانت أو أخروية ، وهي إما في بطنها ولدها ويتلوها آخر . حسنة ، أو سيئة .

### معنى الشفاعة :

لفظة الشفاعة في استعمال الشرع معناها: الدعاء. فقي حديث مسلم عن أنس وعائشة أن النبي ع قال: ((ما من ميت يصلي غليه أمة من المسلمين يبلغون مائة كلهم يشقعون له إلا شفعوا فيه )) .

قال ابن الأثير في ((النهاية )): الشُّفعة في الملك معروفة وهي مشتقة من الزيادة ؛ لأن الشفيع يضم المبيع إلى ملكه فيشفعه به ، كأته كان واحدًا وترا فصار زوجا شفعًا ، والشافع هو الجاعل الوتر شفعاً .

( وقال ) : الشفاعة في الحديث فيما يتعلق بالدنيا والآخرة . وهي السؤال في التجاوز عن الذنوب والجرائم بينهم . يقال : شفع يشفع شفاعة . فهو شافع وشفيع ، والتّقوي ﴾ [ المائدة : ٢ ] ،

والمشفع: الذي يقبل الشفاعة. والمشفع الذي تقبل شفاعته.

( وقال ) : شاة شافع إذا كان

قال الراغب: الشفاعة ؛ الانضمام إلى آخر ناصرًا له وسائلاً عنه . وأكثر ما يستعمل في انضمام من هو أعلى حرمة ومرتبة إلى من هو أدنى. ومنه الشفاعة في القيامة . قال تعالى : ﴿ لا يَمْلِكُونَ الشُّقَاعَةُ إِلاَّ مَن اتَّخَذَ عِندَ الرَّحْمَن عَهٰدًا ﴾ [مريم: ٧٨]، ﴿مُنن يَشْفَعُ شَفَاعَةُ حَسَنَةُ يَكُن لَّهُ تَصِيبٌ إِيكُن لَّهُ كَفُلْ مُنْهَا ﴾ [النساء: مُنْهَا وَمَن يَثْنُفَعُ شَفَاعَةً سَنَيْنَةً يَكُـن ﴿ ٨٥ ] . لَّهُ كِفُلٌ مُنْهَا ﴾ ؛ أي من انضم إلى غيره وعاونه وصار شفعا نه أو شفيعًا في فعل الخير والشر فعاوته وقواه وشاركه في نفعه وخيره. (انتهى بتصرف).

النفاعة المسنة : هي أن يشفع الشفيع لإرالة ضر أو رفع مظلمة اخروية . عن مظلوم ، أو جر منفعة إلى مستحق من غير ضرر بغيره ؟ لقوله تعالى : ﴿ وَتَعَاوِنُوا عَلَى الْبِرُ

والشفيع مأجور على شفاعته ؛ لقوله تعالى : ﴿ مِّن يَشْنُفَعُ شَنَفَاعَةً صَنَنَةً يكن لَـ ف نصيبٌ منها ﴾ [النساء: ٨٥].

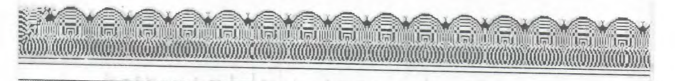
والشفاعة السيئة : أن يشفع في هضم حق أو إعطائه لغير مستحق ، أو يشفع في إسقاط حد بلغ السلطان ، وهو منهى عنه ؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلا تَعَاوِنُوا عَلَى الإثم والعُدوان ﴾ [المائدة: ٢]، وعلى الشفيع وزر من ذلك ؛ لقوله تعالى : ﴿ وَمَنْ يَشْلُفَعُ شُنْفَاعَةً سَلَيْنَةً

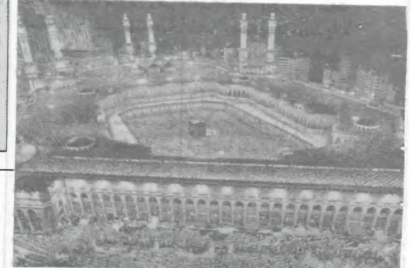
والشفاعة : ضم غيرك إلى جاهك ووسياتك ، فهي على التحقيق إظهار منزلة الشفيع عند المشقع وإيصال المتفعة الي المشفوع له .

والشفاعة: إما دنيوية ، أو

الشفاعة الدنيوية : قال تعالى : ﴿ مِنْ يَشْفُعُ شَفَاعَةً حَسَنَةً بِكُن لَّهُ نصيب منها ومن يشنفع شنفاعة سَبِّكَةُ بَكُن لَّهُ كَفُلٌ مَنْهَا وَكَانَ اللَّهُ

[15] التوهيد السنة الثامنة والعشرون العدد الأول





عَلَى كُلُّ شَنَيْء مُقْيِتًا ﴾ [النساء:

٨٥ ] ؛ الشفاعة الصنة في الدنيا

هى شفاعة مقبول الشفاعة عند

ذي سلطان أو مالك في حاجـة

إنسان جائزة شرعاً وصاحبها

مأجور وإن لم تقبل شفاعته ؛

لحديث البخارى ومسلم عن أبى

موسى الأشعري ، رضى الله عنه ،

قال : كان رسول الله على إذا جاءه

السائل أو طلبت إليه حاجة قال:

((اشفعوا تؤجروا، ويقضى الله

على لسان نبيه ﷺ ما شاء )) .

[البخاري: (١٤٣٢)، ومسلم

.[(٢٦٢٧)

والشفاعة جائزة في التعزير

دون الحدود بلغت الحاكم أم لم

تبلغه ، ما لم تكن في معلن بالشر .

تقلم الرئيس العام / محمد صفوت نور الدين

> الله )) . ولحديث ابن عمر ، رضي الله عنهما ، قال : سمعت رسول الله على يقول: (( من حالت شفاعته دون حد من حدود الله فقد ضاد الله ، ومن خاصم في باطل وهو يعلمه لم يزل في سخط الله حتى ينزع عنه ، ومن قال فى مؤمن ما ليس فيه أسكنه الله ردغة الخبال (١) حتى يضرج ممسا قال )) ، إلا أن يكون شفاعة في إسقاط القصاص إلى الدية بعفو المجني عليه أو أولياته .

أخذ الأجرة على النفاعة :

في الحديث عن أبي أمامة أن النبي على قال : (( من شفع لأخيه بشفاعة فأهدى له هدية عليها فقبلها ، فقد أتى باباً عظيماً من أبواب الربا )) . أخرجه أبو داود بسند حسن .

أما الشفاعة في الصدود إذا

بلغت السلطان فهى حرام ؛ لقول النبي ﷺ لأسامة بن زيد : (( يا

أسامة ، أتشفع في حد من حدود | (١) الوحل الشديد

قال في (( فتح الودود )) : وذلك لأن الشفاعة الحسنة مندوب اليها ، وقد تكون واجبة فأخذ الهدية عليها يضيع أجرها ، كما أن الرب يضيع الحلل ، والله تعالى أعلم .

فائدة : ومن الشفاعة الحسنة الدعاء للمسلمين بالخير ، ومن الشفاعة السيئة الدعاء على المسلمين أو على بلادهم أو على ما يملكون من متاع وزرع وغيرها ، وقد وعد الله بالنصيب في الشفاعة الحسنة والكفل في الشفاعة السيئة ؛ لأن النصيب يقبل الزيادة ، أما الكفل فمعناه المساوي إشارة إلى لطف الله بعاده سيحاته .

أخرج الترمذي عن عوف بن مالك الأشجعي ، رضى الله عنه ، انه قال : قال رسول الله ﷺ : (( أتاتي آت من عند ربي فخيرني بين أن يدخل نصف أمتى الجنة وبين الشفاعة ، فاخترت الشفاعة ؛ وهي لمن مات لا يشرك بالله شيئاً )) . (( سنن الترمذي )) : (٢٥٥٨) ] .

السنة الثامنة والعشرون العدد الأول التوهيد [١٥]

أخرج البخاري ومسلم عن أبي هريرة ، رضي الله عنه ، قال : قال رسول على : (( لكل نبي دعوة مستجابة يدعو بها ، وأريد أن أختبئ دعوتي شفاعة لأمتي في الآخرة )) .

الشفاعة الشركية : قال تعالى في سورة ((سبأ )) : ﴿ قُلِ ادْعُوا النّبِهِ لاَ خُوا النّبِهِ لاَ مُرْتَةٍ فِي السّمَاوَاتِ مِنْكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السّمَاوَاتِ وَلاَ فِي الأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فَيهِمَا مِن شَرِكِ وَمَا لَهُ مَنْ ظَهِيرٍ ﴿ وَلاَ تَنفَعُ الشّفَاعَةُ عِندَهُ إِلاَ لِمَن أَذِنَ أَذِنَ لَهُ ﴾ [ سبأ : ٢٢، ٣٣] .

قال ابن القيم : قطع الله الأسباب التي يتعلق بها المشركون جميعاً ، فالمشرك إنما يتخذ معبوده لما يحصل له من تقع ، والنفع لا يكون إلا ممن فيه خصلة من هذه الخصال الأربع : إما مالك لما يريده عابده منه ، فإن لم يكن مالكا كان شريكا للمالك ، فإن لم يكن شريكًا للمالك كان له معينًا وظهيرًا ، فإن لم يكن معينا ولا ظهيرًا كان شفيعًا عنده ، فنفي الله سيحاته المراتب الأربع تفيا مرتباً متنقلاً من الأعلى إلى الأدنى ، فنفى الملك والشركة والمظاهرة(١) والشفاعة التي يطلبها المشرك ، وأثبت الشفاعة

التي لا نصيب قيها لمشرك ، وهي الشفاعة بإذنه ، فكفى بهذه الآية نورًا ويرهائاً وتجريدًا للتوحيد وقطعاً لأصول الشرك ومواده لمن عقلها .

والقرآن الكريم مملوء من أمثالها ونظائرها ، ولكن أكثر الناس لا يشعرون بدخول الواقع تحته وتضمنه له ، ويظنونها في نوع وقوم قد خلوا من قبل لم يعقبوا وارثًا ، فهذا هو الذي يحول بين القلب وبين فهم القرآن ، ولعمر الله إن كان أولئك قد خلوا منهم أو دونهم ، وتناول القرآن منهم أو دونهم ، وتناول القرآن لهم كتناوله لأولئك .

إن اتخاذ الشفعاء والأنداد من دون الله هضم لحق الربوبية ، وتنقص للعظمة الإلهية ، وسوء ظن برب العالمين ، كما قال تعالى : ﴿ وَيُعَذَّبُ الْمُنَافِقَاتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكَاتِ الْطُأْتُينَ بِاللّهِ ظَنَ السّوء عَلَيْهِمَ وَالْرَهُ السّوء عَلَيْهِمَ وَالرّهُ السّوء عَلَيْهِمَ وَالرّهَ السّوء عَلَيْهِمَ وَالرّهُ السّوء وَالسّوء وَالرّهُ السّوء وَالرّهُ وَالرّهُ السّوء وَالرّهُ السّوء وَالرّهُ وَالرّهُ السّوء وَالرّهُ السّوء وَالرّهُ السّوء وَالرّهُ وَالرّهُ السّوء وَالرّهُ وَالرّهُ السّوء وَالرّهُ وَالرّهُ السّوء وَالرّهُ وَالرّهُ وَالرّهُ وَالرّهُ وَالْمُ السّوء وَالرّهُ وَالرّهُ وَالرّهُ وَالرّهُ وَالْمُولَّةُ وَالْمُولَّةُ وَالْمُولَّةُ وَالْمُولَا وَالْمُولَا وَالْمُولَا وَالرّهُ وَالْمُولَا وَالْمُولَا وَالْمُولَا وَالْمُولَا وَالْمُل

فإتهم ظنوا به ظن السوء حتى أشركوا به ، ولو أحسنوا به الظن لوحدوه حق توحيده ، ولهذا أخبر سبحته وتعالى عن المشركين أنهم ما قدروا الله حق قدره ، وكيف يقدره حق قدره من اتخذ من دونه ندًا أو شفيعًا يحبه ويخلفه ويرجوه ويذل

له ويخضع له ، ويهرب من سخطه ويؤثر مرضاته ويدعوه ويذبح له وينذر ، يسوونهم برب العالمين : ﴿ تَاللَّهُ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴿ إِذْ نُسَوْيكُم بِربَ الْعَالَمِينَ ﴾ إِذْ نُسَوْيكُم بِربَ الْعَالَمِينَ ﴾ [ الشعراء : ١٩٠ / ٩ ] ، سووهم في المحبة والتعظيم والعبادة .

### الشفاعة الحقة:

والشفاعة التي أثبتها الله تعالى ورسوله ورسوله ورسوله وحده الصادرة عن إذنه لمن وحده والتي نفاها الله تعالى هي الشفاعة الشركية التي في قلوب المشركين المتخذين من دون الله شفعاء فيعاملون بنقيض مقصودهم من شفاعتهم ويقوز بها الموحدون .

الشفاعة في الأخرة: أجمع أهل السنة على وقوع الشفاعة في الآخرة ووجوب الإيمان بها ؛ لما جاء في آيات القرآن الكريم ؛ لقوله تعالى: ﴿ يَوْمَئِذِ لاَ تَنفَعُ لقَوله تعالى: ﴿ يَوْمَئِذٍ لاَ تَنفَعُ وَرَضِي لَّهُ قَولاً ﴾ [طه: ورَضِي لَهُ قَولاً ﴾ [طه: يشنفغون إلا لمنسبحاته: ﴿ وَلاَ يَشْنفغون إلا لمنسبحاته: ﴿ وَلاَ الانبياء: ٢٨] ، والأحاديث في الشياعة تبلغ بمجموعها حد التواتر ؛ أي التواتر المعنوي .

عن أبي هريرة ، رضي الله عنه ، أن النبي على قال : ((أسعد الناس بشاعتي يوم القيامة

<sup>(</sup>١) المعاونة والمسائدة والتأييد

من قال : لا إله إلا الله خالصة من قلبه أو نفسه )) . رواه البخاري .

### تعقيق كلمة التوهيد:

قال في (( فتح المجيد )) : لا بد في شهادة أن لا إله إلا الله من باجتماعها ، أحدها : العلم المنافي للجهل . الثّاتي : اليقين المنافي للرد . الرابع : الانقياد المنافي مسلم ] للترك . الفامس : الإفلاص المحبة المنافية للبغض.

> وقال في ((قرة العيون)): فكان قولهم: لا إله إلا اللَّه لا ينفعهم لجهلهم بمعنى هذه الكلمة ؛ كمال أكثر المتأخرين من هذه الأمة ، فإنهم كاتوا يقولونها مع ما كانوا يفعلونه من الشرك بعبادة والمشاهد ، فيأتون بما ينافيها فيتبتون ما نفته من الشرك باعتقادهم وقولهم وفعلهم ، وينفون ما أثبتت من الإخلاص

معاذ بن جبل ، رضى الله عنه ، قال : كنت ردف النبي على على حمار يقال له: ((عفير))،

فقال : (( يا معاذ ، تدري ما حق الله على العباد ، وما حق العباد على الله ؟ )) قلت : الله ورسوله أعلم . قال : (( فإن حق اللَّه على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئًا وحق العباد على الله عز سبعة شروط ، لا تنفع قاتلها إلا وجل أن لا يعنب من لا يشرك به شيئًا )) . فقلت : يا رسول الله ، أفلا أبشر به الناس ؟ قال : (( لا يَغْفِرَ اللَّهُ لَهُمْ ﴾ [ المنافقون: للشك . الثالث : القبول المنافي تبشرهم فيتكلوا ))(١). [ أخرجه

إذًا فالشفاعة المطلوبة هي المنافي للشرك . السادس : شفاعة المطاع الذي تقبل الصدق المنافى للكذب . السابع : | شفاعته ، وهذه ليست لأحد عند | ولا المشفوع إليه ، ولو علم اللَّه إلا بإذنه قدرًا ، وبإذنه شرعًا ، فلا بد أن يأذن فيها ، ولا الخالق لفعله ، المبيح له .

فمن لم تقبل شفاعته كاتت كعمها ، بل كان على صاحبها التوبة والاستغفار منها ، كما قال

هذا ، ويوضح ذلك حديث (١) في ذلك فوائد منها ؛ أن الاتكال على الوعد قد يوقع صاحبه في عداب النار ؛ لأن الشيطان يلهي بالأماني ، فينسى العبد العمل ، ومنها أن البشارة تمنع إذا توقع منها الضور ، ومنها أن بعض العلم يكتم على من لا يحسن الفهم فيه

من الغرق ، كما نهى الله النبي عن الصلاة على المنافقين: ﴿ وَلاَ تُصَلُّ عَلَى أَحَدِ مُنْهُم مَّاتَ أَبَدًا وَلاَ تَقُمْ عَلَىٰ قَبْرِهِ إِنَّهُمْ كَفُرُوا بالله ورسوله وماتوا وهم فَاسِعُونَ ﴾ [ التوبية : ١٤ ] ، وقال سبحاته: ﴿ سُواء عَلَيْهِمْ أستَغَفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَستَغَفِّرُ لَهُمْ لَنْ

The state of the Land فالشفاعة المثبتة هي المقبولة ، أما المردودة فلا يريدها أحد ، لا الشافع ولا المشفوع لـــه ، الشافع والمشفوع له أنها ترد لم يطلبوها - فلا بد للشفاعة من إذن بد أن يُجعل العبد شافعاً ، فهو قدري يقدر لها الوقوع ، وإذن شرعي يقدر لها القبول.

فالشفاعة المقبولة جاءت في اسورة ((طه )) : ﴿ يَوْمُنِدُ لا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَـهُ الرَّحْمَـنُ الأمــوات والغــاتبين والطواغيــت | نوح التَكِيُّلا : ﴿ رَبِّ إِنِّي أَعُوذُ بِكُ | وَرَضِــيَ لَــــهُ قَـــوَلاً ﴾ [ طــــه : أَنْ أَسْنَالُكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عَلْمٌ وَإِلَّا ١٠٨] ، يعني أذن الشَّافع ورضي تَغْفِرُ لِي وَتَرْحَمُنِي أَكُن مُن القوله في المشفوع له . وفي سورة الْخَاسِرِينَ ﴾ [ هـود : ٢٤] . | ((سبأ )) : ﴿ وَلا تُنفَعُ الشَّفَاعَةُ وذلك لأنه شفع لولده بطلب ثجاته عِندَهُ إِلاَ لِمَنْ أَذِنَ لَـهُ ﴾ [ سبأ : ٣٣] ؛ أي لا تنفع شفاعة شافع إلا لمأذون له ، وهو المشفوع لـه الذي تتفعه الشفاعة .

ولذا جاء في الحديث : (( فيحد لي حدًّا ، فأشفع فيهم » . وفي

السنة الثامنة والعشرون العدد الأول التوحيد [١٧]

الحديث : (( يخرج من النار من قال : لا إله إلا الله ، وكان في قلبه من الخير ما يزن شعيرة )) .

> قلبه من الخبر ما بزن ذرة )) . ومن الشفاعة غير المأذون بها ؛ شفاعة نوح الطَّيِّكُلِّ في الدنيا فُقَالَ رَبُّ إِنَّ ابْتِي مِن أَهْلِي وَإِنَّ الْحَاكِمِينَ ﴿ قَالَ بِا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلُ غَيْرُ صَالِحٍ فَلا تَسْنَأَلُن مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنِّي أعِظْكُ أَن تَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ \* قَالَ رَبُّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْأَلُكَ مَا لَيْسَ لِي سِهِ عِلْمٌ وَإِلاَّ تَغْفِرُ لِي وتَرْحَمْتِي أَكُن مُنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ [ هود : ٥٥- ١٤ ] .

من قال : لا إله إلا الله ، وكان في

ومن الشفاعة غير المأذون بها في الآخرة شفاعة إبراهيم العَلِيمُ ل في أبيه آزر ؛ لحديث البخاري عن أبي هريرة ، رضى الله عنه ، أن النبى على قال: (( يلقى إبراهيم أباه آزر يوم القيامة وعلى وجه آزر قسترة وغيرة ، فيقول له المرأة نوح وامرأة لوط ، فقال : إبراهيم : ألم أقل لك : لا تعصني ؟ ﴿ كَانْتُنا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِن عِبَادنا فيقول أبوه: فاليوم لا أعصيك ، فيقول إبراهيم: يارب ، الك وعدتني أن لا تغزيني يوم

يبعثون ، فأى خزي أخزى من أبىي الأبعد ؟ فيقول الله تعالى : إنسى حرمت الجنة على الكافرين ، تم حتى قال : (( ثم يخرج من النار | يقال : يا إبراهيم ، ما تحت رجليك ؟ فينظر ، فإذا هـ و بذيـخ متلطخ ، فيؤخذ بقوائمه فيلقى في النار )) .

وكذلك شفاعة النبى على لعمه لابنيه فيما جاء في سورة | أبي طالب لما قال علي بعد موت (( هود )) : ﴿ وَنَادَى نُوحُ رَبُّهُ | عمه أبي طالب : (( المستغفرن لك ما لم أنه عنك )) . فأنزل الله عز وَعَدِكَ الْحَدِّقُ وَأَنْدَ أَحَدُ مُ اللَّهِ عِينَ النَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَتُواْ أَن يَسَتَغْفِرُواْ لِلْمُشْرَكِينَ وَلَـوْ كَاتُواْ أُولِي قُرْبَى مِن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَصْدَابُ الْجَدِيمِ ﴾ [ التوبة : ١١٣ ] .

فانظر - رعاك الله - كيف أن الله لم يقبل من ثلاثة من الرسل من أولى العزم فيهم إمام المرسلين الله معيف بغيرهم ، وأن شفاعة أحدهم في ولده ، والثانية في والده ، والثالثة في عمه الذي كفله ورعاه . ومنها شفاعة في الآخرة وشفاعتان في الدنيا ، فتدبر حتى لا يلهينا الأمل عن العمل.

بل ضرب الله مثلاً للذين كفروا صالحين فخانتاهما فلم بغنيا عنهما مِنَ اللَّهِ شَنَيْنًا وَقِيلَ انْخُلاَ النَّارَ مَعَ الدَّاخِلِينَ ﴾ [ التحريم: ١٠ ] .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية : لا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له أن يشفع فيه فيؤذن لغيره أن يشفع فيه فيكون الإذن للطانفتين والنفع للمشفوع له - ثم قال -: فكما أن الإذن للطائفتين فالنفع أيضاً للطائفتين ، فالشافع ينتفع بالشفاعة ، وقد يكون انتفاعه بها أعظم من انتفاع المشفوع له ، ولهذا قال النبي على في الحديث الصحيح : (( الشفعوا تؤجروا ، ويقضى الله على لسان نبيه على ما يشاء )) .

ولهذا كان من أعظم ما يكرم به الله عبده محمدًا على: هو الشفاعة التي يخصه بها ، وهي المقام المحمود الذي يحمده به الأولون والآخرون ، وعلى هذا لا تحتاج الآية إلى حذف ، بل يكون معناها : يومئذ لا تنفع الشفاعة لا شافعًا ولا مشفوعًا : ﴿ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِيَ لَـهُ قُولًا ﴾ · [1.9:4b]

ولذلك جاء في ((الصحيح )): أن النبي ﷺ قال : (( يا بني عبد مناف لا أملك لكم من الله شيئا ، يا صفية عمة رسول الله على، لا أملك لك من الله شيئًا ، يا عباس عم رسول الله ، لا أملك لك من الله شینا )) .

وفي (( الصحيح )) أيضا : (( لا ألفين أحدكم يجيء يوم القيامة على رقبته بعير له رغاء يقول: أغتنى ، أغتنى ، فأقول : لا أملك لك من الله شيئًا قد أبلغتك )) . [ مسلم : (۱۸۳۱) ] .

فيطم من هذا أن قوله : ﴿ وَلاَ يَملِكُ الَّذِينَ يَذعُونَ مِن دُونِهِ الشُّفَاعَةُ ﴾ [ الزخرف: ٨٦]، و﴿ لاَ يَمْلِكُ وِنَ مِنْ لَهُ خِطَّابُ ا ﴾ [ النبأ : ٣٧ ] ، على مقتضاه ، وأن قوله في الآية : لا يملكون منه ، كقوله ﷺ : (( لا أملك لكم من اللَّه من شيئًا )) . وهو كقول [الممتحنة: ٤]، فقد أخبر

١٠٩]، يدخل فيها الشفاعة من نَزْلَ الفُرْقَانَ عَلَى عَبده لِيكُونَ الجنة تُستفتح لهم الجنة ، وفي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَلَمْ يَتَّخِذُ وَلَدًا أَنْهَا تَكُونَ لأهل لا إله إلا الله . المستحقين للعذاب ينجيهم اللُّه | ولَمْ يَكُن لَّهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ وَخَلَّقَ منه ، وهو سبحاته في هذه وتلك كُلُّ شَسَيْء فَقَدْرَهُ تَقْدِيدِرًا ﴾ وحج إلى قبره ، ونذر له وحلف لم يذكر العمل ، إنما قال : ﴿ وقال | [ الفرقان : ١، ٢ ] . صوابًا ﴾ ، وقال : ﴿ وَرَضِي لَـهُ قَوْلاً ﴾ ، ولكن قد دل الدليل على أن القول الصواب المرضى لا

يكون صاحبه محمودًا إلا مع العمل الصالح ، لكن نفس القول مرض ، فقد قال الله : ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطُّيْبُ ﴾ [فاطر: ٩].

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية ، رحمه الله : فلا يملك مخلوق الشفاعة بحال ولا يتصور أن يكون نبي ، فمن دونه مالكا لها ، بل هذا ممتنع كما يمتنع أن يكون ﴿ قُل ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُون اللَّهِ لاَ يَمْلِكُ ونَ مِثْقَ الْ ذُرَّةِ فِي لَـكَ مِـنَ اللَّـهِ مِـن شَمَـيء ﴾ قال : ﴿ وَلاَ تَنفَعُ الشُّفَاعَةُ عِندَهُ إِلاَّ لِمَـن أَذِنَ لَـهُ ﴾ [ سبأ : ٢٣ ] ، النَّفِهِ ﴾ " [يونس : ٣] . الخليل المَّكُ أنه لا يملك لأبيه من فنفى نفع الشفاعة إلا لمن

> ولهذا لما نفى الشفعاء من دونه نفاهم نفيا مطلقا بغير استثناء ، وإنما يقع الاستثناء إذا

لم يقيدهم بأتهم من دونه ، كما قال تعالى : ﴿ وَأَنذِرُ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْ يُحَشِّرُواْ إِلَى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَلِيِّ وَلا شَنَفِيعٌ ﴾ [الأنعام: ١٥]، وكما قال تعالى: ﴿ وَذَكُرْ بهِ أَن تُبْسَلَ نَفْسٌ بِمَا كُسَبَتُ لَيْسَ لَهَا مِن دُون اللَّهِ وَلِيٌّ وَلا شَنفيعٌ ﴾ [الأنعام: ٧٠]، وكما قال تعالى: ﴿ مُنَا لَكُمْ مُن دُونِيهِ مِن وَلِي وَلَا خَالَقًا ورباً ، وهذا كما قال : | شَقِيع ﴾ [ السجدة : ٤ ] .

فلما قال : ﴿ مِنْ دُونِهِ ﴾ نفى الشفاعة مطلقاً ، وإذا ذكر السَّمَاوَاتِ وَلاَ فِي الأَرْضِ وَمَا لَهُمْ ﴿ (بِإِذْنَهُ ) لَم يقل : (من دونه ) ، فِيهِمَا مِن شَرِكِ وَمَا لَـهُ مِنْهُم مِّن كَقُولُه : ﴿ مَن ذَا الَّذِي يَشْفُعُ عِنْدَهُ إبراهيم لأبيه الطِّيِّيلِمْ : ﴿ وَمَا أُمْلِكُ ۚ ظُهِيرٍ ﴾ ، فنفي الملك مطلقًا ، ثم ۚ إِلَّا بِإِذْنِــهِ ﴾ [البقــرة: ٢٥٥] ، وقوله: ﴿ مَا مِن شَفِيعِ إِلَّا مِن بَعْدِ

وإنما تذال الشفاعة بشهادة ألا اللَّه من شيء ، فكيف غيره ؟ استثناه ، ولم يثبت أن مخلوقًا إله إلا الله ، وهي شهادة الحق ؛ فقوله : ﴿ يَوْمُثِدْ لِا تَنْفَعُ إِيمِكُ السَّفَاعَةُ ، بل هو سبحاته له القوله تعالى : ﴿ وَلاَ يَمْلِكُ الَّذِينَ الشَّفَاعَةُ إِلاَ مَنْ أَذِنَ لَـهُ الرَّحْمَـنُ الملك وله الحمد لا شريك له في يَدْعُونَ مِن دُونِهِ الشَّفَاعَةَ إِلاَ مَن وَرَضِيَ لَـهُ قَـوْلاً ﴾ [طه : الملك ، قال تعالى : ﴿ تَبَارِكَ الَّذِي اللَّهِ بِالْحَقُّ وَهُـمْ يَعْمُـونَ ﴾ [الزخرف: ٨٦]، والأحساديث أهل الموقف عمومًا ، وفي أهل للْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴿ الَّذِي لَـهُ مَلْكُ الصحيحة الواردة في الشفاعة تبين

فمن والى غير الله ودعاه

<sup>(</sup>١) تدير هذه الفائدة من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية لتعلم أن الشفاعة المثبتة ليست من دونه : بل هي من بعد إذنه ، وأن الشفاعة المنفية س دونه ولا يأذن فيها مطلقاً

به ، وقرب له القرابين ليشفع له ، لم يغن ذلك عنه من الله شيئا، وكان من أبعد الناس عن شفاعته وشفاعة غيره، فإن الشفاعة إنما تكون لأهل توحيد الله ، وإخلاص يخرج منها لا بشفاعة ولا بالله شيئًا ». القلب والدين له ، ومن تولى أحدًا غيرها ) ، فأتكروا المتواتر من من دون الله فهو مشرك ، ويعامل السنة في ذلك ، بل وآيات القرآن مالك قال : قال رسول الله على : بضد مقصوده ؛ لأسه قصد شفاعة المثبتة للشفاعة ، محتجين بآيات ( أتاتي آت من عند ربي فخيرني حيث أشركوا بالله ما لم ينزل به منه أعَة وَلا يُؤخذُ مِنْهَا عَدل في وهي لمن مات لا يشرك بالله سلطانـًا ، فإن الشفاعة مـن اللُّـه [ البقـرة : ٨ ؛ ] ، وقولــه : ﴿ وَلَا لَا شَيْئًا ﴾ . مبدؤها ، وعلى الله تمامها ، فلا يشفع أحد إلا بإذنه ، وهو الذي يأذن للشافع ويقبل شفاعته في المشفوع له ، فالشفاعة من رحمته إنيع فيه ولا خُلَّة ولا شَفَاعة في سبحاته ، وأحق الناس برحمته أهل التوحيد والإخلاص له ، وأحق الظالمين من حميم ولا شفيع الناس بعذابه من أشركوا معه يطاع ﴾ [غافر: ١٨] ، وبقوله: غيره ، أو عدلوا به بعض خلقه ، ﴿ فَمَا تَنفَعُهُمْ شَنَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ ﴾ دونه . فاتتفاع العباد بالشفاعة لـه شروط [ المدثر: ٤٨ ]. يتوقف عليها ، وله مواتع من تحققها ولو كاتت الشفاعة للكفار الآيات نفت الشفاعة أن تنفع تنجيهم من النار لنجا أبو إبراهيم وعم النبي عَلَيْنُ .

> نفس الشفاعة الحقبة قبول المتدعة:

أما الشفاعة لأهل الذنوب من الموحدين فمتفق عليها بين

إِنْقَبِلُ مِنْهَا عَدْلُ وَلَا تَنْفَعُهَا الشفاعة ﴾ [البقرة: ١٢٣]،

والجواب عن ذلك أن هذه الشُّافِعِينَ ﴾ [ المدتر : ٥٥-٨٤ ] ، وفي ((الصحيح)) عن أبي هريرة ، رضى الله عنه ، أن النبي | تعالى . الصحابة والتابعين وسائر أثمة على قال: (الكل نبي دعوة

المسلمين الأربعة وغيرهم ، وإنما مستجابة ، فتعجل كل نبي دعوته ، أتكرها كثير من أهل البدع من وإنى اختبأت دعوتي شفاعة يوم الخوارج والمعتزلة والزيدية ؛ القيامة ، فهي نائلة إن شاء الله لأنهم يقولون : ( من يدخل النار لا اتعالى من مات من أمتى لا يشرك

وفي ((السنن)) عن عوف بن من عبدهم، ولو كاتوا من الأبياء من القرآن اشتبه عليهم معناها، بين أن يدخل نصف أمتى الجنة، أو الملاكة أو الأولياء الصالحين ، مثل قوله تعالى : ﴿ وَلا يُقْبَلُ مِنْهَا وبين الشَّفاعة ، فاخترت الشَّفاعة ،

لو تدبر المسلم ذلك كله عرف أن الشفاعة المثبتة كلها لله تعالى وقوله : ﴿ مُن قَبْلُ أَن يَأْتِي يَوْمُ لا منه بدأت تقديرًا وتشريعًا وله قبولها وردها ، ولا تكون الامن [البقرة: ٢٥٤]، وبقوله: ﴿ ما ابعد إذنه شرعًا، ويحدد رب العزة لها وقوعها ، ومن تصيب ، أما الشفاعة المنفية فهي الشفاعة من

واعلم أن البدعة إنما تدخل على من أهمل من الشرع نصوصنا ، وأعمل أخرى ، وأن أهل المشركين كقوله تعالى: ﴿ وكنَّا السنة جمعوا كل النصوص وفهموا نُكُذُبُ بِيَوْم الذين ﴿ حَتَى أَتَاتُ السَّرع كَامَلُ بنصوصـ ٥ قرآنا الْيَقِينَ ﴿ فَمَا تَنْفَعُهُ مَ شَفَاعَةً وسنة ، وكان على ذلك الصحابة الكرام والسلف الصالح من بعدهم. وللحديث بقية إن شاء الله

<sup>[</sup> ٠ ] التوحيد السنة الثامنة والعشرون العدد الأول



# وتعطيل الأعمال عن المصيبة من البدع المحرمة في الدين

سماحة الشيخ / عبد العزيز بن عبد الله بن باز

مغتى عام المملكة العربية السعودية ورئيس هيئة كبار العلماء وإدارة البحوث العلمية والإفتاء

بسم الله ، والحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله ، أما بعد : فقد جرت عادة كثير من الناس عند موت بعض العظماء من ملك أو أمير تنكيس الأعلام وتعطيل الأعمال ، ولا شك أن هذا بدعة منكرة ، لا يجوز فعله ؛ لأن النبي على وأصحابه ، رضى الله عنهم ، لم يفعلوا ذلك . وقد توفي النبي على والمصيبة به أعظم المصائب ، فلم ينكس الصحابة الأعلام ، ولم يعطلوا الأعمال ، ثم توفى الصديق ، رضى الله عنه ، بعد ذلك وهو أفضل الصحابة ، رضى الله عنهم ، فلم ينكسوا الأعلام ، ولم يعطلوا الأعمال ، ثم توفى عمر ، رضى الله عنه ، بعد ذلك قتيلاً ، فلم ينكس الصحابة ، رضى الله عنهم ، الأعلام ولم يعطلوا الأعمال ، ثم قُتل عثمان ، ثم قُتل على ، رضى الله عنهما ، فلم يفعل الصحابة ، رضى الله عنهم ، شيئا من ذلك ، فالواجب السير على نهجهم ، والتأسى بهم ، والحذر من البدع كلها ؛ لقول النبى الله على أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو

رد )) . متفق على صحته . ولقوله على : (( من

عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد )) . ولقوله

المهديين من بعدي ، تمسكوا بها ، وعضوا عليها بالنواجذ ، وإياكم ومحدثات الأمور ، فإن كل محدثة بدعة ، وكل بدعة ضلالة )) .

والأحاديث في هذا المعنى كثيرة . وإنما الواجب عند المصائب الصير والاحتساب ، والقول كما قال الصابرون : ﴿ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا الَّذِيهِ رَاجِعُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٦] ، وقد وعدهم الله على ذلك خيرًا كثيرًا ، فقال : ﴿ أُولَـنِكَ عَلَيْهِمْ صَلَّوَاتٌ مِّن رَبُّهُمْ وَرَحْمَةً وَأُولَـ ثِكَ هُمُ الْمُهَتَّدُونَ ﴾ [ البقرة :

والإحداد على الميت من خصائص النساء ؛ لقول النبي على : (( لا تحد امرأة على ميت فوق ثلاث ، إلا على زوج أربعة أشهر وعشرًا )) .

واللَّه المستول أن يوفق المسلمين لكل خير ، وأن يصلح أحوالهم قادة وشعوباً ، وأن يمنحهم التمسك بالسنة في جميع أقوالهم وأعمالهم ، وأن يعيدهم من البدع كلها ، إنه ولي ذلك والقادر عليه . ولوجوب النصيحة والتحذير من البدع جرى

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله الله عليكم بسنتي ، وسنة الخلفاء الراشدين وصحبه .

المسالم المساولة والمساولة American Control of the Control of t

النظافة والتطهر ، يقول الله تعالى فى كتابه العزيز: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُ الْمُتَطَهِرِينَ ﴾ [ البقرة : ٢٢٣ ] ؛ لأن الطهارة تؤدى إلى قوة البدن ونظافته قبل نظافة اليد والقلب واللسان ، وهي توأم الصحة ، ولما أرضت الصلوات الخمس على المسلمين كان لابد من الوضوء ، وقد جاء ذكر الوضوء في القرآن الكريم وأضافت إليه السنة ، وفيه غسل اليدين إلى الرصفين ، ثم المضمضة ، بقلم الدكتور / محمد السقا عيد فالاستنشاق ، ثم غسل الوجه ، واجستير طب وجراحة العيور وغسل البدين إلى المرفقين ، شم مسح الوجه والرأس ، ثم غسل الرجلين إلى الكعبين ، يقول تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِذًا فُمنَّمَ إلَى الصَّلاةِ فاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِق والمستحوا برُعُوسيكم وأرْجُلُكُم إلى الْكَفْيَينِ وَإِن كُنتُمْ جُنْبًا فَاطُّهْرُواْ ﴾ [المائدة: ٢]. ا فعن أبسي مسالك الأشسعري ، رضى الله عنه ، قال : قال رسول اللُّه ﷺ: ((الطهور شطر الإيمان ، والعمد لله تمسلا الميزان ، وسيحان الله والحمد لله تمالن (أو تمالاً) ما بين السماوات والأرض ، والمسلاة نوز ، والصنقة برهان ، والصير

الدين الإسلامي دين يؤثر ضياء ، والقرآن حجة لك أو ظلفة والتطهر ، يقول الله عليك .. ». أخرجه مسلم .

والإسلام وهو يحث على ذلك يطلب من أبنقه أن يكونوا دائماً على هذا الحال من الطهارة ، حتى عندما يريدون أن يسأووا إلى مضاجعهم ليستريحوا من تعب العمل طول النهار ، فيقول ألهما رواه البراء بن عازب ، مضجعك فتوضاً وضوعك للصلاة ، ثم اضطجع على شقك الأيمن )) .

وقد بين الطّيّلا أن أمته تُعرف بين الأمم على كثرتها بهذا النوع من النظافة ، وهذا الأشر من الوضوء والطهارة ، فيقول على الله المتي يُدعون يـوم القيامة غـرلاً محجليـن مـن أشـر الوضوء )) . قال أبو هريرة : فمن استطاع منكم أن يطيل غرته فليفعل . رواه أحمد والشيخان .

وعنه ﷺ أنه قال: ((ألا ألا ألكم على ما يمحو الله به الخطايا ويرفع به الدرجات). قالوا: بلى يا رسول الله، قال: ((إسباغ الوضوء على المكاره، وكثرة الخطا إلى المساجد، وانتظار الصلاة بعد الصلة، فذلكم الرياط، فذلكم الرياط، فذلكم الرياط، والترمذي، والمساك،

[٢٢] التوهيد السنة الثامنة والعشرون العد الأول

والوضوء بأحكامه موجود بالتفصيل في كتب الفقه والسنة ، ولكن ما سنعرض له من ناحية الأبحاث الطمية في أثر الوضوء على الميكروبات وفوائده الطبية ٥٦- ٩٥٪ في الوجه. على الجسم .

> فطد الاسان ، وهو أكبر عضو فيه وسطحه حوالي مترين في الشخص البالغ معرض لتواجد ميكروبات عليه من الأنف والأمعاء أو مصادر خارجية تحتك به .

وهناك نوعان من البكتريا الموجودة على الجلد:

١- البكتريا المقيمة : وهي التي تكون موجودة وبانتظام وبكميات معقولة على جلد معظم الناس ، وهذه البكتريا تكون مجتمعات على سطح الجلد وليس من السهل التخلص منها ، وإذا وجدت هذه البكتريا الظروف المناسبة لها على سطح الجلد تصيب الجسم.

٧- البكتريا المؤفّنة : وهي تشمل كمية ضغمة مسن الميكروبات ، ولكن لا تستمر لفترة طويلة على الجلد ، فإنها تزول بعد غسله أو تطهيره ، فإذا كان الجلد مريضاً فإن البكتريا المؤفئة يصعب إخراجها .

وقد وجد أن غسل البدين فقط ولمدة دقيقة واحدة تزيل ٣٠-

٠٤٪ من البكتريا الهوائية ، ا ۱۵ ثانیهٔ تزیل من ۲۰ - ۸۰٪ من البكتريا الهواتية في النراع ،

ان حكمة العلى القدير في غسل الوجه والأبدي إلى المرافق، ومسح الرأس ، وغسل الأرجل حتى الكعبين ثلاثًا مع كل صلاة له أكبر الأثر في القضاء والتخلص من معظم البكتريا المقيمة المؤاتلة ، ناهيك عن التطهر لتكون في حضرة المولى جلا جلاله .

فالمضفة: تطرد أية فضلات مجتمعة أو بقايا للطعام في الفم ، كما تغير الريق في الفم ، وفي هذا التغير تتحول المواد السكرية إلى كحول إثيلي له راتحة مميزة ، وقد فيم علمية وفوائد صحية . أمرنا الرسول على بالسواك في أكثر من حديث .

يقول الرسول ﷺ: ((السواك فإتها تتحول إلى بكتريا مرضية مطهرة للقم ، مرضاة للرب )) ، لأتلفت الفم ، وقرضت الأسنان وورمت اللثة والتهبت جدران الفم و الأسنان .

والاستنشاق : يدفع النفايات والأوساخ العالقة بالشعر الموجود عند مدخل الأنف ، كما أن غسل الأنف له ميزة كبرى في تنظيف ذلك الشعر .

وتحت عنوان ( غسيل الأنف وغسل الذراعين والوجه لمدة إيحافظ على صحة الإنسان )) كتبت مجلة (( العلم )) القاهرية في عددها رقم (۱۱۳) إصدار يونية ١٩٨٥م مقالاً تقول فيه ، بأن العلماء قد وجدوا أن غسيل الأنف المتكرر هو أبسط الطرق وأسهلها للوقاية من تلوث الأسف بالميكروبات .

ومن هذه الوسيلة خطر على بال مجموعة من أطباء كلية الإسكندرية استعراض فكرة الوضوء التي نقوم بها قبل كل صلاة ، والتي تبدأ بضل الأيدي ، ثم المضمضة ، ثم استنشاق الماء في الأنف ، ثم استنثاره ثلاث مرات ، والبحث عما وراءها من

فكان أن بدعوا بدراسة بحثية استغرقت حوالي السنتين على عدد كبير من المسلمين المنتظمين في الصلاة الذين فهو يطرد الفضلات التي لو تُركت اليتوضئون خمس مرات في اليوم الواحد للكشف عن أهمية هذه الفريضة الدينية .

بدأ البحث بالكشف الطبي الدقيق على الأنف عند المنات من المواطنين الأصحاء الذين لا يصلون ، وبالتالي لا يتوضئون ، ثم أخذت مسحة طبية من داخل الأنف لعسل مزرعة ميكروبية لقحص ما يظهر داخل الأسف من

ميكروبات ، ثم أخذ عدد مساو لهم من المنتظمين في الوضوء | أملس ، خالياً من المتعلقات والصلاة ، وفحصت أنوفهم ، والإفرازات والميكروبات . وأخذ منها مسحات طبية لعمل المزرعة والفحص والتحليل ، التي أجريت لهم خالية تمامًا من وتكــرر هــذا العمـــل يوميــــًا ، | أي نوع من أنواع الميكروبات . ولشهور طويلة وعلى أعداد كبيرة من المواطنين من كلا الرأس والأرجل إلى الكعبين: الجنسين ومن جميع الأعمار ، تجمعت لدى الأطباء نتاتج كثيرة وبيانات عديدة ، وقاموا بتحليلها ودراستها ، فظهرت أمامهم حقائق غريبة مدهشة ، قاموا بتسجيلها بالأرقام والمستندات ونشرت في الأوساط العلمية داخل وخارج جمهورية مصر العربية ، وكان لها رد علمي كبير .

> لقد ظهر الأنف عند الذين لا يتوضئون باهت اللون ، دهني الملمس ، يعلى مدخله بعض الأتربة والقشور ، كما وجدت فتحتى الأنف لزجة السطح، غامقة اللون، يتساقط منها الشعر ، وهذا الشعر السميك الذي يحمى تجويف الأنف ظهر متلاصقا متربا تعلوه بعض القشور الخفيفة .

أما عند المنتظمين في الوضوء فكاتت هذه الصورة مختلفة تمامنا ، حيث ظهر سطح الأنف لامعنا نظيف الملمس ، يخلو من القشور والأتربة ،

ويظهر شعره بارزا نظيفا

غسل اليدين إلى المرافق ومسح

نظافة للجسد واليدين وتعطى نشاطًا وحيوية ولياقة ، خمس مرات من النظافة والطهارة كل يوم تجعل الشخص غاية في اللطف والنقاء والطهر.

وديننا الحنيف يأمر بالرونق الجميل والمظهر الأنيق : ﴿ خُذُواْ زينتكم عند كل مسجد له [الأعراف: ٣١]، وقد نهى الرسول على رجلا طال شعره في عدم تناسق ، وأمره أن يكرمه ويهذبه ، كما يقول ﷺ في حديثه الشريف: ((عشر من الفطرة: قص الشارب، وإعفاء اللحية ، والسواك ، واستنشاق الماء، وقص الأظفار، وغسل البراجم ، ونتف الإبط ، وحلق العاتبة ، وانتقاص الماء )) . أخرجه مسلم .

هذه نظافة اليدين وطهارة الجسد حتى يكون المسلم المؤمن حسن الرائحة.

العلاج بالوضوء والصلاة: : تحت هذا العنوان نشرت جريدة (( الأهرام )) القاهرية في

١٩٩٦/٩/٢٠ م بملحقها الديني ((الأسبوعي)) حديثًا للدكتور/ وجاءت المزارع الميكروبية أحمد شوقي إبراهيم عضو الكلية الملكية بلندن يقول فيه : وقد لاحظ العلماء أن الإنسان إذا اغتسل بالماء أو توضأ زال عنه الغضب والانفعال ، والعلم يفسر ذلك بأن رذاذ الماء المتناثر في الهواء وأثناء الوضوء يولد الضوء منه أيونات سالبة الشحنة لها قوة كهرومغناطيسية تسبب للإنسان استرخاء نفسياً كاملا فيزول عنه الغضب تماماً . هذا ما اكتشفه العلم حديثًا.

إلا أن رسولنا ﷺ أوصانا فقال: (( إذا غضب أحدكم فليتوضأ )) . وفي رواية أخرى : (( إذا غضب أحدكم فليغتسل ))

وروى الإمام أحمد أن رجلا دخل على عروة بن محمد ، فكلمه بكلام أغضبه ، فقام ، ثم عاد إلينا وقد توضأ ، فلما سننل عن ذلك قال: حدثني أبي عن جدي أن رسول الله ﷺ قال: ((إن الغضب من الشيطان ، وإن الشيطان خلق من النار ، وإنما تطفأ النار بالماء ، فإذا غضب أحدكم فليتوضأ )) . والله الموفق .

\* \* \*

الا يتونا است لللداسر

phase to had been the

### كتبه / نجاتى عبد الرحمن ( رحمه الله )

ب للجئين بدا احتماء سلاماً ما لغايت انتهاء وباعوا كل غالية وجاءوا وعند السروع أسد بسل قضاء لـــه فـــى نصرة الديـــن اقتداء وللدنيا عفاة أتقياء رجالٌ قد بنوا للدين مجدًا رفيعاً لا يطاوله علاء فهم للخطب إن وجدوا رجال وهم للدين إن نهضوا وقاء رجال ليس تلهيهم حياة ولاجاة لديهم أو تسراء هم القوم الأولى شدوا ديارًا فقر الصرح وارتفع البناء إذا ردّدتُ ذكراه م ف إني أردُد عزم أن فيها المضاء أتي من بعدهم خَنْف أضاعوا أصول الشرع في الدنيا وساءوا أبرا للدين أن يعلب و مقاماً وهاموا بالذي في ١ البلاء وقد ملا القاوب الغِلُ حتى فقدنا الحق وانقطع الولاء ترك النشء حراً لا يبالي وليس له الحي الدين انتماء جف اه الدين ف ازداد العناء تبدد شمله وذوی الحیاء

هــــى الأيـــــام يزجيهــــا القضــــاء ويصرعهــــا بآيتــــــــه الفنـــــــ نعيد حسابها فينا ونحصي وما للمرء في الغيب اجتادء فك م ذهب ت بآمال ووأ ت وكم في طيها كان العناء بربك لا تقل ذا العام وأسى وقل ماذا يخبئه القضاء وماذا طي أيام ستأتي أسعد في جبين ك أم شقاء تامل ماضي الأيام واحكم وسل تاريخها عما تشاء يريك الحق مبسوطا صريحا ويحصى الظالمين ومن أساءوا تجد عهد ذا من التقوى عليه جلل الدين جمَّا له البهاء تجد عهد النبي وخير صحب رجال في شريعته أضاءوا تجافوا عن مضاجعهم ونادوا لدين الله فامتد النداء تجد الهجرة السمحاضياء ونوراة د أمدته السماء تجد نور الهداية ليس يخبو إليه أسرعت أمضة فلاقصت فلب وا داع ي الحق امتثالًا إذا ما السلم ساد تقعى وزهد فمن لي بالزمان يعيد عهدا ومن كاتوا لدين الله عونا وصاتوا الدين من بدع تمشت بجوه ره وقد عز الدواء وكيف يَعَـــزُ فــــي الدنيـــــا شــــقيّ كذا ك من يعيش بغير دين

• يسأل القارئ: عنان محمد كمال - كفر الدوار ، مركز الباجور منوفية - عن صحة هذه الأحاديث في فضل كلمة التوحيد :

١- (( حضر ملك الموت الفيكا رجيلاً ، فنظر إلى عضو من أعضائه فلم يحد فيه حسنة ، ثم شق عليه قلبه ، فلم يُحد شيئا ، ثم فلناعن لحيته فوحد طرف لسانه لاصفا بحنكه يقول ؛ لا إله إلا الله افقال وحبت له الجنة بقول كلمة الإخلاص # ؟ ...

الوهاب : حديث ضعيف .

أخرجه ابن أبى الدنيا في (( كتاب المحتضرين )) (ق ٣/٣) ، قال : حدثنا محمد بن الصباح ، وأخرجه البيهقى في (( الشعب )) (ج٣/ رقم ١٨٤ طبع الهند وج ٦/رقم ٥٣٢٥ طبع بيروت ) من طريق عبد الله الأويسى ، والخطيب في (( تاریخه )) (۹/۹/۹) من طریق سعد بن عبد الحميد بن جعفر ، عن عبد الرحمن بن أبى الزناد ، عن موسى بن عقبة ، عن رجل من آل عبادة بن الصامت ، عن أبى هريرة مرفوعًا فذكره . ووقع عند ابن أبي الدنيا مختصراً .

وعزاه العراقي في (( تخريج الإحياء )) (٤٦٦/٤) إلى الطبراني ، وقال : ( وإسناده جيد ، إلا أن في رواية البيهقي رجلاً لم يُسم ، وفي رواية الطبراني إسحاق بن يحيى بن طلحة وهو ضعيف ) . اه. .

وعزاه الزبيدي في (( إتحاف السادة )) (١٠/١٠) إلى ابن لال في (( مكارم الأخلاق )) ، والديلمي في (( مسند القردوس )) ، أمَّا قول العراقي : إسناده جيد ، فغير جيد ؛ لأن في الإسناد رجلاً مجهول جداً ، ومحمد بن يونس متهم

○ الجواب بحول الملك | العين والصفة ، وابن أبي الزناد في حفظه لين . والله أعلم .

٣- (( إن للسه تيسسارك وتعالى عمودا من نور بين يه العرش، قيادًا قيال المبيان : لا إليه إلا الله اهترا ذلك العمود ، فيقول الله تبارك وتعالى : اسكن ، قيقول : كيف اسكن ولم يغفر لقائلها ، فيقول : إنى قد غفرت له ، فيسكن عنك دلك ١١ ؟

O الجواب : حديث باطل . أخرجه أبو نعيم في (( الحلية )) (۱۱٤/۳) من طريق محمد بن يونس الكديمي ، ثنا إبراهيم ، ثنا عبد الله بن إبراهيم بن أبي عمرو الغفارى ، تنا عبد الله بن أبى بكر بن المنكدر ، عن صفوان بن سليم ، عن سليمان بن يسار ، عن أبي هريرة مرفوعًا ، فذكره .

قال أبو نعيم: (غريب من حدیث صفوان ، تفرد به این المنكدر ، رواه محمد بن أشرس ، عن عبد الصمد بن حسان ، عن سفيان الثوري ، عن صفوان

• قلت : وهذا سند ضعيف



٢٦ التوهيد السنة الثامنة والعشرون العدد الأول

متروك ، لكنه لم يتفرد به ، فتابعه سلمة بن شبيب ، وهو ثقة حافظ ، فرواه عن عبد الله بن إبراهيم يسنده سواء .

أخرجه البزار في (( مسنده )) (٣٠٦٦ كشف الأستار) ، وابن عساكر في (( تاريخ دمشق )) (١٦/٦) من طريق أبى جعفر الوراق أحمد بن صالح الرازي وأبسى العبساس الظهرانسي عد الرحمن بن محمد ، ثلاثتهم ، قالوا: ثنا سلمة بن شبيب به .

قال البزار: ( لا نعلمه يروى عن النبي ﷺ إلا بهذا الإسناد ، وعبد الله بن إبراهيم ليس بالقوى في الحديث ، وإنما ذكرنا هذا نحسن كلامه ) . اهـ .

وعبد الله بن إبراهيم هذا متروك شديد الضعف . قال أبو داود : ( منكر الحديث ) . وقال ابن عدى : ( عامة ما يرويه لا يتابعه عليه الثقات ) . وقال الدارقطنى : (حديثه منكر) . وذكر له ابن حبان في (( المجروحيان )) (٣٧/٣) هاذا الحديث من بلاياه ، وقال : (كان ممن يأتي عن الثقات بالمقلوبات ، وعن الضعفاء بالملزقات ) . ثم ( اللسان )) (٥/٤٨) أن الدارقطني أورد حديثا باطلا عنه عن عيد الرحمن بن زيد بن أسلم ، شم قال : ( على أن عبد الرحمن ليس هذا من حديثه بمشهور ، فكأن القلب إلى أنه من عمل عبد الله بن أبي عمرو أميل ) .

وقال الصاكم: (يروي عن جماعة من الضعفاء أحاديث موضوعة ، لا يرويها عنهم غيره ) . وأمّا ما ذكره أبو نعيم من المتابعة ، فإنها لا تثبت ، ومحمد بن أشرس قال الذهبي في (( الميزان )) (٣/٥٨٤) : ( متهم في الحديث ، وتركه أبو عيد الله بن الأخرم الحافظ وغيره). وذكر المافظ في ضعفه ، وأن الضياء المقدسي أخرج له في (( المختارة )) ، ثم قال: ( وخفى على الضياء حال محمد بن أشرس ) .

٣- (( ما من عبد قال : لا إله إلا الله في ساعةٍ من ليل أو نهـار ، إلا طمست مـا في الصحيفـة مـن السيئات حتى تسكن إلى مثلها من الحسنات " ؟

> ○ الجواب: حديث ضعيف جدًا. والهيثمي في (( المجمع )) (١٠/١٠) ، وعزاه كلاهما إلى أبي يعلى في المسنده ال وقال ولم يتكلم عليه بشيء ، والمنذري

الهيثمى : (فيه عثمان بن ذكره المنذري في عبد الرحمن الزهري ، وهو

وعزاه الدمياطي في (( المتجر الرابع )) (۱۲۹۱) لأبي يطي ،

كان أحسن حالا منه ؛ لأنه وإن لم يتكلم على الحديث صراحة ، إلا أنه صدره بقوله : ( رُوي عن أنس ) . هكذا بصيغة التمريض التي تدل على ضعف الحديث أو وهائه كما صرح هو في مقدمة كتابه .

1- (( صلوا على من قال ؛ لا إله إلا الله ، وصلوا خلف من قال ؛ لا إله إلا الله )) ٢-

O والجواب : دي

أخرجه الدارقطني (٢/٢٥) ، والخطيبُ في (( تاريخه )) (٢٠٩/٣ و ۲۹۳/۱۱) من طریق محمد بن الفضل عن سالم الأفطس ، عن مجاهد ، عن عبد الله بن عمر بن الخطاب مرفوعاً ، فذكره .

وسنده واه جدًا ، ومحمد بن الفضل كذبه ابن معين ، واتهمه أحمد ، وتركه النسائي ، وخالفه سويد بن عمرو ، فرواه عن سالم ( ( الثقات )) ، وله طريق آخر عن ابمعناه من حديث أبي هريرة

الأفطس ، عن سعيد بن جبير ، عن ابن عمر مثله . أخرجه أبو نعيم في (( الطية )) (١٠/١٠) من طريق نصر بن الحريش الصامت ، ثنا المشمعل بن ملحان ، عن سويد بن عمرو به . و نصر ضعفه الدارقطني ، كما في (( تاریخ بغداد )) (۱۳/۱۳) ، وكذلك ضع ف الدارقطني المشمعل بن ملحان ، ومشاه ابن معین ، وذكره ابن حبان في

ابن عمر . أخرجه الدارقطني (۲/۲) ، وأبو نعيم في (( أخبار أصبهان )) (۳۱۷/۲) ، وابسن الجوزي في ((الواهيات )) (۲۰/۱) من طریق عثمان بن عبد الرحمن ، عن عطاء بن أبى رباح ، عن ابن عمر مرفوعًا به . قال ابن الجوزي : ( عثمان نسبه يحيى - يعنى : ابن معين -الى الكذب ) . وله طرق عن ابن عمر كلها ساقطة ، وله شاهد

مرفوعاً: ((صلوا خلف كل بر وفاجر، وصلوا على كل بر وفاجر، وجاهدوا مع كل بر وفاجر).

أخرجه أبو داود (۲۰٪۲، ۳۰۵ و ۲۰٪۷، ۳۰۵ و ۲۰٪۷، ۲۰۰۷ عون المعبود ) ، والدرقطني (۲۰٪۲۰) ، والدره في (( المسنن الكبير )) (۱۲۱/۳) ، وابن الجوزي في (( الواهيات )) وابن الجوزي في (( الواهيات ))

معاوية بن صالح ، عن العلاء بن الحارث ، عن مكحول ، عن أبي هريرة به . قال الدارقطني : ( مكحول لم يسمع من أبي هريرة ، ومن دوئه ثقات ) . وقال البيهقي : ( إسناده صحيح ، إلا أن فيه إرسالاً بين مكحول وأبي هريرة ) . وكذلك أعله ابن الجوزي ، والمنذري ، وابن التركماني وغيرهم ، غير أن ابن

الجوزي انفرد عنهم بعلة أخرى ، هي عجيبة من الأعاجيب! وهي تضعيفه لمعاوية بن صالح ، فما أصاب ، ومعاوية ثقة من رجال الصحيح ، كما قال ابن

والحديث ضعف النووي إسناده في ( ۱۵۲/٤) ، المجموع )) ( المجموع )) ( ۱۵۲/٤) ، وضعفه غيره .

ويسأل: إبراهيم السيد محفوظ - طالب بجامعة الأرهر عن صحة الحديث القاتل:
 الا صلاة لن عليه صلاة إلى . فقد قال بعض الخطباء: إن النبي ﷺ قاله ؟

O والجواب : أن هذا العديث لا أصل له .

قال إبراهيم الحربي ، رحمه الله : سألت أبا عبد الله أحمد بن حنبل عن معنى هذا الحديث ، فقال : لا أعرفه البتة . قال

إبراهيم : ولا سمعت أنا بهذا عن النبي في قط . كذا نقله ابن الجوزي في ((الواهيات)) ( هذا حديث نسمعه من السنة الناس ، وما عرفنا له أصلاً) . اهد .

ووافقه ابن دقيق العيد في (( الإمام )) - كما في (( نصب الرابة )) (٢٦٢/٢) للزيلعي - وابن القيم في (( المنار المنيف )) (٢٤) .

● ويسأل القارئ: تامر بسبوني العبد - قرية ميت حبيش البحرية - طنطا - عن درجة هذا الحديث: ((اطلبوا الأشياء بعزة نفس، هإن الأمور تجري بمقادير)) ؟

○ والجواب : أن هذا الحديث لا يصح عن رسول الله ﷺ .

فأخرجه تمام السرازي في (الفوائد) ، ومسن طريقه ابن عساكر في (ا تاريخ دمشق )) ( ج٠١٥ ق٠٠٥) قال : أخبرنا أبو زرعة محمد بن احمد القرشي ، ويعرف عيورة

ب (ابن التمار)، نا علي بن عمرو بن عبد الله المخزومي، نا معاوية بن عبد الرحمن، نا حريز بن عثمان، نا عبد الله بن بسر المازني مرفوعاً: ((اطلبوا الحوالج بعزة الأنفس، فإن الأمور تجري بالمقادير)، وشيخ تمام الرازي لم يذكر ابن عساكر في

ترجمته شينا يدل عليه ، وشيخه علي بن عمرو لم أعرفه ، ومعاوية بن عبد الرحمن قال أبو حاتم : (ليس بمعروف) . أما البن حبان فوثقه على قاعدت المعروفة ، وهذا الحديث عندي منكر . والله أعلم .

ويسأل القارئ : حسين عبد المتعم إبراهيم - عن درجة هذا الحديث :
 (( اللهم رب النبي محمد اغفر ذنبي ، واذهب غيظ قلبي ، واحرني من مصلات الفتن )) ؟

 الجواب: فقد ورد من حديث أم سلمة وعائشة ، رضي الله عنهما .

أما حديث أم سلمة ؛ فأخرجه ابن جرير في ((تفسيره)) (٢٥٧٦) قال : حدثنا المثنى ، ثنا الحجاج بن المنهال ، ثنا عبد الحميد بن بهرام

الفرّاري ، ثنا شهر بن حوشب ، قال : سمعت أم سلمة تحدث أن رسول الله و كان يكثر في دعائه أن يقول : (( اللهم مقلب القلوب ثبت قلبي علي دينك )) . قالت : قلت : يا رسول الله ، وإن القلب ليقلّبُ ؟ قال : (( نعم ، ما خلق الله من بني آدم من

بشر إلا وقلبه بين أصبعين من أصابعه ، فإن شاء أقامه ، وإن شاء أزاغه ، فنمنال الله ربنا أن لا يزيع قلوبنا بعد إذ هدانا ، ونسأله أن يهب ننا من لدنه رحمة ، إنه هو الوهاب )) . قلت : يا رسول الله ، ألا تعلمني دعوة أدعو بها لنفسي ؟

قال: ((بلى ، قولي: اللهم رب النبي محمد اغفر لي ذنبي ، وأذهب غيظ قلبي ، وأجرني من مضلات الفتن )) .

• قلت : وشيخ الطبرى هو المثنى بن إبراهيم لم أجد له ترجمة ، ولكنه لم يتفرد به ، فتابعه على بن عبد العزيز ثنا حجاج بن منهال بسنده سواء . أخرجه الطبراني في (( الكبير )) (ج٣٣/ رقع ٥٨٧) ، وتوبع حجاج بن منهال . تابعه هاشم بن القاسم ثنا عبد الحميد بن بهرام بسنده سواء مثله . أخرجه أحمد في (( المسند )) (٣٠٢/٦) ، ورواه وكيع بن الجراح وأسد بن موسى ومحمد بن بكار ، ثلاثتهم ، عن عبد الحميد بن بهرام بسنده سواء مختصرا ليس فيه محل الشاهد . أخرجه أحمد (٢/٤٢٦) ، وابن جرير (٢٦٥٠، ٢٦٥٨) ، وابن أبي حاتم في (( تفسيره )) (٥١١ - آل عمران ) ، وابسن مردویسه فسی (( تفسيره )) - كما في (( ابن كثير )) (۱۰/۲) ، ورواه أبو كعب صاحب الحرير واسمه عبد ربه بن عبيد الأردى الجرموزي ، وثقه ابن معين وغيره ، عن شهر بن حوشب ، عن أم سلمة مختصرًا .

أخرجه السترمذي (٣٥٢٣)، وابن أبي عاصم وأحمد (٣/٥٢٣)، وابن أبي عاصم في (( السنة )) (٣٢٢، ٢٣٣)، عن معاذ بن معاذ ، وأبو يعلى في (( مسنده )) (١٩١٩) عن أبي عاصم النبيل . والطبراني في (( الكبير )) ( ٣٣٢ رقم ٢٧٢) عن مسلم بن إبراهيم، ثلاثتهم، عن أبي كعب صاحب الحرير به .

وأخرجه ابن خزيمة في (التوحيد )) (ص ١٩١)، والأجري

في ((الشريعة)) (ص ٣١٦) من طريق عبد الله بن أبي الحسين، ومقاتل بن حيان، كلاهما عن شهر بن حوشب، عن أم سلمة مختصرا.

قال السترمذي: (هذا حديث حسن ). وقال الزبيدي في ((إتحاف السادة)) (٥/٥،٥): (ورأيت بخط الحافظ السخاوي ما نصله: هو في ((مسند أحمد)) من حديث أم سلمة في حديث طويل وسنده حسن ).

• قُلْتُ : لعل الترمذي حسنن أصل الحديث - يعنى في تقليب القلوب - فإن له شواهد صحيحة ، وشهر بن حوشب ، فتكلم العلماء في حفظه . وقد وجدت للفقرة المسئول عنها شاهدًا من حديث عاتشة ، رضى الله عنها ، أخرجه ابن السنني في (( اليوم والليلة )) (٥٥٤) قال : أخبرني محمد بن أحمد بن المهاجر ، ثنا إبراهيم بن مسعود ، ثنا جعفر بن عون ، ثنا أبو العميس ، عن القاسم بن محمد بن أبي بكر ، قال : كاتت عاتشة ، رضى الله عنها ، إذا غضبت عرك النبي الله بأنفها ، ثم يقول: ((يا عويش، قولى: اللهم رب محمد ، اغفر لى ذنبى ، وأذهب غيظ قلبي ، وأجرني من مضلات القتن )) ٠

وهذا سند قوي ، لولا أتسي لم أقف على ترجمة لشيخ ابن السني .

على برجمه تسبح ابن السني أخرجه في عمر بن عبد العزيه موضع آخر (٦٢٢) قال : أخبرني أعلم . وخلاصة البد وخلاصة البد ثنا أبو توبة الربيع بن نافع ، عن ضعيف ، ولو كان شام بن على ، عن هشام بن في الطريق الأول ثأ عروة ، عن عاشة ، رضي الله والعلم عند الله عنه الله رب العالمين .

وأنا غضبى ، فأخذ بطرف المفصل من أنفي فعركه ، ثم قال : (( يا عويش ، قولي : اللهم اغفر لي ذنبي ، وأذهب غيظ قلبي ، وأجرني من الشيطان )) .

قال العراقي فني ((تخريسج الإحياء)) ((٢٢٦/١): (إساده ضعيف ضعيف). والصواب: أنه ضعيف جدًا. ومسلمة بن علي هو الخشني. قال أبو حاتم: (هو في حدّ الترك)، وقد تركه النمائي، والدارقطني والبرقاتي. وقال أبو أحمد الحاكم: (ذاهب الحديث). وقال ابن عدي: (جميع أحاديثه غير محفوظة).

وقد وجدت له طريقا آخر .
أخرجه ابن عماكر في (( تاريخه )) كما في (( ابن كثير )) (٤/٠٠) - من
طريق أبي أحمد الحاكم ، عن
الباغدي ، عن هشام بن عمار ،
حدثنا عبد الرحمن بن أبي الجون ،
عن مؤذن لعمر بن عبد العزيز عن
مسلم بن يسار ، عن عاتشة مثله .

وهثنام بن عمار تكلم النقاد في حفظه . وابن أبي الجون قال أبو حاتم - كما في (( الجرح والتعديل )) ( ٢/٢٠) -: ( يكتب حديثه ولا يحتج به ) . وضعفه أبو داود كما في (( المنزان )) (٢/٨٠) ، ووثقه لديم ، ومشاه ابن عدي . وموذن عمر بن عبد العزيز مجهول ، والله

وخلاصة البحث: أن الحديث ضعيف، ولو كان شيخ ابن السني في الطريق الأول ثقة لصح الحديث. والعلم عند الله تعالى، والحمد لله، ب العالمين.



الفتاوي

إعداد

لجنة الفتوى

بالمركز العام

رئيس اللجنة

محمد صفوت نور الدين

أعضاء اللجنة

صفوت الشوادفي

د. جمال المراكبي

يسأل: السيد محمد عبد الحميد - شبرا
 العنب - منيا القمح شرقية - يقول:
 أريد أن أعرف هل أبيو الحسن الأشعري فسي عداد أهل السنة ، أم أنه في عداد الفرق المبتدعة؟

⊙ والجواب: أبسو الحسن الأشعري هو على بين إسماعيل بين إسماق ، يتصل نسبه بالصحبابي الجليل أبي موسسي الأشعري ، إمام متكلم ، بدأ حياته العلمية على مذهب المعتزلة بعتقه ويناظر عليه ، متأثرًا بأستاذه أبسي على الجبائي شيخ المعتزلة في عصره ، ثم هجر مذهب المعتزلة ، وناظرهم ، وأبطل الكثير مما زيفوه ، حتى قال الخطيب البغدادي عنه : كانت المعتزلة قد رفعوا رعوسهم حتى أظهر الله الأشعري فحجزهم في أقماع السمسم .

ولكنه مع مناصرت السنة وقعه للبدعة كان يتبع في ذلك منهج علماء الكلام ، وكل من تابع الأشعري واعتنق مذهبه من العلماء يلستزم هذه الطريقة ويقررها حتى يومنا هذا ، ومناهج التوحيد والاعتقاد التي يتم تدريسها في الأزهر على هذا المنهج.

ثم هدى الله الأشعري فأعلن التمسك بالسنن ونبذ الكاتم ، مقتدياً في ذلك بالإسام أحمد بن حنبل ، كما قرر ذلك في كتابه « الإباثة عن أصول الديانة » ، وهو من آخر ما كتب ، رحمه الله .

ومما قبل في سبب توبته ورجوعه إلى الحق أنه قال: وقع في صدري في بعض الليالي شيء مما كنت فيه من العقائد، فقمت وصليت ركعتين، وسألت الله تعالى أن يهديني الطريق المستقيم، ونعت قرأيت رسول الله قرائة في العنام، فشكوت إليه بعض ما بي من الأمر، فقال لي رسول الله

[ . ] التوحيد السنة الثامنة والعشرون العدد الأول

: ((عليك بسنتي )) . فاتنبهت ، وعسارضت مسائل الكلام بما وجدت في القرآن والأخبار - أي السنن والأحاديث - فأثبته ونبذت منا سنواه وراشي ظهرياً .

قال ابن كثير : ذكروا للشبيخ أبسي الحسن الأشعري ثلاثة أحوال :

أولها: حال الاعتزال التي رجع عنها لا محالة .

الحال الثاني : إثبات الصفات العقلية السبعة
وهي : الحياة ، والطم ، والقدرة ، والإرادة ،
والسمع ، والبصر ، والكلم ، وتأويل الصفات
الغيرية ؛ كالوجه ، واليدين ، والقدم ، والساق ..
ونحو ذلك .

والحال الثالث: إثبات ذلك كله - أي إثبات جميع صفات الله عز وجل الثابتة بالقرآن ويصحيح السنة - من غير تكييف ولا تشبيه جريت على منوال السلف، وهي طريقته في ((الإبائية )) التي صنفها آخراً. اه.

خاصة: ليت الأشاعرة يعودون إلى الحسق الذي عاد إليه إمامهم، ويقولون بما قاله آخرًا من إثبات الصفات من غير تمثيل ولا تكييف.

ونيت الأزهر يقرر على طلابه منهج السلف الصالح في الاعتقاد في باب الصفات ، وليكن كتاب ( الإباتة )) مقررًا في مراحل التطيم الأزهري ، وفق الله الجميع للمداد .



## حكم قيام الليل في جماعة في غير رمضان ال

ويسأل نفس انقارئ :
 عـن حكـم قيـام الليـل فـي جماعـة فـي غـير
 رمضان ؟

 ⊙ والجواب: يجوز قيام النيل في جماعة في غير رمضان، بشرط عدم المواظبة على ذلك واتخاذه سنة.

فالنبي يك كان يقيم الليل ، وكان بعض أصحابه يصلي بصلاته ، كما في قصة صلاة ابن عباس خلفه بالليل ، ولم ينكر النبي يك على من صلى خلفه النافلة ، فدل ذلك على الجواز ، ولما كان النبي يك من دأبه أن يصلي النوافل منفردًا ، كانت السنة صلاتها فرادى ، يستوي في ذلك نوافل اللبل أو النهار .

ومما يشهد لجواز الجماعة في صلاة الليل ؛ ما رواه أبو داود والنسائي مرفوعاً: ((إذا أيقظ الرجل أهله من الليل فصليا ، أو صلى ركعتين جميعاً ، كتبا في الذاكرين والذاكرات )) . والله أعلم .

ويسأل: سعيد إسماعيل سالم - عن:
 كيفية التصرف في مصاحف بالية وغير صالحة للقراءة ؟

⊙ والجواب : قد سبق أن نشرنا جوابًا مفصلاً لهذا السؤال وذكرنا أقوال أهل العلم في ذلك .

وخلاصته: أن تحرق هذه المصاحف، وتدفن في الأرض في تراب طاهر، صيانةً لها من العبث أو الضياع. والله أعلم.

\* \* \*

## الحج فرض على الستطيع

• ويسأل نفس القارئ:

عن حكم من يذهب لأداء العمرة ، ثم يتخفى في مكة حتى يتمكن من أداء الحج ؟

⊙ والجواب: أن الحج فرض على المستطيع ، والاستطاعة تعني القدرة على السفر بالطرق المشروعة ، ووجود النفقة الكافية له ولمن يعول ، وقد يكون المسلم مستطيعا للعمرة ، غير مستطيع للحج ؛ لعدم قدرته على نفقاته ، ومثل هذا لا يلزمه الحج ، فإذا ما تخفى وهرب من السلطات حتى يتمكن من الحج فقد ألزم نفسه بما لا يلزمها شرعا ، وأوقع نفسه في الحرج الذي رفعه الشرع الحنيف ، وأوقع نفسه كذلك في مخالفة شرعية بخروجه على اللوائح التي تنظم عملية الحج بغروجه على اللوائح التي تنظم عملية الحج والعمرة ، فيأثم بذلك ، خاصة وأنه يكون سبباً في الزحام والمشقة التي تنال الحجيج .

ولكن مع هذا الإثم والحرج ، فحجه صحيح يسقط عنه الفريضة ، طالما استوفى الشروط والأركان . والله أعلم .

### الدية مشروعة في القتل الخطأ

ويسأل: أبو أحمد شوقي حامد - البحيرة دمنهور:

توفي أبوه في حادث سيارة ، وعرض عليه أهل البلد خمسون ألف جنيه ، علماً بأن القتل كان

خطأ ، ولم تقبل الأسرة ، ثم طلبت من المحكمة تعويضا فقضت لهم المحكمة بالتعويض من شركة التأمين ، فهل يجوز قبوله ؟

⊙ والجواب: أن الدية مشروعة في القتل الخطأ ، وفي القتل شبه العمد ، وهي في القتل الخطأ مائة من الإبل ، وفي شبه العمد مائة من الإبل ؛ أربعون منها في بطونها أولادها ، وهي على العاقلة ، وهم عصبته ؛ أي أقارب من الرجال من جهة أبيه ، وهي دية مؤجلة يؤدونها في ثلاث سنين إلى ورثة المقتول ، وتقسم كتقسيم الميراث ، ويجوز أن يعافوا من صدقات أهل الخير

وإذا فرض ولي الأمر على جماعة الساتقين أن يشتركوا في أداء هذه الدية لزمهم ذلك ، والله أعلم .

### زكاة المال تجب على الورثة من وقت انتقال ملكيته إليهم!!

● ويسأل: مصطفى السيد أحمد - من الدقهلية - يقول:

توفي والده في شهر رجب ، وكان موعد حول زكاة ماله في رمضان ، فهل يخرج الورثة زكاة مالهم في رمضان ؟

 ⊙ والجواب: إن زكاة هذا المال على الورثة من وقت انتقال ملكيته إليهم، بشرط أن يبلغ نصابا.

\* \* \*

## من فتاوي الشيخ عبد الرزاق عفيفي - رهمه اللّه

- سئنل الشيخ: بعض الناس ينكرون على
   من قال: (جل من لا يسهو)، فهل هذه العبارة
   خطأ؟
- ⊙ والجواب: لا ، بل هي عبارة صحيحة ، فيها إثبات السهو لغير الله ، وتنزيه الله تعالى عن السهو ، وفيها إشارة إلى أن الإنسان معذور في سهوه ، سواء كان نبياً ، أو ولياً ، أو صالحاً من الصالحين .
- سُئل الشيخ: عن وجه الجمع بين الأحاديث التي فيها تسمية يد الله تعالى الأخرى شمالاً، وحديث: ((كلتا يدي ربي يمين مباركة)) ؟
- © والجواب: حديث: ((كلتا يدي ربي يمين) من باب التغليب لنفي الضعف عن يده تعالى الأخرى ؛ لأن عادة بني آدم أن تكون يده اليمنى أقوى من يده الشمال ، والله تعالى منزه عن ذلك ، وفي مثل هذه الأحاديث التي تحتاج إلى الجمع ، خاصة في العقائد ، يرجع إلى كتاب ((تأويل مختلف الحديث) للإمام ابن قتيبة ، وكذلك من الكتب القيمة في هذا الموضوع كتاب ((مشكلات الحديث) لعبد الله القصيمي ، وكان تأليفه لهذا الكتاب قبل مروقه وتلاعبه بالدين .
- سئل الشيخ: عن الفرق بين إرادة الله تعالى وأمره ؟

- ⊙ والجواب: إرادة الله تعالى قد تكون على عكس أمره، فهو سبحانه أمر أبا جهل بالإيمان، مع عدم إرادته كوناً أن يؤمن.
- فيفرق بين أمره تعالى الشرعي وبين إرادته الكونية بالمحبة ، فإنه سبحانه وتعالى لا يأمر إلا بما يحب ، وقد يريد كوناً خلافه .
- سئل الشيخ: عن بعض عبارات الإمام ابن
   قدامة في ((لمعة الاعتقاد)) ، التي يفهم منها
   التفويض ؟
- ⊙ والجواب: مذهب السلف هو التفويض في كيفية الصفات لا في المعنى ، وقد غلط ابن قدامة في ((لمعة الاعتقاد)) ، وقال بالتفويض ، ولكن الحنابلة يتعصبون للحنابلة ، ولذلك يتعصب بعض المشايخ في الدفاع عن ابن قدامة ، ولكن الصحيح أن ابن قدامة مفوض .
- سُئل الشيخ: عن معنى ((حجابه النور)) ؟
- ⊙ والجواب: بصر الإنسان لا يقوى على رؤية نور الحجاب الذي يحجب ذات الله تعالى عن الرؤية ، فنور الحجاب لا تدرك كيفيته إلا عند رؤيته تعالى في الآخرة .
- سئل الشيخ : عن قدم الله تعالى ورَجله ،
   هل هما صفتان أو صفة واحدة ؟
- ⊙ والبواب: قدم الله تعالى هي رجله ،
   صفة واحدة ، وهما روايتان في الحديث .

ومن قال: كيف تحيط النار برجله أو قدمه تعالى ؟ فنقول: هذا بحث في الكيفية ، ومذهب السلف تفويض الكيفية ، وعندما يضع الجبار قدمه ينزوي بعض النار عن بعض ، فإذا تضامت ملأها ما قد ألقى فيها .

سئل الشيخ: عن المشيئة، هل هي كونية
 فقط، أو هي كونية وشرعية كالإرادة?

⊙ والجواب: الإرادة بمعنى المحبة شرعية ، وبمعنى المشيئة هي الإرادة الكونية لا غير ، فالإرادة أعم من المشيئة .

 سئل الشيخ: عن صفة المكر والمخادعة والاستهزاء ونحوها?

⊕ والجواب: قوله تعالى: ﴿ وَيَمْكُرُونَ لَيْجِيهُ أَو يَمِيتُهُ ، لَكُن وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ ﴾ [ الأنفال: 
 □ وقوله: ﴿ اللَّهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ ﴾ [ البقرة: المحشر؟ وقوله: ﴿ سَخْرَ اللَّهُ مَنْهُمْ ﴾ [ البقية: المحشر؟ ١٤٧] ، وقوله: ﴿ وَهُوَ خَادِعُهُمْ ﴾ [ النساء: المحشر؟ ١٤٢] ، وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ يُرِيكُمُوهُمْ إِذِ التَقَيْتُمْ فَيْ أَعْيَنِهُمْ ﴾ [ النساء: اللقيام وقوله: ﴿ وَهُوَ خَادِعُهُمْ ﴾ [ النساء: اللقيام وقوله: ﴿ وَهُوَ خَادِعُهُمْ ﴾ [ النساء: اللقيام وقي أَعْيَنِهُمْ ﴾ [ الأنفال: الله تعالى، أو المسلمون يرون أنهم ضعف الكفار ، كما في والرؤية التي فيه والمخادعة ، وتفسير آخر هو انطفاء نورهم على والمجواب: اللقوال الله والمخادعة ، وتفسير آخر هو انطفاء نورهم على وخذلهم ، وخذل

الصفات السابقة يسميها العلماء صفات خبرية يصح أن نستعمل تركيبها مشابها لتركيب القرآن ؛ أي مصاحبًا للمكر من المخلوق .

فنقول: الله ماكر بالماكرين، ومستهزئ بالمستهزئين، ومخادع من يخادعه، ولا يصح أن نقول: يا ماكر - حاشا لله - والصفات السابقة نوع من الصفات الفعلية، إلا أنها لا بد من اقترانها بالسياق الوارد.

والمكر نوعان : حسن ، وسيئ ، والمنسوب لله هو المكر الحسن .

- سئل الشيخ: عن صفات الذات وصفات الفعل ؟
- والجواب: صفات المعاني داخلة في صفات الدات سلط كلمة مشيئة (إذا شاء قدر) لا يصح، فهي صفة ذات (إذا شاء خلق) يصح، فهي صفة فعل تقول: شاء أن يحيي فلائا أو ينجيه أو يميته، لكن لا يصح: شاء الله أن يكون عالماً أو قادراً.
- وسنتل الشبيخ : هل الكفار يرون الله في المحشر ؟
- ⊙ والجواب: نعم ، الناس كلهم في الموقف يرون الله تعالى ، لكن الكفار لا يتنعمون بالرؤية ، حتى أطيب عباد الله يكونون في بلاء .

أما الرؤية التي فيها نعمة فهي في الجنة . والرؤية في المحشر ليست خاصة بالمنافقين ، بل تعم أنواع الكفار .

- سئل الشيخ: هل اللقاء بمعنى الرؤية ؟
- ⊙ والجواب: اللقاء ليس بمعنى الرؤية ،
   واستدلال من استدل بقوله: ﴿ تَحِيثُهُمْ يَوْمَ
   يَلْقَوتَهُ ﴾ [ الأحراب: ٤٤] على الرؤية لا
   يصح ؛ لأنه استدلال بما لا دليل فيه .

\* \* \*

<sup>[</sup>٣٤] التوحيد السنة الثامنة والعشرون العدد الأول

بقلم مهندس / محمد ياسين بدر نائب رئيس فرع التل الكبير

نبي بعده .

إخواني القائمين على مجلة التوحيد ، السلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

وجزاكم الله خيرًا على هذا الجهد الذي تبذلونه لتخرج المجلة في أحسن صورة ، وزادكم الله نجاحًا ، فأتتم بفضل الله من نجاح إلى نجاح ، وجعل الله عز وجل هذا العمل في ميزان حسناتكم يوم القيامة ، وهذه مساهمة يسيرة من أخ لكم ، فإن قبلتموها فجزاكم الله خيرًا ، وإن رددتموها فأنتم أعلم منى بما هو أفضل وأنسب .. وأيضاً جزاكم الله

جلس موسى بن إسحاق قاضي (الري)، و ( الأهواز ) في القرن الثالث الهجري ينظر في قضايا الناس ، وكان بين المتقاضيين امرأة ادعت على زوجها أنَّ عليه خمسمائة دينار مهرًا لها ، فأتكر الزوج أن لها في ذمته شيئًا ، فقال له القاضي : هات شهودك ، فقال : قد أحضرتهم ، فاستدعى القاضي أحدهم وقال له: انظر إلى الزوجة لتشير إليها في شهادتك ، فقام الشاهد وقال للزوجة : قومي ، فقال الزوج: ما تريد منها؟ فقال له: لابد أن ينظر الشاهد إلى امرأتك وهي مسفرة الوجه لتصبح عنده معرفة بها ، فكره الرجل أن تُضطر وجته إلى الكشف ومحبته لكم منتفية . عن وجهها للشهود أمام الناس ، فصاح : إنى أشهد القاضي على أن لزوجتي هذا المهر الذي تدعيه ولا تسفر عن وجهها ، فلما سمعت الزوجة ذلك أكبرت في الأخلاق . واللَّه من وراء القصد .

الحمد لله وحده .. والصلاة والسلام على من لا | رجلها أن يضن بوجهها على رؤية الشهود ، وأنه يصونها عن أعين الناس ، فصاحت تقول للقاضى : إني ألثنهذك أني قد وهبتُ له هذا المهر ، وأبرأته منه في الدنيا والآخرة ، فقال القاضي لمن حوله : اكتبوا هذا في مكارم الأخلاق.

فليتق الله رجال لا يغارون على نسائهم ، فسمحوا لهن أن يخرجن متبرجات كاسيات عاريات ، فينظر لهن الرجال في الطرقات.

إنَّ الرجال النَّاظرين إلى النَّمَاء مثل الكلاب تطوف باللحمان إن لم تَصُن تلك اللحوم أسودها أكلت بلا عوض ولا أثمان

وليتق الله نساء يتسبن إلى الإسلام، ويدعين حب الله وحب رسوله وهُنَّ يَبْغَضْنَ الحجاب وأهله ويُحْبِينَ السفور وأهله.

قال تعالى : ﴿ قُلْ إِن كُنْتُمْ تُحبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِيْكُمُ اللَّهُ ﴾ [ آل عمران : ٣١ ] ، وهذه الآية تسمى آية المحبة ، قال بعض السلف : ادّعى قوم محبة الله ، فأتزل الله آية المحبة هذه ، إشارة إلى دليل المحبة وتمرتها وفائدتها ، فدليلها وعلامتها : اتباع الرسول على ، وفائدتها وتمرتها : محبة المرسل لكم ، فما لم تحصل منكم المتابعة فمحبتكم له غير حاصلة ،

وليتق الله قضاة يحكمون على من سترت وجهها بالتطرف والإرهاب ، بدلاً مِنْ أَنْ يعدوا ذلك من مكارم

السنة الثامنة والعشرون العد الأول التوهيد [٥٠]

يهل علينا عام هجرى جديد .. وحالنا كما هو ليس أحسن حالاً من أعوام سابقة ، فنحن مازلنا نتلقى الضربات ، الضربة تلو الأخرى ، والجسد أصبح عليلًا ينتظر الدواء ، وشعب كوسوفا يتلقى الضربات ، ويُشرد في بقاع شتى ، والآلاف من الصبية والنساء .. والجرحي والمرضى بيحثون عن مأوى يأويهم .. وعن دولة تقبلهم .. وهم يفرون أسرابًا وجماعات هربًا من الجحيم ، ما بين نار جزار الصرب ، مجرم الحرب ((ميلوسوفيتش )) ، الذي قام بحملات ابادة جماعية ضد الألبان المسلمين في اقليم ((كوسوفا)) ، وكان آخرها إعدام أربعة من زعماء ألبان كوسوفا البارزين ، من بينهم أحد المفاوضين ، وأحد المحررين بصحيفة محلية في كوسوفا .

> يقوم به حلف شمال الأطانطي على ما يقع - إلا من رحم ربي ((الناتو))، والذي قامت يه أمريكا ، ومعها حلفاؤها من حلف الأطلنطى ، محاولة إيهام العالم بأنها قد قامت بذلك العمل من أجل مسلمى كوسوفا ، ولكن هيهات أن تقوم أمريكا أو أي من حلفائها بتلك الضربات من أجل إقامة تجمع إسلامي قد يكون دولة في يوم من الأيام في وسط أوربا!! فهذا من المستحيلات ، وهو ما تعمل أمريكا والقوى الغربية على تدميره .. وبتره ، بل والقضاء

وليسس حرب البوسنة والمجازر التي وقعت ضد مسلمي البوسنة ببعيد ، ونفس الجزار ونفسس الأدوار ، ونفسس اللمؤامرات، كل ذلك يحدث ونحن حدث في كوسوفا!!

وبين القصف العشوائي الذي انتظر ، بل ننظر بعين المتفرج والمطالع للأحداث يجد أن من بعض الدول التي أصدرت بيانات هزيلة خافتة تشتري بها ماء الوجه - ننتظر أمريكا ودول الناتو كي تنقذ شعباً مسلماً من مذابح وإبادة وطرد جماعي، وإحراق قرى كاملة تحت سمع ويصر العالم كله ، والمسلمون لا حول لهم ولا قوة!!

### الحرب التليفزيونية الأمريكية

ومرة أخرى تثبت الغارات التى يشنها حلف شمال الأطلنطي (( الناتو )) وكأنها حرب تليفزيونية غرضها الدعاية لأسلحة جديدة وتجربتها، واستعراض القوة ، فلا تترك أثرًا إيجابيًا يذكر ، بل على العكس ، فقد تترك آثارًا سلبية واسعة المدى ، وهذا بالفعل ما

عمليات الإبادة والطرد الجماعي للسكان المسلمين في الإقليم بلغت حتى بدء وقوع غارات الناتو حوالى مائية وخمسين ألفًا من السكان ، وحتى كتابة هذه السطور تطالعنا الأنباء بأن عدد من تم طردهم بعد شن الغارات -من قِبل الناتو - بلغ ما يقارب المليون من سكان كوسوفا . بالإضافة إلى مئات الآلاف من السكان يعتقلهم الصرب لاستخدامهم كدروع بشرية في بعض المواقع التي ربما تتعرض للغارات من قبل الناتو.

### أمريكا وسادة العالم اا

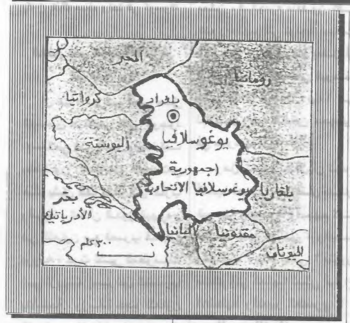
كشفت وحشية السفاح الصربي أمريكا ، وأوقعت أمريكا فى حرج شديد بين رغبتها الملحة في تأكيد سيادتها للعالم،

[٣٦] التوهيد السنة الثامنة والعشرون العدد الأول

بقلم / جمال سعد حاتم

ideal / Elle

# اتو.. ومذابح الصرب



دولة تقبلهم ، وأخرى تتركهم في العراء!!

## اللاجئون على الحدود يتسولون

وراحت كل استغاثات المسلمين أدراج الرياح ، وتركهم الحلف فريسة سهلة لوحوش الصرب، في كوسوفا !! وزيادة في التشفي تنقل لنا ومن غير المتوقع أن يتوقف محطات التليفزيون والأقمار الصناعية صور عشرات الآلاف من اللجنين على الحدود بين ا تتصدى لهم ، فلا الغرب سمح

وشربة الماء من منظمات الإغاثة الأوربية!!

وتؤكد التقارير أن حملات الطرد الجماعي للمسلمين خلال أيام قصف الناتو فاقت ما حدث منذ بداية الحرب بعشرات المرات

الصرب عن تفريغ كوسوفا من سكاتها لعدم وجود قوات برية الجيش تحرير كوسوفا بتسليح

وأنها راعية السلام ومقررة الشرعية الدولية ، فاضطرت إلى شن تلك الضربات الوهمية ، خاصة بعد المماطلة المطاطية في مفاوضات السلام - المزعومـــة -مع الرنيس الصربى ، وسرعة استجابتها لضرب العراق ؟!

## تفريغ كوسوفا من المسلمين اا

و عندما بدأ حلف الناتو قصف بعض الأهداف الصربية اختلطت المواقف لدى الكثير من المسلمين ، وسرعان ما اتضحت الرؤيا، فضربات الناتو كانت ((شكلية )) ، ضربة هنا ، وضربة هناك ، الأمر الذي أعطى الصرب الفرصة لارتكاب المذابح ضد المسلمين تحت غطاء رد الفعل ، وارتكبت أبشع جرائم التطهير العرقى والطرد الجماعي للمسلمين ، وتفريغ كوسوفا من أهلها ، وبدلا من أن يجبر الناتو الصرب على الاسحاب ، تم إجبار المسلمين على ترك منازلهم ، ثم حرق القرى وإبادة الكثير منهم واعتقالهم وإشاعة الذعر والخوف والهلع بين الجميع ، حتى ينزحوا خارج كوسوفا بين الدول يتسولون كسرة الخبز

السنة الثامنة والعشرون العدد الأول التوهيد [٧٧]

## تحليل إخباري

نفسه جيدًا من خلال الحصار الذي تم فرضه عليه ، ولا يريد الأوربيون إرسال قوات برية لكسر شوكة الصرب، وبالتالي فعندما تتوقف غارات الناتو فلن يكون هناك مسلم واحد في كوسوفا.

## القضاء على الوجود الإسلامي فى قلب أوربا

إن هذه الجرائم في حق المسلمين قد تقضي على الوجود الإسلامي في قلب أوربا كما يخططون ، فالوجود الإسلامي هناك يشكل قلقًا بالغًا لدى الغرب وأمريكا ، كما أن الدور اليهودي في التعاون مع الصرب قد بلغ ذروته ، حيث تشير المعلومات إلى تزويد إسرائيل للصرب بالأسلحة ، وزيادة حجم التعاون التجاري والتبادل بينهما عام ١٩٩٨ م إلى ١٩ مليون دولارًا ، وكذلك إبرام اتفاقية ؛ بموجبها وجيرانهم ، يتفق في ذلك الغرب واليهود وأمريكا وروسيا !!

فالهدف واحد ، وهو اقتلاع جذور المسلمين من هناك ، وكأن الناتو قد أراد أن يوجه رسالة إلى السفاح الصربي تستعجله وتحثه على إنهاء مهمته في أقصر وقت ممكن ، فالجميع متفقون على عدم رغبتهم في تواجد إسلامي قوى في أوربا ، وهل يعقل أن تدافع فرنسا عن مسلمي البوسنة والهرسك أو كوسوفا ، بينما هي لم تحتمل وجود طالبتين محجبتين في مدارسها !!

وهل يتصور عاقل أن تردع ألمانيا الصرب عن فتل سكان البوسنة وكوسوفا وذبحهم كما فعلت مع سكان كرواتيا وسولفينيا ، بينما يعانى ٦ مليون مسلم في ألمانيا شتى أنواع

## الدور الاسلامي من

وعلى الرغم من كل ما يحدث تبيع إسرائيل ليوغسلافيا هناك من حملات إبادة جماعية بمقتضاها معدات عسكرية تقدر المسلمي كوسوفا ، وأن ذلك بحوالي ٣٠٠ مليون دولارًا ، اسوف يظل وصمة عار في جبين فأصابع اليهود ضالعة في أوربا كلها والحضارة الغربية الأحداث ، فالهدف واحد ، وهو الزائفة ، إلا أن اللوم الأكبر ، بل القضاء على الوجود الإسلامي في الحسيرة والندامة على موقف أوربا ، وبث العداء بين المسلمين الدول الإسلامية التي لم تحرك ساكناً، ولم تسمح لشعوبها بالتعبير عن غضبها ، ولم تعلن المقاطعة الاقتصادية والسياسية

للصرب المجرمين ، بل تقاطع بعضها بعضاً ، وهنا نتساءل : أين العالم العربى والإسلامي ؟ فإسرائيل قلقة على ٥٠٠ يهودي بعيشون في كوسوفا ، بينما مليون ونصف المليون مسلم لا أحد يسأل عنهم !! ولو استمر الحال هكذا فسوف يتحول الشعب المسلم في كوسوفا إلى لاجنين ومشردين ، وتستمر المشكلة إلى ما لا نهاية ، وتصبح لدينا فلسطين أخرى جديدة في أوربا ، وصدق الله إذ يقول: ﴿ وَلا يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُوكُمْ عن دينكم إن استطاعوا ومن يَرْتَدِدْ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَيَمْتُ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُولَٰئِكَ حَبِطَتَ أَعْمَالُهُمْ في الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَأُولَـئِكَ أَصْحَابُ الاضطهاد والتمييز العنصري !! النار هُمْ فيها خالدُون ﴾ [البقرة: ٢١٧].

ولقد حدثنا الرسول ﷺ ، وأنذرنا من هذا المصير ، وقد تحقق النذير ، وتداعت علينا الأمم ، وأقبلت كالذئاب الجائعة تنهش لحومنا وأعراضنا ، فقال عليك أن تداعى عليكم الأمع من كل أفق ، كما تداعى الأكلة على قصعتها ، قال : قلنا : يا رسول الله ، أمن قلة بنا يومنذ ؟ قال : (( إنتع يومنذ كثير ، ولكن تكونون غثاء كغثاء السيل ، ينتزع المهابة من قلوب

الوهن ؟ قال : ((حب الحياة ، الثور الأبيض!! وكراهية الموت )) . أخرجه سر المخابح في البلقان !!

كوسوفا ؛ هو امتداد لما حدث المحتاج إلى بيان ، قال تعالى : بالأمس ، فهي سلسلة لم تنقطع ﴿ وَلَن تَرْضَنَى عَنْكَ الْيَهُ ودُ وَلاَ منذ أول التاريخ الإسلامي، وهو النَّصَارَى حَتَّى تَتَّبِعَ مِلْتَهُمْ ﴾ امتداد لنوازع الشر التي تملأ [ البقرة: ١٢٠]، وقال جل صدور أعداء الإسلام ، هو امتداد مشانه : ﴿ لَتَجِدَنَّ أَشَدُ النَّاسِ لهذه الوحشية التي يتعاملون بها عَدَاوَةُ لَلَّذِينَ آمَنُواْ الْيَهُودَ وَالَّذِينَ مع المسلمين كلما ظهروا عليهم ، وتمكنوا منهم ، وأصبحوا ولكن الذي حدث أخيرًا في قادرين على إيذاتهم والحاق البوسنة والهرسك ، شم في الضرر بهم ، لكن الوحشية هذه | كوسوفا بعد أن سقطت الشيوعية المرة مقززة ترداد ضراوة وخسة ، يتأفف منها سكان الغابات من وحوش وذناب الإنساني في الحياة ، الحق وحيات ، وصدق الله العظيم إذ المعترف به لكل البشر في يق ول : ﴿ كُنْ فَ وَإِن يَظْهَ رُوا عَلَيْكُ مَ لا يَرْقُبُ وا فِيكُ مَ إلا وَلا ذِمَّةً ﴾ [التوبة: ٨].

> وما ارتكبه الرئيس اليوغسلافي ((تيتو)) حين حكم يوغسلافيا وتمكن من المسلمين ، فقد قتل منهم حوالي ثلاثة أرباع المليون ، وقد كان ((تيتو)) يهوديًّا كما هو معلوم!! وما يقف موقف المتفرج. حدث بالأمس القريب في البوسنة

عدوكم ، ويجعل في قاوبكم على المسلمين في كوسوفا ، ثم الوهن ». قال : قانا : وما المسلمين في ...، وأكلتُ يوم أكل ودخلوا إلى كوسوفا ، في محاولة

أعداء اليوم والأوس ال المجرد كونهم مسلمين ، فالعداء إن الذي يحدث اليوم في للإسلام والمسلمين في أورب لا أشركوا ﴾ [ المائدة : ١٨ ] .

وتفكك دولها ، أن المسلمين أرادوا أن يمارسوا حقهم وأن يكون لهم دستور يحكم حياتهم وينظم شنون بلادهم ، واعتبرت يوغسلافيا أن هذه الكامل لكل شيء ، والعالم كله قوة إلا بالله .

> ومن أجل ذلك حشد الصرب والهرسك ، واليوم يأتي الدور أكثر من ثلاثين ألف جندي

مزودين بجميع أسلحة الدمار، للاجهاز على كل شيء ، وفق خطة موضوعة من قبل أعداء " الإسلام ، وبدأ مسلسل الإبادة الجماعية ، وإجبار الباقين على القرار بعد سحب جوازات سفرهم وجميع الوثائق التي تثبت وتؤكد حقوقهم في ديارهم ، إضافة إلى إتلاف جميع السجلات الخاصة بالمواليد والأموال ، أو دفنهم أحياء !!

أين مجلس الأمن ؟ وأين هيئة الأمم ؟ وأين الضمير الإنساني ؟ والجواب: لا مجيب!!

### التعرك لإنقاذ الموقف

ومع بداية عام هجرى جديد لا نملك إلا أن نبتهل إلى الله عز وجل أن يوقظ ضمائر حكام المسلمين ، وأن يؤلف بينهم حتى تلتئم الجراح ، وتزول العداوات ، الأرض ، فطالبوا بالحكم الذاتي ، وتقف أمة الإسلام شامخة قوية بكل ما أوتيت من قوة ، عزيزة الجاتب ، مرفوعة الرأس ، تذود عن دولها وتحرر مقدساتها ؛ المطالبة جريمة يستحقون عليها والمسجد الأقصى المبتلى بالأسر الإبادة الكاملة للرجال والنساء منذ نشأته شاهدًا على ضعف والأطفال والشيوخ ، والتدمير المسلمين وهوانهم ، ولا حول ولا

\* \* \*





# احمد ربي حمدًا طبيًا مباركًا فيه ، وأصلي على صفوته من خلقه وخاتم رسله ، نبينًا محمد ، وعلى آله وصحبه أجمعين . وبعد :

أخي القارئ الكريم ، وقفنا بك في لقاتنا السابق عندما أعطى يوسف السلط إخوته قميصه ، وطلب منهم أن يذهبوا به فيلقوه على أبيهم يأتي بصيرًا ، وتأمل قوله : ﴿ يَأْتِ بَصِيرًا ﴾ ، فجمع له بعبارة بليغة موجزة بين الشفاء من العمى وبين حضوره الى مصر واجتماعه بيوسف السلط ، وإذا قلت لي : كيف علم يوسف السلط بمرض أبيه وحزنه حتى أصابه العمى ؟ أو قلت ني : كيف يبصر يعقوب السلط بمجرد إلقاء القميص عليه ؟

قلت لك : ألم يكن يوسف العَلَيْكُ نبياً ؟ ستكون إجابتك - بلا شك -: نعم . إذن فلماذا تتعجب مما سبق ؟ ألم تعلم أن الله يجري الكرامات لأنبيائه وأوليائه كرامة لهم وإكراماً ؟ فإذا زال عجبك من هذه إيماناً بالله وإذعاناً له وتسليماً لحكمه ، فلا تتعجب من الكرامة التالية :

﴿ وَلَمَا فَصَلَتِ الْعِيرُ قَالَ أَبُوهُمْ إِنِي لأَجِدُ ربِيحَ يُوسُفَ لَوْلاً أَن تُفَنّدُونِ ﴾ [ يوسف : 4 8 ] ؛ ولما فصلت العير خرجت القافلة من مصر متجهة إلى الشام تحمل قميص يوسف العليلا إلى أبيه ؛ أي بمجرد خروج الأبناء من مصر متجهين إلى الشام وجد يعقوب العليلا رائحة يوسف ، وأخبر أبناءه ومن حوله من الحاضرين في الشام الذين لم يعلموا شيئا عن يوسف وحياته ، أخبرهم أنه يشم رائحة يوسف ، لكن الشيخ النبي يعلم رد الفعل عند يوسف ، لكن الشيخ النبي يعلم رد الفعل عند السامعين ، فقال : لولا أنكم ستقولون : شيخ خرف ، يهرف بما لا يعرف ، وحقاً ما توقع يعقوب العَليلا ، فقد كان ردّهم عجيباً : ﴿ قَالُواْ يعقوب العَلَيلا ، فقد كان ردّهم عجيباً : ﴿ قَالُواْ يعقوب العَلَيْ ، فقد كان ردّهم عجيباً : ﴿ قَالُواْ وَالْمُواْ وَالْمُا وَالْمُواْ وَالْمُوْا وَالْمُواْ وَالْمُواْ وَالْمُواْ وَالْمُواْ وَالْمُواْ وَالْمُ







بقلم الشيخ : عبد الرازق السيد عيد

[ . ٤] التوهيد السنة الثامنة والعشرون العدد الأول

تَاللّهِ إِنَّكَ لَفِي ضَلَالِكَ الْقَدِيمِ ﴾ [ يوسف : ٩٥] ، كان هذا مع الأسف ردُهم ، وإن التمسنا لهم بعض العذر في اعتقادهم بموت يوسف الطّيِّن وشدة حزن أبيه عليه ، فليس عذر في جهلهم بنبوة يعقوب الطّيِّئ ، فهم يعلمون أنه نبي يعلم من الله ما لا يعلمون ، ولقد قال لهم ذلك مرة تلو مرة .

والنبي يعلم من الله ما لا يعلمه غيره ، ويأتيه من الأخبار ما لم يأت غيره ، فليس عجيبا أن يشم ريح يوسف التَّلِيَّة من مشارف مصر وهو بالشام ، ولن نبحث كما بحث كثير من المفسرين عن كيفية ذلك ، فإن الفاعل هو الله ، الذي يفعل في ملكه ما يعقوب التَّلِيَّة التي يشاء ، لكن الذين كانوا حول يعقوب التَّلِيَّة ردوا ذلك بعقولهم ، وكذلك من يكون على شاكلتهم في كل زمان سيردُ ذلك بعقله ، أما كن يؤمن بقدرة الله في ملكه ، وإكرامه لأنبياته وأولياته فسيقابل الأمر بالرضى والتسليم ، ولم يمض وقت طويل حتى جاء البشير يحمل القميص ، قال تعالى : ﴿ فَلَمَّا أَن جَاء الْبَشْيِرُ الْقَاهُ عَلَى وَجَهِهِ فَارَدَدُ بَصِيرًا ﴾ [ يوسف : ٩٦ ] .

وهكذا صار الأمر المستبعد - في نظر أولنك - حقيقة ، وجاء حامل قميص يوسف الطبيخ ، والقاه على يعقوب الطبيخ فعاد بصر يعقوب بفضل الله ومشيئته ، وكان حامل القميص هو أحد الأبناء العائدين من مصر ، وقيل : إنه ((يهوذا )) ، وقيل غيره ، المهم أنه أحد الأبناء ، أراد أن يُسرع بالبشرى لأبيه قبل إخوته ، وهذا لم يزد يعقوب بالبشرى لأبيه قبل إخوته ، وهذا لم يزد يعقوب أعلمُ مِنَ الله ما لا تَعلمُون ﴾ [يوسف : ٢٩] .

هذا هو ردُ يعقوب النبي على الذين اتهموه في عقله ، وتعجبوا من قوله ، ذكرهم بأنه نبي ، وأنه يعلم من الله ما لا يعلمون ، وهذه هي النبوة ، فلم



يكن هناك مبرر لاستنكارهم عنيه ما أخبرهم به ؛ لأنه يعلم من الله ما لا يعلمون ، وهذا درس يجب أن يتعلم منه كل من يعمل عقله في منهج الأنبياء إعمالاً مجردًا كما يفعل المعتزلة وأضرابهم .

أجمع على هذا القول جميع الأبناء الذين جاءوا من مصر ، والذين كانوا في مجلس الشيخ بالشام ، الجميع اعترف بخطئه في حق يعقوب النبي الذين قالوا قديماً : ﴿ إِنْ أَبَاتًا لَقِي ضَلَالً مُبين ﴾ [يوسف : ٨] ، والذين قالوا آنفاً : ﴿ تَاللّهِ إِنَّكَ لَقِي ضَلَاكِكَ الْقَدِيم ﴾ . الآن ثبت للجميع أنه يعلم من الله ما لا يعلمون ، فاعترفوا جميعا أنهم كانوا خاطئين في ظنهم السوء بيعقوب النبي ، وقولهم

السوء على يعقوب النبي ، عليه الصلاة والسلام ، وعند ذلك وعدهم يعقوب أن يستغفر لهم الله متحريًا وقتًا أنسب للاستغفار والدعاء ، فقال -كما أخبر الله عنه -: ﴿ قَالَ سَوْفَ أَسْتَغَفِّرُ لَكُمْ رَبِّي إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ . وهذا نقل القرآن الكريم أحداث القصة من الشام إلى مصر ، فهيا بنا إلى هناك نتابع هذه المشاهد الحاسمة والمؤثرة من القصة المباركة ، وإلى قول ربنا ، تبارك وتعالى ، في وصف الموقف : ﴿ فَلَمَّا دَخُلُواْ عَلَى يُوسُفَ آوَى إلَيْهِ أَبْوَيْهِ وَقَالَ انخلُواْ مِصْرَ إِن شَمَاء اللَّهُ آمِنِينَ ﴾ [ يوسف : ٩٩ ] ، وهكذا انتقلت بنا أحداث القصة مباشرة إلى مشارف مصر ، حيث خرج يوسف العَلِيَّةُ ، ومن معه من رجال مصر وكبراتها فى استقبال أبويه وإخوته وأهليهم أجمعين ، حيث جاءوا مهاجرين من البدو والتصحر والفقر والاضطراب والخوف إلى مصر ، حيث الحضارة ، والأمن ، والاستقرار ، وسعة الرزق ، ذلك ما عبر عنه يوسف العَلِين العَلِين مقوله : ﴿ انْخُلُواْ مصنر إن شاء الله آمنين ك ، والأمن : حالة اطمئنان النفس وراحة البال وانتفاء الخوف من كل ما بخاف منه .

قال الشيخ العلامة ابن عاشور في ((تفسيره)):
وجملة ﴿ إِن شَاء اللّه ﴾ تأدب مع اللّه ،
كالاحتراس في الدعاء الوارد بصيغة الأمر ، وهو
لمجرد التيمن ، فوقوعه في الوعد والعزم والدعاء
بمنزلة وقوع التسمية في أول الكلام وليس هو من
الاستثناء الوارد النهي عنه في الحديث أن لا يقال :
اغفر لي إن شنت ، فإنه لا مكره له ؛ لأن ذلك في
الدعاء المخاطب به صراحة . اه .

وكان الدخول السابق دخول على يوسف السَّلِيَّةُ في الفسطاط الذي ضربه على مشارف مصر، أو

في قصور الاستقبال المعدة لاستقبال كبار الضيوف .

أما الدخول الذي أمر به يوسف الطَّيْلَا فهو دعوة للإقامة الدائمة بمصر ، قال تعالى : ﴿ وَرَفَعَ أَبُويَهِ عَلَى الْعَرْشُ وَخَرُواْ لَهُ سُجَدًا وقَالَ يَا أَبَتِ هَذَا تَأُويلُ رُوْيَايَ مِن قَبُلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّي حَقًا وقَدَ أَحْسَنَ بَي إِذْ أَخْرَجَتِي مِن السَّجْنِ وَجَاء بِكُم مَن السَّجْنِ وَجَاء بِكُم مَن السَّجْنِ وَجَاء بِكُم مَن البَدُو مِن بَعْدِ أَن نَزغَ الشَّيْطَانُ بَيْتِي وَبَيْنَ إِخُوتِي إِنَّ رَبِّي لَطِيفٌ لُمَا يَشْنَاء إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾ إِنَّ رَبِّي لَطِيفٌ لُمَا يَشْنَاء إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾ [ يوسف : ١٠٠ ] .

في هذه الآية الكريمة مسائل:

الأُولى : في قوله تعالى : ﴿ وَرَفَعَ أَبُويَهُ عَلَى الْعَرَشُ وَدَرُوا لَهُ سَجُدًا ﴾ :

۱- يرى بعض المفسرين - وهو الأولى بالسياق ، والله أعلم - أن العبارة بها تقديم وتأخير ، فالسجود كان بمجرد الدخول ، ثم جاء الرفع ، فكان مقتضى ذلك أن يكون السياق وخروا له سجدًا ، ورفع أبويه على العرش ، لكن جاء التقديم والتأخير إكرامًا للأبوين ؛ لأن رفع الأبوين على العرش نوع من التكريم لهما ، فناسب تقديمه .

٧ - مع قوله تعالى : ﴿ وَخَرُّواْ لَهُ سُجَّدًا ﴾ :

اختلفت أقوال المفسرين في كيفية السجود ، فمن قاتل بأنه الركوع فمن قاتل بأنه الركوع أو الإيماء ، وغير ذلك ، ولا تغنينا كيفيته ، إنما يعنينا ما اتفق المفسرون عليه ، وهو أنه كان سجود تحية ، وليس سجود عبادة .

وأن هذا كان مستساعً عندهم ، ورفعه الله عن الأمة الإسلامية ، وحلَّ محله السلام بالقول والمصافحة باليد ، والالتزام للقادم من سفر ، وإذا كان الله سنَّ لأمة الإسلام تحيتها فما زالت كثير من

الأمم رغم تظاهرها بالتقدم تئن تحت وطأة الجاهلية في تحيتها لكبراتها ما بين انحناء أو ركوع أو سجود ، فالحمد لله على نعمة الإسلام .

الثانبة : مع قوله تعالى : ﴿ وَقَالَ يَا أَبَتِ هَـذَا تَأْوِيلُ رُوْيَايَ مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّي حَقًا ﴾ :

يشير يوسف التَّيْثُلُا هذا إلى رؤياه التي رأها وهو صبي صغير وقصها على أبيه ، والمذكورة في أول السورة ، وقد صارت اليوم حقيقة ، فالشمس والقمر هما أبواه ، والكواكب الأحد عشر إخوته ، والجميع خروا له ساجدين سجود تحية على مشارف أرض مصر ، وكانت هذه الرؤية محور القصة من بدايتها إلى نهايتها ، وقد نسب يوسف التَّيْثُلُ الفضل لأهله ، فقال : ﴿ قَدْ جَعَلَهَا رَبّي حَقًا ﴾ ، فالذي جعلها حقًا هو الله ، فالفضل له في الأولى والفضل له في الآخرة وفي كل حين .

الثالثة: مع قوله: ﴿ وَقَدْ أَحْسَنَ بَيِ إِذَ أَخْرَجَتِي مِنَ السَّجْنَ ﴾ يواصل يوسف التَّكِيُّ حديثه عن فضل الله ورحمته وعنايته وتوفيقه ليوسف ، وبعد أن أشار إلى تأويل الرؤيا التي جعلها الله حقًا باجتماعهم وتحيتهم له بالسجود أشار هنا إلى فضل الله على يوسف التَّكِيُّ بإخراجه من السجن ، وتمكينه من ملك مصر ، وكان ذلك سببًا مباشرًا في قدومهم جميعًا إلى مصر آمنين . وذكر في قدومهم جميعًا إلى مصر آمنين . وذكر السجن ، وسكت عن إخراجه من الجبّ ، حتى لا يجرح مشاعر إخوته بتذكيرهم بما كان منهم ، وهذا من كمال أدب يوسف التَّكِيُّ في الخطاب ، وكرم خلقه وإحساته ، أليس هو من المحسنين ؟!

الرابعة : مع قوله : ﴿ وَجَاء بِكُم مَّنَ الْبَدُو ﴾ :

وُهُذه نعمة أخرى يذكرها يوسف العَلَيْلا مما امتن الله عليه مجيئهم من البدو إلى الحاضرة ،

فقد كاتوا يعيشون حياة البدو الرحل في بادية الشام ، فجاء الله بهم إلى مصر ، حيث الحضارة والأمن والاستقرار ، وفي ذلك إشارة إلى منة الله على مصر في ذلك الزمان ، حيث كانت عاصمة الحضارة في المنطقة .

الخامسة : مع قوله : ﴿ مِن بَعُدِ أَن نَرْغَ الشَّيْطَانُ بَيْتِي وَبَيْنَ إِخُوتِي ﴾ :

انظر إلى كمال أدب يوسف الكَيْنَ وإحسانه ، حيث أحال ذنوب إخوت كلها إلى الشيطان تكرماً منه وتفضلاً ، ولم ينسب إليهم شيئاً ، حتى لا يكون عتابًا بعد صفح وغفران .

السادسة : مع قوله : ﴿ إِنَّ رَبِّي لَطِيفٌ لَمَا يَشْاء ﴾ :

واللطف : هو التدبير الملائم ، وهو يتعدى باللام على تقدير لأجل ﴿ ما يشاء ﴾ اللطف به ، ويتعدى بالباء مثل قوله : ﴿ اللَّهُ لَطِيفٌ بِعِبَادِهِ ﴾ .

والمقصود أن الله يدبر التدبير الملاتم للوصول الى ما يشاء مما يدق علمه وفهمه على كثير من الناس ، ومن ذلك أحداث هذه القصة ، وتحقيق رؤيا يوسف العلمة .

السابعة : مع قوله : ﴿ إِنَّهُ هُـوَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾ :

ذلك تعليل لما تقدم من لطف الله وتدبيره ؛ لأنه سبحانه هو العليم الحكيم ، وانظر تطابق هذا القول مع قول أبيه المتقدم في أول القصة : ﴿ إِنَّ رَبَّكَ عليمٌ حَكِيمٌ ﴾ [يوسف : ٦] ، ألم تر أنه يخرج من مشكاة واحدة ، ذلك كان في البدء ، وهذا في الختام ، وانظر مرة أخرى إلى توافق البدء مع الختام ، فما أعظم ذلك وما أعجبه .

وللحديث بقية إن شاء الله .



فاستكمالا لحديثنا عن آداب المريد مع شه

والتي قسمها الصوفية إلى آداب ظاهرة ، وأخرى

#### ■ الآداب الظاهرة:

للشعراني باع طويل في احتراع آداب ينبغى للمريد أن يعمل بها حين يعامل شيخه ، ومنها قوله : ( إن طريق الوصول إلى الحقيقة هو السلوك على يد شيخ عارف بميزان كل حركة وسكون ، بشرط أن يسلمه نفسه يتصرف فيها وفي أموالها وعيالها كيف شاء ، مع انشراح قلب المريد لذلك كل الانشراح ) .

ثم يحذر من مخالفة الشيخ في كتابه (( الميزان الكبرى )) ( ص ٢٠) قائلاً : ( وأما من يقول له شيخه : طلق امرأتك ، أو أسقط حقك من مالك ، أو وظيفتك مثلاً فيتوقف ، فلا يشم من طريق الوصول إلى عين الشريعة المذكورة راتحة ، ولو عَبِدَ اللَّه ألف عام).

ويكرر ابن عجيبة نفس المفاهيم الصوفية عن آداب المريد مع شيخه في الطريقة الشاذلية فيقول في كتاب (( إيقاظ الهمم في شرح حكم ابن عطاء الله السكندري )) (ص ١٣١): أما الآداب التي تكون مع الشيخ ، فمرجعها إلى ثمانية أمور: أربعة ظاهرة ، وأربعة باطنة .

■ أما الآداب الظاهرة فهي :

١ - امتثال أمره وإن ظهر لــه خلافه ، واجتناب نهيه وإن كان فيه حتقه ، فخطأ الشيخ أحسن من صواب المريد .

[ ٤٤] التوحيد السنة الثامنة والعشرون العدد الأول

باطنة ، وبيانها كالتالى :

٧- السكون والوقار في الجلوس بين بديه ، فلا يضحك بين يديه ، ولا يرفع صوته عليه ، ولا يتكلم حتى يستدعيه للكلام ، أو يفهم عنه بقرائن الأحوال ، كمال المذاكرة بخفض صوت ورفق ولين ، ولا يأكل معه و لا بين يديه ، و لا ينام معه أو قريبًا منه ، ثم يستشهد بشيخ له يقول: ولا ينام في فراشه، ولا يجلس في موضع جلوسه ، ولا يتكلم في مجلس الشيخ ولو كلمة واحدة ، والكلام فيه سوء الأدب أكثر من كل شيء ، كل ما يشيه هذه الأوصاف يؤدي لعدم التعظيم والازدراء بجانب الشيخ ، وذلك هو الخسران المبين ، والعياذ بالله من السلب بعد العطاء ، والطرد بعد الإقبال .

 ٣ - المبادرة إلى خدمته بقدر الإمكان بنفسه أو بماله أو بقوله ، فخدمة الرجال سبب للوصال لمولى الموالي .

٤- دوام حضور مجلسه ،
 فإن لم يكن فتكرير الوصول إليه ، إذ بقدر تكرير الوصول إليه يقرب الوصول ، فمدد الشيخ جار كالساقية ، فإذا غفل عن الساقية تخرم وانقطع الماء .

## الأداب الباطنة :

أما الآداب الباطنة فهي :

١- اعتقاد كماله ، وأنه أهل المريد أن يعتقد في شيخه أنه الشيوخة والتربية ، لجمعه بين على شرع من ربه وبينة من شريعة وحقيقة ، وبين جذب أمره ، ولا يزن أحواله بميزان

وسلوك ، وأنه على قدم المساواة بالنبي على .

Y - تعظيمه ، وحفظ حرمته غاتباً وحاضراً ، وتربية محبته في قلبه ، وهو دليل صدقه ، وبقدر التصديق يكون التحقيق . وانعزاله عن عقله ورياسته وعلمه وعمله إلا ما يرد عليه من قبل شيخه ، كما فعل الشاذلي عند ملاقاته بشيخه ، فهي سنة في طريقته ، فكل من أتى شيخه في هذه الطريقة الشاذلية فلا بد أن يغتسل من علمه وعمله قبل أن يصل إلى شيخه ، لينال الشراب يصل إلى شيخه ، لينال الشراب الصافي من بحر مدده الوافي .

7- عند الانتقال عنه - أي الشيخ - إلى غيره ، وهذا عندهم من أقبح كل قبيح ، وأشنع كل شنيع ، وهو سبب تسويس بذور الإرادة ، فتفسد شهرة الإرادة لفساد أصلها ، وهذا كله مع شيوخ التربية كما تقدم ، وأما شيوخ أهل الظاهر فلا بأس أن ينتقل عنهم إلى أهل الباطن إن وجدهم ، ولا يحتاج إلى إذن ، والله أعلم .

ويروي الشعراني في (الأنوار القدسية في معرفة قواعد وآداب الصوفية ) (٢: ١٠) قاتلاً: سمعت علي المرصفي يقول: ((يجب على المريد أن يعتقد في شيخه أنه على شرع من ربه وبينة من أمره، ولا يزن أحواله بميزان

عقله هو ، فقد يأتي الشيخ صورة مذمومة في الظاهر وهي محمودة في الباطن ، كما وقع للخضر مع موسى عليهما السلام )) .

ويقول في موضع آخر: ( يجب على المريد أن يرى الخلق كالأطف ال في حجر الشيخ ، يربيهم ويفعل معهم ما هو أصلح لهم ، فمثل هذا الاعتراض عليه كالاعتراض على الخضر عليه السلام فيما فعله مع موسى عليه الصلاة والسلام ، فإن قول الخضر : ﴿ وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أمرى ﴾ [ الكهف : ١٨٧ ] ، مثل قول نبينا ﷺ : ﴿ إِنْ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَيَّ ﴾ [الأنعام: ٥٠]، فكما أن الخضر هو شيخ الأولياء في علوم الحقيقة بحكم النيابة لرسول الله ﷺ ، فعلم أنه لا ينبغى الاعتراض الاعلى من يبلغ حد الكمال من المتمشيفين بأتفسهم ) .

### خطورة أداب الصوفية : ...

إن آداب الصوفية التي يطالب المشايخ المريدين باتباعها تتضمن سموماً قادحة تهابك العقيدة السمحة ، والتوحيد الخالص ، وأخطر ما فيها هو الآتي :

 الاكتفاء بالشيخ وتعظيمه ، والتحذير من سماع العلم من غيره ، أو حتى زيارة العلماء والصالحين ، وألا يقرأ

كتابًا في العلم إلا بإذن الشيخ ، بل إن أكثر المشايخ يطلب من المريد أن يحرث ما تعلمه من علم قبل أن يلقنه العهد ، وقد حدث هذا مع الشاذلي وشيخه ابن بشيش ، وكذا الشعرائي وشيخه الخواص ، وابن المبارك وشيخه الدباغ وغيرهم .

٢- عدم الاعتراض على الشيخ ، ولو أتى فعلاً حراماً ، أو قولاً مخالفًا للشريعة .

٣- التوقف عن فعل المعروف إذا أمره الشيخ .

٤- تقديس الشيخ ؛ فليس للمريد أن يتكلم أو ياكل أو يضحك في حضرته ، بل لا يجلس في فراشه ، ولا ينظر في وجهه .

٥- استمداد المريد من شيخه وبركته تعم المريد في دنياه وأخراه .

٣- ملازمة ورد الشيخ ، والويل لمن تركه ، فلن يفلح أندًا .

٧- أن لا يتزوج المريد امرأة رأى الشيخ مثلا إلى التزوج بها ، ولا امرأة طلقها الشيخ أو مات عنها السام السام السام

كيف يطلب المشايخ من أتباعهم ما لم يطلبه رسول الله اللهم عن أصحابه ؟ بل إنهم يطلبون منهم ما نهى النبي عليه عنه ، حتى إنه على الرجل الذين يتيمز بين إخوانه . يحرصون إلا على حضور المشايخ ، سواء في حياتهم أو بعد

#### الحضرات والاستزام بالأوراد ■ اكتفاء الجريد بثيفه : والاكتفاء بهما فقط . تمثل حقيقة آداب الصوفي مع

شيخه - التي عرضناها من

قبل - نظاماً متكاملاً يضمن

إحكام سيطرة الشيخ على

المريد ، فالخطوة الأولى أن يسد

الشيخ على المريد أسباب تحصيل

العلم ، فغير مسموح للمريد أن

يقرأ كتاباً ، أو يلقى شيخا

صالحًا أو يحضر مجلسه ، ولا

يسمع من عالم إلا باذن الشيخ ،

ولن يعدم الشيخ أن ينفر المريد

من أي خاطر يراوده نحو تحصيل

العلم ، بل هم يقولون للمريد :

إن العلم حجاب ، وعلم الظاهر

قشور ، والعلم الحقيقى الباطني

لن يناله المريد إلا بعد أن يُسلم

نفسه لشيخه كالميت بين يدى

الغاسل ، تطالب التربية الصوفية

المريد أن يحرث علمه السابق ،

حتى يعد نفسه لتلقى العلم

اللدنى ، فالمطلوب من المريد أن

يستمر على صلته وصحبته

لشيخه ، وحضور الحضرات

وقراءة الأوراد ، ففي ذلك نجاة

المريد وتأهيله ليصبح من أهل

الخصوص ، وكثيرًا ما سمعنا في

الحضرات أن المريد إذا تلقن

فإن ركعتين يصليها المريد تفوق

العامة ، وما اهتم المشايخ بهذه

ومن أهم الآداب الصوفية أن يرى المريد كمال شيخه وأن ينزهه عن مقام القطبانية ، وألا يرى شيخًا أعلى قدرًا ومقامًا من أستاذه في الطريق ، ونادرًا ما تجد عارفًا أو صوفياً تتلمذ على يدى أكثر من شيخ ، وهذا المسلك على النقيض تماماً من مسلك علماء الأمة النوابغ ، على اختالف علومهم في القرآن والحديث والفقه ، وغير ذلك من العلوم الأصلية ، وقد بلغ عدد شبوخ أحدهم المنات في بعض الأحيان ، ولا يستطيع المتتبع أن يستقصى عدد من روى عنهم المصنفين للسنن والصحاح وغيرها ، فالبخارى ومسلم وأحمد بن حنبل - على سبيل المثال - تتلمذ كل منهم على الكثير من المشايخ ، بل كانوا يسافرون البلدان ويقطعون الفيافي والصحراء ليعلو أحدهم باستاد حديث يحفظه بإستاد نازل ، وما حذرهم أحد من كثرة التردد على العلماء .

#### 🗷 عقوبة الاعتراض علس miga gridley have الطريق ، وأعطاه شيخه العهد ، النيخ :

ان القارئ لكتب التصوف ، عبادة أربعين سنة من عبادة وخاصة الكرامات وطبقات المشايخ يدرك من أول وهلة أن أبرز أهدافها النصوص إلا ليجعلوا المريدين لا تحذير المريدين من الاعتراض على

الصوفية مفهوم من اعترض شیخه ، أو حتى من طريقته ، وإنما الأمر أخطر من ذلك بكثير ، فهو في حقيقته قريب من الطرد ملكوت المسيح يوم الدينونة عند النصارى ، وهذا يشرحه الشعراني في ((طبقاته الكبرى )) أنكر حضور مولد أحمد البدوى ، فسُلِبَ الإيمان ، فلم تكن فيه شعرة تحن إلى دين الإسلام ، فاستغاث بأحمد البدوى فقال -أى البدوى -: بشرط ألا تعود ، فقال : نعم ، فَردً عليه ثوب الايمان ، ثم قال له : ماذا تُنكر علينا ؟ قال : اختالط الرجال والنساء - في الموالد - فقال له أحمد البدوى : ذلك واقع في الطواف ، ولم يمنع أحد منه ، ثم قال له: وعزة ربى ما عصى أحد في مولدي إلا تاب وحسنت توبته ، وإذا كنت أرعى الوحوش

(١) نقلاً عن (( العهد الوثيق لمن أراد أحسس طريق )) للسبكي (ص ٦٩) ، ويعرف الأستاذ أبو مهل الصعلوكي التصوف بقوله : ( التصوف الإعراض عن الاعتراض ) . نقلاً عن كتاب (( فرق معاصرة )) إعداد غالب بن على عواجي (٩٦) .

مماتهم ، لذا يقول أبو عبد الرحمن | والسمك في البحار وأحميهم من السلمي : من قال لأستاذه : لِمَ ؟ لا بعضهم بعضا ، أفيعجزني الله يفلح أبدًا(١) . . . . عز وجل عن حماية من يحضر ولهذا فقد تأصل في وجدان مولدي )!!

وقد يتعجل قارئ صوفي انطرد ، وليس الطرد المقصود | فيقول : إن هذه الرواية مدسوسة | تعقب هذه المعاصى توبــة هـ وإخراج المريد من أمام وظاهر بطلانها ، ولم يقلها نصوح ، وفي ذلك رخصة كبرى الشعراني ، والرد على ذلك : أنه في مجالسة النساء في الموالد ، إذا كانت الرواية منكرة فلِمَ نقلها | وتصريح لشاربي الحشيش ، عنه كثير من أكابر الصوفية ، الكنسى والحرمان من دخول ومنهم الشبلنجي في كتابه (( نور الأبصار في مناقب آل بيت النبي المختار )) (ص ٢٤٠) ، ونسبها في إحياتها . للشعراني في ((طبقاته )) ، فلو (١: ١٦٢) بقوله : ( إن رجلا كانت مدسوسة على الشعرائي أو البدوي فلم ينقلها المشايخ في كتبهم وينقلونها لكم !!

الشعراني وغيره منات من القصص والدكايات على منوالها ، والصوفية تعتبر الأحلام عن البدوى أو غيره تشريع في حد ذاته ، ومن المؤكد أن الأفكار والمفاهيم التي تساق لها مثل هذه الحكايات تخالف أصول الإيمان، مثل إقامة الموالد ، وسلب الإيمان عمن ينكرها ، تم الحديث مع الموتى ، واشترط ياقوت العرش . البدوي على الرجل عدم الإنكار ، ثم تكرم البدوى برد الإيمان بعد أن سلبه ، ثم قُسم غليظ من

الكسماك في البحار والتزامها بأوامره - فكيف لا يضمن تامين العصاة عنده ، وكيف تضرهم المعصية وهم في معية ضريحه المقدس !! وبالتالي يضمن أن ولاعبى القمار ، وفناني السيرك على سلامة موقفهم ، طالما يشاركون في الموالد ويساهمون

ويحكى يوسف إسماعيل النبهائي صاحب كتاب (( جامع كرامات الأولياء )) (١: ٢١٥) أن رجلاً يدعى ابن اللبان اعترض هذه الكرامة المزعومة ينسج يومًا على أحمد البدوي ، فسنب القرآن والعلم والإيمان ، فلم يزل بستغيث بالأولياء ، فلم يقدر أحد أن يدخل في أمره ، فدلوه على ( الشيخ ) ياقوت العرش ، فمضى إلى ضريح أحمد البدوى وكلمه في قبره ، وأجابه قاتلا : أتت أبو الفتيان ، رد على هذا المسكين رأس ماله ، فقال : بشرط التوبة ، فتاب ورد عليه رأس ماله ، وهذا الاستغاثة بصاحب الضريح ، ثم كان سبب اعتقاد ابن اللبان في

ولما اعترض ابن دقيق العيد على ترك أحمد البدوى للصلاة وقال له : إنك لا تصلى ، وما هذا البدوى صاحب الضريح - من سنن الصالحين ، فقال يتضمن الإعلان عن ربوبيت البدوى : اسكت ، وإلا أغبر

السنة الثامنة وانعشرون العدد الأول التوهيد [٧]

دقيقك ، ودفعه ، فإذا هو بجزيرة متسعة جدًّا ، فضاق ذرعًا ، حتى كاد أن يهاك ، فرأى الخضر العَلَيْكُ فَقَال : لا بأس عليك ، إن مثل البدوي لا يُعترض عليه ، لكن اذهب إلى هذه القبة وقف بيابها ، فإنه سيأتك العصر ليصلى بالناس ، فتعلق بأذياله الاتعترض واعقد تكتب مع الأحباء نعنه يعفو ، ففعل فدفعه ، فإذا هو بياب بيكه(۱)

> والمعنى المقصود من ذكر هذه الكرامة أن الناس تظلم يصلون ، بينما هم في الحقيقة يصلون في الجزر المتسعة أو تحت الأرض أو عند العرش ، والويل كل الويل لمن يعترض على ترك مشايخ الصوفية للفرائض ، فلقد أعذر من أنذر .

ويسروى الشعراني فسي ( الطبقات )) ( ( العهد العبياً حيث لا يحتسب ) . (( العهد المرصفى قال: يجب على المريد أن يعتقد في شيخه أنه على شرع من ربه ، وبينة من أمره ، ولا مراقبته ، وعدم الاعتراض موضوعنا لذكرها . يزن أحواله بميزان عقله هو ، فقد عليه ، بل والخوف منه ، فقد يأتى من الشيخ صورة مذمومة في الظاهر ، وهي محمودة في الباطن ، كما وقع للخضر مع

وكثير من مشايخ الطرق الصوفية يستفتح كتاب الأوراد بالتحذير من الاعتراض على المشايخ ، ومنها (( مجموع رواتب الميرغني )) (ص٩) ، حيث نظم شيخ الطريقة الختمية المرغنية في أول ورده ما يلى : ولا تكن منكرا يُعلق عليك الباب الأولياء في الورى أخفاهم الوهاب كليلة القدر أخفاها على الطلاب تم يستشهد الشيخ بشعر المشايخ والأقطاب الذين لا الابن عربي يقول فيه : نحن حسرب الله من يظينا

جَدُّا جِد وَجِدُ هزلنا ويعرفنا الشبلي علامة صدق المريد فيقول: (من علامة صدق المريد اعتقاده أن شيخه جاسوس على قلبه ، يدخل في قليه ، يعلم ما عنده ، ويخرج من الوثيق )) للسبكي (٩٨) .

فمن يدخل قلب مريده وجب ورد عن حمدون القصار أنه قال: ( من علامة صدق المريد اذا دخل على شيخه كأنه داخل موسى ، عليهما السلام . اه . علي سلطان جاتر بخاف سطوته ) . ( العهد الوثدق )) السبكي (٥٧) .

بل إن مخالفة الشيخ في أبسط الأمور قد تودي إلى أوخم العواقب ، فقد قال شقيق البلخي

المريد صائم يوماً: أفطر معنا اليوم ولك أجر يوم ، فقال : لا ، فقال الشيخ: لك أجر جمعة، فقال المريد: لا ، فقال الشيخ: لك أجر شهر ، فقال المريد : لا ، فقال الشيخ : لك أجر سنة ، فقال المريد: لا ، قال الشيخ: دعوه ، فقد سقط من رعاية الله تعالى ، فخرج المريد من عندهم فسرق فقطعت يده . (( العهد الوثيق ) للسبكي . (٧١) .

إن المريد إذا أذعن لشيخه وسلم له قياده ، وتأدب باداب الصوفية التى وضعوها وصاغوا قوالبها بمعرفتهم ، وأصبح بين يدى شيخه كالميت بين يدى الغاسل لا إرادة له ولا حراك ، تراه وقد تعطل عقله ، وتحجر فهمه ، تجده ينهل من الأحاديث الموضوعة ، ويستغرب صحيح السنة المطهرة ، ويأولها ليخرج مضمونها عن مراده ، والأمثلة على ذاك كثيرة لايتسع

والخلاصة أن المريد يحول الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إلى اعتراض على أحوال الناس ، والطامة الكبرى لـو كان هؤلاء الناس من أرباب الطرق !! وللحديث بقية .

والله ولى التوفيق .

abilities on he say, days

<sup>(</sup>١) (( حامع كرامات الأولياء » ليوسف النبهالي (١: ١٢ ٥) ، وأوردها الشبلجتي في (( بور الأبصار في مناقب آل بيت النبي المحتار » (ص ٢٣٩)

<sup>[</sup> ٨ ] النوهيد السنة الثامنة والعشرون العدد الأول

# الحمد للّه رب العالمين ، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، سيدنا محمد وعلى

# مسع



#### قلم:

### أيمن بن محمد الصيحى

■ س: الشيخ إبراهيم ... حرم الله عز وجل القمار ، وفي مولدك تنصب مواتد القمار ؟

□ 5: as a second

■ س: الشيخ إبراهيم ... حرم الله عز وجل السحر ، وفي مولدك تنصب السروك ، وفيها فقرات السحر ؟

ال ج بالناء تلمري رام

■ س: الشيخ إبراهيم ... حرم الله عز وجل التبرج والعري ، وفي مولدك تقام الحفالات الراقصة ، وتصعد الراقصات الساقطات على شرفات المسارح نيرى الناس أجسادهن ؟

■ س: الشيخ إبراهيم ... حرم الله عز وجل الدعاء لغير الله والنذر لغير الله والذبح لغير الله والخوف من غير الله ، وعد

كل هذا من الشرك الذي هو أكبر الكباتر ، وفي مولدك يُفعل كل هذا وأكثر ؟

7

■ س: الشيخ إبراهيم ... يدخن الزوار في مولدك الشيشة والحشيش ويجلسون في الخيام وقت الصلاة يتطوحون ويتمايلون ويرقصون ؟

□ ج:

■ س: الشيخ إبراهيم ... أعياد المسلمين هي عيد الفطر ، وعيد الأضحى ، كما أخبرنا الصادق المصدوق ، فمن أين أتى هؤلاء الجهال بهذا العيد الجديد الذي هو عيد الشيطان ليحتفلوا بكل ما هو حرام ومخالف لشرع الله وموافق لشرع الشيطان، وإذا كان هذا الفعل صحيحًا فأين مولد سيدنا أبي بكر ؟ وأين مولد سيدنا عمر بن الخطاب ؟ وأين مولد عثمان ؟ وأين مولد عمر بن عبد العزيز ؟ وأين مولد الامام البخارى ؟ والإمام الشافعي ؟ وأين مولد أحمد بن حنبل وابن تيمية ؟!

□ ج:

سالنا الشيخ إبراهيم هذه الأسئلة ، ولكنه لم يجب عنها ، ليسس لأن ظروفه الصحية متعثرة ، ولكن لأن الشيخ قد مات ، وصار بغير حول ولا قوة ولا نفع ولا ضرر ولا قدرة على قول أو فعل !!

المقاورة فبالريقانية اشرطنا

السنة الثامنة والعشرون العدد الأول التوهيد [٤٩]

آله وصحبه وسلم ، أما بعد :

في سبق صحفي لم يسبق لله

■ س: الشيخ إبراهيم ..

مثيل تقدمنا بهذه الأسئلة للشيخ

إبراهيم الدسوقي ليجيب عنها:

نهى رسول الله عن بناء

القبور داخل المساجد ، وقال على:

هؤلاء شرار الخلق عند الله ؟

■ س: الشيخ إبراهيم .. نهى رسول الله ﷺ عن شد الرحال إلا إلى ثلاث مساجد: المسجد المسجد الأقصى ، والمسجد النبوي ، ولكن هناك من الجهال من شد الرحال إلى قبرك ؟

□ 5: \_\_\_\_\_

الله ع: المرابع المناسب

■ س: الشيخ إبراهيم .. نهى الرسول عن الاختلاط بين الرجال والنساء ، وفي المولد يحدث الاختلاط المحرم في الشوارع وفي الخيام وفي المساجد وفي دورات المياه ؟!

الحمد لله ، والصلاة والسلام

على من لا نبى بعده . وبعد : فإن تصحيح المفاهيم عند المسلم من الأهمية بمكان ، حيث يترتب على صحة المفاهيم صحة الاعتقاد وصحة العمل ، ومن المفاهيم التي ينبغي أن تكون واضحة في أذهان الجميع مفهوم النصر والتمكين وعدم الخلط بين انتصار الدعوة وانتصار الداعية وظهور الدعوة ه استعلائها فقط ، ومن ثم إن لم يتحقق هذا يظن أنه أخطأ في الطريق فيعيد حساباته ويبدأ في طریق آخر ، حتی إذا سلك كل الطرق عاد وهو يرفع شعار العُزلة ، إذ لا أمل في المدعويان ، ولا رجاء في استجابتهم ، ويعود قائلاً لنفسه : عليك نجاة نفسك ، ودعك من العوام ، ولا يضرك من ضل إذا الله لهؤلاء جميعنا في الحياة اهتديت ، ويغلق بابه ، ويدخل وطردوا ؟ صومعته ، ويترك الميدان .

ولخطورة مفهوم النصر في الكتاب والسنة نتناول في هذه المقالة المفاهيم المختلفة للنصر في الكتاب والسنة ، وأسباب تأخير النصر:

مفهوم النصر في الكتاب والسنة : من المعلوم يقينا أن الله عز وجل لا يخلف وعده ، فإذا قال سبحانه : ﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلْنًا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنيا ويوم يقوم الأشهاد ﴾ [ غافر : ٥١ ] ، فلا شك أن ذلك محقق لا محالة ، لذلك كان حقياً علينا أن نعرف معنى النصر وحقيقته ، إذ إن هناك من أنبياء من ألقى في النار ، ومنهم من ايغرشكون ﴾ [ الأعسراف : دخل السجن ، ومن عباد الله المؤمنين من ألقى في الأخدود ، ومنهم من استشهد ، فأين نصر الدنيا وقد قتلوا وغذبوا وأوذوا

إن للنصر مفاهيم متعددة وصور متنوعة ، منها :

١- أن يكون بالغلبة والقهر للأعداء ، وهو أول ما يتبادر إلى الذهن عند إطلاق كلمة النصر ، ومن ذلك انتصار موسى العليقلا على فرعون وقومه ، يقول سيحانه : ﴿ وَجَاوِزُنَّا بِبِنِّي إِسْرَائِيلَ الْبَحْرِ فَأَتْبِعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغْيًا وعدوا حتى إذا أدركه الغرق قال آمنتُ أَنَّهُ لا إلِهَ إلا الَّذِي آمنَتُ به ينو إسرائيل وأنا من المُسْلِمِينَ ﴾ [يونس: ٩٠]، وقال سبحاته: ﴿ وَدَمْرِتُنَا مَا كَانَ الله عز وجل من قتل ، ومنهم يصنعُ فرْعُونُ وتَقومُهُ ومَا كَانوا ا ١٣٧ ] ، وهذا النوع من النصر محبب للثقوس ، يقول سبحاته : ﴿ وَأَخْرَى تَحِبُونَهَا نَصِرٌ مِنَ اللَّهِ وَفَتَحَ قَريبٌ ﴾ [الصف: . [14

٢- أن يتحقق النصر باهلاك

[ • ٥] النوهيد السنة الثامنة والعشرون العدد الأول

يقلم الشيخ: أسامة على سليمان إهارة شنون القرآن الكريم



﴿ حَتَّى إِذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَالَ | وَدُسُر ﴿ تَجْرِي بِأَغَيْنِنَا جَزَاء التُّنُّورُ قُلْنًا احْمِلُ فيها مِن كُلُّ الْمَن كَانَ كَفِرَ ﴾ [القر: ١١- ١٣]. زونجنين اثنين وأهلك إلا من المن الله أيضا قوم ثمود سَبَقَ عَلَيْهِ الْقُولُ وَمَنْ آمَنَ وَمَا وقوم صالح أهلكهم الله ، يقول آمَنَ مَعَهُ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ [هود: ٤٠]. سبحاته: ﴿ فَأَمَّا ثَمُودُ فَأُهْلِكُوا نُوحَ رَبّ لاَ تَذَرُ عَلَى الأرضِ مِنَ برِيحِ صَرْصَرِ عَاتِيّةٍ ﴿ سَخَّرَهَا ١ - أَنه شَهادة في سبيل اللّه الْكَافِرِينَ دَيُّارًا ﴾ [نوح: عَلَيْهُمْ سَبْعُ لَيَال وَثَمَاتِيَةَ أَيَّام ٢٦ ] . ويقول سبحانه : ﴿ فَدَعَا كَسُومًا فَتَرَى الْقَوْمُ فِيهَا صَرْعَى

المكذبين ونجاة الأنبياء والرسل ربَّهُ أنسي مَغْلُوبٌ فَانتَصِرْ ، يقول سبحاته : ﴿ فَإِذَا جَاء وَعَدُ وأتباعهم ، ومن ذلك نجاة نوح | فَفَتَحْنَا أَنِوَابَ السَّمَاء بِمَاء | أُولاهُمَا بَعَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَّنَا أُولِي الطَّيْكِ ومن معه من المؤمنين ، مُنْهَمِر ﴿ وَفَجَّرْتُنَا الأَرْضَ عُيُونًا المُأْسِ شَدِيدٍ فَجَاسُوا خِلالَ الدّيار والمغرضين ، يقول سبحانه : | وَحَمَانَاهُ عَلَى ذَاتِ أَلْسُواح الله - إن ما يتصوره البعض

ويقول سبحانه : ﴿ وَقَالَ الطَّاعْنِيةِ ۞ وَأَمَّا عَادٌ فَأَهْلِكُوا

كَأْتُهُمْ أَعْجَازُ نَخْلُ خَاوِيَةٍ ﴿ فَهَلْ تَرَى لَهُم مِن بَاقِيَةٍ ﴾ [الحاقة :

٣- أن يتحقق النصر بانتقام الله من أعداء الرسل والمؤمنين بعد ، كما حدث مع فكلة يحيى العَلَيْلُ ، حيث سلط الله عليهم بختنصر ، فأذاقهم سوء العذاب، وجاس خلال ديارهم ، ودمرها ،

هزيمة قد يكون نصرًا عند الله عز وجل ﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تعلمُ ون ﴾ [النور: ١٩]، ومن ذلك قتل الداعية يعده البعض هزيمة ، ولكنه نصر من جوانب عديدة ، منها :

عز وجل ، وهي من أفضل أنواع النصر.

٢- انتصار منهج الداعية بعد استشهاده ، كما حدث لفلام قصة أصحاب الأخدود ، مات شهيدًا ، ولكن تحقق النصر لمنهجه بعد استشهاده ، فقال قومه: آمنا برب الغلام، وكم وكتب لمنهجه الذيوع والانتشار سياحة ، وسجني خلوة . والعلو ، وصدق القائل : (إن كلماتنا وأقوالنا تظل جثثنا هامدة ، حتى إذا متنا في سبيل الله غذيناها بالدماء ، فعاشت وانتفضت بين الأحياء).

٣- الذكر المسن بعد الموت ، وصدق الله إذ يقول : ﴿ وَجَعَلْنَا ذُرِّيَّتُهُ هُمُ الْبَاقِينَ ﴾ وتركنا عليه في الآذرين \* سَلَامٌ عَلَى نُوح فِي الْعَالَمِينَ ﴾ [الصافات: ٩٨]. [الصافات: ٧٧- ٧٩] ، ومن والإمام أحمد بن حنبل ، الرجل ، والنبي وليس معه قد يكون نصرًا ، والناس تحسبه تَنصرُوهُ فَقَدْ نصرَهُ اللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُواْ تَاتِيَ اثْنَيْن إذْ هُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لا تَحْزَنُ إنَّ اللَّهُ مَعَنَّا ﴾

> فإخراج النبي ﷺ من مكة كان نصرًا بنص الآيات ، وذلك الأعداء من الوصول للنيل من من وجوه منها ؛ نجاته من

المشركين وانتقال الدعوة إلى المدينة ، وقيام الدولة الإسلامية بها ، ولذلك لما سنجن شيخ الإسلام ابن تيمية ، رحمه الله ، وضح ذلك المعنى لأعدائه قائلاً: ماذا يصنع أعدائي بي ، من عالم مجاهد قُتل شهيدًا إن جنتي وبستاني في صدري ، وانتصر منهجه بعد استشهاده ، إن قتلي شهادة ، ونفيي

٥- إن من معاثى الانتصار الثبات ، حتى الممات على العقيدة وعلى المنهج ، وقد لا يتحقق النصر الظاهر إلا بعد تحقق ذلك المعنى للانتصار، فإبراهيم التليكل كان في قمة

ذلك أيضاً أن الطرد والإخراج رحمه الله ، بعد المحنة التي أحد .. » . تعرض لها وثباته على الحق إن هذا الحديث الشريف هزيمة ، يقول سبحانه : ﴿ إِلَّا كَانَ فَي أَعْلَى درجات الانتصار . ا يوضح لنا أن النصر ليس معناه ظهور الحجة وقوة البرهان ، يأتون يوم القيامة ومعهم وصدق الله إذ يقول: ﴿ فَبُهِتَ الرجلانِ والرجل ، فكيف تحقق الذِي كَفُرَ وَاللَّهُ لا يَهْدِي الْقُومَ الهم النصر رغم قلمة عدد [التوبة: ٤٠]. الظَّالِمِينَ ﴾ [البقرة: ٢٥٨]. الأتباع؛ لأن الله قال: ﴿ إِنَّا ٧- قد يكون النصر بمنع الننصر رسلتا .

﴿ فَاصِدُعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضُ عن المُشركين ﴿ إنا كَفَيْنَاكَ المستهزئين ﴾ [الحجر: ٩٤، ٥٩ ] ، وصدق الله إذ يقول : ﴿ وَلَقَدُ سَيِقَتُ كُلُمَتُنَا لَعِيَادِنَا المرس لين الله م له م المتصورون ﴿ وَإِنَّ جُندُنا لَهُ مُ الْغَالِبُونَ ﴾ [الصافات: ١٧١-١٧٣ ] ، والله سيمانه وحده أعلم بما يصلح عباده ، فيختار لهم ما يصلحهم ، فقد يكون البلاء عطاء ، وقد تكون النقمة انعمة ، أما في سنة النبي الله فقد جاءت أحاديث كثيرة توضح مفهوم النصر ؛ منها قوله النصر عندما ألقوه في النار ، على ﴿ غرضت على الأمم ، وصدق الله إذ يقول: ﴿ فَأَرَادُوا | فرأيت النبي ومعه الرهيط ، بِهِ كَيْدًا فَجَعَلْ اهُمُ الأَسْفَلِينَ ﴾ والنبي ومعه الخمسة ، والنبي ومعه الرجلان ، والنبي ومعه

٣- إن من معانى الانتصار كثرة الأتباع ، فهناك أنبياء

فأين النصر مع قلة الأتباع ، النبي أو الداعية ، وصدق الله : الابد أن للنصر مفهوما آخر

المنهج - إنه الثبات في أن الصبر هو مفتاح النصر ، الدعوة - إنه البلاغ المبين: إسواء تحقق ذلك في حياة العابد الرجال الذين يحملون ﴿ فَمَن شَاء فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاء أو بعد مماته ، فياسر وعمار المسئولية ؛ لأن صنع الرجال فَلْيُكُفُّرُ ﴾ [ الكهف : ٢٩ ] ، وسُمية وبالل وخباب ألم يكن يحتاج إلى زمن . إنه انتصار المنهج الحق ، إنه صبرهم هو طريق النصر ، تحمل الإيذاء والعذاب ، أما اليس صبرهم كان اللبنات الأولى النصر الظاهر فهو لا شك يأتي لعزة الإسلام وظهوره . بعد ذلك كله . وقد يتأخر النصر لأسباب

وقد يأتي في حياة الداعية أو كثيرة منها: بعد موته ، فانتصار الدين ١ - تأخر أسبابه لعدم ٦ - وقد يكون من أسباب شيء ، وانتصار الداعية شيء الإعداد الذي أمرنا الله به في تأخير النصر عدم انكشاف زيف آخر ، فاتتبه - يرحمك الله - | قوله : ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا الباطل ووجود أتباع لـ فليس النصر مقصورًا على استطعتم من قوة ومن رباط مخدوعون به لو انكشف لهم النصر الظاهر فقط ، فضلاً عن الخيل ﴾ [ الأنفال : ٦٠ ] . أنه قد لا يتحقق في حياة الداعية ، ومن ذلك أن النبي المعاصى ، ففي أحد بمعصية المعاصى ، ففي أحد بمعصية يرويه عن رب العزة سبحاته : واحدة من الرماة كات وتمحيص للدعاة ، وفيه عبر ( من عادى لى وليًّا فقد آذنته الهزيمة ، وفي حنين أعجبتهم ودروس كثيرة لغيرهم من بالحرب ... )) . ومعنى ذلك أن كثرتهم وقالوا : لن نغلب اليوم بعدهم . المعركة بين الحق والساطل ، من قلة وكلهم إلى كثرتهم . معركة بين أتباع الشيطان ، ٣- الاحراف عن المنهج ولعبادك المستضعفين ، ربنا وبين الجبار القهار سبحانه ( منهج أهل السنة افرغ علينا صبرا وثبت أقدامنا وتعالى ؛ لأنه عز وجل توعد والجماعة )) . من عادى وليه بالحرب ، فهل هناك من يطيق حرب الله العقيدة وتمييع مفهوم الولاء المولى ونعم النصير ، وأنت سبحانه وتعالى ، فضلا عن والبراء وتأصيل الحزبية حسبنا ونعم الوكيل . النتيجة الحتمية ، وهي نصره وتضييع السنن . سبحانه وتعالى لعباده

med hard districted by the Wall

غير ما نفهم ، إنه الثبات على انصر المؤمنين ، فضلا عن

٧- وجود مانع من موانع النصر كالظلم أو الركون للكفار صالحة لاستقبال الحق والخير

وصدق من قال: المؤمنين : ﴿ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنًا | شعب بغير عقيدة ورق يذريه الرياح

من خان هي على الصلاة يدون هي على الكفاح ٤- عدم نضوج الأمة وبناء

٥- عدم إدراك قيمة النصر ؛ لأن النصر إذا جاء دون مشقة ولا تربية ، يعنى عدم معرفة قيمة النصر وعدم المحافظة عليه .

لتبر عوا منه .

٧- وقد تكون البيئة غير

٨- تأخير النصر فيه ابتالاء

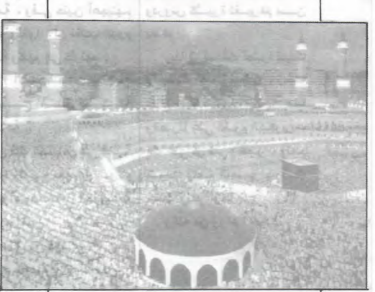
ربنا إنا نسألك نصرًا لدينك وانصرنا على القوم الكافرين ، من ذلك التساهل في قضية إنك على كل شيء قدير ، ونعم

والله من وراء القصد.

ما جاء الإسلام إلى الأرض إلا بعد أن أسنت الحياة وفسدت ، وقد انسدلت ستائر الظلام على الكون بأسره ، وأضحت كل فجاج الحياة في ظلمة ظلماء وضلالة عمياء ، وشقوة وشقاء ، وأمست الإسانية تضرب في تيه العماء ، وعمت الجاهلية جميع مناحي الحياة ، ولفت الإسانية من كل جاتب ؛ في الفكر والتصور ، في السلوك والعمل ، في العقيدة والعبادة ، وعمّ الشرك أرجاء الأرض ، في العقيدة والعبادة ، وعمّ الشرك أرجاء الأرض ، والحيوانات وهوام الأرض بعد أن أوبق الشيطان وأفرخ ، وباض الشيطان وأفرخ ، وباض الشيطان وأفرخ ، وتغلغل في نفوس البشر ، وجرى في عروقهم مجرى الدم ، وعاتت البشرية من المسخ الرهيب الفضائل والقيم ، وفساد الفطر (۱) .

وتخبط العالم أجمع في دياجير الظلام والجهل والوثنية والضلالة ، وظلمات الطغيان والقهر والاستبداد ، ولم تخل من ذلك - وقتذاك - أمة من الأمم ؛ الرومان ، واليونان ، والهند ، والصين ، واليابان ، والعرب ، ومصر ، وجميع الشعوب الإفريقية إلى غيرها ؛ فجعل اليونانيون إلها للمطر،

وآخر للحرب ، وأخرى للحب .. وهكذا ، وفي الهند عبدوا الجبال والأنهار والأبطال وآلات التناسل وآلات التناسل والحيوانات والأجرام الفلكية .. وغير ذلك . وقد بلغ عدد الآلهة في الهند وحدها في القرن السادس الميلادي (٣٣٠) مليون اله !!



(1) قد فطر الله الإنسان على معرفة ربه وتوحيده والمتزام طاعته وعبادته ، قال تعالى : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن يَبِي آدَمْ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتَ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَى شَهِلْنَا ﴾ [ الأعراف : ١٧٣] ، وما خُلق قالُوا بَلَى شَهِلْنَا ﴾ [ الأعراف : ١٧٣] ، وما خُلق الإنسان إلا من أجل عبادة ربه ، كما قال تعالى : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنسِ إِلاَ لِيَعْبُدُونِ ﴾ [ الذاريات : ٥٦].

[ ٥ ] المتوهيث السنة الثامنة والعشرون العدد الأول

وكان لكل قبيلة من العرب صنم ، وكل ناحية أو مدينة صنم خاص ، وكان في جوف الكعبة وفنائها ثلاثمائة وستون صنما ، وصار الشرك وعبادة الأوثان أكبر مظهر من مظاهر دين أهل الجاهلية الذين كانوا يزعمون أنهم على دين إبراهيم التيلا ، بالرغم من عبادتهم للأصنام ، بل بلغ بهم السفه إلى تلك الحالة التي يصفها لنا أبو رجاء العطاردي ، فيقول : (كنا نعبد الحجر ، فإذا وجدنا حجرا هو خير منه القيناه وأخذنا الآخر ، فإذا لم نجد حجرا جمعنا حثوة من تراب ، ثم جننا بالشاه فحلبنا عليه ثم طفنا به ) . رواه البخاري .

وما ورثت الجاهلية أصحابها إلا الشقاء والحيرة ، بعد أن نزعت منها الإيمان وزرعت فيهم الكفر والشرك ، وسقته بماء آسن وملح أجاج ، فأنبتت ثمار الحنظل التي رعت فيها الشهوات والغرائز ، وجعلت من أصحابها حيوانات منطقة لا تلوي على شيء بعد أن أصيبت بالسعار ، أصنام تعبد ، وأوثان تمجد ، ودماء تسفك ، ومظالم ترتكب ، وأموال تعتصب ، انتهاك للحرمات ، ووأد للبنات ، استبداد الخاصة بالعامة ، وفتك القوي بالضعف :

مُسْيِطُرُ الفرس يبغي في رعيته وقيصر الروم من كِبْر أصم عمى والأرض مملوءة جورًا مُسْخُرةً لكل طاغية في الخاتق محتكم

من أجل ذلك مقت الله سبحاته أهل الأرض بعد أن عمّ الفساد أرجاء العالم بما كسبت أيدي الناس من جرائم وذنوب ، كما قال النبي و ( إن الله نظر إلى أهل الأرض فمقتهم عربهم وعجمهم ، إلا بقايا من أهل الكتاب ». [ رواه مسلم : بقايا من أهل الكتاب » . [ رواه مسلم :

ولذا تطلعت الدنيا لبزوغ فجر جديد يعيد للإنسان إنسانيته وآدميته ، ويضع حدًّا لهذا الهوان الذي انحدر إليه الإنسان ، بعد أن أسنس قياده

للشياطين تتلاعب به ، وانطمس فيه نور الفطرة تحت أوزار الشرك وعفن المذاهب الأرضية ونتن البيئات الساقطة، وبعد أن عانت الإنسانية المعنبة من القهر والاستعباد ، وأحست بالتمزق والضياع ، واستشعرت بالياس والمذلة والشعاء ، وغرق الناس في دوامة الفجور والرذيلة والاحلال ، يترنمون على قيثارة الشأر والحروب ، وزين الشيطان للناس سوء عملهم ، ولبس عليهم الحق بالباطل ، وأضلهم عن السبيل .

ولما أذن الله سبحانه وتعالى انبجس من قلب الصحراء العربية ينبوعًا يكفي ليري العالم الصدى كلّه ، كما ينبجس الماء الصافي العذب الزلال من قلب الصخر ليملأ الدنيا من حوله خصبًا ونماء ، وبعث الحياة في هذا الموات ، ونضر وجه الحياة ، وملأ جوها بالعطر ، وأشرقت الأرض بنور ربها ، وأضاء معالم الوجود ، ورفع رءوس البشر وأضاء معالم الوجود ، ورفع رءوس البشر المنكسة إلى السماء ، وأطاح بالاستبداد والاستعباد لغير الله ، وطوى بساط الجور والظلم والفساد والطغبان .

فانبعث النور من مكة هادياً ومبشراً ونذيراً ، ليهدي الله به بعد طول ضلال ، ويظهر الحق بعد طول اختلاف ، فأرسل الله نبيه بالرسالة الخاتمة السي البشر كافة ، وأنزل عليه القرآن هداية للعالمين ، حتى يرث الله الأرض ومن عليها ، فبدد - في أقصر فترة من غمر الزمن - جحافل الظلام من حول هؤلاء الحفاة الجفاة ، وأزاح عنهم تراب الغفلة والجهل ، وأنقذهم من براثن الضلال والجهالة والهمجية والوحشية ، ونسف الخرافة والكهاتة ، وقضى على المفاسد والشرور ، وأخذ بأيديهم من الظلام والتخبط والتيه ، فاتقشعت سحب الجهل المتراكمة ، وانزاح عن الفطرة ركام القرون البالية ومخلفاتها العفنة ، وطهرت القلوب من الكفر والشرق والنفاق ، والنفوس من الغرور والفسوق

و العصبان ، و استل الرذائل من قلوب أتباعه ، فأضاءت بنور الله ، وأضاءت فجاج الدنيا من حولهم ، بعد أن عادت للإنسان إنسانيته ، وبُعثت من رمسها ، وسُقيت من رحيق الله السلسل ، فاهتزت وربت ، وأنبتت ، وصب النبي الله أصحابه وصهرهم في قالب جديد كأتما خُلقوا من جديد ، بعد أن خرج بهم في آفاق النور والهداية ، فصاغهم بالقرآن صياغة فريدة ، ما رأت البشرية من قبل مثيلاً لها ، فأخرج من هؤلاء الحفاة الجفاة حضارة عالمية راقية ناهضة ، تبعث النور والعرفان في أرجاء المعمورة ، فيها أرقى الحواضر وأجمل المدن ، رقياً وتقدما ، وحضارة لا شبيه لها على مر العصور ، فنفث فيهم النبي على قوة محركة دافعة ، فاتطلقوا لتحرير شعوب الأرض ، وتطهير الوجود ، ويناء الحياة من جديد على هدى كتاب الله وسنة رسوله ﷺ .

فقد قال ربعي بن عامر لرستم قائد الفرس: (الله ابتعثنا، والله جاء بنا لنخرج من شاء من عادة الله ابتعثنا، والله جاء بنا لنخرج من شاء من عبادة العباد إلى عبادة الله، ومن ضيق الدنيا إلى سعتها، ومن جَوْر الأديان إلى عدل الإسلام، فأرسلنا بدينه إلى خلقه لندعوهم إليه، فمن قبل منا ذلك قبلنا ذلك منه ورجعنا عنه، وتركناه وأرضه يليها دوننا، ومن أبى، قاتلناه أبدًا حتى نفضي إلى موعود الله، قال رستم: وما موعود الله؟ قال: الجنة لمن مات على قتال من أبى، والظفر لمن بقي). [ رواه الطبري في تاريخه (٣/٧٠)، وانظر ((البداية والنهاية )) لاين كثير:

وغيرهم ، وانظر (( مجمع الزوائد )) (٢ / ٢ ) ] .
فانظر كيف أبان جعفر ، رضي الله عنه بأوجز وأبلغ عبارة - ما كاتوا عليه في الجاهلية
من وثنية وضلال ، وما جاءهم به الإسلام من
توحيد وقيم وفضائل ؟! وانظر كيف أظهر ربعي

وقد أخبرت أم سلمة ، رضى الله عنها ، أن

النجاشي سأل أصحاب رسول الله على الذين هاجروا

إلى الحبشية ، فقال لهم : ما هذا الدين الذي قد

فارقتم فيه قومكم ولم تدخلوا به في ديني ، ولا في

دين أحد من هذه الملل ؟ قالت : فكان الذي كلُّمَه

جعفر بن أبي طالب ، فقال له : ( أيها الملك ، كنا قومًا أهل جاهلية ، نعبدُ الأصنام ، ونأكل الميتة ،

وناتي الفواحش ، ونقطع الأرحام ، ونسيء

الجوار، ويأكل القوى منا الضعيف، فكنا على

ذلك ، حتى بعث الله إلينا رسولاً منا ، نعرف نسبه

وصدقه وأماتته وعفاقه ، فدعاتا إلى الله لنوحده

ونعيده ، ونخلع ما كنا نعيدُ نحن وآباؤنا من دونه

من الحجارة والأوثان ، وأمرنا بصدق الحديث ،

وأداء الأمانة ، وصلة الرحم ، وحسن الجوار ،

والكف عن المحارم والدماء ، ونهانا عن

الفواحش ، وقول الزور ، وأكل مال اليتيم ، وقذف

المحصنات ، وأمرنا أن نعبد اللّه وحده لا نشرك به

شيئًا ، وأمرنا بالصلاة والزكاة والصيام) . قالت - أي أم سلمة - فعدد عليه أمور الإسلام ،

( فصدقناه وآمنًا به ، واتبعناه على ما جاء به من

اللُّه ، فعبدنا اللُّه وحده ، فلم نشرك به شيئًا ،

وحرمنا ما حرَّم علينا ، وأحللنا ما أحل لنا ، فعدا

علينا قومنا ، فعذبونا وفتنونا عن ديننا ، ليردونا

إلى عبادة الأوثان من عبادة الله تعالى ، وأن

نستحل ما كنا نستحل من الخبائث ) . [ رواه أحمد

(١/١١ - ٣ - ٣ ، ٢ ، ٥/ ١٩٠ - ٣٩٣) ، والطيالسي

كما في (( منحة المعبود )) (١/ ٨٩ ، ٩٠) ، وابن

هشام في (( السيرة )) (۱۳/۱ ٤ - ۱۸ ٤) .

 <sup>(</sup>١) انظر حوار النعمان بن مقرن مع يزدجود ملك فارس في تاريخ الطبري (٤٩٨/٣) ، ٤٩٩) ، والمفيرة بن زُرارة الأسدي مع يزدجود أيضًا (٤٤٩/٣) ، ٥٠٠) ، وزهرة مع رستم (١٧/٣) ، ٥١٨) .

<sup>[</sup>٥٦] المتوهب السنة الثامنة والعشرون العدد الأول

المهمة الموكلة إلى أهل الإسلام من الله سبحاته الأخرى ، ولا بين دعوتهم ورسالتهم ودعوات وتعالى بإخراج الناس كافة من الظلمات إلى النور ، من الوثنية إلى التوحيد ، من الظلم إلى العدل ، بتخلف ؟! فالإسلام هو المنهج الوحيد الذي يتحرر فيه البشر من عبودية البشر.

لله وزُهَاد وفقهاء وعلماء ومحدّثين وحكماء ، [رواه البخاري (ح٣٥٥) ، ومواضع ] . ومن الغيراء الصعاليك الذين استعبدتهم الأهواء الفضائل ومحاسن الأخلاق والحكمة وفصل زهرة منها عطر ، ولكل وردة سحر ، ولكلُّ منها | وحمأة ما هوت إليه .

ينصت لهم ويسجل مآثرهم وأمجادهم ، واستجابت الدنيا لتوجيهاتهم وتوجهاتهم ، فقادوها بمنهج القرآني ، وازدهرت بهم الحضارة القرآنية ، وآتت أكلها بإذن ربها .

وقد بذل هؤلاء الصحب الكرام كل مرتخص وغال ، وخاضوا معارك ضارية ، وتحملوا من المشاق والمتاعب وصنوف التعنيب والآلام ما لا قبلَ لبشر به ، فتحملوا كل ذلك بصبر وجلد ، وضربوا أروع الأمثلة في الصبر والبذل والعطاء ، وبذلوا جهودًا جبارة مباركة في سبيل ما آمنوا به ليصبح المنهج القرآنى الفريد واقعنا ملموسنا في حياة البشر .

ولا وجه للمقارنة بينهم وبين من سبقهم من رُفعت الأقلام ، وجفت الصحف . أصحاب الرسالات السابقة والكتب السماوية

ورسالات من سبقهم ، فقد كانت كل رسالة سابقة عليهم لفئة من البشر في بقعة معينة من الأرض حتى يفضوا إلى موعود الله الصادق الذي لا المدة محدودة من الزمن ، أما هم فقد كان عليهم أن يبلغوا دعوة نبيهم إلى كافة أرجاء المعمورة جيلا بعد جيل إلى قيام الساعة ، وذلك لأن دعوة نبيهم وانظر كيف جعل النبي على من رعاة الإبل هي الدعوة الخالدة الشاملة الخاتمة للعالم أجمع ، والغنم سادة للأمم وساسة وقادة ، يقودونهم إلى فقد قال رسول الله على : (( .. وكان النبي نبعث الحق وصراط مستقيم ، ومن عُباد الحجر إلى عُبَّاد الله قومه خاصة ، وبُعثت اللي الناس عامة )) .

فما أحوج البشرية اليوم - بعد أن تردت قيمها والشهوات والغرائز وعبوا منها عبًّا معلمين للدنيا | وانتكست فضائلها - إلى بعث إسلامي جديد بعودة إلى المنهج القرآني الذي أنقذ البشرية بالأمس ، الخطاب ، وتكونت منهم باقة مزهرة عطرة ، لكل وهو القادر - بإذن الله - على انتشالها من هوة

رونق جذاب . وما أحوج أهل الإسلام خاصة - في هذه الحقبة أتطلبون من المختار معجزة الكثيبة من تاريخها - إلى عود حميد إلى السبب يكفيه شعب من الأجداث أحياه الوحيد لعزها ومجدها على مر التاريخ ، إلى القرآن إنها معجزات بشرية وقف التاريخ مبهورًا | والسنة من جديد : ( فلا يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها ) . كما قال الإمام مالك ، رحمه الله .

وقال رسول الله على: (( تركت فيكم أمرين لن تضلوا ما تمسكتم بهما : كتاب الله وسنة نبيه )) . [ رواه مالك ص (٨٨٩) ، وانظر ((الصحيحة )) (٣/١/٣) ، و(( المشكاة )) ( ٢٦١) ] .

فإلى الإسلام يا عباد الله ، فإما شريعة الله ، وإما أهواء الذبين لا يعلمون ، وإما هدى الله ، وإما غواية الشيطان ، ولا ثالث لهما .

و (أصدق كلمة قالها الشاعر كلمة لبيد : ألاكل شيء ما خيلا الله باطل ) . [رواه البفاري (٣/٥) ].



ما كان رسول الله على مصر يوم جعل الله يوسف أهله وعشيرته ، ولكنه لا يجد بدعاً من الرسل في هجرته العَلِين على خزائس الأرض من بينهم من يشاكله في دين من مكة إلى يثرب ؛ فقد هاجر | يلتمسون وطناً صالحاً فيه | ولا عقيدة ولا خلق ولا فكرة من قبله الأبياء ، هاجر الخصب وفيه لين العيش ، ولا نظرة إلى الحياة . إبراهيم أبو الأنبياء إلى الأرض التي بارك الله فيها ، وهاجر لوط السَّيِّيِّلُ من القرية الظالم العذاب الأليم ، وهاجر هود أهلها حين أراد الله أن يجعل عاليها سافلها ويرسل عليها | قومه الريح العقيم . حجارة من سجيل ، وهاجر يونس العَلَيْيُلُ لما رأى إصرار قومه على الباطل وتماديهم في المنكر ، وهاجر موسى الطَّيْنُ أَمْ رد اللَّه غربته ، وليس من مصر مع بنى إسرائيل ، الغريب من يعيش في مكان عاش النبي على في مكة حين أراد الله أن يأخذ فرعون | قصى ناء عن أهله وسكنه | أربعين سنة وهو يحس وقومه نكال الآخرة والأولى ، وأولى قرابته ، بل الغريب من الوحشة ويألم للغربة في بلده

وهاجر صالح من ديار قومه الغريب من قضت عليه حين تأذن الله ليرسلن عليهم العَلَيْةُ يوم أرسل الله على

وتلك سنة من سنن الله لن تتحول ولن تتبدل ، وما من نبى إلا عاش غريبًا في أمته ، وهاجر يعقوب والأسباط إلى ايعيش في مسقط رأسه بين وبين ظهراني أهله وعشيرته

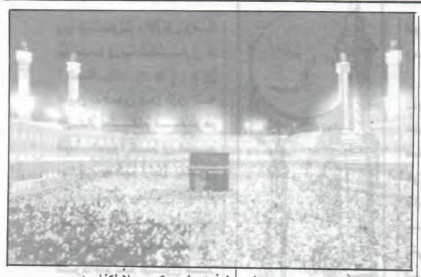
صروف الدهر أو تكاليف الحياة أو ضرورة العيش أن يعيش بین قوم ینکرون علیه عقیدته الصحيحة ودينه القويم وعلمه الحق الكريم ومواهبه التي اختصه الله بها ، والله بختص برحمته من يشاء وهو ذو القضل العظيم .

[٥٨] التوهيد السنة الثامنة والعثيرون العد الأول

لما كان يرى منهم ما يجافى الفطرة السليمة وينبو عنه العقل الكامل الرجيح ، ولكنه كان يكبت شعوره ويكظم ألمه ، ويلقاهم بالوجه الطلق والنفس الرضية المطمئنة والبشر الذي يلين أقسى القلوب ، ولهذا كان موضع اكيارهم وإجلالهم وثقتهم ومشورتهم ، وكاتوا يدعونه الصادق الأمين ، لما اختصه الله به من الخلق الكريم والشيم الرفيعة والسجايا النبيلة .

كان ينكر عليهم - في نفسه - إسفافهم في عقائدهم وإخلادهم إلى عبادة ما صنعت أيديهم أو أيدي أمثالهم من أصنام وأوثان لا تحسس ولا تسمع ولا تبصر ولا تغنى عنهم شيئا .

كان ينعى عليهم تورطهم في كباتر الإثم والفواحش ؛ لأن فطرته السليمة التي فطره الله عليها لم تكن تسكن إلى ذلك ولا ترضاه ، بل كانت تنفر منه أشد النفور وتشمئز كل الاشمئزاز ، ولكنه لم يكن يعلن اتكاره وتفوره واشمئزازه ؛ لأنه ما كان يريد أن يسيء



إليهم ولا أن يؤذيهم ، ولا أن يطعن في دينهم وعاداتهم وما كانوا يعتقدون ، وكان يكتفى من الإنكار بالبعد عنهم وعدم مشاركتهم فيما لا يرضى ، كان | والخلوة والتأمل ، فكان يخلو يعاملهم معاملة الغريب الحازم بغار حراء الليالي ذوات العدد، يخالفونه في عاداته وأحواله ، إيحب ، حتى جاء الحق من ربه من عاداتهم السيئة ، ولا يبدي اعتراضا على سلوكهم وغمرته أنوار الهداية . الشاتن ، بل يعاشرهم أجمل

الباطل الذي لم يستطع حيلة شديد » ، ﴿ إِنَّ اللَّهُ مُ لُواحِدُ ﴿

والإكبار .

لدفعه ولم يهتد سبيلا لكفاحه ، وعلم أن الحق غير ما عليه أهله ، ولكنه لم يعرف مكاتبه ، طفق يلتمسه في العزلة الأريب إذا حل دار قوم ايفر مما يكره ، ويبحث عما ويذ الفهم في دينهم وبعث إليه الملك الذي كان وعقيدتهم ، يضمر إنكاره في ايبعثه إلى الأنبياء والمرسلين نفسه ، ولا يظهر اشمنزازه من قبله ، فثلج صدره ، وقرت عينه ، وأحس برد اليقين

أ م كلف الله تعالى أن معاشرة ويبذل لهم من الود يصدع بما يُؤمر ، وأن يعرض والإحسان والمعروف ما يحله عن المشركين ، فأظهر لهم ما من قلوبهم في مكان الإجلال كان يخفي عليهم ، وأبدى ما كان يكتم ، وقال لهم : (( إنسى فلما ضاق ذرعاً بهذا انذير لكم بين يدي عذاب

السنة الثامنة والعشرون العدد الأول التوحيد [٥٩]

رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمُ اوَرَبُّ الْمَشَارِقِ ﴾ بَيْنَهُمَا وَرَبُّ الْمَشَارِقِ ﴾ [الصافات : ٤، ٥] ، ﴿ إِنَّ عَبَادُ أَمْثَالُكُمْ فَادَعُومُمْ عَبَادُ أَمْثَالُكُمْ فَادَعُومُمْ فَانِينَ تَجِيبُواْ لَكُمْ إِن كُنتُ مَ فَادَعُومُمُ فَانِينَ ﴿ اللَّهُمْ أَرْجُلُ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَيْدِ يَبْطِشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَيْد يَبْطِشُونَ بِهَا قُلِ اذَعُواْ فَلَا تَعْمُواْ فَيْكُمْ أَمْ كَيْدُونَ فِي الْعَرَاقِ عَلَى الْعُمْ أَيْد يَبْطُونَ بِهَا قُلِ اذَعُواْ فَلَا الْعَرَاقِ ﴾ [الأعراف : ١٩٤] . والأعراف : ١٩٤] .

وتحداهم بكتاب كريم ، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، بهرهم بروعة أسلوبه ، وحسن بياته ، وقوة حجته ، وسمو بلاغته ، واخياره بالغيب ، فرموه بالكذب والسحر والجنون ، وسموا كتابه أساطير الأولين ، وقالوا : إنما يعلمه بشر ، فرد وأبطل كل فرية رموه بها ، وأبطل كل إفك قذفوه به ، وقال : ﴿ وَلاَ يَأْتُونَكُ بِمثل إِلاَ جُئْنَاكَ بِالْحَقِ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴾ إلاَ الفرقان: ٣٣] .

وقضى بين ظهرانيهم بعد الرسالة شلاث عشرة سنة يدعوهم إلى ما فيه سعادتهم



ونباهة شأنهم في الدنيا والآخرة ، فما استجاب له إلا المستضعفون .

وكاتوا يتقاسمون ليؤذونه أذى بليغنا ، فإذا لقوه خارت قواهم وفترت عزائمهم وتراخت أوصالهم وعلتهم رعدة وتصبب العرق على جباههم ، فإذا انصرفوا عنه عجبوا لأنفسهم كيف فاتهم تتغيذ ما كاتوا

هيبة اختصله الله بها ، ونظرات وديعة يرمقهم بها فتقع كالسهام في سلويداء

قلوبهم فتردهم جبناء رعاديد ، وما يبدئ الباطل وما يعيد .

فكاثوا يغرون به سفهاءهم الذين اختلت أعصابهم وضعفت عقولهم ومتساعرهم حتسى صاروا كالبهائم العجم ، وحتى هؤلاء ما كاثوا يستطيعون أن ينالوه بأذى إلا من خالفه حين يسجد لربه ، ليتقوا نظراته التي لا قبل لهم باحتمال وقعها في نفوسهم ، ولما ضاقوا ليثبتوه أو يقتلوه أو يخرجوه .

أذن الله له في الهجرة إلى المدينة ، فهاجر من مكة وغادر بها ذكريات عزيزة عليه ، وأماكن لها في قلبه مكان أمين ، فيلا تعجب إن علمت أنه وقف بظاهر مكة ، ثم رمقها بنظرة وقال : ((إني لأعلم أنك أحب بلاد الله إلى الله ، ولولا أن أهلك أخرجوني منك ما خرجت )) .

انتقلت الدعوة من مكة إلى المدينة ، فكسبت بانتقالها ميدانا جديدا ، وصادفت جواً صالحا وتربة خصبة ، فأثمرت وأزهرت وآتت أكلها شهياً

للمصلحين والداعين إلى الخير والسلام لم يتراجع ولم ينهزم والمقتفين آثار رسول الله ﷺ إذا نبا وطنك بدعوتك فلا عليك أن ترتاد ميدانا جديدًا ، وعليك أن تضحي بحبك لجدران دارك في سبيل الحق الذي تدعو فهاجر إليه ، فظهر الإسلام إليه ، فالحق لا وطن له ، معك فهذاك وطنك الذي لا تبغى عنه حولا . الما

ويؤيدك فهم أهاك وهم

ينكشف مرة واحدة ؛ فلا ينبغى مهما يبطئ النصر أو تتراخ الفائزين . من دونه الأيام ، فلا بد أن الشمس طالعة تثبت الضوء

الضعفاء والأرقاء أفرادًا ، المبصرين الذين يحسون . أما

إن في الهجرة لعبرة | ولكن الرسول عليه الصلاة ولم ييأس على الرغم من كل ما كان يلقى من كيد واستهزاء وسخرية ، حتى أثمر له صبره وجهاده وثباته ميدانا جديدًا ، بهذه الهجرة ، ولم يمض بعد | ويعبروا عما يشعرون . وحيث وجدت من ينصر الحق ذلك ثمان سنوات حتى دخل الدين كله .

فمن سار على الدرب وصل ، في كل ناحية ، ولكن ليس والعاقبة للصابرين . فشاوة ، أو كان جسمه في مكث الإسلام في مكة ثلاث خدور ، هو معذور إن اعترف عشرة سنة لا يدخل فيها إلا بأته لا يرى ولا يحس ، وسلم

إن بلغ به التبجح والغرور إلى حد أن ينكر على المبصرين ما تمكنهم سلامة حواسهم من رؤيته ، وحال أن يصدهم عن التعبير عن شعورهم ، فلا بد أن يؤخذ على يده ليتمتع اسليمو الحواس بمشاعرهم

لو أن الكافرين سلموا للنبي الناس في دين الله أفواجاً ، على بما شعر به وما يحسه ينبغى أن تعدل به وطناً أو وكتب الله لدينه الظهور على وتركوه يؤدي رسالة ربه ما شهر في وجوههم سيفًا ، ولا إذا خذتك أهلك وبنو وطنك علينا أن نأتسى برسول صوب إلى صدورهم سهما ، ووجدت من دونهم من ينصرك الله على في قوة إرادته ومضاء ولكنهم عارضوه ، ووقفوا في عزمه وصبره ومثابرته سبيله ، وصدوه عن أداء عشيرتك فلا تؤثر عليهم أحدًا . واحتماله وتضحيته وإيمانه السالته ، فاقتضت سنة إن الحق يغطيه ركام من بالحق وثقته بمصير العمران أن ينحيهم من طريقه العادة والوراثة وآثار البيئة ، الصابرين ، ويقينه وحلمه اليمضي قدماً نحو غايته ، وهذا الركام لا يمكن أن وسعة صدره ، وجميع مظاهر فحاربهم وكتب الله له النصر خلقه الكريم إن أردنا أن يكتب والظفر : ﴿ وَلَيْنَصْرُنَّ اللَّهُ مَن للمصلح أن ييأس من روح الله الله لنا النصر ونكون من ايتصرُهُ إنَّ اللَّهَ لَقُويًّ عَزيزٌ ﴾ [الحج: ١٠٠] .

فانستفد من درس الهجرة يظهر الحق مع إدمان الجهاد ، في كل مكان ، وتتشر الدفء النافع المثمر ، ولتكن لنا في رسول الله الله الله السوة حسنة ، ومن أدمن قرع الباب ولج ، إيدركها من كان على بصره ولنعتصم بالصبر والثبات ، فإن الله مع الصابرين .

الحلقة السابعة

الحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله وصحبه ، 

فإن اللغة العربية وعاء الحضارة الإسلامية ، ولا شك أن حفظ الوعاء وصيانته يضمن حفظ ما فيه ، وأنَّ أي ثُلْم أو ضعف فيه يعنى ضعف ما فيه ، من هذا حضارتنا ، وندعو إلى تعلمها وتعليمها والتعليم بها في كل مراحل الدراسة ، وإن تعليم العلوم الحديثة بغير العربية لهو ضرب لها في عقر دارها ، وإن دولاً وأقوامًا أقل حضارة وأحدث نشأة منا تعلم العلوم كلها بلغاتها الأصلية ، ولنا فيما يفعله اليهود والياباتيون والكوريون ... إلخ مثل وعيرة .

والمسترفون فسى بلادنسا يسارعون إلى تعليم أو لادهم في من الزمان ومنه: مدارس وجامعات تحتقر العربية ، فلا تعلم بها ، فتنشأ أجيالً مقطوعة الصلة بدينها وحضارتها ، ولا يوجد بلد في العالم كله يفعل بتعليمه ما نفعله نحن في مصر ، والنتائج السلبية نراها كل يوم وتلمسها . إن العربية التي ارتقت إلى حمل

رسالة الله تعالى إلى البشرية لن تعجز عما هو أقل شأتاً وأسهل مأخذًا ، ورحم الله حافظ إبراهيم إذ يقول على لسانها:

وسيعت كتاب الله لفظ وغاية وما ضقت عن آى به وعظات فكيف أضيقُ اليوم عن وصف آلةٍ وتنسيق أسماء لمخترعات ؟ المنطلق ننظر إلى لغتنا وعاء الوبرنامجنا في مجلة التوحيد الغراء برنامج عملي ، بمعنى أننا بدل أن ننفق الوقت في الحديث عن تعليم العربية والاهتمام بها نقوم عمليًا بتعليمها وتقريبها إلى الناس ، سائلين الله تعالى التوفيق والمعونة ، وكنا قد ابتدأنا الحديث عن ((كان وأخواتها »، ونتابع ذلك فنقول : ٧- ظـــ : وتفيد مــع معموليها: (اسمها وخبرها) اتصاف اسمها بمعنى خبرها لمدة

أ- ﴿ وَإِذَا بُشُر أَحَدُهُم بِالْأَنتُي طُلُّ وَجُهُـهُ مُسْوَدًا وَهُو كَظِيمٌ ﴾ [النحل: ٥٨] ، تفيد ﴿ ظُلُّ ﴾ في الآية اتصاف المبشِّر بسواد الوجه حال علمه بأنه رزق أنثى ، وهو من أخلاق الجاهلية التي ذمُّها القرآنُ ، ﴿ ظل ﴾ : فعل ماض ناقص مبنى على





[٦٢] التوهيد السنة الثامنة والعشرون العدد الأول

الفتح ، (( وجه )) : اسمها مرفوع ، وهو مضاف ، والهاء ضمير مبني في محل جر مضاف إليه ، ﴿ مُسْوَدًا ﴾ : خبر ظل منصوب بالفتحة الظاهرة .

ب- ويأتي خبرها جملةً فعلية في محل نصب ، كما في ﴿ ولَوْ فَتَحَنَا عَلَيْهِم بَابُا مُنَ السَّمَاء فَظُوْ أَفِيهِ يَعْرُجُونَ ﴾ [ الحجر : 1 ] ، واو الجماعة ضمير مبني في محل رفع اسم ظل ، ﴿ يعرجون ﴾ : جملة فعلية في محل نصب خبرها .

ج- ويأتي اسمها ضميرًا مستترًا ، كما في قوله : ﴿ قَالُوا نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُ لَهَا عَاكِفِينَ ﴾ [ الشعراء : ٧١] . اسم ظل ضمير مستتر وجوباً تقديره ندن، ﴿ عاكفين ﴾ : خبرها منصوب بالياء.

د-وتحذف إحدى لاميها للتخفيف ، كما في : ﴿ وَانظرَ لِلتَخفيف ، كما في : ﴿ وَانظرَ عَلَيْهِ الْحَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴿ طَلْتَ ﴾ [طلب : ٩٧] ، ﴿ طَلْتَ ﴾ أصلها ظللت ، والتاء في محل رفع اسمها ، والتاء في محل رفع اسمها ، وجلة ظل مع معموليها لا محل لها صلة الموصول .

٣- أحبح: وتفيد مع [الحجرات: ٢] ، ((تصبحوا)): معموليها اتصاف اسمها بمعنى فعل مضارع ناقص منصوب خبرها في وقت الصباح غالباً ، وتوسع العرب في استعمالها ، وتوسع العرب في استعمالها ، في محل رفع ، ﴿ نادمين ﴾ : في محل رفع ، ﴿ نادمين ﴾ : ومن الأول قولك : أصبح محمد خبرها منصوب بالياء ، وهي لا

نشيطًا ؛ أي اتصف بالنشاط في وقت الصبح ، فإن أردت اتصافه بذلك على الدوام وأنه قد صار عادة له احتمل الكلام ذلك حسب السياق ، محمد : اسم أصبح مرفوع ، نشيطا : خبرها منصوب، ومنه قوله على: (( يعقدُ الشيطانُ على قافيةِ رأس أحدكم إذا هو نام ثلث عُقد، يضربُ مكانَ كلُ عقدة : عليك ليل طويل فارقد ، فإن استيقظ فذكر الله انحلت عقدة ، فإن توضأ انطت عقدة ، فإن صلى اندات عقده كلها ، فأصبح تشيط طيب النفس ، وإلا أصبح خبيث النفس كسلان )) . [ البخاري ومسلم ، (( صحيح الجامع )) : (۸۱۰۷) .

اسم أصبح ضمير مستتر تقديره هو ، نشيطا : خبرها منصوب وطيب خير ثان ، وخبيث : خبر أصبح الثانية منصوب ، وكسلان خبر ثان ، فهذا كله من اتصافها بذلك وقت الصباح ، ولكن العرب توسعوا في استعمالها ، فجعلوها لعموم الزمان ، ومنه : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا إِنْ جَاءِكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَأٍ فَتَبَيِّنُوا أن تصيبوا قومًا بجهالة فتصبحوا على ما فعاتم نادمين ﴾ [الحجرات: ٢] ، (( تصبحوا )) : فعل مضارع ناقص منصوب بحذف النون عطف علي ﴿ تصيبوا ﴾ ، والواو : اسمها في محل رفع ، ﴿ نادمين ﴾ :

تعني صباحاً معيناً ، بل هي للدوام والاستمرار ، والله أعلم .

وقد تستعمل أصبح تامة بمعنى الدخول في وقت الصبح ، مثل : أصبح محمد ، ومنه : أصبحنا وأصبح الملك لله ، أصبح الأولى : تامة بمعنى دخلنا في وقت الصبح ، و (( نا )) فاعلها ، وأصبح الثانية تحتمل التمام والنقصان .

٤ - أضحى : وتقيد مع معموليها اتصاف اسمها بمعنى خبرها اتصافا يتحقق وقت الضحى ، ثم توسموا فيها ، فجعلوها للزمان الممتد ، ووقت الضحى بعد شروق الشمس ينصف ساعة إلى ما قبل صلاة الظهر بنصف ساعة تقريبا ، وفيه صلاة نافلة تسمى صلاة الضحى أقلها ركعتان وأكثرها ثمان ، وأصل الضدو في اللغة البروز إلى الشمس ، ولم يات هذا الفعل ناقصاً في القرآن الكريم ، ومن الناقص : أضمى العمال مشغولين بأعمالهم ، فذلك في وقت الضمي ، فإذا أردت الدوام قلت : أضحى الجهاذ فرضا لتحرير فلسطين، أما قوله تعالى لأدم العليلا عن الجنة : ﴿ وأنك لا تظم أفيها ولا تضدى ﴾ [طه: ١١٩]، ف ﴿ تضمي ﴾ هذا فعل تام بمعنى التعرض لحر الشمس ، وفاعله مستتر تقديره أثت ، وتأتى تامة كذلك بمعنى الدخول في وقت الضحى كقولك: أضحينا.

٥- أمساق: وتفيد مع معموليها اتصاف اسمها بمعنى خبرها اتصافًا يتحقق مساءً ، ثم توسعوا فيها فجعلوها للزمان الممتد ، فمثال الأول : قولك : أمسى المسافر مجهودًا ، والثاني قولك : أمسى التقدم العلمي هاللا في كل المجالات ، وتستعمل تامة ، كما في : أمسينا وأمسى الملك لله ، فالأول تام بمعنى دخلنا في وقت المساء ، والثاني يحتمل النقصان والتمام ، ومن مجيء أصبح وأمسي تامين بمعنى الدخول في وقت المساء والصباح قوله تعالى : ﴿ فَسُبُحَانَ اللَّهِ حِينَ تُمسُونَ وَحِينَ تصبحون ﴾ [ الروم : ١٧ ] ، ﴿ سبحان ﴾ : مصدر منصوب بمعنى سبحوا ، وهو مضاف ، ﴿ اللَّه ﴾ : لفظ الجلالة مضاف إليه مجرور بالكسرة الظاهرة ، ﴿ حينَ ﴾ : ظرف زمان منصوب بالفتحة الظاهرة ، وهو مضاف ، ﴿ تمسون ﴾ : فعل وفاعل في محل جر بالإضافة إلى حين ، ومثله : ﴿ وَحِينَ تَصْبُحُونَ ﴾ .

\* وَن نواهر اللغَويين : جاء في ترجه بكر بن حبيب السهمي والد المحدث عبد الله بن بكر في (ربغية الوعاة )) للسيوطي أبي على أبي عيسى بن جعفر بن المنصور أمير البصرة ، فعزاه شبيب بن شبة المنقري ، فقال : بغنا أن الطفل لا يزال مُحَيَّظُنُا

على باب الجنة يشفع لأبويه ، فقال له أبي : يا أبا معمر ، دع الظاء والزم الطاء .. فقال شبيب : أتقول لي هذا وما بين لابتيها أفصح مني ؟ فقال أبي : وهذا خطأ ثان ، من أين للبصرة لابة ، اللابة : الحجارة السود ، والبصرة ذات الحجارة البيض .

قلت: تواردت الأحاديث بأن الطفل إذا مات قبل أن يبلغ الحلم واحتسبه والده وصبرا على ذلك ورضيا بقضاء الله تعالى وقدره، إذا حدث ذلك شفع ذلك الطفل لأبويه يوم القيامة.

جاء في ((لسان العرب)):
المحبنطئ: السلاق بالأرض،
وفي الحديث: إن السقط ليظلُ
مُخبنطيا على باب الجنة ..
فستروه: متغضبًا، وقيل:
المحبنطئ: المتغصب المستبطئ
للشيء .. وقال ابن الأشير:
المحبنطئ: بالهمز وتركه:
المتغضب المستبطئ للشيء .
((لسان العرب)): (حبط) .

ولم أجد الحديث بهذا اللفظ في شيء من كتب الحديث التسعة المشتهرة ، ولا في (( المعجم المفهرس )) لألفاظ الحديث النبوي ، وجاء في كتاب (( الفاتق في غريب الحديث )) للعلامة الزمخشري (١/١٥٠) قال : قال - أي رسول الله الله المسقط : (( يظل محبنطيا على المباب الجنة )) . ثم فسره ، فقال : احبنطيت : من حبط ، إذا التفخ

بطنه . والمعنى أنه يظل منتفضًا من الغضب والضجر . اه. .

قُلْتُ : إنما يغضب تدليلاً على رب العيزة ؛ لأنه سقطٌ غير مكلف .. ونذلك حسى يشفع لأبويه .

وقد وجدت الحديث بغير اللفظ المذكور في (( مسند )) الإمام أحمد ، رحمه الله ، قال : حدثنا أبو المغيرة ، حدثنا حريز قال : حدثنا شرحبيل بن شفعة عن بعض أصحاب النبي الله سمع النبي على يقول : (( يقال للولدان يوم القيامة : ادخلوا الجنة ، قال : فيقولون : يا رب ، حتى يدخل آباؤنا ، وأمهاتنا ، قال : فيأتون ، قال : فيقول الله عز وجل: ما لى أراهم محبنطئين ؟ الخلوا الجنة ، قال : فيقولون : يا رب ، آباؤنا وأمهاتنا ، قال : فيقول: ادخلوا الجنة أتتم وآباؤكم )) . انظر (( مستد )) الإمام أحمد (٤/٥٠١، الحديث ١٠٥/٣) .

وقد انفرد به الإمام رحمه الله من بين أصحاب الكتب التسعة ، ورواته ثقات ، وهو بمعنى الأحاديث المتقدمة .

ومن هذا كله يتضح أن اللفظ بالطاء لا بالظاء ، أما اللابة فهي الحرَّة ، وهي الحجارة السوداء ، وأما البصرة فهي الحجارة البيضاء ، وبها سميت مدينة البصرة في جنوب العراق . والله الموفق .

\* \* \*

## تمنت

تهنئ جمعية أنصار السنة المحمدية الأخ الدكتور / مصطفى أحمد عبد العليم ، المدرس المساعد بكلية دار العلوم والمدرس بمعهد إعداد الدعاة بمناسبة حصوله على درجة الدكتوراه بمرتبة الشرف الأولى ، وتسأل الله له دوام التقدم .

وكاتت الرسالة قد نوقشت بكلية دار العلوم يوم الأحد الموافق ١٢ من ذي القعدة ١٤١٩ هـ، ٢٨ من فبراير ١٩٩٩ م، وعنوانها: ((السمات النحوية بين المكي والمدني في القرآن الكريم )) بإشراف الأستاذ الدكتور / محمد عبد المجيد الطويل ، أستاذ ورئيس قسم النحو والصرف والعروض بكلية دار العلوم ، وشارك في المناقشة الأستاذ الدكتور إبراهيم حسن إبراهيم رئيس قسم اللغويات بكلية اللغة العربية جامعة الأزهر ، والأستاذ الدكتور / محمد حماسة عبد اللطيف أستاذ النحو والصرف والعروض بكلية دار العلوم .

## تنويسه

يرجى من الأخوة مشتركي مجلة التوحيد والذين يرسلون حوالات بريدية إلى المجلة أن يقوموا بإرسال حوالات بريدية داخلية وليست أميرية حكومية ، مع كتابة العناوين بخط واضح .

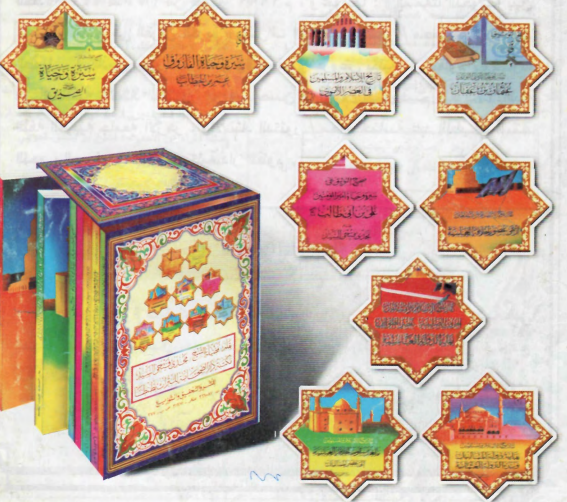
وجِرُاكم الله خيرًا .



يسعدها أن تقدم موسوعة صحيح التوثيق في تاريخ الاسلام و المسلمين في ألف عام .

بقلر فضيلة الشيخ/ مجري فتدى السيد

انطلاقاً من أن التاريخ هو حضارة الأمم وأن أمة لا تاريخ لها فبالتالي لا هوية لها فقد صدرت هذه الموسوعة في تسعة مجلدات، و نمتاز هذه الموسوعة عن غيرها بأنها تعتمد على ما صبح فقط من الأثار و عالجت التشويه المتعمد للتاريخ الإسلامي مدعماً ذلك كله بالأدلة و منتظر إصدار سلسلة أخرى بإذن الله "ما لم يصح من التاريخ "مع ذكر الأدلة على ذلك دفاعاً عن تاريخنا الجيد الذي علم الأمم



ت : ۳۲۱۵۸۷ تلیفاکس: ۳۱۲۲۷۱

مكتبة دار الصحابة للتراث بطنطا

Upload by: altawhedmag.com