



رئيس محلس الإدارة محمد صفوت نبور الدين رئيس التحرير د . جمال المراكبي مدير التحرير محمود غريب الشربينى سكرتير التحرير جمسال سعيد حياتم المشرف الفنى حسيسن عطا القسراط

#### الاشتراك المستوي

- في الداخل ١٥ جنيه ( بحوالة بريدية داخلية باسع

رسل القيمة بحوالية بنكية او شيك . على بنك فيصل

مطابع 👫 التجارية - قليوب - مصر

0.0.0.0.0.0.0

### صاحبة الامتياز

<u>enagall äindt denis llagarns</u> المركز العام : القاهرة \_ ٨ شارع قولة \_ عابدين alie: ٢٩١٥٥٧٦ \_ ٢٥٤٥٢

## في هذا العدد

|     | الافتتاحية : الرئيس العام : الحرب دعوة                     |
|-----|------------------------------------------------------------|
|     | كلمة التحرير : بقلم رئيس التحرير :                         |
|     | فقه الدعوة [ 1 ]                                           |
|     | باب التفسير : تفسير سورة الواقعة : الحلقة الثانية          |
| ź   | بقلم د . عبد العظيم بدوي                                   |
| -   | بلب السنة : الرئيس العام : ثواب الكافر في الآخرة           |
|     | موضوع العدد : المحكم والمتشابه في القرآن                   |
| ٢.  | بقلم د . محمود عبد الرازق                                  |
| * 7 | أسئلة القراء عن الأحاديث                                   |
| - * | باب الفتاوى : لجنة الفتوى                                  |
|     | ذبائح أهل الكتاب : بقلم مدير التحرير                       |
| ٤.  | شياطين اليهود وعبدة الشياطين.                              |
|     | إعداد : جمال سعد حاتم                                      |
| t t | حب النبي يتجاز وحكم الاحتفال بمولده : بقم صلاح عبد المعبود |
| ٤V  | شعر : منقذ الورى : زكريا عبد المحسن علي                    |
| ±۸  | اليهود والدعاية المضللة : د . الوصيف علي حزة               |
| 01  | الإعلام بسير الأعلام : بقلم الشيخ مجدي عرفات               |
|     | وليس الذكر كالأنثى : بقلم : أسامة سليمان                   |
| 0 1 | من روائع الماضي : بدعة المولد ومظاهرها الوثنية !!          |
|     | بقلم الشيخ : عبد الرحمن الوكيل                             |
|     | علوا إلى القمر وانحطوا إلى الأرض                           |
| • ^ | بقلم الشيخ : مصطفى درويش                                   |
|     |                                                            |

بقلم الشيخ : على حشيش 7 1 نتيجة المسابقة ٧١

٦.

الأبناء وتربيتهم بقلم د . محمد بن سعد الشويعر تحذير الداعية من القصص الواهية . عقائد الصوفية في ضوء الكتاب والسنة ٢٨

التحرير : ٨ شارع قوله - عابدين - القاهرة : ..... فاكس : ۳۹۳. ۲۲۲ قسم التوزيج والاشتراكات : 🖀: ٢٩١٥٤٥٦

التوزيع الداخلي : مؤسسة الأهرام وفسروع أنصسار السنة المحمدية

ثمن النسخة : مصر جنيه واحد ، السعودية ۲ ريسالات ، الإمسارات ۲ دراهم ، الكويت ... فلم ، المغرب دولار أمريك ... الأردن ... ٥ فلس ، العراق . ٧٥ فلس ،

قطر ۲ ريالات ، عمان نصف ريال عماني .

الرب خير لك مني !!

مع القراء

كان لأبي الوفاء بن عقيل ولدان ماتا في حيات، أما الأول فقد مرض مرضًا طويلاً وبالغ أبوه في علاجه، فلما تقارب أجله قال لأبيه : قد أنفقت وبالغت في الأدوية والطب والأدعية ، ولله تعالى في اختيار ، فدعني مع اختياره .

قال ابن عقيل : فوالله ما أنطق الله سبحاته وتعالى ولدي بهذه المقالة التي تشاكل قول الذبيح : ﴿ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدْتِي إِن شَاء اللَّهُ مِنَ الصَّابِرِينَ ﴾ ، إلا وقد اختاره الله تعالى للحظوة . ولما مات ولده الآخر ، أكب عليه وقبله وهو في

أكفانه وقال : يا بني استودعتك الله الذي لا تضيع ودائعه ، الرب خير لك مني .

ثم مضى وصلى عليه . وكان رحمه الله يقول : لولا أن القلوب توقن باجتماع ثان لتغطرت المرائر لفراق المحبوبين . رئيس التحرير

the make to the second second



الحمد لله وحده ، والصلاة والسلام على خير خلقه محمد وآله وصحبه .. وبعد :

فالإسلام دين الله القويم ، الذي بعث به خير الخلق أجمعين ، وأتمه ورضيه لعباده المؤمنين دينًا ، ولا يقبل دينًا سواه ، فأحكم الله سبحانه شرعه وجعله في كل تفاصيل وجزئياته دعوة شرعه وجعله في كل تفاصيل وجزئياته دعوة الخلقه ، فالأذان والصلاة والزكاة والزواج والجهاد كله دعوة تبين محاسن الإسلام وتيسر على الناس الدخول فيه ؛ لذا أردت أن أجمع كلمات من بعض غزوات المسلمين في غزو الروم والفرس في حياة الصديق والفاروق تبين تلك الكلمات هدف هذه وجابر عند البخاري ومسلم من قول الي أن هدف الدعوة يتضح من كل جزئيات وتفاصيل وأعمال وسلوك المجاهدين في حربهم ؛ لذا جعلت العنوان « الحرب دعوة » .

وهذا تعليم النبي يما نجيشه فى الحديث الذى أخرجه مسلم في « صحيحه » : عن بريدة عن أبيه قال : كان رسول الله يما إذا أمَرَ أميرًا على جيش أو سرية ، أوصاه في خاصته بتقوى الله عز وجل ومن معه من المسلمين خيرًا ، ثم قال : « اغزوا باسم الله ، في سبيل الله ، قاتلوا من كفر بالله ، اغزوا فلا تغلوا ولا تغدروا ولا تمثلوا ولا تقتلوا وليدًا ، وإذا لقيت عدوك من المشركين فادعهم إلى ثلاث خصال - أو خلال - فأيتهن ما أجابوك فاقبل

منهم وكف عنهم ، ثم ادعهم إلى الإسلام ، فإن أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم ، ثم ادعهم إلى التحول من دارهم إلى دار المهاجرين ، وأخبرهم أنهم إن فعلوا ذلك ، فلهم ما للمهاجرين ، وعليهم ما على المهاجرين ، فإن أبوا أن يتحولوا منها ، فأخبرهم أنهم يكونون كأعراب المسلمين ، يجرى عليهم حكم الله الذي يجرى على المؤمنين ، ولا يكون لهم في الغنيمة والفيء شميء ، إلا أن يجاهدوا مع المسلمين ، فإن هم أبوا فسلهم الجزية ، فإن هم أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم ، فإن هم أبوا فاستعن بالله وقاتلهم ، وإذا حاصرت أهل حصن فأرادوك أن تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه ، فلا تجعل لهم ذمة الله ولا ذمة نبيه ، ولكن اجعل نهم ذمتك وذمة أصحابك ، فالنكم أن تخفروا دممكم ودمم أصحابكم أهون من أن تخفروا دمة الله وذمة رسوله ، وإذا حاصرت أهل حصن ، فأر ادوك أن تنزلهم على حكم الله ، فلا تنزلهم على حكم الله ، ولكن أنزلهم على حكمك ، فإنك لا تدرى أتصيب حكم الله فيهم أم لا )) .

عدادة المجاهدين في الميدان :

قال ابن كثير : أصيب من المسلمين رجال لا يعلمهم إلا الله ، فإنه بهم عالم ، كانوا يدوون بالقرآن إذا جن عليهم الليل كدوي النحل ، وهم آساد في النهار ، لا تشبههم الأسود ، ولم يفضل من مضى منهم من بقي إلا يفضل الشهادة التي لم تكتب لهم .

> کالومید العدد الثالث السنة الثلاثون (الومید العدد الثالث السنة الثلاثون) کالومید العدد الثالث السنة الثلاثون ک Upload by: altawhedmag.com

ووصف رجل من النصارى حال المسلمين ؛ يحدث بذلك بطريق الروم ، وقد أرسله ينظر حالهم ، فقال : جنتكم من عند رجال دقاق ، يركبون خيلاً عتاقاً ، أما الليل فرهبان ، وأما النهار ففرسان ، يريشون بالنبل ويبرونها ويثقفون القنا ، لو حدثت جليسك حديثًا ما فهمه عنك لما علا من أصواتهم بالقرآن والذكر ، فلما سمع بطريق الروم ذلك قال لأصحابه : أتاكم منهم ما لا طاقة لكم به .

الرعية والرعاة في الإسلام سواء :

من خطب عمر رضي الله عنه : إني حريص على أن لا أرى حاجة إلا سددتها ، ما اتسع بعضنا لبعض ، فإذا عجز عنا ذلك تآسينا في عيشنا حتى نستوي في الكفاف ، ولوددت أنكم علمتم من نفسي مثل الذي وقع فيما لكم ، ولست معلمكم إلا بالعمل ، إتي والله لست بملك فأستعبدكم ، ولكني عبد الله عرض علي الأمانة ، فإن أبيتها ورددتها عليكم واتبعتكم حتى تشبعوا في بيوتكم وترووا سعدت يكم ، وإن أنا حملتها واستتبعتكم إلى بيتي شقيت بكم ، ففرحت قليلاً وحزنت طويلاً ، فبقيت لا أقال ولا أرد فاستعتب .

وصية عمر بن الخطـاب لسـعد بن أبـي وقـاص لـا أراد إرساله على جيش لقتال الفرس :

يا سعد بن وهيب ، لا يغرنك من اللّه أن قيل خال رسول اللَّه ﷺ وصاحبه ، فإن اللَّه لا يمحو السيئ بالسيئ ، ولكن يمحو السيئ بالحسن ، وإن شريفهم ووضيعهم في ذات اللَّه سواء ، واللَّه ربهم شريفهم ووضيعهم في ذات اللَّه سواء ، واللَّه ربهم اللَّه بالطاعة ، فانظر الأمر الذي رأيت رسول اللَّه شمنذ بُعث إلى أن فارقنا عليه فالزمه ، فإنه الأمر ، هذه عظتي إياك ، إن تركتها ور غبت عنها حبط عملك وكنت من الخاسرين .

ثم قال له : إنك ستقدم على أمر شديد ، فالصبر الصبر على ما أصابك ونابك تجمع لك خشية الله ، واعلم أن خشية الله تجتمع في أمرين : في



طاعته ، واجتناب معصيته ، وإنما طاعة من أطاعه ببغض الدنيا وحب الآخرة ، وإنما عصيان من عصاه بحب الدنيا وبغض الآخرة ، وللقلوب حقائق ينشئها الله إنشاء ، منها السر ، ومنها العلامية ، فأما العلامية فأن تكون حامدة وذامة في الحق سواء ، وأما السر فيعرف يظهور لحكم من قلبه على لساته ويحبه الناس ، ومن محبة الناس فلا تزهد في التحبب ، فإن النبيين قد سألوا محبتهم وإن الله إذا أحب عبدًا حببه ، وإذا أبغض عبدًا بغضه ، فاعتبر بمنزلتك عند الله بمنزلتك عند الناس .

#### القائد بعظ حنده :

سار أبو عبيدة بالمسلمين وهو يقول : عباد الله اتصروا الله ينصركم ويثبت أقدامكم ، يا معاشر المسلمين ، اصبروا فإن الصبر منجاة من الكفر ومرضاة للرب ومدحضة للعار ، ولا تبدءوهم مصافكم ولا تخطوا إليهم خطوة ، ولا تبدءوهم بالقتال ، واشرعوا الرماح ، واستتروا بالدروق ، والزموا الصمت إلا من ذكر الله . وخرج معاذ بن جبل فجعل يذكرهم ، ويقول : يا أهل القرآن ، ومستحفظي الكتاب ، وأنصار الهدى والحق ، إن رحمة الله لا تتال وجنته لا تدخل بالأماتي ، ولا يؤتي الله المغفرة والرحمة الواسعة إلا للصادق

lippur

العدد الثالث السنة الثلاثون Upload by: altawhedmag.com

المصدق ، ألم تسمعوا لقول الله عز وجل : ﴿ وَعَدَ الله الذين آمتوا وعطوا الصالحات منهم مغفرة وأجررًا عظيمًا ﴾ [ الفتح : ٢٩ ] ، فاستحيوا رحمكم الله من ربكم أن يراكم فرارًا من عدوكم ، وأنتم في قبضته ، وليس لكم ملتحد من دونه .

أبها المسلمون ، غضوا الأبصار واجتوا على الركب واشرعوا الرماح ، فباذا حملوا عليكم فأمهلوهم حتى إذا ركبوا أطراف الأسنة فثبوا عليهم وثبة الأسد ، فوالذي يرضى الصدق ويثبت عليه ، ويمقت الكذب ويجزى الإحسان إحسانا ، لقد سمعت أن المسلمين سيفتحونها كفرا كفرا ، وقصرا قصرا ، فلا يهولنكم جموعهم ولا عددهم ، فإنكم لو صدقتمو هم الشد لتطايروا تطاير أو لاد الحجل .

يا معشر أهل الإسلام حضر ما ترون ، فهذا رسول الله والجنة أمامكم والشيطان والنار خلفكم . ومن مواعظ أبي سفيان للجند :

الله الله إنكم دارة العرب وأنصار الإسلام ، وإنهم دارة الروم وأنصار الشرك ، اللهم إن هذا يوم من أيامك ، اللهم أنزل نصرك على عبادك .

واقعة كريمة :

lipere

2

خرج جرجة أحد الأمراء الكبار من الصف يوم البرموك واستدعى خالد بن الوليد ، فجاء إليه حتى اختلفت أعناق فرسيهما ، فقال جرجة : يا خالد ، أخبرني فاصدقني ولا تكذبني ، فإن الحر لا يكذب ، ولا تخادعني فإن الكريم لا يخادع المسترسل بالله ، هل أنزل الله على نبيكم سيفًا من السماء فأعطاكه فلا تسله على أحد إلا هزمتهم ؟ قال : لا ، قال : فيم سميت سيف الله ؟ قال : إن الله بعث فينا نبيه فدعانا فنفرنا منه ونأينا عنه جميعًا ، شم إن بعضنا صدقه وتابعه ، وبعضنا كذبه وباعده ، فكنت قيمن كذب وياعده ، تم إن الله أخذ بقلوبنا ونواصينا فهدانا به وبايعناه ، فقال لى : (( أنت سيف من سيوف الله سله الله على المشركين »، ودعا لى بالنصر ، فسمبت سيف الله بذلك ، فأتا من أشد المسلمين على المشركين . فقال جرجة : يا خالد ، ا

الام تدعون ؟ قال : إلى شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا عده ورسوله ، والإقرار بما جاء به من عند الله عز وجل ، قال : فمن لم يجبكم ؟ قال : فالجزية ونمنعهم . قال : فإن لم يعطها ، قال : نؤذنه بالحرب ، ثم نقاتله . قال : فما منزلة من يجيبكم ويدخل في هذا الأمر اليوم ؟ قال : منزلتنا واحدة فيما افترض الله علينا ، شريفنا ووضعينا وأولنا وآخرنا . قال جرجة : فلمن دخل فيكم اليوم من الأجر مثل ما لكم من الأجر والذخر ؟ قال : نعم وأفضل . قال : وكيف يساويكم وقد سبقتموه ؟ فقال خالد : إنا قبلنا هذا الأمر عنوة وبايعنا نبينا وهو حى بين أظهرنا ، تأتيه أخبار السماء ويخبرنا بالكتاب ويرينا الآيات ، وحق لمن رأى ما رأينًا ، وسمع ما سمعنا أن يسلم ويبايع ، وإنكم أنتم لم تروا ما رأينا ، ولم تسمعوا ما سمعنا من العجاتب والحجج ، فمن دخل في هذا الأمر منكم بحقيقة ونية كان أفضل منا ؟ فقال جرجة : بالله لقد صدقتني ولم تخادعني ؟ قال : تالله لقد صدقتك ، وإن الله ولى ما سألت عنه . فعند ذلك قلب جرجة الترس ومال مع خالد وقال : علمنى الإسلام ، فمال به خالد إلى فسطاطه ، فشن عليه قربة من ماء ، ثم صلى به ركعتين . وحملت الروم مع انقلابه إلى خالد وهم يرون أنها منه حملة . فأزالوا المسلمين عن مواقفهم إلا المحامية عليهم عكرمة بن أبى جهل والحارث بن هشام ، فركب خالد وجرجة معه والروم خلال المسلمين ، فتنادى الناس وثابوا وتراجعت الروم إلى مواقفهم وزحف خالد بالمسلمين حتى تصافحوا بالسيوف ، فضرب فيهم خالد وجرجة من لدن ارتفاع النهار إلى جنوح الشمس للغروب . وصلى المسلمون صلاة الظهر وصلاة العصر إيماء ، وأصيب جرجة رحمه الله ولم يصل لله إلا تلك الركعتين مع خالد رضى الله . Lyic

واقعة أخرى : ذكر أن ماهان طلب خالدًا ليبرز إليه فيما بين

Upload by: altawhedmag.com

الصفين فيجتمعا في مصلحة لهم ، فقال ماهان : إنا قد علمنا أن ما أخرجكم من بلادكم الجهد والجوع ، فهنموا إلي أن أعطي كل رجل منكم عشرة دناتير وكسوة وطعاماً وترجعون إلى بلادكم ، فإذا كان من العام المقبل بعثنا لكم بمثلها ، فقال خالد : إنه لم يخرجنا من بلادنا ما ذكرت ، غير أنا قوم نشرب الدماء ، وأنه بلغنا أنه لا دم أطيب من دم الروم ، فجننا لذلك .

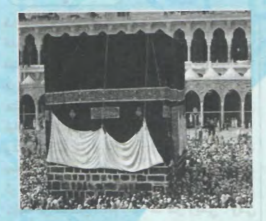
فهذا خالد كمان مع الكريم أكثر كرمًا وأطيب قولاً ، ومع اللنيم أشد صلابة وأجرأ قولاً .

وصية أمير المؤمنين عمر لأمير جنده :

لا يكربنك ما يأتيك عنهم ، ولا ما يأتونك به ، واستعن بالله وتوكل عليه ، وابعث إليه رجالاً من أهل النظر والرأي والجلد يدعونه ، فإن الله جاعل دعاءهم توهينًا لهم وفَلَجًا عليهم ، واكتب إليَّ في كل يوم .

من الحوار في الميدان :

بعث رستم إلى سعد أن يبعث إليه برجل عاقل عالم بما يسأله عنه ، فبعث إليه المغيرة بن شعبة رضى الله عنه ، فلما قدم عليه جعل رستم يقول له : إنكم جيراننا وكنا نحسن اليكم ونكف الأذى عنكم ، فارجعوا إلى بلادكم ولا نمنع تجارتكم من الدخول إلى بلادنا ، فقال له المغيرة : إنا ليس طلبنا الدنيا ، وإنما همنا وطلبنا الآخرة ، وقد بعث الله إلينا رسولا قال له : إنسى قد سلطت هذه الطائفة على من لم يَدِن بديني فأنا منتقم بهم منهم وأجعل لهم الغلبة ما داموا مقرين به ، وهو دين الحق لا يرغب عنه أحد إلا ذل ، ولا يعتصم به إلا عز . فقال له رستم : فما هو ؟ فقال : أما عموده الذي لا يصلح شيء منه إلا به فشهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله ، والإقرار بما جاء من عند الله ، فقال : ما أحسن هذا ؟! وأي شيء أيضًا ؟ قال : وإخراج العباد من عبادة العباد إلى عبادة الله . قال : وحسن أيضًا ، وأي شيىء أيضًا ؟ قال : والناس بنو آدم ، فهم إخوة لأب



وأم ، قال : وحسن أيضًا ، ثم قال رستم : أرأيت إن دخلنا في دينكم أترجعون عن بلادنا ؟ قال : إي واللَّه لا نقرب بلادكم إلا في تجارة أو حاجة . قال : وحسن أيضًا . قال : ولما خرج المغيرة من عنده ذاكر رستم روساء قومه في الإسلام فأتفوا ذلك وأبوا أن يدخلوا فيه ، قبحهم الله وأخراهم ، وقد فعل .

ثم بعث إليه سعد رسولا آخر بطلبه وهو ربعى بن عامر ، فأقبل يتوكأ على رمد فوق النمارق فخرق عامتها ، فقالوا : ما جاء بكم ؟ فقال : الله ابتعثنا لنخرج من شاء من عبادة العباد إلى عبادة الله ، ومن ضيق الدنيا إلى سعتها ، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام ، فأرسلنا بدينه إلى خلقه لندعوهم إليه ، فمن قبل ذلك قبانا منه ورجعنا عنه ، ومن أبى قاتلناه أبدًا حتى نفضى إلى موعود الله . قالوا : وما موعود الله ؟ قال : الجنة لمن مات على قتال من أبى ، والظفر لمن بقى . فقال رستم : قد سمعت مقالتكم ، فهل لكم أن تؤخروا هذا الأمر حتى ننظر فيه وتنظروا ؟ قال : نعم ، كم أحب إليكم ؟ يومًا أو يومين ؟ قال : لا ، بل حتى نكاتب أهل رأينا وروساء قومنا . فقال : ما سن لذا رسول الله الله ان نوخر الأعداء عند اللقاء أكثر من شلاك ، فانظر في أمرك وأمرهم واختر واحدة من ثلاث بعد الأجل ، فقال : أسبدهم أنت ؟

النوحيد

Upload by: altawhedmag.com

#### (افتتاحية العدد)

قال : لا ، ولكن المسلمين كالجسد الواحد يجير أدناهم على أعلاهم ، فاجتمع رستم بروساء قومه ، فقال : هل رأيتم قط أعز وأرجع من كلم هذا الرجل ؟ فقالوا : معاذ الله أن تميل إلى شيء من هذا وتدع دينك إلى هذا الكلب ، أما ترى إلى ثيابه ؟ فقال : ويلكم لا تنظروا إلى الثياب ، وانظروا إلى الرأى والكلام والسيرة . إن العرب يستخفون بالثياب والمأكل ، ويصونون الأحساب . ثم بعثوا يطلبون في اليوم الثاني رجلا فبعث إليهم حذيفة بن محصن فتكلم نحو ما قال ربعى . وفي اليوم الثالث المغيرة بن شعبة فتكلم بكلام حسن طويل . قال فيه رستم للمغيرة : إنما مثلكم في دخولكم أرضنا كمثل الذباب رأى العسل ، فقال : من يوصلني إليه وله در هما ؟ فلما سقط عليه غرق فيه ، فجعل يطلب الخلاص فلا يجده ، وجعل يقول : من يخلصني وله أربعة دراهم ؟ ومثلكم كمثل ثعلب ضعيف دخل جحرًا في كرم فلما رآه صاحب الكرم ضعيفًا رحمه فتركه ، فلما سمن أفسد شينًا كثيرًا فجاء بجيشه ، واستعان عليه بغلماته فذهب ليخرج فلم يستطع لسمنه فضربه حتى فتله ، فهكذا تخرجون من بالدنا . شم استشاط غضبًا وأقسم بالشمس لأقتانكم غدًا . فقال المغيرة : ستعلم . ثم قال رستم للمغيرة : قد أمرت لكم بكسوة ، ولأميركم بألف دينار وكسوة ومركوب وتتصرفون عنا . فقال المغيرة : أبعد أن أوهنا

ملككم وضعفنا عزكم ، ولنا مدة نحو بلادكم ونأخذ الجزية منكم عـن يـد وأنتـم صـاغرون وستصيرون لنا عبيدًا علـى رغمكم .

وفي رواية : أن رستم بعث إلى سعد : ابعثوا لنا رجلاً من عقلائكم يبين لنا ما جاء بكم . فقال المغيرة بن شعبة م: أنا ، فعبر إليهم فقعد مع رستم على

JIJAGIII

السرير فنخروا وصاحوا ، فقال : إن هذا لم يزدني رفعة ولم ينقص صاحبكم ، فقال رستم : صدق ، وما جاء بكم ؟ فقال : إنا كنا قومًا في شر وضلالة ، فبعث الله إلينا نبيًا فهدانا الله به ورزقنا على يديه ، فكان فيما رزقنا حبة تنبت في هذا البلد ، فلما أكلناها وأطعمناها أهلينا قالوا : لا صبر لنا عنها أنزلونا هذه الأرض حتى نأكل من هذه الحبة ، فقال رستم : إذا نقتلكم . قال : إن قتلتمونا الحبة ، فقال رستم : إذا نقتلكم . قال : إن قتلتمونا الجزية . قال : فلما قال : وأديتم الجزية نخروا دخلنا الجنية ، وإن قتلناكم دخلتم النار وأديتم الجزية . قال : فلما قال : وأديتم الجزية نخروا المغيرة : تعيرون إلينا أو نعير إليكم ؟ فقال رستم : نعير إليكم ، فاستأخر المسلمون حتى عبروا فحملوا عليهم فهزموهم .

وهذا النعمان بن مقرن يبلغ الفرس فيقول : إن الله رحمنا فأرسل إلينا رسولاً يدلنا على الخير ويأمرنا به ، ويعرفنا الشر وينهانا عنه ، ووعدنا على إجابته خير الدنيا والآخرة ، فلم يدع إلى ذلك قبيلة إلا صاروا فرقتين ؛ فرقة تقاربه ، وفرقة تباعده ، ولا يدخل معه في دينه إلا الخواص ، فمكث كذلك ما شاء الله أن يمكث ، ثم أمر أن ينهد إلى من خالفه من العرب ويبدأ بهم ، ففعل ، فدخلوا معه جميعًا على وجهين مكره عليه فاغتبط وطائع إياه فازداد ، فعرفنا جميعًا فضل ما جاء به على الذي كنا عليه من العراوة والضيق ، وأمرنا أن نبدأ

بمن يلينا من الأمم فندعوهم إلى الإنصاف ، فنحن ندعوكم إلى ديننا وهو دين الإسلام ، حسنن الحسن وقبّح القبيح كله ، فإن أبيتم فأمر من الشر هو أهون من أخر شر منه الجزية فإن أبيتم فالمناجزة . وإن أجبتم إلى ديننا خلفنا فيكم كتاب الله وأقمناكم عليه

العدد الثالث السنة الثلاثون

Upload by: altawhedmag.com

له إله درو ردن

على أن تحكموا بأحكامه ونرجع عنكم ، وشأتكم وبلادكم ، وإن أتيتمونا بالجزية قبلنا ومنعناكم وإلا قاتلناكم . قال : فتكام يزدجرد فقال : إني لا أعلم في الأرض أمة كانت أشقى ولا أقل

عددًا ولا أسوأ ذات بين منكم ، قد كنا نوكل بكم قرى الضواحي ليكفوناكم ، لا تغزوكم فارس ولا تطمعون أن تقوموا لهم . فإن كان عددكم كثر فلا يغرنكم منا ، وإن كان الجهد دعاكم فرضنا لكم قوتًا إلى خصبكم وأكرمنا وجوهكم وكسوناكم وملكنا عليكم ملكا يرفق بكم ، فأسكت القوم ، فقام المغيرة بن شعبة فقال : أيها الملك ، إن هؤلاء رعوس العرب ووجوههم ، وهم أشراف يستحيون من الأشراف ، وإنما يكرم الأشراف الأشراف ، ويعظم حقوق الأشراف الأشراف ، وليس كل ما أرسلوا له جمعوه لك ، ولا كل ما تكلمت به أجابوك عليه ، وقد أحسنوا ولا يحسن بمثلهم إلا ذلك ، فجاوبنى فأكون أنا الذي أبلغك ويشهدون على ذلك . إنك قد وصفتنا صفة لم تكن بها عالمًا ، فأما ما ذكرت من سوء الحال فما كان أسوأ حالا منا ، وأما جوعنا فلم يكن يشبه الجوع ، كنا ناكل الخنافس والجعلان والعقارب والحيات ، ونرى ذلك طعامنا ، وأما المنازل فإنما هي ظهر الأرض ، ولا نلبس إلا ما غزلنا من أوبار الإبل وأشعار الغنم ، ديننا أن يقتل بعضنا بعضًا ، وأن يبغى بعضنا على بعض ، وإن كان أحدنا ليدف ابنت وهي حية كراهية أن تأكل من طعامه ، وكانت حالنا قبل اليوم على ما ذكرت لك فبعث الله إلينا رجلا معروفًا نعرف نسبه ونعرف وجهمه ومولده ، فأرضه خير أرضنا ، وحسبه خير أحسابنا ، وبيته خير ببوتنا ، وقبيلته خير قباتلنا ، وهو نفسه كان خيرنا في الحال التي كان فيها أصدقنا وأحلمنا ، فدعانا إلى أمر فلم يجبه أحد ، أول ترب كان له الخليفة من بعده فقال وقلنا ، وصدق وكذبنا ، وزاد ونقصنا ،

فلم يقل شينا إلا كلن ، فقذف الله في قلوبنا التصديق له واتباعه ، فصار فيما بيننا وبين رب العالمين ، فما قال لنا فهو قول الله ، وما أمرنا فهو أمر الله ، فقال لنا : إن

ربكم يقول : أنا الله وحدى لا شريك لى ، كنت إذ لم يكن شيء ، وكل شيء هالك إلا وجهى ، وأنا خلقت كل شيء وإلى يصير كل شيء ، وإن رحمتي أدركتكم فبعثت إليكم هذا الرجل لأدلكم على السبيل التي أنجيكم بها بعد الموت من عذابي ، ولأحلكم داري دار السلام ، فنشهد عليه أنه جاء بالحق من عند الحق ، وقال : من تابعكم على هذا فله ما لكم وعليه ما عليكم ، ومن أبي فاعرضوا عليه الجزية ثم امنعوه مما تمنعون منه أنفسكم ، ومن أبسى فقاتلوه فأنا الحكم بينكم ، فمن فتل منكم أدخلته جنتى ، ومن بقى منكم أعقبته النصر على من ناوأه . فاختر إن شئت الجزية وأنت صاغر ، وإن شنت فالسيف ، أو تسلم فتنجى نفسك . فقال يزدجرد : أتستقبلني بمثل هذا ؟ فقال : ما استقبلت إلا من كلمنى ، ولو كلمنى غيرك لم أستقبلك به . فقال : لولا أن الرسل لا تُقتل لقتلتكم ، لا شيء لكم عندى . وقال : التونى بوقر من تراب فاحملوه على أشرف هؤلاء ثم سوقوه حتى يخرج من أبيات المدائن ، ارجعوا إلى صاحبكم فأعلموه أنبى مرسل إليه رستم حتى يدفنه وجنده في خندق القادسية وينكل به وبكم من بعد ، ثم أورده بلادكم حتم أشغلكم في أنفسكم بأشد مما نالكم من سابور . شم قال : من أشرفكم ؟ فسكت القوم ، فقال عاصم بن عمرو وافتات ليأخذ التراب أنا أشرفهم .

فكان في أخذه التراب فأل حسن أن أخذ الله بلادهم للإسلام . هذه لمحة من صفحات طويلة ؛ لنعلم أن دعوة الإسلام جلية في كل جزئياته وتشريعاته ، حتى في الحرب ، وذلك قليل من كثير ، وغيض من فيض . والله من وراء القصد .

۸) عتت قال

Upload by: altawhedmag.com

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على خاتم النبيين وعلى آله وصحبه أجمعين .

أما بعد .. فإن الخير كل الخير في الفقه في الدين ، الفقه الذي يدعو إلى العمل ، ويحقق الخشية من اللَّه سبحاته وتعالى : ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ [ فاطر : ٢٨ ] .

فيعبد المؤمن ربه رغبة ورهبة وحبًّا ، وخوفًا وطمعًا ، ويستعين العبد بربه وخالقه في تحقيق ذلك كله وفي الاستمرار والدوام عليه حتى يأتيه اليقين ، فيلقى اللَّه عز وجل وهو عنه راض ، فتتلقاه ملاكمة الرحمة بالبشرى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَلُ عَلَيْهِمُ الْمَلاَكَةُ أَلَا تَخَافُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَيْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنتُم تُوعَدُونَ \* نَحْنُ أُولِيَاؤُكُم فِي الْحَيَاةِ الدُنْيَا وَفِي الآخرةِ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِي أَنفُسُكُم ولَكُم فيها ما تَدْعُونَ \* نُزُلاً مَنْ عَفُور رَحِيم ﴾ [ فصلت : ٣٠ - ٣٢] .

ولهذا كان الخير ، وكانت السعادة في الدنيا والآخرة في فقه يوصل إلى هذه الغاية ، ويحقق الفلاح والنجاح للعبد ، بينما أكثر الناس في خسران مبين ، ضلوا عن الإيمان وعن العمل الصالح فباعوا بالخسران : ﴿ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ [ الأنعام : ١٢ ] .

ولهذا حثنا النبي على التفقه في دين الله عز وجل علمًا وعملاً ودعوةً ، فقال : «من يرد الله به خيرًا يفقهه في الدين » . وبيّن أن هذا الخير يأتي من عند الله ، بهدايته وتوفيقه ، وأن الرسول على مبلغ لما أعطى الله من هذا الخير ، فقال في نفس الحديث : «وإنما أنا قاسم والله يُعطي » . وبيّن أن هذا الخير لن ينقطع في هذه الأمة ، فقال : «ولن تزال هذه الأمة قائمة على أمر الله لا يضرهم من خالفهم حتى يأتي أمر الله » . ومراد النبي على ليس عموم الأمة ، وإنما الطائفة المنصورة الناجية بدئيل قوله في رواية أخرى : «ولن تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق لا يضرهم من خالفهم حتى يأتي أمر الله وهم • من الفقه أن. يشغل الإنسان وقته فيما ينفعه في الدنيا والآخرة ويعلم أن الأخرة خيرا وأبقى فيسعى. إلى كل ما يقربه إلى الله من

Jug all

1

Upload by: altawhedmag.com

بقلم: د/ جمال المراكبي

على ذلك » . وهي الطائفة التي تحفظ دين الله وتقوم عليه علمًا وعملاً ودعوة رغم تواتر الفتن ، حتى ينزل المسيح عيسى ابن مريم فيقتل المسيح الدجال .

الغاية من الخلق :

الله سبحاته وتعالى خلق الخلق لغاية وحكمة هي أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئًا ، قال تعالى : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإس إِلاَ لِيَعْبُدُونِ ﴿ مَا أَرِيدُ مِنْهُم مَن رَزْق وَمَا أَرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴾ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَاقُ ذُو الْقُوَةِ الْمَتِينُ ﴾ [ الذاريات : ٥٦ – ٥٨ ] .

وهذه الغاية تشمل الخلاق جميعًا ، ولا يختص الجن والإسس إلا بعبودية الاختيار التي هي مناط الابتلاء والاختبار وعليها مدار التكليف ، وهي الأمانة التي أشفقت الخلاق جميعًا من حملها ، وحملها الإنسان إنه كان ظلومًا جهولاً ؛ ولهذا كان تأويل قوله تعالى : ﴿ إِلاَ لِيَعْبُدُونَ ﴾ بمعنى إلا لآمرهم بعبادتي ، ثم يكون الابتلاء ، فمنهم من يحقق العبودية لله حقًا ، ومنهم من يرفضها ويتحلل منها ومن تكليفاتها .

وعلى هذا فالعبادة تنقسم إلى قسمين :

القسم الأول : عبادة عامة جبل الله عليها الخلامق فلم يشذ عنها أحد ، فكل ما في الكون خلقه وملكه وفي قبضته وتدبيره وتصريفه ، يحكمهم الله سبحانه بإرادته وقدره : ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيَئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ [ يس : ٨٢ ] .

والقسم الثاني : عبادة اختيار ، وهي التي اختص بها الإس والجن ، وأشفقت الكاتنات جميعًا منها ومن حملها ، وهي التي عليها مدار الاختبار والابتلاء كما في قوله تعالى : ﴿ الَّذِي خَلَقَ الْمُوَتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْتُوكُمْ أَيُكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [ الملك : ٢ ] ، وقد جمع اللَّه سبحاته نوعي العبادة في قوله : ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّه يَسَجُدُ لَهُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَن فِي الأَرْضِ وَالشَّمْسُ

في فريضة فرضما الله عز وجل عليه. إلا إذا كان عاجزا

• لا يفرط المسلم

<u>عجزا يزيل عنه</u> التكليف بها. ولا ينشغل بنوافل

<u>الطاعات عن آداء</u> الفرائض المكتوبات

9

الأفديد

العدد الثالث السنة الثلاثون Upload by: altawhedmag.com

| الْقَمَرُ وَالنُّجُومُ وَالْجِبَالُ وَالشَّجَرُ وَالدَّوَابُ وكَثِيرٌ مِّنَ النَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ                                                         |             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| لْعَذَابُ وَمَن يُعِنِ اللَّهُ قَمَا لَهُ مِن مُكْرِمٍ إِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ ﴾ [الحج :                                                                   | DU IL IL    |
| <ul> <li>١/ ] .</li> <li>ولا شك أن العبودية الاختيارية هي أشرف القسمين لا يقوم بها إلا</li> </ul>                                                                     |             |
| ب، وفق الله وحده وأكرمه من النبيين والصديقين والتسهداء                                                                                                                |             |
| الصالحين ، ولهذا كانت أعظم منزلة يتطلع إليها العباد ، وقد حقق النبي                                                                                                   |             |
| على المثار الأعلى فيها فوفقه الله إليها ، وجعله لعباده اسوة حسبه ،                                                                                                    |             |
| وقده و يقتدى به المفلحون من عباده ، وشرفه الله تعالى بها في الديبا                                                                                                    |             |
| م الآخر في فشال بها أشرف مقام ، ففي مقام الوحي والتزل الفسران :                                                                                                       |             |
| ﴿ الْجَمَدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنْذِلْ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَلُ لَهُ عَوْجًا ﴾ [ الكهف :                                                               |             |
| <ol> <li>إِنَّ اللَّذِي نُزَلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبُدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِي رًا ﴾</li> </ol>                                                            |             |
| F 11. 20- 1 ]                                                                                                                                                         |             |
| وفي مقام الدعوة إلى الله : ﴿ وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُوا                                                                                  |             |
| . [14: will ] / Bit it is it                                                                                                                                          |             |
| يكونون عليه بداج ( البل البل كنتُم في رَيْب ممَّا نَزَلْنَا عَلَى عَدِنا فَأَتُوا وَفِي مقام التحدي : ﴿ وَإِن كُنتُم فِي رَيْب مَمَّا نَزَلْنَا عَلَى عَدِنا فَأَتُوا |             |
| سُمِ مَعْلَمُهُ ﴾ [البقرة : ٢٣] .                                                                                                                                     |             |
| وفي مقام الإسراء : ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي أُسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِّنَ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ                                                                        | مقله التعبد |
| 1                                                                                                                                                                     | فقه التعبد  |
| مة مقام الحفظ والكفاية : ﴿ النَّسِ اللهُ بِكَافَ عَدَهُ ﴾ [الزمر : ٣١].                                                                                               | قق من       |
| وفي الآخرة شرفه بها فبعثه مقامًا محمودًا ، وخصه بمنزله في الجنه                                                                                                       | بط العبادة. |
| لا تتبغى الالعبد نال شرف الدنيا والأخرة وهي منزله الوسيلة .                                                                                                           |             |
| العدادة لب التوحيد ، وحق الله على العبيد :                                                                                                                            | روط صحتها   |
| فتدمد الله عذ محار يقتضم الإيمان بوجوده وبربوبيته وبالوهيه                                                                                                            | روط كمالها  |
| مرأر ماته وصفاته ، والعدادة هي طاعية الليه تعالى بامتتسال أوامر                                                                                                       |             |
| وبستعد ويصح وهي اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال                                                                                                           | امما. فلا   |
| Aible Falter notes                                                                                                                                                    | م العبادة   |
| والاعمال الطاهرة والباطع .<br>فمن عرف الله تبارك وتعالى ربًا خالقًا رازقًا مالكًا مديرًا متصرفًا في                                                                   |             |
| شئون خلقه ، وعرف الله بأسمائه الحسنى وصفاته العلا أفرده سبحانا                                                                                                        | بتحقيق      |
| متعال بالعبادة .                                                                                                                                                      | خلاص لله    |
| ممتر أق العد يتوحيد الله عز وجل ، وتوجه إليه وحده بالعباده فق                                                                                                         |             |
| حقق الإيمان الذي هو اعتقاد بالقلب وقول باللسان وعمل بالجوار                                                                                                           |             |

Upload by: altawhedmag.com

العدد الثالث السنة الثلاثون

जांच वेग्री)

1.

والأركان ، وصار عابدًا لله سبحاته بقلبه وجوارحه وكل كياته .

« ألا إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح سائر الجسد ، ألا وهي القلب » . البخاري .

وأكثر أهل الكفر يؤمنون بوجود الله وبربوبيته ، وببعض أسمائه وصفاته ، ولكنهم مع ذلك لا يسلمون له بالوحدانية ، بل يشركون معه غيره في العبادة ، فيقعون في تناقض عجيب ، قال تعالى : ﴿ ولَئِن سَأَلْتَهُم مَن خَلَقَ السَمَاوَاتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَ خَلَقَهُنَ الْعَزِيزُ الْعَلِمُ ﴾ [ الزخرف : ٩ ] ، وهم مع ذلك ﴿ إِذَا قِيلَ لَهُمَ لاَ إِلَهَ إِلاَ اللهُ يَسْتَكْبِرُونَ ۞ وَيَقُولُونَ أَنِنَا لَتَارِكُوا آلِهَيَنَا لِشَاعِر مُجْتُونِ ﴾ [ الصافات : ٣٥، ٣٦ ] ، ويقولون : ﴿ أَجَعَلَ الآلِهَةَ إِلَهُ وَاحِدًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءَ عُجَابَ ﴾ [ ص : ٥ ] ، ويبررون الشرك بالله فيقولون : ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَ لِيُقَرَبُونَا إِلَى اللهُ زِنْفَى ﴾ [ الزمر : ٣ ] .

ولأجل هذا كانت دعوة الرسل جميعاً إلى عبادة الله وحده لا شريك له ، ونبذ ما يُعد من دونه : ﴿ ولَقَدَ بَعَثْنَا فِي كُلَّ أُمَّةٍ رَسُولاً أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُواْ الطَّاغُوتَ ﴾ ، ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبَلِكَ مِن رُسُولٍ إِلاَ نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَ أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾ [ الأنبياء : ٢٥ ] .

فالعبادة خالص حق الله سبحانه ، لا ينبغي صرفها لغيره ، وفي هذا يقول النبي ﷺ لمعاذ بن جبل : « هل تدري ما حق الله على عباده ؟ حق الله على عباده أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئًا » .

عجز الإنسان عن أداء هذا الحق على الوجه الأكمل :

والإنسان مهما أوتي من قوة لا يستطيع القيام بواجب العبادة على الوجه الأكمل الذي يستحقه اللَّه عز وجل ، ولو صرف حياته كلها في طاعة اللَّه ، ولهذا كان المؤمن محتاجًا لمعونة ربه وهدايته دائمًا للقيام بهذا الحق ، ولهذا علمنا اللَّه أن نقراً في كل ركعة من ركعات الصلاة : في إيَّك نَعْبُدُ وإيَّك نَستَعِينُ \* اهدِنَا الصَرَاطَ المُستَقِيمَ ﴾ [ الفاتحة : ٥، ٢ ] .

وعلمنا النبي ﷺ أن نقول دبر كل صلاة : « اللهم أعني على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك » . وأن نستغفر الله دبر كل صلاة معتذرين عن هذا التقصير ، متمثلين قول الملائكة الذين عبدوا الله طيلة عمر الدنيا : « سبحاتك ما عبدناك حق عبادتك ، إلا أنا لا نشرك بك شيئًا » .

ولهذا كلما نظر الإسان إلى منة الله وتوفيقه ، ونظر إلى ضعف نفسه وتقصيره ، كلما كاتت عبادته لله أكمل : « أبوء لك بنعمتك عليً وأبوء بذنبي فاغفر لي إنه لا يغفر الذنوب إلا أنت » .

• من كمال العبادة النصح لله عز وجل فيها. فيؤدى الواجبات على (كمل وحوهها.

ويتقي المحارم

كلها. يدفعه لذلك

11

كمال محبته لله

وكمال خوفه

وخشيته منه.

Jugail

Upload by: altawhedmag.com

لأجل هذا كان من فقه التعبد التحقق من شروط العبادة ؛ شروط صحتها ، وشروط كمالها وتمامها ، فلا تقوم العبادة إلا بتحقيق الإخلاص للله تعالى وبتجريد متابعة النبي ﷺ فيها ، فمن ترك الإخلاص فهو مشرك يريد بعبادته غير الله ، ومن ترك متابعة النبي ﷺ فعبادته مردودة عليه : « كل عمل ليس عليه أمرنا فهو رد » .

ومن كمال العبادة النصح لله عز وجل فيها ، فيودي الواجبات على أكمل وجوهها ، ويتقي المحارم كلها ، يدفعه لذلك كمال محبته لله ، وكمال خوفه وخشيته منه ورجاته لما عنده من النعيم ، ويترتب على ذلك أن يجتهد العبد كذلك في التقرب إلى الله تعالى بفعل السنن ونوافل الطاعات وترك المكروهات ، ثم يسعى بعد ذلك بالنية الصادقة الخالصة إلى أن تكون الأعمال المباحات مما يطلب بها رضاء ربه فتكون كالقربات المندوبات ، متمثلاً قول النبي على لسعد : « إنك لن تنفق نفقة تبتغي بها وجه الله إلا أجرت عليها ، حتى ما تجعل في في امرأتك » . وقوله : « وفى بضع أحدكم صدقة » .

فيتوصل العبد بذلك إلى مقام يعبد فيه الله كأنه يراه ، وهو مقام الإحسان في العبادة ، ولا يصدق العبد في ذلك إلا بشهود منة الله تعالى عليه ومعونته وهدايته والاعتراف بعجز نفسه وتقصيرها على الوجه الذي بيناه .

ومن فقه التعبد أن يحرص الإسسان على فعل الواجبات وترك المحرمات ؛ لأنه يعلم أن ذلك أحب ما يتقرب به العبد إلى الله ، وهو طريق محبته وولايته : «وما تقرب إلي عبدي بشيء أحب إلي مما افترضت عليه » . رواه البخاري .

فلا يفرط في فريضة فرضها الله عز وجل ، إلا إذا كان عاجزا عجزا يُزيل عنه التكليف بها : ﴿ لاَ يَكَلَّفُ اللَّهُ نَفْسًا إلاَ وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَت وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَت ﴾ ، ولا ينشغل بنوافل الطاعات عن أداء الفرائض المكتوبات ، فمن انشغل بالفرائض عن الثوافل فهو معذور ، ومن انشغل بالنوافل عن الفرائض فهو مغرور ، فكيف بمن اشتغل عن الفرائض بمباحات الدنيا وزينتها أو اشتغل عنها بما لا يحبه الله ولا يرضاه .

ومن الفقه أن يشغل الإنسان وقته فيما ينفعه في الدنيا والآخرة ، ويعلم أن الآخرة خير وأبقى ، فيسعى إلى كل ما يقربه إلى الله من العمل الصالح ، فيحفز نفسه ويتنافس مع غيره من عباد الله المؤمنين في فعل العبادة خالص حق الله سبحانه لا ينبغي صرفها لغيره. ولاجل هذا كانت دعوة الرسل جميعا الى عبادة الله وحده لا شريك له. ونبذ ما يعبد من دونه.

النوحيد

11

Upload by: altawhedmag.com

الخيرات لنيل الدرجات والمنازل العالية في جنات النعيم .

والمؤمن يعلم أن ناساً أتعبوا أنفسهم في عبادة الله تعالى بغير علم وبغير هذى من الله فضلوا وأضلوا ، ولا تزال آثارهم في الصوامع والمعابد والأديرة ، وهؤلاء لا ينفعهم عملهم يوم القيامة : ﴿ وُجُوهُ يَوْمَيَذِ خَاشَعَةٌ ۞ عَامِلَةٌ نَّاصِيَةٌ ۞ تَصلَى نَارًا حَامِيَةٌ ﴾ [ الغاشية : ٢ - ٤ ] ، ﴿ وقَدِمِنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلَ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاء مَتْثُورًا ﴾ [ الغراف : ٢٢ ] .

والمؤمن يعلم أن عمره محدود ، ونوافل الطاعات كثيرة ومتنوعة ، فيحرص على الأعمال المضاعفة الأجور ، والعمل في الأوقات المفضلة بقدر ما يتيسر له مع بذل الجهد وشحذ الهمة ، وترك التكاسل والتواني ، وذلك لبلوغ أعلى الدرجات .

فيحرص على أن يكون عمله موافقًا للسنة ، بعيدًا عن البدع ؛ لأن كل بدعة ضلالة ، ولأن الاقتصاد في السنة خير من الاجتهاد في البدعة .

شهوات النفس وحظوظها تمنع من تمام العبادة :

فالنفس تدعو إلى الطغيان ، وإلى التفلت من الواجبات ، فترى بعض الناس يسترسلون مع شهواتهم ، في كل واد يهيمون ، لا هم لهم إلا الشهوة والمتعة الزائلة ، يحيون كالأنعام ، بل هم أضل ، وترى فريقًا من الناس يقتل رغبات نفسه ويقهرها على الطاعة ، ولكن على غير هدى ، فيبتدعون ، ويخرجون عن منهاج الشرع ، كالرهبان ومن على شاكلتهم من أهل التصوف ، وقد قال تعالى عن هؤلاء : ﴿ وَرَهَبَاتِيَة ابتَدَعُوهَا مَا كَتَبَتَاهَا عَلَيْهِمْ إِلاً ابتِغَاء رضوانِ اللَّهِ فَمَا رَعَوْها حَقَّ رِعَايَتِهَا ﴾ [ الحديد :

ولهذا حذر النبي ﷺ أصحابه من هذا المنهج ، فقال : « خذوا من الأعمال ما تطيقون » . وقال ﷺ : « يسروا ولا تعسروا ، وبشروا ولا تنفروا ، واستعينوا بالغدوة والروحة وشيء من الدلجة » .

أما أهل السنة المتبعون لهدي النبي ﷺ فيسعون لتهذيب أنفسهم ، مستعينين باللَّه تعالى ، مقتفين أثر النبي ﷺ ، لا يقتلون الرغبات البشرية ، بل يوجهونها لتكون عونًا لهم على طاعة اللَّه ، متمسكين بقول النبي ﷺ : « أصوم وأفطر ، وأقوم وأنام ، وأتروج النساء ، فمن رغب عن سنتي فليس مني » . وللحديث بقية .

14

الفحيد

مَعْمَدُ التعسير مُحْمَد العام المعاد المحال الم

ولما ذكر رينا سبحاته ما أعذ من النعيم للسابقين ، المقربين ، أتبع ذلك بذكر ما أعذ لأصحاب اليمين ، فقال تعالى : ﴿ وَأَصَحَابُ الَبِعِينِ ما أَصَحَابُ الْيَبِينَ ﴾ ، ما أدراك ما هم وما لهم عند الله ، ﴿ فِي سَدِر مَحْضُود ﴾ والسدر : شجر النبق ، وهو معروف ، ومنه سدرة المنتهى ، والمخضود الذي لا شوك فيه . ﴿ وَطَلَح مَتَضُود ﴾ وهو الموز ، منصود : أي متراكم الثمر . ﴿ وَطَلِح مُمَدُود ﴾ قال ﷺ : « إن في الجنة شجرة يسير الراكب في ظلها ماتة عام لا يقطعها » . [ متفق عليه ] .

في غير أخدود . ﴿ وَفَاكِهَ ، مصبوب بِجري دائمًا في غير أخدود . ﴿ وَفَاكِهَ مَثْنِيرَةٍ ﴾ لا مَقْطُوعَة ولا مَعْتُوعَةً ﴾ لا تُقطع في زمن ، ولا تُمنع لغلو ثمن ، فبعض الناس يمر في الأسواق فيرى الفاكهة مصفوفة ، وليس معه ثمنها ، فيقول لها : موعدنا الجنبة إن شاء الله ، وأحياتُ يشبقهي الرجل

Jungill

15

العدد الثالث السنة الثلاثون

مقطوعة ، ليس هذا الوقت وقتها ، فهذا حال الناس مع الفاكهة في الدنيا ، أمَّا فاكهة الجنة ف ﴿ لا مَقْطُوعَةٍ وَلا مَمْنُوعَةٍ ﴾ . ﴿ وَفَرْشُ مُرْفُوعَةٍ ﴾ على الأسبرة ، كما قال تعالى : ﴿ فَيِهَا سُرَرُ مَرْفُوعَةً ﴾ [ الفاشية : ١٣ ] ، قد فُرشت بالحرير والسندس والإستبرق . ﴿ إِنَّا أَنْشَاتُنَاهُنَّ إِنَّشَاء ﴾ قال العلماء : لم يسبق ذكر للنساء حتى يعود الضمير في ﴿ أَنشَاتَاهُنَّ ﴾ عليه ، فكيف أتسى بالضمير ؟ قالوا : لما كان من المعلوم أن الفُرش لا تطيب إلا بمن عليها ، اكتفى بذلك عن ذكر هن ، وأعاد الضمير عليهن ، قالوا : والضمير يصلح للعود على الحور العين ، فيكون المعنى : إنا أتشــأتاهن إنشــاءً مــن غــير أب ولا أم ، وإنمــا بالكلمة ، كلمة كن ، ويصلح الضمير للعود على نساء الدنيا ، فيكون المعنى : إنا أنشأتاهن بعد البعث إنشاء جديدًا ، وخلفًا آخر ، غير الذي كن

عليه ، ﴿ فَجَعَنَاهُنَّ أَبُكَارًا ﴾ كلما فضت عادت بكرًا ، ﴿ غُرِيًا أَثرَابًا ﴾ والغُرُبُ : هي المتحببة إلى زوجها ، لا تدعُ شيئا يحببها إليه إلا فعلته . وكَلَهن أَثراب ، أي : في سنّ واحد ، شابات أبكار ، لا يدركهن الشيب ولا الهرم ، بل يزدُذن كل يوم حسنا وجمالاً ، وفتوة وشبابًا . وهذا كله فر لأصحاب اليمين ﴾ . وهم أكثر عددًا من السابقين ، فهم ﴿ ثَلَةً مَنَ الأولين ﴿ وَتُلْهَ مَنَ الآخرين ﴾ .

وعلى طريقة القرآن في الجمع بين الترغيب والترهيب ، عطف ربَّنا سبحانه على ذكر أصحاب اليمين ، ذكر أصحاب الشمال ، فقال سيحاته : ﴿ وأصحابُ الشَّمَالِ مَا أَصْحَابُ الشَّمَالِ ﴾ ما هم وما أدراك ما لهم ؟ ﴿ فِلَى سَمُوم وَحَمِيم ﴾ والسموم : هو الهواء الحار الساخن ، الذي يتخلل مسام الأبدان . والحميم : الماء الحار المغلبي ، الذي اشتدت درجة غلياته ، ﴿ يُصَهَرُ بِهِ مَا فِي بطونهم والجلود ﴾ [ الحج : ٢٠ ] ، ﴿ وَظِلْ مَن يحموم \$ لا بارد ولا كريم ) ، واليحموم : هو الدخان الأسود ، ليس طيب الهبوب ، ولا كريم المنظر ، كما قال تعالى : ﴿ انطلقوا إلى ظلَّ ذي ثلاث شعب ، لا ظليل ولا يُغْسى مِن اللهَب ﴾ [ المرسلات : ٣٠، ٣١ ] ، وإنما استحقوا ذلك ب ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا قُبْلَ ذَلِكَ مُتَرَفِينَ ﴾ كانوا معتقدين أنها حياة واحدة إذا انتهت فلا حياة بعدها ، فأعطوا أنفسهم حظها مما يشتهون (") ، ﴿ وَمَا لَهُ فِي الآخرة من خلاق ﴾ [ البقرة : ٢٠٠ ] ، ﴿ أَلا ذَلِكَ هُوَ الْحُسْرَانَ المبينَ ﴾ [ الزمر : ١٥ ] ، قال تعالى : ﴿ وَيَوْمَ يُغْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّار أذهبتم طيباتكم في حياتكم الدَّنيا واستمتعتم بها فاليوم تجزون عذاب الهون بما كنتم تستكبرون في الأرض بغير الحق وبما كنتم تفسقون ﴾ [ الأحقاف :

(١) ﴿ أُوَلَئِكَ اللَّذِينَ لَبُس لَهُمْ فِي الآجرة إلا السارُ وَحَسِطَ مَا صَعُواً فِيها وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [ هود : ١٦] .

• ﴿ وَكَانُوا يُصِرُونُ عَلَى الْحِنْثُ الْعَظِيم ﴾ أي : الذنب الكبير ، وهو الشرك . ﴿ وَكَاتُوا يقولون أندا متنا وكنا ترابا وعظاما أنسا لمَبْغُوثُونَ \$ أو آبَاؤُنا الأولون \$ ؟ ﴿ إِنَّ هَذَا إِلاَّ سحر مبين ﴾ [ المائدة : ١١٠ ] ، قال الله تعالى لنبيه ﷺ : ﴿ قُلْ إِنَّ الأُولَيِنِ وَالأَخِرِينَ ﴾ . ﴿ أَنتَحَ وآباؤكم الأقدم ون ﴾ [ الشعراء : ٧١ ] ، ﴿ لَمَجْمُوعُونَ إِلَى مِيقَاتَ يَوْمَ مُعَلُّوم ﴾ كما قال تعالى : ﴿ وَقَالُوا إِنَّ هَذَا إِلَّا سِخَرٌ مَّبِينَ ﴾ أَئِذًا مِتْنَا وَكُنا تَرَابًا وَعِظْامًا أَيْنا لَمَبْغُونُونَ ﴾ أو آبَاؤُنا الأولون ، قل نعم وأنتم داخرون ، فإنما هي زَجْرَة وَاحِدَة فَإِذَا هُمْ يَنْظَرُونَ ﴾ [ الصافات : ١٥-١٩ ] . وقال تعالى : ﴿ الله لا إله إلا هُوَ لَيَجْمَعَنَّكُمُ إلى يوم القيامة لا ريب فيه ومن أصدق من الله حديثًا ﴾ [ النساء : ٨٧ ] . وقال تعالى : ﴿ قُلْ بَلِّي ورَبِّي لتَبْعَثْنَ ثُمَّ لتنبَوْنَ بِمَا عَمِلْتُمْ وَذَلِكَ عَلَى الله يسير ، فأمنوا بالله ورسوله والنور الذي أتزلنا والله بما تعملون خبير ، يوم يجمعكم ليوم الجمع ذلك يوم التغابن ﴾ [ التغابن : ٧- ٩ ] .

الدين ﴿ لَأُمْ إِنَّكُمْ أَيُّهَا الصَّالُونَ الْمُكَذَّبُونَ ﴾ بيوم
 الدين ﴿ لأَكُلُونَ مِن شَجَر مَن زَقُوم ﴾ ، وهي
 ﴿ شَجَرةً تَخُرُجُ فِي أَصْلُ الْجَحِيم طَلْعُها كَأَنَه
 (حُوسُ الشَيَاطِينِ ﴾ [ الصافات : ٢٠] ، تغلى في
 بطونهم ، ﴿ كَالَمُهُلَ يَغْلَي في الْبُطُونَ ﴾ ، ومع هذا
 رغوسُ الشَياطِينِ ﴾ [ الصافات : ٢٠] ، تغلى في
 عليه ﴿ فَمَالِنُونَ مِنَهَا الْبُطُونَ ﴾ ، ﴿ مُعْ أَنَ لَهُمَ عَلَيْهُا
 عَلَيْهَا الْمُنْوِنَ ﴾ ، وهم هذا
 عَلَيْهَا لَشَوْنَا مَن حَمِيم ﴾ [ الصافات : ٢٠] ، تغلى في
 عَلَيْهَا لَشَوْنَا مَن حَمِيم ﴾ [ الصافات : ٢٠] ،
 عَلَيْهَا لَشَوْنَا مَن حَمِيم ﴾ [ الصافات : ٢٠] ،
 تَخْلُقُونَ مَنْ عَمِيم ﴾ [ الصافات : ٢٠] ،
 عَلَيْهَا لَشَوْنَا مَن حَمِيم ﴾ [ الصافات : ٢٠] ،
 عَلَيْهَا لَنظُونَ مِنْهُمُونَ مَعْدا الْبُطُونَ ﴾ ،
 والمعنى : أنهم يشربون من الحميم كثيرًا . و﴿ هذا
 نَزُلُهُمْ يَوْمُ اللَّعْنِ أَلَيْنَ الْعَمِيم ﴾ [ الصافات : ٢٠] ،
 عَلَيْهَا لَشُونَا مَن حَمِيم ﴾ [ الصافات : ٢٠] ،
 عَلَيْهَا لَشُونَا مَن الْعَمِيم ﴾ ، وهي الإيل العطاش ،
 وَالمعنى : أَنَهم يقربُونَ مَنْ اللَهِ إِنَّا الْمُعْنَانَ مِنْ الْعَمْ مِنْ مَعْذَا لَعُمْ مُعْرَا . وَهُمُ الْنَهُمُ مِنْ الْعُمْ مَالَتْهُمْ مَعْرا مَنْ أَلْعِنْ إِلَالَانَ الْحَمَاعِ مَنْ إِنَّا الْعَلْعُنَا الْعَلْعُنْ ،
 وَالْعَنْ الْحَمَع مُنْزَا الْحُنْ مَنْ الْحُمَع مَنْ أَنْ الْعَمْ مِنْ أَنْهُمْ مَنْ أَنْهُمْ مَعْذَانُ الْعَنْعُونُ مُنْ الْعَنْ الْعَنْ مُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ مُنْ الْعَنْ مُنْ الْحُنُونُ الْمُنْعُنُونُ الْحُمَع مِنْ الْحُمَع مِنْ الْعُنْ مُنْ الْعُنْ الْعُنْ مُنْ الْحُمَع مَنْ أَنْهُمْ مُنْ الْعُنْهُمْ مَنْ الْعُنْ الْحُنْعُمْ مُنْ الْحُمْ مُنْ الْعُنْعُنْ مُنْ الْحُمْ مُنْ الْحُنْ الْحُمْ مُنْ الْحُمْ مُنْ مُنْ الْحُمْ مُنْعُنُ الْحُمْ مُنْ الْحُمْ مُنْ أَنْهُ مُنْعُنُ الْعُنْ مُ الْحُمْ الْحُنْ الْحُمْ مُنْ الْحُمْ مُنْ أَنْهُمْ مُعْنُ الْحُدُالْحُوْ مُ مُنْعُرُلُمُ مُنْعُومُ مُنْعُنْ مُنْ الْحُمْ مُ مُنْ الْحُمْ مُ الْعُنْعُومُ مُنْ الْعُنْعُنْ مُنْ مُ مُنْ أَنْهُ مُنْ مُنْ الْحُمْعُنُومُ مُنْعُوْ مُ مُنْعُوْ مُ مُنْ لُعْلُولُ الْعُنْعُ الْعُنْعُمُ مُ

أجارنا الله وإخواننا المسلمين من هذا النزل ، وجعل لنا جنات الفردوس نزلاً .

النوحيد

10

العدد الثالث السنة الثلاثون Upload by: altawhedmag.com

المعامر السنة



بقلم الرئيس العام: محمد صفوت نور الدين

أخرج البخاري في « صحيحه » عن أبي سعيد الخدري أنه سمع رسول الله ﷺ يقول : « إذا أسلم العبد فحسن إسلامه ؛ يُكفر الله عنه كل سيئة كان زلفها<sup>(١)</sup> ، وكان بعد ذلك القصاص ؛ الحسنة بعشر أمثالها ، إلى سبعمائة ضعف ، والسيئة بمثلها ، إلا أن يتجاوز الله عنها » .

ورواه الدارقطني بلفظ : «ما من عبد يسلم فيحسن إسلامه إلا كتب الله له كل حسنة زلفها ، ومحا عنه كل خطيئة زلفها » .

وأخرج النسائي بسند صحيح عن أبي سعيد الخدري قال : قال رسول الله ﷺ : « إذا أسلم العبد فحسن إسلامه<sup>(٢)</sup> ؛ كتب الله له كل حسنة كان أزلفها ، ومحيت عنه كل سيئة كان أزلفها ، ثم كان بعد ذلك القصاص ؛ الحسنة بعشر أمثالها ، إلى سبعمائة ضعف ، والسيئة بمثلها إلا أن يتجاوز الله عز وجل عنها » .

(١) أي : قدمها ، وهي تطلق على الحسنة والسيئة .
 (٣) أي : دخل في الإسلام ظاهرًا وباطنًا ، وفي ذلك قمال النبي ﷺ : « الإحسان أن تعبيد
 الله كانك تراه ، فإن لم تكن تراه فإنه يراك » .

17

قال ابسن حجر : والحديث تضمن كتابة الثواب ، ولم يتعرض للقبول ، ويحتمل أن يكون القبول يصير معلقًا على إسلامه ، فيقبل ويثاب إن أسلم ، وإلا فلا . ( وهذا أقوى ) .

قال ابن المنير : إن الله يضيف إلى حسناته في الإسلام ثواب ما كان صدر منه مما كان يظنه خيراً ، فلا ماتع منه كما لو تفضل عليه ابتداءً من غير عمل ، وكما يتفضل على العاجز بثواب ما كان يعمل وهو قادر ، فإذا جاز أن يكتب له ثواب ما لم يعمل البنة جاز أن يكتب له ثواب ما عمله غير موفى الشروط .

قال ابن بطال : للله أن يتفضل على عباده بما يشاء ، ولا اعتراض لأحد عليه .

واستدل بعض أهل العلم بأن واستدل بعض أهل العلم بأن من آمن من أهل الكتاب يؤتى أجره والحديث الصحيح ، وهو لو مات على إيماته الأول لم ينفعه شيء من عمله الصالح ، بل يكون هباء منثورا ، فدل على أن ثواب عمله الأول يكتب له مضافًا إلى عمله الثانى .

قال المازري : الكافر لا يصح منه التقرب ، فلا يُثاب على العمل الصالح الصادر منه في شركه : لأن من شرط المتقرب أن يكون عارفًا لمن يتقرب إليه ، والكافر ليس كذلك .

الوصيد العدد الثالث السنة الثلاثون Upload by: altawhedmag.com

أخرج أحمد عن عبد الله بن عمرو بن العاص ، رضي الله عنهما ، يقول : سمعت رسول الله في يقول : « من لقي الله وهو لا يُشرك به شيئًا دخل الجنة ، ولم تضره معه خطيئة ، كما لو لقيه وهو مُشرك به دخل النار ، ولم تنفعه معه حسنة » . والحديث صحيح قاله الشيخ شاكر وغيره ، وله شواهد عند البخاري من حديث معاذ ، وعند مسلم من حديث جابر وحديث أبي ذر ، وعند أحمد من حديث أبي هريرة ، وأبي سعيد ، وأنس ، وعطية بن عامر ، وسلمة بن نعيم ، وخزيمة ، وأبي أيوب ، وأبي الدرداء .

حديث عائشة في عبد الله بن جدعان :

أخرج مسلم عن عائشة رضي الله عنها قالت : قُلت : يا رسول الله ، ابن جدعان<sup>(۱)</sup> كان في الجاهلية يصل الرحم ، ويطعم المسكين ، فهل ذاك نافعه ؟ قال : (( لا ينفعه ، إنه لم يقل يومًا : رب اغفر لي خطيئتي يوم الدين )) .

قال ابن حجر في (( الفتح )) : دل على أنه لو قالها بعد أن أسلم نفعه ما عمله في الكفر .

وقال القاضي عياض : الإجماع على أن الكفار لا تنفعهم أعمالهم ولا يُتُابون عليها بنعيم ، ولا بتخفيف عذاب ، ولكنهم بإضافة بعضهم للكفر كباتر المعاصي وأعمال الشر وأذى المؤمنين وقتال الأبياء والصالحين يزدادون عذابًا كما قال تعالى : فر ما سَلَكُمُ في سَقَرَ ﴾ [ المدثر : ٢ : ] ، وكذلك الكافر يعذب بكفره ثم يزداد إجرامه وإفساده في الأرض وعتوه وكثير إحداثه في العباد والبلاد ، فلذلك يعذب أشد العذاب كما قيل في فرعون ، ومن

(١) عبد الله بن جدعان : أحد أجود المشهورين في الجاهلية ، أدرك النبي ﷺ قبل النبوة ، وكان اتحد للضيفان جفنة يرقى إليها بسلم يأكل منها الطعام القاتم والراكب ، فوقع فيها صبي فغرق ، وكان من بني مرة أقرباء عائشة رضي الله عنها ، وله أحبار في الكرم . انظر : « الأعلام » للزركلي .



لم يكن بهذه السبيل عذب بقدر كفره ، فكان أخف عذابًا ممن عذب أشد العذاب ، فليس إذًا عذاب أبي طالب كعذاب أبي جهل وإن اشتركا في الكفر ، ولا عذاب عاقر الناقة من قوم ثمود كعذاب غيره من قومه ، ولا عذاب قتلة عيسى<sup>(1)</sup> ويحيى وزكريا وغيرهم من الأنبياء كغيرهم من الكفار ، فبهذا تتوجه خفة العذاب لا أنه على المجازاة على أفعال الخير .

وعن العباس بن عبد المطلب أنه قال : يا رسول الله ، هل نفعت أبا طالب بشيء ، فإنه كان يحوطك ويغضب لك وينصرك ؟ قال : « نعم ، هو في ضحضاح من نار ، ولولا أنا لكان في الدرك الأسفل من النار » . وفي رواية لمسلم : « لعله تنفعه شفاعتي يوم القيامة ، فيجعل في ضحضاح من نار ، ييلغ كعبيه ، يغلى منه دماغه » .

أخلاق العرب في الجاهلية 🗉

من أخلاق العرب في الجاهلية : الكرم حيث كانوا يتبارون فيه ويفتخرون به ، ويتناشدون فيه الأشعار فخرا وامتنانا ، وكان الرجل إذا جاءه الضيف وليس عنده من المال إلا نافته التي هي دعامة حياته وحياة أسرته ، فإنه يُسرع إليها

(٢) يعني الذين قتلوا من شبهه الله لهم ، ظانين أنه عيسى التميع .

النوحيد

فيذبحها لضيفه .

ومن صور كرمهم أنهم كاتوا يتحملون الديات الهائلة والحمالات المدهشة ؛ يكفون بذلك سفك الدماء وضياع الأساب ، ويمتدحون بها مفتخرين على غيرهم من القبائل المحيطة ، فيكون ذلك ميدان التباري بينهم .

ولذا كانوا يمتدحون بكثرة الرماد ، وجبن الكلب ، حيث تكون كثرة الرماد من النار التي تنضج طعام الأضياف ، وجبن الكلب لتعوده على وجود الضيف الغريب ، فلا ينبح إذا وجد غريبًا لأنه اعتاد عليه .

فمن أسلم من أهل الجاهلية من أصحاب تلك المكارم والفضائل نفعته تلك الأعمال ، ومن لم يسلم ومات على الكفر لم ينفعه عمله ؛ لقوله تعالى : ﴿ وَقَدِمِنا إلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَتْفُورًا ﴾ [ الفرقان : ٢٣ ] .

عن ابن عباس أن رسول الله ت قال : « أهون أهل النار عذابًا أبو طالب ، وهو منتعل بنطيه يغلى منهما دماغه » .

وأخرج مسلم عن النعمان بن بشير قال : قال رسول الله ﷺ : « أهون أهل النار عذابًا من له نعلان وشراكان من نار يغلي منهما دماغه كما يغلي المرجل ، ما يرى أن أحدًا أشد منه عذابًا ، وإنه لأهونهم عذابًا ».

وفي الحديث أن أقل الناس عذابًا يحسد بقية أهل النار ، بينما أهل الجنة لا حسد بينهم ، حيث يقول ربنا سيحاته وتعالى : فوتزعًا ما في صدورهم من غل إخوانًا على سرر من عل إخوانًا على سرر لا ] ، ويقول أيضا : فوتزعًا ما في صدورهم

Jugaill

14

مَنْ عَلْ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمُ الأَنْهَارُ وَقَالُوا الْحَمَدُ لِلَّهِ الَّذِي هَذَانَا لِهَذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِيَ لَوْلا أَنْ هَدَانَا اللَّهُ ﴾ [ الأعراف : ٢ ؟ ]

وفي هذا المعنى جاء الحديث الذي رواه الترمذي وابن ماجه بسند ضعيف - يصف حال أهل الجنة - جاء فيه : (( ويجلس أدناهم وما فيهم دنيء على كثبان المسك والكافور ، وما يرون أن أصحاب الكر اسى بأفضل منهم مجلسًا () .

فالكافر إذا عمل من الصلة والإطعام ووجوه المكارم لا ينفعه ذلك في الآخرة ؛ لأنه لم يكن مصدقًا بالبعث .

المؤمن وثواب عمله "

أخرج مسلم عن أنسس رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : « إن الكافر إذا عمل حسنة أطعم بها في الدنيا ، وأما المؤمن يدخر له حسناته في الآخرة ، ويعقبه رزقًا في الدنيا على طاعته » .

وفي رواية : « إن الله لا يظلم مؤمنًا حسنة يعطى بها في الدنيا ويجزى بها في الآخرة ، وأما الكافر فيُطعم بحسنات ما عمل بها لله في الدنيا ، حتى إذا أفضى إلى الآخرة لم يكن له حسنة يجزى بها » . من عمل من الكافرين عملاً صالحًا من صلة أو إطعام في وجوه المكارم ، لا ينفعه فسي الآخرة لكونه كافراً لم يصدق ببعث ، فمن مات

على الكفر فلا يبقى له على الكفر فلا يبقى له من ثواب عمله شيء وإنما يجزى بما عمل من الصنات في الدنيا بنعيم الدنيا ، ويمنع وصول ثواب عمله إلى الآخرة ما مات عليه من الكفر ، وإن كانوا النازلية بهيم في

الآخرة ، فعقاب من كثرت سيئاته أعظم من عقاب من قلت سيئاته ، وهم يحاسبون في الآخرة لا لاحتمال رجصان كفة الحسنات أو دخولهم الجنة ، ولكن لبيان مرتبة العذاب التي تنتظرهم قال تعالى : ﴿ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُوا عَن سَبِيل اللَّهِ زِدْنَاهُمْ عَذَابًا فَوَقَ الْعَذَابِ بِمَا كَاتُوا يُفْسِدُونَ ﴾ [ النحل : ٨ ] .

قال ابن كثير : هذا دليل على تفاوت الكفار في عذابهم كما يتفاوت المؤمنون في منازلهم في الجنة ودرجاتهم ، كما قال تعالى : ﴿ قَالَ لِكُلُ صَغِفَ وَلَكِنَ لاَ تَعَلَمُونَ ﴾ [ الأعراف : ٣٨ ] .

لا ينتفئ بنواب صالح العمل إلا من مات على

الإيمان ال

ولا ينتفع بتواب صالح العمل إلا من مات مؤمناً ، فما عمله في إيمانه من الصالحات فهو من أصل حسناته التي يجزى بها في الآخرة ، ومن عمل حسنة في جاهلية - أي في كفره قبل إسلامه - ثم أسلم فإنه يبقى له ثواب حسناته تلك إلى الآخرة ؛ لحديث البخاري ومسلم عن حكيم بن حزام قال : قلت : يا رسول الله ، أرأيت أشياء كنت أتحنث بها في الجاهلية من صدقة أو عتاقة وصلة رحم ، فهل فيها من أجر ؟ فقال النبي ﷺ :

نعم الله على المؤمن والكافر اا

إذا رضي العبد بالله ربًا ، فعبده وحده ولم يُشرك به شيئا ؛ جعل الله سبحاته نعمه صدقة منه سبحانه على عبده ، وتجاوز عن سيئاته ، وقبل حسناته ، فدخل الجنة برحمته ، وإذا لم يرض العبد بالله ربًا فأشرك معه غيره ، فإن الله يزن عمل الكافر أمام نعمه فلا تكفي شيئا منها ، فيدخله النار عدلاً منه سبحاته ، ولا تكفي حسنات العبد نعم ربه ، ولا ترجح بها موازينه في الآخرة ، بل هو في الدنيا يفدي أصغر النعم بكل ما يملك من الدنيا ،

بل قد بستدين فوق ما يملك ليعالج عينه إذا اشتكت ويدفع في دواء أصبعه أو قدمه من المال قناطير إن ملكها فالإيمان خير ما يرزقه العبد ، فتصبح نعم ريه عليه صدقات ، ويتفضل بسببها عليه فيقبل الحسنات فيدخله الجنة بفضله وبسبب ما اكتسب من صالح عمله .

فالعمل لا يمتد نفعه إلى الآخرة إلا مع الإيمان ، سواء كان عمل القلب كالحب والخوف والرجاء ، أو عمل الجوارح كالصدقة والبر والصلة .

يقول شيخ الإسلام : إن أبا بكر رضي الله عنه كان يحب النبي في مخاصاً لله ، وأبو طالب عمه كان يحبه وينصره لهواه ، لا لله ، فتقبل الله عمل أبي بكر وأنزل فيه : ﴿ وَسَـَجْتَبْهَا الأَثْقَى ﴾ الَّذِي يُؤتِبي ماله يتَرَكَى ۞ وَمَا لِأَحَد عِندَه مِن نُعْمَة تُجْزَى ۞ إلاً التِفَاء وَجَه رَبَه الأُعَلى ۞ ولَسَوق يَرضَى ﴾ [ الليل : ١٧ - ٢١ ] ، وأما أبو طالب فلم يتقبل منه ، فأبو بكر لم يطلب أجره وجزاءه من الخلق ، لا من النبي في ولا غيره ، بل آمن به وأحبه وكلاه وأعاته بنفسه وماله ، متقربًا بذلك وأما أبه أمره ونهيه ووعده ووعده . اه . اه

فهذه الأحاديث تتضافر في إثبات فضل الإسلام وعظيم نعمة الإيمان ، وأنه بها يقبل صالح العمل ويغفر الكثير من الزلل ، وأن بها يصفح عن كل سينة وقعت من العبد قبلها ، ولا يحرم أجر الحسنة التي عملها في حال كفره ، بينما لا ينتفع بالحسنة إذا لم يدخل الإسلام ولا تزول عنه المعصية التي عملها ما لم يدخل الإسلام ، فالحمد لله على نعمة الإسلام والإيمان.

Upload by: altawhedmag.com

العدد الثالث السنة الثلاثون

19

lipper

Upload by: altawhedmag.com

العدد الثالث السنة الثلاثون

المتشابه لغة : المتشابه يرد علمى معنيين لغويين :

أ- إما من التنبيةة وهي الجهالة وعدم التمييز ، فيكون المتشابه ضد المحكم ، كقوله تعالى : ﴿ قَالُوا اذغ لنا ربَّكَ يُبِينَ نَنا ما هِي إِنَّ البَقَر تَشابَه عَلَيْنا ﴾ [ البقرة : ١٠ ] ، أي اختلط علينا ، فلا نميزه ولا نعلم نوعية المطلوب ، ومنه قوله على من حديث التعمان بن بشير : « إن الحلال بيّن وإن الحرام بين وبينهما مشتبهات لا يعلمهن

كثير من الناس » . [ أخرجه مسلم ] . ٢ - وإما من الثنّبة وهو التماثل في الأوصاف كقوله تعالى : ﴿ وَأُتُوا بِهِ مُتَشَابِها ﴾ [ البقرة : ٢٥ ] أي : يشبه بعضه بعضا في اللون أو الطعم أو الرائحة أو الكمال والجودة ، وكقوله تعالى : ﴿ تَشَابَهَتَ قُلُوبُهُمْ ﴾ [ البقرة : مام يشبه بعضها بعضا في الغي والجهالة .

المحكم والمتشابه في القرآن : ورد في القرآن ما يدل على أنه محكم كقوله تعالى : ﴿ الَّر كِتَابَ أَحْكِمَتَ آيَاتُهُ ﴾ [ هود : 1 ] ، وورد أيضًا أنه متشابه كقوله تعالى : ﴿ اللَّهُ نَزَلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثَ كِتَابًا مُتَشَابها مَتَّابِي تَقَشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ﴾ مَتَابِي تقشَع مِنْهُ جَلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ﴾ محكم وبعضه متشابه كقوله تعالى : ﴿ هُوَ الَّذِي أَتَرَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتَ مُحكَمَاتَ هُنَ أُمُ الْكَتَابِ وَأَخَرَ مُتَتَابِهَاتَ ﴾ [ آل عمران : ٢ ] .

والسؤال الذي ما زال يطرح نفسه على الأذهان : هل القرآن كله محكم أم كله متشابه ؟ أم بعضه محكم وبعضه متشابه ؟ وكيف يمكن الجمع بين هذه الآيات ، خصوصا عندما يأتي الحديث في باب الصفات ؟ وهل موضوع المحكم والمتشابه يستدعي ما يُثار حوله من خلاف شديد ، أو النظر إليه بصورة

كتبه د. محمود عبد الرازق الأستاذ المساعد بقسم العقيدة والذاهب المعاصرة كلية الشريعة وأصول الدين جامعة الملك خالد

> الحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله .. وبعد :

المحكم لغة : خلاصة الدلالات اللغوية في المحكم أنه المعلوم الواضح المتميز بحدوده عن غيره ، فالحكمة إصابة الحق بالعلم والعقل ، والحكيم هو الذي يضع الأمور في مواضعها ؛ فيفصل بين الأشياء ويحكم على كلّ بما يناسبه ، والحكم هو الفصل والقضاء بين المختلط من الأمور ، بحيث ينال كل ذي حق حقه ، والأحكام الأمور الواضحة البينة التي تفتقر إلى التصديق إن كان خبراً ، وإلى التنفيذ إن كانت أمراً . [ « لسان العرب » ] .

Jungill Y.

تدعو إلى الحيرة والتعقيد ؟ وكيف نجد الحل المقتع في مذهب السلف الصالح ؟

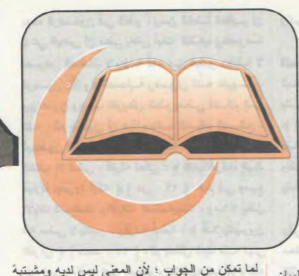
وقبل الإجابة عن هذه التساؤلات لا بد من بيان مسألة هامة تعد مقدمة ضرورية لفهم الآيات القرآنية بصفة عامية ، والمحكم والمتشابه بصفة خاصة .

 مقدمة ضرورية لفهم المحكم والمتشابه :

إن الله عز وجل خاطبنا بكلام له معنى ، فالقرآن كلام عربي مكون من ألفاظ لها معان يستوعبها صححب اللمسان العربي ولا يستوعبها الأعجمي ، فإذا قال الله تعالى : إ لَقَدُ رَضِي الله عَن الْمُؤْمَنِينَ إِذْ يُبَابِعُونَكَ

تَحْتَ الشَّجْرَةَ ﴾ [ الفتح : ١٨ ] ، علم صاحب اللسان العربي معنى كلمة حرر شجرة »، ، فإن سألته عن شكلها وكيفيتها ؟ فإن كان ممن بايع مع رسول اللَّه عَرَّ تحتها ، ربما وصفها لك وصفًا دقيقًا لأنه رآها بعينه ، وإن لم يكن قال : أنا ما رأيتها حتى أصفها ولكنها شجرة تبدو في كيفيتها كأي شجرة تنبت في الصحراء ، والحاصل أنه سيصف كيفية الشجرة من خلال رؤيتها أو رؤية مثيلها ، فمعنى لفظ الشجرة من البقرة أو غيره من الألفاظ ، والكيفية التي دل عليها البقرة أو غيره من الألفاظ ، والكيفية التي دل عليها مشتبهة على من لم يرها أو ير لها مثيلاً ، لكن لو مألنا الأعجمي : ما معنى لفظ «شجرة » أو حتى لفظ « بقرة » ؟ عجز عن الجواب لجهله بمعنى الكلام .

وإذا قال تعالى : ﴿ أَنْلِكَ خَيْرٌ نَرْلاً أَمْ شَجَرَةً الزَّقُوم ﴾ [ الصافات : ٢٢ ] ، علم العربي معنى كلمة شجرة ، وأن المقصود شجرة معينة تخرج في أصل الجحيم أعدها اللَّه للكافرين ، لكن لو سألناه عن شكلها وكيفيتها ؟ لقال : اللَّه أعلم ، فأنا ما رأيتها وما رأيت لها مثيلاً فكيف أعرفها ؟ فأصبح معنى لفظ الشجرة محكمًا له ، والكيفية التي دل عليها اللقظ مجهولة أو غير معلومة أو متشابهة أو مختلطة ، لكن لو سألنا الأعجمي عن معنى لفظ شجرة الزقوم



لما تمكن من الجواب ؛ لأن المعنى ليس لديه ومشتبة عليه ، لا يعرفه أصلاً ، وكذلك كيفيتها متشابهة على الأعجمي من باب أولى .

إذن هذاك فرق كبير بين العلم بالمعنى الذي يُفهم من اللفظ ، والعلم بالكيفية التي يدل عليها اللفظ ، وعلى ذلك يسهل علينا فهم المقصود بالمحكم والمتشابه متوافقين مع المعنى اللغوي لهما ومع الفهم الصحيح لمذهب السلف الصالح ، فإذا كان المحكم هو المعلوم الواضح المعنى ، وكان المتشابه من وجهين : إما ضد المحكم من الشبهة وهي الجهالة وعدم التمييز ، وإما متشابه من الشبه وهو التماثل في الأوصاف ، كان القرآن بالضرورة كله محكم باعتبار ، وكله متشابه باعتبار ، وبعضه محكم وبعضه متشابه باعتبار آخر فهذه ثلاثة أمور ضرورية :

أ- القرآن كله محكم باعتبار وضوم معناه الراستين في العلم : قلما كان القرآن كلامًا عربيًا مكونًا من ألفاظ لها معان يستوعبها صاحب اللمان العربي ، كان القرآن كله محكمًا : أي له معان معلومة ، فكلام الله كلام له معنى يعلمه الناس ، كل على درجته في العلم وعلى ما ورد في قوله تعالى : فر يَرفع الله الدين آمتُوا منكم والذين أوتُوا العلم درجات في [ المجادلة : 11 ] .

وأعلمُ الناس بكلام الله هو رسول الله ﷺ ومن

lipere

41

العدد الثالث السنة الثلاثون

بعده الراسخون في العلم ، ومن الخطأ العظيم أن يدعي البعض أن معنى بعض آيات الكتاب وخصوصًا نصوص الصفات لا يعلمه أحد من البشر مطلقًا لا الرسول في ولا الصحابة رضوان الله عليهم ، ويزعمون وجوب تفويض العلم بمعنى الكلام إلى الله ، ثم يَدْعون أن هذا معتقد السلف الصالح ، فيجعلون السلف بمنزلة الجهلة الذين لا يعلمون مبارك نيدبروا آياته في [ ص : ٢٩ ] عام في جميع الآيات المحكمات والآيات المتشابهات ، وما لا يُعقل له معنى لا يُتدبر . وقوله أيضًا : ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبّرُونَ القُرْآنَ في [ محمد : ٢٢ ] ، لم يستثن شيئًا منه نهى عن تدبره ، فمن تدبر المحكم والمتشابه كما أمره الله وطلب فهمه ومعرفة معاه لم يذمه الله ، بل أمر بذلك ومدح عليه .

كما أن الصحابة والتابعين لم يمتنع أحد منهم عن تقسير آية من كتاب الله أو قال هذه من المتشابه الذي لا يُعلم معناه ، ولا قال قط أحد من سلف الأمة ولا من الأئمة المتبوعين أن في القرآن آيات لا تعلم معناها ولا يفهمها رسول الله في ولا أهل العلم والإيمان جميعهم ، وإنما قد ينفون علم بعض الناس ، وهذا لا ريب فيه .

والقول بخلاف ذلك يلزم منه أن كلام الله بلا المعاني التي أراد الله إبلاغها إلى الناس كافه ، أما معنى وليس فيه حكمة معلومة يمكن للناس معرفتها باعتبار الكيفية التي دلت عليها الألفاظ ، فالقرآن وتمييزها !! وإذا كان الإسان لا يقبل على نفسه أن بعضه محكم وبعضه متشابه ، فالكيفيات المتعلقة

> يقال له : كلامك بلا معنى ، فكيف يجيز ذلك في حق الله !! من أجل ذلك نبه الحق تبارك وتعالى على وصف كتابه بالحكمة ، وأنه جاء بمعان بليفة يمكن للبشر معرفتها ، فقال : ﴿ الَّر كِتَابُ أحكمت آياتُه ﴾ [ هود : 1 ] ، وعلى ذلك فجميع آيات القرآن محكمات باعتبار معاها والدعوة مفتوحة لفهميا

> > 24

وتديرها .

ب- القرآن كله متشابه باعتبار تماثله في المسن : والقرآن في بلاغته وإعجازه في التعبير عن المعنى بأيسر الأساليب وأبدعها كله على نسق واحد يشبه بعضه بعضًا في ذلك ، ولذلك قال تعالى : شاله تزرَّل أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهًا مَتَّاتِي تَقْشَعَرُ منه جُلُودُ الَّذِينَ يَحْتَدُونَ رَبَّهُمْ ثُمَ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وقُلُوبُهُمْ إلى ذِكْر اللَّه ذَلِكَ هُدَى اللَّه بِهُدِي بِهِ مَنْ يَسْاءُ في [ الزمر : ٢٣ ] .

فالمتشابه في الآية باعتبار تماثله في الحسن . وفي الآية دليل على أن جميع آيات القرآن لها معان محكمة معلومة تؤثر في المستمعين ؛ لأنه لا يعقل أن تقشعر الجلود وتلين القلوب من كلام مشتبه ليس له معنى في نفس السامع .

ج- القرآن بعضه محكم وبعضه متشابه باعتبار الكيفية فقطالتي دل عليما اللفظ: فإذا اعتبرنا المحكم هو المعلوم الواضح المعنى والمتشابه ضده وهو المجهول المعنى ، أو الذي يخفى على الناس كلهم ، ومن الشبهة وهي الجهالة وعدم المعرفة والتمييز ، بحيث يقال : المتشابه لا يعلمه إلا الله ، فإن القرآن كله - كما تقدم - سيكون محكما في معاه متشابها في وضوح ألفاظه وتعبيرها عن المعاتي التي أراد الله إبلاغها إلى الناس كافة ، أما باعتبار الكيفية التي دلت عليها الألفاظ ، فالقرآن بعضه محكم و بعضه متشابه ، فالكيفيات المتعلقة

بعالم الشهادة محكمة معلومة من خلال رؤيتها أو رؤية أشباهها وأمثالها ، والكيفيات المتعلقة بعالم الفيب كالعلم بكيفية ذات الله وصفاته ، والكيفية التي عليها الملاكة والجن ، وكيفية ما يحدث في الآخرة ، وأشكال الأشياء في الجنة والنار ، كل هذا من المتشابه المجهول بالتمنية لمسائر الناس ، لكنها معلومة لله عز وجل ، ومن تُم

العدد الثالث السنة الثلاثون

سوف تتنوع الآيات في الإحكام والتشابه على عدة أوضاع بالنسبة للعلم بالمعنى أو العلم بالكيفية وبالنسبة لصاحب اللسان العربي أو صاحب اللسان الأعجمي .

١- فقد تكون الآيات معلومة
 المعنى معلومة الكيفية التي دلت

عليها ، وفي تلك الحالة تكون الآية محكمة في المعنى ومحكمة في الكيف ، ومثال ذلك جميع آيات الأحكام ككيفية أداء الصلاة والزكاة والصيام وأفعال الحج وما شابه ذلك من العبادات أو المعاملات ، فإنها أمور محسوسة في عالم الشهادة ، محكمة المعنى من خلال فمهم الألفاظ الدالة عليها ، محكمة الكيفية من خلال رؤيتها أو رؤية أمثالها ، إذ قد وردت الآيات بألفاظ عربية لها معنى مطوم مفهوم ، فلو سأل مسلم أعجميًّا لا يعرف العربية عن معنى لفظ الصلاة في قول متعالى : ﴿ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقْيِمُونَ الصَّلاة ومِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ [ البقرة : ٣ ] ؟ فلن يقال له بالعربية : الصلاة أقوال وأفعال مفتتحة بالتكبير ومختتمة بالتسليم ، ولكن سيعبر له عن معنى ذلك بلغته حتى يفهم المراد الذي دلت عليه ألفاظ العربية ، أما العربي فلا يحتاج إلى ترجمة ؛ لأنه يفهم دلالة الألفاظ على معانيها ، لكن لو سأل الأعجمي عن كيفية أدائها ؟ فيقال له بلغته ما معناه : أمرنا رسول الله المعام في الكيفية ، فقال : « وصلوا كُمَا رَأَيْتُمُونِي أَصلى » . [ أَخْرَجه البخاري ] .

فإذا كان المعنى الذي وردت به الآية معلومًا والكيفية التي دلت عليها معلومة أيضًا ، كانت الآية محكمة في المعنى والكيف ؛ من أجل ذلك مسميت آيات الأحكام لوضوحها ومعرفة معاتي الألفاظ التي وردت بها والكيفية التي دلت عليها ، وتجدر الإشارة إلى أن معرفة كيفية أداء الأحكام عند الراسخين في العلم على وجه الخصوص ، وعند العامة على وجه العموم قد يكون معلومًا وقد يكون مجهولاً على حسب مقدار العلم عند كل شخص ، أو مدى سؤاله لأهل العلم عن الحكم الوارد في الآيات إذا ما قرأها أو سمع عنها ،

ولذلك قال تعالى : ﴿ فَاسْلُواْ أَهْلَ الذُّكَرِ إِن كُنتَمَ لا تَعْلَمُ ونَ ﴾ [ النحل : ٢٢ ] ، كما بين رسول الله ﷺ أن المسلم عند جهله بأمور الحلال والحرام ، وجب عليه أن يحتاط لدينه من جهالة الشبهة التي لا يعلمها كثير من

الناس ، فقال : (( إن الحلال بين وإن الحرام بين وبينهما مشتبهات لا يعلمهن كثير من الناس ، فمن اتقى الشبهات استبرأ لدينه وعرضه ، ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام » . فهي شبهات إما لجهل القارئ أو أميته ، وليمنت شبهات لتقصير الرسول ﷺ في البلاغ ، أو ورود الآيات بما لا يُفهم معناه ، أو أن كلام الله كالألغاز والأحاجي ليس له معنى ، حاشا وكلا ، وهذا يأتينا المقصود بالمحكم الذي ورد فى سورة « آل عمران » فى قول ا تعالى : ﴿ هُوَ الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن أم الكتاب ﴾ ، فلما كانت العبادة أصل رسالة الاسلام ، والعبادة مبنية على امتثال الأمر ، والأمر مرده إلى آيات الأحكام ، فان آيات الأحكام لا بد أن تكون واضحة المعان واضحة الكيفية التى تحقق معسى العبودية ، ولذلك كانت أم الكتاب ، وهذا دور الرمىل عليهم الصلاة والسلام توضيح كيفية العبودية التي أرادها الله من العباد ؛ لذلك يتحتم على المسلم اتباع السنة وترك البدعة حتى يقبل العمل .

٢- وقد تكون الآيات محكمة في معاها دون الكيفية التي دلت عليها ؛ لأن القرآن كله محكم في معاه ، فهو كلام له معنى وليس كلاما أعجميًا أو ألفازا لا مبيل إلى فهمها ، لكنه من حيث الكيفية التي دلت عليها الآيات غير معلومة لأي من البشر لحكمة أرادها الله تعالى ، وفي تلك الحالة تكون الآية محكمة في المعنى ومتشابهة في الكيف ، فما عاينه الإسمان فا الماظ الآيات ، ككيفية أداء الصلاة وأفعال الحج ، فهذا الماظ الآيات ، ككيفية أداء الصلاة وأفعال الحج ، فهذا الصفات ككيفية الاستواء في قوله تعالى : ﴿ الرُحْمَنُ

44

العدد الثالث السنة الثلاثون

على الغرش استوى ﴾ [ طه : ٥ ] ، أو كيفية سمعه وبصره وتكليمه وكيفية الأشياء التي في عالم الغيب ، فهذا محكم المعنى متشابه في الكيفية ، فلا يدخل في المتشابه معانى الآيات التي وصف الله بها نفسه ، كما يعتقد البعض ، وإلا كاتت كلمات جوفاء بلا معنى ، تعالى الله عن ذلك ، وإنما يدخل في المتشابه الكيفية التي دلت عليها الألفاظ المحكمة من كيفية استواله تعالى على عرشه ، وكيفية نزوله إلى السماء الدنيا ، وغير ذلك من الصفات ؛ لأن الله عز وجل لم يبين تلك الكيفيات ، وإنما عبر عنها بألفاظ مفهومة ومحكمة المعنى تدل على إثبات الصفات لله عز وجل ، كما أن الشيء لا يعرف إلا برويت أو برؤية نظيره ، ونحن ما رأينا الله لقوله ﷺ : « تَعَلَّمُوا أَنَهُ لَنْ بَرَى أَحَدٌ مِنْكُمُ رَبَّهُ عزُّ وجِلْ حَتَّى يَمُوت » . [ أخرجه مسلم ] . وما رأينا له نظيرًا أو مثيلاً نصفه من خلاف لقول متعالى : ﴿ لَيُسَ كَمِثْلِهِ شيء ﴾ [الشورى: ١١].

هذا ، وإن كان المؤمنون يرون ليوم القيامة لقوله تعالى : ﴿ وُجُوهُ يَوْمَئِذ نَّاضِرَةُ ﴾ إلَى رَبَّهَا نَاظَرَةٌ ﴾ [ القيامة : ٢٢، ٢٣ ] ، وعلى هذا المفهوم جاءت أقوال السلف الصالح ، فقال الإمام مالك بن أتس لما سأله رجل عن كيفية الاستواء في قوله تعالى : ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْش استَوَى ﴾ [ طه : ه ] ؟ قال : الاستواء معلوم ، والكيف مجهول ، والإيمان به واجب ، والسؤال عنه بدعة ، وما أراك إلا مبتدعًا ، فأمر به أن يخرج .

فالإهام مالك لم يفوض المعنى الذي دلت عليه آية الاستواء إلى الله ، حيث قال : الاستواء معلوم ، وإنما فوض العلم بالكيفية إليه ، حيث قال : والكيف مجهول ، فكيفية الاستواء لها وجود حقيقي ، لا خلاف في ذلك ، ومعلومة عند الله ، لا خلاف على ذلك ؛ لأسه هو الأعلم بكيفية استواته ، ولكنها مجهولة متشابهة بالنسبة لنا ، ولما غضب مالك على المسائل غضب لأسه جاء يسأل عن كيفية الاستواء الغيبية التي تخرج عن جهاز الإدراك البشري عند الإسان ، ولا يمكن للإمام مالك أن يخترع له جوابًا

يصف فيه الكيفية التي عليها استواء الله على العرش ؛ لعلمه أن ذلك قول على الله بلا علم ، وهو محرم ، بل جرم كبير .

أما لو جاء السائل مالكا يسأله عن معنى الاستواء في لغة العرب التي خاطبنا الله بها ، أو سأله عن الآية : ﴿ الرَّحْمَنْ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾ [ طه : · ] ، ما الذي تضيف للمسلم في موضوع الإيمان بالله ؟ لَمَا غضب عليه مالك ؛ إذ إن حق السائل على أهل العلم أن يفهم معانى النصوص ، وقد أمره الله بذلك فقال : ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذَّكَرِ إِن كُنتَمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ [ النحل : ٢٢ ] ، والجواب عند ذلك بين واضح مفهوم ، ولن يعجز الإمام مالك عن جوابـه ؛ إذ إن استواء الله له وجود حقيقي ، ويعنى في اللغة العلو والارتفاع ، تمامًا متلما يسأل صاحب اللسان الأعجمي عن ترجمة هذه الآية ، فإن المترجم لن يترجم له وصف كيفية الاستواء ، ولا يمكنه ذلك بحال من الأحوال ، فهو - كما سبق - لم يره ولم ير له مثيلاً ، وإنما سيشرح له بلغته معنى الطو والارتفاع على العرش ، وأن الله ليس كمثله شيء في استوانه ، ويبين في ضرورة الإيمان بوجود الاستواء ، وأن له كيفية معينة تليق بجلال الله ، وخارجة عن مداركنا في عالم الشهادة ، فالآية أوجبت الإيمان بوجود استواء حقيقي لا نعلم كيفيته ، ويجب أن نسلم لله به .

وعلى ذلك فإن معتقد الإمام مالك الذي يمثل مذهب العلف الصالح هو تفويض العلم بالكيفية إلى الله فقط ، أما المعنى فهو معلوم ظاهر في لغة العرب ، ومراد مفهوم من الآية ، وهذا واضح بين في كلامه رحمه الله ، وإذا كان المحكم هو المعلوم الواضح المعنى ، والمتشابه هو المجهول الذي لا يعلمه إلا الله ، فإنه لو قيل : هل استواء الله على العرش محكم أو متشابه ؟ فإن قال قائل : محكم ، فهو خطأ !! وإن قال : متشابه ، فهو أيضا خطأ !! وإن قال : محكم المعنى متشابه الكيف ، فقد أصاب نقوله تعالى عن جميع آيات القرآن : ﴿ كِتَابَ أَحْكَمَتَ آيَتُهُ ﴾ أي باعتبار المعنى ، ولقوله أيضا في الكيفية

٢٤ - الم ميد العدد الثالث السنة الثلاثون

التي دل عليها المعنى : ﴿ مِنْهُ آيَاتٌ مُحَمّاتٌ هُنَ أُمُّ الكتاب وَأَخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ ﴾ ، فإذا كان المعنى معلوما والكيف معلوما أيضًا كانت الآية محكمة لأهل العلم على تفاوتهم في المعرفة كما في جميع آيات الأحكام ، أما إذا كان المعنى معلوما والكيف الذي دل عليه المعنى مجهولاً لنا ، كانت الآية من المتشابه باعتبار الكيف لا باعتبار المعنى ، كما في جميع الآيات التي وردت في عالم الغيب .

وهن أمثلة ذلك أيضًا صفة المجيء ، ففي قوله تعالى : ﴿ فَلَمَّا أَنْ جَاء البَشِيرُ أَلْقَاهُ عَلَى وَجْهِهِ فَارْتَدُ بَصِيرًا ﴾ [ يوسف : ٩٦ ] ، نجد مجيء البشير معلوم المعنى معلوم الكيف ؛ لأن الكيف لـ ٢ مثيل في عالم الشهادة ، أما قوله مىبحاته وتعالى : ﴿ وَجَاء رَبُّكَ وَالملكُ صَفًا صَفًا ﴾ [ الفجر : ٢٢ ] ، فالمعنى في الآية معلوم ؛ وهو إثبات مجيء حقيقي لله مع ملاكته يوم القيامة ، وهو المراد من الآية ؛ ولذا أخبر الله بها ، أما الكيفية فمجهولة ؛ لأنها من المتشابه الذي استأثر الله بعلمه ، فنحن ما رأيناه ولا رأينا له مثيلاً ، فكيف سنعرفها ، ولا يصح القول بأن السلف فوضوا العلم بمعنى المجيء إلى الله ، ولا يعرفون معناه ؛ لأن ذلك إما اتهام لهم بأتهم جهلة ، أو أن كلام الله في الآية بلا معنى ، وكلاهما باطل ، لكنهم قالوا : المجىء معلوم لنا ، والكيف مجهول ، وهو من المتشابه الذي يعلمه الله وحده ، ولا يصح أيضًا القول بأن المجيء مجيء الأمر لفصل القضاء ، أو الاستواء استيلاء وقهر هريًا من التشبيه ، كما يدعى البعض ؛ لأن الآية ليس فيها تشبيه ، فالله يعبر عن مجيئه هو لا عن مجيء البشر أو البشير ، ولو قال الله تعالى : مجيئى كمجىء البشر لكان تشبيهًا ، ولو كان المقصود من الآية هو مجيء الأمر لما عبر الله بلفظ يحدث لبسًا أو غموضًا ويفتقر إلى من يكشف للمسلمين معناه ويحذرهم من دلالته الباطلة ؛ إذ لم يثبت عن رسول الله على أو أحد من أصحابه أنه نبه الناس أن يفهموا أن المجيء مجيء الأمر وليس مجيئًا حقيقيًا ؛ لأن ذلك يدل على التشبيه . وعلى ذلك فجميع آيات الصفات محكمة المعني

متشابهة في الكيفية فقط ، فلا يدخل في المتشابه معتى الآيات التي وصف الله بها نفسه ، فجميع آيات القرآن لها معنى معلوم عند الراسخين في العلم حسب اجتهادهم في تحصيله ، وعليه جاء قول ابن عباس رضي الله عنه في الآية السابقة : ( أنا من الراسخين في العلم ) . [ « تفسير القرآن العظيم » لابن كثير (//٢٤٣) ] .

وهن ثم فموضوع المحكم والمتشابه لا يستدعى ما يُثار حوله من خلاف شديد أو النظر إليه بصورة تدعو إلى الحيرة والتعقيد ، فإذا قيل : القرآن كله محكم ، قيل : هذا صحيح باعتبار المعنى الذي دل عليه اللفظ ، فالقرآن جميعه كالم عربي له معنى ، قال تعالى : ﴿ الَّر كِتَابُ أَحْكِمَتُ آيَاتُهُ ﴾ [ هود : ١] ، وإذا قيل : القرآن كله متشابه ، قيل : هذا صحيح باعتبار تماثله في حسن التعبير عن المعانى المرادة ، قال تعالى : ﴿ كِتَابًا مُتَشَابِهًا ﴾ [ الزمر : ٢٣ ] ، وإذا قيل : القرآن فيه المحكم والمتشابه ، قيل : هذا صحيح باعتبار الكيفية التي دلت عليها الألفاظ ؛ لأن بعضها ربما يكون معلومًا محكمًا . وربما يكون مجهو لا متشابها ؛ لقوله تعالى : ﴿ مِنْهُ آيَاتَ مُحَكَّمَاتَ هُنَ أَمُ الْكِتَابِ وَأَخَرُ مُتَشَابِهَاتَ ﴾ [ آل عمران : ٧ ] ، والله عز وجل نبه على أن الذين في قلوبهم زيغ يتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله ، أى يبحثون عن الكيفية التي دلت عليها الآيات الواردة في الأمور الغيبية كالحديث عن صفات الله ، فيشبهونها بالبَشر ، أو ينكرونها بحجة أن إثباتها يدل على التشبيه ، في حين أن الذي يعلم كيفيتها هو الله وحده ، والراسخون في العلم من أتباع السلف يؤمنون بها ويطمون أن جميع الأدلة النقلية الواردة في الكتاب والمىنة ، ليس فيها آية واحدة أو حديث يتحدث عن كيفية الذات وصفاتها ، أو كيفية الموجودات التي في عالم الغيب ، وكل ما وردكان الهدف منه إثبات وجود ذات الله وصفاته وأفعاله على التفصيل الوارد في الكتاب والسنة ، وبكيفية تليق بالله يعلمها هو ولا نعلمها نحن ، وعلى هذا المفهوم يبدو لنا معتقد السلف سهلا بسبطا يتوافق فيه العقل الصريح مع النقل الصحيح .

> العدد الثالث السنة الثلاثون Upload by: altawhedmag.com

liptur

ارسل إلينا أحدُ قراء مدينة الإسكندرية سؤالاً عن حديث : « كان اننبي ﷺ إذا صلى بعد الجمعة في المسجد صلى أربعًا ، وإذا صلى في بيته صلى ركعتين » . فأجبتُهُ في عدد شهر صفر سنة ١٤١٩ بقولى : لا أعلم له أصلا ، وقد بحثت عنه فلم أجده ، وإنما أشار إليه ابن القيم في ((زاد المعاد )) على ما أذكر . والله أعلم . انتهى الجواب .

فأرسل إليَّ الأخ أيمن الشبراوي - جزاه الله خيرًا - استدراكًا على هذا الجواب بحديث أبي هريرة رضى الله عنه مرفوعًا : (( من كان منكم مصليًا بعد الجمعة فليصل أربعًا ، فإن كان له شغلٌ فركعتين في المسجد وركعتين في البيت » . أخرجه مسلم (٨٨١) وغيره .

O وأقول : وهذا حديث مشهور معروف ، ولكنتى فهمت من سوال السائل أن الركعتين كانتا عوضًا عن الأربعة ، وهذا لا أعلم له أصلا ، وحديث أبي هريرة يدلُّ على تجزئة الأربعة إلى ركعتين في المسجد وركعتين في البيت تخفيفًا على المكلف إذا حضره شُغلٌ . نعم ، كان يحسن أن أتمم البحث بما ذكره الأخ الكريم ، فجزاه الله خيرًا .

O ويسأل القارئ : محمود محمد عبد الفتاح عن درجة هذه الأحاديث : ا- « من سعى على والديه وامرأته وعياله فهو في سبيل الله ، ومن سعى مكاثرة فهو في سبيل الشيطان "

0 0 الجواب : حديث حسن . وقد ورد من حديث أنس وأبي هريرة وكعب بن عجرة ، رضي الله عنهم . (٨٦٣٠) أمًا حديث أنس : فأخرجه الطبراني في « الأوسط » (٨٦٣٠) قال : حدثنا مطلب بن شعيب ، ثنا عبد الله بن صالح ، حدثني الليث ، حدثتي إسحاق بن أسيد ، عن عبد الكريم ، عن أنس بن مالك مرفوعًا : « الساعي على والديه ليكفهما أو يغنيهما عن الناس في سبيل الله ، ومن سعى على زوج أو ولد ليكفهم ويغنيهم عن الناس في سبيل الله ، والساعي على نفسه ليغنيها ويكفها عن الناس في سبين الله ، والساعي مكاثرة في سبيل الشيطان » . قال الشيخ / أبو إسحاق الحويني الطبراني : لم يرو هذا الحديث عن عبد الكريم الجزري إلا إسحاق بن أسيد ، تقرد به : الليث . ولا يروى عن أنس إلا بهذا الإسناد .

#### Upload by: altawhedmag.com

8

and the second second

47

يديب عليها

ألند : وإسحاق بن أسيد - بفتح الهمزة -قال أبو حاتم : شيخ ليس بالمشهور ، لا يشتغل به . وقال أبو أحمد الحاكم : مجهول . ولما ذكره ابن حبان في « الثقات » (٢/٠٥) قال : كان يخطئ . وبه ضعف الهيثمي الحديث في « مجمع الزواتد » (٢٢٥/٢) . وعبد الله بن صالح كان كثير الغلط . وعبد الكريم جزم الطبراتي أنه الجزري ، وهو ابن مالك ، ذكر المزي في « تهذيب يذكر له رواية عنه . والظاهر أنه عبد الكريم بن مشيد ، ويقال : راشد . فقد ذكر المزي أنه يروي عن أنس ، وعنه إسحاق بن أسيد ، ونقل توثيقه عن ابن معين وابن حبان ، ونقل ابن حبر توثيقه عن ابن نمير . وقال النساتي : ليس به بأس .

( وأمّا حديث أبي هريرة رضي الله عنه : فأخرجه البزار ( ج٢/ق٢١٦) ، والطبراتي في « الأوسط » (٢١٤) ، والبيهة ... (٢٥٢) ، والأصبهاتي في « الترغيب » (٢٤٤) ، والضياء في « المختارة » ( ق ٢٥/١) من طريق أحمد بن بونس ، قال : تا رياح بن عمرو القيسي ، قال : تا أيوب السختياتي ، عن محمد بن سيرين ، عن أبي مريرة قال : بينا نحن مع رسول الله ﷺ إذ طلع علينا شابً من الثنيَة ، فلما رميناه بأبصارنا ، قتا : لو أن ذا الشاب جعل نشاطه وشبابه وقوته في سبيل الله ؟ فسمع مقالتنا رسول الله ﷺ ، فقال : « وما سبيل الله ؟ إلاً من فُتل ! من سعى على والديه فهو في سبيل الله ، ومن سعى مكثرا ففي عياله فهو في سبيل الله ، ومن سعى مكثرا ففي سبيل الطاغوت » .

قال البزار : وهذا الحديث لا يروى عن أبي هريرة إلاً من هذا الوجه ، ولا نعلم رواه عن أيوب إلا رياح بن عمرو ، ولا نعلم رواه عن رياح إلاً أحمد بن يونس .

وقال الطبراني : لم يرو هذا الحديث عن محمد بن سيرين إلا أيوب ، ولا رواه عن أيوب إلا رياح بن عمرو ، ولا يروى عن أبي هريرة إلا بهذا الإسناد ، تفرد به : أحمد بن يونس .

O قلت : وأحمد هو ابن عبد الله بن يونس من شيوخ البخاري . ورياح - بالياء التحتانية -وتصحّف عند الطبراني وغيره إلى (( رباح )) بالباء الموحدة ، وصوابه رياح ، كما في (( المؤتلف )) (١٠٣٨/٢) للدارقطتي ، و (( الإكمال )) (٤/٤) لابن ماكولا ، وذكروا روايته عن أيوب السختياتي وعنه أحمد بن يونس . وقد ترجمه ابنُ أبى حاتم فى « الجرح والتعديل » (١/٢/١١٥، ١١٢) ، وقال : سألت أبا زرعة عنه ، فقال : صدوق . وذكره ابن حبان في ( الثقات )) (٢/١٠/٢) ، وقال : من عُباد أهل البصرة وزهادهم . ونقل الذهبي في (( الميزان )) ، وعنه ابن حجر في « اللسان » عن أبي داود قال : رجل سوء . واتهمه بالزندقة ، وإنما اتهمه بالزندقة مع رابعة العدوية في آخرين ؛ لعبارات صدرت منهم تحتاج إلى تأويل . والصواب أن هذا لا يمسُ روايتهم إلا إذا قام دليل ظاهر على سقوط عدالتهم أو اختلال ضبطهم ، ولم أقف على ما يوجب ذلك . وباقى رجال الإسناد ثقات معروفون . فهذا الحديث جيد أ الإسناد ، وعليه الاعتماد ، ولهذا وضعه الضياء في « المختارة » ، والحمد لله .

أما حديث كعب بن عجرة رضي الله عنه : فأخرجه الطبراتي في « الكبير » (ج ۱۹/رقم ٢٨٢) ، وفي « الأوسط » (٦٢٣٥) ، وفي « الصغير » (٦٤٩) قال : حدثنا محمد بن معاذ الحلبي ، حدثنا محمد بن كثير العدي ، ثنا همام بن يحيى ، ثنا إسماعيل بن مسلم المكي ، عن الحكم بن عتيبة ، عن عبد الرحمن بن أبي ليلى ، عن كعب بن عجرة أن رجلاً مر على أصحاب النبي

YV = madil

cummun .

\* ، فرأى أصحاب النبي تشريق من جلده ونشاطه ما أعجبهم ، فقالوا : يا رسول الله ، لو كان هذا في سبيل الله ؟ فقال رسول الله تشريق : « إن كان يسعى على ولده صغاراً فهو في سبيل الله ، وإن كان خرج يسعى على أبوين شيخين كبيرين ففي سبيل الله ، وإن كان خرج يسعى على نفسه ليغقها ففي سبيل الله ، وإن كان خرج يسعى على نفسه ليغقها ففي سبيل الله ، وإن كان خرج يسعى على نفسه ليغرا ففي سبيل الله ، وإن كان خرج يسعى على نفسه ليغرا ففي سبيل الله ، وإن كان خرج يسعى على نفسه ليغرا فقي سبيل الله ، وإن كان خرج يسعى على نفسه ليغرا فقي سبيل الله ، وإن كان خرج يسعى على نفسه ليغرا فقي سبيل الله ، وإن كان خرج يسعى على نفسه ليغرا فقي سبيل الله ، وإن كان خرج يسعى على نفسه ليغرا فقي سبيل الله ، وإن كان خرج يسعى على نفسه ليغرا في سبيل الله ، وإن كان خرج يسعى على نفسه ليغرا في محمد بن كثير بهذا الإسناد . قال الطبراني : لم يرو هذا الحديث عن الحكم إلاً إسماعيل بن مسلم ، ولا رواه عن إسماعيل إلاً همام ، تفرد به محمد بن

كثير ، ولا يروى عن كعب بن عجرة إلا بهذا الإسناد .

قال الهيثمي في (( المجمع )) (٤/٣٣٥) : رجال (( الكبير )) رجال الصحيح . وهذا عجب ، فقد رأيت أن الطبراني رواه في معاجمه الثلاثة بذات الإسناد ، فما معنى تخصيص رجال (( المعجم الكبير )) دون المعجمين الباقيين ؟! وسبقه إلى هذا الحكم المنذري في (( الترغيب )) (٢٥١٦، الحكم المنذري في (( الترغيب )) (٢٥٦٦، الصحيح . وليس كما قالا ؛ لأن إسماعيل بن مسلم المكي ، فضلاً عن أن الشيخين ولا أحدهما خرج له شيئًا فهو واه ، تركه كثير من النقاد . والله أعلم .

۲- « من قاد أعمى أربعين خطوة ، وجبت له الجنة » ؟

O الحواب : حديث باطل . وقد ورد من حديث ابن عمر ، وأنس ، وابن عباس ، وجابر بن عبد الله ، رضى الله عنهم . ) أمًّا حديث ابن عمر رضى الله عنهما : فأخرجه أبو يعلى ( ج٩/ رقم ٦١٣٥) ، وابنُ عدى في « الكامل » (١٨٥١/١) قال : حدثنا محمد بن إبراهيم بن ميمون ، وأبو نعيم في (( الطية )) (١٥٨/٣) ، ومن طريقه ابن الجوزي في « الموضوعات » (۱۰۸۷) من طريق محمد بن إبراهيم بن أبان السرَّاج ؛ ثلاثتهم : ثنا يحيى بن أيوب ، ثنا سلم بن سالم ، عن على بن عروة ، عن محمد بن المنكدر ، عن ابن عمر مرفوعًا ، . ٥ منكر وأخرجه الطبراني في « الكبير » (٢/٣٥٣) عن عبد الحميد بن صالح ، والبيهة في (( الشعب )) ( جة/ رقم ٢٢٢٨) ، ثنا سعيد بن

نصر ، والخطيب في «تاريخه» (٥/٥٠٠) عن الحسن بن عرفة ثلاثتهم عن سلم بن سالم بهذا الإسناد سواء . وهذا إستاد ضعيف جدًا . وسلم بن سالم شبه المتروك . فقد ضعفه أحمد وابن معين والنسائى . وكان ابن المبارك شديد الحمل عليه ، وقد تابعه أصرم بن حوشب ، فرواد عن على بن عروة بهذا الإسناد . أخرجه ابن شاهين في « الترغيب » (٥١٣) ، ومن طريقه ابن الجوزي في (( الموضوعات )) ( (١٠٨٧) ، وأصرم ؛ أصرم من الخير ، فقد كذَّبه غيرُ واحد منهم ابنُ معين ، وتركه البخاري وغيرة . وعلى بن عروة متروك . وقد توبع على . فتابعه ثور بن يزيد ، فرواه عن ابن المنكدر بهذا الإسناد سواء . أخرجه ابن عدى فى « الكامل » (٢١/٢) ، ومن طريق ابن الجوزي (٢/١٧٤) . قال ابن عدى : وهذا الحديث لا يرويه عن ابن المنكدر غير ثور . كذا قال ! وقد

المدد الثالث السنة التلا

71

تقدَّم أن علي بن عروة رواه أيضًا عن ابن المنكدر ، وقد أنكره ابنُ عدي من حديث تُور . والراوي عن محمد بن عبد الرحمن القشيري نكرةً .

ورواه أيضًا محمد بن عبد الملك الأنصاري ، عن ابن المنكدر بإستاده بلفظ : « من قاد مكفوفًا أربعين خطوة فصاعدًا ، غفر الله له ما تقدم من ذنبه ». أخرجه البيهقي في « الشعب » (٧٦٢٧) من طريق عبد الوهاب بن الضحاك - أحددُ الهَلَكي - قال : نا إسماعيل ، نا ابن عياش ، نا محمد بن عبد الملك به . وأخرجه ابن عدى في « الكامل » (٢١٦٧/٦) ، ومن طريقه ابن الجوزى (۲/ ۱۷٤) من طریق عامر بن سیار ، ثنا محمد بن عبد الملك بهذا الإسناد دون قوله : « فصاعدًا » . وهذا حديث منكر جدًا . ومحمد بن عبد الملك واه . قال البخارى ومسلم : منكر الحديث . وتركه النسائى وغيره . ولذلك قال الحافظ ابن حجر في (( المطالب العالية » (٧/٨ ١٠) : ضعيف جدًا ، ولا ينبت في هذا شيء . وقد رأيت ابنُ الجوزي أورد هذا الحديث من طريق الخطيب في «تاريف» » (٥/٥٠١) لكنه جعل صحابي الحديث : (( عبد الله بن عمرو بن العاص » ، والذي عند الخطيب أنه : « عبد الله بن عمر بن الخطاب » . فالله أعلم أى ذلك هو الصواب . وكان ابن الجوزى كثير الأوهام في نقله من كتب العلماء .

أمًا حديث ابن عباس رضي الله عنهما مرفوعًا : « من قاد مكفوفًا أربعينُ ذراعًا أدخله الله الجنة » . فأخرجه ابن عدي (٤/٤٤٥١) ، ومن طريق الجنة » . فأخرجه ابن عدي (٤/٤٤٥١) ، من طريق طريق الله بن أبان الثقفي ، ثنا سفيان الثوري ، قال : حدثني عمرو بن دينار ، عن ابن عباس مرفوعًا . قال ابن عدي : وُهذا الحديث بهذا الإسناد ياطل . قال : وعد الله بن أبان يحدث عن الإسناد ياطل . قال : وعد الله بن أبان يحدث عن الإسناد ياطل . قال : وعد الله بن أبان يحدث عن الإسناد ياطل . قال : وعد الله بن أبان يحدث عن الإسناد ياطل . قال : وعد الله بن أبان يحدث عن الإسناد ياطل . قال : وعد الله بن أبان يحدث عن الإسناد ياطل . قال : وعد الله بن أبان يحدث عن الإسناد ياطل . قال : وعد الله بن أبان يحدث عن الإسناد ياطل . قال : وعد الله بن أبان يحدث عن الإسناد ياطل . قال : وعد الله بن أبان يحدث عن الإسناد ياطل . قال : وعد الله بن أبان يحدث عن الإسناد ياطل . قال : وعد الله بن أبان يحدث عن الإسناد ياطل . قال : وعد الله بن أبان يحدث عن الإسناد ياطل . قال : وعد الله بن أبان يحدث عن الإسناد ياطل . قال : وعد الله بن أبان يحدث عن ال

الثقات بالمناكير . وهذا الحديث منكر عن الثوري بهذا الإسناد والشيخ مجهول . اه . يعني : الراوي عن الثوري . وقد خولف في إسناد كما يأتي .

Lunnes

() أمَّا حديثُ أنس رضى اللهُ عنه مرفوعًا : « من قاد أعمى أربعين خطوة فله الجنة » . أخرجه أبو يعلى الخليلي في « الإرشاد » ( ص ٣٣٧) من طريق عبد الله بن محمد بن يوسف بن أبي عبيد الطائفي ، ثنا سفيان الثوري عن عمرو بن دينار ، عن أنس بن مالك مرفوعًا . قال الخليلي : عبد الله بن محمد الطائفي مجهول ، والحديث منكر بهذا الإسناد غريبً . اه. .

وقد رواه عبد الله بن أبان الثقفي عن الثوري فجطه من مسند ( ابن عباس ) كما مرَّ قريبًا . وله طريق آخر . أخرجه المخلَّصُ في ( الفوات . ) ، ومن طريق الذهبي في ( المعجم الكبير ) ( ١٩١/٢) ، وفي ( الميزان ) ( ٤/٩٩٤) ، وابن الجوزي ( ١٩٩١) ، والدارقطني في ( المؤتلف ) ( ص ٢٣٣٤) قالا : ثنا أبو حامد محمد بن هارون الحضرمي ، ثنا عيسى بن مساور ثنا يغنم بن سالم بن قنير خادم علي بن أبي طالب ، عن أنس مرفوعًا : (( من قاد أعمى أربعين خطوة وجبت له الجنة ) . ووقع عند الذهبي : (( لم تمس وجهه النار ) .

قال الذهبي : يغنم متروك باتفاق ، والمتن لم يصح . ويغنم هذا ضعفه أبو حاتم الرازي . وقال ابن حبان في « المجروحين » (١٤٥/٣) : شيخ يضع الحديث على أنس بن مالك ، روى عنه نسخة موضوعة ، لا يحل الاحتجاج به ولا الرواية عنه إلاً على سبيل الاعتبار . وكذّبه ابن يونس . وله طريق ثالث . أخرجه الطبراتي في « الأوسط » (٤٩٢٩) قال : حدثنا رجاء بن أحمد بن زيد البغدادي . والبيهقي في « الشعب » ((٢٦٢٩) من طريق يوسف بن موسى قالا : ثنا أحمد بن منيع ،

19 = 10 all



وهذا في «مسنده » - كما في « المطالب العالية » وهذا في « مسنده » - كما في « المطالب العالية » (٧/ ١٥٨) - قال : حدثنا يوسف بن عطية ، عن سليمان التيمي ، عن أنس بن مالك مرفوعا : « من قاد أعمى أربعين ذراعا أو خمسين ذراعا ، كُتب له عتق رقبة » . ولم يذكر الطبراتي : « خمسين ذراعا » . قال البيهقي : يوسف بن عطية هذا ضعيف .

Q قُلْتُ : بِل ضعيفَ جدًا . قال الذهبي في « الميزان » (٤/٨٢٤) : مجمعَ على ضعه . وتابعه المعلى بن هلال ، عن سليمان التيمي بهذا الإسناد . ولم يذكر « خمسين ذراعًا » . أخرجه ابن شاهين في « الترغيب » (٢١٠) ، وابن الجوزي في « الموضوعات » (٤٠١) ، والمعلى تالف البتة . اتهمه أحمد وابن المبارك وابن معن بوضع الحديث . ورماه السفياتان بالكذب . وتركه النسائي وغيرة . ورواه أيضًا : سليمان بن عمرو - وهو مالك - أخرجه ابن الجوزي في « الموضوعات » مالك النيمي عن أسي الوليد قال : أتيت سليمان بن عمرو فجلست إليه ، فقال : حدثتا سليمان التيمي عن ألس قال : « من قاد أعمى الكذاب . الكذاب .

وهذا موقوف مع سقوطه . ووقفت له على طريق خامس : أخرجه أبو الشيخ في « طبقات

المحدثين » (١٦٣) من طريق الوليد بن مسلم ثنا بحر السقاء ، عن قتادة ، عن الحسن ، عن أنس مرفوعًا : (( من قاد ضريرا أو مريضًا أربعين خطوةً عدلت له رقبة ، فإن قاده ثمانين خطوةً عدل له رقبتين ، ومن قاده مائة خطوة أدخله الله الجنة » . وهذا ضعيف جدًا . والوليد بن مسلم كان يدلس التسوية ، ولم يصرح في جميع الإسناد ، ويحر بن كنيز السقاء ضعيف . وقتادة والحسن مدلسان . والله أعلم .

Q وأما حديث جابر رضي الله عنه مرفومًا : (« من قاد مكفوفًا أربعين خطوة وجبت له الجنة » . أخرجه العقيلي ، ومن طريقه ابن الجوزي في (« الموضوعات » (١٠٩٨) من طريق يزيد بن مروان الخالاً ، تنا محمد بن عبد الملك الأتصاري ، عن محمد بن المنكدر ، عن جابر . وقد أورد العقيلي هذا الحديث في (« الضعفاء » وقال : لا يتابع عليه إلا من جهة أو هن من جهته . ويزيد بن مروان كذبه يحيى بن معين في (« ضعفاء ويزيد بن مروان كذبه يحيى بن معين في (( ضعفاء الأتصاري في إسناده .

وجملة القول : أن الحديث باطل من جميع وجوهه . والله أعلم .

٣- « من قرأ : ﴿ قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ ﴾ خمسين مرة ، غفر الله له ذنوب خمسين Pa din

عن : « أبي رجاء محمد بن سيف » ، فكأته هو . وقد وثقه ابن معين والنسائى وابن سعد وابن حبان . وقال أبو حاتم : صالح الحديث . وأم كثير الأنصارية لم أعرفها . ولذلك قال ابن كثير : إسنادُهُ ضعيف .

وأخرجه المترمذي (٢٩٠٠) ، وابن عدي (/ / ٥ ٤٨) ، ومن طريقه البيهقيُّ في « الشعب » (٨٥٤٨) ، قال : حدثنا محمد بن محمد النفاخ بمصر قالا : ثنا محمد بن مرزوق ، ثنا حاتم بن ميمون أبو سهل ، عن ثابت البناتي ، عن أنس مرفوعا : « من قرأ كل يوم ماتتى مرة : ﴿ قُلْ هُوَ الله أحد ﴾ محى عنه ذنوب خمسين سنة ، إلا أن يكون عليه دين » . ورواه أبو الربيع الزهرانس ، جعفر ، عن ثابت ، عن أنس مرفوعًا مثله . ثنا حاتم بن ميمون بهذا الإسناد بلفظ : (( من قرأ فى يوم ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ ماتتى مرة ، كتب له ألف وخمسمائة حسنة ، إلا أن يكون عليه دين » . أخرجه أبو يعلى (٣٣٦٥) ، وعنه ابن عدى (٢/٤٤٨) ، ومن طريقه البيهقي في (( الشعب )) (٢٥٤٧) ، والخطيب (٢/٤،٢) ، كذا اختلفوا على

حاتم بن ميمون في لفظه . وحاتم قال ابن حبان في « المجروحين » (١/ ٢٧٠) : منكر الحديث على قلته ، يروى عن ثابت ما لا يشبه حديثه ، لا يجوز الاحتجاج به بحال . ثم ذكر له ابن حبان هذا الحديث . وقد استغرب الترمذي هذا الحديث .

ununun

و أخرجه البزار - كما في « تفسير ابن كثير » (٨/ ٢٤٤) - من طريق أغلب بن تميم ، ثنا ثابت ، عن أنس مرفوعًا : « من قرأ ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴾ ماتتى مرة ، حط الله عنه ذنوب ماتتى سنة » .

وأخرجه ابنُ الضريس في « فضائل القرآن » (٢٦٦) ، والبيهة في ( الشعب )) (٢٦٢) ، والخطيب (١٨٧/٦) من طريق الحسن بن أبي

قال البزار : لا نعلم رواه عن شابت إلا الحسن بن أبى جعفر والأغلب بن تميم ، وهما متقاربان في سوء الحفظ .

قُلْتُ : وهذا الحديث منكر ، مضطرب المتن ، ضعيف الاستاد . والله أعلم .

> تشهد مديرية الشئون الاجتماعية بأنه قد تم إشهار هذه الفروع: ١- فرع قرية عرب درويش - مركز فاقوس - محافظة الشرقية. ٢- فرع أبو فراخ - ههيا - محافظة الشرقية. ٣- فرع سنبو الكبرى - مركز زفتى - محافظة الغربية. ٤ - فرع سند بسطة - مركز زفتى - محافظة الغربية. ٥- فرع قرية جالية - مركز بلقاس - محافظة الدقهلية. ٦- فرع القلج - مركز الخانكة - محافظة القلبونية. ٧- فرع الخصوص - مركز الخانكة - محافظة القليوبية. الأمين العام الشيخ أبو العطا عبد القادر

> > الثالث السنة الثلائون

JUDAIL

## المتاوى المتاوى المتاوى المتاوى

O يسأل : س . ن . ف . دمياط : هل حقًا يوجد في القرآن الكريم الناسخ والمنسوخ ؟ وما وجه الاختلاف والتوافق بين الآيتين الكريمتين : ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاء وَمَن يُشْتَرِكَ بِاللَّهِ فَقَد افْتَرَى اثْما عظيما ﴾ [ النساء : ٤ ٢] ، وقوله تعالى : ﴿ قُلْ بَا عَبَادِيَ الَّذِينَ أُسْرَقُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا تَقْتَطُوا مِن رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّه يَغْفِرُ الذَّنُوبَ جَميعًا إِنَّهُ هُوَ الْعَفُورُ الرَحِيمُ ﴾ [ الزمر : ٣٠ ] ، وهل من توبة لعد مسلم قد أشرك بالله ، ثم تاب ، فهل يقبل اللَّه توبته ؟

0 0 الجواب : لا تعارض بين الآيتين المذكورتين ، فالآية الأولى من سورة النساء فيها الإخبار بعدم مغفرة الله للمشركين شركهم إن لم يتوبوا منه وماتوا عليه ، والآية الثانية من سورة شركهم إن لم يتوبوا منه وماتوا عليه ، والآية الثانية من سورة ( الزمر ) فيها دعوة الله للمشركين إلى التوبة ، فمن تاب وآمن وعمل صالحا تاب الله عليه ، كما قال تعالى : ﴿ قُل لِلَذِينَ كَفَرُوا إِن يَنتَهُوا يُغَفَرُ لَهُم ما قَد سنَلْف ﴾ [ الأنفال : ٣٨ ] ، وإذا ارتذ وعمل صالحا تاب الله عليه ، كما قال تعالى : ﴿ قُل لِلَذِينَ كَفَرُوا إِن يَنتَهُوا يُغَفَرُ لَهُم ما قَد سنَلْف ﴾ [ الأنفال : ٣٨ ] ، وإذا ارتذ مسلم عن دينه ثم تاب وأتاب فهو كذلك داخل في عموم : ﴿ إِنّ مسلم عن دينه ثم تاب وأتاب فهو كذلك داخل في عموم : ﴿ إِنّ كَفَرُوا اللَّهُ يَغْفِرُ الذَّنوبَ جَمِيعًا ﴾ ، قال تعالى : ﴿ كَيْفَ يَهْدِي اللَّهُ قَوْمًا مسلم عن دينه ثم تاب وأتاب فهو كذلك داخل في عموم : ﴿ إِنّ كَفَرُوا أَنَّ الرَّسُولَ حَقٌ وَجَاءهُمُ الْبَيْنَاتُ وَاللَّهُ لاَ يَغْفِرُ الذَّنوبَ جَمِيعًا ﴾ ، قال تعالى : ﴿ كَيْفَ يَهْدِي اللَّهُ قَوْمًا ماللَهُ يَغْفِرُ الذَّنوبَ جَمِيعًا ﴾ ، قال تعالى : ﴿ كَيْفَ يَهْدِي اللَّهُ قَوْمًا مالَهُ يَغْفِرُ الذَّنوبَ جَمِيعًا ﴾ ، قال تعالى : ﴿ كَيْفَ يَهْدِي اللَّهُ قَوْمًا ما لَهُ يَغْفِرُ الذَّنُوبَ جَمِيعًا ﴾ ، قال تعالى : وكَانهُمُ أَنَ عَيْهِم مَعْهَمُ اللهُ قَوْمًا وَاللَهُ يَغْفَرُ الذَّنوبَ جَمِيعًا ﴾ ، قال تعالى : ﴿ كَيْفَ يَهْدِي اللَّهُ قَوْمًا ما لَهُ يَغْفَرُ الذَّنوبَ جَمِيعًا ﴾ ، قال تعالى : ﴿ كَيْفَ مَعْهَمُ الْبَيْنَاتُهُ وَاللَهُ وَوَمًا فَوَالَهُ وَوَالَتَهُ وَالمَالَالِينِي عَنْهُمُ الْعَذَابُ أولَ عَنْ مَنْ عَنْهُم أَنْ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَاللَهُ أَوْلَ عَلَهُ مِنْ يُحْمَعُنَهُ مَعْهُ ما فَدَابُ فَوْمَ اللَهُ عَلَمُ مَنْ عَنْهُ مَعْتَهُ اللهُ فَوْنَ فَيهَا لا يُخْفَعُهُ ما مَاللهُ الله والله والله فَوْمَ أَنْ عَنْهُ ما مَاللهُ وَيْفَ اللهُ وَالللهُ فَوْمَ أَنْ عَنْهُ مَنْ مَعْتَهُ ما أَنْ عَنْهُ ما فَقُولُ فَاللهُ فَوْمَ أَنْ عَنْهُ مَنْ مُوْلَ فَوْمَ أَنْ عَنْهُ مَالْعَلَا لَهُ مُنْ مَعْهُ ما مَنْ عَنْهُ ما أَنْ عَلَهُ ما ما مالهُ فَوْمَ أَنْ عَنْ عَنْ ما مالله ما ماله ما مامي مالا ما ماله ما ما مالهُ ما مالله ما ما م

عن ابن عباس قال : كان رجل من الأنصار أسلم ثم ارتد ولحق بالشرك ، ثم ندم فأرسل إلى قومه : أرسلوا إلى رسول الله تشي : هل من توية ؟ قال : فنزلت : ﴿ كَيْفَ يَهْدِي اللَّهُ قَوْمًا كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَاتِهِمْ ﴾ إلى قوله : ﴿ إِلاَ الَّذِينَ تَابُوا مِن بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا فَإِنَّ الله عَفُورَ رَحِيمٌ ﴾ [ « تفسير الطبري » (٣ \* ٣ / ٣ ) ] ، والله أعلم .

: ليناد سع لجنة الفتوى بالمركز العام الشيخ : محمد صفوت نور الدين د . جمال المراكبي شارك في الفتاوي د . عدد العظيم بدوى

# الفتاوى الفتاوى الفتاوى الفتاوى الفتاوى

لا يجوز أن يُطلق على المؤمن اسم منافق !!

الدانجات - بحيرة : الدانجات - بحيرة :

عن أنس رضي اللَّهُ عنه قال : مُرَّ على النبي عن أنس رضي اللَّهُ عنه قال : مُرَّ على النبي ه وجبت ، وجبت ، وجبت ... » إلخ . أريد شرح هذا الحديث ؟ وهل هذه الشهادة خاصة بزمن الصحابة أم عامة ، وما هو الحال مع النافقين إذا أُثني عليهم خيرًا ؟

الجواب : من فضائل أمتنا أمّة محمد أنها خير الأمم ، قال تعالى : ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَةً أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران : ١١٠] ، وجعلها ربنا سبحانه وتعالى عدولاً فقال : ﴿ وكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةُ وَسَطًا ﴾ [البقرة : ١٤٣] ، والوسَط : العدل ، كما في الصحيح عن النبي تش . والعَدل مقبول الشهادة ، ولذلك قال تعالى : ﴿ لَتَكُونُوا شُهَداءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِدًا ﴾ [البقرة : ١٤٣] .

عن أبي سعيد الخدري قال : قال رسول الله عن أبي نعيد الخدري قال : قال رسول الله وسعديك يا رب . فيقول : هل بنغت ؟ فيقول : نعم . فيقال لأمته : هل بلغكم ؟ فيقولون : ما أتاتا من نذير ، فيقول : مَنْ يشهد لك ؟ فيقول : محمد وأمته . فيشهدون أنه قد بلغ » . فذلك قوله جل ذكره : ﴿ وكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لتَتُوتُوا شُهَدَاء على الناس وَيَكُون الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ . [ البخاري (٢٤ ٤ )] .

فإذا كانت شهادة هذه الأمة مقبولة عند الله يوم القيامة ، فهي مقبولة أيضًا في الدنيا ، كما في هذا الحديث المسئول عنه ، وفي آخره عند مسلم : قال تشيي : « من أثنيتم عليه خيرا وجبت له النار ، أنتم ومن أثنيتم عليه شررا وجبت له النار ، أنتم شهداء الله في الأرض ، أنتم شهداء الله في الأرض » . [ مسلم (٩٤٩) ].



ومن الجدير بالذكر أن المراد بالشهداء : المؤمنون الصادقون الصالحون الذين يشهدون بالحق وهم يعلمون ، وليس المراد مجرد الشهادة ، ولو كان الشاهد ممن لا تُقبل شهادته .

وأما قول السائل : وما هو الحال مع المنافقين إذا أُثني عليهم خيراً ؟ فإنا نقول : النفاق نوعان : نفاق الاعتقاد ، وهو أن يُظهر الإسلام ويُبطن الكفر ، وهذا إن لم يُقر صاحبُه على نفسه يه لا سبيل لمعرفته ؟ لأن ما في القلوب لا يعلمه إلا علام الغيوب . ولا يجوز اتهام مسلم بهذا النفاق ؟ لأن معناه رَمْيُه بالكفر ، وقد قال تلك : « من قال لأخيه : كافر ، فقد باء بها أحدهما ، إن كان كما قال ، وإلا رجعت عليه » [ متفق عليه ] .

والنوع الثاني : نفاق عملي : وهو أن يعمل المؤمن عمل المنافقين فيكذب في حديثه ، أو يُخلف وخد ، أو يخون أمانته ، فتكون فيه خصلة من النفاق ، ولا يجوز أن يُطلَق عليه اسم منافق .

فإن أراد السائل النّوع الأول فقد تبيّن له أن لا يجوز إطلاقه على مؤمن ، وإن أراد النوع الثاني ، فلا يجوز أيضًا إطلاق اسم المنافق على من به خصلة من النفاق ، ولعلّ هذا الذي اطلع - هو -منه على خصلة أو خصال من النفاق العملي قد تاب قبل الموت ، أو كان له خبيئة من عمل صالح غفر الله له به ، فإذا أثنى عليه من تُقبل شُهادتهم فهذا الثناء دليل على أن الله تعالى قد من على فلان ذاك بحسن الخاتمة . وشهادتنا هنا بحسب غلبة الظن ؛ لأننا لا نقطع لأحد بجنة ولا نار إلا لمن قطع له النبي على . والله أعلم .



لا تجب عليه إعادة الصلاة!!

عمن فاتته صلاة العصر ودخل السجد فوجد

الجماعة تصلى الغرب ، فهل عليه إذا صلى

المغوب ثم صلى العصر إعادة المغرب صرة أخرى

ويسأل نفس السائل :

حفاظا على الترتيب ؟

أو نسيان ثم دخل المسجد فوجد الجماعة في المغرب جاز له أن يتوي العصر وراء الإمام الذي يصلي المغرب ، فإذا سلَم الإمام قام فأتم صلائه ، ثم أقام وصلَى المغرب ، فإن نوى المفرب مع الجماعة ، ثم صلَى العصر ، لم تلزمه إعادة المغرب . والله أعلم .

الجواب : من فاتته صلاة العصر لغذر كنوم

ا كما يسأل : هل على السبوق في الصلاة إذا ما أراد الدخول في الصلاة أن يكبر تكبيرتين الأولى تكبيرة الإحرام والأخرى تكبيرة الانتقال أم يكبر واحدة ، ولو جاز أن يكبر واحدة فأيهما تكون ، هل تكون تكبيرة الإحرام أم تكبيرة الانتقال ؟ الجواب : تكبيرة الإحرام ركن من أركان الصلاة ، من تركها بطلت صلاته ، وتكبيرات الانتقال واجبة ، ولا تبطل الصلاة بتركها ، فمن دخل والإمام رائعً فعليه بعد استحضار نيَّة الصلاة المعيَّة في قلبه أن يكبر تكبيرة الإحرام قائمًا ، ويذلك يدخل في الصلاة ، ثم يكبر للركوع ويركع ، فإن اطمأن راكعًا وسَبِّح ثم رفع الإمام فقد أدرك الركعة ، وإن لم يطمئن راكعًا لم يُدرك الركعة ، وإن ترك تكبيرة الانتقال واطمأن فصلاته صحيحة . أما إن كبر تكبيرة واحدة ولم ينو بها تكبيرة الإحرام فصلاته باطلة ، وهذا إنما يكون بسبب الحرص الشديد على إدراك الركعة وقد تبطل الصلاة به ، وقد قال النبي ﷺ لمن ركض ليُدرك الركعة : (( زادك الله حرصًا ولا تُعُذ » [ البخاري (٧٨٣) ] . فتصيحتي لجميع المصلين إذا جاعوا والإسلم راكع أن يمشوا إلى الصلاة بسكينة ووقار ، وأن يُكبّر كلُّ مصلَّ للإحرام وهو قائم معتدل ، ثم يكبر للركوع ، فإن اطمأن مع الإمام فبها ، وقد أدرك رالركعة ، وإلا فليقض ما فاته . والله أعلم . مخلوقاتك .... » الخ . فما حكم الشرع في ذلك ؟

الجواب : الأنكار والأدعية التي يأتى بها الواحب على المسلمين تطهير كثير من المصلين قبل صلاة التراويح وبين كل ركعتين وبعد الانتهاء من الصلاة بدعة ضلالة ، وخير الهدي هدي محمد ﷺ ، وقد قال : « صلوا المساحد من هذه البدع!! كما رأيتموني أصلي » · [ البخاري ] . وقد صلّى یسال : محمود عوض الشهاوي - كفر الشيخ : عليه السلام ثلاث ليال من رمضان جماعة ثم تركها في قريتنا يصلون التراويح ثمان ركعات بين كل مخافة أن تفرض عليهم فيعجزوا عنها ، ولم يُنقل ركعتين يقرعون : ﴿ قُلْ هُـوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴾ تُلاث عنه من من هذه الأنكار والأدعية ، ولا عن مرات ، وبعد سنة العشاء وقبل الجماعة أحد من الصحابة بعده . فالواجب على المسلمين يقولون : « اللهم صل ميت ألف صلاة على أسعد تطهير المساجد من هذه البدع .

العدد الثالث السنة التلاثون

= الله ديد

1 42

الفتاوى الفتاوى الفتاوى الفتاوى الفتاو

### تنويه حول فتوى إقامة الصلاة في مكبرات الصوت

نشرت مجلة التوحيد في عدد صفر ٢٢٢ه. في باب الفتاوى فتوى بقلم صاحب الفضيلة الدكتور عبد العظيم بدوي ، حفظه الله تعلى ، بشأن استخدام مكبر الصوت لإقامة الصلاة ، ثم جاءت ردود كثيرة بين الهاتفية والمكتوبة ، منها ما كتبه إخوة من فرع السنبلاوين ، وما كتبه الشيخ أسامة مليمان ، وكلاهما اعتمد ما كتبه الشيخ للعلامة بكر أبو زيد حفظه الله تعلى ، وكتب كذلك الشيخ على حشيش ؛ لذا أردت ذكر بعض الضوابط في تلك المسألة ؛ آملا ألا يطول أمر الخلاف فيما ليس محلا لذلك :

أولا : الخلاف في الفروع العملية - وهذا منها - من الأمور التي توجد في الأمة ، ولا ينبغي التفرق بسببها ولا يمكن إزالة أسبلبها ، لأن الفقه لغة للفهم ، والأقهام متبلينة .

فانبًا : هذا الأمر يتعلق الاستجابة فيه بالمؤذن والقائمين على رعلية المسجد ، ومن تُم فتدخل الناس بالنصيحة هو المشروع وليس بالشقاق والمخاصمة والجدال الطويل .

فاللها : المؤذن قديمًا كان هو الرجل بصوته ويسمعه الناس بغير واسطة ، أما وقد أنعم الله على خلقه بنعمة مكبر الصوت فذلك يدعونا للنظر :

أ- أن مكبر الصوت ( الذي يستخدم في المساجد ) صار مقسماً إلى عدة أقسام ، منها : المستقبل ؛ الذي يستقبل صوت المؤذن ، والمبلغ الذي يخرج منه الصوت مكبراً .

ب- وضع المستقبل في المكان الذي يكون فيه إسام المسلاة و المحاضر و الخطيب و المدرس لتيسير استقبال الصوت منه ، أما المبلغ فقد وضع في مكان عال ، سواءً المسجد ، أو مكان مرتفع قريب منه ، ثم يوجه حيث يكون المستفيدون من إبلاغه للنداء و المواعظ .

ج- المؤذن وكان يؤذن خارج المسجد أو أعلى المسجد أو على بيت يجاوره انتقل إلى مكان مستقبل الصوت الذي يجاور المنبر لحاجة ذلك ، ولم يتكلف في الغالب الأعظم من المساجد أن يجعل موضعًا لمستقبل آخر خارج المسجد أو فوقه ، وهذا لا بأس به ؛ لأنه لا يفيد جديدًا ، حيث أن المبلغ في موضعه في كلا الحالين ، وقد قال تعالى : ﴿ وما أَسًا من المُتَكَلَفينَ ﴾ .

وعلى هذا فالفتوى التسي حررها الشيخ عبد العظيم مستقيمة مع الأصول الشرعية .

أما القول بيدعية الإقامة في مكبر الصوت ، فليس صحيحًا لأمور :

الأول : أن مستقبل الصوت انتقل إلى موضع الإسام ، حيث تكون الإقامة ؛ لذا استخدمه كثير من المؤذنين في إقامة الصلاة وانتقل المؤذن إليه ؛ لأنه ينقل صوته أعلى ممن لو قام بصوته العادي ينادي خارج المسجد .

فانيًا : أن من شروط البدعة - انتفاء المائع - وهو غير منفي هذا ؛ لأن مكبرات الصوت من نتاج العلم الحديث ، قلم تكن موجودة في زمان التبي عَرض ، فليس استخدامها في الإقامة بدعة ، حيث منع من استخدامها قديمًا عدم وجودها .

هذا ، والاستدلال بسماع صوت المقيم خارج المسجد ليس بدليل على استخدام مكبر الصوت ، ولا أن ذلك كان الأمر المعتلا ، خاصة وأن في حديث جبير بن مطعم أنه سمع صوت النبي على وهو يقرأ بالطور وهو خارج المسجد ، وفي حديث آخر عدم سماع ابن عباس لقراءة النبي على في صلاة كسوف الشمس وهو داخل المسجد ، كل هذه الأمثلة من قبيل الخاص الذي لا يؤخذ منه الحكم العام .

هذا ، والأدلة على الإسراع بالخروج للمسجد عند سماع الأذان وفوالد نلك من انتظار الصلاة ، وأنه في صلاة ما كلت الصلاة تحبسه ، والفضل في الصف الأول ، وإدراك تكبيرة الإحرام ، كل نلك من قبيل العام الذي يدعو المسلم للخروج للصلاة بسماع الأذان ، ولا يطعن في نلك بعض الأثار عن الصحابة أنهم خرجوا للصلاة مع الإقلمة أو توضأ بعضهم بسماع الإقامة ، فليس هذا من قبيل العام الذي يستدل به في موضع العموم .

هذا ، وقد جمعت « موسوعة الفقه الإسلامي » طبعة المجلس الأعلى للشئون الإسلامية عند مادة : « إقلمة » ما يفيد أن الأذان لإعلام الغلبين بدخول الوقت ، والإقلمة لإعلام الحاضرين بالشروع في الصلاة ؛ لذا تسامح أهل العلم في أذان غير المتوضى ، ولم يتسامح الكثير منهم في إقلمة غير المتوضى ؛ لأنه يدخل في الصلاة مع القوم فيشق عليهم أن ينتظروه .

وفي « الموسوعة الفقهية » الصادرة عن وزارة الأوقاف الكويتية قبال : ( الأذان لإعلام الغالبين ، والإقامة لإعلام الحاضرين المنتظرين للصلاة ) .

وبالجملة فالمسألة مما لا يجوز نصب الخلاف حولها ، ويتسع فيها النظر ، والمقصر عن الخروج للصلاة بسماع الأذان مُضبع لفضل عظيم . والله أعلم .

وكتبه : محمد صفوت نور الدين،

20

العدد الثالث السنة الثلاقون الذي عيد



مذبوحة . وأما الذكاة في اللغة : وأما الذكاة في اللغة : أي طبيبة ، وقيبل : معناها التيمم ، فمعنى ذكاة الشاة : ذبحها التام المبيح ، ومنه فلان ذكي : أي تام الفهم . وفي الشرع : ذبح أو نحر الحيوان المأكول غير المسمك والجراد للمقدور عليه ، وعقر غير المقدور عليه .

الديائع : جمع ذبيحة . أي :

فكل ذبح ذكاة ، والذكاة تعم الذبح والنحر للحيوان المقدور عليه ، والجرح في أي موضع

حتى الموت لغير المقدور عليه لكونه متوحشًا ، أو توحش بعد استناس ، أو تردى في بنر ونحو ذلك . ولكي نصل إلى الحكم الشرعي المبني على الأدلة

من القرآن والمنبة الصحيحة نقف سويًّا على بعض القواعد بأدلتها ، والتي نفهم من خلالها الحكم الشرعي المبنى على هذه القواعد

القاعدة الأولى :

أن الأصل في ميتة الحيوان مأكول اللحم ، ما عدا السمك والجراد الحرمة إلا المذكى منها ؛ لقوله سبحاته : ﴿ حُرُمَتْ عَلَيْكُمُ الْمُنْيَنَةُ وَالْدُمُ وَلَحُمُ الْخُنْزِيرِ وَمَا أَهْلُ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ وَالْمُنْحَنَقَةُ وَالْمُوَقُودَةُ وَالْمُنَرَدَيَةُ والنَّطِيحةُ وَمَا أَكُلَ السَبْعُ إِلاَ مَا ذَكَيْتُمُ ﴾ [ المائدة : ٣ ] ، فهذه الآية تبين أن ميتة الحيوان محرم أكلها إلا ما ذكى منها . وقد استثنى رسول الله تَخْرُ من ميتة الحيوان ما يلى :

١- السمك ؛ لقوله ﷺ فيما رواه أبو داود
 والترمذي والنسائي في البحر : « هو الطهور ماؤه ،
 الحل ميتنه » .

٢- الجراد ؛ لقوله ﷺ فيما رواه ابن ماجه والحاكم والبيهقي : (( أحلت لذا ميتتان ودمان ، فأما الميتتان : فالحوت والجراد ، وأما الدمان فالكبد والطحال )) .

القاعدة الثانية : القاعدة الثانية

أن الأصل فيما ذكر - من الحيوان مسأكول

خیائی خیائی الکتاب بقلم مدیر التحریر محمود غریب الشربینی

اللحم - من المسلم أو الكتابي حلال أكله ما لم يعلم ما يقتضي التحريم ؛ لقوله تعالى : فر حُرُمَت عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالَـدَمُ وَلَحْمُ الْخِنَزِيرِ وَمَا أُهِلَ لِغَيْر الله به وَالْمُتَخَنِّعَة وَالْمُوَقُودَةُ وَالْمُتَرَدِّيَة وَالتَّطْيِحَةُ وَمَا أَكَلَ المَّــبُعُ إِلاً مَا تَكَيْتُمَ ﴾ [ المادة : ٣ ] ، وقوله تعالى : ﴿ الْيَـوَمَ أُحِلُ لَكُمُ الْقَيْبَاتَ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا لَهُمْ ﴾ [ المادة : ٥ ] . فَالآية لَهُمْ ﴾ [ المادة : ٥ ] . فَالآية الأولى تبين أن ما ذكاه المسلم حلال الأولى ، والآية الثانية تبين

أن طعام أهل الكتاب حل لنا .

قال ابن كثير : قال ابن عباس وأبو أمامة ومجاهد وسعيد بن جبير وعكرمة وعطاء والحسن ومكحول وإبراهيم النخعي والسدي ومقاتل بن حيان : يعنى ذبائحهم ، وهذا أمر مجمع عليه من العلماء أن ذبائحهم حلال للمسلمين ؛ لأنهم يعتقدون تحريم الذبح لغير الله ، ولا يذكرون على ذيائحهم إلا اسم الله ، وإن اعتقدوا فيه تعالى ما هو منزه عنه تعالى وتقدس . اه .

وقال الحافظ ابن رجب وشيخ الإسلام ابن تيمية والإمام ابن القيم والحافظ ابن حجر والإمام النووي والإمام الخطابي وغيرهم : الأصل في الحيوان الحرمة إلا ما ذكاه المسلمون أو أهل الكتاب ، فالأصل فيه حينئذ الإباحة ، وقبل التذكية أو التذكية من غيرهم ، فالأصل فيه الحرمة .

كيفية الذكاة :

تختلف كيفية الذكاة باختلاف حال الحيوان المذكى ، إذ الحيوان إما أن يكون مقدورا على تذكيته الذكاة الشرعية ، أو يكون معجوزا عن تذكيته . فالحيوان المقدور على تذكيته إما أن يكون من الإبل فتعقل يدها اليسرى ، ثم تتحر في أصل العقق واقفة مستقبلة القبلة ، وأما غير الإبل فإنها تضجع على شقها الأيسر ، وتذبح مستقبلة القبلة ، ويقطع في الذبح الحلقوم ( مجرى النفس ) والمريء ( مجرى

العدد الثالث السنة الثلاثون

## NOVE DUE DUE DUE DUE DUE

الطعام والشراب ) ، والودجان ( وهما العرقان اللذان يحملان الدم إلى الرأس على جاتبي العنق ) ، وإن قطع ثلاثة من أربع جاز ، وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية في الاختيارات الفقهية .

فإن نبحها من قفاها فقطع النخاع الشوكي وماتت قبل أن يصل القطع إلى العروق الأربعة فلا يجوز أكلها ، وإن قطع النخاع الشوكي وقطع في فوره العروق الأربعة جاز أكلها ، ويكره الذبح من القفا لما فيه من تعذيب الحيوان ؛ لقول رسول الله ﷺ : « إن الله كتب الإصبان على كل شيء ، فإذا قتلتم فأحسنوا القتلة ، وإذا ذبحتم فأحسنوا الذبحة ، وليحد أحدكم شفرته ، وليرح ذبيحته » . رواه مسلم .

وأما الحيوان غير المقدور عليه فإن تذكيته بعقر مزهق للروح في أي موضع من يدنه بشيء حاد ؛ لحديث رافع بن خديج عند الجماعة قال : كنا مع رسول الله ﷺ في سفر ، ففر بعير من إبل القوم ولم يكن معهم خيل ، فرماه رجل بسهم فحبسه ، فقال رسول الله ﷺ : « إن لهذه البهاتم أوابد كأوابد الوحش ، فما فعل منها هذا فافعوا به هكذا » . وليس المراد من قوله : ﴿ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ فعلوا ، بل لا بد في ذلك من قطع الحلقوم والمريء والودجين ؛ لقوله ﷺ في الحديث المتفق عليه : « ما أتهر الدم وذكر اسم الله عليه فكل » .

> وقد اتفق العلماء على أن محل الذكاة هو الحلق واللبة ، ولا يجوز الذبح في غير هذا المحل ، وأنه لو ذبح في غير محل الذبح لكان ميتة حرام الأحل باتفاق العلماء .

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في اقتضاء الصراط المستقيم : فلو ذكى الكتابي في غير المحل المشروع ، لم تبح ذكاته ، ولأن غاية الكتابي أن تكون ذكاته

وقد أحل الله تعالى نبائح أهل الكتاب ، وقد أكمل النبي ﷺ من الشاة المسمومة التس أهدتهما

اليهودية لرسول الله ﷺ ، وأجاب دعوة اليهودي إلى خبز شعير وإهالة سنغة ، وأيضًا قد استفاض أن أصحاب رسول الله ﷺ لما فتحوا الشام والعراق ومصر كانوا يأكلون من ذبائح أهل الكتاب اليهود والنصارى ، وإنما امتنعوا من ذبائح المجوس .

وفي هذا دليل على حل نبائح أهل الكتاب الذين كانوا معاصرين لرسول الله تلك وهم الذين قال فيهم رب العزة سبحانه وتعالى : ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ ﴾ [ المائدة : ٧٢ ] ، وقال أيضًا سبحانه : ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهُ تَالِتُ أيضًا سبحانه : ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهُ تَالِتُ مُتَنَجَةٍ ﴾ [ المائدة : ٢٢ ] ، وقد أحل اللَّه سبحانه وتعالى ذبائح أهل الكتاب ؛ لأن أصل دينهم الذي أرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُولِ إِلا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلاً أَنْ مَانَا فَاعَتُونَ ﴾ [ الأيبياء : ٢٠ ] .

وقال تعالى : ﴿ وَاسْأَلْ مَنْ أَرْسَلَنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ الرَّحْمَنِ آلِهِ لَهُ يُغَبِدُونَ ﴾ [ الزخرف : ٤٥ ] ، وغيرها من الآيات الكثير ، ولكنهم بدلوا وغيروا ، وابتدعوا من الشرك ما لم ينزل به الله سلطانًا ؛ فصار فيهم شرك باعتبار ما ابتدعوا ، لا باعتبار أصل الدين .

قال شيخ الإسلام في « مجموع الفتاوى » : والمراد بالكتاب هو الكتاب الذي بأيديهم الذي جرى عليه من النسخ والتبديل ما جرى ، ليس المراد به ما



حين من عبرى ، عين سريب مد كان متمسكا به قبل النسخ والتبديل ، فإن أولتك لم يكونوا كفارا ، ولا هم ممن خوطبوا بشرائع القرآن ولا قيل لهم في ماتوا قبل نزول القرآن ، وإذا ماتوا قبل نزول القرآن ، وإذا كان كذلك فكل من تدين بهذا لاكتاب الموجود عند أهل الكتاب فهو من أهل الكتاب ، وهم كفار فهم مخلدون في نار جهنم كما يخلد سائر أتواع الكفار ، والله تعالى – مع ذلك – شرع إقرار هم بالجزية ، وأحل طعامهم ونساءهم .

العدد الثالث السنة الثلاثون الفوميد

TY.

#### القاعدة الثالثة :

إن من ذبح لغير الله أو لم يذكر اسم الله عليه لا تؤكل ذبيحته وإن كانت من مسلم أو كتابي ؛ لقوله تعالى : ﴿ وَمَا أَهْلَ لَغَيْرِ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ ، وقوله تعالى : ﴿ وَلا تَأْكُلُوا مِمَا لَمْ يُذْكَرَ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾ ، وذهب جمهور العلماء أن الكتابي إذا ذكر اسماً غير الله ؛ كالمسيح ، وعزير ، وغيرهما على الذبيحة أنه حرام لا يؤكل ، وهذا قول الإمام أبي حنيفة والإمام الشافعي والإمام أحمد من الأئمة الأربعة ، وهو قول جمع من محققي المالكية .

قال ابن تيمية في « اقتضاء الصراط المستقيم » : يشترط له الذكاة المبيحة ( يقصد أهل الكتاب ) ، فلو ذكى الكتابي في غير المحل المشروع لم تبح ذكاته ، ولأن غاية الكتابي أن تكون ذكاته كالمسلم ، والمسلم لو ذبح لغير الله أو ذبح باسم غير الله ، لم يبح . اه .

وقال الملاً علي القاري : ويشترط أن لا يَذْكر الكتابي غير الله عند الذبح ، حتى لو ذبح باسم المسيح ، أو عزير ، لا تحل ذبيحته ؛ لقوله تعالى : ﴿ وَمَا أَهْلُ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ ﴾ .

القاعدة الرابعة :

إذا قيل : إن طعام أهل الكتاب المقصود ب. ذباتحهم فإنه يشمل أيضًا صيودهم .

اتفق الفقهاء على إباحة صيد المسلم المميز ؟ لقوله تعالى : ﴿ قُلْ أَحَلَّ لَكُمُ الطَّيْبَاتُ وَمَا عَلَّمْتُم مِّنَ الْجُوَارِح مُكَلَّبِينَ تُعَمُّونَهُنَّ مِمًا عَلَّمَكُمُ اللَّهُ فَكَلُوا مِمًا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمُ ﴾ [ المائدة : ٤].

واتفقوا أيضًا على حرمة صيد الكافر كالمجوسي والمرتد والوثني وعابد النار ، فصيدهم ميتة لا تؤكل ، وجمهور الفقهاء كالحنفية والشافعية والحنابلة وأهل الظاهر وسحنون من المالكية وابن العربي قالوا بحل صيد الكتابي ، ونقل هذا أيضًا عن عطاء والليث والأوزاعي والثوري وابن المنذر .

ومستندهم هو أن الإرسال والرمي بمنزلة الذبح ، والذمي من أهل الذبح ؛ لقوله تعالى : ﴿ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلَّ لَكُمْ ﴾ ، والطعام هنا المقصود به في هذه الآية الذبائح ، سواء كانت عن طريق التذكية بالذبح أو النحر ، أو كانت بالصيد .

فإذا كان الخطاب للمؤمنين في قوله تعالى : ﴿ قُلْ

أُحِلُ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ وَمَا عَلَّمَتُم مِّنَ الْجَوَارِحِ ﴾ ، فإن قوله تعالى : ﴿ إِلاَ مَا نَكَيْتُمْ ﴾ ، فَهو أيضًا للمؤمنين ، وجاءت بعدها : ﴿ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلَّ لَكُمْ ﴾ ؛ لتُحل للمؤمنين ما ذكاه أهل الكتاب سواء عن طريق الذبح أو النحر أو الصيد .

القاعدة الخامسة :

إذا جُهل الأمر ، هل الذي ذبحه تباح ذبيحته أو لا ؟ فالقواعد الشرعية تقتضى التحريم ، مثل قاعدة : إذا اشتبه مباح بمحرم حرم أحدهما بالأصالة ، والآخر بعارض التحريم ، والقاعدة الأخرى التى تقول : إذا اجتمع مبيح وحاظر قدم الحاظر ؛ لأسه أحوط وأبعد من الشبهة ، وقد دلت الأدلة على البعد عن مواطن الشبهات كما في الحديث المتفق عليه عن النعمان بن بشير رضى الله عنهما قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : « إن الحلال بين وإن الحرام بين ، وبينهما مشتبهات لا يعلمهن كثير من الناس ، فمن اتقى الشبهات ، استبرأ لدينه وعرضه ، ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام» . وكما في حديث الحسن بن على رضى الله عنهما عند الترمذي وأحمد وابن حبان قال : حفظت من رسول الله ﷺ : « دع ما يُريبك إلى ما لا يريبك » . ومعناه : اترك ما تشك فيه ، وخذ ما لا تشك فيه .

فإذا جهل الأمر ، هل الذي ذبحه تباح ذبيحته أم لا ؟ أو أنه ذبح على الطريقة الشرعية أم لا ؟ رجعنا إلى الأصل في حكم اللحوم وهو أنها ميتة محرمة ، وذلك واضح من حديث عدى بن حاتم الذى رواه الجماعة قال : قال لي رسول الله عنه : « إذا أرسلت كلبك فاذكر اسم الله ، فإن أمسك عليك فأدركته حيًّا فاذبحه ، وإن أدركته قد قتل ولم يأكل منه فكله ، وإن وجدت مع كلبك غيره وقد قتل فلا تأكل ، فإنك لا تدري أيهما فتله ، وإن رميت سهمك فاذكر اسم الله ، فإن غاب عنك يومًا فلم تجد منه إلا أثر سهمك فكل إن شئت ، وإن وجدته غريقًا في الماء فلا تأكل» . وفي رواية : « إذا رميت سهمك فاذكر اسم الله ، فإن وجدته قد قتل فكل ، إلا أن تجده قد وقع في ماء فإنك لا تدرى الماء فتله أو سهمك » . وفي رواية : قال : سألت رسول الله على عن صيد المعراض فقال : « ما أصاب بحده فكله ، وما أصاب بعرض فهو وقيذ » ، وسألته عن صيد الكلب ،

فقال : « ما أممك عليك ولم يأكل منه فكله ، فإن ذكاته أخذه ، فإن وجدت عنده كلبًا آخر فخشيت أن يكون أخذه معه وقد قتله فلا تأكل ، إنما ذكرت اسم الله على كليك ولم تذكره على غيره » .

قال النووي في (( شرح مسلم )) : فيه بيان قاعدة مهمة ، وهي أنه إذا حصل الشك في الذكاة المبيحة للحيوان لم يحل ؛ لأن الأصل تحريمه ، وهذا لا خلاف فيه . اه .

وقال القاري في (( المرقاة )) : قال علماؤنا : يشترط أن لا يشارك الكلب المعلم ما لا يحل صيده ، و هو الكلب غير المعلم ، أو كلب المجوسي ، أو كلب لم يرسل للصيد ، أو كلب أرسل له وترك التسمية عليه عصلاً ، واجتمع الحرمة والإباحة فغلبت الحرمة .

وقال ابن رجب : وما أصله الحظر كالأبضاع ، ولحوم الحيوان ، فلا تحل إلا بيقين حله من التذكية والعقد ، فإن تردد في شيء من ذلك لظهور سبب آخر رجع إلى الأصل فيبنى عليه ، فيما أصله الحرمة على الحرمة ؛ لذا نهى رسول الله تش عن أكل الصيد الذي يجد فيه الصائد أثر سهم غير سهمه ، أو كلب غير كلبه ، أو يجده قد وقع في الماء ، وعلل بأنه لا يدري هل مات من السبب المبيح له أو من غيره . اه .

وبعد أن بينا هذه القواعد ، فما حكم اللحوم المستوردة ؟

البيان : حكم اللحوم المستوردة نقف على أنواعها لنبين حكم كل نوع من هذه الأنواع .

الأول : اللحوم المستوردة من بلاد إسلامية حلال بالإجماع ؛ لأن المسلم لا يظن به في كل شيء إلا الخير ، حتى يتبين خلاف ذلك .

الثاني : اللحوم المستوردة من بلاد غير إسلامية أهلها ليسوا من أهل الكتاب فهي حرام بالإجماع .

الثالث : اللحوم المستوردة من بلاد غير إسلامية أهلها أهل كتاب ، فهي على التقسيم التالي :

الفسم الأول : لحوم مستوردة من بلاد غير إسلامية أهلها أهل كتاب ، وعلم أنهم يذبحون على الطريقة الشرعية ، فهي حلال بالإجماع . وبالرغم من أن الأصل في ذبائح أهل الكتاب الحل ، ولكن قد نقلت إلينا أخبار كثيرة من جميع أنحاء العالم أن

هؤلاء يذبحون بطرق حديثة كالصعق الكهرباتي ، أو ضرب الرأس ، أو الغرق في ماء حار للدجاج ، أو الرمي بالرصاص ، وغير ذلك من الطرق التي تجعل ذبائحهم إما منفنقة أو موقوذة .

القسم الثاني : لحوم مستوردة من سلاد غير إسلامية أهلها أهل كتاب ، وعلم أنهم يذبحونها على غير الطريقة الشرعية ، فجمهور العلماء على تحريمها ، وهذا واضح من القواعد التي ذكرناها مثل قاعدة : أن الأصل فيما ذكي من الحيوان مأكول اللحم من المسلم أو الكتابي حلال أكله ما لم يعلم ما يقتضي التحريم ، وقلنا هنا بأنهم ذبحوها على غير الطريقة الشرعية ، فتحرم لأنها في هذه الحالة موقوذة أو منخنقة .

كما أن المسلم لو ذبح بغير الطريقة الشرعية لم تحل ذبيحته ، فكيف تحل ذبيحة الكتابي ؟

القسم الثالث : اللحوم المستوردة من بلاد غير إسلامية أهلها أهل كتاب وجهل طريقة ذبحها أو من ذبحها ، فهذا القسم اختلف العلماء المعاصرون على قولين :

الأول : أنه مباح عملاً بالآية الكريمة : ﴿ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلَّ لَكُمْ ﴾ ، فالأصل قي هذه الذبائح الإبلحة ، إلا إذا علمنا أنها ذُبحت على غير الطريقة الشرعية ، وهذا مجهول لنا ، فرجعنا لأصلها وهو الحل .

الثاني : أن هذا القسم من الذبائح حرام لعدة قواعد بيناها فيما سبق ، ومن خلال الأحكام المتعلقة بحديث عدي بن حاتم ، والتهينا في القاعدة الخامسة إلى أنه إذا جهل الأمر ، فهل الذي ذبح تباح ذبيحته أم لا ؟ أو أنه ذبحها على غير الطريقة الشرعية أم لا ؟ محرمة ، وبهذا يتبين أن جميع أسواع اللحوم المستوردة مجهولة الحال ، أو علم أن ذابحها من المجوس وغيرهم من أهل الشرك والكفر ، أو علم أن ذابحها من المسلمين أو من أهل الكتاب ، ولكن ذبحها على غير الطريقة الشرعية ، أن ذلك كله حرام لا يجوز أكله ، وإذا حرم شيء حرم ثعنه ، فلا يجوز بيعه ولا شراؤه ، سواء كانت هذه اللحوم على حالها أو مصنعة أو معلبة . والله أعلم . و آخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .



ما أشبه اليوم بالبارحة ، بالأمس القريب هـز وجدان العالم قتل الطفل محمد الذرة برصاص خنازير اليهود ، وهو يحتمي بحضن والده عند مفترق الشهداء قرب مدينة غزة ، وبالأمس القريب أيضًا .. حيث بكت القلوب .. ودمعت العيون .. وسط حالة من الألم والإحباط ، إلاّ مـن رحمة الله سيحانه وتعالى ، على إثر مقتل الطفلة الصغيرة (( إيمان حجوا » ، والتي لم تبلغ من العمر أربعة أشهر .. وعشرات بل منات من أطفال في عمر الزهور ، يقتلون وبيادون بأحدث الأسلحة الأمريكية .. التي في أيدي شياطين اليهود .. والصورة مأساوية .. والكل قابع في مكانه .. بلا الأمريكية .. أين هذا الكوفي عنان الأمين العام ؟! وأين هي الولايات المتحدة – أقصد الأمم المتحدة – طالما أن مجلس الفتيو الأمريكي – أقصد مجلس الأمن – أصبح لا أمل فيه في ظل عصابة دولية تتأمر لإبادة الإسلام والمسلمين في كل مكان ، وشياطين اليهود .. وعبدة الشياطين وجهان لعملي ومط المجتمعات الإسلامي المسلمين في كل مكان ، وشياطين اليهود .. وعبدة الشياطين وجهان لعمل ومط المجتمعات الإسلامي المسلمين في كل مكان ، وشياطين اليهود .. وعبدة الشياطين وجهان لعملي ومط المجتمعات الإسلامية والأمريكان واضحة جلية في نشر الرذيلية وسط المجتمع المصري ، بل

تدليل وتعقيب . وإلى التفصيل :

#### أى منقلب ينقلبون !!

وإذا كان صلاح الدين قد رد كيد الصليبين في تحور هم وأخرجهم أذلاء مقهورين ، وطهر بيت المقدس وعادت مآذنه ترفع الأذان يجوب آفاق السماء ، بعد أن ظلت صامتة تسعين عاما من الزمان ، والآن يعود إلينا جيل صلاح الدين ، يمثله الشعب الفلسطيني البطل ، الذي يرفض الظلم والاضطهاد ، ويقف بشجاعة أمام اليهود ، وعزم الواثق من نصر الله ، يتحدى قوى البطش و العدوان ومن يساندهم في السر والعن . شعب يضرب للعالم أجمع أروع أمثلة البطولة ، شعب يقاوم العربات المصفحة والصواريخ والقسابل

والطائرات بحقنات من التراب وشظايا من الحجارة ، فإذا بها ترهب شياطين اليهود من زيانية شارون ، وتماذ قلويهم رعبًا .

لقد أظلمت الدنيا في عيونهم ، فضاقت بهم الأرض بما رحبت ، ﴿ وَسَيَعَلَّمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَى مُنقَلَب يَتَقَلِيُونَ ﴾ [ الشعراء : ٢٢٧] ، ﴿ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكَ لَيَنِعَنَّ عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَن يَسُومُهُمْ سُوءَ الْعَذَابِ إِنَّ رَبُّكَ لَسَرِيعُ الْقِيَامَةِ مَن يَسُومُهُمْ سُوءَ الْعَذَابِ إِنَّ رَبُّكَ لَسَرِيعُ الْقِيَامَةِ مَن يَسُومُهُمْ سُوءَ وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الأَشْهَادُ ﴾ وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الأَشْهَادُ ﴾ وقلى ظل التحافل المزري من علمنا العربي

العدد الثالث السنة الثلاثون



والإسلامي ، فإن أسنتنا وقلوبنا معدم يا شعب فسطين ، وإذا كانت اليد قصيرة ، فإن العين بصيرة ، ولن يتظيى الله عنكم ، فشددوا الوطأة على اليهود الجيناء ، وأشعلوا في بيوتهم النار ، وحطموا ما تستطيعون من هاماتهم ، ودمروا ما تصل إليه أيديكم من ممتلكةهم ، إنهم أعداء الله قبل أن يكونوا أعداءكم ، تاريخهم أسود ، وحاضر هم ملطخ بكل لوم وغدر ومكر ، هم شر البرية ، وأراذل البشرية ، وأسوأ من يدب على ظهر الأرض !!

#### من يتآمر ضد أمريكا ؟!

لأول مرة تتلقى أمريكا صدمة سياسية وأخلاقية باستبعادها من لجنة ظلم الإسان !! عضوا أقصد لجنة حقوق الإسان التابعة للأمم المتحدة بناء على اقتراع سرى أعقبه القراع آخر استبعت فيه أيضًا من مجلس مكافحة المخدرات الدولى وريما كان أكثر ما أثار مشاعر الألم وخبية الأمل بين المستولين الأمريكيين هو ذلك البعد الدولى لهزائم سياسية تعكس مشاعر مكبوتة تجاه ما اعتبر نوعًا من الغطرسة الأمريكية .

لم تأت هذه المشاعر فقط من جانب خصوم أمريكا في المجتمع الدوني مثل كوبا والصين وإيران والعراق وغيرهم ، وكلها دول عانت من التدخل الأمريكي في شنونها باسم واهم : « الدفاع عن حقوق الإنسان » . ولكنها جاءت أيضا من حلفاتها الغربيين الذين رفضوا الشازل عن الترشيح لواحد من المقاعد الثلاثة المخصصة للغرب لصالح أمريكا ، وهو ما دفع السيناتور هيلمز رئيس لجنة الشئون الخارجية في الكونجرس إلى القول بوجود مؤامرة دولية ضد أمريكا ، ومن المضحك أن يصدر هذا عمن تعودوا التآمر على الدنيا كلها ، وها هم الأمريكان وأيديهم منطخة بدماء المسلمين في كل بقاع الدتيا ، وها هم شياطين اليهود بدعم من أمريكا ويضوء أخضر منها .. بيبدون ويدمرون كل شيء ويقتلون الأطفال والنساء وطاترات F16 الأمريكية تؤكد تفوقها في تدمير مساكن ومخيمات الفاسطينيين وعشرات ، بال ومتك الشهداء يسقطون كل يوم بالملاح الأمريكي .. وأن هذاك شلاف بدال لمواجهة هذه السياسة

والدائرة على من ؟

وإذا كان هذا دأب اليهود الضالين ، فانظر أخسى القارئ الكريم هدي رسوانا الأمين 2 في الحرب في افتتاحية هذا العد .

جمال سعد حاتم

مصر ترفض زيارة وفود من الموساد !! وإسرائيل تأمل فى تحسين العلاقات

بعد رجيل عمرو موسى فى الوقت الذي يشتعل فيه الشارع المصري الفاضب من الممارسات الصهيونية وحرب الإبادة التي تشنها إسرائيل ضد الشعب الفلسطيني ، فإن الجانب الإسرائيلي يعد ورقة عمل تعرضها على القاهرة خلال الأيام المقبلة في أعقاب رحيل السيد عمرو موسى عن

موقعه كوزير للخارجية ، حيث يعتبر اليهود أن وجود عمرو موسى كسان يشكل عقبة فسى طريق تطور العلاقات بين الجانبين .

ومن تلحية أخرى رفضت مصر طلبًا إسرائيليًا بالسماح لوقود من الموساد بزيارة مقر السقارة والقتصلية الإسرانينية بالقاهرة ، وكانت الحكومة الصهيونية قد تقدمت بطلب أشارت فيه إلى رغبتها في زيارة هذا الوقد بهدف استطلاع الأوضاع الأمنية للقارة ، وقد حاول السفير الإسرائيلي في القاهرة إقتاع الخارجية المصرية باستقبال وفد آخر يضم عددا كبيرا من ضباط الموساد بدعوى القيام بزيارة سياهية تستمر لكثر من عشرة أيام ، إلا أن الوقد يضم ٢٤ ضابطًا ممن يصلون ربَّبًا عسكرية كبيرة ، فأبلغت الجهات المعنية رفضها للزيارة .

مصر ترفض العفو عن الجاسوس الإسرائيلي !! ومن جاتب آخر رفضت مصر طاببا جديدا تقدمت به إسرائيل ، ويقضى بالإفراج عن الجاسوس الإسرائيلي عزام عزام الذي يقضى أحكامنا بالسجن تصل إلى ١٥ عامًا في مصر .

بدائل فلسطينية لمواجهة اعتداءات شارون !! فقد كشفت أحدث دراسة عربية أن المرحلة المقبلة تحت قيادة الدموي « شارون » هي مرحلة فاصلة ،

الإسرائيلية :

زعزعة ثقة المجتمع الإسرائيلي

الأولى : وهي مولجهة تحدي التصعيد العسكري الإسرائيلي بتصعيد عسكري فلسطيني مقابل يزعزع ثقة المجتمع الإسرائيلي في اختياره لقيادة شارون كقيادة ضلمنة للأمن الإسرائيلي ، إلى أن تتوفر الإدارة والقدرة العربية والدولية على فرض وقف إطلاق النار على الجانبين ، غير أن اللجوء لهذا الخيار ينطوي على تكلفة عالية للفلسطينيين في ضوء موازين القوى من ذلك فإنه يوفر ميزة اشتعال الموقف إلى درجة تقرع نواقيس الخطر في العواصم الأوروبية ، وفي واشنطون من خطر الفوضى الشاملة في المنطقة وتهديد المصالح الأمريكية والغربية !!

استمرار الانتفاضة ضد شياطين اليهود !!

الثانية : محاولة تجنب التكلفة الفلسطينية المرتفعة ، وذلك من خلال تحويل الانتفاضة إلى طبع المظاهرات الشعبية البحتة بدون استغدام الأسلحة ضد شياطين اليهود . وهذا البديل يمكن أن يحقق ميزة استمرار الانتفاضة دون إعطاء الإسر قيليين ذريعة التصعيد العسكري ويسهل فضح مثل هذا التصعيد دوليًا ، غير أن هذا البديل إذا تم اللجوء إليه على القور فإنه يمنح مصداقية لدى يهود إسرائيل كسياسات السفاح شارون !!

التعاقب الزمني لفترات محددة !!

الثالثة: وهو بديل يمزج بين البديلين السابقين يعتمد على التعاقب الزمني الفترات مصددة ، بحيث يتم

> اللجوء في المرحلة الزمنية الأولى ليديال التصعيد العسكري الفلسطيني لفترة زمنية مصددة تسمح الفلسطينيين بنزع مصداقية الإسرائيلي ، على أن يتحمل الفلسطينيون فيها التكلفة



المسكرية المرتفعة كجزء ضروري متمم لتضحياتهم الوطنية .

البجاحة الأمريكية .. وقرصنة اليهود !!

أعلنت وكالات الأنباء عن قدل ٧ فلسطينيين ، منهم خمسة من رجال الأمن عن طريق إطلاق الصواريخ وطلقات المدافع عليهم .. وعرفات يتوعد بالرد .. والأمريكان ينتقدون تصريحات عرفات ، إلى هذا الحد وصلت بجاحة خذاتير أمريكا !! لم تنتقد القاتل ، ولكنها تنتقد المقتول ؛ لأله تقوه ببعض الكلمات ، أقيقوا أيها العرب !!

عبدة الشياطين .. وشياطين اليهود !!

فقد بدأت التحقيقات في قضية عبدة الشياطين أمام نيابة أمن الدولة وخلال التحقيقات مع الجماعة المقبوض عليهم ، والمكونة من ٥٥ شابًا تتراوح أعمارهم بين ٢٣ إلى ٢٥ عامًا ، والذين اعترفوا أمام نيابة أمن الدولة بأن هناك آيات قرآنية تفيد بأن الدياتات الثلاث سوف تفنى ، وأنهم لا بد وأن ينفذوا التفسيرات الجديدة للدين الجديد الذي ينادي بفكرة مفادها أن التمتع الجنسي وإرضاء الرغبة الجنسية هو قمة التدين ، وأنهم كلما مارسوا الشذوذ تقربوا إلى الله رب الجنود ، أما إذا القتربوا من المرأة بغرض المتعة فهذه لعنة من الله عليهم ؛ لأن المرأة خلقت للإجاب فقط .

كما أكدوا أن ممارسة الفجور هي الفريضة التي فرضها الله عليهم ، ويممارسة المتعة « الشذوذ » يكونوا قد أدوا فريضة الصلاة !!

وقد كشفت تحريات أجهزة الأمن عن مفاجأة

مذهلة في قضية عبدة الثياطين وأصحاب طقوس الشذوذ الجنسي من جديد في مصر ، حيث تبين أن المجموعة المقبوض عليها من أبناء كبار المستولين ، وتمارس النشاط المشبوه منذ ما يقرب من عام من

1 24

خلال موقع على شبكة الإسترنت ، يدعى « إعادة نيتشة » فيلسوف الإلحاد والقدم في القرون الوسطى ، وصاحب مقولة : « أن الله قد مات » -تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً - وألمحت التحريات إلى إمكانية وجود أيدي صهيونية وراء هذه الأفكار .

وأكدت التحريات أيضًا إلى أن المتهمين كانوا يستعون لتنفيذ مخطط جديد لنشر أفكارهم الضالة في الجامعات المصرية !! بل وفي المجتمع المصري كله .. ورائحة اليهود النتنة تُشم من وراء تلك الأحداث ، إنهم اليهود العدو اللدود !!

نقابة الصيادلة .. وموقف مشرف !!

وقد فجرت نقابة الصيادلة مفاجأة بالإعلان عن مقاطعة الأدوية والعقاقير التي تنتجها شركة (( ليلى )) الأمريكية ، وأعلنت أن هذه الشركة تطرح إنتاجها مجانًا للمستوطنين اليهود ، وتستقطع جزءًا من أرباحها في الإنفاق على تأسيس مستوطنات في الأراضي الفلسطينية المحتلة !!

وقد أصدر نقيب الصيادلة الأستاذ الدكتور زكريا جاد بياتًا قال فيه : إنه إيماتًا منا بدور النقابة المهنية بالمساهمة الإيجابية في قضاياتا الوطنية والقومية ، وبعد أن أصبحت المقاطعة هي السبيل المتاح لنصرة قضية الانتفاضة الفلسطينية ، وبعد اكتمال النصاب لامعقاد اجتماع لجنة المقاطعة العربية لإسرائيل الذي دعت إليه جامعة الدول العربية في سوريا ، صار هناك دور أكبر للتنظيمات الشعبية ومؤسسات المجتمع المدني للمساهمة في قضية المقاطعة .

وقد كان لنقابة الصيادلة موقف مسئول بألا تؤثر هذه المقاطعة على المصلحة الوطنية أو الاقتصادية التنموية ، إلا أن ما قامت به شركة دواء أمريكية «شركة ليلى» ، والتي أعلنت ففرها في بيان أصدرته بالتبرع المجاني بالدواء لسكان ثلاث مستوطنات في إسرائيل ، علما بأن هذه الشركة تبيع سبعة أقراص من نفس هذا الدواء في

مصر بسعر ١٦٠ جنيهًا مصريًا .

الجزائر والبرير .. وحمامات الدم !!

بيدو أن المصالب لا تلتي للجزائر فرادى .. فمن إلقاء للانتخابات النيابية علم ١٩٩٠ وتفويت فرصة نجاح الجبهة الإسلامية بنصيب الأسد ، وما أنت إليه من قدلاع حمامات الدم ، عبر المذابح العشوائية التي ترتكب في حق الشعب ، حتى سقط مؤخرا ما بين ، ٥ إلى ٨٠ فتيلاً ومئات الجرحى في منقطة القبائل التي يسكنها البرير ، وتعددت الاجتهادات ، واختلفت التفسيرات حول مغزى اشتعال منطقة القبائل في الجزائر بهذه السرعة ، ثم سكونها فجاة قبل أن تبدأ عملية تسخينها من جديد ، ندعو الله العلي القدير أن يقى إخوانا في الجزائر الشقيق خطر الفننة والاقسام !!

القرآن الكريم مع رائد الفضاء الروسي !!

عبر رائد الفضاء القرّاقي طلعت موسى بلييف عن اعترازه الكبير لكونه حمل معه المصحف الشريف إلى الفضاء في الرحلة الأخيرة التي كانت قامت بها مركبة الفضاء سيوز الروسية لنقل المليونير تنيو - أو سائح فضائى - والذي عاد من رحلته الأسبوع الماضي .

وقد نقلت شبكة الإسلام على الإشترنت أن وسائل الإعلام في كار لضنتان قد استقبلت خبر اصطحاب رالد الفضاء الروسي الجنسية - القراقي الأصل - القرآن الكريم بكثير من التغطية والتحليل واعتبرته حدثًا تاريخيًا مهمًا .

وقال طلعت موسى بليف أمام الصحفيين أنه شعر بالراحة والطمأنينة والقرآن الكريم معه ، وقد نشرت الصحف الروسية من جانبها بعض هذه التصريحات ، مؤكدة اعتزاز المسلمين بقرآنهم الذي يعتبرونه مصدر راحة وأمان لهم في أشد وأخطر المواقف .

ولَغيرا ندعو الله العلي القدير أن يوفق قادة أمتنا إلى ما فيه الخير ... حتى تعود القدس الحبيبة إلى أحضان المسلمين .

وصل اللهم على سيدنا محمد وأله وصحبه وسلم .

0s dlois كتبه: صلاح عبد المعبود - شبين الكوم

الحمد لله وحده ، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله ، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليمًا كثيرًا .. أما بعد :

فإن من أصول دعوتنا المباركة حب رسول الله على من أصول دعوتنا المباركة حب رسول الله و اتخاذه أسوة حسنة والدفاع عن سنته ، فحب رسول الله في وتوقيره واتباعه من أعظم واجبات الدين بعد توحيد الله عز وجل ، بل لا يصح التوحيد أصلاً إلا باتباعه والإيمان به ، ومحبته واجبة فوق محبة الأهل والمال والولد والنفس ، قال في : « لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من نفسه ووالده وولده والناس أجمعين » . متفق عليه .

وحب النبي ﷺ يقتضي وجوب تقديم قول النبي ﷺ على كل أحد ، وهديه على هدي كل أحد . قال ابن عباس لعروة : يوشك أن تنزل عليكم حجارة من السماء ، أقول لكم قال رسول الله ﷺ وتقولون قال أبو بكر وعمر .

اتباع سنة النبي ﷺ واجب

والنباع سنة النبي في واجب في الأصول والفروع وفي العقيدة والعمل وفي الظاهر والباطن

22

لعموم الأدلة وإجماع الأمة ، قال تعالى : ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنَهُ فَاتَتَهُوا ﴾ [ الحشر : ٧ ] ، وقال : ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلاَ مُؤْمِنَة إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْخَيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ اللَّه وَرَسُولُهُ فَقَد ضَلَ ضَلَالاً مَبِينًا ﴾ [ الأحزاب : ٣٢ ] . وقال الشافعي رحمه اللَّه : أجمعت الأمة أنه لا يحل لأحد أن يترك سنة استبات له لقول قاتل كاتنا من كان هذا التعا

القائل .

ولذلك فلا يقبل قول أحد ، سواء كان إمامًا فقيهًا أو زعيمًا سياسيًا أو مفكرًا أو مصلحًا يخالف قول النبي على ، ومن قدم قولاً لأحد على قول الرسول في فقد أساء وتعدى وظلم وخالف إجماع الأمة وكتاب الله وأحاديث الرسول على .

السنة وحي من عند الله

فالسفة وحي من عند الله ، قال تعالى : ﴿ وَأَنزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ الْكَتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَعَمْكَ مَا لَمُ
﴿ وَأَنزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ الْكَتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَعَمْكَ مَا لَمُ
تَكُنْ تَعْمُ وَكَانَ فَضْلُ اللَّهُ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ [ النساء :
١٧٢ ] ؛ ولذا لا يجوز الاستفاء عنها بزعم الاكتفاء عنها بزعم الاكتفاء بالقرآن ، بل من علم القرآن وجد فيه السنة : ﴿ وَأَنزَلْنَا بَلَيْكَمُ عَنَهُ
المنة : ﴿ وَمَا آتَكُمُ الرَّسُولُ فَخَذُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنهُ
المنة : ﴿ وَأَنزَلْنَا إلَيْكَمُ الرَّسُولُ فَخَذُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنهُ
المَدَرَ لِتُبَيْنَ لِلنَّاسِ مَا نُزَلُ إِلَيْهِمَ ﴾ [ التحل : ٤٤ ] ،

العيد الثالث السنة الثلاثون

[ رواه أبو داود وغيره بسند صحيح ] .

فكلام رسول الله على وكلام الله عز وجل سواء في الاعتقاد والعمل والقبول ؛ لأن هذا وهذا من الله سبحانه ، والرسول ﷺ لا يأمر ولاينهى ولايحرم ولا يحل في أمور الدين بشيء من عند نفسه ، بل بأمر الله سبحاته وتعالى ، ولا يخبر بشىء من الغيب إلا بوحى من الله جل وعلا ، كما قال سبحانه وتعالى : ﴿ وَلَــوْ تَقُولَ عَلَيْنَا بَعْضَ الأَقَاوِيل ٢ لأخذنا منه باليمين \* شمّ لقطعت منه الوتين ﴾ ( الداقة : ٤٢ - ٤٤ ) ،



المبتدعة والصلوات المبتدعة ، أو في المعاملات ، كتأسيس القواعد المخالفة للسنة ؛ (( فكل شرط ليس في كتاب الله فهو باطل )) [ متفق عليه ] .

وسواء كانت بدعة حقيقية ، وهو ما ليس له أصل في الدين ، أو إضافية ؛ وهو ما له أصل في الدين ، وإنما الابتداع في الكيفية والهيئة كالاجتماع بطريقة مخصوصة على أوراد معينة في وقت معين لم يرد فيه دليل ، فكل ذلك داخل في عموم قوله 3 : ( ومن أحدث في أمرنا ما ليس منه فهو رد » . [ متفق عليه ] . بدعة الاحتفال بمولد الذي ي

الاحتفال بمولد النبي ﷺ في شهر ربيع الأول من كل عام ، وهو مخالف لما كان عليه النبي ﷺ وأصحاب وسلف الأمة ، رضوان الله عليهم أجمعين .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في كتاب ( اقتضاء الصراط المستقيم ) : وكذلك ما يحدثه بعض الناس ؛ إما مضاهاة للنصارى في ميلاد عيسى الكلي ، وإما محبة للنبي وتعظيماً ... من اتخاذ مولد النبي على عيدا ، مع اختلاف الناس في مولده ، فإن هذا لم يفعله السلف ، ولو كان هذا خيراً محضاً أو راجحاً لكان السلف رضي الله عنهم أحق به منا ، فإنهم كانوا أشد محبة للنبي وتعظيماً له منا ، وهم على الخير أحرص ، وإنما أمره وإحياء سنته باطناً وظاهراً ، ونشر ما بعث به أمره وإحياء سنته باطناً وظاهراً ، ونشر ما بعث به طريقة السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان . اه . ببعض اختصار . والكتاب والسنة بمنزلة واحدة من جهة التشريع ، وإن كان القرآن يقدم تشريفًا وتعظيمًا وفضلاً ، فهو كلام الله ، ويستحيل تعارض القرآن مع السنة الصحيحة ، كما لا تتعارض السنة مع السنة بغير إمكان الجمع بتخصيص أو تقييد أو نسخ أو غير ذلك .

#### ضعف متابعة النبي ﷺ !!

ومعا يؤسف له في أوساط المسلمين اليوم أنه قد ضعفت متابعة النبي ﷺ : اندشرت كشير من السنن وحلت مكانها كثير من البدع ؛ بدعوى زيادة التقرب إلى الله عز وجل ، وإلى سنة نبيه ﷺ ، والبدع مذمومة يجب حربها ؛ إذ هي سبب تفرق الأمة ، قال رسول الله ﷺ : « وإياكم ومحدثات الأمور ، فإن كل بدعة ضلالة » . وسواء كانت هذه البدع في العقيدة كبدع الجهمية والمعتزلة والخوارج والشيعة والصوفية والمرجئة والجبرية والقدرية والأشاعرة ، أو في العبادات كالأذكار

الاحتفال بمولد النبي ﷺ ليس من الدين !!

يقول الشيخ ابن باز رحمه الله : وقد رددنا هذه المسالة - وهي مسألة الاحتفال بالمولد - إلى كتاب الله سبحاته ، فوجدناه يأمر باتباع الرسول الله فيما جاء به ويحذرنا عما نهى عنه ، ويخبرنا بأن الله سبحاته قد أكمل تهذه الأمة دينها ، وليس هذا الاحتفال مما جاء به الرسول على ، فيكون ليس من الدين الذي أكمله الله لذا وأمرنا باتباع الرسول الله ، وقد رددنا ذلك أيضًا إلى سنة الرسول على الله فلم نجد فيها أته فعله ولا أسر به ، ولا فعله أصحابه رضي اللهُ عنهم ، فعمنا بذلك أنه ليس من الدين ، بل هو من البدع المحدثة ، ومن التشبه بأهل الكتاب من اليهود والتصارى في أعيادهم ، وبذلك يتضح لكل من له أدنى بصيرة ورغبة في الحق وإتصاف في طلبه أن الاحتفال بالموالد ليس من دين الإسلام ، بل هو من البدع المحدثات التي أمر الله سبحاته ورسوله على بتركها والحذر منها ، ولا ينبغى للعاقل أن يغتر بكثرة من يفطه من الناس في ساتر الأقطار ، فإن الحق لا يعرف بكثرة الفاعلين ، وإنما يعرف بالأدلة الشرعية ، كما قال تعالى عن اليهود والنصارى : ﴿ وَقَالُوا لَن يَدْخُلُ الْجَنَّةَ إِلا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَى تِلْكَ أَمَاتِيْهُمْ قُلْ هَاتُوا بُرْهَاتَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [ البقرة : ١١١ ] ، وقال تعالى : ﴿ وَإِن تُطِعْ أَكُثُرَ مَن فِي الأَرْض يُضَلِّوكَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ الآية [ الأنعام : ١١٦ ] ، ثم إن غالب هذه الاحتفالات بالموالد مع كونها بدعة لا تخلو من اشتمالها على منكرات أخرى ؛ كاختلاط النساء بالرجال ، واستعمال الأغانى والمعازف ، وشرب المسكرات والمخدرات ، وغير ذلك من الشرور ، وقد يقع فيها ما هو أعظم من ذلك ، وهو الشرك الأكبر ، وذلك بالظو في رسول الله ﷺ ، أو غيره من الأولياء ودعاته والاستغاثة به وطلبه المدد ، واعتقاد أنه يعلم الغيب ، ونحو ذلك من الأمور الكفرية التي يتعاطاها الكثير من الناس حين احتف الهم بموارد النبي ﷺ وغيره ممن يسمونهم بالأونياء .

الغلو في الدين !!

وقد صح عن رسول الله تر أنه قال : « إياكم والغلو في الدين ، فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو في الدين » . وقال عليه الصلاة والسلام : « لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم ، إنما أنا عبد ، فقولوا : عبد الله ورسوله » . [ أخرجه البخاري في « صحيحه » من حديث عمر رضي الله غنه ] .

الرسول ﷺ لا يخرج من قبره قبل يوم القيامة !!

ومن العجاتب والغراتب أن الكثير من الناس ينشط ويجتهد في حضور هذه الاحتفالات المبتدعة ، ويدافع عنها ، ويتخلف عما أوجب الله عليه من حضور الجمع والجماعات ، ولا يرفع بذلك رأساً ، ولا يرى أنه أتى منكراً عظيماً ، ولا شك أن ذلك من ضعف الإيمان وقلة البصيرة ، وكثرة ما ران على القلوب من صنوف الذنوب والمعاصي ، نسأل الله العافية لنا ولساتر المسلمين .

ومن ذلك أن بعضهم يظن أن رسول الله ع بحضر الموارد ؛ ولهذا يقومون له محيين ومرحبين ، وهذا من أعظم الباطل ، وأقبح الجهل ، فبان الرسول على لا يخرج من قبره قبل يدوم القيامة ، ولا يتصل بأحد من الناس ولا يحضر اجتماعاتهم ، بل هو مقيم في قبره إلى يوم القيامة وروحه في أعلى عليين عند ربه في دار الكرامة ، كما قال تعالى : ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيْتُونَ \* ثُمَّ إنكم يوم القيامة تبع ون ﴾ [ المؤمنون : ١٥، ١٦ ] ، وقال النبي ﷺ : ﴿ أَنَا أُولَ مِن يُنْشِق عنه القبر يوم القيامة ، وأنا أول شافع ومشفع » ، عليه من ربه أفضل الصلاة والسلام ، فهذه الآية الكريمة والحديث الشريف وما جاء في معناها من الآيات ، كلها تدل على أن النبي على وغيره من الأموات إنما يخرجون من قبورهم يوم القيامة ، وهذا أمر مجمع عليه بين علماء المسلمين ليس فيه نزاع بينهم ، فينبغي لكل مسلم التنبه لهذه الأسور ، والحذر مما أحدثه الجهال وأشباههم من البدع والخرافات التي ما أتزل الله بها من سلطان . اه . والله من وراء القصد .

العدد الثالث السنة الثلاثون

aiei Ileio

ومضيت تدعر للأ الأود . ونعيثها ولر بأيدى المعتدي ويلوكها شرز الضالال المقسيد ويضمها قبر فهل من متجد ١٢ والأرض تبكر من عساد يعسدي ويعت السق الحبرب محمد ويحقها فيور صقا بالموليد لمراتب بالصدق العظيم المنتعد وعسلا الضياء يخف نكل تسريد وفددى الإسب سيلخة بتجاًد شرفت به وتجمع من بتغض أفواجه م تمسعى بدون تردد فالجمع فسى كنف الهدايسة مهتد به دى سنا الله الأعرز الأمجد وتفضا ين برضا الإ له الأود فبعزها الغالى نسبير ونقتدي ومتا البران غروم كا تأبر وبدُبْ ب ق وي الضّعيف المهتدي تُغطر الحقوق بدون أي تَشَردُ ويخرب مغ روز وكان مفت د ه ب الجميع بق وَة وتوحُد مما وءة بشريابها المتروقد ل محمد في الم في الم الم بَطَلْ الوَغْسى ، وهَدوى بددًا المتمسرة في جنّة الرحمين كيل مُوحَد السيرى الجنان بخير ها المتجادد محفوف مُ بتله ف الم تودد والنفس ذاكرة بكن تتمه . ونُسبيرُ في فَلْكَ الحياةِ ونهتدي

قَمَرًا بَرْغَبْ قَرْالَ كُلْ تَلَبُدُ فَكَم ازْدَرْتُ أُمَم الجزيرة في العَمر وتعمم فساغب فاجها فرق وتنصوخ أجفان البنات بخرقم والحان ضائقة بكان خطيقة فاذا المشرى يصف وبه متهالا وتطيب ذي الأجواء في تسماتها ونمسا بمكة سطغا متمسيدا والغار صار منتقا بجرواره ورأى الرسول مين المكرد ميا رأى فهو السبيل إلى الرقي بأمسة والنساس قد دخاروا الضياء برغبة ولمساتهم متود يشريغة فمحمد ذم الأ القارب س عادة فهرو الرحير بأمرة سيعت بر وسماحة جماءت لنما بتمالق فيها تبيَّان ذا الضالان من الهدي من عدت جه وغ المس المين بفضا ... فبظ ان فرق إن الا م وديز ...... لمفضِّل فالجمع في كُنْف الهُدَى وإذا عملا صوت المتسادي للسوغى خَيْضَ مَ الْ عَ جَمَ لَهُ بِعَزِيمَ اللَّهِ فمن الشباب أسامة حسب الرسو وعددا فحساز مكسارما للواتيم شرف الجهاد مكاتبة يعاو بهسا ومنهى المروحد في الورى خوض الوغى يا أفضال الرسُال الكرام تحيَّة خفقت بها أرواحت بتشوق فَبْنُ وَزْ حُبْ اللهُ نُسْ مَضْيُءُ وَنُرْتُقُ مِ

The strate hits which have a same a set of the and the set the set of the



بعد أن حدد اليهود موقفهم من رسول الله ﷺ بزعامة حيي بن أخطب بإضمار العداوة للإسلام في مقولة حيي بن أخطب لما سُئل عن النبي تشيك : أتعرفه وتثنيه ؟ قال : نعم ، قال : فما في نفسك منه ؟ قال : عداوته والله ما بقيت !!

بدأ صراع فكري خطير يدور على أرض المدينة بين الإسلام واليهود ، وهذا هو السر في كثرة النداءات القرآنية في السور المدنية : ﴿ يَا بَنِّي إِسْرَائِيلَ ﴾ ، وقد حاول اليهود أول الأمر أن يستفيدوا من المسلمين عن طريق تكوين حلف يُمكن اليهود من تحقيق أغراضهم ويسير المسلمين في فلكهم ، ولكنهم سرعان ما أعلنوا العداوة والتكذيب لهذا النبي 5% .

عندما بدأ يدخلهم في أمة الدعوة ويوجه إليهم النداء تلو النداء يدعوهم إلى الإيمان برسالته ﷺ ، فكان ﷺ يلقاهم في الأسواق ويغشاهم في تجمعاتهم ويقول لهم : (( اسلموا يا معشر يهود قبل أن ينزل بكم ما نزل بقريش ».

وقد كان القرآن - وما زال - ينزل غضاً طريًا على قلب رسول الله ﷺ ، واليهود لهم خبرات طويلة في الحيل ودراسات توراتية حاولوا بها أن يشككوا المسلمين في دينهم وإيماتهم ، ومن مظاهر التشكيك اليهودي في الإسلام ورسوله ﷺ :

١- دفعوا بمجموعة منهم تسلم أول النهار وتكفر آخره ؛ لزعزعة ثقة المسلمين بالإسلام ؛ إذ يقول الناس إنهم جربوا فتعرفوا على موضع الخلل وهم أصحاب الكتاب الأول ، وفي ذلك يقول تعالى : ﴿ وَقَالَتَ طَائِفَةٌ مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ آمِنُوا بِالَّذِي أُنْزِلَ

يَرْجِعُونَ \* وَلاَ تُوْمِنُوا إِلاَ لِمَن تَبِعَ دِينَكُمْ ﴾ [ آل عبران : ٧١، ٧٢ ] .

٢- محاولة إظهار النبي ٢ بمظهر العجز العلمي ليتميزوا عليه - زعموا - فقاموا بتوجيه أسئلة تعجيزية كسؤالهم عن الروح وعن الجماعة الذين فارقوا قومهم وعن ذي القرنين فأسعف الوحي رسول الله ٢ ، فنزل الجواب في سورة « الكهف » .

وقال تعالى في قبول صلاة الصحابة لبيت المقدس : ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الْقَبِّلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلاَ لِنَعْلَمَ مَن يَتَبِعُ الرَّسُولَ مِعْن يَتَقَلِبُ عَلَى عَقَيْيَهِ وَإِن كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلاَ عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَاتَكُمْ ﴾ [ البقرة : ١٤٣] ، أي صلاتكم . ٤- إعلامهم الحرب الدعاتية ضد رسول اللَّه

٤- إعلامهم الحرب الدعامية لفت رسون .
٤ والاستهزاء به وتحريض المشركين بقيادة .
كعب بن الأشرف وكان شاعرا .

ومن المعلوم أن الشاعر عند العرب له أهمية دعائية كبيرة لا تقل عن القنوات الفضائية في في زماننا هذا، إذ ما يلبث أن يقول قصيدة حتى تسير يستخدم الصهاينة آلة دعائية ضخمة منتشرة في أنحاء العالم من صحف وفضائيات ومراكز أبحاث اتخاذ القرار في أمريكا، لتحويل أنظار العالم عن جرائمهم البشعة وأفعالهم الدنيئة

#### بها الركبان .

فقال كعب قصيدة عقب هزيمة قريش في بدر ينعي فيها قتلاهم ويحرضهم على الثأر من الرسول والصحابة وأقام معهم في مكة يهجو رسول الله علي ويشبب بنساته ، فقال مطلع قصيدته :

طحنت رحا بدر لمهلك أهله

ولمثل بدر تستهل وتدمع

قتلت سراة الناس حول حياضهم

لا تبعدوا إن الملوك تصرع

وكان لهذه الأشعار أثر تحريضي أدى إلى خروج المشركين إلى غزوة أحد ، فقال النبي بعد أن انتشر شر كعب بن الأشرف وعظم خطره : ((من لكعب بن الأشرف وعظم خطره : ورسوله )) ، فاتندب له محمد بن سلمة وعباد بن بشر وأبو نائلة ، فقاموا بقتله واستراح المسلمون من شره ، وكذلك قام حيي بن أخطب وسلام بن أبي الحقيق بتحريض الأحزاب والأحابيش وجاءوا المدينة في غزوة الخندق بعشرة آلاف مقاتل يبغون استنصال المسلمين ، فخذلهم الله عز وجل .

٥- سبهم لرسول الله بطريقة ملتوية مما يسبب ألما نفسيًا لرسول الله ﷺ كقولهم : ﴿ رَاعَنا ﴾ ، ويريدون منها المعنى العبري من الرعون ، فنهى الله تعالى المؤمنين بقوله : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَقُولُوا رَاعِنا وَقُولُوا الظُّرِنَا وَاسْمَعُوا ﴾ [ البقرة : ١٠٤ ] .

كذلك سخروا من الأذان ، وكانوا يتضاحكون بسخرية واستهزاء عند سماعهم للأذان .

٦- إنكارهم نبوة محمد على بزعم أن هذا النبي
 ينبغي أن يكون من بني إسرائيل من ولد إبراهيم ،

وأنهم يشرفون بهذا الانتساب وتنازعوا أمام النبي على مع نصارى نجران في أيهم أحق بإبراهيم ، فنزل قوله تعالى : ﴿ مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا ولَكِن كَانَ حَنِيفًا مَسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [ آل عمران : ٢٧ ] ، هذا مع علمهم بنبوءة التوراة عن رسول الله تلافنصها على لسان موسى الكلائي : ((جاء الرب من سيناء وأشرف لهم من ساعير وتلألاً من جبل فاران وأتى من ربوات القدس وعن يمينه نار شريعة لهم فأحب الشعب جميع قديسيه في يدك وهم جالسون عند قدمك يتقبلون من أقوالك » . [ التثنية ( ٣٢:

يقول الأستاذ : عبد الواحد داود : ففي الكلمات شبه نور الرب بنور الشمس ، وهو قادم من سيناء وقد أشرق لمهم من سايمر ، ولكنه تلألأ بالمجد منذ فاران ، حيث وجب أن يظهر مع عشرة آلاف قديس ويحمل بيده اليمنى شريعة لمهم ، ولم تكن لأي واحد من الإسر التيليين بما فيهم المسيح أية علاقة بفاران ، فإن هاجر مع ولدها إسماعيل تجولاً في متاهات بئر سبع وهم الذين سكنوا بعد ذلك في قفار فاران . [ التكوين ، فصل ٢١ فقرة ٢٢ ]<sup>(1)</sup>.

ومن المعلوم أن الرسول ﷺ هو دعوة إبراهيم وزرع إسماعيل ، فهو خيار من خيار من خيار ، وفاران هي برية مكة وجبالها ولم يسكنها إسراتيلي على الإطلاق ، والعشرة آلاف قديس هم الصحابة الذين شهدوا فتح مكة مع رسول الله ﷺ .

وقد خرج الإسلام معافى من كل هذه الوسائل

(١) وانظر : « محمد في الكتاب المقدس » لعبد الواحد داود .

اليهودية الخبيثة للطعن فيه وفي صدق النبي ﷺ ، إلا أن اليهود فكروا في حيلة جديدة هي :

٧- تكوين جبهة مــن
 ١٩ تكوين جبهة مــن
 ١٩ المنافقين وطابور خــامس
 ١٩ بإضعاف الجبهة الإسـلامية
 ١٩ بإضعاف الجبهة الإسـلامية
 ١٩ بإضعاف الجبهة والإسـلامية
 ١٩ بإضعاف الجبهة والإسـلامية
 ١٩ بإضعاف الجبهة وحدوا فيه
 ٢٠ مالتهم المنشودة ، فعزفوا
 ٢٠ مالتهم الماليم ، مالترون

يرب ين لعبره سبي ير ببسره . وقد قامت هذه الجبهة - المنافقين -وبالاسحاب في معركة أحد بثلث الجيش ؛ مما أحرج الجيش الإسلامي وعرضه لهزة عنيفة ، كما كانت جبهة النفاق تنوب عن اليهود في تحقيق أهدافهم من إشاعة الفتن والأراجيف في المدينة - يذكرني نلك بإنشاء الصهاينة لجيش أنطوان لحد في جنوب لبنان حديثًا - ولكن المسلمين تماسكوا واعتصموا بالإسلام ، ووقفوا سدًا منيعًا أمام اليهود والمنافقين ، وأحرق الرسول تش مسجد الضرار الذي بنوه تفريقًا بين المؤمنين ، وساهم بعض اليهود في بناته ، ونزلت سورة « التوبة » الكاشفة

٨- لم يكتف اليهود بذلك ، بل شهدوا شهادة زور لصالح مشركي قريش ، فقد ذكر كتاب السير أن قريشا قالت لليهود : يا معشر اليهود ، إنكم أهل الكتاب الأول وأصحاب العلم بما أصبحنا نختلف فيه نحن ومحمد ، أفديننا خير أم دينه ؟ قالت اليهود : بل دينكم خير من دينه وأنتم أولى بالحق منه !! فنزل قوله تعالى تعقيبًا على هذه الشهادة الظالمة

الفاضحة التي كشفت خبينتهم وهتكت سترهم .

المزورة : ﴿ أَلَّمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مَنَ الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مَنَ وَيُرِيدُونَ أَن تَصَلُّ وَا السَّبِيلَ ۞ وَاللَّهُ أَعَلَمُ وِيَاعَدَائِكُمْ وَكَفَى بِاللَّه وَلِيًا السَّبِيلَ ۞ وَاللَّه أَعَلَمُ وَكَفَى بِاللَّهِ نَصِيرًا ﴾ وَكَفَى بِاللَّهِ نَصِيرًا ﴾ وَكَفَى بِاللَّهِ نَصِيرًا ﴾ وَكَفَى بِاللَّهِ نَصِيرًا ﴾ وَلَقْتَسُونَ : كَانَ مَن واجب ولقتسونَ : كان من واجب وهذا الخطأ الفاحش وألا يصرحوا أمام زعماء

قريش بأن عبادة الأصنام أفضل من التوحيد الإسلامي ، ولو أدى بهم الأمر إلى عدم إجابة مطلبهم ؛ لأن بني إسرائيل الذين كاتوا لعدة قرون حاملي راية التوحيد في العالم بين الأمم الوثنية باسم الآباء الأقدمين والذين نكبوا بنكبات لا تحصى من تقتيل واضطهاد بسبب إيماتهم بإله واحد في عصور شتى من الأدوار التاريخية ، ولكنهم كاتوا يحاربون أنفسهم ويناقضون تعاليم التوراة التي توصيهم بالنفور من أصحاب الأصنام والوقوف منهم موقف الخصوم<sup>(1)</sup>.

لكنهم أمام الحقد الأسود الذي ملأ جوانحهم ، فقد حملهم ذلك على شهادة الزور لصالح الوثنية القرشية ؛ لأنهم لو قالوا بخلاف ذلك لاندفع العرب لاعتناق الإسلام ، وهذا أمر لا يتصورنه أبدًا ، فكان الرد القرآني سالف الذكر .

٩- وما أشبه الليلة بالبارحة ، فإن اليهود
 المعاصرين من الصهاينة يستخدمون نفس الأساليب

(١) « تاريخ اليهود في جزيرة العرب » : د . إسرائيل ولقتسون ( ص ١٧٣) .

العدد الثالث السنة الثلاثون

#### Upload by: altawhedmag.com

اليهود المعاصرون يستخدمون

نفس الأساليب في تكذيب

رســول اللــه ﷺ بطباعــة

المصاحف المحرفة ، وتكويس

الطابور الخامس في بلاد العرب

والمسلمين ليخترقوا دفاعاتنا

ويطلعوا على عوراتنا !!

في تكذيب رسول الله تش بطباعة المصاحف المحرفة وتكوين الطابور الخامس في بلاد العرب والمسلمين ليغترقوا دفاعاتنا ويطلعوا على عوراتنا.

ويستخدم الصهاينة آلة دعائية ضخمة منتشرة في أنحاء العالم وفي أوروبا وفي أمريكا ، بل وفي بعض بلاد المسلمين كتركيا وغيرها من صحف وفضائيات ومراكز أبحاث اتخاذ القرار في أمريكا لتحويل أنظار العالم عن جرائمهم البشعة وأفعالهم الدنيئة ، فصورا للعالم أن الشارع القلسطيني يمارس العنف ضد الدبابات اليهودية والصواريخ والطائرات ؛ حتى تأثر الإعلام العالمي والعربى والإسلامي - للأسف الشديد - بهذه الدعاية الرهيبة ، فرأينا اسم انتفاضة الأقصى يتوارى خجلا في زوايا النسيان ، وتصل مطه كلمات العنف والعنف المضاد ، ويا سبحان الله كيف نسوي بين الضحية والجدلاد ؟ كيف نسوى بين الصاروخ والحجر ؟ بين الطائرة والنبل ؟ بين الدبابة والدراجة ؟ بين صاحب البيت والمغتصب !! وإلى الله المشتكي .

هذا ، ولقد كان لليهود المعاصرين حركة نشطة في مجال الاستشراق ، استهدفوا من ورائها الطعن في النصوص القرآنية والأحاديث النبوية من أمثال جولدزيهر وجب ، وغيرهم .

فليكن المسلمون من هولاء على حذر ، وليدرسوا جيدا أهداف الصهيونية العالمية حتى يواجهوها بعلم ويقين من أنها صنو الوثنية وربيبة الخرافة ، شعارهم قوله تعالى : ﴿ هُوَ الّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالَهُدَى وَدِينِ الْحَقَ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدّينِ كُلّهِ وكَفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا ﴾ [ الفتح : ٢٨ ] . وللحديث بقية . وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

الإعلام يسير الأعلام أبه سلمة بن عبد الرحمن أهد فقماء التايمين بقلم النيخ : مجدي عرفات

اسمه : أبو سلمة بن عبد الرحمن بن عوف بن عبد عوف بن عبد عوف بن عبد الحارث بن زهرة بن كلاب بن مرة بن كعب القرشي الزهري . قيل اسمه : عبد الله . وقيل : إسماعيل . وقيل : إن اسمه كنيته ، وأمه تُماضر بنت الأصبغ الكلبية ، وهي أول كلبية نكحها قرشي .

O مولده : ولد سنة بضع وعشرين .

O شيوخه : سمع من عدة من الصحابة ، منهم عاتشة ، وأبو هريرة ، وأم سلمة ، وأسامة بن زيد ، وأبو أيوب الألصاري ، وأبو سعيد الخدري ، وابن عباس ، وغيرهم من الصحابة والتابعين ، ولم يسمع من أبيه شيئًا .

O طلابه : روى عنه ابن أخيه سعد بن إبراهيم ، وابنه عمر بن أبي سلمة ، وعروة ، والشعبي ، وسعيد المقبري ، وعمرو بن دينار ، وعمر بن عبد العزيز ، والزهري ، ونافع ، ويحيى بن أبي كثير ، ويكير الأشج ، وأبو الزناد ، وصفوان بن سليم ، وغيرهم خلق كثير .

O صفته : قال محمد بن أبي يعقوب : قدم علينا أبو سلمة بن عبد الرحمن البصرة في إمارة بشر بن مروان ، وكان رجلاً صبيحًا ، كأن وجهه ديتار هرقلي .

() من أحواله وأقواله : قال الزهري : قال أبو سلمة : لو رفقت بابن عباس لأفدت منه علما كثيراً ، قال : وكان أبو سلمة يتازع ابن عباس في المسائل ويماريه ، فبلغ ذلك عائشة فقالت : إنما مثلك يا أبا سلمة مثل الفروج سمع الديكة تصيح

فصاح معها ، يعني أنك لم تبلغ مبلغ ابن عباس . وانت تماريه .

وعن عمرو بن دينار قال : قال أبو سلمة بن عبد الرحمن : أنا أفقه من بال ، ققال ابن عباس : أجل في المبارك ، وعجب من قوله .

قال إسماعيل بن أبي خالد : مشى أبو سلمة يوما بيني وبين الشعبي ، فقال له الشعبي : من أعلم أهل المدينة ؟ قال : رجل يمشي بينكما .

وروى ابن عساكر بسنده إلى أبي بصرة قال : قدم أبو سلمة - وهو ابن عبد الرحمن -فنزل دار أبي بشر ، فأتيت الحسن ، فقلت : إن أبا سلمة قدم وهو قاضي المدينة وفقيههم ، اتطلق بنا إليه ، فأتيناه ، فلما رأى الحسن قال : من أنت ؟ قال : أنا الحسن بن أبي الحسن ، قال : ما كان بهذا المصر أحد أحب إلي أن ألقاه منك ، وذلك أنه بلغني أنك تفتي الناس ، فاتق الله يا حسن ، وافت الناس بما أقول لك ، أفتهم بشيء من القرآن قد علمته أو سنة ماضية قد بينها الصالحون والخلفاء ، وانظر رأيك الذي هو رأيك فألقه .

قال : قلت لعائشة : إنما فاقنا عروة بدخوله عليك كلما أراد ، قالت : وأنت إذا أردت فاجلس من وراء الحجاب فتسألني عما أحببت ، فإنا لم نجد أحدًا بعد النبي ترضي أوصل لنا من أبيك . [ وفي سنده الواقدي ] .

قال محمد بن إسحاق : رأيت أبا سلمة بن عبد الرحمن يأتي الكُتَاب فيأخذ بيد الغلام فينطلق به إلى بيته ، فيملي عليه الحديث فيكتبه لأبي سلمة .

قال خليفة بن خياط : عزل مروان عن المدينة في سنة ثمان وأربعين ، ووليها سعيد بن العاص فاستقضى أبا سلمة بن عبد الرحمن ، فلم بزل قاضيًا حتى غزل سعيد سنة أربع وخمسين .

قال إسماعيل بن أبي خالد : قدم علينا أبو سلمة زمن بشر بن مروان وكان زوج بنته بمد تمر.

• ثناء العلماء عليه : قال ابن خراش : أبو

liper

07

سلمة بن عبد الرحمن بن عوف إمام .

قال أبو إسحاق السبيعي : أبو سلمة في زمانه خير من ابن عمر في زمانه .

قال الزهري : أدركت أربعة بحور من قريش : سعيد بن المسبب ، وأبا سلمة بن عبد الرحمن بن عوف ، وعبيد الله بن عبد الله بن عنبة ، وعروة بن الزبير .

وقال الزهري أيضًا : قدمت مصر على عبد العزيز بن مروان وأنا أحدث عن سعيد بن المسيب ، قال : فقال لي إبراهيم بن عبد الله بن قارظ : ما أسمعك تحدث إلا عن إبـن المسيب ؟ فقات : أجل ، فقال : لقد تركت رجلين من قومك لا أعلم أحدا أكثر حديثًا منهما : عروة بن الزبير ، وأبو سلمة بن عبد الرحمن ، قال : فلما رجعت إلى الدينية وجدت عروة بحرا لا تكدره الدلاء ، قال الذهبي : لم يكثر عن أبي سلمة وهو من عشيرته ، ربما كان بينهما شيء ، وإلا فما أبو سلمة بدون ربما كان بينهما شيء ، وإلا فما أبو سلمة بدون عروة في سعة العلم .

قال يحيى بن سعيد القطان : فقهاء المدينة عشرة ، وذكر منهم أبا سلمة بن عبد الرحمن .

وسُئِل ابن المديني عن أعلى أصحاب أبي هريرة ، فبدأ بسعيد بن المسيب ، ثم قال : ويعده أبو سلمة بن عبد الرحمن .

قال مالك : كان عندنا من رجال أهل العام اسم أحدهم كنيته منهم أبو سلمة .

قال ابن سعد : كان ثقة فقيهًا كثير الحديث .

• قال أبو زرعة : ثقة إمام .

• وقال العجلي : مدني تابعي ثقة .

وقال الذهبي : وكان من كبار أتمة التابعين ، غزير العلم ، ثقة ، عالما . وقال : كان طَلابة للعلم فتيها مجتهدا كبير القدر حجة .

وفاته : تُوفي رحمه الله سنة أربع وتسعين بالمدينة في خلافة الوليد ، وهو ابن ثنتين وسبعين سنة

\*\*\*\*

الحمد لله وحده ، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده ... ويعد :

فإن المسلم يعجب كل العجب من أتاس من جلدتنا ويتحدثون بألسنتنا ، واكنهم يفكرون بعقول غيرهم ، ويعملون لحساب أهواتهم ، ويدافعون عن باطلهم ، وهم يحسبون أتهم يحسنون صنعاً !!

ومن هؤلاء دعاة المساواة بين المرأة والرجل ، فإلى هؤلاء أكتب لعلهم يفقهون .

بداية نقرر أن الذي خلق الخلق هو الله سبحانه وحده العليم بهم ، الخبير بأحوالهم : ﴿ أَلاَ يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّطِيفَ الْخَبِيرُ ﴾ [ الملك : ١٤ ] ، وأنه جل شأنه خلق الزوجين الذكر والأنثى ، وخص كلاً منهما بخصائص تميزه عن الآخر ؛ ولذلك فهناك أحكام يشتركون فيها ؛ فالنساء شقائق الرجال ، وأحكام ينفرد بها النساء عن الرجال ، وأخرى تميز الرجال عن النساء

ولقد جاءت أم سلمة رضى الله عنها إلى النبي 30 ، وقالت : يا رسول الله ، ما لنا لا نغزو ويغزو الرجال ، ولنا نصف الميراث ، فأتزل الله : ﴿ وَلاَ تَتَمَنُّوا مَا فَضْلُ اللهُ بِهِ بَغْضَكُمْ عَلَى بَغْضُ لَلْرُجَال نصيبَ مَمَّا اكْتَسَبُوا وَلِلْسَاء نصيبَ مَمَّا اكْتَسَبُنَ ﴾ [ النماء : ٣٢ ] . رواه الحاكم .

وبالتأمل في الأحكام الشرعية نجد أن الله عز وجل قد خص النساء بأحكام ، وكذا الرجال ، منها :

المقوامة ؛ فللرجل القوامة حيث إنه المكلف بالإنفاق القدرته على الكسب ، ولرجحان عقله ودينه ، يقول سبحاته : ﴿ الرُجَالُ قَوْالُمُونَ عَلَى النَّسَاء بِمَا فَضَلَّ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَبِمَا أَتَفَقُوا مِنْ أُمُوَالِهِمْ ﴾ [ النساء : ٣٤] .

للرجل أن يجمع بين أربع زوجات : شريطة العدل بينهن ، ولا يحل للمرأة أن تجمع بين أكثر من زوج ؛ حتى لا تختلط الأساب وتمزق الأرحام .

الميراث : فللرجل مثل ما للأنثين ، يقول سبحانه : ﴿ يُوصِيكُمُ اللهُ في أولادِكُمُ للذَّكَر مثلُ حَظَ الأُنثَينَ ﴾ [ النماء : ١١] ، ولعل من حكم ذلك أن الرجل هو الذي ينفق ، فضلاً عن أنه مطالب بصداق المرأة ، إلى غير ذلك من الحكم<sup>(١)</sup>.

(1) مع ملاحظة أنه لا يكون نصيب الرجل مشل حظ الأنثيين في كل حالات الميراث ، فربما أخذ الرجل مشل نصيب المرأة في حالة : الأخ من الأم مع الأخت من الأم ، وكذلك في حالة وجود البنت مع الأبوين ، فالأب يأخذ مشل الأم ، وقد تأخذ المرأة أكثر من الرجل ، فالبنت في الحالة السابقة تساخد النصف ، والأب لـه السدس ، فيكون للمرأة ( البنت ) ثلاث أمثال ما يأخذه الرجل ( الأب ) . والله أعلم . [ التحرير ] .



وأحفظ ، فإن لم يكن إلا رجل واحد ، فيقوم مقام الرجل امرأتان ، وذلك بسبب ضعف حفظ المرأة وعدم كمال ضبطها ، يل إن من الفقهاء من قال : شهادة المرأة لا تقبل في الحدود والقصاص .

الخلوة : لا يجوز لملرجل أن يخلو بامرأة أجنبية عنه ؛ لنهي النبي ﷺ عن ذلك : (( لا يخلون رجل بمامرأة إلا كمان

الشيطان ثالثهما )) . رواه الشيخان .

الفاقة : لا يجوز للمرأة أن تصوم صيام نافلة الا بإذن زوجها ؛ لقوله ﷺ : (( لا يحل لامرأة أن تصوم وزوجها حاضر إلا بإذنه )) .

الدية : دية المرأة نصف دية الرجل ، وذلك الحكم عليه إجماع علماء المسلمين .

العقيقة : العقيقة عن الذكر شاتان ، وعن الأنشى الشاة .

تطهير المول : يول الجارية يضل ، ويول الصبى يُضْع ، ففي الصحيح أن أم قيس أتت بابن صغير لها لم يأكل الطعام إلى رسول الله ﷺ ، فأجلسه في حجره ، فبال على ثويه ، فدعا بماء فنضحه ، ولم يضله .

\* العتق : عتق المرأتين في الفضل يعادل عتق الذكر .

الصلاة في المبيت : صلاة المرأة في بيتها خيرٌ من صلاحها في مسجد النبي 柴 ، ولكن الرجل بلزمه صلاة الجماعة في المسجد ما لم يكن له عثر شرعي .

خير الصفوف : خير صفوف النساء في صلاة الجماعة أخرها ، وشرها أولها ، على عكس صفوف الرجال .

الجمعة والإمامة : ليس على المرأة مسلاة \* الجمعة ، وليس لها الإمامة والخطابة والأذان ، كما للرجال .

الكلام في الصلاة : المرأة في الصلاة تصفق ، أما الرجل فيسبح إذا عرض للإمام عارض .

السفر : لا يحل للمراة أن تسافر إلا مع ذي محرم .

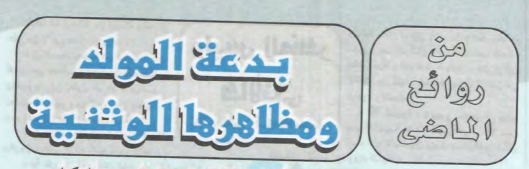
تولي القضاء : لا يجوز للمرأة أن تتولى القضاء أو الخلافة ؛ لقوله ﷺ : (( لعن الله قومًا ولّوا أمرهم أمرأة )) .

النبوة والرسالة : النبوة والرسالة لا تكون إلا في الرجال ، يقول سيحاته : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبَلِكَ إِلاً رِجَالاً تُوحِي إلَيهم ... ﴾ [ يوسف : ١٠٩ ] .

هذه بعض الأحكام التي يختلف فيها النساء عن الرجال ، فهل يمكن بعد ذلك أن نقول بالمساواة بينهما فيما اختلف فيه بينهما بالشرع الحنيف !!

اليس لهذاء القوم قلوب يفقهون بها ، أو آذان يسمعون يها ، وصدق الله سبحانه : ﴿ فَإِنَّهَا لاَ تَغْمَى الأَبْصَارُ وَلَكِن تَغْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُنُورِ ﴾ [ الحج : ٤٢ ] .

وأخيرًا ، هل يريد هؤلاء للرجل أن يحيض ، وأن ينفس ويحمل ، في زمن وُسد فيه الأمر لغير أهله ، وتحدث فيه الأصاغر ، ونطق فيه الروييضة ، واختلت فيه المقاييس !! والله من وراء القصد .



بقلم فضيلة الشيخ: عبد الرحمن الوكيل الرئيس العام الأسبق لجماعة أنصار السنة المحمدية

#### المسلمون اليوم وتبيهم :

ويعد أحقاب وأحقاب يرتو التاريخ بعينيه الحزينتين يمنة ويسرة ، ويصيخ بسمعه ، ليرى ويسمع ما بقي من دين الله الذي أنزله على خاتم الرسل محمد ورسالة عبد الله ورسوله محمد ، وذعر التاريخ وولولت أمجاده ، ونكس رأسه ، وفي إطراقه ذل اليتيم يسومه الخسف ظلم علت جبار ، وفي عينيه الداميتين مآس دامية ، وعلى فمه الراعش فلجعة وتُفيى نواحة الدموع ، وجد التاريخ كل شيء إلا دين عبد الله ورسوله محمد علي في حقيقته ، وسمع كل اسم تهتف به القوب إلا اسم الله ملك الملك ، وفي المحاريب أوثان وفي المسلجد أصنام ، وعلى المآذن بدع ناعقة ، وجد القرآن عند المسلمين تديمة تباع ، وغناء ملجنا في المآتم وعلى القور .

وجاء ربيع والتاريخ محزون أسوان ... فرأى هذا وهذلك أوثقاً من الحلوى تصنع باسم سيد الإساقية وهاديها محمد ، وسمع وزيرا كبيرا خطيرا يقول : إله سيزيد من كمية السكر ؛ ليفرح به الناس في مولد محمد على ، ويسأل التاريخ ولهان السؤال ، وأين من كل هذا دين محمد ؟!

آهًا يا أمجاد الماضي السحيق !! دعيني أقبل للتاريخ الجواب : إنها أمة مسلمة الأسماء<sup>(1)</sup> يا تاريخ ، جاهلية الحقيقة والأعمال ، مشركة القلوب والعقاد يا محزون ، لم يبق عندهم لمحمد من نكريات غير عرائس من السكر ، ودمى يعاف أجملها الذباب ، وتهتكات من أغاريد تشاجي

(١) حتى هذا الظهر بدأ يضيعه المسلمون ، فـــرى مــن يسمي « كوكو » ، و « كيكي » ، من هذه الأسماء التي ترمى بــالتخنث أصحابها .

Jipper

OÉ

الشهوات ، وتتملق الغرائز ، وتقف بالرغاب الهيم عندهما أسيرة ذلولاً .

عجبًا لهذه الأمة الملجنة الهازلة !! من ذا الذي زعم لهم أن الاحتفال بموك الرسول سنة حسنة ؟! إلى لأسائل هؤلاء العباد بالبدعة والبدعة : إما أن يكون الاحتفال بالمواد بدعة أو غير بدعة ، أو بمعنى آخر : من الدين أو ليس من الدين ... هم لا يقونون بأته بدعة ، ولا أنه ليم من الدين ، فلم ييق إلا قولهم : إن الاحتفال بمواد الرسول - في أية صورة - من الدين أو ليس بدعة ، ونحن لو قلتًا بهذا رمينا أصحاب محمد بالقصور والتقصير ؛ بالقصور عن إدراك معلى الدين ، وعن سبيل تكريم محمد وتمجيد رسالته ، وبالتقصير في حق الدين وحق محمد ، أو بمعنى أصرح : نتهمهم بأنهم كانوا قاصري الفكر والدين ، ونقول : إننا أحكم وأركى عقيدة ، وأبعد نظرًا في الدين ، وأسلم بصيرة في التدين ، وأشد حبًّا لمحمد على من أبس بكر وأصحابه ، وما يقول بكل نلك إلا وتتي ، أو من في عقله نخل . من ذا الذي أحب الرسول حب أبي بكر وأصحابه ؟ لا أحد . أفيستطيع القول قاتل : إنا نكرم بهذا المولد محمداً أكثر مما كرمه أصحابه ؟ أفتدرك تحن اليوم ما يجب له وما ينبغي لرسوله أكثر من أولتك الأمجاد الأحبة الذين باعوا أنفسهم وأموالهم لله ، وقاتلوا وقتلوا ابتغاء رضوان الله !! أبن نصن من هؤلاء القوم الأعزة المؤمنين الموحدين ؟! أتقول : إن أبا بكر قصر في حق صلحبه قلم يصنع له موادًا ، ولا احتفل بنكرى مولده ؟ أتقول : قصر عمر فلم يجئ بمنشد ملجن متكسر متخلع سكير عربيد يتلو فه قصة محمد ويتغزل فى « بطن ووجنات وحواجب وعيون » محمد عد ؟ أنقول : قصر عثمان ذو النورين وعلى الرضى ، قلم يصنعا عرائس مولد أو ( أحصنة » ولم يقيما احتفالا حكوميًا بمولد محمد على !!

العدد الثالث السنة الثلاثون

لو قلنا : إن الاحتفال بمولد الرسول دين أو سنة حسنة ، رمينا القرآن بالقصور ، فهو لم يبين لذا ذلك ، والله يقول : ﴿ لَيُومَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَعْتُ عَلَيْكُمْ يَعْتَبَي وَرَضِيتُ نَكُمُ الإسلام يينا ﴾ [ المعدة : ٣ ] ، ورمينا الرسول علام إسا بالقصور ، وإما بإخفاء ما أمر يابلاغه ؛ لأن السنة لم تأمرنا بالاحتفال بمواده ، بل حذرت من ذلك كل التحذير ، أفيجرو إنسان عده أثارة من إسلام على القول بما ذكرنا ؟

#### وماذا في الاحتفال بمولده ؟

يقول ققل : وماذا في الاحتفال بمولده ؟ إن من يتجاهل فيسأل هذا السؤال كأتما ( يهذر ) على الله ورسوله ، قل لهما : لماذا لم تأمر به ، ولماذا لم تحتفلا به ؟! أنا أعلم منكما بما يجب .

إن الله كرم الرسول أجل تكريم في أمرنا بالصلاة عليه ، وهذا أسمى وأعظم وأبعد غلية في معقي التكريم من كل ما يتخيل البشر ويفتن في تصويره الوهم الشاعري ، وتفكر فيه العقرية النفاذة اللماحة تستنذي ما خلف النجم .

ويقونون : جرت العادة أن تكرم العظماء بعثل هذا !! نعم جرت علائكم ، وعلااتكم وتثيبات الجاهلية ، أو وتثيبات الغرب ، فَتَنَكم شيطته الأثيم ، أفتحكمون في دين الله علااتكم ، ومحمد ينش ليس تعظمتكم يا قوم ، بل هو فوقهم وأسمى وأجل ، إنه رسول عظيم ختم الله به الرسالات والرسل جميعا ، والله كرمه بإيجاب طاعته وبالصلاة عليه حيًا وميتا ، فلتقف عند ما أمر الله ، فهو يحب رسوله أكثر مما نحب ، أستغفر الله من كلمة (( أكثر » ، فما ينسب حب الله إلى حبنا نحن ، ولا يقلس أبدًا حبنا إلى حبه ، والله أحكم وأعلم .

#### مظاهر الاحتفال بالمولد:

لم يبق لمحمد على عند هؤلاء إلا ما لا يحبه محمد وإلا ما لا يرضاه رب محمد ، ولم يبق من أشارة تمجيد لمحمد على ، أو شية من تكريم له في قلوب هؤلاء وعلهم سوى ما يلفكون به من مظاهر وشية نذكر بعضها :

أولاً : في كل ربيع تصنع أصناماً من الطوى باسمه !! إن مَنْ حَطَّمَ الونتية في شتى صورها ، ومتبلين مظاهرها ، وأذل طواغيتها ، ودمر أصنامها ، يحتفي الزاعمون حبه واتباعه بذكراه بأوثان من الحلوى يلعقها الذباب ، ثم يعافها من كثرة ما سلح وبال عليها ، ومن عجب يسمونها بمثل هذه الأسماء (( عروسة المولد ، حصان المولد ، كلب المولد ،



قرد المولد » !! أرأيت ما يقرنونه بمولد نبيهم كما يأفكون ؟ ولو أن هذه الأوثان ، لو أن هذه العرائس الصماء ، لو أن هذه الدمى التي تصور الغرائز مجنونة النزوات ، والأخلاق آيقة من الدين وسلطان الضمير ، أقول : لو أن كل هذا أتفق ثمنه في سبيل البقس المحروم ، أو البيّيم المظلوم في سبيل إعلاء كلمة الله ، في سبيل بناء دور للعلم ، مشف لعلاج المرضى ، في سبيل تسليح الجيش يدفع عن الوطن غوالل العو !! في سبيل الفقير بكاد يسلمه الجوع إلى الشيوعية الهدامة لكل معلى القيم الشريفة العالية ، في هذا الشهر وأمثاله من كل عام يكل الذباب آلافًا تتلبّى على العد من الجنيهات ، أفهذا خير أم ذاك ؟! إن الحياة الاجتماعية في مصر تتهار إن لم تكن قد تقاهى الهيارها ؛ لأن الحياة الدينية الحقة لا وجود لها ، وتلك مرتبطة بهذه ارتباطًا وثيقًا ، فعدي - بل عند الحق - أن كل معلى الحياة ومقوماتها ، وقيمها يجب أن تتبع من الدين ، الأخلاق الفردية ، الأخلاق الاجتماعية ، غلية الفرد ، غلية الجماعة ، الأوضاع الاقتصادية ، المثل الطيا للفكر والوجود ، القيم الأخلاقية ، والجمالية ، والفكرية والوجودية ، كل هذه وتلك يجب أن تشع من الدين ، وتستهدف هدفًا ولحدًا ؛ هو صلاح الإستية حتى تستطيع المثول والتهوض صافية مشرقة بين يدى الله ، تؤدى له ما أمرها به لخيرها من صلاح وإصلاح وخير وير ، وفضيلة وطاعة ، وهو بالرضى يغرها ، وبالعالية يسدد خطاها ، ويلرعاية يكلأ أيامها ، فيكون رب واحد وإمام واحد وسبيل واحد وأمة واحدة ، والله راض والأمة سعيدة برضاه ، قاماذا لا تقيم بثمن هذه الأوثان - وقد تطهرنا من شوائب الونثية - ما يعين الداعين إلى الله لتقويم الحياة الدينية والاجتماعية ، فلتسخر هذه النقود في نشر الرحمة والعطف ، وتأسية جراحات القلوب ، وصد غائلة الأسلطير الهدامة لعقيدة الشعب وأخلاقه ، بهذا نطهر عقيدة المسلمين ، ونندى بالحنو الرقيق غليل عواطف القلوب ، فما دام المسلمون يربطون مواد رسولهم بالوثنية فلن يقوم لهم

العدد الثالث السنة الثلاثون القويد

يناء ، ولن يرضى عنهم رب الأرض والسماء ، وما دام المسلمون يعدون البشر ، ويشركون برب البشر ، ويقسون محمداً على ويفلعون عليه وآله من صفات الألوهية ، فلن يكون ثم صلاح ولا خير ولا إيمان ولا توحيد ، انفهم جيدًا قول الله : ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسُوةٌ حَسَنَةً ﴾ [ الأحزاب : ٢١ ] ، فالاقتداء يكون بالرسول ، والأسوة بالرسول ، أما محمد في بشريته ودواعيها في الحياة فما أمرنا أن نقتدي بها ولا أن نتلسى .

القصص والأناشيد :

ويحتفل المسلمون بللمواد بقراءة قصص وترتبل ألشيد ، يا للتمجن الأخرق ! ليت القصص كان مبنيًا على أسس من الصدق والحق من سيرة الرسول عَنَد ، ولكن العجب الملتم بالعجب أن ترى قصصهم هذه تنمنمها الأسلطير ، وتزيرجها الغيالات ، ويهيم بها في شتى الضلالات وتيه الأبلطيل صور ونتية الأصلب ، تبحث في قصصهم عن محمد البشري فلا تجد ، وعن الرسول فتحار أين هو ؟! ولكنك واجد أحيقًا إلها يسمونه محمدًا ، أو فتى جميلاً أيقًا أزج الحواجب ، أكمل العينين متخفنًا ، يسمونه محمدًا ، فالمناوي يقول عن محمد هذا : « لولاه ما كان ملك الله منتظنا ، ولولاه ما كان شمس ولا قمر ولا دنيا ولا أخرى )) !! ويصف محمده بأن « حواجبه نونية » إلى مثل تاك الصفات المخنثة .

إنك واجد في قصصهم صفات ما لمحمد الرسول بها صلة ، وسجلا ليس للتبي الكريم بها نسب ، وأخلاقًا ، إما هي من سمات إله متجمد في صورة بشر ، أو أنثى تردت كساء رجل ، ويا للعهر الفاسق يتنزى من أتلشيدهم ، هذا نشيد يتغزل في (( حلجب )) محمد ، وذاك في (( بطنه )) ذات الثنايا ، وذاك في ظلم الشيم الحلو المذاق ، وذاك في وجنتيه اللتين تتلهف عليهما شهوات القبل العربيدة ، وذاك في وصلله الذي هفا تحت الليل و غلائل المحر يدعوه إليه ، صيغ كل هذه في كلمات تجرح الحياء ، وتنمي الفضيلة ، وتؤذي للعفة ، وتثخن بالجراح التصون ، وينشد هذا بصوت توهجت أوعيد غلة الشهوة الفاجرة ، وعربيت فيه نشوة الغريزة منه علة الشهوة الفاجرة ، وعربيت فيه نشوة الغريزة مذا على الملأ من محطات الإذاعة ، وينشد في المحاريب ، وتبدأ به وتختم صلوات الفجر من ربيع ومن رمضان ، أرأيت أية مكانة لمحمد عند أمة زعمت أنها أمته ؟!

libre

07

يعيون على غواني الإثم صرخاتهن إليهم بالهوى والفتون ، ولا يعيون على أولتك الذين يلحدون في أسماء الله ، ويفجرون باسم محمد ، الذن غنت فاجرة ، فستثير نزوة ، وإن غنى فلجر باسم محمد فماذا ما يكون ؟! عقيدة تطيح ، وقدسية تهوى ، وفضيلة تنبح ، وفوق ذلك رسول كريم يستهزأ به ويسخر منه ، كثيراً ما نقد الساقدون أغلتي الإثم ، وما سمعت من ينقد تلك التي يسمونها قصة المولد النبوي تذاع على المالاً من محطة الإذاعة ، ومن والغي والإثم والتحلل من كل معلتي الدين والتدين ، عجبًا ! نغلر على الفصيلة كما نزعم من أغلتي الفواجر ، ولا نغار على الدين ورسوله من أشاشيد الفجرة الملحدين !!

#### احتفال الحكومات :

وتأبى الحكومات المتعاقبة<sup>(1)</sup> إلا أن تعين على أثلم هذه البدعة النكراء ، وتصلح من سلطان الوثنية ؛ لأنها تتملق الجماهير ، لا يهمها غير سمع الهتاف ، وعلماؤنا - يا رب ماذا أقول ؟ راضون ناعمون نشاوى قلوبهم !!

أقول : كل ربيع تقيم الحكومة فيما يسمونها سلحة المولد محفلاً كبيراً يهرع إليه سننة الطواغيت ، وعباد الأصنام من الصوفية ، فيقيمون ثم السرائقات ، وينحرون فيها النبائح ياسم محمدهم ، ويقتمون الطعلم باسم محمدهم ، والشراب باسم محمدهم ، ويشهد الله الذي حرم السحت ، من أين جاءوا بذلك السحت الذي يسحت الإيمان ، ولا تدري أنت أية أعراض التهكت في سبيله ، ولا أية قضائل جُرُحت ابتغاء جمعه .

إن الصوفية يجمعون ذلك السحت أحياناً باسم محمدهم ، أو سيدهم ، أو دسوقيهم ، أو رفاعيهم من أتباعهم المسلكين (( الغلابة )) والدرويش الغلبان ، قد يبيع قوت أبناقه ، وثيابه ، وما يستر عورة امرأته ، حتى يؤدي لشيخه عوائده

وفي هذه السلحات والبلحات تقوم مسوق الفسوق ، ويدعو إليها شياطين الجن والإس كل حزيهم الأخسرين ، وتقنف المدينة والريف بفساقه وعرابيده ، وهنك تحت أروقة الليل ترى الباغين والبغايا ، والمحششين والمحششات ،

(١) كل الحكومات غرقت حتى أذنيها في تلك الضلالة الوثنية ، فما برثت من داء ذلك إلا الحكومة العربية السعودية .

وينتهكون كل حرمة ، ويجترحون كل إثم ، كل نلك الإثم الداعر في حب ... في حب (( صلحب المولد )) !!

على قارعة الطريق يفجؤك الإثم في صولته ، وصوب عينيك اللموق ينزو في خمرته ، فإذا نلايت أو دعوت ، ضاع صوتك في ضجة صخب الشهوات المجنونة ، ثم يعود الفعلق العرابيد يطعمون ويشربون من سرادقات (( الشيوخ الكبار )) طعلم وشراب صلحب المولد ، فيستعينون بالطعام ويالشراب على معاودة ما كانوا فيه !!

عذرًا قدارتي العزيز ، إذا أشرتُ نفسك ، أو لمست بالخدش رقيق حياتك ، فإنما يجب بيان حقيقة الداء ، حتى يعرف على حقيقته وينفع له الدواء .

ثم يا ويل العفاف ، ويا رحمت ي للفضيلة الأسيلة ، وللدين ! كم يستغيث من الليلة الكبرى للمولد !! بأصوات النيازك تختاط أصوات الإثم تلعقه الشفاه ، وكُلما أنت في مكان تتكثف فيه الحيوانية عن أحط غرائزها .

وثَم في ناحية أخرى يقوم شيخ وخَطه الشيب ، وعلى جبينه تجاعيد الزمن ، يقوم ينّلاً به حطمه الفتي ، ليتلو ما يسمى قصة المولد في حضرة (( الأكبر )) وينصت الأكبر الذين لا ينصتون للقرآن ، وتقشعر جلودهم ، وتهيم مشاعرهم بالصلاة على نبيهم ، إذا (( وتُدُوا )) نبيهم هيوا وقوفًا إجلالاً للمولود الجديد والقابلة ، وأطلقوا البخور تحية ( نعُشر )) المكان ، حتى لا يؤذوا الوليد الجديد ، وتنطلق حناجرهم – وقلويهم آثمة – بالصلاة على نبيهم صلاة لا تعرف لها حرفًا من جرف ، ثم ... ثم مداً ؟! يدخلون ويشعبذون أن ربهم في هذه اللحظة التي (( ولدوا )) فيها محمدهم من جديد يستجيب الدعاء ! واحر قلباه !!

حتى على الله ذي الجلال يكذبون !!

وهكذا (( يولدون )) آلاف المحمدات في كل علم تم يميتونهم ، حتى يجيء ربيع مرة أخرى !! كنت أحسب الحكومة تحتفل بميلاد محمد - ولتفرض أنه جلاز - فتحارب ما كان يحارب رسول الله تكل ، وتحيي ما كان يحيي ، فتحارب المنكر وتهدم المواخير ، وتحطم أصنام الجاهلية ، وتحيي علم رسالته وعقيدته الصلاقة في إيمقه بربه ، وحكمه الصالح بما أنزل عليه ربه ، ولكن الحكومة تحتفل بالميلاد ، فتعين على بدعة وشية ، وآثام تهلك أوزارها الدين و الفضيلة والحياء ، تحتفل الحكومة بالميلاد والاحتفال به شر بدعة منيت بها الأمة ، وبهذه الصورة الماجنة المسرفة في

المجون ... في العقيدة يا حكومات المسلمين خلل وفسلا ، فأصلحيه بسلطان من دين الله الحق وهداه ، يشرق من القرآن ويرف نوره من السنة ، وفي الأخلاق عوج أعوج ، فقوميه بالأخلاق الإسلامية الصافية .

الوثنية مستعلنة مستعلية الكلمة ، والفجور يتلقى شواظة قوى السلطان ، والمنكر البغيض الكالح يستذل تحت نعليه المعروف ، والدع تجتاح نارها كل مكان ، والأسلطير والخرافات ! و.. و.. وأشياء كثيرة . كل ذلك يجب أن يوجه إليه الجهد .. يا عجبًا ! أفعانا كل شيء لمحمد تش حتى لم يعتى إلا الاحتفال بمولده فنقيمه !! الاحتفال يكون لرسالة محمد تش ، وهداية محمد تش ، وسنة محمد تش ، باكتاب الذي نزل على محمد تش ، فهل حفاتا بالدين ؟ أحفانا بالقرآن ، أم تلوكه الأشداق في المآتم ، وعلى القبور تشترى يه ( القرص )، وعلى الطريق ( يُشت ) به المليم ؟ أحفانا بالسنة ؟ أم مازانا نجافي الصادق – وكلها صدق منها ، ونحتفي بالموضوع المكنوب مما دسه أعداء الله !!

يجب أن نحتفي بالدين نقيمه ، ونظهر عقاد المسلمين من وثنيات الجاهلية ، أما أن نحتفي بالإثم ، ونحتفل في مواد الرسول بالوثنية ، ونقيم لذكرى المولد حفلاً شيركيًا فلسقًا ، فنلك يبين أننا أمة مازالت في الأغوار البعيدة من نفسها وسوسة الوثنية الأولى ورثناها من آلاف الأحقاب ! فهي تتحين كل فرصة لتستعلن وتستعلي ؛ ودليلنا على ذلك : أننا نرى أن كل واجب ديني مهجور ، وأن كل بدعة شريرة يُحتفى بها ويذاد عنها ، ويستميت علماء كبار في سبيل الدفاع عنها .

#### كلمة خاتمة :

ترى هل نجد من حكومتنا عونا ، ومن علمانا شد أزر ، ومن المتعدين فهما ، ومن المقلدين فرارا من التقليد الأعمى وتصديقًا للحق ؟ ليم الاحتفال وحده بدعة ، فهناك مئات البدع لوثت عقـول المسلمين واعتقـادهم ؛ لأن الوثنية متصلة ، تمتد شعك جذورها في الأعماق ، فلنستأصل شلقتها من القلوب والعقول ، وذلك أن يكون إلا بإعلاء كلمة القرآن تبينه السنة الصحيحة ، وقد استعرضنا فيما كتبناه مظاهر الاحتفالات بالمواد ، وكلها أمشاج من الإثم والوثنية الأولى ، وبللنا على أن الاحتفال بالمواد نفسه بدعة سيئة ممقوتة ، وكل بدعة ضلالة . فنسأل الله أن يعيننا على قول الحق نبتغي به وجهه، وأن يهدينا والأمة إلى سواء السبيل .

ov

aidill

العدد الثالث السنة الثلاثون

يقلم الشيخ مصطفى درويس

lipere

01

أصحاب العقول الضيقة القاصرة على الحياة الدنيا ، وليس في تفكير هم دين الله ومنهاجه ، ولماذا خلق الإسان ، كل هؤلاء مبهورون بالحضارة الغربية والأمريكية !! بل ويظنون أنها مَثْلُ أعلى يجب السير على منواله ، وليتهم قلدوا فيما يعود على الإسان بالنفع !! لكن اقتصر تقليدهم على دور اللهو والفسق والفجور وتعرى النساء واختلاطهن بالرجال ، وتبادل الزوجات في الأندية ، كل واحد يجالس زوج الآخر !!

نظرهم ، وذلك هو الرقى ، وإن كانت هذه الأسلحة في حالة والقرآن الكريم لم يترك هذا رقود مؤقت ، ولكن سيأتى وقت الأمر ، فبين لنا حضارات كانت تخرج فيه من مخازنها ، وقد شمامخة في وقتها ، ولكنها خرجت سابقًا بالفعل في مصحوبة بالفساد والطغيان ، هيروشيما ونجازاكي . فاتتهت إلى الإبادة والتدمير ، قال والعجيب أن قسيس الفرقة تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادِ ﴾ إِرَمَ ذَاتِ الْعِمَادِ ﴾ الَّتِي لَمَ القَنْبِلَةِ الذَرِيةِ وقف يصلي لها يُخْلَق مِثْلُهَا فِي البِلادِ ، وتُمُودَ الذين جَابُوا الصَّحْرَ بِالْوَادِ ٢ وَقِرْعَوْنَ ذِي الأُوتُ اد ، الذينَ بالنجاح ، وأعدهم إلينا طَعُوا فِي البِلادِ ٢ فَأَكْثَرُوا فِيهَا الفساد ، فصب عليهم ربك سوط عَذَاب ، إِنَّ رَبِّكَ لَبِالْمِرْصَادِ ﴾ [الفجر: ٢- ١٤].

> مصحوبة بالفساد والطغيان فذمرت بالريح والصيحة والغرق ، ولا مانع أن تدمر الحضارات المعاصرة نفسها

هذه هم الحضارة في بالذرة والهيدروجين وغيرها ،

الجوية الأمريكية التي حملت ويقول : (( يا أباتها الدى فسى السماء ، يما أب الرحمية ارع هؤلاء الرجال وكل مهمتهم سالمين » !! والنتيجة آلاف الأطفال بصرخون وهم يحترقون بالذرة ، طالبين الماء ، حتسى تحولوا إلى أكوام من الرماد !! حضارات كانت شامخة واستجابة من أب الرحمة -كما ظن القسيس - عاد الرجال سالمين ، واستعد القسيس لصلاة أخرى من أجل قنابل ذرية إلى نجازاکی بعد هیروشیما !!

العدد الثالث السنة الثلاثون

هذه هي الحضارة التي ينبهر بها الجاهلون ، وليس في تفكيرهم : ﴿ إِنَّ رَبَّ فَ لَبِالْمِرْصَادِ ﴾ !! نعم وصلوا إلى القمر ، والله تعالى يوصل الذين يستخدمون العلم وما أودعه في الكون من قواعد وأسباب توصل إلى نتائج ، ولكن بقصد أن ينتفع الإنسان ويزداد إيماناً بخالقه ، أما هؤلاء فقد وصلوا إلى القمر ، ولكنهم انحطوا إلى الأرض .

عاقدة مشابهة قوم لوط !!

أبلحوا ما سمي عندهم زواج الرجل بالرجل ، ويتم في أماكن العبادات ويمباركة رجال دينهم !! وذلك عندهم حق مكتسب تمامًا وذلك عندهم حق مكتسب تمامًا الذين قالوا : ﴿ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا لَنَا في بَنَاتِكَ مِنْ حَقٌ وَإِنَّكَ لَتَعَلَّمُ مَا تَرِيدُ ﴾ [ هود : ٧٩ ] ، يعني : والمعترضون على ذلك رجعيون ، والمعرضون على ذلك رجعيون ، والطرد : ﴿ أَخَرَجُوا آلَ لُوطٍ مِّن قَرَيْتِكُمْ إِنَّهُمْ أَنَاسَ يَتَطَهَّرُونَ ﴾

وأباحوا الزنافي الأماكن العامة ، ومن يقف ليعترض على هذا المنكر ، أو حتى يقف ينظر إليه ، يتهم بجريمة الاعتداء على الحريات !!

والأميرة التي أعلنت على العالم أنها انتقمت من زوجها بالخياتات الزوجية مع الصارس الخاص ومربي الخيول وغيرهم ،

وقف (( قسيس روما )) لرثانها في معبد الجنازة بقوله : ( كانت مثلا أعلى يُقتدى به » !! ٢٥ / من الفتيات الصغيرات مغتصبات !! وذات مرة كنت ألقى محاضرة في إحدى المدن الجامعية في مدينة المانية ، واقتنع الحاضرون بالإسلام ، ولكنهم قالوا : نصن الآن في موقف حرج ؛ لأنهم في المدينة الجامعية يسكنون الفتى والفتاة في غرفة واحدة !! وترجم لى خبر منشور فى إحدى المجلات أن خمسًا وعشرين في الماتية من الفتيات الصغيرات مغتصبات بواسطة الآباء والإخوة !! المرأة في أوربا !! والمرأة في أوربا في ظل هذه الحضارة ليست معززة مكرمة ،

كما في الإسلام ، إنها سلعة تباع وتشترى ، ومخصصة للترفيه عن الكبار والرؤساء ، ولترويج البضائع في المحلات العامة ، وأداة نجمع المال في أماكن اللهو والفسوق والفجور ، وما عدا ذلك مستهلكة في العمل ليلا ونهارًا ، فضاعت أنوثتها ، وفقد الرجل رجولته ، حتى ظهرت اختراعات حديثة لإعادة الرجولة إلى الرجل ، فخضعت العلاقات الزوجية - إن وجدت -« للتكنولوجيا » والوسائل الحديثة ، ووصل الاحطاط الفكري إلى استتجار الأرحام !! فأصبح الحيوان المنوى يُؤخذ من مصدر

، والبويضة من مصدر آخر ، والرحم مصدر ثالث ، ولا يهم اختلاط الأساب ، وقد يعاشر الرجل أخته معاشرة جنسية وهو لا يدرى !!

وأصبحت الفتاة والفتى كالحيوان عند بلوغ سن معين ، فيغادرون منزل الأسرة إلى أي مكان يريدون ، تتم فيه المعاشرة الجنسية ، والكنائس هناك لا تجد فيها إلا قلة من العجائز ، ظنا منهم أن ذلك قد يشفع لهم بعض الشيء عند الرب بعد الموت !!

| 2  | - | 4 | توب | וע | 4 | -   | ù  |     |
|----|---|---|-----|----|---|-----|----|-----|
| 11 | 0 | 1 | فاس | 11 | ū | ارا | ضا | الم |

صدقوني : إن الحضارات السابقة المصحوبة بالفساد والطغيان والتى دمرها الله تعالى بأسباب من عنده ، نفس الشيء سيحدث - إن شاء الله - مع الحضارات الفاسدة الحالية بشىء من عندها ، والنتيجة واحدة !! وماذا على المسلمين لو عادوا - كاملا - إلى دينهم الذي مكنهم في الأرض واستخلفهم فيها ، بدلا من أن يَسْتَجْدوا الأمن والأمان والسلامة وإعادة الحقوق من قوم هذا حالهم .. علوا إلى القمر وساروا عليه ، ولكنهم انطوا على الأرض .. والله تعالى قوله الحق : ﴿ أَقَلْمُ يسيروا في الأرض فيتظروا كيف كانَ عَاقِبَةُ الذِينَ مِن قَبْلِهِمْ دَمَّر الله عليهم وللكافرين أمثالها ﴾ [ 1. : . . . ] .



الأولاد الذين قيل عنهم : مجبنة مبخلة ؛ لأن محبتهم والحرص عليهم ، مما يجعل الإسان يُصاب بالجبن والبخل ؛ خوفًا عليهم ، وزيادة في الحرص عليهم ، هؤلاء الأولاد مسئوليتهم في التربية ، وحسن التوجيه كبيرة ، وإعدادهم الإعداد الحسن ، ورعايتهم جسمانيًّا عند الصغر ، وتعليميًّا في مقتبل العمر ، وأخلاقيًّا في سن المراهقة ، كل هذا يتطلب جهدًا من الأبويــن ، واهتمامًا بالتوجيه : شدة من غير عنف ، ولينًا من دون ضعف ، كما هي شَغرة معاوية بن أبي سفيان ، رضى الله عنه

وذلك أن الأب بحسن قدوته وعمله ، والبيت بالتفاهم في جنباته ، والأسرة بترابطها وحرصها على القيم المحمودة ، والتأدب بالآداب الحسنة ، كل هذا له انعكاسات طيبة على مسيرة الابن ونموه العقلي والحسى ، واهتمامه بكل حسن تتجه إليه أنظار الأبوين ؛ استقامة وحسن أدب ، كما قبل : وينشأ ناشئ الفتيان منا على ما كان عوده أبوه

فهم زينة الحياة الدنيا ، إذا استقاموا على الحق ، وعرفوا ما أوجب الله عليهم ، نحو دينهم وأبويهم ، وهذا أول ما يجب أن يحرص عليه الوالدان ، ولتمكينه من أبناتهم فى السلوك والعمل ، يقول سبحاته : ﴿ آبَأَوْكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ لا تَدْرُونَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعًا ﴾ [النساء : ١١] .



ونفع الأولاد جزء من صلاحهم الذي تقومه التربية الإسلامية ، وترفع قيمته ما تحرص عليه | فَاحْذُرُوهُمْ ﴾ [ التغابن : ١٤ ] . تعاليم الإسلام وعباداته ، من تهذيب للطباع ، وتعويد على العادات الحسنة والأخلاق التي ترفع مكانة الفرد والجماعة ؛ استقامة وفلاحًا .

> أما إذا ضعفت الرعاية ، وتخلخل البيت ، وانقلبت الموازين ، بحيث أهمل الولد في سن تفتحه عن حسن التوجيه ، أو نشأ في بيئة لا تعرف التوجيه ، ورأى القدوة السيئة بالعمل والقول ، فإنه يتحول إلى عدو يخشى منه ، منحرف عن الطريق السوى ؛ ليكون عاقًا لوالديه ، غير مستجيب للإرشاد في أمور دينه والمحافظة على شعائر ربه ، كما قال سبحاته :

﴿ إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأَوْ لادِكُمْ عَدُوا لَكُمْ

فالالن إذا لم يتخلق بآداب الإسلام ، ولم يكن في تعامله مع أبويه منطلقًا من تعاليم هذا الدين وأوامره ، التي يتلقاها من أبويه في البيت ، ومن أساتذته في المدرسة ، فإنه يكبر وتنمو معه العداوة لوالديه ، ليكون فتنة يشغلهما هاجسًا ومتابعة وإحساسًا ، عن الأمور التعبدية ، بل قد يكون هذا الابن ضارًا بوالديه ، جالبًا لهما المتاعب والمشكلات ؛ بتصرفاته وآثاره حول · iems esciaes .

وكان بعض السلف يكرّر في دعاته : اللهم لا تجعنى ولد سوء ، ولا والد سوء . فالولد السوء

> العدد الثالث السنة الثلاثون Junaill

7.



يرهتى والديه ، وتسوءهما تصرفاته ، والوالد السوء ينعكس أثره على أولاده ، فيقلدونه ؛ لأنهم يرونه نموذجهم ، الذي تفتحت عيونهم على تصرفاته ، وقد جاء في قصة الخضر مع موسى عليهما السلام ، والولد الذي قتله الخضر ، قال معللاً السبب : ﴿ فَخَشَينَا أَن يُرُهِقَهُمًا طُغْيَانًا وكُفُرًا ﴾ [ الكهف : ١٠ ] .

وإذا كانت شريعة الإسلام بمصدريها : كتاب الله ، وسنة رسوله تش تدعوان الأبناء إلى التأدب بآداب دين الله ، والتخلق بحسن الأدب مع الوالدين ، تقدير المكانتهما : في القول والعمل ، وفي البر والإحسان ، فإن على الآباء والأمهات واجبين في رعاية أو لادهم :

الأول : إكثار الدعاء والابتهال إلى الله بصلاحهم ، واستقامتهم على تعاليم دينهم ؛ مواظبة وأدبًا ، واستقامة على المنهج السليم ، امتثالاً لأمر الله ، حتى يكونوا قررة عين ؛ لقوله تعالى : فو وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنًا هَبُ لَنَا مِنُ أَزُواجِنًا وَذُرِيَّاتِنَا قُرُّةً أَعْنِنَ ﴾ [ الفرقان : ٤٢].

ويغبع هذا الدعاء حمد الله وشكره إذا رأى منهم بادرة خير ، وسؤال الله الزيادة ، وعدم الاستهزاء أو الشماتة إذا رأى اتحرافًا من بعض الشباب ، حتى لا يتعكس الأثر على أولاده ؛ لأن من شمت بأخيه ، قد يعافيه الله ويبتلي الشامت بهذا العيب ، ولا ينسب الأثر الحسن على أولاده بجهده وأعماله ، بل ينسب ذلك لله سبحاته ؛ عرفاتًا بفضله ، وشكرًا له على هذه النعمة التي هي من الله . وبالشكر تدوم النعم ويزيدها الله :

نعم الإله على العباد كثيرة

وأجلهن نجابة الأولاد

الثاني : توجيه الأولاد برفق وأدب ، واعتبارهما كإخوة يتعامل معهم بما يتناسب مع مداركهم ؛ مرحلة مرحلة ، وضرب النماذج المحسوسة المشجعة ، وإعطاء الفرص للتعبير عن

شريعة الإسلام بمصدريها : الكتاب والسنة تدعوان الأبناء إلى التأدب بأداب دين الله ، والتخلق يحسن الأدب مع الوالدين ، تقديرًا لمكانتهما في القصول والعمصل ، وفي الصبر والإحسان !!

خلجات النفوس ، بالحوار والنقاش ، فإن للآباء دوراً في تنشئة أبناتهم على حسن الأدب ، وكريم الأخلاق ، واكتساب عواطفهم ، حتى يصبح الأدب جزءًا من كياتهم : طبعًا غير متكلف ، ومنطقًا سليما ، يبرز أثره لديهم ، وتكبر نتاتجه يومًا بعد يوم ، نجابة يعتزون بها ، وخلقًا يتجعلون به ، وطباعًا تبرز رجولتهم المبكرة ، يُثْنَى عليهم بها في المجالس والمنتديات ، مما ينشرح له صدور الوالدين .

إن الأبناء كلما حرص الوالدان عليهم ؛ ذكورا وإتاقاً ، منذ تفتحت فيهم البراعم لتلقينهم : حسن التعامل مع الآخرين ، وعدم التكبر والاستعلاء ، والتأدب في الحديث ، واحترام الأكبر منهم ، وإنزال الناس منازلهم ، وحسن الإجابة عندما يتكلم من هو أكبر منهم ، فإنما يغرسان فيهم بذور الخير ، التي يأخذها الأبناء جزءًا من كياتهم ، مثلما يغذياته الوالدان بحسن الطعام وأجوده ، ومثلما يحرصان على توفير متطلبات الحياة العديدة له ، في البيئة والمدرسة ، تلك الأشياء التي يعتد بها الابن ليفاخر بها أقراته ، فإنه لن ينسى مع حسن الرعاية ، وإحسان الوالدين إليه : الإشادة بهما ، وتقدير دورهما نحوه .

العدد الثالث السنة الثلاثون الوميد

(71)



فالأبغاء مع أبويهم كالأرض مع المزارع ، فإن اهتم بأرضه ، وأجاد في رعايتها والعالية بها ، جاد نبتها ، وطاب ثمرها . وإن أهملها ، وخف ميز انها عنده ، لن يجد فيها ما يسره ، غير الشوك وسيئ النبات ؛ لأن كلاً من الطرفين يحصد مما يذر ، فإن اجتهد ويذل شيئًا نافعًا مفيدًا ، فإنه سيحمد العاقبة في الحصاد . وإن أهمل أو زرع شيئًا رديئًا ولا نفع فيه ، جاءه من المحاصيل نوع مما زرع جنسًا وطعمًا ، فلن يحصد قمحًا أو أرزاً من بذر ذرة أو شعيرًا ؛ لأن الجزاء من جنس العمل .

وقد أخبر النبي ﷺ : « أن كل مولود يولد على الفطرة » أي : أنه خال من كل شاتبة ، قابل للخير إن وجه إليه ، قريب من الشر إن لم يحسن الأبوان رعايته وتعليمه ، والعناية به ، « فأبواه يهودانه ، أو بمجساته أو ينصرانه » الحديث .

وهذا الحديث يبين الدور الكبير الملقى على عاتق الأبوين في تربية الأبناء ، فقد يحرفانه عن المنهج السليم والفطرة التي فطره الله عليها ؛ ولذا فإن الواجب على الأبوين رعاية هذه الأمانة ، وهم الأبناء ، وتوجيههم التوجيه السليم ، حتى يكبروا على ما تعودوه من أبويهم ، بدءًا بالعقيدة والعبادات ، وحرصًا واهتمامًا بها في وقتها ، ألم يقل رسول الله ﷺ : «مروا أبناءكم بالصلاة لسبع ، واضربوهم عليها لعشر ، وفرقوا بينهم في المضاجع » . وهذا الأسلوب من أهم آداب التعليم

تربويًا ، في سن التفتح الذهني والقدرة على الفهم والاستيعاب .

وما ذلك إلا أن الأبناء عند سن النضج ، وتفتح الذهن على المعرفة ، يرون المثالية في الوالدين : قدوة تؤدى بالعمل ، وأدبًا يؤخذ بالمحاكاة والتقليد ، والمثل

Jugaill

17

العربي يقول : ( كل فتاة بأبيها معجبة .. ) ، وكثيرًا ما نرى الأطفال قبل أن تنطلق ألسنتهم بالكلام ، يحاكون آباءهم وأمهاتهم في كيفية الصلاة وأدائها والاتجاه إلى القبلة وافتراش سجادة الصلاة ، والبنت تلبس الحجاب ، ورداء الصلاة الساتر .

وهذا من حسن الأدب الذي تعودوه من الأبوين ؛ لأنهم يرونهم يهتمون بهذه العبادة ، ومثلها سائر العبادات ، ولا ينبغي أن تفوت هذه الفرصة على الأبوين ، بدون تمكين ما يجب إيصاله لأذهانهم ، وغرس الفضائل والقيم كجزء من التعليم المبكر ، الذي تتمكن جذوره ؛ لأن العلم في الصغر كالنقش في الحجر .

فلا يرون من أبويهم ومن هو قريب منهم إلا ما فيه الخير والنفع ؛ ليكبر الأبناء ويكبر معهم هذا الأثر ، أما إذا حصل العكس في الشيء الذي يحسن إبعاده عن الأبناء ، فإن شخصية الأبناء تصبح مهزوزة ، وأعمالهم متأرجحة ، بين مثاليات تلقى عليهم نصحًا وتوجيهًا ، وأعمال يرونها مناقضة لها .

فالأبغاء يأخذون بالمحاكاة والتقليد عن أبويهم ما يقومون به من عمل ، ويرسخ في قلوبهم ما يقرع آذاتهم من كلام ، سواء أكان حسنا أو غير حسن ، فإذا كان الأب ممن ابتلي ببعض المعاصي ؛ كالتهاون بالصلاة ، أو مشاهدة المناظر غير الحسنة من التلفاز ، أو شرب الدخان ، وغير ذلك من الأمور ، وكذلك الأم ، فإن الذي يجب تعويد النفس عليه ترك تلك

> الأبناء مع أبويهم كالأرض مع المُزارع ، فإن اهتم بأرضه ، جاد نبتها ، وطاب شرها . وإن أهملها ، وخف ميزانها عنده ، لن يجد فيها ما يسره ، لأن كلاً من الطرفين يحصد معا بفر !!

الأشياء ، أو الاختفاء عنهم في فعلها ، حتى لا يأخذها الأبناء دروسًا غير حسنة ، وطباعًا تعلموها من أبويهم ؛ عملاً أو نطقًا ، لأن الولد يقلد أباه ، والبنت تحاكي أمها ، كما يجب أن يكون

العدد الثالث السنة الثلاثون

من حسن التربية للأبناء : مثالية الأبوين بحسن الخلق ، وحسن النطق ، وعدم بذاءة اللسان سبًا وتطاولاً ، وألفاظاً بذيئة ، وألا يجاهر الوالدان بما بكيا به من أمور تتطق بحسن الخلق وأدب الحديث ، وغير ذلك مما يبرز أثره في الأبناء وتربيتهم .

والمدرس كالأب بالمنزلة في التعليم ، مع الصغار في المراحل التعليمية ، فلا يأمر تلاميذه بالصلاة ، ويتكاسل عنها ، ولا يحذرهم من الدخان وهو يدخن أمامهم ، ولا ينفرهم من الكذب وهم يرونه يكذب عليهم ، حتى لا يتحقق فيه قول الله تعالى : ﴿ كَبُرَ مَقْتًا عِندَ الله أَن تَقُولُوا مَا لاَ تَقْطُونَ ﴾ [ الصف : ٣ ]، ولكن إذا بليتم فاستتروا .

فالصغير ذاكرته الصافية ترصد بإحساس ودقة كل ما يمر به ، ويتأكد عنده ما يربي فيه تناقضا بيلبل فكره ، ولا شك أن الآباء يحبون لأبنتهم أعلى المراتب ، وأسمى منازل الألب وحسن التربية ؛ لأنهم جوهرة ثمينة عندهم ، وصفهم الشاعر بقوله :

وإنما أولادنا بيننا

أكبادنا تمشي على الأرض

إن هبت الريح على بعضهم

لم تنطبق عيني من الغمض

وحتى يتحقق هذا فإن دورهم أن يربطوا حرصهم على الغاية بصحتهم وغذاتهم ، بالعاية بعقولهم وتصفية أذهاتهم ، وملتها بما فيه النفع والفائدة ، حتى تقر عيونهم بحسن النتيجة .

ولذا فإن من الواجب على الآباء : مساعدة أبناتهم في انتقاء الأصحاب ، لا تركهم يتخبطون في العلاقات ، فإن الأبناء يتأسون بزملاء الدراسة ، ورفقاء المجتمع ، فالنوعية الغيرة من أعظم زينة الحياة ؛ لأن الوالد يجب أن يكون صديقًا لابنه يفهم آراءه ، ويساعده في تخطي الصعاب ، ويبصره بالصاحب الذي يعينه على الغير .

فيحسن بالأب أن يعطي أبناءه المعلومات السرى . والله من وراء القصد .

والتوجيهات بصوت منخفض ، ويلقنهم الآداب بلطافة وحسن تعامل ، ويناقشهم في دروسهم وهواياتهم ، ويقرب لهم الأمور بأمثلة مقنعة محسوسة ، تثبت في القلب .

والأم يجدر بها أن تجد فيها ابنتها النموذج الحسن والرأي الناضج ؛ تخلقًا بآداب الإسلام ، وتطبيقًا لمتهجه في شئونها ، وعدم تيرجها ، أو عدم التجول في الأسواق ؛ لأن من أدب الإسلام ، الذي أدب به النبي ﷺ نساءه ، ونساء المؤمنين تبع لهن ، الأمر بالقرار في البيوت ، وعدم التيرج ، والحرص على الستر ، والحجاب الذي أمر لله به ، وعدم الخضوع في القول : صوتًا أو مركة ، حتى لا يطمع الذي في قبله مرض ، يقول الله سبحانه : ﴿ وقَرْنَ فِي بَيُوتِكُنَّ وَلاَ تَبَرَجْنَ تَبَرُجَ البَاهِ إليُول في إلامراب : ٣٣].

والبنت كما يقال : قدوتها أمها ، وتنغرس طباعها فيها ، حيث تسري أعمالها وأقوالها في ابنتها ، وما تغرسه الأم فيها من أدب رفيع ، يبرز عند البنت ، وينمو معها في حياتها الزوجية ، إما سعادة وتفاهما ، أو نكذا وسوء عشرة مع الزوج ، مما يَبِن أشره في تربية الأبناء ، واستقامة أخلاقهم ، ونتائجهم الدراسية ، إن لم يبن ذلك في الجوهر ، وهو الالتزام الديني .

ولا ينسى الآباء أن ما يبذلونه بالتعاون مع المدرسين ، سيجدون أشره بررًا بالآباء ، وتأدبًا معهم ، حتى يتواصل الفرع بالأصل ، كما جاء في الحديث الشريف : « بروا آباءكم تبركم أبناؤكم » .

فالأبغاء في حداثتهم صفحة بيضاء نقية ، تتقبل أذهاتهم ما يرسمه الآباء فيها : ذكورا وإتاتًا ، وعلى الأولياء أن يحرصوا على ملء هذه الصفحة بكل أمر حسن ، وبتأصيل قيم الإسلام وآدابه في تفوس أبناتهم خلقًا وعملاً ؛ لأن من شب على شيء شاب عليه ، وعند الصباح يحمد القوم السرى . والله من وراء القصد .



ارتحاس ايوان كسرى

أريد أن أسألك عنه ؟ قال : يسألني أو يخبرني ، الملك ، فإن كان عندى منه علم أخبرته ، وإلا دللته على من يعلمه ، قال : فأخبره بما رأى . قال : علم

ذلك عند خال لى يسكن مشارف الشام يقال له : سَطِيح . قال : فاذهب إليه فاسأله ، وأتنى بتأويل ما عنده ، فنهض عبد المسيح حتى قدم على سطيح ، وقد أشفى على الموت ، فسلم

عليه وحيًّاهُ ، فلم يُحر سَطيح جوابًا ، فأنشأ عد المسيح يقول :

أصم أم يَسْمَعُ غِطريف() اليمن با فاصل الخطة أغيت من ومن

أم فاز فأزلم (٢) به شأو (٣) العَنن (٤) أتلك شيخ الحَي من آل سننن قلتُ : والأبيات كثيرة استمر فيها عبد المسيح

حتى نهايتها ، وعند النهاية قال : ففتح سطيح عينيه ، ثم قال : عبد المسيح ، على جمل يسيح ، إلى سطيح ، وقد أوفى على الضريح بعثك ملك بنسي ساسان ، لارتجاس الإيوان ، وخمود النيران ، ورؤيا المؤبدان . رأى إبلا صِعَابًا تقود خيلاً عِرَابًا ، قد قطعت دِجْلَة وانتشرت في بلادها .

يا عبد المسيح ، إذا كثرت التلاوة ، وظهر

(١) الغطريف : السيد . (٢) أَوْلُم : ذهب مسرعًا . كذا في « لسان العرب » (٢٧٢/١٢) . (٣) الشاو : الغاية والأمد

(٤) العنين : الاعراض ، يريد الموت وسيقه . « اللسان » . (44./14)

تواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم ، حتى يقف على مقبقة ما اشتهر على ألسينة أولا قصة

الوعاظ والقصاص من قصص تعلقت بمولد النبي ﷺ .

« لما كانت الليلة التي ولد فيها رسول الله من ارتجس إيوان كسرى ، وسقطت منه أربع

عشرة شرفة ، وخمدت نار فارس ، ولم تخمد قبل ذلك بألف عام ، وغاضت بحيرة ساوة ، ورأى المُوبِذَان إبلا صِعَابًا ، تقود خيلا عِرَابًا ، قد قطعت دِجِلَةً وانتشرت في بلادها ، فلما أصبح كسرى أفزعه ذلك ، وتصبر عليه تشجعًا ، ثم رأى أن لا يدخر ذلك على وزراته ومرازيته حين عيل صبره ، فجمعهم ، ولبس تاجه ، وقعد على سريره ، ثم بعث إليهم ، فلما اجتمعوا عنده ، قال : فيما بعثت إليكم ؟ قالوا : لا ، إلا أن يخبرنا الملك بذلك ، فبينا هم كذلك إذ أتاه كتاب بخمود نار فارس ، فازداد غمًا على غمَّه ، ثم أخبرهم بما هاله ، فقال الموبذان : وأنا - أصلح الله الملك - قد رأيت في هذه الليلة ، ثم قصَّ عليه رؤياه في الإبل . قال : أى شىء يكون هذا يا موبذان - وكان أعلمهم في أنفسهم - قال : حدث يكون من ناحية العرب . فكتب كسرى عند ذلك : من ملك الملوك كسرى إلى النعمان بن المنذر . أما بعد : فوجه إلى برجل عالم يما أريد أن أسأل عنه .

فوجه إليه بعبد المسيح بن عمرو بن حيّان بُقَيِّلَة الغساني ، قلما قدم عليه ، قال : ألك علم بما

75

العدد الثالث السنة الثلاثون Jugaill



صاحب الهراوة ، وفاض وادي السَّمَاوة ، وغاضت بحيرة ساوة وخمَنت نار فارس ، فليس الشام لسطيح شامًا ، يملك منهم ملوك وملكات ، على عدد الشرفات وكل ما هو آت آت ، ثم قضى سطيح مكله ، فلتى عبد المسيح إلى كسرى فأخبره بقول سَطيح ، فقال : إلى أن يملك منا أربعة عشر ملكًا كلت أمور وأمور فملك منهم عشرة في أربعة سنين والباقون إلى أن قتل عثمان بن عفان رضى الله عنه ».

التفريج :

القصة أخرجها ابن جرير الطبري في (( التاريخ )) ( ( ۲۹ ۱ ) ) والبيهقي في (( دلالل النبوة )) ( ( ۲۷ ۱ ، ۱۲۸ ، ۱۲۹ ) ) وأبو نعيم في ( دلالل النبوة )) ( ص ۹۲ – ۹۹ ) ، وابن عساكر كذا في (( الخصائص الكبرى )) ( ( ۸ / ۸ ) من طريق أبي أيوب يعلى بن عمران البَجَلي عن مخزوم بن هاتئ المخزومي عن أبيه فذكره .

التحقيق :

قال ابن عساكر : حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث مخزوم عن أبيه ، تفرد به أبو أيوب البجلي . قال السيوطي في « الخصائص » (١/٨٨) : ( هكذا قال - أي ابن عساكر - في ترجمة سطيح في تاريخه ) . وقال الإمام الذهبي في « السيرة النبوية »

قَلْتُ : فالقصة واهية والسند مظلم رجاله مجهولون . وهذه القصة الواهية التي يذكرها الوعاظ والقصاص قد اشتهرت ، حتى صارت نظما أصله باطل . قال فيه البوصيري في « البردة » الفصل (٤) : يَوْم تَفَرَّسَ فيه الفرْسُ أَنَّهُمُ

يوم للربي في المربي في المؤس والنقم قد أُنْذِرُوا بِحُلُولِ البُوْسِ والنقمَ وبَاتَ إيوانُ كِسْرَى وهو مُتصَدِعُ مَعْمَلُ أصحاب كسرى غيرَ مُلْتَنَم والنارُ خامدةُ الأَثفاس من أسف عليه والنهرُ ساهي العين من سَدَم وساءَ سَاوَةَ أَنْ غَاضَتَ بُحيرَتُها وردُ واردُها بِالغَيقَةِ حينَ ظَمِسَ

#### قصة : أمنة

ومن القصص الواهية التي اشتهرت على ألسنة الوعاظ والقصاص : ( قالت آمنة : أتاتى آت حين مر بى من حملى ستة أشهر فوكزنى برجله فى المنام وقال لي : يا آمنة ، إنك قد حملت بخير العالمين طرًا ، فإذا ولدتيه فسميه محمدًا ، فكانت تحدث عن نفاسها وتقول : لقد أخذنس ما يأخذ النساء ، ولم يعلم بي أحد من القوم ، فسمعت وجبة شديدة وأمرًا عظيمًا فهالني ذلك ، فرأيت كأن جناح طير أبيض قد مسح على فوادى ، فذهب عنى كل رعب وكل وجع كنت أجد ، ثم التفت فإذا أنا بشرية بيضاء لبنا ، وكنت عطشى فتناولتها فشربتها فأضاء منى نور عال ، ثم رأيت نسوة كالنخل الطوال ، كأتهن من بنات عبد مناف يحدقن بي ، فبينا أنا أعجب وإذا بديباج أبيض قد مد بين السماء والأرض ، وإذا بقاتل يقول : خذوه من أعين الناس ، قالت : ورأيت رجالا قد وقفوا في الهواء بأيديهم أباريق فضة ، ورأيت قطعة من الطير قد أقبلت حتى غطت حجرى ، مناقير ها من الزمرد ، وأجنحتها من اليواقيت ، فكشف الله عن بصرى وأبصرت تلك الساعة مشارق الأرض ومغاربها ، ورأيت ثلاثة أعلام مضروبات علمًا في المشرق وعلمًا في المغرب وعلمًا على ظهر الكعبة ، فأخذني المخاض فولدت محمدًا ﷺ ، فلما خرج من بطنى نظرت إليه ، فإذا أنا به ساجدًا قد رفع إصبعيه كالمتضرع المبتهل ، ثم رأيت سحابة بيضاء قد أقبلت من السماء حتى غشيته ، فغيب عن وجهى وسمعت مناديًا ينادى : طوفوا بمحمد شرق الأرض وغربها وأدخلوه البحار ليعرقوه باسمه ونعته وصورته ... )) .

التخريج والتحقيق :

هذا الخبر أخرجه أبو نعيم من حديث ابن عباس . كذا قال السيوطي في « الخصائص الكبرى » (٨١/١) ، ثم قال : ( هذا الأثر ، والأثران قبله فيها نكارة شديدة ، ولم أورد في كتابي هذا أشد نكارة منها ، ولم تكن نفسي لتطيب بإيرادها لكني تبعت الحافظ أبا نعيم في ذلك .

قُلْتُ : وهذا الأثر هو أحد هذه الثلاثة التي قال بنكارتها الشديدة الإمام السيوطي والذي به هذه القصة الواهية وهي مما يقوله المنشدون والقصاص في المولد النبوي ، وهي الكذب البين الصريح بعينه والعجاتب المكذوبة المستنكرة بذاتها .

قصص منكرة واهية فى بدعة محدثة

قال الشيخ ابن باز رحمه الله في رسالة « التحذير من البدع » : لا يجوز الاحتفال بمولد الرسول ﷺ ولا غيره ؛ لأن ذلك من البدع المحدثة في الدين ؛ لأن الرسول ﷺ لم يفعله ولا خلفاؤه الراشدون ولا غيرهم من الصحابة - رضوان الله على الجميع - ولا التابعون لهم بإحسان في القرون المفضلة ، وهم أعلم الناس بالسنة وأكمل حبًا لرسول الله ﷺ ومتابعة لشرعه معن بعدهم .

وقد ثبت عن النبي ﷺ أنه قال : « من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد » . أي : مردود عليه.

قَلْتُ : والحديث متفق عليه من حديث عائشة رضى الله عنها .

ثم قال الشيخ رحمه الله : ففي هذا الحديث تحذير شديد من إحداث البدع والعمل بها ، وقد قال الله سبحانه في كتابه المبين : ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرُّسُولُ فَخَذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنَّهُ فَاتَتَهُوا ﴾ [ الحشر : ٧] ، وقال عز وجل : ﴿ فَلَيَحْذُر الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتَنَّهُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [ النور : ٦٣ ] ، وقال سيحانه : ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُول اللهِ أُسْوَة حَسَنَة لَمَن كَانَ يَرْجُو اللهِ وَاليَوْمَ الآخر وذكر الله كثيرًا ﴾ [ الأحزاب : ٢١ ] . وقال تعالى : ﴿ وَالسَّابِقُونَ الأُوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ والأنصار والذين اتبغوهم بإضنان رضي الله عنهم ورضوا غنه وأغذ لهم جنات تجري تحتها الأنهار حَالدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفُوزُ الْعَظِّيمُ ﴾ [ التوبة : ١٠٠] ، وقال تعالى : ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَنْتُ عَلَيْكُمْ نِعْتَى وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسْلَامَ دِينًا ﴾ [ [ Lates : " ] .

وإحداث مثل هذه الموالد يفهم منه أن الله سبحاته لم يكمل الدين لهذه الأمة ، وأن الرسول ﷺ

77

لم يبلغ ما ينبغي للأمة أن تعمل به حتى جاء هؤلاء المتأخرون فأحدثوا في شرع الله ما لم يأذن به ، زاعمين أن ذلك مما يقربهم إلى الله ، وهذا بلا شك فيه خطر عظيم واعتراض على الله سبحاته وعلى رسوله منه ، والله سبحاته قد أكمل لعباده الدين وأتم عليهم النعمة . اه.

قلت : بهذا يتبين للقارئ الكريم أن الاحتفال بمولد الرسول ﷺ من البدع المحدثة في الدين ، وهذه القصص التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ قصص واهية ، وأن أول من أحدث هذه البدعة هم بنو عبيد القداح الذين يسمون أنفسهم بالفاطميين ، ولقد كان دخولهم مصر سنة ٣٦٢ه. ، وكان ذلك بداية حكمهم لها ، وفي عهد هولاء العبيديين ظهرت بدعة الاحتفال بالموالد عمومًا ، ومولد النبي على خصوصًا ولم يسبقهم أحد إلى ذلك ، يظهر ذلك من قول المقريزي في « الخطط » (١/ ٤٩٠) : وكمان للخلفاء الفاطميين طول السنة أعياد ومواسم هي : ( موسم رأس السنة ، وموسم عاشوراء ، ومولد النبي ﷺ ، ومولد على بن أبى طالب ، ومولد الحسن ، ومولد الحسين ، ومولد فاطمة الزهراء ، ومولد الخليفة الحاضر ، وليلة أول رجب ، وليلة أول شعبان ، وليلة نصفه ، وموسم ليلة رمضان ، وغرة رمضان ، وليلة الختم ، وكسوة الشتاء ، وكسوة الصيف ، ويوم النوروز ، ويوم الغطاس ، ويوم الميلاد ... ) .

قَلْتُ : ولَمَا أَحدَثت بدعة الاحتفال بالمولد النبوي في عهد العبيديين وفشت وانتشرت بين الناس حاول البعض تبريرها بالبحث عن شبهة يمكن أن يستشهد بها على جواز بدعة المولد ارضاء للمبتدعين .

#### شبغة هول هديث صغيح

من سن في الإسلام سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها بعده من غير أن ينقص من أجورهم شيء ، ومن سن في الإسلام سنة سيئة كان عليه وزرها ووزر من عمل بها من بعده من غير أن ينقص من أوزارهم شيء ) .

هذا الحديث صحيح أخرجه مسلم ( ح١٠١٧) ، والنساتي (١٨٣/٣) ، والبيهقي في « السنن »

(۱۳/۹) ، وأحمد (٤/٧٥٧، ٢٥٨، ٢٦٠، ٢٢١، ٢٢٠، ٣٦٣، ٢٦٣، ٥٢٣، ٢٢٣) .

اتخذ المبتدعون من هذا الحديث حجة في تحسين البدع ، فزعم أصحاب البدع أن هناك بدعة حسنة ، وهذا زعم باطل ؛ لأنهم نظروا إلى قول النبي ﷺ : ( من سن في الإسلام سنة حسنة فله أحرها وأجر من عمل بها بعده من غير أن ينقص من أجور هم شيء ... » الحديث ، ففصلوا الحديث عن مناسبته ، فإن من نظر إلى هذا الحديث دون النظر إلى مناسبته الواضحة وضوح الشمس في ضحاها في متن الحديث ، فمثله كمثل من قرأ الآية فَوَيْلُ لَلْمُصْلَيِنَ ﴾ [ الماعون : ٤ ] ، ووقف عند
 نهايتها ، فكيف يكون للمصلين الويل ؟ والله سبحانه هو الذي أمر بإقامة الصلاة ؟ ولذلك نجد علامة ( لا ) فسى المصحف فوق كلمة ﴿ للمُصلِّينَ ﴾ ، فهى توضع على رعوس الآي التي يمتنع إنهاء القراءة عندها ؛ لشدة ارتباطها بما بعدها ، نحو قوله تعالى : ﴿ فُوَيِّلْ لَلْمُصَلِّينَ \* الذينَ هُمْ عَن صَلابَهم سَاهُونَ ﴾ [ الماعون : ٤،

من هذه الأمثلة وغيرها في الكتاب والسنة نشأت فكرة (( السياق و السباق في أصول الفقه )) . مناسبة الحديث : للدفاع عن السنة المطهرة من

شبهات المبتدعين : أخرج مسلم في « صحيحه » ( ح١٠١٧) كتّاب

الذركاة ( ح ٢٩) ، حيث قال : حدثني محمد بن الذركاة ( ح ٢٩) ، حيث قال : حدثني محمد بن المثنى الغنزي ، أخبرنا محمد بن جغر ، حدثنا شعبة عن عون بن أبي جعيفة عن المنذر بن جرير عن أبيه قال : كنا عند رسول الله ﷺ في صدر النهار ، قال : فجاءه قوم حفاة عراة مجتابي النمار أو العاء متقلدي السيوف عامتهم من مضر ، بل تلهم من مضر ، فتمعر وجه رسول الله ﷺ لما رأى بهم من الفاقة ، فدخل ثم خرج ، فأمر بلالاً فأذن وأقام ، فصلي ثم خطب ، فقال : ﴿ يَا أَبُهَا النّاسُ اتَقُوا رَبَّكُمُ الذِي خَلَقَكُم مَن نَفْس وَاحِدةً وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا ... ﴾ الآية ، والآية التي في الحشر : ﴿ اتقُوا الله وَلَتَنظُر نَفْسَ مَا قَدَمَت لِغَد وَاتَقُوا الله ﴾ ، تصدق رجل من ديناره من درهمه من صاع بره من صاع تمره حتى قال : ولو بشق

تمرة ، قال : فجاء رجل من الأنصار بصرة كادت كفه تعجز عنها ، بل عجزت ، قال : ثم تتابع الناس حتى رأيت كومَيْن من طعام وثياب ، حتى رأيت وجه رسول الله تلا يتهلل كأنه مُذْهَبَهُ ، فقال رسول الله تلا : (( من سن في الإسلام سنة حسنة ... )) الحديث .

فسياق الحديث ومناسبته رد على المبتدعين ودحض لتفسير هم الذي شاع عندهم : ( من ابتدع في الإسلام بدعة حسنة ) ، فخصصوا عموم اللفظ في قوله على : (( وكل بدعة ضلالة ») التي جاءت في حديث أخرجه مسلم في كتاب الجمعة ، ويدل على فساد تفسير هم للحديث أن كل ما فعله الأصاري إتما هو ابتداؤه الصدقة في تلك الحادثة ، والصدقة مشروعة من قبل بالنص ، فالصحابي هذا لم يأت ببدعة حسنة .

استنتاج المفهوم الصحيح للسنة الحسنة ومن سنها :

نستنتج أن السنة الحسنة هي إحياء أمر مشروع ولم يعهد العمل به بين الناس لتركهم السنن ، فقي عصرنا الحاضر لو أن إنسانا أحيا سنة مهجورة يقال : أتى بسنة حسنة ، ولا يقال : أتى ببدعة حسنة .

قاعدة :

السنة الصنة : هي ما كان أصله مشروعًا بنص صحيح وترك الناس العمل به ، ثم جاء من يجدده بين الناس ؛ مثل إحياء سنة صلاة العيدين في المصلى ، وغيرها من السنن التي غابت عن الناس .

قُلْتُ : بهذا يتبين أنه لا يوجد ما يسمى بالبدعة الحسنة ليبرروا بدعة المولد ؛ لذا قال الإمام ابن تيمية في « افتضاء الصراط المستقيم » (٢/٢ ٥-٥ ٢ ٢ ٢) : (ولا يحل لأحد أن يقابل هذه الكلمة الجامعة من رسول الله ﷺ وهي أوله : «كل بدعة ضلالة » بسلب عمومها ، وهو أن يقال : ليست كل بدعة ضلالة ، فإن هذا إلى مشاقة الرسول ﷺ أقرب منه إلى التأويل .

وبهذا يتبيَّن للقارئ الكريم بدعة الاحتفال بالمولد النبوي وما جاء فيه من قصص واهية . هذا ما وفقتي اللَّه إليه وهو وحده من وراء

القصد .



# NE ENERGY EN

الحمد لله الذي خلق الإسان علمه البيان ، والصلاة والسلام على من أوتي جوامع الكلم ، فصار بيانه أتم بيان ، والصلاة والسلام على آل بيته الأبرار وعلى صحابته الأخيار .. وبعد :

فقد مهدنا في المقالات السابقة تمهيدًا كافيًا نستطيع معه بتوفيق الله تعالى أن نعرض أقوال علماء الأمة وإجاباتهم على سوّال : هل الخضر ملك أم نبي أم ولي ؟ \* أولاً : الخضر مَلَك :

اولا : الحصر ملك : يقول رأي غريب : إن الخضر ملك من الملائكة ، وليس بشرا كما يتبادر إلى فهم الكثيرين ، وهذا الرأي حكاه الماوردي ، قال : إن الخضر ملك من الملائكة يتصور في صورة الآدميين . [تقلاً عن «الإصابة في تمييز الصحابة » لابن حجر العسقلاتي (//٢٩)].

ويصف النووي هذا الرأي يقوله : هذا غريب وباطل [ (( صحيــح مسـلم بشـرح النـووي )) ( ١٣٦/١٥) ] .

ولا أعتقد أننا نحتاج إلى مزيد من البيان حول فساد هذا الرأي ؛ إذ لو كمان الخضر ملكًا لصرح

بذلك القرآن والسنة ، ولما كان هناك وجه للغرابة والإعجاز في القصة .

★ ثانيًا : الخضر ولي :

ذهب إلى ولاية الخضر الفرق الباطنية وأغلب الصوفية ، ويقرر أبو القاسم القشيري في رسالته : (لم يكن الخضر نبيًا ، وإنما كان وليًا ) ، ثم ينفي العصمة عن الأولياء بقوله : (فإن قيل : فهل يكون الولي معصومًا ؟ قيل : أما وجوبًا كما يقال في الأبياء فلا ، وأما أن يكون محفوظًا فلا يُصِر على الذنوب ، فلا يمتنع ذلك في وصفهم ) . وخلاصة رأيه ومعه جماعة من الصوفية : أن الخضر ولي معصوم .

ويقول الدباغ في « الإبريز » : ( الخضر ليس بنبي ، وإنما هو عبد أكرمه الله بمعرفته ، وأمده بالتصرف في رعيته ، وأعطاه من تمام التصرف وكمال المعرفة ، ما يعطى للغوث من هذه الأمة المحمدية ، وأدرك ذلك الخضر بلا شيخ ولا سلوك ، بل أمده الله تعالى بذلك ابتداء ، فهذه درجته ، وهي لا تبلغ مبلغ النبوة ولا الرسالة ) .

ثم يستطرد قائلاً : (وكل غوث وقطب وغير هما

من أصحاب التصريف لا يفعلون شيئًا ولا يتصرفون في حادث إلا بأمر الله ، وليس ذلك بنبوة ولا رسالة ، ولكن أكثر الناس لا يعلمون ) .

ونعرض الفرق بين وحي النبوة وإلهام الأولياء عند الصوفية :

\* وهي الصوفية : 👘 الما الما الم

يُفرق الشعراني - في (( اليواقيت والجواهر في بيان عقائد الأكابر )) - بين وحي الأنبياء ووحيهم المزعوم لأقطابهم ويشرح كلام ابن عربي في ذلك قائلاً : إن وحي الأنبياء لا يكون إلا على لسان جبريل يقظة ومشافهة ، وأما وحي الأولياء فيكون على لسان ملك الإلهام وهو على ضروب ، منه ما يكون متلقى بالخيال كالمبشرات في عالم الخيال ، وهو الوحي في المنام ، فالمتلقى حينئذ والنازل كذلك والوحي به كذلك ، ومنه ما يكون معنى يجده حس على ذي حس ، ومنه ما يكون معنى يجده الموحى إليه في نفسه من غير تعلق حس ولا خيال

كما يحدد الشعراني صور تنزل وحي الإلهام على قلوب الأولياء بقوله : إن صورته أن الحق تعالى إذا أراد أن يوحي إلى ولي من أولياته بأمر ما تجلى إلى قلب ذلك الولي في صورة ذلك الأمر ، فيفهم الولي من ذلك التجلي بمجرد مشاهدته ما يريد الحق تعالى أن يُعلم ذلك الولي به من تفهيم معاني كلامه أو كلام نبيه تلخ ، فهناك يجد الولي في نفسه علم ما لم يكن يعلم من الشريعة قبل ذلك .

ويستطرد الشعراني ويجيب على تساؤل : هل يكون الإلهام بلا واسطة أحد ؟ قائلاً : نعم قد يُلهم العبد من الوجه الخاص الذي بين كل إنسان وبين ربه عز وجل ، فلا يعلم به ملك الإلهام ، لكن علم هذا الوجه يتسارع الناس إلى إنكاره ، ومنه إنكار موسى على الخضر عليهما السلام ، وعذر موسى في إنكاره أن الأنبياء ما تعودوا أخذ أحكام شرعهم



إلا على يد ملك - لا يعرف شرعًا من غير هذا الطريق - فعلم أن الرسول والنبي يشهدان الملك ويريانه رؤية بصر عندما يوحى إليهما ، وغير الرسول يحس بأثره ولا يراه ، فيلهمه الله تعالى بواسطته ما شاء أن يلهمه أو يعطيه من الوجه الخاص بارتفاع الوسائط ، وهو أجَلُ الإلقاء وأشرفه إذا حصل الحفظ لصاحبه ، ويجتمع في هذا الرسول والولي أيضًا .

\* ثالثًا : الخضر نبي :

وهذا الذي عليه جمهور أهل السنة وعلماتهم ، وهذه أقوالهم :

يقول القرطبي في تفسيره « الجامع » :
 الخضر نبي عند الجمهور .

ويقول أبو حيان في « البحر المحيط »
 (۱۳/٦) وابن كثير : وقد استدل بهذا على أن الخضر كان نبيًا .

وقال ابن الجوزي في «زاد المسير»
 وقال ابن الجوزي في «زاد المسير»
 (٥/٨١) : كثير من الناس ذهب إلى أنه نبي .
 ويرى ابن حجر العسقلامي في « الإصابة »
 ويرى ابن حجر العسقلامي في « الإصابة »
 عقد يحل من الزندقة اعتقاد كون الخضر نبيًا .
 ويرى الفخر الرازي في « التفسير الكبير »
 ويرى الفخر الرازي في « التفسير الكبير »
 ويرى أن ذلك العبد كان نبيًا .
 ويقول أبو إسحاق الشاطبي في

العدد الثالث السنة الثلاثون الوميد

(( الموافقات )) (٢٩٦/٢) : وأما قصة الخضر التَّيْنَانَ . ( .. عربة وقوله : ﴿ وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَمْرِي ﴾ [ الكهف : ٨١]، فيظهر به أنه نبى، وذهب إليه جماعة من العلماء استدلالا بهذا القول .

> • ويؤكد الألوسي في ((روح المعاتى )) (٥/٣٢٠) : أن الجمهور على أن الخضر نبسى وليس برسول ، وشواهده من الآيات والأخبار ، كثيرة وبمجموعها بكاد يحصل البقين .

إن اتفاق هؤلاء العلماء الأعلام على نبوة الخضر يجعننا نبحث عن الحجج والأدلة التى بنوا عليها اتفاقهم ، خاصة وقد شذ عن ذلك الصوفية والباطنية ، بل إن هناك فريق من الصوفية بخالفون عامة المشابخ في شأن الخضر الطيخة ومهمته .

\* الخضر نبى عند بعض الصوفية :

ومن الصوفية من يرى أن الخضر نبى وليس بولى ، ويصرح الشعراني في كتابه (( المعيزان الخضرية » ( ص ٨) برأيه أن الخضر نبى ، حيث يقول : ( فتوجهت إلى الله تعالى ، وسألته أن يجمعنى على أحد عنده علم ذلك ، فَمَنْ الله تعالى على ، وتفضل وأجاب سؤالى ، وجمعنى على سيدنا ومولاما أبى العباس الخضر الظيلة ، وذلك سنة إحدى وثلاثين وتسعمائة ، بسطح جامع الوليد بن المغيرة : لو كان ما يقوله محمد حقًا

> الغمرى ، حين كنت ساكنًا فيه ، فشكوت إليه حالى ، فقلت له : أريد أن تعلمنى يا نبى الله ميزانًا أجمع بها بين مذاهب المجتهدين ومقاديهم ، وأردها كلها إلى الشريعة ، فقال عليه الصلاة والسلام : ألق سمعك وافتح عين

> > V.

وهناك رأي عجيب ذكره الثعلبي في (( عرائس المجالس» (ص ٢٢٤) ، حيث يقول : والصحيح أنه نبى معمر محجوب عن الأبصار .

\* دلائل نبوة الخضر :

الخضر التمنية نب من الأبياء ، ويستطيع المتأمل للأوصاف الكريمة التى جاءت بها آيات القرآن الكريم ، أن يجد فيها البيان والتفصيل الذي يحسم قضية نبوة الخضر التلخي ، والتي منها :

\* أولا : رحمة الخضر :

يصف القرآن الكريم عطاء الله عز وجل للخضر التليم بقوله تعالى : ﴿ آتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِن عِندِنا ﴾ [ الكهف : ٢٥ ] ، وقد وصف الله تبارك وتعالى النبوة بأنها رحمة في مواضع كثيرة ، منها ما جاء على لسان شعب التَّخ : ﴿ قَالَ يَا قُوم أرَأَيْتُمْ إِن كُنتُ عَلَى بَيْنَةٍ مِن رَبِّي وَآتَاتِي رَحْمَةُ مِّن عده فَعُمَيَّت عَلَيْكُم أَتَنْزِمُكُمُوهَا وَأَنتُمْ لَهَا كَارِهُونَ ﴾ [ هود : ٢٨ ] ، لاحظ التطابق التام في المعنى بين قوله تعالى في حق الخضر التلخ : ﴿ آتَنِيَّاهُ رَحْمَةً من عندنا (> ، وقوله تعالى على لسان شعيب : ﴿ وَآتَاتِي رَحْمَةً مِّنْ عِنْدِهِ ﴾ .

لما عمت قريش ببعثة رسول الله ع قال

لنزل على ، أو على أبس مسعود عروة بن مسعود الثقفى ، أجاب القرآن الكريم قائلا : ﴿ وَقَالُوا لولا نزل هذا القرآن علم رَجُل من الْقَرْيَتَيْن عَظِيم المُمْ يَعْسِنُونَ رَحْمَــةً رَبِّكَ ﴾ [ الزخرف : ٣١، ٣٢] ، بيبن القرطبي في

> العدد الثالث السنة الثلاثون lipter

القرآن الكريم بقوله : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلا رَحْمَـةً ٢٨]. للعالمين ﴾ [ الأنبياء : ١٠٧ ] .

\* ثانيًا : ارتباط الرحمة بالعلم :

ومما يؤكد أن الرحمة في حق الخضر نبوة ارتباطها بالعلم ، قال تعالى : ﴿ آتَنِبَاهُ رَحْمَةً مِنْ عِندِنَا وَعَلَّمْتَاهُ مِن لَدُنَّا عِلْمًا ﴾ [الكهف : ١٥] ، وهذا يقتضي تلقي الخضر هذا العلم عن الله بلا واسطة بشر ولا تعليم معلم أو نبي آخر أو مرشد عارف ، بل هو علم من عند الله عز وجل .

\* ثالثًا : الخضر يتلقى الوهى :

يشرح الخضر الكفة أسرار أفعاله بقوله : الله ﷺ : ﴿ إِنْ أُتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى وَمَا أَنَا إِلَّا نُوعِين مِن العلم : نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ [ الأحقــاف : ٩ ] ، فأفعـال الخضـر تتبع من مصادر ثلاثة : الرحمة ، والعلم عن الله ،

والوحى .

\* رابعًا : اطلاع الخضر على بعض الغيب :

أخبر الخضر التمليكة أنه خرق السفينة حتى يحفظ مال أصحابها المساكين ، وهذا نوع من الغيب

> وأيضًا فقد علم أن الملك الظالم سيمر في المستقبل على السفن وسيؤممها ، وسيرى هذه السفينة وسيفكر في الاستيلاء عليها ، ثم سيشاهد عيبها افيقرر تركها ، وهذا علم

تفسيره (( الجامع لأحكام القرآن » (٥٩٠٣) : بغيب الصدور ، سيحدث لهذا الملك في المستقبل . المراد من الرحمة في هذه الآية (( يعني النبوة )) ، قال تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ عَالِمُ غَيْبٍ السَّمَاوَاتِ ولما كاتت نبوة محمد على الناس عامة وصف والأرض إنه عليم بذات الصَّدور ﴾ [فاطر :

وعندما قتل الخضر الغلام قام بمعجزة تجمع بين العلم والقدرة ، فَقَتَلُ الغلام وإطلاع موسى على كُفر الغلام لا يستطيعه إلا نبي قد أوحى إليه ذلك ، فتحقيق الخاتمة من العلوم الإلهية التي لا يُطلع الله الناس عليها إلا إذا كانوا أنبياء أوحى إليهم بذلك ، فلم يحدث أنَّ وليًّا من الأولياء بشر بالجنة أو قطع بكفر غلام لم يكلف ، وإذا فعل فمن يضمن صحة قوله ، والأوضح من ذلك أن يخبر الخضر الكليم موسى عليهما السلام أن الله سيبدل والديه غلامًا وسيكون بارًا بهما ، قال تعالى : ﴿ فَأَرَدَتُنَا أَن ﴿ وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَمْرِي ﴾ [ الكهف : ٨٢ ] ، وهذا يَبْدِلْهُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مَنْهُ زَكَاةً وَأَقْرَبَ رُحْمًا ﴾ القول يناظر قول القرآن الكريم على لسان رسول [ الكهف : ٨١ ] ، ولما بنى الجدار كان مطلعًا على

الأول : حين علم أن تحت الجدار كنزا .

والثاني : علمه أن الجدار لغلامين يتيمين في المدينة ، وأن أباهما كان صالحًا ، هذا يقدر عليه أي مقيم في هذه المدينة ، أما علم الغيب الذي عند الله ولا يطلع عليه إلا من ارتضى الله من رسول ، فهو استمرار أجل الغلامين ، وبقاء الجدار قائمًا

حتى ذلك الوقت ، وعدم انهياره إلا في توقيت يضمن وجود الغلامين بعد أن يبلغا أشدهما ، ولا يوجد غيرهما من الناس حتى لا يقع نزاع حول الكنز . وللحديث بقية إن شاء الله تعالى .

Y1

llipere العدد الثالث السنة الثلاثون



المركز العام ادارة الدعوة والإعلام

العنوان الجائزة الترتيب 1 Kang الغربية – بسيون – ش زريو 41is 0 . . الأول صلاح محمود محمد الباجوري هيئة قناة السويس - الإسماعيلية - مركز الأبحاث " ± · · الثانى حسن السيد على محمود الشندويلي عين شمس الشرقية - ميدان النعام ١٣ ش أحمد جبر . ... الثالث ندا عبد الرحيم حسن علي شبراخيت بحيرة - ش الناصر - Y . . الرابع السيد السيد كامل عمار طالب بكلية أصول الدين - جامعة الأزهر " 10. الخامس بوديمان مصطفى رباعي الإندونيسي القاهرة - الخليفة ٣٦ ش شحاتة عثمان - الأباجية - 1 ... السادس مجدي عبد العزيز محمد عبد المجيد البحيرة - كوم حمادة - 1 . . وليد على زين على شابور السابع القنطرة شرق عزبة الصحة - بجوار مخبز الحلو - 1 . . الثامن محمد سلمى محمد سليم الغربية - قطور - سملا " 1 . . التاسع عبد الله عبد رب النبي عبد العزيز دمياط - الزرقا - سيف الدين - عزية ١٣ - 1 ... العاشر عبد رب النبى السيد محمد النجار حلوان - حدائق حلوان اشتراك سنة بالمجلة إبراهيم محمد على أبو طالب العادي عشر دمياط - سيف الدين - الكاشف الجديد and the star الثاني " حاتم إبراهيم إبراهيم عبده ميت خضير – المنزلة – دقهلية the end الثالث \* شيماء مجدى محمد المكاوي " " " الإسماعيلية - مساكن هيئة قناة السويس الرابع ماجدة سالم على شحاتة الجمالية - دقهلية - ش البحر + + Ewis الخامس " أسماء عبد الرحمن التوابتي انحلة – الرجبي – ش خطَّاب رقم ١١ - - -أم خديجة فاطمة محمود على الدهان السادس -الستاموني - بلقاس - دقهلية 1212 1 10 السابع سيف الإسلام على إبراهيم حشيش البحيرة – كوم حمادة – شابور Licu - in الثامن " تصرة محمد عبد الله حماد كفر الشيخ - الخوالد البلد - سيدي سالم التاسع سعد عطية سعد السيد البحيرة - كوم حمادة - شابور . . . العثيرون أحمد عبد الفتاح حسن سيف الدين

- 1611 alien 221 - 22

and a gladical

تصرف الجوائز من الإدارة المالية بالمركز العام : ٨ ش قولة - عابدين - القاهرة

VY

مع تمنياتنا للفائزين بالتوفيق .

سكرتير إدارة الدعوة جمال السيد قاسم

مدير إدارة الدعوة والإعلام د . الوصيف على هزة

العدد الثالث السنة الثلاثون الأوميد

## انعقاد الجمعية العمومية العادية بجماعة أنصار السنة المحمدية لعام ٢٠٠١م

إنه في يوم الخميس الموافق ٢٠٠١/٣/٢٩ م اجتمعت الجمعية العمومية العادية لجماعة أنصار السنة المحمدية بمقر المركز العام : ٨ ش قولة عابدين - القاهرة - في تمام الساعة الثانية عشر ظهراً ، واستمر الاجتماع حتى الساعة الثالثة مساءً ، وقد ناقش الحاضرون جدول الأعمال ، وتم إقرار عضوية الأعضاء الجدد الذين تقدموا للعضوية ، وقد فازوا بالتزكية ، ثم اجتمع مجلس الإدارة لتشكيل الإدارات وهيئة المكتب ، وذلك على النحو التالى :

الرئيس العام

- ۱ الشيخ : محمد صفوت نور الدين
  - ٢- الشيخ : فتحى أمين عثمان
- ٣- الشيخ : أبو العطا عبد القادر الزع
  - ٤- د . جمال أحمد المراكبي
  - ٥- الشيخ : محمود غريب الشريبني
    - ۲- م. محمد عاطف التاجورى
  - ٧- الشيخ : أحمد المسلمي الحسيني
    - ٨- د . الوصيف على حزة
    - ٩- الشيخ : علي إبراهيم حشيش
    - ۱۰ الشيخ : أسامة على سليمان
  - ۱۱ الشيخ : محمد سيد على شهبة
    - ۱۲ الشيخ : شاكر محمد الجنيدى
      - ۱۳ عبد الرحمن الشنواني
    - 11 مصطفى عبد اللطيف درويش
      - 10 أحمد يوسف عبد المجيد

الوكيل العام ومدير إدارة شئون الأيتام ألزع أمين عام الجماعة وعضو الإدارة القاتونية رنيس تحرير مجلة التوحيد أمين الصندوق ومدير الإدارة المالية أمين الصندوق ومدير الإدارة المالية مدير إدارة المشروعات مدير إدارة الدعوة مدير إدارة الدعوة مدير إدارة شئون القرآن الكريم مدير إدارة شئون القرآن الكريم مدير إدارة الفروع وشئون المساجد المستشار القاتونية مدير إدارة العلاقات العامة

الأمين العام الشيخ : أبو العطا عبد القادر الزع

## بجماعة أنصار السنة المحمحية

#### ومن أهدافها :

- الدعوة إلى التوحيد الخالص المطهر من جميع الشوائب و الى حب الله تعالى حباً صحيحاً صادقاً يتمثل في طاعته و تقواه ، و حب رسول الله صلى الله عليه و سلم حباً صحيحاً صادقاً يتمثل في الاقتداء به و إتخاذه أسوة حسنة .
- الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين القرآن والسنة الصحيحة -ومجانبة البدعو الغرافات ومحدثات الأمور.
  - ۲ الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط ، عقيدة وعملا و خلقاً.
  - ع الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم والحكم بما أنزل الله فكل مشرع غيره -
- فى أى شأن من شئون الحياة معتد عليه سبحانه ، منازع إياه في حقوقه .

