

Upload by: altawhedmag.com

• صاحبة الامتياز • جماعة أنصار السنة المحمدية المركز العام ؛ القاهرة . ٨ شارع قوله . عابد بن

هاتف: ٣٩١٥٥٧٦\_٣٩١٥٤٧٦

110/1/101 8CO

الافتتاحية ؛ الرئيس العام ؛ وقفة حساب

باب التفسير : تفسير سورة الواقعة الحلقة الأخيرة بقلم : د . عبدالعظيم بدوي

كلمة التحرير : بقلم : رئيس التحرير فقه التعبد : الحلقة الثانية......



مجلة إسلامية ثقافية شهرية

رئيس مجلس الإدارة محمد صفوت نور الدين

رئيس التحرير د.جمال المراكبي

مدير التحرير محمود غريب الشربيني

سكرتير التحرير جمال سعد حاتسم

المشرف الفسنى حسسين عطا القسراط

#### الأشتراك السنوى

ـ هى العاصل 10 جميصة ا بحصوانه ورك ينه 3 معينيا . اسم ، (مجلة التوحيد ـ على مكتب بريد عابدين) . ـ هى الخارج ٢٠ دولار أو ٢٥ ريال سعودي أو ما يعاد لها رسل القريمة بحوالة بتكية أو شيك. على ينك فيص اسلامي ـ هرع القاهرة ـ ياسم ، مجلة التوخيب تصار السنة ( حصاب رقم / ١٩١٥٩).

مطابع المفطن التجارية قليوب مصر

باب السنة : الرئيس العام : أحكام الظفر 12 تأجير الأرحام بين الحلال والحرام 11 يقلم ، مدير التحرير التاجر الصدوق : بقلم الشيخ : إبراهيم بن عبد العزيز 11 الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر : بقلم الشيخ : اسامة سليمان .... \*\* تحذير الداعية من القصص الواهية - الحلقة التاسعة 12 بقلم الشيخ : على حشيش ملف العدد : اليهود والصراع الدامي بقلم : د . الوصيف على حزة ۳. \*\* الطريق إلى الأقص ولوكره المحللون والمضاوضون بقلم الشيخ : مصطفى درويش نقد التوراة المحرفة وما يتبعها من الأسفار بقلم الشيخ : محمود عبدالرحمن قدح TY العالم الإسلامي : من هنا وهناك خبث اليهود وقذارة الأمريكان بقلم : جمال سعد حاتم. 2+ أسئلة القراءعن الأحاديث يجيب عليها الشيخ : أبو اسحاق الحويني 20 باب الفتاوى : يجيب عليها هذا العدد الشيخ : مجدى عرفات. ٤٨ بيان اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والفتاء 07 ظهور الفاحشة ؛ الاسباب والعلاج بقلم الشيخ : اسامة العوضى 00 بأب السيرة : بقلم الشيخ : عبد الرازق السيد عيد 01 الأرحام فى الطب والإسلام بقلم : د . سمير تقى الدين 71 من روائع الماضى بقلم الشيخ : عبدالله بن حميد 72 الإعلام بسير الأعلام فقد الأبناء وتحمل مصابهم 79 بقلم : د . محمد بن سعد الشويعر

٥

1+

التحرير ٨ شارع قوله ـ عابدين ـ القاهرة ت ٣٩٣٦٥١٧ فاكس : ٣٩٣٠٦٦٢ قسم التوزيع والاشتراكات : ت : ٣٩١٥٤٥٦

sljälle n

التوزيع الداخلى : مؤسسةالأهرام وفروعأنصار السنة الحمدية

ثمن النسخة :

مصرجنيه واحد، السعودية ٦

ريالات، الإمسارات، دراهم. الكويت ٥٠٠ فلس، المغسري

دولارأمريكي، الأردن ٥٠٠

فلس، العراق ٧٥٠ فلس، قطر ٦

ريالات، عسمسان نصف ريال

عماني.

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله .... وبعد ،

فقد صدرت مجلة التوحيد فى الشهر الماضي في ثوبها الجديد. وبالمستوى المميز الذى خرجت به المجلة سواءً كان ذلك من حيث الموضوعات والمقالات أو من حيث الإخراج فقد عملنا خلال الشهور الثلاثة الماضية على أن تكون هناك إضافة كل شهر تدخل البهجة والفرحة على قلوب محبي وقراء المجلة الأعزاء. فقد تم زيادة عدد صفحات المجلة من ٢٤ صفحة إلى ٢٧ صفحة، ثم زيادة وزن غلاف المجلة من ٩٠ جرام كوشيه إلى ١٥٠ جرام. ثم سلفنة المجلة من ٩٠ جرام كوشيه إلى ١٥٠ جرام. ثم سلفنة فلاف المجلة. وطبعها فى الشهر الماضى طبعة أجل تقديم الجديد إليك أيها القارىء فستجد فى هذا العدد الجديد أيضاً الذى يسرك بوجود ملزمة ٤ لون.. وتظل معنا مع إطلالة كل شهر تنتظر منا الجديد.

ونحن ننتطر منك الرأى السديد .. والمشورة.. والمعونة.. والمقترح.. وكل ما يدعم أهل التوحيد لتخرج مجلة التوحيد.. كما يتمناها الموحدون

نرجو ثواب الله ونرفع رايته،

سكرتير التحرير.



الحمد لله قسم الزمان قرونًا ، وعقودًا ، وسنوات ، وأشهرًا ، وأسابيع ، وأيامًا ، وليالي ، وساعات ، وقسم الساعات دقائق وثوان ، وجعل للإنسان عمرًا خبأه ، وجعل للإنسان أعمالاً قدرها ويسرها ، وكل عبد ينظر نتيجة عمله من زراعة أو تجارة أو صناعة ، أو غير ذلك، ويحصي ريحه أو خسارته ليستفيد من يومه إلى غده ، ومن عام مضى المر عام يستقبله ، وإن العمر حلقات تنتهي بالموت ، وليس الموت عدمًا ، إنما الموت انتقال من حياة العمل إلى حياة الحساب ، همي القبر سؤال وهيه نعيم ، أو عذاب ، ثم إن بعد الموت بعث أو حشرًا ، يكون هيه الوزار. والحساب والصراط والميزان ، ثم جنة أو نار.

فمن حسن وعيه استدرك على نفسه الخطأ، فقومه، وعرف الصواب فالتزمه؛ لذا وجب على العبد أن يقف مع نفسه وقفة حساب؛ ليتوب من كل ذنب وقع فيه، حتى

يقبل على ربه وقد عمل ما يُرضيه ، فينجيه من النار ، ويدخله الجنة .

وإن لوقفة الحساب هذه معالم وضوابط، نريد أن نجمل بعضها لتكون هادية لمن أراد أن يستهدي ، ومرشدة لمن أراد أن يسترشد ، فنقول مستعينين بالله تعالى:

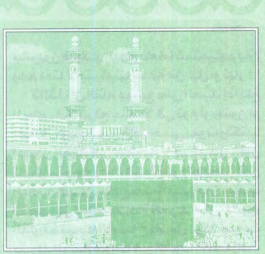
أولاً : إن الحساب الذي يحاسب به العبد والميزان الذي يوزن به العمل والصحيفة التي يأخذها يوم القيامة ويُقال له : ﴿ اقرأ كتابك كفى بنفسك اليوم عليك حسيبا ﴾ ، إنما قد كتبت فيها الأعمال ، كما قال تعالى: ﴿ مَا لِهَذَا الْكِتَابِ لا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلا كَبِيرَةً إِلاً أَحْصَاماً ﴾ [ الكهف ؟ ٤] .

وكما قال سبحانه : ﴿ قَمَنَ يَعْمَلَ مِتْقَالَ ذَرَة حُيْرا يَرَهُ - وَمَنْ يَعْمَلُ مِتْقَالَ ذَرَّة شُرًا يَرَهُ ﴾ [ البينة : ٨،٧]. وهذه الأعمال توضع



فى الميزان ويتأثر بها العبد ؛ لذا قال سبحانه وتعالى : ﴿ وأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوَازِينَهُ ( ) فَأُمَّهُ هاوية (٢) وما أدراك ماهيه (٠٠) نار حامية (1) [القارعة: ٢- ١١]، فقد يخف المبزان بسبب ذرة من العمل تنقص لتركه مشروعًا ، أوبسبب سيئة تقع لارتكابه ممنوعًا ، أو يثقل بسبب ذرة من العمل المشروع بمعله ، هذا يعنى أن العبد لا يستهين بصالح العمل، فيترك منه شيء، ولا بسيء العمل فيقترف منه شيئًا، فرب العزة سبحانه يقول: ﴿ مَا يَافِظُ مِن قَوْل إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبُ عَتِيد ﴾ [ق: 18]، ويقول سبحانه: ﴿ فلا تقل لهُمَّا أَفَ ولا تَنْهُرُهُمًا ﴾ [ الإسراء: ٢٣]، فحذر من أصغر الكلمات ، وفي الحديث: « إن العبد ليتكلم بالكلمة في مرضاة الله ما يظن أن تبلغ به ما بلغت، فتربلغ به إلى الجنة، وإن العبد ليتكلم بالكلمة من سخط الله لا يلقى لها بالأما يظن أن تبلغ به ما بلغت ، فتبلغ به إلى الثار» .

وفي الحديث عن جابر عند مسلم مرفوعًا : « إن الشيطان أيس أن يُعبد في أرضكم هذه ، ولكنه رضي بما تحقرون » . وأمثلة تلك الأعمال الصالحة كثيرة ،



وكذلك الأعمال المهلكة ، فامرأة تدخل النار في هرة ؛ لأنها حبستها حتى ماتت ، وأخرى بغي تدخل الجنة ؛ لأنها سقت كلبًا اشتد به العطش .

ثانيا : الله مطلع على العباد جميعا ، وقد جعل معهم ملائكة يكتبون ، فلا يتركونهم في حال من أحوالهم ، إنما هم معهم ، لذلك فإن العبد يخلو بنضسه ويسافر من بلده ومع ذلك الملائكة معه ، فقيام الليل يكتبونه ، وفلتات اللسان يقيدونها ، وغدرات السر لا يفوتونها ، فواضعوا القوانين من البشر، وكذلك الذين يراقبون أو يحاسبون يمكنك أن تراهم وتعرف أهواءهم وترصد وجودهم وغيابهم ؛ لذا فإنك تنتهز منهم غرة ، وتبحث في نظامهم عن ثغره ، وتنتظر منهم غطلة أو تحقق لهم ما يريدون من شهوة أو تغريهم بعطاء كل ذلك لتصلت من

أما ملائكة رب العالمين فليسوا ذكورا نفريهم بالنساء ونزوجهم إليهم ولا نساء نزوجهن من رجال عندنا ، ولا يأكلون أو

العدد الرابع السنة الثلاثون ألتوجي

يشربون فنهدي إليهم طعامًا نستميلهم به ، وهم معنا لا يتركوننا ساعة من ليل أو نهار .

ثالثا : إن القلم يوضع على العبد إذا بلغ الحلم ، فلا يرفع عنه إلا في نوم أو جنون أو إغلاق ، ويستمر ذلك حتى يموت وتكتب أعمال العبد في صفحة لا تستبدل ، فإن تاب واسترجع وعاد فاستغفر ولم يصر على الذنب ، فإن ربك يحب التوابين ويحب الذي تصيبه الأوساخ يغسل ، وكثيرا ما الذي تصيبه الأوساخ يغسل ، وكثيرا ما يترك الوسخ قرحا في الثوب ، كلما زادت صار الثوب غير صالح لاستعماله فيستبدل، لكن الصفحة لا تستبدل ، فكم من ذنب بقي في الصفحة لا تستبدل ، فكم من ذنب بقي لوقوع الخلل في نفس التائب بإصرار أو عدم استجماع صدق وعزم .

رابعاً : ينبغي ألا ينسى المكلف أنه عبد مخلوق : خلق له الله لعب ادته ، وأنه ملك لسيده ومولاه ، والملوك إن عمل لسيده ما أراده منه فقد قام بالواجب الذي عليه ولا يستحق عليه أجرا ، فإن عمل عند غير سيده فإن كان بإذن ، فالذي يقبضه من الأجر هو ملك لسيده ، وإن كان بغير إذنه فهو معصية ومخالفة يستحق عليها العقوبة، على هذا فإن العبد غير مستحق للأجر إذا عمل بما أمره به ربه ، ومستحق للوزر إذا خالف أو قعد عن تنفيذ أمره . هذا في العبد الملوك لسيده يولعمه ويسقيه ولا أجر له على عمل يؤديه ، ولكن لعبد يرعاه.

فإذا علم العبد أن الله يأجره على الصالحات من الأعمال أيقن أن ذلك فضل

من الله سبحانه وليس استحقاقا منه لذلك الثواب، فيبقى نظره متعلقا بفضل الله الذي حبب إليه الإيمان وزينه في قلبه، وكره إليه الكفر والفسوق والعصيان.

فرؤية العمل باب المعصية وسبب جرأة العبد على ربه وترك طاعته ، وعلاج ذلك أن يرى العبد فضل الله تعالى عليه من العمل ، فالطائع مدين إلى ربه بالهداية والتوفيق فيلزمه لذلك أن يشكر ربه وأن يملأ القلب عرفانا بفضله ونعمه أن جعله من المؤمنين ولم يجعله من الكافرين .

خامسا : لربي عليَّ منن عظيمة وأفضال جسيمة : منها تلك الأعضاء التي وهبني إياها بغير سابق عطاء مني واستحقاق لي ، وهو سبحانه خلقها لطاعته وعبادته : (وَمَا خلقتُ الجنُّ وَالإنسَ إلا لِيَعَبُدُون . مَا أريدُ مِنْهُم من رَزْقَ وَمَا أريد أن يُطعِمُون . إنَّ اللَّهُ هُوَ الرَّزَاق ذو الْقَوَّةِ الْمَتِينُ ) الذاريات : ٥٦- ٨٨.

وإن الله قد جعل عليها صدقات ففي الحديث : « يصبح على كل سلامى من الناس صدقة كل يوم تطلع فيه الشمس » . ففي كل يوم يمر وعلى كل عضو منه صدقة، فكم من نعمة لله على عبده ، وكم من يوم مر من عمره ، فكم وفى من الصدقات ، وكم بقي عليه من الديون ، وكل ذلك داخل في الميزان.

هذه لمحة يسيرة من وقضة الحساب التي ينبغي للعبد أن يقوم بها مع نفسه . والله من وراء القصد . وكتبه : محمد صفوت نور الدين

٤



## المبادرة بالأعمال الصالحة :

قال رسول الله ﷺ : «بادروا بالأعمال فتنا كقطع الليل المظلم، يصبح الرجل مؤمنا ويمسي كافراً ، أو يمسي مؤمنا ويصبح كافراً ، يبيع دينه بعرض من الدنيا ». [أخرجه مسلم ، كتاب الإيمان (١١٨) ، والترمذي كتاب الفتن (٢١٩٥) ، وأحمد ].

قال النووي : معنى الحديث الحث على المبادرة إلى الأعمال الصالحة قبل تعذرها والاشتغال عنها بما يحدث من الفتن الشاغلة المتكاثرة المتراكمة كتراكم ظلام الليل ، ووصف النبي تخ نوعاً من شدائد تلك الفتن وهو أن الرجل يمسي مؤمنًا ويصبح كافراً ، وهذا لعظم الفتن ينقلب الإنسان في اليوم الواحد هذا الانقلاب .

وقال شارح الترمذي : وحاصل المعنى : تعجلوا بالأعمال الصالحة قبل مجيء الفتن المظلمة من القتل والنهب والاختلاف بين المسلمين في أمر الدنيا والدين ، فإنكم لا تطيقون الأعمال على وجه الكمال فيها .

وقد ورد في صحيح مسلم بيان هذه الفتن التي تحول دون العمل الصالح والأمر بالمبادرة بالأعمال الصالحة قبل حلول الفتن في آخر الزمان ، وذلك في حديث أبي هريرة عن النبي «بادروا بالأعمال ستا : طلوع الشمس من مغربها أو الدخان أو الدجال أو الدابة أو خاصة أحدكم أو أمر العامة ». [أخرجه مسلم، كتاب الفتن (٢٩٤٧) ، وابن ماجه كتاب الفتن (٤٠٥١) ، وأحمد ].

ولا شك أن هذه الفتن العظام هي آخر الزمان تحول بين العبد وبين الأعمال الصالحة ، وغالباً ما تكون هذه الفتن مهلكة لا ينجو منها إلا عبد وفقه الله تعالى ، وعصمه بالإيمان واليقين . وحرض العبد على الخيرات والمبادرة بالطاعات دون تسويف من توفيق الله تعالى ، همن وفقه الله أولا وفقه آخراً ولا ريب ، وهذه الفتن العظام عامة في كل من يدركها ، وحتى من لا يدركها سوف يأتيه ما يشغله من خاصة نفسه ، كالمرض ، والهرم ، ومشاغل الحياة ، ثم الموت ، وقد نقل النووي تفسير جملة : أو خاصة أحدكم بأنها الموت يأتي فيحول بين المرء ويين العمل حتى يتمنى المرء أن يرجع إلى الدنيا ليتمكن من عمل صالح طالما أعرض عنه في دار الدنيا . بقلم رئيس التحرير د / جمال المراكيي



العدد الرابع السنة الثلاثون التوجيج

قال تعالى : ﴿ حَتَّى إذا جَاءَ أَحَدَهُمُ الْمُوتَ قَالَ رَبُّ أَرْجَعُونَ ()) لِعَلَى أَعْمَلُ صَالحا فيما تركت كلا إِنَّهَا كَلِمَةٌ هُوَ قَائِلُها وَمِن وَرَائِهِم بَرْزَخُ إِلَى يَوْم يُعَتُونَ (...) ﴾ [المؤمنون : ٩٩، ١٩٠].

1 101 1 00

فِقَالُ تَعَالَى ؛ ﴿ وَأَنْفَعُوا مِنَ مَا رَزَقْنَاكُم مِن قَبْلِ أَن يَأْتِي أَحَدَكُمُ الْمُوْتُ فَيَقُولُ رَبَ لَوْلا أَخَرْتِنِي إِلَىٰ أَجَلَ قَرِيبَ فَأَصَدَقَ وَأَكُنَ مَنَ الصَّالِحِينَ () وَلَن يُؤَخَرَ اللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَاءَ أَجَلُها واللَّهُ خَبِيرٌ بَمَا تَعْمَلُونَ () ﴾ [المُناهقُونَ : ١٠، ١١].

ومن فقه التعبد أن يحرص المؤمن على أن تكون حياته كلها في طاعة ربه ومرضاته ، حتى أمور العادات والمباحات يحولها بالنية الخالصة وباحتساب الثواب إلى عمل صالح يثاب عليه ، فيأكل ليتقوى على طاعة ربه وليحفظ نفسه ، ممتثلا قول الله تعالى : ﴿ يَا بِنِي آدَمَ حَذُوا زَيْتَكُم عَنْدُكُلُ مَسْجَدٍ وَكُلُوا وَأَشْرَبُوا وَلا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لا يُحبُ الْمُسْرِفِينَ (٢) ﴾ [الأعراف ٢٢].

ويطعم أهله محتسبًا أجر ذلك عند الله كما قال النبي لسعد: «إنك لن تنفق نفقة تبتغي بها وجه الله إلا أجرت عليها حتى اللقمة تضعها في في امرأتك» .

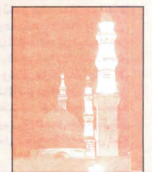
ويمشي إلى الطاعة محتسباً أجر الخطى ترفع كل واحدة منها درجة وتخط خطيئة ويكتسب بها حسنة ، وينام محتسباً نومته كما يحتسب قيامه من الليل سواء بسواء ، وقد جلس معاذ بن جبل مع أبي موسى الأشعري باليمن يتذاكران العبادة وقيام الليل فقال معاذ بن جبل : وأنا أقوم وأنام ، واحتسب نومتي كما أحتسب قيامي وصلاتي بالليل ، وهذا من فقه معاذ وعلمه بأن الجسد لا بد لله من قسط من الراحة ، ولولا هذا القسط لعجز عن الطاعة ، ولهذا فهو يحتسب وقت النوم ويرجو ثوابه كما يحتسب وقت القيام الصلاة ، وفي هذا وأمث الله يقول النبي تن : « لك ما احتسبت ، لك ما احتسبت» .

ومن فقه التعبد أن يعلم العبد أن العمر قصير، وأن القربات لا حصر لها، وأن الوقت الواحد يصلح لعديد من الأعمال الصالحات، ولكن لا يتمكن العبد فيه إلا من عمل واحد بعينه، فيحرص على ما يراه أفضل العمل في ذلك الوقت.

قال ابن القيم : أفضل أنواع العبادة العمل على مرضاة اللّه تعالى في كل وقت بما هو مقتضى ذلك الوقت ووظيفته ، فأفضل الأعمال في وقت الجهاد هو الجهاد ، وإن أدى إلى ترك الأوراد من صلاة الليل والنهاد ، بل ومن ترك ابتمام صلاة الفرض كما في حالة الأمن ، ولأجل هذا شرع الله صلاة الخوف . وأفضل الأعمال في وقت حضور الضيف القيام بحقه والاشتغال به عن الورد المستحب وعن القيام بحق الزوجة والأولاد ، والأفضل في وقت السحر الاشتغال بالصلاة والذكر والدعاء والابتهال .

والأفضل في وقت الأذان الإقبال على السلاة وتحقيق شرائطها من طهارة وتجمل ، واستحضار القلب للدخول على ملك اللوك بعد إجابة المؤذن .

والأفضل في وقت استرشاد الجاهل هو الإقبال عليه وتعليمه ما ينفعه .



التوحيد العدد الرابع السنة الثلاثون

والأفضل في أوقات ضرورة المحتاج إلى المساعدة أن تبادر إلى مساعدته وإغاثته وايثار ذلك على أورادك ، والأفضل في وقت قراءة القرآن جمع القلب على تدبره وتفهمه والعزم على تنفيذ أوامره حتى كأن الله تعالى يخاطبك به . والأفضل في وقت الوقوف بعرفة الاجتهاد في التضرع والدعاء والذكر دون الصوم المضعف عن ذلك .

والأفضل في أيام عشر ذي الحجة الإكثار من العبادة والذكر، خاصة التكبير والتهليل والتحميد ، فهو أفضل من الجهاد غير المتعين ، والأفضل في العشر الأخيرة من رمضان لزوم المسجد والاعتكاف فيه دون التصدي لمخالطة الناس ، حتى إنه أفضل من تعليمهم العلم ، والأفضل في وقت مرض أخيك المسلم عيادته والتخفيف عنه .

والأفضل في وقت موت أخيك المسلم تجهيزه وتشييع جنازته والاعتبار بموته والدعاء له ... إلخ . [«مدارج السالكين» (ج۱، ص۱۰۰، ۱۰۰)].

الحرص على الأعمال المضاعفة الأجور:

ومن فقه التعبد أن يفاضل المؤمن بين الأعمال المندوبة ؛ فيختار أفضلها وأعظمها أجراً ، ومن هذه الأعمال :

٥ صلاة الرجل في الجماعة ؛ لقول النبي ٥ ، «صلاة الجماعة أفضل من صلاة الفذ بسبع وعشرين درجة» . [متفق عليه].

الصلاة في المسجد البعيد أفضل من المسجد القريب؛ لأن كل خطوة يخطوها المسلم تحط عنه خطيئة، وتكتب له حسنة، وترفع له درجة.

التبكير إلى الجمعة ، والاغتسال يومها ، والانصات للإمام ؛ لقول النبي ٤: «من راح في الساعة الأولى فكأنما قرب بدنة ، ومن راح في الساعة الثانية فكأنما قرب بقرة...» [متفق عليه] . ولقول النبي ٤: «من غسل واغتسل وبكر وابتكر ومشى ولم يركب ودنا من الإمام فاستمع ولم يلغ، كان له بكل خطوة أجر سنة صيامها وقيامها ». [ أبو داود بسند حسن] .

المكث في المسجد قبل الصلاة وبعدها ؛ لقول النبي ٥٠ ، لا يزال العبد في صلاة ما كان في مصلاه ينتظر الصلاة » ، ولقوله ٥٠ ، ولا أن أدلكم على ما يمحو الله به الخطايا ويرفع به الدرجات: إسباغ الوضوء على المكاره، ونقل الخطى إلى المساجد ، وانتظار الصلاة بعد الصلاة ، فذلكم الرياط ... » [الحديث رواه مسلم] .

الصلاة في المسجد الحرام ومسجد النبي ﷺ ومسجد قباء؛ لقوله ﷺ : «صلاة في مسجدي هذا خير من ألف صلاة فيما سواه إلا في المسجد الحرام ، وصلاة في المسجد الحرام أفضل من مائة ألف صلاة» ، ولقوله ﷺ : «صلاة في مسجد قباء كعمرة» .

ا صلاة العشاء والفجر في جماعة ؛ لقول النبي ﷺ : «من صلى العشاء في جماعة ، فكأنما قام نصف الليل ، ومن صلى الصبح في جماعة فكأنما قام الليل كله» . [أخرجه مسلم].

المسلاة في 1 zuit البعيد أفضل منالمسجد القريب لأن كل خطوة يخطوها تحط عنه خطيئة وتكتباله 1) 2:00 >



العدد الرابع السنة الثلاثون ألتوحي

# فقسهالتعسد

• صلاة النوافل في البيت ؛ لقول النبي ، حسلاة الرجل النافلة في بيته أفضل من صلاة في مسجدي هذا» . [أبو داود بسند صحيح]، ولقوله ، ، خير صلاة المرء صلاته في بيته إلا المكتوبة» .

الجلوس للذكر في المسجد بعد صلاة الصبح ، وصلاة ركعتين بعد الشروق ؛ لقول النبي ﷺ : «من صلى الفجر في جماعة ، ثم قعد يذكر الله حتى تطلع الشمس ، ثم صلى ركعتين، كانت له كأجر حجة وعمرة تامة ، تامة، تامة».

الذكر المضاعف . عن جويرية أن النبي ﷺ خرج من عندها بكرة حين صلى الصبح ، وهي في مسجدها ، ثم رجع بعد أن أضحى ، وهي جالسة ، فقال ، «ما زلت على الحال التي فارقتك عليها؟ » قالت ، نعم . قال النبي ﷺ ، « لقد قلت بعدك أربع كلمات - ثلاث مرات - لو وزنت بما قلت منذ اليوم لوزنتهن ، سبحان الله وبحمده عدد خلقه ورضا نفسه ، وزنة عرشه، ومداد كلماته ».

قراءة خواتيم سورة البقرة كل ليلة ؛ لقول النبي ﷺ : «من قرأ بالآيتين من آخر سورة البقرة في ليلة كفتاه». قيل : تكفيه عن قيام الليل ، وقيل : تكفيه من كل سوء.

القراءة سورة الإخلاص والمعوذتين ثلاث مرات صباحاً ومساءً ومساءً وعند النوم ، والأحاديث في ذلك كثيرة ، منها : ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدَ ﴾ والمعوذتان أحد ﴾ تعدل ثلث القرآن . ومنها : ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدَ ﴾ والمعوذتان حين نمسي وحين تصبح ثلاثا يكفيك من كل شيء [ النسائي ، كتاب الاستعاذة (٥٤٣٠)].

القراءة سورة الملك ؛ لقول رسول الله ﷺ : «إن سورة من القرآن ثلاثون آية شفعت لرجل حتى غفر له ، وهي تبارك الذي بيده الملك» .[ حسنه الألباني في « صحيح الجامع» (٢٠٩١)].

وقوله ﷺ : «سورة تبارك هي المانعة من عذاب القبر» . « صحيح الجامع» (٣٦٤٣) .

ا صيام يوم عرفة ويوم عاشوراء وست من شوال . سُئل رسول الله (عن صوم يوم عرفة ؟ قال : « يُكفر السنة الماضية والباقية ». [رواه مسلم].

وسنئل عن صيام يوم عاشوراء فقال : «يَكفر السنة الماضية». وقال : «من صام رمضان واتبعه ستًا من شوال فكأنما صام الدهر». دالإكثار من العمل الصالح في عشر ذي الحجة ؛ لقوله نه :

«ما من أيام العمل الصالح فيها أحب إلى الله تعالى من هذه الأيام» يعني : أيام العشر ، قالوا : يا رسول اللّه ، ولا الجهاد في سبيل اللّه؟ قال : «ولا الجهاد في سبيل اللّه ، إلا رجل خرج بنفسه وماله ، فلم يرجع من ذلك بشيء» . رواه البخاري .

العمرة في رمضان ؛ لقول النبي ﷺ : «عمرة في رمضان تعدل حجة».

الحرص على الأعمال التي يجري ثوابها بعد الموت ومن فقه التعبد أن يحرص المؤمن على الأعمال التي لا ينقطع ثوابها بموته وانقطاع عمله كالصدقة الجارية ؛ لقول

الجماوس للذكسرفي المسحد بعد صلاةالصبح وصلاة ركعتين بعد الشروق تعدل أجر à zo 



التوجيج العدد الرابع السنة الثلاثون

النبي ﷺ : «إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث : صدقة جارية ، أو علم ينتفع به ، أو ولد صالح يدعو له» .

والحرص على الموت في رباط لجهاد أعداء الله وحماية ثغور المسلمين ؛ لقول النبي ﷺ ، «رباط يوم وليلة أفضل من صيام شهر وقيامه صائمًا لا يفطر وقائمًا لا يفتر ، وإن مات مرابطا جرى عليه كصالح عمله حتى يبعث ، ووقى من عذاب القبر» . أخرجه أحمد (٢٢٦١٩) .

وفي رواية لمسلم : «وإن مات جرى عليه عمله الذي كان يعمله، وأجري عليه رزقه ، وأمن الفتان» .

ومن الرباط: المكث في المساجد بعد الصلوات - كما تقدم.

ومن الفقه أن يحرص المؤمن على تحصيل هذا الثواب بالحرص على الإخلاص ، ومتابعة النبي ﷺ ، وترك البدع والمحدثات ، وعدم الاغترار ببدع تعبدية وردت فيها أحاديث واهية أو آثار ضعيفة أو منامات وحكايات ، فخير الهدي هدي محمد ﷺ ، وشر الأمور محدثاتها .

ومن الفقه ألا يعجب المؤمن بعمله ويغتر به ، بل يظل على خوفه من عدم قبول العمل مع رجائه في ثواب الله عز وجل .

ومن الفقه ألا يُحبط المؤمن عمله بانتهاك حرمات الله تعالى إذا خلابها ، أو بالاعتداء على حقوق الآخرين ؛ لقول النبي ﷺ : « لأعلمن أقوامًا من أمتي يأتون يوم القيامة بحسنات أمثال جبال تهامة بيضًا ، فيجعلها الله هباء منثورًا » .

قال ثوبان : صفهم لنا ، جلهم لنا أن لا نكون منهم ونحن لا نعلم ؟ قال : «أما إنهم إخوانكم ومن جلدتكم ، ويأخذون من الليل كما تأخذون ، ولكنهم أقوام إذا خلوا بمحارم الله انتهكوها » . «الصحيحة » (٥٠٥) .

وقول النبي ﷺ : «أتدرون من المفلس ؟» . قالوا : المفلس فينا من لا درهم له ولا متاع ، فقال : «إنَّ المفلس مِنْ أمتي من أتي يوم القيامة بصلاة وصيام وزكاة ، ويأتي قد شتم هذا ، وقذف هذا ، وأكل مال هذا ، وسفك دم هذا ، وضرب هذا ، فيعطى هذا من حسناته ، وهذا من حسناته ، فإن فنيت حسناته قبل أن يُقضى ما عليه أخذ من خطاياهم فطرحت عليه ، ثم طرح في النار» . رواه مسلم .

والله الموفق والهادي إلى سواء السبيل .

من الفقه ألا يعجب المؤمن بعمله ويغتر به، بل يظل على خوفه من عدم قبول العمل مع رجائه في ثواب الله {



العدد الرابع السنة الثلاثون ألتوحيج

قَدَّرْنَا بِيَنَكُمُ الْمَوْتَ وَمَا نَحْنُ بِمَسْبُوقِينَ 🕞 عَلَىٰ أَن نُبِدَلَ أَمْثَالَكُمْ ونُنشئكُمْ في ما لا تَعْلَمُونَ (1) وَلَقَدْ عَلَمْتُمُ النَّشاةَ الأُولَىٰ فَلَوْلا تَذَكَّرُونَ (٢٣) أَفَرأَيْتُم مَّا تَحْرُثُونَ (٦٣) أَأَنتُمْ تَزْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنُ الزَّارِعُونَ (٦٢) لو نشاء لجعلناه حطامًا فظلتُم تفكَّهُونَ (٦٦) إنَّا لمغرمُونَ (٦٦) بال نَحْنُ مَحْرُومُونَ (٢٢) أَفَرَ أَيْتُمُ الْمَاءَ الَّذِي تَشْرِبُونَ (٦٦) أَأَنْتُمْ أَنْزَ لُتُمُوهُ منَ الْمُزْنَ أَمْ نَحْنُ الْمُنزِلُونَ (٦٦) لَوْ نَشَاءُ جَعَلْنَاهُ أَجَاجًا فَلَوْ لا تَشْكُرُ و ن (٧) أَفَر أَيْتُمُ النَّارِ الَّتِي تُورُونَ (٧) أَأَنتُمُ أَنشَأْتُمُ شَجَر تَهَا أَمْ نَحْنُ الْمُنشئُونَ (٧٢) نَحْنُ جَعَلْنَاهَا تَذْكُرَةَ وَمَتَاعًا لَلْمُقُوبِنَ (٧٣) فَسَبَحْ بِاسْم رَبِّكَ الْعَظِيمِ (٢٤) فَلا أُقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النُّجُومِ (٧٠) وإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوْ تَعْلَمُونَ عظيمٌ (٧) إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ (٧٧) في كتاب مَكْنُون (٧٨) لا يَمَسُّهُ إِلاَّ الْمُطَهِّرُونَ (٢٩) تَنزيلٌ من رَّبّ الْعَالَمينَ (٨٠) أَفَبِهَذَا الْحَدِيث أَنتُم مُدهنون ( ٨٠) وتجمعلون رزْقَكُم أَنَّكُم تُكَذَّبُونَ ( ٢٠) فَلُولا إذا بَلَغَت الْحُلْقُومَ (٢٠) وأَنْتُمْ حينئذ تنظُرُونَ (٢٠) وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْه منكُمْ وَلَكَن لاَ تُبْصرُونَ ۞ فَلَوْلا إِنْ كُنتُمْ غَيْرٍ مَدينينَ ٦٦) تَرْجِعُونَهَا إِنْ كُنتُمْ صادقين (٧٧) فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ الْمُقَرَّبِينَ (٨٨) فَرُوحٌ ورَيْحَانٌ وَجَنَّةُ نَعِيم (٨٩) وأَمَّا إن كَانَ منْ أَصْحَابِ الْيَمِينِ (٠٠) فَسَلامٌ لَكَ منْ أَصْحَابِ الْيَمِينِ (A) وأَمًا إن كانَ من المُكذَبِينَ الضَّالَينَ (A) فَنُزَلٌ مَنْ حَميم (A) وتَصْلِيَةُ جَحِيمٍ ٢٠٠ إِنَّ هَذَا لَهُوَ حَقُّ الْيَقِينِ ٢٠٠ فَسَبَحْ بِاسْمٍ رِبِّكَ العظيم (٩٦) ﴾

﴿ أَفَرِ أَيْتُم مَّا تُمْنُونَ (٥٠) أَأَنتُمْ تَخْلُقُونَهُ أَمْ نَحْنُ الْخَالَقُونَ (٥٠) نَحْنُ

سورة الواقعة

المقة الأغرة

ألتوجيك العدد الرابع السنة الثلاثون



بقلم الدكتور :

لما ذكر الله تعالى إنكار المشركين للبعث ، وأمر نبيه منه أن يقول لهم : ﴿ قُلْ إِنَّ الأُوَّلِينَ وَالآخرينَ لمجموعون إلى ميقات يوم مَ عَلوم ﴾ ، أتبع ذلك بذكر الأدلة والبراهين على إمكان

هذاالجمع،فقالتعالى:

﴿ نَحْنُ خَلَقْنَاكُمْ ﴾ يعنى: أول مرة ، ﴿ فَلُوْلا تَصَدِقُونَ ﴾ ، أنا

قادرون أن نعيدكم خلقًا آخر،

فأول دليل على أن الله يحيى

الموتى، ويبعث من في القبور؛ أن الله خلق الخلق أول مرة ، قلن

يعجزأن يعيدهم بعد الموت مرة

ثانية، كما قال تعالى: ﴿ وَهُوَ

الذي يبدأ الخلق ثم يعيده وهو أهون عليه وله المثل الأعلى

في السب ماوات والأرض وهو

العزيز الحكيم ﴾ [الروم: ٢٧].

وقد تكررفي القرآن الكريم الاستدلال بالنشأة الأولى على

النشأة الثانية ، قال تعالى :

﴿ وَيُصْوِلُ الإنسَانُ أَإِذَا مَا مِتُ

لسوف أخرج حيا أولا يذكر الإنسان أتا خلقتاه من قبل ولم

يَكُ شَيْئًا فوريك لتحشريَّهُم ﴾

[مريم: ٦٦، ٦٢]. وقال تعالى:

﴿ أُولِمْ بِرَ الإنسانُ أَنَّا خَلَقْتَاهُ مِنْ نطفة فإذا هو خصيم ميس

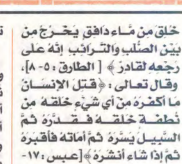
وضرب لنا مثلا ونسى خلقه قال

من يحيى العظام وهي رميم قل يحييها الذى أنشأها أول مرة

وَهُوَ بِكُلْ خُلْقَ عَلِيمٌ ﴾ [ يس: ٧٢- ٢٩]، وقال تعالى: ﴿فلينظر الإنسان مم خلق

تفسير الآيات:

العظيم بدوي



. [ 77

أفرأيتم ما تمتون > : هل رأيتم هذا الماء المهين يراق فى الأرحام فيكون منه الإنسان ؟! انتم تخلق ونه أم نحن الخالقون وهوسؤال تقريري لا يحتاج إلى جواب، فقد كانوا مقرين أن الله هو الذي خلقهم ، فالله الذي خلقكم مما تمنون ، قادر أن يعيدكم بعدما تموتون، كما قال تعالى : ﴿ أَيَحْسَبُ الإنسان أن يترك سدى ألم يك نطفة من متنى يمتى ثم كان علقة فخلق فسوى فحعل منه الروجين الذكر والأنثى أليس ذلك بقادر على أن يخيى الموتر ) [ القدامة : ٣٦ - ٢٠ ].

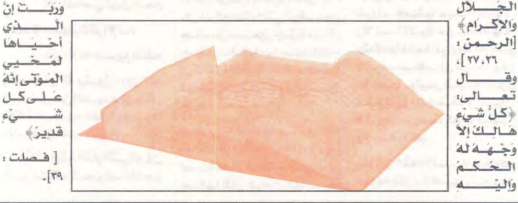
﴿ نحْنُ قَــدَزْنَا بَيْنَكُمُ الْمُوْتَ ﴾ ؛ فلن ينجو من الموت أحد ، كما قال تعالى ؛ ﴿ كُلُّ مَنَ عَلَيْهَا فان وَيَبَقى وَجَهُ رَبِكَ دُو الْحَــلاً!

ترجعون ﴾ [القصص: ٨٨].

 وَمَا تَحْنُ بِمَسْبُوقَيْنُ ﴾ أي: وما نحن بعاجزين : ﴿ عَلَى أَن تُبَدل أمَ شالكم ﴾ يعنى: إن أهلكناكم ، كما قال تعالى : ﴿ يَا أيها التاس أنتم الفقراء إلى الله والله هو الغني الحميد إن يشأ يدهيكم ويأت بخلق جديد وما ذلكَ على الله بعزيز ﴾ [فاطر: 10 - 17]، وقال تعالى : ﴿ هَا أَنْتُمْ هؤلاء تدعون لتنفقوافى سبيل الله فمنكم من يبخل ومن يُبْحُلُ فَإِنَّمَا يُبْحُلُ عَنْ تَقْسِه والله الغنى وأنتم المقراء وإن تتولوا يستبدل قوما غيركم ثم لا يكونوا أمَتَ الكم ﴾[محمد: ٣٨]، وقوله تعالى: ﴿ وَنُنشَبْكُمُ في ما لا تعلمون ﴾ من الصفات والأحوال ﴿ وَلَقَدْ عَلَمْتُمُ الْنَشَاة الأولى فلولا تذكرون ، فتعلمون أن الذى أنشاكم أول مرة قادر أن يعبدكم مرة ثانية ، كما قال تعالى : ﴿ كَمَا بَدَأَنَا أَوَّلَ خلق تعيده وعدا علينا إتاكتا فاعلين ﴾ [الأنبياء: ١٠٤]، هذا أول دليل على إمكان البعث.

والدليل الثاني : ﴿ أَفَرَأَيْتَم مَّا تَحْرَثُونَ أَأَنْتَمْ تَرْرَعُونُهُ أَمْ نَحْنُ الرَّارِعُونَ ﴾ ترى الأرض سوداء

جرداء، لا زرعفيها، قد بذر الفلاحون البذور وانتظروا رحمة الله تعالى، فإذا أغاث الله العباد اهترت الأرض وربت وأنبتت من كل زوج بهيج، وهذا دليل من الأدلة الدالة على أن الله يبعث من في القبور، ولذلك قال تعالى: ﴿ وَتَرَى الأرض هامدة فإذا أنزلنا عليها الماء اهترت وربت وأنبتت من كل زوج بهيج ذلك بأنَّ الله هو الحق وأثله يحيى الموتني وأثله على كل شيء قدير وأن الساعة أتية لاريب فيها وأن الله يَبْعَثُ مَنْ فِي الْقَبْور ﴾ [الحج: ٢،٦]، وقال تعالى: ﴿ الله الَّذِي يُرْسِلُ الريَّاحَ فَتَثْيِرُ سَحَابًا فَيُبْسَطَهُ فِي السَّمَاءِ كيف يشاء ويجعله كسفا فترى الودق يخرج من خلاله فإذا أصاب به من يشاء من عباده إذا هم يستبشرون وإن كادوا من قبل أن يُنْزَلُ عَلَيْهم من قبله لمبلسين فانظر إلى آثار رحمت الله كيف يحيى الأرض بغد موتها إنَّ ذلك لم حَيى الموتى وهو على كل شيء قدير) [الروم : ٤٨ - ٥٠ ]، وقال تعالى : ( ومن آباته أتك ترى الأرض خاشعة فإذا أنزلنا عليها الماء اهترت



العدد الرابع السنة الثلاثون ألتوحيك



« لو نشاء لجعلتاه خطاما »
 « لو نشاء لجعلتاه خطاما »
 « لا تهديد من الله تعالى
 لعباده ، وقد أقروا أنه سبحانه
 الزارع لا هم ، إن كفروا نعمة
 الزارع لا هم ، إن كفروا نعمة
 الله بأن يصيبهم في الزرع
 بهلاكه قبل حصاده ، « فظلتم
 تفكّهون » تتعجبون مما نزل
 « إنا لمقرمون »، وتارة تقولون ؛
 « بَلْ نحْن مُحْرومون ».
 .

﴿ أَفْسِرَأَيْتُمُ الْمُسَاءَ الَّذِي تشريون أأنتم أنزلت موهمن المُرْن أُمْ نَحْنُ الْمُنْزِلُونَ ﴾ ، ثم هددهم بإفساد هذا الماء عليهم بجعله ملحا أجاجا، لا يصلح لزرع ولا لشرب، فقال : ﴿ لَوْ نَشَاءُ جَعَلْنَاهُ أجاجا فلولا تشكرون ﴾ ،فلولاتشكرون الله على نعمه كلها ، ومنها نعمة الماء، فبالشكر تدوم النعم وتزيد، وبالكفر تقل النعم حتى تذهب، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذْ تَأَدَّنُ رَبِّكُمُ لَئِنْ شَكَرْتُمُ لأزيد تكم ولئن كفرتم إن عَدْابِي لْشَدِيدْ ﴾، ولذا قال القائل:

وإذاكنت في نعمة فارعها

فإن المعاصى تزيل النعم

وحافظ عليها بشكر الإله

فإن الإله سريع النقم

وقد كان ﷺ يقول: «إن الله ليرضى عن العبد أن يأكل الأكلة فيحمده عليها ، ويشرب الشرية فيحمده عليها ».

﴿ أَهْـرَآيَتَمُ النَّارَ الَّتِي تَورُونَ أَنْتَمَ أَنْشَـأَتَمَ شَـجَـرَتَهَا أَمَ نَحْنُ

# حتى

تخافوها، فتعمل واعلى وقاية أنفسكم منها، وأين نار الدنيا من نار الآخرة ؟ قال 3 : «إن ناركم هذه التي توقدون جزء من سبعين جزءا من نار جهنم». قالوا : يا رسول الله، إن كانت لكافية، قال : «فإنها فضلت عليها بتسعة وستين

فإذا رأيت الناريا عبد الله فتذكر نار الآخرة ، وقل : ﴿ رَبَّنَا اصرف عَتَا عَدْابَ جَهَتَمَ إِنَّ عَدْابَهَا كَانَ غَرَامًا . إِنَّهَا سَاءِتَ

مُسْتَقَرّا وَمُقَامًا ﴾ ، وقل : يا نفس ، هذه نار الدنيا ، فهل تصبرين عليها ساعة واحدة ؟! فكيف بك بنار الآخرة : ﴿ نارُ الله الْمُوقدة الَّتِي تَطَلعُ عَلى الأَفْتَدَةِ إِنَّهَا عَلَيْهِم مُؤْصَدة فِي عَمَد مُمُدَدَة ﴾ [ الهمزة : ٥- ٩]، فاعملي يا نفس صالحا ، عسى أن ينجيك الله من النار.

وأما قوله تعالى : ﴿ وَمُتَّاعًا للمُقوين ﴾ أي: للمسافرين ، يقال: أقوت الدار، إذا رحل أهلها ، والمراد بالمسافرين جميع الناس، لا المسافرين عرفا، فمن المعلوم أن انتصاع المقيم بالنار أكشرمن انتفاع المسافر، فاستخدام المسافر للنارقليل ، وأما المقيم فما أكثر إيقاده النار. قال العلماء : أراد الله أن يقول للناس : يا أيها الناس ، إنكم مسافرون من الدنيا إلى الأخرة: فلا تقرئكم الحياة الدنيا

ولا يَعْرَبْكُم بِاللَّه الْغَرُورُ ﴾ لقمان : ٣٣]. فالمسافر لا يتعلق بشيء مما يمرّبه في سفره ، ولا يؤثر الإقامة في بلد الغربة على وطنه ، وأنتم في الدنيا غرباء ، فعيشوا عيشة الغرباء ، غرباء ، فعيشوا عيشة الغرباء ، ولا تستكثروا من حطامها ، وتطلعوا دائما إلى وطنكم الذي الأخرة ، وليس فيه سوى منزلين : الجنة ، أو التار ، فتزودوا من سفركم ما تبلغون به جنة ريكم.

ولما أرى الله الإنسان مظاهر قدرته قال : ﴿فُسَبِحَ بِاسَم رَبِكَ



العظيم ﴾، قال النبي ﷺ : «من قال : سبحان الله وبحمده ، غرست له نخلة في الجنة ». وقال ﷺ : «كلمتان خفيفتان على اللسان ، ثقيلتان في الميزان ، حبيبتان إلى الرحمن : سبحان الله وبحمده ، سبحان الله العظيم ».

﴿ فُلْأَ أَقْسِمُ بِمُوَاقَع التجوم ، والتجوم هي هذه النجوم التي جعلها الله زينة للسماء الدنيا ، ومواقعها منازلها، ﴿ وَإِنَّهُ لَقَسَمُ لَوْ تَعْلَمُونُ عظيم ، وجوابه : ﴿ اتَّهُ لقرآن كريم في كتاب مَكْنُون ﴾: مصون ومحفوظ ، ﴿ لا يَمَسُّهُ الأ المطهرون ، كما قال تعالى : ﴿ كَلا إِنَّهَا تذكرة فمن شاءذكره فى منحف مكرَّمة مرفوعة مطهرة بأيدى سفرة كرام برزة »، ﴿ تَنزيلُ من رَّب الْعَالَمِينَ ٥٠ كما قال تعالى : ﴿ تنزيلُ الكتاب من الله العزيز الحكيم ﴾ [ الزمر : ١ ]، ﴿ تنزيلُ الكتاب من الله العزيز العليم ﴾ [غافر ٢٠ ]، ﴿ تَنْزَيْلُ مِنَ الرَّحْمَن الرّحيم ﴾ [ فصلت: ٢ ]، ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنْزَيِلُ رَبِ الْعَالَمِينَ تَزَلُ به الروح الأمين على قليك لتكون من المنذرين بلسان عَرْبِي مَبِينَ ﴾[الشعراء: ١٩٢--[190

أف في فذا الحديث أنتم
مُدد في في الحديث أنتم
مُدد في في الحديث الحديث الحديث في الحديث الح الحديث الحد معاديث الحديث الحد الحديث الحديث الحديث الحديث الحديث الحديث الحديث الحديث الحديث الحدي الحديث الحديث الحديث الحديث الحدي الحديث الحديث الحد

تكذبون ( بما أنزل الله ، ( فلولا إذا بلغت الخلقوم ) أي : بلغت الروح الحلقوم عند الاحتضار ، ( وأنتم حيثيد تنظرون ) إلى المحتضر ولا ممكون له نفعا ، كما قال تعالى: ( وقيل من رأق ) [ القيامة : ٢١، ٢٧]، هل من أحد يرقي هذا الإنسان ، وذلك بعدما رأوا الدواء لم يغير شيئا ، ( وظنَ ) أي : اعتقد المحست ف

لا فائدة من الدواء، ولا فائدة من الرقى ، و (أنه الفرراق) قد آن أوانه : (وَنحْنُ أقَررَبَ إليَهِ منكمَ ) المراد مالئكة الموت ، حين جلسوا تحت رجله مد حين جلسوا تحت رجله مد بصره ، وجلس ملك الموت عند رأسه ، (ولكن لا تبصرون ) ، ولفولا إن كنتم غير مدينين ) أي : غير مجزيين ولا محاسبين : (قريهات هيهات .

وقد سبق في سورة «ق» ذكر حديث البراءبن عازب عن

وقوله تعالى : ﴿ قَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنْ المقريين فروح وريحان وجثة نعيم وأمًّا إن كان من أصحاب السمين فسلام لك من أصحاب السمين وأمسا إن كان من المكد لين الضّالين فترل من حميم وتصلية حجيم ، فهذه أحوال الناس عند الاحتضار، فإما أن يكون الإنسان من السابقين فيكون من المقربين : ﴿ فِي جِنَّاتِ التَّعِيم ﴾ له فيها روح وريحان ، رحمة وراحة واستراحة ورزق . ﴿ وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنْ أَصْحَاب اليمين فسلام لكمن أصحاب اليمين ، أي: أن الملائكة تسشره بذلك عند الاحتضار، فتقول له: لا بأس عليك فأنت من أصحاب اليمين ، وأهل اليمين قد بعثوا لك السلام، ﴿ وَأَمَّا إِنَّ كان من المكذبين الضالين فترل من حميم وتصلية جحيم ، وقد سبق تفسيره فى قوله تعالى : ﴿ وأَصْحَابُ الشمال ما أصحاب الشمال ﴾ إلى ق\_وله : ﴿ هذا تَرْلَهُمْ يَوْمُ الدين .

النبي على وصف حالة

الاحتضار وكيفية قبض الروح.

ثم ختمت السورة بقوله تعالى : (انَ هَذا ﴾ الذي أخبرناكم به في هذه السورة ﴿لهُوَ حَقَ اليُقين ﴾ ، فلا ترتابوا فيه ، ولا تشكوا في وقوعه ، ﴿ فسبحان باسم ربك العظيم ﴾، سبحان الله وبحمده ، سبحان الله العظيم .

العدد الرابع السنة الثلاثون ألتوحيج



أخرج البخاري في «صحيحه»، كتاب اللباس ، باب : تقليم الأظفار ، عن ابن عمر رضي الله عنهما ، أن رسول الله الله قال : «من الفطرة حلق العانة ، وتقليم الأظفار، وقص الشارب» . والحديث جاءفي رواية البخاري أيضًا بقول : «الفطرة خمس ، أو خمس من الفطرة .... ». وفي حدايث آخرعن مائشة رضى الله عنها : «عشر من الفطرة ...» . والحديث عند مسلم. وذكرابن العربى أن خصال الفطرة تبلغ ثلاثين خصلة . قال ابن حجر : فإذا أراد خصوص ما ورد بافظ الفطرة فليس كذلك ، وإن أراد أعم من ذلك فلا تنحصر فى الثلاثين ، بل تزيد كثيرًا ، ثم ذكر ابن حجر أنها في الأحاديث خمس عشرة، وهى: الختان، والاستحداد، ونتف الإبط، وتقليم الأظفار، وقص الشارب، والوضوء، والاستنشاق، والاستنثار، والاستنجاء، والسواك، وغسل الجمعة ، واعفاء اللحية ، وغسل البراجم ، والانتضاح ، والمضمضة .

التوجيد العدد الرابع السنة الثلاثون

ونريد في هذا المقال أن نتحدث عن أحكام الظفر في الشرع ؛ رغبة في بيان محاسن الشرع ودقته وشموله ، وسبقه لسائر العلوم ؛ لأنه من العليم الخبير سبحانه .

ولقد اخترت ما جاء في « الموسوعة الفقهية » ، لكني تصرفت فيها تصرفا واسعًا :

تعريف الأظفار:

١- الأظفار: جمع ظفر، ويجمع أيضًا على أظفر، وأظافير، والظفر معروف، يكون للإنسان وغيره. وقيل: الظفر لما لا يصيد، والمخلب لما يصيد.

ولم أجدد لفظة أظافر جمع إلا في « المعجم الوسيط» ، حيث قال : ( الأظفور ) مادة قرنية في أطراف الأصابع ، والجمع أظافير وأظافر ، وجعل بعضهم أظافير جمع أظفار فهي جمع الجمع .

٢- تقليم الأظفار سنة عند الفقهاء للرجل والمرأة ، لليدين والرجلين - والمراد بالتقليم إزالة ما زيد على ما يلامس رأس الإصبع ، ويستحب أن يبدأ باليد اليمنى ثم اليسرى ، ثم الرجل اليمنى ، ثم اليسرى.

وفسره ابن بطة ، بأن يبدأ بخنصر اليمنى ، ثم الوسطى ، ثم الإبهام ، ثم البنصر ، ثم السبابة .

أما النووي فقال : يبدأ بمسبحة اليد اليمنى ، ثم الوسطى حتى الخنصر ، ثم الإبهام ، ثم اليد اليسرى من الخنصر حتى الإبهام ، وللفقهاء في ذلك أقوال كثيرة ، ولم يصح في ذلك دليل من السنة غير الأدلة العامة . وقص الأظفار من الفطرة وإذا تركها ربما حك بها الوسخ فيجتمع تحتها من المواضع المنتنة فتصير رائحة ذلك في رءوس الأصابع ، وربما منع وصول ماء الطهارة إلى ما تحته . أما التوقيت في تقليم الأظفار فهو معتبر بطولها ، فمتى طالت قلمها ، ويختلف ذلك باختلاف



الأشخاص والأحوال، وقد روى عن أنس بن مالك عن النبي 💐 : أنه وَقْت لهم في كل أربِعين ليلة تقليم الأظفار، وأخذ الشارب، وحلق العانة . وفي رواية عن أنس أيضًا : وقت لنا في قص الشارب وتقليم الأظفار، وحلق العانة، ونتف الإبط ألا نترك أكثر من أربعين ليلة . رواد مسلم (٢٥٨) .

قال السخاوي: ثم يثبت في كيفية قص الأظفار ولا فى تعيين يوم له شىء عن النبى ﷺ ، وما يعزى لعلى فباطل.

توفير الأظفار للمجاهدين في بلاد العدو ٣- ينبغى للمجاهدين أن يوفروا أظفارهم في أرض العدو فإنه سلاح . قال أحمد : يحتاج إليها في أرض العدو، ألا ترى أنه إذا أراد أن يحل الحبل أو الشيء فإذا ثم يكن له أظفار ثم يستطع . وقال عن الحكم بن عمرو : أمرنا رسول الله ﷺ ألا نحفي الأظفار في الجهاد، فإن القوة في الأظفار. وذلك لأن في الجهاد أحكامًا تخالف الأحكام العامة هذا منها ، ومنها التبختر والخيلاء ببن يدى العدو إظهارا للقوة؛ لما رواه ابن إسحاق عن قول النبي 🕮 لما رأى أبا دجانة يتبختربين الصفين ، فقال : « إنها لمشية يبغضها الله ، إلا في هذا الموطن » .

#### قص الأظفار في الحج وما يجب فيه

٤- مما يندب لن يريد الإحرام تقليم الأظفار، فإذا دخلفى الإحرام فقد أجمع أهل العلم على أنه ممنوع من قص أظف إره ، إلا من عدر ؛ لأن قطع الأظفار إزالة جزء يترفه به، فحرم، كإزالة الشعر، ولا شيء عليه إن قص ظفرا لآخر غير محرم، وإن انكسر ظفره فأزاله فلاشىء عليه من فدية ولا إثم .قال ابن المنذر : أجمع كل من نحفظ عنه من أهل العلم أن للمحرم أن يزيل ظفره بنفسه إذا انكسر، ولأن ما انكسر يؤذيه ويؤلمه فأشبه الشعر النابت في عينه والصيد الصائل عليه ولا يزيد في القص على ما انكسر والا فعليه الفدية ، وقد سئل سعيدين المسيب عن ظفر المحرم انكسر، فقال: اقطعه .

#### إمساك المضحى عن قص أظفاره

٥- ذهب بعض الحنابلة وبعض الشافعية : إلى أن من أراد أن يضحى فدخل العشر من ذى الحجة يجب عليه أن يمسك عن قص الشعر والأظفار ، وهو قول إسحاق وسعيد بن المسيب.

وقال الحنفية ، والمالكية ، وهو قول بعض الشافعية والحنابلة : يسن له أن يمسك عن قص الشعر والأظفار ؛ لما روت أم سلمة عن رسول الله عنه أنه قال : « إذا دخل العشر وأراد أحدكم أن يضحى فلا يأخذ من شعره ، ولا من أظفاره شيئًا حتى يضحى» .

· cela anda .

وفي رواية أخرى عن أم سلمة مرفوعا : « من كان له ذبح يذبحه، فإذا أهل هلال ذى الحجة، فال يأخذن من شعره ولا من أظفاره شيئًا حتى يضحى» . cele anda.

والحكمة فى ذلك بقاؤه كامل الأجزاء، لتشملها المعضرة والعتق من النار.

ويفهم من كلام الشافعية والحنايلة أنهم أطلقوا طلب ترك الأظفار والشعرفي عشرمن ذى الحجة لن أراد التضحية مطلقًا ، سواء أكان بملك الأضحية . 221

#### دفن قلامة الظفر

٦- يستحب دفن الظفر ، إكرامًا لصاحبه ، وكان ابن عمريدفن الأظفار.

# الذبح بالأظفار

٧- ذهب الشافعية والحنابلة ، وهو رأى للمالكية إلى تحريم الذبح بالظفر والسن مطلقًا ، وقالوا : إن المذبوح بهذه الأشياء ميتة لايحل أكلها ؛ لأنه قاتل وليس بذابح .

لحديث البخاري ومسلم عن رافع بن خديج قال لرسول الله 💐 : إذا نرجو أو نخاف العدو غدا ، وليست معنا مدى ، أفنذيح بالقصب ؟ قال : « ما انهر الدم وذكر اسم الله عليه فكلوه ، ليس السن والظفر، وسأحدثكم عن ذلك، أما السن فعظم، وأما الظفر فمدى الحبشة ».

ووافقهم الحنفية ، وكذلك المالكية في أحد الأقوال عندهم إذا كان الظفر والسن قائمين غير متزوعين، لقول رسول الله ﷺ : « أنهر الدم » ، وما رواه الشافعية محمول على غير المنزوع، فإن الحبشة كانوا يفعلون ذلك إظهارا للجلد ، ولأنها إذا انفصلت كانت آلة جارحة ، فيحصل بها المقصود ، وهو إخراج الدم، فصاركا لحجر والحديد، بخلاف غير المنزوع فإنه يقتل بالثقل ، فيكون في معنى الموقودة . طلاء الأظفار

٨- الطهارة من الحدث تقتضى تعميم الماء على أعضاء الوضوء في الحدث الأصغر، وعلى الجسم في الحدث الأكبر ، وإزالة كل ما يمنع وصول الماء إلى تلك الأعضاء ، ومنها الأظفار ، فإذا منع مانع من وصول الماء إليها من طلاء وغيره - من غير عدر - لم يصح الوضوع، وكذلك الغسل ؛ لما روى مسلم عن عمررضى الله عنه أن رجلا توضأ فترك موضع ظفر على قدميه ، فأبصره النبي على فقال : « ارجع فاحسن وضوءك».

#### خضاب الأظفار

والخضاب هو استخدام ما يغير لون الشيء، من



حناء وكتم ونحود ، فخضاب الأظفار للمرأة جائز ، والوضوء والغسل به صحيحان ؛ لأن الخضاب مجرد لون لا يحول بين البشرة ووصول الماء إليها ، وتختضب المرأة حائضا وطاهرة ؛ لحديث عائشة قالت : كنا عند النبي تلك ونحن نختضب ، فلم يكن ينهانا عنه . والحديث صحيح .

وفي الحديث عند أبي داود والنسائي بسند حسن عن عائشة رضي الله عنها قالت : أومات امراة من وراء ستر بيدها كتاب إلى رسول الله ﷺ ، فقبضه النبي ﷺ فقال : « ما أدري أيد رجل أم يد امرأة » . فقالت : بل امرأة ،قال : « لو كنت امرأة لغيرت أظفارك » . يعني بالحناء .

لكن تنهى المرأة عن الخضاب في حدادها على الزوج أربعة أشهر وعشراً ، إن لم تكن حاملاً ، فإن كانت حاملاً ومات زوجها فلا تختضب حتى تضع حملها ، ولو كان للتداوي ، ولكن تتداوى بغير الخضاب والكحل ، والطيب ما دامت في حدادها .

#### تدميم الاظفار

وطلاء الأظافر - كما سبق - لا يجوز، وظاهرة طلائه بلون الدم بما له جرم، عادة دخلت من فعل الكافرات، والتشبه بهن حرام.

#### أثرالوسخ المتجمع تحت الأظفار

٩- إذا كان تحت الأظفار وسخ يمنع وصول الماء إلى ما تحته، فقد ذهب المالكية، والحنفية في الأصح عندهم، إلى أنه لا يمنع الطهارة، وعللوا ذلك بالضرورة، وبأنه لو كان غسله واجبا لبينه النبي أوقد عاب النبي كونهم يدخلون عليه قلحا ورفغ أحددهم بين أنمله وظفره، يعني: أن وسخ أرفاغهم تحت أظفارهم يصل إليه رائحة نتنها، فعاب عليهم نتن ريحها لا بطلان طهارتهم، ولو كان مبطلا للطهارة لكان ذلك أهم، فكان أحق بالبيان. وقال الحنابلة، وهو رأي للحنفية، والمفه وم من مذهب الشافعية؛ لا تصح الطهارة حتى يزيل ما

تقت الأظفار من وسخ ؛ لأنه محل من اليد استتر بما ليس من خلقه ، وقد منع إيصال الماء إليه مع إمكان إيصاله .

وأخرج البخاري من حديث عثمان رضي الله عنه مرفوعاً : « من توضأ فأحسن الوضوء خرجت خطاياه من جسده حتى تخرج من تحت أظفاره » . والحديث هذا دال على أن تنقيبة ما تحت الظفر تنقي من الخطايا .

#### الجنايةعلىالظفر

١٠- لوجني على الظفر في غير العمد ، فقلع ونبت غيره ، قال المالكية ومحمد وأبو يوسف من

الحنفية، وهو رأى الشافعية : فيه أرش الألم ، وهو حكومة عدل ، بقدر ما لحقه إلى أن يبرأ ، من النفقة من أجرة الطبيب وثمن الدواء .

وقال أبو حنيفة ، وهو رأي آخر للشافعية : ليس فيه شيء - أما إذا لم ينبت غيره فضيه الأرش ، وقدر بخمس من الإبل .

وقال الحنابلة : إذا جني على الظفر ولم يعد ، أو عاد أسود ففيه خمس دية الإصبع ، وهو منقول عن ابن عباس ، وفي ظفر عاد قصيرا أو عاد متغيرا أو أبيض ثم أسود لعلة حكومة عدل .

وهذا في غير العمد ، أما في العمد ففيه القصاص . الجناية بالظفر

١١- ١١ كان تعمد القتل أمرا خفيًا ، نظر الفقهاء إلى الألة المستعملة في القتل ، فذهب أبو حنيفة إلى أنه لا قصاص في القتل العمد إلا إذا كان بسلاح أو ما جرى مجراه ، من محدد من الخشب أو الحجر العظيم أوغيرهما ، وذهب جمهور الفقهاء ، ومنهم أبو يوسف ومحمد إلى أن آلة العمد هي ما تقتل غالبا ، مثل الحجر العظيم والخشبة الكبيرة وكل ما يقتل، على تفصيل وخلاف بينهم في الضوابط المعتبرة في ذلك يرجع إليها في : « مسائل الجنايات والقصاص»، وعلى هذا، فإذا كان الظفر متصلا أو منفصلا معدا للقتل والجناية فهو مما يقتل غالبا ويثبت به العمد عندهم ، خلافًا لأبى حنيفة ، وأما إذا لم يكن معداً لذلك ، وتعمد الضرب به فهو شبه عمد ، ولا قصاص فيه ، بل يكون فيه الدية المغلظة، وهي مائة من الإبل ، أربعون منها في بطونها أولادها .

## طهارة الظفر ونجاسته

١٢- ذهب جمهور الفقهاء إلى أن ظفر الإنسان طاهر، حيا كان الإنسان أو ميتا ، وسواء أكان الظفر متصلا به ، أو منف صلا عنه ، وإذا مات المسلم وله أظفار طويلة تنقى عند غسله من وسخها ويزال ما تحتها ، فإن كانت فاحشة الطول جاز قصها ؛ لأنه لا مضرة تلحق الميت بقصها .

أما الحيوان ، فإن كان نجس العين ( الذات ) ، كالخنزير ، فإن ظفره نجس ، وأما إذا كان الحيوان طاهر العين ، فظفره المتصل به حال حياته طاهر ، فإن ذكي فهو طاهر أيضا ، أما إذا مات فظفره نجس كميتته ، وكذا إذا انفصل الظفر حال حياته فإنه نجس أيضا ؛ لقوله تله : « ما أيين من حي فهو ميت ». وذهب الحنفية إلى أن الظفر من غير الخنزير طاهر مطلقا ، سواء كان من مأكول أو غير مأكول ، من حي أو ميت ؛ لأن الحياة لا تحله ، والذي يتجس



17

التوحيد العدد الرابع السنة الثلاثون

بالموت إنما هو ما حلته الحياة دون غيره . وهو أشبه بالصواب .

وحد قص الظفر ما يعلو اللحم فلا يفرض الجور في قصه ؛ لأنه قد تكون في ذلك مضرة ، ولا شك أن التوقيت للقص يحدث نماء ، سواء في الأسبوع أو الأربعين عند القائلين به ، ويكون الظفر قد نمى نموا مأذونا فيه ، بل ورد من الأحاديث ما يستخدم فيه الظفر في قضاء الحاجات فلا يمنع من ترك ما يقوم به مثل هذا ، وينقى ما يصيبه من وسخ ، كل ذلك إنما على ما لا يجمع أوساخا .

أخرج البخاري ومسلم عن عائشة رضي الله عنها قالت : ما كان لأحدنا إلا ثوب واحد تحيض فيه إذا أصابه شيء من دم قالت بريقها فقصعته بظفرها . وأخرج مسلم عن عبد الله بن شهاب الخولاني قال : في ثوبي فغمستهما في الماء ، فرأتني جارية لعائشة فأخبرتها ، فبعثت إلي عائشة فقالت : ما حملك على ما صنعت بثوبيك ؟ قال : قلت : رأيت ما يرى النائم في منامه . قالت : هل رأيت فيهما شيئًا ؟ قات : لا . قالت : هلو رأيت شيئا غسلته ، لقد رأيتني وإنى لأحكه من ثوب رسول الله تن بظفري .

جاء في « شرح السنة » (٢٠/١) ؛ ويروى أن النبي في صلى فأوهم في صلاته ، فقيل له فيه ، فقال : « كيف لا أوهم ورفغ أحدكم بين ظفره وأنملته » -والرفغ : أراد به وسخ الظفر - وإنما أنكر عليهم طول الأظفار -

ومعنى الحديث يحك أحدكم ما بين أصول فخذيه فيعلق وسخه بأصابعه فيبقى بين الظفر والأنملة ، فأنكر طول الأظفار وترك قصها .

## حكم قص الظفر للجنب

سُئل شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله : عن الرجل إذا كان جنبا وقص ظفره أو شاربه أو مشط رأسه ، هل عليه شيء في ذلك ؟ فقد أشار بعضهم إلى هذا وقال : إذا قص الجنب شعره أو ظفره فإنه تعود إليه أجزاؤه في الآخرة فيقوم يوم القيامة وعليه قسط من الجنابة بحسب ما نقص من ذلك ، وعلى كل شعرة قسط من الجنابة ، فهل ذلك كذلك أم لا ؟

فأجاب رحمه الله ، قد ثبت عن النبي ٥ من حديث حذيفة ومن حديث أبي هريرة رضي الله عنهما أنه لما ذكر له الجنب قال : « إن المؤمن لا ينجس » . وفي « صحيح الحاكم » : « حيًّا ولا ميتًا». وما أعلم على كراهية إزالة شعر الجنب وظفره دليلا شرعيًّا ، بل قد قال النبي ٤ للذي أسلم : « ألق

عنك شعر الكفر واختتن ، ، فأمر الذي أسلم أن يغتسل ، ولم يأمره بتأخير الاختتان وإزائة الشعر عن الاغتسال ، فإطلاق كلمة الكفر يقتضي جواز الأمرين، وكذلك تؤمر الحائض بالامتشاط من غسلها ، مع أن الامتشاط مما يذهب ببعض الشعر. والله أعلم . [الفتاوى ج٢١، ص٣٧، ٧٣].

من فتاوى اللجنة الدائمة بالسعودية

س : هل صحيح بأن من يرمي بأظافره بعد تقطيعها حرام ، وهل صحيح أنه يوم القيامة ستلقط هذه الأظفار بأشفار الأعين ؟

الجواب : يشرع تقليم الأظفار لأن إزالتها من خصال الفطرة ، ولا حرج في رميها ، وأما ما قيل إن : رميها حرام ، وأنها ستلتقط بأشفار العين يوم القيامة فغير صحيح ، ولا نعلم لذلك أصلا .

س: ما حكم تربية الأظافر للنساء والرجال ، والحكمة في تحريمها إن كانت محرمة ؟

ج: قص الأظفاره من سنن الفطرة ؛ لقول النبي ﷺ : « الفطرة خمس : الختان ، والاستحداد ، وقص الشارب ، وتقليم الأظفار ، ونتف الإبط » - رواه البخاري ، وثبت في حديث آخر أن سنن الفطرة عشر منها قص الأظفار .

وعن أنس رضي الله عنه قال : وقت لنا رسول الله ق في قص الشارب وقلم الظفر ونتف الأبط وحلق أحمد ومسلم والنسائي ، واللفظ لأحمد والنسائي ، فمن لم يقص أظفاره فهو مخالف لسنة من سنن الفطرة ، والحكمة في ذلك النظافة والنقاء مما قد يكون تحتها من الأوساخ والترفع عن التشبه بمن يفعل ذلك من الكفار ، وعن التشبه بذوات المخالب والأظفار من الحيوانات .

أخرج أحمد في «مسنده » عن أبي واصل قال : لقيت أبا أيوب فصافحني ، فرأى في أظفاري طولاً ، فقال : قال رسول الله ﷺ : « يسأل أحدكم عن خبر السماء وهو يدع أظفار كأظافير الطير يجتمع فيها الجنابة والخبث والتفث » . والحديث ضعيف فيه أبو واصل ، وهو مجهول ، وهو مرسل ؛ لأن أبا أيوب ليس هو الأنصاري الصحابي .

وأخرج أحمد عن عائشة قالت : مدت امرأة من وراء الستربيدها كتابًا إلى رسول الله ٥ ، فقبض النبي ٥ يده وقال : « ما أدري أيد رجل أويد امرأة » . فقالت : بل امرأة ، فقال : « لو كنت امرأة غيرت أظفارك بالحناء » . والحديث ضعيف أيضًا . فيه مطيع بن ميمون العنبري . قال الألباني : حسن .

العدد الرابع السنة الثلاثون التوحيج



طفح في الأونة الأخيرة خبث من نتاج مؤتمر السكان بالقاهرة ، تنكرت لله القلوب ، وحارت فيه العقول ، نوقش جهاراً نهاراً على صفحات الجرائد والمجلات ، بل وعلى شاشات التلفاز ، بأسلوب لا يليق بدولة علمانية ، ناهيك أن يكون في بلد إسلامي ، فارتضعت أصوات الماكرين ، وافتضح حقد الحاقدين ، الذين يزعمون أنهم أرياب المدنية والتقدم ، بماذا ينادون ؟ ينادون بنكاح الجاهلية من جديد ، ينادون برفع غيرة لدين الله ، أن يشمر عن ساعده ؛ ليطفئ ذار هذه الفتنة غيرة لدين الله ، أن يشمر عن ساعده ؛ ليطفئ ذار هذه الفتنة البشر ، فقالت وهل تزني الحرة يا رسول الله ؟ ولم تقل : وهل تزني المسلمة يا رسول الله ؟ لفكل حر منا يعلنها مدوية لكل البشر في هذه الأيام ، يقول ؛ وهل ترضى بذلك الحرة يا دماة الرجعية ؟ إ

ولنقف سوياً بعض الوقت ليتضع لنا جليًا ، أن هذا العمل يحرمه الإسلام ، وتأباه النفس السوية ، وتنكره الحرة ، وتوليه ظهرها الفطرة .

#### الأدلة على تحريم تأجير الأرحام:

١- أن الإنسان لا يملك جسمه يتصرف فيه كيف شاء : فجسم الإنسان أمانة انتمن الله عليها الإنسان ، فأوجب عليه المحافظة على نفسه روحا وجسما ، وحرم عليه الإضرار بجسده ، جملة وتفصيلا ، فقال سبحانه وتعالى ، (ولا تقتلوا بأيديكم إلى الثهلكة) البقرة ، ١٩٥ ، وقال أيضا ، (ولا تقتلوا أنفسكم إن الله كان بكم رحيما ) النساء ، ٢٩ ، وعلى ذلك فإن الإنسان لا يملك عين رحم زوجته ، ولكن الزوج يملك الانتفاع التفاع الزوج ببضع زوجته ، ولا تعل له المنفعة به ، وشتان بين التفاع الزوج ، والمنفعة ، والا نتفاع ينتفع بها بنفسه اللفظين ، الانتفاع ، والمنفعة تعود إليه ، وهو الموض (الأجرة) ، وهذا يدل دلالة واضحة على أنه يحرم على الزوج تأجير زوجته ، كما يحرم عليها هي فعل ذلك . ما الأنسان لا يصلح أن يكون محلاً للعقد ،

الأصل في الآدمي أن يُملك لا أن يُملك ، فالإنسان آدمي مكرم

مصون عن الابتـ ذال ، وهو أرفع وأعلى من أن يكون محلاً للتبادل المبتذل ، والتعامل بين الناس كحال السلع .

فالأدمي لا يصلح أن يكون محلاً للعقد ، حتى ولا عضو من أعضائه ، فقد اتفق الكل على حرمة العقد على أي جزء من أجزاء الأدمي أو من أعضائه ، ولو كان من السوائل التي تعوض كالدم مثلا ، وذلك لكرامته .

وقال ابن عابدين : الآدمي مكرم شرعاً ، وإن كان كافراً فإيراد العقد عليه ، وابتذاله به ، والحاقه بالجمادات إذلال له . اه . أي وهو غير جائز ، وبعضه في حكمه ، وصرح في «فتح القدير ، ببطلانه ، فإذا علمنا أن الإنسان لا يملك نفسه ، ولم يأذن له الشرع في التصرف في شيء منه بعوض ، فكيف يجوز له أن يؤجر رحم زوجته ؟!

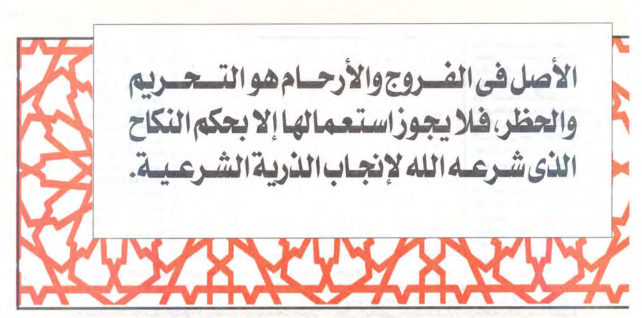
٣- أن الأصل في الفروج والأرحام هو التحريم والحظر : فلا يجوز استعمالها إلا بعقد النكاح الذي شرعه الله لإنجاب الذرية الشرعية ، ولا يجوز لأي إنسان أن يستعملها بغير هذه الوسيلة ، وقد قال تعالى : (فانكحوا ما طاب لكم من النساء مئتى وظلات وزياع فإن خفتم ألا تعدلوا هواحدة ) النساء : ٢ وقال تعالى : (هما استمتغتم به منهن ها توهن أجورهن هريضة ) ، ووضع البييضة هي الرحم ليس استمتاعا .

وقال تعالى ، ( وَلا تقريبوا الزنى إنه كان فاحشة وساء سبيلا ) وقال تعالى ، ( وقال تقريبوا الزنى إنه كان فاحشة وساء سبيلا ) الإسراء ، ٢٢ ، وقال تعالى ، ( قل إنما حرّم ربي الفواحش ما ظهر منها وما بطن ) الأعراف ، ٢٢ ، وقال تعالى ، (والذين هم فائهم غير ملومين . فمن ابتقى وراء ذلك فأولنك هم العادون ) المؤمنون ، ٥- ٧ ، وكيف لا يكون تأجير الأرحام لبدرة غير الزوج من الاعتداء على ما أحله الله ؟ (وقال تعالى ، (قل للمؤمنين يقضوا من أيصارهم ويخفظوا فروجهم ذلك أزكى لهم إن الله خبير بما يصنعون وقل للمؤمنات يقضض من أيصارهن ويحفظن فروجهن ) النور ، ٣، ٢١ ، وهل من حفظ المرج إدخال المني لغير الزوج به ، بل وبييضة امرأة أخرى أيضا ؟

#### ٤- اختلاط الأنساب:

فرض الشرع على المرأة أن تتربص بنفسها مدة معلومة حسب





حالتها ، ليعلم بها خلو رحمها من الحمل ، مع أسباب أخرى ، وذلك حتى لا تختلط الأنساب .

وروى مسلم عن أبي الدرداء عن النبي ( أنه أتي بامرأة مُجِح \* على باب فسطاط ، فقال : لعله يريد أن يلم بها ، فقالوا : نعم ،

فقال رسول الله ﷺ : ، لقد هممت أن ألعنه لعنًا يدخل معه

قبره ، کیف یورثه وهو لا یحل له ، کیف یستخدمه وهو لا یحل له ، .

قال النووي : المجح : هي الحامل التي قربت ولادتها ، ومعنى يلم بها ، أي يطأها وكانت حاملاً مسبية لا يحل جماعها حتى

تضع ، وأما قوله ﷺ : ، كيف يورثه وهو لا يحل له ، كيف

يستخدمه وهو لا يحل له ، ، فمعناه ، أنه قد تتأخر ولادتها ستة أشهر ، حيث يحتمل كون الولد من هذا السابي ، ويحتمل أنه كان ممن قبله ، فعلى تقدير كونه من السابي يكون ولداً له ويتوارثان ، وعلى تقدير كونه من غير السابي لا يتوارثان هو ولا السابي لعدم القرابة ، بل له استخدامه لأنه مملوكه ، فتقدير الحديث أنه قد يستلحقه ويجعله ابناً له ويورثه مع أنه لا يحل له توريثه لكونه ليس منه ولا يحل توارثه ومزاحمته لباقي الورثة ، وقد يستخدمه استخدام العبيد ويحعله عبداً يمتلكه مع أنه لا يحل له ذلك لكونه منه إذا وضعته لمدة محتملة كونه من كل واحد منهما ، فيجب عليه الامتناع من وطنها من هذا المحظور . اه .

وقد تحمل المرأة التي أدخلت جنيناً هي رحمها لغير زوجها ، وقد تحمل من زوجها ولا يعلم لمن هذا أو هذا ، وقد ينزل هذا الجنين المزروع هي رحمها ، وتحمل من زوجها ، فلم يعلم لن هذا الجنين .

٥- نهى رسول الله ﷺ أن يسقي الرجل بمائه زرع غيره: قال القاضي عياض في شرح الحديث السابق: معناه الإشارة إلى أنه قد يمنى هذا الجنين بنطفة هذا السابي في صير مشاركًا فيه فيمتنع الاستخدام وهو نظير الحديث الآخر: من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يسق ماءه ولد غيره». اه.

وقال ابن القيم رحمه الله : فالصواب : أنه إذا وطئها حاملاً صار في الحمل جزءاً منه ، فإن الوطء يزيد في تخليقه ، وهو قد علم أنه عبد له ، فهو باق على أن يستعبده ، ويجعله كالمال الموروث عنه ، فيورثه ، أي يجعله مالاً موروثاً عنه ، وقد صار فيه جزء من الأب .

قال الإمام أحمد ؛ الوطء يزيد في سمعه وبصره ، وقد صرح

الثنبي منه بهذا المعنى هي قوله : ، لا يحل لرجل أن يسقي ماءه زرع غيره ، ومعلوم أن الماء الذي يسقى به الزرع يزيد هيه ، ويتكون الزرع منه ، وقد شبه وطء الحامل بساقي الزرع الماء ، وقد جعل الله تبارك وتعالى محل الوطء حرثا ، وشبه النبي ألحمل بالزرع ، ووطء الحامل بسقي الزرع ، وهذا دليل ظاهر جداً على أنه لا يجوز نكاح الزانية حتى تعلم براءة رحمها . اه .

وقد ثبت علميًا مؤخراً أن ماء الرجل يؤثر تأثيراً وراثيًّا كبيراً على اللقيمة الموجودة في رحم الأم ، ولذلك نهى رسول الله تُنْ أن توطأ السبايا حتى تضع حملها ، ونهى أن يسقي الرجل ماءه ولد غيره .

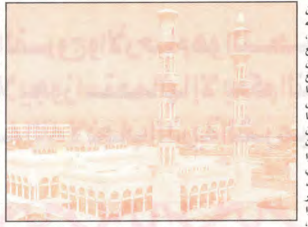
٢- أن استجار الأرحام شبيه بنكاح الجاهلية:

روى أبو داود عن عروة بن الزبير أن عائشة رضي الله عنها زوج النبي ( أخبرته أن النكاح كان في الجاهلية على أربعة أنحاء ، فنكاح منها نكاح الناس اليوم ، يخطب الرجل إلى الرجل وليته فيصدقها ثم يُنكحها ، ونكاح أخر كان الرجل يقول لامرأته إذا طهرت من طمثها ، أرسلي إلى فلان فاستبضعي منه ، ويعتزلها زوجها ولا يمسها أبداً حتى يتبين حملها من ذلك أحب ، وإنما يفعل ذلك رغبة في نجابة الولد ، فكان هذا النكاح يسمى نكاح الاستبضاع ، ونكاح آخر يجتمع الرهط دون العشرة فيد خلون على المرأة كلهم يصيبها، فإذا حملت ووضعت ، ومرَّ ليال بعد أن تضع حملها أرسلت إليهم فلم لهم ، قد عرفتم الذي كان من أمركم ، وقد ولدت وهو ابنك يا لهم ، قد عرفتم الذي كان من أمركم ، وقد ولدت وهو ابنك يا



العدد الرابع السنة الثلاثون ألتوجيج

فلان، فتسمى من أحبتمنهم باسمه فيلحق به ولدها ، ونكاح رابع يجتمع الناس الكثير فيدخلون على المرأة ، لا تمتنع ممن جاءها وهن البغايا ،كنينصبن على أبوابهن رايات تكن علما الن أرادهن دخل عليهن ، فإذا حملت فوضعت حملها جمعوا ثها ودعوا لهم القافة ( هو الذي يعرف شبه الولد بالوالد بالأثار الخفية)، ثم الحقوا ولدها بالذى يرون



فالتاطة ( أي التصق به) ، ودعي ابنه لا يمتنع من ذلك ، فلما بعث الله محمدا ( هدم نكاح أهل الجاهلية كله إلا نكاح أهل الإسلام اليوم .

أرأيتم أصحاب المدنية ، أوشكوا أن ينصبوا الرايات تحت عنوان رحم للإيجار، ، ولا حول ولا قوة إلا بالله .

٧- زيادة عدد المشوهين بهذا الفعل:

حيث إن قذفة الرجل تحمل حوالي ٥٥٠ مليون حيوان منوي ، لا يصل إلى البييضة إلا أقواها ، وتموت ملايين الحيوانات النوية الضعيفة في الطريق قبل الوصول ، وحيث إن في هذه الحيوانات المنوية حوالي ٢٠٪ منها شاذة وغير مكتملة النمو ، فإن مسألة استئجار الأرحام تزيد من نسبة عدد المشوهين ، حيث لا يمكن انتقاء الحيوانات المنوية القوية من بين هذه الملايين من الحيوانات المنوية في القذفة الواحدة .

٨- زيادة الاحتمالات لمرض الأم المستأجرة لرحمها ومرض الأجنة:

لاحظ العلماء أن الحيوانات المنوية التي تدخل عنق الرحم ثم إلى الرحم وقناة فالوب أن عنق الرحم والرحم يمتص عدداً كبيراً من هذه الحيوانات المنوية ، وبالدراسة وجدوا أن النساء اللاتي يمارس البغاء أكثر النساء عرضة لسرطان عنق الرحم ، لماذا ؟

طرحوا عسدة نظريات ، وقسد لاقت نظرية من بين هذه النظريات القبول ، وهي التي تقول : أن الحيوانات المنوية التي تمتص بواسطة الرحم وعنق الرحم بها مادة وراثية تدخل عنق الرحم ، فإذا كانت المرأة متزوجة دخل بصمة واحدة بصفة دائمة ، وهي بصمة دقيقة أدق من بصمة الأصبع يتعود عليها عنق الرحم وتتكون في الرحم وعنق الرحم ذاكرة ذاتجة عن مادة وراثية موحدة بين الرجل وزوجته ، أما التي تمارس البضاء يحدث ارتباك يؤدي إلى ارتباك داخلي في الرحم وعنق الرحم يؤدي إلى السرطان .

لذلك شرع المولى سبحانه وتعالى استبراء الأرحام أن يكون هناك فاصلاً زمنيا بين الزوج الأول والزوج الثاني للمطلقة أو الأرملة بالرغم من أن العلم يعرف الحمل في لحظة بنقاط قليلة من البول ، ولكن لا بد من وجود العدة حتى يتسنى للرحم وعنق الرحم نسيان الشضرة الوراثية من الحيوانات المنوية للرجل الأول ، ليدخل مني الرجل الثاني بعد ذلك ، فلا يضر المني الرحم أو عنق الرحم بالأمراض والتي على رأسها وفي مقدمتها سرطان عنق الرحم .

كما أثبت العلم الحديث أن الجنين يتأثر تأثيرا واضحا بالمرأة المست أجرة وبالأمراض التي تصيبها ، وأن اللقيمة تتأثر بالبيئة المحيطة ديها ، ومعلوم أن الأم الحامل لا تعرض للأشعة السينية أو العلاج بالأشعة ، وذلك لتأثير هذه المواد على المواد الوراث في الجنين، وأيضًا إذا تعرضت الأم للحصبة الألمانية يؤدي ذلك إلى وجود تشوهات في اللقيمة أو الجنين، وذلك معناه أن المادة الوراثية في الجنين تتأثر بالأمراض التي تصيب هذه الأم ، على

> غيرما يقول بأن الجنين لا يتأثر إلا بالغذاء من الأم . ٩- أن في تأجير الأرحام امتهان للإنسان :

ظهرت من وراء هذا العمل شركات لا هم لها إلا المتاجرة وكسب المال ، كما ظهرت بهذه الشركات المخالفات الشرعية الكثيرة ، وهذا بسبب أن التربح وكسب المال فقط هو الهدف ، ولقد كرم رب العزة سبحانه وتعالى الإنسان في قوله تعالى ، ( ولقد كرَّمْنَا بَنِي آدَمَ ... ) والمتأمل فيما يحدث في هذه العملية ، والمتابع للقضايا التي طرحت من تنفيذ هذه العملية ، يعلم إلى أي مدى امتهن الإنسان الذي كرمه رب العزة سبحانه وتعالى .

١٠- اعتراض الإنسان على قدر الله :

قد يكون الأفضل والأحسن للمرأة عدم الحمل ، فإنها إن حملت ربما أصيبت بالأمراض الكثيرة ، لذلك قدر المولى سبحانه وتعالى لعلمه بذلك أن تكون هذه المرأة عقيماً ، (لله ملك السَّمَاوَات والأرض يخلق ما يشاء يهَبَ لمَنْ يشاء إناثا ويَهَبَ لِمَنْ يَشَاء الذُكور أو يَرْوَجُهُمْ ذكرانا وإناثا ويَجَعل من يَشاء عقيماً إنه عليم قديرً ) الشورى ٤٩، ٥٠ ، سبحانه وتعالى : (ألا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير) المائدة ١٤ .

۱۱- القضاء على تعدد الزوجات:

موضوع استئجار الأرحام خطوة على الطريق من نتاج مؤتمر السكان ، والذي يدعو للقضاء على تعدد الزوجات الذي شرعه رب العزة سبحانه وتعالى : (فانكخوا ما طاب لكم من النساء مثنى وثلاث وزباع فإن خضتم ألا تغدلوا فواحدة أو ما ملكت أيمانكم ذلك أذنى ألا تغولوا ) النساء . ٣ .

١٢- انتشار الخلاف والشقاق بين الناس :

وذلك لتنازع الأم صاحبة البييضة والأم الستأجرة ، وخاصة في حالات :

أ- وجود أكثر من جنين في رحم الأم المستأجرة.

ب- موت أحد الأجنة وبقاء الأخر.

ج- نزول المولود مشوها .

د- طمع الأم المست أجرة بعد تعبها في الحمل والولادة في المولود .

وهنا نصل إلى سؤال مهم : من هي الأم ؟ هل هي صاحبة البييضة أم التي حملت ؟ لنصل إلى الختام .. وعليكم السلام...، والجواب عن هذا السؤال هي العدد القادم إن شاء الله .

التوحيد العدد الرابع السنة الثلاثون

إبراهيم بن عبد العزيز الشتري

الصدق أمر مطلوب من جميع الناس ، لكن من التجار وأرباب الصناعات يتأكد ، وذلك لغلبة حب المال عند هذه الفئة أكثر من غيرها ، وقد ورد في الشريعة الإسلامية ما يحث على الصدق ، وأن منزلة التاجر الصدوق عند الله منزلة يمارسون التجارة ويؤدون الذي يمارسون التجارة ويؤدون الذي المدوق ممن يظلهم الله في ظله، وقد جود الحديث .

وأخرج البخاري ومسلم في «صحيحيهما» قوله ﷺ : «البيعان بالخيارما لم يتفرقا، فإن صدقا وبينا بورك لهما في بيعهما ، وإن كتما وكذبا محقت بركة بيعهما». ومقام الصديقين مقام رفيع ، ومع علو هذا المقام فهو بفضل الله ميسور لن أراده ، وبدايته المعدق، وتحري المعدق في البيع والشراء، وكل شئون الحياة ، وقد ذكرت كتب السير نماذج رائعة للتجار الذين صدقوافى بيعهم ولم يغشوا أحداً من عامة الناس أو خاصتهم ، ومن ذلك ما قاله النضربن شميل : غلا الخزفي موضعكان إذاغلا هناكغلا بالبصرة، وكان يونس بن عبيد خزازا، فعلم بذلك فاشترى من رجل متاعا بثلاثين ألفا فلما كان بعد ذلك قال لصاحبه: هل كنت علمت أن المتاع غلا بأرض كذا وكذا ؟ قال : لا ، ولو علمت لم أبع . قال : هلم إلى مالى، وخذ مالك، فرد عليه الثلاثين ألفًا .

العدد الرابع السنة الثلاثون ألتوجي

وحمزة بن حبيب الزيات شيخ القراء قال عنه الذهبي : كان يجلب الزيت من الكوفة إلى حلوان ثم يجلب منهما الجبن والجوز .. ثخين الورع، رفيع الذكر. قال عنه ابن فضل: ما أحسب أن الله يدفع البلاء عن أهل الكوفة إلا يحمزة.

قال حسين الجعفى : ريما عطش حمزة فلا يستقى - يعنى لا يطلب من أحد أن يعطيه الماء، كراهية أن يصادف من قرأ عليه . فما ظنك بورعه في تجارته !!

وعبد الله بن المبارك تاجر صدوق قال عنه عبد الرحمن بن مهدى : ما رأت عيناى مثل أربعة : ما رأيت أحفظ للحديث من الثوري ، ولا أشد تقشمًا من شعبة ، ولا أعقل من مالك ، ولا أنصح للأمة من ابن المبارك ، فإذا كان ابن المبارك أنصح الناس للأمة ، فما ظنك بصدقه في تجارته ، وكان ينفق على الفقراء فى كل سنة مائة ألف درهم

فكانوا رحمهم الله يتعاملون بصدق وينفقون بسخاء على فقراء المسلمين ، وقال أحيد بن حفص : دخلت على إسماعيل والد أبي عبد الله البخاري عند موته فقال : لا أعلم من مالى درهما حرام ولا درهما من شبهة.

فكانوا ينزهون أموالهم منكل شائبة خشية الوقوع في ما حرم الله عز وجل ، ولهذا كانوا مستجابي الدعوة ، فإن من أعظم أسباب استجابة الدعوة أكل الحلال.

قال أبو سعيد بكربن منير: كان حمل إلى محمدبن إسماعيل بضاعة أنفذها إليه أبو حفص فاجتمع بعض التجار إليه بالعشية وطلبوها منه بريح خمسة آلاف درهم ، فقال لهم : انصرفوا الليلة ، فجاءه من الغد تجار آخرون فطلبوا منه البضاعة بربح عشرة آلاف درهم ، فردهم ، وقال ؛ إنى نويت البارحة أن أدفعها إلى الأولين فدفعها إليهم ، وقال : لا أحب أن أنقض نیتی.

إن التجار بحاجة إلى أن يقرؤوا سير الصادقين من التجار من سادات هذه الأمة وممن يستقى بهم المطر.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .



يقلم الشيخ : أسامة سليمان

الحمد لله وحده ، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده .. وبعد :

فإن من أعظم شعائر ديننا الإسلامي شعيرة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، ونظرًا لأهميتها ومنزلتها فى الشرع جاء هذا البحث ليتتاول أهم المسائل المتعلقة بتلك القضية البالغة الأهمية .

أولا : يُعرف العلماء المعروف بأنه اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه ، والمنكر اسم جامع لكل ما عرف بالشرع والعقل قبحه .

وطبطا لهذين التعريفين فإن مقياس المعروف والمنكرهو الشرع الصحيح الذي لا يتعارض مع العقل الصريح ، ولذلك فإن من اعتمد على العرف في الحكم على تقبيح الأشياء وتحسينها فقد ضل ضلالا بعيداً ، ذلك أن العرف قد يستقبح أشياء يستحسنها الشرع، وقد يستحسن أشياء يستقبحها الشرع، ومن ذلك ما قد يستحسنه عرف بعض المجتمعات التي فقدت سلامتها وتمزقت في عفن الجاهلية ، فرأت التبرج والسفور والريا والخمور والاختلاط والغناء والخلاعة تقدما وتطورا ومدنية وحضارة ، والحجاب والعضاف والحياء والطهارة تخلصا وظلاما ورجعية.

والمجتمعات الإسلامية أفرادها يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر؛ لأن الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ضرورة لسلامتها ، وواجب على أفرادها المؤمنين ، فبعضهم أولياء بعض ، أما المجتمعات التي حادت عن الصراط وتوحلت في ظلام الجاهلية فإن أفرادها يأمرون بالمنكر وينهون عن المعروف ، فبعضهم من بعض ، يقول سبحانه : (والمؤمنون والمؤمنات بغضهم أولياء بغض يأمرون بالمغروف وينهون عن المنكر) (التوبة : ٧١). ويقول جل شأنه : (المُنَافِقونَ وَالْمُنَافِقَاتَ بَعَضْهُم من بَعْض

يأمرُون بالمنكر وينهون عن المغروف) (التوبة : ١٧). ثانيا : إن ترك الأمر المعروف والنهي عن المنكر يترتب عليه عقوبات الهية ؛ منها عدم استجابة الدعاء ، وفي ذلك يقول النبى 🕮 : «والذي نفسي بيده لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر، أو ليوشكن الله أن يبعث عليكم عقابًا منه ، ثم تدعون فلا يُستجاب لكم» . أحمد والترمذي

ومنها كذلك أن العامة قد تعذب بعمل الخاصة إذا



التوجيح العدد الرابع السنة الثلاثون

أقرتهم على فعلهم ولم تأخذ على أيديهم : لأن الجميع ركاب سفينة واحدة ، وفي ذلك يقول النبي تله : «إن الناس إذا رأوا الظالم فلم يأخذوا على يديه ، أوشك أن يعمهم الله بعقاب منه، . الترمذي وأبو داود .

ومن ذلك أيضًا ما رواه البخاري ومسلم عن زينب بنت جحش رضي الله عنها أن النبي ﷺ استيقظ يومًا من نومه هزعا وهو يقول : «لا إله إلا الله ، ويل للعرب من شر قد اقترب ، فتح من ردم يأجوج ومأجوج هكذا » ، وحلق بين السبابة والإبهام ، فقالت زينب رضي الله عنها : يا رسول الله ، أنهلك وهينا الصالحون ؟ قال : « نعم ، إذا كثر الخبث » .

ومنها تسليط العـدو على أرض الأمـة ومقدساتها واستباحة بيضتهم وأخذ ما في أيديهم ، كما يحدث الآن في فلسطين ، ومن قبلها كانت الأندلس .

بالإضافة إلى الأزمات الاقتصادية والأخلاقية والتناحر والتضرق الذي هو نتيجة حتمية لغياب تلك الشعيرة الهامة .

ثالثاً : وحكم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أنه فرض على الكفاية عند جمهور العلماء : لقوله تعالى : (وَلَتَكْن مَتَكَمَّ أُمَّة يَدَعُونَ إلى الحَيْر وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوف وَيَتَهُوْنَ عن المُنكر وأوَلَئِكَ هُمَ الْمُعْلِحُونَ ) آل عمران : ١٠٤ ، مع ملاحظة أنه فرض عين على كل مسلم بالنسبة للإنكار القلبي اليسور لكل واحد في الأمة ، وكذلك يكون وأجبًا عينياً إذا كان الشخص هو الوحيد الذي يعلم الحكم ؛ لأن الكفاية لا تقوم إلا به ، أو كان هو القادر وحده على تغيير المنكر دون غيره ، كولى الأمر هي بيته .

رابعاً : ولتغيير المنكر مراتب بينتها النبي 20 في حديث أبي سعيد الخدري الذي رواه الإمام مسلم في «صحيحه» ، «من رأى منكم منكراً فليغيره بيده ، فإن لم يستطع فلسانه ، فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان» . ونلاحظ من هذا الحديث أن الإنكار بالقلب فرض عين على كل مسلم ، حيث لا رقيب لأحد من البشر على قلب المسلم ، ولذلك فإن القلب الذي لا يتغير عندما يرى الذكر قلب مات وانعدمت فيه مادة الحياة ، قلب ليس فيه ما خردل من إيمان ، كما قال النبي 20 ، غير أن هناك ضوابط لتغيير المنكر باللسان واليد يجب مراعاتها ، بحيث لا يترتب على تغيير المنكر منكرا أشد ، مع ظهور المسلحة الراجحة ومراعاة خير الخيرين وشر الشرين .

خامساً : ولتفيير المنكر والأمر بالمعروف وسائل متعددة منها المحاضرة والخطبة والكلمة المقروءة والمسموعة ، وكافة الوسائل ، طالما كانت الوسيلة شرعية ، بالإضافة إلى أن الهجر أحيانا يكون وسيلة لزجر العاصي .

وللأمر بالمروف والنهي عن المنكر آداب يجب مراعاتها ، ومن تلك الآداب :

١- العلم ؛ فالعلم يسبق القول والعمل ، ولذلك بوب الإمام البخاري رحمه الله في كتاب العلم بابا يحمل هذا العنوان ، فالا بد ثن يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر أن يكون عالمًا بما يأمر وينهى ، فقد ينهى عن منكر وهو معروف ، ويأمر بمعروف وهو منكر ؛ إذا لم يكن يعلم ... وحد ثولا حرج عمن يخلطون بين المسائل لجهلهم

ولقلة علمهم .

٢- الحكمة والحلم ؛ وكذلك ينبغي على الآمر بالمعروف والناهي عن المذكر أن يكون حليما لا يقابل الإساءة بمثلها ، بل يدفع بالتي هي أحسن مع عدم غضبه وانفعاله إذا ما جهل عليه ، فضلاً عن أنه يضع الأمور في نصابها فيستخدم اللين في موضعه ويستخدم الشدة في موضعها ، وتلك هي الحكمة التي أمرنا الله أن ندعو الناس بها .

٣- العدل والصبر ؛ ولأن الأمر بالمعروف والناهي عن المنكر قد يصاب بأذى ، فعليه أن يصبر على ما أصابه ، ولذلك كان لقمان حكيمًا عندما قال لولده : ( يا بُنَيَّ أَقِم الصَّلاة وأمر بالمغروف وانه عن المنكر واصبر على ما أصابك إنَّ ذلك من عرم الأمور) لقمان ١٧ ؛ لأنه علم أن الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ريما يصادفه أذى ، فأمر ولده بالصبر عليه ، مع العدل والإنصاف لن يأمر وينهى ، فلا ينبغى أن يضخم ما لا ينبغى تضخيمه ، مع إنكار حسنات من يأمره وينهاه ، ولكن ينبغي أن يكون ميزان العدل هو جوهر الأمر والنهى مع البعد عن لغة التعميم ، فإن الله سبحانه علمنا العدل في كتابه عند الحكم على الأخرين ، فقال سبحانه : (وقد كان فريق منهم يسمعون كَلامُ الله ثمَّ يُحَرفونهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ) البقرة : ٧٥ . فلاحظ أخى الكريم قول الله : (وقد كان فريق منهم ) هكذا دون تعميم ، فلغة التعميم لغة من لا علم له .

وختاما أخى الكريم أسوق لك ذلك الموقف لسلطان العلماء العزين عبد السلام ؛ لتعلم كيف كان علماء الأمة قديماً، وكيف هم اليوم : «خرج سلطان الديار المصرية في يوم العيد في موكب عظيم ، وجنوده يصطفون على جانبي الطريق ، وبطانته تحيط به من كل جانب ، فإذا بالعزين عبد السلام يناديه قائلا : يا أيوب ، ما حجتك عند الله إذا قال لك : ألم أبوى لك ملك مصر تبيح الخمور ؟ فقال : أو يحدث هذا ؟ فقال : نعم ، في مكان كذا وكذا، فإنه يُباع فيها الخمر، فقال السلطان: يا سيدي هذا أنا ما علمته ، هذا من فعل أبى ، فقال له العز : أنت من الذين يقولون : إذا وجدنا آباءنا على أمة ١٤ هأصدر السلطان أمراً بإبطال الحانة ، ومنع بيع الخمر . فلما عاد العز إلى درسه قال له تلميذه الباجي : يا سيدى ، كيف الحال؟ فقال له العز : يا بنى ، رأيته في تلك العظمة ، فأردت أن أهينه لئلا تكبر نفسه فتؤذيه ، فقال : يا سيدى أما خفته ؟ فقال العز : والله يا بنى لقد استحضرت عظمة الله تعالى ، فصار السلطان كالقط · « Lala

يا لهم من علماء طلقوا الدنيا واشتروا الآخرة ، فكانت لهم العزة في الدنيا والآخرة ، (هيا ليْتَ قوّمي يَعْلَمُونَ) يس ٢٦٠ .

والله من وراء القصد .

العدد الرابع السنة الثلاثون التوحيي

تحذير الداعية من القصص الواهية 1 SIGAT بقلم الشيخ : على حشيش

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم ، حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة الخطباء والوعاظ :

قصةدعاء

أولأ ؛ السبب الذي دهمني لتحقيق هذه القصة : «قصة طلب النبي ﷺ الدعاء من عمر رضى الله عنه» ، وهو سبب ليس بالهين ؛ لأنه دليل اشتهار وانتشار ، فلقد استمعت آذان الألوف إلى هذه القصة حيث قدمتها إذاعة «القرآن الكريم» - حفظها الله - في تمام الساعة الثانية والنصف بعد ظهريوم الاثنين ٢٧ صفر ١٤٢٢ه - ٢١ مايو ۲۰۰۱م في برنامج «قصة في حديث» ، ونحن فى بحثنا عن حقيقة هذه القصة لا نتناول اسم الدكتور الذى قام بشرحها ولا رسمه ، ولكن نتناول القصة من حيث أصول علم الحديث لنبين عدم صحة هذه القصة التي قدمت في البرنامج على أنها من الأدلة التفصيلية التي توصل بها الشارح إلى أحكام شرعية وأصول عقائدية وفوائد

تربوية . ثانيًا : متن القصة :

عن عمر رضي الله عنه قال : استأذنت النبي ﷺ في العمرة ، فأذن لي وقال : «لا تنسئا يا أخي من دعائك » . فقال كلمة ما يُسرني أن لي بها الدنيا ، قال شعبة : ثم لقيت عاصما بعد بالمدينة فحدثنيه وقال: «أشركنا يا أخي في دعائك» .

قلت : وفي رواية أحمد (١٩٥/٢٩/١) : فقال عمر : ما أحب أن لي بها ما طلعت عليه الشمس لقوله : يا أخي.

قلت : هذه القصة ليست صحيحة .

ونذكر القارئ الكريم بأننا عندما نقدم البرهان على عدم صحة هذه القصة نحقق أهداف هذه السلسلة من خلال هذا البرهان ، ونذكر بهذه الأهداف حتى نعرف حدود هذه السلسلة ، وهي :

١- أن يقف القارئ الكريم على درجة
 القصة وحسبه هذا القدر.

٢- والداعية : يكون على حذر ويسلم له عمله على السنة وحدها ، ويعرف مواضع هذه القصة في الكتب التي أخرجتها ، والكتب التي أوردتها ، فلا يغتر بوجودها.

۳- وطالب هذا الفن : يجد نماذج من علم الحديث التطبيقي .

وهذا هو التخريج والتحقيق الذي سنحقق به - إن شاء الله - هذه الأهداف .

) التوجيح العدد الرابع السنة الثلاثون

ثالثًا التخريج والتحليل للأسانيد : أبو يعلى أحمد أبو يعلى ابن ماجه الخطيب الترمذي ح (٢٢٥٣) ح (٢٨٩٤) ح (٥٥٥٠) ح (٢٢٩٥) ح (٢٠٥٥) في « التاريخ » (297/11) سفيان بن أبو بكر بن أبو خيثمة عبد الله بن من حديث عبد الصمد وكيع أبي شيبة البيهقي ابن حبان في المجروحين (٢٨/٢) في السنن (٥/٢٥٦) البيهقي في السنن الخطيب في التاريخ أحد من حدیث (۲۰۱/۵) (۳۹۷/۱۱) (٥٢٢٩) من حديث ابن سعد الطبقات (١٤٥/٤) من حديث من حديث وكيع قاسم بن يزيد الحربي عبد الرزاق محمد بن يوسف الفريابي محمد بن عبد الله الأسدي قبيضة مُؤَمَّل البيهقي أبو داود البيهقي في السنن ابن سعد في الطبقات ابن سعد في الطبقات ابن السني في اليوم والليلة J(101/0) (1191) من حديث (٢٠/٣) (٢٠/٣) ح (٢٠٥٧) (٢٥١/٥) من حديث الخطيب (۳۹۷/۱۱) البيهقي (٥/٢٥١) أحد ح (190) من حديث من حديث سليمان بن حرب محمد بن جعفر أبو الوليد الطيالسي مؤمل بن إسماعيل عمرو بن مرزوق حجاج بن منهال الخطيب (۳۹۷/۱۱) من حديث ( سفيان بن عيينة ) سفيان الثوري (شعبة) عاصم بن عبيد الله عبد الله بن عمر ( رضى الله عنه ) الراوي الأعلى للقصة ( عمر أبن الخطاب رضي الله عنه ) التحليل البياني لطرق القصة العدد الرابع السنة الثلاثون ألتوحيد 10)

## رابعًا ، فوائد التخريج بطريقة التحليل البياني :

١- إن من أحدث الطرق العلمية لدراسة علم الحديث التطبيقي هي طريقة التحليل البياني للسند ، ولنا الأسوة في رسول الله (، حيث أخرج البخاري (ح ٢٤١٧) ، والترمذي (ح ٢٤٥٤) ، وابن ماجه (ح ٢٣١٤) ، من حديث عبد الله بن مسعود قال : خط النبي تلك خط مربعا ، وخط وسط الخط المربع ، وخطوطا إلى جانب الخط الذي وسط الخط المربع . وخط خارجا من الخط المربع ، فقال : «أتدرون ما هذا ؟» قالوا : الله ورسوله أعلم . قال : «هذا الإنسان الخط الأوسط ، وهذه الخطوط إلى جنبه الأعراض تنهشه من كل مكان ، فإن أخطاه هذا ، أصابه هذا ، والخط المربع الأجل المحيط، والخط الخارج الأهلي.

| الأجل | الإنسان |
|-------|---------|
|       | 111111  |
|       | الأعراض |

٢- ملحوظة : انظر هذا الرسم البياني للإمام النووي في « رياض الصالحين » (ص ٢٧٣) ، والرسول ﷺ بهذا الرسم البياني يلفت الأمة إلى استخدام الوسائل التعليمية ، وبما أن الحديث يتكون من سند ومتن ، فهذا التحليل البياني للمتن دليل على التحليل البياني للسند لتقريب الأسانيد عند دراسة علم الحديث التطبيقي .

٣- الرسول ﷺ جاء بأحدث الوسائل التعليمية في الوقت الذي كانت أوربا في الظلمات، وفي هذا الحديث تجد من الوسائل التعليمية التي جاء بها النبي ﷺ :

أ- الرسم البياني .

ب- طريقة السؤال.

٤- لقد أوردت هذا الأصل لئلا يتقول علينا متقول لعدم درايت مبدنه الأصول التي سنستخدمها كثيرًا - إن شاء الله - في دراستنا التحليلية للأسانيد .

٥- من القواعد الحديثية : السند يكون واحداً ومتونه متعددة ، فكل متن يُسمّى حديثًا ، والمتن يكون واحداً ، وأسانيده متعددة ، فكل سند يُسمى حديثًا كما في هذه القصة .

٥-تطبيق هذه القاعدة على القصة :

قال الخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد» (٣٩٦/١١) : ورواد قاسم بن يزيد الحربي عن سفيان الثوري عن عاصم بن عبيد الله ، وكذلك رواد مُؤمَّل بن إسماعيل عن شعبة وسفيان الثوري عن عاصم .

أ- أما حديث قاسم : فأخبرناه يوسف بن رياح البصري أخبرنا أحمد بن محمد بن إسماعيل المهندس - بمصر - حدثنا أبو بشر محمد بن أحمد الدولابي حدثنا أحمد بن حرب حدثنا قاسم بن يزيد حدثنا سفيان عن عاصم بن عبيد الله به ...

ب- وأما حديث مؤمل : فأخبرناه القاضي أبو بكر أحمد بن الحسن الحرشي حدثنا أبو العباس محمد بن يعقوب الأصم ، حدثنا حميد بن عياش الرملي حدثنا مؤمّل ، أخبرنا شعبة وسفيان الثوري ، وسفيان بن عيينة عن عاصم بن عبيد الله به . اه .

ج- قلت : انظر إلى قول الخطيب : «أما حديث قاسم» ، ثم انظر إلى التحليل البياني تجد أن قاسم في روايته عن سفيان الثوري تابعه ستة هم : وكيع ، وعبد الرزاق ، ومحمد بن يوسف ، والفريابي ، وقبيضة ، ومؤمل . إذن يطلق على هؤلاء الستة : حديث وكيع وحديث عبد الرزاق .

د-وانظر أيضًا إلى قول الخطيب : «وأما حديث مؤمل» ، ثم انظر إلى التحليل البياني لطرق القصة تجد أن مُؤمًا لأ في روايته عن شعبة تابعه خمسة هم : (سليمان بن حرب ، ومحمد بن جعفر ، وأبو الوليد الطيالسي ، وعمرو بن مرزوق ، وحجاج بن منهال ) . إذن يطلق على هؤلاء الخمسة : حديث سليمان بن حرب ، وحديث محمد بن جعفر .

٦- فائدة :

قال محدث وادي النيل الشيخ أحمد شاكر رحمه الله في «شرح الفية السيوطي» (ص ١٢) : قال البخاري : (حفظ مائة ألف حديث صحيح ، ومائتي ألف حديث غير صحيح).

وهو يريد بهذا العدد اختلاف طرق الحديث باختلاف رواته ... فإن الحديث الواحد قد يرويه عن الصحابي عدد من التابعين ، ثم يرويه عن كل واحد منهم عدد من أتباع التابعين ، ثم يرويه عن كل واحد منهم عدد من الأخذين عن اتباع التابعين وهكذا ، فيكون الحديث الواحد أحاديث كثيرة متعددة بهذا الاعتبار . اه .

قلت : وبتطبيق هذه القاعدة على القصة تكون لهذه القصة أحاديث كثيرة متعددة .

٧- ومن التحليل البياني للقصة تتبيئ المتابعات التامئة والقاصرة ، فالمتابعة إن حصلت للراوي نفسه فهي التامة ، وإن حصلت لشيخه فما فوقه فهي القاصرة ، وهي مهمة جدا لطالب هذا الفن .

ولما كان من فوائد هذه السلسلة إعطاء نماذج من علم الحديث التطبيقي فبتطبيق هذا المصطلح على التحليل البياني لأسانيد القصة يتبين الآتي :

أ- هناك متابعة تامة لسفيان الثوري في روايته عن عاصم عند أبي داود والبيهقي وابن سعد وابن السني من رواية شعبة عن عاصم .

ب- والعكس يوجد متابعة تامة لشعبة في روايته عن عاصم عند الترمذي وابن ماجه وأبي يعلى وأحمد والخطيب والبيهقي وابن حبان من رواية سفيان الثوري عن عاصم.

ج- توجد متابعة تامة أخرى لسفيان الثوري في روايته عن عاصم عند الخطيب من رواية سفيان بن عيينة عن عاصم .

د- توجد متابعات تامة لوكيع في روايته عن سفيان الشوري عند أحمد من رواية عبدالرزاق عن سفيان ، وعند ابن سعد من رواية محمد بن عبد الله الأسدي عن سفيان ، وعند ابن حبّان والبيهقي من رواية الفريابي عن سفيان ، وعند البيهقي أيضًا من رواية قبيضة عن سفيان ، وعند الخطيب من رواية مؤمل عن سفيان ، وعند أبي يعلى والخطيب من رواية قاسم بن يزيد عن سفيان .

الاستنتاج : المتابعة التامة هي التي تحصل للراوي نفسه (وكيع) بأن يروي حديثه راو آخر عن شيخه (سفيان) .

ه- توجد متابعة قاصرة لوكيع ، وهي التي

تحصل لشيخه (سفيان)، فقد روى شعبة القصة عن عاصم كما هو مبين في (أ) وعاصم هو شيخ سفيان، وسفيان شيخ وكيع، فعاصم هو شيخ شيخه.

الاستنتاج : المترابعة القراصرة هي التي تحصل لشيخ الراوي ، بأن يروي الراوي الآخر الحديث عن شيخ شيخه ، وكذا التي تحصل لمن فوق شيخ الراوي .

و- لا نجد لعاصم بن عبيد الله متابعة تامة ، ولا متابعة قاصرة ، ولا يغتر طالب هذا الفن بوجود متابعات كثيرة في القصة - بينا بعضها - فقد اغتر بمثل هذه المتابعات كثير وصححوا أحاديث واهية ، حيث إنه بالتحليل البياني لطرق القصة يتبين أنه لم تحصل لعاصم بن عبيد الله نفسه متابعة ولم تحصل لشيخه ولا لمن فوقه .

ح- ولكن المتابعة حصلت لتلاميذ عاصم فما دونهم ، وهذه المتابعات لا تؤثر بالنسبة لعاصم ، وهذه النتيجة هامة جداً بالنسبة لتحقيق القصة ، كما سيرى - إن شاء الله -طالب هذا الفن .

٨- من التحليل البياني للقصة يتبين أن لهذه القصة شهرة نسبية .

أ- القصة مشهورة عن عاصم، رواها عنه سفيان الثوري وشعبة وسفيان بن عيينة.

ب- والقصة مشهورة عن سفيان ، رواها عنه: وكيع ، وعبد الرزاق ومحمد بن عبد الله الأسدي والفريابي ، وقبيضة ومؤمل ، وقاسم ابن يزيد .

انظر إلى المتابعات التامة لوكيع في روايته عن سفيان الثوري .

وانظر إلى الشهرة عن سفيان ولاحظ الارتباط بين المتابعة والشهرة ، وهذا مهم جداً في دراسة هذا الفن من علم الحديث التطبيقي .

ج- والقصة مشهورة عن شعبة ، رواها عنه : سليمان بن حرب ، ومحمد بن جعفر ، وهاشم أبو الوليد الطيالسي ، ومؤمل بن إسماعيل ، وعمرو بن مرزوق ، وحجاج بن منهال .

د - والقصة مشهورة عن وكيع ، رواها عنه ، سفيان بن وكيع ، وأبو بكربن أبي شيبة ، وأبو خيثمة ، وأحمد .

العدد الرابع السنة الثلاثون ألتوجيه

ه- والقصة مشهورة عن سليمان بن حرب رواها عنه : أبو داود ، وابن سعد ، وإبراهيم بن عبد الله في رواية البيهقي .

استثنتاج : الشهرة النسبية تحصل في أثناء السند بالنسبة إلى شخص معين .

٩- من التحليل البياني للقصة يتبين أيضاً :
أ- أن القصة غريبة عن سالم تفرد بها عنه

عاصم بن عبيد الله . ب- والقصة غريبة عن ابن عمر تفرد بها

عنه سالم.

ج- والقصة غريبة عن عمر رضي الله عنه تفرد بها عنه ابنه عبد الله رضي الله عنه.

د - فحديث القصة فرد ، أي فرد مطلق ، رغم وجود الشهرة النسبية .

استنتاج : الفرد المطلق : هو الحديث الذي لا يعرف إلا من طريق ذلك الصحابي ولو تعددت الطرق إليه . قاله السخاوي في «فتح المغيث» (٤/٤) .

١٠ - التحقيق :

من هذا التحليل البياني ودراسة المتابعات تبين تفرد عاصم بن عبيد الله بالقصة ، وهو عاصم بن عبيد الله بن عاصم بن عمر بن الخطاب .

أ- لقد أورده ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٣٤٧/٦) ، وقال : سألت أبي عن عاصم بن عبيد الله فقال : منكر الحديث مضطرب الحديث . اه .

ب- قال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير، رقم (٢٨١) : «عاصم بن عبيد الله العُمري : «منكر الحديث»» . اه .

ج- قـال السيوطي في «تدريب الراوي» (٣٤٩/١) : «البخاري يطلق : فيه نظر وسكتوا عنه ، فيمن تركوا حديثه ، ويطلق منكر الحديث : على من لا تحل الرواية عنه ». اه.

د - أورده الـذهبي في «الميـــــزان» (٢٠٥٦/٣٥٣/١) : ناق لا أق وال علماء الجرح والتعديل فيه : قال أبو زرعة وأبو حاتم : منكر الحديث ، وقال الدارقطني : يترك وهو مغض . اه .

ه- قال ابن حبان في «المجروحين» (١٢/٢): كان سيئ الحفظ ، كثير الوَهَم ، فاحش الخطأ، فترك من أجل كثرة خطئه . قالت بده قاما قامات

قلت : وهي قاعدة هامة .

قال الحافظ العراقي في «فتح المفيث» (ص٧) : من كشر الخطأ في حديثه وفحش استحق الترك وإن كان عد لا .

قلت : فلا يتوهم طالب هذا الفن أن الترك مرتبط بالعدالة فقط ، فيظن أن المتروك هو المتهم بالكذب فقط ، وحسبك أن عدم الدراية بهذه القاعدة جعل البعض يُحسن حديث أسماء في كشف الوجه والكفين ، والحديث في مرتبة الترك لا يصلح للمتابعات والشواهد .

وبهذا التحقيق يتبين أن القصة واهية والحديث متروك .

سند آخرتالف:

و- قال ابن سعد في «الطبقات» (١٤٥/٣) : أخبرنا سعيد بن محمد الثقفي عن المغيرة بن زياد الموصلي عن الوليد بن أبي هشام قال : استأذن عمر بن الخطاب النبي ( في العمرة ، وذكر القصة .

قلت : هذا سند واه جدم ، جمع بين طعن وسقط ، أماً السقط فالوليد كما في «التقريب» (٣٣٧/٢) من السادسة ، وهي طبقة لم يثبت لهم لقاء أحد من الصحابة .

وأما الطعن : أ- فالمغيرة بن زياد الموصلي قال أحمد : مضطرب الحديث ، منكر الحديث ، أحاديثه مناكير ، كذا في «تهذيب الكمال» (٦٧٢٠/٣٠٠/١٨) .

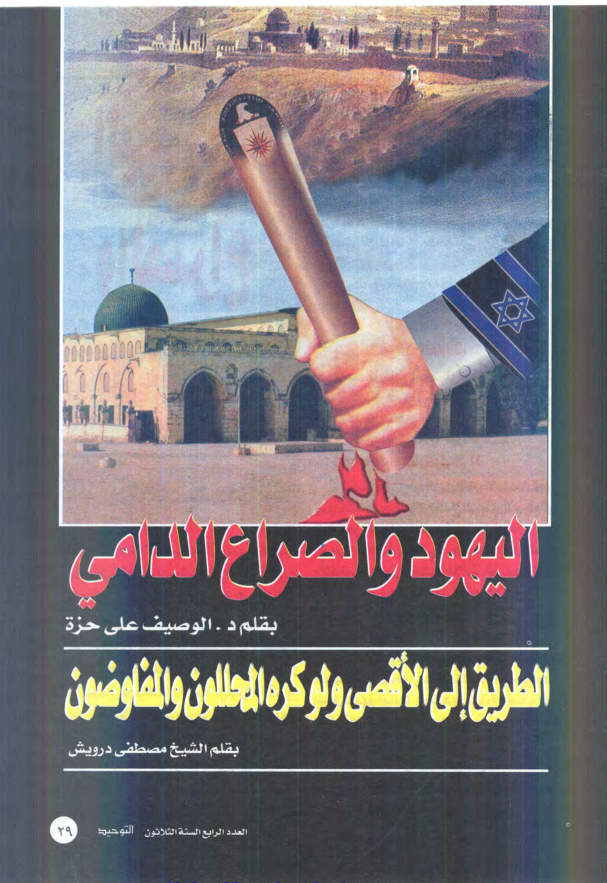
ب-سعيد بن محمد الشقفي الوراق أبو الحسن : قال النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٢٧٣) : ليس بشقة ، وأخرج البخاري في «التاريخ الكبير» (١٧١٤/٥١٥/٣) عن ابن معين قال : ليس بشيء ، وفي «الميزان» (٢٢٦٣/١٥٦/٣) : قال الدارقطني : «متروك» .

ه - تنبيه :

اغتر البعض بقول الترمذي : «حسن صحيح» ، فصحح القصة ، فالترمذي رحمه الله متساهل في التحسين والتصحيح ؛ لذلك قال الحافظ ابن كثير في «الباعث الحثيث» (ص ٢٥) : وكان الحاكم أبو عبد الله والخطيب البغدادي يسميان كتاب الترمذي «الجامع الصحيح» . وهذا تساهل منهما . فإن فيه أحاديث كثيرة منكرة . اه.

هذا ما وفقني الله إليه ، وهو وحده من وراء القصد .

التوجيح العدد الرابع السنة الثلاثون





بقلم : د . الوصيف على حزة

فشلت محاولات اليهود في زعزعة إيمان المسلمين بالإسلام بعد أن حشدوا قواهم في تشويه الإسلام فكريًا وعقديًا وعمليًا ، وإظهار الرسول بالعجز العلمي - زعموا - وإحراجه في الكثير من المواطن وتكذيب الكثير من آيات القرآن الكريم ، فتحركوا لخطوة جديدة في صراعهم مع الرسول فتحركوا لخطوة جديدة في صراعهم مع الرسول في ريوسهم وملأت العصبية جوانحهم ، وذلك بعد أن لا حظوا أن الإسلام يكسب في كل يوم أنصارًا بقوة، ويتمكن المسلمون يومًا بعد يوم من السيطرة على زمام الأمور.

# الصدام مع بنى قينقاع

وهم أول قبيلة بدأت بنقض العهد بينهم وبين الرسول علام .ذكر ابن هشام في « السيرة » : وذكر عبد الله بن جعفر بن السور بن مخرمة عن أبي عون قال ، كان من أمر بني قينقاع أن امرأة من العرب قدمت بجلب لها فباعته مسوق بني قينقاع وجلست الى صائغ بها ، فجعلوا يراودونها على كشف وجهها ، فأبت ، فعمد الصائغ إلى طرف ثوبها فعقده إلى ظهرها ، فلما قامت انكشفت سو يتها فضحكوا بها فعقده إلى ظهرها ، فلما قامت انكشفت سو يتها فضحكوا بها فعقده إلى ظهرها ، فلما قامت انكشفت سو يتها فضحكوا بها مصاحت ، فوثب رجل من المسلمين على الصائغ فقتله ، وكان يهوديا ، وشدت اليهود فغضب السلمون ، فوقع الشر بينهم وبين بني قينقاع . «سيرة ابن هشام» .

## والملاحظفي هذه الحادثة :

أنه بعد غزوة بدر صرحت بنو قينقاع بالعداوة السافرة لرسول الله ﷺ ، فقالوا له ، يا محمد ، لا يغرنك أنك لقيت قومًا لا علم لهم بالحرب ، فأصبت منهم فرصة ، والله لئن لقيتنا لتعلمن أنا نحن الناس . سيرة ابن هشام .

## 21 عداء اليهود للرسول ﷺ 11

وهذا يدل على وجود العداء التام والاستعداد لحرب رسول الله ﷺ، ومما يؤكد ذلك أن اليهودي الذي رفع ثوب المسلمة من خلفها لتنكشف عورتها لم يقل له أحد من يهود السوق أن هذا خطأ، لا داعي له، بل ضحك من في السوق، ولا عجب، فهم أهل المفاسد الأخلاقية، ففي بروتوكولات حكماء صهيون : «نحن مفسدي العالم وجلاديه ومحركي الفتن فيه». ولذلك استغلوا المرأة كسلعة يتاجرون في عرضها في طول العالم وعرضه، وأفسدوها أيما إفساد.

ولا يخفى عليك أيها القارئ الكريم ما يقومون به من تعبيد الناس للشيطان ودعوتهم لانحلال البشرية : حتى يسهل عليهم قيادها ، وأصابعهم القذرة واضحة خلف المنظمة الدولية لعبدة الشيطان التي تحاول إفساد شبابنا وفتياتنا .

والملاحظ أيضًا أن الصحابي الذي قام بالدفاع عن عرض السلمة تصرف تصرفا طبيعيًا من حيث غيرته على

التوحيد العدد الرابع السنة الثلاثون

٣.

العرض والنخوة الإسلامية العربية المعروفة تجري في عروقه، وكيف لا وقد قامت حرب طاحنة بين القب الل العربية من أجل امرأة واللدفاع عنها.

فسار إليهم الرسول ( وحمل لواء المسلمين يومئذ حمزة بن عبد المطلب فحاصرهم خمسة عشر ليلة فتحصلوا في حصونهم وقد فالله في قلوبهم الرعب، فتزلوا على حكمه في فيهم وقي نسائهم وذراريهم، فكلم عبد الله بن أبي بن سلول رأس المنافقين - وكانوا حلفاءه -رسول الله ( في عمر والخ على الرسول ) في ذلك فوهبهم له وأمرهم أن يخرجوا من المدينة ولا يجاوروه بها ، فخرجوا إلى أذرعات بالشام، فهلكوا وغنم أموالهم وخمسها. اه ... (دا لمعاد، يتصرف.

# الصراع مع بني النضير

وقعت غزوة بنى النضير بعد يدريستة أشهر ، حيث ذهب النبي 🐲 اليهم ليكلمهم في أن يعينوه في دية قتيلين قتلهما عمروين أمية الضمرى، وذلك حسب المعاهدة بينه ويبنهم، فقالوا: نفعل با أبا القاسم، اجلس هاهنا حتى نقضى حاجتك، وخلا بعضهم ببعض، وقالوا: ماذا تنتظرون، إن الرجل يجلس إلى الجدار مطمئناً، فصعد شقيهم عمروين جحاش وأخذ حجر رحى وصعد على سطح الدارالتي بها الجدار، لكن جبريل الأمين أخبر رسول الله عله اعزموا عليه ، فقام من فوره ولحقه أصحابه ، وبعث الرسول عنه اليهم، أن اخرجوا من المدينة ولا تساكنوني يها، وقد أجَّلتكم عشراً، فمن وجدت بعد ذلك بها ضربت عنقه، فأقاموا أدامًا بتجهزون، وأرسل إليهم المنافق عبدالله بن أبي أن لا تخرجوا من دياركم ، فإن معي ألفين يدخلون معكم حصنكم فيموتون دونكم وتنصركم قريظة وحلفاؤكم من غطفان ، وطمع رئيسهم حيى بن أخطب فيما قاله ابن أبي، وبعث إلى رسول الله ﷺ يقول: إنا لا نخرج من ديارنا فاصنع ما بدا لك، فكبر رسول الله ﷺ وأصحابه، ونهضوا إليه وعلى بن أبي طالب يحمل اللواء، فلما انتهى إليهم قامواعلى حصونهم يرمون بالنبل والحجارة واعتزلتهم قريظة، وخانهم ابن أبي وخلفاؤهم من غطفان،

ولهذا شبه سبحانه وتعالى حالهم بقوله : (كَمَتَل الشَّيْطان إذ قالَ للإنسَان اكْعُرَ فَلَمَّا كَعُرَ قَالَ إِنِي بَرِيءَ منكَ) الحشر: ١٦.

فحاصرهم رسول الله ﷺ وقطع نخلهم وحرقه ، فأرسلوا إليه نحن نخرج عن المدينة ، فأنز لهم على أن يخرجوا عن المدينة بنفوسهم وذراريهم ، فإن لهم ما حملت الإبل إلا السلاح ، وقبض النبي ﷺ الأموال والسلاح ، فكانت بنو النضير خالصة لرسول الله ﷺ لنوائبه ومصالح المسلمين . «زاد المعاد »، و«سيرة ابن هشام».

وَأَنْتَ تَلَاحَظَ مَعِي أَيْهَا القَارِيَّ الكَرِيمِ أَنَ الَيهود دَائَمًا البَادَوْنَ بَنْقَض الْعَهود والْعَدَاوة واستَخْدَام وسائل المُوَامرات، وقد اتضح ذلك جليًا من خلال موقف بني النضير في التخطيط والعزم على تنفيد هذه المُوَامرة الدنيئة، وهل هناك أخس من الاغتيال وأحط من الخيانة، هذا مع أن سلام بن مشكم وهو من زعمائهم حدرهم أن محمداً سيعرف هذه المؤامرة، ولكنهم تمادوا وركب الغرور موسهم فسعوا إلى حتفهم بظلفهم، وكان الرد النبوي سريعًا أن حاصرهم، وأنزل فيهم المولى جل وعلا : (هُوَ الذي أخرَجَ الذين كَفَرُوا مِنْ أَهْل الكتاب من ديارهم لأوَّل الذي أخرَجَ الذين كَفَرُوا مِنْ أَهْل الكتاب من ديارهم لأوَّل من الله فاتاهم الله من حيث لم يختسبوا وقد ها في قاويهم الرُعْبَ يُخريون بُيُوتَهُم بأيديهم وآيدي المُؤمنين فاعتبروا يا أولي الأَبْصَار) الحشر، ٢، فجعلهم الله عبرة لن يعتبر.

وقد قام بنو النضير بتخريب البيوت وتحريق الحصون حتى لا ينتفع بها المسلمون ، يذكرني ذلك عند انسحاب اليهود من سيناء إبان معاهدة ، كامب ديفيد ، قاموا بتخريب مزرعة كانوا قد أقاموها في سيناء فيها بعض الأشجار يقال لها : ياميت ‹ (وما أشبه الليلة بالبارحة ‹

وأحرق المسلمون نخيلهم، كما رواه البخاري في «صحيحه، ومسلم أيضًا، فتزل قوله تعالى: (ما قطعتم من لينة أو تركتموها قائمة على أصولها فبإذن الله وليُحْزِيَ الماسقين) الحشر: ٥.

وكأن هذا التحريق من المسلمين لإظهار أنهم ليسوافي

11

العدد الرابع السنة الثلاثون التوحيي

حاجة إلى أموالكم يا بني النضير ، فإن خريتموها فنحن أغنى بما في يد الله مما في أيد يكم .

لم ينم حيي بن أخطب أو يكحل عينيه بنوم ، فقد خرج هو وقب يلته من المدينة ، فنذهب إلى مكة وغطف ان والأحابيش من العرب ، وحرضهم على محاصرة المدينة ومكره أن يحرض عشرة آلاف حاصروا المدينة ، وكان موقفا ممربا لم يشهد المسلمون مثله من قبله ، وحتى تكتمل فصول المؤامرة الخبيثة ذهب حيي بن أخطب إلى كعب بن أسد القرظي زعيم بني قريظة في حصنه ، وقال ، قد جئتكم بعز الدهر ، جئتكم بقريش على سادتها وغطفان على قادتها ، وأنتم أهل للشوكة والسلاح ، فهلم نناجز محمدا ونفرغ منه .

فقال له رئيسهم : بل جئتني والله بذل الدهر ، جئتني بسحاب قد أراق ماءه ، فه ويرعد ويبرق فلم يزل حيي يخادعه ويعيره ويمنيه حتى أجابه بشرط أن يدخل معه في حصنه يصيبه ما أصابهم ففعل ونقضوا عهد رسول الله في وأظهروا سبه ، فبلغ رسول الله تاك الخبر فأرسل يستعلم الأمر فوجدهم قد نقضوا العهد ، فكبروقال ، (أبشروا يا معشر المسلمين» . «سيرة ابن هشام» ، و«زاد المعاد» .

ولما انكشف الأحزاب وخذلهم الله عز وجل وكانوا كما قال تعالى ، ( وَرَدَّ اللهُ الْذَينَ كَعُرُوا بِغَيْظَهِمَ لَمْ يَنَالوا حَيْراً وكَفَى اللهُ الْمُؤْمِنِينَ القِتَالَ ) الأحزاب ، ٢٥ .

وتنفس المسلمون الصعداء، وما أن وضعوا السلاح حتى جاء جبريل الأمين عليه السلام إلى رسول الله ٢ فقال : أوضعت السلاحيا محمد ، والله إن الملائكة لم تضع أسلحتها ، فانهض بمن معك إلى بني قريظة فإني سائر أمامك أزلزل بهم حصونهم وأقذف في قلوبهم الرعب ، فسار جبريل في موكبه من الملائكة ورسول الله ٢ على أثره في موكبه من المهاجرين والأنصار . البخاري ، ومسلم .

وقال عنه العصر الا يصلين أحدكم العصر إلا في بني قريظة، طلبًا لإسراعهم، وأعطى الراية لعلى بن أبي

طالب، وخلف على المدينة ابن أم مكتوم، وحاصر حصون بنى قريطة، وعرض عليهم خصالا ثلاثا :

الإسلام ولهم ما للمسلمين، وعليهم ما عليهم.

٢- أن يقتلوا ذراريهم ويخرجوا لقتال رسول الله عنه .

٣- أويناج زوه بالسيوف حتى تضع الحرب بينه وسنهم.

فأبوا أن ينزلوا على أي من هذه الثلاث، ووافقوا على أن ينزلوا على حكم سعد بن معاذ، وكان حليمًا لهم في الجاهلية.

فجاءسعد على دابته ، وقام له الصحابة تعظيما لحكمه في أعين عدوه ، فقال ، أرى أن تقتل مقاتلتهم وتسبى ذريتهم ، فقال له الرسول ﷺ ، « لقد حكمت فيهم بحكم الملك من فوق سبعة أرقعة ». «سيرة ابن هشام».

وقدم للقتل كل من أنبت وكان معدودا من المحاريين وبلغوا ستمائة مقاتل ، كما قدم حيي بن أخطب والذي صرح في نهاية حياته بما قاله يوم أن قدم الرسول على للمدينة : (عداوته ما بقيت) . قال : اعلم يا محمد أنني ما لمت نفسي يوما في عداوتك، ولكنه قضاء وقدر وملحمة ، كتبها الله على بني إسرائيل { {

تعجبت كثيراً مما قاله صاحب البطولة المذعاة حيي هذا ، أي ملحمة ؟ أهي ملحمة الدسائس والمؤامرات والفتن والعداوة غير المبررة ، وتكذيب نصوص التوراة التي نبأت بهذا النبي والذي قلت أنت ، إنه هو أعرف وأثبته ، ثم تدعي البطولة وتقول ، ملحمة ، قبحت من قائد قوم أوردتهم المهالك ، وما سرت في طريق إلا كانت الهزيمة المنكرة تلاحقك بئس ، رئيس القوم أنت ، وفيه قال الشاعر ،

لعمركما لام ابن أخطب نفسه

ولكنهمن يخذل الله يخذل

لجاهد حتى أبلغ النفس عددرها

وقاتل يبغى العزكل مقلقل

فهو في الواقع نفعي الهوى يسعى إلى زعامة زائفة ومنافع شخصية ولو على أجساد الضحايا .

التوحيد العدد الرابع السنة الثلاثون

٣٢

هل ترى أخي القبارئ اللبيب أن رسول الله ﷺ ظلم يهود أم أنهم ظلموا أنفسهم فأوردوها المهالك وكانت نهادتهم مفجعة ؟ (ولكن من يعرف الشخصية اليهودية وأنها أحيانًا تكره نفسها، فقاس المعاصرين على الأسلاف منهم لم يستغرب كثيرا مما يفعله شارون السفاح، والذي لا يعرف الالغةواحدة، هي لغة الحرب والقتل والتدمير، ولا يهمه أن يكون الضحابا نساءام أطفال أم شيوخ، ونحن نقول له، باشارون، إن الإسلام مغيب عن هذه العركة، وأنت تعلم ذلك، ولم بدخل باسم الإسلام الا يضع شباب في عمليات استشهادية أوقعت باليهود ضربات موجعة ، لكنه سيأتي اليوم الذي تكون فيه العركة بين الاسلام واليهود ، وحينينذ سينطبق عليهم قوله ﷺ : «لا تقوم الساعة حتى يقاتل المسلمون اليهود فيقتلهم المسلمون، فيختبئ اليهودي وراء الحجر والشجر، فيقول الحجر والشجر : يا مسلم، يا عبد الله، ورائى بهودى فاقتله، إلا الغرقد فإنه من غرس اليهود». روادمسلم.

وقد أكثر اليهود من زراعة الغرقد في فلسطين المحتلة هذه الأيام، وصدق الله إذ يقول : (قدّ خلتّ من قبّلكم سَنَّنْ فسيرُوا في الأرض فانظرُوا كَيْف كَانَ عاقبة المكدّبين. هذا بيانَ للتَاس وهدى ومَوَعِظة للمُتَقين. ولا تهتوا ولا تخرّدُوا وانتم الأعلون إن كنتم مُوَمِنِينَ. إن يمسَسكم قرّح فقد مُسَ وانتم الأعلون إن كنتم مُوَمِنِينَ. إن يمسَسكم قرّح فقد مُسَ وانتم الأعلون إن كنتم مُوَمِنِينَ. إن يمسَسكم قرّح فقد مُسَ والمُحص الله الذين أمتوا ويَمحق الكافرين. أم حسبتم أن وليمحص الله الذين آمتوا ويَمحق الكافرين. أم حسبتم أن المتابرين. ولقد كنتم تمتون الموت من قبل أن تلقوه فقد الصابرين. ولقد كنتم تمتون الموت من قبل أن تلقوه فقد رأيتموه وأنتم تنظرون) آل عمران ١٣٠٠ - ١٤٢.

آيات مباركات نزلت بردا وسلاماً على قلوب المؤمنين بعد غزوة أحد ؛ لتدنكر الأمة بالسنن الكونية ، ولتدنكر الناس جميعًا بأن العزة لله ولرسوله وللمؤمنين . وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم . وللحديث بقية إن شاء الله تعالى .

\* \* \*



الشيخ مصطفى درويش

لابد أولا أن نكون على يقين بأن لنا حكومة عليا حاكمها الله تعالى فوق عرشه المجيد يسمع ويرى ويقدر ويدبر ويصرف ويحكم ويقضي ، والذين عزلوا أنفسهم عن هذا الحاكم ، ونظروا إلى الأسباب الدنيوية وحدها ، وحياتهم طعام وشراب ومتعة وموت ، فهؤلاء ساقطون من الحساب ، والعجيب أن يجلس أحدهم أمام أضواء الإذاعة المرئية ويظل يحلل ويستعرض معلوماته كالعليم ببواطن الأمور ، وفي النهاية تنتظره السيارة الفاخرة إلى حظلة أو سهرة ، ويكفيه مقابل هذه التحليلات ، وليس لديه استعداد أن يلوث يده بحجر من أحجار أطفال الحجارة ،

العدد الرابع السنة الثلاثون ألتوجيه

ويكفيه فلان خرج ، وعلان أبدى استعداده ، وتردد الكلمات المعادة الملة .. مشكلة الشرق الأوسط ... عملية السلام ... الخ.

ما يحدث في فلسطين وإندونسيا وما يقع في جنوب السودان هدفه القضاء على الدين الإسلامي الذي ساد العالم !!

ويظن هؤلاء أن حكومتنا العليا تربى فينا القاتلات السماوية جميعها لايصل الي وزن السلبية والتواكلية والتقاعدية والكسل، ويكفى أنه إليه يرجع الأمركله ((هذا مفهوم الجاهلين، فسقد علمنا الحكم الأعلى أن نخاطبه ونقول ، (إيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نُسْتَعِينَ) ، وترددها يومينًا عشرات المرات، والذي يطلب الاستعانة لابد وأنه يعمل شيئاما ويتحرك تحو هدف يطلب العون عليه ، وخاطب الملك الأعلى جيشًا قائده رسول الله ته فقال: (خَـدُوا حَـدُركُمْ) النساء : ٧١ ، (وَدَ الْدَيِنْ كضروا لوتقطلون عن أسلحتكم وأمتعتكم فيميلون عليكم منيلة واحدة ) النساء : ١٠٢ ، ووعدنا النصر إن كنا نتصره : (إن تنصروا الله يَنصُرَكُمُ وَيُثَبِتْ أَقَدَامَكُمْ ) محمد ، ٧ ، وشرط علينا لارتضاع الهوان والذل والحزن عنا إن كنا مؤمنين به ، (ولا تهنوا ولا تخريوا وأنتم الأعلون إن كنتم مُؤمنين) آل عمران : ١٣٩ .

> ولكن هلكل ذلك يتحقق بالدفاع عن تراب أو أرض أو قومية ؟ ١ الأمر أكبر وأعلى من ذلك : ( وَعَسَدُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَسَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لِيَسْتَخْلِقَتْهُم فِي الأَرْضِ كَمَا استخلف الدين من قبلهم وليمكنن لهم دينهم الَدْي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَد لَتَهُم مِنْ بَعَد حُوَهُهِمْ أمَنا يَعْبُدُونْنِي لا يَشْرِكُونَ بِي شَيْئًا ) النور: ٥٥ ، فالأرض وسيلة وليست غاية ، الغاية هي إعادة الناس ليكونوا عبيدا لخالقهم وتمكين دين الله في الأرض ، عند ذلك تكون الأرض تحت أقدامهم قواعد انطلاق لتمكين الدين

الحق.

تعالوا بنا نرجع إلى التاريخ ، أبن كان العرب قبل هذا الدين ؟ مستعمرات رومانية ، فارسية، في أطراف الجزيرة، ثم فرار أمام غنزو يريد أقدس مالديهم وهو السجد الحرام، أمام جيش بملك أكبر سلاح في ذلك العصبر، وهو الغيل، فأرسل الحكم الأعلى جنوده طيرا أبابيل، تحمل قذائف أبادت أكبر قوة ضاربة في هذا العضر وأظر أن وزن هذ

قدم فيل واحد ١ ولكن النصر نصر الله ، وبعد حضيض الضرار أمام غزو الكعبة لابد من يقظة وتغيير ، فجاء رسول الاسلام ، ونزل الكتاب، وفيه معالم الطريق، ودخل العرب من هذا الباب ، فسقطت الإمبراطورية الرومانية ، وغربت شمسها ، وانتهى أمر الدولة الفارسية ، وتحول مقر الحكم فيها إلى مكان ينادى فوقه : الله أكبر، لا إله إلا الله؛ لأن مبيزان الله لا يزن بالفيل والذرة والإيدروجين وحاملات الطائرات، وهر اليهود في خيبر، ونادى رسول الإسلام : « الله أكبر ، خريت خيبر » ، وانتضع المسلمون بوعدود الله تعالى لهم بالنصر والاستخلاف والتمكين ، وتوعد الله تعالى لأعدائهم : (سَتَلَقى في قلوب الدينَ كَعْرُوا الرُعْبَ) آل عمران ، ١٥١ ، (وَضُرِيَتْ عَلَيْهِمُ الذلة والمسكنة) البقرة: ٦١ .

وخرج العرب من باب العزة والكرامة والاستخلاف، وتحولت الأمة الكبيرة إلى قوميات، وتحولت القوميات إلى وطنيات، وتحسول الدفساع عن الدين إلى دفساع عن التراب ( اصدقونى هكذا قال لى الشباب الفلسطينى عندما ألقيت محاضرة فى رابطة عمال فلسطين بألمانيا ، فأخذ الشباب يصرخ : التراب الفلسطيني ١٧ والشهادة من أجل هذا التراب (( وقلت لهم ؛ وأنا معي تراب مصرى ، وهذا معه تراب أردني ، وآخر عراقي ، وهكذا . لقد نجح اليهود في حصر القضية ما بين

التوحيد العدد الرابع السنة الثلاثون

اليهود والتراب الفلسطيني ، ويهود العالم معهم بالنفس والمال والهجرة ، والسلمون في العالم ليسوا معكم ؛ لأنكم تدافعون عن تراب، لايا شباب ، هي قضية دين وليست تراب ، دين يلترم به المسلمون في العالم كله ، بالنفس والمال، وقد علمنا القرآن الكريم أن الإسراء برسول الإسلام كان من المسجد الحرام إلى السجد الأقصى ليبعدنا عن قضية التراب إلى قضية الدين، وتعرض المسجد الأقصى لقتل المسلين مرة، وللحرق أخرى، ولحصر نفق ثالثة، ولغزو رابعة ، وفي انتظار الخامسة والسادسة ، ولا نملك إلا ؛ تشجب ... تعترض ... نرفض .. واجتماعات تعقد وتنفض ، وألف اليهود اجتماعاتها وقراراتها ... وتخطيط اليهود المقنعون وراء اليهود الظاهرين بتحجيم دولة ، وتدمير ثانية ، وتحييد ثالثة ، وهكذا . وأصبح العرب ينتظرون من اليهود المقنعين أن يحلوا مشكلتهم مع اليهدود الظاهرين ، والذين حسنت نيتهم على الأقل ينتظرون طيرا أبابيل ترمى غيزاة السجيد الأقصى بحجارة من سجيل !!

وإذا نادينا بالعودة إلى باب العزة والكرامة والاستخلاف في الأرض، قالوا : إرهابيون لا نعم إرهابيون، ولكن للباطل وليس للحق ؛ لأن ربنا علمنا فقال : (وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الخيل ترهبون به عدوً الله وعدوكم) الأنعال : ٢٠

وكلمة : (مَا اسْتَطَعْتُم ) تقف عند حد القدرة البشرية أما الحكم الأعلى ، فهو لله . وعلمنا الله تعالى في كتابه فقال : (ومَا لنا ألا نُقاتِلَ في سَبِيل الله وقد أخرجتا من ديارنا وأبَّنَآبَنَا) البقـرة . ٢٤٦ ، يعني كيف نتـرك القتال وقد تحولنا إلى لاجنين وتحولت ديارنا إلى مستوطنات وتشرد أبناؤنا في الأرض ، والسبيل الوحيد لتصحيح هذا الوضع هو القتال ، ولكن في سبيل الله .

عجيب وعجيب جدا أن يجلس صاحب المال

مع اللص يتضاوض معه في شأن إعادة المال ، والزمن ليس في صالح صاحب المال ، ولكنه في صالح اللص ؛ لأنه يريد التوسع في السرقة ، ولكن على مراحل ، وحتى يتم هضم اللقمة المسروقة (!

ولكن ما الحل ؟ أن يتدرب شباب العالم الإسلامي كله ، تدريه حكوماته - إن كانت مخلصة - على السلاح والجهاد والقتال ، وتعلم هذا الشباب ، بدلا من أن يقتل أحمد محمدا في بلدة ويسميه جهادا في سبيل الله ، نقول لهم ، تعالوا إلى الجهاد الحقيقي في سبيل الله ، تعالوا إلى ميدان الجهاد الحقيقي في سبيل منتخليص المسجد الأقصى ، وليس أمامكم إلا النصر أو الشهادة ، وعلى أصحاب ريوس الأموال فتح باب الجهاد بالمال ، وكل ذلك لا يكون بمعزل عن حكومتنا العليا فوق العرش ، وملكها يحكم ما يريد واليه يرجع الأمر كله .

صدقوتي إن الهدف هو القضاء على هذا الدين ، الذي ساد العالم وما زال الناس يدخلون فيه عن اقتناع وعقل ، لا عن سيف وإكراه .

وما حدث في فلسطين مثل ما حدث في إندونيسيا ، وما يحدث في جنوب السودان ، وهكذا : (إن تنصروا الله يتصركم ويتب ت أقدامكم) محمد : ٧ ، وإن لم يكن هذا الجيل كفوا لمثل هذا الجهاد : ( فسؤف يأتي الله بقوم يُحِبُّهُمْ وَيَحِبُونه أذلَة على المؤمنين أعرَّة على الكافرين يُجاهدون في سبيل الله ولا يُحافون لومـــة لآئم) المائدة : ٤٤ ـ والنص والإندار واضح وصريح : (وإن تتولوا يستبدن قوما غيركم ثماً لا يكونوا أمتالكم) محمد : ٢٧ ـ

وآخر دعوانا أن الحمد لله ربن العالين وصلى الله علي سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم...

العدد الرابع السنة الثلاثون ألتوحيه

الله ١

شعر حسن أبو الغبط

وكل علينا وتحن الجناه ونبغي رضاهم وتنسى رضاه ويأتوننا بالردى والهوان حماة وهم أهل حرب غراه

كـــدور النَسَــاب ودأب النمـــور تـرى مـا يكـون ومـن فــي سـماه

إذا مسا نضيع فكل يضيع لنسا رغم كل ونحيسا الحيساه

وتحمي الحمسى بيد مسن حديد وتحيسا كرامًسا بعسون الإلسسه وكم يضمسر التمسر أهسل السردى وكسم مثلسه ينهاتها تسسراه

لنَّــا اللَّـــه دومَـــا هنــا حولنَـــا وتحمــــل عنـــا كتَـــيرًا يــــداه

تعالى الحمول لمن يجها ون بلاأى ذنب وأتست الاسه

وأتـــت المـــرام وأتـــت المـــراد أعنـــا عليهـــم أعرتـــا الحيــــاه ويذهب هذا ويأتي سواه نوابي وجوها لغير الإلبه يعادوننا من قديم الزمان وننسبي ونطلبهم للأميان

A state of the state

مط امعهم فـــي حماتــــا تـــدور ألا فليكـــن مــــن تراتـــا طيـــور

ألا إننا أصبل كيل الفروع لنا الدين شمس سيبقي السطوع

سنجمع كل القوى من جديد سيبقى لنا المجد مجد الجدود كثيرًا عرقنا ضمير العدا عرفنا فكم من خفيً بدا

151

لنا الله في كل حال لنا هو المستعان يرى حملنا

أعنَّ فَتِسَا هُنَ مَسَا مُسَامُونُ وكم من ينينا هنا يقتلون

عايك اعتمدنا وأنت العماد وهم أهل كقر ونحن العباد

٣٦ ) 11 التوجيد العدد الرابع السنة الثلاثون

الأمثلة والشواهد ، وسنكتفي بذكر بعضها :

#### ١٧ ختلاف سن نسخ التوراة الختلفة :

إن التوراة الحالية ليست نسخة واحدة مجمعا عليها من اليهود والنصارى ، وإنما هي ثلاث نسخ مختلفة : التوراة العبرية ، التوراة السامرية ، التوراة تؤمن بها فرقة السامرة من اليهود ، والتوراة العبرية يعترف بها جمهور اليهود النصارى ، والتوراة اليونانية تعترف بها فرقة الكاثوليك من النصارى ، وكل فرقة لا تعترف والنسخة الأخرى .

وتوجد اختلافات جوهرية وتناقضات صريحة بين النسخ الثلاث. مثال ذلك:

أن قبلة اليهود ومكان مذبح الرب في التوراة العبرية واليونانية (تثنية ٤/٢٧) جبل عيبال بأورشليم «بيت المقدس»، وفي التوراة السامرية (تثنية ٤/٢٧) : أن القبلة جبل جريزيم بمدينة نابلس .

- ورد أن مجموع الأعمار (الفترة الزمنية) من عهد آدم إلى إبراهيم عليهما الصلاة والسلام هي التوراة العبرية يبلع (٢٠٢٣) سنة ، وفي التصوراة السامرية يبلغ مجموع الأعمار (٢٣٣٤) سنة ، وفي التصوراة اليونانية يبلغ (٢٢٠٠) سنة لا

وهناك اختلافات أخرى كثيرة من حيث الألف اظ والإملاء والقواعد النحوية وغيرها .

mV

وأصول الدين بالجامعة الإسلامية انتهينا في العدد السابق من الحديث عن نقـد

إعداد : د . محمود بن عبد الرحمن قدح

الأستاذ المساعد في كلية الدعوة

عداه الحرافية

مسكان وليس

التوراة المحرفة من ناحية نقد السند، واليوم إن شاء الله نتناول الحديث عن:

#### الناحية الثانية انقد المتن

قال الله عز وجل : (أهلا يتدبَّرُونَ القرآنَ وَلَوَ كَانَ مِنْ عِندِ عَيْر الله لوَجَدُوا فيه اختبالها كثيراً) النساء : ٨٢ - وقال تعالى : (إنَّ الله يأمرُ بالعدل والاحسان وإيتاء ذي القربي ويتهى عن الفحشاء والمنكر والبعي يعظكم لعلكم تذكرون) النحل : ٩٠ وقال تبارك وتعالى : (إنَّ الله يَأْمَرَكُمْ أنْ تَوَدُوا الأَمَانَاتِ إلى أَهْلِهَا وإذا حكمتم بين التاس أن تحكموا بالعدل إنَّ الله نعِمًا يعظكم به إنَّ الله كان سَمِيعًا بَصِيراً) النساء : ٨٥ -

في ضوء هذه الآيات الكريمة - التي وضحت بعض خصائص الوحي الإلهي المنزل على الأنبياء عليهم الصلاة والسلام - نبين بعض مواطن الاختلاف والتناقض والباطل الذي يدل على وقوع التحريف والتزوير في أسفار اليهود ، وقد أشرنا إلى بعض ذلك فيما تقدم ، ويمكننا تلخيص أبرز الانتقادات الموجهة إلى متن الأسفار في العناوين الرئيسة الآتية ، وتندرج تحتها عشرات

#### ۲- الاختيارة بين أسفار التوراة بعضها بيعض وبين الأسفار الأخرى:

مشال ذلك : - ورد في سفر التكوين (٢/٦) أن الله غضب على البشر لطغيانهم في عصر نوح عليه الصلاة والسلام ، فقضى بأن عمر الإنسان لا يختلف مع ما ورد في التوراة أيضا في سفر التكوين (٢/١١-أيضا في سفر التكوين (٢/١١-سنة ، وابنه أرفكشاد عاش ٢٣ سنة ، وعابر عاش (٤٢٤) سنة ، وغيرهم كشير مما تجاوزت أعمارهم (٢٢) سنة .

- ورد في سغر التكوين (١٢/٧) أن طوف أن نوح عليه الصلاة والسلام استمر مدة أربعين يومًا وليلة ، ولكن ينقضه ما ورد في نفس السفر والأصحاح (٢٤/٧) أن الطوفان استمر مدة مائة وخمسين يومًا ١١

- ورد في سعر التكوين (٢/٨-٥): « واستقر الملك في الشهر السابع في اليوم السابع عشر من الشهر على جبال أراراط ، وكانت المياه تنقص نقصًا متواليًا إلى الشهر العاشر ، وفي الشهر العاشر في أول الشهر ظهر رءوس الجبال » .

- ورد في سفر الخروج (٥/٢٠) وسفر التثنية (٩/٥) أن الأبناء

37

يؤاخذون بدئن الأباء حتى الجيل الثالث والرابع ، ولكن ورد في سفر حزقيال (٢٠/١٨) وفي سفر أرميا (٣٠/٣١) أن الأبناء لا يعاقبون بدنب الآباء . وفي هذا تناقض ؛ لأن اليهود لا يقولون بنسخ أحكام التوراة .

- ورد في سفر التكوين (٢١/٤٦) أن أبناء بنيامين بن يعقوب عددهم عشرة أبناء ، ولكن ورد في سفر أخبار الأيام الأول (٦/٧) أن أبناء بنيامين ثلاثة ، وفي نفس السفر (٦/١-٢) أن أبناء بنامين خمسة فقط ١١١

- ورد في سفر صموئيل الثاني (١٣/٢٤) : « فأتى جاد داود وأخبره وقال له : أتأتي عليك سبع سنين جوعا في أرضك أم تهرب أمام أعدائك ثلاثة أشهر وهم في أثرك » - ويناقضه ما ورد في سفر أخبار الأيام وقال له : كذا قال الرب تخير إما ثلاث سنين جوعا ، وإما فثلاثة أشهر تهرب فيها أمام أعدائك وسيف أعدائك يدركك » ، فهل هي سبع سنوات جوعا أم ثلاث سنوات لألا

- ورد في سفر صموثيل الثاني (٤/٨) : « فأخذ داود منه ألفًا وسبعمائة فارس وعشرين ألف راجل » -

ولكن تكرر الخبر في سفر أخبار الأيام الأول (٤/١٨) كالآتي : « فأخذ داود منه ألف مركبة وسبعة آلاف فارس وعشرين ألف راجل » -

- ورد في سيف را للوك الأول
 (٢٦/٤) : « وكان لسليمان أربعون
 ألف مذود لخيل مركباته واثنا
 عشر ألف هارس ».

ولكن تكرر الخبر في سفر أخبار الأيام الثاني (٢٥/٩) كالآتي : وكان لسليمان أربعة آلاف مذود خيل ومركبات واثنا عشر ألف فارس » -

- ورد في سفر الملوك الثاني : « كان أخريا ابن اثنتين وعشرين سنة حين ملك ، وملك سنة واحدة في أورشليم » .

وتكرر الخبر في سفر أخبار الأيام الثاني (٢/٢٢) بصورة مختلفة ، «كان أخريا ابن اثنتين وأربعين سنة حين ملك ، وملك سنة واحــدة في أورشليم» ٤١٤

والأعـجب من ذلك ما ورد في أخبار الأيام الثاني نفسه (٥/٢١) : « أن يهـورام - والد أخزيا - كان ابن اثنتين وثلاثين سنة حين ملك ، وملك ثمان سنين في أورشليم » ، فكيف يكون الابن أكبر ستا من أبيه ؟لا

- ورد في سعر الملوك الشاني (٨/٢٤) : «كان يه وياكن ابن شماني عشرة سنة حين ملك ، وملك ثلاثة أشهر في أورشليم».

وتكرر الخبر باختلاف في سفر الأيام الثاني (٩/٣٦) : «كان يهوياكن ابن ثماني سنين حين ملك ، وملك ثلاثة أشهر وعشرة أيام في أورشليم » .

٣-الاختيارف مع الحيقيانق العلمية والتاريخية:

مشال ذلك : - ورد في سفر التكوين ( / ٦ - ٨ ) : « وقال الله : ليكن جلد في وسط المياه ، وليكن فاصل بين مياه ومياه ، فعمل الله الجلد وفصل بين المياه التي تحت الجلد والمياه التي فوق الجلد ، ودعا الله

التوجيد العدد الرابع السنة الثلاثون

الجلد مساء ، وكان مساء وكان صباح اليوم الثاني » .

يقول موريس بوكاي : أسطورة المياه هذا تستمر بانفصالها إلى طبقتين بواسطة الجلد الذي سيجعل الطبقة العليا عند الطوفان تنفذ من خلاله لتنصب على الأرض ، إن صورة انقسام المياه هذه إلى كتلتين غير مقبولة علميًا . إه.

- ورد في سفر التكوين (١٣/١٥) أن مدة إقامة بنى إسرائيل في مصر ستكون (٤٠٠ سنة)، ولكن ورد في الخروج (٤/١٢) أن مدة إقامة بنى إسرائيل فى مصر كانت (٤٣٠) سنة ، وكال التاريخين يختلفان مع الحقيقة التاريخية التي اعترف بها أحبارهم ومفسرو أسفارهم من أن مدة إقامة بنى إسرائيل في مصر لا تزيد عن (٢١٥) سنة ، بدليل حساب عمر إسرائيل « يعقوب » عليه الصلاة والسلام عند دخوله مع بنيه أرض مصر ، ثم أعمار الأجيال إلى زمن خروج بنى إسرائيل من مصر مع موسى عليه الصلاة والسلام.

٤- وجود الأقوال القبيحة والتهم الشنيعة والأوامر الباطلة والتعاليم الفاسدة والقصص البذيئة - في أسفارهم - التي تستحيل أن تكون وحيئًا من عند الله عز وجل.

مثال ذلك :- ورد في سفر التكوين (١/٢- ٣) أن الله سبحانه وتعالى لما خلق الخلق في ستة أيام فإنه تعب واستراح في اليوم السابع .

- ورد في سفر التكوين (٢٠/٩-٢٧) وصف نبى الله نوح عليه

الصلاة والسلام بأنه شرب الخمر حتى سكر وتعرى هي خبائه وأبصر ابنه الأصغر حام عورته .

- ورد في سفر التكوين (٣٠/١٩-٣٩) قـدف نبي الله لوط عليه الصلاة والسلام بالزنا ، حيث زعموا - لعنهم الله - أن ابنتيه سقتاه خمراً وضاجعتاه حتى أولد منهما نسلاً - والعياذ بالله من هذا الكفر .

- ورد في سفر التكوين (١/٢٧-٣٥) وصف يعقوب عليه الصلاة والسلام بأنه خدع أباه إسحاق ( واحتال وكذب عليه حتى ينال دعوته وبركته قبل أخيه عيسو -

- ورد في سفر الخروج الأصحاح (٣٢) وصف هارون عليه الصلاة والسلام بأنه صنع العجل لبني إسرائيل وأمرهم بعبادته لا

- ورد في سفر يشوع (١٧/٦) ٢١ أن الله أمر يشوع (عند استيلائه على مدينة أريحا أن يقتل في المدينة كل رجل وامرأة وطفل وشيخ حتى البقر والغنم والحمير بحد السيف ، وقد فعل يشوع ذلك - حسب زعمهم م والله منزه عن ذلك ؛ لأنه تعالى يأمر بالعدل والإحسان وينهى عن البغي .

- ورد في سفر صموئيل الأصحاح (٢) وصف داود عليه الصلاة والسلام بأنه زنا بزوجة قائده واحتال في قتله لكي يتزوج بزوجته من بعده.

- ورد في سفر الملوك الأول (١/١١- ٦) وصف سليمان عليه الصلاة والسلام بأنه تزوج نساء وثنيات ، وبأن نساءه أضللنه

حتى أشرك بالله وعبد أصنام نسائه الوثنيات في شيخوخته

- ورد في سفر حزق يال الأصحاح ( ٣٣ ) قصة زنا أهولة وأهوليية وفجورهما بأسلوب جنسي فاضح قبيح بذيء.

- ورد في سفر نشيد الأناشيد المنسوب إلى سليمان عليه الصلاة والسلام شعر جنسي وغزل فاحش وكلام بذيء يُستحي من ذكره وتسطيره .

- ورد في سفر هوشع (٢/١ - ٩) أن الله - سبحانه وتعالى - أمر نبيه هوشع أن يأخذ لنفسه امرأة زانية وينجب منها أولاد زنا . تعالى الله عز وجل عما يقول الكافرون علوا كبيرا ، وتنزه الله عز وجل عن هذا الكفر ، فإن الله يأمر بالعدل والإحسان ، وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغى .

ونكتفي بهذا القدر اليسير جداً من فضائح كتبهم الكثيرة ، فلا عجب أن يكون حال محققيهم ومفكريهم كما وصفهم الله عز وجل بقوله : (وَلَقَدَ آتَيْتَا مُوسَى الكِتَابَ فَاحْتَلِفَ فِيهِ وَلُوَلا كَلِمَ لَا سَبَقَتَ مِن رَبِكَ لق ضِي بَيْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ لَفِي شَكَ مِنْهُ مُرِيب ) فصلت : ٤٥.

العدد الرابع السنة الثلاثون ألتوجيح

تستكمل وكالة المخابرات المركزية الأمريكية دورها القدر المشين فبعد أن أضاءت لخنازير اليهود المضوء الأخضر لاستخدام كافة أنواع الأسلحة الأمريكية في الترسانة الإسرائيلية لإبادة الفلسطينيين استخدم الثعبان الأمريكي «جورج تينت» مدير وكالة المخابرات سمومه عندما أحس بأن خنازير اليهود في خطر وبدأت العمليات الاستشهادية توجع اليهود، وبدأ اليهود يتجرعون من نفس الكأس التي أذاقوها للفاسطينيين. وبدأت العمليات الفدائية.. وحجارة النابالم ترهب أنجاس اليهدود فبداأوا في الضغط على السلطة الفلسطينية لزرع الشقاق والفرقة والحرب الأهلية في فلسطين .. ولكن الله سوف يحمى جنوده من فتن اليه ود وأسيادهم في أمريكا .. وعلى المسار الداخلي نجد فضيحة البورصة وفساد الكبار..وإقامة مهرجان الرقص الشرقي فى مصر .. والانتخابات البريطانية ومشاركة المسلمين فيها .. ثم نعبر إلى إندونيسيا لنرى المؤامرات .. ونشهد الأزمات التى تحاك ووراءكل مصيبة سوف نجد اليهود ومن هنا وهناك وإلى التفصيل !!

من هناوهناك

ادعى الخنزير العجوز شارون كذبا.. وهذا هو حال اليهود منذ عهد الرسول أمام الرأى العام العالى أنه أوقف إطلاق النارمع الفلسطينيين.. ومنذ هذا الإعلان وحتى كتابة هذه السطور قام خنازير اليهود بقتل ٢٣ فلسطينيا وسقط ٥٠٠ المله شارون عقب الضربات أطنه شارون عقب الضربات

معه حلف اء مالأمريكان فتداركوا الموقف بخبث يهودى وسارعوا بإرسال المبعوث المنقذ «كبير القراصنة» بوش الذى أعطى الضوء الأخضر لشارون باستعمال أحدث الأسلحة الأمريكية فى ترسانة إسرائيل العسكرية لإبادة أطفال الحجارة وأبادت الطائرات إف الحجارة وأبادت الطائرات إف دال لم يُجد.. وتلقى شارون في عقر داره فى تل أبيب

ألتوجيد العدد الرابع السنة الثلاثون

يقلم

سكرتيرالتحرير

جمال سعد حات

٤.

العالم الإسلامى

الضربات الموجعة لكى يذوق ويتذوق معه اليهود كأس المرارة والألم .. ووصل المبعوث الأمني «جورج تبنت» مدير وكالة المخابرات المركزية وبدأ يدس سمومه لكى يضرب حائط الصمود الفلسطيني وتلاحم الشعب البطل الذى ضرب للعالم أجمع أروع صورة للحهاد والنضال ضد خنازير اليهود .. وباللعجب فمازال بردد الغرب والأمريكان مقولة «أننا نطالب بوقف العنف من الجانبين فأى عنف يقصدون... ؟ 1 هل هو عنف الحجارة ضد الطائرات والمصواديخ والدبابات والأسلحة المحرمة التى يبيدون بهاكل شىء؟ يبيدون بهاالأخضر واليابس .. ويأتى المبعوث الزمريكي محاولا زرع الفتنة ونقل مطالب الخنزير شارون إلى السلطة الفلسطينية والضغط على عرفات لإلقاء القيض على عناصر حركتي حماس والجهاد الإسلامي 12 ٥٥ حصاد العدوان الإسرائيلي بالأرقام!!

وإذا كانت النداءات تطلق بعد أن ذاق اليهود طعم المرارة فإننا نذكر بالأرقام نتيجة ما صنعه اليهود بالأسلحة الأمريكية منذ قيام الانتفاضة حيث بلغ عدد الشهداء الفلسطينيين مده شهيدا وشهيدة و٢٥ ألف جريح و١٦٠٠ معتقل بالسجون الإسرائيلية.

بينما بلغت الخسسائر الاقتصادية على الصعيد الفلسطيني حوالي ٥ مليارات ونصف المليار دولار. وأكدتً الدراسة أن نسبة ١٣٪ ممن

استشهدوا تقل أعمارهم عن المتشهدوا تقل أعمارهم عن طريقهم إلى مدارسهم أو نائمون فى بيوتهم وأن ٢١ % من الشهداء تراوحت أعمارهم ما بين ١٤ ٢ ٢ ٢ عاماً فى حين أن ٢٦ منهم تراوحت أعمارهم بين ١٩ - ٤٥ عاماً و٥ % من الشهداء مواطنون تزيد

أعمارهم على ٤٥ عاماً. 12 ومن أبرز الخسائر الاقتصادية قصف وهدم ٤٤٨٥ مبنى منها ١٢٥٩ مبنى في قطاع غزة دُمر منها ٣٣٦ مينى تدميرا كليا و٢٢٢٦ مبنى في الضغة الغريبة منها ٣٢٧ مبنى تم تدميرها كليا. وبالنسبة لتجريف الأراضى فقدتم تجريف ٢٥١١٧ دونما من الأراضي الزراعية منها ١١٣٢٠ دونما في غـزة و١٣٧٩٧ دونما فى الضفة الغربية والدونم یساوی « ۱۰۰۰ متر مربع». وقامت قوات الاحتلال بقطع ٢٠٣١١٥ شجرةمنها ٢٠٣١١٥ شجرة زيتون مثمرة. ودمرت أيضا ١٠٢٣ سيارة خاصة للفلسطينيين ولام مزرعة للثروة الحبوانية وقتلت وسرقت ٩٥٦ دأس غنم و٤٨ رأس بقر وأتلفت ١٢٤٦ خلية نحل. كما عرضت الدراسة أدلة على استخدام غازات سامةتسبب التشنجات وحالات التهيج وضيق التنفس. (!

#### ٥٥ الرقص الشرقى... والأزمات الأخلاقية!!

وجه عدد من نواب البرلمان المصرى انتقادات حادة لوزارتى الشئون الاجتماعية والسياحة لوافقتهما على

اقامة مهرجان للرقص الشرقى نظمت إحدى الجمعيات الأهلية بأحد فنادق القاهرة.

a contraction of the

وتقدم النواب بطلبات إحاطة حول إقامة هذا المهرجان فى مصر. وأن إقامة مثل هذه المهرجانات هو تصرف استفزازى لمشاعر الشباب الذين يعانون من البطالة. واستفزاز لمشاعر المصريين (!

وإننى إذ أذكر تلك الواقعة فإننى أتقدم إلى المؤسسة الدينيةفىمصرممثلةفي شيخ الأزهر الامام الأكبر الشيخ سيد طنطاوى وإلى فضيلة مفتى الديار المصرية الذين التزما الصمت تجاه هذا السلوك اللاأخلاقي عن حكم السماح بإقام فتلك المهرجانات في دولة مسلمة ينص دست ورها على أن الشريعة الإسلامية هي المصدر الأساسي للتشريع ؟؟ ١ ومحاولةتصويرمصرفي الخارج على أنها ملهى ليلى كبير. 19

#### د تمثیل حقیقی للمسلمین هی انتخابات بریطانیا (۱

يأمل مسلمو بريطانيا أن تعيدهم الانتخابات العامة التى بدأت فى الأيام القليلة المضية إلى دائرة التمثيل الحقيقى فى البرلمان لاسيما وأن لهم نائبا واحداً فقط فى مجلس العموم. وثلاثة لوردات معينين فى مجلس اللوردات. ولا يتناسب ذلك مع تعدداد المسلمين البريطانيين الذين يتراوح عددهم ما بين ٢ إلى ٣ مليون نسمة خاصة وأن

٤١

العدد الرابع السنة الثلاثون ألتوجيح

جائيات دينية أخرى كاليهود والهندوس والسيخيقل تحدادهم عن المسلمين لا يمم حدد نواب أكثر هي مجلس

وقد بلغ عدد المرشحين المسلمين في الانتخابات العامة ٣٤ مرشحا من أصل ٣٢٩٤.

ووالبورصة وفساد الكبار!!

لم يعدد الحديث عن البورصة حديثا اقتصاديا متخصصاً ومغلقاً. ومقتصرا على خبراء الاقتصاد ورجال المال. بل صار شانا شعبياً يمس غالبية الشعب المصرى.. إن لم يكن كله (!

فبينما تعانى البلاد أزمة طاحنة وما أثاره النائب الوطنى كمال أحمد فى استجوابه الخطير بمجلس الشعب مؤخراً يؤكد أن المسألة باتت من الخطورة بمكان بحيث لايمكن السكوت عليها تحت أى ذريعة.

وبينما تصدع الحكومة رؤوسنا بالدعوة إلى شد الأحزمة وترشيد الإنفاق. ينفق مسئولو البورصة ببذخ شديد وإسراف سفيه على أعمال تافهة واستضافات وسفريات مشبوهة .. وترميمات وهمية بلغت ملايين الجنيهات كانت تكفى لبناء

هل تصـدقـون أن هذا الترجمان يحصل على راتب شهرى رسمى يبلغ ١٥ ألف جنيه من البورصة و ١٥ ألف جنيه أخرى شهريا من رئاسته لشركة تسمى شركة مصر لنشر المعلومات «وهى شركة وهمية لافيها نشر ولا

27

معلومات والتقاضي كبدلات وروانتقالات للحان بمعدل يصل إلى ٣ لجان يومياً. وتصل بدلاته فيها إلى ٦٠٠ جنيه في اليوم الواحد. ويتقاضى ثمانية آلاف جنيه مكافآت ميزانية من اليورصة. ثم ٣٤ ألف جنيه عن مشاركته فى مجلس إدارة شركة مصر للمقاصة عن عام ٢٠٠٠م وفي كلخطوة يخطوها داخل مصرأو خارجها يصرف لنفسه آلاف الجنيبهات والدولارات كبدلات سفر وانتقال. رغم تحمل السورصية لمساريف السفر والانتقال والإقامة في أفخم الفنادق بل ولديه فيرا كارت وماستركارت بمبلغ ١٠٠ ألف جنيه ينفق منهما كيف يشاءد

۵۰ هي بسبة الدولة .. والضرب على أيدى الكبار (!

انعمليات التخرب المنظم والتي جرت للبورصة على أيدى الحيتان الكبارمن المسئولين والمغامرين وسماسرة الفساد قد أصابت الفقراء وأصحاب المعاشات وصغار المدخرين وعامة الشعب في مقتل ( وقد كشفت الأوراق الرسمية للبورصة عن وجود فساد ضخم في إدارتها واستئثار رئيس البورصة وحاشيته بأموالها بطرق احتيالية حتى وصل الأمر إلى تسجيل ودائع البورصة لدى البنوك لصرف هاعلى المحاسيب، ورشوة مسئولين كبار، وتلويث كيانات محترمة طالماكن لها الموطنون كل احترام وتقدير!! ويحدث هذا تحت سمع

وبصرا لحكومة..وتواطؤ واضح بين بعض الوزراء الأقويا، والمستثمرين

ولسنا هنا فى مجال نشر تقارير تم نشرها فى جميع وسائل الإعلام ولكن ننشر نموذجاً صغيراً لفساد التشرى .. فأين إذن... هيبة الدولة. وأين ذهبت الأجهزة الرقابية؟؟!! ولماذا يصر الدكتور عاطف عبيد وحكومته على تمرير الأمر! وما حقيقة الفوائد التى تعود على يوسف بطرس غالى وزير الفساد من تستره على هذا الفساد ؟!!

وأين نواب الشعب الذين صفة واوق وف أوبحرارة وحماسة صادقة لاستجواب كمال أحمد ثم تقهقروا للخلف بإشارة من أصبع وزير؟ ‹‹

وشعبنا المسكين ليس أمامه إلا أن يوكل أمره لله ..ونحن فى انتظار صدور قرار من سيادة رئيس الجمهورية للضرب بيد من حديد على يد كل من تسول له نفسه اللعب بمقدرات الشعب وتحويل كل مشتبه فى تورطه فى الفساد للمحاكمة ((

نود أن نسمع قريباً عن أن العدالة قد أخذت فى طريقها كل من حامت حوله الشبهات وثبتت ضده بالأدلة الدامغة تورطه فى الفساد .. وفى نهب العباد.. وليس ذلك على الله ببعيد لا

التوجيد العدد الرابع السنة الثلاثون

#### ۱۹۰ إندونسيا بين الأزمات والمؤامرات (ا

موطن آخر من مواطن المسلمين لم يسلم من المؤامرات من الداخل والخرارج ما بين أزمات مضتعلة ومدبرة من أباطرة اليهود.. حيث أبوا .. أن تكون إندونيسيا نمراً من

والشروات الهائلة المتنوعة والموقع الاستراتيجي الذي يؤهلها لاحتلال مكانة بارزة علي الساحة العالمية وفي مصاف الدول المتقدمة إلا أنها مع ذلك مازالت تقف في طابور الدول الناميية. وتتأرجح بين المهدمة

٥٠ إندونسيا من البلاد المؤهلة لكى تكون نمراً حقيقاً بما

تمتلكه من موارد عظيمة !!

٥٥ نميُّع الصوفية في قضية التوحيد ساهم في ضعف

الحساسية ضد التنصير في إندونسيا ! !

لتنوعة بين العوام نظرا لانتشار جي الذي خرافات الصوفية، وقد وصلت كانة بارزة وسائل التدليس إلي حد نشر لية وفي أشرطة للإنجيل مرتلا باللغة له إلا أنها العربية للإيهام بأنه من سور تقف في القرآن الكريم!(.

ولا شكأن نميَّعُ الصوفية في مسألة التوحيد ساهم في

النم الاقتصادية فتآمروا ودبروا.. إنهم اليهود.. وهم فاحذرهم... ولصم لا... وإندونسيا

التي تعتبر أكبر دولة إسلامية حيث يبلغ تعداد سكانها ما يزيد علي ٢٢٥ مليون نسمة، ونسبة المسلمين فيها أكثر من ٩٠ حيث تتفاوت التقديرات بين ٨٨ ، ٩٥ . وهذا التفاوت من تتج عن محاولة تضخيم عدد النصاري الذين يقدرون به ٧ انفصال تيمور الشرقية. وحوالي ٢ لمندوس، ١ بوذيون، وحوالي ١ لا ديانات

هه الشراوت الطبيعية . لإندونسيالا

وتعد إندونسيا من البلاد ذات الثروات الطبيعية الهائلة فهي بالإضافة للمنتجات الزراعية والسمكية تحتوي علي كميات كبيرة من النفط والفاز الطبيعي والقصدير والنيكل والنحاس والذهب والفضة والفحم والبوكسايت والأخشاب.

ومعتوفر الطاقة البشرية

والمؤخرة.. واستمرار الأحوال المضطربة قد يؤدي حسب الخطط والمؤامرات التي يقف وراءها اليهود ... إلي استقرارها في ذيل القائمة (ل

#### وه الهوية الإسلامية لإندونسيا (!

فقدكان التنصير رأس حربة للاستعمار. وكان الاستعمار الهولندى حريصا على تكوين جاليات نصرانية محلية مضمونة الولاء. ومع خروج المستعمر عام ١٩٤٥ استمرالنشاط التنصيري واعتمد على التحالف مع النخبة العلمانية الحاكمة التي تسلل إليها النصاري، فقد حاول اختراق صفوف المسلمين، وتمكن من استمالة بعض ضعاف النفوس الذين ارتدوا عن الإسلام. وحاولوا التأثير على المسلمين عن طريق تقديم الخدمات المادية والطبية، واستغلال انتشار الجهل بحقيقة هذا الدين

يخفي حالياً رفع النصاري لشعاروحدة الأديان وتوزيع الباعتدارات للاعتدارات

الحساسية ضد

التنصيرولا

هنا وهناك!

وقد طرح سوكارنو وهو أول رئيس لاندونسيا بعد الاستقلال دستورا مصاغا بعناية بحيث يتم استبعاد الإسلام وفرض عقيدة تقوم على الإيمان الكامل بالوحدانية الإلهية. والتعامل الإنسانى العادل والمتحضر ووحدة إندونسيا. والديمقراطية القائمة على الحكمة والتشاور وأخيرا مبدأ العدالة الاجتماعية واعترف بأربعة أديان على قدم المساواة وهى: الإسلام والنصرانية والهندوسية والبوذية. وضنوا على المسلمين حتى بنص أن دين الدولة الرسمي هو الإس\_لام !! ولكن « ويمكرون ويمكر الله والله خير الماكرين».

٥٠ القروة والضعف.. والأمل ‹‹

ونظرة سريعة علي عوامل القــوة في هذا البلد المسلم

25

العدد الرابع السنة الثلاثون ألتوجيج

نجد أن معدل دخل الفرد بالنسبة لإجمالي الناتج القومي ٢٨٠٠ دولار أمريكي للفرد.. وهذا لا يعكس احال لفرد الإندونيسي، حيث يعيش الكثير منهم تحت خط الفقر، ويسيطر ٤٠ من السكان من أصل صيني علي ٢٠٠ من

يتجاوزالدخل

الحقيقي ل

٨٠ من السكان

٥٠ دولارفي

السنةوق

تفاقم الوضع

الحكومة متغرجة» علي المثابع التي نمارس ضـــد المسلمين. كما حدث بالأمس في كثير من بقاع المسلمين.. واليوم أكثر وأكثر. وأطفال فلسطين خير شاهد !!

والناظر إلي الأحداث يجد دائما اليهود والأمريكان خلف

• • الجتمع الدولي يمارس أسالييه الدنيئة لإضعاف

إندونسيا بتنسيق يهودى (

•• اليهود والأمريكان خلف كل مصيبة ووراء كل مؤامرة

تقع ضد السلمين !!

مجموعة تحكم باسمه وتذكرنا بأيام يلتسين ( إن إندونسيا بحاجة ماسة إلي زعيم قوي يجمع بين الحزم والعدل ويتقي الله في شعبها وإلي مساندة الدول الاسلامية لها «الاية».

«وإعتصموا بحبل الله

تضرقوا». وف النهاية هذا هول حال المسلمين أو أحوالهم.

Yoleuss

بعد تدخل رؤوس الأموال الغريبة إلي إندونسيا. ومن ثم كانت السبب في الأزمة المالية عام بتخطيط أمريكي ويهودي لكسر شوكة أي نمر اقتصادي في دولة يعيش في ها المسلمين إ

ولقد كان للتدخل الأجنبي المباشر .. بقيادة أمينها العام. أقصد الأمين العام للولايات المتحدة الأمريكية في أحداث تيمور الشرقية. في نفس الوقت الذي شاهدنا فيه بكل ألم الذي شاهدنا فيه بكل ألم الجتمع الدولي مع أحداث جزر الملوك حيث ترك الملمون لمصيرهم لأكثر من التدخل !!

أما عملية مجازر قبائل «الداياك» فلا ينتهي العجب من وقوف العالم وقوات

22

كل مصيبة ووراء كل مؤامرة تقعضد المسلمين. وقد بلغ التدخل السافر لهم في هذا الجرء من بلاد المسلمين إلي حد أن السفير الأمريكي يتصرف وكأنه الحاكم الفعلي لإندونسيا (!

وعندما وقعت الأزمة الاقتصادية نتيجة لمؤامرة اليهود ضد إندونسيا وماليزيا لتحطيم النمور الاقتصادية. بدأ العالم الإسلامي ينظر بعد فوات الأوان بنظرة ثاقبة إلي اليهود وأمريكا وما يقع منهم من مؤامرات في تلك البلاد لا

إن الوضع في إندونسيا يسير من سيئ إلي أسوأ، وما أكثر صور الرئيس وهو يغط في نوم عميميق أثناء الاجتماعات الرسمية ويبدو من شدة تمسك المتحيزين لله بوجوده في السلطة إن هناك

ومازال الجميع يقف موقف المتصرج ومازلنا نتلقى الطعنات الطعنة تلو الأخرى.. نتلقى الأوامر وننفذ التعليمات.. وشعوبنا المسكينة هى الضحية تتلقى الضريات.. وتتحمل أخطاء الكبار .. والموقف مرير .. بحتاج إلى صحوة لكي نلحق بالركب .. ونصبح قوة اقتصادية كبيرة إلى جانب ما نملك من مؤهلات هذا الدين تجعلنا نسود العالم ونقوده .. وماعندنا يتيح لنا ذلك «وقل إعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون» ونحن ننتظر الغد القريب الذى ترتفع فيه راية الإسلام خفاقة ترفرف على ربوع الدنيا..وتعود القدس لأحضان المسلمين. إنه سيحانه القادر على كل شئ،

وصلى الله علي سيدنا محمد وعلى اله وصحبه وسلم.

التوجيد العدد الرابع السنة الثلاثون











يسأل القارئ : حسنين ابراهيم هلال - الإسكندرية عن درجة هذه الأحاديث : ١- تخرج الدابة في شعب يقال له : جياد فتصرخ ثلاث صرخات فيسمعها ما بين الخافقين.

٢- إذا كان يوم الفطر وقفت الملائكة على أبواب الطرقات فيقولون : اغدوا يا معشر المسلمين لتقبضوا جوائزكم .

٣- ما أحل الله في كتابه فهو حلال ، وما حرَّم فهو حرام ، وما سكت عنه فهو عفو ، فاقبلوا من الله عافيته ، فإن الله لم يكن لينسى شيئًا ، ثم تلا هذه الآية : (وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسيًا).

والجواب بحول الملك الوهاب:

أما الحديث الأول: «تخرج الدابة ... ، إلخ فهو حديث منكر.

أخرجه البخاري في (التاريخ الكبير» (٢١٦/١/٢)، وفي (الأوسط» (١٤٧/١٤/١)، وابن حبان في «المجروحين» (١٣٠١، ٣٠١)، وابن عدي في «الكامل» (١٠٣٣/٣)، والعقيلي في «الضعفاء» (١١/٢)، والطبراني في «الأوسط» (٢٢١٤)، والواحدي في «الوسيط» (٢٨٥/٣)، والشجري في «الأمالي» (٢٧٧/٢)، والذهبي في «اليزان» (٢٢٧/٢) من طريق يحيى بن معين، ثنا هشام بن يوسف، ثنا رياح بن عبيد الله بن عمر، عن سهيل بن أبي صالح، عن أبيه ، عن أبي هريرة مرفوعاً : «بئس الشغب جياد» - قالها ثلاث مرات أو مردين - قالوا في مذاك يا رسول الله ؟قال : «تخرج الدائية فت صرخ .... . إلخ.

قال الطبراني : « لم يروهذا الحديث عن سهيل بن أبي صالح إلا رباح بن عبيد اللَّه بن عمر ، ولا عن رباح إلا هشام بن يوسف ، تفرَّد به ، يحيى بن معين » .

وقال البخاري والعقيلي وابن عدي ، تضرّد به رباح ، ورباحَ هذا قال أحمد والدارقطني ، ، منكر الحديث ، .

وقال ابن حبان : ، كان قليل الحديث منكر الرواية على قِلتُها ، لا يجوز الاحتجاج بخبره عندي إلا بما وافق الثقات ، وكذلك صرّح ابن عدي أنه كان قليل الحديث ، وهذا يدلّ على وهائه : أن يكون قليل الحديث ، ومع ذلك فأحاديثه ليست محفوظة : لأن الغلط قد يغتفر مع سعة الرواية . والله أعلم .

أما الحديث الثانى :«إذا كان يوم الفطر ... ، فهو منكر جداً ، شبه الموضوع .

أخرجه الطبراني في «الكبير» (ج١/ رقم ٦١٧)، وعنه أبو نعيم في «معرفة الصحابة » (٩٩٦) قال : حدثنا محمد بن خالد (؟) الراسبي ، ثنا الحسن بن جعفر الكرماني ، ثنا يحيى بن أبي بكير ، ثنا عمرو بن شمر عن جابر عن أبي الزبير عن سعيد بن أوس الأنصاري عن أبيه قال ، قال رسول الله ﷺ ، «إذا كان يوم الفطر وقفت الملائكة على أبواب الطرق فنادوا اغدوا يا معشر المسلمين إلى رب كريم ، يمن بالخير ثم يثيب عليه الجزيل ، لقد أمرتم بقيام الليل فقتم ، وأمرتم بصيام النهار فصمتم ، وأطعتم ربكم فاقبضوا جوائزكم ، فإذا صلوا نادى مناد ، ألا إن ربكم قد غفر لكم فارجعوا راشدين إلى رحالكم ، فهو يوم الجائزة ، ويسمى ذلك اليوم في السماء يوم الجائزة ، .

العدد الرابع السنة الثلاثون ألتوحي

20



يسأل القارئ ، حسنين إبراهيم هلال - الإسكندرية عن درجة هذه الأحاديث :

 ١- تخرج الدابة في شعب يقال له : جياد فتصرخ ثلاث صرخات فيسمعها ما بين الخافقين.

٢- إذا كان يوم الفطروق فت الملائكة على أبواب الطرقات فيقولون : اغدوا يا معشر المسلمين لتقبضوا جوائزكم.

٣- ما أحل الله في كتابه فهو حلال ، وما حرَّم فهو حرام ، وما سكت عنه فهو عضو ، فاقبلوا من الله عافيته ، فإن الله لم يكن لينسى شيئا ، ثم تلا هذه الآية : (ومَا كانَ رَئِكَ نَسِيًا ).

والجواب بحول الملك الوهاب:

أما الحديث الأول: ، تخرج الدابة ... ، إلخ فهو حديث منكر.

أخرجه البخاري في « التاريخ الكبير ، (٢١٦/١/٢) ، وفي ، الأوسط ، (٢١٦/١/١) ، وابن حبان في ، الجروحين ، (٢٠٠١، ٣٠١) ، وابن عدي في ، الكامل ، (٣٠٣/٣) ، والعقيلي في ، الضعفاء ، (٢١/٣) ، والطبراني في ، الأوسط ، (٢١٦٤) ، والواحدي في ، الوسيط ، (٣٥/٣) ، والشجري في ، الأمالي ، (٢٧٧/٢) ، والذهبي في ، الميزان ، (٢٧/٣) من طريق يحيي بن معين ، ثنا هشام بن يوسف ، ثنا رياح بن عبيد الله بن عمر ، عن سهيل بن أبي صالح ، عن أبيه ، عن أبي هريرة مرفوعاً : , بئس الش خب جياد ، - قالها ثلاث مرات أو مرتين - قالوا : فيم ذاك يا رسول الله ؟ قال : , تخرج الدابة فتسرخ... ، الخ.

قال الطبراني : « لم يروهذا الحديث عن سهيل بن أبي صالح إلا رباح بن عبيد الله بن عمر ، ولا عن رباح إلا هشام بن يوسف ، تفرد به ، يحيى بن معين » .

وقال البخاري والعقيلي وابن عدي : تفرّد به رباح ، ورباحَ هذا قال أحمد والدارقطني : ﴿ منكر الحديث ﴾ .

وقال ابن حبان ، ، كان قليل الحديث منكر الرواية على قلبًها ، لا يجوز الاحتجاج بخبره عندي إلا بما وافق الثقات ، .وكذلك صرَّح ابنُ عدي أنه كان قليل الحديث ،وهذا يدلُّ على وهائه : أن يكون قليل الحديث ، ومع ذلك فأحاديثه ليست محفوظة ؛ لأن الغلط قد يغتضر مع سعة الرواية .والله أعلم .

أما الحديث الثاني : ، إذا كان يوم الفطر ... ، فهو منكز جدا ، شبه الموضوع .

أخرجه الطبراني في « الكبير » (ج / رقم ٦١٧) ، وعنه أبو نعيم في « معرفة الصحابة » (٩٩٦) قال : حدثنا محمد بن خالد ( ؟ ) الراسبي ، ثنا الحسن بن جعفر الكرماني ، ثنا يحيى بن أبي بكير ، ثنا عمرو بن شمر عن جابر عن أبي الزبير عن سعيد بن أوس الأنصاري عن أبيه قال ، قال رسول الله ﷺ ، « إذا كان يوم الفطر وقفت الملائكة على أبواب الطرق فنادوا اغدوا يا معشر المسلمين إلى رب كريم ، يمن بالخير ثم يثيب عليه الجزيل ، نقد أمرتم بقيام الليل فقتم ، وأمرتم

بصيام النهار فصمتم، وأطعتم ربكم فاقبضوا جوائزكم، فإذا صلوا نادى مناد : ألا إن ربكم قد غفر لكم فارجعوا راشدين إلى رحالكم، فهو يوم الجائزة، ويسمى ذلك اليوم في السماءيوم الجائزة .

وأعلما الهيشمي (٢٠١/٢) بجابر الجعفي، وترك التنبيه على حال عمروبن شمر، وهو أحد التلفي. فقد تركه النسائي والدارقطني وغيرهما. وقال البخاري، د منكر الحديث ، .

وكـذبه الجـوزجـاني . وقـال ابنّ معين : ، ليس بشيء ، . ورمـاه السليماني بوضع الحديث للرواهض .

وقال ابن حبان في ، المجروحين ، (٧٦،٧٥/٢) ، ، كان رافضيا يشتم أصحاب رسول الله ( ، وكان ممن يروي الموضوعات عن الثقات في فضائل أهل البيت وغيرهم ، لا يحل كتابة حديثه إلاً على جهة النعجب ، ، انتهى .

أضف إلى ذلك عنعنة أبي الزيير ، ولكن له طريق آخر إلى سعيد بن أوس .

أخرجه الطبراني في ( الكبير ، (٦١٨) ، والحسن بن سفيان في ، مسنده ، - كما في ( الإصابة ، ( ١٦١/١) - ومن طريقه أبو نعيم في ، المعرفة ، ( ٩٩٤) ، والشجري في ، الأمالي ، ( ٢٧/٢) من طرق عن سلم بن سالم ، ثنا سعيد بن عبد الجبار ، عن توبة - أو أبي توبة شكَّ سلم -عن سعيد بن أوس الأنصاري ، عن أبيه مرهوعاً مثله .

وهذا سندَ ضعيفَ جداً . وسلم بن سالم كان ابنُ الباركَ شديد. الحمل عليه ، وكان يقول : , اتق حيات سلم لا تلسعك ، {

وقد سنئل ابن المبارك عن الحديث في أكل العدس ، وأنه قد س على لسان سبعين نبينا ( افقال ، لا ، ولا على لسان نبي أواحد ؛ إنه لمؤذ منفخ ، من يحدثكم ؟ قالوا : سلم بن سالم . قال : عمن ؟ قالوا : عنك لقال : وعنى أيضاً لا

وقال أحمد : ليس بذاك . وضعفه ابن معين ، وقال أبو زرعة ، , لا يكتب حديثه ، ثم أوماً بيده إلى فيه . قال ابن أبي حاتم ، يعني ، لا يصدق ، .

وسعيد بن عبد الجبار ؛ أظنه أبا عثيم الذي يروي عن الحمصيين مثل حديز بن عثمان وصفوان بن عمرو، فإن يكنه فقد ترجمه ابن أبي حاتم هي ، الجرح والتعديل ، (٢/ /٢ ٤ ٤٤) ، ونقل عن قتيبة بن سعيد قال : ، كان جدير بن عبد الحميدي يكذبه ، وأضجع ابن معين القول فيه .

وقال أبوحاتم : « ليس بقوي ، مضطرب الحديث . .

وتوبة أو أبو توبة لا أعرفه . وسعيد بن أوس مجهون .

ورواه عبد الرحمن بن قيس العضرميّ، عن سعيد بن عيد الجبار، عن سعيد بن أوس، عن أبيه مرفوعًا، فسقط ذكر «توبة أو أبي توبة ، أخرجه أبو نعيم أيضًا (٩٩٥) من طريق خلاد بن أسلم ، ثنا عبد الرحمن ، وهذا إستاد ظلمات بعضها فوق بعض ، مع ما هيه من الاضطراب .

ووقفت له على شاهد عن ابن عباس مرفوعاً ، فساق حديثًا طويلاً ، جاء في آخره ، ، فإذا كانت ليلة الفطر سميت ليلة الجائزة ، فإذا كانت غداة الفطر بعث الله تبارك وتعالى الملائكة في كل ملاء

ألتؤجيه العدد الرابع السنة الثلاثون

27

فيهبطون إلى الأرض فيقومون على أفواه السكك فينادون بصوت يسمعه جميع من خلق الله إلا الجن والإنس ، فيقولون ، يا أمة محمد اخرجوا إلى رب كريم يغفر العظيم ، وإذا برزوا في مصلاهم يقول الله تعالى ، يا ملائكتي ما أجر الأجير إذا عمل عمله ؟ فتقول اللائكة إلهنا وسيدنا جزاؤه أن يوفى أجره ، فيقول الله عز وجل ، أشهدكم يا ملائكتي أني قد جعلت ثوابهم من صيامهم شهر رمضان وقيامهم رضائي ومغفرتي ، فيقول الله عز وجل ، سلوني وعزتي وجلالي لا رضائي ومغفرتي ، فيقول الله عز وجل ، سلوني وعزتي وجلالي لا رضائي ومغفرتي ، فيقول الله عز وجل ، سلوني وعزتي وجلالي لا رضائي ومغفرتي ، فيقول الله عز وجل ، سلوني وعزتي وجلالي لا رضائي ومغفرتي مال الله عز وجل ، سلوني وعزتي وجلالي لا رضائي ومغفرتي وجلالي لا أخزيكم ولا أفضحكم بين يدي أصحاب الجدود أو الحدود - شك أبو عمرو - وانصر فوا مغفورا لكم قد أرضيتموني ورضيت عنكم ، قال ، فتفرح اللائكة ويستبشرون بما يعطي الله هذه الأمة إذا أفطروا . .

أخرجه الأصبهاني في ( الترغيب ، ( ١٧٤١ ) ، وابنّ الجوزي في (الواهيات ، ( ٢/٢٢ - ٨٠/٤٥٠ ) ، وقال : , لا يصحّ . .

سندهواه جداً .وعزاه المنذري في ، الترغيب ، (٩٩/٢ - ١٠١) لأبي الشيخ كتّاب الثواب ،والبيهقي وقال : ليس في إسناده من أجمع على ضعفه ، وليس من شرط الحديث الباطل أن يكون الإجماع انعقد على ضعف أحدرواته .وهذا حديث منكر جداً شبه الموضوع .

وإن كان ابن الجوزي أخطأ في زعمه أن القاسم بن الحكم العربي -أحد رواته - مجهول . فليس بمجهول بل هو معروف ، هقد وثقه غير واحد منهم أحمد وابن معين والنسائي . وقال أبو زرعة : , صدوق ، . وقال ابن حبان : , مستقيم الحديث ، . وضعفه العقيلي وأبو نعيم الفضل بن دكين لففلة كانت فيه ، وعلى كل حال ، فليس يصح في هذا الباب شىء أعلمة . والله أعلم .

وأما الحديث الثالث: ، ما أحلَّ الله في كتابه ... ، فهو حديث ضعيفً .

أخرجه البزار (٢٢٣١، ٢٢٣١، كشف الأستار،)قال: حدثنا إبراهيم بن عبد الله، ثنا سليمان بن عبد الرحمن الدمشقي، ثنا إسماعيل بن عياش، عن عاصم بن رجاء بن حيوة، عن أبيه، عن أبي الدرداء مرفوعاً : , ما أحل الله في كتابه ، فهو حلال ، وما حرَّم فهو حرامَ ، وما سكت عنه فهو عفوَ ، فاقبلوا من الله عافيته ، فإن الله لم يكن لينسي شيئا ، ثم تلا هذه الآية : (ومَا كانَ رَيُّكَ نُسيًا) مريم ، ٢٤ .

وأخرجه الحاكم (٣٧٥/٢)، وعنه البيهقي (١٢/١٠) من طريق أبي نعيم الفضل بن دكين، ثنا عاصم بن رجاء بهذا الإسناد.

قال البزار : , لا نعلمه يُروى عن النبي ( إلا بهذا الإسناد ، وعاصم بن رجاء حدَّث عنه جماعة ، وأبوه روى عن أبي الدرداء غير حديث ، واسنادهُ صالح ، . كذا قال البزار رحمه الله ، وقد روي هذا الحديث منُ وجه آخر .

فأخرجه الترمذي في , سننه ، (١٧٣٦) ، وفي , العلل الكبير ، (٥١٣) ، وابنَّ ماجـه (٣٣٦٧) ، وأبو القاسم البـغـويَّ في , معجم الصحابة ، (ج/ق1/١٨-٢) ، وابنَ شريح في , جزء بيبي ، (٨٥) ،

وابن عدي هي ( الكامل ، ( ٢٦٦٧/٣) ) والعقيلي في ( الضعفاء ، ( ١٧٤/٢) ) والطبراني في ( الكبير ، ( ج٢/ رقم ٢٦٢٤ ) ، والحاكم ( ١١٥٤) ) والبيهقي ( ١٢/١٠) من طرق عن سيف بن هارون ، عن سليمان التيمي ، عن أبي عثمان النهدي ، عن سلمان الفارسي قال : سنل رسول الله تَنه عن السمن والجبن والفراء ، فقال : ( الحلال ما أحل الله في كتابه ، والحرام ما حرّم الله في كتابه ، وما سكت عنه ، فهو عفن .

قال الترمذي: ، هذا حديث غريب ، لا نعرفه مرفوعاً إلا من هذا الوجه . وروى سفيان وغيره عن سليمان التيمي ، عن أبي عثمان ، عن سلمان قوله ، وكأن الحديث الموقوف أصح . وسألت البخاريَّ عن هذا الحديث ، فقال : ما أراه محفوظ ، روى سفيان عن سليمان التيمي ، عن أبي عثمان ، عن سلمان موقوط ، قال البخاري : وسيف بنُ هارون مقاربُ الحديث ، وسيف بن محمد ذاهب الحديث ، .

وقال العقيليّ : , لا يُحفظ إلاّ عنه - يعني : عن سيف بن هارون -إلا بهذا الإسناد ، ، وسئل أبو حاتم الرازي - كما في ، علل الحديث ، (١٥٠٣) - عن هذا الحديث ، فقال : , هذا خطا ، رواه الشقات عن التيمي، عن أبي عثمان ، عن النبي عَنَّ مرسل ليس فيه ، سلمان ، . وهو الصحيح ، . انتهى .

قلت: وقد وقفت على رواية سفيان بن عيينة.

أخرجها البيهقي (١٢/١٠) من طريق بشرين موسى، ثنا الحميديَّ، عن سفيان ، عن سليمان التيمي ، عن أبي عثمان ، عن سلمان رضي الله عنه - أراه رفعه - قال .. وذكره ، هكذا وردت هذه الرواية على الشك في رفعه ، ووقع في كلام البخاري الجزم بوقفه عن سفيان .

وقد علّ العقيلي الرواية المرفوعة بما رواه عن العسن البصري مرسلاً، فقال: حدثنا على بنّ عبد العزيز، قال: حدثنا أبو حفص: عمر بن يزيد الشبباني، قال: حدثنا حماد بن عبد الرحمن المالكي، عن العسن أنَّ رجلاً قام إلى النبي عَنَّ، فقال: يا رسول الله 1 ما تقول في الجبن والفراء والسمن ؟... العديث.

قال العقيلي: « هذا أولى ..

ثم وقفت على شاهد آخر عن ابن عمر رضى الله عنهما .

أخرجه ابن عدي في ، الكامل » (٢٤٨١/٧) قال : حدثنا محمد بن جعفر بن يزيد ورأق ابن أبي الدنيا ، ثنا محمد بن سليمان بن الحارث ، ثنا أبو هارون محمد بن أيوب ، ثنا نعيم بن مور خين توبة العنبري ، عن ابن جريج ، عن نافع ، عن ابن عمر : سُئل رسول الله ( عن الجبن والسمن والفراء ، فقال : « الحلال ما أحل الله في كتابه ، والحرام ما حرّم في كتابه ، وما سكت عنه ، فهو مما عما عنه » .

قال ابن عدي : ﴿ وهذا غيرُ محفوظ من حديث ابن جريج ، وما أظلتُه يرويه غيرُ نعيم ، ولنعيم غير ما ذكرت من الحديث ، وعامة ما يرويه غيرُ محفوظ ، .

وذكر البيهقيَّ في، سننه الكبير، (١٢/١٠) أنه ورد عن ابن عباس رضي الله عنهما أيضًا . والحمد لله رب العالمين .

٤V

العدد الرابع السنة الثلاثون التوحيي



عقوق الوالدين من أعظم الذنوب 2

تسأل السيدة : ب . م . ع - المنصورة :

عققت أمي كثيراً، وكنت أود برها، ولكن توفيت وهي غضبانة عليَّ، فهل لي من توبة ؟ وهل يجوز لي أن أؤدي الصلاة عنها ؟ وما هي الأعمال الصالحة التي أعملها حتى يتقبل الله توبتى ؟ أرجو الإفادة.

الجواب : عقوق الوالدين من أعظم الذنوب ، فقد قرن الله الأمر بالإحسان للوالدين بعبادته سبحانه وحده - قال تعالى : ﴿ وَقَضَى رَبُّكَ أَلاَ تَعْبُدُوا إِلاَ إِيَّاهُ وَبِالوَالِدَيْنَ إِحْسَانًا ﴾ [الإسراء : ٢٣]، وقال تعالى : ﴿ وَاعْبُدُوا اللَّهُ وَلا تَشَرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْن إِحْسَانًا ﴾ ، وقال تعالى : ﴿ وَاتَقُوا اللَهُ الَذِي تساءلونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ ﴾ [ النساء : ١]، والآيات في هذا المعنى كثيرة ، وقد سأل ابن مسعود رسول اللَه ﷺ : أي العمل أحب إلى اللَه تعالى ؟ قال : « الصلاة على وقتها ». قال : قال : ثمان ؟ قال : « بر الوالدين » . قلت : ثم أي ؟ قال : « الجهاد في سبيل الله » . متفق عليه.

وقد قال ﷺ : « لا يجزي ولد والدا إلا أن يجده مملوكا فيشتريه فيعتقه » . رواه مسلم من حديث أبي هريرة .

وقال ﷺ : « الوالد أوسط أبواب الجنة ، فإن شئت فأضع ذلك الباب أو احفظه » . صحيح ، رواه الترمذي من حديث أبي الدرداء .

إلى غير ذلك من الأدلة الآمرة ببر الوالدين والإحسان إليهما أو الحض على ذلك ومدح فاعليه وذم مخالفيه .

وهذه الأخت السائلة قد عصت الله بعصيانها لأمها وعقوقها إياها حتى ماتت أمها ، فعليها التوبة النصوح والندم على ما سلف منها ، فقد قال تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَعْضِرُ الدَّئُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْقَفُورُ الرَّحِيمُ . وَأَنِيبُوا إلى رَدِكَمَ وَأُسْلِمُوا له ﴾ [الزمر : ٥٣، ٥٤] فباب التوبة مفتوح ، ومن شروط صحة التوبة ردّ الحقوق إلى أهلها ، وهذه الوالدة قد ماتت ، فعلى ابنتها العاقة كثرة الاستغفار لها والدعاء لها بالرحمة والمغفرة وسداد ديونها والصدقة عنها وصلة الرحم التي لا توصل إلا بها ، وأما الصلاة ، فالراجح أن ثوابها لا يصل للميت ؛ لأنها لم تأت نصوص بشرعية ذلك . والله تعالى أعلم .

التوجيد العدد الرابع السنة الثلاثون

لا يجوز مصافحة المرأة الأجنبية (

ويسأل: أ.ف.ك-غربية:

١- أمي مُدرسة وجاءها عقد عمل في إحدى الدول العربية ، ووالدي كفيف البصر ، ونحن في الدراسة ولا نقدر على ظروف الحياة ، حيث إن والدي لا يستطيع عمل شيء إضافي لزيادة الدخل . فهل تسافر والدتى للخارج ؟

۲- هل يجوز مصافحة زوجة عمي أو زوجة خالي ؟

٥٥ الجواب:

١- نعم يجوز لوالدتك أن تسافر للخارج ، بشرط أن يكون معها محرم لها ، وأن يكون العمل الذي ستؤديه غير محرم لذاته أو لغيره . والله أعلم .

٢- لا يجوز لك أن تصافح زوجة خالك أو زوجة عمك أو أي امرأة أخرى ليست من محارمك ، للحديث : « لأن يطعن في رأس رجل بمخيط من حديد خير لله من أن يمس امرأة لا تحل لله » - رواه الروياني ، وقال الألباني في « الصحيحة » (٢٢٦) : وهذا سند جيد ، ثم قال : وفي الحديث وعيد شديد لن مس امرأة لا تحل لله ، ففيه دليل على تحريم مصافحة النساء ؛ لأن ذلك مما يشمله المس دون شك ، وقد بلي بها كثير من المسلمين في هذا العصر . اه .

ويؤيد ذلك حديث النبى عندما بايع النساء ، فقالت له امرأة : هلم نبايعك يا رسول الله ، فقال رسول ﷺ : « إنى لا أصافح النساء ، إنما قولى لمائة امرأة كقولى لامرأة واحدة ». وهو حديث صحيح رواه مالك وأحمد والنسائي وابن حبان وغيرهم ، وروى البخاري ( رقم ٤٨٩١ ) من حديث عائشة أن رسول الله من كان يمتحن من هاجر إليه من المؤمنات بهذه الآية يقول الله تعالى: (يَا أَيُّهُا التَّبِيُّ إِذَا جَاءِكَ المُؤمنات بُسَابِعَتْكَ عَلَى أَن لا يُشْرِكَنُ بِاللَّهِ شيئاولا يسرقن ولايزنين ولايقتلن أولادهن ولا يأتين ببهتان يعترينه بين أيديهن وأرجلهن ولايغصيتك في مغروف فبايعهن واستغضر لهن الله إن الله عمور رَّحيم ) المتحنة : ١٢ قال عروة : قالت عائشة : فمن أقربهذا الشرط من المؤمنات قال لها رسول الله ﷺ : «قد بايعتك » كلامًا، ولا والله ، ما مست يده يد امرأة قط في المبايعة، ما يبايعهن إلا بقوله: «قد بايعتك على ذلك »: (لقر كان لكم في رسول الله أسوة حسنة لمن كان يرجو الله واليوم الآخر) الأحزاب: ٢١ . والله أعلم.



ويسأل الأخ: أحمد جودة أحمد - قويسنا - منوفية: ا - هل يجوز إخراج زكاة عروض التجارة عينية أي من البضاعة التي يتاجر فيها ، أم يجب إخراج هذه الزكاة نقدية ؟ ٢- مدرس يعطي دروسا خصوصية وزكاة المال واجبة

عليه ، فهل يجوز إن أعضى بعض الطلاب من دفع مقابل هذه الدروس لظروفهم ، هل يجوز له أن يخصم هذه المبالغ من زكاة المال الواجبة عليه ؟ ٣- هل بحب أن يكون كفن المبت من ماله الخاص إن كان له

ن يجب ان يكون خص الميت من ما له الخاص إن كان

العدد الرابع السنة الثلاثون ألتوحيه

مال ، وإذا تبرع له أحد الأقارب بإحضار الكفن ، فما حكم الشرع في ذلك ؟

٥٥ الجواب:

١- الزكاة في عروض التجارة واجبة عند جمهور الفقهاء، واستدلوا لذلك بقوله تعالى: (أنفِقوا مِن طيبات ما كسبتم) البقرة: ٢٦٧، وبحديث سمرة: «كان النبي تي يأمرنا أن نخرج الصدقة من الذي نعده للبيع». وبحديث أبي ذر مرفوعاً: « وفي الأبل صدقتها، وفي الغنم صدقتها، وفي البر صدقتها». وقال عمر لحماس: أذ زكاة مالك، فقال: ما لي الا جعاب أدم، فقال: قومها ثم أذ زكاتها. ولأنها معدة للنماء بإعداد صاحبها، فأشبهت المعد لذلك خلقة كالسوائم والنقدين.

قلت : وهذه الأدلة لا يثبت منها دليل إلا عموم الآية ، وكذلك مما ذكروا قوله تعالى : ( وَفِي أَمَوَالِهِمَ حَقَّ للسَّائِل وَالْمَحْرُومِ) الذاريات : ١٩ ، وقول النبي تَخ لعاذ حين بعثه إلى اليمن : « أعلمهم أن الله افترض عليهم صدقة في أموالهم تؤخذ من أغنيائهم فترد على فقرائهم » . فقال : « في أموالهم » ، ولا شك أن عروض التجارة مال ، وربحهما ، ولذلك فإن الصواب أن تقوم وربحهما ، ولذلك فإن الصواب أن تقوم ويخرج ربع العشر من القيمة ؛ أو ما يعادلها من العروض إذا تعذر عليه إخراج الذهب أو الجنيهات . والله أعلم .

لايجوز إسقاط الدين عن المدين المستحق للزكاة 2

۲- إسقاط الدين عن المدين المستحق للزكاة بنية الزكاة ، الجمهور على أنه لا

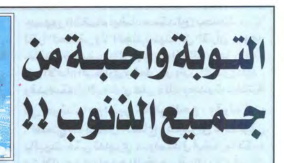
يجوز ذلك ؛ لأنه في هذه الحالة يصرفها إلى نفع نفسه أو إحياء ماله واستيفاء دينه ، ولأن الزكاة أخذ وإعطاء . قال تعالى : ( خَدْ مِنْ أَمُوالِهِمْ صَدَقَةٌ ) التوبة : ١٠٣ ، وهذا ليس هيه أخذ ، ولأن هذا بمنزلة إخراج الخبيث ، قال تعالى : ( ولا تيمَمُوا الحبيث منه تنفقون ) البقرة : ٢٣٧ ، وعند الشاهعية في قول ، وهو منقول عن الحسن البصري وعطاء ، أنه يجوز ذلك ؛ لأنه لو دفع إليه زكاته شم أخذها منه عن دينه جاز ، فكذا هذا . والراجح الأول . والله أعلم .

كفن الميت يكون من رأس ماله.

٢- كعن الميت يكون من رأس ماله. قال البخاري في صحيحه : باب : الكفن من جميع المال ، وبه قال عطاء والزهري وعمرو بن دينار وقتادة ، وقال عمرو بن دينار : الحنوط من جميع المال ، وقال إبراهيم : يُبدأ بالكفن ، ثم بالدين ، ثم بالوصية . وقال سفيان : أجر القبر والغسل هو من الكفن . ثم روى حديث عبد الرحمن بن عوف في ذكر مقتل مصعب بن عمير وقوله: فلم يوجد له ما يكفن فيه إلا بردة . أي أنه ماله ، فكفن فيها . والله أعلم .

ونقل ابن حجر عن ابن المنذر قوله : قال بذلك جميع أهل العلم إلا رواية شاذة عن خلاس بن عمروقال : الكفن من الثلث . وعن طاوس قال : من الثلث إن كان قليلاً . قال النووي في شرح مسلم : ويجب في ماله ، فإن لم يكن له مال فعلى من عليه نفقته ، فإن لم يكن ، ففي بيت المال ، فإن لم يكن وجب على المسلمين ، يوزعه الإمام على أهل اليسار وعلى من يراه ، فإن قام أحد الناس بتكفين الميت من ماله الخاص أي مال هذا الشخص قلا أرى بأسا بذلك . والله أعلم.

0.



ويسأل القارئ: ج.ع.أ - كفر الدوار - بحيرة - يقول:

عمرى ثمانية وعشرون عاماً، متزوج منذ ثلاث سنوات، ورزقنى الله بالذرية، والحمد لله.

ولكنى فعلت كثيراً من الآثام، وأريد أن أتوب إلى الله، لكن الشيطان يتمكن مني ويصرفني عن الصلاة، فماذا أفعل، وهل لي من توبة ؟ أفيدوني أهادكم الله .

الجواب: إن التوبة واجبة من جميع الذنوب . قال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا تَوبُوا إلى الله تؤبَّة نصوحا ) التحريم : ٨، وقال تعالى : ( وتوبوا إلى الله جميعًا أيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تَفْلِحُونَ ) النور : ٣١ ، وقال تعالى : ﴿ وَمَنْ لَمْ يَتَبَ فأولئك هم الظالمون ) الحجرات: ١١ ، وقال 🕮 : ((يا أيها الناس، توبوا إلى الله واستغفروه فإني أتوب في اليوم مائة مرة )) . رواه مسلم . وغير ذلك من الأدلة القرآنية والأحاديث النبوية التي تأمر وتحض على التوبة إلى الله تعالى ، وذلك من جميع الذنوب والتوبة النصوح مقبولة من سائر الذنوب، حتى من الشرك . قال تعالى : (قَلْيَا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رَحْمَة الله إنَّ اللَّهُ يَعْضِرُ الدُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْعُصُورُ الرَّحِيمُ . وَأَنْيِبُوا إِلَى رَبِّكُمْ وَأُسْلِمُوا لَهُ مِنْ قَبْل أَن يَأْتِيكُمُ الْعَدَّابُ ثُمَّ لا تَنْصَرُونَ ) الزمر : ٥٣، ٥٤ ، وقال تعالى : ﴿ وَإِنَّى لَقُصَّارُ لِمَنْ تَابَ وَآَمَنْ وَعَمِلَ صالحا ثم اهتدى ( طه : ۸۲ ) .

وقال تعالى : ( وَالَّذِينَ لا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِنَّهَا آخَرُولا يَقتلونَ التَّفَسُ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ ولا يَرَّثُونَ وَمَنْ يَعْعَلْ ذَلِكَ يَلَقَ أَثَامًا . يُضَاعفْ لهُ الْعَدَّابُ يَوْمَ القِيامَةَ وَيَخْلَدَ فِيهِ مَهَانًا . إِلاَّ مَنْ تَابَ وآمَنْ وَعَمِلَ عَمَالًا صَالِحًا هَ أَوْلَئِكَ يَبِدلُ اللَهُ سَيِتَاتِهِمْ حَسَنَاتَ وَكَانَ اللَّهُ عَصُورًا رَّحِيمًا )

الفرقان : ٢٨ - ٧٠ .

وفى هذه الآية نص على أن الذنب الذي وقعت فيه يغفر بالتوبة ، بل يبدله الله حسنات ، إن أتبعت التوبة بالعمل الصالح ، وإياك أن تقنط -أي تيأس - من رحمة الله التي وسعت كل شيء : (إِنَّهُ لا يَيْاسُ مِنْ رَوْحِ اللَّهِ إِلاَّ الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ ) يوسف : ٨٧ ، وفي هذه الآية دليل على أن القنوط من الكبائر، وهو اليأس، كما قال القرطبي في التفسير (٢٥٧/٩)، وعليك بمقومات التوبة من مصاحبة الأخيار ومغادرة مكان المحصية وعدم القرب من أهلها ، كما قال العالم للذي قتل مائة نفس : (( انطلق إلى أرض كذا فإن بها أناسا يعبدون الله تعالى فاعبد الله معهم ولا ترجع إلى أرضك فإنها أرض سوء )) . واستكثر من ذكر الله تعالى: ( ألا بذكر الله تطمئنُ القلوبُ ) الرعد : ٢٨ ، ولا يجد الشيطان إليك سبيلا ، واقرأ سورة (( الناس )) ليعيدك الله من ( شرّ الوسّواس الْحُتَّاسِ. الَّذِي يُوَسَّـوسُ فِي صَـدُورِ التَّاسِ ( مِنْ الجِتَة والثَّاس ) الناس : ٤ - ٦، وجاهد نفسك بالمحافظة على الصلاة ، فإن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر، (واستعيدوا بالصَّبر والصَّلاة) البقرة : ٤٥ ، وفقك الله لما يحب ويرضى ، واحذر من تزيين الشيطان لك أن تترك الصلاة ؛ لأنك ارتكبت هذه الكبيرة ، فإن ترك الصلاة أعظم جرمًا من الزبا ، فالعهد الذي بيننا وبينهم الصلاة، فمن تركها فقد كفر ، كما قال رسول الله ﷺ في الحديث الصحيح الذي رواه مسلم . والله أعلم .

العدد الرابع السنة الثلاثون ألتوحي



وتسأل الأخت: سماح السيد إبراهيم: ١- هل يجوز للمرأة أن تلبس الثياب المزينة ببعض الألوان خارج المنزل، وإن كانت فضفاضة؟ ٢- هل يجوز للمرأة الحائض قراءة سورة

الإخلاص والمعوذتين وآية الكرسي قبل النوم وعند الصباح والمساء ؟

٣- ما حكم الشرع في حرق الشعر المتساقط من الرأس ، أو رميه في المهملات ؟

٤- هل يجوز الدعاء على الظالمين ؟ وهل يجوز الدعاء على الراقصات والمثلين ؟ أفيدونا هداكم الله وإيانا .

٥٥ الجواب:

 ١- لا يجوز للمرأة أن تلبس الثياب المزينة ، وإن كانت فضفاضة ؛ لقول الله تعالى : (ولا يُبْدِينُ زَينْتَهُنَّ ) النور: ٣١ ، ولأنه من التبرج أن تبدى المرأة زينتها ومحاسنها من بدنها وثيابها ، وقد نهى الله تعالى النساء عن التبرج ، فقال تعالى: ( وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلا تَبُرَّجْنَ تَبُرُج الْجَاهِلِيَّةِ الأولى ) الأحراب: ٣٣، وقال رسول الله ﷺ: « ثلاثة لا تسأل عنهم : رجل فارق الجماعة وعصى إمامه ومات عاصيًا ، وأمة أو عبد أبق فمات ، وامرأة غاب عنها زوجها قد كفاها مؤنة الدنيا ، فتبرجت بعده ، فلا تسأل عنهم » . صحيح رواه أحمد والحاكم وغيرهما، وقوله : « فلا تسأل عنهم » يعنى : لهلاكهم ، أما إن كان الثوب لونا واحداً غير مثير فلا حرج في ذلك ، فقد كانت عائشة رضى الله عنها تلبس الثياب المعصفرة وهي محرمة ، وكذا أم سلمة رضى الله عنها كانت تلبس درعا وملحفة مصبغتين بالعصفر وغيرهما من نساء النبي 📽 كما روى ذلك ابن أبى شيبة فى « المصنف والله أعلم .

٢- وأما قراءة القرآن للحائض فمنع منها

جمهور الفقهاء أيضًا ، مستدلين بحديث : « لا تقرأ الحائض ولا الجنب شيئًا من القرآن » ، وهو مديث ضعيف ، والراجح جواز ذلك منها ، وهذا رأي الإمام البخاري والطبري وابن المنذر وداود ، وقد استدل البخاري على ذلك بحديث عائشة هي حيضتها مع النبي ﷺ في الحج ، وقوله لها ، « افعلي ما يفعل الحاج ، غير أن لا تطوفي بالبيت حتى تطهري » . واستدل أيضًا بما ذكره من آثار عن إبراهيم النخعي قال ، لا بأس أن بأسًا ، وكان النبي ﷺ يذكر الله في كل أحيانه ، وقالت أم عطية ، كنا نؤمر أن نخرج الحيّض هيكبرن بتكبيرهم ويدعون . والله أعلم .

٣- حرق الشعر المتساقط أورميه في المهملات لا أرى في أيهما مانعًا ، وقد ذكر بعض العلماء أنه يستحب أن تدفن الأظفار والشعر وغير ذلك ، ولا أعلم دليلاً على ذلك . والله أعلم .

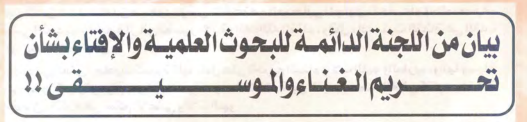
٤- يجوز الدعاء على الظالمين ؛ لأن النبي ﷺ دعا على بعض المشركين المعتدين ، فقال : « اللهم اشدد وطأتك على مضرواجعلها سنين كسني يوسف » - ويقول : « اللهم العن فلانا وفلانا » ، فأنزل الله : ( ليس لك من الأمرشيءَ أو يتوب عليهم ) آل عمران : ١٢٨ ، والحديث رواه البخاري -

والأولى ترك ذلك ؛ لأن الله نبه نبيه تبيه تعلى أن الأولى ترك ذلك ؛ لأن الله نبه تبيه على أن الأمر ليس إليه ، وكذلك الأولى الدعاء للراقصات والمثلين بالهداية من الدعاء عليهم ففى هدايتهم هداية لغيرهم . والله أعلم .



التوحيد العدد الرابع السنة الثلاثون

07



الحمد لله ، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه .. وبعد :

فقد اطلعت اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء على مقال نشر في الملحق لجريدة « المدينة» الصادريوم الأربعاء الموافق ٢٤/٩/٣٠ هـ ، بعنوان : « ونحن نرد على جرمان» بقلم : أحمد المهندس رئيس تحرير العقارية ، يتضمن إباحة الغناء والموسيقى والرد على من يرى تحريم ذلك ويحث على إعادة بث أصوات المغنين والمطربين الميتين تخليدا لذكراهم وابقاء للفن الذي قاموا بعمله في حياتهم ، ولئلا يحرم الأحياء من الاستمتاع بسماع ذلك الفن ورؤيته ، وقال : ليس في القرآن الكريم نص على تحريم الغناء والموسيقى ، ولنا في رسول الله الله حسنة ، فقد كان يستمع إلى الغناء والموسيقى ويأمر بهما في الأعياء والموسيقى لا والأفراح ، ثم قال : وهناك أحاديث ضعيفة يستند إليها البعض في منع الغناء والموسيقى لا يصح أن تنسب للصادق الأمين لتغليب رأي أو منع أمر لا يوافق عليه البعض ، ثم ذكر آراء لبعض العلماء كابن حزم في إباحة الغناء لا

وللرد على هذه الشبهات تقرر اللجنة ما يلي :

أولاً : الأمور الشرعية لا يجوز الخوض فيها إلا من علماء الشريعة المختصين المؤهلين علميًا للبحث والتحقيق ، والكاتب المدعو : أحمد المهندس ليس من طلاب العلم الشرعي ، فلا يجوز لله الخوض فيما ليس من اختصاصه ، ولهذا وقع في كثير من الجهالات ، والقول على الله سبحانه وعلى رسوله تش بغير علم ، وهذا كسب للإثم ، وتضليل للقراء ، كما لا يجوز لوسائل الإعلام من الصحف والمجلات وغيرها أن تفسح المجال لمن ليس من أهل العلم الشرعي أن يخوض في الأحكام الشرعية ويكتب في غير اختصاصه ؛ حماية للمسلمين في عقائدهم وأخلاقهم .

ثانياً : الميت لا ينفعه بعد موته إلا ما دل عليه دليل شرعي ، ومن ذلك ما نص عليه الرسول بقوله : « إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث : صدقة جارية ، أو علم ينتفع به ، أو ولد صالح يدعو له » . وأما المعاصي التي عملها في حياته ومات وهو غير تائب منها - ومنها الأغاني - فإنه يعذب بها ، إلا أن يعفو الله عنه بمنه وكرمه ، فلا يجوز بعثها وإحياؤها بعد موته ؛ لئلا يلحقه إثمها زيادة على إثم فعلها في حياته ؛ لأن ضررها يتعدى إلى غيره ، كما قال عليه الصلاة والسلام : « ومن سن في الإسلام سنة سيئة فعليه إثمها وإثم من عمل بها إلى يوم القيامة » . وقد أحسن أقاربه في منع إحياء هذه الشرور بعد موت قريبهم .

ثالثاً : وأما قوله : ليس في القرآن الكريم نص على تحريم الغناء والموسيقى . فهذا من جهله بالقرآن ، فإن الله تعالى قال : (وَمِنْ التَّاس مَنْ يَشْتَرِي لَهُوَ الْحَدِيثِ لِيُصَلَّ عَنْ سَبِيل اللَّهِ بِغَيْر علم وَيَتَخِذَهَا هُزُوا أولئنِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينَ ) لقمان : ٦ ، قال أكثر المفسرين : معنى (لَهُو الحَدِيثِ ) في الآية : الغناء . وقال جماعة آخرون : كل صوت من أصوات الملاهي فهو داخل في ذلك ، كالمزمار والربابة والعود والكمان ، وما أشبه ذلك ، وهذا كله يصد عن سبيل الله ويسبب الضلال والإضلال .

العدد الرابع السنة الثلاثون ألتوحي

05

وثبت عن عبد الله بن مسعود ، رضي الله عنه - الصحابي الجليل ، أحد علماء الصحابة ، رضي الله عنهم - أنه قال في تفسير الآية : إنه والله الغناء . وقال : إنه ينبت النفاق في القلب كما ينبت الماء البقل .

وجاء في المعنى أحاديث كثيرة كلها تدل على تحريم الغناء وآلات اللهو والطرب ، وأنها وسيلة إلى شرور كثيرة وعواقب وخيمة ، وقد بسط العلامة ابن القيم رحمه الله في كتابه « إغاثة اللهفان» الكلام في حكم الأغاني وآلات اللهو .

رابعاً : قد كذب الكاتب على النبي ، حيث نسب إليه أنه كان يستمع إلى الغناء والموسيقى ويأمر بهما في الأعياد والمناسبات كالزواج والأفراح ، فإن الثابت عنه ، أنه رخص للنساء خاصة فيما بينهن بضرب الدف والإنشاد المجرد من التطريب وذكر العشق والغرام والموسيقى وآلات اللهو مما تشتمل عليه الأغاني الماجنة المعروفة الآن ، وإنما رخص بالإنشاد المجرد عن هذه الأوصاف القبيحة مع ضرب الدف خاصة دون الطبول وآلات المعازف لإعلان النكاح ، بل صح في الحديث عنه ، كما في « صحيح البخاري » أنه حرم المعازف بجميع أنواعها وتوعد عليها بأشد الوعيد ، كما في « صحيح البخاري » أنه حرم المعازف بجميع أنواعها وتوعد عليها بأشد الوعيد ، كما في « صحيح البخاري » وغيره من كتب الحديث عن النبي أنه قال عليها بأشد الوعيد ، كما في « صحيح البخاري » وغيره من كتب الحديث عن النبي غذائه قال عليها بأشد الوعيد ، كما في « صحيح المنادي والخمر والمعازف ، ولينزلن أقوام إلى جنب عليها بأشد الوعيد ، كما في « صحيح المنادي والخمر والعازف ، ولينزلن أقوام إلى جنب عليها بأشد الوعيد ، كما في « صحيح المنادي والخمر والماد من كتب الحديث عن النبي غذائه قال عليها بأشد الوعيد ، كما في « صحيح المنادي » وغيره من كتب الحديث عن النبي في أنه قال عليها بأشد الوعيد ، كما في « صحيح المادي والخمر والمادي والمادي النه الى جنب عليها بأشد الوعيد ، كما في « صحيح المادي والحمير والما من والماذي النبي خذائه وال عليها بأشد الوعيد ، كما في « صحيح المادي والحمير والمادي والمادي من النبي خذائه العال عليها بأشد الوعيد ، كما في « صحيح المادي والمادي والمادي والمادي وليادي وليا في جنب عليها بأشد الوعيد ، كما في « صحيح المادي والحمير والمادي والمادي والي جنب عليها بأشد الوعيد ، كما في « صحيح المادي والحمير والمادي والمادي والي جنب عليها بأشد الوعيد عالم ويستحلون الحر والحرير والمادي والمادي المادي والمادي ، والمادي ، والماد والمادي ، ومادي مادي يوم القادي ، والمادي ، ومحيع آلاته .

هذم رسول الله تله من يستحلون الحر ؛ وهو الزنا ، ويستحلون لبس الحرير للرجال وشرب الخمور ، ويستحلون الغناء وآلات اللهو ، وقرن ذلك مع الزنا والخمر ولبس الرجال للحرير مما يدل على شدة تحريم الغناء وتحريم آلات اللهو .

خامساً ؛ وأما قوله ؛ وهناك أحاديث ضعيفة يستند إليها من منع الغناء والموسيقى ، ولا يصح أن تنسب للصادق الأمين لتغليب رأي أو منع أمر لا يوافق عليه البعض { فهذا من جهله بالسنة ، فالأدلة التي تحرم الغناء بعضها في القرآن ، وبعضها في « صحيح البخاري » - كما سبق ذكره -وبعضها في غيره من كتب السنة ، وقد اعتمدها العلماء السابقون ، واستدلوا بها على تحريم الغناء والموسيقى .

سادساً : ما ذكره عن بعض العلماء من رأي في إباحة الغناء ، فإنه رأي مردود بالأدلة التي تحرم ذلك ، والعبرة بما قام عليه الدليل لا بما خالفه ، فكل يؤخذ من قوله ويترك إلا رسول الله ٢٠٠٠ .

فالواجب على هذا الكاتب : أحمد المهندس أن يتوب إلى اللّه تعالى مما كتب ، ولا يقول على اللّه وعلى رسوله بغير علم ، فإن القول على اللّه بغير علم قرين الشرك في كتاب اللّه . وفق اللّه الجميع لمعرفة الحق والعمل به ، وصلى اللّه وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه . اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء .

> عضو عبد الله بن عبد الرحمن الغديان عضو

عبد العزيز بن عبد الله بن محمد آل الشيخ عضو صالح بن فوزان الفوزان

الرئيس

التوجيد العدد الرابع السنة الثلاثون

05

بكرين عبد الله أبو زيد





الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين .. وبعد :

فإن من أخطر الأمور على المجتمع المسلم ظهور الفاحشة وشيوعها في الناس ، وهذا نذير شوم ؛ لأن العذاب مرتبط بظهور الفاحشة ، فمن أقواله تنه : « وما ظهرت الفاحشة في قوم حتى يعلنوا بها إلا ظهرت فيهم الأوجاع التي لم تكن في أسلافهم » . رواه الن ماجه والحاكم والبيهقي ، وصحمه الألباني في « السلسلة الصحيحة » .

ولعل حال الأمة الإسلامية الآن وما أصابها من بلاء سببه ظهور هذه الأمراض ؛ مما يحتم علينا البحث عن أسبابها لنصل إلى العلاج .

> الأسباب والعلاج ١- الاختلاط بين الرجال والنساء :

فقد أباح النبي ﷺ أن تذهب المرأة للصلاة في المسجد ، على أن يكون ترتيب الصفوف في الصلاة : الرجال أولا ، ثم الأولاد ، ثم النساء ، وذكر أن خير صفوف الرجال أولها ، وشرها آخرها ، وخير صفوف النساء آخرها ، وشرها أولها .

قال العلماء : وما ذلك إلا لقرب آخر صفوف

الرجال بأول صفوف النساء ، فالاختلاط - غير المشروع - بين الرجال والنساء جد خطير ؛ لأنه يعد بداية لزوال الحشمة والحياء ، وفي الحديث : « لا يخلون رجل وامرأة إلا كان الشيطان ثالثهما » . رواه الترمذي ، وصححه الألباني .

والحديث يعم كل الرجال والنساء ، الأتقياء منهم والفجار ، الكبار والشباب ، وفي الحديث أيضًا : « إياكم والدخول على النساء » - فقال رجل من الأنصار : يا رسول الله ، أفرأيت الحمو : قال ﷺ : «الحمو الموت » - رواه البخاري -

قــال النووي : المراد في الحــديث أقارب الزوج غير آبائه وأبنائه ؛ لأنهم محارم للزوجة ، وقال : إنما المراد أخو الزوج ، وعم الزوج وغيرهم ممن يحل لهم التزوج بها ، لو لم تكن مـتـزوجـة ، وقـد جـرت العادة بالتساهل فيه ، فيخلو الأخ بامرأة أخيه ، فقد شـبـهـه الرسـول تله بالموت ، والمنع أولى بالأجنبي.

وهذا الاخت لط صار لا ينفك عن الضحكات والنظرات والخضوع بالقول ومصافحة المرأة للرجال الأجانب، وكل ذلك من المحرمات، ففي الحديث: «لأن يطعن أحدكم بمخيط في رأسه خير له من أن يمس امرأة أجنبية ». قال السيوطي: إسناده ضعيف.

وقال ﷺ : « إني لا أصافح النساء ، إنما قولي لمائة امرأة كقولي لامرأة واحدة » -«السلسلة الصحيحة » (٥٢٩) -

قالت عائشة رضي الله عنها : « ما مست يد رسول الله ﷺ يد امرأة أجنبية إلا يملكها » . رواه البخاري .

٢- تمكك الأسرة وانعدام الرقابة :

ومن المعلوم أن الأسرة هي عماد المجتمع ، وبانهيار الأسرة ينهار المجتمع كله ، فالأسرة المتمسكة بشرع الله هي صمام الأمان للمجتمع كله ، ولقد بين النبي ﷺ أن الله سائل كل راع

العدد الرابع السنة الثلاثون ألتوحي

وصلالانحسلال

والتسبب الأسرىفي

هذه الأدام مسبلسفا

كسرا، حتى أصبحت

الفتاة تخرج من بيتها

شبه عاربة !!

باأبها الأباء، اتقوا الله

في أولادكم ، فإنكم غداً

مسئولون بين دا الله.

عما استرعاه، حفظ أم ضيع، حتى يسأل الرجل عن أهل بيته.

ولقد وصل الانحلال والتسيب الأسري في هذه الأيام مبلغًا كبيراً ، حتى أصبحت الفتاة تخرج من بيتها شبه عارية في صحبة أخيها أو أبيها .

فيا أيها الآباء، اتقوا الله في أولادكم، فإنكم غداً مستولون بين يدي الله - إن أحدكم لو وقع على يدي ابنته ماء ساخن فاحترق بعض يدها ؛ لتألم لألها ، فكيف بنارجهنم ، فقد قال تعالى : ( يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا قوا أنفسكم وأهايكم نارا وقودها التاس والحجارة ) التحريم : ٦.

> إن رعاية البيوت والأسر تتطلب منع المنكرات وإقامة النفس والأولاد على شرع الله بحسب الاستطاعة .

٣- التبرج في المدارس والجامعات وأماكن العمل :

إن النصوص الشرعية في حق المرأة تأمرها بالصيانة والتحجب والتعفف والتستر، قال تعالى: (يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قَلَ الْمُوَمِنِينَ يَدَنِينَ عَلَيْهِا النَّبِيُّ قَلَ الْمُوَمِنِينَ يَدَنِينَ عَلَيْهِمْ مَنْ هُلا يُوَدَيْنَ ) ( الأحزاب : ٥٩ ) ، فقلا يُوَدَيْنَ ) ( الأحزاب : ٥٩ ) ، متاعا فاسألوهن من وراء حجاب دنكم أطهر لقلوبكم وقلوبهن )

( الأحزاب : ٥٣ ) .

07

فلابد من الحرص على الحجاب الذي تتوافر فيه المواصفات الشرعية : كأن يكون فضفاضا غير ضيق ، فلا يصف ولا يشف ، ولا يشبه ثوب الكافرات ، ولا الرجال ، ولا يكون زينة في نفسه ، أو ثوب شهرة ، وهذه المعاني لا تقتصر على أمهات المؤمنين ، بل يدخل فيها عموم النساء ، ولا يخفى علينا ما في ستر العورات من نشر الفضيلة ، وتسكين الشهوة ،

٤- دعـوى التـحلل والحـرية والمطالبة بالمزيد:

الحرية كلمة براقة لها دوي في الأفواه ولذة في الأسماع ، ونحن نعيش في وقت كثر في الخداع والتلبيس ، ورُوجت فيه الشعارات ، مثل حرية الفكر ، والحرية الشخصية ، وحرية التملك ، وحرية المرأة .

والأعـجب من هذا أن البعض يزعم بأن العبودية لله والتمسك بشرعه سخف لا بد أن نتخلص منه ، مع أن العكس هو الصحيح ، لأن العبودية لله شرف وتكريم ، وهل يكون الإنسان حراً إلا إذا كان عبداً لله عز وجل ، ها لإنسان بانحرافه عن منهج الله يصير عبداً - لا محالة - لغير الله ، عـبداً له واه أو

لشيطانه أو للأوهام .

وهذا شان الناس حين يرفضون عبودية الله، يعبدون - لا محالة - مخلوقات مساوية لهم أو أقل منهم شأنًا ، لاتضرولا تنفع، ولا تملك موتاولا حياة ولا نشورا، ولذلك قال إبراهيم عليه لأبيه: (يَاأَبُتَ لا تَعْبُد الشيطان إنَّ الشَيْطَان كَانَ للرَّحْمَنْ عَصِيًا) (مريم: ٤٤)، وقال تعالى: ( أَرَأَيْتَمَنْ اتخذ الهه هواه أفأنت تكون علته وكسلا أم تحسب أن أكثرهم يسمعون أو يعقلون إن هم إلا كالأنعام بل هم أصل سبيلا) ( الفرقان: ٤٤،٤٣ ) .

وثبت عن النبي ﷺ أنه قال : «تعس عبد الدينار، تعس عبد الدرهم، تعس عبد الخميصة، تعس عبد القطيفة، تعس وانتكس وإذا شيك فلا انتقش ». فالإنسان إما أن يكون عبد الله فتكون الحرية الحقيقية، وإما أن يكون لسواه ومثله لن تحرره الأوهام، وإنما يكون تحريره برجوعه إلى الله، ولذلك قال ربعي بن عامر رضي الله عنه لرستم: (انما ابتعثنا الله لنخرج العباد من عبادة





العباد إلى عبادة الله رب العباد ، ومن ضيق الدنيا إلى سعة الدنيا والآخرة ، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام ) .

ولقد وصل الحال بالبعض - في أجواء الحرية - إلى المطالبة بإباحة الشذوذ الجنسي - اللواط والسحاق - وغير ذلك مما يستجلب الدمار بالبلاد والعباد ، قال تعالى مبيئا صورة الدمار التي نزلت بقوم لوط عليه السلام نتيجة معصيتهم: ( فلماً جاء أمرنا جعلنا عاليها سافلها وأمطرنا عليها حجارة من سجيل مُنضود. مُسومً عند ربّ ككومًا هي من

٥- عدم تطبيق الشريعة :

لقد أدى غياب تطبيق الشريعة الإسلامية إلى حالة من الفوضى والاضطراب في النفس والمجتمع ، قال تعالى : ٥ فمن اتّبَعَ هَذايَ فلا يُضِلُ وَلا يَشقى ( وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكَرِي فإنَّ لَهُ مَعِيشَة ضَنكًا وَنَحْشَرُهُ يَوْمَ القِيامَةِ أَعْمَى ) (طه : ١٢٢ ، ١٢٤) .

ففي ظلال تطبيق الشريعة تحقق الأمن والأمان ، وسار الراكب من صنعاء إلى حضرموت لا يخاف إلا الله والذئب على غنمه ، وأتت المرأة من الحيرة إلى الكعبة آمنة على نفسها لا يعترضها أحد ، وكانت المرأة الكتابية آمنة على نفسها مع صحابة رسول الله في أكثر من أمنها مع أبيها .

فلما ترك الناس العمل بالشريعة ودعوا المرأة إلى التبرج والانحالال صرنا نسمع عن ذئاب بشرية وجرائم اغتصاب في وضح النهار وعلى مرأى ومسمع من الخلق ، كأننا قطعة من أوربا ، حيث يحدث الزنا أحيانا باسم الزواج العرفي ، لذلك فما أحرى أن نعود إلى دين الله ونصبغ كل مجالات الحياة بشرع الله ، فالخلافة موضوعة لإقامة الدين وسياسة الدنيا به .

٦- اضطراب الفتوى :

لقد هان الدين في نفوس الخلق - إلا من رحم الله - ووصل إلى حد أنه أصبح كمن لا صاحب له ، فإن كل فن وعلم لا يجوز أن يتكلم

فيه إلا أهله ، وأما الدين فيتكلم فيه من يريد - أحسن أم أخطأ - وعلى هذا وجدنا من يحلل ويحرم على هواه ، ويفتي بغير علم ، ولقد نهى الله عن ذلك في كثير من الآيات ، فقال تعالى : ولا تقولوا لما تصف ألسنتكم الكذب هذا حكلال وهذا حرام لا تتفتروا على الله الكذب ) ( النحل ١١٦٠ ) ، ولقد قال النبي ( في الحديث الصحيح : « ومن كذب عليَّ متعمدا فليتبوأ مقعده من النار ».

نخلص من هذا إلى أن القائم على الفتوى لا بد له من تحصيل أدوات النظر في الكتاب والسنة ، أو الرجوع إلى علماء الأمة لن لا يعرف العلم ولم يحصل الأدوات ، قال تعالى : (فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون) النحل: ٢٢ ) ، وكان عمر يقول : (إياكم وأصحاب الرأي ، فإنهم أعداء السنن ، أعيتهم الأحاديث أن يحفظوها وتفلتت منهم أن يعوها واستحيوا حين سئلوا أن يقولوا : لا نعلم ، فعارضوا السنة برأيهم ، فإياكم وإياهم ) .

۲- التشهير بالعلماء وتشويه صورة
 الالتزام:

لقد أدى هذا التشويه والتشهير إلى عواقب سيئة سرعان ما ظهرت واتضحت في اتساع نطاق الفجور والعري والإباحية ، وكان بالأمس من يبني يواجهه من يهدم ، أما اليوم أصبح أمام من يبني ألف يهدمون ، ومن المعلوم أن سنن الهدم أسرع من سنن البناء ، أطل النضاق من جحره الذي قبع فيه سنوات ، وكان من نتيجته الفرصة وبدلا من رد الخطأ على صاحبه صار الطعن في دين الله وشعائر الإسلام بلا هوادة ، لقد كان الواجب معالجة مظاهر الإفراط والتفريط بالرجوع إلى هدي الكتاب والسنة .

وفي الحقيقة إن القضية أكبر من ذلك والأسباب أكثر، ولكن فيما قلناه كفاية لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد.

العدد الرابع السنة الثلاثون ألتوحيح

oV







#### ( أتقتلون رَجُلا أن يقول رَبِي الله)

الحمد لله الملك القدوس السلام المؤمن المهمين العزيز الجبار المتكبر، سبحانه، يحق الحق ويبطل الباطل ويبطل كيد الكافرين ... وبعد :

وقفنا بك أخي القارئ الكريم في لقائنا السابق عند ذلك الحدث العظيم الذي اهتر له عرش فرعون وتصدَّع بنيانه من الداخل، نعم، إنه موقف هؤلاء السحرة وقد خالطت بشاشة الإيمان قلوبهم فاستهانوا بالدنيا بأسرها ؛ لأنهم أيقنوا بما عند الله، فانتصر فيهم الحق على الباطل والعقيدة على الحياة وانتصرت العزيمة مع الألم، فواجهوا تهديد فرعون ووعيده بصبر وثبات، وقالوا كلمتهم المأثورة : ﴿ اقض مَا أنت قاض إنَّما تقضي هذه الحياة الدُنيا) [ طه : ٢٢ ]، ولم يكن لهم هم إلا أن يموتوا مسلمين ، فكانوا هي أول النهار سحرة ، فأصبحوا بغضل الله في آخر النهار شهداء بررة .

قال ابن كثير : قال ابن عباس وعبيد بن عمير وقتادة وابن جريج : (كانوا في أول النهار سحرة وفي آخره شهداء) .وقد أشرنا إلى بعض الدروس المستفادة من هذا الموقف في لقائنا السابق ، وحق هذا الموقف أن يفرد ببحوث مستقلة تستخلص منه العبر التي تنتفع بها الأجيال على مر العصور ، والوقت لا يسعفنا في هذه الوقفات ، وسنمضي اليوم للنظر في تداعيات هذا الموقف وما تركه من نتائج وآثار على هرعون وقومه وموسى وقومه ، لا نبالغ إن ذكرنا أن موقف السحرة كان فرقانًا بين الحق والباطل ، وكان نصرا والبرهان ، تمهيدا للنصر بالسيف والس نان .

كان برهانا ساطعاً على الحق الذي جاء به موسى ودليلاً واضحاً على كذب فرعون وباطله ، وقد اهتز لذلك الأمر ملك فرعون وعرشه وتصدَّع الكرسي من تحته - وسنعرف ذلك قريباً - ومع ذلك فالأمر لم ينته بين موسى وقومه وفرعون وقومه ، لكن المعركة قد اشتد أوارها وزاد عنفوانها ، فماذا حدث ؟ وماذا كان موقف فرعون وملئه وموقف موسى وقومه؟

أولا : نظرة إجمالية إلى موقف كلا الفريقين :

هذا فرعون والملأ من قومه - الكبراء والأمراء : هامان وقارون - ومن على شاكلتهم لم تزدهم الآيات البينات إلا طغيانًا وكفرًا واستكبارًا في الأرض بغير الحق .

قَالُ تعالى : ( وَقَالُ الْمَلَأُ مِن قَوْم فِرْعَوْنُ أَتَدْرُ مُوسَى وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُوا هِي الأَرْضِ وَيَدْرَكَ وَآلِهُ تَكَ قَالُ سَتَقْتَلُ أَبْنَاءهُمْ وَنُسْتَحْيِي نِسَاءهُمْ وَإِنَّا هُوْقَهُمْ قَاهِرُونَ) [الأعراف:

١٢٧]، هذا منطق الطغيان المستبد الذي لا يرى من الحقائق إلا ما أشرب من هواه ، وقد طمست قلوبهم ، فقلبوا الحقائق والموازين ، فصار الحق في عُرفهم الفاسد باطلاً ، وصار الإصلاح فساداً.

أمًا موسى وقومه ، فلم يكن أمامهم إلا الصبر والصلاة ولزوم تقوى الله واليقين فيما عنده سبحانه لمواجهة تلك القوى الغاشمة ، وبذا وصاهم موسى ، قال تعالى : (قالَ مُوسَى لِقومه استعيدوا بالله واصبروا إنَّ الأرْض لِله يُورثها مَن يَشَاءُ مِنْ عباده والعاقبة لِلمُتقين . قالوا أوذينا من قبل أن تأتينا ومن بُعَد ما جِنْتنا قالَ عسَى رَبُكُمْ أن يُهَلِكَ عددَوكَمْ وَيَسَتَحْلِطُكَمْ فِي الأَرْض

هذه إشراقات النبوة تبدد آثار اليأس التي بدت على ملامح بعض بني إسرائيل وظهرت في كلامهم ، وتغرس مكانها برد اليقين ، كما تحدد معالم النصر وأسبابه في وضوح ، وسيكون لنا عودة مع ذلك - تفصيلاً - بعون الله تعالى .

ثانيا : نظرة بشيء من التفصيل على موقف فرعون وقومه :

والآن نعود فنلقي نظرة أكثر تفصيلاً على فرعون وقومه ، لعلك تذكر معي أخي القارئ الكريم أن من آثار موقف السحرة المبارك تصدع عرش فرعون ، واهتزاز ملكه ، هذا ما ذكرناه في أول هذا المقال ، ونعود هنا لتأكيده ، فإن دم أرواحهم الطاهرة التي صعدت تسبح بحمد ربها لا بد أن تلقي بظلالها على فرعون وقومه، فلا يغربنك صولجان القوة الذي يتظاهر به أمام الناس ، فإنه مهزوم من الداخل ، ولا يغرنك اجتماع الملا ، فإن منهم من يؤمن بموسى ولكنه يكتم إيمانه ، ومنهم من أعلن إيمانه صراحة ، رزوجه، وابن عمه ، وخازنه) .

وحتى فرعون نفسه رغم تهديده لبني إسرائيل وتنكيله بمن يستطيع التنكيل به منهم ، أقول : على الرغم من ذلك فإنه لا يستطيع أن يمسَّ موسى عليه السلام بسوء ، ولا يمس أخاه هارون ، نعم لا يستطيع أن يخدش

لهما ظفرا ، ولو استطاع قتلهما لفعل واستراح من وقت مبكر، لكنه لم يستطع ولن يستطيع ذلك، وقصارى ما يملك هو التهديد فقط، انظروا إلى قوله : ( دروني أقتل موسى وليدع رَبُّهُ ) [ غافر : ٢٦] يقول : ذروني أقتل موسى : وكأن هناك من يمنعيه ، فمن الذي يمنعه ؟ إن الذى منع فرعون من قتل موسى وأخيه هو الذي قال لهما من قبل : ( لا تخافا إننى معكما أسمع وأرى) ، وهو سبحانه ما زال مع موسى وأخيه يسمع ويرى حتى نصرهم ونجاهم ، ولا يزال سبحانه معكل عبد مؤمن تقى معية حفظ وعناية . وقال بعض المفسرين : إن الذي منع فرعون من قتل موسى هو تأثره بما سمع من مؤمن آل فرعون ، ونحن لا ننكر أن فرعون تأثر بما قائه العبد المؤمن الذي كان في مجلسه وقريبًا منه قربي صلة وقربي نسب ومنزلة ، لكن حفظ الله لموسى وأخيه كان قبل ذلك ومن بعد

مؤمن آل فرعون :

سنعرض في الأسطر القادمة لقصة العبد الصالح لأنها إحدى الثنائج المباشرة لحادث السحرة، ولأنها تطلعنا على جانب هام مما يحدث في قصر فرعون، ولها صلة مباشرة بالتفاصيل التي نريد أن نعرفها عن قوم فرعون بعد حادث السحرة، والأهم من ذلك كله فيها دروس وعبر نحن أحوج ما نكون إليها ؛ لذا لا نعجب حين نرى القرآن الكريم يقصها علينا ويضمنها أحداثا وعبرا هامة، فإلى ذلك:

١- قال تعالى : ( وَقَالَ فَرْعَوْنُ ذُرُونِي أَقْتَلَ مُوسَى وَلْيَدْعَ رَبَّهُ إِذَنْ أَي أَحْافُ أَنْ يَبَدَلُ دِينَكُمْ أَوْ أَنْ يُظْهَرُ فِي الأَرْضِ الْفُسَادَ) [ غافر : ٢٦ ].

هذا فرعون يتحدث في مجلس الوزراء والأعيان بعد أن جمعهم للنظر في أمر موسى وقومه بعد ظهور أمرهم بإسلام السحرة ، وخشي فرعون من انتشاردين موسى فأعلن رغبته في قتله ، وحجته في ذلك خشية أن يبدل دين أهل مصر من الشرك إلى التوحيد الذي يدعو إليه موسى .

وإنكنت تعجب من ذلك فالأعجب منه

العدد الرابع السنة الثلاثون التوحيج

قوله : ( أوّ أن يُظهر في الأرض المساد) أيَّ فساد يكون في انتشار التوحيد وفي إسلام الناس لرب العالمين وتعبيدهم لخالفهم سبحانه وتعالى ؟ إن ذلك هو الإصلاح ولا سبيل للإصلاح غير ذلك، ولكنه منطق أهل الباطل الذين يقلبون الحقائق، ويشوهون مسلك أهل الحق بدعايتهم الباطلة في كل زمان ومكان.

٢ - ( وَقَالَ مُوسَى إِنِي عُدَّتَ بِرَبِي وَرَبِكَم من كُل مُتَكَبِر لا يُؤْمِنُ بِيَوْم الْحِسَابِ) [غافر: ٢٧]. لما سمع موسى بما قاله فرعون آنضا استعاذ بالله من شر فرعون ومن شركل متكبر لا يؤمن بالله واليوم الآخر، وهذا طريق الأنبياء ومسلكهم في التوكل على الله واللجوء إليه والاستعاذة به من كل شر.

٣- ( وَقَالُ رَجُلُ مَوْمِنُ مِنْ آلْ فِرْعَوْنَ يَكْتَمُ إِيمَانَهُ أَتَقَتَلُونَ رَجُلا أَنْ يَقُولُ رَبِي اللَهُ وَقَدَ جَاءِكُم بِالْبَيتَاتِ مِن رَبَكَمْ وَإِن يَكَ كَاذِبًا هَعَلَيْهِ كَدْبُهُ وَإِن يَكَ صَادِقًا يُصِبْكُم بَعْضُ الَّذِي يَعدَكُمْ إِنَّ اللَهُ لا يَهْدِي مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَدْتَابَ) [غافر: ٢٨]

وهنا بدأ الرجل الصالح مؤمن آل فرعون الذي يكتم إيمانه بدأ يتكلم لما رأى من واجبه أن يقول كلمة حق لله في وجه سلطان جائر، فقال : أتقتلون رجلاً أن يقول : ربي الله وقد جريمته - في نظركم - إيمانه بالله ودعوتكم بدلك ، أهذا يعد في نظركم جريمة ، نعم يعد ذلك ، أهذا يعد في نظركم جريمة ، نعم يعد ذلك جريمة في منطق أهل الباطل ، وإلا فلماذا قديما ؟ كل جريمتهم هي الإيمان : ( وما نقموا منهم إلا أن يؤمنوا بالله العزيز الحمي [البروج : ٨].

ولماذا حاولت قريش قتل رسول الله ٢ ؟ روى البخاري في ((صحيحه)) من حديث عروة بن الزبير رضي الله عنهما قال : قلت لعبد الله بن عمرو بن العاص : أخبرني بأشد شيء صنعه المشركون برسول الله ٢ ؟ قال : بينا رسول الله ٢ يصلي بفناء الكعبة إذ أقبل

عقبة بن أبي معيط فأخذ بمنكب رسول الله عليه ولوى ثوبه في عنقه وخنقه خنقا شديدا، فأقبل أبو بكر رضي الله عنه، فأخذ بمنكبه ودفعه عن النبي تله ثم قال: أتقتلون رجلا أن يقول: ربي الله وقد جاءكم بالبينات من ربكم؟ ( أتقتلون رَجَلا أن يُقول رُبي الله وقد د

جَاءَكُم بِالْبَينَاتَ مِن رَبِكُمَ) قَالُها مؤمن آل فرعون ، وقالُها أبو بكر الصديق ، رغم بعد المسافة الزمنية بينهما ؛ ذلك لأن الحق واحد لا يتجزأ ومصدره واحد ، سبحانه هو الذي أرسل موسى وعيسى ، ومن قبل نوحا وإبراهيم ، ومن بعد محمدا ﷺ خاتم النبيين ، وصلى الله وسلم على جميع إخوانه الرسلين.

(أتقتلونُ رُجُلا أن يقولُ رُبي اللهُ وقد جَاءِكُم بِالبَّينَاتِ مِن رَبَكَمَ) - ما أبشع ذلك الظلم وما أشدعه أن يقتل رجل بسبب كلمة التوحيد ، وأن يموت شهيداً للحق ، ثم أتقتلونه بعدما رأيتم الآيات الواضحات على صدقه ؟ ما أقسى تلك القلوب وما أظلم تلك النفوس التي لا ترى الحق بعد وضوحه كرابعة النهار -

ثم انتقل العبد الصالح مع قومه نقلة أخرى تظهر فيها حكمة الداعي وفطنته ، فقال لهم : ( وإن يك كاذبا فعليه كذبه وإن يك صادقا يُصبكم بغض الذي يعدكم ) .

تَتَرَّل العبد الصالح معهم في الخطاب واستخدم الأسلوب العقلي ، فقال : موسى لن يكون إلا واحداً من اثنين : إما صادقا ، أو كاذبا ، هإن كان كاذبا كما تزعمون فهو الذي سيتحمل صاقبة كذبه ، أما إن كان صادقا فستكون الخسارة عليكم ، فلا تقتلوه ؛ لأن قتله سيكون خسارة لكم في جميع الأحوال واتركوه وشأنه ، فلن تخسروا شيئا ، وهذا منطق مقبول لأصحاب العقول السليمة ، لكن هيهات هيهات .

ثم عضًا العبد الصالح بذكر قانون عام يشمل الجميع بما فيهم فرعون وكل ظالم في كل زمان ومكان ، فقال : (إنَّ اللَهُ لا يَهْدِي مَنْ هُوَ مُسُرِفَ كَلاَابَ) .

وإلى الحلقة القادمة إن شاء الله . والسلام عليكم ورحمة الله .





تناولت الآيات الكريمات لفظة : ( الأرْحَام ) بمعنيين : شرعي ، وعضوي .

المعنى الأول : وهو صلة القربى الناتجة عن الرحم ، أو هو الوشائج والصلات الناتجة عن التزاوج .

وبهذا المعنى الشرعي نزلت آيات كريمات :

١- ( وَاتَقُوا اللَّهُ الَّذِي تَسَاءِلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ )
 ١ ( النساء : ١ ) -

٢- ( وَأَوْلُوا الأَرْحَام بَعْضَهُمْ أَوْلَى بِبَعْض فِي كِتَابِ اللّهِ ) ( الأَنْطَال ٥٧ ) .

٣- ( فَهُلْ عُسَيْتَمَ إِن تَوَلَّيْتَمَ أَن تَفْسِدُوا فِي الأَرْض وتقطعُوا أَرْحَامَكُمَ ) ( محمد : ٢٢ ) .

٤- ( فأردنا أن يُبْد لهما رَبُّهُما حَيْرا منه رُكَاة وأقرب رُحما) ( الكهف: ٨١) .

وأما السنة المطهرة على صاحبها الصلاة والسلام، فما ورد من أحاديث شريعة عديدة، نختار منها هذه الباقة العطرة :

١- روى مسلم من حديث عائشة رضي الله عنها أن النبي ﷺ قال : « الرحم معلقة بالعرش تقول : من وصلني وصله الله ، ومن قطعني قطعه الله ».

٢- وفي البخاري « الأدب المفرد » من حديث عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : « قال الله عز وجل : أنا الرحمن ، وأنا خلقت الرحم ، واشتققت لها من اسمي ، فمن وصلها وصلته ، ومن قطعها بتته » .

٣- وفي « صحيح البخاري » من حديث عائشة رضي الله عنها عن النبي ﷺ أنه قال : « الرحم

شجنة من الله ، فمن وصلها وصلته ، ومن قطعها قطعته ». والشجنة : عروق الشجر المتشابكة .

والمعنى : أن الرحم أثر من آثار رحــمـتــه مشتبكة بها ، والقاطع لها مقطوع من رحمة الله تعالى .

٤- وفي الحديث المتفق عليه عن جبيربن مطعم عن النبي ﷺ : « لا يدخل الجنة قاطع » أي قاطع رحم.

٥- وأيضًا في الحديث المتفق عليه أن النبي قال : « من سره أن يبسط له رزقه وينسأ في أثره فليصل رحمه ».

٦- وفي «الأدب المضرد » للبخاري : « أن الرحمة لا تنزل على قوم قدم فيهم قاطع رحم».

٧- وفي الأدب المفرد للبخاري أيضًا : « ما من ذنب أحرى أن يعجل الله لصاحب العقوبة في الدنيا مع ما يدخر والله له في الآخرة من قطيعة الرحم والبغي ».

٨- وفي « صحيح البخاري » : « ليس الواصل بالمكافئ ، ولكن الواصل إذا قطعت رحمه وصلها ».

المعنى الثاني : العضو التناسلي للمرأة ، وهو المهد ، وهو القرار المكين ، وهو المحضن للنطفة الإنسانية ( الماء المهين ) يحوطها ، ويغذيها ، ويرعاها ، حتى تبلغ أوج نموها ، فيخرجها الله بشرا سويًا سميعًا بصيراً ، ( فتبارك الله أحسن الخالقين ) ( المؤمنون : ١٤ ) .

وبهذا المعنى العضوي التشريحي نزلت آيات كريمات :

١- ( هُوَ اللَّذِي يُصورُكُمَ فِي الأَرْحَامِ كَيْفُ

العدد الرابع السنة الثلاثون ألتوحي

يَشاء ) ( آل عمران : ٦ ) .

٢- ( اللهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كَلُّ أَنتَى وَمَا تَغْيِضُ الأَرْحَامُ وَمَا تَرْدَادُ وَكَلُّ شَيْءٍ عِندَهُ بِمِقَدَارٍ) (الرعد ٨٠) .

٣- ( وَثَقِرَفِي الأَرْحَامِ مَا نَشَاء إلى أَجَلٍ مُسَمَّى) ( الحج ٥٠).

٤- (إنَّ اللَّهُ عِنداهُ عِلمُ السَّاعَةِ وَيُنْزَ "لُ
الْقَيْتُ وَيَعْلَمُ مَا فِي الأَرْحَام ) ( لقمان: ٣٤).

٥- ( وَلا يَحِلُّ لَهُنَّ أَن يَكَتَمَنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ ) ( البقرة : ٢٢٨ ) .

لا شك أنه تشريف للرحم، لم يحظ به كثير من أعضاء الجسم (على أهمية تلك الأجزاء مثل القلب والكبد والمخ)، ولم لا، والرحم منبت للبذرة الإنسانية، فيها تنمو وتترعرع ويغذوها بدمه، ويحفظها حتى إذا آن موعد خروجها إلى الدنيا، انقبض الرحم انقباضات متتالية حتى يخرجها إلى الدنيا سليمة معافاة، مع أن مثل تلك الانقباضات الشديدة يمكن أن تودي بحياة الجنين، ولكن الرحمن الرحيم الذي خلق « الرحم» واشتق له اسمام من اسمه، جعل هذه الانقباضات الرحمية، متقطعة متجهة إلى أسفل الجنين.

#### القرار المكين

والرحم مكانه وسط حوض المرأة ، سماه الرحمن الرحيم : « قرارا مكيناً » ( ثمَّ جَعَلْناهُ نطفة في قرار مكينٍ ) ( المؤمنون : ١٣ ) .

قرار: لفظ يصف الع القة بين الجنين والرحم.

مكين : لفظ يصف العلاقة بين الرحم والأم .

فالرحم: للنطفة ولجميع مراحل الجنين ، « قرار » لهذه الأسباب :

أولا : للرحم عضلات وأربطة تحمي الجنين داخله .

ثانيا : يحاط الجنين بعدة طبقات بعد السائل الأمنيوسي : ( ( Amniotic fluid ، وهي :

۱- الغشاء الأمنيوسي المندمج بالمشيمة :
 Amniotic membrane .

٢- طبقة العضلات الرحمية السميكة :

#### Muscle layer.

Abdominol wall ... جدار البطن : Abdominol wall ... وصدق ربي العظيم : ( يَخْلَقْكُمْ فِي بُطُونَ أَمَّ هُاتِكُمْ خُلَقا مِن بَعْدِ خَلَقَ فِي ظَلَمات ثلاث ) (الزمر: ٦) ، أما كلمة : « مكين » فتعني : مثبت مثبت محيان ، وتعني في آية سورة يوسف : « متمكن » ، محيان ، وتعني في آية سورة يوسف : « متمكن » ، محيان ، وتعني في آية سورة يوسف : « متمكن » ، محيان ، وتعني في آية سورة يوسف : « متمكن » ، محيان ، وتعني في آية سورة يوسف : « متمكن » ، محيان ، وتعني في آية سورة يوسف : « متمكن » ، محيان ، وتعني في آية سورة يوسف : « متمكن » ، محيان ، وتعني في آية سورة يوسف : « متمكن » ، محيان ، وتعني في آية سورة يوسف : « متمكن » ، محيان ، وتعني في آية سورة يوسف : « متمكن » ، محيان ، وتعني في آية سورة يوسف : ٥ ) ، وهي كما قلما تصف العلاقة بين الرحم وجسم الأم ، فهو يقع في العراق الدين أي أثر مندثر في شكوة البروستاتا ) محاط وسط الحوض ، بل في مركز الحوض ( يقابله في الرجل أثر مندثر في شكوة البروستاتا ) محاط في الحسم : ( هُذًا حُلَقَ اللَه فَأَرُونِي مَاذا حَلَق اللَّذِينَ مِن دُونِه ) ( لقمان ١١٠ ) ...

#### الصفة التشريحية للرحم

الرحم عضو عضلي أجوف ذو جدار ثخين ومتين ، وهو كمثري الشكل ، طوله ثلاث بوصات ، وعرضه بوصتان ، وسمكه بوصة واحدة في الأنثى البالغة ، وحجم تجويف الرحم يبلغ ملليلترين ، إذا حملت المرأة فإن الرحم ينمو ويكبر ، حتى يملأ البطن من القص إلى العانة ، وفي نهاية الحمل يتسع حجم الرحم لسبعة آلاف ميلليلتر ؛ أي أن حجمه يتضاعف لأكثر من ثلاثة آلاف مرة .

#### وزن الرحم

في غير أوقات الحمل لا يزيد عن خمسين جراما ، وفي نهاية الحمل يبلغ وزنه ألف جرام ومحتوياته تزيد عن خمسة آلاف جرام موزعة كالآتي : وزن الجنين ٢٥٠٠ جرام ، وزن السائل الأمنيوسي ١٠٠٠ جرام ، وزن المشيمة ٥٠٠ جرام ، أي وزنه ومحتوياته تزيد بالحمل أكثر من مائة مرة .

والرحم هو العضو الوحيد في جسم الإنسان الذي له هذه القابلية للتغير السريع من حال إلى حال ، وهو بذلك أسرع نمو يعرفه جسم الإنسان ، حتى إن أخطر السرطانات لا تنمو بمثل سرعة نمو الرحم وما يحمله داخله .

#### تركيب الرحم

يتكون الرحم من جسم وعنق ، وكلاهما مكون من ثلاث طبقات :

- ) التوجيد العدد الرابع السنة الثلاثون

١- من الخارج : طبقة البريتون ؛ وهي التي
 تغطي جسم الرحم وشيئًا من عنقه من الخلف .

۲- الطبقة العضلية : وهي عضلات سميكة غير إرادية وتشمل ثلاث طبقات :

أ- الطبقة السطحية : أليافها طولية .

ب- الطبقة المتوسطة : أليافها على شكل ثمانية بالإنجليزي : « ٨ » .

ج- الطبقة الداخلية : أليافها دائرية ، وتتركز حول عنق الرحم لتكون « عاصرة » للعنق ... سبحانك ‹‹

ووظيفة العضلات بطبقاتها الثلاث : حماية الغشاء الرحمي الذي تنغرز في البويضة اللقحة لتصبح جنينا .

قفل الأوعية الدموية العديدة عند الطمث وعقب الولادة ، ولولا ذلك لنزفت حتى الموت ال

٢- الطبقة المخاطية: وهي الفشاء المبطن للرحم، وهذا الفشاء مكون من طبقات تتخللها الأوعية الدموية الكثيرة والغدد الرحمية العديدة.

دورة الرحم في الحمل

( الله يُعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أَنتَى وَمَا تَعْيِمْ نَ الأَرْحَامُ وَمَا تَرْدَادُ وَكُلُّ شَيْءٍ عِندَهُ بِمِقَدار)

يستمر الرحم في دوراته الشهرية ، يزيد ويغيض ، حتى إذا حدث الحمل ، كانت تلك هي الزيادة التي لا مزيد عليها .

يستعد الرحم لتقبل النطفة الأمشاج، وتسمى تلك المرحلة مرحلة الإفراز بالنسبة للرحم، وينمو غشاؤه نمواً عظيماً من نصف ميللمترات في هذه المرحلة. ميللمترات في هذه المرحلة.

فإذا أراد الله وتلقحت البويضة ثم علقت بجدار الرحم « علقة » ، فإن هذه العلقة ترسل إلى اللبيض ما يخبره بما تم فيلبي اللبيض بإرسال كميات كبيرة جداً من هرمون الحمل (البروجستيرون) .

( وينم و الرحم نموا هائلاً ( يراجع وزن وحجم الرحم ) ويتغير تغيراً هائلاً أثناء الحمل. الغشاء المبطن للرحم

ينمو نموا هائلاً ، حتى يكون طبقة ثخينة . تسمى الساقط ؛ لأنها تسقط مع الأغشية عقب

الولادة ، وتساهم في تكوين المشيمة التي : ١- تغذي الجنين بالغذاء والأكسجين . ٢- تحمل عنه المواد الضارة الثانتجة عن الهدم والبناء ، مثل ثاني أكسيد الكريون والبولينا .

٣- تمنع عنه وصول الميكروبات.

٤- تمده بالأجسام المضادة للمواد الضارة والغريبة .

الطبقة العضلية : تنمو نموًا كبيراً ، وتزداد تروية الرحم بالدماء يوما بعد يوم لتواكب احتياجات الجنين ، فإذا انتهى الحمل بالولادة أو السقط ، فإن الرحم يعود كما كان لا يتسع لأكثر من ميلليلترين ، ولا يزن أكثر من خمسين جراما ، ولا يزيد طوله عن ثلاثة بوصات ، ويعود الرحم مرة أخرى إلى دورة شهرية تلو أخرى حتى إذا بلغ ألكتاب أجله ، وآن للرحم والمرأة معا أن يستريحا ، ضمر الرحم ، وتوقف المبيض عن إفراز بويضات ، ويتوقف المحيض ، ويعرف ذلك عند المرأة بسن اليأس ، ويصحبه تغيرات جسدية ونفسية على المرأة .

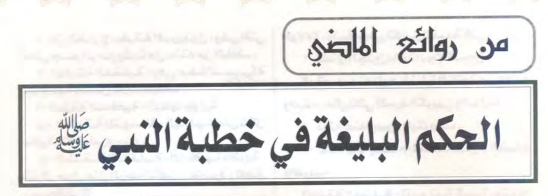
هذا كله ما يختص بأنثى الإنسان ، ولكن قوله تعالى : ( الله يُعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أَنثَى ) ( الرعد : ٨ ) أعم وأشمل من : نبات أو حيوان ، كبير أو صغير ، وكل رحم ، سواء كان رحم امرأة ، أو رحم حيوان .

وختام الآية لا تتسع المجلدات لشرحه : (كلَّ شيَّء عِند دُم مِقد ار) ( الرعد : ٨) من الذرة إلى المجرة ، من النطفة إلى الإنسان ، من الجماد الساكن إلى النبات النامي ، إلى الحيوان النامي المتحرك ، إلى الإنسان النامي المتحرك الناطق العاقل الطاهم .

فسبحان من أحاط بكل شيء علمًا ، وأحصى كل شيء عدداً ، وخلق كل شيء فقدره تقديراً .

العدد الرابع السنة الثلاثون ألتوجيه

75



يقول ابن تيمية رحمه الله : كل ما خرج عن دعوى الإسلام والقرآن من نسب أو بلد أو جنس أو مذهب أو طريقة فهو من عادات الجاهلية ، بل اختصم مهاجري وأنصاري ، فقال المهاجري : يا للمهاجرين ، وقال الأنصاري : يا للأنصار ، قال النبي تنه ، وأبدعوى الجاهلية وأنا بين أظهركم » لا وغضب لذلك غضبا شديدا . اه .

وقوله ٢ : ألا لا فضل لعربي على عجمي ولا لعجمي على عربي ولا لأسود على أحمر ولا لأحمر على أسود إلا بالتقوى » صريح في إبطال العصبية الجنسية وإبطال التفاضل بالألوان ، فالأسود والأحمر والعربي والعجمي كلهم بنو آدم (يَا أَيُّهُ اللَّه من ذكر وأنثى ، كما في قوله تعالى : وَجَعَلْنَاكُمْ شَعُوبًا وَقَبَائِلُ لِتَعَارَهُوا إِنْ أَكَرَمَكُمَ عندَ اللَّه أتقاكَمَ ) ( الحجرات : ١٢ ) ، فدلت الآية جعلهم شعوبًا وقبائل للتعارف فيما بينهم ، أما المُنزلة عند الله فلا تنال إلا بالتقوى .

جاء عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه لما كان يوم فتح مكة أمر النبي تله بلالا حتى علا على ظهر الكعبة ، فأذن ، فقال عتاب بن أسيد بن أبي العيص : الحمد لله الذي قبض أبي حتى لا يرى هذا اليوم . قال الحارث بن هشام : ما وجد محمد غير هذا الغراب الأسود مؤذنًا ؟ وقال سهيل بن عمرو : إن يرد الله شيئًا يغيره . وقال أبو سفيان : إني لا أقول شيئًا أخاف أن يخبر به رب السماء .

فأتى جبريل النبي ﷺ وأخبره بما قالوا ، فدعاهم ، وسألهم عما قالوا ، فأقروا ، فأنزل الله هذه الآية ؛ زجرهم عن التفاخر بالأنساب ، والتكاثر بالأموال ، والازدراء بالفقراء ، فإن المدار على التقوى ، أي الجميع من آدم وحواء ، إنما

لسماحة الشيخ : عبدالله بن حميد

الفضل بالتقوى .

وقد وجد من الأعاجم من فيه خير وصلاح ، وناثوا من العلم والفضل والتقى ما ثم ينقله غيرهم كسلمان الفارسي وبلال الحبشي وصهيب الرومي .

كما وجد من التابعين فمن بعدهم ممن له سبق فضل وعلم وتقى وقيام بنصر هذا الدين ، ففي صحيح مسلم عن يزيد بن الأصم عن أبي هريرة قال :قال رسول الله ( : « لو كان الدين عند الثريا لذهب به رجال من فارس - أو قال : من أبناء فارس - حتى يتناوله » . وهي رواية : « لو كان العلم عند الثريا لتناوله رجال من أبناء هارس » .

وروى الترمذي عن أبى هريرة عن النبى (في قوله تعالى: ( وَإِنْ تَتَوَلُوْا يُسْتَبُدُلْ قَوْمًا غَيْرِكُمْ ) أنهم من أبناء فارس إلى غير ذلك من آثار رويت في فضل رجال من أبناء فارس ، ومصداق ذلك ما وجد في التابعين ومن بعدهم من أبناء فارس الاحرار والموائي مثل الحسن وابن سيرين وعكرمة مولى ابن عباس وغيرهم ، إلى من وجد بعد ذلك فيهم المبرزين في الإيمان والدين حتى صار هؤلاء المبرزون في ذلك أفضل من أكثر العرب ، وكذلك فى سائر أصناف العجم من الحبشة والروم والترك وغيرهم سابقون في الإيمان والدين لا يحصون كثرة على ما هو معروف عند العلماء ؛ إذ الفضل الحقيقي هو اتباع ما بعث الله به محمدا على من الإيمان والعلم باطنا وظاهرا ، فكل من كان فيه أمكن كان أفضل ، والفضل إنما هو بالأسماء المحمودة في الكتاب والسنة ، مثل



الإسلام والإيمان والبر والتقوى والعلم والعمل الصالح والإحسان ونحو ذلك ، لا بمجرد كون الإنسان عربيا أو عجميا أو أسود أو أبيض ، ولا بكونه بدويًا أو قرويًا .

نقل ابن حجر في « تهذيب التهذيب » عن الزهرى أنه قال : قدمت على عبد الملك بن مروان فقال : من أين قدمت يا زهري ؟ قال : قلت : من مكة، قال: ومن خلفت يسودها وأهلها ؟ قلت: عطاء بن أبي دياح ، قال : فمن العرب أم من الموالى ؟ قلت : من الموالى . قال : فيم سادهم ؟ قال : قلت : بالديانة والرواية ، قال : إن أهل الديانة والرواية لينبغي أن يسودوا . قال : فمن يسود أهل اليمن ؟ قلت ؛ طاوس بن كيسان ، قال ؛ فمن العرب أم من الموالى ؟ قال : قلت : من الموالى ، قال : فيم سادهم ؟ قلت : يما ساد به عطاء ، قلت: إنه لينبغى ذلك ، قال : فمن يسود أهل مصر ؟ قلت : يزيد بن حبيب ، قال : فمن العرب أم من الموالى ؟ قال : قلت : من الموالي ، قال : فمن يسود أهل الشام ؟ قال : مكحول ، قال : فمن العرب أم من الموالى ؟ قال : قلت : من الموالى ( عبد بن نوبى أعتقته امرأة من هذيل) . قال : فمن يسود أهل الجزيرة ؟ قلت : ميمون بن مهران ، قال : فمن العرب أم من الموالى ؟ قال : قلت : من الموالى ، قال : فمن يسود أهل خراسان ؟ قال : قلت : الضحاك بن مزاحم، قال: فمن العرب أم من الموالي ؟ قال: قلت : من الموالي ، قال : فمن يسود أهل البصرة ؟ قال: قلت: الحسن البصرى، قال: فمن العرب أم من الموالى ، قال : قلت : من الموالى ، قال : ويلك ، ومن يسود أهل الكوفة ؟ قال : قلت : إبراهيم النخعي، قال: فمن العرب أم من الموالي ؟ قال: قلت : من العرب ، قال : ويلك يا زهري ، فحرجت عنى والله ، ليسودن الموالي على العرب في هذا البلد حتى يخطب لها على المنابر والعرب تحتها ، قال : قلت : يا أمير المؤمنين ، إنما هو دين من حفظه ساد ومن ضبعه سقط.

قال ابن رجب على قوله ﷺ : « ومن أبطأ به عمله لم يسرع به نسبه » معناه : أن العمل هو الذي يبلغ بالعبد درجات الآخرة ، كما قال : (وَلَكُلُ دَرَجَاتَ مَمَّا عَمَلُواَ ) .

فمن أبطأ به عمله لم يبلغ به المنازل العالية عند الله ، ولم يسرع به نسبه ، في بلغه تلك الدرجات ، فإن الله تعالى رتب الجزاء على الأعمال لا على الأنساب ، كما قال تعالى : ( فإذا

نفخ في الصور قدالا أنساب بينتهم يؤمّب ولا يتساءلون) ، وقد أمر الله تعالى بالمسارعة إلى مغضرته ورحمته بالأعمال ، كما قال تعالى ، (وسارعوا إلى مغضرة من رَبكم وجنة عرضها السَّماوات والأرض أعدنت للمتقين ( اللذين ينفقون في السَراء والضَراء والكاظمين القيظ والعافين عن التاس والله يجب المحسنين ) ( آل عمران : ١٣٢ ، ١٣٤ ) ، وقال : ( الذين هم من ينفتون ( والذين هم بربهم لا يشركون (والذين ينوتون ( الذين هم بربهم لا يشركون (والذين ما يقون ( الذين هم بربهم لا يشركون (والذين ما يقون ( الذين هم بربهم لا يشركون (والذين ما يقون ( الذين هم بربهم لا يشركون (والذين ما يقون ( الذين يسارعون في الحيرات وهم لها سابقون ) ( المومنون : ٢٥- ٢١ ) .

وفي الصحيحين عن أبي هريرة قال : قال رسول الله تله حين أنزل عليه : ( وَأَنذَرْ عَشِيرَتَكَ الأَقرَبِينَ ) قال : « يا معشر قريش ، اشتروا أنفسكم من الله ، لا أغني عنكم من الله شيئا ، يا بني عبد المطلب ، لا أغني عنكم من الله شيئا ، يا عباس بن عبد المطلب لا أغني عنك من الله شيئا ، يا صفية عمة النبي تله لا أغني عنك من الله شيئا ، يا فاطمة بنت محمد سليني ما شئت لا أغني عنك من الله شيئا » . وهي رواية خارج « الناس بالأعمال وتأتون بالدنيا تحملونها على رقابكم وتقولون : يا محمد ، يا محمد ، فأقول : قد بلغت » .

وخرج ابن أبي الدنيا من حديث أبي هريرة عن النبي ﷺ قال : « إن أولياني المتقون يوم القيامة ، وإن كان نسب أقرب من نسب يأتي الناس بالأعمال وتأتون بالدنيا تحملونها على رقابكم تقولون : يا محمد ، يا محمد ، فأقول هكذا وهكذا، فأعرض في كلا عطفيه » .

وخرج البزار من حديث رفاعة بن رافع أن النبي القال لعمر : « اجمع لي قومك » يعني قريشا ، فجمعهم فقال : « إن أولياني منكم المتقون فإن كنتم أولئك فذاك ، وإلا فانظروا يأتي الناس بالأعمال يوم القيامة وتأتون بالأثقال فيعرض عنكم » . وخرجه الحاكم مختصرا وصححه .

وفي « المسند » عن معاذبن جبل أن النبي النفت لا بايعته اليمن خرج معه بوصيته ثم التفت وأقبل بوجهه إلى المدينة ، فقال : « إن أولى الناس بي المتقون من كانوا حيث كانوا » . وخرجه

العدد الرابع السنة الثلاثون التوحيد

الطبراني وزاد فيهه: « إن أهل بيتي هؤلاء ، يرون أنهم أولى الناس بي ، وليس كذلك ، إن أولياني منكم المتقون وحيث كانوا ».

ويشهد لهذا كله ما في الصحيحين عن عمروين العاص أنه سمع النبي ت يقول : « إن آل بني فلان ليسوا لي بأولياءوإنما ولي الله وصالح المؤمنين ، يشير بالنسب ، وإن قرب ، وإنما تنال بالإدمان والعصمل

الصالح ، فمن كان أكمل إيمانًا وعملاً فهو أعظم ولاية له ، سواء كان له نسب قريب أو لم يكن .

ف غي هذه الأحداديث ونظائرها بطلان التعصب القومي ؛ إذ لا فضل لعربي على عجمي إلا بالتقوى ، والنبي تن يشير في هذه الأحاديث إلى أن أولياءه هم المتقون ، سواء كانوا من العرب أو من العجم ، وفي هذا المعنى يقول بعضهم شعراً :

لعمرك ما الإنسان إلا بدينه

فلا تترك التقوى اتكالأ على النسب لقد رفع الإسلام سلمان فارس

وقد وضع الشرك الشقي أبا لهب

قوله ﷺ : « يا معشر قريش ، لا تجيئوا بالدنيا تحملونها على رقابكم ، وتجيء الناس بالآخرة فإني لا أغني عنكم من الله شيئا » .

يشير ٢ إلى أنه لا يغني عشيرته وأقاربه من الله شيئًا ، وإنما ينجيهم من عذاب الأخرة الإيمان بالله والعمل الصالح ، ويحذر قريشًا من الركون إلى الدنيا والعمل لأجلها بقوله ، « تجيئون بالدنيا تحملونها على رقابكم » أي أن تجمعها مع نسيان الأعمال الأخروية ، وأن مجرد لجمعها مع نسيان الأعمال الأخروية ، وأن مجرد قرابتي منكم مع تخلف الإيمان بالله والعمل الصالح لا ينفعكم ولا يغني عنكم من الله شيئًا ، وهذا مثل قوله ( ، « من بطأ به عمله لم يسرع به نسبه » . وقوله : « وتجيء الناس بالآخرة » أي ال قدمود في الدنيا من الأعمال الصالحة والتقرب بلى الله بأداء فرائضه واجتناب نواهيه والعمل بأوامر الكتاب والسنة ، وفيه دليل على أن الرسول لا يغني أحداً شيئًا يوم القيامة ، كما قال

تعالى: ( يَوْمَ لا تَمَلِكُ نَفْسُ لَ تَفْسُ شَيْنًا وَالأَمَرُ يَوْمَنُدْ لَلَهِ ) ( الانفطار: ١٩ ) .

وفيه إبطال التعليق بالأموات والغائبين من الأنبياء وغيرهم ، كما دلت عليه الأحاديث الكثيرة .

ففى الصحيحين عن أبى هريرة أن رسول الله الله الله المانزل عليه : ( وأنذر عشيرتك الأقريين ) : يا معشر قريش ، اشتروا أنفسكم لا أغنى عنكم من الله شيئًا، يا عباس بن عبد المطلب لا أغنى عنك من الله شيئًا». وقال لعمته صفية مثل ما قال لعمه العباس . وقال : « يا فاطمة بنت محمد سلينى من مالى ما شئت لا أغنى عنك من الله شيئًا». فإذا كان سيد المرسلين بين أنه لا يغنى شيئًا عن سيدة نساء العالين. ثم انظر فيما وقع في قلوب خواص الناس اليوم تبين له التوحيد وغربة الدين، فالرسول 🐝 ينذر عشيرته وأقاربه وعمه وعمته وابنته التي هي بضعة منه قائلاً لهم :« اشتروا أنفسكم ، أي : بالإيمان بالله والعمل الصالح، وأن مجرد قريهم منه مع تخلف الإيمان والعمل لا ينفعهم بشيء.

والله سبحانه وتعالى أعلم .

وصلى الله على محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليمًا كثيرًا إلى يوم الدين .

التوحيد العدد الرابع السنة الثلاثون



- اسمه : الليث بن سعد بن عبد الرحمن ، الإمام الحافظ شيخ الإسلام وعالم الديار المصرية أبو الحارث الفهمي ، مولى خالدبن ثابت بن ظاعن ، وأهل بيته يقولون : نحن من الفرس من أهل أصبهان

- مولده : ولد بقرقشنده - قرية أسفل أعمال مصر - في سنة أريع وتسعين ، قال يحيى بن بكير : سمعت الليث يقول : ولدت في شعبان سنة أربع وتسعين ، وقال أيضًا : حججت سنة ثلاث عشرة ومائة .

- سعة علمه : قيل له : أمتع الله بك ، إنا نسمع منك الحديث ليس في كتبك ، فقال : أوكل ما في صدري في كتبي ؟ لو كتبت ما في صدري ما وسعه هذا المركب . وقال يحيى بن بكير : ما رأيت أحدا أكمل من الليث . وقال له أبو جعفر المنصور : أعجبني ما رأيت من شدة عقلك ، والحمد لله الذي جعل في رعيتي مثلك .

- ثناء العلماء عليه ؛ قال يحيى بن بكير ؛ كان الليث فقيه البدن ، عربي اللسان ، يحسن القرآن والنحو ويحفظ الحديث والشعر ، حسن المذاكرة ، فما زال يذكر خصالاً جميلة ويعقد بيده حتى عقد عشرة ؛ لم أر مثله .

قال ابن وهب : لولا مالك والليث هلكت ، كنت أظن كل ما جاء عن النبي تشعل به . ( يعني : أنه لم يكن يعرف الناسخ والمنسوخ والمطلق والمقيد والعام والخاص وغير ذلك ، حتى جالس مالكا والليث رحمهما الله ) .

قال عثمان بن صائح : كان أهل مصر ينتقصون عثمان حتى نشأ فيهم الليث ، فحدثهم بفضائله

بقلم الشيخ : مجدي عرفات

فكفوا - وقال الإمام أحمد : ليث كثير العلم ، صحيح الكتاب - وقال : ليس في المصريين أصح حديثًا من الليث بن سعد -

وقال ابن سعد ، استقل الليث بالفتوى وكان ثقة كثير الحديث ثريًا من الرجال ، سخيًا له ضيافة . وقال العجلي والنسائي ، الليث ثقة .

وقال ابن معين : هذه رسالة مالك إلى الليث فيها : وأنت في إمامتك وفضلك ومنزلتك من أهل بلدك وحاجة من قبلك إليك واعتمادهم على ما جاءهم منك .

قال الشافعي: الليث أفقه من مالك ، إلا أن أصحابه لم يقوموا به .

وقال يحيى بن بكير: الليث أفقه من مالك، ولكن الحظوة لمالك رحمه الله .

وقال الشافعي : الليث أتبع للأثر من مالك.

وقال ابن المديني : الليث ثبت .

قال العلاء بن كثير : الليث بن سعد سيدنا وامامنا وعالمنا .

قال الذهبي : كان الليث رحمه الله فقيه مصر ومحدثها ورئيسها ومن يفتخر بوجوده الإقليم ، بحيث إن متولي مصر وقاضيها وناظرها من تحت أوامره ويرجعون إلى رأيه ومشورته ، ولقد أراده المنصور على أن ينوب له على الإقليم فاستعفى من ذلك.

العدد الرابع السنة الثلاثون ألتوجيه

- من أحواله وأقواله : قال سعيد بن أبي مريم : سمعت الليث بن سعد يقول : بلغت الثمانين وما نازعت صاحب هوى قط .

قال الذهبي : كانت الأهواء والبدع خاملة في زمن الليث ومالك والأوزاعي ، والسنن ظاهرة عزيزة ، فأما في زمن أحمد بن حنبل واسحاق وأبي عبيد فظهرت البدع وامتحن أئمة الأثر ورفع أهل الأهواء رءوسهم بدخول الدولة معهم ، فاحتاج العلماء إلى مجادلتهم بالكتاب والسنة ، ثم كثر ذلك فاحتج عليهم العلماء أيضًا بالمعقول ، فطال الجدال واشتد النزاع وتولدت الشبه ، نسأل الله العاهية .

قال الليث : قال لي أبو جعفر : تلي لي مصر ؟ قلت : لا يا أمير المؤمنين ، إني أضعف عن ذلك ، إني رجل من الموالي ، فقال : ما بك ضعف معي ، ولكن ضعفت بنيتك في العمل لي .

قال عبد العزيز بن محمد : رأيت الليث عند ربيعة يناظرهم في المسائل وقد فرفر أهل الحلقة .

قال حرملة : كان الليث بن سعد يصل مالكًا بمائة دينار في السنة ، فكتب مالك إلى الليث : إني أريد أن أدخل ابنتي على زوجها فأحب أن تبعث بشيء من عصفر ، فبعث إليه بثلاثين حملاً عصفراً ، فباع منه بخمسمائة دينار وبقي عنده فضلة .

قال أبو داود : قال قتيبة : كان الليث يستغل عشرين ألف دينار في كل سنة ، وقال : ما وجبت علي ذكاة قط ، وأعطى الليث ابن له يعة ألف دينار وأعطى مالكا ألف دينار وأعطى منصور بن عمار الواعظ ألف دينار وجارية تسوى ثلاثمائة دينار ، قال : وجاءت امرأة إلى الليث فقالت : يا أبا الحارث ، إن ابنا لي عليل واشتهى عسلا ، فقال : يا غلام أعطها مرطا من عسل ، والمرط : عشرون ومائة رطل . قال شعيب بن الليث : خرجت حاجًا مع أبي ، فقدم اللدينة فبعث إليه مالك بن أنس بطبق رطب ، قال :

فجعل على الطبق ألف دينار ورده إليه . قال عبد الله بن صالح كاتبه : صحبت الليث عشرين سنة لا يتغدى ولا يتعشى إلا مع الناس ،

وكان لا يأكل إلا بلحم إلا أن يمرض .

قال أشهب : كان الليث له كل يوم أربعة مجالس يجلس فيها ، أما أولها فيجلس لنائبة السلطان في نوائبه وحوائجه ، وكان الليث يغشاه السلطان ، فإذا أنكر من القاضي أمراً أو من السلطان كتب إلى أمير

المؤمنين فيأتيه العزل، ويجلس لأصحاب الحديث، وكان يقول : نجحوا أصحاب الحوانيت ، فإن قاوبهم معلقة بأسواقهم ، ويجلس للمسائل يغشاه الناس فيسألونه ، ويجلس لحوائج الناس لا يسأله أحد فيرده ، كبرت حاجته أو صغرت ، وكان يطعم الناس في الشتاء الهرائس بعسل النحل وسمن البقر ، وفي الصيف سويق اللوز في السكر - وقال شعيب بن الليث : يستغل أبي في السنة ما بين عشرين ألف دينار إلى خمسة وعشرين ألف دينار ، تأتي عليه السنة وعليه دين .

قال محمد بن معاوية - وسليمان بن حرب إلى جنبه -: خرج الليث بن سعد يوما ، فقوموا ثيابه ودابته وخانمه وما عليه ثمانية عشر ألف درهم إلى عشرين ألفا ، فقال سليمان : لكن خرج علينا شعبة يوما فقوموا حماره وسرجه ولجامه ثمانية عشر درهما إلى عشرين درهما .

قال الليث : قال لي الرشيد : ما صلاح بلدكم ؟ قلت : باجراء النيل وبصلاح أميرها ، ومن رأس العين يأتي الكدر ، فإن صفت العين صفت السواقي ، قال : صدقت، قال : قدمت مكة فجئت أبا الزبير فدفع إلي كتابين ، فانقلبت بهما ، ثم قلت : لو عاودته فسالته : أسمعت هذا كله من جابر بن عبد الله ؟ فقال : منه ما سمعت ، ومنه ما حدثت به ، فقلت له فقال : منه ما سمعت ، ومنه ما حدثت به ، فقلت له عندي . قال الوليد بن مسلم : سألت مالكا والثوري والليث والأوزاعي عن الأخبار التي في الصفات ، فقال : أمروها كما جاءت ، وقال أبو عبيد : ما أدركنا أحداً يُفسر هذه الأحاديث ، ونحن لا نفسرها .

قال الذهبي ، قد صنف أبو عبيد كتاب غريب الحديث وما تعرض لأخبار الصفات الإلهية بتأويل أبدأ ولا فسر منها شيئا ، وقد أخبر بأنه ما لحق أحداً يفسرها ، فلو كان والله تفسيرها سائغا أو حتما لأوشك أن يكون اهتمامهم بذلك فوق اهتمامهم بأحاديث الفروع والآداب ، فلما لم يتعرضوا لها بتأويل وأمروها على ما وردت عليه علم أن ذلك هو الحق لا حيدة عنه .

- وفاته : توفي يوم النصف من شعبان يوم الجمعة سنة خمس وسبعين ومائة ، رحمه الله تعالى .

التوجيد العدد الرابع السنة الثلاثون



بقلم د . محمد بن سعد الشويعر

الموت يفرق بين الأحبة ، ويدخل كل بيت ، ووقعه على النفوس أليم ، واقتضت حكمة الله البالغة أن يذوق مرارته كل إنسان ، ويتجرّع غصّته كل بني آدم ؛ ولذا كانت أوامر دين الإسلام ، تحت على الصبر ، وقوة التحمل ، حتى تهدأ النفوس ، وتتحمل وطأة هذه المصيبة ، عندما تقع ، فكان من تسلية النفس أن قرن الأمر بالثواب ، ووعد الصابر الأجر الجزيل ، عند الله يوم القيامة .

### امتداد الفرع من الأصل !!

والأبناء الذين جعلهم الله قرة الحياة الدنيا وزينتها ، هم من أشد من تقع وطأة موتهم على الإنسان ؛ لأنهم امتداد الفرع من الأصل ، ولأنهم بهاء الحياة وفخرها ، إذا أصلحهم الله ، وبهم يصل الأجر بعد الوفاة لوالديهم . يقول سبحانه: ( الممال والبنون زينة الحياة الدنيا ) ( الكهف : ومرغوبًا فيه ، حيث يحرص كل فرد ، من ذكر وتزدهر بهم أمامه الحياة الدنيا ؛ لأن الأولاد من زينتها ، ويعالج من تأخر مجيء الأولاد له ، حيث يهمو قلبه إليهم ، وترتاح نفسه عند الحصول عليهم ، مع أن تربيتهم وتعليمهم أمانة كبيرة . بل قد حكى الله عن نبية ذكريا ، وغيره من بل قد حكى الله عن نبية ذكريا ، وغيره من

الأنبياء، رغبتهم في الولد، فقال تعالى: (وَزَكَرِيَّا إِذَ نَادَى رَبَّهُ رَبِّ لا تَدْرَنِي فَرَدا وَأَنتَ خَيْرَ الوَارِشِينَ ) ( الأنبياء: ٨٩ ) ، فاستجاب الله دعاءه، ووهبه الله غلامًا رغم أن امرأته كانت عاقراً، آية منه سبحانه، فقال سبحانه: ( يَا زَكَرِيَّا إِنَا نَبْشَرُكَ بِعَلام اسْمُهُ يَحْيَى لَمْ نَجْعَل لَهُ مِن قَبْلُ سَمِيًا ) ( مريم: ٧ ).

#### الصبرعلى فقد الأبناء !!

ولوجود هذه الرغبة ، فإن كثيراً من أهل العلم ، الذين أدركوا عمق النصوص الشرعية ، وما جاء في الصبر على فقد الأبناء ، كانوا يفضلون أن يموتوا قبلهم ، ليحتسبوهم عند الله أجراً مدخراً ، يتحملون غصته في الدنيا ، وألم الإصابة بفقده ، تصبراً وتحملاً ، رجاء الثواب من الله ، وكونه في ميزان الحسنات يوم المعاد استنادا لما المفهم عن رسول الله ﷺ في ذلك ، ووقوها عند النص الشرعي الذي يحمل البشارة ، ورحم الله من انتهى إلى ما سمع .

فقد جاءعن جماعة من العلماء والعباد ، تمتى تقديم الأولاد ؛ لما يعلمون في ذلك ، للمصاب من أجر جزيل عند الله ، ومضاعفة الثواب. قال أبو الأحوص عوف بن مالك الجشمي قال : دخلنا على عبد الله بن مسعود رضى الله عنه ، وعنده بنون له ثلاثة غلمان ، كأنهم الدنانير حسنًا ، فجعلنا نعجب من حسنهم ، فقال لنا : كأنكم تغيطوني بهم ، قلنا : إي والله ، لمثل هؤلاء يغبط المرء المسلم، فرفع رأسه إلى سقف بيت له صغير، قد عشش فيه خطاف وباض ، فقال : والذي نفسى بيده ، لأن أكون قد نفضت يدى عن تراب قبورهم ، أحب إلىّ من أن يسقط عشّ هذا الخطاف وينكسر بيضه . وما ذلك من بغضه لهم ، ولكنه يريد أجرهم عند الله بالصبر على ذلك ؛ لما جاء في مثل هذا الحديث ، الذي روى عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال : قال رسول الله 🛎 : « إذا كان يوم القيامة نودى في أطفال المسلمين ، أن اخرجوا من قىوركم، فيخرجون من قبورهم، ثم ينادى فيهم: أن أمضوا إلى الجنة زمرا ، فيقولون : يا رينا ووالدينا معنا ؟ فيقول في الرابعة : ووالديكم معكم ، فيشبكل طفل إلى أبويه ،

العدد الرابع السنة الثلاثون التوحيح

في أخذون بأيديهم ، فيدخلونهم الجنة ، فهم أعرف بآبائهم وأمهاتهم يومئذ من أولادكم في بيوتكم». خرجه أبو نعيم ، من طريق الطبراني .

#### الإيثار لجزاء الله يوم القيامة !!

ومستندهم في هذا الأمر الشرعي ، الذي يحرصون على التسابق التطبيقي فيه : اعتقادا وعملا، تقديما للأجلة عن العاجلة، وإيثارا لجزاء الله يوم القيامة ، على نفع الدنيا ، فقد أخرج الترمذي عن حماد بن سلمة عن أبي سنان: يعنى عيسى بن سليمان القسمليّ قال ، دفنت ابنى سنانًا ، وأبو طلحة الخولاني جالس على شفير القبر، فلما أردت الخروج أخذ بيدى فقال: ألا أبشرك يا أباسنان ، قلت : بلى ، قال : حدثنى الضحاك بن عبد الرحمن بن عزرب عن أبى موسى الأشعري رضى الله عنه ، أن رسول الله 3 قال : « إذا مات ولد العبد قال الله عز وجل اللائكته : قبضتم ولد عبدى ؟ فيقولون : نعم ، فيقول سبحانه : قبضتم ثمرة فؤاده ؟ فيقولون : نعم، فيقول سبحانه - وهو أعلم -: ماذا قال عبدى ؟ فيقولون : حمدك واسترجع ، فيقول الله تعالى : ابنوا لعبدي بيتًا في الجنبة ، وسموه بيت الحمد».

ولئن حصل الحزن ، ودمعت العين ، فإنما ذلك رحمة من الله ، يخفف الألم ، بفقد الحبيب الفالي على القلب ، فإن رسول الله ﷺ لما مات ابنه إبراهيم حزن قلبه ، ودمعت عيناه ، وقال : « القلب يحزن ، والعين تدمع ، ولا نقول إلا ما يرضي الرب ، وإنا لفراقك يا إبراهيم لمحزونون ».

اللَّه يبتلي عباده بالشروالخير {! والمنهي عنه هو الجزع والهلع ، والنياحة وشق الجيوب ؛ لأن هذا تسخط وعدم رضا ، بما قدر اللَه ، لأن اللَه يبتلي عباده بالخير والشرّ، لينظر سبحانه بماذا يبرز في أعمالهم ، وما تتحمله نفوسهم ، من استسلام لقدر اللَه وقضائه ، وصبر واحتمال ؛ لأن الصبر عند الصدمة الأولى ، ولأن

ذلك يقمع نزغات الشيطان ، ويرد وساوسه ، وقد

جاءالحث على الصبرفى كتاب الله الكريم

قرابة مائة مرة ، ولعظم مكانته في عقيدة المسلم ، الذي عرف الله فهانت مصيبته عليه ، وأدرك

مكانة الصبر، فاهتم به تطبيقًا واحتسابًا ؛

لقوله سبحانه : ( إِنَّمَا يُوَهَّى الصَّابِرُونُ أَجْرَهُم

بِغَيْر حِسَاب ) ( الزمر : ١٠ ) ، والصابر لا يزال مستغيثا بنور الله وهدايته ، ثابتا على الصواب ، مع ما في ذلك من حصول الأجر وجزيل الثواب ، وأنبياء الله عليهم الصلاة والسلام ، قدوة هي الصبر والثبات ، وعدم الجزع مما يصيبهم ، هقد كان أيوب عليه السلام ، كلما أصابته مصيبة ، وهو ممن بين الله هي القرآن بعضا مما أصابه من الابتلاء ، كما يقول : « اللهم أنت أخذت ، وأنت أعطيت ، بهما تبقى نفسي ، أحمدك على حسن بلائك » .

وأخبر النبي ﷺ في أحاديث عديدة عن منزلة الصبر، فقد خرّج مسلم في « صحيحه »، من حديث صهيب رضي الله عنه قال :قال رسول الله ﷺ : « عجبًا لأمر المؤمن ، إن أمره كله له خير، وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن ، إن أصابته سراء شكر، وكان خيرًا له ، وإن أصابته ضراء صبر، وكان خيرًا له ».

#### التعزية تخفف وطأة الألم !!

وكان رسول الله ﷺ يواسي أصحابه ، عندما يتوفى لهم أولاد ، ويعزيهم ؛ ولذا كانت التعزية سنة ؛ لأنها تخفف وطأة الألم بغضد الصفى ، وتشعر المصاب بالتآخي الإسلامي ، بين أبناء هذا الدين والترابط واهتمام بعضهم ببعض ، كما أن في التعزية الدعاء وذكر ما يسلي وترتاح إليه القلوب ، وما يزيل كابوس عدو الله الشيطان ، ويزيل وساوسه .

المرأة أكثر حزنًا على فقد ولدها !!

والمرأة أرق قلباً ، وأكثر حزباً على فقدان ولدها ، بل يزيد الألم إذا كان الولد وحيدها ، ولكن المصطفى ﷺ يعطي أمته دروسا في الموطن المناسب ، كجرعات الدواء للمريض ، فقد روي عن عبد الله بن بريد ، عن أبيه رضي الله عنه قال : كنا عند النبي ﷺ ؛ إذ بلغه وفاة ابن لامرأة من كنا عند النبي ﷺ ؛ إذ بلغه وفاة ابن لامرأة من الأنصار ، فقام وقمنا ، فلما رآها قال : « ما هذا الجزع ؟ » قالت : يا رسول الله ، ما لي لا أجزع وأنا رقوب لا يعيش لي ولد ؟ فقال لها النبي ﷺ : « إنما الرقوب التي يعيش لها ولدها ، أما تحبين أن ترينه على باب الجنة ، وهو يدعوك إليها ؟ »

ألتوحيها العدد الرابع السنة الثلاثون

#### المصيبة بفقدان الأولاد !!

وعلماء السلف بحرصهم على احتساب أولادهم ، عندما يتوفون قبلهم ، ويفرحون بذلك ، فإنما ذلك لأنهم سمعوا وامتثلوا : ورحم الله امرأ انتهى إلى ما سمع ، فإن عظم الأجر ، على قدر عظم المصيبة ، والمصيبة بعقدان الأولاد من أعظم المصائب ، لأنهم من أغلى ثمرات الدنيا ، ويدركون من حديث رسول الله ٢٠ ، الذي أخرجه ابن ماجه ، عن فاطمة بنت الحسين عن أبيها رضي الله عنهما قالت : قال رسول الله؟ : عهدها فيحدث لذلك استرجاعا إلا جدد الله تبارك وتعالى له عند ذلك مثل أجرها يوم أسيب » . ( ورواه أحمد ، واللفظ له ) .

وقد فهم هذا ، وأدرك عمق دلالة الآية الكريمة في المصيبة : ( إنّا لله وَإنّا إليْه رَاجِعونَ ) كثير من علماء التابعين ، منهم عبد الله بن مطرف بن عبد الله بن الشخير ، فقد قال بعد أن مات له ولد : والله لو أن الدنيا وما فيها لي ، فأخذها الله عز وجل مني ، ثم وعد لي عليها ، شربة ماء ، لرأيتها لتلك الشربة أهلا ، فكيف بالصلاة والرحمة والهدى .

#### لهذا تمنيت موته !!

ورؤيا الرجل الصالح ، إن كانت خيراً فهي بشارة ، وإن كانت غير ذلك فهي تخويف وإنذار ليستعد ويأخذ الأهبة، قبل فوات الأوان، فقد حدت وكيع، قال: كان لإبراهيم الحربي ابن، وكان له احدى عشرة سنة ، قد حفظ القرآن ، ولقنه الفقه شيئًا كثيرًا ، قال : فمات . فجئت أعزيه فيه ، فقال لى : كنت أشتهى موت ابنى هذا ذ قال : فقلت : يا أبا إسحاق ، أنت عالم الدنيا · تقول هذا القول في صبى قد أنجب ، وحفظ القرآن ، ولقنته الحديث والفقه ؟ قال : نعم . رأيت في المنام كأن يوم القيامة قد قامت ، وكأن صبياثا بأيديهم قلال فيها ماء ، يستقبلون الناس ، يسقونهم ، وكان اليوم يوما حارًا ، شديدا حره ، قال : فقلت لأحدهم : اسقنى من هذا الماء ، فنظر إلى وقال : ليس أنت أبى ، فقلت : فأيش أنتم ؟ فقال : نحن الصبيان ، الذين متنا في دار الدنيا ، وخلفنا آباءنا ، نستقبلهم فنسقيهم الماء ، قال :

#### فلهذا تمنيت موته .

وعمر بن عبد العزيز رحمه الله ، الخليفة الأموي ، الذي كان يسمى الخليفة الراشد الخامس ، ضرب نموذجا من النماذج التي تحتذى بالصبر ، وقوة التحمل ، وعدم الجزع ، بل السرور عندما مات ابنه عبد الملك ، فقد روى سفيان الثوري ، قال : قال عمر بن عبد العزيز لأبنه عبد الملك وهو مريض : كيف تجدك ؟ قال : في الموت ، قال له : لأن تكون هي ميزاني ، أحب إليً من أن أكون في ميزانك ، فقال له : يا أبت ، لأن يكون ما تحب ، أحب إليّ من أن يكون ما أحب - قيل ، فلما مات ابنه عبد الملك ، قال عمر : يا بنيّ ،

(المالُ وَالبَنُونَ زِينَة الْحَيَاة الدَّنيَا) ، ولقد كنت أفضل زينتها ، وإني لأرجو أن تكون اليوم من الباقيات الصالحات ، التي هي خير من الدنيا ، وخير ثوابًا ، وخيراً أملاً ... والله ما سرني أني دعوتك من جانب ، فأجبتني ، ولما دفنه قام على قبره ، فقال : ما زلت مسرورًا بك ، منذ بشرت بك ، وما كنت قط أسر إليّ منك اليوم ، ثم قال : اللهم اغضر لعبد الملك بن عمر ، ولن استغفر له .

#### تسلية ذوى المصائب !!

وقد حرص علماء المسلمين ، أن يجمعوا ما تيسر من علم مستمد من كتاب الله ، وسنة رسوله ( في تسلية ذوي المصائب ، وتذكيرهم عندما تهتز نفوسهم ، بفقدان من هو عزيز لديهم ، حتى يجدوا في ذلك عزاء عن المصيبة ، وسلوة عن الجزع والتسخط ، حتى يكبر في قلوبهم قضاء الله وقدره ، وحتى يحتسبوا عند الله أجر ما حل بهم ، فيظهروا السرور في حالة الجزع ، وكان ممن ألف في هذا ، الشيخ أبو حفص عمر وكان ممن ألف في هذا ، الشيخ أبو حفص عمر بن أحمد الحلبي المتوفى عام ٢٢ه ، وسماه : « » ، وابن ناصر الدمشقي المتوفى عام ٢٤٨ ه في » ، وابن ناصر الدمشقي المتوفى عام ٢٤٢ ه في كتابه : « برد الأكباد عند فقد الأولاد »

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .

العدد الرابع السنة الثلاثون ألتوحيد

مامد إلى قراء المجلة الأعزاء: من منطلق التجديد والتحديث في مجلتكم الغراء، فإننا سوف نبدأ بإذن الله تعالى من العدد القادم تخصيص صفحتي فتاوى للعلامة الشيخ : محمد بن صالح بن عثيمين، رحمه الله تعالى.

## إنا لله وإنا إليه راجعون

تحتسب جماعة أنصار السنة عند الله تعالى الشيخ : محمد السعيد الشربيني هجرس ، رئيس فرع الجماعة بكفر أبي فودة ، مركز شربين دقهلية ، حيث توفي يوم الأربعاء آخر صفر ١٤٢٢هـ ، الموافق ٢٠٠١/٥/٢٣ .

وهو من قدامى أنصار السنة في منطقة شربين ، حيث مارس الدعوة مع فضيلة الشيخ : محمود الموجي ، وفضيلة الشيخ : عبد الغفار عبد الفتاح ، رحمهما الله ، وزامل فضيلة الشيخ : عبد الباقي الحسيني رئيس فرع شربين ، حيث تتلمذ على يديه وناصره في الدعوة في فروع منطقة شربين .

وشغل قبل وفاته منصب مدير مدرسة الجلاء الإعدادية بكفر الأطرش ، وقد ربى جيلاً من الشباب على التوحيد والعقيدة الصحيحة ، فجزاه الله خيراً ، وأخلفنا وذويه خيراً منه ، وجعله الله مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين .

فتحي أمين عثمان وكيل الجماعة

التوحيا العدد الرابع السنة الثلاثون

# تمديد موجد جائزة الشيخ على بن عبد الله آل ثاني العامية

فنظرًا لأهمية ودقة موضوع : « إشكالية التعليم في العالم الإسلامي » ، والذي طرحناه موضوعًا لجائزة الشيخ علي بن عبد الله آل ثاني العالمية لسنتها الرابعة ٢٠٠١م ، وبناءً على موافقة سعادة وزير الأوقاف والشئون الإسلامية ، فقد تقرر نمديد فترة استلام موضوع : « إشكالية التعليم في العالم الإسلامي » ليكون شهر مايو ٢٠٠٢م آخر موعد لاستلام مشاركات الباحثين ، على أن يظل موضوع : « الحوار ودوره في الدعوة والتربية والثقافة » في موقعه ، حيث آخر موعد لاستلام المربعة موافقة سعادة وزير سبتمبر ٢٠٠٢م .

علمًا بأن جائزة الشيخ علي بن عبد الله آل ثاني العالمية ، تصدر عن مركز البحوث والدراسات في وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية في قطر ، وتمنح قيمة الجائزة العالمية ، خمسة وسبعون ألف ريال قطري ، للبحوث التي كتبت خصيصًا للجائزة .

أ- يشترط في البحوث المقدمة ، أن تكون قد أعدت خصيصًا للجائزة ، وألا تكون جزءًا من عمل منشور ، أو إنتاج علمي حصل به صاحبه على درجة علمية جامعية ، وأن تتوفر في هذه البحوث خصائص البحث العلمي ، من حيث المنهج والإحاطة والتوثيق ، وسلامة الأسلوب والجدية والابتكار .

 ٢- يُقدم البحث من ثلاث نسخ ، مكتوبًا على الآلة الكاتبة ، ويفضل أن يكون مكتوبًا على الحاسوب ، على ألا يقل عدد صفحاته عن مائتين وخمسين صفحة ، ولا يزيد على ثلاثمائة صفحة ( A4 في ٢٢ سطرًا في ١٢ كلمة .

٢- يقدم الباحث ملخصًا في حدود خمس صفحات باللغة العربية ، والإنجليزية إن أمكن .

٤ - يَحق للجنة التحكيم التوصية بمنح الجائزة مشتركة بين اثنين أو أكثر من الباحثين ، كما يجوز اشتراك باحثين أو أكثر من الباحثين ، كما يجوز

٥- يحق للجهة المشرفة سحب قيمة الجائزة ، إذا اكتشفت أن البحث الفائز قد نشر سابقا ، أو قدم إلى جهة أخرى ، أو لغرض آخر ، أو مستلاً من رسالة علمية ، كما يحق لها حجب الجائزة في حالة عدم ارتقاء البحوث المقدمة للمستوى المطلوب .

٦- لا تمنح الجائزة لمشارك واحد أكثر من مرة خلال فترة ثلاث سنوات .
٧- يرفق مع البحث ترجمة ذاتية لصاحبه وثبتًا بإنتاجه العلمي المطبوع وغير المطبوع ، بالإضافة إلى صورة جواز السفر وصورة شخصية حديثة .

٨- تعرض البحوث على لجنة من المحكمين ، يتم اختيارهم في ضوء موضوع الجائزة .

لمعرفة محاور الموضوعات ولمزيد من الاستفسار يمكنكم الرجوع إلى موقعنا على الإنترنت :

(WWW.islamweb.net/libray)»

البريد الإلكتروني:

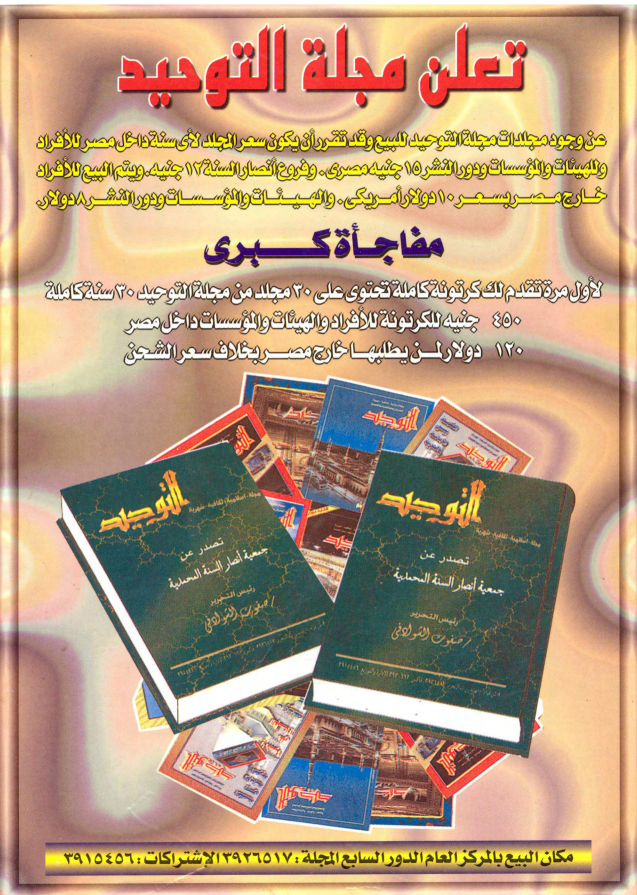
لحاتة

(M\_Dirasat@lslam.gov.qa) »

Upload by: altawhedmag.com

العنوان البريدي : ترسل البحوث بالبريد المسجل على العنوان التالي : « ص . ب : ٨٩٣ - الدوحة - قطر» .

هاتف : ٢٢٤٥٨٤ - ٢٢٤٥٨٦ - ٢٢٤٤٧٣٠٠ - فاكس : ٢٠٩٧٤ - ٢٤٤٧٠٢٢



Upload by: altawhedmag.com