

# • صاحبة الامتياز. جماعة أنصار السنة المحمدية

المركز العام : القاهرة ـ ٨ شارع قوله ـ عابدين هاتف : ٣٩١٥٥٧٦ ـ ٣٩١٥٤٥٦

فى هذا العد



مجلة إسلامية ثقافية شهرية

رئيس مجلس الإدارة محمد صفوت نور الدين

المشرف العام د.جمسال المراكسبي

مدير إدارة المجلة محمود غريب الشرييني

رئيس التحرير جمال سعد حاتم

مدير التحرير الفنى حسين عطا القراط

#### الاشتراك السنوي:

١- فى الداخل ١٥ جنيه (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحي على مكتب بريد عابدين). 7- فى الخارج ٢٠ دولار أو ٢٥ ريال سعودى أو ما يعادلها. ترسل القيمة بحوالة بنكية أو شيك . على بنك فيصل الاسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - انصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩).

مطابع الأهط التجارية قليوب مصر

الافتتاحية : الصحوة المباركة : بقلم / الرئيس العام ........... كلمة التحرير : بقلم / رئيس التحرير ...... ه باب التفسير : سورة الحديد : بقلم د. عبدالعظيم بدوى ...... ٨ باب السنة : ساعة وساعة : بقلم / الرئيس العام ...... ١٢ وسائل الفلاح : بقلم : د . جمال المراكبي ...... قصيدة لك الله يا قدس : بقلم : زكريا عبدالمحسن ........... بحث في دعاء الاستخارة : ..... يقلم : الشيبخ مصطفى العدوى تحذير الداعية من القصص الواهية : ...... ىقلم : على حشيش العلمانية : بقلم : الشيخ اسامة سليمان ...... ٢٩ عقائد العلماء ..... تأحير الأرجام : بقلم : الشيبخ مجمود غريب الشيرييني ........ ٣٢ الدهود والانتقام الألهى : بقلم : د. الوصيف على حزة ....... أنصار السنة وستون عاماً : من الصحافة الإسلامية : ........ بقلم : الشيخ فتحى عثمان المصيبة قد تكون نافعة : ..... ٥٤ بقلم : د. محمد بن سعد الشويعن أسئلة القراء عن الاحاديث : ..... ٤٨ بقلم : الشيخ أبو اسحاق الحويني الفـتاوى .....٢٥ فتاوى : سماحة الشيخ ابن عثيمين ...... ٥٥ قصيدة لاهاى والعدل الإلهى : حسن ابو الغيط ...... ٧٥ الإعلام يسير الأعلام : يقلم : الشيخ محدى عرفات ...... ٨٥ الجدية في الالتزام بالشيرع : الشيخ : جمال عبدالرحمن ...... ٢٢ 

داء الرياء القاتل وعالجه الناجع : ......

بقلم : محمد أيمن الشبراوي

موب الإسلامية..والوقوف خلف الجدران!

التحريــر ٨ شارع قوله ـ عابدين ـ القاهرة ت : ٣٩٣٦٥١٧ فاكس : ٣٩٣٠٦٦٢ قسم التوزيع والاشتراكات : ت : ٣٩١٥٤٥٦

التوزيع الداخلى :

مؤسسةالأهرام

وفروع أنصار

السنةالحمدية

ثمن النسخة:

مصرجنيه واحد ، السعودية ٦

ريالات، الامسارات ٦ دراهم،

الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار

أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس،

العراق ٧٥٠ فلس، قطر ٦ ريالات،

عمان نصف ريال عماني.

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله

وبعصد ...

ع الفراء

أخى القارئ.. فقد شاءت إرادة المولى سبحانه وتعالى أن أكتب فى الشهر الماضى هذه الإطلالة وأنا سكرتيراً للتحرير.. وفى هذا الشهر أكتبها وأنا رئيسًا للتحرير، هذه المكانة التي سبقنى إليها علماء أفاضل، وشيوخ أجلاء، هم أساتذة لنا.. وشيوخ تعلمنا على أيديهم العلم النافع، كان أخرهم الشيخ أحمد فهمى حفظه الله.. والشيخ صفوت الشوادفي يرحمه الله رحمة واسعة وأنزله فسيح جناته، والدكتور جمال المراكبي حفظه الله... وإذا كنت إشير تلك الإشارة فذاك لأننى أحتاج لعون ومساعدة الأحياء منهم.. وذلك باستمرار النصح لنا.. وتوجيهنا إلى ما فيه الصلاح والفلاح.

ومنك عزيزى القارئ نحتاج الدعم والمؤازرة .. وإبداء الرأى...

اللهم عليك توكلنا وإليك أنبنا وإليك المسير ...

رئيس التحرير

# بقلم الرئيس العام: محمد صفوت نور الدين

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على خير خلقه محمد وآله وصحبه.. وبعد:

!!as shall a gazall

فإن الإسلام دين الله الذي بعث به رسله وأراد الله تعالى له بقاءً بقوله: (إِنَّا نَحْنُ نَزَّنْنَا الذُّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ) (الحجر: ٩)، (وَاللَّهُ غَالِبُ عَلَى أَمْرِهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ) (يوسف: ٢١)، وقد جعل الله تعالى في هذه الأمة الخاتمة من أسباب حفظها وجود العلماء حيث قال رسول الله ﷺ: «العلماء ورثة الأنبياء». أخرجه أبو داود وابن ماحه وأحمد عن أبي الدرداء.

> وقد بدأ العلم بالصحابة في حياة النبي وقد بدأ العلم بالصحابة مع النبي تلكي كلها تطبيقًا عمليًا لشرع رب العالمين، حيث شهد الصحابة الوقائع مع النبي تكن وأدركوا الآيات تتنزل فيها، وكانت مدارسة ذلك في المساجد وفي البيوت، وفي الأسفار والإقامة، بين الرجال معًا في اجتماعاتهم ولقاءاتهم، وكذا النساء عند اجتماعهن، يجعلن اجتماعهن مدارسة للعلم، وبين الرجال والأبناء، بل ومع العبيد والإماء، حتى تَخَرَّج في البيوت من العلماء بالمئات قرونًا متتالية، بل بالآلاف أو يزيد، فكانت

امتتاحية العدد

حركة العلم نشيطة مستمرة قرونًا متتالية، حتى جُمعت المدونات، وانتشرت الإجازات، وكثرت المصنفات، وبقي ذلك لقول النبي تشي: «لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق لا يضرهم من خالفهم، حتى يأتي أمر الله وهم على ذلك».

فبقي العلم قرنًا بعد قرن، وبقي العمل به مشتهرًا في المسلمين، يدفعهم بل ويخيفهم ويفزعهم قول الحق سبحانه وتعالى: (وَإِن تَتَوَلَّوْا يَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ تُمَّ لاَ يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ) (محمد: ٣٨)، فاجتهد المجتهدون، فقربوا للناس الدين فأصلوا الأصول ووضعوا الضوابط، وبينوا للناس فقه عباداتهم ومعاملاتهم، وعملوا به، فبقي الإسلام بالعلم والعمل بسبب طائفة فبقي من العلماء في بلاد الإسلام، وذلك باق بحمد الله تعالى إلى قيام الساعة.

( الوجد العدد الخامس السنة الثلاثون)

(1)

# فى تاريخ الإسلام غفوات وكبوات !!

لكن حدث في تاريخ الإسلام غفوات وكبوات اتبع فيها الناس الشهوات وانصرفوا إلى الملذات، ونُسي العلم وانزوى آهل الطاعات في الزوايا والأركان، بل وعمت البدع والخرافات، وتطاول في الناس أهل الضلالات، لكن اللَّه الحافظ يبقي دينه ويحفظ شرعه، فنحن نرى اليوم الصحوة المباركة تتمثل في شباب في مقتبل العمر- مع انتشار كتب شباب في مقتبل العمر- مع انتشار كتب العلم- فرحت الأمة بهم لانتشارهم في كل بلاد الكفر، فسموا هذه الحركة المباركة (الصحوة الإسلامية)، وهذا الاصطلاح جميل لا نرفضه، بل نحبه ونؤيده إلا أننا نتحفظ على المعنى المقصود من ورائه؛ ذلك أنه يحمل أحد معندين:

#### صحوة شباب الأمة 1

الأول : هو أن الأمة كانت تغط في ثبات عميق هجرت العلم حتى اختلط بالباطل فلا يعرف الحق من الباطل، وهجرت العمل فصار مجهولاً فلا يدري أحد المعاني المقصودة من نصوص الشرع، وفجأة وعلى حين غرة صحا شباب من الأمة، فإذا بالعلم غير معروف والعمل به غير مالوف، فصاروا يجتهدون في التعرف على العلم والعمل ويرشدون الناس إليه، وليس لهم من علماء يهدونهم أو فقهاء يبصرونهم، فيعترضون على كل شيء ويخطئون كل أحد، فيقع منهم الاعتراض على الأصول والثوابت، ويشككون في اليقينيات، ويستريبون في البديهيات، وهذا المعنى مرفوض باطل، خاطئ، الهدف من ورائه

خطير، يقوده الشيطان ليقطع أصل الإسلام في اتصال حلقاته فينحرفون وهم لا يشعرون؛ لأنهم لا يعلمون أن الإسلام متصل النقل بالنص والتطبيق بطريق العدول الضابطين عن أمثالهم حتى يبلغوا بنقلهم الصحابة ثم النبي ﷺ، يشمل ذلك من الدين كل صغير وكبير.

# طائفة تعرف الحق ( ا

العنى الثاني: أن الأمة أصابتها الغفوة في عوامها وحكامها، وبقيت طائفة هم من علمائها تعرف الحق وتعمل به وتدعو إليه، أتداعهم قلة كأتداع الرسل السادقين، فهم ومن تبعهم في غربة شديدة، حتى مر العالم بأهوال عظيمة وفظائع جسيمة، جعلت الكثرة من الناس في بعد عن الإسلام لا يتعلمون أحكامه وأدابه ولا يعملون بها، ثم إذ بطائفة قليلة من شباب الأمة ينتبهون لذلك، فأفاقوا على صيحات العلماء العاملين فاستحابوا لهم، ثم كثر الأتباع وتوالى المستحسون، فأخذ العلماء يعرفونهم الحق الموروث المتصل من السلف إلى الخلف جيلاً بعد جيل، وقرنًا بعد قرن بالمعاصرة والتلقى والتعلم، فاحتهدوا في تبليغه للناس بالحكمة والموعظة الحسنة، فشاركوا الناس في حياتهم، وأرشدوهم إلى حادة دينهم وكتابهم، ففتح الناس أعينهم على الحق، وعرفوا أهله، فالتفوا حول العلماء، فعمرت حلقات العلم، فأقاموا الصلاة، وأخرجوا الزكاة، وتعاطفوا فيما سنهم، فأصبحت القيادة للعلم والعلماء، فتلك هي الصحوة المباركة، وبالتالي فإنها لا تدعو الناس لفهم جديد أدركوه، إنما تدعوهم للأمر الأول من العلم النبوى والسلوك الصبحابي

(العدد الخامس السنة الثلاثون الوجه) (

والنقل التابعي، والأمر الذي كان عليه أهل السنة والجماعة، وخالفوا فيه فرق الضلال، وأرسوا قواعد أهل السنة والجماعة، وكشفوا عـوار مـضالفيهم، وبينوا سـوء عـملهم، وانصراف أقـوالهم، وسـوء فـهـمهم للقـرآن والسنة.

# أهل الحق باقون قولا وعملان

لذا فإننى أحب أن أنبه إلى مسائل:

الأولى: أن اللَّه سبحانه جعل أهل الحق باقين قولاً وعملاً، وقد أخبر بذلك رسول الله يَ بقوله: «لا يزال من أمتي أمة قائمة بأمر اللَّه، لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم حتى يأتي أمر اللَّه وهم على ذلك». فلا يكون الحق إلا موروثاً ميراثاً متصلاً بالنبي تَنه، فكل قول أو عمل على غير هذه الصفة فهو من المخالفات المنكرة أو البدع المحدثة، فاحذره واجتنبه.

الثانية : أن المسلمين قد مروا في تاريخهم بكبوات، بل ونكبات، إنما كانت بغفلتهم عن دينهم الحق، وبتركهم الرجوع إلى اللَّه، ونصرة دينه، فلا ينصر اللَّه إلا من نصره. وهكذا في كل بقاع الأرض وكل زمان مضى، لا ترى مسلمين أهينوا في بلدهم الإسلام إلا وقد سبقوا هم بتركهم دينهم فأضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات، فأصابهم الضنك، وتسلط عليهم العدو.

# البدع أضرعلى المسلمين من المعاصى ? ?

الثالثة : أن البدع أضر على المسلمين من المعاصي، فينبغي أن نخاف من وقوعنا في المعصية وانتشارها، وأن يكون خوفنا من

انتشار البدع أكثر، وأن أشر البدع تلك آلتي تفرقت بسببها الأمة، وأشرها قاطبة بدع الشيعة الذين يزعمون حب آل البيت، مع أنهم أشد أعداء أهل البيت، حيث جعلوا ذلك ذريعة ومطية لارتكاب كل منكر وهجر كل شرع، وزعموا أن للقرآن باطنًا غير ما يظهر للناس، فمن هذه الأقوال تفرعت أقوال أهل الضلال، فررعوا فرق التصوف بين أهل السنة، وشوهوا للناس جمال دينهم، وأضلوهم عن طريق ربهم.

### أهل البدع..ومعاهد العلم الشرعى 21

الرابعة: أن أهل البدع وسدنتهم عكفوا على طواغيتهم في محافلهم وأكلوا من سحت النذور المقدمة إليهم، ثم دفعوا بأبنائهم إلى معاهد العلم الشرعي، فنبت لحمهم من الحرام، ولبسوا زي أهل العلم، وصارت البدعة والعلم في هذه المعاهد وجهين لعمله واحدة، فظن الناس أنهما شيء واحد، وأن الأزهر الجامعة العريقة هو الصوفية؛ لذا فإنه لا بد لأبناء الصحوة المباركة أن يُصَبَروا أنفسهم، ويدفعوا أبناءهم لتعلم العلم الشرعي، حتى يرجع الأمر إلى نصابه، ويسود العلم مع أكل الحلال والعمل بالشرع.

فالله نسال أن يرحم السابقين، وأن يلحقنا بهم على الإحسان، إنه لما يشاء قدير.

> وكتبه محمد صفوت نور الدين

> > (الفصاد العدد الخامس السنة الثلاثون)

(2)

كلمة التحرير



بقلم : رئيس التحرير جمال سعد حاتم

إن ما يحدث من حولنا .. يصبيب الإنسبان في مقتل .. الانكسبار .. والذلة والهوان أصبيحت هي السمة المميزة لكل ما يحدث في الداخل والخارج ، وحالة من الإحداط تتملك الجميع.. اليهود يعربدون في كل مكان... يبيدون الأخضر واليابس ، والصمت المميت يسيطر على الجميع ، حتى ملامح الغضب على وجوه البشير أصبحت جرم يحاسب علية صاحبة ، وبرغم ما أثلج صدور المسلمين ، من قرار تسليم السفاح الصربي لمحاكمته أمام محكمة مجرمي الحرب ، ووقع السفاح سلوبودان ميلوسوفيتش في يد ما يسميها الغدب بالعدالة ، على الزغم أن الجميع يعرف أن المسالة ليست عدالة ولا .. وإنما هي تصفية الحسابات، ،المعايير المصلحية للنظام الدولي الفاسد .. على الجانب الآخر ما زال السفاح الدولي شارون زميل ميلوسوفيتش واستاذه في توريث علم المذابح البشيرية ، يعربد ويدمر في كل مكان من أرض فلسطين ، بل إن الدول الغربية والإسلامية تمنحه المكافاة ، فموريتانيا - الدولة العربية المسلمة - التي أصبحت فاعدة عسكرية لليهود تقوم بإجراء مناورات مشتركة في موريتانيا مع خنازير شارون !! وقطر في أختيار غريب، بل مميت ، تستضيف على ارضها المؤتمر الوزاري الرابع لمنظمة التجارة العالمية!! والولايات المتحدة - أقصد الأمم المتحدة - برئامية أمينها العام يأخذ التعليمات من أسبادة في أمريكا ، وتظهر الأحداث أن قواته الموجودة في لبنان اصبحت قوات تجسس لحساب أمريكا والبهود!! والضربات تزداد ، والحزن يخيم على الجميع ، والشعوب الإسلامية لا حول لها ولا قوة إلا بالله ، وما زال قادتنا يقفون خلف الجدران ، ويشاهدون بالا حراك ... ولا حول ولا قوة إلا بالله !!

> مطلوب محاكمة الكيان الصهيوني !! إذا كانت محاكمة الكيان الصهيوني !! ميلوسوفيتش تاتي بعد فوات الأوان وتصفية للحسابات ، بل إنها تاتي في نطاق صفقة بين الدول الغربية وأمريكا... والنظام الحاكم في يوغسلافيا .. إنه حلف الشيطان : ( ألا إن حرب

الشيطان هم الخاسرون ) ( الجادلة : ٩١) ، لكن أين النظام الدولي من سغاح صبرا وشاتيلا!! اين النظام الدولي من الكيان الصهيوني!! فلم يعد كافيًا محاكمة شارون وحده .. أو هو ومن على شاكلته من مجرمي الحرب ورؤوس الإرهاب ال فشارون ورفاقه ما هم إلا تلاميذ تخرجوا في

(العدد الخامس السنة الثلاثون الويد) (٥



مدرسة العنصرية الصهيونية ... فهل يتحرك النظام الدولي ليدافع عن وجهه القبيح ويحاكم النظام العنصري في إسرائيل 11 أم أن المؤامرة سوف تستمر على المسلمين إلى ما لا تهاية!!

الكيان الصبهيوني إلى روال !! وبالرغم من الحالة السلبية التي يعيشها قادتنا أمام ما يحدث في كل مكان للمسلمين... إلا أن الله سبيحانه قد وعدنا بالنصر ، وقد قال تعالى : فلا تهنوا وتدعوا إلى السلم وأنع الأعلود والله معكم ولن يتركم أعمالكم (:)

(محمد : ٣٥) ، والناظر الى عدد اليهود في العالم والذي لا يزيد على ١٥ مليون نسمة، في حين يتجاوز عدد مائة مرة، فيكف يعقل ان تخصص الارادة الإسلامية لليهود الذين قال الله فيهم : وضرت عليهم الذلة والمسكتة وناءوا

بغضب من الله ذلك بأنهم كانوا

يكفرون بآيات الله ويقتلون البين بغير الحق ذلك بما عصوا وكانوا يعتدون (1) (البقرة: ٦١)، ووعد الله ات لا محالة إن انبع المعلمون منهج الله وعادوا إليه

وتؤكد الأرقام أن الفلسطينيين ممن يسمون فلسطينيو الداخل ، والذين يبلغون ٢٠٪ من تعداد سكان إسرائيل ، معدل تزايدهم السنوي ٣٠، ، يينما معدل تزايد اليهود الزيادة الطبيعية ، بالإضافة إلى الهجرة من الخارج تبلغ ١٠، ، وتقدر إسرائيل عدد الذين سيهاجرون إليها خلال العشرين سنة القادمة ب ١.٧ مليون يهودي ، وعن إمكانية عودة

الفلسطينيين المطرودين إلى بالادهم وأمالاكهم التي طردوا منها عام ٩١٤٨م، تشير الإحصائيات أن اليهود يتركزون وحدهم حول تل أبيب في ٧/ من المساحة الإحمالية لفلسطين ، وفي منطقة مختلطة مع الفلسينيين بحوار المنطقة السابقة. وتبلغ مساحتها ٨/ من المساحة الإحمالية الأحمالية لفلسطين يغيش عليها ٨٠/ من المساحة ويعيش ٨٨/ في مدن فلسطين في قضاء طبرية وصفد، وصحراء النقب ، ٢/ من اليهود يقطنون في المزارع الجماعية ، وإسرائيل ليست شعبا ، بل شتاتا ، فسكانها هم شتات من المهاجرين من بل منتاتا ، فيكانها هم شتات من المهاجرين من با تحقل أن ياتي هذا الشتات من خدارير اليهود ليحلوا

مسحل شسعب باكسمله ويبيدونه بالكامل ؟!! موريتانيا قاعدة عسكرية لليهود !! وفي ظل الماساة التي يعيشها الشعب الفلسطيني بكل ما تعني الكلمة على يد خنازير

الكلمة على يد خنازير اليهود والأمريكان ، وفى ظل نظام غربي مشامر تكافئ الدول العربية والإسلامية إسرائيل ، فموريتانيا تجعل من

ارضها قاعدة عسكرية لليهود !! وتقوم بإجراء مناورات مشتركة في موريتانيا ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم !! وهذا الخبر على خطورته من بهدوء تام!!

وقد ثارت الشعوب العربية ومنها موريتانيا - اقصد الشعب الموريتاني - لمجرد إبقاء بعض الدول العربية على علاقتنها التحارية مع إسرائيل، وحشدت الدول العربية كل قواها للاحتحاج على إجراء مناورات عسكرية إسرائيلية تركية مشتركة ، وتركيا ليست عضوا في جامعة الدول العربية ١١ أما أن يصل الأمر إلى حد جعل الأراضي الموريتانية قاعدة عسكرية لإسرائيل فهذه هي الكارثة ، لحعل الأراضي

أوجه العدد الخامس السنة الثلاثون)

## Upload by: altawhedmag.com

محاكمة

ميلوسوفيتش صفقة دين

الغرب وأمريكا.. (!

المورتيانية مغتاحًا أمّام قوات البهود إلى بلاد إفريقيا المسلمة كالجزائر والمغرب وليبيا وغيرها!!

قطر تشارك في مكافات اليهود !!

وتشارك قطر أيضًا في إغداق المكافات على الصهائية ، فبينما تندد قطر بالقمع الإسرائيلي للفلسطينيين في الأراضي المحتلة ، في الوقت نفسه تحتضن عاصمتها اعضاء الوقد الإسرائيلي المشارك في المؤتمرا! حيث تستضيف المؤتمر الوزاري الرامع لمنظمة التجارة العالمية ، ومن مفهوم عصري مازالت قطر برغم إنها أعلنت عن غلق مكتب التمثيل التجاري الإسرائيلي ، إلا أنه مازال يمارس نشاطه من العاصمة القطرية ا! وقد كان محرد اختيار العاصمة القطرية اختيارا

يتويد العباق والدلمار : وقد أكد مصدر رقيع المستوى من داخل أن اختيار الدوحة قد جاء فقط لكونها مدينة ضجيح وصنحب الدول منجيح وصنحب الدول سكانها التي اعتاد المثاهرات التي تندد بالعولة والتكتار

هل تتحول قوات

الأمم المتحدة إلى جو اسيس لإسرائيل اا

تصاول إسرائيل جاهدة بعد هزيمتها وانسكارها في جنوب لبنان ترويج أكذوبة كدرى عن قيام أفراد المقاتلين في جنوب لبنان يتقديم رشاوى لأفراد الكتيبة الهندية العاملة ضمن قوات الأمم المتحدة في لبنان ، حتى يتمكنوا من اختطاف الجنود الأسرائيليين الذين تم خطفهم انذاك ، وزعمت صحيفة معاريف الإسرائيلية أن قوات المقاومة لم تتمكن من اختطافهم إلا بعد تقديم عدة آلاف من الدولارات لغشرات الجنود من أقراد الفرقة الهندية ، وقالت الصحيفة : إن

الفرقة الهندية بالهند واعترفوا بتفاوضهم مع قوات المقاومة بشان تقاضي مبالغ مالية نظير التعاون معهم!! وقد نفت القوات الدولية تلك المزاعم الإسرائيلية ، واعتبرتها أسلوبًا رجّيصًا لإثارة الشكوك في قوات المنظمة الدولية !!

ياتي ذلك في محاولة من شارون لتشتيت الانتيام العالمي عن حرائم حرب الإبادة التي تشفها إسرائيل، وعقب الفشل الإسرائيلي في استالام الشيريط الذي تم تصويره في اليوم التالي لأسير الجنود الإسرائيليين الثلاثة في السابع من اكتوبر الماضي ، وهو الشريط الذي نجح أحد أفراد القوة الهندية من تصويره بعد عملية الإسير للسيبارات التي استخدمت في العملية وأرقامها ، وطالبت تل أييب باستلامه،

> الدول الإسلامية تشارك في مكافأة خنازير اليهود... (

لكن قـوات المقاومة اللبنانية هددت بالتعامل مع جنود الأمم المتحدة كجواسيس لإسرائيل في حـالة تسليم الشريط الذي يمنح إسـرائيل معلومات عن عملية الأسـر والسـبـارات والطريقة التي تمت بها

وقد نراجعت قوات الأمم المتحدة عن موقفها أمام هذا التحدي ، وقال الناطق باسـمـهـا، إن

الشريط سوف يتم عرضه على الإسرائيليين دون أن يظهر وجوه رجال المقاومة حفاظاً على حيدة الأمم المتحدة ، وقد انضمت الولايات المتحدة إلى إسرائيل في مطالبتها بتسليم التسخة الأصلية المشريط لإسرائيل !!

والوضع مرير ، ونحن مازالنا ننتظر التحرك قبل فوات الأوان ، وقد قبال الله تعالى – وقوله الحق -: (إنا الله اشترى من المؤمين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة يفاتلون في سبيل الله فنقتلون ويقتلون وعدا عليه حقا) (التوبة: (١١)، فحسبتا الله ونعم الوكيل . وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .

العدد الخامس السنة الثلاثون

ال التؤسيد بقلم الدكتور؛ عبد العظيم بدوى (سَـبَّحَ لِلَهِ مَـا فِي السَّـمَـاوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ الْعَرْبِنُ الْحَكِيمُ. لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَات وَالأَرْض بُحْدِي وَبُمِيتُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَبَىْءِ قَصِدِنُ. هُوَ الأَوَّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْسَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَىْء عَلِيمٌ. هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّام ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْش بَعْلَمُ مَا بَلِجُ فِي الأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مَنْهَا وَمَا يَنزلُ مِنَ السَّمَاءَ وَمَا بَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ. لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ الأُمُورُ. يُولِجُ اللَّيْلَ فَي اَلنَّهَارِ وَيُولِجُ النُّهَـارَ فِي اللَّيْلِ وَهُوَ عَلِيَمٌ بِذَاتِ الصنُّدُور).

**بين يــدي السورة:** سورةمدنية، شـانهـا شـان

السور المدنية في الاهتمام بالتشريع والقواعد التربوية والأخلاقية، وسميت بهذا الاسم؛ لذكر إنزال الله عز وجل الحديد فيها، وهكذا تسمى السور غالبًا البقرة، والأنعام، والأنبياء، والنمل، والفيل. إلخ.

استفتحت السورة ببيان أن كل ما في الكون يسبح بحمد الله، وأن الله (لهُ مُلْكُ السَّمَاوَات والأرض بُحْبي وَيُميتُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِينٌ)، ثم ذكرت شيئًا من أسماء الله الحسيني، وصفاته العلاما، ثم حثت المؤمنين على الايمان بالله ورسوله، والإنفاق في سييل الله لإعلاء كلمة الله، ثم ذكرت أحوال المؤمنين والمنافقين يوم القيامة، وكشفت الستارعن حقيقة الدنيا، حتى لا يغتريها أحد، ولا يركن إليها، ولا يطمئن لها. ثم ذكرت الغابة التي من أجلها أرسل الله الرسل وأنزل الكتب، وختمت بأمر المؤمنين بتقوى الله عـــز وجل، والإيمان به وبرسوله، عسى الله أن يؤتيهم كفلين من رحمته، ويجعل لهم نورًا يمشون به ويغفر لهم،

## والله غفور رحيم. تفسير الآيات:

(سَبَّحَ لِلَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ) التَسَبِيحَ لله معناه: تنزيه الله تعالى وتقديسه، وتعظيمه عن النقائص والعيوب، وقد سبح لله كل ما في السماوات والأرض، كما قال في السميع والأرض، كما قال مَنْ شَيْء إلا يُسَبَحُ بِحَمَّدُه وَلَكَن لا تَقْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ) (الإسراء: لا يققلهون تسبيح حقيقي بلسان لا تقققهون تسبيحهمُمْ)، ومن شاء الله له أن يسمع تسبيح الأشياء سمعه، كما جاء في الصحيح عن

(1)

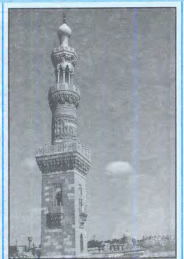
ابن مسعود رضي الله عنه قال: ولقد كنا نسمع تسبيح الطعام وهو يؤكل.

وكل شيء له لغــتــه التي تخصه، ويسمعها ويفهمها من شاء الله له، قال النبي ﷺ: «إني لأعـرف حجـرًا بمكة كان يُسلم عليَ قـبل أن أبعث، إني لأعرفه الآن». (مسلم: ٢٢٧٧).

وقال تعالى: (وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُدُ وَقَالَ يَا أَيُّهَا النَّاسُ عُلَّمْنَا مُنطق الطَّيْ وَأُوتِينَا مِن كُلَّ شَيْءَ) (النمل: ١٢)، فَلما اتى شَيْءَ) (النمل: ١٢)، فَلما اتى واد النمل: ١ مَسَاكِنَكُمُ لاَ يَضْطَمَنُكُمْ سُلَيْمانُ مُسَاكِنَكُمُ لاَ يَضْطَمَنُكُمْ سُلَيْمانُ مَسَاكِنَكُمُ لاَ يَضْطَمَنُكُمْ سُلَيْمانُ مَسَاكِنَكُمُ لاَ يَضْطَمَنُكُمْ سُلَيْمانُ مَسَاكِنَكُمُ لاَ يَضْطَمَنُكُمْ سُلَيْمانُ وقَوْلُهُا النمل: ١٩)، فَإِذا عُلَمَ هذا عَلَمَ أَن تَسْبِيحَكَلُ شَيء، تَسْبِيحُ تَقَقَّهُونَ تَسْبِيحَهُمْ).

(وَهُوَ الْعَــزِيرُ الْحَكِيمُ) العزيز: الغالب، الذي لا غالب لأمره، ولا رادَ لقضائه، ولا معقب لحكمه (وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقٌ عِبَادِهِ) (الأنعــام: ١٨)، الحكيمَ: في تصرفاته وأفعاله، تعالى ربنا عن العبث علوا كبيرًا.

(لَهُ مَلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ) كما قال تعالى: (تَبَارَكَ الَّذِي بِبَدَه الْمُلْكُ) (الملك: ١)، وقال تعالَم (فسُبْحَانَ الذِي بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تَرْجَعُونَ) (يس: ٨٣)، وقال تعالى: (الرَّحْمَنَ عَلَى الْعَرْش اسْتَوَى. لَهُ مَا فِي السِّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ الْثَرَى) (طَه: ٥، ٦)، وهو سبحانه يتصرف في ملکه کیف بشیاء: (بُحْبِی وَبُمِیتُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَبَىْءِ قَدِبَرُ)، كِما قال تعالى: (قُل الْلُهُمَّ مَالِكَ الْمُلْك تُؤْتِي الْمُلْكُ مَن تَشْهُاء وتَنزعُ الْمُلْكُ مِمَّن تَشْبَاء وَتُعِزّ مَن تَشْبَاء وَتُذَلُّ مَن تَشْبَاء بِيَدِكَ ٱلْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَىَ كُلِّ شَبَىْءٍ قَدَيِرُ. تُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَتَولِحُ النَّهَارَ فِي



اللَّيْل وَتُخْرِجُ الْحَيِّ مِنَ الْمَيَّتِ وَتَخْرِجُ المَيْتَ مِنَ الْحَيِّ وَتَرْزَقَ مَن تَشَاء بغُيْر حِسَاب) (آل عمران: ٢٦، ٢٧)، وكما قال تعالى: (لله مُلْكُ السَّمَاوَات وَالأَرْضِ بَخْلُقُ مَا بَشَبَاء بَهَبُ لَمَنْ يَشْبِاء إِنَاثًا وَيَهَبُ لِمَن يَشْبَاء الذُكْوِرَ. أَوْ يُزُوِّجُهُمْ ذُكْرَانًا وإناثا وتجعل من تشاء عقدمًا إنَّهُ عَلِيمٌ قَدِيرٌ) (الشوري: ٤٩، ٥٠)، (وَهُوَ عَلَى كُلُّ شَبَيْءِ قَدِيرٌ) مما تعلقت به إرادته (قدس)، فإذا أراد شيئًا فما هي إلا كلمة (كِن) فيكون، كما قال تعالى: (إنْمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقَولَ لَهُ كَنْ فَتَكُونَ) (يس: ٨٢)، لا يَعْجَزَ سيحانه عن شيء، ولا يُعجزه شيء، كما قال تعالى: (وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْبِجِهِنْ مَن شَكْءٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلا فِي الأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا) (فاطر: ٤٤).

(هُوَ الأَوَّلُ وَالآخِرِ وَ الطَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ)، فَسَرَ النبي ﷺ هذه الأسماء بما كان يقوله في جملة أدعيه النوم: «اللهم ربَ السماوات ورب الأرض ورب كل شيء، فصالق الحب والنوى، ومنزل التوراة والإنجيل شيء أنت أخذ بناصيته، اللهم

أنت الأول فليس قــبلك شيء، وأنت الآخر فليس بعدك شيء، وأنت الظاهر فليس فوقك شيء، وأنت الباطن فليس دونك شيء، اقْض عنا الدين، وأغننا من الفقر».

(وَهُوَ بِكُلِّ شِنَيْءٍ عَلِيمٌ) كِما قال تعالى: (اللهُ ٱلَّذِي خَلَقَ سِنبْعَ سَمَاوَاتٍ وَمِنَ الأَرْضِ مِـثْلَهُنَ يَتَنِزَلُ الْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُ وِا أَنّ اللهُ عَلى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ وَأَنَّ اللَّهُ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَبِّي عِلْمً (الطلاق: ١٢)، (إنَّ اللَّهُ لاَ بَخْفَيَ عَلَيْ إِسَىٰءٌ فِي الأَرْضِ وَلا فِي السَّمَاء) (أَلَّ عَمَران: ٥)، (وَمَـاً تَكُونُ فِي شَنَانٍ وَمَا تَتَّلُو مِنْهُ مِن قُرْآن وَلَا تَعْمَلُوْنَ مِنْ عَمَلٍ إِلاَ خُنًا عَلَيْكُمٌ شِبُهُودًا إِذْ تُفْيِصِيُونَ فِيهِ وَمَا يَعْزَبُ عَنِ رَبِّكَ مِنِ مَثْقَال ذَرَّةٍ فِي الأَرْض وَلا فِي السَّمَاءَ وَلا أَصْبُغُرَ مِنَ ذَلِكَ وَلا أَكْبَرَ إِلاَّ فِي كتَّاب منبين) (يونس: ٦١)، (أَلَمْ تَرَ أنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ ومَا فِي الأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن نَحْوَى ثَلَاثَةَ إِلاَّ هُوَ رَابِعُهُمْ وَلا خَمْسَة إلا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلا أَدْنِي من ذَلِكَ وَلاَ أَكْثَرَ إِلاَّ هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ثُمَّ يُنَبَّئُهُم بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّ اللَّهُ بَكُلَّ شَنَّىْءٍ علدم) (المحادلة: ٧).

(هُوَ الذي خلق السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَةِ أَيَّام)، وفسر ربنا سَبَحَانهُ هذا الإَجْمَالِ فِي سَورة أَحْرى فَقَالُ: (قُلْ أَئِنَكُمُ لَتَكْفُرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ إِلاَرْضَ فِي يَوْمَـيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَندَادًا ذَلِكُ رَبُّ الْعَالَمِينَ. وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسَي مِن فَوْقِهَا وَبَارِكَ فَبِهَا وَقَدْرَ فَبِهَا أِقْوَاتَهُا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّام سَبَوَاء لُلسَّائِلِينَ. ثُمَّ اسْتُوَى إِلَى ٱلسُّمَاء وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلَلأَرْض اِئْتِياً طوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالِتًا أَتَنْنَا طائعين. أأفقضاهن سيع سَمَاوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَي فِي كَلِّ سَمَاء أَمَّرَهَا وَزَيِّنَا السَّمَاء الدِّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظًا ذَلِكَ تَقدِيرُ الْعَزيز الْعَلَيم) (فصلت: ٩-١٢)، ولحكم ف منا خلق الله السماوات والأرض في سنة أيام،

( العدد الخامس السنة الثلاثون الوصد)



وهو القادر على أن تكون السماء والأرض بكلمة (كن)؛ ولذا قال وَالأَرْضَ وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّة أَيَّام وَمَا مَسَنَّا مِن لَّعُوب) (ق: ٣٨)، تكذيبًا لليهود عليهم لعائن الله المتتابعة في قولهم: خلق الله المتوابعة في قولهم: ستة أيام، ثم استراح في اليوم السابع، وهو يوم السبت؛ ولذلك تتخذوا السبت عبدًا، (كَبُرَتْ يَقُولُونَ إِلاَ كَذِبًا) (الكهف: ٥).

وقوله تعالى: (ثَمَّ أَسْتَوَى عَلَى الْعَـرْش) هذا هو الموضع السابع الذي آخبر الله تعالى فيه عباده باستوائه على العرش، والمواضع الست الأخرى هي:

- قــوله تعـالي في ســورة الأعــراف: (إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي حَلَقَ السَّـمَـاوَات وَالأَرْضَ فِي سِـتَـة أَيَّام ثُمَّ اسَّـتَـوَى عَلَى الْعَرْشِ) (٥٤].

(1.

- وقـوله تعـالى في سـورة

يونس: (إِنَّ رَبِّحُمُ اللَّهُ الَّذِي حَلَقَ السِّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَتَّةِ أَيَّامٍ ثُمُ اسْتَ وَى عَلَى الْعَرْشَ يُدَبِّرٌ الأُمْرَ) (٣).

- وقـوله تعـالى في سـورة الرعد: (اللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَاوَاتِ بغَيْرٍ عَمَدٍ تَرَوَّنَهَا ثُمَّ اسْتَوَى عُلَى الْعَرْشِ (٢).

- وقـوله تعـالى في سـورة طه: (الرَّحْـــمَنُ عَلَى الْعَــرُشِ اسْتَوَى) (٥).

- وقدوله تعالى في سورة الفرقان: (الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةَ أَيَّام ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْقُرْشِ). (٥٩).

- وقوله في سورة السجدة: (اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّـمَـاوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةُ أَيَّام ثُمَّ اسْتَـوَى عَلَى الْعَـرُشِ)

ف وجب علينا الإيمان بما أخبرنا به ربنا من استوائه على عرشه، فالله تعالى قد خاطبنا بلغتنا التي نفهمها، وقد قال

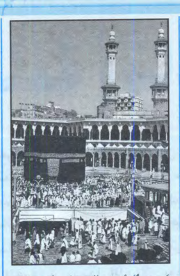
تِعالى: (إِنَّا أَنزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًا لْعَلَّكُمْ تَغْقَلُونَ) (يوسف: ٢). وقال تعالى: (إِنَّا حَعَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ) (الزخرف: ٣)، والاستواء في اللغة معناه العلو والارتفاع، كما قال تعالى: (وَجَعَلَ لَكُم مِّنَ الْفُلْكِ وَالأَنْعَامِ مَا تَرْكَبُونَ. لِتَسْتَوُوا عَلَى ظُهُوَرِهِ رُوا نعْمَاةً رَبِّكُمْ إِذَا استٰتَوَيْتُمْ عَلَيْهُ وَتَقُولُوا سَنُحْحَانَ الَّذِي سَحُرُ لَنَا هَذَا وَمَا كُنًا لَهُ مُقْرِنِينَ. وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنقَلِبُونَ) (الرُخرف: ١٢ – ١٤)، فاستواء ربنا على العرش معناه العلو والارتفاع عليه، ولكن استواء رينا ليس كاستوائنا؛ لأن الله تعالى أخدر أنه: (لَنْسَ كَمِتْلِهِ شِيْءٌ) (الشيورى: ١١)، (وَلَمْ بَكُن لَهُ كَفُوا أَحَدٌ) (الإخلاص: ٤)، فلا نقول: استواء ربنا كاستوائنا، ولا نقول: استواء رينا على العرش: استيلاؤه عليه، ولا نخوض فى كيفية استوائه سيحانه، وإنما نقول كما قالت أم المؤمنين أم سلمة رضى الله عنها ومن معدها من التامعين وتابعيهم: الاستواء معلوم، والكيف محهول، والإيمان به واحب، والسؤال عنه يدعة.

(يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الأَرْض) من الحبّ والقطر وغير ذلك: (وَمَا يَحْرُجُ مِنْهَا) من النبات والمعادن والكنوز وغير ذلك، (وَمَا يَنزَلُ منَ السَّمَاء) من وحي وغيث وملائكة ونحو ذلك، (وَّمَا يَعْرُجُ فدها) من ملائكة وأعمال وأرواح المؤمنين وغير ذلك، وهذه الآية كقوله تعالى: (وَعِندَهُ مَفاتحُ الْغَنْبِ لا بَعْلَمُهَا الأَهُوَ وَبَعْلَمُ مَا فِي ٱلْبُرِّ وَٱلْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلاَّ بَعْلَمُهَا وَلاَ حَبَّةٍ فِي ــــات الأرْض وَلا رَطْبٍ وَلَا ظلم يَابِس إلا في كِتَابٍ مُ (الأنعام: ٥٦).

وقوله تعالى: (وَهُوَ مَعَكَمُ أَيْنَ مَا كُنتُمُ بعلمه وسمعه وبصره، لا كما يقول البعض: الله في كل مكان، يعنون بذاته، تعالى الله عن ذلك علواً كسرًا.

( أنوجه العدد الخامس السنة الثلاثون)

إن الله أخبرنا في صدر الآية بأنه استوى على العرش، ثم قَالَ: (وَهُوَ مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كَنتَمُ)، ولا يمكن أن يكون قد استوى على العرش، ثم يكون في كل مكان، فالحق أنه (اسْتُوَى عَلَى الْعَرْش) بذاته، (وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ) بصفاته، بعلمه وسمعه ويصيره. وعقيدة: الله في كل مكان باطلة؛ لأن معنى ذلك لا يخلو منه مكان، طاهرًا هذا المكان أو غير طاهر، شيريفًا أو غير شيريف، وتعالى الله عن ذلك علوًا كبيرًا، وهذا القول معناه أن الله قـد حلّ في كل شيء، وهذا كفر أعظم من كفر النصارى، فإنهم زعموا أن الله حلّ في عبيسي وحده، وهذا القول يقتضي حلول الله في كل شيء، تعالى الله عن ذلك عَلوًا كبيرًا، فطهرٌ قلبك با عبد الله من هذه العقيدة الفاسدة، واعلم أن الله في السماء، على العرش استوى، استواءً يليق بحالاله، كما سيق بيانه، فهذه عقيدة أهل الإيمان، كما شهد بذلك رسول الله ﷺ، كما جاء في صحيح مسسلم عن معاوية بن الحكم السلمي أنه قال: كانت لي حاربة ترعى غنمًا لى قيدل أحُد والجوانية، فاطلعت ذات يوم، فإذا الذيب قد ذهب بشاة من غنمها، وأنا رجل من بنى أدم، آسف كـمـا يأسفون، لكنى صككتها صكة، فأتيت رسول الله 🍰 فــعظم ذلك على، قلت: يا رسول الله، أفلا أعتقها؟ قال: «ائتنى بها». فأتبته بها، فقال لها: «أين الله؟» قالت: في السماء. قال: «من أنا؟» قالت: أنت رسول الله، قال: «أعتقها فإنها مؤمنة». وبهذا الجواب نطق كتاب رينا، قال تعالى: (أَأَمِنْتُم مَّنْ فِي السَّمَاء أَنَ يَخْسَفِ بِكُمُ الأَرْضَ فَاذَا هِيَ تَمُورُ. أَمْ أَمِنَتُمَ مَّن فِي السُّمَاء أَنَّ يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا فَسَتَعْلَمُونَ يْف نَذِير) (الملك: ١٦، ١٧)، وقوله تعالى: (وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ



بَصِيرٌ) أي مطلع على أعمالكم كلها دقها وجلها، وسيجزيكم بها، إن خيرًا فخير، وإن شرًا فشر، وإذا اعتقد الإنسان أن الله مطلع عليه، يرى أعماله، ويسمع كلامه، فيجب عليه أن يستحيي من الله، فلا يفعل القبيح، ولا يقول السوء، وأن يفكر قبل أن يقول أو يعمل، وأن يتمثل بهذين البيتين:

إذا ما خلوت الدهر يومًا

فلا تقل خلوت ولكن قل عليّ رقيب

ولا تحسبن الله يغفل ساعة

ولاأن ما تخفي عليه يغيب ومرة ثانبة بؤكد ربنا سيحانه ملكه للأشياء كلها فيقول: (لَهُ مُلْكُ السُمَاوَات وَإِلاَرْضِ وَإِلَى اللَّهِ تَرْجَعُ الأمُورُ)، كما قال تعالى: (ألا إلى اللَّهِ تَصِيرُ الأُمُورُ) (الشورى: ٥٣)، (وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ الْمُنتَ هَي) (النجم: ٤٢)، (إنَّ إلَى رَبِّكَ الرَّجْعَى) (العلقَ: ٨َ)، (إلَيْهِ بَرْجِعْكُمْ جَمِيعًا وَعْدَ اللَّهُ حَقًا إِنَّهُ يَنْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ تُعددُهُ لِبَحْرِي الذين آمنوا وعملوا الصالحات بِالْقِسْطِ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ لَهُمْ شَرَابٌ مَنْ حَمِيم وَعَذَابُ ٱلْلِمُ بِمَا كَانُواْ يَكْفَرُونَ) (يُونس: ٤). (يُولِجُ اللَيْلَ فِي النَّهَارِ

وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّتْلِ)، كما قال تَعْالَى: (يُكَوِّرُ الْلَيْلَ عَلَى النَّهَار وَيُكُوِّرُ النَّهَارَ عَلَى اللَّيْلِ) (الزمر: ٥)، وتلك آية من آيات عظمة الله ووحدانيته وكمال قدرته، كما قَالَ تعالى: (تَبَارَكَ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّمَاء بُرُوحًا وَجَعَلَ فِيهَا سِرَاجًا وَقُمَرًا مُتَنِدِرًا. وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ اللَّبْلِ وَالنَّهَارَ خَلِفُهَ لَمَنْ أَرَادُ أَن يَذَكَّ إِنَّ أَوْ أَرَادَ شُكُورًا) (الفرقان: ٦١، ٦٢)، وقال تعالى: (وَأَيَةً لَهُمْ اللَّيْلُ نَسْئُخُ مِنْهُ النَّهَارَ فُإِذَا هُم مُظْلِمُ وِنَ. وَالشَّمْسُ تَجْرى لِمُسْتَقَرِّ لَهُا ذَلِكَ تَقْدِي الْعَزَيْنِ الْعَلِيمِ. وَالْقَصَرَ قَدَّرْنَاهُ مَنَازَلُ حَتَّى عَادَ كَالْغُرْجُون الْقَدِيَمِ. لاَ الشَّمْسُ يَنْدَغِي لَهَا أَنَ تُدْرِكَ الْقَـمَـرَ وَلَا اللَّيْلُ سَـابِقُ النَّهَار وَكُلٌّ فِي فَلَكَ بِسَبْبَحُونَ) (يس: ٣٧- ٣٩).

(وَهُوَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ) لما ذكر أنه قد أحاطً بكل شيء علمًا، خصّ الصدور بالذكر حتى لا يظن ظان أنه سيحانه أحاط يكل شيء علمًا مما ظهر، لا مما خفي واستقر في الصدور واستقر، كما قال تعالى: (ألا إنْهُمْ يَثْنُونَ صُدُورَهُمْ لِيَسْتَخْفُوا مَنْهُ أَلَا حِينَ يَسْتُغْشُونَ ثِيَابَهُمْ يَعْلَمُ مَا يُسِـرُونَ وَمَـا يُعْلِنُونَ إِنَّهُ عَلِيمً بذاتِ الصَّدُورِ) (هود: ٥)، وكما قَال تعالى: (سَوَاء مَنكُم مَّن أَسَرَّ الْقُوْلِ وَمَن جَهَرَ بِهِ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ بِاللَّبْلِ وَسَارِبُ بِالنَّهَارِ) (الرعد: ١٠)، وقال تعالى (وَأُسْرِوا قَوْلَكُمْ أَوِ اجْهَرُوا بِهِ إِنَّهُ عَلِيمُ بِذَاتِ الصِّدُوَرِ. أَلاَ يَعْلَمُ مَنْ خلق وهأو اللطيف الخب () (الملك: ١٣، ١٤)، وقال تعالى: (وَإِعْلَمُ وا أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي أنفسيكُمْ فَاحْدَرُوهُ) (العقرة: ٢٣٥)، فاحذريا عبد الله أن يطلع الله في صدرك على رباء أو نفاق، واحذر أن يطلع في صيدرك على حقد لمسلم أو عداوة له، أو غير ذلك مما لا يرضاه.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

(العدد الخامس السنة الثلاثون الوجه ) (1)

149

أخرج مسلم في «صحيحه» عن حنظلة الأُسيّدي (وكان من كُتَّاب<sup>(۱)</sup> رسول الله ﷺ) قال: لقيني أبو بكر، فقال: كيف أنت يا حنظلة؟ قال: قلت: نافق حنظلة، قال: سبحان الله! ما تقول؟ قال: قلت: نكون عند رسول الله ﷺ يُذَكرنا بالنار والجنة، حتى كأنا رأي عين، فإذا خرجنا من عند رسول الله عافسنا الأزواج والأولاد والضيعات فنسينا كثيرًا، قال أبو بكر: فوالله إنا لنلقى مثل هذا، فانطلقت أنا وأبو بكر حتى دخلنا على رسول الله ﷺ، علت: نافق حنظلة يا رسول الله، فقال رسول الله ﷺ : «وما ذاك؟» قلت: يا رسول الله، نكون عندك تذكرنا بالنار والجنة حتى كأنا رأي عين، فإذا حرجنا من عندك عافسنا الأزواج والأولاد والضيعات، نسينا كثيرًا، فقال رسول الله ﷺ: «وما ذاك؟» قلت: يا رسول الله، ولكن يا حنظلة ساعة وساعة» ثلاث مراري عن مايا الم يُكْذ والذي نفسي بيده، إن

وفي رواية عند الترمذي عن حنظلة: أنه مر بأبي بكر وهو يبكي، فقال: ما لك يا حنظلة؟ قال: نافق حنظلة.

> - عـافـسنا: قـمنا بحـاجـة الأزواج والأولاد والمعاش واشتغلنا به.

 الضيعات: جمع ضيعة، وهو ما يكون منه معاش الرجل من مال يتاجر فيه أو حرفة يمتهنها أو صناعة يعمل فيها.

النفاق: قال الراغب في مفرداته: النفق: الطريق النافذ والسرب في الأرض النافذ فيه. قال تعالى: (فَإِن اسْتَطَعْتَ أَن تُبْتَغِي نَفَقًا في الأَرْض) (الأنعام: ٣٥)، ومنه نافقاء اليربوع، وقد نافق اليربوع ونفق، ومنه: النفاق، وهو الدخول في الشرع من باب والخروج عنه من باب، وعلى ذلك نبه سيحانه وتعالى بقوله: (إِنَّ الْمُنَافِقِينَ هُمُ الْفَاسِقُونَ) (التوبة: ٢٧)، أي الخارجون من الشرع، وجعل الله المنافقين في شرا من الكافرين، فقال: (إنَّ الْمُنَافِقِينَ في الدَرَكِ الأسْفُلِ مِنَ النَّالِ) (النساء: ١٤٥).

قال أبو السعادات بنَ الأثير في النهاية: قد تكرر في الحديث ذكر النفاق، وما تصرف منه

اسمًا وفعلاً وهو اسم إسلامي لم تعرفه العرب بالمعنى المخصوص به، وهو الذي يستر كفره ويظهر إيمانه، وإن كان أصله في اللغة معروفًا يقال: نافق ينافق منافقة ونفاقًا، وهو مأخوذ من النافقاء: أحد جحور اليربوع، إذا طلب من واحد هرب إلى الآخر وخرج منه، وقيل: هو من النفق؛ وهو السرب الذي يستتر فيه لستره كفره. وفي حديث حنظلة: (نافق حنظلة) أراد أنه إذا كان عند النبي أخلص وزهد في فيها؛ فكانه نوع من الظاهر والباطن ما كان يرضى أن يسامح به نفسه. وفيه: «أكثر منافقي هذه الأمة قراؤها»<sup>(٢)</sup>. أراد بالنفاق ماهنا الرياء؛ لأن كليهما إظهار غير ما في ماليان. (انتهى كلام أبي السعادات).

الجلمة الأولي

قال ابن رجب: لما تقرر عند الصحابة رضي الله عنهم أن النفاق هو اختالاف السار والعلانية؛ خشى بعضهم على نفسه أن يكون



# النف أق الأكبر : هو إظهار الإيمان بالله واليوم الآخر وإبطان ما يناقف هكله أو بعضه ٤

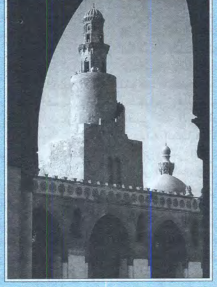
# بقلم الرئيس العام

إذا تغير عليه حضور قلبه ورقته وخشوعه عند سـمـاع الذكـر برجـوعـه إلى الدنيـا والاشتـغال بالأهل والأولاد والأمـوال أن يكون ذلك منه نفاقًا.

أعلمــهم النبي ﷺ أن هذه الحــال منهم لا تقتضي بقاءهم على وتيرة واحدة، وأن مثل هذا لىس نفــاقًـا، لا ىكون

> الرجل منافقاً بأن يكون في وقت على الحضور وفي وقت على الفتور، ففي ساعة الحضور تؤدون حقوق ربكم، وفي ساعة الفتور تقضون حظوظ أنفسكم.

> وقال البخاري في صحيحه، كتاب الإيمان: باب خوف المؤمن من أن يحبط عمله وهو لا يشعر: وقال إبراهيم التيمي: ما عرضت قولي على عملي إلا خشيت أن أكون مكذًباً. وقال ابن أبي مليكة: أدركت ثلاثين من أصحاب النبي تلك كلهم يخاف أحد يقول: إنه على إيمان



نفاقًا.

إله إلا هو ما مضى مؤمن قط ولا بقي إلا وهو من النفاق مشفق، ولا مضى منافق قط ولا بقي إلا وهو من النفاق أمن. وكان يقول: من لم يخف النفاق فهو منافق.

والصحابة الذين أدركهم ابن أبي مليكة من أَجَلَّهم عائشة وأختها أسماء وأم سلمة والعبادلة الأربعة وأبو هريرة وعقبة بن الحارث والمسور بن مخرمة، فهؤلاء ممن سمع منهم، وقد أدرك بالسن جماعة أجل من هؤلاء،

كعلى بن أبي طالب وسعد بن أبي وقاص، وقد حزم بأنهم كانوا يخافون النفاق في الأعمال، ولم ينقل عن غيرهم خلاف ذلك، فكأنه إجماع، وذلك لأن المؤمن قد يعرض عليه في عمله ما يشوبه مما يخالف الإخــلاص، ولا يلزم من خوفهم من ذلك وقوعه منهم، بل ذلك على سبييل المبالغة منهم في الورع والتقوى، رضى الله عنهم. (فتح الباري ج١، ص١٣٦). قال البخارى: قال أناس لابن عسمر: إنا ندخل على سلطاننا، فنقول لهم خلاف ما نتكلم إذا خرجنا من عندهم. قال: كنا نعدها

جبريل وميكائيل، ويُذْكَر عن الحسن: ما خافه إلا مؤمن، ولا آمنه إلا منافق، وما يحذر من الإصرار على النفاق والعصيان من غير توبة؛ لقُوله تعالى: (وَلَمْ يُصَرُواْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمُ يَعْلَمُونَ) (آل عمران: ١٣٥). قال ابن حجر: إن الحسن يحلف بالله الذي لا

والنفاق في اصطلاح الشرع ينقسم إلى: أكبر، وأصغر.

النفاق الأكبر- نسأل الله السلامة-: هو إظهار الإيمان بالله واليوم الآخر وإبطان ما يناقضه كله أو بعضه، وهذا هو النفاق الذي كان على عهد النبي ﷺ. وهذا أهله في الدرك الأسفل



Upload by: altawhedmag.com

من النار.

والنفاق الأصغر: وهو نفاق العمل، وهو يرجع إلى الخصال الخمس:

الأولى: أن يُحَــدث إنســانًا بـحــديث هـو له مصدق، بينما هو عليه كاذب.

والعامي: إذا وعد أخلف، وهو على درجتين، أشدهما أن يضمر عند الوعد ألا يفي به. والثانية أن تكون نيته أن يفي ثم لا يفي بغير عذر أصابه.

الثالث: إذا خاصم فجر، وذلك بأن يخرج عن الحق عمدًا حتى يُصيَّر الحق باطلاً والباطل حقًا.

الراب: إذا عاهد غدر، يدخل في ذلك جميع العقود من المبايعات والمناكحات والذور، فلا يراعي عقدًا، إنما همه دنياه، يغدر إذا صور له شيطانه أن الكسب الدنيوي في الغدر، ولا يفي إلا إذا ظن أن الكسب الدنيوي في الوفاء.

وقد أمر الله في كتابه بالوفاء بعهود المشركين إذا أقاموا على عهودهم ولم ينقضوها، وعهود المسلمين فيما بينهم شانها أعظم، والوفاء بها أوجب.

الحامس خيانة الأمانة.

والنفاق الأصغر وسيلة إلى النفاق الأكبر، كما أن المعاصي بريد الكفر. فـمن أصـر على المعصية يخشى عليه أن يسلب الإيمان قبل الموت.

فمن أصبر على نفاق المعصية خشي أن يفضي به إلى نفاق الكفر.

ومن أعظم النفاق العملي أن يعمل الإنسان عملاً يُظهر أن قصده به الخير وإنما عمله ليتوصل به إلى غرض سيئ، ثم إذا تحقق له ما أراد فرح بمكره وخداعه وأسعده حمد الناس له، وقد حكى القرآن عن المنافقين ذلك مقوله سبحانه: (اتَخَذُواْ مَسْجدًا ضرّارًا وكُفْرًا وَتَفْرِيقًا بَيْنَ الْمُؤْمَنِينَ وَإِرْصَادًا لَمَنْ حَارَبَ اللَّهُ وَرَسُولَهُ من قَبْلُ ولَيَحَدْهَنَ إِنْ أَرَدْنَا إِلاً الْحُسْنَى وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذَبُونَ) (التوبة: 10).

والنفاق يحبط العمل، وإن كان إحباط النفاق العملي غير إحباط النفاق الأكبر.

قال ابن العربي: الإحباط إحباطان: أحدهما إبطال الشيء للشيء وإذهابه جملة كإحباط

الإيمان للكفر والكفر للإيمان، وذلك من الجهتين إذهاب حقيقي. ثانيهما إحباطاً الموازنة إذا جعلت الحسنات في كفة والسيئات في كفة. فمن رجحت حسناته نجا، ومن رجحت سيئاته وقف في المشيئة، إما أن يغفر له، وإما أن يعذب، فالتوقيف إبطالُ ما؟ لأن توقيف المنفعة في وقت الحاجة إليها إبطال لها، والتعذيب إبطال أشد منه إلى حين الخروج من النار. ففي كل منهما إبطال نسبي، أطلق عليه اسم الإحباط مجازاً، وليس هو الجنة عاد إليه ثواب عمله، وهو بخلاف قول الجموا على العاصي بحكم الكافر، وهم معظم القدرية. (انتهى).

كان حال العرب قبل بعثة النبي ﷺ كما وصفه في قوله: «إن الله نظر إلى أهل الأرض فمقتهم عربًا وعجمًا إلا بقايا من أهل الكتاب». فلما بعث النبي ﷺ خرج من أهل المقت طائفة المؤمنين الذين ظهروا بإيمانهم وعملوا به علانية- حتى طغت قريش عليهم تعذيبًا، تكونت طائفة ثالثة هي طائفة المؤمنين الذين يختفون بإيمانهم كلَّ ذلك بمكة، فلما هاجر النبي ﷺ إلى المدينة، وكانت الدعـوة قـد سيقته إليها بأهل العقية ودعوة مصعب بن عمير رضى الله عنهم، كان أهل المدينة مؤمن بظهر إيمانَه، وكافر يظهر كفره، وظل الحال كذلك حتى غزوة بدر وظهور المسلمين على المشيركين، ونصبر الله لهم، فكان يوم الفرقان دخل عبد الله بن أبى بن سلول في الإسلام ظاهرًا مع كفره باطنًا، طلبًا للوجاًهة، كما أخرج البخاري في صحيحه عن أسامة بن زيد- في حديث طويل جاء في أخره-: فلما غزا رسول الله ﷺ بدرًا فقتل الله به صناديد كفار قريش، قال ابن أبي بن سلول ومن معه من المشركين وعبدة الأوثان: هذا أمر قد توجه، فبايعوا الرسول ﷺ على الإسلام فأسلموا. (البخارى: ٤٥٦٦).

فكان ذلك أول ظهور النفاق، فكان النفاق في جماعة من أهل المدينة دخلوا في الإسلام طلبًا للوحــاهة وحـفظًا للنفس والمال، فلمــا ظهـر



Upload by: altawhedmag.com

الإسلام على البلاد التي حول المدينة ظهر النُفاق في بعض الأعراب؛ لذا قال تعالى: (وَمِمَنٌ حَوَّلَكُمْ مِّنَ الأَعْرَاب مُنَافِقُونَ وَمِنْ أَهْل الْمُدَيِنَة مَرَدُواْ عَلَى النَّفَاقِ لاَ تَعْلَمُ هُمَ نَحْنُ نَعْلَمُ هُمٌ)، ومع أنه تَ وأصحابة كانوا لا يعرفونهم على وجه التحديد واليقين، إلا أنه مع التعامل معهم أخذوا يسفرون عما في باطنهم، كما قال تعالى: (قَدْ بَدَتِ الْنَعْضَاءُ مِن أَفُوَاههمْ وَمَا تُخْفِي صَدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بَيَنًا لَكُمُ وقال سبحانه: (ولَوْ نَشَاء لأَرَيْنَاكَهُمْ فَلَعَرَقْتَهُم بسيماهمْ ولَتَعْرِفَتُهُمْ في لَحْنِ الْقَوْلِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ أَعْمَالَكُمُ) (محمدَ: ٣٠).

وقد يسر الله في آخر الغزوات غزوة تبوك التي فضحت المنافقين وكشفتهم، فأما من خرج منهم إلى الغزوة وأرادوا قتل النبي تلك، فقد عرَّفهم لحذيفة بن اليمان وكانوا اثنا عشر رجلاً، وأما الذين تخلفوا عنه فقد اجتمعوا عند رجوعه في المسجد يعتذرون له، وكانوا نحو ثمانين، فعرف الله المنافقين لسائر المؤمنين بذلك، وكان حذيفة يمتنع عن الصلاة

على من سماهم له رسول الله ﷺ. فلما مات النبي ﷺ ألقى الله على لسان عمر بن الخطاب كلمات هدد فيها الناس وصرخ يهدد المنافقين أن يضرب أعناقهم فاعتزل المنافقون في بيوتهم، فلم يشاركوا في الحياة العلمية ولا العملية للمسلمين؛ لذا فإنه لم ينقل عنهم من الحديث شيء، وإنما نقل عن الصحابة، والصحابة كلهم عدول. والله أعلم.

أطلت الكلام عن النفاق لتبرئة الصحابة رضوان الله عليهم، مع شدة خوفهم على أنفسهم، وهم أعلى الأمة إيمانًا، وإنما نال منهم أهل الضلال، ومن أخبتهم الشيعة-لعنهم الله- أما أهل السنة فهم يحبون الصحابة ويترضون عنهم جميعًا، ويسكتون عما شجر بينهم، والأمر يحتاج إلى مزيد تفصيل لا يتسع له المقام.

وإلى العدد القادم إن شاء الله تعالى لنتم الكلام حول حديث حنظلة الذي أخرجه الإمام مسلم. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

#### ليهو امش:

#### (١) كُتُاب النبي ﷺ:

أبو بكر الصديق، وعمر بن الخطاب، وعثمان بن عفان، وعلي بن أبي طالب، وطلحة بن عبيد الله، والزبير بن العوام، وأبو سفيان بن حرب، وعمرو بن العاص، ويزيد بن أبي سفيان، وخالد بن الوليد، وأبان بن سعيد بن العاص، وأبي بن كعب، والأرقم بن أبي الأرقم، ويريدة بن الحصيب، وثابت بن قيس بن شماس، وجهيم بن الصلت، وجهيم بن سعد، وحنظلة بن الربيع، وحويطب بن عبد العزى، والحصين بن عمير، وحاطب بن عمر، وحذيفة بن اليمان، وخالد بن زيد، وخالد بن سعيد بن العاص، وزيد بن ثابت، وسعيد بن العاص، وشرحبيل بن حسنة، وعامر بن فهيرة، وعبد الله بن الأرقم، وعبد الله بن عبد الله بن أبي سنيد بن العاص، وزيد بن ثابت، وسعيد بن العاص، وشرحبيل بن حسنة، وعامر بن فهيرة، وعبد الله بن الأرقم، وعبد الله بن عبد الله بن أبي بن سلول، وعبد الله بن رواحة، وعبد الله بن زيد، وعبد الله بن سعد بن أبي السرح، وعبد الله بن أسد، والعلاء بن الحضرمي، والعلاء بن عقبة، وعبد العزيز بن خطل (ارتد)، ومحمد بن مسلمة، ومعاوية بن أبي سفيان، ومعيقيب بن أبي قاصة، والمعيرة بن شعبة.

(٢) حديث: «أكثر منافقي أمتي قراؤها» أخرجه أحمد وغيره عن عبد الله بن عمرو وعقبة بن عامر وغيرهما، وسنده صحيح، والمعنى ما يقع من الرياء- كما ذكر ابن الأثير فيما نقلناه- ويوضح ذلك حديث عقبة بن عامر عند أحمد مرفوعًا: «الجاهر بالقرآن كالجاهر بالصدقة، والمسر بالقرآن كالمسر بالصدقة». قال الترمذي: ومعنى هذا الحديث أن الذي يسر بقراءة القرآن أفضل من الذي يجهر بقراءة القرآن؛ لأن صدقة السر أفضل عند أهل العلم من صدقة العلانية. وإنما معنى هذا عند أهل العام لكي يأمن الرجل من العجب؛ لأن الذي يسر بالعمل لا يخاف عليه العجب ما يخاف عليه من علانية. (انتهى كلام الترمذي). ولما كان معلم القرآن لابد أن يجهر به ليعلم الناس ويسمعهم حذر النبي تنه من دخول النفاق عليه بقوله: «أكثر منافقي أمتي قراؤها» ليراقب نفسه فيخلص عليه لا ليمتنع عن التعليم لشدة حاجة الناس إليه ولعظم درجته عند الله. فالحديث فيه الوصية للقراء ودعوتهم للإخلاص حتى لا يضيع الأجر العظيم المعد لهم. والله أعلم.





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه.. أما بعد .. فقد خلق الله الإنسان واستخلفه في الأرض، وحمَّله أمانة التكليف ليختبره ويبلوه ليميز الله الخبيث من الطيب: (تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَنَىْءٍ قَصِدِيرٌ. الَّذِي خَلَقَ الْمَـوْتَ وَالْحَـيَاةَ لِيَـبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً وَهُوَ الْعَزِينُ الْغَفُورُ) (الملك: ١، ٢). والناس بعد هذا التكليف والاختيار قسمان: (فَرِيقٌ فِي الْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي السَّعِير) (الشورى: ٧)، (فَمِنْهُمْ شَقِيٍّ وَسَعِيدٌ. فَأَمَّا الَّذِينَ شَقُواْ فَفِي النَّارِ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرُ وَشَهِيقٌ. خَـالِدِينَ فِيهِا مَا دَامَتِ السَّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ إِلاَّ مَا شَبَاء رَبُّكَ إِنَّ رَبُّكَ فَعَّالُ لِّمَا يُرِيدُ. وَأَمَّا الَّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي الْجَنَّةِ خالدينَ فيها ما دَامَتِ السَّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ إِلاَّ مَا شَاء رَبُّكَ عَطَاءً غَـبْرَ مَحْدُون) (هود: ١٠٥ - ١٠٨).

بقلم د. جمال المراكبي

ولهذا كان الفلاح والنجاح والسعادة في الدنيا والآخرة في النجاة من النار والفوز بالجنة: (فَمَن زُحْزِحَ عَنِ النَّارِ وَأَدْخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ وَمَا الْحَيَاةُ الدُُنَّيَا إِلاَّ مَتَاعُ الْغُرُورِ) (آل عمران: ١٥٨).

وقد سمع النبي ﷺ رجلاً يدعو يقول: اللهم إني أسالك تمام النعمة. فقال للرجل: «أتدري ما تمام النعمة؟» فقال الرجل: دعوة دعوت بها أرجو بها الخير. فقال النبي ﷺ: «فإن من تمام النعمة دخول الجنة والفوز من النار». رواه الترمذي وحسنه.

وأكثر الناس يتعرضون لنعم الله التي لا تحصى في الدنيا ويعرضون عن تمام النعمة والعافية فيبوءون بالخسران المبين: (وَالْعَصْرِ. إِنَّ الإنسَانَ لَفِي خُسْر. إلاَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ) (العصر: ١-٣).

## أسباب النجاة والفوز 22

ولهذا أمرنا النبي ﷺ أن نتعرض لأسباب النجاة والفوز والسعادة في الدنيا والآخرة، وأن نتجنب أسباب الهلاك والخسران، ونسأل الله العافية من كل سوء، فقال ﷺ: «اسألوا الله العفو والعافية، فإن أحدًا لم يُعط بعد اليقين خيرًا من العافية». الترمذي وابن ماجه وأحمد بسند صحبح.

(١٦) ( الفصل العدد الخامس السنة الثلاثون)

وقال ﷺ: «فإنك إن أعطيت العافية في الدنيا وأعطيتها في الآخرة فقد أفلحت». الترمذي وحسنه.

# الحرص على ما ينفع المؤمن ( إ

لأجل هذا يجب على كل عاقل فطن أن يأخذ بأسباب الفلاح والنجاح والفوز بالجنة والنجاة من النار، وهذا هو مقصد كل مؤمن قوي يحرص على ما ينفعه في دنياه وأخرته، مستمدًا العون والتوفيق من الله: «المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، وفي كل خير، احرص على ما ينفعك، واستعن بالله ولا تعجز، فإن أصابك شيء فلا تقل لو أني فعلت كان كذا وكذا، ولكن قل: قدر الله وما شاء فعل، فإن لو تفتح عمل الشيطان». مسلم.

أسباب الفلاح والسعادة !!

| انجنيها: | ولكن ما هي أسباب الفلاح والسعادة |
|----------|----------------------------------|
|          | أولأ الإيمان أعظم وسائل الفلاح:  |

قال تعالى: (قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ. الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ. وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّعْو مُعْرضُونَ. وَالَّذِينَ هُمْ للِزُّكَاةِ فَاعلُونَ. وَالَّذِينَ هُمْ لَفُرُوجِهِمْ حَافَظُونَ. إِلاَّ عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانَهُمْ فَإِنَّهُمْ عَيْرُ مَلُومِينَ. فَمَنَ الْبَتَعَى وَرَاء ذَلِكَ فَأُوْلَئَكَ هُمُ الْعَادُونَ. وَالَّذِينَ هُمْ لأَمَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ. وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوَاتِهِمْ لِمُحَافِقُونَ. أُوْلَئِكَ هُمُ الْوَارِثُونَ. الَّذِينَ يَرِثُونَ الْفَرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ) (المُوَمَنُونَ: 1–11).

فانظر إلى صفات المؤمنين في هذه الآيات وفي غيرها يتبين لك طريق الفلاح والفوز بالجنات العلى والخلود فيها، ولهذا قال الله سبحانه عن عباده المؤمنين: (الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ. والَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِالآخَرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ. أُوْلَنَكَ عَلَى هُدًى مَن رَبَّهِمْ وَأُوْلَـتَكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ) (البقرة: ٣-٥).

فلا فلاح بغير الإيمان، ولا وسيلة أعظم من الإيمان، فعليه تقوم العبادة، وبغيره لا تصح

عبادة ولا تُقبل قربة، ولا يدخل الجنة إلا نفس مؤمنة، ولا يبقى في النار إلى من لم يستقر في قلبه مثقال ذرةٍ من إيمان.

ابتغاءالوسائل التي توصل إلى الجنة (١

ولهذا أمر الله المؤمنين بابتغاء الوسائل التي توصل إلى الجنة ولم يأمر غير عرب المؤمنين بتحصيلها؛ لأنهم بدون الإيمان لا يحققون فلاحًا ولا نجاحًا ولا يبوءون إلا بالخسران المبين. قال تعالى: (وَمَن يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِنَّهُ لاَ يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ) قَارِنَّمَا حِسَابُهُ عِندَ رَبَّهِ إِنَّهُ لاَ يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ) (المؤمنون: ١٨). وقال تعالى: (فَمَن شَقَلَتْ مَوَازِينُهُ قَاوُلْكَكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ. وَمَنْ حَقَتْ مَوَازِينُهُ فَأُوْلَكَكِ النَّذِينَ حَسِرُوا أَنفُ سَمَهُمْ فِي جَهَمَّمَ خَالِدُونَ) (المؤمنون: ١٨، ١٢). وقال تعالى: (إنَّ الَذِينَ يُفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ لاَ يُفْلِحُونَ) (النحل: ١٦).

# ثانيا التقوى من وسائل الفلاح ،

أما المؤمنون فينادي عليهم ربهم أمرًا إياهم بالتقوى. قال اللَّه تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُواْ اتَّقُواْ اللَّه وَابْتَغُواْ إِلَيهِ الْوَسَبِيلَةَ وَجَاهَدُواْ فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ) (المائدة: ٣٥)، وقال: (فَاتَّقُواْ اللَّهُ يَا أُوْلِي الأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ) (المائدة: ١٠٠). وقال تعالى: (وَاتَقُواْ اللَّهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ) (المودة: ١٨٩).

وجماع التقوى أن تفعل ما أمر به الله على نور من الله، ترجو ثواب الله، وأن تترك ما حرم الله على نور من الله، تخاف من عذاب الله، فتترك الربا والخمر والميسر وكل ألوان الحرام. قال عز وجل: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَتُّكُلُواْ الرِّبَا أَضْعَافًا مُضَاعَفَةً وَاتَّقُواْ اللَّهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ) (آل عمران: الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالأَنصَابُ وَالأَرْلاَمُ رِجْسٌ مَنْ عَمَلِ الشَيْطَان فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تَقْلِحُونَ) (المائدة: ٩٠).

# ثالثًا: ذكر الله من وسائل الفلاح:

ومن أعظم وسائل الفلاح ذكر الله تعالى، فإنه من أفضل وأيسر العمل الصالح. قال اللَّه تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا لَقِيتُمْ فِئَةً فَاتْبُتُواْ وَانْكُرُواْ

العدد الخامس السنة الثلاثون الوجه

اللَّهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُفْلَحُونَ) (الأنفال: ٤٥). وقال تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ارْكَعُوا وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَافْعَلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ) (الحج: ٧٧). وقال: (فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَاةُ فَانتَشْرُوا فِي الأَرْضِ وَابْتَغُوا مَنِ فَضَلِ اللَّهِ وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِرًا لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ) (الجمعة: ١٠).

وفي الحديث الصحيح يقول النبي ﷺ: «ألا أنبئكم بخير أعمالكم وأرضاها عند مليككم وأرفعها في درجاتكم، وخير لكم من إعطاء الذهب والورق، ومن أن تلقوا عدوكم فتضربوا أعناقهم ويضربوا أعناقكم؟» قالوا: وما ذاك يا رسول الله؟ قال: «ذكر الله». رواه ابن ماجه وأحمد.

وقال معاذ بن جبل: ما عمل امرؤ بعمل أنجى له من عذاب الله من ذكر الله.

ولهذا كان النبي ﷺ يذكر الله على كل أحيانه. رواه مسلم.

وقال للأعرابي الذي شكى كثرة الشرائع، فقال: إن شىرائع الإسىلام قد كثرت عليّ فأنبثني منها بشيء أتثبت به. فقال: «لا يزال لسانك رطبًا من ذكر الله عز وجل». رواه ابن ماجه.

رابعًا؛ الجهاد في سبيل الله من أعظم وسائلً الفلاح:

قــال تـعــالى: (وَجَــاهِدُواْ فِي سَــبِـيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ) (المائدة: ٣٥)، وهذا يشمل جـهـاد النفس وجهاد الشيطان وجهاد الكفار وجهاد المنافقين.

مراتب جهاد النفس 22

وأما جهاد النفس فعلى مراتب:

١- أن يجاهد الإنسان نفسه على تعلم الهدى ودين الحق الذي لا فلاح لها ولا سعادة في معاشها ومعادها إلا به، ومتى فاتها علمه شقيت في الدارين.

٢- أن يجاهدها على العمل به بعد علمه، وإلا فمجرد العلم بلا عمل إن لم يضرها لم ينفعها.

٣- أن يجاهدها في الدعوة إليه وتعليمه من لا يعلمه، وإلا كان من الذين يكتمون ما أنزل الله من البينات والهدي، ولا ينفعه علمه، ولا يُنجيه من

أنوصه العدد الخامس السنة الثلاثون

(11)

عذاب الله.

٤- أن يجاهدها على الصبر على مشاقً الدعوة إلى الله، وأذى الخلق، ويتحمل ذلك كله لله، فإذا استكمل هذه المراتب الأربع، صار من الرَّبَّانيينَ، فإن السلف مُجمعُونَ على أن العالم لا يستحق أن يُسمى ربانيًا حتى يعرف الحق، ويعمل به، ويُعلَّمَه، فمن علم وعَملَ وعلَّمَ فذاكَ يُدعى عظيمًا في ملكوت السماوات.

وأما جهاد الشيطان، فمرتبتان:

إحداهما: جهادُه على دفع ما يُلقى إلى العبد من الشبهات والشكوك القادحة في الإيمان.

الثانية: جهاده على دفع ما يُلقى إليه من الإرادات الفاسدة والشهوات، فالجهادُ الأول يكون بعده اليقين، والثاني يكون بعده الصبر. قال تعالى: (وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمًا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتَنَا يُوقَنُونَ) (السَجدة: ٢٤)، فأخبر أن إمامة الدين، إنما تُنال بالصبر واليقين، فالصبر يدفع الشهوات والإرادات الفاسدة، واليقين يدفع الشكوك والشبهات.

وأما جهادُ الكفار والمنافقين، فأربع مراتب: بالقلب، واللسان، والمال، والنفس، وجهادُ الكفار أخصُ اللد، وجهادُ المنافقين أخصُ باللسان.

وأما جهاد أرباب الظلم، والبدع، والمنكرات، فثلاث مراتب: الأولى: باليد إذا قَدَرَ، فإن عَجَنَ، انتقل إلى اللسان، فإن عجن، جاهد بقلبه، فهذه ثلاثة عشر مرتبة من الجهاد، و«من مات ولم يغز ولم يُحدث نفسه بالغزو، مات على شعبة من النفاق». اهه. «زاد المعاد».

خامسًا؛ الصبروالمُشابرة من أعظم وسائل رالفلاح:

قال تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُواْ اصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَاتَّقُواْ اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ) (آل عمران: ٢٠٠)، وقال تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُواْ اسْتَعِينُواْ بِالصَبْرِ وَالصَّلَاَةِ)، والصبر على أنواع. أولاً: صبر على طاعة اللَه.

وهذا بكون بالحرص على الطاعة والمداومة

عليها والإخلاص لله تعالى فيها، وإيقاعها على مقتضى العلم بمتابعة سنة النبي ﷺ.

( ثانيا: صبر عن معصية الله:

وهذا يكون بالخوف من عقاب الله، والحياء من الله تعالى أن يراه الله على معصية، فلا يستهين العبد بنظر الله إليه ويستفيد العبد من ذلك الإبقاء على الإيمان، والحرص على زيادته؛ لأن الإيمان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية، والحذر من الحرام فيترك الشبهات، بل ويصبر على الكثير من المباحات حذرًا من الوقوع في الحرام.

ثالثًا: صبر على البلاء:

والبلاء قسمان: نعمٌ يحبها العبد، ومصائب يكرهها العبد.

فيشكر الله على فضله ونعمه، ويصبر على بلائه وقضائه، ويستعين على ذلك بملاحظة حسن الجزاء وانتظار روح الفرج، وتهوين البلاء بتذكر صنوف النعم، وفي هذا يكون البلاء كله خير.

قال رسول الله ﷺ: «عجبًا لأمر المؤمن إن أمره كله له خير، وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن، إن أصابه سراء شكر فكان خيرًا له، وإن أصابه ضراء صبر فكان خيرًا له». مسلم.

سادساً؛ التوبة من الذنوب والخطايا سبيل أهل (لفلاح:

قال تعالى: (وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ) (النور: ٣١).

وقال تعالى: (وَمَن لَّمْ يَتُبُ فَاوُلَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ)، (فَاَمًا مَن تَابَ وَاَمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَعَسَى أَن يَكُونَ مِنَ الْمُقْلِحِينَ) (القصص: ٦٧)، فمن تاب من الذنوب وصدق الله في توبته تاب الله عليه، وبدل سيئاته حسنات، وكان على رجاء الفلاح والنجاح والفوز بالجنة والنجاة من النار، ومن لم يتب فهو من الظالمين.

ولهذا كان النبي ﷺ يحرص على التـوبة ويحث عليها بقوله: «والله إني لأستـغفر الله وأتوب إليه في اليـوم أكـثر من سـبـعين مـرة». البخاري.

سابعا: الإنفاق في سبيل الله من أعظم وسائل الفلاح:

فالإنسان بطبعه شحيح يضن بما رزقه الله، فلا ينفق إلا على هواه، والمؤمن الفطن يعلم أن المال مال الله، استخلف العبد فيه، فينفق من مال الله، يبتغي بذلك وجه الله، ويرجو ثواب الله، ويهذب نفسه الأمارة بالسوء، حتى تطمئن لحكم الله. قال تعالى: (وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ) (الحشر: ٩).

وقال تعالى: (فَاتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ وَالْمِسْكِنَ وَابْنَ السَّبِيلِ ذَلِكَ خَيْرُ لَلَّذِينَ يُرِيدُونَ وَجْهَ اللَّهِ وَأُوْلَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ) (الروم: ٣٨).

تامناً: ومن اسباب الفلاحان يرجع العبد المؤمن في أقواله وأفعاله وتعاملاته إلى شرع الله، وأن يتحاكم إليه عند النزاع.

قال تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُوْلِي الأَمْرِ مِنكُمْ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخرِ ذَلِكَ خَيْرُ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا) (النساء: ٥٩)، وقال تعالى: (إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ أَن يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُوْلَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ) (النور: ٥١).

هذه بعض وسائل الفلاح المذكورة في القرآن الكريم، وهي بمثابة المنهاج والدستور الذي يعتصم به المؤمنون والمفلحون، ويوالون من اعتصم به، ويعادون من أعرض عنه، ولو كان من أقرب الناس إليهم.

قال تعالى: (لاَ تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخر يُوَادُونَ مَنْ حَادً اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا اَبَاءهُمُ أَوْ أَبْنَاءهُمْ أَوْ إِحْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أُوْلَئِكَ كَــتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الإيمانَ وَآيَدَهُم بِرُوحٍ مَنْهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَاتٍ تَجَرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أَوْلَئِكَ حِزْبُ اللَّهِ أَلاَ إِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ) (المجادلَة: ٢٢). والله ولى التوفيق.

العدد الخامس السنة الثلاثون أوجه

النَّفْسُ بِالنَّفْسِ شَـرْعُ الذِّكْـرِ نَتْلُوهُ والحقُّ دَيْنٌ عَلَى الأحرار فَاقْضُوهُ لا تُدْبِرُوْا مِنْ عَدُوٍّ دَاسَ مَـوْطِنَبًا هيئًا إلى ساحة الْهَ يُجَاء فَارْمُوهُ هُمُ البَهُ وْدُ مَدَى الأَزْمَانِ لَعْنَتُ هُمْ عَـاثُوا فَـسَـادًا وَعَـهْدُ اللَّهِ خَـانُوهُ انْظُرْ إلى عَهْدِهِمْ لِلْمُصْطَفَى نَقَصْوْا وَقَادَهُمْ مَكْرُ شَيْطَانِ أَطَاعُوهُ ماذا يُقالُ عن التَّوْحِيدِ رَايَتِنَا؟ غَ بْظُ بُخَ الطُهُمْ فَ الْغَيُّ بَأْتُوهُ مُوْتُوْا بِغَيْطِحُمُوْ فَالذُّورُ مُؤْتَلِقٌ يَهْدِي الْوَرَى وَجَمِيعُ الْخَيْرِ يَجْنُوهُ فَــــأَيْنَ هَيْحَلُحُمْ هذا الَّذِي ذَهَبَتْ أَطْلالُهُ واتَّى القُصرِانُ بَتْلُوهُ؟ القدسُ في القلب والأشواقُ تُلْهِبُنَا والْوَجْدُ بَكُوى الحَشَا فَالسَلَّمَ أَلْقُوهُ!! فَهَلْ رَأَوْا مَقْتَلَ الأطفال سُنْعِدُهُمُمْ ا فالحقُّ يَصْرُخُ.. رَبَّاهُ وَيَدْعُ وهُ! هذا هو المسحدُ الأقصى بُعَاتِئُنَا هَذِي القُـرُودُ لِرَوض الطُّهْـر دَاستُـوهُ!! أَيْنَ الأَوَالِيْ وَسَيْفُ الحَقِّ يَرْفَعُنِيْ؟ تَعْلُوْ المَهَابَةُ فَوقَ الْقُدْس فَارْوُوهُ مِنْ كُلِّ عِــزٍّ لَنَا وَامْلُوْا مَــقَـالَتَكُمْ إنَّ العدوَّ بِمَكْرِ جَاءَ فَاسْقُوهُ مَا عَادَ خَبْرٌ بُعَبْدَ القُدْس بُفْرِحُنَا فَلَنْ يَضِيعَ حِمَى، فَالْعُرْبُ عَلُّوهُ للقُدْس رَبِّ فَيَحْمِيهَا بِقُدْرَتِهِ هُوَ القَـوِيُّ وَذُو الإِخْـرَام فَـارْجُـوهُ شعر: عَسَى الإلَهُ تُعِدْدُ المَجْدَ ثَانِيَةً زكريا عبد المحسن لأُمَّةِ المُصْطَفَى بِالْفَصْنُل تَعْلُوهُ هَيًّا جُنُوْدَ الهُدَى ضُمُّوا صُفُوْفَكُمُ نَحْوَ العُلاَ وسِتَارَ البَيْنِ أَلْقُوهُ الوصيد العدد الخامس السنة الثلاثون



أخرج البخارى حديث الاستخارة من حديث جابر بن عبد الله رضى الله عنه قــال: وفــيــه: كــان النبي ﷺ يعلمنا الاستخارة في الأمور كلها كالسورة من القرآن قال: «إذا هم أحدكم بالأمر فليركع ركعتين من غير الفريضة، ثم يقول: اللهم إنى أستخيرك بعلمك وأستقدرك بقدرتك، وأسألك من فضلك العظدم؛ فإنك تقدر ولا أقدر، وتعلم ولا أعلم، وأنت علام الغيوب، اللهم إن كنت تعلم أن هذا الأمر خيرُ لي في ديني ومعاشى وعاقبة أمرى- أو قال: في عاجل أمرى وأجله- فاقدره لي، وإن كنت تعلم أن هذا الأمر شرر لي في ديني ومعاشى وعاقبة أمري- أو قال: عاجل أمرى وأجله- فاصرفه عنى واصرفني عنه، واقدر لى الخير حيث كان، ثم رضني به، ويسمى حاجته».

 وقد استخارت أم المؤمنين زينبُ بنت جحش رضي الله عنها عندما تقدم لها رسول الله (1)، وها هو الحديث بذلك:

أخرج الإمام مسلم (٥٩٦/٣) في «صحيحه» من حديث أنس رضي الله عنهما قال: لما انقضت عدةً زينب قال رسول الله ﷺ لزيد: «فاذكرها عليّ»، قال: فانطلق زيد حتى أتاها وهي تخمر عجينها. قال:

فلما رأيتها عظمت في صدري حتى ما أستطيع أن أنظر إليها أن رسول الله ﷺ ذكرها، فوليتها ظهري ونكصت على عقبي. فقلت: يا زينب أرسل رسول أوامر ربي، فقامت إلى مسجدها ونزل القرآن. وجاء أوامر ربي، فقامت إلى مسجدها ونزل القرآن. وجاء رسول الله ﷺ فدخل عليها بغير إذن قال: فقال: ولقد رأيتنا أنا ورسول الله ﷺ أطعمنا الخبز واللحم حين امتد النهار، فخرج الناس وبقي رجال واللحم حين امتد النهار، فخرج الناس وبقي رجال يتحدثون في البيت بعد الطعام، فخرج رسول الله ويقلن: يا رسول الله، كيف وجدت أهلك قال: فما أدري أنا أخبرته أن القوم قد خرجوا أو أخبرني، قال: فانطلق حتى دخل البيت، فذهبت أدخل معه فالقي الستر بيني وبينه ونزل الحجاب. قال: ووعظ القوم بما وعظوا به.

والاستخارة دعاءً، فلا مانع من تكرارها، وها هو ابن الزبير يستخير ربه ثلاثًا.

أخرج مسلم (ص ٩٧٠) من طريق عطاء قال: لما احترق البيتُ زمنَ يزيدَ بن معاويةً، حين غزاها أهلُ الشام، فكان من أمره ما كان، تركهُ ابنُ الزبير. حين قَدِمَ ٱلنَّاسُ الموسم. يريدُ أن يُجَرِّئَهُمْ (أو يُحَرِّيَهُمْ) على أهل الشام. فلما صدرَ الناسُ قال: دا أدها الناسُ، أشيروا علىَّ في الكعبة. أنْقُضُها ثم أبني بناءها. أو أصلح ما وهي منها؟ قال ابن عياس: فإنى قد فرق لي رأى فيها. أرى أن تُصلّح ما وهي منها، وتدع بيتًا أسلم الناسُ عليه، وأحجارًا أسلمَ الناسُ عليها، وبُعِثْ عليها النبي ﷺ. فقال ابنُ الزبير: لو كان أحدُكُمُ احْتَرَقَ بيته، ما رَضِيَ حتى يُحدُّهُ، فكيف بيتُ ربكم؟ إنى مستخيرُ ربى ثلاثًا، ثم عازمُ على أمرى. فلما مضى الثلاث أجمع رأية على أن ينقضها. فتحاماهُ الناس أن ينزل بأول الناس يصعدُ فيه، أمرُ من السماء. حتى صعدهُ رجلُ فألقى منه حــحـارة، فلمــا لم بره الناس أصــابه شيء

(العدد الخامس السنة الثلاثون المعيمة

بحثفى دعاء الاستخارة

تتابعوا، فنقضوهُ حتى بلغوا الأرض. فجعل ابن الزبير أعمدةً. فستر عليها الستور حتى ارتفع يناؤهُ.

وهذه فوائد تتعلق ممسألة الاستخارة:

 – صلاة الاستخارة مستحبة وليست بواجبة،
 ودليل ذلك قول النبي ﷺ: «إذا هم أحدكم بالأمر فليركع ركعتين من غير الفريضة، ثم ليقل...» ولقول النبي ﷺ للأعرابي- لما قال له: «خمس صلوات في اليوم والليلة»، فقال الأعرابي: هل عليٌ غيرها؟ قال: «لا، إلا أن تطوع».

– على ذلك يجوز أن تكون الاستخارة بعد ركعتي تحية المسجد، أو بعد نافلة الصبح، أو الظهر، أو العصر، أو المغرب، أو بعد صلاة الليل، أو الضحى، أو غير ذلك؛ وذلك إن نوى أن يستخير عقب تلك الصلوات.

- والاستخارة إنما تكون في المباحات، ولا تكون في المستحبات، ولا الواجبات، وكذلك لا تكون في المكروهات ولا المحرمات.

فلا يستخير رجلٌ مثلاً كي يصلي الظهر، ولا لأن يصلي نافلة الظهر، ولا يستخير لصوم رمضان، ولا لصوم الاثنين والخميس، ونحو ذلك، وكذلك لا يستخير للشرب قائمًا، ولا يستخير كي يسرق.

ولا يستخير في أصل الزواج؛ لأنّ الله عز وجل أمر بالزواج، فقال: (وَأَنكِحُوا الأَيَامَى مِنكُمْ والصَّالحِينَ مِنْ عِبَائِكُمْ وَإِمَائِكُمْ)، وقال النبي عليه الصلاة والسلام: «يا معشر الشباب، من استطاع منكم الباءة فليتزوج». ولكن إن استخار في أمر الزواج يستخير في التي يتزوجها، ويستخير في وقت الزواج، وأهل العروس، ونحو ذلك.

وكذلك يُستخار في الواجبات التي وقتها موسع (كالحج عند من يرى أنه يجب على التراخي)، وهذا عند بعض أهل العلم بمعنى أنه يستخير هل يحج هذا العام أو الذي يليه.

- وكذلك يجوز أن يُستخار في المستحيات عند

تواردها وتعارضها، فمثلاً أراد رجل أن يتطوع بعمرة، وبدا له أن يذهب لمكان آخر لتعلم العلم الشرعي لخدمة دينه وأهل بلده، فيجوز له حينئذ أن يستخير، والله تعالى أعلم.

وإنما قيدنا بهذه التقييدات مع قول حابر رضى الله عنه: (كان رسول الله ﷺ معلمنا الاستخارة في الأمور كلها)؛ لأنه لم برد لنا أن النبي ﷺ استخار في واحب أو مستحب أو مكروه أو محرم، بل وفي يعض المياح لم يرد لذا أن النبي علاما استخار فده. ففي قصة زواجه عليه السلام من حويرية بنت الحارث لم يرد لذا أنه عليه الصلاة والسلام استخار، وكذلك في حديث الواهية قال له صاحبه: إن لم يكن لك بها حاجة فزوجنيها يا رسول الله، إلى غير ذلك من الوقائع، وأيضًا فلفظ (كل) قد لا يفيد العموم في بعض الأحيان، كما في قول الله تبارك وتعالى: (تُدَمَّرُ كُلُّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا)، وفي قوله تعالى: (وَأُوتِدَتْ مِن كُلِّ شَبَّىْء)، وفَي قول عائشة رضى الله عنها: (كان رسول الله ﷺ يصوم شعبان كله) مع قولها: (ما صام رسول الله ﷺ شهرًا كاملاً غدر رمضان).

- ثم إن دعاء الاستخارة إنما يكون بعد الصلاة، وليس بداخلها؛ وذلك لقول النبي ﷺ: «فليركع ركعتين من غير الفريضة، ثم يقول: اللهم إنى أستخيرك...» الحديث.

ولا أعلم مستندًا صحيحًا لمن قال: إنه في السجود أو عقب التشهد، إلا العمومات التي تفيد أن السجود وبعد التشهد مواطن دعاء، ولكن النص في دعاء الاستخارة صريح في كون الدعاء عقب الصلاة.

– وقال بعض أهل العلم: إنه يُقرأ في الأولى من ركعتي الاستخارة بـ (قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ)، وفي الثانية بـ (قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ)، ولا أعلم لهم مستنداً على ذلك، بل أراهم تحجروا واسعًا.

- وقال البعض أيضًا: إنه يصلى على النبي

( الفصه العدد الخامس السنة الثلاثون )

ويحمد الله عز وجل بين يدي الاستخارة وعقبها، ولم أقف على شيء ثابت في هذا بشأن دعاء الاستخارة، والصلاة التي تقدمت دعاء الاستخارة قد تضمنت حمدًا لله وصلاة وسلامًا على رسول الله ﷺ.

والاستخارة إنما تكون إذا أراد أحد أمرًا من الأمور، وليست في كل الخواطر التي تخطر على البال، فالخواطر تخطر ولا تستمر، ورسول الله ﷺ لم يَرد عنه أن استخار في الخواطر التي تخطر، وقد قال في الحديث: «إذا هم أحدكم بالأمر»، إذ لو استخار الشخص في كل الخواطر لضاعت عليه أوقاته.

– ودائمًا نراعي أن يكون نصب أعيننا فعل النبي ﷺ مع قوله ﷺ، فافعاله تفسر أقواله، وكذلك أفعال أصحابه رضي الله عنهم تُفسر قوله عليه الصلاة والسلام، إذ هم خير الناس، وخير القرون، وأفهم الناس لمراد نبيهم ﷺ؛ إذ هو عليه الصلاة والسلام قد بُعث فيهم، وقد خرج نبينا ﷺ لأعمال برً كثيرة كعيادة مرضى، وإجابة دعوة، وزيارة قبر، ووصل رحم، وقضاء حوائج المسلمين، وإصلاح بين الناس، و...، ولم يرد أنه ﷺ استخار في شيء من ذلك.

وكذلك إذا تمكن الأمر من شخص فرغب في أمر من المباحات رغبة تامة وجاء يستخير في الأمر عليه أن يضم إلى الاستخارة بحث الأمر من جوانبه المتعلقة به واستشارة أهل الرأي والدين في أمره خشية أن تكون الاستخارة تحصيل حاصل.

- وعليه أن يُخلص لله عز وجل في دعاء الاستخارة، كما يخلص لله عز وجل في سائر الدعوات، فإن الله عز وجل يقول: (فَادْعُوا اللَّهُ مُخْلُصِينَ لَهُ الدِّينَ)، والدعاء عبادة، ويقول سبحانه: (ادْعُواْ رَبُكُمْ تَضَرَّعًا وَحَقْيَةً)، ويقول سبحانه: (إنْهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْحَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وكَانُوا لَنَا حَشِينَ)، إلى غير ذلك من الآمات.

– ولا بأس بتكرير صلاة الاستخارة؛ إذ الغرض منها الدعاء، والإكثار من الدعاء مستحب، والنبي شحر فدعا ودعا ودعا، وكان يقول في صلاة الاستسقاء: «اللهم اسقنا، اللهم اسقنا، اللهم اسقنا»، ودعا النبي ﷺ يوم بدر، حتى سقط رداؤه عن منكبيه، إلى غير ذلك.

- وليس في حديث الاستخارة أن الشخص يرى رؤيا عقبها، أو لا يرى، أو ينشرح صدره، أو لا ينشرح، ولم أقف عليها في حديث صحيح. فقد يرى الشخص رؤيا، وقد لا يرى، وقد ينشرح الصدر، وقد لا ينشرح، وقد يرى رؤيا وتكون حديثًا للنفس. فمثلاً رجل مولعُ بامرأة فتكثر رؤياه فيها، فيتصور أن كل ما يرد في شانها إنما هو من الله من المبشرات، فقد تكون من الله، وقد تكون حديثًا للنفس، ومن المعلوم أن الرؤيا على ثلاثة أقسام: رؤيا من الله، وحديث للنفس، وتخويف من الشيطان.

وعلى كل فالاستخارة عبادة يؤديها الشخص ويطمئن قلبه بعدها؛ إذ هي ذكرُ لله، وبذكر الله تطمئن القلوب. فعلى أي الوجوه جاء الأمر (سواء الذي يحبه الشخص أو الذي يكره) عليه أن يكون راضيًا بقدر الله.

وهناك أمور بدهية لا تحتاج إلى استخارة، فإذا تقدم لامرأة رجلٌ خمَّار، أو فاسق من الفساق، أو مفرط في دين، فعليها أن ترفضه ابتداءاً، وهذا ليس فيه استخارة، وكذلك لا يعمد رجل إلى الاستخارة للزواج من امرأة فاسقة. والله تعالى أعلم.

 وتصوري لاستخارتها؛ لكونها قد لا تؤدي لرسول الله ﷺ حقه فيتضاعف الإثم في حقها.

(العدد الخامس السنة الثلاثون ألوجه) (٢٣



بقلم الشيخ: علي حشيش

جزة صوف تغزلها لك بنت محمد ﷺ، فأعطاه

فاحتمله على تحت ثوبه، ودخل على فاطمة

رضى اللهُ عنها، وقال: دونك فاغزلي هذا،

وقامت الجارية إلى صاع من الشعير فطحنته

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم، حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة الخطباء والوعاظ :

«مسرض الحسسن والحسسين رضي الله عنهما، فعادهما رسول الله ﷺ وأبو بكر وعمر رضي الله ﷺ وأبو بكر كاد يستقر بهما المقام حتى وضع رسول الله ﷺ الحسن على إحدى فخذيه، والحسين على الفخذ الأخرى، وأخذ يقبلهما ويدعو لهما بالشفاء، والطفلان في بهجة مبهجة بحنان جدهما ورقته، ولم



وعـجنت ف خـبـزت منه خـمـسـة أقـراص، وصلى عليّ رضي اللَّه عنه المغـرب مع النبي ألَّه ورجع فـوضع الطعـام إلَّه ورجع فـوضع الطعـام ألَّه بين يديه وقعدوا ليفطروا، فإذا بمسكين بالباب يقول: فإذا بمسكين بالباب يقول: من مـساكين المسلمين على الكم أطعموني أطعمكم الله على مـوائد الجنة، فـقـام الإمـام على وأعطاه الأرغفة

يلبث الجالسون إلا قليلاً حتى قال عمر بن الخمس الخطاب للإمام علي: يا أبا الحسن، انذر إن وحدث عافى الله عز وجل ولديك أن تحدث لله شكرًا، اليوم ال فقال علي: إن عافى الله ولديّ صمت لله ثلاثة صاع فد أيام شكرًا، وقالت فاطمة: وأنا أصوم ثلاثة وصلى أيام شكرًا لله، وقالت الجارية واسمها فضة: أتى المذ وأنا أصوم ثلاثة أيام، فأصبحوا قد مسح الله بالباب ما بالغلامين فهم صيام، فليس عندهم قليل ولا كثير، فانطلق علي إلى رجل من اليهود، فقال الجنة، أ

الخمسة، واكتفى هو وأسرته بتناول الماء، وحدث في اليوم الثاني نفس ما حدث في اليوم الأول، وقامت فاطمة رضي الله عنها إلى صاع فطحنته وعجنته فخبزته خمسة أرغفة، وصلى عليّ رضي الله عنه مع النبي ﷺ، ثم أتى المنزل فوضع الطعام بين أيديهم، فوقف بالباب يتيم، فقال: السلام عليكم يا أهل بيت محمد يتيم من أولاد المهاجرين استشهد والدي أطعموني أطعمكم الله على موائد الجنة، فأعطوه الأرغفة الخمسة، ومكثوا

ويهد العدد الخامس السنة الثلاثون

45

يومين وليلتين لم يذوقوا شيئًا إلا الماء القراح، فلما كان في اليوم الثالث قامت إلى الصاع الباقي فطحنته وعجنته وخبزته وصلى علئ رضى الله عنه مع النبي عالم، ثم أتى المنزل فوضع الطعام بين يديه؛ إذ أتاهم أسير فوقف بالباب، فقال: السلام عليكم يا أهل بيت محمد أسير أطعمونى، فأعطاه الطعام ومكثوا ثلاثة أيام بلياليهن لم يذوقوا شيئًا إلا الماء القراح، فلما كان اليوم الرابع وقد مضى لله بالنذر أخذ على رضى الله عنه بيده اليمنى الحسن وبيده اليسرى الحسين وهم يرتعشون كالفراخ من شدة الجوع، فلما بصر بهم رسول الله ﷺ قـال: يا أبا الحـسن، مـا أشـد مـا يسوعني ما أرى بكم، انطلق بنا إلى ابنتي فاطمة، فانطلقوا إليها وهي في محرابها، وقد لصق بطنها بظهرها وغارت عيناها من شدة الجـوع، فلمـا رآها رسـول الله ﷺ وعـرف المجاعة في وجهها، بكي وقال: واغوثاه، با الله أهل بيت محمد يموتون جوعًا، فهبط حبريل وقال: السلام يقرئك السلام يا محمد، ويقول: خذ هنيئًا في أهل بيتك، قال: وما آخذ يا جبريل، فأقرأه قوله تعالى: (يُوفُونَ بِالنَّذْر وَيَحَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرَّهُ مُسْتَطِيرًا. ويُطْعِمُونُ الطُعَامَ عَلَى حُبِّهِ مسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأُسِيرًا. إِنَّمَا نُطْعِ مُكُمْ لِوَجْهِ اللَّهِ لاَ نُرِيدُ مِنكُمْ جَزَاءً وَلاَ شُكُورًا. إِنَّا نَخَـافُ مِن رُبِّنًا بَوْمًا عَـدُوسًا قَمْطَرِيرًا. فَوَقَاهُمُ اللَّهُ شَرَّ ذَلِكَ الْبَوْمِ وَلَقَّاهُمُ نَصْبُرَةُ وَسُرُورًا. وَجَـزَاهُم بِمَـا صَـبَـرُوا جَنْةُ وَحَرِيرًا. مُتَّكِنِّينَ فِيهَا عَلَى الأَرَائِكِ لاَ تَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلاَ زَمْهَرِيرًا. وَدَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلاَلُهَا وَذُلِّلَتْ قُطُوفُهَا تَذْلِدِلاً. وَتُطَافُ عَلَنْهِم دَانِدَةٍ مِّن فِصْلَةٍ وَأَكْوَابٍ كَانَتْ قَوَارِيرَا. قَوَارِيرَ مِن فِضَلَّةٍ قَدَرُوهَا تَقْدِيرًا. وَنُسْقَوْنَ فِيهَا كَأْسًا كَانَ

مِزَاجَهَا زَبْجَبِيلاً. عَيْنًا فِيهَا تُسَمَّى سَلْسَبِيلاً. وَيَطُوفُ عَلَيْ هَمْ وِلْدَانُ مُ خَلَدُونَ إِذَا رَأَيْتَ هُمْ حَسِبْتَ هُمْ لُوْلُؤًا مَّنتُورًا. وَإِذَا رَأَيْتَ ثَمَّ رَأَيْتَ نَعِيمًا وَمُلْكًا كَبِيرًا. عَالِيَهُمْ يَيَابُ سُندُس حَصْرُ وَإِسْتَ بْرَقَ وَحُلُوا أَسَاوِرَ مِن فِحْنَةً وَسَقَاهُمْ رَبُهُمْ شَرَابًا طَهُورًا. إِنَّ هَذَا كَانَ لَكُمْ جَزَاء وَكَانَ سَعْيُكُم مَّشْكُورًا) (الإنسان: ٧-

قلت: وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق، راجيًا من الله تعالى أن يجد القراء الكرام نموذجًا صالحًا للنقد العلمي النزيه القائم على البحث والالتزام بالقواعد العلمية الصحيحة؛ لأنها من القصص التي يرددها القصاص والوعاظ على المنابر.

1- فهذه القصة الواهية: أخرجها ابن الجوزي في «الموضوعات» (۲۹۰/۱)، حيث قال: أنبانا محمد بن ناصر قال: أنبانا أبو عبد الله محمد بن أبي نصر الحميدي قال: أنبانا أبو علي الحسن بن عبد الرحمن الببع، قال: أنبانا أبو القاسم عبيد الله بن محمد السقطي قال: أنبانا عثمان بن أحمد الدقاق، أنبانا عبد الله بن ثابت، حدثنا أبي عن الهذيل بن حبيب عن أبي عصب الله السمرقندي، عن محمد بن كثير الكوفي، عن الأصبغ بن نُباتة قال: فذكره.

٢- قال ابن الجوزي في «الموضوعات» (٣٩٢/١): هذا حديث لا يُشْنَك في وضعه.

٣- قلت: وهذا الحكم من ابن الجوزي بوضعه لم يخالف فيه، يتبين ذلك من القاعدة الهامة التي أوردها ابن عراق في «تنزيه الشريعة».

(10)

العدد الخامس السنة الثلاثون

## القاعدة

قال ابن عراق في مقدمة «تنزيه الشريعة» (٣/١، ٤): «وجعلت كل ترجمة غير كتاب المناقب في ثلاثة فصول:

الأول: فيما حكم ابن الجوزي بوضعه ولم يخالف فيه.

الثاني: فيما حكم بوضعه وتعقب فيه.

الثالث: فيما زاده السيوطي على ابن ا الجوزي.

أما كتاب المناقب ففيه أبواب، وفي كل باب منها الفصول المذكورة». اهـ.

٤- قلت: وبتطبيق هذه القاعدة على هذه القصة يتبين الآتى:

أ- القـصـة تقع في «تنزيه الشـريعـة» (٢٦٢، ٣٦٢).

ب- القصة في «كتاب المناقب».

ج- باب مناقب الخلفاء الراشدين.

د- الفصل الأول حديث رقم (٦٧).

الاستنتاج: بما أن القصة تقع في الفصل الأول، إذن فهي ممًّا حكم ابن الجوزي بوضعه ولم يخالف فيه.

٥- وقد يغيب عن بعض القراء معنى: «حديث موضوع».

فالموضوع: هو الكذب المختلق المصنوع. النخبة» (ص ٦٩). ورتبته: هو شر الضعيف وأقبحه. وحكم ملحوظة هامة روايته: تحرم روايته مع العلم بوضعه، سواء أسهب في بيان مر الأحكام والقصص والترغيب وغيرها، إلا مع أنني أمام قصة بيان وضعه؛ حَذِكرنا هذه القصلة في هذه القصاص والوعا السلسلة؛ سلسلة «تحذير الداعية من القصص المواد (٢٠)،

كذا في «التدريب» (٢٧٤/١).

17

٦- وإلى القارئ الكريم أسباب الحكم على

هذه القصة بالوضع.

أولاً: أصبغ بن نباتة الحنظلي المجاشعي الكوفي: قال أبو بكر بن عياش: كذاب، ذكره الذهبي في «الميزان» (٢٧١/١).

وقال ابن حبان في «المجروحين» (١٧٤/١): هو ممن فتن بحب علي بن أبي طالب، أتى بالطامات في الروايات؛ فاستحق من أجلها الترك.

وقال الدارقطني في «الضعفاء والمتروكين» ترجمة (١١٨): «أصبغ بن نباتة كوفي منكر الحديث»، وقال يحيى بن معين: «الأصبغ بن نباتة ليس حديثه بشيء». رواه ابن عدي في «الكامل» (٤٠٧/١)، وقال : «بيَّن الضعف».

وقال أبو بكر بن عياش: الأصبغ بن نباتة وهيثم هؤلاء كلهم كذابون. رواه العقيلي في «الضعفاء الكبير» (١٦٠/١٣٠/١)، وقال العقيلي: كان يقول بالرجعة. وقال الساجي: منكر الحديث. نكره ابن حجر في «التهذيب» منكر الحديث. زكره ابن حجر في «الضعفاء والمتروكين» رقم (٦٤): متروك الحديث.

قلت: وهذا المصطلح عند النسائي له معناه، حيث يقول: لا يترك الرجل عندي حتى يجتمع الجميع على تركه. كذا في «شرح النخبة» (ص ٦٩).

ملحوظة هامة جدًا: قد يظن البعض أنني أسهب في بيان مرتبة رواة القصة، ولا يدري أنني أمام قصة قد اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ، بل قد نشرتها جريدة «اللواء الإسلامي» في علدها (٥٠٣) في الصفحة (٢٠)، تحت عنوان: «مع أهل الله» قصة الوفاء بالنذر، وقال كاتب هذه القصة: إنها قصة رواها ثقات أفاضل ومؤرخون على

أوجه العدد الخامس السنة الثلاثون

أعلى درجة من صدق الكلمة وثبوت الرواية. اهـ.

قلت: ونحن كما عودنا القارئ الكريم أننا نقدم بحوثًا علمية حديثية بها يتبيّن حقيقة رواة هذه القصة، وقد تبيّن للقارئ حقيقة أصبغ بن نباتة.

ثانيًا: محمد بن كثير القرشي الكوفي أبو إسحاق:

قال البخاري في «التاريخ» (٢١٧/١/١): محمد بن كثير الكوفي منكر الحديث. وقال ابن عـدي في «الكامل» (٢٥٣/٦- ١٧٣١/١١٠): منكر الحديث. وقال ابن المديني: كتبنا عنه عجائب وخططت على حديثه. ذكره الذهبي في «الميزان» (١٧/٤).

وقال الساجي: متروك الحديث. ذكره ابن حجر في «اللسان» (٥/٣٩٨)، وقال ابن حبان في «المجروحين» (٢٨٧/٢): كان ممن ينفرد عن الثقات بالأشياء المقلوبات التي إذا سمعها مَن الحديث صناعته علم أنها معمولة أو مقلوبة، لا يحتج به بحال.

وقال أحمد بن حنبل: حرقنا حديثه ولم نرضه. رواه ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٦٨/١/٤)، والعقيلي في «الضعفاء الكبير» (٦٢٩/٤)، وأورده الذهبي في «الميزان» (١٧/٤)، وابن حجر في «اللسان» (٥٩/٧٥). ثالثاً: أبو عبد الله السمرقندي:

قال فيه ابن الجوزي في «الموضوعات» (۳۹۲/۱): أبو عبد الله السمرقندي، فلا يوثق

رابعًا: الحديث مرسل، أرسله كذّاب كما في «تنزيه الشريعة» (٣٦٢/١)، حـيث أورد ابن عراق القصة، وقال: حديث الأصبغ بن نباتة

مرسلًا.

قلت: وسبب حكم ابن عراق على الحديث بالإرسال:

أ- المرسل: هو ما سقط من أخره من بعد
 التابعي. انظر «شرح النخبة» (ص ٣٧).

ب- قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٨١/١): أصبغ بن نباتة التميمي الحنظلي، الكوفي يكنى أبا القاسم متروك رمي بالرفض من الثالثة. اهـ.

ج- وبما أن الثالثة: هي الطبقة الوسطى من التابعين، كما في مقدمة «التقريب» (٥/١). إذن حديث الأصبغ بن نباتة مرسل.

قلت: من هذا التطبيق يتبين أن القصة مردودة:

أ- بالطعن في الرواة. ب- بالسقط في السند. **طريق آخر للقصة** 

قلت: وللقصة طريق آخر: أخرجه الحكيم الترمذي في «نوادر الأصول»، كما في «الآرلئ المصنوعة» (٢٧١/١)، قـال السيوطي: قـال الحكيم التـرمذي في «نوادر الأصـول»: ومن الحديث الذي تنكره القلوب حديث رواه: ليث عن مجاهد عن ابن عباس في قوله تعالى: (يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَحَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُهُ مُسْتَطِيرًا. وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبَّهِ مسْكينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا) (الإنسان: ٧، ٨)، ثم ذكر القصة في ستة وخمسين سطرًا، ثم مختمها بقول الحكيم الترمذي: «هذا حديث مفتعل».

قلت: وأقره الحافظ ابن حجر في «اللسان» (٥٣٨/٤) على أن هذا الحديث مفتعل وبين أن علته: (قاسم بن بهرام) تراجم (٨/١٦٢٩).

العدد الخامس السنة الثلاثون

وقال: هو صاحب الحديث الطويل في نزول قوله تعالى: (يُوفُونَ بِالنَّذْرِ). قال ابن عراق في «تنزيه الشريعة» (٣٦٣/١): قال الحافظ ابن حجر في «لسان الميزان» في ترجمة القاسم بن بهرام قاضي هَيْت: إنه صاحب هذا الحديث، يعنى: مفتعله.

قال ابن حبان في «المجروحين» (٢١٤/٢): القاسم بن بهرام أبو هَمُدان شيخ كان على القضاء بهيت، يروي عن أبي الزبير العجائب، لا يجوز الاحتجاج به بحال.

قــال ابن عــدي في «الكامل» (٢٩٤/٧): أبو همدان كذاب.

قلت: وبالرجوع إلى «اللسان» (٤/٥٣٨) للحافظ ابن حجر وإلى ما نقله السيوطي في «اللآلئ» (٣٧١/١) عن الحكيم الترمذي في «نوادر الأصول»، وبالمقارنة تظهر علة هذا الطريق:

أ- قال السيوطي في «الاتلئ» (٢٧١/١): قال الحكيم الترمذي في «نوادر الأصول»: ومن الحديث الذي تنكره القلوب حديث رواه ليث عن مجاهد عن ابن عباس في قوله تعالى: (يُوفُونَ بِالنَّذْر).

قلت: بهذا القدر من السند لم تظهر العلة. ب- وبالرجوع إلى «اللسان» (٥٣٨/٤) قال الحافظ ابن حجر في ترجمة: قاسم بن بَهْرَام: وهو صاحب الحديث الطويل في نزول قوله تعالى: (يُوفُونَ بِالنَّذْرِ) أورده الحكيم الترمذي في أصوله، وقالَ: إنهَ مفتعل. ثم ذكر أنه في تفسير الثعلبي.

والطريق الذي أخرجه الحكيم الترمذي في «نوادر الأصول» لا يزيد الطريق الذي أخرجه

قاعلة

14

فيصب العدد الخامس السنة الثلاثون

ابن الجوزي في «الموضوعات» إلا وهذًا على وهن، ولكن الكثير ممن لا دراية لهم بدقيق فقه أصول الحديث يظنون أن تعدد الطرق يقوي الخبر مطلقًا، ولكن نذكر بهذه القاعدة التي أوردها الإمام ابن الصلاح في «علوم الحديث» (ص ١٠٧)، والتي قال فيها: لعل الباحث الفَهم يقول: إذًا نجد أحاديث محكومًا بضعفها مع كونها قد رُويت بأسانيد كثيرة من وجوم عديدة.. فهلاً جعلتم ذلك من أنواع الحسن؛ لأن بعض ذلك عضد بعضًا، كما قلتم في نوع الحسن على ما سبق آنفًا؟

وجواب ذلك، أن ليس كل ضعف في الحديث يزول بمجيئه من وجوه، بل ذلك يتفاوت:

أ- فمن ضعف يُزيله ذلك، بأن يكون ضعفه ناشئًا من ضعف حفظ راويه مع كونه من أهل الصدق والديانة، فإذا رأينا ما رواه قد جاء من وجه آخر، عرفنا أنه مما قد حفظه، ولم يختل فيه ضبطه له، وكذلك إذا كان ضعفه من حيث الإرسال، زال بنحو ذلك، كما في المرسل الذي يُرْسِلُه إمامُ حافظ إذ فيه ضعف قليل، يزول يروايته من وجه آخر.

ب- ومن ذلك ضعف لا يزول بنصو ذلك لقوة الضعف، وتقاعد هذا الجابر عن جبره ومقاومته، وذلك كالضعف الذي ينشأ من كون الراوي متهمًا بالكذب أو كون الحديث شادًا.

قلت: ثم خـتم ابن الصلاح هذه القـاعـدة العظيمة بقوله:

وهذه جملة تفاصيلها تُدْرَك بالمباشرة والبحث، فاعلم ذلك فإنه من النفائس العزيزة. اهـ. هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.

الحمد لله وحدة والصلاة والسلام على فن لا نبي بعده... وبعد:

فيان من أخطر الفيرق في زمسانيا الراهن على الإسبالم وديار المسلمين: العلمانية.

والعلمانية نتاج أوربي خالص، وتنسب إلى شعبة خاصة من شعب العلم، آلا وهو العلم المادي المحسوس؛ ولذلك فهي بكسر العين، وليس يقتحها كما يتردد على السنة الكثير.

ونظرًا لخطورة العلمانية على العقيدة والشريعة جاء هذا البحث ليبين عقيدة العلمانية وشريعتها، ونقضًا لكل المبادئ وخطورتها

## اللاعتيدة العلمانيين:

سيعتر العلمانية الإن على العقل الأوروبي الحديث ليس هذا فحسب، بل اطلاح لتحتل مساحة عند بعض مفكري وارياب حبرية الفكر وادعيناء التجديد والتنوير والفكر وادعيناء التجديد منهوير الفكر والتعيناء التجديد منهوين الفكر والتعيناء التحلق تراء بالحسبوس المساهد فيهي نقف من المين موقف العداء الملق، لأن المع وملائكته وكتيبه ورسله والحسبوم

> ونلد (مرو ونلد (مريسان) مصدرها الوطي والعلمانية الرفض

Truit dias 3 autilia ant

عندهم لا يتم إلا عن طريق الشجـرية والملاحظة والمتساهدة الحسسية. فالمحسوس فقط هو متصدر المعرفة الحقيقية اليقينية، ويمكن ان نحيا القسول في التطورات الاعتقادية. للعلمانية في الله هي: 1- رفض المعرفة الينينية، وتقدا

رفض المعرفة النائية، عن اليلمسور العظلى المحرد عمير المحكوم بقنوانين المادة المعاهدة.

1 العلم الوضعى للابر التسبي عن طريق الحواس هو الطبي الفسير الحضائق التونية في حساجة للعلم

1 فوالين الطبيعة هي التي تبير تيسون الحبياة وتصبيف مطاهرها والطبيعية هي الموجدة للخائدان عن طريق التطور والنشوء والارتقاء وجعلة القول: أن عقيدة العلمانيين تقسوم على الإحساد والخفسر بالله

إن المسيسادة في النفكر العلمساني للشبعب، فنهو الذي يحكم نقسيه بدقسي بما يرتضيه من قوانين وضعية ب<u>شرية</u>

العدد الخامس السنة الثلاثون أرجه (٢٩

والما شريعة العلماليين.

تسسيد البية تسسيد بينال الخسيبين مالسط بين فلنحي شيريعة رب العالمي عن دبيار المسلمين.

قبوانين البيشير

الخلوقين

فالادة محمدو المناطلات عند الاستام اللكي العلماني والشاطر في حيال دينر المسلمين النبوة دجت أن العندانية قد مسيلات على صعالة دينارها، المحمد تسريحة في العدالة جالب والمستعلوها يقواني وسيحتان والعالة بقطر المحمد المسلمات يتبقون ودن حيات ورمو يحم لعدائة بقطر ومنور)، ويقول مستانه (قلا يوانه ورمو يحم المائة بقطر ومسلموا تقالية)، قلا سوارد القاض الوصعي كما تليت القار المعانيون

فلا سباية الثانون الوضعى عما يلهن بالله المعاينين وللس للادة المتيار (باد مكم رب الارض والمحاولات فالنس مو محمد السلطات والسباية الوجي السياوي (للزل لال من الحاقي الزارق الذي لا يست والمعادة الاصو سبحان فللا عامة الحلوق في معصية الصابق ولا سباية العادة بشري وزاما السباية والزيادة والعامة المائلة السروت رب العادي قال تعلي (وال الحلم بنينية مما الزل الله ولا يتبع المواضح واحترافة الايتيان عن معمر ما الال الله إليكم والعلد تلاحظ التي إن الفكر العادة في جانب السريعة الو السيطر على بناز المندين ولا تسريلت يسريل الإسلام

## وتزينت بزينة الايمان قوائع الامر يؤتد ما نقول وقوانين الماكم تشهد بدا نكته 1- تقض الماشة:

ان الغر العلداني لا يحتاج إلى كتبير جهد في النصه وإبطال دعواه، فهو لا يؤمن إلا بالمصوس الشاهد، فنقول لهم: اليس اكم ارواح، فإن قالوا: على فلنا: هل تروذيها، فإن فالوا: لا قلنا: إذا بقصتُم مبادئكم الباطلة، ثم نقول لهم هل تقرون مالموت ام لا سب قولون: نعم، فلنا: هل تروذه، فبإن فالوا: لا قلنا: كيف تؤدنون بما لا ترون، والثم تدعون آبه لا إيمان إلا بالمصوص الاسامد:: اليس الكم عنقول ام الام تقولون ما لا تعلمون:

#### ٤- خطورة العلماقية :

وحستاما التي القباري الكريد بتنخير للمخطورة الفكر العلماني على الأمة، لا سيما في أنت العقيدة والتسريعة. الهي ردة لن أمن بها مع علمه بمصالفتها للتسرع وإصراره على اعتناقها ويصوره المكم رب العالمين

فليحك المنعون من رعاة العلمانية، حيث فذحت نهم مناقب الحبير يكتيون ويقولون ويشافدون في الوسائل بالا رواة والسموعة والمرتمة، وهم يسمعون الأسياء بغير مسمياتها، فتحت شعان التلوير والتجديد وحرية الأبداع بدخل هؤلام إلى بيونتا وجامعاننا وصحفنا فحسنا الله ونعم الوكعل والله من وراء القصد

(٣٠) (العصيد العدد الخامس السنة الثلاثون)



أبو محمد عبد الله بن أبي زيد القيرواني، ولد سنة أبو محمد عبد الله بن أبي زيد القيرواني، ولد سنة العلوم، واسع الثقافة والإطلاع، متبعًا طريق السلف الصالح، داعيًا إليه بالقلم واللسان والعمل، كثير الحفظ، واسع العلم والرواية، فصيح اللسان والقلم، يقول الشعر ويجيده مع صلاح وورع وعفة. قال عنه القاضي عياض: حاز رياسة الدنيا والدين. وكان يسمى مالكًا الصغير، انتفع به خلق كثير في العلم والأخلاق، ورُحل إليه من أقطار الأرض، وكثر الأخذون عنه وعظم شانهم. عني بمذهب مالك فلخصه ونشره وماذ البلاد بتاليفه العظيمة الفائدة.

#### مواقفه من أهل البدع 11

له مع أهل البدع والأهواء مواقف مشكورة ومواقع معروفة، وكان مع سعة علمه وكثرة حفظه ذا بيان ومعرفة بما يقول، بصيراً بالرد على أهل الزيغ والانحراف. وكان سريع الانقياد إلى الحق، وحيث إنه كان شديد الحب للسنة والتعظيم لها اشتد نكيره على المخالفين لها، ولا سيما في الاعتقاد، فرد عليهم وبين قبح فعالهم؛ ولهذا نالوا منه بالسنتهم التي لم يسلم منها صاحب سنة، وشنعوا عليه كما هو شان كل مصلح في أي وقت كان.

#### وفاتسه .. ودفنسه

توفي رحمه الله في النصف من شعبان سنة ٣٨٦ هـ (ســـتــة وثمــانين وثلاثمــائة)، ودفن<sup>(١)</sup> في دارم بالقيروان رحمه الله وعفا عنه.

مقدمة رسالة ابن أبي زيد القيرواني

«باب ما تنطق به الألسنة وتعتقده الأفئدة من واجب أمور الديانات»:

من ذلك الإيمان بالقلب والنطق باللسان بان الله إله واحد لا إله غيره، ولا شبيه له، ولا نظير له، ولا ولد له، ولا والد له، ولا صاحبة له، ولا شريك له. ليس لأوليته ابتداء، ولا لأخريته انقضاء، لا يبلغ كُنَّه صفته الواصفون، ولا يحيط بأمره المتفكرون. يعتبر المفكرون

باياته ولا يتفكرون في ماهية ذاته، ولا يحيطون بشيء من علمه إلا بما شاء، وسع كرسيه السماوات والأرض ولا يئوده حفظهما وهو العلى العظيم.

العالم الخبير المدبر القدير السميع البصير العلى الكبير، وأنه فوق عرشه المجيد بذاته، وهو يكل مكان يعلمه، خلق الإنسان ويعلم ما تُوسوس به نفسه، وهو أقرب إليه من حـبل الوريد، ومـا تسـقط من ورقـة إلا يعلمها، ولا حية في ظلمات الأرض ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مدين: على العرش استوى، وعلى الملك احتوى، وله الأسماء الحسني، والصفات العلى، لم يزل بجميع صفاته وأسمائه، تعالى أن تكون صفاته مخلوقة وأسماؤه محدثة، كلم موسى بكلامه الذي هو صفة ذاته وفعله لا خلق من خلقه، وتحلى للحمل فصار دحًا من جلاله، وأن القرآن كلام الله ليس مخلوق، فيبيد ولا صفة لمخلوق فينفد، والإيمان بالقدر خيره وشـره.. حلوه ومـره.. وكل شيء قـد قـدره الله ربنا ومقادير الأمور بيده ومصدرها عن قضائه، علم كل شيء قبل كونه فجرى على قدره، لا يكون من عداده قول ولا عمل إلا وقد قضاه وسبق علمه به- (ألا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَصِينُ)، بضل من بشاء فصحذله بعدله، ويهدي من يشاء فيوفقه بفضله، فكل ميسر بتيسيره إلى ما سبق من علمه وقدره، من شقى أو سعيد، تعالى أن يكون في ملكه ما لا يريد أو يكون لأحد عنه غنَّى خالقٌ لكل شيء، ألا هو رب العرباد ورب أعمالهم والمقدر لحركاتهم وأجالهم الباعث الرسل إلدهم لإقامة الحجة عليهم، ثم ختم الرسالة والنذارة والنبوة بمحمد نبيه ﷺ، فجعله آخر المرسلين بشيرًا ونذيرًا وداعيًا إلى الله بإذنه وسراحًا منبرًا، وأنزل عليه كتابه الحكيم، وشَـرَعَ به دينه القـويم، وهدى به الصـراط المستقيم، وأن الساعة آتية لا ريب فيها، وأن الله يبعث من يموت، كما بدأهم يعودون، وأن الله سيحانه ضاعف لعباده المؤمنين الحسنات، وصفح لهم بالتوبة عن كبائر السيئات، وغفر لهم الصغائر باجتناب الكيائر، وجعل من لم يتب من الكيائر صائرًا إلى مشيئته: (إنَّ اللهَ لأ يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن بَشَاءُ).

#### الإيمان يزيد وينقص (١

ومن عاقبه الله بناره أخرجه منها بإيمانه فادخله به جنته: (فَمَن يَعْمَلْ مِتْقَالَ ذَرَّمَ حَيْرًا يَرَهُ)، ويخرج منها بشفاعة النبي ﷺ من شفع له من أهل الكبائر من أمته، وأن اللَّه سبحانه قد خلق الجنة فأعدها دار خلود لأوليائه وأكرمهم فيها بالنظر إلى وجهه الكريم، وهي التي هبط منها أدم نبيه إلى أرضه بما سبق في سابق علمه، وخلق النار فأعدها دار خلود لمن كفر به وألحد في آياته وكتبه ورسله وجعلهم محجوبين عن رؤيته.

وأن الله تبارك وتعالى يجيء يوم القيامة والملك. صفًا صفًا لعرض الأمم وحسابهم.

وتوضع الموازين لوزن أعمال العداد: (فَمَن تُقُلَتْ مَوَازِينُهُ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ)، ويؤتون صحائفهم بأعمالهم: (فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ. فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا. وَيَنقَلِبُ إِلَى أَهْلِهِ مَسْرُورًا. وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ. فُسَوْفَ يَدْعُو ثُبُورًا. وَيَصْلَى ستعيرًا)، وأن الصراط حق يجوزه العباد بقدر أعمالهم، فناجون متفاوتون في سرعة النجاة- عليه- من نار جهنم، وقوم أوبقتهم فيها أعمالهم. والإيمان بحوض رسول الله ﷺ ترده أمته، لا يظمأ من شرب منه ويذاد عنه من بدل وغير. وأن الإيمان قول باللسان وإخلاص بالقلب وعمل بالجوارح، يزيد بزيادة الأعمال، وينقص ينقصها، فيكون بها النقص وبها الزيادة، ولا يكمل قول الإيمان إلا بعمل، ولا قول ولا عمل إلا بنية، ولا قول وعمل ونية إلا بموافقة السنة. وأنه لا يكفر أحد بذنب من أهل القبلة ما لم يستحله. وأن الشهداء أحداء عند ربهم يُرزقون، وأرواح أهل السعادة باقية ناعمة إلى يوم يبعثون، وأرواح أهل الشقاوة معذبة إلى يوم الدين، وأن المؤمنين يُفتنون في قبورهم ويسالون: (يُثْبَتُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُواْ بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ)، وأن على العباد حفظة يكتبون أعمالهم ولا يسقط شيء من ذلك من علم ربهم، وأن ملك الموت يقبض الأرواح بإذن ربه، وأن خير القرون الذين رأوا رسول الله ﷺ وأمنوا به، ثم الذين يلونهم.

وأفضل الصحابة الخلفاء الراشدون المهديون: أبو بكر، ثم عـمـر، ثم عـثـمـان، ثم علي، رضي الله عنـهم أجمعين.

وأن لا يذكر أحد من صحابة الرسول ﷺ إلا بأحسن ذكر، والإمساك عما شجر بينهم، وأنهم أحق الناس أن يلتمس لهم المخارج ويظن بهم أحسن المذاهب.

والطاعة لأئمة المسلمين من ولاة أمورهم وعلمائهم، واتباع السلف الصالح واقتفاء آثارهم والاستغفار لهم، وترك المراء والجدال في الدين، وترك كل ما أحدثه المحدثون- من البدع والضللالات- وصلى الله على سيدنا محمد نبيه وعلى آله- وصحبه- وأزواجه وذريته وسلم تسليمًا كثيرًا.

(العدد الخامس السنة الثلاثون الوجه (٣١)

 <sup>(1)</sup> ترجمة مختصرة لإبن أبي زيد القيراوني للشيخ عبد الله الغنيمان.

<sup>(</sup>٢) ما بين العلامتين (--) إضافة من أسرة التحرير.

ين الطب والليوز

بقلم الشيخ: محمود غريب الشربيني

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى أله وصحبه ومن اهتدى بهداه، وبعد: فلقد تكلمت في العدد السابق عن أسباب تحريم تأجير الأرحام، وتوقفت عند سؤال طرح في هذه القضيية، وبالرغم من أن المصامع الفقهية، وأكثر العلماء المعاصرين، تالزا فما هي الآثار الترتية عليه بعد وقوعه، لمن أينسب من صيرات، وحل زواج أو حرصته، ومحرمية من عدمها، وما إلى ذلك من أحكام مترتية على هذا التصرف.

الوجه العدد الخامس السنة الثلاثون

(77)

ولقد اختلف العلماء والأطباء في هذه المسالة المتفرعة عن مسألة تأحدر الأرحام، منهم من قال بأن الأم هي صاحبة السيضة، ومنهم من قال بأن الأم هى التي حملت ثم ولدت، فمن هى الأم الحقيقية؟ قال في القاموس الفقهي: الأم: أصل وحود الشيء أو تربيته، أو إصلاحه، أو مبدؤه. قال الخليل: كل شيء ضبُّم اليه سائر ما بليه بسمى أمًا. وقدل: الأم: هي الوالدة القريبة التي ولَدتْه، والحَدَّة. وقعل لحواء: أمّنا، وإن كان بيننا ويبنها وسائط وعند المالكية: هي كل أنثى لها عليك ولادة من جهة الأم، أو من حهة الأب. عند الحنائلة: كل من انتسب الدها دولادة، سواء وقع علدها الأم الحقدقية، وهي التي ولدتك، أو محارًا، وهي التي ولدت من ولدك، وإن علت. اه. ومن ذلك بتبين أن الأم الحقيقية هي الأنثى التي ولدتك، ولقــد ورد في القرآن الكريم ذكر الأم على ثلاثة أنواع: ١- الأم بالولادة بعد الحمل، وهي التي ولدت، وهي من الرحم الحرمة، وقدوردذكرهافي كتاب الله تعالى فيعدة آدات: - في قوله تعالى: (... حَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَهْنًا عَلَى وَهُن وَفَصَالُهُ فِي عَامَتْن) (لقمان: ١٤).

 - وفي قــوله تعــالى: (وَاللَّهُ أَخْرَجَكُم مَن بُطُون أُمَـهاتِكُمْ لاَ تَعْلَمُونَ شَيْئِنًا) (النحل: ٨٧).

 - وفي قوله تعالى: (يَخْلُفُكُمْ في بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ خَلْقًا من بَعْدِ
 خَلْق) (الزمر: ٦).
 - وفًى قوله تعالى: (وَإِذْ أَنتُمْ

أَجِنَّةُ فِي بُطُونِ أُمَّــهَــاتِكُمْ) (النَجِم: ٣٢).

- وفي قوله تعالى: (إِنْ أَمُّهَاتُهُمْ إِلاَ اللَّأَنِي وَلَدَّنَهُمُّ) (المجادلة: ٢). - وقـوله تعـالى: (حَـمَلَتْهُ أُمُّهُ كُرُّهَا وَوَصْعَتْهُ كُرُّهَا) (الأحقاق: ١٥).

- وقوله ﷺ: «يجمع أحدكم في بطن أمه...» الحديث.

٢- الأم بالرضاع:

وهي الأم التي لم تلدك، ورضَعْتَ من لبنها، وإن كانت الأم من الرضاعة من المحارم، لا يجب عليها الحجاب ممن رضع من لبنها، ولا يجوز لها نكاحه؛ أمَّهَ اتْكُمْ وَنَاتَكُمْ وَعَمَّاتُكُمْ وَنَاتَتُكُمْ وَعَمَّاتُكُمْ وَخَالاَتُكُمْ وَبَنَاتُ الأُحْتِ وَأُمَّهاتُكُمُ اللاَّتِي وَعَمَّاتُكُمْ (النساء: ٢٣)، ولكنها ليست من الأرحام، ولذلك فإن ولدها من الرضاع لا يكلف بينهما التوارث، ولا تجب صلتها صلة الرحم.

٣- الأمبزواجها من رسول الله عظه:

حيث إن أزواج رسول الله اللاتي دخل بهن؛ هن أمسهات المؤمنين؛ لقوله تعالى: (النَّبِيُّ أَوَّلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مَنْ أَنفُسِهُمْ ويَرَمْ بَهُهُ أَمَّهَاتَهُمُّ) (الأحزاب: ٢)، ويحرم بهذه الأمومة النكاح، فلا يجوز لمسلم أن ينكح إحدى زوجات الرسول تله بعد وفاته؛ لكَمْ أَن تُؤْذُوا رَسُولَ اللَّه وَلاَ أَن الأحراب: ٥٣)، ومع ذلك ليس لزوجات النبي تله أن يظهرن الوحيات النبي تله أن يظهرن أمام رحال المسلمان مغير

حجاب، وليس لأحد من رجال المسلمين النظر إليـهن بغـيـر ححاب.

ولم يرد في القـرأن الكريم أو السنة أن هناك أمًا صاحبة ولكن كما ذكرى تحمل وتلا، ولكن كما ذكرت في المقال السابق أن الأصل في الأبضاع أصلاً صاحبة البييضة، ولا يجوز إدخال حيوان منوي من رجل غير زوجها في رحمها، كما لا يجوز إدخال بييضة امرأة أخرى في رحمها.

فإذا كان واضحًا في القرآن والسنة أن الأم هي التي تلد، فهل يتأثر الجنين وراثيًا بالبيئة المحيطة به، أم أن هذا الجنين لا يحمل إلا الصفات الوراثية لصاحبة البييضة؟

ذكرت في المقال السابق أن اللقيمة تتأثر تأثيرا وراثيا واضحا بالعوامل والمؤثرات السئية في رحم الأم المستعارة. ويؤكد الأستاذ الدكتور مجاهد أبو المحد، بأن القرار الأخبر لمؤتمر مجمع البحوث الإسلامية بالقاهرة المنعقدة في مايو ٢٠٠١م بخصوص قضية تأجير الأرحام، قد قرر منع هذه العملاات تمامًا وتحريم من يعملها، وقد تناول المؤتمر مدى تأثير اللقيمة وراثئا بالببئة المحيطة بها، وتبين أن الجنين يتأثر وراثيًا بما حوله من إشعاع وأدوية وموجات وأمراض وغذاء وهرمونات من الأم المستأجرة، وهذا ثابت علميًا، ولا محال للشك في ذلك، كما أكد المؤتمر أن نسبة الأمراض الوراثية المحتملة للجنين تزداد في حالة اختلاف



(العدد الخامس السنة الثلاثون الوجه



الأم الحاضنة عن الأم صاحبة البييضة، وذلك لاختلاف جينات الأم الحاضنة عن جينات الجنين؛ لأن البييضة من امرأة أخرى لها جينات وراثية تختلف عن المرأة الحاضنة، كما تزداد نسبة حدوث تشوهات للجنين، من أجل هذا السبب ولأسباب أخرى. اهـ.

## يقع تأجير الأرحام على أربع صور:

## الصورة الأولى:

يريد زوجان الإنجاب، ولكن الحمل لا يستقر في رحم الزوجة، فاتفقا مع امرأة أخرى لا زوج لها لتاجير رحمها لتحمل نيابة عن هذه الزوجة العقيم، فإني أرى- وبالرغم من حرمة هذا العمل - أن هذا المولود ينسب إلى أمه التي حملته؛ لأن ما فعله هذا الرجل وزوجته هدر، ألا ترى أن الزائي إذا زنى بامرأة وحملت ثم ولدت، أن ابن الزنا المنى؛ لأن ما فعله هدر.

الملي؛ ذن ها فعله هذر. وهذا الحكم ينطبق على كل الصور المماثلة، كأن يكون العقم في الزوج والزوجة، وحصلا اخرين، ثم وضعت اللقيمة في رحم امرأة ثالثة بدون زوج، لهذه المرأة الأخيرة، وكذلك إذا لهذه المرأة الأخيرة، وكذلك إذا بييضة لها بمني رجل غريب ثم ردت هذه اللقيمة إلى رحمها، فإن الولد ينسب إليها ولا ينسب للزوج صاحب الماء.

رحل له زوجتان، كانت احداهما عقدما، فأخذت سيضة منها ولقحت بماء زوجها وردت اللقدمة في رحم زوحته الأخرى السلمة، فحملت ثم ولدت، وبالرغم من حرمة هذا العمل أيضاً- لأن الاستدلاد ممنى رحل غربب محرم، فكذلك الاستباد سيضة امرأة غريبة، فلا ينبغي أن تحمل امرأة بمسيضة غسرها- فانى أرى أن المولود للتى حملته، لالمباحدة السيضة؛ لقوله تعالى: (إنْ أُمْ هَاتُهُمْ إِلاَ اللاَئِي وَلَدْنَهُمْ)، وهذا نص قطعي الثبوت والدلالة، ولا سيما أنه حاء على صبغة الحصر، وقال سيحانه وتعالى: (وَوَصَّعْنَا الإنسَانَ بوَالدَبْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ وَهُنَّا عَلَى وَهْن)، فهل صاحبة البييضة حملته وهنا على وهن؟ وقال سيحانه: (وَوَصَّيْنَا الإِنسَانَ بوَالدَيْهِ إِحْسَانًا حَمَلَتُهُ أُمُّهُ كُرْهًا وُوضَعَتْهُ كُرْهًا)، فهل صاحبة السفية كذلك؟

وإذا كانت اللقيمة نمت وتغذت وتأثرت بمن حملتها، وتحملت وتأثرت بمن حملتها، وتحملت والمخاض، فهل يعقل أن ينسب الولد لغيرها، وعليه فهذا الولد ويأخذ كل أحكام الولد بالنسبة لأمه، والأم بالنسبة لولدها من حيث الميراث ووجوب النفقة والحضانة، وامتداد الحل وحواشيها، إلى غير ذلك.

وأما عن علاقة صاحبة البييصة بهذا الطفل في هذه الحالة، فهي زوجــة أب لهــذا الطفل، ولهــا أحكامها، أما ما فعلته فهو هدر لا تترتب عليه أحكام.

يه العدد الخامس السنة الثلاثون

( "2)

#### الصورة الثالثة:

المرأة المستأحرة رحمها متزوجة، ويعلم الزوج بهذا العقد، وشارك زوجته فيه، أو أنه علم بذلك وسكت، فـان الولد ينسب لهذا الزوج ولهذه المرأة التي حملت ووضعت، وذلك لما روى البخاري ومسلم عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال النبي ﷺ: «الولد للفراش، وللعاهر الحجر». وبالرغم من أن هذا المولود ينسب لصاحب الفراش، لكن على بنات هذا الرجل وأخواته أن يحتجين من هذا الولد إن كان ذكرًا، وإن كانت أنثى فللاحتياط لايتزوج أبناء هذا الرجل منها، والأصل في ذلك أن رسول الله ﷺ بالرغم من أنه ألحق ابن وليدة زمعة بزمعة، إلا أنه قال لزوجته-سودة-: «احتجبي منه با سودة»، وذلك فيما رواه البخاري ومسلم عن عائشة رضى الله عنها قالت: كان عُتية عهد إلى أخيه سعد أن ابن وليدة زمعة منى، فاقدضتْه إلدك، فلما كان عام الفتح أخذه سعد، فقال: النُ أخى عهد إلى فيه، فقام عبد بن زمعة، فقال: أخى وابن وليدة أبى، يُولد على فراشه، فتساوَقا إلى النبي ﷺ، فقال سعد: يا رسول الله، ابن أخى قد كان عهد إلىُّ فيه، فقال عبد بن زمعة: أخى وابن وليدة أبى ولد على فراشبه، فقال النبي ﷺ: «هو لك ما عدد بن زمعة، الولد للفراش، وللعاهر الحجر»، ثم قال لسودة ينت زمعة: «احتجبي منه»؛ لِمَا رأى من شبيهه بعتية، فما رآها حـــتى لقى الله. هذه روابة

البخاري.

وفي رواية لمسلم عن عائشة رضي الله عنها قالت: اختصم سعد بن أبي وقاص وعبد بن زمعة في غلام، فقال سعد: هذا يا رسول الله ابن أخي عتبة بن أبي وقاص عهد إليّ أنه ابنه، انظر إلى شبهه، وقال عبد بن زمعة: هذا أخي يا رسول الله، ولد على فراش أبي من وليدته، فنظر رسول الله تي إلى شبهه، فراى شبها بيئا بعتبة، فقال: «هو لك، يا عبد، الولد للفراش وللعاهر الحجر، واحتجبي منه يا سودة بنت زمعة، قالت: فلم ير سودة قط.

#### الصورة الرابعة:

هى نفس الصبورة السبابقة، ولكن زوج هذه المرأة التي حملت، أنكر أن يكون هذا ولده، فلكى ينفى النسب عنه، يُلاعن هذه الزوجة ويفسخ عقد النكاح يبنهما، ويقطع نسب هذا الولد من الزوج ويلحق بأمه فقط، وذلك للحديث المتفق عليه من حديث سبهل بن سبعد السباعدي وغييره، وفي رواية لمسلم عن سعيد بن جبير قال: سُئلت عن المتسلاعتين في امسرأة مسصعب أيفرِّق بينهما؟ قال: فما دريت ما أقول، فمضيت إلى منزل ابن عمر بمكة، فقلت للغلام: استأذن لى، قال: إنه قائل، فسمع صوتى، قال ابن جبير؟ قلت: نعم، قال: ادخل، فوالله ما جاء ىك هذه الساعة إلا حاجة، فدخلت فإذا هو مفترش برذعة، متوسد وسادة حشوها ليف، قلت: أبا عبد الرحمن، المتلاعنان أيفرق يبنهما؟ قال: سيحان الله، نعم، إن أول من سال عن ذلك

فلان ابن فلان، قال: يا رسول الله: أرأيت أن لو وحد أحدنا امرأته على فاحشية كيف يصبغ إن تكلم تكلم بأمر عظيم، وإن سکت سکت علی مثل ذلك؟ قال: فسكت النبي عظم بحسه، فلما كان بعد ذلك، أتاه فقال: إن الذي سالتك عنه قد ابتليت به، فأنزل الله عز وجل هؤلاء الآيات من سورة النور: (وَالَّذِينَ تَرْمُونَ أَرْوَاجَهُمْ)، فتلاهن عليه ووعظه، وذكره وأخدره أن عذاب الدندا أهون من عداب الأخرة، قال: لا والذي بعثك بالحق، ما كذبت عليها، ثم دعاها فوعظها وذكرها، وأخسرها أن عذاب الدنيا أهون من عذاب الآخرة، قالت: لا والذي معثك مالحق، إنه لكاذب، فيدأ بالرجل، فشهد أربع شبهادات بالله إنه لمن الصادقين، والخامسة أن لعنة الله عليه إن كان من الكاذبين، ثم ثُنِّي بالمرأة، فشهدت أربع شبهادات بالله إنه لمن الكاذبين والخامسة أن غضب الله عليها إن كان من الصادقين، ثم فرق يبنهما.

وفي رواية عند البخاري ومسلم عن سهل بن سعد الساعدي، قال: حضرت لعانهما عند النبي ته، فانا ابن خمس عشرة سنة-وساق الحديث- قال فيه: ثم خرجت حاملاً، فكان الولد يدعى إلى أمه.

وفي رواية عند أبي داود: قـال سهل: حضرت هذا عند رسول الله ﷺ، فمضت السُنَّة بعد في المتلاعنين: أن يفرق بينهما، ثم لا يجتمعان أبدًا.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

(العدد الخامس السنة الثلاثون السجه) (٣٥)

كَثِيرَةً تَأْخُدُونَهُا فَعَجَّلَ لَكُمْ هَذِهِ) (الفتح: ٢٠). يعني صلح الحديبية، وبالمغانم الكثيرة: خيبر.

ولما أراد الرسول ﷺ الخروج أعلن أن لا يخرج معه إلا راغب في الجهاد، فلم يخرج معه إلا أصحاب الشجرة وهم ألف وأربعمائة، واستعمل على المدينة سباع بن عرفطة. (فتح الباري، زاد المعاد).

وتقع خيبر على بُعد ثمانية مراحل من المدينة إلى الشمال (حوالي ٨٣ كم)، ونزل الرسول ﷺ بين خيبر وغطفان؛ حتى يقطع مدد حلفاء خيبر من غطفان. وقام عامر بنى الأكوع يحدو الإبل

النصِّبر، وقتل مقاتلة تني قريظة، وسبى نسّاءهم، وفتح خيبر، وضّرب عليهم الجزية، ولم تكن خيبر مجرد مقاطعة بهودية متواضعة، وإنما كانت كثيرة النَّخُلُ والزرع، خصبة الأرض، لعبيت دورًا خطيبرًا في الصبراع الإسلامي البهودي، وسيبتَّ الكثير من المتاعب للمسلمين، ولما كان المال عصب الحياة، فقد كانت أموال خيير تمول المحتاولات السهودية للالتفاف على المدينة ومَن فيها من المسلمين، كما أنها مثلت ملحاً أمنًا لسهود بنتي النصير بوحه خاص، والذين أُحلوا عن المدينة؛ لنقضهم عهد رسول الله ﷺ، وكذلك مثلت مالاذًا أمنًا لغلول سهود بني قينقاع الذين أُجلوا عن المدينة أيضًا لنفس الأسيات، كما كانت غرفة عمليات تحميع الأحزاب لغزو المدينة، والتي قادها حبى بن أخطب النضري، وسلام ابن أبي ٱلَّحَــقَــيقُ، وكنانَةُ بنُ أبي الحقيق، وأسيد بن رزام، كما تميزت خبير بأنها كان بينها وبين عرب غطفان- من القسائل العربية المناونة للإسلام- حلفُ قديمُ تسبب في استنفارهم في غزوة الأصراب، ولذلك كانت خيبر محلاً لتفكير الرسول 🔊، الذي أراداً أنَّ بضبرت هذا التسحيم المناوئ للإسالام والمسلمين؛ حتى لا ممثل خطرًا دائمًا معد ذهاب الأحزاب، لكل هذه الأسياب عزم الرسول ﷺ على فتح خبير، وضُرب هذا التحمع المتآمر والذين حاولوا اغتيال الرسول ﷺ من قبل، وخططوا له. 🗆

الذي وقع من الأفسساد الذي وقع من الهود سببًا في تسليط الرسول ﷺ عليهم، فأجلى بنى قسينقاع وبني

فَبعد صلح الحديبية فرغ الرسول ﷺ من أهم أضلاع مثلث التأمر: قريش، وكذلك يهود المدينة (الصلع الشاني)، وسـار إلى الضلع الشالث في محرم سنة ٧هـ، قال تعالى: (وَعَدَكُمُ اللَّهُ مَغَانِمَ

الهصيد العدد الخامس السنة الثلاثون

.



العدد الخامس السنة الثلاثون أوصهم ٧٧

أوفيهم بالصباع كبل السنيدره فضرب رأس مرحب فقتله، ثم كان الفتح على يديه. وبدأت تتوالى ضربات المسلمين وتساقطت حصون اليهود الواحد تلو الآخر، ولما رأى ابن أبى الصقيق الصصون تتهاوى أمام العزيمة الإيمانية للمسلمين، أرسل إلى رسول الله 🛎 أنزل فأكلمك قال: نعم، فنزل وصالح على حقن دماء من فى حصصونهم من المقاتلة، وترك الذربة لهم

فبرز له عامر بن الأكوع، فأصيب عامر في ركبته فمات، فبرز له على بن أبى طالب، فقال له: أنا الذي سمتنى أمى حيدره كلبث غابات كربه المنظره

شباكى السلاح بطل مجرب إذا الحروب أقبلت تلهب

وقد أخذ الراية على رضى الله عنه وحاصر حصن ناعم، وهو أقوى حصونهم، فخرج مرحب ملكهم وهو برتجز: قد علمت خيبر أنى مرحب

الله، هو يشتكى عينيه، قال: "فارسلوا إليه". فأتى به، فبصق رسول الله 🛫 في عينيه، ودعا له فبرئ كأن لم يكن به وجع، فأعطاه الرابة، فقال: يا رسول ه الله، أقاتلهم حتى يكونوا مثلنا، قال: «أنفذ على رسلك حتى تنزل بساحتهم، ثم ادعهم إلى الإسلام، وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله فله، فوالله لأن يهدي الله بك رجلاً واحدًا خير لك من أن يكون لك حمر النعم». (البخاري، باب غزوة خيبر).

عددها ثمانية حصون؛ خمسة حصون بقال لها: حصن النطاة، وثلاثة بقال: حصن الكتيبة. ولما كانت ليلة الفتح وبدأت المعركة قال رسول الله ﷺ: «لأعطين الرابية غيدًا رجيلاً بحب الله ورسوله، ويحبه الله ورسوله . فلما أصبح الناس غدوا على رسول الله 🛎 ، كلهم يرجو أن يعطاها . فقال: «أين على بن ابي طالب»» فقالوا: يا رسول

خيب وحصونها المنبعة !! وكانت خيبر تتميز بحصونها المنيعة، ويبلغ

يقلم :

د.الوصيف على حزة (البخاري- باب غزوة خيبر).

ويرتحز:

اللهم لولا أنت ما اهتدينا

فاغفر فداءلك ما اتقينا

وألقين سكينة علينا

ولا تصــدقنا ولا صلينا

وثبت الأقــدام إن لاقــينا

إنا إذا صبح بنا أبينا

بات المسلمون ليلة فتح خيبر على عادة

الرسول 🐲 ، فيدا المعركة فجرًا، فلما كان قريبًا

منها قال ﷺ: «الله أكبر، خربت خيبر، إنا إذا

نزلنا بساحة قوم فساء صباح المنذرين».

ويخرجون من خيبر وأرضها بذراريهم وما حملت ركائبهم، ويُخَلُّون بين يدي رسول الله ﷺ وبين ما كان لهم من مال وأرض على الصفراء والبيضاء (أي الذهب والفضة)، فقال رسول الله ﷺ: «وبرئت منكم ذمة الله وذمة رسوله إن كتمتوني شيئًا»، فصالحوه على ذلك. (زاد المعاد بتصرف).

وصدق الله تعالى: (لاَ يُقَاتِلُونَكُمْ جَمِيعًا إلاَّ فِي قُرُى مُحَصَنَة أَوْ من وَرَاء جُدُر بَأْسُهُمْ بَيْنَهُمْ شَدِيدُ تَحْسَبُهُمْ جَمِيعًا وَقَلُوبُهُمْ شَتَىً).

وقاموا بتسليم الحصون، وعلى الرغم من هذا الاتفاق على إظهار كل ما يملكون، غيب أبناء أبي الحقيق مسكًا (جلد) فيه مال وصل لحيي بن أخطب كان احتمله معه حين أجليت بنو النضير.

وجاء رسول الله ﷺ بكنانة بن الربيع فجحد كنز حيي، وقال: أذهبتُه الحرب، فقال رسول الله ﷺ : المال كثير والعهد قريب، فجاء يهودي فأخبر بموضع الكنز، فأمر النبي ﷺ بقتل ابن أبي الحقيق، وسبى رسول الله ﷺ صفية بنت حيي ابن أخطب، وكانت تحت كنانة بن أبي الحقيق.

وقد كانت هذه الغزوة حربًا حقيقيّة؛ إذ أسّفرت عن قتل ثلاثة وتسعين مقاتلاً من اليهود في خيبر، واستشهد من المسلمين ستة عشر شهيدًا، وقيل: ثمانية عشر، وقيل: ثلاثة وعشرون.

وقال يهود خيبر لرسول الله ﷺ : دعوا لنا الأرض نفلحها لكم، فنحن أدرى بها، فأقرهم الرسول ﷺ على زراعتها، مقابل النصف من زرعها كل عام.

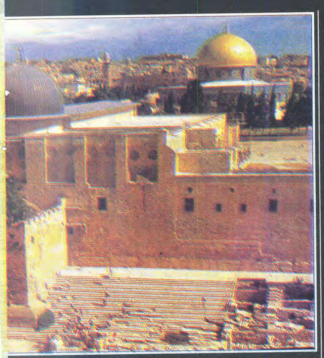
### محاولة سم رسول الله 🛬 من الشاة المسمومة

حيث قامت زينب بنت الحارث بإهداء الرسول شاة مسمومة، واكثرت وضع السم في ذراعها، بعد أن عرفت حب رسول الله تلا لأكل ذراع الشاه، فأُخبر رسول الله تله، وقال لها: «إن هذا العظم ليخبرني أنه مسموم»، ثم دعا بها، فاعترفت، فقال: ما حملك على ذلك» قالت: قلت: إن كان ملكا استرحت منه، وإن كان نبيًا فسيخبر، فتجاوز عنها.

ونلاحظ هنا المحاولات المستمرة من اليهود للتخلص من رسول الله ﷺ بهذه المؤامرات الخبيثة.

# فتحوادي القرى وتيماء وفدك

ثم توجـه الرسـول ﷺ إلى وادي القـرى، وقـد أعطى الراية لسعد بن عـبادة والحُبـاب بن المنذر



وسهل بن حنيف، ثم حاصرهم، فنزلوا على ما نزل عليه أهل خيبر.

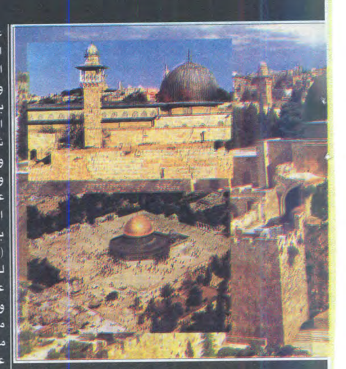
ثم استسلم يهود فدك وتيماء بدون مقاومة، وجعل النبي الأرض فدك لنوائب، حيث لم يوجف عليها بخيل ولا ركاب، وفرض عليهم الجزية، وأقرهم على زراعة أرضها مقابل نصف غلتها، ولما وافت رسول الله الأملنية وصعدت روحه إلى الرفيق الأعلى وظهرت الردة في أرجاء الجزيرة وتصدى لها الصديق رضي الله عنه، كان اليهود يرمقون الأحداث؛ علهم ينتهزون فرصة تلوح لهم، لكن الله أيد جنده، ونصر الإسلام، وخصدت نار الردة، وتسلم عصر بن الخطاب الخلافة، وقد استقرت الأمور.

وصية الرسول صلى الله عليه وسلم بإخراج أهل الكتاب من جزيرة العرب

وَلما كَانَ قد استقر في روع رسول الله ﴿ أَنَ اليهود والنصارى لن يتركوا الإسلام وشانه، وإنما سينتهزون أول فرصة تلوح لهم للالتفاف على الإسلام والمسلمين، كما قال تعالى: (وَلَن تَرْضَى عَنَكَ الْيَهُودُ وَلاَ النَّصَارَى حَتَّى تَتَبِعَ مِلْتَهُمْ)، ولأَا كانت التجربة مع اليهود مريرة، خَشَى الرسول

44

أوجه العدد الخامس السنة الثلاثون



هن صؤامراتهم ودسائسهم على استقرار الإسلام في الجزيرة، فقال الله من حديث ابن عمر: «لأخرجن اليهود والنصارى من جزيرة العرب حتى لا أدع إلا مسلمًا». (مسلم، المغازي).

وعن عبيدة قال: أخر ما تكلم به رسول الله ﷺ قال: «أخرجوا يهود الحجاز وأهل نجران من جزيرة العرب». رواه أحمد.

فلما كان في عهد عمر بن الخطاب وعلم أن النبي ﷺ قال عند موته: «لا يجتمعنَّ بجزيرة العرب دينان»، قال: من كان عنده عهد من رسول الله ﷺ من اليهود فلياتني به أنْفِذْه له، ومن لم يكن عنده عهد فليتجهز للجلاء، فأجلى من لم يكن عنده عهد. (سيرة ابن هشام).

وكان من بنود عهد الرسول ﷺ ليهود خيبر أن له أن يخرجهم من خيبر متى شاء.

## لتفسدن فى الأرض مرتين

ذهب كثير من المؤرخين إلى أن الإفسادة الأولى المذكورة في سورة الإسراء والتي استطال فيها اليهود وقتلوا وذبحوا وعاثوا في الأرض فسادًا، فأرسل الله عليهم بختنصر. وفي الثانية أرسل

عليهم الرومان أيضًا فدمروهم وأجلوهم. وذكر الشيخ الشنقيطي رحمه الله في تفسيره أضواء البيان قوله تعالى: (وَإِنَّ عُدتُمُ عُدْنًا)، لما بِيَن حل وعلا أن بنى إسرائيل قضى إليهم في الكتاب أنهم يفسدون في الأرض مرتين، وأنه إذا جاء وعد الأولى منهما بعث عليهم عبادًا له أولى بأس شديد، فاحتلوا بلادهم وعذبوهم، وأنه إذا جاء وعد الأخرة: بعث عليهم قومًا ليسوءوا وجوههم وليدخلوا المسجد كما دخلوه أول مرة وليتبروا ما علوا تتبيرًا، وبيّن أيضًا أنهم إن عادوا للإفساد المرة الشالشة فإنه جل وعلا يعود للانتقام منهم بتسليط أعدائهم عليهم، وذلك في قوله تعالى: (وَإِنْ عُدْتَمْ عُدْنَا)، ولم يبيّن هنا: هل عادوا للإفساد لمرة الثالثة أو لا ولكنه أشار في أبات أخر أنهم عادوا للإفساد بتكذيب الرسول 🛎 وكتم صفاته، ونقض عهوده، ومظاهرة عدوه عليه، إلى غير ذلك من أفعالهم القبيحة، فعاد الله جل وعلا للانتقام منهم؛ تصديقًا لقوله: (وَإِنَّ عُدْتُمْ عُدْنًا)، فسلط الله عليهم نبيه 🐨 والمسلمين، فجرى على بني قريظة وبنى النضير وبنى قينقاع وخيبر ما حرى من القتل والسبى والأجلاء وضرب الجزية على من بقى منهم، وضرب الذلة والمسكنة. اهـ.

ثم أجلاهم عمر رضي الله عنه، كما بينا آنفًا، ولقد أفسدوا أيام رسول الله ﷺ، ومن ذلك:

- قال تعالى: (فَلَمَّا جَاءَهُم مَّا عَرَفُواْ كَفُرُواْ بِهِ) أي: إنكار صفته في التوراة.

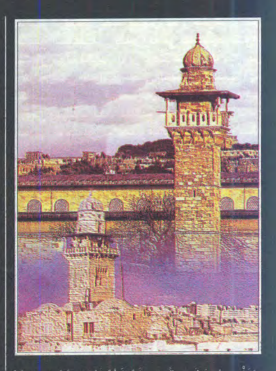
- وقوله تعالى: (بِنْسَمَا اشْتَرَوْأَ بِهِ أَنفُسَهُمْ أَن يَكْفُرُواْ بِمَا أَنَزَلَ اللَّهُ بَعْيًا أَن يُنَزَّلُ اللَّهُ مِن فَضَّلِهِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ فَبَاءُواْ بِعَضَبٍ عَلَى عَضَبٍ وَلِنْكَافِرِينَ عَذَابٌ مُهِينٌ).

- وَقَال تعالى: (أَوَ كُلُّمَا عَاهَدُواْ عَهْدًا نَّبَدَهُ فَرِيقٌ مَّنْهُمُ)، وقوله تعالى: (وَلَا تَزَالُ تَطَلِّعُ عَلَى خَائِنَةٍ مَنْهُمٌ)، وقوله تعالى: (وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ هَؤُلَاءٍ أَهْدَى مِنَ الَّذِينَ آمَنُواْ سَبِيلاً).

أيات تدل على الانتـقـام بعُـد الإفـسـاد الواقع نهم

قوله تعالى: (هُوَ الَّذِي أَخْرِجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِن دِيَارِهِمْ لأَوَّلِ الْحَشْرِ)، وقوله تعالى: (وَأَنَزَلَ الَّذِينَ ظَاهَرُوهُم مَنْ أَهْلِ الْكِتَــابِ مِن صَيَاصِيهِمْ وَقَدَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّغْبَ فَرِيقًا تَقْتَلُونَ

العدد الخامس السنة الثلاثون الوجه (٣٩



#### وَتَأْسِرُونَ فَسريغًا. وأَوْرَتَكُمْ أَرْضَسَهُمْ وَدِيَارَهُمْ وَأَمْوَالَهُمَّ وَأَرْضَاً لَمْ تَطَنُّوها)، ونحو ذلك. **هذا الإفساد فأمن العباد !!**

ولا يختلف اثنان أن البهود الصهاينة قد أفسدوا في زماننا هذا إفسادًا عظيمًا، ولا يمر يوم ولاحتى ساعة واحدة إلا ولهم فببها بصمات إفسساد، ولا يختفى دورهم في إستقتاط الدولة العثمانية عن طريق جمعية الإتحاد والترقى، ودورهم في نشـر الرذيلة والأفكار الـهـدامـة في العصصر الجنديث كبالداروينينة والوجبودية والماركسية، كما لا يخفاك أخى القارئ الكريم عن أصابعهم الخفية، وأنهم وراء الماسونية العالمية وامتلاكهم لمدينة هوليوود التي يصدرون الفساد منها إلى العالم أجمع، أما احتلالهم لفلسطين السليمة، فهذه قاصمة الظهر، وكاسرة العظم، وقبتلهم للشبيوخ في حبرب ٤٨، ٦٧، والأطفال والنسباء فى دىر باسىن وكـفـر قــاسم، وقــتلـهم للأسرى المصريين في ٦٧ بسيناء، وقتلهم الأطفال فى صبرا وشاتيلا بيد السفاح المجرم شارون، واستمرارهم في قتل أطفال الانتفاضة وتدنيسهم للحرم القدسي الشريف (المسجد الأقصبي) ودخول

الخنزير شارون إلى حرمه وحرق منبره إبان حرب الأيام الستة ومحاولاتهم لنشر الرذيلة بين أبنائنا وتهريب المخدرات والسموم البيضاء إلى مصر ودول الشرق ومحاولتهم لنشر الإيدز والأمراض الفتاكة بين شبابنا وأخر محاولاتهم إغراء خمسة عشر ألفًا من الشباب المصري وتزويجهم من فتيات إسرًائيليات لينشا بذلك الطابور الخامس في بلادنا؛ إذ اليهودي عندهم من أمَّة يهودية، أيبقى بعد كل هذا الإفسساد أمل في صالحهم واستقامتهم، كلاا: ولكن السؤال الذي نطرحه: هذا هو الإفساد، فاين العباد»

إن نساءنا الآن تلبس نفس الأزياء، وأفـلامنا كافلامهم، وشبابنا يلبس نفس ملابسهم ويحلق شعره على نمطهم، ويرقص كرقصهم، ويقيمون الموالد كموالدهم، فما السبيل وأين العباد»

إن الله وعد، ووعده لا يتخلف بالتمكين لهذه الأمة إن حققت شروط التمكين. قال تعالى: (وعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمٌ وَعَصَلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسَتَخَلَّفَنَهُم في الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَصِبْلهمْ وَلَيُسمَكَنَنَ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدَدُلَنَّهُم مَّن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا).

وقال تعالى: (فَبَشَنَّرْ عِبَادٍ. الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَّهُ)، وقال تعالى: (وَإِنَّ جُنُدَنَّا لَهُمُ الْغَالِئِوِنَ).

أيها العرب، أعلنوها إسلامية مقدسة، واجعلوا رسول الله ﷺ أسوتكم وقدوتكم، وعمر ابن الخطاب وسيرته نبراسًا لكم، وصلاح الدين الأيوبي الذي وحَد المسلمين، ودعا إلى التـوبة العـامة، وأبطل المكوس، وأغلق الحـانات، فكان النصر وكانت العزة الإسلامية.

(وَلِلَّهِ الْعِــزَّةُ وَلِرَسُـولِهِ وَلِلْمُــؤَّمِنِينَ وَلَكِنَّ الْمُنَافِقِينَ لاَ يَعْلَمُونَ).

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى أله وصحبه وسلم.

أوجه العدد الخامس السنة الثلاثون



لقد قامت حماعة أنصار السنة المحمدية على أيدى رجال نذروا أنفسهم لتطهدر الاعتقاد من أدران الإلحاد، ومحاربة البدع والذرافات والترهات وجهل الجاهلين وإلحاد المبطلين وتأويل الغالين.

فيدأت تكافح الخرافات، لا سيما ما كان متعلقًا منها بالعقائد، وترجع بأعضائها وكل من بشرفها إلى سنة النبي ﷺ وطريق السلف الصالح، وتنبرهم بالمعارف النبوية وتنشؤهم على حب الكتاب والسنة، وتمرنهم على النزول على حكمهما من غدر عصيدة.

هذا كلام مؤسستها الأول الشيخ محمد حامد الفقى رحمه الله، الذي كتبه في مجلة الهدى الندوى في العدد الأول الذي صدر في ربيعً الثاني ١٣٥٦هـ، ١٩٣٧م، وكان الهدف من إصدارها كما يقول رحمه الله: لقد كنتُ في حياتي الأولى سالحًا مع السّالكين، ومليسيًا من المليسين ومخرفًا من المخرفين، وداعيًا إلى الدعة وإلى الجاهلية وعيادة الموتى والخشب أل سعود، رحمه الله.

والنصب مع الداعين، فهداني الله إلى دين الهدى، وكـ شفّ عن بصبرتي حجب الجهل والعمى وبصرنى بنور الحق من كتاب الله وسنة نبيه المصطفى عليه، ووفقني بفضله إلى سبيل السلف الصالح من الصحابة والتابعين، فذقت حلاوة التوحيد الخالص، وعرفت لله تعالى منته العظمى في تلك الهداية، ونعمته الكبرى في هذا التوفيق، وكان من حق هذه النعمة وأداء شكرها أن أنفق حسياتي لإرشاد الضال وهداية التائة، فأصدرت مجلة الهدى الندوى لتكون اللسان المعبر عن دعوة أنصار السنة المحمدية والقلم الراسم لخطتها. وهي أخت (الإصلاح) التي كنت

بقلم الشيخ: فتحى عثمان

أصدرتها زمن الإمام المصلح، والملك الراشد المخلص عدد العزيز

(العدد الخامس السنة الثلاثون أفجه) (٤)

حالة الجتمع يوم صدور الهدى:

تصور الهدى النبوى تلك الحال في عسددها ربيع أول ١٣٥٨ هـ، وفي السنة الثانية لصدورها فتقول: إنَّ تسعة وتسعين في المائة من الأمة على حاهلية فى علمها وعقيدتها وخلقها وحكمها ونظامها، وقد ضرب الجهل على القلوب نطاقًا مظلمًا أسود حجب عنها كل هدى وكل نور، الأكثرية الساحقة على ذل القلوب للموتى، واستخذائها للأحجار والأشجار واستكانتها وخشوعها للنصب والمقاصير والقيور، معرضة عن التحاكم في عقيدتها وعيادتها وشيئونها إلى ما أنزل الله من الهدى والذكر الحكيم، والأكثرية أيضبا على تحزب وتفرقة وشيتات بالطرق الصوفية والمذاهب التقليدية، وكل حزب بما لديهم فرحون ويشيخهم وحده يثقون مهما كان قوله مخالفًا للمنقول والمعقول، وفده يعتقدون علم الغيب، وتصريف الأقدار والإنجاء من النار.

أساب توقف الحلة:

صدر آخر عدد من مجلة الهدي النبوي في صفر ١٣٨٧هـ، أي بعد ٣١ عامًا، وكان سبب توقفها هو قرار دمج الجماعة في الجمعية الشرعية، وبذلك صدر منها ثلاثون مجلدًا الآن قد جمعت وهي تحت إمرة الباحثين، وطلاب الدراسات العليا في الأزهر الشريف والجامعات.

أول عدد صدر من هذه الجلة وملامحه:

كان عدد صفحاته ٢٤، وكانت الموضوعات التي نشرت هي افتتاحية للشيخ محمد حامد الفقي، وتفسير لسورة الفاتحة للشيخ محمد محمد مخيمر إمام وخطيب وعضو مجلس علماء الجماعة، ثم نبذة عن السلف وبحث عن تحية المسجد

أويه العدد الخامس السنة الثلاثون

يوم الجمعة للشيخ عبد الرازق عفيفي عضو مجلس علماء الجماعة، ومقال بعنوان: العزة للشيخ عبد الوهاب العيسوي واعظ عام القاهرة وعضو مجلس علماء الجماعة، واستحضار الأرواح للشيخ عبد اللطيف حسين عضو مجلس الإدارة، ثم كلمة عن نشأة الجماعة للأخ محمد علي القاضي سكرتير الجماعة بعد ذلك، ومما ينبغي ذكره أن الاشتراك السنوي للمجلة كان حينذاك عشرة قروش فقط.

# عدد الكتاب الذين ساهموا في الكتابة في الجلة:

لقد اشترك في الكتابة في المجلة طوال زمن إصدارها أكثر من ٨٠ كـاتبًا، منهم على سبيل المثال لا الحصر:

الشيخ محمد حامد الفقي.
 الشيخ أبو الوفاء محمد درويش.

- الشيخ محمد عبد الظاهر أبو السمح.

الشيخ محمد محمد مخيمر.
الشيخ عبد الرازق عفيفي.
الشيخ عبد الرازق عفيفي.
الشيخ نور الدين علي الصومالي.
الشيخ تقي الدين الهلالي.
الشيخ محمد بهجت البيطار.
الشيخ محمد صادق عرنوس.
الشيخ محمد صادق عرنوس.
الشيخ عبد المتعال المنزلاوي.
الشيخ محمد خليل هراس.
الشيخ محمد عبد الحليم حمودة.
الشيخ محمد عبد الحليم حمودة.
عربة المحمدة.

وكان مع هؤلاء المحدث العلامة أحمد

محمد شاكر، الذي تولى إدارة المجلة فترة من الزمن، كما ساهم في الكتابة فيها الشيخ محمود شلتوت شيخ الأزهر الأسبق، والشيخ محيي الدين عبد الحميد، يكلية أصول الدين.

أصحاب الأبواب الثابتة:

– الشيخ محمد حامد الفقهي (التفسير).

- الشيخ أبو الوفاء محمد درويش (الإفتاء).

- الشيخ عبد الرحمن الوكيل (التصوف).

- الشيخ خليل هراس (العقيدة).

 – الشيخ محمد صادق عرنوس: صورة من الحياة المصرية.

من تولى الإفتاء على صفحاتها:

أول من تولى الإفتاء هو الشيخ محمد بهجت البيطار، وكان يكتب فتاواه من دمشق، ثم تولى الإفتاء بعد ذلك الشيخ محمد حامد الفقي، وبعد فترة تولى الشيخ أبو الوفاء باب الفتاوى، حتى توفي عام ١٣٨٣هـ.

فتولى بعده الإفتاء الشيخ محمد خليل هراس، حتى توقفت المجلة عن الصدور، ومما يذكر في هذا الموقف أن الشيخ حامد الفقي كان ينشر فتاوى كثيرة للشيخ عبد المجيد سليم مفتي مصر في ذلك الوقت، ثم شيخ الأزهر بعد ذلك.

## موضوعات كتب فيها سلسلة مقالات:

شرح أحاديث الأحكام، من خصائص الإسلام، الأسماء الحسنى، الداء والدواء، العلم والنور والعلم المنصور في الرد على المستنجدين بالقبور، منشأ الشرك، الغلو

في الصــالحين، طواغــيت، نظرات في التصوف، خطبة الرسول في حجة الوداع، الدين الخالص، عقيدة القرآن والسنة.

## موضوعات صدرت على هيئة كتب ورسائل:

كان يمتاز كُتَّاب مجلة الهدي النبوي في ذلك بالنفَس الطويل والعلم الغـزير، حتى إن بعضهم كان يكتب مجموعة مقالات، ثم تصدر كتابًا بعد ذلك، وقد صدر منها:

- شرح أحاديث الأحكام، للشيخ محمد حامد الفقى

- الأسماء الحسنى - والداء والدواء، للشيخ أبو الوفاء محمد درويش. - عقيدة القرآن والسنة، للشيخ محمد خليل هراس.

- أسباب البدع ومضارها، للشيخ محمود شلتوت.

- مسائل في الشرك والبدع، لمجموعة علماء:

- بشيرية الرسول ﷺ - ومن ضلالات التصوف، للشيخ عبد الرحمن الوكيل.

 الداء والدواء، للشيخ أبو الوفاء محمد درويش، والشيخ عبد الحليم حمودة.

ونأمل أن تتمكن الجماعة من إصدار: - تفسير الشيخ حامد الفقي، والشيخ عبد الرحمن الوكيل.

- فتاوى المحلة.

- نظرات في التحصوف للشيخ عبد الرحمن الوكيل.

\* الحوارات التي كانت بين علماء
الجماعة بعضهم مع بعض ومع غيرهم.
من تولى رئاسة تحريرها وإداراتها:

العدد الخامس السنة الثلاثون السيه (٢

تولى رئاسة تحريرها الشيخ حامد الفقى من سنة ١٣٥٦هـ حتى ١٣٧٨هـ، كما تولى مددر المحلة كل من الشييخ أحمد محمد شاكر، صادق عرنوس، حسن الجمالي، صالح سعدان، رشاد سليمان.

## أبرز الموضوعات التي عالحتهاء

١- لما كان كُتَّاب المحلة من العلماء المدرزين فى عقيدة التوحيد خاصة والعلوم الشرعدة عامة، فقد تطرقت المحلة للكتابة عن:

التفسير الموضوعي للقرآن-قضابا الاعتقاد- قضية الأولياء ومحيتهم - قضية التوسل - قضية الشفاعة - رفع القبور وتزيينها والصلاة فيها - الطواف والنذر للموتى والمقبورين - منشئا الشيرك الغلو فى الصالحين - حكم التوسل بذوات الأشخاص - البدع وأسبابها ومضارها وأنواعها.

كما شاركت في قضايا المجتمع، وأهم ما عالجته التصوف وضلالاته، شرح الأحاديث النبوية، كما كان للشعر مكان بالمجلة، وكان للفتوى على صفحاتها نصيب وافر واهتمام كبير.

ولا يمكن للباحث في هذه المجلة أن يهمل ما كان من حوارات ومساحلات حول يعض القضايا، منها ما كان بين علماء الجماعة، ومنها ما كان بن الحماعة وغيرها، وأبرزها: ما كان حول قضية تلبس الجن بالأدمى، حكم التصوير الضوئي - السندات - تدمم المسافر - بالصحافة الإسلامية ستين عامًا. صلاة المسافر خلف المقدم - احتساب الركعة لمن أدرك ركوع الإمام - حكم القراءة من المصحف في الصلاة - الزواج من الكتابيات – مسألة سحر الرسول علي.

\* من أهم القضايا التي تم فيها حوار بين الهدى الندوى وغيرها:

قضية الاستواء، وكانت بن الهدي النبوى ومحلة الاعتصام.

حواز التوسل بالأشخاص، وكانت بينها وبين مجلة لواء الاسلام.

كما تولت الرد على أباطيل الدحوى وعيد ربه سليمان المخرفين.

\* مدى انتشار المحلة في الدلاد الأخرى: رغم أن المجلة صدرت في أول عهدها بإمكانيات تكاد تكون معروفة أو كانت ميزانيتها ١٣٠ جنبه، ومع ذلك فإننا نقرأ فدها أسئلة ترد إلدها من بلاد كثيرة في أسبا وإفريقيا، وقد كانت المحلة توزع في مصر والسودان والسعودية والصومال والحيشة وبلاد المغرب وتابلاند وباكستان.

ونحب أن نختم كلمتنا هذه عن الهدى النبوى أنها كانت صاحبة أثر كبير في انحسار البدع التي كانت ظاهرة في المجــتــمع في أول زمن صــدور المحلة، فاختفت يدع كثيرة، وقل أثر كثير من البدع، وصار المتصوفة والمبتدعة بفعلون ما يفعلون وهم وجلون منكسرون يعد أن كانت لهم اليد الطولى على أفراد المحتمع.

ولما توقفت المحلة عن الصدور، قامت الجماعة بإصدار أختها التوحيد التي بلغت الآن ثلاثين عامًا من الصدور، وبذلك تكون أنصار السنة المحمدية قد عملت

وفقنا الله وإباكم لما يحب ويرضى، وأخذ بقلوبنا وعقولنا ونواصينا إلى الدعوة إلى الله على بصيرة. والله ولى التوفيق.

> ( أروجه العدد الخامس السنة الثلاثون ) (11)

- اللّالمائب التي تصيب الإنسان في نفسه، أو في أسرته، أو في مجتمعه ليست شرًا محضًا يوجب الجزع، وإنما هي مَحك للإيمان، وابتلاء في الصبر، وحسن التحمل؛ إذ بها تنقًى الأبدان، وتطهّر النفوس؛ ولذا فقد جعل لها الإسلام علاجًا، وبيّن ثواب الصبر عليها؛ لأنها ابتلاء واختبار، يظهر معه قوة الجوهر، وطيب المعدن. وقد أبان الله في كتابه طريقة في التسلية، تريح القلوب، وتهدئ ثائرة النفس، وذلك بالصبر والاسترجاع، وقرن ذلك بالجزاء الأوفى من الله، والثواب الذي يرفع الله به ررجة الصابر المحتسب، وهو وعد من الله سينجزه سبحانه، كما قال سبحانه: (وَبَشَرَ الصَّابِرِينَ. الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُصِيبَةً قَالُواْ إِنَّا للَهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعونَ. أُولَ عَلَيْ عَلَيْهِمُ متَلَوَاتُ مَّن رُبَّهِمْ وَرَحْمَةً وَأُولَ عَكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ) (البقرة: ٥٥١ – ١٥٢). التا

> ولا يوجد شخص في هذه الدنيا، مهما كان، وباي موقع حلّ، لم تصبه مصيبة، من مصائب الدنيا العديدة، أو لم يتجرع ألمها، ويشعر بثقل وقوعها، مهما كان نوعها: صغيرة أم كبيرة، في النفس أو في المتلكات؛ ولذا سمى بعضهم الدنيا بدار الأكدار، ومرتع المصائب، ولكنها دار الابتلاء، ومحك الإيمان والصبر.

ma

ولكنَ وقوع المصيبة على المؤمن أخف ألمًا، من وقوعها على غيره؛ لأن إيمانه، وقوة عقيدته، وحسن توكله على ربّه مما يخفف هذا الوقع. يقول القرطبي في المصيبة: هي كل ما يؤذي المؤمن، ويصيبه، وقد جعل الله عز وجل، كلمات الاسترجاع، وهي قول المصاب: (إنَّا لِلَهِ وَإِنَّا إِلَيْه رَاجِعُونَ) ملجأً وملاذًا لذوي المصائب، وعصمة للممتحنين من الشيطان؛ لئلا يتسلط على المصاب فيوسوس له بالافكار الرديئة، فيهيج ما سكن، ويظهر ما كمن؛ لأنه إذا لجا لهذه الكلمات، الجامعات لمعاني الخير والبركة، فإن قوله: (إنا لله) إقرار بالعبودية والملك، واعتراف العبد لله،

0

د.محمد بن سعد الشويعر

بما أصابه منه، فـــالملك

يتـصرف في ملكه كـيف

يشاء، وقوله: (إِنَّا لِلَهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعونَ) إقرار بأن الله يهلكنا، ثم يبعثنا، فله الحكم، في الأولى، وله المرجع في الأخرى، وفيه كذلك رجاء من عند الله بالثواب.

ومن بركة هذا الاسترجاع العاجلة، بالإضافة إلى ما ذكر، ما ورد عن أم سلمة رضي الله عنها، قالت: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «ما من مسلم تصيبه مصيبة، فيقول ما أمره الله به: (إِنَّا لِلَهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعونَ)، اللهم أجرني في مصيبتي، واخلف لى خيرًا منها، إلا أخلف الله خيرًا منها».

قالت أم سلمة: فلما مات أبو سلمة قلت: أيَ المسلمين خبر من أبي سلمة، أول بيت هاجر إلى رسول الله ﷺ، ثم إني قلتها، فأخلف الله عليَ

العدد الخامس السنة الثلاثون

#### برسول الله ﷺ. «تفسير القرطبي».

والمصيبة التي تحلّ بالإنسان، تختلف بحسب قدرة الإنسان على التحمّل، وبحسب ما وقر في نفسه من علاج، مستمد من شريعة الإسلام، يخفف عن الكاهل، ما ناء به من ثقل، فهي خير للإنسان، إذا تحملَها بصبر، وأدرك أنها جاءته ليمتحن الله إيمانه وتحمله، فقد روت عائشة رضي الله عنها، قالت: قال رسول الله ﷺ: «ما من مصيبة تصيب المؤمن، إلاَ كفر الله بها عنه، حتى الشـوكة يشاكها، رواه البخاري ومسلم.

وحتى تكون المصيبة نافعة، ودافعة للإنسان إلى أن يراجع نفسه، ويحاسبها على أعمالها، يود أن تزداد المصيبة عنده، لكي يزداد من الصبر، والإكثار من الدعاء لله، فتخف المصيبة عنده، ويشعر بلذة المناجاة، وطمع الدعاء، ثم فيما أعده الله للصابرين الممتثلين، ولذا فإن مما يتسلى به أهل المصائب:

 أن يعلم أن من المصائب والشدائد، ما تمنع من الفخر والخيلاء، والتكبر والتجبر، وقد ألف العزّ بن عبد السبلام في فوائد الابتلاء كلامًا حسنًا، جاء كثير منه في كتاب «محاسن التأويل» للقاسمي.

- وأن يوطن نفسه على أن كل مصيبة تأتيه، فإنما هي بإذن اللَّه عز وجل وقضائه وقدره، والإيمان بالقدر خيره وشرّه، وأنه من اللَّه تعالى، ركن من أركان الإيمان، يقول ﷺ: «واعلم أن الأصة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء، لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، وإن اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك، رُفعت الأقلام، وجفَت الصحف، رواه أحمد والترمذي عن ابن عباس رضي اللَّه عنهما.

– وعليه أن يجعل مكان الأنين والشكوى إلى الخلق، ذكر الله تعالى، وحمده على أن خفّف عنه المصيبة بما هو أعظم، وأن المصيبة لم تكن في الدين، وأن يوجه شكواه إلى الله سبحانه، فإنه هو الذي يكشف الضّر، ويخفف ألم المصيبة، وأن الله هو الرحمن الرحيم بعباده، فلم يرد إهلاكهم

بهذه المصيبة، وإنما يحب منهم التضرع إليه، يقول سبحانه: (أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْطَرُّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكَشَفُ السُوءَ) (النمل: ٢٢)، يروى لابن القيم قوله عندما رأى شخصًا يشكو ما المَ به في مصيبته إلى الخلق: يا هذا تشكو من يرحم على من لا يرحم، ومن يملك الأمر، ويزيل الضر، على من لا يملك لنفسه ضراً ولا نفعًا؟ ما زدت على أن شكوت من يرحمك، على من لا يرحك.

- ومما تسلو به النفس عند المصيبة، أن يتذكر المصاب هذا الحديث، عندما سئل ﷺ: أي الناس أشدَ بلاءًا؛ فقال ﷺ: «الأنبياء، ثم الأمثل فالأمثل، يُبتلى الرجل على حسب دينه، فإن كان في دينه صلبًا اشتدَ بلاؤه، وإن كان في دينه رقّة، ابتلي على حسب دينه، فما يبرح البلاء بالعبد حتى يتركه يمشي على الأرض، ما عليه خطيئة». رواه الترمذي في باب ما جاء في الصبر على البلاء.

وقد روى سعيد بن منصور أن ابن عباس رضي اللَّه عنهما، نعي إليه أخوه قدم وهو في سفر - فاسترجع، ثم تنحى عن الطريق، فأناخ راحلته، ثم صلى ركعتين، فأطال فيهما الجلوس، ثم قام يمشي إلى راحلته، وهو يقول: (واستَعيينُواْ بالصَبَرْ وَالصَلَاةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلاَّ عَلَى الْخَاشَعِينَ) (البقرة: ٤٥).

- وإذا عرف المصاب بالمصيبة أن الله قد جعل المصيبة دافعًا لتقوية الإيمان، وأمر سبحانه بالالتجاء إليه: دعاءً واسترجاعًا، وتحملاً وصبرًا، وقد وعده على ذلك بالبشارة العاجلة، والأجر الجزيل في الآخرة... وهو وعد من الله، ووعده سبحانه حق، فإن هذا من أمكن الطرق في التسلية، وامتثال القدوة بالعمل والاحتساب، يقول سبحانه: (وَبَشَنَر الصَّابِرِينَ. الذَيِنَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُصيبة قَالُواْ إِنَّا لِلَهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجَعُونَ. أَصَابَتْهُم مُصيبة قَالُواْ إِنَّا لِلَهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجَعُونَ. وَلَنَكَ عَلَيْهِمْ مَلَوَاتُ مَن رَبَّهُمْ وَرَحْمَةً وَأُولَئِكَ هُمُ أولَئِكَ عَلَيْهِمْ متواتُ مَن رَبَّهِمْ وَرَحْمَةً وَأُولَئِكَ هُمُ وونها ودورها في سعادة النفس البشرية. وراحتها.

- وغير ذلك من الأمور، التي يجب أن يتمعّن فيها المرء، وفي مردودها على المصيبة والمصاب،

العدد الخامس السنة الثلاثون

بما تسلو به القلوب، وتتعزّى به النفوس، حيث تخفّف وطاة المصيبة، بجانب ما يحسّ به المصاب المحتسب في تعامله مع المصيبة، فيجد لذة ومسرة، أضعاف ما يحصل له ببقاء ما أصيب به لو بقي عليه، فقد روي في باب الزهد مرفوعًا: «يود ناس، لو أن جلودهم كانت تقرض بالمقاريض، لما يرون من ثواب أهل البلاء».

فالله سبحانه وتعالى، إذا أراد بعبده خيرًا، ابتـلاه على قـدر حـاله، حـتى إذا هذّبه ونقّـاه، وصفاه، أهله لأشرف مراتب العبودية في الدنيا.. ويحدّد الشاعر مكانة الابتلاء عند الناس بقوله:

قد ينعم الله بالبلوى وإن عظمت

ويبتلى الله بعض القوم بالنعم

ولا يجب أن يظن المرء أن الصحة والجاه والمال، نعمة، بل هي امتحان، لينظر الله ما يعمل فيها، ولا ما يقع على بعض الناس من مصائب وآفات، أن ذلك نقمة، بل قد تكون نعمة يؤجر عليها، بعدما امتحن الله إيمانه، وبرزت من ذلك خصال نفسه في حسن التحمل، وكيفية التعامل مع المصائب: من رضا وقناعة، ودعاء وضراعة، وصبر وحسن تحمل.

يقول ابن الجوزي رحمه الله في «صيد الخاطر»: البلايا على مقادير الرجال، فكثير من الناس تراهم ساكتين راضين بما عندهم، من دين ودنيا، وأولئك قوم، لم يرادوا لمقامات الصبر الرفيعة، أو أن الله سبحانه علم ضعفهم عن مقاومة البلاء، فلطف بهم.

وقصة عروة بن الزبير رحمه الله في صبره وقورة تحمله عندما حلّت به مصائب عديدة، وهو في الشام عند الوليد بن عبد الملك، فقد رفست فرس ابنه محمدًا ومات، وأصابته الأكلة في رجله، فرأى الأطباء قطعها، حتى لا تنتقل إلى سائر مدراى الأطباء قطعها، حتى لا تنتقل إلى سائر المرقد أي البنج فقال: إنما امتحنني ربي ليعرف مقدار صبري واحتسابي، قالوا: إذاً فإنا نسقيك الخمر، حتى لا تشعر، قال: لا أستعين بمعصية الله على طاعة الله، قالوا: إذاً ناتي برحال ليشيدوك،

حتى لا تتحرك، قال: يقول سيحانه: (وَاسْتَعَيِنُواْ بالصُبُر وَالصُلاَةِ).

ثم قال: إذا سجدت فسوف أمدّها لكم وشانكم بها، فقطعوها وهو ساجد، لم يتحرك. ولما ساله الوليد؛ قال: لقد لقينا من سفرنا هذا نصبًا.

وقد جاء للولدد بن عدد الملك شيخ من عدس كفيف البصر، ولما جلس عنده في عشبتة أحد الأيام، ساله الوليد عن حاله؟ فقال: يا أمير المؤمنين، لقد بتَ في ليلة من الليالي، وما في عيس رجل أكثر منى مالاً وخيلاً وإيلاً وولدًا، ولا أعزهم نفرًا، وأكثرهم حاهًا. فطرقنا سعل حذب، وذهب بالأهل والولد والمال وحميع الممتلكات، ولم يبق من ذلك إلا: غالام ولد حديثًا، وبكر شيرود-وهو ولد الناقة الصغير- فاتحهت للصيى وحملته، ثم لحقت بالبكر الذي فرَ، ولما عجزت عن اللّحاق به، وضعت الصبي في الأرض، وسرت وراء البكر، فسمعت صراخ الصبي، ولما رجعت إليه وجدت الذئب قد أكله، فلحقت بالمعدر، ولما أمسكت به، رمحني برجله على وجهي، فذهب بصري، وألقاني على قفاى، ولما أفقت إذا بي بعدما كنت في المساء من أصحاب الثروة والمال الحلال والولد والجاه والمكانة من القسائل، قد أصبحت في الغداة، صفر البدين، لا يصبر في عيني، ولا ولد ولا أهل، ولا مال، ولا غيره. فحمدت الله على ذلك، فقال الوليد: اذهبوا به إلى عروة بن الزيير، ليعلم أن في الدنيا من هو أكثر منه بلاءًا، وأشد تحملاً وصدرًا.

ولابن القيم رحمه الله في كتابه «شفاء العليل باختصار الدليل»، وابن الجوزي في مواعظه المجموعة في كتابه «صيد الخاطر»، وغيرها من المهتمين بالرقائق، ما يعالج قسوة القلوب، ويعين على الصبر والتحمل، عندما تنزل البلوى، واحتساب العمل معها قربة عند الله، تخف به المصيبة، ويعظم معه الأجر.

نساله سبحانه الصبر على المصائب، والرضا بالنعم. والحمد لله رب العالمين.

(العدد الخامس السنة الثلاثون الوجه

العام القارئ: الشناوي محفوظ- شبرا الخيمة- عن درجة هذه الأحاديث:

١- ما اختلط حبي بقلب عبد فاحبني إلاً حرمه الله على
 النار.

٢- أن رجالاً ذهب إلى قوم فقال: إن رسول الله ﷺ أمرني أن أحكم في أمو الكم ودمائكم، وأن تزوجوني، فأرسلوا إلى النبي ﷺ فأمر بقتله، فلما دفنوم لفظته الأرض.

#### والجواب بحول الملك الوهاب:

أما الحديث الأول: «ما اختلط حدى...»فباطل موضوع.

أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٢٥٩/ ٢٥٦)، قال: حدثنا أبو بكر محمد بن حميد، ثنا أحمد بن محمد بن سعيد، ثنا محمد بن عيسى، ثنا السري بن مرثد، ثنا إسماعيل بن يحيى، ثنا مسعر، عن عطية قال: كنت مع ابن عمر جالسًا، فقال رجل: لوددت أني رأيت رسول الله ﷺ، فقال له ابن عمر: فكنت تصنع ماذا؟ قال: كنت والله أومن به، وأقبل ما بين عينيه. فقال ابن عمر: ألا أبشرك؟ قال: بلى. يا أبا عبد الرحمن! فقال: سمعت

رسول الله ﷺ يقول: «ما اختلط حبي بقلب عبد فاحبني إلا حرم الله جسده على النار»، ثم قال: «ليتني أرى إخواني وردوا علي الحوض فاستقبلهم بالآنية فيها الشراب فاسقيهم من حوضي قبل أن يدخلوا الجنة»، فقيل له: يا رسول الله، أولسنا إخوانك؟ قال: «أنتم أصحابي وإخواني من أمن بي ولم يرني، إنى سالت ربي أن يقر عيني بكم وبمن أمن بي ولم يرني،

قال أبو نعيم: غريب من حديث مسعر، تفرد به: إسماعيل، وعنه السري.

قُلُتُ: وهذا سند ساقطُ البته، وإسماعيل بن يحيى هالكُ: كذبه الدارقطني والحاكمُ وأبو على النيسابوري الحافظ وقال صالح جزرة: (كان يضعُ الحديث). بل قال الأزديُّ: (ركن من أركان الكذب، لا تحلُّ الروايةُ عنه)، كان يحدث عن مسعر وابن جريج بالأباطيل؛ لذلك قال الذهبي في «الميزان» (٢٥٣/١): (مجمعُ على تركه). وفي الإسناد إليه: أحمد بن محمد بن سعيد، وهو المعروف بابن عقدة. فهو مع حفظه، فقد اتهم بسرقة الحديث.

وأمَّاالحديثالثاني: فإن السائل دخل له حديثٌ في حديثٍ فهذا السياق الذي ذكره يتالف من حديثين؛ أحدهما ضعيفٌ، والأخر صحيحٌ.

أما الحديث الضعيفُ فاخرجه ابن عدي في «الكامل» (١٣٧١، ١٣٧٢)، قال: ثنا الحسن بن محمد بن عنبر، ثنا حجاج بن يوسف الشاعر، ثنا زكريا بن عدي، ثنا على بن

وس العدد الخامس السنة الثلاثون

مسهر، عن صالح بن حيان، عن ابن بريدة، عن أبيه قال: كان حي من بني ليث من المدينة على ميلين، وكان رجل قد خطب منهم في الجاهلية فلم يزوجوه، فاتاهم وعليه حلة، فقال: إن رسول الله تله كسساني هذه وأمرني أن أحكم في أموالكم ودمائكم، ثم انطلق فنزل على تلك المرأة التي كان خطبها، فأرسل القوم إلى رسول الله تله، فقال: مكذب عدو الله، ثم أرسل رجلاً فقال: «إن وجدته حيًا وما أراك تجده حيًا فاضرب عنقه، وإن وجدته ميتًا فاحرقه بالنار، قال: فجاءه فوجده قد لدغته أفعى فمات، فحرقه بالنار، قال: فذلك قول رسول الله تله: «من كذب عليً متعمدًا فليتبوأ مقعده من الناره.

قال ابنُ عدي: وهذه القصة لا أعرفها إلا من هذا الوجه، ومن رواية زكريا بن عدي، عن علي بن مُسْهر، وعن زكريا: حجاج الشاعر.

كذا قال ابن عدي رحمه الله أن حجاج بن يوسف الشاعر وزكريا بن عدي تفرّدا بالحديث وليس كما قال.

فاما حجاج الشاعر، فتابعه محمد بن إسحاق الصغاني، قال: أنا زكريا بن عدي، نا عليُّ بن مُسْهر، عن صالح بن حيان، عن ابن بريدة، عن أبيه قال: كان حي من بني كنانة من المدينة على ميلين، فاتاهم رجل وعليه حلة، فقال: إن رسول الله ﷺ كساني هذه الحلة، وأمريني أن أحكم في أموالكم ونسائكم بما أرى، وكان قد خطب امرأة منهم فأبوا أن يزوجوه. قال: ثم انطلق فنزل على فأخبره، فقال: «كذب عدو الله»، وأرسل رجلاً، وقال: وإن وجدته حيًا فأضرب عنقه، ولا أراك تجده حيًا، وإن وجدته ميئا فاحرقه بالنار. قال: فجاء فوجده قد لدغته أفعى فمات.

ف ذلك قــول رسـول الله ﷺ: «من كـذب عليً متعمدًا، فليتبوأ مقعده من النار».

أخـرجـه الروياني في «مـسنده» (٣٤) قـال: أخبرنا محمد بن إسحاق به.

وأما زكريا بن عدي، فتابعه يحيى بن عبد الحميد الحماني، ثنا علي بن مسهر، عن صالح بن حيان، عن ابن بريدة، عن أبيه أن النبي ﷺ بَلَغَه

أنَّ رجالاً قال لقوم: إن النبي ﷺ: «أمَرَني أن أحكم فيكم برأيي وفي أموالكم كذا وكذا » وكان خَطب امرأة منهم في الجاهلية فأبوا أن يُزَوَّجُوه، تَم نهب حتى نزل على المرأة، فبعث القوم إلى رسول الله ﷺ، فقال: «كَذَبَ عَدُوُّ الله». ثم أرسل رجالاً فقال: «إن وَجَدْتَه حَيًا فاقتله، وإن أنت وجدته مينًا فحرقه بالنار، فانطلق فوجده قد لُدغَ فمات، قحرقه بالنار، فعند ذلك قال رسول الله ﷺ: «من كذب عليُ متعمدًا فليتبوآ مقعده من النار».

أخرجه أبو القاسم البغويُّ في «حديثه»- كما في «الصارم المسلول» (ص١٦٩) لابن تيمية رحمه قال- قال: حدثنا يحيى الحماني.

وأخرجه الطبراني في «جزء من كذب علي» (١٤٦) قال: حدثنا محمد بن عبد الله المضري وتمام الرازي في «الفوائد» (٧٤٥) من طريق محمد بن جـعـفـر بن الإمـام. وابنُ الجـوزي في «الموضوعات» (٨٤/١) من طريق إبراهيم الحربي قالوا: ثنا يحيى الحماني بسنده سواء بآخره دون القصة. وصحّح إسناده شيخ الإسلام ابن تيمية في «الصارم» (ص١٧٠)، وقال: (هذا إسنادُ صحيحُ على شرط الصحيح لا نعلم له علةً) كذا قال! وعلَّتُهُ ظاهرة، وهي صالح بن حيان ضعَّفه ابنُ معين. وقال النسائيُّ: (لدس بثقة). وقال البخاري: (فيه نظر). وقال أبو حاتم والدارقطنيُّ: (ليس بالقوي). وقال ابنُ حبان: (يروي عن الثقات أشياء لا تشبه حديث الأثبات، لا يعجبني الاحتجاج به إذا انفرد). انتهى. ولا أعلمُ أحدًا تابعه على هذه القصة بعد التفتيش. والله أعلم.

أما الحديث الصحيح والذي أشار إليه القارئ في الشطر الثاني من سؤاله: فاخرجه البخاري في «كتاب المناقب» (٦٢٤/٦)، واللفظ له، قال: حدثنا أبو معمر- هو عبدالله بن عمرو المقعد- وابو يعلى في «مسنده» (ج// رقم ٣٩١٩) قال: حدثنا عن عبد العزيز بن صهيب، عن أنس رضي الله عنه عن عبد العزيز بن صهيب، عن أنس رضي الله عنه قال: كان رجل نصرانياً فاسلم، وقرأ البقرة وال عمران، فكان يكتب للنبي كه، فعاد نصرانياً، فكان يقول: ما يدري محمد إلا ما كتبت له، فأماته الله، فدفنوه فاصبح وقد لفظته الأرض. فقالوا: هذا فعلُ محمد وأصحابه، لما هرب منهم نبشوا عن صاحدنا فالقوة. فحفروا له فاعمقوا، فاصبح وقد

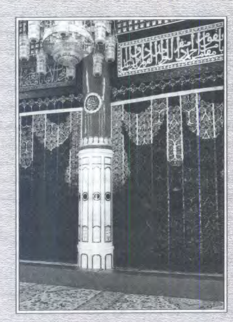
(العدد الخامس السنة الثلاثون الفيهم

لفظته الأرض. قالوا: هذا فعلُ محمد وأصحابه، نبشوا عن صاحبنا لما هرب منهم، فالقوه خارج القبر، فحفروا له وأعمقوا له في الأرض ما استطاعوا، فأصبح قد لفظته الأرض، فعلموا أنه ليس من الناس، فالقوه.

وأخرجه مسلم (١٤/٢٧٨)، وأحمد (٢٢٢/٣)، والطيالسيُّ في «مسنده» (٢٢٣)، وعبد بن حميد في «المنتخب» (١٢٧٨)، وابنُ أبي داود في «المصاحف» (٣)، والبيهقي في «إثبات عذاب القبر» (٢٤) عن ثابت البناني، عن أنس. وأخرجه أحمد (٢٢/٣)، ٢٢١)، وابن حيان (٢٤٪)، والطحاوي في «المشكل» (٢٤/٤)، وابنُ عـدي في «الكامل» (٢٢/٣/٢)، والبيهقيُّ في «عذاب القبر، (٢٥)، والبغويُّ في «شيرح السنة» (٢٢/٥/٣، ٢٠٦) من طرق عن حميد الطويل، عن أنس. وأخرجه عبد بن طرق عن حميد الطويل، عن أنس. وأخرجه عبد بن مديد في «المنتخب» (٢٢٨٠)، وأبو عوانة، كما في «إتحاف المهرة» (٢٢٢٥)، والب وفي حديث حميد، «إتحاف المهرة» (٢٢٢٠) للحافظ من طريق من أنس قال: وكان الرجل إذا قرأ البقرة وآل عن أنس قال: وكان الرجل إذا قرأ البقرة وآل

ا الويسال القارئ: شعبان عبد العزيز الصياد فيقول: هل صح أن عمر بن الخطاب حرق بالنار رجالاً كوى مولًى له؛ وكيف يتفق هذا مع نهى النبى ﷺ عن التعذيب بالنار؟

العالم الذي ذكره المسائل فلم هذا الذي ذكره السائل فلم اقف عليه، ولا أظنه وقع، بل الذي وقفت عليه، ولا أظنه وقع، بل الذي وقفت عليه بخالاف ما ذكر. فقد أخرج العقيلي في «الضعفاء» (١٨٢/٣) معلقًا ووصله الحاكم (٣٦٨/٤) وابنً عدي في «الكامل» (٣٦٨/٤) من طرق عن الليت بن سعد، عن عمر بن عيسى طرق عن الليت بن سعد، عن عمر بن عيسى القرشي، ثم الأسدي، عن ابن جريج، عن عطاء بن أبي رباح. عن ابن عباس أنه قال: جاءت جارية إلى عمر بن الخطاب فقالت: إن سيدي اتهمني فاقعدني في عمر بن الذي يه عمر بن عيسى أن رباح. عن الن جريج، عن عطاء بن عمر بن الخطاب فقالت: إن سيدي اتهمني فاقعدني على النار؟ حتى احترق فرجي، فقال لها عمر: هل رأى ذلك عليك؟ قالت: لا، قال: فاعترفت له بشيء؟ قال: اتعذب بعذاب الله؟ قال: إن أبيت ذلك عليها؟ قال الما تمر؛ حتى احترق فرجي، فقال لها عمر؛ هل ما رأى عمر الزجل رأى ذلك عليك؟ قالت: لا، قال: فاعترفت له بشيء؟ التهمتها في نفسها، قال: إن أبيت ذلك عليها؟ قال الما ترفي الزول اله؟ قال: إن أبيت ذلك عليها؟ قال الما عمر؛ علي به، فلما رأى عمر الزجل قال: أتعذب بعذاب الله؟ قال: إن أبيت أبي راح.



نفسي بيده لو لم أسمع رسول الله ﷺ يقول: «لا يُقاد مملوك من مالكه ولا ولد من والده، لأقدتها منك، فبرزه فضربه مائة سوط، ثم قال: اذهبي فانت حرة لوجه الله، وأنت مولاة الله ورسوله، أشهد لسمعت رسول الله ﷺ يقول: «من حرق بالنار أو مثل به فهو حر وهو مولى الله ورسوله».

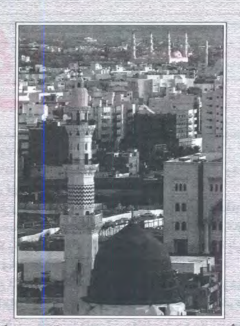
قال الليث: هذا أمرُ معمول به. قال الطبراني: لم يرو هذا الحديث عن ابن جريج، إلا عـمـر بن عيسى، تفرد به الليث.

وهذا حديث منكر، وافته عمر بن عيسى هذا، فقد ترجمه البخاري في «الكبير» (١٨٢/٢/٣)، وقال: منكر الحديث. ونقل العقيلي وابنُ عدي كلام البخاري فيه. وصرّح ابنُ عدي والعقيلي أنه تفرُد به كما قال الطبراني. وبهذا تعلم ما في قول الحاكم: (صحيح الإسناد)! وقد أورد له الحاكم شاهدين دون القصة. إنما الذي صحَّ أنه حرُّق بالنار فهو على بن أبي طالب رضي الله عنه.

فقد أخرج البخاري في «كتاب الجهاد» (١٤٩/٦)، وفي «استتابة المرتدين» (٢٦٧/١٢) من طريق عكرمة قال: أتى عليُّ رضي الله بزنادقة فأحرقهم، فبلغ ذلك ابن عباس فقال: لو كنت أنا لم أحرقهم؛ لنهى رسول الله ﷺ: «لا تعذبوا بعذاب

يهد العدد الخامس السنة الثلاثون

0.



الله»، ولقتلة هم؛ لقول رسول الله ﷺ: «من بدلً دينه فاقتلوه». وقال بعض الناس: إنه لم يحرقهم، وإنما حفر لهم خندقًا. ورُدُّ ذلك عليه.

فاخرج الحميدي في «مسنده» (٥٣٣)، والبيهقي (٧١/٩) من طريق محمد بن عباد قالا: ثنا سفيان بن عيينة، ثنا أيوب، عن عكرمة قال: لما بلغ ابن عباس أن عليا أحرق المرتدين- يعني الزنادقة- قال أبن عباس: لو كنتُ أنا لقتلتهم؛ لقول رسول الله ﷺ: «من بدل دينه فاقتلوه»، ولم أحرقهم؛ لقول رسول الله ﷺ: «لا ينبغي لأحد أنْ يعذب بعذاب الله».

قال سفيان: فقال عمارُ الدُّهني وهو في المجلس- مجلس عمرو بن دينار- وايوبُ يحدَّثُ بهذا الحديث إن عليًا لم يحرقهم إنما حفر لهم أسرابًا وكان يدخل عليهم منها حتى قتلهم، فقال عمرو بن دينار: أما سمعت قائلهم وهو يقول: لترم بي المنايا حيثُ شاعت إذا لم ترم بي في الحفرتين إذا ما قربوا حطبًا ونارًا هناك الموتُ نقدًا غير دين

وقد روى هذا الحديث جرير بن حازم، عن أيوب السختياني بالسند المتقدم، وزاد فيه: فبلغ

ذلك علياً - يعني: اعتراض ابن عباس - فقال: ويح ابن أم الفضل، إنه لغواص على الهنات. أخرجه عثمان بن سعيد الدارمي في «الرد على الجهمية» (٣٦، ٣٦٥)، ويعقوب الفسوي في «المعرفة والتاريخ» (٣٦/١)، ومن طريقه البيه قي (٢٠٢/٨)، وتعليق علي رضي الله عنه يحتمل وجهين: الأول: أنه قالها توجعًا، حيث إن النهي عن التحريق حمله عليًّ على كراهة التنزيه، وحمله ابنُ عباس على التحريم، فانكره عليُّ وتوجع لذلك.

والثاني: أن يكون قالها رضى بما قال، وأنه حفظ ما نسبه بناءً على أحد ما قيل في كلمة (ويح)، وأنها تقال بمعنى المدح والتعجب، ويحتمل أن يكون عليُّ توجع أن ابن عباس لم يبادر بتذكيره. ويدلُّ على أنه إنما قالها موافقًا لابن عباس لا معارضًا ما رواه عبد الوهاب الثقفي عن أيوب السختياني في هذا الحديث قال: فبلغ ذلك عليًا، فقال: صدق ابنُ عباس. أخرجه الترمذيُ (١٤٥٨)، وقال: حسنُ صحيحٌ. واللَّه أعلم.

ا ا ويسال القارئ: ممدوح بسطويسي-المنشاة- محافظة سوهاج عن درجة هذا الحديث: «إن من ورطات الأمور: سفكُ الدم الحرام»؟

الجوابد هذا الحديث لا أعلمة مرفوعًا. إنما هو موقوفً على ابن عصر رضي الله عنهما. هو موقوفً على ابن عصر رضي الله عنهما. أخرجه البخاري في «صحيحه» (١٨٧/١٢)، ومن طريقه البيهقيُّ (٢١/٨) عن ابن عمر قال: «إن من ورطات الأمور التي لا مخرج لها لمن أوقع نفسه فيها: سفك الدم الحرام بغير حلِّه».

وإنما أخذ ابنُ عمر هذا المعنى من حديث النبي تلا والذي يرويه هو: «لا يزال المؤمن في فُسحة من دينه ما لم يصيب دمًا حرامًا». آخرجه البخاري (١٨٧/١٢)، وأحمد (٢٤/٣)، وعبد بن حميد في «المنتخب» (٨٥٦)، وابنُ عاصم في «الديات» (ص٣٢)، والبيهقي في «السنن الكبير» (٨١٢)، وفي «شعب الإيمان» (٨٣٣٩)، والبغوي قي «شرح السنة» (١٤/١٤، ١٤٩) من طريق أسحاق بن سعيد بن عمرو، عن أبيه، عن ابن عمر مرفوعًا. واستدركه الحاكم (٢٥١/٤) فوهم. و الحمد لله رب العالمن.

العدد الخامس السنة الثلاثون أوجه

يجيب عليها لجنة الفتوى بالمركز العام محمد صفوت تور اللدن جمال الراكبي

إذا بلغ المال نصاباً... وجبت فيه الزكاة !!

ا يسأل القارئ: أحمد حسن البنا- بلبيس- شرقية: عندي مبلغ ثلاثة آلاف جنيه مدخرة لشراء جهاز كمبيوتر، وقد حال عليها الحول، فهل عليها زكاة؟

□□ ويسال قارئ آخر يقول: عندي مبلغ من المال أدخره لنفقات الزواج، وقد بلغ نصابًا وحال عليه الحول فهل عليَّ زكاة، وقد قال لي أحد الإخوة: لا زكاة عليك لأنك طالب نكاح فأنت في حاجة إلى العون والمساعدة، وحق على اللَّه أن يعينك؟

والجواب: إذا بلغ المال نصابًا، وحال عليه عام هجري كامل وهو في حوزتك مدخرًا زائدًا عن الحاجة، بمعنى أنك لا تنفقه بل تدخره، ففيه الزكاة؛ لقول النبي ﷺ: «إذا كانت لك مائتًا درهم وحال عليها الحول ففيها خمسة دراهم. وليس عليك شيء- يعني في الذهب-حتى يكون لك عشرون دينارًا، فإذا كان لك عشرون دينارًا وحال عليها الحول ففيها نصف دينار». سنن أبي داود، بسند صحيح.

فالحديث صريح في زكاة النقدين الذهب والفضة، فنصاب الفضة مائتا درهم، والقَدْر الواجب إخراجه خمسة دراهم، أي ربع العشر، ونصاب الذهب عشرون دينارًا، والقدر الواجب إخراجه نصف دينار– أي ربع العشر أيضًا.

والعصلات النقدية تدخل في حكم النقدين: الذهب والفضة فتلحق بهما، وقد قدر العلماء نصاب الذهب بما يعادل ثُمَن خمسة وثمانين جرامًا من الذهب، وهي تعادل عشرين دينارًا من الدنانير المعهودة في زمن التشريع.

فمن بلغ ماله هذا القدر، فائضًا زائدًا عن حاجاته، وحال عليه حول كامل فعليه أن يخرج زكاته، في كل ألف خمسة وعشرون أي ربع العشر.

أما كونك تدخر المال لشراء الكمبيوتر، أو لشراء لوازم الزواج، أو للحج لبيت الله الحرام فليس بمانع من إخراج الزكاة طالما توفرت شروط إخراجها.

أما حين تشتري الكمبيوتر، أو تنفق المال في تأثيث منزل الزوجية، فلا زكاة عليك في أثاث المنزل أو في جهاز الكمبيوتر؛ لأن الزكاة لا تكون في المتاع، وإنما تكون في المال المدخر الفائض عن حاجتك إذا مر عليه عام هجري كامل. والله أعلم.

Upload by: altawhedmag.com

وم العدد الخامس السنة الثلاثون





□ ويسال بعض العاملين بشركة بيبسكو عن الخصر، ولا يعنى هذا أن الثلج أو الماء حرام في شير مها؟

> الجواب: إذا كان هذا المنتج خال من الكحول، ولا يؤدى كثيره إلى الإسكار وكان يُشرب على حالته بغير الإضرار يشاريه فهو مباح حلال.

أما إذا كان هذا المنتج قد تم تصنيعه خصيصًا ليضاف على كئوس الخمر، ولا يتناوله الناس وحده، فإنه في هذه الحالة بأخذ حكم الخمر في التحريم، فيحرم إنتاجه وتوزيعه؛ لأن ذلك من التعاون على الاثم والعدوان.

ولا يعنى هذا أن كل مادة توضع على الخمر عند الشرب تكون محرمة في الأصل، فدعض الناس بضع مكعبات الثلج على الخمر، وبعضهم يضع الماء على اللَّهُ بَالغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا).

حكم المشروبات التي تنتجها الشركة وتوزعها الأصل، ولكنه في هذه الحالة يصبح حرامًا على من بالملاهي والقرى السياحية ليتم خلطها بالخمور عند يقوم بتصنيعه وتوريده وتوزيعه وحمله وشربه؛ لأن الوسائل تأخذ حكم المقاصد والغايات.

وقد حرم النبي ﷺ بيع العنب لمن يتخذه خمرًا، مع أن يبع العنب وأكله في الأحوال العادية لا يحرم. ونصيحتى للعاملين في هذه الشركة أن يتقوا

الله عز وجل، وألا يشاركوا في الإثم والعدوان، وأذكرهم مقبول النبي ﷺ: «الدين النصيحة»، وليعلموا أنه لا طاعة لمخلوق في معصية الله، إنما الطاعة في المعروف.

(وَمَنْ بَتَّقِ اللَّهَ بَحْعَلِ لَهُ مَخْرَحًا. وَبَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ

#### خلعك للنقاب لايمنع 11 [ [ ] 121021 من ليسه مرة أخرى !! 🗖 ويسأل سائل: 🗆 تسأل سائلة: رخص للمسافر بالمسح على الخفين ثلاثة أبام، فهل تحدد ما حكم من ليست النقاب هذه المدة إذا نزع بسبب الحناية؟ ثم خلعته؛ وهل يجوز ليسه 🗆 🗆 الجواب: إذا نزع الخف يسبب الجنابة، فإنه يجون ليسبه مرة أخرى، ولكنى أخشى أن بعد الغسل وتحتسب المدة كاملة بعد لدسه على طهارة كاملة، ولا أخلعه وهل يجوز للمنتقية تبنى على المدة السابقة بل تحتسب مدة حديدة. والله أعلم. نتف الحواجب؟ 🗆 🗆 الجواب: خلعك للنقاب تدرك الركعة بادراك تسبيحة واحدةإإ لا يمنع من ليسبه مرة أخرى؛ 🗖 وىسأل سائل: لأن النقاب من الأمور الشيرعية، اختلف أهل العلم في وحويه حكم من أدرك الإمام وهو راكع؟ واستحصابه، وترك الأمس الشرعى لا يكون حجة لعدم فعله معد ذلك.

ونتف الحواجب حرام؛ لأن النبى (لعن النام \_ ص\_ ة والمتنمصة.

ورد عن رسول الله ﷺ (أنه لا صلاة إلا بفاتحة الكتاب، فما

🗆 🗆 الجواب: إذا أدركت الإمام راكعًا، فكبر تكبيرة الإحرام ثم

اركع، فإذا أدركت معه الركوع مطمئنًا ولو بإدراك تسبيحة واحدة فقد أدركت الركعة.

وأما القيام وقراءة الفاتحة في هذه الحالة فإنها تسقط عنك، وهو قول جمهور الفقهاء.

(العدد الخامس السنة الثلاثون الوجد) (٥٣)





ويسأل سائل:
 هل يجب التسمية على العظم عند إلقائه في القمامة، حيث إن
 هل يجب التسمية عليه عند إلقائه حتى يأكله الجن المؤمن؟
 ا الجواب: لا تجب التسمية على العظم عند إلقائه في
 ا الجواب: لا تجب التسمية على العظم عند إلقائه في
 الجمامة، وإنما يكفى ذكر اسم الله عند الذبح، وقول النبي ﷺ
 (للجن: «لكم كل عظم ذكر اسم الله عليه أوفر ما يكون لحمًا»، فالمراد

(للجن: «لكم كل عظم ذكر اسم الله عليه أوفر ما يكون لحمًا»، فالمراد ذكر اسم الله عليه عند الذبح، أي يأكلون عظام كل ذبيحة حلال، ولا يأكلون عظام الميتة ولا ذبيحة الكافر؛ لأنها حرام.

الحلي الملبوس لا زكاة فيه!!

🗆 ويسأل سائل:

هل يجب في الحلي الذي تلبسب النساء للزينة زكاة إذا بلغ النصاب؟ وما حكمه إذا لم يبلغ النصاب إلا بانضمامه لمال الزوج، وما حكمه إذا كان دون النصاب؟

□ □ الجواب: جمهور العلماء على أن الحلي الملبوس لا زكاة فيه، وإن بلغ النصاب؛ وذلك إنما يكون في الحلي الذي تلبسه المرأة دائمًا. أما ما يكون متعددًا تبدل فيه كتبديلها للثياب فهذا فيه الزكاة؛ لأن هذه سمة ادخار، وقيمتها ربع العشر في كل حول، وكذلك تجب الزكاة في الحلي المتخذ للادخار إذا بلغ نصابًا وحال عليه الحول، ونصاب الذهب عشرون دينارًا، وهو ما يساوي خمسة وثمانين جرامًا من الذهب، وقد سبق بيانه.

وأما عن حكما إذا لم يبلغ النصاب إلا بانضمامه لمال الزوج: فهو مال خاص لها، طالما أن الزوج لم يُصرح لها بأنه إعارة، أو يحتفظ لنفسه بملكيته لهذا الذهب، وإذا كان دون النصاب فلا زكاة فيه. والله أعلم.

# يجوز إيداع الأموال في البنوك الإسلامية (

🗆 ويسأل سائل:

ما حكم إيداع الأموال في بنك ف يـصل، والبنوك الأخـرى التي تطلق على نفـسـهـا البنوك الإسلامية؟

الجواب: يجوز أن يُودع المسلم أمواله في البنوك الإسلامية، وأن يأخذ أرباحها، فإن أراد أن يستفيد من أموال البنك بالمشاركة أو المضاربة، أو غيرها من الصور الحلال؛ وَجَبَ عليه أن يراقب التطبيق في ذلك ليوافق به الشرع. والله أعلم.



# للزوج النصف فرضاً !!

🗆 ويسأل: حسن بابكر- أسوان- يقول:

تُوفيت امرأة وتركت زوجًا وأخوين شقيقين وأربع أخوات شقيقات، وجدها لأبيها وجدها لأمها وجدتها لأمها، فمن يرث ومن لا يرث، وما نصيب كل وارث؟

الجواب: للزوج النصف فرضًا؛ لعدم وجود فرع وارث، لقول الله تعالى: (وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَرَكَ أَزْوَاجُكُمْ إِن لَمْ يَكُن لَهُنً وَلَدُ فَإِن كَانَ لَهُنً وَلَدُ فَلَكُمُ الرُبُعُ مِمًا تَرَحْن)، وللجدة أم الأم السدس فرضًا؛ لما صح في السنة وأجمعت عليه الأمة أن رسول الله ﷺ قضى للجدة بالسدس، والباقي يقسم بين الجد لأب وهو الجد الصحيح الذي لا يدخل في نسبته إلى الميت أنثى وبين الإخواة والأخوات الأشقاء للأب وهو الجد المندس والأخوات الأبك من الما تم يكن أن الما تم يكن أو أن أن الما الله الما المدس فرضًا؛ لما صح في السنة وأجمعت عليه الأمة أن رسول الله ﷺ قضى للجدة بالسدس، والباقي يقسم بين الجد لأب وهو الجد الصحيح الذي لا يدخل في نسبته إلى الميت أنثى وبين الإخوة والأخوات الأشقاء للذكر مثل حظ الأنثيين، بشرط ألا يقل نصيب الجد عن سدس التركة.

الحدد الخامس السنة الثلاثون



احساب عليه سماحة الشبخاين عثيمين رحمه الله



السند هل يُشهد للرجل بالإيمان بمجرد اعتياده المساجد كما جاء في الحديث؟

 □ □ الجواب: نعم، لا شك أن الذي يحضر الصلوات في المساجد، حضوره لذلك، دليل على إيمانه، لأنه ما حمله على أن يخرج من بيته ويتكلف المشي إلى المسجد إلا الإيمان بالله عز وجل.

وأما قول السائل: كما جاء في الحديث، فهو يشير إلى ما يروى عن النبي ﷺ: «إذا رأيتم الرجل يعتاد المساجد فاشهدوا له بالإيمان». ولكن هذا الحديث ضعيف لا يصح عن النبي ﷺ.

من يدَّعي الغيب فقد كفر ? ?

🗆 س: ما حكم من يدّعي علم الغيب؟ 🗆 🗆 الجواب: الحكم فيمن يدّعي علم الغيب أنه كافر؛ لأنه مكذِّب لله عز وحل، قال اللَّه تعالى: (قُل لأ يَعْلَمُ مَن فِي السِّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ الْغَيْبَ إِلاَ اللَّهُ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُنْعَثُونَ) (النمل: ٦٥)، وإذا كان الله عز وجل يأمر نبيه محمدًا ﷺ أن بعلن للملا أنه لا يعلم من في السماوات والأرض الغبب إلا الله، فإن من ادعى علم الغيب، فقد كذب الله عز وحل في هذا الخبر. ونقول لهؤلاء كيف يمكن أن تعلموا الغيب، والنبي 🐉 لا يعلم الغيب؟! هل أنتم أشـرف أم الرسول ﷺ؟! فإن قالوا نحن أشرف من الرسول، كفروا بهذا القول، وإن قالوا هو أشيرف فنقول لماذا يحجب عنه الغبب وأنتم تعلمونه؟! وقد قال الله عز وجل عن نفسه: (عَالِمُ الْغَنْبِ فَلاَ يُظْهِرُ عَلَى غَنْدِه أَحَدًا. إِلاَ مَن ارْتَضَى مِن رَّسُولِ فَإِنَّهُ يَسْئُلُهُ مِن تَنْن يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا) (الجن: ٢٦، ٢٧). وهذه آية ثانية تدل على كفر من ادعى علم الغيب، وقد أمر الله تعالى نبيه ﷺ أن يعلن للمال يقوله: (قُل لاَّ أَقُولُ لَكُمْ عِندِي خَزَائِنُ اللَّهِ وَلا أَعْلَمُ الْغَبْبَ وَلا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ إِنْ أَتَّبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إِلَيُّ) (الأنعام: .(0.

# حكم الرقية وكتابة الآبات وتعليقها (١

ا س: ما حكم الرُقْيَة؛ وما حكم كتابة الآيات وتعليقها في عنق المريض؛

التواب: الرقية على المريض المصاب بسحر أو غيره من الأصراض لا بأس بها إن كانت من القرآن الكريم، أو من الأدعية المباحة، فقد ثبت عن رتاهم به: «ربنا الله الذي في السماء، تقدس اسمك، أمرك في السماء والأرض، كما رحمتك في السماء فاجعل رحمتك في الأرض، أنزل رحمة من رحمتك فاجعل رحمتك في الأرض، أنزل رحمة من رحمتك الأدعية المشروعة: «باسم الله أرقيك من كل داء يؤذيك، من شر كل نفس أو عين حاسد، الله يشفيك، باسم الله أرقيك». ومنها أن يضع الإنسان يده على الألم الذي يؤلمه من بدنه فيقول: «أعوذ بالله وعزته من شر ما أجد وأحاذر». إلى غير ذلك مما ذكره أهل العلم من الأحاديث الواردة عن الرسول ﷺ.

وأما كتابة الآيات والأذكار وتعليقها فقد اختلف أهل العلم في ذلك؛ فمنهم من أجازه، ومنهم من منعه، والأقرب المنع من ذلك؛ لأن هذا لم يرد عن النبي صلى الأيات أو الأدعية على المريض في عنقه، أن تعلق الآيات أو الأدعية على المريض في عنقه، أو في يده، أو تحت وسادته وما أشبه ذلك، فإن ذلك من الأمور المنوعة، على القول الراجح لعدم ورودها، وكل إنسان يجعل من الأمور سببًا لأمر أخر بغير إذن من الشرع، فإن عمله هذا يعد نوعًا من الشرك؛ لأنه إثبات سبب لم يجعله الله سيرًا.

العدد الخامس السنة الثلاثون ألهج

00)





□ س: هل تجوز كتابة بعض أيات القرأن الكريم «مثل أية الكرسي» على أواني الطعام والشراب لغرض التداوي بها؟

الجواب: يجب أن تعلم أن كتاب الله عز وجل أعز وأجل من أن يمتهن إلى هذا الحد ويبتذل إلى هذا الحد، كيف تطيب نفس مؤمن أن يجعل كتاب الله عز وجل واعظم آية في كتاب الله وهي آية الكرسي أن يجعل كتاب الله عن وجل وأعظم آية في كتاب الله وهي آية الكرسي أن يجعل كتاب الله عن ويمتهن ويرمى في البيت ويلعب به الصبيان؟! هذا العمل لا شك أنه حرام، وأنه يجب على من عنده شيء من هذه الإواني أن يطمس هذه الآيات التي فيها، بإن يذهب بعلى من عنده شيء من هذه الإواني أن يطمس هذه الآيات التي فيها، بإن ويمتهن ويرمى في البيت ويلعب به الصبيان؟! هذا العمل لا شك أنه حرام، وأنه يجب على من عنده شيء من هذه الإواني أن يطمس هذه الآيات التي فيها، بإن يذهب بعلى من عنده شيء من هذه الإواني أن يطمس هذه الآيات التي فيها، بإن يذهب بها إلى الصانع فيطمسها، فإن لم يتمكن من ذلك فالواجب عليه أن يحفر لها في مكان طاهر ويدفنها، وأما أن يبقيها مبتذلة ممتهنة يشرب بها الصبيان ويلعبون بها فإن الإستشفاء بالقرآن على هذا الوجه لم يرد عن السلف الصالح رضى الله عنهم.

حصر آيات الله سبحانه!!

🗆 س: هل أسماء الله تعالى محصورة؟

ا الجواب: أسماء الله ليست محصورة بعدد معين، و الدليل على ذلك قوله ﷺ في الحديث الصحيح: «اللهم إني عبدك وابن عبدك وابن أمتك». إلى أن قال: «أسالك بكل اسم هو لك سميت به نفسك، أو أنزلته في كتابك، أو علمته أحدًا من خلقك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك». وما استأثر الله به في علم الغيب لا يمكن أن يعلم به، وما ليس معلومًا ليس محصورًا.

وأما قوله ﷺ: «إن لله تسعة وتسعين اسمًا من أحصاها دخل الجنة». فليس معناه أنه ليس له إلا هذه الأسماء، لكن معناه أن من أحصى من أسمائه هذه التسعة والتسعين فإنه يدخل الجنة، فقوله: «من أحصاها» تكميل للجملة الأولى وليست استئنافية منفصلة، ونظير هذا قول العرب: عندي مائة فرس أعددتها للجهاد في سبيل الله، فليس معناه أنه ليس عنده إلا هذه المائة؛ بل هذه المائة معدة لهذا الشيء.

وقد نقل شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله اتفاق أهل المعرفة في الحديث على أن عدها وسردها لا يصح عن النبي ﷺ. اه. وصدق رحمه الله بدليل الاختلاف الكبير فيها، فمن حاول تصحيح هذا الحديث، قال: إن هذا أمر عظيم لأنها توصل إلى الجنة فلا يفوت على الصحابة أن يسألوه ﷺ عن تعيينها، فدل هذا على أنها قد

عينت من قبله ﷺ. لكن يجاب عن ذلك بأنه لا يلزم ولو كان كذلك لكانت هذه الأسماء التسعة والتسعين معلومة أشد من علم الشمس ولنقلت في الصحيحين وغيرهما؛ لأن هذا مما تدعو الحاجة إليه وتلح بحفظه فكيف لا يأتي إلا عن طريق واهية وعلى صور مختلفة. فالنبي ﷺ لم يبينها لحكمة بالغة وهي أن يطلبها الناس ويتحروها في كتاب الله وسنة رسوله ﷺ، حتى يتبين الحريص من غير الحريص.

وليس معنى إحصائها أن تكتب في رقاع ثم تكرر حتى تحفظ، ولكن معنى ذلك:

> أولاً: الإحاطة بها لفظًا. ثانيًا: فهمها معنى.

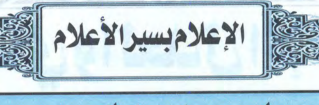
ثالثًا: التعبد لله بمقتضاها، ولذلك وجهان:

الوجه الأول: أن تدعو الله بها؛ لقوله تعالى: (فَادْعُوهُ بِهَا) (الأعراف: ١٨٠). بأن تجعلها وسيلة إلى مطلوبك، فتختار الاسم المناسب لمطلوبك، فعند سؤال المغفرة تقول: يا غفور اغفر لي، وليس من المناسب أن تقول يا شديد العقاب اغفر لي، بل هذا يشبه الاستهزاء، بل تقول أجرني من عقابك.

الوجه الثاني: أن تتعرض في عبادتك لما تقتضيه هذه الأسماء، فمقتضى الرحيم الرحمة، فاعمل العمل الصالح الذي يكون جالبًا لرحمة الله، هذا هو معنى إحصائها، فإذا كان كذلك فهو جدير لأن يكون ثمنًا لدخول الحنة.

المحجب العدد الخامس السنة الثلاثون

Salzolteri IS حسن أبو الغيط ويستريب ألفي الدجي تلقي من الأحمد إن مسا شهيعة لقد أحــــزنتناً عــــمـــراً فــــذقْ من حــــزننا وقــــتــــا تجــــــرعنا الردى مــــــرًا تجـــــرًعْ مــــــرةً.مـتً ورمت حصيب اتنا مصوتًا نف وتًا ف حرًا كنت كم سوًت لقد أصبحت محبوسًا علدك. هذاك أظلمت هذا الظلم\_\_\_\_ات ح\_\_\_\_\_اسُ وكح حصر سيوك أبام أ وكم صمصانوا ومصاعبت ك ف رت بنع م آه ك انت ف ب وَت بنق م آه بوَت كــــذلك كل مــــفـــتـــون يذوق الويل مـــــا ذقــت ظــلـمت الـكـل لـم تـعــــدل ولـم تـرحم تجــــرت تصير الآن مثله مو بلا صوت هذا صمتا كففاك غروت أوطانًا وكم بالحرب خربت وكم أزهقت أروادً وكم أزهقت أروادً العصران الكم عصرض تع مهدًا وكم ألمت أعصراضًا لكم عصرض تع رضت لألاف مصطلف إبنا الإسصراف سُاف رت مستعلق معجف لم تحصرك وتحلق معال م من الإجرام أكث شرت هنا نارُ وم قُ صلةً لمن يت ع شيق الموت هنا مروت لمن يصبو إلى مروت ف مت أنت س ي ح بي الله م ي تنا لي شر هد كيف قد مت لقر د أفر رحت أمر تنا العدد الخامس السنة الثلاثون Upload by: altawhedmag.com





نسبه: هو شيخ الإسلام حجة الأمة إمـام دار الهجرة أبو عبد الله مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر بن عمرو بن الحارث الأصبحي.

مولله: ولد على الأصح في سنة ثلاث وتسعين عام موت أنس بن مالك خادم رسول الله ﷺ، ونشئ في صون ورفاهية وتجمل، وطلب العلم وهو حدث بُعَيد موت القاسم وسالم، فأخذ عن نافع وسعيد المقبري... وخلق.

قال الذهبي: وكنت قد أفردت أسماء الرواة عنه في جزء كبير يقارب عددهم ألفًا وأربعمائة.

صفته: كان طوالاً جسيمًا عظيم الهامة أشقر أبيض الرأس واللحية، عظيم اللحية، أصلع، وكان لا يُحفي شاربه ويراه مُـقُلَّةً، وقـيل: كان أزرق العينين، وكان نقي الثوب رقيقه، يكثر اختلاف اللبوس، وكان يلبس البياض، وكان إذا اعتم جعل منها تحت ذقنه ويسدل طرفها بين كتفيه.

قال أبو عاصم: ما رأيت محدثًا أحسن وجهًا من مالك.

طلبً للعلم: طلب مالك العلم وهو ابن بضع عشرة سنة، وتاهل للفتيا وجلس للإفادة وله إحدى وعشرون سنة، وحدث عنه جماعة وهو حيًّ شاب طريٍّ، وقصده طلبة العلم من الآفاق في آخر دولة أبي جعفر المنصور وما بعد ذلك، وازدحموا عليه في خلافة الرشيد وإلى أن مات. وقد ورد في فضله حديث من طريق ابن عيينة عن ابن جريج عن أبي الزبير عن أبي صالح عن أبي هريرة يبلغ

بقلم الشيخ: مجدي عرفات

به النبي ﷺ قال: «ليضربن الناس أكباد الإبل في طلب العلم، فلا يجدون عالمًا أفضل من عالم المدينة»(١). ويروى عن ابن عيينة أنه كان يقول: إنه مالك بن أنس.

قال الذهبي: كان عالم المدينة في زمانه بعد رسول الله ﷺ وصاحبيه، زيد بن ثابت وعائشة، ثم ابن عمر، ثم سعيد بن المسيب، ثم الزهري، ثم عبيد الله بن عمر، ثم مالك، وقال ابن عيينة: مالك عالم أهل الحجاز وهو حجة زمانه، وقال الشافعي: (صدوق وبَر). إذا ذكر العلماء فمالك النجم.

قال أبو عبد الله الحاكم – وذكر سادة من أئمة التابعين بالمدينة كابن المسيب ومن بعده – قال: ما ضُربت أكباد الإبل من النواحي إلى أحد منهم دون غيره حتى انقرضوا وخلا عصرهم، ثم حدّث مثل الزهري وربيعة ويحيى بن سعيد وعبد الله بن يزيد بن هرمز وأبي الزناد وصفوان بن سليم، وكلهم يفتي بالمدينة، ولم ينفرد واحد منهم بأن ضربت إليه أكباد الإبل حتى خلا هذا العصر، فلم من يتع بهم التأويل في عالم أهل المدينة، ثم حدَث بعدهم مالك، فكان مفتيها، فضربت إليه أكباد الإبل من الآفاق واعترفوا له وروت الأئمة عنه ممن كان أقدم منه سنًا كالليث عالم أهل مصر والغرب، وكالأوزاعى عالم أهل الشبام ومفتيهم والثورى

فيجهد العدد الخامس السنة الثلاثون

(OA)

وهو المقدم بالكوفة، وشعبة عالم أهل البصرة... إلى أن قال: وحمل عنه قبلهم يحيى بن سعيد الأنصاري حين ولاه أبو جعفر قضاء القضاة فسأل مالكًا أن يكتب له مائة حديث حين خرج إلى العراق ومن قبل كان ابن جريج حمل عنه. اه.. رحم الله الجميع.

أهليته للفتيا: قال خلف بن عمر: سمعت مالكًا قال: ما أجبت في الفتوى حتى سألت من هو أعلم مني، هل ترانى موضعًا لذلك؟

سألت ربيعة وسألت يحيى بن سعيد فأمراني بذلك، فقلت: فلو نهوك؟ قال: كنت أنتهي، لا ينبغي للرجل أن يبذل نفسه حتى يسأل من هو أعلم منه.

وقد صار الإمام إمامًا بقتدى به فصار له أتداع ومقلدون يتبعون مذهبه مع غلو مرفوض، فقد قال بعض المالكية: قد ندر الاجتهاد اليوم وتعذر، فمالك أفضل من يُقلد، فرجح تقليده. وقال شيخ: إن الإمام لمن التزم تقليده كالنبي مع أمته لا تحل مخالفته. قال الإمام الذهبي رحمه الله: قوله: لا تحل مخالفته مجرد دعوى واجتهاد بلا معرفة، بل له مخالفة إمامه إلى إمام آخر حجته في تلك المسألة أقوى، لا بل عليه اتباع الدليل فيما تبرهن له، لا كمن تمذهب لإمام، فإذا لاح له ما يوافق هواه عـمل به من أي مـذهب كـان. ومن تتـبع رخص المذاهب وزلات المحتهدين فقد رق دينه كما قال الأوزاعي وغيره: من أخذ بقول المكيين في المتعة والكوفسيين في النبسيسذ والمدنيين في الغناء والشاميين في عصمة الخلفاء، فقد جمع الشير كله، وكذا من أخذ في البيوع بمن يتحيل عليها، وفي الطلاق ونكاح التحليل يمن توسع فيه وشبيه ذلك، فقد تعرض للانحلال، فنسأل الله العافية والتــوفــيق، ولكن شـــأن الطالب أن يدرس أولاً مصنفًا في الفقه، فإذا حفظه بحثه وطالع الشروح، فإن كان ذكيًا فقيه النفس ورأى حجج الأئمة فليراقب الله وليحتط لدينه، فإن خير الدين الورع، ومن ترك الشبيهات فقد استبرأ لدينه وعرضه، والمعصوم من عصمه الله، فالمقلّدون صحابة

رسول الله ﷺ بشرط ثبوت الإسناد إليهم ثم أئمة التابعين... ثم ذكر مَن بعدهم، ثم ذكر كلامًا للقاضي عياض في جواز تقليد الأئمة الخمسة مرجحًا مالكًا عليهم، فقال: فحق على طالب العلم أن يعرف أولاهم بالتقليد ليحصل على مذهبه، وها نحن نبئ أن مالكًا رحمه الله هو ذلك لحمعه

أدوات الإمامة، وكونه أعلم القوم.

قال الذهبي: ولكن ما يعجز كل واحد من حنفي وشافعي وحنبلي وداودي عن ادعاء مثل ذلك لمتبوعه، بل ذلك لسان حاله وإن لم يفُهْ به. ثم قال القاضي عياض: وعندنا ولله الحمد لكل إمام من المذكورين مناقب تقضي له بالإمامة.

قلت أي الذهبي -: ولكن هذا الإمام وهو النجم الهادي قد أنصف وقال قولاً فصلاً، حيث يقول: (كل أحد يؤخذ من قوله ويترك، إلا صاحب هذا القبر ﷺ). ولا ريب أن كل من أنس من نفسه فقهًا وسعة علم وحسن قصد، فلا يسعه الالتزام بمذهب واحد في كل أقواله؛ لأنه قد تبرهن له مذهب الغير في مسائل ولاح له الدليل وقامت عليه الحجة، فلا يقلد فيها إمامه، بل يعمل بما تبرهن، ويقلد الإمام الآخر بالبرهان، لا بالتشهي والغرض، ولكنه لا يفتي العامة إلا بمذهب إمامه أو ليصمت فيما خفى عليه دليله.

زهده: قدم المهدي فبعث إلى مالك بألفي دينار، أو قال بثلاثة ألاف دينار، ثم أتام الربيع بعد ذلك فقال: إن أمير المؤمنين يحب أن تُعادلُه إلى مدينة السلام (بغداد)، فقال: قال: النبي ﷺ: «المدينة خير لهم، لو كانوا يعلمون». متفق عليه، والمال عندي على حاله.

نقده للرجال: وقد كان مالك إمامًا في نقد الرجال، حافظًا مجودًا متقنًا، قال بشر بن عمر الزهراني: سالت مالكًا عن رجل، فقال: هل رأيته في كبتي؟ قلت: لا. قال: لو كان تُقة لرأيته في كبتي. قال الذهبي: فهذا القول يعطيك بأنه لا يروي إلا عمن هو عنده ثقة ولا يلزم من ذلك أنه يروى عن كل الثقات، ثم لا يلزم مما قال أن كل من روى عنه وهو عنده ثقة أن يكون ثقة عند باقي الحفاظ، فقد يخفى عليه من حال شيخه ما يظهر لغيره، إلا أنه بكل حال كثير التحري في نقد الرجال، رحمه الله.

عن ابن عيينة قال: كان مالك لا يبلغ من الحديث إلا صحيحًا، ولا يحدث إلا عن ثقة، ما أرى المدينة إلا ستخرب بعد موته- يعنى من العلم.

قال عبد الرحمن بن مهدي: لا أقدم على مالك في صحة الحديث أحدًا. قال يحيى القطان: ما في القوم أصح حديثًا من مالك، كان إمامًا في الحديث. قال الشافعي: كان مالك إذا شك في حديثه طرحه كله.

العدد الخامس السنة الثلاثون الوجه) (

#### ثناءالعلماءعليه:

قال القطان: هو إمام يقتدى يه.

قال ابن معين: مالك من حجج الله على خلقه.

قال الشافعي: إذا جاء الأثر فمالك كالنجم، وهو وسفيان القرينان.

قــال أســد بن الفـرات: إذا أردت الله والدار. الآخرة فعليك بمالك.

قال ابن المبارك: ما رأيت أحدًا ارتفع مثل ما ارتفع مالك، ليس له كثير صلاة ولا صيام إلا أن تكون له سريرة. قال الذهبي: ما كان عليه من العلم ونشره أفضل من نوافل الصوم والصلاة لمن أراد به الله.

قال ابن وهب: لولا مالك والليث لضللنا. وقال الشافعي أيضًا: ما في الأرض كتاب في العلم أكثر صوابًا من موطأ مالك.

قـــال الذهبي: هذا قـــاله قـــبل أن يُؤلَف الصحيحان.

قال ابن عبد الحكم: سمعت الشافعي بقول: قال لى محمد (بعنى ابن الحسن صاحب أبي حنيفة): أيهما أعلم صاحبنا أم صاحبكم؟ يعنى أيا حنيفة ومالحًا، قلت: على الإنصاف؟ قال: نعم. قلت: أنشدك بالله من أعلم بالقرآن؟ قال: صباحكيم. قلت: فمن أعلم بأقاويل الصحابة والمتقدمين؟ قال: صاحبكم. قلت: فلم بيق إلا القياس والقياس لا يكون إلا على هذه الأشياء، فمن لم يعرف الأصول على أي شيء يقيس؟ قلت- أي الذهبي-: وعلى الإنصاف لو قال قائل بل هما سواء في علم الكتاب والأول أعلم بالقياس والثاني أعلم بالسنة وعنده علم حم من أقوال كثير من الصحابة كما أن الأول أعلم بأقاويل على وابن مسعود وطائفة ممن كان بالكوفة من أصحاب رسول الله ﷺ، فرضى الله عن الإمامين، فقد صرنا في وقت لا يقدر الشخص على النطق بالإنصاف. نسأل الله السلامة.

قال ابن وهب: ما نقلت من أدب مالك أكثر مما تعلمنا من علمه. قال مصعب بن عبد الله فيه:

يدع الجواب فلا يراجع هيبة

والسائلون نواكس الأذقان

عز الوقار ونور سلطان التقى

فهو المهيب وليس ذا سلطان

قال البخاري: أصبح الأسانيد؛ مالك عن نافع

الوجهد العدد الخامس السنة الثلاثون

عن ابن عمر.

الأ**ثاة:** وسببها أن أبا جعفر نهى مالكًا عن الحديث: (ليس على مستكره طلاق) (صحيح موقوف على ابن عباس)، ثم دس من يساله، فحدثه به على رعوس الناس، فضربه بالسياط.

قال الذهبي: هذا ثمرة المحنة المحمودة أنها ترفع العبد عند المؤمنين، وبكل حال فهي بما كسبت أيدينا ويعفو الله عن كثير، (ومن يرد الله به خيرًا يصب منه). رواه البخاري. وقال النبي آيَّ: «كل قضاء المؤمن خير له». وقال تعالى: والصَّابرينَ، وأنزل تعالى في غزوة أحد: (أَوَ لَمَا وَالصَّابرينَ، وأنزل تعالى في غزوة أحد: (أَوَ لَمَا مَصَابتُكُمَ مُصَيبَةً قَدْ أَصَبْتُم مَثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَصَابتُكُم مُصَيبَةً قَدْ أَصَبْتُم مَثْلَيْها قُلْتُمْ أَصَابتُكُم مُصَيبَةً قَدْ أَصَبْتُم مَثْلَيْها قُلْتُمْ أَعَابتُكُم مُصَيبَةً قَدْ أَصَبْتُم مَثْلَيْها قُلْتُمْ أَعَابتُكُم مُصَيبَةً قَدْ أَصَبْتُم مَثْلَيْها قُلْتُمْ القُوم مِنْ عند أَنْفُسِكُمْ). وقال: (وَمَا أَصَابَكُم مَّ مُحَمِيبَة فَبِما كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَن كَثِير)، قُلُومن إذا امتحن صبر واتعظ واستغفر ولُم يتشاغل بذم من انتقم منه، فالله حَكم مقسط، ثم يحمد الله على سلامة دينه ويعلم أن عقوبة الدنيا أهون وخير له.

# دررمن أقواله:

قال رحمه الله: سَنَّ رسول الله ﷺ وولاة الأمر بعده سننا، الأخذ بها اتباع لكتاب الله، واستكمال بطاعـة الله، وقـوة على دين الله، ليس لأحـد تغييرها ولا تبديلها والنظر في شيء خالفها، من اهتدى بها فهو مهتد، ومن استنصر بها فهو منصور، ومن تركها اتبع غير سبيل المؤمنين، وولاه الله ما تولى، وأصـلاه جـهذم وسـاءت مصيرًا.

وقــال: الناس ينظرون إلى الله عـز وجل يوم القيامة بأعينهم، وقال: الله في السماء وعلمه في كل مكان، لا يخلو منه شيء.

وقال: القرآن كلام الله، وكلام الله منه وليس من الله شيء مخلوق. وقال: من قال: القرآن مخلوق يُجلد ويُحبس. وفي رواية: يقتل، ولا تقبل له توبة.

دخل عليه رجل، فقال: يا أبا عبدالله، ما تقول فيمن يقول: القرآن مخلوق؛ فقال مالك: زنديق اقتلوه. فقال: أبا عبدالله، إنما أحكي كلامًا سمعته، قال: إنما سمعته منك، وعظمً هذا القول. حاءه رحل فقال: دا أبا عبدالله: (الرُحْمَنُ عَلَى

الْعَرْش اسْتَوَى)، كيف استوى؟ فما وجد مالك من شيء ما وجد من مسالته، فنظر إلى الأرض وجعل ينكت بعود في يده حتى علاه الرحضاء (العرق الكثير)، ثم رفع رأسه ورمى بالعود، وقال: الكيف منه غير معقول، والاستواء منه غير مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة، وأظنك صاحب بدعة، وأمر به فأخرج.

قــال رحــمـه اللـه: الإيمان قــول وعــمل، يزيد وينقص، وبعضه أفضل من بعض.

قال الشافعي: كان مالك إذا جاءه بعض أهل الأهواء قال: أما إني على بينة من ديني، وأما أنت فشاك، اذهب إلى شاك مثلك، فخاصمه. سأله رجل عن القدر فقال: قال الله تعالى: (وَلَوْ شَنْنًا لآتَيْنَا كُلَّ نَفْس هُدَاهَا). وقال: رأيي فيهم أن يُستتابوا وإلا قـتُلوا. يعني القـدرية. وقـال: القـدرية لا تناكحوهم ولا تصلوا خلفهم.

وقال: ما تعلمت العلم إلا لنفسي، وما تعلمت ليحتاج الناسُ إلىَّ، وكذلك كان الناس.

وقال: إن هذا العلم دين فانظروا عمن تأخذون دينكم، لقد أدركت سبعين ممن يحدث، قال فلان: قال رسول الله ﷺ عند هذه الأساطين، وأشار إلى مسجد رسول الله ﷺ، فما أخذت عنهم شيئًا، وإن أحدهم لو ائتمن على بيت المال لكان أمينًا؛ لأنهم لم يكونوا من أهل هذا الشان، وقدم علينا ابن شهاب فكنا نزدحم على بابه. (التمهيد ٦٧/١).

وقال: اعلم أنه فساد عظيم أن يتكلم الإنسان بكل ما سمع.

قال ابن مسعود: إن الذي يفتي الناس في كل ما يستفتى لمجنون.

وقال أيضًا: جُنَّةُ العالِم (لا أدري) فإذا أغفلها أصيبت مقاتله. قلت: قال علي رضي اللَّه عنه: يا بردها على الكبد أن تقول لِما لا تعلم: اللَّه أعلم. وقال ابن عبد البر: صح عن أبي الدرداء أن (لا أدري) نصف العلم، وكذا الشعبي.

وقال: لا يؤخذ العلم عن أربعة:

۱- سفيه يعلن السفه، وإن كان أروى الناس.

٢- صاحب بدعة يدعو إلى هواه.

٣– من يكذب في حــديث الناس، وإن كنت لا أتهمه في الحديث.

٤- صالح عابد فاضل، إذا كان لا يحفظ ما

يحدث به.

وقـال: العلم: حـيث شناء الله وضـعـه ليس هو بكثرة الرواية.

وقال: حق على من طلب العلم أن يكون له وقار وسكينة وخشية، والعلم حَسَنُ لمن رزق خيره، وهو قَسْمٌ من الله تعالى، فلا تمكن الناس من نفسك، فإن من سعادة المرء أن يوفق للخير، وإن من شقوة المرء أن لا يزال يخطئ، وذل وإهانة للعلم أن يتكلم الرجل بالعلم عند من لا يطيعه.

وفاته: قـال الذهبي: تواترت وفـاته سنة تسع وسبعين ومائة.

نقل القاضي عياض أن أسد بن موسى قال: رأيت مالك بعد موته وعليه ثياب طويلة وثياب خضر وهو على ناقة يطير بين السماء والأرض، فقلت: يا أبا عبدالله، أليس قد مت؟ قال: بلى. قلت: فإلى ما صرت؟ قال: قدمت على ربي فكلمني كفاحًا وقال: سلنى أعطك، وتمن على أرضك.

قال الذهبي: دفن بالبقيع وقبره مشهور يُزار(٢)، رحمه الله. قال ابن القاسم: مات مالك عن مائة عمامة فضلاً عن سواها. قال ابن أبي أويس: بيع ما في منزل خالي مالك من بُسط ومنصات ومخاد وغير ذلك بما ينيف على خمسمائة دينار. قال الذهبي: قد كان هذا الإمام من الكبراء السعداء والسادة العلماء، ذا حشمة وتجمل وعبيد ودار فاخرة ونعمة ظاهرة ورفعة في الدنيا والآخرة. كان يقبل الهدية، ويأكل طيبًا ويعمل صالحًا، وما أحسن قول ابن المبارك فيه:

صَمُوتٌ إذا ما الصمت زين لأهله وفــتـاق أبكار الكلام المخــتم وعى ما وعى القرآن من كل حكمة وسـيطت له الآداب باللحم والدم

#### الهوامش

(١) رواه أحمد (٢٩٩/٢)، والترمذي (٢٦٨٢)، وابن حبان (٢٣٠٨)، والحاكم (٩١/١)، والبيه قي (٢٨٦/١)، وسنده ضعيف فيه تدليس ابن جريج وأبي الزبير، وله شاهد من حديث أبي موسى الأشعري ولا ينفع، ففي سنده انقطاع كما في سير أعلام النبلاء.

(٢) الزيارة الشرعية لا البدعية.

(العدد الخامس السنة الثلاثون ألوجه ) (١

لقد أمر الله تعالى بالقوة في الدين، فقال تعالى : (خُذُوا مَا انَيَّنَاكُم بِقُـوَّة)، وقال لموسى تَقَ: (فَخُذْهَا بَقُوَّة وَأَمُرْ قَوْمَك يَأْخُذُوا بَحَسْنَهَا)، وأَنزل على محمد تق قُوله: (واتَبعُوا أحْسَنَ مَا أُنزل إلَيْكُم مَن رَبَّكُم)، وقد عنون الإمام مسلم في «صحيحه» بعنوان! (باب الأمر بالله وتفويض المقادير لله)، وذكر بالله وتفويض المقادير لله)، وذكر تقي: «المؤمن القوي خير وأحب إلى خير». (صحيح مسلم: ج٤،

فسالذي يجب على المسلم أن يكون قويًا في دينه، يأخذ بالعزائم من الأفعال، ولا يتبع المتشابه وضعيف الآراء والأقوال، يصبر على ما أصابه، ويدعو إلى الخير ويلتصمس أبوابه، يسارع في الخيرات، وينفر عن المنكرات، ويتطلع إلى الباقيات الصالحات، يرجو بذلك رحمة رب البريات.

ومجال ذلك كبير، ويسير غير عسير، ولكن على من يسره اللَّه عليه، فتجد المسلم قويًا في جميع نواحي دينه، فدينه لا يتجزأ، وتسليمه للَّه لا يتعدد، وإيمانه دائمًا يتجدد، فانظر إليه في سائر أحواله:

#### ١- في حماية حمى التوحيد :

عن العباس بن عبد المطلب قال: خرجتُ مع رسول الله ت من المدينة فالتفت إليها، فقال: «إن الله قد برأ هذه الجزيرة من الشرك، ولكن أخاف أن تضلهم النجوم. قال: ينزل الغيث فيقولون مطرنا بنوء كرذا وكرذا». رواه أبو يعلى والطبرانى والهيثمى.

وَقَالتَّ عَائَشَة رَضَي اللَّه عنها: من زعم أن محمدًا يعلم ما في غد فقد أعظم على اللَّه الفرية، والله تعالى يقول: (قُل لاَ يَعْلَمُ مَن في السِّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ الْعَيْبَ إِلاَّ اللَّهُ). أخرجه مسلم.

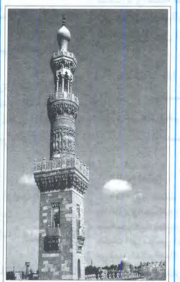
فإذا كان محمد ﷺ- وهو

العدد الخامس السنة الثلاثون



الحلقةالأولى

كتبه الشيخ: جمال عبد الرحمن



رسول الله- لا يعلم ما في غد، ومُدعي ذلك قد افترى على الله افتراءاً عظيماً فلماذا ياتي البعض إلى السحرة والكهان والمنجمين ويصدقهم بما يدعونا علمه من غيبيات وهل هذا من الجدية في الالتزام بالدين؟!

روى أنه دخل على الححاج مُنْحم فاعتقله الحجاج، ثم أخذ حصيات فعدهن، ثم قال: كم في يدى من حصاة؟ فحسب المنحم، ثم قال: كذا، فأصاب، ثم اعتقله، فأخذ حصيات لم يعدهن، فقال: كم في يدى؟ فحسب فأخطأ، ثم حسب فأخطأ، ثم قال: أبها الأمير، أظنك لا تعرف عددها، قال: لا، قال: فإنى لا أصبب يعنى لن أعرف العدد هذه المرة، قال الحجاج: فما الفرق؟ قال: إن ذلك أحصيت فخرج عن حد الغيب، وهذا لم تحصبه فهو غيب، و(لاَ يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْض الْغَيْبَ إِلاَّ اللَّهُ). (تفسير القرطبي: ج١٢، ص٢٢٦).

## ٢- في الحافظة على الصلاة:

سَلَقُنا الأول رحمهم الله كانوا رغم كثرة انشغالهم بطلب العلم، والدعوة إلى اللَّه، والجهاد في سبيله، وإرساء قواعد هذا الدين، وقيام الليل، وبجانب هذا كله السعي على أرزاقهم ومعاشهم وصعوبة المواصلات ووعورة والتجارة والسفر، مع بُعد المسافات الطرقات؛ ما كان يمنعهم هذا كله من المحافظة على الصلوات، في المسجد على الأوقات أينما أدركتْهم.

وانظر إليهم رحمك الله وهم يؤدون صلاة الفجر التي طُعن وهو يؤمهم فيها أمير المؤمنين عمر بن الخطاب فسقط مضرجًا بدمائه بعدما كبر تكبيرة الإحرام. قال عمرو بن ميمون- راوي الحديث وشاهد الحادثة-: فمن يلي عمر فقد رأى الذي أرى، وأما نواحي المسجد فإنهم لا يدرون، غير أنهم فقدوا الله، سبحان الله. (صحيح البخاري: ج٣، ص١٣٥٤).

وهذا دليل على امتلاء المسجد، حتى إنهم لم يعلموا بإصابة عمر رضي الله عنه، فظنوا أنه سكت عن القراءة سهوًا، فأخذوا يذكرونه بقولهم: سبحان الله.

ولضعف الهمة عند الكثيرين فى أزماننا تجد التهاون في الصلاة وفي أدائها في مواقيتها وفي المسجد وفي جماعة، وغير ذلك، بل تجد بعضًا ممن يحملون راية الالتزام والدعوة إلى الله يتأخرون عن الصلاة وعن الصفوف الأولى، وغالب صلاتهم صلاة المسبوق، أو منفردين، وريما دخل إلى نفوسهم وقلوبهم تبرير خفى بأنهم مشغولون بأمر الدعوة ومشاكل المسلمين، ومحتاجون إلى كل دقيقة من الوقت، وهذا في حــد ذاته تلبيس وفتنة خفية، فـ «أول ما بحاسب عليه العيد يوم القيامة الصلاة، فإن صلحت صلح سائر عمله، وإن فسدت فسد سائر عمله». إسناده حـسن لشـواهده. قـاله الضبياء المقدسي في الأحاديث المختارة (ج٧، ص١٤٥).

وها هو أمير المؤمنين عمر نفسه على كثرة انشغالاته قابلته خولة بنت ثعلبة فاستوقفته طويلاً ووعظته، وقالت له: يا عمر، قد كنت تدعى عميرًا، ثم قيل لك: عمر، ثم قيل لك: أمير المؤمنين، فاتق الله يا عمر، فإنه من أيقن بالموت خاف الفوت، ومن أيقن الحساب خاف فقيل له: يا أمير المؤمنين، أتقف لهذه العجوز هذا الوقوف؟ فقال: والله لو حبستني من أول النهار إلى أخرره لا زلت إلا للصرلاة المتوبة. (تفسير القرطبي: ج17).

فـــانظر إلى الحـــرص على المكتـوبات والذي أفـرزته القـوة في الدين والجدية في الالتزام به.

وعن عبد الله بن أبي قتادة عن أبيه قال: سرنا مع النبي ﷺ ليلة، فقال بعض القوم: لو عرست بنا يا رسول الله؟ قال: «أخاف أن تناموا عن الصلاة». (صحيح البخاري ج١،

#### ص٢١٤).

والتعريس: النزول أخر الليل. فخشي النبي ﷺ أن يسير بهم أخر الليل حتى لا يتعبوا ويناموا قبل الفجر، فتضيع الصلاة عن وقتها. فهل لنا فيه أسوة ﷺ؟! فليتق الله الذين يسهرون إلى أخر الليل ثم ينامون عن صلاة الفجر.

#### ٣- في العمل بما نقول ونعلم.

قَال الله تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لاَ تَفْعَلُونَ) (الصف: ٢).

وقال الحسن لمطرف بن عبد الله: عظ أصحابك، فقال: إني أخاف أن أقول ما لا أفعل، قال: يرحمك الله، وأينا يفعل ما يقول، ويود الشيطان أنه قد ظفر بهذا فلم يأمر أحد بمعروف ولم ينه عن منكر؟

وقال مالك عن ربيعة بن أبي عبد الرحمن: سمعت سعيد بن جبير يقول: لو كان المرء لا يأمر بالمعروف ولا ينهى عن المنكر حتى لا يكون فيه شيء، ما أمر أحد بمعروف ولا نهي عن منكر، قال مالك: وصدق، من ذا الذي ليس فيه شيء؟ (تفسير القرطبي: ج١،

فمطرف بن عبد الله لشدة خوفه من الله منعه خوفه أن يكون من الذين يقولون ما لا يفعلون من الوعظ والحديث، وأين ذلك ممن يكثرون القول ولا فعل، ويجمعون العلم ولا عمل؟

#### ٤- في عدم الجرأة على الدين.

قَـل أبو هريرة: أرادني عـمر رضي الله عنه على العمل (يعني أن يكون عاملاً له)، قـال: فأبيت عليه، فقال: ولمَ وقد سـال يوسف العمل وكان خيرًا منك، فقلت: إن يوسف نبي ابن نبي ابن نبي ابن نبي، وأنا واثنتين، قـال: أولا تقول خـمسًا؟ قلت: لا، قال: فما هن، قلت: أخاف أن أقول بغير علم، وأن أفتي بغير علم، وأن يضرب ظهري وأن يشتم عرضي، وأن يؤذ مالي بالضرب. (الحـاكم في المسـتـدرك (ج٢)

ص٣٧٨)، وقال: هذا حديث بإسناد صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه). رحم الله امرءًا عرف قدر نفسه.

## ٥- في الخوف من خلط الإسلام بسين العمل:

عن ابن عباس أن امرأة ثابت بن قيس أتت النبي ﷺ، فقالت: يا رسول الله، ثابت بن قيس ما أعتب عليه في خلق ولا دين، ولكني أكره الكفر في الإسلام، فقال رسول الله ﷺ: «أتردين عليه حديقته؟» قالت: نعم، قال رسول الله ﷺ: «اقبل الحديقة وطلقها تطليقة». (صحيح البخاري: ج٥، ص٢٠٢١).

وهذا من الفهم الصحيح والالتزام الصريح بأن ترد عليه ما أمهرها وأعطاها من غير تحايل ولا مراوغة، إضافة إلى أنها أنصفت زوجها ولم تفجر عند إرادتها الانفصال عنه فتنعته بما ليس فيه؛ وإنما أثبتت له فضله وعبادته وحسن خلقه، وحصرت القضية فقط في عدم وجود القابلية والتوافق بينها وبينه.

#### ٦- في الرفق بالناس:

عن عــائشــة رضي اللَّهُ عنهــا قالت: قال رسول الله ﷺ: «اللهم من ولي من أمر أُمتي شيئًا فشق عليهم فاشقق عليه، ومن ولي من أمر أُمتي شيئًا فرفق بهم فارفق به». مسلم.

وعنها رضي الله عنها قالت: خرج رسول الله ﷺ من عندي وهو قرير العين، طيب النفس، ثم رجع إليَّ وهو حزين، فقلت: يا رسول الله، خرجت من عندي وأنت كذا وكذا، قال: «إني دخلت الكعبة وددت أني لم أكن فعلت، إني أخاف أن اكون قد أتعبت أُمتي من بعدي».

فـــهل يخــشى الله، كل من استرعاه الله رعية فيرفق بها حتى يرفق الله به.

هذا وبالله التوفيق، وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

(العدد الخامس السنة الثلاثون أأوج

فماتمع القصة فىكتابالله قصة موسى عليه السلام الحلقة رقم (١٣) بقلم الشيخ: عبد الرازق السيد عيد

الوجاء العدد الخامس السنة الثلاثون)

(12)

# ﴿ فَسَتَذُكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُمْ ﴾

الحمد لله اللطيف الخبير، عالم الغيب والشهادة وهو على كل شيء قدير، والصلاة والسلام على البشير النذير، سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه وإخوانه من الأنبياء والمرسلين من لدن آدم إلى يوم الدين.

أما بعد: فيقول سبحانه وتعالى:

مازلنا في مجلس الحرب الذي عقده فرعون في قصره المنيف على ضفاف نيل مصر؛ لينظر في أمر موسى وهارون وقومهما، بعد أن ظهر أمرهم وقامت حجتهم بإسلام السحرة لله رب العالمين.

# رغبة فرعون في قتل موسى 1

وكان قد أعلن عن عزمه على تقتيل أبنائهم واستحياء نسائهم، بل صرَّح فرعون برغبته في قتل موسى قبل ظهور دينه واستعلاء شانه. وكان قد حضر مجلس فرعون من الوجــهاء والكبـراء والوزراء والنظار والمستشارين ومنهم هامان وقارون، ومنهم إيمانه، ولكنه تكلم في هذا المجلس حين رأى المؤامرة على موسى، نعم تكلَّم ليعلن كلمة حق في وجه سلطان جائر، تكلم حتى لا يكون ساكتًا عن الحق فيكون كالشيطان الأخرس،

تكلم ليأمر بمعروف وينهى عن منكر، تكلم لينقذ نفسه وقومه من النار، وقد عرضنا لجانب مما دار في ذلك المجلس في مقالنا السابق، واليوم بعون الله نواصل استكمال الحديث واستكمال جوانب القصبة. وها هو العبد الصالح الراشد يواصل نصده لقومه قائلاً: (يَا قَوْم لَكُمُ الْمُلْكُ الْيَوْمَ ظَاهِرِينَ فِي الأَرْض فَمَن يَنصَرُنَا مِن بَأْس اللَّهِ إِنْ جَاءنَا)؟ استخدم لهم لهجةً في الخطاب تشعرهم بأنَّه منهم، يصيبه ما يصيبهم؛ ولذا فهو مشفق عليهم، فقال: (يا قوم...) وقال: (ينصرنا)؛ ليشمل نفسه معهم، ثم حذرهم ألا يغتروا يما هم فيه اليوم من قوة، فالله أشيد بأسبًا وأشيد تنكيلاً، وهم إن أقاموا على معصية الله ومخالفة رسوله فلا بأمنون مكر الله وانتقامه، الذي قد بأتبهم في أي لحظة، فمن الذي ينصرهم من بأس الله إن جاءهم فجأة؟ وهذا كلام بدلُّ على الحكمة والرشيد والوعي بأخيار السابقين، وفيه كذلك شفقة ورحمة بالمخاطبين، لكن ماذا كان جواب فرعون؟

(قَالَ فَرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمْ إِلاَّ مَا أَرَى وَمَا أَهْدِيكُمْ إِلاَّ سَعِيلَ الرُّشَادِ). هذا منطق كل طاغية مستبد يرى النصيحة تدخُلاً في سلطانه ومشاركة في نفوذه، فهو يرى أن الكلمة كلمته، والمشورة مشورته، والرأي رأيه، ورأيه هو الصواب، ولن يسمح لأحد بالتدخل في شأن الحكم والنظام كائنًا من كان، بهذا نطق فرعون الطاغية المستبد.

وكأنّه يشير من طرف خفي إلى الرجل المؤمن أن يكفّ عن نصيحته، وأن يسكت عن كلامه، فقوله ونصحه لن يغيّر من الأمر شيئًا.

فهل سكت الرجل المؤمن، وهل خاف تهديد فرعون ولهجته الغاشمة؟

لا، بل رأى من واجبه أن يستمر في نصح قومه مستعليًا بالحق الذي يؤمن به، مستهينًا بالباطل في جميع صوره، فأخذ يطرق أسماعهم بأمثلة قريبة من الواقع هم قد سمعوا بها لعل القلوب القاسية تلين، لقد

ذكرَهُم بمصارع المكذبين من الأمم السابقة، فقال: (يَا قَوْم إِنَّي أَخَافُ عَلَيْكُم مَّ قُل يَوْم الأَحْرَابِ. مِ قُلَ ذَأْبِ قَوْم نُوحٍ وَعَادٍ وَتَمُودَ وَالَّذِينَ مِنَ بَعُدِهِمْ وَمَا اللَّهُ يُرِيدً ظُلُمًا لَّعْبَادِ).

يقول لهم- مذكرًا-: أسمعتم ما حلّ بالأمم السابقة من عذاب، وما ظلمهم الله عندما دمر عليهم؛ لأنهم هم الذين ظلموا أنفسهم عندما أشيركوا بالله وعصبوا رسيله، فكان الحزاء من حنس العمل، وللكافرين أمثالها في كل زمان ومكان، ثم ذكرهم بأن مصير الجميع إلى الله إن لم يحدث الانتقام في الدنيا فهناك يوم مجموع له الناس، وذلك يوم مشبهود، وسماه بيوم التناد، أي يوم القيامة، حيث ينادي الناس بعضبهم بعضًا من شدّة الهول يحاولون الفرار، لكن أبن المفر؟ إلى ربك يومتَذ المستقر. ثم يختم هذه النصيحة القوية يلفتة ذكية، فيقول: (وَمَن يُضْلَلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ)، يا لها من روعة في البيان! وهو يشير من طرف خفى إلى قول فرعون السابق: (مَا أريكُمْ إلا مَا أَرَى وَمَا أَهْدِيكُمْ إِلاَّ سَبِيلَ الرُّشَادِ)، فيقول العبد الصالح: إن الهدى هدى الله، والضلال كذلك، فليس فرعون هو الذي يهدي إلى سبيل الرشاد، لكن من بهدى الله فهو المهتدى، ومن يضلل فلا هادى له. ولو كان فرعون من الذين هداهم الله لم يقل ما قال، كل هذه الإشبارات والإيجاءات نفهمها من مقولة العبد الصالح مؤمن آل فرعون: (ومَن يُضْلِّل اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ)، ثم ماذا بعد؟ ماذا كانت نتبجة هذه الموعظة البليغة التي أخذت قلوب القوم قبل أسماعهم؟ لا شك أنها ألقت بظلالها على القوم، ولعلَّ فرعون لاحظ ذلك فاتحه بالحديث وجهة أخرى، وجهة المستهزئ المتهكم، وطلب من هامان وزيره أن يبنى له برجًا عاليًا يصعد عليه ليرى إله موسى(١)، وإنه ليظنه كاذبًا، وهذه طريقة المكذبين دالرسل مستهزءون بالحق الذي جاءهم<sup>(٢)</sup>، ويريدون رؤية الله جهارًا نهارًا، وأنى لهم ذلك. وهذا يُعقّب الله سبحانه وتعالى على موقف فرعون المكذب، فيقول الحق تبارك

( العدد الخامس السنة الثلاثون الفوجيه) (10

وتعالى: (وكَذَلِكَ زُيِّنَ لِفِرْعَوْنَ سُوءُ عَمَلِهِ وَصُدً عَن السَّبِيلِ وَمَا كَيْدُ فَرْعَوْنَ إِلاَّ فِي تَبَابٍ ) (غافر: ٣٧)، نترك هذا التعقيب القرآني البليغ يعمل مداه في القلوب، ثم ننتقل بسرعة إلى الجولة الأخيرة من نصيحة العبد الصالح والتي قصَّها الله علينا في قوله:

٥- (وَقَالَ الَّذِي آمَنَ يَا قَوْمِ اتَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ الرَّشْنَادِ. يَا قَوْمٍ إِنِّمَا هَذَهِ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا مَتَاعُ وَإِنَّ الرَّشْنَادِ. يَا قَوْمٍ إِنِّمَا هَذَهِ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا فَتَاعُ وَإِنَّ الآخَرَةَ هِيَ دَارُ الْقَرَارَ. مَنْ عَملَ سَيَتَّةً فَكَرَ فَتَاعُ وَإِنَّ الْحَرْقَ فَعَلَ صَالِحًا مَّن ذَكَر أَوْ أُنْتَى وَهُوَ مَضُوْمِنُ فَضُوْلَتَكَ يَدْخَلُونَ الْجَرَيَةَ فَكَر أَوْ أُنْتَى وَهُوَ أَنْتَى وَهُوْ مَقْرَبَةً مَنْ ذَكَر أَوْ أُنْتَى وَهُوَ مَضُوْمِنُ فَضُوْلَتَكَ يَدْخَلُونَ الْجَرَيَةَ فَوْ مَا لَي أَوْ أُنْتَى وَهُو مَا لِي الْنَحْرَةِ فَوْ لَتَكَ يَدْخَلُونَ الْجَنَيَةَةُ أَوْ أُنْتَكَ يَدْخَلُونَ الْجَنَيَةَ أَذْعُ وَتَذَعْ وَيَا قَوْمِ مَا لِي أَذْعُ وَأَنَا أَدْعُونَ الْحَرَمَةُ وَاتَدَعْ وَيَا قَوْمِ مَا لِي النَّارَ. مَنْ عَملَ حَكْمَ إلَى النَّارَ عَنْهُ وَتَدْعُ وَتَذَعَ إِلَى الْنَارَ. مَنْ عَملَ مَا لِي أَنَّ مَنْ وَكُمُ وَنَتَنِي إِلَى النَّارَ. مَنْ عَملَ مَعْمَ لِي إِنَّ مَا لِي مَعْمَ مَنْ عَملَ مَعْتَى إلَى النَّارَ. مَنْ عَملَ مَنْ عَملَ عَملَ مَوْمَ مَا لِي أَنَّذَعُ وَنَتَنِي إِلَى الْنَارِ. فَنَ تَدَعُونَتَ فَيهُ مَا لَي مَا يَعْتَى إِلَيْ الْحَرَيْقُ أَنَ أَنْ الْمُسْرِي لِي لَهُ مَنْ عَملَ مَنْ الْعُقَارِ. لاَ جَرَرُهُ أَنَ عَنْ يَعْمَلُ وَأَنَ أَنْ الْقُرَانِ مَنْ عَملَ مَنْ فَيَ الْنَا لَي اللَّهُ وَأَنَ أَنْ الْمُسْرِونَ وَلا يَعْذَى وَلا أَنْ مُنَ مَا أَقُولُ أَنْ أَنْ عُولَ مَنْ الْعُمَنْ وَلا يَعْمَ مَا الْعَنْ وَلا يَعْذَى الْعُنْ وَلا يَعْنَ إِنْكَنَا الْعُمَنِ وَلا يَعْتَى وَلا أَنْ فَوْنَ أَصَلَونَ الْنَا لَي اللَهُ بَصِيرَةٍ وَيَ أَنْ الْمُسْرَونَ إِنْ وَأَنَ مَنْ أَنْ عَنْ عَنْ وَالْ أَعْذَى الْحُذَى الْنَعْنَا مَا عَنْ وَلا اللَّهُ مَا أَنْ الْمُ مَنْ الْعُنْنَا الْنَا الْعُنَ مَا أَنْ الْحُمَنَ مَا مَنْ عَوْنَ أَنْ الْمُ مُنَ الْعُ مَنْ أَنْ الْمُ مُنَا أَنْ الْمُ عَنْ مَا مَنْ أَنْ الْمُعْنَ وَى أَنْ الْمُعُنَا مَا مَنْ أَنْ الْمُ مُنْ مَا أَعْذَى مَا مَ أَعْذَى مَا مَا مُ مَنْ مَنْ أَنْ الْمُ مُ مَا أَعْذَى مَا مَا مَنْ أَعْذَى الْعُنْ مَا مَنْ مَا مَ أَنْ أَنْ أَنْعُ مَا مَا مَ أَعْ مَنْ مَا مَ أَعْ مَنْ أَعْذَى مُ مَنْ م

هذه الكلمة الأخيرة للعبد الصالح مؤمن آل فرعون ألقاها في وجه الطغيان والفساد والصد عن سبيل الله، ألقاها الرجل في مواجهة فرعون وملئه قوية صريحة مدوية، تخلَّى فيها عن أسلوب التلطف والحذر الذي كان في أول الكلام، وأطلقها صريحة مدوية لا يضاف فيها لومة لائم. إنها قوة الحق وشجاعة الإيمان وثبات اليقين، جعلته يصدع بالحق صريحًا واضحًا، معلنًا للقوم الحقائق الإيمانية التالية:

١- أعلن لهم في صراحة ووضوح أن في اتباعه الهداية إلى سبيل الرشاد؛ لأنه يدعوهم للإيمان بالله وحده واتباع رسله، وهذا هو الرشد وليس الرشاد في اتباع فرعون، إنما فيه الغواية والضلال.

٢- عقد لهم مقارنة بين الدنيا والآخرة، مبيئًا فيها حقارة متاع الدنيا إلى جانب الآخرة، مع سرعة زوال الدنيا، ودوام الآخرة.

٣- تقرير عدل الله في مجازاة السيئة بالسيئة، وبيان فضله وإحسانه بمضاعفة ثواب الأعمال الصالحة للمؤمنين، يستوي في ذلك الذكور والإناث.

٤- يستنكر على قومه دعوتهم إياه إلى الشرك، بينما يدعوهم هو إلى توحيد العزيز الغفار، فهو يدعوهم إلى طريق الجنة، وهم يدعونه إلى النار.

٥- يؤكد لهم أن ما يعبدونه من دون الله لا ينفع ولا يضر ولا يملك شيئًا من أمر الدنيا والأخرة، ولم يدع أحدًا منهم لعبادته، بينما الدنيا والأضرة لله رب العالمين الذي إليه مصيرنا جميعًا.

٦- يؤكد لهم سوء عاقبة المسرفين، وأن مصيرهم إلى النار خالدين فيها جزاء تجاوزهم للحد مع الله ومع الناس في الدنيا.

٧- يختم نصيحته ببيان أنهم سيذكرون قوله هذا ساعة لا تنفع الذكرى ولا ينفع الندم، أما هو فلا يخاف تهديدهم ولا يخاف بطشهم؛ لأنه يفوض أمره إلى الله المطلع على أحوال عباده، البصير بهم سبحانه.

وبعد أن ختم العبد الصالح موعظته وتذكرته يأتي التعقيب القرآني شافيًا كافيًا، فيقول: (فَوَقَاهُ اللَّهُ سَيَّئَاتِ مَا مَكَرُوا وَحَاقَ بآل فِرْعَوْنَ سُوءُ الْعَذَابِ) (غافر: ٤٥). فوقاه الله سييئات ما مكروا به في الدنيا، ووقاه مصيرهم في الآخرة، وحاق بآل فرعون سوء العذاب في الدنيا والآخرة.

وإلى تفصيل ذلك في اللقاء القادم إن شناء الله، والسلام عليكم ورحمة الله.

(٦٦) ( ألوجه العدد الخامس السنة الثلاثون)

 <sup>(</sup>۱) في هذا إشارة إلى أن موسى عليه السلام كان يقول: إن الله في السماء.

<sup>(</sup>٢) وعبثاً حاول فرعون بهذا الأسلوب أن يُظهر نفسه في ثوب الباحث عن الحقيقة أمام قومه، وهو نوع من المكر والخداع يستخدمه الطغاة أحيانًا.



الحمد لله الذي حلق الإنسان علمه البيان، والصلاة والسلام على من أُوتي جوامع الكلم، فصار بيانه أتم بيان، والصلاة والسلام على آل بيته الأبرار وعلى صحابته الأخيار، وبعد: نكمل حديثنا عن الخضر عليه السلام،

#### فنقول وبالله تعالى التوفيق:

#### خامسا: عصمة الخضر:

ورُبُّ قائل من الباطنية أو الصوفية يقول: نحن نتفق على كل هذه المقدمات ونختلف على النتيجة، نحن نقول: إن الخضر عليه السلام- شانه شان ذي القرنين- وَلِيِّ أوتي رحمة وعلمًا ووحيًا، لكنه ليس بنبي، فأَثْبت لنا العكس؟

نَّقُولُ وَاللَّهُ المُوفَقُ: قولكم بولاية الحَضر عليه السلام ينقص قدره ويرفع عنه العصمة، بينما قولنا بنبوته إثبات لعصمته، فالاختلاف إذن محصور في الإقرار بعصمته، إذا قلتم بعصمته لزمكم الإقرار وتدني منزلته عن جميع الأنبياء، ونذكركم بأن أشرف الخلق بعد الأنبياء أبو بكر الصديق، ليس بمعصوم، وقد كان مترددًا في جمع القرآن الكريم؛ حتى لا يفعل ما لم يأمر به النبي هي، وظل عمر الفاروق يلّح عليه حتى شرح الله صدره لذلك، وعندما أصاب علي بن أبي طالب في بعض المواقف لم يتحرج الفاروق أن يمدح علم أبي الحسن، وكلاهما غير معصوم.

إن ما سبق بيانه يساعدنا الآن على إدراك الفرق الكبير بين قتل ذي القرنين للظالمين، وقتل الخضر للغلام، وهو ما أظهره القرآن الكريم تماماً، فذو القرنين يعذب الذين ظلموا وأفسدوا في الأرض، وهو مطالب بإثبات جرم كل منهم أمام الناس حتى ينزل عليه ما يستحقه من عذاب، فمنزلة ذي القرنين هنا كمنزلة الإمام العادل الذي يتقدم السبعة الذين يظلهم الله بظله يوم لا ظل إلا ظله، أما قتل الخضر للغلام فقد عبر عنه موسى بقوله: (أقتَلْت نَفْسًا رَكِيَّةُ بِغَيْر نَفْس لَقَدْ جِئْتَ شَيْيَاً مُكَرًا) (الكهف: ٤٢)، ولا شك أنه فعل منكر في جميع الشرائع والأعراف؛ لذلك لم يكن أمام الخضر إلا أن ينسب الأمر إلى وحى الله له، مع بيان وجه الرحمة

#### في هذا القتل.

#### نبوة الخضر.. وواقعة قتل الغلام !!

ولا شك أن قول الباطنية بولاية الخضر إقرار منهم أنه دون منزلة أبي بكر وعمر رضوان الله عليهم، فكيف يُقْدِم على خرق السفينة وإزهاق الأرواح وقتل الأبرياء بمجرد الإلقاء في خلده، وخاطره ليس بمعصوم، ولهذا استدل العلماء ومنهم ابن كثير في «البداية والنهاية» (١: ٣٠٦)، وابن الجوزي في «عجالة المنتظر» بواقعة قتل الغلام على نبوته وقالوا: إن الخضر عليه السلام أقدم على قتل الغلام، وما ذاك إلا بما أوحي إليه من الملك العلام، وهذا دليل مستقل على نبوته، وبرهان ظاهر على عصمته؛ لأن الولي لا يجوز له الإقدام على قتل النفوس بمجرد ما يلقى في خلده؛ لأن خاطره ليس بواجب العصمة، إذ يجوز عليه الخطا بالإتفاق.

ويقول ابن حجر في «الإصابة» (٢/١١): ومما يستدل به على نبوة الخضر ما أخرجه عبد بن حميد من طريق الربيع بن أنس قال: (قال موسى لما لقي الخضر: السلام عليك يا خضر، فقال: وعليك السلام يا موسى، قال: وما يدريك أني موسى قال: أدراني بك الذي أدراك بي). والربيع بن أنس يروي عن أنس بن مالك، وروى له الأربعة، قال عنه العجلي: «بصري صدوق» وقال أبو حاتم: «صدق»، وقال النسائي: «ليس به بأس»، وقال يحيى بن معين: «كان يتشيع فيفرط»، وذكره ابن حبان في «الثقات». (راجع «تهذيب التهذيب».

ويقول الإمام الشاطبي في «الموافقات» (٢: ٢٩٧) بعد أن قرر نبوة الخضر عليه السلام: ويجوز للنبي أن يحكم بمقتضى الوحي من غير إشكال، وإن سلم فهي قضية عين، ولأمر ما، وليست جارية في شرعنا، والدليل على ذلك أنه لا يجوز في هذه الملة لولي، ولا لغيره ممن ليس بنبي أن يقتل صبياً لم يبلغ الحُلُم، وإن علَمَ أنَه طُبع كافراً، وأنه لا يؤمن أبداً، وأنه لو عاش أرهق والديه طغيانًا وكفرًا، وإن أننَ له في عالَم الغيب في ذلك، لأن الشريعة قد قررت الأمر والنهي، وإنما

(العدد الخامس السنة الثلاثون الوجه)

الظاهر في تلك القصبة أنها وقعت على مقتضى شريعة أخرى.

#### سادسا: عناصر النبوة في القصة:

لقد اشتملت قصة موسى والخضر عليهما السلام على جميع عناصر النبوة، فالنبوة تقتضي وجود نبي يتلقى وحيًا عن ربه، وآية دالة على هذه النبوة، وإخبار من الله عز وجل بصدق النبي، ثم قوم- ينقص عددهم أو يزيد- يتلقون هذه النبوة، وكل هذه العناصر ثابتة في هذا اللقاء، فالله عز وجل أخبر موسى عليه السلام بالسفر إلى مجمع البحرين للقاء عبد الله الصالح، والوحي ثابت إلى الخضر عليه السلام، والآية الدالة الجامعة لهما هي إحياء الحوت وسريانه في البحر عجباً، والقوم هنا موسى عليه السلام وفتاه، فما الغرابة في ذلك؟

فُان قلت: هل يرسل الله رسولاً إلى غايره من الانبياء يتلقَوْن عنه رسالة عن ربه؟

نقول: نعم إن في قصة أصحاب القرية التي ذكرها القرآن الكريم الإجابة، حيث آرسل الله عز وجل رسولين إلى القرية ثم أرسل نبيًا ثالثًا معرزًا لهما، وناقلاً عن ربه، قال تعالى: (وَاضْبُرِبْ لَهُم مُثَلاً أَصْحَابَ الْقُرْيَة إِذْ جَاءها الْمُرْسَلُونَ. إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمُ اتْنَيْنَ فَكَذَبُوهُمَا فَعَرِّزُنَا بِتَالِثِ فَقَالُوا إِنَّا إِلَيْهِمُ مَرَّسَلُونَ) (بِسَ: ١٣، ١٤).

#### علم موسى والخضر من مشكاة واحدة 1

كما ورد في السنة ما يقرر نفس المعنى قول رسول الله ﷺ: «إن الرجل ليسمع الصوت فحكون نصبًا»، ويروى عنه ﷺ ما معناه: «كان فيمن سيبق يبعث النبي إلى الرجل والرجلين»، وإلى هذا المعنى أشيار الخضير عليه السلام بقوله لموسى عليه السلام: «يا موسى، إنى على علم من علم الله علمنيه لا تعلمه أنت، وأنت على علم من علم الله علمكه الله لا أعلمه». وفي أخر الحديث ىقول رسول الله ﷺ: «وجاء عصفور فوقع على حرف السفينة فنقر في البحر نقرة، فقال له الخضر: ما علمي وعلمك من علم الله إلا مثل ما نقص هذا العصور منّ هذا البحر»، وتشبير هذا الحديث إلى أن علم موسى والخضر عليهما السلام من مشكاة واحدة وبحر واحد، قد اختص كل منهما بجزء لا تعلمه الآخر، وقد ذهب فريق من العلماء إلى أن الخضر عليه السلام نبى أرسل إلى قومه فاستجابوا له، ومنهم إسماعيل بن أبي زياد ومحمد بن الحسن الرماني، ثم ابن الجوزي، ولا يوحد ما ينفى هذا الرأى، فليس هناك ما يمنع وجود أكثر من نبى في وقت واحد، فقد عاصر كثير من الأنساء غيرهم، مثل: إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ولوط الذي هاجر حين أرسله ربه إلى قوم أخرين، وترك الخليل إبراهيم عليه السلام مع قومه، كما عاش داود وسليمان، وعاش بعقوب ويوسف، وأيضًا موسى وهارون وشعيب، وأخيرا زكريا وعيسى ويحيى صلوات الله عليهم

أجمعين. قال تعالى: (وَإِن مَنْ أُمَّة إِلاَّ خَلا فِيهَا نَذِيرُ)، فموسى وهارون عليهما السلام أُرسلهما اللَّه إلى بني إسرائيل، ولا شك أن أممًا أخرى تعيش على الأرض آنذاك، ومعنى أن يسافر موسى وفتاه سفرًا طويلاً لقيا فيه النصب والتعب، أنهما تركا ديار بني إسرائيل ووصلا إلى قوم أخرين.

#### الخضرعليه السلام نذير تلك الأمة !!

فما الذي بمنع أن يكون الخضير عليه السلام هم نذير تلك الأمة ونبيهم، ويرجح هذا الرأى أن الخضير عليه السلام كان معروفًا في قومه بالصلاح، وفي الصحيحين أن رسول الله ﷺ قال: «... حتى إذا ركيا في السفينة وجدا معاير صغارًا تحمل أهل هذا السباحل إلى السباحل الأخر عرفوه، فقالوا: عبد الله الصالح، قال: قلنا لسعيد خضر؟ قال: نعم، لا نحمله بأجر. وفي رواية: فحملوهم بغير نُوْل. وفي صحيح مسلم: فانطلق الخضر وموسى يمشيبان على ساحل البحر، فمرت بهما سفينة فكلماهم أن يحملوهما، فعرفوا الخضر فحملوهما من غير نول. وفي «مسند أحمد»: أن أصبحات السفينة وصفوا الخضير عليه السلام بقولهم: عبد الله الصبالح؛ لذلك لا تحملونه بأجر، فلو كانوا في ديار بني إسرائيل لعرف أصحاب السفينة موسى عليه السلام، بينما المعروف هنا هو العدد الصالح، والغريب هو موسى عليه السلام.

ولا خلاف على أن الصلاح وصف قرآني مقرون بالأنبياء، قال تعالى في وصف أنبيائه: (وَرَكَرَيًا وَيَحْيَى وَعِيسَى وَإِلْيَاسَ كُلُّ مَنَ الصَّالِحِيْ)، وفي حقّ إبراهيم الخليل: (وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُونَ ذَافِلَةً وَكُلًا جَعَلْنَا صَالِحِيْنَ).

وفَي حق لوط: (وَأَدْخَلْنَاهُ فِي رَحْـصَـتَنَا إِنَّهُ مِنَ الصَّالِحِيْنَ)، وكذا في قوله تعالى: (وَإِسْمَاعِيلَ وَإُدْرِيسَ وَذَا الْكَفُّل كُلِّ مَن الصَّابِرِينَ. وَأَدْخَلْنَاهُمْ فِي رَحْصَتِنَا إِنَّهُم مَنَ الصَالِحِينَ)، وهُذَا سليمان عليه السلام يدعو ربه بقوله: (وَأَنْخَلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّالِحِينَ).

## فتوى شرعية هامة

#### صادرة عن اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

السؤال: هل الخضر صاحب موسى عليه السلام حي يرزق للآن؟ وهل هو نبي؟ وهل ذكر ذلك صبراحية في الأحاديث النبوية الصحيحة ما هي حقيقة الأمر؟

الجواب: الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسوله وآله وصحبه... وبعد:

فالخضر نبي من أنبياء الله عليهم الصلاة والسلام، والصحيح أنه مات كغيره من البشر... الصحيح من قولي العلماء ما ذهب إليه الجمهور من أن الخضر عليه السلام قد مات؛ لظاهر العموم في قوله تعالى: (وَمَا جَعَلْنَا لِبْشَرِ مَنْ قَمَّلَكَ الْخُلُدَ).

( الوجه العدد الخامس السنة الثلاثون

# داء الرياء القاتل..وعلاجه الناجع

الرياءُ داءً قــاتل من أخطر أَدُواءِ القلوب، ومن الأوبئة الخلقية الضارة يحتاج من كل مسلم إلى يقظة مستمرة ودائمة في كل الأقوال والأعـمال والأفعال، بل وفي الحركات والسكنات، حتى لا يتسلل هذا الداء الخطير إلى القول أو الفعل في بطل هذا العمل ويحبطه، عافانا الله وإياكم من هذا المرض الخطير، ومالاً قلوبنا بالإيمان والإخلاص إلى مُشاشها.

والرياء مصدر راءَى يُرائي مراءاةً ورياءً، وهو أن يُري الناس أنه يعمل عمالاً على صفة، وهو يُضمر في قلبه صفة أخرى، فلا اعتداد ولا ثواب إلا بما خلصت فيه النية لله تعالى، كما قال القاضي أبو بكر بن العربي رحمه اللَّه.

وهناك فرق بين الرياء، وبين السمعة، فالرياء العمل من أجل رؤية الناس، والسمعة العمل لأجل سماعهم، فالرياء متعلق بحاسة البصر، والسمعة تتعلق بحاسة السمع، ويدخل في السمعة أن نُخفى المرء العمل ثم نُحدِّث به الناس.

قال الطيبي رحمه الله: والرياء من أضر غوائل النفس، وبواطن مكائدها، يبتلى به العلماء والعُبَّاد، والمشمرون عن ساق الجد لسلوك طريق الآخرة، فإنهم مهما قهروا أنفسهم، وفطموها عن الشهوات، وصانوها عن الشبهات، عجزت نفوسهم عن الطمع في المعاصي الظاهرة، الواقعة على الجوارح، فطلبت الاستراحة إلى التظاهر بالخير، وإظهار العلم والعمل، فوجدت مخلصًا من مشقة

# بقلم:محمد أيمن الشبراوي

المجاهدة إلى لذة القبول عند الخلق، ولم تقنع باطلاع الخالق تبارك وتعالى، وفرحت نفسه بحمد الناس، ولم تقنع بحمد الله وحده، فأحب مدحهم، وتبركهم بمشاهدته، وخدمته وإكرامه، وتقديمه في المحافل، فأصابت النفس في ذلك أعظم اللذات، وأعظم الشهوات، وهو يظن أنه عند الله من عباده المقربين، وقد أثبت اسمه عند الله من المنافقين، وهذه مكيدة للنفس لا يسلم منها إلاً الصديقون، ولذلك قيل: آخر ما يخرج من رعوس الصديقين

وللرياء علامات واضحة تدل عليه، وتنبئ عنه، وهي منصوص عليها في الكتاب والسنة المشرفة.

١- أخيرالصلاة عن مواقيتها دون عذر شرعي، كما قال تعالى: (فَوَيْلُ لَلْمُصَلَّيْنَ. الَّذِينَ هُمْ عَن صَالَتِهِمْ سَاهُونَ. الَّذِينَ هُمْ يُرَاعُونَ. وَيَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ) (الماعون: ٤- ٧).

٢- الكسل والخمول إذا قام أحدهم للعبادة، قال تعالى: (إنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ يُرَاعُونَ اللَّهَ وَهُو خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ يَرْرَاعُونَ اللَّهَ وَهُو خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ يَدْرَاعُونَ اللَّهِ وَهُو خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ يَدْكُرُونَ اللَّهِ إِلَا قَلْبِلاً وَالنساء: ١٤٢)، وَلا النَّاسَ وَلا يَدْتُحُون الصَلَاة أو العبادة بنشاط فالمراءون لا يؤدون الصَلاة أو العبادة بنشاط وشوق لمناجاة الله تعالى، لكن يؤدونها بكسل وشوق لمناجاة الله تعالى، لكن يؤدونها بكسل وشوق لمناجاة الله تعالى، لكن يؤدونها بكسل وخمول وتباطق، وهي أثقل ما يكون على نفوسهم وخمول وتباطق، وهي أثقل ما يكون على نفوسهم الخبيثة، كما قال تَق: «ليس صلاة أثقل على المنافقين من صلاة الفجر والعشاء، ولو يعلمون ما ويه فيهما لأتوهما ولو حبواً». أخرجه البخاري، ومسلم، وغيرهما من حديث أبي هريرة.

٣- النشاط في أداء العبادة إذا نظر إليه الناس أو أثنوا عليه، كما قال ﷺ: «ألا أخبركم بما هو أخوف عليكم عندي من المسيح الدجال؟» قالوا: بلى، قال: «الشرك الخفي؛ يقوم الرجل فيُصلي فيزين صلاته؛ لما يرى من نظر الرجل». أخرجه

(العدد الخامس السنة الثلاثون الوجيد) (

أحمد من حديث أبى سعيد مرفوعًا.

ويشهد له الحديث: «يا أيها الناس، إياكم وشرك السرائر». قالوا: يا رسول الله، وما شركُ السرائر؟ قال: «يقوم الرجل فيصلي فيزين صلاته جاهدًا؛ لما يرى من نظر الرجل إليه، فذلك شرك السرائر». أخرجه ابن خزيمة عن محمود بن لبيد، كما رواه البيهقي عن محمود بن لبيد، عن جابر بن عبد الله، وهو حديث صحيح.

فالراءون يزينون صلاتهم لما يرون من نظر الناس إليهم، وثنائهم عليهم، ولا ريب أن الحامل لهؤلاء على ذلك هو حب الرياسة، أو الجام عند الناس، وقد سمي الرياء شركًا خفيًا؛ لأن صاحبه يظهر أن عمله لله، ويُخفي في قلبه أنه لغيره، وهو الشرك الأصغر، فقد روى الحاكم، والبزار بإسناد حسن عن شداد بن أوس قال: كنا نعُدُّ الرياء على عهد رسول الله ﷺ الشرك الأصغر.

فقد يرائي المسلم بكثرة الصلاة، وطول القيام، وتطويل الركوع والسجود، وإظهار الخشوع والخضوع، وإذا انفرد المرائي فإنه يخفف صلاته ولا يجيدها، حتى تصل إلى حد النقر، نسأل الله العافية.

وقد يرائي القارئ بترقيق صوته عند تلاوة القرآن، وإظهار البكاء أمام الناس، وإذا انفرد بالقراءة في بيته أو خلوته لا يبكي أو يتباكى-وربما لا يتأثر- بما يتلوه خوفًا من آيات العذاب والوعيد، وشوقًا لما يقرؤه من وعد بالنعيم.

وقد يرائي المسلم بكثرة الشيوخ الذين درس عليهم وتلقى عنهم العلم، وكثرة الإجازات العلمية التي حصل عليها منهم طلبًا للجاه وحب الرياسة، أو للثناء والشهرة، وحب الصيت، وقد حذر رسول الله تق من ذلك، فقال: «ما ذئبان جائعان أرسلا في زريبة غنم بافسد من حرص المرء على المال والشرف بدينه»، فهذا يحرص على الشرف والعلو في الدين، فتراه يرائي بإجازاته وعلمه، وكثرة شيوخه، وقد يظهر الزهد، فيلبس الثياب الخشنة، أو يلبس الشال- العُثرة- والقلنسوة حتى يعدة الناس من العلماء، فالفساد الذي يتحقق من الناس من العلماء، فالفساد الذي يتحقق من بافسد من ذئبين أرسلا في زريبة الغذم، فهو أشد إفسادًا وفتكًا في النفوس من إفساد الذئبين بالغنم، وقد حذر النبي تق من تعلم العلم للدنما،

فقال: «من تعلم علمًا مما يبتغى به وجه الله، لا يتعلمه إلا ليصيب به عرضًا من الدنيا، لم يجد عَرْف الجنة يوم القيامة». أخرجه أبو داود، وابن ماجه، وأحمد، وغيرهم من حديث أبي هريرة مرفوعًا، وهو حديث صحيح بطرقه.

وقد يُرائي بالثياب الحسنة الغالية، والسيارات الفارهة، أو الوظيفة الكبيرة، وكثرة المرءوسين، ونحو ذلك.

والرائي يفعل هذا طلبًا للمكانة في قلوب الخلق، فيطيعونه، ويمدحونه، ويخدمونه، ويوقرونه، وقد يفعل هذا الفعل رياءً فرارًا من ذم الناس، أو طمعًا لما في أيديهم، كما جاء في حديث أبي موسى الأشعري رضي اللَّهُ عنه قال: جاء رجل إلى النبي تَنْ فقال: الرجل يقاتل حميَّة، ويقاتل شجاعة، ويقاتل رياءً، فأيَّ ذلك في سبيل الله؟ قال تَنْ: «من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا، فهو في سبيل الله». أخرجه البخاري، ومسلم، وأبو داود، والترمذي، والنسائي، وابن ماجه، وأحمد، وغيرهم من حديث أبي موسى الأشعري.

فهو يقاتل ليقال عنه شجاع، أو ليقال عنه حامي الديار، وأنه ما قصر في أداء الواجب وليس لله، فلا حظ له في الآخرة. وفي الحديث الصحيح عن أبي هريرة أن رجلاً قال: يا رسول الله، رجل يريد الجهاد في سبيل الله، وهو يبتغي عرضاً من عرض الدنيا، فقال النبي تلكه: «لا أجر له». أخرجه أبو داود، وهو حديث صحيح لشواهده، وورد عن معاذ مرفوعًا: «الغزو غزوان، فأما من ابتغى وجه الله، وأطاع الإمام، وأنفق الكريمة، وياسر الشريك، واجتنب الفساد، فإن نومة ونبهة أجر كلّه، وأماً من غزا فخرًا ورياءً، وسم عنه، وعصى الإمام، وأفسد في الأرض، فإنه لم يرجع بالكفاف». أخرجه مالك، وأبو داود، والنسائي بإسناد حسن.

فلا جرم أن هذا المجاهد ليُقال شجاع، أو المقاتل للحمية، أو هذا المتعلم للعلم ليقال عالم، أو المنفق المتصدق ليقال جواد كريم هو أول من تسعر بهم النار يوم القيامة، كما جاء في الحديث الصحيح الذي رواه أبو هريرة مرفوعًا: «إن أول الناس يُقضى يوم القيامة عليه: رجل استُشهد فأتي به فعرَّفه نعمته فعرفها، قال: فما عملت فيها؟ قال: قاتلت فيك حتى استُشهدتُ، قال: كذبتَ، ولكنك قاتلت لأن يُقال هو جرىء، فقد قيل، ثم أمن

( الوجد العدد الخامس السنة الثلاثون)

(1.

به فسُحب على وجهه حتى ألقي في الذار، ورجل تعلم العلم وعلَمهُ، وقرأ القرآن، فاتي به فعرُفه نعمته فعرفها، قال: فما عملت فيها؟ قال: تعلمتُ العلم وعلَّمتُهُ، وقرأت فيك القرآن، قال: كذبت، ولكنك تعلمت ليُقال عالم، وقرأتُ القرآن ليُقال هو تقارئ، فقد قيل، ثم أمر به فسُحبَ على وجهه حتى ألقي في الذار، ورجل وسَعَ اللَّه عليه، وأعطاه من أصناف المال، فأتي به فعرفه نعمه فعرفها، قال: فما عملت فيها؟ قال: ما تركتُ من سبيل تُحبُ أن فعلت ليُقال هو جواد، فقد قيل، ثم أمر به فَسُحب على وجهه حتى ألقي في الذار». رواه مسلم، والنسائى، والترمذى، وابن حبان.

وقد ورد بإسناد حسن عن أبي بن كعب أن رسول الله ﷺ قال: «بشّر هذه الأمة بالنصر والسناء والتمكين، فمن عمل منهم عمل الآخرة للدنيا، لم يكن له في الآخرة نصيب». أخرجه أحمد في «المسند»، وفي «الزهد»، والحاكم، والبغوي في «شرح السنة» من حديث أبي بن كعب مرفوعًا.

كما قال تعالى: (تِلْكَ الدَّارُ الآخرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لاَ يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي الأَرْضِ وَلاَ فَـسَـادًا وَالْعَـاقِـبَـهُ لِلِمُتَقَيِّنَ) (القصص: ٨٣).

وقال تعالى: (لاَ تَحْسَبَنَ الَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتُواْ وَيُحِبُونَ أَن يُحْمَدُواْ بِمَا لَمْ يَفْعَلُواْ فَالاَ تَحْسَبَنَهُمُ مِمَعَازَةٍ مِّنَ الْعَذَابِ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ) (آل عمران: ١٨٨)، أمَّا إِن كان أصل العمل لله، ثم طرأ عليه نية الرياء، فإن كان خاطرًا ودفعه، فلا يضره ذلك بغير خلاف بين العلماء، أما إذا استرسل مع هذا الخاطر خاطر الرياء، فإن عمله لا يبطل بهذا الخاطر، ويجازى بنيته الأولى كما حكاه الإمام أحمد، وابن جرير الطبري عن الحسن البصري وغيره من العلماء.

وإذا عمل العبد العمل لله، ثم ألقى الله الثناء الحسن في قلوب المؤمنين، ففرح بفضل الله ورحمته، واستبشر بذلك، لم يضره ذلك، قال تعالى: (قُلْ بِفَضْلُ اللَّهِ وَبَرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِّمًا يَجْمَعُونَ) (يونس: ٨٥).

وهو عاجل بشرى المؤمن، كما في الحديث الصحيح عن أبي ذر قال: قيل لرسول الله ﷺ: أرأيت الرجل يعمل العمل من الخير، ويحمدُهُ الناس عليه، قال: «تلك عاجل مشرى المؤمن».

أخرجه مسلم، وابن ماجه، وأحمد، وغيرهم من حديث أبى ذر رضى اللَّه عنه مرفوعًا.

وهذه البشرى المعجلة دليل على رضا الله تعالى عنه ومحبته له، فحبَّبه سبحانه إلى قلوب الناس، لما ورد في الحديث الصحيح المحفوظ عن أبي هريرة مرفوعًا: «إذا أحبً الله عبدًا نادى جبرائيل، فقال: إني أحبُّ عبدي فأحبوه، فيُنوَّهُ بها جبرائيل في حملة العرش، فتسمع أهل السماء لغط حملة العرش، فيحبه أهل السماء السابعة، ثم سماء سماء حتى ينزل إلى السماء الدنيا، ثم يهبط إلى الأرض، فيحبه أهل الأرض».

ويجب على كل مسلم يبتغي مرضاة الله عز وجل أن يحترز من الرياء في أي قول أو فعل، وعلى العاقل أن يتفكر في مضار الرياء فيعمل على إصلاح قلبه، ويخلصه من الرياء الذي يحبط الأعمال.

#### عالج الرياء !!

وهناك أمور هامة لعلاج الرياء يجب على كل مسلم أن يضعها نصب عينيه:

١- أن يعلم المسلم أن الله وحده الذي يملك النفع والضر، فالعالَم بأسره لا يستطيع أن يدفع عن إنسان ضرًا أو أجلاً قدَّره الله عز وجل، كما أن العالَم بأسره لا يستطيع جلب منفعة أو إكثار رزق لأحد، كما ورد في الحديث الصحيح عن ابن عباس مرفوعًا: «إذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، قد جفً القلم بما هو كائن، فلو أن الخلق كلهم جميعًا أرادوا أن ينفعوك بشيء لم يتب وك بشيء لم يقدروا عليه، وإن أرادوا أن يضروك بشيء لم يكتبه الله عليك، لم يقدروا عليه». أخرجه أحمد واللفظ له، والترمذي، والطبراني، وغيرهم عن ابن عباس مرفوعًا، وهو حديث صحيح.

فإذا كان الخلق بهذا الضعف، وعدم القدرة على النفع والضر، فلا ينبغي أن يلتفت لمراءاتهم أحد، فحري بكل مسلم أن يعمل على تحقيق الإخلاص للذي يملك النفع والضر.

٢- أن يعلم المسلم علمًا يقينيًا أن الله تعالى مطلع على خبيئة صدره، ومكنون قلبه، فهو القائل: (يَعْلَمُ حَائِنَةَ الأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي الصُّدُورُ) (غافر: ١٩)، وقوله تعالىَ: (وَرَبُّكَ يَعْلَمُ مَا تُكَنُ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ) (القصص: ٦٩)، وقوله

(العدد الخامس السنة الثلاثون الوجه)

تعالى: (يَسْتَخْفُونَ مِنَ النَّاسِ وَلاَ يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللَّهِ وَهُوَ مَعَهُمْ إِذْ يُبَيَّتُونَ مَا لاَ يَرْضَى مِنَ الْقَوْلِ وَكَانَ اللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا) (النساء: ١٠٨).

٣- ليعلم كل مسلم أن الرازق هو الله وحده، فمن طمع في الخلق لم يخلُ من الذل والخيبة، وإن وصل إلى مراده لم يخلُ عن المئة والمهانة، فكيف يليق بعاقل أن يترك ما عند الله إلى ما عند الناس، وقد يمنون عليه ويهينونه، فإذا علم العبد ذلك يقينًا، اجتهد في تحرير نيته من أيَ شائبة رياءً أو سمعة.

٤- ليعلم المسلم أن حمد الناس له لا يزيد رزقه ولا أجله، كما لا ينفعه حمدهم في يوم العرض عليه سبحانه، وهو أفقر ما يكون إلى ثواب عمل من الأعمال التي عملها في الدندا.

٥- ليعلم العبد المسلم أن المرائي يستحق مقت الله وغضبه بصرف نيته إلى الخلق، فأحبط ثواب عمله في الآخرة الذي يكون بحاجة شديدة إليه في هذا اليوم العصيب، فإذا علم ذلك ووضعه نصب عينيه في كل عمل، أو قول حرص على أن يكون عمله خالصًا لا تشوبه شائبة رياء أو سمعة.

<sup>٦</sup> ليعلم المسلم أنه مستحق لنصر الله وتأييده وتمكينه له في الأرض إذا هو حقق متأييده وتمكينه له في الأرض إذا هو حقق الإخلاص، كما قال تعالى: (وعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ امَنُوا من عَنْكُمْ وَعَملُوا الصَّالِحَات لَيَسْتَخْلُفُنَهُمْ فِي الأَرْض مَنْ مَنْكُمْ وَعَملُوا الصَّالِحَات لَيَسْتَخْلُفُنَهُمْ فِي الأَرْض الذي أمنُوا من عَمل ومن عَمل ومنكم وَكَمُمَكَنَ لَهُمْ دِينَهُمُ مَعَالِ النَّذِينَ مِن قَمْلِهِمْ وَلَيَمُمَكَنَ لَهُمْ فِي الأَرْض الذي أمنُوا مَن عَمل ومنكم وَعَملُوا الصَّالِحَات لَيَسْتَخْلُفُنَهُمْ فِي الأَرْض الذي أرَض الذي أرَض من قَمل ومن قَمل فَهُمْ وَكَيُمَكَنَ لَهُمْ دِينَهُمُ اللَّذِي أَمَن عَمل مَعْدِ حَوْفِهِمْ أَمْنًا عَمل وَعَملُوا الصَّالِحَات لَيسْتَخْلُفُهُمْ مَن بَعْدِ حَوْفِهِمْ أَمْنًا مَنْ الذي أَن الذي أَن عائمة والمَن عام وما يشرك بالله شيئًا) (النور: ٥٥)، فمن حقق الإخلاص في عبادته، ولم يشرك بالله شيئًا، فإن الله تعالى سيمكنه في الأرض، ويرزقه الأمن والأمان، كما جاء في هذه الآية الكريمة، فإذا علم والأمان، كما جاء في هذه الآية الكريمة، فإذا علم الإخلاص له وحده، وتم عن ماق الجد في تحقيق الإخلاص له وحده، وترك الآية الكريمة.

٧- ليـعلم المسلم أن المرائي لا يخفى على الخلق غالبًا، بل قد يُطْلع اللهُ تعالى الخلق على سوء نيته، وفساد طويته، كما ورد بالحديث الصحيح: «من سمّع، سمّع الله به، ومن راءى يُرائي الله به». أخرجه البخاري، ومسلم، وأحمد، وغيرهم عن جندب مرفوعًا.

ولله درُّ القائل:

(YY)

ثوب الرياء يشفّ عمًا تحته

فإذا التحفت به فأنت عاري فإذا علم المسلم ذلك اجتهد وشمر عن ساعد

الجد في تحقيق الإخلاص لله تعالى.

٨- الرياء يُسبَّبُ الذل والهوان لصاحبه، كما قال ﷺ في الحديث الصحيح: «من سمَّع الناس بعمله، سمَّع الله به مسامع خلقه، وصغَّرهُ، وحقره». أخرجه ابن المبارك، وأحمد، وهناد، والطبراني، وأبو نعيم في «الحلية» عن ابن عمرو مرفوعًا، فيمن علم أن الرياء يوجب له الذل والهوان، كما قال ﷺ جاهد نفسه على الإخلاص لله تعالى، وشمر عن ساق الجد في تحقيقه.

٩- الاستعداد الدائم للقاء الله تعالى في أيً وقت بأن يكون المسلم حريصًا على الإخلاص في قوله وعمله، كما قال تعالى: (قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَسْرَرُ مَثَلْكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحَدٌ فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاء رَبَعَه فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً مَالِحًا وَلاَ يُسْرِكْ بعببَادَة رَبَع أَحَدًا) (الكهف: ١١٠)، فمن أيقن أن المُوت يأتي فجأة في أيَّ وقت فلا بد أن يحرر نيته دائمًا من أيَّ شائبة رياء أو شرك في أي قول أو عمل.

١٠- ليعلم المسلم أن رضا الناس وحب مدحهم غاية لا تدرك، فمن سعى إلى جلب مدح الناس ومرضاتهم عنه بمراءاتهم، سخط الله تعالى عليه، وأسخط عليه الناس، ومن أرضى الله تعالى بالإخلاص له سبحانه، ولو أسخط عنه الناس، فإن الله تعالى سيرضى عنه ويرضي عنه الناس، ويضع له القبول في الأرض؛ لأنه يحبه، ويحبه أهل السماوات السبع، فحقيق به أن يحبه الناس، فإذا علم العبد ذلك سعى إلى مرضاة الله بالإخلاص له سبحانه.

١١- الحرص على مصاحبة أهل الصلاح والتقى من الموحدين له سبحانه، فالمرء على دين خليله، كما ورد بالحديث، وهم لا شك ناصحوه إذا رأوا منه اعوجاجًا أو انحرافًا في سلوك لا يرضي الله سبحانه.

وبعد: فهلم أيها المسلم، ويا أيتها المسلمة إلى التشمير عن ساق الجد في تحقيق الإخلاص الذي به عز الدنيا والآخرة.

اللهم إني أسألك بأني أشهد أنك أنت الله الذي لا إله إلا هو الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوًا أحد أن ترزقنا الإخلاص في السر والعلن، وتَوفنا عليه. إنك سميع مجيب، والله وحده من وراء القصد.

( الوجه العدد الخامس السنة الثلاثون)

# الشيخ بخاري عبده وخمسون عامًا من العطاء

اسمه: بخارى أحمد عبده

مولده: ولد في ١٩٢٣/١٢/٥ بقرية توماس مركز عنيبة محافظة أسوان.

حفظ القرآن الكريم وهو صغير، وتلقى تعليمه في مدرسة الدر، شأنه في ذلك شأن عبد اللطيف حسين، وصالح سعدان، وسليمان رشاد وغيرهم من أبناء النوبة.

حـصل على عـاليـة اللغـة العـربيـة، ودبلوم التربيـة، وماجستير اللغة، ثم العالية والإجازة (تخصص المادة وهى تعادل الدكتوراه).

عمله: عمل موجهًا للغة العربية بالتربية والتعليم، كما نُدب إلى الرياض معلمًا لأنجال الملك.

انضم لجماعة أنصار السنة المحمدية، حتى صار نائبًا للجماعة.

وفاته: توفي فجر يوم الثلاثاء ١٩ ربيع الآخر ١٤٢٣ه. الموافق ١٠ يوليو ٢٠٠١م عن عمر قارب الثمانين عامًا، رحمه الله وأحله دار المقامة من فضله، وذلك بعد أن رفع راية التوحيد أكثر من ٥٠ خمسون عامًا، هاجم الشرك والضلال في حصونه ، والبدع في مواطنها، وما بالى بأشياع البدع ولا أنصار الشرك، وكان جريئًا في الحق، ولقد كان الشيخ بخاري رحمه الله صاحب قلم سيال متميز بين كتاب مجلة التوحيد على مدى سنوات متميز بين كتاب مجلة التوحيد على مدى سنوات الشيخ عبد الرحمن الوكيل (رحمه الله) من قبله، وربما ولا يعرف البعض أنه كان شاعرًا، وكانت مقالات وكتابات الشيخ بخاري رحمه الله تتميز بطول النفس، واختيار الشيخ بخاري رحمه الله تتميز بطول النفس، واختيار الألفاظ العربية الرصينة، ناهيك عن كونه رحمه الله كان محاضرًا وخطيبًا مفوهًا.

وخير ما يمثل إنتاج الشيخ بخاري مما قرأته ما كتبه تحت عنوان: (وما أبرئ نفسي)، وكان رحمه الله صاحب رأي في هذه المسألة؛ إذ كان ممن يقولون بأن

ذلك قول يوسف عليه السلام.

وقد كان يكتب في مجلة التوحيد بابًا ثابتًا بعنوان. نفحات القرآن.

ولقد كان مشهد جنازته رحمه الله معبرًا عن نبت غرسه بيديه، وتابع فيه من كان قبله من إخوانه، أمثال الشيخ: عبد العزيز بن راشد، والشيخ عبد الرازق عفيفي وهو أستاذه، والشيخ محمد فتحي محمود، والشيخ عثمان السبكي، والشيخ عبد الحليم حمودة، والشيخ محمد علي القاضي، والشيخ عكاشة عبده، والشيخ رشاد غانم.

وأما مكانته عند فضيلة الشيخ محمد علي عبد الرحيم رئيس الجماعة السابق، فقد كانت منزلة ومكانة سامقة، يراها كل من خالطهما، كما كان للشيخ بخاري رحمه الله علاقة وطيدة بعلماء وشيوخ الجماعة الأول، أمثال الشيخ عبد الرحمن الوكيل، والشيخ أبو الوفاء درويش، والشيخ خليل هراس، رحمهم الله جميعًا رحمة واسعة.

ولسنا بصدد تعداد الموقف الشجاعة التي قام فيها الشيخ بخاري رحمه الله بالزود عن حياض السنة ورفع فيها راية التوحيد، فكان بذلك نصيرًا له قدره، وداعيةً له أثره، أما وفاؤه لإخوانه فلا يزال عندهم مضرب الأمثال.

وقد رزقه الله خمسة من الذكور، وأربعة من الإناث. رحم الله الشيخ بخاري، وعوضنا عنه خيرًا، وأجرنا في مصيبتنا، وجعل كتابه في علين.

وجماعة أنصار السنة المحمدية والمركز العام وفروعه تحتسبه عند الله أخًا ورائدًا من رواد الدعوة، وتدعو الله أن يلحقه بالصالحين والشهداء، وحسن أولئك رفيقًا.

والله من وراء القصد.

وكتبه: الشيخ فتحى أمين عثمان (وكيل الجماعة).

# عراء

فجعنا بموت واحد من إخواننا القائمين على الدعوة، بل من المؤسسين للدعوة في أنصار السنة فرع ميت غمر، ألا وهو أخونا محمد خلف، رحمه الله رحمة واسعة، بعد حياة طويلة في الدعوة إلى الله، وقد عرفت فيه الشدة في جانب الحق، ينصر السنة ويحارب البدعة، لا تأخذه في الله لومة لائم، ونحن إذ نكتب هذه الكلمات نطلب من كل من يقرؤها أن يدعو له بالرحمة والمغفرة، اللهم ارفع درجاته في المهديين، واخلفه في عقبه في الغابرين، واغفر لنا وله يا رب العالمين، اللهم أفسح له في قبره، ونور له فيه، واجعله روضة من رياض الجنة، وتجاوز عن سيئاته، وزد في إحسانه، الهم تقر أو العام أن يدعو كل من دعا وقال أمين. والحمد لله رب العالمين.

