

## • صاحبة الامتياز • عن المالية

#### رئيس مجلس الادارة محمد صفوت نور الدين



محلة إسلامية ثقافية شهرية

المشرف العسام د. جمال المراكبي

اللجنة العلمية

زكريا حسسيني محمود غريب الشريبني جسمال عسدالرحمن د.إبراهيم الشيرييني

#### الاشتراك السنوى:

١- في الداخل ١٥ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد \_على مكتب بريد

١- في الخارج ٢٠ دولارا أو ٧٥ ريالا سعوديا أو ما

ترسل القيمة بحوالة بنكية أوشيك. على بنك فيصل الاسلامي فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد \_ انصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

### في هذا العدد



الافتتاحية الرئيس العام أخوة الإيمان وشهر رمضان حديث الشهر المشرف العام حسبنا الله ونعم الوكيل باب التفسير د عبدالعظيم بدوى تفسير سورة الحديد باب السنة الرئيس العام العمرة في رمضان كلمة التحرير رئيس التحرير فاعتبروا يا أولى الأبصار

إصلاح العقيدة أساس كل إصلاح معاوية محمد هيكل من فوائد غض البصر صلاح عبدالخالق وجاء رمضان جمال عبدالرحمن تحذير الداعية على حشيش وفي الصيام وقاية وشفاء د محمد السقا عيد وحيد عبدالسلام بالي الإسلام والإرهاب مجدى عرفات الإعلام بسير الأعلام واحة التوحيد

فضل ليالي العشر الأواخر من رمضان زكريا حسيني كيف يستقبل المسلم شهر رمضان أسامة العوضي د . الوصيف على حزة أسياب النصر الموعود أسئلة القراءعن الاحاديث أبو اسحاق الحويني الفتاوي فرق حذر منها العلماء وكتب حذر منها العلماء

قطوف مثمرة في شهر المغفرة متولى البراجيلي إقرأ من مكتبة المركز العام علاء خضر روائع الماضى شهر رمضان وصيامه محمد على عبدالرحيم باب السيرة عبدالرازق السيد عيد

> أحكام الصيام عبد الحميد عبدالمطلب أفغاني يتكلم (قصيدة) عائض القرني اتدرون ما الاقتصاد د . زياد محمد الرمان

نصائح لراغبي الزواج د محمد بن سيد الشويعر

المركز العام: القاهرة ـ ٨ شارع قوله ـ عابدين هاتف: ٢٩١٥٥٢٦ \_ ٢٥٤٥١٩٦

مطابع المشط التجارية قليوب مصر

## السلام عليكم

الخبيثات للخبيثين.. عقوبات رب العالمين اللواط فاحشة قوم لوط، زاد قوم بعدهم السحاق، وزاد الأمريكان ممارسة الفحشاء مع الأموات عند تجهيزهم في الأكفان، وعملوا المسيرات والمظاهرات والأندية والنقابات للخبيثين والخبيثات من الشاذين والشاذات، وجعلوا لهم أعلامًا ورايات على البيوت والسيارات!!

أرسل الله حجارة من سجيل على قوم لوط مسومة، وقال: ﴿وَمَا هِيَ مِنَ الظَّالِمِينَ بِبَعِيدٍ﴾، حجارة للخبيثة، و﴿الْخَبِيثَاتُ لِلْخَبِيثِينَ﴾، ثم زاد الله على ذلك الفكر الذي صار ذعرًا!!

زعموا أن النسر افترس صغار العصفور في كبر وغطرسة، ولم يأبه لتوسلات العصفور الضعيف، قال العصفور مهددًا للنسر في لهجة غاضبة: لأرسلن لك الفكر.

تحير النسر: ما الفكر ومن أين سياتي وما قوته حتى طار النوم من عينيه، وفقد شهيته للطعام، فضعف جسمه، واشتد مرضه، ينتظر الفكر من كل جانب في كل لحظة، زحف النسر في ضعف شديد نحو العصفور متسائلاً متوسلاً: أين الفكر، ولِمَ لم

﴿ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلاَّ هُوَ ﴾. الرئيس العام التحريـــر ۸ شارع قولهـ عابدين ـ القاهرة ت: ٣٩٣٦٥١٧ فاكس : ٣٩٣٠٦٦٢ قسم التوزيع والاشتراكات: ت:

التوزيع الداخلي:

مؤسسةالأهرام

وفروعأنصار

السنةالحمدية

## ثمن النسخة:

مصر جنيه واحد ، السعودية ٦ ريالات ، الإمسارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس ، المغرب دولار أمسريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس ، العراق ٧٥٠ فلساً ، قطر ٦ ريالات ، عمان نصفريال عماني .

المراسلات باسم المشرف العام



## أخوة الإيمان وشهر رمضان

#### بقلم الرئيس العام

رمضان شهر القرآن، تحقيق للإيمان، ونجاة للإنسان من مكايد الشيطان، فيه تترك الشهوات، وتقام الصلوات، وتحفل المساجد بروادها، الجوع فيه عبادة، والإفطار عند الغروب عبادة، والسحور قبل الفجر بركة، موسم جليل للطاعات وتحصيل الحسنات والتوبة النصوح والصفح الجميل.

أخوة الإيمان علاقة متينة اقوى من أخوة النسب، قص الله في القرآن الكريم شان ابني آدم؛ إذ طوعت النفس الأمارة بالسوء لأحدهما قتل أخيه فقتله، فاحتاج إلى الغراب أن يعلمه كيف يواري سوءة أخيه، وإخوة يوسف القوه في جب يريدون التخلص منه حتى يخلو لهم وجه آبيهم، وهذا مصعب بن عمير كان يحمل راية المسلمين في بدر، وأخوه أبو عزيز بن عمير انتقلت إليه راية المشركين في بدر بعد قتل حاملها «النضر بن الحارث»، فلما وقع أبو عزيز أسيرًا كان في يد أنصاري، فقال مصعب للأنصاري: أهذه وصاتك بي يا اشدد يديك عليه، فإن أمه ذات متاع عسى أن تجزل الغداء لك فيه، فقال أبو عزيز: أهذه وصاتك بي يا أخى، قال مصعب: إنه أخى دونك.

هذه أخوة الإيمان أكبر من أن يزيلها البغي والعدوان، وأقوى من وقوع الدماء، حيث قال تعالى في سورة «الحجرات» في معرض أمر المؤمنين بالإصلاح، ولو أدى إلى قتال أهل البغي: ﴿ إِنِّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصُلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٠]، وفي سورة «البقرة» عند قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ عُفيَ لَهُ مِنْ أَخيه شَيْءٌ فَاتَّبَاعٌ بِالْمَعْرُوف وَأَدَاءٌ إِلِيْهِ بِإِحْسَانٍ ﴾ [البقرة: ١٧٨]. وذلك في شأن القاتل وولي الدم، فمع وقوع القتل لا تزال ببنهما أخوة الإيمان.

#### شهر رمضان تقيد فيه الشياطين

في شهر رمضان تقيد الشياطين، قال رسول الله ﷺ: «إذا جاء رمضان فُتحت أبواب الجنة، وغُلقت أبواب النار، وصُفدت الشياطين،

والصوم يضيق مسالك الشيطان، ويوقظ نوازع الإيمان، فيه يتأخى الناس في نظامهم وهيئاتهم: يمتنعون عن الطعام في وقت واحد، وياكلون في وقت واحد، توسع الاتفاق في الهيئات يؤدي إلى تعميق آخوة الإيمان والمحبة بين الإخوان؛ لذا أمر المسلم الصائم أن يحافظ على اللسان، فلا ينطق إلا بخير، «من لم يدع قول الزور والعمل به؛ فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه». «فإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث

ولا يفسق، فإن سابه احد او قاتله فليقل: إني صائم».

والمسلم مطالب بالإحسان في قوله في كافة أحواله؛ حتى لا يدخل الشيطان بينه وبين إخوانه بسبب قوله هذا.

قال تعالى: ﴿قُلُ لُعَبَادِي يَقُولُواْ الَّتِي هِي آحُسَنُ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنزَغُ بِيَنْهُمْ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ للإِنْسَانِ عَدُواْ مُبِينًا ﴾ الشيطانَ يَنزَغُ بِيَنْهُمْ إِنَّ الشَيْطَانَ كَانَ للإِنْسَانِ عَدُواْ مُبِينًا ﴾ مدخل الشيطان، يدخل بسيبها فيوقع العداوة بين الإخوان ويستثمرها ليفسد بين المؤمنين، فإن قالوا الكلمة غير الطبيبة نزغ الشيطان بينهم، وأخرج الكلام إلى الفعال وأوقع الشير والمخاصمة والقتال، فإنه عدو لأدم وذريته من حين امتنع عن السحود لأدم.

قَال تعالى: ﴿ الْفَعْ عِالَتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [المؤمنون: ٩٦]: أي من أساء إليك فادفعه عنك بالإحسان إليه، كما قال عمر رضي الله عنه: (وما عاقبت من عصى الله فيك بمثل أن تطيع الله فيه). فإن الحسنة تحيل العدو صديقًا، وتقود من أساء إليك فواجهت إساءته بالإحسان، قاده إحسانك إلى المحبة والمضالفات بلاد المسلمين، فرفعت القبور وبنيت عليها المساجد، وشد الناس الرحال إليها، وعملوا المحافل والأعياد حولها، ونذروا لها وذبحوا لغير الله رب العالمين، ودعوهم من دون الله وسالوهم الشفاء والدواء وطلبوا منهم ما لا يطلب إلا من الله العزيز الحكيم.

#### دع وة العلماء (١

لا شبيت نار البدعة والخرافة والشيرك في الناس قام جماعة من العلماء وطلبة العلم والدعاة فشمروا عن ساعد الجد ليطفئوا نار هذه البدع والخرافات، وينبهوا الناس إلى التمسك بالسنة والعمل بالتوجيد، وحدوا الناس قد انغمسوا في الشرك والبدعة، حتى صارت البدعة تمثل محورًا في حياتهم تدور عليه كثير من المفاسد في مناحي الحياة، فالمساجد بنبت على القبور ووضعت بها صناديق النذور وجعلت اللجان وقسمت الأنصية، ووضعت القوانين لتنظيم الطرق الصوفية، وأجريت عليهم العطاءات وطبعت الكتب وصنفت القصائد، وأخذ المسئولون بنظمون الطواف حول القدور وليس من مستنكر ولا داع بحذر من ذلك. قام حماعة من طلبة العلم والدعاة بالتحذير من ذلك، وبيان ضرورة إزالة هذه البدع، فكانت المواحهة عندفة بين طرفين غير متكافئين، حيث وجدوا امامهم مواجهات متعددة، يرمونهم مرة بالتكفير والتفسيق والتبديع، فيقولون: وهابية، ويقولون: خامسية، ويقولون: يكرهون الأولياء ويكرهون القران، وغير ذلك، ويستعين أصحاب البدع في حربهم بالعادة والعرف، وما عليه الآباء والأجداد، ويستشهدون بسكوت العلماء وترخيص الجهات الرسمية لهذه المحافل والموالد الشركية والبدعية.

وجد المصلحون أن الأمر شديد، وأن الجبهات متعددة، فكان أن رتبوا الأخطار والأضرار والمفاسد والشرور، فكانت عنايتهم بالشرك أشد من غيره لإزالته؛ لأنه الذنب الذي لا يُغفر، والذي لا يجعل صاحبه يستغفر من الشرك، وهو الذي يحبط سائر العمل، فسكتوا عن بعض البدع لا إقرارًا لها، ولكن انشغالاً عنها وتأجيلاً، وتركوا بعض المعاصي لظهور الخطا فيها وعلم كافة الناس بها، ولأن الجماعة الواحدة عندما تجدهم على الشرك والبدعة والمعصية فيصعب أن تكلمهم في كل ذلك مرة واحدة، يصعب الأمر ويبعد الانقياد، وهكذا كانت دعوة الرسل لاممهم لما رأوا فيهم من المخالفات الكثيرة والمعاصي العديدة، كانت البداية معهم بالنهي عن الشرك والأمر بالتوحيد، فدعوا الناس أن يقولوا: لا إله إلا الله، فلما دانت لها القلوب، انصاعت لها كل المناهج والاتحاهات.

ومن الأمثلة في الدعوة المعاصرة لبعض شيوخ التوحيد أن كانت بعض القرى تجاور مصنعًا للدخان يعمل معظم رجالها في صناعة الدخان، دعاهم بعض الشيوخ إلى التوحيد فدخلوا في دعوة التوحيد وصعب على المصلحين أن يوجهوهم لترك تلك الأعمال، فلم يكن سكوتهم عن عمل بعضهم من قبيل الرضا والإقرار، إنما كان من قبيل العناية

والحنو، فيصير كانه ولي حميم، وهذه الوصية لا يقدر عليها إلا الصابرون وذو الحظ العظيم.

لنا أمر الله المؤمنين بالصبر عند الغضب والحلم عند الجهل والعقو عند الإساءة، فإذا فعلوا ذلك عصمهم الله من الشيطان، وخضع لهم عدوهم كانه ولى حميم.

بعث الله الأنبياء والرسل يدعون الناس لعبادة الله وحده لا شريك له، هذه هي دعوة جميع الإنبياء، هي دعوة التوحيد، دينهم واحد؛ دين الإسلام، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحَا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبَدُواْ الله مَا لَكُم مِنْ إِلَه غَيْرَهُ ﴾ أوحا إلى قومه فقال يَا قوم اعْبَدُواْ الله مَا لَكُم مِنْ إِلَه غَيْرَهُ ﴾ [الإعراف: ٢٥]، وقال: ﴿ وَإِلَى تُمُودُ أَخَاهُمْ صَالِحًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُواْ الله مَا لَكُم مَنْ إِلَه عَيْرُهُ ﴾ [الإعراف: ٢٥]، وقال: ﴿ وَإِلَى مَدْيَنَ آخَاهُمْ شُعَيْبًا إِلَّهُ مَا لَكُم مَنْ إِلَهُ عَلْرُهُ ﴾ [الإعراف: ٢٥]. وقال: ﴿ وَإِلَى مَدْيَنَ آخَاهُمْ شُعَيْبًا قَوْمِ اعْبُدُواْ اللهُ مَا لَكُم مَنْ إِلَهُ عَلْرُهُ ﴾ [الإعراف: ٨٥].

ودينهم جميعًا دين الإسلام، فنوح عليه السلام يقول: ﴿ إِنَّ أَجُسِرِي إِلَّا عَلَى اللَّهِ وَأَمِسِرْتُ أَنَّ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [يونس: ٧٢]، وهو دين إبراهيم وينيه: ﴿ رَبُّنَا وَاحْتَعَلْنَا مُسْلِمَتْنِ لَكَ وَمِن ذُرِيْتِنَا أَمُّهُ مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مِنَاسِكِنَا وِتُتْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ [النقرة: ١٢٨]، حتى قال: ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبُّ الْعَالَمِينَ. وَوَصَّى بِهَا إِنْرَاهِيمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَا يَنِيُّ إِنَّ اللَّهَ اصْتَطَفَى لَكُمُ الدِّينَ فَلاَّ تَمُوتُنُ إِلاَّ وَآنَتُم مُسْلِمُونَ. آمْ كُنْتُمْ شُهَدَاءَ إِذْ حَضَرَ بَعْقُوبَ الْمُوَّاتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِن بَعْدِي قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَـٰهِكَ وَإِلَّهُ آيَانُكُ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِلَّهَا وَاحِدًا وَنَحُّنُ لَهُ مُسْلَمُونَ. تَلَّكَ أُمَّةً قَدْ خَلَتْ لَهَا مَا كَسَنَتْ وَلَكُم مَا كَسَنْتُمْ وَلا تُسْتَالُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ. وَقَالُواْ كُونُواْ هُودًا أَوْ نَصَارَى تَهْتَدُواْ قُلْ بِلْ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ. قُـولُواْ امَنَّا بِاللَّهِ وَمَـا أَنزِلَ إِلَيْنَا وَمَـا أَنزِلَ إِلَى إِبْرَاهِيمَ واستماعيل واستحاق ويعقوب والاستباط وما أوتى موسى وَعِيسَى وَمَا أُوتِيَ النَّبِيُّونَ مِن رَّبِّهِمْ لاَ نَفَرَّقَ بَيْنَ أَحْدِ مُنْهُمْ وَنَحُنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣١- ١٣٦].

وَفِي شَانَ بِلَقِيسِ وَسَلَيْمَانَ عَلَيْهِ السَّلَامِ: ﴿ قَالَتُ رَبَّ إِنِّي طَلَّمْتُ نَفْسِي وَأَسْلَمْتُ مَعَ سَلَيْمَانَ لِلَّهِ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ [النمل: 21].

وفي شبان محمد : ﴿ قُلْ إِنِّي أُمِرَّتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهُ مُخْلِصًا لَهُ الدّينَ. وَأُمِرَّتُ لَأَنْ آخُونَ آوَلَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [الزمر: مُخْلِصًا لَهُ الدّينَ. وَأُمِرَّتُ لَأَنْ آخُونَ آوَلَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [الزمر: ١٢].

ثم كان الدعاة من الصحابة وائمة الهدى من بعدهم على دين الإسلام ودعوة التوحيد، التي هي دعوة كل الأنبياء والمسلين، بها يدعون الناس ويحذرون من الشرك، كل ذلك والشيطان لا ينفك يدعو إلى إضلال الناس وإغرائهم بالشرك والبدع والضلالات والخرافات، حتى عم الشرك والبدع

بالتوحيد حتى إذا دانت له القلوب استجابوا لما دونه، ولعل المراجع لما كتبه ابن القيم في كتابه القيم «أحكام أهل الذمة» في شان المراة المشركة تحت الرجل الكافر عندما لا تطيب نفسها بترك زوجها وولدها وترغب في الإسلام هل تترك على الشرك الأكبر أم تدعى للإسلام، من راجع ذلك عرف أن الداعية قد بترك بعض المسائل، وهو غير مقر لها ولا راض عنها.

للا كانت دعوة هؤلاء الشيوخ الكرام تتركز في الدعوة إلى التوحيد، فلما كان المعارضون يستدلون عليهم بما عليه الناس وسكوت العلماء، كانوا يرجعونهم إلى القرآن والسنة، وانهما هما الحكم على كل أحد، فلا يجوز التحاكم لغيرهما، فلما رأى أهل البدع ذلك صاولوا أن يجدوا لهم دلسلاً في أحاديث مكذوبة وباطلة، فجعل العلماء يقصرون الاستدلال يما اتفقت عليه الأمة من الصحيح وهو البخاري ومسلم، ويتركون ما عداه، لا ردًا له، ولا إنكارًا لصحته، ولكن إذا كنت تستدل بحديث صحيح في كتاب ثم يستدل غيرك عليك بحديث باطل في نفس الكتاب، يصبح من الصعب عليك أن تدحض حجته، وتقول له: إنهم جمعوا الأحاديث تبعًا لقاعدة امن اسند لك فقد حملك، من هذا القبيل جاء تصنيف الشيخ عبدالعزيز بن راشد رحمه الله لكتابه «تيسير الوحيين بالاقتصار على البخاري ومسلم،، فلم يكن إنكارًا لكل ما سواهما، ولا ادعاءً للعصمة لهما، إنما هو حصر المهمة وتيسير الإقناع لما عرفه القاصي والداني والعالم والعامي من صحة الكتابين.

هذا كله يعني وقوع بعض الأخطاء وترك بعض الأمور. ولا كانت الدعوة ليس مرجعها في شيوخها، إنما في قول الله عز وجل: ﴿ فَلاَ وَرَبّكَ لاَ يُوْمَنُونَ حَتَّى يُحَكَّمُوكَ فَيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمُ لاَ يَجِدُواْ في آنفُسِهمْ حَرَجًا مُمَا قَضَيْتَ شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمُ لاَ يَجِدُواْ في آنفُسِهمْ حَرَجًا مُمَا قَضَيْتَ لَكُمْ في رسُول الله أسوة حَسنة ﴾ [الاحزاب: ٢١]، وقوله عز وجل: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رُسُول إلاَّ ليطاع بإذْنِ الله ﴾ [النساء: ٦٤]، وقوله ﷺ . [النساء: عشيري اختلافًا كثيرًا، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، عضوا عليها بالنواجذ».

للا فإن حوارًا حدث بين الدعاة والشيوخ، إما في مجالس ضيقة، أو احيانًا في كتابات ورسائل متبادلة، طبع بعضها فوصل إلى القراء، ومرت عليه سنوات، فإذا وقعت حلقة من هذه الحلقات في يد مسلم فقرآها لم يستكمل معرفة ما حدث بين الشيوخ، من ذلك ما حدث بين الشيخ محمد حامد الفقي، والشيخ أحمد محمد شاكر، وكتب الشيخ شاكر في ذلك رسالة عنوانها: «بيني وبين الشيخ حامد الفقي، ثم اجتمع الشيخ حامد مع الشيخ شاكر في دار الجماعة، وتم توضيح الخلاف، ونشر ذلك في مجلة الهدي النبوي-لسان حال الجماعة وقتئذ- بقلم كل واحد من الشيخين، وتم حلااعة وتوضيح الصورة، ثم قامت دار نشر بعد نصف قرن بطعاعة الرسالة التي كتبها الشيخ شاكر دون ما تم من تكملة المسالة المن كتبها الشيخ شاكر دون ما تم من تكملة

في مجلة الهدي النبوي، فكانت بذلك الصورة مبتورة.

أقول هذه الكلمات مذكرًا بنعم الله عز وجل علينا؛ أن ورثنا نتاجًا طيبًا ودعوة صالحة بذل فيها السابقون جهودًا مضنية، فصرتا ندعو بغير نكير، نجد من أثر دعوتهم الخير الكثير ولا نعاني من ضر ولا أذى، كالذي وجدوه، بل نجد على ذلك أعوانًا؛ لذا فإنني أذكر ونحن في شهر الصوم الكريم ودورانا هادة:

 ١- دعوة التوحيد، من حرص عليها كان مع دعاتها من الإنبياء والأولياء والأئمة الصالحين، فليكن رائدنا الإخلاص لله تعالى، وبذل الجهد رجاء الفوز بالجنة في الأخرة.

٢- أن المرجع عند الخلاف ليس شيوخنا، إنما علمونا أن المرجع في القرآن والسنة بفهم أهل القرون الثلاثة الأولى التي وصفها النبي ﷺ بالخيرية.

٣- أن الحوار والنقاش أمر ضروري، لكن ينبغي أن يكون بالتي هي أحسن؛ حتى لا ندع الشيطان ينزغ بين القائمين بالدعوة فيفرقهم فيضيعوا حتى وإن نجا بهم غيرهم، وهذا غاية الخسران، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

وهذه المسآلة آمل ونحن في شهر رمضان أن نبتهل إلى الله أن يحمينا منها؛ لأنها مرض هذه الأمة، كما جاء في حديث جابر عند مسلم من قول النبي ﷺ: ﴿إِنَّ الشَيطَانَ آيسِ أَن يعبده المصلون في جزيرة العرب، ولكن في التحريش بينهم، فتكون أقوالنا وكتاباتنا كما أمر ربنا سبحانه: ﴿ قُلُ لَعِبَادِي يَقُولُوا النبي هِي آحْسَنُ إِنَّ الشَيْطَانَ يَنزُغُ بَيْنَهُمْ إِنَّ الشَيْطَانَ يَنزُغُ بَيْنَهُمْ إِنْ السَّيْطَانَ يَنزُغُ بَيْنَهُمْ إِنْ السَّيْطَانَ كَانَ للإِنْسَانِ عَدُوا مُبِينًا ﴾ [الإسراء: ٣٠].

أ- الكلام في ذلك يطول، ولكن اختصرته اختصارًا شديدًا، حيث لا يتسع المقام، فالإشارة تغني عن العبارة، واخوة الإيمان فوق سائر العلاقات، فهي تربط بين المتباعدين، فنحن نحب نوحًا عليه السلام، ونكره امرأته، كذلك نحب إيراهيم عليه السلام ونكره أباه، وكذلك نحب لوطًا، ونكره مراته، ونكره فرعون ونحب امرأته، ونحب إخواننا المسلمين المجاهدين في افاق الأرض البعيدة، ونتضامن معهم، فكيف بإخواننا الذين تلتصق اقدامنا مع أقدامهم في صف الصلاة.

هل من أخوة الإسلام أن نغلظ لهم القول أو نحمل لهم الشر أو نتركهم للأهواء أو نثير بينهم العداوة والبغضاء إن الله سائلنا عن كل ذلك، فينبغي أن نبرا لله سيحانه من كل ذلك بالقول والعمل ونجتهد لجمع كلمة دعاة التوحيد والذب عنهم، ناخذ بيد إخواننا لندخل في رضوان الله وطاعته حتى ننال حنته.

وهنا رمضان شهر الصيام والقيام والإخاء، أسال الله الكريم سبحانه أن يجمع قلوبنا على التوحيد، وأن ينزع الشيطان من بيننا، إنه على كل شيء قدير.

والله من وراء القصد.



بقلم د. جمال المراكبي

حسينا الله ونعم الوكيل... على الله توكلنا، لا نملك غيرها، ولا نعتمد إلا على ربنا وخالقنا أمام هذا الهجوم الضاري على المسلمين في جميع أنحاء العالم، القانفات الفتاكة تدك الحصون وتخترق الكهوف، وتقتل الأبرباء في أفغانستان بدعوى ملاحقة الإرهاب، والدبابات والمروحيات تدك المنازل في فلسطين لاسكات صوت الانتفاضة الباسلة، والمسلمون في أوروبا وأمريكا بتعرضون لهجمات ضارية؛ الهدف منها عزل هؤلاء المسلمين عن دينهم وأمتهم، فعلى المرأة المسلمة أن تخلع حجابها حتى لا تتعرض لاضطهاد!! وعلى صاحب اللحية أن يحلق لحيته، خاصة إذا كان ينتمي إلى أصول شرقية؛ لأن هدى النبي عليه صار متهمًا!! والإرهاب هو التهمة الموجهة لكل ما هو إسلامي!! ولا يجد المسلم المستقيم المتمسك بسنة نبيه ﷺ إزاء هذه الفتن إلا أن يردد ما قاله خليل الرحمن إبراهيم حين ألقاه المشركون في النار: «حسينا الله ونعم الوكيل»، حقًا، وصدقًا، ويقينًا.

> رضى الله عنهما قال: «حسبنا الله ونعم الوكيل قالها إبراهيم حين ألقى في النار، وقالها محمد ﷺ حين قالوا: إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم، فزادهم إيمانًا، وقالوا: الْحَمِيدُ ﴾ [المتحنة: ٤- ٦]. حسبنا الله ونعم الوكيل». [البخاري، ك التفسير (ح٢٥٥٣)].

> > وقال: «كان أخر قول إبراهيم حين ألقى في النار: حسبي الله ونعم الوكيل». [البخاري .[(20727)

> > إن لنا في خليل الرحمن أسوة، كما قال لنا ربنا عز وجل: ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوَّةُ حَسَنَةٌ في إِنْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ ﴾ [الممتحنة: ٤]، وقال تعالى: ﴿ رُبُّنَا عَلَيْكَ تَوكُلْنَا وَإِلَيْكَ أَنَبْنَا وَإِلَيْكَ

روى البخاري في صحيحه عن ابن عباس الْمُصِيدِرُ. رَبُّنَا لاَ تَجْعَلْنَا فَتْنَةً لِّلَّذِينَ كَفَرُوا وَاغْفِرْ لَنَا رَبُّنَا إِنُّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ. لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِيهِمْ أُسُوِّةٌ حَسَنَةٌ لِمِنَ كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَمَن يَتَوَلُّ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ الْغَنِيُّ

ونحن على ثقة تامة في نصر الله لعباده المؤمنين، كما نصر عبده ورسوله وخليله إبراهيم، ﴿ قَالُوا حَرَّقُوهُ وَانصُرُوا الْهَتَكُمْ إِن كُنتُمْ فَاعِلِينَ. قُلْنَا يَا نَارُ كُونِي بَرْدًا وَسَلاَمًا عَلَى إِنْرَاهِدِمَ. وَأَرَادُوا بِهِ كَنْدًا فَحَعَلْنَاهُمُ الأَخْسَرِينَ ﴾ [الأنبياء: ٦٨- ٧٠]، ﴿قَالُوا ابْنُوا لَهُ بُنْيَانًا فَٱلْقُوهُ فِي الْجَحِيمِ. فَأَرَادُوا بِهِ كَيْدًا فَحَعَلْنَاهُمُ الأسْفُلسُ ﴾ [الصافات: ٩٨، ٩٨].

ولنا في رسولنا محمد ﷺ قدوة، فقد



خرج المسلمون يوم أحد من المعركة وقد أصابهم القرح، قتل منهم سبعون، اتخذهم الله شبهداء، وتعرض أكثرهم للجراح، وكانت جراح النفس أعظم، ولكن الهزيمة لم تؤثر في إيمانهم بالله، فلما علا صوت الكفر يردد «اعل هبل»، قال لهم النبي عنه «ألا تجيبونه قولوا: الله أعلى وأجل، الله مولانا ولا مولى لكم»، فسرددها المؤمنون واثقين في المولى العلي العظيم العرزيز الحكيم، الذي قال لهم في كتابه: ﴿ وَلاَ تَهنُوا وَلاَ تَحْرَنُوا وَأَنتُمُ الأَعْلُونَ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ إِن يَمْسَسُكُمْ قَرْحُ فَقَدْ مَسً الْقَوْمَ قَرْحُ مُثْلُهُ وَتِلْكَ الأَيَّامُ نُدُاولُها بَيْنَ النَّاسِ النَّاسِ

وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُواْ وَيَتَخِذَ مِنِكُمْ شَبُهَدَاء وَاللَّهُ لاَ يُحِبُ الظَّالِمِينَ. عِوَلِيُ مَحْصَ اللَّهُ النَّذِينَ آمَنُواْ وَيَمْحَقَ الْكَافِرِينَ. آمُمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخَلُواْ الْجَنَّةَ وَلَمَا يَعْلَم اللَّهُ الْجَنَّةَ وَلَمَا يَعْلَم اللَّهُ وَيَعْلَمَ الصَّابِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٩٩ - ١٤٢].

ولهذا أمرهم النبي الخروج من المدينة لتتبع فلول المشركين في

اليوم التالي للمعركة، فخرجوا جميعًا مستجيبين لله ولرسوله، ولم يعباوا بجراحاتهم وآلامهم، فلما أراد الشيطان تخويفهم باوليائه من المشركين وبما جمعوا لهم من عدد وعدة لم يجدوا إلا هذه الكلمة التي تعبر عن صدق إيمانهم بالله وحسن توكلهم عليه، فقالوا: حسبنا الله ونعم الوكيل، فكفاهم الله ما أهمهم، ونصرهم على عدوهم، ومكن لهم في الأرض، ومدحهم الله في كتابه، فقال: ﴿ الّذِينَ اسْتَجَابُوا لِلّهِ فَي كتابه، فقال: ﴿ الّذِينَ اسْتَجَابُوا لِلّهِ وَالرّسُول مِن بَعْدِ مَا أَصَابَهُمُ الْقُرْحُ لِلّذِينَ

أَحْسَنُواْ مِنْهُمْ وَاتَقُواْ أَجْرُ عَظِيمٌ. النَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنِّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَاحْشَوْهُمْ فَصَرْادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُواْ حَسِمْ بُنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ. فَانقَلَبُواْ بِنِعْمَة مِنَ اللَّه وَفَضْلُ لَمْ يَمْسَسَهُمْ سُوءٌ وَاتَّبَعُوا رِضْوَانَ اللَّه وَقَضْلُ لَمْ فَضِل مَعْلِيمٍ. إِنَّمَا ذَلِكُمُّ الشَّيْطَانُ يُخَوقُ فَ فَضْل عَظِيمٍ. إِنَّمَا ذَلِكُمُّ الشَّيْطَانُ يُخَوقُ أَلْسُ يُطَانُ يُحَدِّونَ إِن كُنتُم مُونِينٍ إِن كُنتُم مُونِينٍ ﴾ [آل عمران: ١٧٠- ١٧٥].

فَالله سُبحانه وتعالى يكفي من توكل عليه كل ما أهمه، قال تعالى: ﴿وَمَن يَتَوَكُلُ عَلَي كل ما أهمه، قال تعالى: ﴿وَمَن يَتَوَكُلُ عَلَي اللّهُ فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ اللّهُ بَالغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ اللّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا ﴾ [الطلاق: ٣]، وقال: ﴿ أَلَيْسَ

اللَّهُ بِكَافِ عَـبْدَهُ ﴾ [الزمر: ٣٦].

بلى إنه حسبنا وكافينا، وهو نعم المولى ونعم المولى ونعم المولى ونعم ضعفنا وعجزنا وقلة حيلتنا، قد أسلمنا النفوس إليه، ووجهنا الوجوه إليه، وفوضنا أمورنا إليه، وألجأنا ظهورنا إليه، راغبين ظهورنا إليه، راغبين إليه، راغبين إليه، راغبين

منه، لا ملجاً لنا ولا منجى ولا ملاذ إلا إليه، هو الذي نصر أصحاب طالوت وهم قلة، ونصرهم يوم المؤمنين في يوم بدر وهم أذلة، ونصرهم يوم الأحزاب وهم محاصرون، ورد الله الذين كفروا بغيظهم لم ينالوا خيرًا، وهو سبحانه وتعالى القادر على نصرة أوليائه المؤمنين.

الصراع بين الحق والباطل يحلو للبعض أن يصف الأحداث المتلاحقة بأنها تنذر بصراع بين الحضارات، ويُعيد البعض ذكرى الحروب الصليبية، وينتفض

يتعرض السلمون في أمريكا

وأوريا لهجمات شرسة تهدف إلى

عزلهم عن دينهم وأمتهم،

والإرهاب أصبح التهمة الموجهة

لكل ما هو إسلامي !!

العلمانيون في كل مكان ويقولون: إنها حضارة واحدة، تضم الجميع في عصر العولمة والإنترنت والنظام العالمي الجديد، وأنا أتساءل بدوري: متى خلا العالم من الصراع؟ ومتى خفت حدته، إن الله سيحانه وتعالى أقام الحياة الدنيا على أساس الابتلاء.

والصراغ بن الحق والباطل وبين الكفر والإيمان باق أبدًا إلى قيام الساعة، ﴿وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلُّ السَّاعَةَ قَرِيبٌ ﴾ [الشورى: ١٧].

إنها قريبة جدًا، والصراع قبلها عظيم، ولا نملك إلا أن نقول: حسبنا الله ونعم الوكيل. يحدثنا النبي ﷺ عن قرب الساعة، فيقول:

> اكيف أنعم وصاحب القرن قد التقم القرن، وحنى ظهره ينتظر متى يؤمر بالنفخ فينفخ».

فكأن ذلك ثقل على أصحاب النبي عَيَّة، فقال لهم: قولوا: «حسبنا الله ونعم الوكيل، على الله توكلنا». [الترمدي، وحسنه الألباني].

أما صراع الكفر مع الإيمان فلن ينتهى حتى قيام الساعة، حتى

يتجمع أهل الحق وهم قلة مع المسيح عيسى ابن مريم، ويتجمع أهل الباطل مع المسيخ الدحال، عندها بقاتل المسلمون البهود، فينادي الحجر وينادي الشجر: يا مسلم، يا عبدالله، هذا بهودي ورائي فاقتله.

روی مسلم فی صحیحه عن یسیر بن جابر قال: هاجت ريحُ حمراء بالكوفة، فجاء رحلٌ فقال: ما عددالله بن مسعود، جاءت الساعة، قال: فقعد وكان متكنًا، فقال: إن الساعة لا تقوم، حتى لا يُقسم ميراث، ولا نُفرح بغنيمة، ثم قال بيده هكذا (ونحَّاهَا نحو

الشام) فقال: عدوُّ يجمعون لأهل الإسلام ويجمع لهم أهل الإسالام، قُلْتُ: الروم تعني؟ قال: نعم، وتكون عند ذاكم القتال ردة شديدة، فيشترط المسلمون شرطة للموت لا ترجع إلا غالبة، فيقتتلون حتى يحجز بينهم الليل، فيفيءُ هؤلاء وهؤلاء، كل غيرُ غالب، وتفني الشرطة، ثم يشترط المسلمون شرطة للموت، لا ترجعُ إلا غالبةً، فيقتتلون، حتى يحجز بينهم الليلُ، فيفيءُ هؤلاء وهؤلاء، كلُّ غير غالب، وتفنى الشرطة، ثم يشترط المسلمون شرطة للموت، لا ترجع إلا غالبة، فيقتتلون حتى ىمسوا، فيفيءُ هؤلاء وهؤلاء، كل غيرُ غالب،

وتفنى الشرطة، فإذا كان يوم الرابع، نهد إليهم بقية أهل الإسلام، فيجعل الله الديرة عليهم، فيقتلون مقتلة-إما قال لا يرى مثلها، وإما قال لم نُرَ مثلها-حتى إن الطائر ليمرُّ بجنباتهم، فما يخلفهم حتى بَخَرُ مِيتًا، فيتعادُّ بنو الأب، كانوا مائة فلا يجدونه بقى منهم إلا الرجل الواحد، فبأي

غنيمة يفرخ او أي ميراث يقسم فبينما هم كذلك إذ سمعوا ببأس، هو أكبر من ذلك، فحاءهم الصريخ؛ إن الدجال قد خلفهم في ذراريهم فيرفضون ما في أيديهم، ويُقبلون، فيبعثون عشيرة فوارس طليعة، قال رسول الله ﷺ: «إنى لأعرفُ أسماءهُمْ، وأسماء أبائهم، والوان خيولهم، هم خيرُ فوارسَ على ظهر الأرض يومئذ، أو من خير فوارس على ظهر الأرض يومئذ ، ويبقى الصراع ويستمر حتى يفتح الله، والله حسبنا ونعم الوكيل.

صراع الكفرمع الإيمان لنينتهي حتى قيام الساعة، وحتى يتجمع أهل الحق وهم قلة مع المسيح عيسى بن مريم، وأهل الباطل مع المسيخ الدجال !!

الحلقة الخامسة

بحث رينا سيحانه عياده على الصدقة، فعقول: وإنَّ الْمُصَدِّقِينَ والمصندقات وأقرضوا الله قرضنا حَسَنًا تُضَاعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَحْرُ كَرِيمٌ ﴾، ويخص بالذكر المؤمنات المصدقات من باب إظهار العناية بالنساء، والإسلام هو الذي خرم المرأة وأعطاها حقوقها، بعد ما كانت مهانة لا حقوق لها، ومع ذلك للأسف خُدعت المرأةُ المسلمة بالكافرات حين طالبن يحقوقهن المفقودة، فظنت المسلمة-عن جهالة- أن لها حقوقًا مفقودة كالكافرة، فجرت وراء كل ناعق بنعق بما يسميه حقوق المرأة، فأين هي حقوق المرأة المفقودة في الإسلام إن الإسلام قد رد للمراة اعتبارها، وأعطاها حقوقها، وحث على احترامها وصيانتها، وكانت توأد فنهى الإسلام عن وأدها، أو تُجُسر على الزواج ممن لا ترضياه، وكانت لا ترث، فامر بتوريثها، وكانت إذا مات زوجها تورث كما يورث المتاع، وتمنع من الزواج حتى تموت او تجبر على الزواج، فنهى الإسلام عن ذلك، إلى غير ذلك من الأمور التي لتفصيلها محل أخر، والغرض أن قوله تعالى: ﴿ وَالْمُصِدُقَاتِ ﴾ جاء لإظهار شرف النساء، حيث خصتهن بالذكر، مع أنهن داخلاتُ في المصدقين، كما جاء عن أم سلمة رضى الله عنها أنها قالت: قلتُ للنبي الله عنا لا نُذكر في القرآن كما يُذكر الرحال قالت: فلم يَرُغْنِي منه ذات يوم إلا ونداؤه على المنسر، قالت: وإنا أسسرح شعري، فلففت شعري، ثم خرجتُ إلى حجرتي، حجرة بيتي، فجعلتُ سمعي عند الجريد، فإذا هو يقول عند المنبر: ديا أيها الناس، إن الله تعالى بقول: ﴿ إِنَّ الْمُ مِنْلِمِينَ وَالْمُ مِنْلِمَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ، ﴾ إلى أَضُر

بقلم اللكتور

عبدالعظيم بدوى

وو تفسيرالأباتوو

﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ أُولْئِكُ هُمُ الصِّدِّيقُونَ ﴾ هنا وقف تام،

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* ﴿ إِنَّ الْمُصَّدِّقِينَ وَالْمُصَّدِّقَاتِ وَأَقْرَضُنُوا اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا يُضَاعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجْسِرُ كَسِرِيمٌ. وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ أُوْلَئِكَ هُمُ الصِّدِّيقُونَ وَالشُّهُدَاء عِندَ رَبِّهِمْ لَهُمْ أَجْسِرُهُمْ وَنُورُهُمْ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذُّنُوا بِآنَاتِنَا أُوْلَئِكَ أَصْحَابُ الْجَحِيم. اعْلَمُوا أَنُّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبُ وَلَهْ وٌ وَزَيِنَةٌ وَتَفَاخُرُ بِيْنَكُمْ وَتَكَاثُرُ فِي الأَمْوَال وَالأَوْلادِ كَمَثَل غَيْثِ أَعْجَبَ الْكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمُّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصنْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَامًا وَفِي الآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةُ الْأَلْ مِّنَ اللَّهِ وَرِضْوَانٌ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلاَّ مَتَاعُ الْغُرُورِ. سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّن رُبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرَّضُهَا كَعَرْض السُّمَاءَ وَالأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ ذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشْنَاءُ وَاللَّهُ ذُو [الْفَضْلُ الْعَظِيمِ ﴾ [الحديد: ١٨- ٢١].

﴿ وَالشُّ فِدَاءُ عِنْدَ رَبُّهِمْ لَهُمْ أَحْرُهُمْ ونورهم والذين كفروا وكذبوا بإياتنا أُولَئِكَ أَصْحَابُ الْحَجيمِ ﴾، فذكر الله في هذه الأنه ثلاث طوائف من الناس: الصَدِيقِون، وهم الذين امنوا بالله ورسله، ولدس الإيمانُ محدد كلمات تُنطق، ولا حُروف يُترجُمها اللسان، وإنما الإيمان قولُ وعملُ، قولُ باللسان، وتصديقُ بالحنان، وعملُ بالأركان، والعمل يشمل القيام بالواجبات والمندوسات، وترك المحسرمسات والمكروهات، فمن فعل ذلك فأولئك هم الصديقون، كما قال تعالى: ﴿ لُئِسَ الْسِرُ أَن تُولُواْ وُجُوهَكُمْ قِبِلَ الْمَسْسِرِق والمُفُورِب ولَكِنَّ الْسِرُّ مَنَّ آمَنَ بِاللَّهِ والبوم الأخبر والملائكة والكتاب وَالنَّبِيِّينَ وَآتَى ٱلْصَالَ عَلَى حُبِّهِ ذُوي القريبي والبيشامي والمستاكين وابن السنديل والسنائلين وفي الرقاب وأقام الصئلاة وآتى الزكاة والموفون بعهدهم إِذَا عَاهَدُواً وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ و الضِّرُاء وَحِينَ الْبَاسِ أُولَـثِكَ الَّذِينَ صدقُوا وأولَـ ثك هُمُ الْمُتَقُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٧]، والصنديقية برجة دون النبوة وفوق الشبهادة؛ ولذا قدَّم اللهُ ذكرَ الصندَىقين هذا على ذكر الشهداء، كما قال تعالى: ﴿ وَمَن يُطِعِ اللَّهُ وَالرُّسُولَ فَأُوْلَـئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنَّعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مَّنَ النُّبِيِّنَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشُّهِدَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنُ أُولَـٰئِكَ رَفِيقًا ﴾ [النساء: ٦٩]. وقد بيّن النبي 🛎 أن الصَدُيقية تُنالُ بِتَحرَى الصِدْق، فقال : ، عليكم بالصدق، فإن الصدق بهدى إلى البر، وإن البر بهدي إلى الجنة، ولا يزال الرجل بصدأق ويتحرى الصدق حتى يُكتب عند الله صديقًا، [متفق

وإنما قبل لأبي بكر رضي الله عنه الصّدَيقَ؛ لشدة صدقه وتصديقه للنبي يَاثِ

﴿ وَالشَّهُدَاءُ عِندَ رَبِّهِمُ لَهُمُ أَجْرُهُمُ وَكُفَاهِم شَرِفًا أَنْ يَكُونُوا عَند رَبِهِم، لهم أجبرُ عَظيم ربهم، لهم أجبرُ جبرَيل، ونورٌ عظيم يسعى بين أيديهم، وقد جاء في أجبر الشهداء وفضلهم أحاديث، منها حديث عن هذه الآية: ﴿ وَلاَ تَحْسَبَنُ الدِّينُ قُتُلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَصْوَاتًا بِلُّ أَحْبَاءُ عِندَ رَبِّهِمْ يُرُزُقُونَ ﴾، فقال: إما إنَّا قد سالنا عبدالله وعن ذلك رسول الله آفية، فقال: «أرواحهم عن ذلك رسول الله آفية، فقال: «أرواحهم في حوف طبر خضر، لها قناديلُ معلقة في حوف طبر خضر، لها قناديلُ معلقة

بالعرش تسرحُ من الجنة حيث شاءت، ثم تاوي إلى تلك القناديل، فاطلع إليهم ربهم اطلاعة، فقال: هل تشتهون شيئًا، قالوا: اي شيء نشئهي ونحن نسرح من الجنة حيث شئنا، ففعل ذلك بهم ثلاث مرات، فلما رأوا أنهم لم يتركوا من أن يسالوا، قالوا: يا رب، نريد أن ترد علينا أرواحنا في أجسادنا حتى نُقْتل في سبيلك مرة أخرى، فلما رأى أن ليس لهم حاجة تُركُوا، [صحيح، رواه مسلم لهم حاجة تُركُوا، [صحيح، رواه مسلم لهم حاجة تُركُوا، التروي

وعن انس بن مالك رضي الله عنه أن النبي ققال: «ما أحدٌ يدخلُ الجنة يحب أن يرجع إلى الدنيا وله ما على الارض من شيء إلا الشهيد، يتمنَّى أن يرجع إلى الدنيا فيقتل عشر مرات، لما يرى من الكرامة، [متفق عليه].

وعن المقدام بن معدي حرب قال: قال رسولُ الله على: ﴿إِن للشهيد عند الله سبع خصال: يُغفَر له في أول دفعة من دمه، ويُرى مقعده من الجنة، ويُحلَى حلّة الإيمان، ويُرُوج اثنتين وسبعين زوجة من الحور العين، ويجارُ من عذاب القبر، ويأمن من الغزع الأكبر، ويوضع على رأسبه تاجُ الوقار، الياقوتة منه خيرٌ من الدنيا ما فيها، ويشفع في سبعين إنسانًا من أهل بيته، [صحيح، رواه الترمدي (٢/٩٣٥/٢٧١٢)، وابن ماجه (٢/٩٣٥/٢٧٩٩)].

﴿ وَالنَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِايَاتِنَا أُولَّنَكِ أَصُحَابُ الْجَحِيمِ ﴾، هؤلاء هم الطائفة الثالثة المذكورة في الآية، نسال الله أن يجعلنا مع الصديقين والشهداء والصالحين، ونعوذ بالله أن نكون من أصحاب الجحيم.

واعثمُوا أَنُمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبُ
وَلِهُو وَرَيْنَةُ وَتَفَاحُرُ بَيْنَكُمْ وَتَكَافُرُ فِي
الأَمُوالِ وَالأَوْلاَدِ ﴾ فهذه حقيقة الدنيا
عند أهلها، وهذه غايتهم ولعبِ وَلَهُو
وزيئتُهُ في الماكل والمشارب، والملابس
يكون هو الأحسن والأجمل والأقوى،
وأتكاثرُ في الأَمْوَالِ وَالأَوْلاَدِ ﴾ كلّ يريد أن
أن يكون أكا أَمُوالِ وَالأَوْلاَدِ ﴾ كل يريد أن
قال صاحب الجنتين ولصاحبه وهُو
قال صاحب الجنتين ولصاحبه وهُو
نشرًا ﴾ [الكهف: ٣٤]، والعاقل من علم أن
نفرًا ﴾ [الكهف: ٣٤]، والعاقل من علم أن
بعضهم فوق بعض درجات، فهو لا
ينظر إلى مَنْ فوقه، حتى لا يزدري نعمة

نعمة الله عليه فيشكرها، فهو دائمًا راض مطمئن، لا ينافسُ أهل الدنسا، وانما بنافس الصالحين في فعل الخيرات، فإذا فرح أهل الدنيا بدنياهم، فرح هو بما وفق إليه من الصالحات، لما يعلمه من نفاد الأموال والأولاد، وبقاء الصالحات، قانما الدنيا وكَمَثُل غَيْثِ أَعْجِبُ الْكُفَّارَ نَبَاتُهُ ﴾، والكفار هم الزرّاء، وسموا كذلك لأن الكفر معناه التغطية والستر، وهم يغطون البذور ويسترونها بالتراب، فإذا أنزل الله المطر رَبت هذه البذور وازّبنت واهتزت، ﴿ ثُمُّ نَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصِنْفُرًا ﴾ بعدما كان خَضِرًا نُضِرًا، ﴿ ثُمُّ بِكُونُ حُطَّامًا ﴾، ثم سيس ويتحظم وهكذا الحياة الدنيا؛ تفنى وتزول، ولا تدوم، فانما هي ممرّ إلى الأَحْرِةِ، ﴿ وَفِي الأَحْرِةِ عَذَابُ شَدِيدٌ وَمَغْفِرةً مِنَ اللَّهِ وَرَضُوانٌ ﴾ ، فليس في الأخرة الأنية إلا ﴿عُدَّابُ شُدِيدٌ ﴾ للكافرين، الذين رضوا بالصياة الدنيا واطمأنوا بها، واتخذوا دينهم لهوا ولعبًا، ﴿ وَمَغْفِرَةً مِنْ اللَّهِ وَرَضُوانَ ﴾ لمن تاب وأمن وعمل صالحًا ثم اهتدي و وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ ﴾ أى: هي متاع فان غار لمن ركن إليه، فإنه يغتر بها وتعجبه، حتى يعتقد أن لا دار سواها، ولا معاد وراعها، وهي حقيرة قليلة بالنسبة إلى الدار الأضرة، ﴿ فَلاَ تَغُرِّنُكُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَلاَ يَغُرُّنُكُم بِاللَّهِ الْغَرُورُ ﴾ [فاطر: ٥]، و﴿ سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَة مِنْ رُبِّكُمْ وَحِنَّة عَرْضُهُا كَعَرُّضَ السَّمَاء وَالأَرْضِ أُعِدُتُ للَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ ورُسله ذلك فَصْلُ اللَّه يُؤْتِيه مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلُ الْعَظِيمِ ﴾، وهذه الآية كقوله تعالى: ﴿ وَسَارِعُواْ إِلَى مَغْفَرَةً مِنْ رُبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ أعدُّتُ للْمُتَّقِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٣]، والمراد: حثّ العباد على المبادرة إلى الخيرات، والتنافس في الطاعات، وترك المحرمات، فإذا علموا أن الحياة الدنيا فانية، والآخرة باقية، وليس في الآخرة من دار إلا الجنة أو النار، فليحتهدوا فيما يبلغهم الجنة وينجيهم من النار، وليس إلا فعل الواجبات وترك المحرمات، والتوفيق لهذا فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل

الله، وإنما ينظر إلى مَنْ دونه فيسرى

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# المراة في المال

أخرج البخاري ومسلم في «صحيحيهما » عن عظاء قال: سمعت ابن عباس رضى الله عنهما يخبر بة ول رسول الله ﷺ لأم سنان الأنصارية: «ما منعك أن تحجى معنا؟ » قالت: كان لنا ناضح (١) فركبه أبو فلان وابنه- لزوجها وابنها- وترك ناضحا يسقى أرضا لنا. قال: «فإذا كان رمضان فاعتمري فيه، فإن عمرة رمضان حجة ». وفي رواية: «فإن عمرة في رمضان تقضى حجة معى ».

وعند ابن حبان: عن عطاء عن ابن عباس قال: حاءت أم سليم إلى النبي على فقالت: حج أبو طلحة وابنه وتركاني، فقال: «يا أم سليم، إن عمرة في رمضان تعدل حجة معي». «موارد الظمأن، برقم (١٠٢٠).

وأخرجه النسائي في «سننه».

وأخرجه أبو داود عن أم معقل، وفيه أن المرأة هي «أم معقل».

وعند ابن منده أن المرأة كنيتها: أم طليق، ويحتمل أن تكون القصة قد تعددت، حيث إن أم معقل مات زوجها أبو معقل قبل حجة الوداع، أما أبو طليق زوج أم طليق فلقد عاش بعد رسول الله تلك وحدَّث عنه، والمرأة الأنصارية في حديث البخاري ومسلم هي: أم سنان، وقد تكون أم سليم، كما ذكره ابن

حبان. كل ذلك يرجح أن القصة قد تعددت، وأن النبي ﷺ أخبر كل واحدة بما يوافق ما أخبر يه الأخرى أن العمرة في رمضان تعدل حجة.

وأخرج الترمذي في باب: (ما جاء في عمرة رمضان) عن أم معقل، عن النبي على قال: «عمرة في رمضان تعدل حجة». ثم قال: وفي الساب عن ابن عباس وجابر وأبي هريرة وأنس ووهب بن خنبش، ويقال: هرم بن خندش. وقال المارك فورى في «تحفة الأحوذي»: حديث ابن عباس أخرجه الشيخان، وحديث جابر أخرجه ابن ماجه، وحديث أبي هريرة فينظر من أخرجه، وحديث أنس أخرجه أبو أحمد بن عدي في «الكامل» عنه، وفي إسناده مقال، وأما حديث وهب بن خنبش فاخرجه ابن ماجه.

وحديث ابن عباس قد ذكره البخاري في موضعين من «صحيحه». الموضع الأول: في كتاب العمرة باب: عمرة في رمضان، ولم يسم المراة، وإنما قال: (امرأة من الأنصار). والموضع الثاني: في كتاب (جزاء الصيد)، ياب: (حج النساء).

#### فضل العمرة في رمضان

العمرة فضلها ثابت؛ لحديث البخاري ومسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما، والحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة». ولحديث مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «من أتى هذا

## يزداد فضل العمرة في بعض الأوقات عن غيرها، والعمرة في رمضان فضلها ثابت بالإجماع، ولكنها مع ذلك لا تُسقط حجة الفريضة!

البيت فلم يرفث ولم يفسق رجع كما ولدته أمه،. والعمرة يزداد فضلها في بعض الأوقات عن غيرها، مثل العمرة التي يؤديها المعتمر متمتعًا بها إلى الحج أو يقرنها مع الحج؛ لذا جاء الشرع بإلزامه بالهدي شكرًا عليها، ولم يجعل على العمرة التي يؤديها في غيرها هديًا لازمًا عليه(٢)، وكذلك العمرة في رمضان؛ لحديث الباب، وهذه العمرة فضلها ثابت بالإحماع، ولكنها مع ذلك لا تسقط حجة الفريضة بأدائها في رمضان ولا في غيره، إنما هي كحجة الإسلام في الثواب والقربة، وهذا يدل على أن ثواب العمل يزيد بزيادة شرف الوقت، كما يزيد يحضور القلب وخلوص القصد، وأمور أخرى بُيِّنة في نصوص الشرع.

وهل قول النبي ﷺ: «عمرة في رمضان تعدل حجة». أو قوله: «حجة معى» خاص بتلك المرأة أم عام للمسلمين جميعًا؟

قال ابن حجر: والظاهر حمله على العموم، خاصة وأن الراجح أن الحديث تكرر لأكثر من امرأة، ولا نعرف من سبب لقصر ذلك الفضل والأحر على تلك المرأة فقط؛ لذا كان الحمل على العموم أولى.

هذا، وقد ثبت بهذا الحديث فضل العمرة في رمضان، مع أنه على لم يعتمر إلا في أشهر الحج، فأيهما أفضل؟ قال ابن حجر: والذي يظهر أن العمرة في رمضان لغير النبي على افضل، وأما في حقه فما صنعه هو الأفضل؛ لأن فعله لبيان حواز ما كان أهل الجاهلية يمنعونه، فأراد الرد عليهم بالقول والعمل، وهو لو كان مكروهًا لغيره لكان في حقه

### بقلم: الرئيس العام

أفضل. (انتهى من كلام ابن حجر).

وهذا يعنى أن للنبي على في كل عمل مع أجر العمل أجر البلاغ والتعليم للناس؛ لأنه القدوة، وهذا برفع أحر العمل له ﷺ، فكان إرشياده لفضل العمرة في رمضيان بقوله وهدمه لأمر الحاهلية يعمله.

وفي حديث ابن عباس: إن أهل الجاهلية كانوا يقولون: إن العمرة في أشهر الحج من أفجر الفجور، فكان فعل النبي ﷺ هدمًا لأمر الحاهلية وإيذانًا بالعمرة في أشهر الحج.

قال ابن القيم في «زاد المعاد»: إن عمراته-أي النبي ﷺ - كلها كانت في أشهر الحج مخالفة لهدى المشركين، فإنهم كانوا يكرهون العمرة في أشهر الحج، ويقولون: هي من أفجر الفجور، وهذا دليل على أن الاعتمار في أشهر الحج أفضل منه في رجب بلا شك، وأما المفاضلة بينه ويين الاعتمار في رمضان فموضع نظر، فقد صبح عنه أنه أمر أم معقل لما فاتها الحج معه أن تعتمر في رمضان وأخبرها أن عمرة في رمضان تعدل حجة، وأيضنا قد اجتمع في عمرة رمضان أفضل الزمان وأفضل البقاع، ولكن الله لم يكن لدختار لنبيه ﷺ في عمره إلا أولى الأوقات واحقها بها، فكانت العمرة في أشهر الحج نظير وقوع الحج في أشهره، وهذه الأشهر قد خصها الله تعالى بهذه العبادة وجعلها وقتًا لها، والعمرة حج أصغر، فأولى الأزمنة بها

## ليس للمرأة السفر في غير الفرض إلا مع زوج أو محرم، إلا كافرة أسلمت في دار الحرب، أو أسيرة تخلصت، أو امرأة إنقطعت!

أشهر الحج، وذو القعدة أوسطها، وهذا مما نستخسر الله فيه، فمن كان عنده فضل علم فليرشد إليه. وقد يقال: إن رسول الله ﷺ كان شتغل في رمضان من العدادات بما هو أهم من العمرة ولم يكن يمكنه الجمع بين تلك العدادات ودين العمرة، فأخر العمرة إلى أشهر الحج، ووفر نفسه على تلك العبادات في رمضان مع ما ترك من ذلك رحمة بأمته ورأفة بهم، فإنه لو اعتمر في رمضان لبادرت الأمة إلى ذلك، وكان بشق عليها الجمع بين العمرة والصوم، وربما لا تسمح أكثر النفوس بالفطر في هذه العبادة حرصًا على تحصيل العمرة وصوم رمضان، فتحصل المشقة، فأخرها إلى أشهر الحج، وكان يترك كثيرًا من العمل وهو يحب أن يعمله خشية المشقة عليهم، ولما دخل البيت- الكعبة- خرج منه حزينًا، فقالت له عائشة في ذلك، فقال: «إني أخاف أن أكون قد شققت على أمتى، وهم أن ينزل يستسقى مع سقاة زمزم للحاج، فخاف أن يُغلب أهلها على سقايتهم بعده. والله أعلم. انتهى.

اشتراط المُحْرِم(٣) للمراة في العمرة

وقول النبي على: «اعتمري في رمضان، لا يفهم منه جواز سفرها بغير محرم؛ لذا ذكر البخاري في الباب حديثين عن اشتراط المحرم للمرأة في السفر، حتى قال أحمد رحمه الله: (إذا لم تجد زوجًا أو محرمًا لا يجب عليها الحج). قاله في «الفتح».

وقال البغوي: لم يختلفوا في أنه ليس للمرأة السفر في غير الفرض إلا مع زوج أو محرم إلا كافرة أسلمت في دار الحرب أو

أسيرة تخلصت. وزاد غيره: أو امرأة انقطعت من الرفقة فوجدها رجل مأمون، فإنه يجوز له أن يصحبها حتى يُتُلِغُها الرفقة.

وأخرج البخاري ومسلم من حديث ابن عباس رضى الله عنهما قال: قال النبي ﷺ: «لا تسافر المرأة إلا مع ذي محرم، ولا يدخل عليها رحل إلا ومعها محرم، فقال رجل: يا رسول الله، إنى أريد أن أخرج إلى جيش كذا وكذا وامرأتي تريد الحج فقال: «اخرج معها».

والحديث واضح في اشتراط المُحْرم في كل سفر، حجًا أو عمرة أو غيره، ولم يسأله النبي ﷺ هل هي حجة فريضة أو هل معها رفقة آمنة، ومفهوم من السياق أنه لم يكن معها محرم غير زوجها، ولا شك أن شأن الجهاد عظيم، فالحديث قوي الدلالة في اشتراط المحرم للمرأة في السفر كله، إلا سفر امرأة أسلمت في أرض العدو أو تخلصت من الأسر وليس معها مُحْرم.

وقال صاحب «المغنى»: هذا سفر ضرورة، فلا نُقاس عليه حال الاختيار، ولأنها تدفع ضررًا متبقنًا بتحمل ضرر متوهم، وليس كذلك السفر للحج، وقد روى الدارقطني وصححه أبو عوانة: «لا تحجن امرأة إلا ومعها ذو محرم». وكذلك حديث ابن عباس في الباب: وأمر النبي ﷺ الرجل الذي أراد الغزو، وقال له: «ارجع فحج مع امرأتك».

قال العينى: فيه دلالة على أن حج الرجل مع امراته إذا أرادت حجة الإسلام أولى من سفره إلى الغزو لأمر النبي على له، مع أنه قد كُتب في غزوة.

## النصوص دالة على اشتراط المحرم، فإذا كانت المرأة ترجو الأجر من الله فلا تفعل إلا ما دلت علي علي علي علي وص الشرع!

ولا يعكر صفو ذلك حديث عمر أنه أنن لنوجات النبي على ألمح وبعث معهن عثمان بن عفان وعبد الرحمن بن عوف، فإن ذلك لا ينفي وجود المحرم الخاص مع كل واحدة منهن. وكذلك حديث: «يوشك أن تخرج الظعينة من الحيرة تؤم البيت لا زوج معها النان ذلك يدل على وقوع سفر المرأة هذا لا على جوازه؛ لأنه ليس كل شيء أخبر النبي النه سيقع يكون مُحرمًا ولا جائزًا.

قال العيني: (قال حكام الرازي: سالت أبا حنفية: هل تسافر المراة بغير محرم؟ فقال: لا، نهى رسول الله في ان تسافر المراة مسيرة ثلاثة أيام فصاعدًا إلا ومعها زوجها أو ذو محرم منها. قال حكام: فسألت العرزمي: فقال: لا باس بذلك، حدثني عطاء أن عائشة كانت تسافر بلا محرم، فاتيت أبا حنيفة فاخبرته بذلك، فقال أبو حنيفة: لم يدر العرزمي ما روى، كان الناس لعائشة محرمًا، فمع أيهم سافرت، فقد سافرت بمحرم، وليس الناس لغيرها من النساء كذلك.

ولقد أحسن أبو حنيفة في جوابه هذا؛ لأن ازواج النبي على كلهن أمهات المؤمنين، وهم محارم لهن؛ لأن المحرم من لا يجوز له نكاحها على التابيد، فكذلك أمهات المؤمنين حرام على غير النبي على الها يوم القيامة.

ومن قال: يشترط الأمن على نفسها دعوى بلا دليل؛ لأن اشتراط الأمن على النفس ليس خاصًا في حق المرأة، بل هو في حق الرجال والنساء جميعًا). (انتهى كلام العيني بتصرف).

واشتراط المحرم قول الحنايلة والأحناف، وهو كذلك قول الحسن والنذعي وإسحاق وابن المنذر، وهو الموافق للنصوص الشرعية، وخالف في ذلك مالك والشافعي، فلم يجيزوا السفر بغير محرم في غير حجة الفريضة، ولكن الشافعية أجازوا حجة الإسلام مع رفقة مأمونة من النسوة، والمالكية قالوا: إذا لم تجد المرأة المحرم أو الزوج ولو بأجرة تسافر لحج الفرض أو النذر مع الرفقة المامونة، بشرط أن تكون المراة بنفسها مامونة أيضنا، أما حج النفل فلا يحوز للمرأة السفر إلا مع الزوج أو المحرم اتفاقًا، وتأثم المرأة في ذلك إن سافرت بغير المحرم، يظهر من ذلك أن المالكية توسعوا في الرفقة (نساءُ أو رجالاً) ماداموا مامونين، ولو امتنع المحرم عن الخروج معها إلا باجر لزمها أجره، إن كانت قادرة على ذلك، ويحرم عليها الخروج مع الرفقة المامونة عند المالكية، أما الشافعية فجعلوها مخيرة بين المحرم ورفقة النساء المأمونة.

هذا، واتباع النصوص دال على اشتراط المحرم، فإذا كانت المرأة ترجو الأجر من الله، فلا تفعل إلا ما دلت عليه نصوص الشرع، والله تعالى أعلم.

#### tagina:

(١) الناضح: هو البعير، أو الثور، أو الحمار الذي يستقى

(٢) كثير من الناس يتحايلون على إسقاط الهدي بإقراد الحج، ثم يعتمر من التنعيم أو بالصوم مع قدرته على الذبح، مع أن النبي قلة قال: «الإجر على قدر النفقة»، وكان ذلك لعائشة في حجة الوداع قلة، فالذي يبخل بالمال ينفقه في الحج، إنما يبخل على نفسه، بالعمل الذي يكون سببًا لمغفرة الله تعالى له.

(٣) المحرم: من حرم نكاحها على التابيد بسبب مباح لحرمتها.

الحمد لله غافر الذنب، وقابل التوب، شديد العقاب، ذي الطول، لا إله إلا هو إليه المصير، والصلاة والسلام على رسوله البشير النذير... وبعد:

يُحكى أن ثوربن كانا صديقين؛ أحدهما أبيض، والآخر أسود، وكانا قويين يتمتعان بصحة جيدة، وينعمان بمرعى خصيب، وكان كل منهما عونًا لأخيه على مقاومة الشدائد، وتفادي الأخطار التي قد تواجههما، وكُمْ تعرضًا لمواجهات عاتبة مع الوحوش، لكن تعاونهما كان مخيفًا لغيرهما، وقد أراد السبع يومًا أن يفترس هذين الثورين بطيعته الغريزية التي لا يصل إليها إلا بالعدوانية، لكنه رأى أن الثورين بشكلان قوة ضاربة، فلو اعتدى على واحد منهما، فإنه يكفي لشلُّ حركته أن يدوس الآخر على إحدى أرجله فيحطمها تحطيمًا، ففكر السبع جيدًا أن يفكك تحالف الثورين، فعقد اتفاقًا منفردًا مع الثور الأسود بحيلة ماكرة، أوهمه فيها أنه صديق له ولا بأس عليه ولا خوف، إنما فقط يريد الثور الأبيض، فتخلى بالفعل الثور الأسود عن أخيه، وترك السبع يهجم عليه ويوقع به كل ألوان الانتقام؛ ليفترسه ويلتهمه، وينفذ فيه مخططه الخبيث، والثور الأسود ينظر ناعمًا بالعافية الموهومة الموقوتة قانعًا ومكتفيًا بها، معتقدًا أن صداقة السبع- المزعومة- له ستدوم، في حين أن السبع ليس من جنسه ولا من فصيلته، إلى أن جاء اليوم الذي أظهر فيه السبع نواياه العدوانية، وكشر عن أنيابه الفظة الغليظة، فهو ليس بحاجة هذه المرة إلى أن يسترضي احدًا، أو ينتظر تأبيد أحد، ولو كان تأبيدًا سكوتيًا صامتًا، بل خان كل ما أعطاه من عهود ومواثيق للثور، فانقضً عليه وافترسه، ولما لم يجد الثور من يعاونه ويحميه اكتفى بأن يعترف ولو للحظة واحدة بما تناساه وتغابى عنه من قيل، فقال- عند موته في الوقت الذي لا ينفع فيه الندم ولا الاعتراف بالخطيئة ولا الإقرار بالحقيقة التي عبّر عنها فقال-: «أكلت بوم أكل الثور الأبيض»!!

انفاس معدودة 12

نعم لقد انتهت حياة الثور هذا الأخير من يوم أن قتل أخوه؛ لأنه من يوم أن فقد النصير صار في عداد المفقودين، ولكنها أيام معدودة يُتم فيها ما بقي له من أنفاس ثم يلحق كسابقه باسوا مصير صار إليه!!

والعكالية وإن كانت تصلّح للصغار قصة، لكنها للكبار عبرة، فلا نملك إلا أن نقول ما قاله الجبار: ﴿فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الْأَبْصَارِ ﴾ [الحشر: ٢].

الداء والدواء 11

صدقت يا رسول الله، فالذي ينظر في واقع الحياة الآن يجد ظلاً واثرًا لكل كلمة من حديثك، فهل يستنير الذين في قلوبهم مرض بنور هديك؟! وقد M. Takas

بقلم: رئيس التحرير

فاعتبروا

يا أولي

الأبصاراا

شَخُصت في هذا الحديث الداء، وحددت أسبابه، ووصفت علاجه، فهل يتخلى المتعلقون بالحياة الدنيا ورخرفها، ويطمعون فيما عند الله، ويعودون إلى ربهم ويفيئون إليه من قبل أن يأتيهم العذاب ثم لا ينصرون؟!

هل ينصرون الله فينصرهم؟ أو مازال هناك بقية من الشك في وعد الله؟! هل علموا أن كل نفس ذائقة الموت، وأن:

من لم يمت بالسيف مات بغيره

تعددت الأسباب والموت واحد

هل عرفوا قول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُواْ يُدْرِكَكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنتُمْ فِي بُرُوجٍ مُشْيَدُمَ ﴾ [النساء: ٧٨]؟! إذًا فلا حيلة في تأخير الموت إذا حان موعده!

الجهاد والشهادة في سبيل الله 12

للذا لا نسال الله جهادًا في سبيله وشهادة في طاعته؛ حتى نعيش عيش السعداء ولا يذلنا الأعداء ؟!

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: ﴿إِذَا ضَنُّ النَّاسِ بِالدِينَارِ والدرهم وتبايعوا بالعِينَة واتبعوا اذناب البقر وتركوا الجهاد في سبيل الله أنزل الله بهم بلاءً فلم يرفعه عنهم حتى يراجعوا دينهم». «مسند أحمد».

والمقصود بدانا ضن الناس بالدينار والدرهم؛ البخل والشح وحب النفس، والمقصود ببيع العينة: هو أن يبيع الرجل شيئًا إلى غيره بثمن مؤجل، ويسلم السلعة إلى المشتري فعلاً ثم يشتريها قبل أن يقبض الثمن بثمن آخر أقل، وهذا محرم، والمعنى: انحراف الناس في المعاملات المالية، والمقصود باتباع أنناب البقر: هو الرضا بالحرث والزراعة، وترك الجهاد في سبيل الله، فإذا حدث هذا فباطن الأرض خير من ظهرها، ولا معنى لحياة لا كرامة فيها، بل فيها الذل والهوان!!

والذي ينظر في العديث الأول، يجد هذا الحديث قد حدد داءً يصيب الأمة وبين سببه، ووصف العلاج والدواء، فالمرض ذل وهوان ومهائة لا ينزعها الله عن الملها، والسبب: شح وبخل وانحراف وترك للجهاد، والدواء: مراجعة الدين، والتوبة إلى الله، كما في رواية اخرى.

فَالْثُو يَظهر أن الغرب يلعب بمقدرات الشعوب والضعفاء، وخُص بذلك المسلمون، فماذا لو استمرت السلسلة العدوانية واختلاق الذرائع وتلفيق التهم لدولة مسلمة إثر أخرى واتهامها بالإرهاب، أو أنها تاوي الإرهاب؟!

هل يقف المسلمون يؤيدون الغرب على إخوانهم بدعوى حرب الإرهاب!!

أم تكون وقفة لله ينصر فيها المسلمون بعضهم بعضًا: ﴿ وَمَن يَعْتَصِم بِاللَّهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [آل عمران: ١٠١].

إِنَّالْفُرِهِ فِي هَجِمِتِهِ الشَّيْرِسِةَ عَلَى المسلمينَ يَخْدَعَ هِمَ بَأَنَهُ لَا يَحَارِبِ الإِسلامِ!! وليست حروبه موجهة ضد المسلمين!! والله تعالى يقول للمسلمين: ﴿ يُرْضُونَكُم بِأَفْوَاهِهِمْ وَتَأْبَى قُلُوبُهُمْ ﴾ [التوبة: ٨]!!

رمضان وغفلة السلمين ١١

على الأمة الإسلامية وقد وافت رمضان أن تأخذ من صومها عبرة، فقد امتنعت عن ملذاتها وشهواتها فترة طويلة، يومًا كاملاً، شهرًا كاملاً، بقرار شخصي بأمر شرعي، فظهر للأمة أنها تستطيع أن تتوحد في دينها وتستجيب لربها، اليس من اليسير أن تتوحد في دينها ودنياها، ولعل هذا سر بديع عظيم من أسرار الصيام؟!

فَهُلُ نَاخَذَ القرار بِالعودة إلى الله والفرار: ﴿فَفِرُوا إِلَى اللَّهِ ﴾، فيكون ديننا ودنيانا بعد رمضان لله رب العالمين: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنَسْكِي وَمَحْيَايَ

أتساعه فليكن المسلمون على حذر من کل ما وَمَ مَاتِي لِلَّهِ رَبُّ الْمَالَمِينَ. لاَ شَرِيكَ لَهُ وَيِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوْلُ الْمُستَلِمِينَ ﴾ [الانعام: ١٦٢، ١٦٢].

وعلى المسلمين منه منا بلغ بهم الضنعف الابيناسوا من روح الله، وأن يستعوا فيما يملكون، ويعملوا على الارتقاء إلى معالي الأمور؛ لأنهم إذا استكانوا للذلة والقهر فلن يقوم لهم أمر دينهم ولا دنياهم!!

وليس أمام المسلمين تجاه هذا الطغيان الغربي إلا التوجه إلى الله، واخشى ما نخشاه رغم هذا البلاء الذي يحيط بالامة والضربات التي تأتيها من كل مكان أن ياتي رمضان وقد استعد الناس له ممثلين ومشاهدين للتمثيل الساقط، والغناء الرخيص والسهرات الماجنة والرقص الرقيع، يحيون رمضان بهذه الخلاعة، صادين مضلين مجاهرين الله تعالى بالمعصية، عندها لا يأمن الناس أن يأتيهم بأس الله ضحى وهم يلعبون، أو بياتًا وهم نائمون، ﴿ أَفَامِنُواْ مَكُرُ اللّهِ فَلاَ يَامُنُ مَكُرُ اللّهِ إِلاَّ القَوْمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ [الإعراف: ٩٩].

نصر الله آت ولو كره المشركون ١١

كتب الله تعالى الغلبة والنصر لأوليائه: ﴿كَتَبَ اللَّهُ لَأَغُلِبُنُ أَنَا وَرُسُلِي إِنَّ اللَّهَ قَويٌّ عَزِيزٌ ﴾ [المجادلة: ٢١]، واكد على رفعهم في الدنيا والأخرة!!

قَالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلُنَا وَالنَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَّاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الأَشْهَادُ ﴾ [غَافَر: ٥١]، ووعد بأن يَمُن على المستضعفين بالنصر والتمكين.

وقال: ﴿وَتُرِيدُ أَن نُمُنُ عَلَى الَّذِينَ اسْتُصْعِفُوا فِي الأَرْضِ وَتَجْعَلَهُمْ آئِمِةً وَتَجْعَلَهُمُ الْوَارِثِينَ . وَنُمَكَنَ لَهُمْ فِي الأَرْضِ وَتُرِيَ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُم مُا كَانُوا يَحْذَرُونَ ﴾ [القصص: ٥، ٦] .

فعليكم يا معشر المسلمين أن تعودوا إلى ربكم وتتوبوا إليه وتتوكلوا عليه ولا تخافوا إلا إياه ، ولا تغتروا بما وصل إليه عدوكم من الباطل.

قال تعالى: ﴿ لاَ يَغُرُنُكَ تَقَلُّبُ النَّبِينَ كَفَرُواْ فِي الْبِلاَدِ. مَتَاعٌ قَلِيلٌ ثُمُّ مَأْوَاهُمُّ جَهَنُّمُ وَبِئْسَ الْمِهَادُ ﴾ [آل عمران: ١٩٦، ١٩٧].

ومهما كثر عددهم وتنوعت عدتهم وانفقوا من أموال، وأعدوا من عدة في سبيل حربكم، فأعدوا أنتم لهم ما استطعتم من القوة الإيمانية والقوة التسليحية.

ولا تتنازلوا لهم عن شيء، فكلما تنازلتم طلبوا المزيد، ولن يرضوا بتنازلاتكم إلا في حالة واحدة؛ أن تتركوا دينكم، وقد أخبر بذلك العليم الخبير: 

﴿وَلَن تَرْضَى عَنكَ الْيَهُودُ وَلاَ النَّصَارَى حَتَّى تَتَّعِعَ مِلْتَهُمْ ﴾، فالله معكم وسيهلك عدوكم، ﴿إِنَّ النَّينَ كَفَرُواْ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُمُ لِيَصَندُواْ عَن سَعِيلِ اللهِ فَسَينِ اللهِ فَصَدَيْنَ فَقُونُ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمُّ يُغْلَبُونَ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ إِلَى جَهَنمُ مُعَلَّمُ مُن وَالْذِينَ كَفَرُواْ إِلَى جَهَنمُ بَعْلَبُونَ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ إِلَى جَهَنمُ بَعْلَبُونَ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ إِلَى جَهَنمُ بَعْلَبُونَ وَالنَّذِينَ كَفَرُواْ إِلَى جَهَنمُ بَعْلَبُونَ وَالْذِينَ كَفَرُواْ إِلَى جَهَنمُ اللهِ بَعْلَبُونَ وَالنّذِينَ كَفَرُواْ إِلَى جَهَنمُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الله

سأن الله في أسباب النصر ١١

وقد رُبط تحقيق النصر لأهل الإسلام بتحقيق الإيمان ونصرة الدين، قال تعالى: ﴿يَا آلِيُهَا النَّذِينَ آمَنُوا إِن تَنصُرُكُمْ وَيَثَبَّتْ أَقَّدَامَكُمْ ﴾ وَيَثَبَّتْ أَقَّدَامَكُمْ الله عَلَى الله يَنصُرُكُمْ وَيَثَبَّتْ أَقَّدَامَكُمْ أَلله الله عَالِبَ لَكُمْ وَإِن يَضُدُلُكُمْ فَمَن ذَا الّذِي يَصُرُكُم مِن بَعْدِهِ ﴾ [آل عمران: ١٦٠].

وقال: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ رُسُلاً إِلَى قَوْمِهِمْ فَجَاؤُوهُم بِالْبَيْنَاتِ
فَانتَقَمْنَا مِنَ النَّذِينَ آجُرَمُوا وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الروم: ٤٧]،
ونصرة الدين تتضمن الامتثال له، والقيام به، ووحدة الصف من أجله،
والصبر على المكاره والجهاد في سبيله.

لا سأس ولا قنوط، فالله غالب على فاستعينوا tulagi بالمب والصالاة واستحيبوا ربكم وأمنوايه تر شُدوا وتصلح أحوالكم!

العدد التاسع السشة الثلاثون

ويعلم المسلمون ؛ أن هذا الدين منصور، وأن الله تعالى قد قيضٌ للحق طائفة- لا يخلو منها زمان إلى آخر الزمان- تنصر هذا الدين، ومن صفات هذه الطائفة:

- ١- أنها على الحق كتابًا وسنة.
- ٧- أنها ظاهرة على هذا الحق معلنة به.
  - ٣- انها منصورة بالحق.
- ٤- أنها ستواجه بمن يخالفونها ويسلمونها ويخذلونها.
  - ٥- أنها لا يضرها هذا الخذلان وتلك المخالفة.
    - ٦- أن الله يبعث منها المجددين للدين.

٧- أنها باقية إلى يوم القيامة، كما قال رسولنا الكريم ﷺ: «لا تزال طائفة من امتي قائمة بامر الله لا يضرهم من خذلهم أو خالفهم حتى يأتي أمر الله وهم ظاهرون على الناس». [أخرجه مسلم (١٠٣٧)].

#### لا تحسيه مشرا لكم!!

إن نصيحتنا لجموع المسلمين أن يلجآوا إلى الله بالدعاء، فإن الله سبحانه قد يجعل من المصائب أبوابًا يأتي منها الخير الكثير، ولنتذكر قول الله تعالى عقب حادثة الإفك: ﴿ لاَ تَحْسَبُوهُ شَرَّا لَكُم بَلُ هُوَ خَيْرٌ لُكُمْ ﴾ [النور: 11]. وحديث رسول الله ﷺ الذي يقول فيه: «عجبتُ من أمر المؤمن، إن أمر المؤمن كُلُهُ له خير، وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن، إن أصابته سراء شكر، فكان ذلك له خير، وإن أصابته ضراء صبر، فكان ذلك له خير، [مسند أحمد، [مسند أحمد،

وللتنكر أنه قد وقعت أنواع كيد كثيرة فتح الله بها أبواب النصر لدينه؛ منها وقوف الكفرة على مداخل المسجد الحرام، يحذرون الناس من الاستماع إلى الرسول تله لينفضوا من حوله، فإذا بدعايتهم ضده، تحولت إلى دعاية له له، وما كان المسلمون المستضعفون ليقدروا على مثلها.

#### الاستعانة بالله والتوكل عليه 11

ليكن المسلم على يقين بأن الكون بيد مدبره، وأن الخلق خلق الله، والأمر أمره، فالواجب علينا التوجه إلى الملك المدبر عز وجل لصلاح شئون الدنيا والدين، وذلك هو الباب الوحيد الذي من ضلّ عنه لم يجد مخرجًا ولا خلاصًا؛ لأن الله يَكِله إلى نفسه، قال تعالى: ﴿ إِن يَنصُرُكُمُ اللّهُ فَالا غَالِبَ لَكُمْ وَإِن يَنصُرُكُمُ اللّهُ فَالا غَالِبَ لَكُمْ وَإِن يَنصُرُكُمُ اللّهُ فَالا عَلَيْ المُؤْمِنُونَ ﴾ [ال يخدم فمران 17٠].

واجتماع امر الناس وصلاح شانهم امر من الصعب تحقيقه دون الاعتصام بحبل الله، ومع توجه العبد إلى عبادة الله وطاعته، فإنه لا غنى له عن عون الله طَرفة عين؛ ولذا أمر العبد أن يقول في صلاته: ﴿إِيّاكَ نَعْبُدُ وإِيّاكَ نَعْبُدُ وإِيّاكَ نَعْبُدُ وإِيّاكَ لَعْبُدُ وَالْمُعْلَىٰ وَالْمُعْرِفِيْكُ وَالْمُعْرِفِيْكُ وَالْمُعْرِفِيْكُ وَالْمُعْرِفِيْكُ وَالْمُعْرِفِيْكُ وَالْمُعْلِقَالَ فَي صَالِحَانَ فَي عَلَيْكُ وَالْمُعْرِفِيْكُ وَالْمُعْرِفِيْ وَالْمُعْرِفِيْكُ وَالْمُعْرِفِيْكُ وَالْمُعْرِفِيْكُ وَالْمُعْرِفِيْكُ وَالْمُعْرِفِيْكُ وَالْمُعْرِفِيْكُ وَالْمُعْرِفِيْكُ وَالْمُعْلَاقُ وَالْمُوالِمُونَاتُ وَالْمُعْرِفِيْكُ وَالْمُعْلِقِيْكُ وَالْمُعْرِفِيْكُ وَالْمُعْلِقِيْكُ وَالْمُعْرِفِيْكُ وَالْمُعْلِقُونُ وَالْمُعْلِقِيْكُ وَالْمُعْلِقُونُ وَالْمُعْلِقِيْلُونُ وَالْمُعْلِقُونُ وَالْمُعْلِقُونُ وَالْمُعْلِقِيْلُونُ وَالْمُعِلِقُونُ وَالْمُعْلِقُلُونُ وَالْمُعْلِقُونُ وَالْمُعْلِقُ وَالْمُعْلِقُ وَالْمُعْلِقُونُ وَالْمُعْلِقُونُ وَالْمُعْلِقُلُونُ وَالْمُعْلِقُ وَالْمُعْلِقُ وَالْمُعْلِقُ وَالْمُعْلِقُ وَالْمُعِلِقُ وَالْمُعْلِقُونُ وَالْمُعْلِقُ وَالْمُعْلِقُونُ وَالْمُعْلِقُونُ وَالْمُعْلِقُونُ وَالْمُعْلِقُونُ وَالْمُعْلِقُونُ وَالْمُعِلِقُونُ وَالْمُعْلِقُونُ وَالْمُعِلِقُ وَالْمُعِلِيْلُونُ وَلْمُ وَالْمُعْلِقُونُ وَالْمُعِلِقُونُ وَالْمُعِلِقُ وَالْمُعِلِو

وهكذا سائر شئون الإنسان، ما لم يستعن فيها بربه تفرق عليه أمره واستعصى عليه أسهل الأمور، فكيف بالفتن والشدائد، قال الله عز وجل: ﴿ فَاعْدُدُهُ وَتَوَكُلُ عَلَيْهُ ﴾ [هود: ١٢٣].

وفيالغنام ندعو الله العلي القدير أن يعيد علينا وعلى الأمة الإسلامية رمضان وقد تحررت القدس من أيدي الطغاة، وأن يلتئم شمل الأمة، وأن يمزق الله أعداءها، ويمحو عن جبينها الذل والهوان، إنه ولي ذلك والقادر عليه. وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

ومتؤيدة من ربها لايضرها خالفها

## إصلاح العقيلة أساس كل إصلاح

الحلقة الثانية

#### بقلم: معاوية محمد هيكل

فالعرب كانوا يتشاءمون بالأنواء ويتفاءلون بها، فبعض النجوم يقولون: هذا نجم نحس لا خير فيه وبعضها يتفاءولون به فيقولون: هذا نجم سعود وخير، وإذا أمطروا، قالوا: مطرنا بنوء كذا وكذا، ولا يقولون مطرنا بغضل الله ورحمته، ولا شك أن هذا غاية الجهل، فالنوء لا تأثير له، فقولنا: طلع هذا النجم، كقولنا: طلعت الشمس، فمن قال: مطرنا بنوء كذا فقد أنكر نعمة الله ونسبها إلى سبب لم يجعله الله سببًا فتعلقت نفسه بهذا السبب ونسى نعمة الله.

وَفَي عصرنا الحاضر يعلق المطر بالضغط الجوي والمنخفض الجوي، وهذا وإن كان سببًا حقيقيًا لكن الواجب أن نقول: مطرنا بفضل الله وبرحمته، قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنُ اللّهَ يُزْجِي سَحَابًا ثُمُّ يُؤَلِّفُ بَيْنَهُ ثُمُّ يَجْعَلُهُ لللّهَ يُزْجِي سَحَابًا ثُمَّ يُؤَلِّفُ بَيْنَهُ ثُمُّ يَجْعَلُهُ اللّهَ يَزْجِي سَحَابًا ثُمَّ يُؤَلِّفُ بَيْنَهُ ثُمُّ يَجْعَلُهُ اللّهَ مَنْ خَالَالِهِ وَيَنْزَلُ مِنَ السّماء مِن جَالٍ فِيهَا مِن بَرَدٍ فَيُصِيبُ بِهِ مَن يَشَاء وَيَصُرُفُهُ عَن مَن يَشَاء يَكَادُ سَنَا بَرْقِهِ يَذْهَبُ بِالأَبْصَارِ وَالنَّهَارَ إِنَّ يَدْهَبُ بِالأَبْصَارِ ﴾ [النور: ٣٤،

وقال تعالى: ﴿ اللَّهُ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَيَبْسِمُكُهُ فِي السَّمَاءِ كَيْفَ يَشْنَاءُ وَيَجْعَلُهُ كِسِمَاءُ كَيْفَ يَشْنَاءُ وَيَجْعَلُهُ كِسِمَاءُ مَنْ خَلاَلِهِ فَيَجْرَبُحُ مِنْ خِلاَلِهِ فَإِذَا أَصَابَ بِهِ مَن يَشْنَاء مِنْ عِبَادِهِ إِذَا هُمُ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ [الروم: ٤٨].

صور من حيطة الشريعة لجناب العقيدة

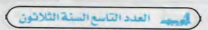
ولما كان توحيد الالوهية هو أخطر وأشرف أنواع التوحيد فقد احتاط له الشرع الحنيف أكبر الحيطة، واهتم به أعظم الاهتمام، ونفى عنه كل شائبة وقطع الطريق على كل وسيلة مفضية إلى الإخلال بأسسه وقواعده حتى يبقى منيع الجانب مصون الحمى، ولقد بذل النبي في وأفنى حياته كلها في جهاد متواصل الحلقات من أجل إقرار هذه وتنقيتها من شوائب الشرك الجلي والخفي وتربية أصحابه عليها، كما حرص عليه الصلاة والسلام أشد الحرص ألا يخدش جناب التوحيد أو يخرق سياجه أو يمس

وإليك صورًا من حيطته ﷺ لذلك:

أولاً: التحذير الشديد من تعلق القلب بغير الله:

عن زيد بن خالد رضي الله عنه قال: صلى لنا رسول الله على صلاة الصبح بالحديبية على أثر سماء كانت من الليل، فلما انصرف أقبل على الناس، فقال: «هل تدرون ماذا قال ربكم؟» قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: «قال: أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر، فأما من قال مطرنا بفضل الله ورحمته فذلك مؤمن بي كافر بالكوكب، وأما من قال: مطرنا بنوء كذا وكذا فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب». أخرجه البخاري (٨٤٦)، ومسلم (٧١).

النوء: واحد الأنواء، والأنواء: هي منازل القمر، وهي ثمان وعشرون منزلة، كل منزلة لها نجم تدور بمدار السنة.





فتعليق المطر بالمنخفضات الجوية من الأمور الجاهلية التي تصرف العبد عن تعلقه بربه، فندهبت أنواء الجناهلية وجناءت المنخفضات الجوية، وما أشبه ذلك من الأقوال التي تصرف الإنسان عن ربه، نَعَم المنخفضات الجوية قد تكون سببًا لنزول المطر، لكن ليست هي المؤثر ينفسه، فتنيه. «القول المفيد» للشيخ ابن عثيمين.

- عن عقبة بن عامر رضي الله عنه أنه جاء في ركب عشرة إلى رسول الله ﷺ فبايعه تسعة وأمسك عن رجل منهم، فقالوا: ما شانه؟ فقال ﷺ: «إن في عضده تميمة». فقطع الرجل التميمة، فيابعه رسول الله ﷺ، ثم قال: «من علق فقد أشرك». رواه أحمد والحاكم، وصححه الألباني في «صحيح الترهيب»

فامتناع النبي ﷺ عن مبايعة الرجل لأجل التميمة التي في عضده دليل على أن تعليقها لدفع الدلاء أو رفعه من الشيرك؛ لقوله ﷺ: «من علق فقد أشرك»، فلما قطعها بايعه رسول الله ﷺ، وذلك حتى بسلم القلب من التعلق بغير

- عن أبي بشير الأنصاري أنه كان مع النبي ﷺ في بعض أسفاره، فأرسل رسولاً: «ألا يبقين في رقبة بعير قلادة من وتر أو قلادة إلا قطعت». رواه البخاري ومسلم.

وهذا نهى وتحذير من الرسول 👺 لهؤلاء؛ لأنهم كانوا يعتقدون أن ذلك يدفع العين عن البعير، وهذا اعتقاد فاسد؛ لأنه تعلق بما ليس بسبب وأن التعلق بما ليس بسبب شرعى أو حسى شرك؛ لأنه بتعلقه أثبت للأشياء سببًا لم يثبته الله لا بشرعه ولا يقدره؛ ولهذا أمر النبي على بقطع هذه القلائد. ثانيًا: حماية مصدر التلقى ونبع الهداية:

ففي الحديث أن رسول الله ﷺ رأى يومًا بيد عمر بن الخطاب رضي اللَّهُ عنه ورقة من التوراة، وكان عمر قد أعجبه ما فيها، فغضب رسول الله ﷺ غضبًا شديدًا، وقال لعمر: «أهذا وأنا بن أظهركم، لقد جئتكم بها بيضاء نقية، والله لو كان موسى حيًا لما وسعه إلا أن يتبعني». رواه أحمد والبيهقي والطبراني، وحسنه الألباني.

#### ويستطاد من الحديث:

١- أن الإسلام يعلو ولا يعلى، فهو دين الله للعالمين ورحمته للخلق أجمعين، وهو النظام الإلهي الكامل الذي خصتم الله به الرسالات، فلا يحل لأحد من أهل الكتاب ولا غيرهم أن يدينوا بغيره أو يذعنوا لسواه.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللَّهِ الْإِسْلاَمُ ﴾ [آل عمران: ١٩]، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتُغ غَيْرَ الإسْالَام دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الآخِرَةِ مِنَ الْخُاسِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٥].

ولقوله ﷺ: «والذي نفس محمد بيده لا يسمع بي أحد من هذه الأملة يهوديًا ولا نصرانيًا ثم يموت ولم يؤمن بالذي أرسلت به إلا كان من أصحاب النار». رواه مسلم.

٢- لا يجوز الاهتداء بمنهج غير منهج القرآن والسنة في إصلاح وتذكية النفس وتهذيب السلوك، فالكتاب والسنة هما مصدرا التلقى في الفهم والاستنباط عند أهل السنة والجماعة، خلافًا لما عليه غيرهم من الصوفية الذين يعتمدون في منهجهم على المنامات والفتوحات والذوق والمكاشفات، حيث يقول الواحد منهم: حدثني قلبي عن ربي!! والمعتزلة الذين يقدمون العقل على النقل، ويعتمدون منهج التأويلات الكلامية الفلسفية، فيبطلون نصوص الشبريعة إذا خالفت عقولهم، ومعلوم أنه لا تعارض بين عقل صحيح وبين نص

صريح.

فمنهج أهل السنة والجماعة هو تقديم النقل على العقل والاستدلال بالآيات القرآنية والأحاديث النبوية ورفض التأويلات الفلسفية الكلامية، فالنزاع إذًا في مصدر العلم ومنهج الفهم.

لذلك فإن أي دعوة إصلاحية على وجه الأرض لا ترتكز دعائمها على العقيدة السلفية الصحيحة ولا تستمد أصولها من منهج أهل السنة والجماعة في الاعتقاد والسلوك والفهم والتصور، فهي دعوة لا أساس لها ولا قرار، ومهما ادعى أصحابها أنهم على الصواب فهم أدعياء؛ لأنهم لم يلتزموا منهج الأنبياء، فالخير كل الخير في الاتباع، والشر كل الشرفي الابتداع.

فمنهج أهل السنة والجماعة هو المعيار الذي توزن به العقائد وتقاس على أساسه الأفكار والمناهج.

٣- يُستفاد من قوله ﷺ: «والله لو كان موسى حيا لما وسعه إلا أن يتبعني» أن مكانة النبي ﷺ هي أعظم مكانة بين جميع الأنبياء ورسالته أشرف وأكمل رسالة، فلو عاد جميع الأنبياء إلى الحياة الدنيا، فالواجب في حقهم جميعًا متابعة النبي ﷺ والدعوة إلى رسالة الإسلام، وفي ذلك رد واضح على مـزاعم دولة العصابات اللقيطة يهود الشتات شذاذ الآفاق، فلو عاد أنبياء بني إسرائيل لانضموا إلى صفوف المؤمنين الموحدين ولانحازوا إلى كتائب المجاهدين في جهادهم ضد اليهود، ولطهروا المسجد الأقصى من دنسهم.

\$- بل إن هذا سيحدث بالفعل عندما ينزل عيسى عليه الصلاة والسلام في آخر الزمان، فيكسر الصليب، ويقتل الخنزير ويضع الجزية، ولا يقبل إلا الإسلام، ويصلي خلف المهدي في المسجد الأقصى؛ تكرمة من الله لهذه الأمة، ثم يخرج بعد الصلاة فيقاتل اليهود ويقتل الدجال.

ثانياً: النهي عن التقرب إلى الله في مكان يعبد فيه غير الله:

عن ثابت ابن الضحاك رضي الله عنه قال: نذر رجل أن ينحر إبلاً ببوانة، فسئال النبي في مقال: «هل كان في ها وثن من أوثان الجاهلية يُعبد؟» قالوا: لا. قال: «هل كان فيها عيد من أعيادهم؟» قالوا: لا. فقال رسول الله في: «أَوْف بنذرك، فإنه لا وفاء لنذر في معصية الله، ولا فيما لا يملك ابن آدم». رواه أبو داود، وصححه الألباني (٢٨٣٤).

ففي الحديث نهي عن الشيرك ووسيائله، فالشيرك: «هل كان فيها وثن». ووسيائله: «هل كان فيها عيد من أعيادهم».

قال شيخ الإسلام: فقوله ﷺ: «أوف منذرك، هذا يدل على أن الذبح لله في المكان الذي يذبح فيه المشركون لغير اللّه أو في محل أعيادهم معصية؛ لأن قوله: «أوف بنذرك» تعقيب للوصف بالحكم، وذلك يدل على أن الوصف سبب الحكم، ويكون سبب الأمسر بالوفاء خلوه من هذين الوصفين، فلما قالوا: لا، قال: «أوف بنذرك». وهذا يعنى أن كون البقعة مكانًا لعيدهم أو بها وثن من أوثانهم مانع من الذبح بها ولو نذره. (فإن المكان الذي بذبح فيه المشركون لألهتهم تقربًا إليها وشركًا بالله صار مشعرًا من مشاعر الشيرك، فإذا ذبح المسلم ذييحة ولو قصدها لله فقد تشبه بالمشركين وشاركهم في مشاعرهم، والموافقة الظاهرة تدعو إلى الموافقة الباطنة والميل إليهم، ومن هذا الباب نهى الشارع عن مشاركة الكفار في مشاعرهم وأعيادهم وهيئاتهم وملابسهم وجميع ما يختص بهم إبعادًا للمسلمين عن الموافقة لهم في الظاهر التي هي وسيلة قريبة للميل والركون إليهم حتى نهى عن صلاة النافلة في أوقات النهى التي يسجد المشركون فيها لغير الله خوفًا من التشبه المحذور. «قاله الشيخ السعدي».

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

## من فوائد غض البصر 22

#### بقلم: صلاح عبد الخالق

المقصود بغض البصر: ألا ينظر المرء بمله العين، وأن يكف النظر عما لا يحل له؛ بخفضه إلى الأرض أو بصرفه إلى جهة أخرى، وهو يشمل غض النظر إلى النساء، سواء كن في الشوارع أو المحلات، وكذلك الصور والإعلانات والجرائد والمجلات والفيديو والشاشات والكمبيوترات والفضائيات. وفي غض البصر فوائد عديدة، نذكر منها.

#### الفائدة الأولى: تطهير القلب من الذنوب.

قال تعالى: ﴿قُلُ لَلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُنُوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَزْكَى لَهُمْ ﴾ [النور: ٣٠].

قال العلاَمة السعدي: ﴿ أَزْكَى لَهُمْ ﴾ أطهر وأطيب، وأنمى لأعمالهم، فإن من حفظ بصيره وفرجه، طهر من الخبث الذي يتدنس به أهل الفواحش وزكت أعماله بسبب ترك المحرم.

#### الفائدة الثانية: يورث القلب نوراً وإشراقاً.

قال العلاَمة أبن القيم: هذا النور يظهر في العين والوجه وفي الجوارح، كما أن إطلاق البصر يورثه ظلمة تظهر في وجهه وجوارحه، وهذا والله أعلم ما ذكر الله سبحانه وتعالى في آية النور في قوله تعالى: ﴿ اللّهُ نُورُ السّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ [النور: ٣٥] عُقيب قوله: ﴿ قُلُ للنّمُؤُمنِينَ يَغُضُوا مِنْ أَبْصَارِهمْ ﴾.

وجاء الحديث مطابقًا لهذا، كانه مَشتق منه، وهو قوله ﷺ: «النظرة سبهم مسموم من سبهام إبليس، فمن غض بصيره عن محاسن امرأة أورث الله قلبه نورًا» اخرجه أحمد والحاكم.

#### الفائدة الثالثة: يفتح طرق العلم.

قال تعالى: ﴿وَاتَّقُواْ اللَّهُ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٢]. قال الإمام القرطبي: وعدُ من الله تعالى بان من اتقاه علمه ويجعل في قلبه نورًا يفهم به.

#### الفائدة الرابعة: شكر النعمة:

البصر من أعظم النعم التي وهبها الله تعالى للإنسان لأجل أن يشكر الله المنعم وذلك باستعمال هذه النعمة في طاعة الله تعالى، فمن استعملها في غير ذلك كانت حجة عليه وقابل النعمة بالجحود. قال تعالى: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمُ النَّسُ مُعْ وَالأَبْصَارَ وَالأَقْ ثِهَدَةً لَعَلَكُمُ تَشْكُرُونَ ﴾ [النحل: ٨٨].

#### الفائدة الخامسة: التخلص من ألم الحسرة.

قال العلامة ابن القيم: فأضر شيء على القلب إرسال البصر، فإنه يريه ما يشتد طلبه ولا صبر له عنه ولا وصول له إليه، وذلك غاية ألمه وعذابه.

#### الفائدة السادسة: الوقاية من الزنا.

قال تعالى: ﴿ وَلاَ تُقْرَبُواْ الرِّنَا ﴾ [الإسراء: ٣٣]. والمعنى: لا تقتربوا منه ولا من مقدماته، كاللمسة والنظرة والغمزة... إلخ.

وفي الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّ الله كتب على ابن آدم حظه من الزنا أدرك ذلك لا محالة، فرنا العين النظر، وزنا اللسان المنطق، والنفس تقمني وتشتهي، والفرج بصدق ذلك كله أو يكذبه.

#### الفائدة السابعة: القوة في الجماع.

اعلم أن من ترك شيئًا لله عوضه الله خيرًا منه. سبأل بلال بن أبي بردة محمد بن واسع: ما بال أهل القرى أغلم الناس؟ (الأغلم: القوي على الجماع) قال: لانهم لا يزنون، ومعنى ذلك أن البعد عن النظرة الحرام والعفة عن الزنا تزيد صاحبها قوة على الجماع.

#### الفائدة الثّامنة: يخلص القلب من الفطّلة عن الدار الآخرة.

قال العلامة ابن القيم: إن إطلاق البصر يوجب است حكام الغفلة عن الدار الأخرة، ويوقع في سكرة العشق، كما قال تعالى عن عشاق الصور: ﴿لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَغَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَغَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَغَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَغَمْرُكَ إِنَّهُمْ

#### الفائدة التاسعة: الفرح يوم القيامة.

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عن باكية يوم القيامة إلا عين غضت عن محارم الله وعين سهرت في سبيل الله وعين يخرج منها مثل رأس الذباب من خشية الله. [أحرجه أبو نعيم في «الحلية»، ورمز له السيوطي بالحسن].

#### الفائدة العاشرة: ضمان الجنة.

فعن عبادة بن الصامت رضي الله عنه أن النبي قال: «اضمنوا لي ستًا من انفسكم أضمن لكم الجنة: اصدقوا إذا حدثتم، وأوفوا إذا وعدتم، وأدوا إذا أنتمنتم، احفظوا فروجكم وغضوا أبصاركم، وكفوا أيديكم». [رواه ابن حبان في صحيحه، والحاكم في المستدرك، ورمز له السيوطي بالصحة].

الحــمــد لله والصــلاة والســلام على رســول الله، أمــا بعد:

فقد أقبل رمضان شهر الإحسان، نهاره ذكر وصيام، وليله قراءة وقيام، نهاره صوم وجوع، وليله ذكر وخشوع، وبكاء ودموع.

أقبل رمضان شهر الرحمات، والخير والبركات، وتكفير السيئات، وإقالة العثرات، وغفران الزلات، فيه تفتح أبواب الجنان، وتغلق أبواب النيران، ويسلسل كل مارد شيطان، فيه الدعاء مسموع وإلى الله مرفوع، والخير مجموع.

أقبل رمضان وقد شمر فيه المشمرون الذين هم من خشية ربهم مشفقون ولرحمة الله راجون، ومن عذابه خائفون، يؤتون ما أتوا وقلوبهم وجلة، أنهم إلى ربهم راجعون.

أقبل رمضان فصام الصائمون بالنهار، وقاموا الليل واستغفروا بالأسحار، متطلعين في وجل إلى العزيز الغفار، خائفين ألا يقبل منهم فيدخلون النار، ويا للعار والشنار.

ريادة الخير وحسن العمل

أيها المسلم، وأنت على أبواب هذا الشهر الكريم، ترجو الثواب والقبول من الله العظيم، هل نظرت كم مر عليك من شهور رمضان، وهل مضت وأنت غافل أو يقظان، هل تغيرت من حال إلى حال، وزدت في القرب من الكريم المتعال؛ هل كنت فيها مخلصًا نقيًا، ناصحًا وفيًا، عفيفًا تقيًا؛ فأنت تعلم أنه ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللّهُ مَنَ الْمُتَّقِّنَ ﴾ [المائدة: ٢٧].

إِنَّنَي أَرَجَّلُو لِي وَلَكَ يَا أَخِي مَع كُلُ رمضان، ألا نكون في نقصان، وحسرة وحرمان، وخيبة وخسران.

أريد لي ولك يا أخي مع تقدم الأجل، زيادة الخير وحسن العمل، فقد سئل خير الناس، من خير الناس؟ فقال ﷺ: «خيركم من طال عمره وحسن عمله». [«الأحاديث المختارة»



#### بقلم: جمال عبد الرحمن

وذكر ابن حبان في «صحيحه» تحت عنوان «صحيحه» تحت عنوان «بيان أن من طال عمره وحسن عمله قد يفوق الشهدد في سيدا الله تبادك

الشهيد في سبيل الله تبارك وتعالى»: عن طلحة بن عبيد الله قال: قدم على النبي على رجلان، فكان إسلامه ما أشد اجتهادًا من الآخر، فغزا المجتهد فاستشهد، وعاش الأخر سنة حــتى صـام رمضان ثم مات، فرأى طلحة بن عبيد الله خارجًا (أي

رحلاً خارجًا)، خرج من

الحنة، فاذن للذي توفي

للضياء المقدسي].

أخرهما، ثم خرج فأذن للذي استشهد، ثم رجعً إلى طلحة فقال: ارجع فإنه لم يأن لك، فأصبح طلحة يحدث به الناس، فبلغ ذلك النبي فحدثوه الحديث وعجبوا فيه، قالوا: يا رسول الله، كان أشد الرجلين اجتهادًا واستشهد في سبيل الله، ودخل هذا الجنة قبله، فقال النبي نعم، قال: «وأدرك رمضان فصامه وصلى كذا في المسجد في السئنة » قالوا: بلى، قال: «فلما بينهما أبعد مما بين السماء والأرض».

فانظر أخي كيف عبر النبي الله رؤيا طلحة بن عبيد الله الذي رأى أن أحدا خرج من الجنة وأذن بدخولها أولاً للرجل الذي مات أخرًا بعد أخيه الشهيد بسنة كاملة، وبين النبي الله أنه في هذه السنة الزائدة عن أخيه صام فيها رمضان وصلى فيها صلوات فطال عمره وحسن عمله، فدخل الجنة قبله.

إحفظ صيامك.. واحفظ جوارحك! اخي المسلم، أقبل على الله في هذا الشهر الكريم إقبال المخبتين، وتزود بالتقوى فإنما يتقبل الله من المتقين، وأحسن العمل فإن رحمة الله قريب من المحسنين.

وأقدل على القرآن ولا تتخذ القرآن

مهجورًا، واحذر أن تقدم ظلمًا أو تقول زورًا، اخشع مع الخاشعين، واركع مع الراكعين، والك مع الناكين، وارجم البتامي والمساكين.

واحذر ما أعده الفساق من الأفلام الخليعة، والأغاني الفاسدة، فاحفظ صيامك واحفظ قدامك، واحفظ جوارحك، «احفظ الله يحفظك، احفظ الله تحده تجاهك».

أخي في الله، ستري أناسًا يصلون ويصومون ويمشاهدة الأفلام ومشاهدة الكرة بتعلقون، سبحان الله!! حتى في أيام رمضان، وفي العشير الأواخر، نهارهم ليل، وليلهم ويل، وكأن رمضان شهر فسحة ولهو!!

ريما صلوا التراويح وقلوبهم معلقة بمشاهدة الكرة، الصالحون في بكاء وخشوع، وهم في انصــراف وخنوع، ليس لهم من الصيام إلى العطش والجوع.

صلاتهم تشكو نقرها وإهمالها، وصيامهم لم يسلم من خدشتهم له، والقرآن يشكو هجرهم له، السنتهم يابسة لم ترطب بذكر الله، وصدقاتهم ريما تبعها المن والأذى.

فاحدر أخى أن تكون منهم، وإلى الله ادعهم، وبأيامه ذكرهم، فكن داعية خير حيثما كنت، تكن مباركًا أينما كنت.

من أدرك رمضان ولم بغفر له !! أبها الصائم، اشغل نفسك دائمًا بسؤال؛ هل قَبل الله عملي؟ هل أعتق من النار رقبتي؟ هل أنا مرحوم أو محروم وادع الله كثيرًا أن بحعلك من المرحومين، وأن تكون مع الفائزين.

تذكر أبها الصائم أن ناسبًا صاموا ولم بقيل منهم، وقاموا ولم يغفر لهم، إنهم ما صاموا إيمانًا واحتسابًا، وما قاموا إيمانًا واحتسابًا، وإنما استثقلوا الشهر وما فيه، وتمنوا أن لم يشهدوه ولم يدخلوا فيه.

ورد في صحيح ابن حبان عن مالك بن الحويرث عن أبيه عن جده أن النبي على صعد المنبر فقال: «أمين» ثلاثاً، فقيل: يا رسول الله، صعدت المنبر، فقلت: «أمين، أمين، أمين». فقال: إن جبريل أتاني فقال: «من أدرك شهر رمضان فلم يغفر له فدخل النار فأبعده الله، قل: أمين، فقلت: آمين، قال: ومن أدرك والديه أو أحدهما فدخل النار، فأبعده الله، قلت: آمين، فقال: ومن

ذكرت عنده فلم يصلُّ عليك فأبعده الله، قل: آمين، فقلت: آمين».

#### عود الأراك أم عود الهلاك ؟!

وأنت يا أخى الذي تجلب في رمضان، من الأطعمة الأصناف والألوان، وكأنك كنت في حرمان، هل هو شهر الصيام أو جلب الطعام؟ احفظ بطنك وما حوى ورأسك وما وعي، وتذكر الموت والبلي، وأهل الجوع والبالا.

ويا من التلبت بالتحديث، ها أنت قد امتنعت عنه يومًا كاملاً، شهرًا كاملاً، فما الذي منعك وكنت تقول: لا أستطيع تركه؟

إنك تركته لما أخذت قرارًا ألزمت به نفسك، أنه لا تدخين طوال النهار، لكنك كما أعلنت هذا القرار بعزيمة، أعلنت بسهولة الهزيمة، بعد أن انتهى يومك، وجاء ليلك، فلم تفكر حادًا أن تتركها أبدًا. لكنك أثبتً لله عليك حجة أنك تستطيع تركها، فماذا تقول له بعد أن عدت إليها!! أليس من الأكرم والأطهر والأنفع لك بدلاً من أن تحمل علبة السجائر أن تحمل في جيبك مصحفًا وبدلاً من أن تمسك بسيانة التسبيح، على عود هلاك خبيث قبيح، فأمسك بها عود أراك تصح وتستريح، فأيهما أفضل عود الأراك أم عود الهلاك؟!

عزمت في رمضان أنْ أهجر الكلام، إلا في ذكر رب الأنام، وأقبلت على القرآن الكريم تاليًا قاربًا ومتدبرًا، وفي آياته متاملاً متفكرًا، سائلاً ربى أن يجعله ذخرًا لى في الآخرة.

وإنى أستزيد من حفظ القرآن كل عام، وفي هذا العام ساكمل حفظه في العشير الأواخر إن شياء الله، فلعل ملك الموت يتسلم اسمى مع أموات هذا العام، فأكون قدُّ مِثُّ وكتاب الله بين جنبي، أقدم به على ربي، وأدخل به قبري، وأأتنس به يوم حشري ونشري، لعله يشفع لي فيغفر الله ذنبي وأدخل جنة ربي.

وإن كان لى شرف الصيام أعوامًا أخرى ، فأسأل الله أن يجعلني من العاملين بما قرأت من كتابه، الداعين لأحكامه و آدابه.

والحمد لله رب العالمين.



بقلم: علي حشيش

الحلقة الرابعة عشرة

«قصة صيام امرأتين»

نواصل في هذا التحديد تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم، حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة الخطباء والوعاظ والقصاص والكتاب، خاصة في شهر رمضان.

لقد جاءت هذه القصة من حديث عُبيْد مولى رسول الله ﷺ: أنَّ امرأتين صامتا، وأنَّ رجلاً قال: يا رسول الله، إن هاهنا امرأتين قد

صامتا، وإنهما قد كادتا أن تموتا من العطش، فأعرض عنه أو سكت، ثم عاد وأراه. قال: بالهاجرة، قال: يا نبي الله إنهما، والله قد ماتتا، أو كادتا أن تموتا قال: ادْعُهُمَا. قال: فجاءتا. قال: فجيء بقدح أو عُسٌ، فقال لإحداهما: قيئي فقاءت، قيحًا ودمًا وصديدًا ولحمًا حتى قاءت نصف القدح، ثم قال للأخرى: قيئي، فقاءت من قيح ودم وصديد ولحم عبيط وغيره، حتى مائت القدح، ثم قال: إن هاتين صامتا عمًا أحل الله وأفطرتا على ما حرَّم الله عز وجل عليهما، جلست إحداهما إلى الأخرى فجعلتا تأكلان من لحوم الناس.

#### أولا: التخريج

1- الحديث الذي جاءت به هذه القصة. أخرجه الإمام أحمد في «المسند» (١٤٣١/٥) (ح٣٦٥٣)، وأخرجه ابن أبي الدنيا في «ذم الغيبة» (ح٣٦)، وفي «الصمت» (١٧١)، والمبيه قي في «الدلائل» (١٨٦/٦) من طريق يزيد بن هارون عن سليمان التيمي عن رجل عن عبيد مولى رسول الله ﷺ به.

٢- وأخرجه أبو يعلى في «مسنده» (٢٣٤/٢) (ح١٥٧٣) قال: حدثنا عبدالأعلى بن حماد، حدثنا حماد بن سلمة، عن سليمان التيمي، عن عبيد مولى رسول الله ﷺ به.

وأخرجه من طريق ابن الأثير في «أسد الغابة» (٥٣٣/٣) ترجمة (٣٤٩٥).

#### التحقيق

۱- لقد جاء السند عند احمد من طريق يزيد بن هارون، وأيضنا تابع يزيد في روايته عن سليمان عند أحمد في «المسند» ابن أبي عدي واسمه محمد بن إبراهيم، وسليمان هو ابن طرخان التيمي.

#### ملحوظةهامة

لقد أورد هذا الحديث الحافظ ابن كثير في «تفسيره» (٢١٦/٤) للآية (١٢ الحجرات)، وقال: «وهكذا رواه الإمام أحمد عن يزيد بن هارون وابن أبي عدي كلاهما عن سليمان بن صوعان التيمى به مثله».

قُلْتُ: وهذا عند علماء الفن تصحيف ويحسيه من لا دراية له بالصنعة هينا ولكنه عظيم عند أهل الصنعة، خاصة عند البحث حول الاسم في الجرح والتعديل، فترى أن «سلمان بن طرْخان التيمي، منحف إلى «سلمان بن صوعان التيمي»، وقد يكون هذا التصحيف من النقلمن المخطوطة، حيث وحدت هذا في أكثر من طبعة فليتنيه الذين يقومون بطيع

وتظهر أهمية ذلك من أن علماء الصنعة جعلوا المُصحَفِّ نوعًا من أنواع علم المصطلح، فقد ورده الإمام النووي في «التقريب» النوع الخامس والثلاثين، وقال: معرفة المصحف: هو فن جليل وإنما يحققه الحذاق من الحفاظ والدارقطني منهم، ولقد أورد أقسامه في «التدريب» (١٧٣/٢) الإمام السيوطي، وهذا من قسم التصحيف في السند، من حيث الموقع، فقد صحف «طرخان» إلى «صوعان» أي سليمان بن طرخان: إلى سليمان بن صوعان.

هذا التفسير إلى هذا

التصحيف.

وهو أيضًا تصحيف بصر من حيث

منشئه، أي اشتبه الخط على بَصَرَ القارئ أو الناقل من المخطوطة، وباعتبار اللفظ هو تصحيف لفظ لا معنى، ولكي تقف على حقيقة هذا التصحيف راجع «التهذيب» (١٧٦/٤) تجد ترجمة سليمان بن طرخان التيمي أبي المعتمر البصري روى عنه ابن أبي عدي ويزيد بن هارون.

الصابوني في «مختصر تفسير ابن الصابوني في «مختصر تفسير ابن كثير كثير كثير كثير التي سكت عنها ابن كثير رحمه الله كقصة «ثعلبة»، فأوردها الصابوني متوهمًا صحتها ونسي القاعدة: من أسند فقد أحال، فسبحان ربي ﴿لاَ فَسبحان ربي ﴿لاَ يُضِالُ رَبِّي وَلاَ يُضِالً رَبِّي وَلاَ يَضِالً رَبِّي وَلاَ يَضِيلُ الْمَنْ يَعْلِيهُ يَصِيلُ رَبِّي وَلاَ يَسْرِيلُ وَلاَ يَضِيلُ رَبِّي وَلاَ يَضِيلُ رَبِّي وَلاَ يَضِيلُ رَبِّي وَلاَ يَضِيلُ وَلاَ يَضِيلُ رَبِّي وَلاَ يَضِيلُ وَلاَ يَضِيلُ الْمُنْ يَضِيلُ وَلَا يَضِيلُونِ يَسْرِيلُ وَلاَ يَضِيلُ وَلَا يَضِيلُ وَلَا يَضِيلُ وَلَا يَضِيلُ وَلَا يَضِيلُونِ وَلَا يَضِيلُ وَلَا يَعْلِيقِ وَلَا يَضِيلُ وَلَا يَعْلِيقِ وَلِي وَلِي إِنْ يَعْلِيقِ وَلَا يَضِيلُ وَلِي وَلِي عَلَيْ وَلِي وَلِي عَلَيْكُونِ وَلِي عَلَيْكُونِ وَلِي عَلَيْكُونِ وَلِي عَلَيْكُونِ وَلَا يَعْلِيقُونِ وَلِي عَلَيْكُونِ وَلِي عَلَيْكُونِ وَلَا يَعْلِيقُ وَلِي عَلَيْكُونِ وَلِيقُونِ وَلَيْكُونِ وَلِيقُونِ وَلِيقُونِ وَلِيقُونِ وَلِي قَالِيقُ وَلِيقُونِ وَلِيقُ

ينستى ﴾ [طه: ٥٧]. وسنبين - إن شاء الله - لاحقًا منهج ابن كثير في إيراد الأحاديث للوقوف على حقيقة تناول الصابوني للأحاديث في

مختصره.

٣- نلاحظ أن في السند الذي أخرجة أحمد وابن أبي الدنيا والبيهقي رجلاً لم يسم، وبذلك أصبح هذا الحديث من أقسام المبهم كما عند البيقوني في «منظومته»: «ومبهم ما فيه راو لم يسم».

وفي المصطلح حكم رواية المبهم عدم القبول، وسبب الرد لروايته جهالة عينه؛ لأن من أبهم اسمه جهلت عينه وجهلت عدالته من باب أولى، فلا تقبل روايته.

فإذا قيل: إن حكم رواية المبهم عدم القبول حتى يصرح الراوي عنه باسمه أو يعرف

اسمه بوروده من طريق آخر مصرح فيه باسمه.

قُلْتُ: بالرجوع إلى طرق الحديث لم نجد طريقًا صرح باسمه، ولذلك قال الحافظ العاراقي في «المغني» (١٣٩/٣- إحياء): إنه مجهول.

3- وفي السند الذي أخرجه أبو يعلى ومن طريقه ابن الأثير؛ أُسْ قط الرجل المبهم وجاء السند عن سليمان عن عبيد مولى رسول الله هي، وأصبح السند هنا منقطعًا، لذلك قال ابن الأثير في «أسد الغابة» (٣٣/٣٥) عقب القصة: «وقيل لم يسمع سليمان من عبيد بينهما رجل».

#### شاهد واه للقصة

وجاءت القصة من حديث أنس، أخرجها ابن أبى الدنيا في «ذم الغيبة» (ح٣١) وفي «الصمت» (ح١٦٩)، وأخرجها أبو داود الطيالسي (١٨٨/١) من طريق الربيع بن صبيح عن يزيد الرقاشي عن أنس بن مالك قال: أمر النبي ﷺ الناس بصوم يوم، وقال: «لا يفطرن أحد حتى أذن له»، فصام الناس حتى أمسوا وجعل الرجل يجيء فيقول: يا رسول الله، إنى ظللت صائمًا فأذن لي فأفطر، فأذن له، والرجل حتى جاء رجل، فقال: يا رسول الله، فتاتان من أهلك ظلتا صائمتين وإنهما يستحيان أن يأتياك، فأذن لهما فليفطرا، فأعرض عنه، ثم عاوده فأعرض عنه، ثم عادوه فأعرض عنه، ثم عادوه فأعرض عنه، فقال: «إنهما لم يصوما وكيف صام مَنْ ظل هذا اليوم يأكل لحوم الناس؟ اذهب فمرهما إن كانتا صائمتين فليستقيئا». فرجع إليهما فأخبرهما، فاستقاءتا فقاءت كل واحدة منهما علقة من دم، فرجع إلى النبي على فأخبره، فقال: «والذي نفس محمد بيده لو بقيتا في

بطونهما لأكلتهما النار». واللفظ لابن أبي الدنيا.

#### التحقيق

يزيد الرقاشي هو يزيد بن أبان من أهل البصرة، كنيته أبو عمر، قال الإمام ابن حبان في «المجروحين» (٩٨/٣): يروي عن أنس بن مالك وهو ممن غفل عن صناعة الحديث وحفظه واشتغل بالعبادة، كان يقلب كلام الحسن فيجعله عن أنس عن النبي على وهو لا يعلم، فلما كثر من روايته ما ليس من حديث أنس وغيره من الثقات بطل الاحتجاج به فلا تحل الرواية عنه إلا على سبيل التعجب وكان قاصًا يقص بالبصرة ويُبْكي الناس، وكان شعبة بتكلم فيه بالعظائم. اهـ.

قال النسائي في كتابه «الضعفاء والمتروكين» (ص١٩٠) تحت رقم (٦٤٢): يزيد بن أبان الرقاشي: «متروك»، وقد قال النسائي: «لا يترك الرجل عندي حتى يجتمع الجميع على تركه»، وفي «الميزان» (٤١٨٤): قال أحمد: كان يزيد منكر الحديث، وعقب الإمام الحافظ ابن كثير في «تفسيره» (٤١٦/٤) على هذا الشاهد الذي أورده عن أبي داود الطيالسي قال: «إسناد ضعيف ومتن غريب».

وعلة أخرى: الربيع بن صبيح، قال الحافظ في «التقريب» (٢٤٥/١): «سيئ الحفظ».

قال البخاري في كتابه «الضعفاء» (ص٤٤): كان يحيى القطان لا يحدث عنه، وفي «الميزان» (٤١/٢) كان القطان لا يرضاه. قال ابن معين والنسائى: ضعيف.

قلت: وهذا الشَّاهد كَمَا بِيُّنَا لا يصلح، فيزيد القصة وهنًا على وهن.

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.

## وفي الصيام وقاية وشفاء!!

#### بقلم: د. محمد السقاعيد

التي تساعد على إنقاص الوزن، بشرط عدم الإسراف في وجبتي الإفطار والسحور وما بينهما.

ولعله من المؤسف أن معظم أسر المسلمين تعلن حالة الطوارئ بمناسبة حلول شهر رمضان، وكأنهم يعتقدون أن شهر رمضان هو شهر الإسراف في الطعام والشراب، لا شهر الصدام!!

الصيام وتهذيب الغريزة الجنسية

إذا تأملنا حديث المصطفى صلوات الله وسلامه عليه: «يا معشر الشبباب، من استطاع منكم الباءة فليتزوج، فإنه أغضُّ للبصر، وأحصن للفرج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجاء». [رواه البخاري].

يكشُفُ هذا المحديثُ عن دور الصَّيام في تهذيب الغريزة الجنسية وتساميه بها عن الشهوة الحيوانية.

وحيث إن النظرة هي أسُّ البلاء وهي أولى مقدمات الزنا، فقد سد الحق تبارك وتعالى هذا الطريق من أوله سدًا للذرائع وتوقيًا من الوقوع في الحرام؛ لأن هذه النظرة تتسبب في أشياء أخرى محرمة.

ومن العروف علميًا أن النظرة المحرمة واللمسية والعطر وغيرها، تنبه المراكز العصبية الموجودة في المخ المسئولة عن الجنس، وهذه المراكز ترسل بدورها إشارات بطريقة فسيولوجية إلى الغدد المسئولة عن إفراز الهرمونات الجنسية، وهذه تقوم بدورها بتنبيه الجهاز التناسلي وتلهب الغريزة الجنسية، وهنا يدور التفكير ويتوقف الشيعور داخل الدائرة الجنسية، ولا يكون هناك استعداد لدى المراكز العصبية لاستقبال أي أمر خارج نطاق هذه الدائرة.

قبال الله تعالى في محكم التنزيل: ﴿يَا أَدُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصَّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصَّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصَّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبِلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّ قُونَ. أَيَامُ المَّدُودَاتِ فَمَن كَانَ مِنكُم مُريضًا أَوْ عَلَى سَفَر فَعَدُهُ مَنْ أَيَّامٍ أُخَرَ وَعَلَى النَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةً فَعَدُهُ مَنْ أَيَّامٍ أُخَرَ وَعَلَى النَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةً وَعَلَى أَنْ مُنْ مُنْ مُنْ مَنْ مُنْ فَعُونَ هُ فِدْيَةً وَان تَصنُومُ وَا خَيْرًا فَهُو حَيْرًا فَهُو حَيْرًا فَهُو حَيْرًا فَهُ وَ خَيْرًا فَهُو وَكِيْرًا لَكُمْ إِن كُنْتُمْ تَعْلَمُ ونَ ﴾ وأن تصنُومُ وأن تصنُومُ وأن المنقرة: ١٨٣].

من يقرأ هاتين الآيتين المباركتين يجد أن رحمة الله بعباده بادية في تيسيره على أصحاب الرخص، إلا أنه يشير بعد ذلك في رقة بالغة إلى أن في الصعام خبرًا.

إن ما نقرره دائمًا - كمسلمين - هو أن القرآن الكريم يلقي ضوءًا على حقيقة علمية في طي بعض آياته، وعلى الباحثين والكاتبين أن ينتفعوا بهذا الضوء في التوجه نحو تلك الحقيقة ثم الكشف عن روائع قدرة الله تعالى وبدائع صنعه فيها، من غير أن يلووا أعناق الآيات ليؤكدوا صدق القرآن، ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللّهِ قِيلاً ﴾ [النساء: ١٢٢].

وبعد.. فهذه جولة سريعة أصحبك فيها معي أخي المسلم لكي نثيت معا بالدليل العلمي على أن الصيام مدرسة للصحة النفسية والبدنية... إلخ.

الصيام والسمنة

يؤدي الإفراط في تناول الطعام والشراب إلى زيادة الوزن، وما ينتج عن ذلك معروف من مضاعفات مرضية، مثل ارتفاع ضغط الدم، وتصلب الشرايين، والتهاب الحويصلة المرارية... إلخ، وينصح الأطباء كل من يرغب في إنقاص وزنه أن يتبع نظامًا معينًا خلاصته: الإقلال من النشويات والسكريات خالاملاح والدهون، مع الإكثار من الخضراوات والبروتينات وممارسة أبسط أنواع الرياضة، ألا وهي المشي.

وعلى ذلك يكون الصيام من أهم العوامل

Upload by: altawhedmag.com

من يقرأ هاتين الآيتين المباركتين يجد أن رحمة الله بعباده بادية في تيسيره على أصحاب الرخص، إلا أنه يشير بعد ذلك في رقة بالغة إلى أن في الصيام خيرًا.

إن ما نقرره دائمًا - كمسلمين - هو أن القرآن الكريم يلقي ضوءًا على حقيقة علمية في طي بعض آياته، وعلى الباحثين والكاتبين أن ينتفعوا بهذا الضوء في التوجه نحو تلك الحقيقة ثم الكشف عن روائع قدرة الله تعالى وبدائع صنعه فيها، من غير أن يلووا أعناق الآيات ليؤكدوا صدق القرآن، ﴿ وَمَنْ أَصَدْتَ مَنْ اللّه قيلاً ﴾ [النساء: ١٢٢].

وبعد.. فهذه جولة سريعة أصحبك فيها معي أخي المسلم لكي نشبت معا بالدليل العلمي على أن الصيام مدرسة للصحة النفسية والبدنية... إلخ.

الصيام والسمنة

يؤدي الإفراط في تناول الطعام والشراب الى زيادة الوزن، وما ينتج عن ذلك معروف من مضاعفات مرضية، مثل ارتفاع ضغط الدم، وتصلب الشرايين، والتهاب الحويصلة المرارية... إلخ، وينصح الأطباء كل من يرغب في إنقاص وزنه أن يتبع نظامًا معينًا خلاصته: الإقلال من النشويات والسكريات خلاصلة والدهون، مع الإكثار من الخضراوات والبروتينات وممارسة أبسط أنواع الرياضة، ألا وهي المشي.

وعلى ذلك يكون الصيام من أهم العوامل التي تساعد على إنقاص الوزن، بشرط عدم الإسراف في وجبتي الإفطار والسحور وما

ولعله من المؤسف أن معظم أسر المسلمين تعلن حالة الطوارئ بمناسبة حلول شهر رمضان، وكأنهم يعتقدون أن شهر رمضان هو

شبهر الإسراف في الطعام والشراب، لا شبهر الصعام!!

الصيام وتهذيب الغريزة الجنسية

إذا تأملنا حديث المصطفى صلوات الله وسلامه عليه: «يا معشر الشباب، من استطاع منكم الباءة فليتزوج، فإنه أغض للبصر، وأحصن للفرج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجاء». [رواه البخاري].

يكشف هذا الحديث عن دور الصيام في تهذيب الغريزة الجنسية وتساميه بها عن الشهوة الحيوانية.

وحيث إن النظرة هي اس الباء وهي أولى مقدمات الزنا، فقد سد الحق تبارك وتعالى هذا الطريق من أوله سدا للذرائع وتوقيًا من الوقوع في الحرام؛ لأن هذه النظرة تتسبب في أشياء أخرى محرمة.

ومن المعروف علميًا أن النظرة المحرمة واللمسة والعطر وغيرها، تنبه المراكز العصبية الموجودة في المخ المسئولة عن الجنس، وهذه المراكز ترسل بدورها إشارات بطريقة فسيولوجية إلى الغدد المسئولة عن إفراز الهرمونات الجنسية، وهذه تقوم بدورها بتنبيه الجهاز التناسلي وتلهب الغريزة الجنسية، وهنا يدور التفكير ويتوقف الشعور داخل الدائرة الجنسية، ولا يكون هناك استعداد لدى المراكز العصبية لاستقبال أي أمر خارج نطاق هذه الدائرة.

وهنا ياتي دور الصيام في التسامي بالغريزة الجنسية وإطفاء نارها؛ لأن الصائم بحق تصوم جوارحه عن الحرام، فعينه لا تقع عليه؛ لأنه يعلم أن عين الله ترى عينه، وأولى به أن يستحي منه عز وجل، كذلك فأذنه لا تسمع الكلمة الماجنة، ولسانه يمسك عن الفحش، ويده لا تمتد إلى ما يغضب الله، وقلبه مشغول بذكر الله وتسبيحه وتلاوة ذكره، حينئذ تنقطع الدوائر الجنسية الخبيئة من أولها فلا مثيرات ولا تنبيه للمراكز العصية ولا هرمونات.

أمراض المناعة

ولا يفوتنا في هذا المجال أن نذكر أن الصفاء الروحي واتجاه الصائم بقلبه ووجدانه إلى بارته؛ له أثر فعال في شفاء



#### يقلم: وحيدين عبد السلام بالي

#### الاسلامدين الأمالة

قَـال تعـالي: ﴿ إِنَّ اللَّهُ نَأْمُ رُكُمُ أَن تُؤدُّواْ الأمانات إلى أهلها وإذا حكمتُم نَثَنَ النَّاسِ أَن تَحْكُمُواْ بِالْعَدُّلِ ﴾ [النساء: ٥٨].

#### الاسلامدين الرحمة

قال تعالى في صفة المؤمنين الصادقين؛ ﴿ ثُمُّ كَانَ مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا وَتُواصِوْا بِالصِّدْرِ وتواصوا بالمرحمة ﴾ [البلد: ١٧]، وعند الاماد أحمد والترمذي وصححه الالبائي عن عبدالله بن عمرو أن النبي الله قال: «الراحمون برحمهم الرحمن، ارحموا من في الأرض يرحمكم من في Ilmala".

#### الإسلاميين العقو والصقح

قال تعالى: ﴿ فَاعْفُواْ وَاصْفُحُواْ حَتَّى يَأْتِي اللَّهُ بأمَّره ﴾ [البقرة: ١٠٩]، لقد فعل الكفار في النبي الله ما فعلوا من تعذيب وتشريد وإخراج من وطفه، ولما ظهر عليهم ودخل مكة منتصرا وصاروا في قبضته جمعهم عند الكعبة، فظنوا أنه سينتقم منهم أو سينزل يهم عقايًا، أو سيفرض عليهم غرامات مالية بسبب ما فعلوه في المسلمين من التعذيب والتنكيل، ولكنه لم يفعل شيئًا من ذلك، بل قال قولته المشهورة: «ما تظنون أنى فاعل بكم القالوا: أخ كريم وابن أخ كريم. قال: «اذهبوا فانتم الطلقاء».

معاملة الاسلام للمواطنان غير المسلمين

إن العالم الغربي اليوم يعمل جاهدا على الصاق التهم بالإسلام عن طريق الحملات الاعلامية ضا الاسلام والمسلمين لتنضير الناس من اللخول في الإسلام؛ لأنه لوظهر للغرب الاسلام بصورته الحقيقية دون تشويه أو تضليل لسارع أبناؤهم إلى الدخول في الإسلام.

#### الاسلامدين العدل والانصاف

هذا دستور الإسلام الخالد ينطق بذلك، قال تعالى: ﴿ مَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُونُواْ قَـوَّامِينَ بالقِ سنط شُ ف داء لله ولو على أنف سكم أو الْوَالدَيْنِ وَالْأَقْرِينِ إِن يَكُنْ غَيْنًا أَوْ فَقَيْرًا فَاللَّهُ أولى بهما فلا تُتبعُوا الْهوى أن تَعُدلُوا وإن تَلْوُواْ أَوْ تُعْرِضُواْ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خبيرًا ﴾ [النساء: ١٣٥]، وقد نهانا القرآن الكريم أن تدفعنا عداوتنا لقوم أن نجور عليهم في الشهادة، أو نظلمهم في الحكم، فقال تعالى: ﴿ وَلاَ يَحْدِمِنَكُمْ شَيْانُ قَـوْمِ عَلَى الْأَ تَعْدِلُواْ اعْدِلُواْ هُو اَقْرِبُ لِلتَّقُّويِ وَاتَّقُواْ اللَّهَ إِنَّ اللَّهُ حُسِرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة: ٨].

#### الاسلامدين الاحسان

قال تعالى: ﴿ وَأَحُّ سِنُوا ۚ إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ الله حسنين ﴾ [الد قرة: ١٩٥]، روى مسلم عن شداد بن اوس قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِن الله كتب الإحسان على كل شيء».

لقد عامل الإسلام غير المسلمين المقيمين في دولة الإسلام معاملة ملؤها الإنصاف والعدل، فاعطاهم كافة حقوق الإنسانية من تملك الأراضي والبيع والشراء والأمن والأمان على انفس هم وأموالهم وأزواجهم وأولادهم، وأعفاهم من الخدمة العسكرية، في مقابل دفع الجزية السنوية دينارا واحد عن كل بالغ منهم.

#### درع على بن أبي طالب

سقطت درع لعلى بن أبي طالب رضى الله عنه يومًا فأخذها يهودي فرأها معه على، فقال: هذه درعي، قال اليهودي: بل هي درعي- وقد كان على أمدرًا للمؤمنين أنذاك- وكان قادرًا أن اخذها بالقوة، وبعاقب البهودي على كذبه، ولكنه لم يفعل ورفع أمره إلى القاضي شريح، فوقف أمام القاضى خليفة المسلمين التي تصدر الحدوش عن أمره، ويعده مقاليد السلطة يقف مام القاضي هو وأحد رعاياه، ما هذا العدل؟ هل وأت الدنيا مثل هذا؟! قال القاضي: تكلم يا أمد المؤمنين، قال على رضى الله عنه: الدرع درعى وسقطت منى، قال القاضى: تكلم أيها المهودي، قال المهودي: أيها القاضي، الدرع درعى وفي يدي، قال شريح القاضي: ألك بينة يا امير المؤمنين، قال على: نعم ولدى الحسن ومولاي قندر، قال القاضي: الولد لا تقيل شهادته لأبيه، ألك بينة أخرى قال: لا. فقال القاضي: الدرع لليهودي وهي في يده، وليس لك بينة، فحكم بها لليهودي، فسلم أمدر المؤمنين بالحكم، وهم بالانصراف، فلما رأى اليهودي هذا الإنصاف العجيب، ونور العدل يشع من أركان قاعة الحكم قال: أمير يتحاكم مع أحد رعيته أمام القاضي، والقاضي بحكم علمه، أشهد أن دينكم هذا هو الدين الحق، فشبهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، الدرع درعك يا أمير المؤمنين، سقطت منك يوم صفين وأخذتها، فقال على: أما وقد أسلمت فهي لك، وقد وهدتك معها فرسا أيضًا.

سل التاريخ.. من أنصف المظلوم وأوى اليتيم وأطعم المسكين سيجيبك: المسلمون. سائلوا التاريخ عنا ما وعى من حمى حق فقير ضيعا من حمى حق فقير ضيعا من بنى للعلم صرحا أرفعا

من أقام الدين والدنيا معا سيجيبك: المسلمون... المسلمون.

معاملة الإسلام لغير المسلمين الوافدين إلى دولة الإسلام بطريقة إذا دخل غير المسلمين دولة الإسلام بطريقة مشروعة فلهم العهد والأمان، فلا يجوز الاعتداء عليهم أو سلب أموالهم، بشيرط أن يلتزموا بالأحكام الإسلامية ما داموا في ديار الإسلام، فلا يجاهروا بشرب الخصر، ولا يسرقوا، ولا يقطعوا طريقًا، ولا يقتلوا، ونحو ذلك، فإن يقاتلوهم؛ لقوله في: «من قتل معاهدًا لم يرح يقاتلوهم؛ لقوله في: «من قتل معاهدًا لم يرح رائحة الجنة». رواه البخاري، وإنما يرفع أمرهم إلى أقرب محكمة شرعية، فتحكم عليهم بشرع الله فيهم، وينفذ فيهم حكم الله من قبل الحكام المسلمين، حتى يكون ردعًا لأمثالهم، هذا لهو الإسلام المشرق، وهذا هو تاريخه المضيء.

تعال لنفتح الصفحة الأخرى، إنها معاملة الغرب للإسلام والمسلمين:

1- الحملات الصليبية التي جاءت بجيوش جرارة لقتل المسلمين وسلب خيراتهم، وكان شعار تلك الحملات: «ادفع دولارا تقتل مسلما».

٢- حينما احتلوا بيت المقدس قتلوا الآلاف من المسلمين حتى صارت الجيوش تخوض في بحار من الدماء، ولكن لما افتتحها صلاح الدين الأيوبي واستسلموا لم يقتلهم، وإنما عفا عنهم بديات رمزية.

٤- استلاب قطعة من الدول الإسلامية،
 وهي فلسطين، وطرد اهلها بالقوة، وتوطين
 اليهود فيها.

هذا هو الوجه الكالح للحضارة الغربية، وتلك حقوق الإنسان المدعاة.

المذابح ضد الشعب الفلسطيني:

١- مذبحة بلدة الشيخ عام ١٩٤٧م؛ أكثر من ٥٠٠ قتيل.

٢- مذبحة دير ياسين عام ١٩٤٨م؛ أكثر من ٣٥٠ قتبلاً.

٣- مذبحة اللد عام ١٩٤٨م؛ أكثر من ٤٠٠ قتيل.

١٩٥٦ مذبحة خان يونس عام ١٩٥٦؛ أكثر من
 ٢٠٠٠ قتيل.

 مذبحة صبرا وشاتيلا عام ۱۹۸۲م؛ أكثر من ۳۵۰۰ قتيل.

٦- مذبحة الحرم الإبراهيمي عام ١٩٩٣م؛
 كثر من ٢٠٠ قتبل.

٧- مذبحة الخليل عام ١٩٩٤م في رمضان في صلاة الفجر دخل يهودي يُدْعَى «جولد شتين»، وأطلق رصاصه على المصلين، فقتل ٢٩ مصليًا، وتمكن باقي المصلين من قتله، فأسماه اليهود بطلاً وأصبح قدره مزارًا لهم.

۸- مذبحة الأقصى عام ۲۰۰۰م؛ اكثر من ٥٠٠ قتيل.

#### الاسلام يطالب بمحاكمة الارهابيين

إن الإسلام يعمل على القصاء على الجريمة، وقد شرع شرائع وأنزل أحكاما للقضاء على الجريمة، فمن ذلك:

١- قطع يد السارق للقضاء على السرقة.

٢- جلد الزاني أو رجمه للقضاء على الزنا.

٣- القصاص أو الدية للقضاء على القتل.

هذه الأحكام رادعة تردع من تسول له نفسه الإقدام على الجريمة.

#### ولكن كيف تثبت الجريمة؟

ولكن الجريمة لا تثبت في الإسلام بمجرد الدعوى أو الاشتباه أو الاتهام، ولا يمكن إنزال العقوبة لمجرد الاشتباه أو الاتهام، ولكن لابد من البينة، وهي: إما شهود العيان أو إقرار المعى عليه، فلا تثبت الجريمة إلا بشهادة أو

إقسرار، وهل تشبت الجسريمة بالصورة الفوتوغرافية، كان توجد صورة فيديو لرجل يزنى أو يقتل أو يسرق، أو نحو ذلك؟

الجواب: لا: لأن هذه الصورة يمكن تركيبها على أحداث لم يفعلها صاحب الصورة وهي ما تسمى بالدبلجة، ولذلك لا تثبت بها الجريمة والقانون الوضعي يأخذ بذلك، وهل تثبت الجريمة بالصوت المسجل عبر مكالمة هاتفية، ونحو ذلك،

الجواب: لا تثبت أيضًا بذلك؛ لما وصل إليه العلم الحديث من تقطيع العبارات، وتركيب الأصوات، بل ومقاطع الكلمات أيضًا، والتقديم والتأخير فيها.

#### ومن هناه

فلا يجوز إلصاق التهم بالإسلام والمسلمين لمجرد الاشتباء أو الاتهام، وهل يمكن في هذا العالم المتطور أن نثبت الجريمة بشهادة أو اقار؟

نعم أضرب لك على ذلك مثالاً واحدًا: هذا مجرم أوراقه الآن موجودة اسام محكمة بلجيكا لمحاكمته كمجرم حرب.

- 0 الاسم: أريل شارون.
- 0 الإقامة: فلسطين المحتلة.
- الجريمة: هذه حصيلة سنة واحدة من جرائمه التي ثبتت بشهود العيان وبإقرار منه، بالإضافة إلى الصوت والصورة.
  - O قتل: ٥٦٠ فلسطينيًا.
  - ٥ جرح: ٢٥ الف جريح.
- O اعتقال: ١٦٠٠ فلسطيني حتى لا يدافعوا عن أرضهم.
- خسائر: خمسة ملايين ونصف المليون دولار.
  - قصف وهدم: ٥٠٠ منزلاً فلسطينيا.
- قطع: ۲۰۳ آلاف شبجرة، منها ۲۰ آلف شجرة زيتون مثمرة.
  - 0 إتلاف: ١٢٥٠ خلية نحل.
  - 🔾 إحراق: ١٠٠٠ سيارة خاصة.
    - O قتل: ٧٤ مزرعة حيوانية.

O قتل: الف رأس غنم.

○ قتل: ٥٠ رأس يقر.

O اليس هذا هو الإرهاب بعينه؟

إذا لم يكن هذا إرهابًا، فما هو الإرهاب إذًا؟ والكل صامتون.

ما قوم لا تتكلموا

إن الكلام محرم

ودعوا التفهم جانبا

فالخير الاتفهموا

ناموا ولا تستيقظوا

ما فاز إلا النوم

إن قيل إن نهاركم

ليل فقولوا مظلم

او قیل هذا شهدکم

مر فقولوا علقم

او قيل ماذا تستحقُّ

قُ ون ف ق ولوا نعدم

هدا الحن أراد أن

القاه عيش مكرم

رابعًا: لأن افغانستان حرمت التدخين، ومنعت تصنيعه أو استيراده.
خامسًا: لانها منعت استعمال التلفاز على شعبها! حتى لا تلتقط القنوات الشيوعية المجاورة وهي تبث أشياء إباحية، فقال الأعداء: هذا تقييد للحريات.
في حين أن الصين حينما حرمت على شعبها استخدام شبكات الإنترنت الغربية حتى

المرأة.

لا تؤثر على ثقافة الشعب الصيني لم يقل هؤلاء شيئاً. سادسًا: لأنهم حطموا الأصنام التي يقدسها البوذيون، ورأوا أن وجودها في بلاد الإسلام ينافى التوحيد، فقال الأعداء: إنهم

الخمان لم يقولوا بأنه يتعارض مع حرية

قضوا على تراث شعبي للإنسانية. سابعًا: أصدروا قرارًا بقصريم زراعة الأفدون أو التجارة فيه.

تامنًا: أنشاوا إذاعة في كابول اسموها اصوت الشريعة، تُعلم الناس أحكام دينهم.

تاسعا: قاموا بطرد المنظمات الصليبية التي تدعوا إلى النصرانية داخل أفغانستان تحت شعار المساعدات الإنسانية والإغاثة، الدولية بلغت (٢٤٠) منظمة، أعلنت صحيفة فرينتر بوست، الصادرة في بيشاور باكستان باللغة الإنجليزية في عددها الصادر ١٠ دسمبر ١٩٩٧ أن منظمة «ncqmem».

قد نجحت في تنصير مائة الف افغاني خلال السبعة أعوام الماضية (١٩٩٠–١٩٩٧).

عاشرًا: إلغاء المحاكم المدنية، وإنشاء المحاكم الشرعية.

حادي عشر: إلغاء البنوك الربوية، وإنشاء البنوك الإسلامية، كل هذا أغاظ الغرب الملحد، وجعله يفكر في طريقة للتخلص بها من أفغانستان المسلمة، فكان ما كان.

﴿ وَاللَّهُ غَالِبُ عَلَى أَمْرِهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾. حان من الممكن أن يقبضوا على منفذي الحادث بطريقة أو باخرى من الوسائل الحديثة المتاحة، وما أكثرها، ولكنهم لا يريدون ذلك، إنهم يريدون تدمير أفغانستان المسلمة، وقتل شعبها الصامد... لماذا؟

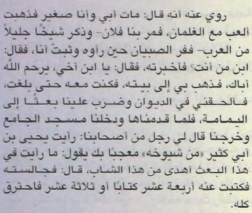
لماذا أفغانستان بالذات، لأمور:

أولاً: لأنها أعلنت التطبيق الشامل للشريعة الإسلامية في أراضيها.

ثانيًا: لأنها رفضت الولاء للشرق أو الغرب، وحعلت ولاءها لله ورسوله والمؤمنين.

ثالثًا: لأنها فرضت الحجاب الإسلامي على نساء.

فقالوا: هذا يتنافى مع حرية المرأة، في حين أن تونس حينما فرضت على المرأة المسلمة كشف شعرها في الشارع، لم يقولوا: إنه يتعارض مع حرية المرأة، وحينما طردت تركيا نائبة من البرلمان بعد وصولها إليه عن طريق ديمقراطيتهم طردوها من أجل لبسها



■ صفته: قال محمد بن عبدالرحمن السلمي: رأيت الأوزاعي فوق الربعة، خفيف اللحم، به سمرة، بخضب بالحناء.

■ عبادته: قال الوليد بن مسلم: رأيت الأوزاعي يثبت في مصلاه يذكر الله حتى تطلع الشمس ويخبرنا عن السلف أن ذلك كان هديهم، فإذا طلعت الشمس قام بعضهم إلى بعض فافاضوا في ذكر الله والتفقه في دينه.

قال أمية بن زيد: كان قد جمع العبادة والعلم والقول بالحق.

قال الوليد بن مزيد: كان الأوزاعي من العبادة على شيء ما سمعنا باحد قوي عليه، ما أتى عليه زوال قط إلا وهو قائم يصلى.

قال الوليد بن مسلم: ما رأيت أكثر اجتهادًا في العدادة من الأوزاعي.

وعن سلمـة بنَّ سـالام قـال: بزل الأوزاعي على أبي ففرشنا له فراشاً فاصبح على حاله.

#### ثناء العلماء عليه

□ قال إسماعيل بن عياش: سمعت الناس يقولون في سنة أربعين ومائة: الأوزاعي اليوم عالم الأمة.

□ قال أبو مسهر: حدثنا سعيد قال: الأوزاعي هو عالم أهل الشام، وسمعت محمد بن شعيب يقول: قلت لأمية بن زيد: أين الأوزاعي من مكحول قال: هو عندنا أرفع من مكحول.

□ قال الذهبي: بلا ريب هو أوسع دائرة في العلم من مكحول.

□ قال مالك: الأوزاعي إمام يُقتدى به.
 □ قال أبو إسحاق الفزارى: ما رأيت مثل



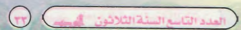


### بقلم :مجدي عرفات

#### 🔳 نسبه:

هو أبو عمرو عبدالرحمن بن عمرو بن يحمد الأوزاعي شيخ الإسلام وعالم أهل الشام، كان يسكن بمحلة الأوزاع قريبًا من دمشيق، ثم تحول إلى بيروت مرابطًا بها إلى أن مات.

> ■ مـولده : قـيل: كـان مولده ببعلبك سنة



الأوزاعي والثوري. فأما الأوزاعي فكان رجل عامة، وأما الثوري فكان رجل خاصة نفسه، لو خيرت لهذه الأمة لاخترت لها الأوزاعي- يريد الخلافة.

□ قــال الخــريبي: كــان الأورعي أفـضل أهل
 زمانه.

□ قال الشافعي: ما رأيت رجلاً أشبه فقهه بحديثه من الأوزاعي.

□ قال العباس بن الوليد بن مزيد: فما رأيت أبي يت عجب من شيء في الدنيا تعجبه من الأوزاعي، فكان يقول: سبحانك تقعل ما تشاء، كان الأوزاعي يتيمًا فقيرًا في حجر أمه تنقله من بلد إلى بلد، وقد جرى حكمك فيه أن بلغته حيث رأيته، يا الأوزاعي في نفسه، ما سمعت منه كلمة قط فاضلة إلا احتاج مستمعها إلى إثباتها عنه، ولا رأيته ضاحكًا قط حتى يقهقه، ولقد كان إذا أخذ في ذكر المعاد أقول في نفسي: ترى في المجلس قلب لم يبك المعاد أقول في نفسي: ترى في المجلس قلب لم يبك عديا، كان سبال عن الشيء عندنا فيه الأثر فيرد—

ير □ قال صدقة بن عبدالله: ما رأيت أحدًا أحلم ولا أكمل ولا أحمل فيما حمل من الأوزاعي.

والله- الجواب كما هو في الأثر لا يقدم منه ولا

□ قال إسحاق بن راهويه: إذا اجتمع الثوري والأوزاعي ومالك على أمر فهو سنة.

□ قال الذهبي: بل السنة ما سنه النبي والخلفاء الراشدون من بعده، والإجماع هو ما أجمعت عليه علماء الأمة قديمًا وحديثًا، فمن شذ عن الإجماع من التابعين أو تابعيهم لقول باجتهاده احتُمل له، فأما من خالف الثلاثة المذكورين من كبار مراد إسحاق أنهم إذا اجتمعوا على مسالة فهو حق عالبًا كما نقول اليوم: لا يكاد يوجد الحق فيما اتفق عليًا المحتهاد الأربعة على خلافه مع اعترافنا بأن أئمة الاجتهاد الأربعة على خلافه مع اعترافنا بأن اتفاقهم على مسألة لا يكون إجماع الأمة، ونهاب أن نجرم في مسألة اتفقوا عليها بأن الحق في خلافها. قال الوليد بن مسلم: ما كنت أحرص على السماع من الأوزاعي حتى رأيت رسول الله ﷺ في المنام إلى جنبه، فقلت: يا رسول الله، عمن أحمل العلم؟ قال: عن هذا، وأشار إلى الأوزاعي.

□ قال الفريابي: اجتمع سفيان والأوزاعي

وعداد بن كثير بمكة، فقال سفيان: يا أبا عمرو، حدثنا حديثك مع عبدالله بن على- يعنى عم السفاح- فقال: لما قدم الشيام وقتل بني أمية جلس يومًا على سريره وعبّى أصحابه أربعة أصناف: صنف بالسيوف المسلولة، وصنف معهم الجرزّةُ (من السلاح عمود من الحديد)، وصنف معهم الأعمدة، وصنف معهم الكافرْكُوب، ثم بعث إلى، فلما صرت إلى الباب أنزلوني عن دابتي وأخذ اثنان معضدى وادخلوني بين الصغوف حتى اقاموني يحيث يسمع كلامي، فقال لي: أنت عبدالرحمن بن عمرو الأوزاعي قلت: نعم، أصلح الله الأمير، قال: ما تقول في دماء بني أمية قلت: قد كان بينك وبينهم عهود، وكان ينبغي أن تفوا بها، قال: ويحك، أجعلتني وإياهم لاعهد بيننا فأجهشت نفسي وكرهت القتل، فذكرت مقامي بين يدى الله فلفظتها، فقلت: دماؤهم عليكم حرام، فغضب وانتفخت أوداجه واحمرت عيناه، فقال لي: ويحك، ولِمَ قلت: قال رسول الله ﷺ: «لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث: الشيب الزاني، والنفس بالنفس، و التارك لدينه،. قال: ويحك، أو ليس الأمر لنا ديانة؟ قلت: كيف ذاك قال: اليس كان رسول الله 👺 أوصى لعلى؟ قلت: لو أوصى إليه لما حكم الحكمين، فسكت وقد اجتمع غضبًا، فجعلت أتوقع رأسي سقط بن يدى، فقال بيده هكذا أوما أن أخرجوه، فخرجت، فما أبعدت حتى لحقني فارس، فنزلت وقلت: قد بعث ليأخذ رأسى أصلى ركعتين، فكبرت، فجاء وأنا أصلى فسلّم وقال: إنّ الأمير بعث إليك هذه الدنانير، قال: ففرقتها قبل أن أدخل بيتي.

□ قال الذهبي: كان أهل الشام ثم أهل الأندلس على مسذهب الأوزاعي مسدة من الدهر، ثم فني العارفون به وبقي منه ما يوجد في كتب الخلاف.

- عن الهقل بن زياد أن الأوزاعي وعظ فقال في موعظته: (أيها الناس، تقووا بهذه النعم التي أصبحتم فيها على الهرب من نار الله الموقدة التي تطلع على الأفئدة، فإنكم في دار الثواء فيها قليل وأنتم مرتحلون وخلائف القرون ألذين استقالوا من الدنيا زهرتها، كانوا أطول منكم أعمارًا وأجد أجسامًا وأعظم أثارًا فجددوا الجبال، وجابوا الصخور، ونقبوا في البلاد مؤيدين ببطش شديد، وأجسامهم كالعماد، فما لبثت الأيام والليالي أن

طوت مدتهم وعفت أثارهم وأخوت منازلهم وأنست نكرهم، فما تحس منهم من أحد ولا تسمع لهم ركزًا، كانوا بلهو الأمل آمنين ولميقات يوم غافلين ولصباح قوم نادمين، ثم إنكم قد علمتم ما نزل بساحتهم بياتًا من عقوبة الله فأصبح كثير منهم في ديارهم جاثمين، وأصبح الباقون ينظرون في آثار نقمة وزوال نعمة، ومساكن خاوية، فيها آية للذين يخافون العذاب الآليم وعبرة لمن يخشى، وأصبحتم في أجل منقوص ودنيا مقبوضة في زمان قد ولى عفوه، وذهب رخاؤه فلم يبق منه إلا حُمة شررً وصندابة كدر، وأهاويل غير وأرسال فتن وردالة

- عليك باثار من سلف وإن رفضك الناس، وإياك وآراء الرجال وإن زخرفوه لك بالقول، فإن الأمر ينجلي وأنت على طريق مستقيم.

- قال لبقية بن الوليد: لا تذكر أحدًا من أصحاب نبيك إلا بخير، يا بقية، العلم ما جاء عن أصحاب محمد ﷺ، وما لم يجئ عنهم فليس بعلم.

 لا يجتمع حب علي وعثمان رضي الله عنهما إلا في قلب مؤمن.

- كنا نقول- والتابعون متوافرون-: إن الله فوق عرشه، ونؤمن بما وردت به السنة من صفاته.

- إذا اراد الله بقوم شرًا فتح عليهم الجدل ومنعهم العمل.

- من أكثر ذكر الموت كفاه اليسير، ومن عرف أن منطقه من عمله قل كلامه.

- كتب المنصور للأوزاعي: أما بعد.. فقد جعل أمير المؤمنين في عنقك ما جعل الله لرعيته قبلك في عنقه ما جعل الله لرعيته قبلك في عنقه فاكتب إليه: أما بعد.. فعليك بتقوى الله، وتواضع يرفعك الله يوم يضع المتكبرين في الأرض بغير الحق، واعلم أن قرابتك من رسول الله على لا تزيد حق الله عليك إلا عظمًا ولا طاعته إلا وجوبًا، إن المؤمن يقول قليلاً ويعمل كثيرًا، وإن المنافق يقول كثيرًا وبعمل قليلاً.

■ وفاته: توفي رحمه الله سنة سبع وخمسين امائة.

#### مصادرهذه الترجمة

١- تهذيب التهذيب.

٢- سير أعلام النبلاء.

## تبيهات العائمات

إن مما بنبغي على الأخت المسلمة أن تحذره:

- انشخال آلمراة أغلب وقتها في المطبخ وعدم استغلال هذه المناسبات العظيمة في التزود من طاعة الله جل وعلا، والواجب عليها استغلال هذه المناسبة وعدم الانشغال في غيرها.

- تحرُّج بعض النساء في وضع الحناء في نهار رمضان ظنًا منهن أن ذلك يفسد الصيام، مع أن الحناء ليست من المغطرات.

- بعض النساء إذا صلت مع الإمام وكانت مسبوقة بركعة أو ركعتين فإنها تسلم مع الإمام ولا تقضي ما فاتها، فالواجب عليها أن تكمل ما فاتها من الركعات.

- عدم التراص في الصلاة وعدم تسوية الصفوف ووجود الفرجات والخلل في الصفوف إذا قدم النساء للصلاة في المسجد.

- بعض النساء في وقت النفاس قد تطهر قبل الأربعين، ومع ذلك لا تصوم حتى تكمل الأربعين، والواجب على المرأة إذا انقطع عنها الدم في أيام النفاس أن تصوم وتصلى ولو قبل الأربعين.

- تظن بعض النساء أنها إذا طهرت من عادتها قبيل الفجر ولم تتمكن من الغسل حتى أذن الفجر أنه لا يصح صومها وهي لم تغتسل من عادتها، والصواب أن صومها صحيح ويجوز لها الاغتسال بعد أذان الفجر.

- اجتهاد بعض النساء في الطاعة في شهر رمضان، فإذا جاءت إحداهن العادة الشهرية تركت جميع الطاعات، مع أن هناك الكثير من الأعمال الصالحة كالدعاء والذكر والاستغفار والتسبيح والصدقات والصلاة على رسول الله على وصلة الاقارب والإحسان إلى الناس وحفظ اللسان... إلى أخره.

- تطيب بعض النساء عند حضورهن إلى المساجد

لأداء صلاة التراويح، وقد نهى رسول الله 🌞 عن ذلك.

- بعض النساء يتبخرن إذا حضرن إلى الصلاة في المسجد، وهذا من التطيب المنوع.

 خروج الكثير من النساء إلى الأسواق في شهر رمضان بكثرة، وخصوصًا في العشر الأواخر بحجة شراء الملابس للعيد، وهذا فيه فتنة للخلق ومضيعة للوقت، وارتكاب للمحظور، وتفويت للأجر.

وصلى الله على نبينا محمد وعلى أله وسلم.

# واحدالت واحدالت واحدالت واحدالت واحدالت واحدالت

## نوادر ولطائف

- قــال إبراهيم الذخـعي لسليــمــان الأعــمش- وأراد أن يماشــيـه-: إن الناس إذا رأونا معا قالوا: أعمش وأعور، قال: وما عليك أن ياثموا ونؤجر، قال: وما علينا أن يسلموا ونسلم.
- عن الشعبي قال: شهدت شريصًا وجاءته امراة تخاصم رجلاً فارسلت عينيها فبكت، فقلت: يا أبا أمية، ما أظن هذه البائسة إلا مظلومة، فقال: يا شبعبي، إن إخوة يوسف حاءوا أباءهم عشاء ببكون.
- كان اعرابي يصلي، فاخذ قوم يمدحونه ويصفونه بالصلاح، فقطع صلاته، وقال: مع هذا إنى صائم.

## م ومواد

ن قسال إبو الترداء: ابن أيم، عليك تفسك، قابته من تتجع منا يرى في الناس، يطل حرنه

 وقال هذه عاد وقد مبلات ما يين عدن إلى عمان اموالا و او لادا، فمن يشتري مني تركة ال باد بدرهمن.

كناد بدرهماي. O قال ابن عباس: لو قال لي فرعون: بارك الله فيك نقلت: وفيك. [«السلسلة (٧٠٤)].

٥ قبال الشخصيل بن عيباض طوبي ان استوحش من الناس وائس بربه وبكي على خطيئته.

عالوا: من كثر كلامه كثر سقطه، ومن ساء خلقه قل: صينقه

اقال يونس بن عبيد: كسبت في هذه السوق ستين الف درهم ما عنها درهم إلا وأنا أخاف أن أسال عنها. 

O قبال بكر بن عبيدالله المؤني: أحسوج الناس إلى لطمة: من دُعي إلى وليمة فذهب معه أخر، وأحوج الناس إلى لطمتين رجل بخل دار قوم فقيل له: أجلس هامنا، فقال: لا، بل هاهنا، وأحوج الناس إلى ثلاث لطمنات رجل قدم إليه طعاء، ققبال: لا أكل حيى بجلس معي رب

## من أقوال السلف

- قال أوس بن عبدالله: نقل الحجارة على المنافق أهون من قراءة القرآن.
- قال بديل بن ميسرة: الصيام معقل العابدين.
- قَالَ عَبِدالله بِنْ مسعود رضي الله عنه: ليس العلم بكثرة الرواية، ولكن العلم الخشية.
- قال سفيان الثوري: ليس عمل بعد الفرائض أفضل من طلب العلم.
- قال حنيفة بن اليمان: كل عبادة لم يتعبدها أصحاب رسول الله ﷺ فلا تتعبدوها فإن الأول لم بدع للآخــر

## من أمثال العرب

☐ إن الجواد قد يعثُر. يضرب لمن يكون الغالب عليه فعل الجميل، ثم تكون منه الزلة.

## قالوا في وصف البخلاء

إذا كسر الرغيف بكى عليه
بكا الخنساء إذ فُجعت بصنور
ودون رغيفه قلعُ الثنايا
وضربُ مثل وقعة يوم بدر
قالوافيمن كسل عن طلب العلم
لو كان نور العلم يُدرَك بالمنى
ما كان يبقى في البرية جاهل
اجهد ولا تكسل ولا تك غافلاً

الهجه العدد التاسع السنة الثلاثون

## وصايا الى طالب العلم

□ كن سلفيًا على الجادة؛ طريق السلف الصالح من الصحابة رضى الله عنهم فمن بعدهم، فمن قفى أثرهم في جميع أبواب الدين، من التوصيد، والعبادات ونحوها، متميزًا بالتبرام أثار رسبول الله 🎏 وتوظيف السنن على نفسك وترك الجدال والمراء والخوض في علم الكلام، ومسا يجلب الأثام، ويصد عن الشرع، كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية: وأهل السنة؛ نقاوة المسلمين، وهم خيير الناس للناس. فالزم السميل: ﴿ وَلاَ تُتَّبِعُوا السُّيلَ فَتَقَرُقُ بِكُمْ عَنِ سَبِيلِهِ ﴾.

## كتب الحديث

□ أول كـتـاب جُـمع في الحديث الكتاب الذي أمر الخليفة الأموى عمرين عيدالعزيز يتدوينه ولم يُعرف له خيرٌ بعد، ثم أخذ العلماء يدونون فيه بحض الخليفة أبي جعفر وأولاده، فدون الإمام مالك معوطاه، ولما اشتدت رغبة الناس في طلب الحديث وضع كشير من الزنادقة والسهود المتظاهرين بالإسلام كثيرًا من الأحاديث، فتحرد لها الأئمة الأعلام، وبينوا صحيحها من فاسدها، كإسحاق بن راهويه وتلميذه محمد بن إسماعيل البخاري الذي دون كتابه في الأحاديث الصحاح فقط، وتبعه تلميذه مسلم بن الحجاج، وكذا أصحاب السنن، وهم: أبو داود، والنسائي، والترمذي، وابن ماحه، ومسند الإمام أحمد.

## مصطلحات تهم طالب العلم

١- الأجزاء الحديثية: هي عبارة عن الكتب التي جمع فيها أحاديث شخص واحد من الصحابة أو من بعدهم إلى زمن المؤلف.

٢- الأمالي: وهو أن يقعد عالم وحوله تلامذته بالمحابر والقراطيس فيتكلم العالم يما فتح الله عليه من العلم ويكتب التلامذة فيصبر كتائا ويسمونه الاملاء والأمالي.

٣- الأطراف: هي التي تقتصر فيها على طرف من الحديث بشير إلى بقيته.

٤- الطبقات: هي مما يعلق بالمصادر الحديثية المحضة، وتشتمل على ذكر الشيبوخ وأحوالهم، ورواباتهم طبقة بعد طيقة وعصرا بعد عصر إلى زمن المؤلف.

٥ الستخرجات: وهي المصادر التي تعنى باستخراج احاديث مصدر ما من مصادر السنة بإسناد آخر للمستخرج من طريق غير طريق صاحب المصدر الأصلي، لكن يجتمع معه في شيخه أو فيمن فوقه.

🗆 روى عن أبى بن كعب رضى الله عنه قال: عليكم بالسبيل والسُّنَّة فإنه ليس من عَسْدِ على سبدل وسنة ذُكَرَ الرحمن تبارك وتعالى ففاضت عيناه من خشية الله فتمسه النار. وليس من عيد على سبيل وسنة ذكر الرحمن فاقشعر جلده من مخافة الله إلا كان مثله كمثل شجرة بيس ورقها فبينا هي كذاك إذ أصابتها الربح فَتَحَاتً عنها ورقها، وإنَّ اقتصادًا في سبيل وسنَّة، خير من اجتهاد في خلاف سييل وسنة، فانظروا أعمالكم إن كانت احتهادًا أو اقتصادًا فلتكن على منهاج الأنساء وسنتهم.

# فَحَل لَيَالِي الْعَشْرِ الْأُواخِرِ مِن رَسِحُ

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهديه إلى يوم الدين، وبعد:

فإن الله تعالى فضلً بحكمته بعض الأزمنة على بعض، وجعل منها مواسم للتجارة الرابحة معه سبحانه، فكما فضل شهر رمضان على بقية الشهور، فقد جعل العشر الأواخر منه أفضل لياليه، وأيامها أكمل أيامه، وخصها عن بقية أيام الشهر ولياليه بخصائص ومزايا.

ومن أظهر هذه الخصائص وأهمها:

يتمثل ذلك في إحياء الليل كله، والجد، وشد المئزر، وإيقاظ الأهل لشبهود هذا الخير وعدم الحرمان منه، ورَدَ ذلك في الحديث المتفق عليه من رواية أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت: «كان رسول الله ﷺ إذا دخل العشر أحيا الليل، وأيقظ أهله، وجد، وشد

المئزر». وهذا لفظ مسلم.

فأنت ترى أيها المسلم أيها الصائم مبالغته صلوات الله وسلامه عليه في الاجتهاد، حتى إنه كان يشد مئزره، كناية عن اعتزال النساء، أو كناية عن الاجتهاد، وهذا من الأسوة الحسنة، صلوات الله وسلامه عليه، يدل على مبادرته واغتنامه الأوقات الفاضلة واجتهاده في طاعة ربه.

ثانيًا: ومن خصائص هذه العشر ومزاياها أن جعل سبحانه فيها ليلة القدر، وهذه الليلة قد خصها الله سبحانه وتعالى بخصائص منها:

١- أنه سبحانه أنزل فيها القرآن الكريم،
 قـال تعـالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَـدْرِ﴾
 [القدر: ١]، وقال تعالى: ﴿حم. وَالْكِتَابِ الْمُبِينِ.
 إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَارِكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنذرِينَ ﴾
 [الدخان: ١-٣].

قال ابن عباس وغيره: «أنزل القرآن جملة واحدة إلى سماء الدنيا ليلة القدر، ثم نزل بعد ذلك منجمًا بحسب الوقائع في ثلاث وعشرين سنة على رسول الله ﷺ. [تفسير ابن كثير].

٢- وصفها بانها خير من الف شهر:
 ﴿ لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مَنْ الْفِ شَهْرِ ﴾ [القدر: ٣].

٣- وصفها بأنها مباركة، قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَالْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَّارَكَةٍ ﴾.

إنها تنزل فيها الملائكة والروح: ﴿تَنَزَلُ الْمَلائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِّن كُلِّ أَمْرِ﴾

# على قيلية القيول

بقلم: كرياحسيني

[القدر: ٤]. قال ابن كثير في «تفسيره»: أي يكثر تنزل الملائكة في هذه الليلة لكثرة بركتها، والملائكة يتنزلون مع تنزل البركة والرحمة، كما يتنزلون عند تلاوة القرآن، ويحيطون بحلق الذكر، ويضعون أجنحتهم لطالب العلم بصدق تعظيمًا له، وأما الروح فالمراد منه هنا جبريل عليه السلام، فيكون من عطف الخاص على العام. [ابن كثير «تفسير سورة القدر»].

ه- وصفها بانها سلام، اي سالم لا يستطيع الشيطان أن يعمل فيها سوءًا أو يعمل فيها سوءًا أو يعمل فيها الأمور وتقدر الآجال والأرزاق كما قال قتادة، أو تُسلّم فيها الملائكة على أهل المساجد حتى يطلع الفجر، كما قاله الشعبي. [تفسير ابن كثير بتصرف].

7- وصفها بانها يُفْرَق فيها كل أمر حكيم؛
أي يُفْصلُ من اللوح المحفوظ إلى الكتبة أمر
السنة وما يكون فيها من الأرزاق والأجال، وما
يكون فيها من كل أمر محكم لا يبدل ولا يغير،
وذلك مما سبق علمُ الله تعالى به وكتابته له،
ولكن يظهر للملائكة ما سيكون فيها ويأمرهم
بفعل ما هو من وظيفتهم. [ابن كثير، تفسير
سورة الدخان].

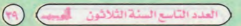
٧- أن من قامها إيمانًا واحتسابًا غفر الله له ما تقدم من ذنبه، كما جاء في حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي قال: «من صام رمضان إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه، ومن قام ليلة القدر إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه». [متفق عليه].

وقوله: «إيمانًا واحتسابًا» قال ابن حجر: أي تصديقًا بوعد الله بالثواب عليه، وطلبًا للأجر لا لقصد آخر من رياء أو نحوه. [«فتح الداري» (٢٥١/٤)].

وبعد، ففي هذا ترغيب للمسلم وحث له على قيام ليلة القدر، وابتغاء وجه الله بذلك، والاقتداء برسول الله في التماسها وتحريها، فقد ثبت في الصحيح عنه أنه اعتكف العشر الأول ثم الأوسط ثم الأخير، وفي ذلك كله يلتمس ليلة القدر حتى أكد أنها في العشر الأخير، وهي في أوتار العشر أكد؛ لحديث عائشة رضي الله عنها، أن رسول الله في الوتر من العشر الأواخر». [رواه البخاري].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله:

«لكن الوتر يكون باعتبار الماضي، فتطلب ليلة
إحدى وعشرين، وليلة ثلاث وعشرين، وليلة
خمس وعشرين، وليلة سبع وعشرين، وليلة
تسع وعشرين، ويكون باعتبار ما بقي كما قال
النبي عنه: «لتاسعة تبقى، لسابعة تبقى،
لخامسة تبقى، لثالثة تبقى» فعلى هذا إذا
كان الشهر ثلاثين يكون ذلك ليالي الأشفاع،
كان الشهر ثلاثين يكون ذلك ليالي الأشفاع،
أربع وعشرين سابعة تبقى، وهكذا فسره ابو
سعيد الخدري في الحديث الصحيح، وهكذا
قام النبي في الشهر، وإذا كان الأمر هكذا
فينبغي أن يتحراها المؤمن في العشر الأواخر
جميعه». [«مجموع الفتاوى» (٢٨٤/٢٥، ٢٨٥)].



حديث ابن عمر؛ أن رجالاً من أصحاب النبي أروا ليلة القدر في المنام في السبع الأواخر، فقال رسول الله ﷺ: «أرى رؤياكم قد تواطأت في السبع الأواخر، فمن كان متحريها فليتحرها في السبع الأواخر». [متفق عليه].

وفي حديث مسلم: «التمسوها في العشر الأواخر، فإن ضعف أحدكم أو عجز فلا يُغْلَبَنُ على السبع البواقي».

وقد اختلف العلماء في تعيينها أي ليلة من ليالي العشر، بناءً على اختلاف الأدلة فيها، ورجح بعض العلماء أنها تنتقل وليست في ليلة معينة كل عام.

قال النووي رحمه الله: «وهذا هو الظاهر المختار لتعارض الأحاديث الصحيحة في ذلك، ولا طريق إلى الجمع بين الأحاديث إلا بانتقالها». [«المجموع»]. وذكر أنه رجمه المزني وابن خزيمة، وكذلك رجمه الحافظ ابن حجر في «فتح الباري».

ولعل الحكمة في إخفاء هذه الليلة هي أن يجتهد العباد في طلبها، ويجدوا في العبادة، كما أخفيت ساعة الجمعة وغيرها.

فينبغي للمؤمن أن يجتهد في أيام العشر ولياليها طلبًا لليلة القدر، اقتداءً بنبينا هي وأن يجد في الدعاء والتضرع إلى الله، ومما ورد من الدعاء في تلك الليلة ما روت عائشة رضي الله عنها قالت: قُلْتُ: يا رسول، أرأيت إن وافقت ليلة القدر ما أقول قال: قولي: «اللهم إنك عفو كريم تحب العفو فاعف عني». [رواه أحمد والترمذي وابن ماجه، واللفظ للترمذي، وقال: حسن صحيح].

ثالثًا: اختصاص الاعتكاف فيها بزيادة الفضل على ما سواها من أيام السنة.

والاعتكاف: لزوم المسجد لطاعة الله تعالى، ولقد كان رسول الله على يعتكف هذه العشر كما صحت بذلك الأحاديث، وكان الله أراد أن يعتكف صلى الفجر ثم دخل

معتكفه، كما جاء في الصحيحين من حديث عائشة.

وقال الأئمة الأربعة وغيرهم رحمهم الله جميعًا -: يدخل قبل غروب الشمس، وأولُوا الحديث على أن المراد أنه دخل المعتكف وانقطع وخلا بنفسه بعد صلاة الصبح، لا أن ذلك وقت ابتداء الاعتكاف. [انظر شرح النووي لصحيح مسلم، وفتح الباري].

ويسن للمعتكف الأشتغال بالطاعات، من قراءة قرآن، وذكر، وتسبيح، وصلاة، ونحوها. ويحرم عليه الجماع ومقدماته؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلاَ تُبَاشِرُوهُنُ وَأَنتُمْ عَاكِفُونَ فِي الْمَسَاجِدِ ﴾ [العقرة: ١٧٧].

ولا يضرج من المسجد إلا لحاجة لا بد منها، ولا يمكن فعلها في المسجد؛ لقول عائشة رضي الله عنها: «كان النبي الله عنها: «كان النبي الله إلى رئسه فأرجّله، وكان لا يدخل البيت إلا لحاجة الإنسان». [متفق عليه، واللفظ لمسلم].

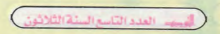
وللمعتكف أن يجلس مع أهله أو غيرهم ممن يأنس به ويتحدث إليه في مباح قليلاً من وقته، فقد ثبت في الأصاديث الصحاح أن

آزواجه كن يزرنه، وربما اجتمعن عنده على.

قال بعض العلماء: وإن اشترط الخروج لعيادة مريض أو شهود جنازة فله الخروج، ولا يخرج لذلك بلا شرط، قالت عائشة رضي الله عنها: «إن كنت لأدخل البيت للحاجة والمريض فيه، فما أسال إلا وأنا مارة...» [رواه مسلم].

جعلنا الله من المسابقين إلى الخيرات، المتباعدين عن المنكرات والزلات، وعفر لنا ولوالدينا ولجميع المسلمين.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد واله وصحبه أجمعين.



# كنف يستقبل المسلم شغر بمضاف؟

## بقلم: أسامة العوضي

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، سيدنا ومولانا محمد وآله وصحبه وسلم أجمعين.. أما بعد:

فلا يخفى على كل مسلم ما يضيفه شهر رمضان البارك على المسلمين من الروحانية مما يجعلهم يقبلون على الخيربشتى أنواعه وتصغي أذانهم للمواعظ وتتصفح قلوبهم لها، مما يجعل تأثيرها عظيما جدا.

ومن المعلوم كذلك لدى كل مسلم ما لشهر رمضان من مكانة سامية في الإسلام، وكذلك ما للعمل الصالح فيه من قضل وقبول عند الله عز وجل.

لذلك وجب على كل مسلم عاقل أن يستعدد لا الشهر الكريم استعدادا يليق بمكانته التي منزه الله بها.

ومن هذا الاستعداد:

#### أولا: التوبة النصوح:

إن التوبة خير ما يستقبل به المسلم شهر المغفرة والرحمة، حيث جعل الله شهر رمضان شهر توبة ومغفرة ورحمة، ولقد رغب الإسلام أبناءه في التوبة النصوح في السنّة كلها، وجعل لها شروطًا يقبلها الله بها.

قال الله تعالى: ﴿ قُلْ يَا عِبَادِي الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى النَّهِ اللهِ يَغْفِرُ الذُّنُوبِ مَنْ يَغْفِرُ الذُّنُوبِ جَمِيعًا ﴾ [الزمر: ٥٣]. وقال تعالى: ﴿ إِلاَّ مَن تَابِ وَامَنَ وَعَملَ عَمَلاً صَالِحًا فَأُولَئِكَ بُبِدَلُ اللهُ سَيِّنَاتِهِمْ حسنات وَعَملَ عَمَلاً صَالِحًا فَأُولِئِكَ بُبِدَلُ اللهُ سَيِّنَاتِهِمْ حسنات وَكَانَ اللهُ عَفُورًا رَحِيمًا ﴾ [الفرقان: ٧٠].

وعن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما عن النبي أنه قال: (إن الله يقبل توية العبد ما لم يغرغر). [رواه ابن ماجه والترمذي، وقال: حديث حسن].

وعن أبي هربرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ: «والذي نفسي بيده، لو لم تذنبوا لذهب الله بكم ولجاء بقوم يذنبون، فيستغفرون الله، فيغفر لهم». [رواه مسلم].

> والاحاديث والآيات في ذلك كثيرة. شروط التوبة

قال الإمام النووي في «رياض الصالحين»: قال العلماء: التوبة واجبة من كل ذنب، فإن كانت المعصية بين العبد وبين الله تعالى لا تتعلق بحق أدمي فلها ثلاثة شروط:

أحدها: أن يقلع عن المعصية. الثاني: أن يندم على فعلها.

والثالث: أن يعزم أن لا يعود إليها أبدًا.

فإن فقد أحد الشروط الثلاثة لم تصح توبته.

وإن كانت المعصية تتعلق بادمي فشروطها أربعة، هذه الثلاثة، وأن يبرأ من حق صاحبها، فإن كان مالاً أو نحوه رده إليه، وإن كان حد قذف وتحوه مكنه منه أو طلب منه العفو، وإن كان غيبة استحله منها.

#### ثانيا: الاجتهاد في الأعمال الصالحة والمداومة عليها:

وعلى المسلم أن يجتهد في طاعة الله ولا يقصر، حيث إن الله ما خلقه إلا لتلك الطاعة، قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ النَّجِنُ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونَ ﴾ [الذاريات: ٥٦]، فإذا لم يطع العبد ربه صار عاصيًا وتاركًا للوظيفة التي من اجلها خلقه الله تعالى.

ويستطيع المسلم في شهر رمضان أن يعوض ما فاته ويدرك من سبقه، قال رسول الله ﷺ: من صام رمضان إيمانًا واحتسابًا عُفر له ما تقدم من ذنبه». [متفق عليه].

وقال عند: اإذا كان أول ليلة من شهر رمضان صُفدت الشياطين ومردة الجن، وغُلقت أبواب النار، فلم يفتح منها باب، وفتحت أبواب الجنة، فلم يغلق منها باب، وينادي مناد: يا باغي الخير أقبل، ويا باغي الشر أقصر، ولله عتقاء من النار، وذلك كل ليلة، [الترمذي وابن ماجه وابن خريمة، وقال الألباني: إسناده حسن].

ويجب على العبد المداومة على الإعمال الصالحة في رمضان وفي غير رمضان، حتى تصح توبته.

عن عائشة رضي الله عنها قالت: كأن النبي ته إذا صلى صلاة آحب أن يداوم عليها، وإذا غلبه نوم أو وجع عن قيام الليل صلى من النهار ثنتي عشرة ركعة. [رواه مسلم].

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله عنها وإن قل، [متفق عليه]. وإن قل، [متفق عليه].

فبادر اخي المسلم بالتوبة والرجوع إلى الله عز وجل، واعمل اعمالاً تنجيك من عذاب الله تعالى، في يوم كان شره مستطيراً، وداوم على الأعمال الصالحة يحبك ربك ويبارك سعيك ويعلي درجتك.

وصلى الله وسلم على سيدنا ومولانا محمد وعلى اله وصحبه وسلم أجمعين.

(1)

العدد التاسع السنة الثلاثون المسي



## بقلم: د. الوصيف على حزة

\*\* وصلاً بما سيق من أسياب نصر الأمة على أعدائها، نقول وبالله الثقة وعليه التكلان:

وأهم هذه الأوقات على الإطلاق شهر رمضان، فقد وقعت فيه معارك عظيمة؛ نحو ما وقع للرسول 👺 في غزوة بدر الكبرى، وتخبره ﷺ لشهر رمضان لهذه المناجزة، لما في هذا الشبهر من الفضل ونزول الملائكة وتصفيد الشياطين، وتقرُّب الناس إلى ربهم بجميع أنواع القرب؛ كالصوم وصلاة القيام والزكاة والتجاء الغالبية من المسلمين إلى الله بالتوبة والإنابة وتلاوة كتاب الله تعالى والاعتكاف وتحري ليلة القدر، وهذا من شانه أن ينظر الله تعالى إلى الأمة في جهادها النفسى، فيؤيدها في جهادها المالي والبدني، ويقهر العدو ويشتت شمله؛ ولذلك تخير الرسول على هذا الشهر المبارك لفتح مكة، فكان فتحًا مبينًا.

قال ابن القيم: هو الفتح الأعظم الذي أعز الله به دينه ورسوله وجنده وحزيه الأمين، واستنقذ به بلده وبيته الذي جعله هدى للعالمين من أيدى الكفار والمشركين، وهو الفتح الذي استبشر به أهل السماء وضربت أطناب عزه على مناكب الجوزاء، ودخل الناس به في دين الله افواجًا واشرق به وجه الأرض ضياءً وابتهاجًا. [ زاد المعاد ، (٢/١٦٠)].

وقد كان لهاتين الموقعتين أثار عظيمة غيرت مجرى التاريخ وحولت نصف سكان العالم إلى الإسلام، وأرست قواعد الحق والعدل، وأعلت راية التوحيد فوق رايات الوثنية، ولهذا فهم أصحاب رسول الله ﷺ من ذلك الذي صنعه رسول الله على من تحرى الأوقات

## الحلقة الرابعة

الفاضلة لمعاركه اختصاص شهر رمضان بذلك، فكانت معظم المعارك الفاصلة في تاريخ الأمة في هذا الشهر، مثل معركة القادسية بقيادة سعد بن أبي وقاص في رمضان عام ١٥هـ، وفتح بلاد النوبة بقيادة عبدالله بن أبي السرح رمضان عام ٣١هـ، وفتح الأندلس بقيادة طارق بن زياد رمضان عام ٩١هـ، وفتح عمورية بقيادة المعتصم عام ٢٢٣هـ في رمضان أيضًا، ومعركة عين حالوت بقيادة سيف الدين قطر رمضان عام ١٥٨هـ، وحرب العاشر من رمضان ١٣٩٣هـ.

ويقال على وجهين: الأول: الانعام على الغير.

والثاني: إحسان في فعله، وذلك إذا علم علمًا حسنًا أو عمل عملاً حسنًا، قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَانِ ﴾ [النحل: ٩٠]، فالإحسان فوق العدل، وذلك أن العدل أن يعطى ما عليه ويأخذ ما له، والإحسان أن يعطى أكثر مما عليه ويأخذ أقل مما له. اهـ. [الراغب الأصفهاني بتصرف (٢٣٦)].

وهو في الشرع: «أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك. وهو قطعة من حديث جبريل المشهور في «الصحيحين» عن رسول الله ﷺ.

وهذا يقتضي مطلق المراقبة لله جل وعلا في الأقوال والأفعال وفي السر والإعلان وفي جميع الأحوال. قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَنْكُمْ رَقَعِنًا ﴾ [النساء: ١]، ولذلك كانت درجة الإحسان أرقى من درجة الاسلام والايمان، فإذا ما حققها المسلمون اتصفوا بصفة الإحسان فاستحقوا النصر على عدوهم، قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُواْ وَالَّذِينَ هُم مُّحْسِنُونَ ﴾ [النحل: ١٢٨].

وهذه معية النصر والتأبيد والعون والتوفيق في



الهيب العدد التاسع السنة الثلاثون

الدنسا والأخرة: ﴿لَّذُسَ آحُسنُواْ الْحُسنْنَى وَزِيَادَةُ ﴾ [upim: ٢٦].

#### ١٠- أن يُؤمن بأن النصر من عند الله:

ليس لأحد في ذلك فضل من البشر، وإنما النصر بضاعة استأثر الله بها، ينصر من يشاء، ويخذل من بشاء، قال تعالى: ﴿قُلُ اللَّهُمُّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَن تَشْيَاءُ وَتَنزعُ الْمُلْكَ مِمْن تَشْيَاءُ وَتُعِزُّ مَن تَشْيَاءُ وَتُذِلُّ مَن تَشْمَاءُ بِيَدِكَ الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلُّ شَيَّءٍ قَدِيرٌ ﴾ [آل عمران:

قال السعدي رحمه الله: يأمر الله نبيه 🏂 أصلاً وغيره تبعًا أن يقول عن ربه معلنًا يتفرده يتصريف الأمور وتدبير العالم العلوي والسفلي واستحقاقه باختصاصه بالملك المطلق والتصريف المحكم، وأنه يؤتى الملك من يشاء وينزع الملك ممن يشاء، ويعز من يشاء ويذل من يشاء، فليس الأمر بأماني أهل الكتاب ولا غيرهم، بل الأمر أمر الله والتدبير له، فليس له معارض في تدبيره ولا معاون في تقديره، وأنه كما أنه المتصرف بمداولة الأيام بين الناس، فهو المتصرف ينفس الزمان. [«تفسير السعدي» (١٧٧/١)].

ولذلك قال رب العزة والجلال: ﴿ كُلُّ يُوْم هُو فِي شَأْنَ ﴾ [الرحمن: ٢٩]. قال الحافظ ابن كثير (٣٤٨/٤) من رواية ابن جرير عن منيب بن عبدالله بن منيب الأزدى، عن أبيه قال: ثلا رسول الله 🎏 هذه الآية: ﴿ كُلُّ تُوْم هُوَ فَي شَـَأْنُ ﴾، فقلنا: يا رسول الله، وما ذاك الشيان؛ قال: أن يغفر ذنبًا ويفرج كربًا ويرفع قومًا ويضع أخرين، رواه ابن أبي حاتم وابن عساكر.

قال ربنا جل وعز في محكم آياته: ﴿ وَمَا النَّصُّرُ إِلَّا منْ عند الله الْعَزيز الْحَكيم ﴾ [آل عمران: ١٢٦]، وهذا أوضح بيان وأظهر برهان، وتقديم المعمول به يفيد الحصر، ﴿ وَمَا النَّصَّرُ ﴾: أي أن المقصود- والله أعلم بمراده- أن النصر من عند الله وحده لا من عند غيره، ولا يشاركه فيه أحد؛ لأنه من مقتضى ربوبيته التي هي مطلق التصرف والتدبير في شئون الخلق.

ولما كان الأمر كذلك قال تعالى مضاطبًا أنبياءه وَ أُولِناءَهُ: ﴿ إِن تَنْصُرُكُمُ اللَّهُ فَلاَ غَالِبَ لَكُمٌ وَإِن يَخْذُلُكُمْ فَمَنْ ذَا الَّذِي يَنصُرُكُم مِّن يَعْدِهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَـتَـوكُل الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [آل عمران: ١٦٠].

(وقد ضمن ذلك الأمر بالاستنصار بالله والاعتماد عليه والبراءة من الحول والقوة، ولهذا قال: ﴿ وَعَلَّى اللَّه فَلْتَ تَـ وَكُلِ الْمُ وُّمنُونَ ﴾، وتقدم المعمول يؤذن بالحصر، أي: توكلوا على الله لا على غيره؛ لأنه قد علم

أنه هو الناصر وحده، فالاعتماد عليه توحيد محصل للمقصود، والاعتماد على غيره شرك غير نافع لصاحبه، بل ضار). اهـ. [السعدي (١٧٤/١)].

وقال تعالى: ﴿ وَكُفِّي بِاللَّهِ وَلِيًّا وَكُفِّي بِاللَّهِ نَصِيرًا ﴾ [النساء: ٤٥]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا لَكُمْ مَنْ دُونَ الله من وليِّ ولا نصير ﴾ [الشورى: ٣١]، وقال تعالى: ﴿ إِن تَنصُرُوا اللَّهُ يَنصُرُكُمْ وَيُثُبِّتُ أَقْدَامَكُمْ ﴾ [محمد:

ونصرة الله للعبد ظاهرة، ونصرة العبد لله هي نصرته لعباده، والقيام بحفظ حدوده ورعاية عهوده واعتناق أحكامه واحتناب نهيه والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، وبالجملة فإن اعتقد المسلمون أن النصر بيد الله عز وجل، وأيقنوا بذلك، ولم يعتمدوا على الشرق أو الغرب أو الوعود الكاذبة من الاستعمار القديم الإنجليزي أو الأمريكي، نصرهم الله عز وجل، فإنه لن تُصرر مقدساتهم إلا إذا لجأوا إلى ربهم واعتمدوا عليه، وعندئذ باتبهم نصر الله الذي بيده مقاليد السماوات والأرض.

فوضوح الغاية وسلامة القصد وصدق النية وتحديد الهدف يؤدى إلى علو الهمة ومضاء العزيمة واطمئنان النفس أنها تنال إحدى الحسنيين، قال تعالى: ﴿ قُلُ هَلُ تَرِينُصُونَ بِنَا إِلَّا إِحْدَى الْحُسْنَبُسُن وَنَحْنُ نَتَرَبُصُ بِكُمْ أَن يُصِيبِكُمُ اللَّهُ بِعَدَابٍ مَّنْ عِندِهِ أَوْ بأَنْدِينَا فَتَرَبُّصُواْ إِنَّا مَعَكُم مُتَّرَبِّصُونَ ﴾ [التوبة: ٥٢]، و ﴿ الْحُسْنَيَيْنَ ﴾ كما هو معلوم النصر أو الشهادة، وكالاهما تنشرح له النفس وتقريه العين، وأما من يقاتل في سبيل القوميات أو الأرض ونحوها فإنهم إذا لم يحققوا النصر حزنوا للموت والجراحة وعدوها مصائب، ولكن المؤمنين يعدون الأمر في كلا الصالين فورًا وفلاحًا.

قال 🛎 في الشهداء: «أرواحهم في جوف طير خضر لها قناديل معلقة بالعرش، تسرح من الجنة حيث شياءت، ثم تاوى إلى تلك القناديل، فياطلع عليهم ربهم اطلاعة فقال: هل تشتهون شبيئًا؟ فقالوا: أي شيء نشتهى ونحن نسرح في الجنة حيث شئنا، ففعل ذلك بهم ثلاث مرات، فلما رأوا أنهم لن يتركوا من أن يسالوا قالوا: يا رب، نريد أن ترد أرواحنا في أجسادنا حتى نقتل في سبيلك مرة أخرى، فلما رأى أن ليس لهم حاجة تركوا». [رواه مسلم].

ولهذا قال تعالى في حق الشهداء: ﴿ وَلا تَحْسَبَنُ الَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءُ عِنْدُ رَبِّهِمْ

يُرْزَقُونَ. فَرِحِينَ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِن فَضَّلِهِ وَيَسْتَنْشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ بِلَّحِقُواْ بِهِم مِّنْ خَلَّفِهِمْ أَلَّا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَّ هُمُّ تَحْزَنُونَ ﴾ [آل عمران: ١٦٩، ١٧٠]، فإذا كان المؤمن في الحالين حيًا مرزوقًا فرحًا مسرورًا آمنًا مطمئنًا، فهل يقاس بغيره من أهل الدنيا من اليهود الذين قال الله فيهم: ﴿ وَلَتَحِدَنَّهُمُّ أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَيَاةً وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرِكُواْ ﴾ [العقرة: ٩٦].

وبين المولى جل وعلا وضوح الغاية للمؤمنين، فقال: ﴿ الَّذِينَ آمَنُواْ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ الطَّاغُوتِ فَقَاتِلُواْ أُولِياءً الشِّيْطَانِ إِنْ كَنْدُ الشَّيْطَانِ كَانَ صَعِيفًا ﴾ [النساء: ٧٦].

وسييل الله معروف واضح؛ وهو دينه وطريقه وتوحيده، وأما من سوى ذلك فهو الطاغوت؛ من الطغيان، وهو كل ما تجاوز حده من متبوع أو معبود أو مطاع، وطاغوت كل قوم من يتحاكمون إليه من دون

وقال صلى المنكل عن الرجل بقاتل حمية، والرجل بقاتل شحاعة، والرحل بقاتل ليرى مكانه في الصف، والرحل بقاتل للمغدم، أي ذلك في سبيل الله قال: «من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله.

القوميات... وراية الجهاد!!

وقد تشدق القوميون والوطنيون كثيرا ورموا الإسلاميين بانهم ليسوا وطنيين، نقول لهؤلاء: لقد حارب العرب القومدون والوطندون؛ المهود منذ عام ٨٤ إلى وقتنا هذا ولم تحرر فلسطين ولم تتحرك قضيتها إلا عندما ظهرت التبارات الإسلامية؛ كحماس، والحهاد الإسلامي الفلسطيني، وقاموا بالانتفاضة الأولى في الثمانينيات، ونحن نعتبر أن القضية ترتبط ارتباطاً وثيقًا بالمسجد الأقصى والقدس، فلماذا نطمس راية الإسلام، واليهود يرتعدون خوفا من ذكره، وكل أرض فتحت باسم الإسلام هي وطن إسلامي يجب الدفاع عنه وحمايته من الأعداء.

> ولست أرضى سوى الإسلام لى وطنا الشام فيه ووادي النيل سيان وحيثما ذكر اسم الله في بلد عددت أرجاءه من لب أوطاني

كيف يترك المسلمون أفغانستان فريسة لأمريكا والغرب!!

إننا نعجب كيف سمح العرب والمسلمون لأنفسهم بالحصول على ٢٢ ٪ من فلسطين في مقابل ترك أفغانستان لأمريكا والغرب وهذه المساحة من فلسطين حتى لم يحصلوا عليها، إنما هو وعد ﴿ كَسُرَابِ بِقِيعَةٍ تَحْسَنُهُ الظُّمَّانُ مَاءً حَتَّى إِذَا حَاءَهُ لَمْ يَحِدُهُ شَيْئًا ﴾. وإننى على يقين أن المسلمين والعرب إذا وقفوا

صفًا واحدًا دفاعًا عن فلسطين وافغانستان وأي أرض إسلامية فسوف ينظر إليهم العالم نظرة احترام وتقدير، ولكن أنَّى لهم ذلك نسال الله أن يُوحد صفوفهم.

الملاحظ بالنسبة لرسول الله 👺 في جميع معاركه وغزواته وسراياه أنه كان صاحب قضية عادلة، فعندما خرج في بدر ليتعرض لعير قريش كان ذلك ليعوض المسلمين عن يعض ما فقدوا من أموالهم في مكة، مما صادره مشركو قريش ظلمًا وعدوانًا، وعلى هذا الحال كانت قضيتهم عادلة، فنصرهم الله تعالى على عدوهم، ولما كانوا في غزوة أحد ما خرجوا إلا عندما علموا بخروج قريش تهددهم في عقيدتهم ودينهم واموالهم وأعراضهم

وسيار الخلفاء الراشدون على منواله على، فكانت الفتوحات الإسلامية خيرًا وبركة على أهالي البلاد المفتوحة، وصبار منهم الفقهاء والعلماء والوزراء، بل وتفوق الكثير منهم على العرب بعد ذلك، كالإمام مسلم والبخاري والترمذي من حفاظ السنة، وغيرهم كثير.

ولذلك لو نظرنا إلى سلوك صلاح الدين الأيوبي عند فتح بيت المقدس؛ فقد سمح للصليبيين بمغادرة القدس، ومن شاء منهم في النقاء تركه دون أذي، بينما تميزت الحروب الصليبية بالولوغ في دماء المسلمين، كما قال تعالى: ﴿ لاَ يُرْقُبُونَ فِي مُؤْمِنَ إِلَّا وَلاَ ذَمَّةً

وَأُوْلَـثُكُ هُمُ الْمُعَتَّدُونَ ﴾ [التوبة: ١٠].

وأما سلوك اليهود في فلسطين الأن فهو سلوك همجي بربري غوغائي شيطاني، ذلك أنهم ليسوا اصحاب قضية عادلة، بل لصوص أرض وسُرًّاق شعوب ومصاصو دماء، ولم لا وهم احفاد القردة والخنازير!!

انهدار أمريكا!!

ولا عجب أن تساندهم أمريكا التي درجت على هذا الظلم ردحًا من الزمان، حتى إنها في حربها الأخبرة في افغانستان ليست صاحبة قضية عادلة، وإنما تدخلت الأهواء السياسية والسلوك العدواني في قرار الحرب، فتوهموا عدوًا لم يدينوه بأدلة واضحة قطعية، وإنما أرادوا معالحة اهتزاز الهيئة الأمريكية باصطناع حرب ضد أفقر شعوب العالم، وسوف يرى العالم الإنهيار الأمريكي أمام أعينهم كما راوا اضمحلال روسيا على يد أفقر الشيعوب، إن شياء الله تعالى.

أسال الله تعالى أن يحفظ أمة الإسلام من كل سوء، وأن يرد كيد الأعداء إلى نحورهم، إنه ولى ذلك والقادر عليه، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

وللحديث يقية إن شياء الله تعالى.

الوجهد العدد التاسع السنة الثلاثون

□ يسال القارئ أحمد الدرش- قويسنا محافظة المنوفية يقول:

خطب بنا خطيب مسجدنا، فذكر حديثًا طويلاً ظل قرابة سنة كاملة يشرح فيه، وهو: عن أنس بن مالك، وأوله: «اكتم سري تكن مؤمنًا، وأسبغ الوضوء يطولُ عمرك...». فنرجو أن تذكر لنا نص الحديث، وهل هو صححةً أم لا؟

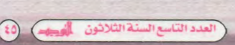
□ والحواب بحول الملك الوهاب:

أما هذا الحديث، فإنه حديث منكر بتمامه، وإن كان لبعض فقراته شواهد صحيحة، وقد أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٩٩١) قال: حدثنا محمد بن عمران الناقط البصري.

وأخرجه في «الصغير» (٥٩٨) قال: حدثنا محمد بن صالح بن الوليد النرسي قالا: ثنا مسلم بن حاتم الأنصاري، ثنا محمد بن عبدالله بن المثنى، غن أبيه عبدالله بن المثنى، عن علي بن زيد بن جدعان، عن سعيد بن المسيب، عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قَدِمَ رسولُ الله على المدينة، وأنا يومئذ ابن ثمان سنين فذهبت بي أمي إليه، فقالت: يا رسول الله، إنَّ رجالَ الأنصار ونساءهم، قد أتْحَفُوك غيري، ولم أجد ما أتحفك إلا ابْني هذا، فاقْبل مني، يَخْدُمُك ما بدا لك، قال: فخدمتُ رسول الله على عشر سنين، فلم يضربني ضربة قطه ولم يسبني، ولم يغبس في وجهي، وكان أولُ ما أوصاني به أن قال: «يا بني، اكتم سري تكن مؤمنا». فما أخبرتُ بسره أحداً ، وإن كانت أمي، وأزواجُ النبي على يسالنني أن أخبرهُنُ بسرة، فلا أخبرهُنُ ولا أخبر بسرة أحداً أبداً.

ثم قال: «يا بنيّ، أسبغ الوضوء يَزِدْ في عمرك، ويُحبك حافظاك». ثم قال: «يا بنيّ، أسبغ الوضوء يَزِدْ في عمرك، ويُحبك ويُضوء فافعل، فإنه من أتاه الموتُ وهو على وضوء أُعطيَ الشهادة». ثم قال: «يا بنيّ، إن استطعت أن لا تزال تصلي فافعل، فإن الملائكة لا تزال تصلي عليك ما دمت تصلي». ثم قال: «يا بنيّ، إياك والالتفات في الصلاة، فإن الالتفات في الصلاة هلكة، فإن كان لا بدُ ففي التطوع لا في الفريضة». ثم قال لي: يا بنيّ إذا ركعت فضع كفيك على ركبتيك، وافرج بين أصابعك، وارفع يديك عن جَنْبَيّك، فإذا رفعت رأسك من الركوع، فكن لكل عضو موضعه، فإن الله لا ينظرُ يوم القيامة إلى من لا يُقيمُ صُلْبَةُ في ركوعه وسجوده.

ثم قَالَ: «يَا بِنْيَ، إِذَا سَجِدتَّ فَلا تَنْقُرْ كَما يَنْقُرُ الديكُ، ولا تُقْع كما يُنْقُرُ الديكُ، ولا تُقْع كما يُقْعي الكلبُ، ولا تفترش ذراعيك افتراشَ السّبع، وافرش ظهر قدميك الأرض، وضع إليتيك على عقبيك، فإن ذلك أيْسَرُ عليك يومَ القيامة في حسابك».



ثم قال: «يا بنيّ، بالغ في الغسل من الجنابة تَخْرُج من مُغْتَسَلِكَ ليس عليك ذنبٌ ولا خطيئةً». قلت: بأبي وأمي، ما المبالغة قال: «تَبُلُّ أصولَ شعرك وتَنْقي البَشَرَةَ». ثم قال لي: «يا بنيّ، إن [إذا] قَدرُت أن تجعل من صلواتك في بيتكَ شيئًا فافعل، فإنه نكثُرُ خيرُ بيتك ً».

ثم قال لي: «يا بنيّ، إذا دخلت على أهلك، فسلّمٌ على أهلك يكن بركةً عليك وعلى أهل ببتك».

ثم قال: «يا بني، إذا خرجت من بيتك فلا يَقَعنُ بصرك على أحد من أهل القبلة إلا سلّمُتَ عليه، ترجع وقد زيد في حسناتك».

ثم قـال لي: «يا بني، إن قـدرت أن تُمْسِيَ وتصبح، وليس في قلبك غُشُّ لاحد فافعلْ». ثم قال لي: «يا بني، إذا خرجت من أهلك فلا يقَعَنُ بصرك على أحد من أهل القبلة إلا ظَنَنْتَ أنَّ له الفضل عليك».

ثم قال لي: «يا بني، إن حفظت وصيَّتي، فلا يكونَنُ شيءُ أحبُّ إليكَ من الموتِ».

ثم قال لي: «يا بني، إن ذلك من سُنْتي، ومن أحُنِي سنُتي فقد أحبُّني، ومن أحبني كان معي في الجنة».

واخرجه ابو يعلى (٣٦٢٤) قال: حدثنا يحيى بن أيوب، ثنا محمد بن الحسن بن أبي يزيد الصدائي، ثنا عباد المنقري، عن علي بن زيد بن جدعان بهذا الحديث بطوله.

قال الطبراني في «الأوسط»: (لم يرو هذا الحديث بهذا التمام عن سعيد بن المسيب إلا علي بن زيد، ولا عن علي بن زيد، إلا عبدالله بن المثنى، تفرد به: مسلم بن حاتم عن الأنصاري، عن أبيه، وتفرد به محمد بن الحسن بن أبي يزيد، عن عباد المنقرى).

قُلْتُ: فالحاصل أن هذا الحديث يرويه على بن زيد بن جدعان، عن سعيد بن المسيب، عن أنس بن مالك رضي الله عنه، ورواه عن على بن زيد اثنان:

الأول: هو عبدالله بن المثنى. والثاني: هو عباد المنقري.

أمًّا الطريق الأول: فشيخ الطبراني: محمدبن صالح، لم أجد له ترجمة، ومسلم بن حاتم الأنصاري، فقد وثقه الطبراني في

الصغير، بعد أن روى له هذا الحديث، ووثقه الترمذي، وابنُ حبان، وقال: (ربما أخطأ)، ومحمد بن عبدالله الأنصاري من كبار شيوخ البخاري، ووثقه ابنُ معين في رواية وابن حبان، وقال أبو حاتم وابن سعد: (صدوق)، ووصفه أبو حاتم بالإمامة، وهذا تزكية عظيمةُ من مثل أبي حاتم الرازي المعروف بتشدده، وقال أبو داود: (تغير تغيراً شديداً)، ولعل أبا داود قال ذلك بسبب روايته عن حبيب بن الشهيد، عن ميمون بن مهران عن ابن عباس أن النبي المتحم وهو محرم صائم، فقد أنكره عليه معاذ بن معاذ ويحيى القطان، وضعفه أحمد أيضًا، وأبو زرعة وأبو حاتم (صالح)، ولينه النسائي.

وأما الطريق الثاني: فلا يصح أيضًا، ومحمد بن الحسن ضعفه أحمد وابن معين، وأبو داود، وتركه النسائي وغيره، بل كذبه ابن معين وأبو داود، وشيخه عباد بن ميسرة المنقري ضعفه أحمد وابن معين في رواية أبو داود، ومشناه ابن معين في رواية. والطريقان يلتقيان في على بن زيد بن جدعان، وهو ضعفة.

وأخرجه الترمذي (٥٨٩، ٢٦٧٨، ٢٦٩٨) من الوجه الأول عن شيخه مسلم بن حاتم الانصاري ببعضه، وقال: (حسنُ غريبُ)، وفي حكمه هذا نظر؛ لأنه روى في الموضع الثاني عن شعبة أنه قال: (حدثنا علي بن زيد وكان رَفَاعًا، ولا نعرف لسعيد بن المسيب عن أنس رواية إلا هذا الحديث بطوله). قال: (وقد روى عباد بن ميسرة المنقري هذا الحديث عن علي بن زيد، عن أنس، ولم يذكر فيه: (عن سعيد بن المسيب)، وذاكرتُ محمد بن إسماعيل- هو البخاري- به فلم يعرفه ولم يعرف لسعيد بن المسيب عن أنس هذا الحديث ولا غيره، ومات أنس بن مالك سنة شاك وتسعين، ومات سعيدبن المسيب بعده شدت بن عات سنة خمس وتسعين).

وآخرجه الخطيب في «التلخيص» (٢/١)»، والأصبهاني في «الترغيب» (١٣٣/١)، والأصبهاني في «الموضوعات» (١٨٧/٣) من وابنُ الجوزي في «الموضوعات» (١٨٧/٣) من طريق بشر بن إبراهيم، عن عبادبن كثير، عن

عبدالرحمن بن حرملة، عن سعيدبن المسيب، عن أنس مرفوعًا باكثره.

وسنده ضعيف جدًا؛ لضعف بشر وعباد وعبدالرحمن، مع ما تقدم من قول البخاري الذي يشير إلى الانقطاع في سنده بين سعيدبن المسيب وأنس.

ورواه يزيد بن هارون، ثنا العلاء أبو محمد الثقفي، قال: سمعت أنسًا مرفوعًا بأكثره، أخرجه أحمد بن منيع في «مسنده»- كما في المطالب العالية (٣١٢٧)، وأبو الليث السمرقندي في «تنسبه الغافلين» (ص١١٣)، وأخرجه ابن سعد في «الطبقات» (١٢/٧)، والطبراني في «الكسسر» (٢٤٩/١)، وأبو نعيم في «معرفة الصحابة» (۲۰۳/۲) من طريق يزيد بن هارون، يهذا الإسناد يدعضه من أوله، وضعفه البوصيري في «إتحاف الخيرة» (٥٤٢/٩) بالعلاء أبي محمد، والصواب أن الحديث باطلُّ موضوع من هذا الوجه؛ لأن العلاء هذا قال فيه ابن المديني: كان يضع الحديث، وتركه أبو حاتم والدارقطني، وقال البخاري: منكر الحديث، وبالجملة فهو أحد الهلكي، وله طرقُ أخرى كلُّها ساقطة؛ ولذلك قال العقيلي في «الضعفاء» (١١٩/١): (ولهذا الحديث عن أنس طرق ليس منها وجه يثبت)، وقال في موضع أخر (١٤٨/١): (ليس له ذا المتن عن أنس إسناد صحيح).

وقال في موضع ثالث (٣/٢): (وفي هذا الباب أسانيد لينة)، وقال أبن أبي حاتم في «العلل» (٥٢/١): (سالت أبي وأبا زرعة عن ألعلل تروى عن أنس عن النبي في إسباغ الوضوء يزيد في العمر، وذكرت لهما الأسانيد المروية في ذلك فضعفاها كلّها وقالا: ليس في «إسباغ الوضوء يزيد في العمر» حديث صحيح). انتهى.

□ ويسال القارئ: علاء إبراهيم الشرنوبي-محافظة كفر الشيخ-:

عن حديث جابربن عبدالله رضي الله عنهما قال: كنا نصلي مع النبي ﷺ المغرب، ثم نرجع إلى منازلنا ونحن نبصر مواقع الثّبَل؟

■ والجوابُ: أنه حديث صعيح.

أخرجه أحمد (٣٠٣/٣)، وعبد بن حميد في «المنتخب» (١٠٣٥)، وعبد الرزاق في «المصنف» (۲۰۵۱)، وأبو يعلى (۲۰٤۸)، والبرزار (۲۷۶-كشف)، وابن المنذر في «الأوسط» (١٠١١) من طرق عن سفيان الثوري، عن عبدالله بن محمد بن عقيل، عن جابر، فذكره، وسياق أحمد مطول، وهذا سند حيد، وابن عقيل فيه مقال يسير. قال الدزار: (لا نعلم له طريقًا عن حاير إلا هذا). كذا قال، فله أكثرُ من طريق، منها: ما أخرجه الطيالسيُّ في «مسنده» (۱۷۷۱)، وأحمد (٣٨٢/٣) قال: حدثنا بزيد بن هارون، وابنُ خزيمة (٣٣٧) من طريق عبيد الله بن عبدالمجيد، والطحاويُّ في "شيرح المعاني" (٢١٣/١) من طريق أسد بن موسى، قالوا: ثنا ابنُ أبى ذئب، عن المقبري، عن القعقاع بن حكيم، عن حاير بن عبدالله قال: كنا نصلي مع رسول الله تا المغرب، ثم ناتي بني سلمة ونحن نيصر مواقع النّبل. وسنده

ومنها: ما أخرجه عبد بن حميد في «المنتخب» (١١٢٨) قال: أخبرنا يعلى بن عبيد، ثنا أبو بكر المدني، عن جابر قال: كنا نصلي مع رسول الله ﷺ المغرب، ونحن ننظر إلى السدُف.

وسندُهُ ضعيفٌ لضعف أبي بكر المدني الفضل بن مبشر، فقد ضعفه ابن معين، والنسائي، وأبو حاتم وغيرهم.

وقال ابنُ عَدي: (له عن جابر دون العشرة، وعامتها لا يتابع عليها).

ومنها: ما أخرجه ابن المنذر في «الأوسط» (٣٦٨/٢) قال: حدثنا الربيع بن سليمان قال: ثنا ابن وهب، قال: أخبرني أسامة، عن محمدبن عمرو بن حلحلة الديلي، عن وهب بن كيسان، أنه سمع جابر بن عبدالله يقول: كنا نصلي مع النبي المغرب، ثم نرجع فنتناضل، حتى نبلغ منازلنا في بني سلمة، فننظر إلى مواقع نبلنا من الاسفار.

وهذا سندٌ صالحٌ، وأسامة بن زيد فيه مقالٌ. والحمد لله رب العالمين.



## حكم إسبال الإزار

□ يسال الأخ: محمد يوسف السيد يوسف حسونة كلية الحقوق جامعة طنطا- وهذا السؤال ورد من عدد من الإخوة-:

ما حكم الإسلام في إسبال الإزار؟ وما هو الكعب الذي ورد على أساسه التحذير؟

■ والجواب: أورد الإمام البخاري في صحيحه عددًا من الأحاديث في هذا الباب؛ منها حديث ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال: «لا ينظر الله إلى من جر ثوبه خيلاء». وحديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: «ما أسفل الكعبين من الإزار ففي النار». وغير هذين من الأحاديث، ثم شرح الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى هذه الإحاديث وساق أقوال العلماء فيها، ونستطيع أن نخلص إلى الآتي:

أولاً: إسبال الإزار أو الثوب أو البنطلون أو العباءة أو ما شابه ذلك للرجال على سبيل الخيلاء والكبر إنما هو من كبائر الذنوب.

ثانيًا: الإسبال من غير كبر ولا خيلاء محرم شرعًا، وذلك لمخالفة هدي النبي على في تحذيره بقوله: «ففي النار»، وللتشبه بالنساء؛ إذ أن ثيابهن تنزل عن الكعبين بشبر، وإن زادت فإلى شبرين، كما ورد في الحديث، ولأن الثوب يكون عرضة للنجاسات.

ثالثًا: المستحب للرجل أن يكون ثوبه إلى نصف ساقه، والمباح إلى الكعبين، وما كان أسفل من الكعبين فهو في النار، أي حرام.

رابعًا: الكعب: العظم الناتئ عند ملتقى الساق والقدم، وفي كل قدم كعبان عن يمنتها وعن يسرتها.

خامسًا: الخيلاء والعجب من كبائر الذنوب حتى ولو كان مشمرًا ثويه غير مسبل إياه.

سادسًا: من نزل ثوبه من غير قصد منه لا يدخل في الوعيد، كأبي بكر الصديق رضي الله عنه، حيث كان يسقط إزاره، إلا أن يتعاهده بالرفع فبين له النبي على أنه ليس منهم؛ أي من المعنيين بالوعيد. والله تعالى أعلم.

□ وتسال السائلة: هناء عبدالرحمن- الولجا- منيا القمح-محافظة الشرقية:

تقول: مَاتَ أَحُوها وترك قطعة أرض، وليس له أولاد ولا زوجة ولا أب ولا أم، وترك " أخــوات بنات، وله أولاد عم بنين وبنات، وكم يقسم عليهم الميراث؟

■ الجواب: في هذه المسألة للأخوات الثلاث الثلثان والباقي لأبناء العم الذكور دون الإناث؛ لقول النبي ﷺ: «الحقوا الفرائض بأهلها فما بقي فلأولى رجل ذكر». [متفق عليه]. والله أعلم.





## صيغة التكبير في العيدين 11

□ ويسال الأخ: أبو الحسن محمد بن الحنفي الجوهري- جوجر- طلخا- دقهلية:

عن صيغة التكبير في العيدين؟

■ الجواب: التكبير في العيدين سنة في عيد الفطر؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلِتُكْمِلُواْ الْعِدُةَ وَلِتُكَبِّرُواْ الله علَى مَا هَذَاكُمْ ﴾ [البقرة: ١٨٥]، وإكمال العدة بغروب شيمس آخريوم من رمضان إما بإكمال ثلاثين أو برؤية هلال شوال، فإن غابت الشمس سئن التكبير المطلق من غير تقييد بوقت أو حال حتى خطبة العيد، وأما عيد الأضحى لقوله تعالى: ﴿ وَاذْكُرُواْ اللّهُ فِي أَيّام مُعْدُودَاتٍ ﴾ [البقرة: ٢٠٣]،

وقول النبي ﷺ: «ما من أيام العمل الصالح فيهن أحب إلى الله من هذه العشر». قالوا: ولا الجهاد في سبيل الله، قال: «ولا الجهاد في سبيل الله، إلا رجل خرج بنفسه وماله ولم يرجع من ذلك بشيء». رواه البخاري.

ويُسن التكبير المطلق في عشر ذي الحجة، ويبتدئ من دخول شهر ذي الحجة إلى آخر يوم التاسع، أما التكبير المعتاد عقب الصلوات في عيد الأضحى قمن صبح اليوم التاسع يوم عرفة إلى عصر آخر يوم من أيام التشريق، وهي أيام الحادي

عشر، والثاني عشر، والثالث عشر من ذي الحجة، ولم يشبت في ذلك شيء عن النبي هم، وأصح ما ورد فيه عن الصحابة قول علي وابن مسعود: إنه من صبح يوم عرفة إلى عصر آخر أيام منى، فأما صيغة التكبير فالأمر فيها واسع، فإنه لم يشبت شيء مرفوع إلى النبي هم، فكل ما يطلق عليه التكبير يصح أن يكبر به المكبر، لكن الأولى ما ثبت عن بعض الصحابة كعبدالله بن مسعود رضي الله عنه: (الله أكبر، الله أكبر، لا إله إلا الله، والله أكبر، الله أكبر، المالة أكبر، لا إله الإ الله، والله أكبر، الله أكبر ولله الحمد).

وعن سلمان: (الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر كبيرًا)، وعلى كل فالأمر واسع كما ذكرنا، ولا يجوز الاختلاف في هذه المسالة، فأصل التكبير سنة، ولكنه من شعائر الإسلام في أيام العيدين. والله أعلد.

لكن لا ينبغي أن نصوغ صيغة ونجعلها هي السنة وما عداها بدعة، ثم إن الاتفاق في التكبير بصوت جماعي غير معروف عن السلف، فكل يكبر حتى يجتمع التكبير من غير اتفاق وتعلو أصوات المكبرين، والله أعلم.

## مبطلات الصيام 12

□ يسال: أحمد عبدالعاطي رشيدي - كلية منه دخول وقت الإفطار، ثم يتبين له خطؤه. التربية بقنا:

ما هي مبطلات الصيام، مع إيضاح الكفارة لكل منها؟

■ الجواب: مبطلات الصيام:

يبطل الصيام ويوجب القضاء بلا كفارة:

 الاكل والشرب عمداً! لحديث: «من أفطر في رمضان ناسيًا فلا قضاء عليه ولا كفارة». رواه الدارقطني والبيهقي والحاكم، وصححه ابن حجر.

٢- القيء عـمـدًا؛ لحـديث أبي هريرة رضي الله
 عنه، أن النبي قد قال: من ذرعه القيء فليس عليه
 قضاء، ومن استقاء عمدًا فليقض».

٣- الحيض والنفاس.

٤- استخراج المني بما دون الجماع.

٥- نقض نبة الصبام بعقد نبة الإفطار.

٦- الخطأ في وقت الإفطار، كأن يفطر قبل المغرب ظنًا
 نه دخول وقت الافطار، ثم بتين له خطؤه.

ويبطل الصيام وتجب الكفارة مع القضاء على من أفطر بجماع امرأته في نهار رمضان؛ لما رواه الجماعة عن أبي هريرة قال: جاء رجل إلى النبي "، فقال: هلكت يا رسول الله، قال: «وما أهلكك». قال: وقعت على امرأتي في رمضان، فقال: «هل تجد ما تعتق رقبة؟ قال: لا. قال: «فهل تستطيع أن تصوم شهرين متتابعين؟» قال: لا. قال: «فهل تجد ما تطعم ستين مسكينًا» قال: لا.. الحديث.

□ ويسال أيضاً:

أضع في شعري كريم أو زيت شعـر، فهل يؤثر ذلك على صيامي؟

■ الجواب: كريم الشعر والزيت ونصوه مما يدهن به الشعر عادة لا يؤثر استعماله على الصائم وصيامه.

## فتاوى

## الإسراف في مائ*دة* الإفطار

## □ س: الإفراط في إعداد الأطعمة للإفطار هل يقلل من ثواب لصوم؟

■ ج: لا يقلل من ثواب الصيام، والفعل المحرم بعد انتهاء الصوم لا يقلل من ثوابه، ولكن ذلك يدخل في قوله تعالى: ﴿ وكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلَا تَسْرِفُوا إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ ﴾ [الأعراف: ٣١]، فالإسراف نفسه محظور، والاقتصاد نصف المعيشة، وإذا كان لديهم فضل فليتصدقوا به، فإنه أفضل.

## حكم استعمال الطيب في نهار رمضان

□ س: ما حكم استعمال الصائم للروائح العطرية في نهار رمضان؟

■ الجواب: لا بأس أن يستعملها في نهار مضان.

## صــوم الوصـال

- □ س: ما هو صوم الوصال؟ وهل هو سنة؟
- ج: صوم الوصال الا يفطر الإنسان في يومين،

فيواصل الصيام يومين متتالين، وقد نهى النبي عنه، وقدانه وقد نهى النبي عنه، وقدان، ومن أراد أن يواصل فلي واصل إلى السُمَر، والمواصلة للسحر من باب الجائز وليست من باب المسروع، والرسول عنه حث على تعجيل الفطر، وقال: «لا يزال الناس بخير ما عجلوا الفطر»، لكنه أباح لهم أن يواصلوا إلى السحر فقط، فلما قالوا: يا رسول الله، إنك تواصل، فقال: «إني لست كهيئتكم».

## إذا تمضمض الصائم فدخل إلى حلقه الماء

- □ س: إذا تمضـمض الصـائم أو اسـتنشق فـدخل إلى حلقـه مـاء دون قصد هل يفسد صومه؟
- ج: إذا تمضهض الصائم أو استنشق فدخل الماء إلى جوفه لم يفطر؛ لأنه لم يتعمد ذلك؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلَكِن مَا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ [الأحزاب: ٥].



## الحناء للصائم

- □ س: هل يجوز وضع الحناء للشعر أثناء الصيام والصلاة الأني سمعت بأن الجناء تضطر الصائم؟
- ج: هذا لا صحة له، فإن وضع الحناء أثناء الصيام لا يفطر، ولا يؤثر على الصائم شيء كالكحل، وكقطرة الأذن، وكقطرة في العين، فإن ذلك كله لا يضر الصائم ولا يفطره.

وأما الحناء أثناء الصالة فلا آدري كيف يكون هذا السوال، إذ أن المرأة التي تصلي لا يمكن أن تتحنى في أثناء الصلاة، ولعلها تريد أن الحناء هل يمنع صحة الوضوء إذا تحنت المرأة، والجواب أن ذلك لا يمنع صحة الوضوء؛ لأن الحناء ليس له جرم يمنع وصول الماء، وإنما هو لون فقط، والذي يؤثر على الوضوء هو ما كان له جسم يمنع وصول الماء، فإنه لا بد من إزالته حتى يصح الوضوء.

العدد التاسع السنة الثلاثون

## أجاب عليها سماحة الشيخ: ابن عثيمين رحمه الله

## حكم صيام من نام في عمله

□ س: موظف يقول: إنه نام أكثر من مرة في الشركة أثناء العمل، وترك العمل هل يضد صومه؟

■ ج: صومه لا يفسد؛ لأنه لا علاقة له بين ترك العمل وبين الصوم، ولكن يجب على الإنسان الذي تولى عملاً أن يقوم بالعمل الذي وكل إليه؛ لأنه يأخذ على هذا العمل جزاءً راتبًا، ويجب أن يكون عمله على الوجه الذي تبرأ به ذمته، كما أنه يطلب راتبه كاملاً، ولكن صومه ينقص أجره لفعله هذا المحرم وهو نومه عن العمل المنوط به.

## صوم سائقي الحافلات

□ س: هل ينطبق حكم المسافر على سائقي السيارات والحافلات لعملهم المتواصل خارج المدن في نهار رمضان؟

■ ج: نعم، ينطبق حكم السفر عليهم، فلهم القصر والجمع والفطر، فإذا قال قائل: (متى يصومون وعملهم متواصل)، قلنا: يصومون في أيام الشتاء؛ لأنها أيام قصيرة وباردة. أما السائقون داخل المدن فليس لهم حكم المسافر، ويجب عليهم الصوم.

## بركة السحور

□ س: يقول الرسول ﷺ: «تسحروا فإن في السحور بركة»، فما المقصود ببركة السحور؟

■ ج: بركة السحور المراد بها البركة الشرعية والبركة البدنية، أما البركة الشرعية فمنها امتثال أمر الرسول والاقتداء به، وأما البركة البدنية فمنها تغذية البدن وقوته على الصوم.

## أفطرعلى إعلان المذيع

□ m: في أحد أيام رمضان أعلن المذيع في الإذاعة أن أذان المفرب بعد دقيقتين، وفي اللحظة نفسها أذن مؤذن الحي، فأيهما أولى بالاتباع?

■ ج: إذا كان المؤذن يؤذن عن مشاهدة الشمس وهو ثقة، فإننا نتبع المؤذن؛ لأنه يؤذن عن واقع محسوس، وهو مشاهدته غروب الشمس، أما إذا كان يؤذن على ساعة ولا يرى الشمس فالغالب على الظن أن إعادن المذيع هو أقرب للصواب؛ لأن الساعات تختلف واتباع المذيع أولى وأسلم.

العدد التاسع السنة الثلاثون أنوجه

# كُتب حذَّر منها العلماء

من كتاب:

لأبي عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان

## معاوية في الميزان»

لعياس محمود العقاد

استغلُ الأستاذ العقاد ما حداه الله من أداة علمية ومهارة تحليلية ليشنّ الحملات المتلاحقة في هذا الكتاب على البيت الأموى، وقد واصل في هذا الكتاب ما بدأه في كتاب آخر، ألا وهو «عبقرية الإمام أبو الشبهداء،، وفلسف الأستاذ الخلاف بين بني هاشم وبنى أمية، بين الرسول وأبى سفيان قبل إسلامه، بين على بن أبي طالب ومعاوية بن أبي سفيان، بين الحسين بن على ويزيد بن معاوية، أقول: فلسف هذا الخلاف؛ فجعله صراعًا بين نحيزتين(١) ووراثتين، وأعطى الفرع الهاشيمي أصول الأربحية والمروءة، وأنحى على الفرع الآخر بكل نقيصة، والتوى الأستاذ بنظريات الوراثة واعتسف حقائق التاريخ، حتى يتم له ما يريد، والذي درس كتابات العقاد يعرف سمت الأستاذ في التأليف، فهو يتعالى على أن يذكر مراجعه للقراء، ويشمخ بسعة علمه واطلاعه وقوة بيانه، فيأتي بأرائه وكأنها للتقرير الذي لا يحتمل أدنى نقاش، وقد بدأ الأستاذ يتواضع في أخريات كتبه؛ فيلمح بإشارات مقتضبة إلى بعض المراجع، وكأنه يضن على القراء أن ينتفعوا من قراءات بذل فيها من نفسه جهدًا ومالاً ووقتًا، فلا يعطيها إياهم يسهولة، أو لعله لا يتصور أن قاربًا براجع ما كتبه الكاتب الكبير على مصادره.

## قرطية حاضرة الخلافة في الأنداس.

للدكتور السيد عبدالعزيز سالم كتاب مطبوع في بيروت في جزءين سنة (١٩٧٢م).

يصور الكاتب في هذا الكتاب الغزوة الصليبية للأندلس وإخراجهم للمسلمين منها على أنها حركة استرداد يقوم بها الإسبان لبلادهم؛ فيقول في (ص ٢٠): «تتبع نهاية حركة الاسترداد الإسبانية وسقوط دولة الإسلام بالأندلس»، ويقول (ص٣٨): «اشتراك الفرنجة في حروب الاسترداد ضد المسلمين بالأندلس».

والكاتب يسمي فتح المسلمين للأندلس المتلالاً"، فيقول (ص ٣٨): «احتلا جسم المجتمع المسيحي في أوربا الغربية إثر الكارثة السياسية والثقافية التي أثارها دمار الإمبراطورية الرومانية، وهكذا كان الاحتلال باعثًا على انتشار نفوذ الفن الإسلامي، حتى إذا ما تحللت الروح المستعرة وتلاشت بمضى الزمن...».

والكاتب يتهم أبا بكر وعمر بالتشدد والتضييق على المسلمين، ويزعم أن رسول الله الله الم يحرم الغناء ولم ينه عنه، فيقول (ص ٧١- ٧١): ولما ظهر الإسلام؛ آباح من الغناء والموسيقى ما يستخدم للتعبير عن المشاعر البريئة، وحظر الغناء الذي فيه تبذل وجاهلية وتخنس، ولكن أبا بكر وعمر رضي الله عنهما تشددا مع الملهين وقيان الخانات؛ فأسهما بهذا التشدد فيما أشيع عن كراهية الإسلام للغناء بهذا التشدد فيما أشيع عن كراهية الإسلام للغناء عنه، ولم يجد في سماع الغناء والموسيقى ما يتعارض مع الإسلام، ثم أدت سياسة اللين والتساهل التي اتبعها الخليفة الراشد عثمان بعد تشدد يأدرار القطائع إلى شيوع لون من الترف والرقة يُذكر بما كان شائعًا في الحواضر التجارية في الجاهلية.

وجميع هذه الأمور تنبئ عن فكر هذا الرجل وعن نظرته إلى تاريخنا، وإلى جراته على صحابة رسول الله على الله على على دين الله عز وجل، فيا ليته رجع إلى الكتب الفقهية المعتمدة ليعلم براءة الإسلام من الغناء والموسيقى، فضلاً عن أقيان الخانات، ولكن لا حول ولا قوة إلا بالله؛ فكن أخي الحبيب على حذر مما ذكرته لك مما هو في هذا الكتاب، فهذه أمثلة يسيرة على الأباطيل التي فيه، و(الحر تكفيه الأشارة).

## تبصير الأذهان ببعض المذاهب والأديان

# فرق حذر منها العلماء بقم: محمدالسبيعي

وو القرامطة وو

حركة باطنية هدامة، اعتمدت التنظيم السري والعسكري، ظاهرُها التشيعُ لآل البيت والانتساب إلى محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق، وحقيقتها الإلحاد والشيوعية والإباحية، وهدم الأخلاق، والقضاء على الدولة الإسلامية، سُمّيتٌ بهذا الاسم نسبة إلى حمدان قرمط بن الأشعث، الذي نشرها في سواد الكوفة سنة ٢٧٨هـ.

ومن أفكار هذه الفرقة ومعتقداتها ما يلي:

- لقد استسوا دولة شيوعية، تقوم على شيوع الثروات وعدم احترام الملكية الشخصية.

- يجعلون النّاس شرّكاء في النّساء؛ بحجة استئصال أسباب المباغضة، فلا يجوز لأحد أن يحجب امرأته عن إخوته.

- إلغاءُ أحكام الإسلام الأساسية، كالصوم

والصلاة وسائر الفرائض الأخرى.

- استخدامُ العنف ذريعةُ لتحقيق الأهداف.

- يؤمنون بإبطال القول بالمعاد والعقاب، وأن الجنة هي النعيم في الدنيا، والعذاب هو اشتغال أصحاب الشرائع بالصلاة والصيام والحج والجهاد. - يعتقدون بأن الأئمة والأدبان والأخلاق ليست

- يعتقدون بأن الأنمة والأديان والأحلاق ليسد إلاً ضلالاً.

- يدعون إلى مذهبهم اليهود والصابئة والنصارى، والمجوسية والفلاسفة واصحاب المجون، والملاحدة والدهريين، ويدخلون على كل شخص من الياب الذي تناسعه.

وو الماسونية وو

منظمة يهودية سرية إرهابية غامضة، مُحكمة التنظيم، تهدف إلى ضمان سيطرة اليهود على العالم، وتدعو إلى الإلحاد والإباحية والفساد، جُلُّ

أعضائها من الشخصيات المرموقة في العالم، تختار هذه النوعية بحكم تأثيرها على الشعوب؛ لضمان تنفيذ أغراض اليهود والصهيونية العالمية، يوثقهم عهد بحفظ الأسرار، ويقومون بما يُسمى بالمحافل؛ للتحمع والتخطيط والتكليف بالمهام.

أسسها «هيرودس أكريبا» (ت ألالم) ملك الرومان بمساعدة مستشاريه اليهوديين: «حيرام أبيود» نائب الرئيس، و«مؤاب لامي» كاتم سراً أول، وقد قامت الماسونية منذ أيامها الأولى على المكر والتمويه والإرهاب؛ حيث اختاروا رموزا وأسماء وإشارات للإيهام والتخويف، قال أحدهم: إنها يهودية من البداية إلى النهاية، وسُمّيت بالقوة الخفية، ظاهرها خلاف باطنها، استطاعوا خداع المحقل الرئيسي المسمى بمحفل الشرق الأوسط، المحقل الرئيسي المسمى بمحفل الشرق الأوسط، وفيهم تم إخضاع هؤلاء الساسة لخدمة الماسونية، وأعلنوا شعارات براقة تُخفي حقيقتهم، فخدعوا وكلمات ربانة تتباكى على واقع الأمة وضياعها، أو بيشاء الكلمة بأبة أو حديث.

ومن افكار هذه الفرقة ومعتقداتها ما يلي:

- يكفرون بالله ورُسله وكتبه وبكل الغيبيات، ويعتبرون ذلك خُرُعبلات ٍوخرافات.

- يعملون على تقويض الشرائع.

- العمل على إسقاط الحكومات الشرعية، والغاء أنظمة الحكم الوطنية في البلاد المختلفة، والسطرة عليها.

- إباحة الجنس، واستعمال المراة كوسيلة للسطرة.

- العمل على تقسيم غير اليهود إلى أمم متنابذة تتصارع بشكل دائم.

- تسليحُ هذه الأطراف، وتدبيـــر حـــوادث لتشابكها.

- بَثُ سموم النزاع داخل البلد الواحد، وإحياء رُوح الاقليات الطائفية العنصرية.

العملُ على السيطرة على رؤساء الدول؛
 لضمان تنفيذ أهدافهم التدميرية.

- بَثُ الْأَخْدِارُ الْمُحْتَلَفَةُ وَالْأَبِاطِيلُ وَالدَّسَائُسُ الْكَاذِبَةِ، حَتَى تَصْبِحَ كَانْهَا حَقَائَقَ؛ لِتَحْوِيلُ عَقُولُ الْجَمَاهِيرِ وَطُمْسُ الْحَقَائِقَ أَمَامِهِم.

- دُعُوة الشباب والشبابات إلى الانغماس في الرذيلة، وتوفير أسبابها لهم، وإباحة الاتصال بالمحارم، وتوهين العلاقات الزوجية، وتحطيم الرباط الأسدى

- الدعوة إلى العقم الاختياري وتحديد النسل لدى المسلمين.

000



بقلم: متولي البراجيلي

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله... وبعد:

أخي المسلم: هذه بعض قطوف اقتطفناها لك، آملين أن تجد فيها بعض زاد في هذا الشهر المبارك.

١- في التفسير: الإبهام في القرآن

أودع الله تعالى الفاظاً مبهمة في القرآن لا يستطيع أحد أن يكشف المراد منها إلا ببيان القرآن الكريم نفسه أو البيان الصادر عن الرسول المستنادًا إلى قوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذَّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِللَّاسِ مَا نُزَلَ إِلَيْهِمْ ﴾ [النحل: لا الإبهام جاء لعظيم غاية، ولحكمة بالغة.

وقد عرف العلماء الإيهام في القرآن الكريم؛ بأنه كل لفظ أو كلام ورد في القرآن الكريم لا تكون دلالته على المعنى المراد واضحة.

وقد حدد السيوطي أسباب الإبهام الوارد في القارآن وأجملها فيما يلي:

O الاستغناء ببيانه في موضع آخر، كقوله تعالى: ﴿ صِرَاطَ الدِّنِ أَنْعَمَتُ عَلَيهِمْ ﴾ [الفاتحة: ٧]، فإنه مبين في قوله تعالى: ﴿ مَعَ الدِّينَ أَنْعَمَ اللَّهِ عَلَيْهِ مَنَ النَّبِينَ أَنْعَمَ والصَّدَيقِينَ والشَّهَا الذَّالِينَ أَنْعَمَ والصَّدَيقِينَ والشَّهَا الذَّالِينَ أَنْعَمَ والصَّدَيقِينَ والشَّهَا الذَّالِينَ ﴾ [النساء: ١٩].

ر.ستون و استون المنتهاره، آن يتعين لاشتهاره، كقوله تعالى: ﴿ وَقُلْنَا يَا ادْمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَزُوْحُكَ الْحَنْـةُ ﴾

[البقرة: ٣٥]، ولم يقل صواء؛ لأنه ليس له غيرها.

قصد الستر عليه ليكون أبلغ في استعطافه نحو قوله:
 هُوَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ في الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ [البقرة: في الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ [البقرة: ثمريق، وقد أسلم بعد وحسن إسلامه.

آن لا يكون في تعيينه كبير فائدة نحو قوله تعالى:
 أوْ كَالُذِي مَرْ عَلَى قَرْية ﴾
 [البقرة: ٢٥٩]، وقوله تعالى:
 ﴿ واسْالُهُمْ عَنِ الْقَرْيَةِ ﴾
 [الإعراف: ١٦٣].

آ التنبيله على العموم وانه غير خاص بخلاف ما لو غير، نحو قوله تعالى: ﴿وَمَن يَضُرُحُ مِن بَيْتِهِ مُنهَاجِرًا﴾
النساء: ١٠٠]:

○ تعظيهه بالوصف الكامل دون اسم، نحو قوله: ﴿ وَلاَ يَأْتَلُ أُوْلُو الْفَصَمْلُ ﴾ [النور: ٢٧]، وقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِي جَاء بالصَّدُقِ وَصَدُقَ بِهِ ﴾ [الزمر: ٣٣].

○ تحقيره بالوصف الناقص، نحو قوله تعالى:
 ﴿ إِنْ شَائِكَ هُو الأَبْتَرُ ﴾
 [الكوثر: ٤]. [«الإتقان» (ج١، ص٩٠، ٨٠)].

٢- في العقيدة؛ علو الله سبحانه وتعالى:

ينقسم إلى قسمين:

۱- علو الصفة، وهذا لا ينكره أحد ينتسب للإسلام، والمراد به كمال صفات الله

العدد التاسع السنة الثلاثون

تعالى، كما قال سبحانه: ﴿ للَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ مَثَلُ السِّوْء ولله الْمَثَلُ الْأَعْلَى وَهُوَ الْعَرْيِزُ الْحَكِيمُ ﴾ [النمل: ٦٠].

٢- علو الذات، وهذا أنكره بعض المنتسبين للإسلام، فيقولون: كل العلو الوارد المضاف إلى الله المراد به علو

فيقولون في قوله على: «والله فوق العرش» أي في القوة والسيطرة والسلطان، وليس فوقه بذاته.

ولا شك أن هذا تحريف في النصوص وتعطيل في الصفات.

والذين أنكروا علو الله بذاته انقسموا إلى قسمين:

أ- من قال: إن الله بذاته فى كل مكان، وهذا لا شك ضلال مقتضى للكفر.

ب- من قال: إنه لا فوق ولا تحت ولا يمين ولا شهال ولا متصل بالخلق، ولا منفصل عن الخلق، وهذا إنكار محض لوحود الله، والعبادُ بالله.

ولهذا قال بعض العلماء: لو قبل لنا: صفوا العدم، ما وجدنا أبلغ من هذا الوصف، فَ فَ رُوا من شيء دلت عليه النصوص والعقول والفطر إلى شيء تنكره النصوص والعقول والفطر. [«القول المفيد على كتاب التوحيد، لابن عثيمين].

٣- في علم الحديث: حول رواية المنتدع:

جاء في «تاريخ الثقات» لابن حيان في ترجمة جعفر بن سلدمان الضبعي، ما نصه: ليس بين أهل الحسديث من

أئم تنا خالف أن الصدوق المتقن إذا كان فيه بدعة، ولم بكن يدعو إليها أن الاحتجاج بأخياره جائز، فإذا دعا إلى يدعته ، سقط الاحتجاج باخباره، نقول: وقد احتج بعض الأئمة برواية الدعاة وغير الدعاة، ونذكر على سبيل المثال أن البخاري احتج في صحيحه بعمران بن حطان، وهو من دعاة الشراة «الخوارج»، وبعبد الحميد بن عبدالرحمن الحماني، وكان داعية إلى الإرجاء، فالحق في هذه المسالة كما قال العلامة محمد نجيب المطيعي في حاشيته على «نهاية السول»: قبول رواية كل من كان من أهل القيلة يصلى بصلاتنا، ويؤمن

یکل ما حاء به رسولنا مطلقا متى كان يقول بحرمة الكذب، فإن من كان كذلك لا يمكن أن يبتدع بدعة إلا وهو متاول فيها، مستند في القول بها إلى كتاب الله أو سنة رسول الله ت بتاول رأه باجتهاده، وكل

محتهد مأجور، وإن أخطأ، نعم إذا كان ينكر أمرًا متواترًا من الشرع معلومًا من الدين بالضرورة، أو اعتقد عكسه كان كافرًا قطعًا، لأن ذلك ليس محلاً للاحتهاد، بل هو مكابرة فيما هو متواتر من الشريعة، معلوم من الدين بالضيرورة، فيكون كافرا محاهرًا، فلا يقيل مطلقًا،

حرم الكذب أم لم يحرمه. [«شـــرح السنة» هامش .[(YE9/1)

٤- في الأصول: الاستثناء: المقرر في أصول المالكية

والشافعية والحنابلة أن الاستثناء إذا جاء بعد جمل متعاطفات، أو مفردات متعاطفات، أنه برجع لجميعها إلا لدليل من نقل أو عصقل يخصصه يبعضها، خلافًا لأبي حنيفة القائل برجوع الاستثناء للحملة الأخدرة فقط.

مثال: لو قال إنسان هذه الدار وقف على الفقراء والمساكين، ويني زهرة، وبني تميم، إلا الفاسق منهم.

فعلى أصول الأثمة الثلاثة يضرج الفاسق من الجميع لرحوع الاستثناء للجميع، خلافًا لأبى حنيفة القائل يرحوعه للأخسرة فقط (في المثال بنى تميم فقط). [«أضواء العيان، (١/ ٨٩/١).

٥- في الفقه: دفع الزكاة للأقارب: الأقارب على قسمين، فمنهم من يكون نفقته لازمة لك، أى بحب عليك شيرعًا أن تنفق عليهم، فهؤلاء ما دام أنه يجب عليك شرعًا أن تنفق عليهم فلا تعطيهم الزكاة؛ لأنك تقى بها

لكن إذا كنت لا تنفق عليهم فإنه يجوز أن تعطيهم زكاتك، ولهذا أقر رسول الله ﷺ ابن مسعود، لما قال ابن مسعود لزوجته: إن زكاتك تحل لي، قال النبي ﷺ: «صحدق ابن مسعود ا؛ لأن الزوحة لا تلزمها نفقة زوجها، بل العكس، فزوجها يلزمه نفقتها، فلهذا أباحها

وكذلك الأقارب الذين لا تلزمك تفقتهم، لك أن تعطيهم

العدد التاسع السنة الثلاثون اليب

من الزكاة، وإذا أخذوها بأي صفة من الصفات، لو كانت تلزمك نفقتهم بحوز أن تعطيهم مشلا إذا كانوا من الغارمين كأن يكون عليهم دين، فلو كان أبوك أو أخوك أو اختك او زوجتك عليها دين تقضى دىنهم من الزكاة بصفة أنهم من الغارمين أو بصفة أنهم في الرقاب، أو بصفة أنهم من ابن السبيل، أو من العاملين عليها، أو يصفية في سبيل الله يجاهد... وهكذا.

فإذا كان باخذ الزكاة بصفة من الصفات (أي السابقة) بأخذها، وإذا كان لفقره وحاجته وهو عندك وانت تلزمك نفقته لا تعطيه، وأما إذا كان مستقلاً عنك أو لا تلزمك نفقته كان بكون هو عمك أو ابن عمك مثلاً وله إخوان فنفقته على إخوانه ليست عليك، إذن بحوز أن تعطيه زكاتك [حريدة المسلمون (٦٨٥) الشبيخ صالح

٦-في السيرة: من حكمته ﷺ:

عن أبي هريرة رضى الله عنه أنه قال: بعث رسول الله الله خيلاً قبل نجد، فجاءت برجل من بني حنيفة يُقال له: ثمامة بن أثال، سيد أهل اليمامة، فربطوه بسارية من سواري المسجد، فخرج إليه رسول الله ﷺ، فقال: ماذا عندك يا ثمامة وقال: عندى يا

محمد خير، إن تقتل تقتل ذا دم(١)، وإن تنعم تنعم على شاكر، وإن كنت تريد المال فسل تعطّ منه ما شئت، فتركه رسول الله ﷺ حتى كان بعد الغد، فقال: «ما عندك با ثمامة؟» فقال: ما قلت لك، إن تنعم تنعم على شباكر، وإن تقتل تقتل ذا دم، وإن كنت تريد المال فسيل تعط منه ما شئت، فتركه رسول الله ﷺ حتى كان من الغد، فقال:

فيشره رسول الله ﷺ وأمره أن بعتمر، فلما قدم مكة قال له قائل: أصبوت؟ فقال: لا والله، ولكنى أسلمت مع رسول الله ته، ولا والله لا ياتيكم من البمامة حية حنطة حتى يأذن فيها رسول الله ﷺ. [متفق عليه].

وقد ثبت ثمامة على إسلامه لما ارتد أهل اليمامة، وارتحل هو ومن أطاعه من قومه فلحقوا بالعادء بن الحضرمي فقاتل معه المرتدين من أهل البحرين. [«الإصابة في تميين الصحابة].

إلى من وجهك، فقد أصبح

وجهك احب الوجوه كلها إلى،

والله ما كان من دين أيغض

إلى من دينك، فأصبح دينك

أحب الدين كله إليَّ، والله ما

كان من بلد أبغض إلى من

ىلدك، فأصبح بلدك أحب البلاد

كلها إلى، وإن خيلك أخذتني

وأنا أربد العمرة فماذا ترى؟

الله أكبر، ما أحكم النبي ت وما اعظمه من موقف، فقد كان الله يتالف القلوب، ويلاطف من يرجى إسلامه من الأشراف الذين يتبعهم على إسلامهم خلق كثير.

وهكذا ينبغى للدعاة إلى الله عز وجل أن يعظموا أمر العفو عن المسيء؛ لأن ثمامة أقسم أن يغضه انقلب حيًّا في ساعة واحدة، لما اسداه النبي اليه من العفو والمنة بغير مقابل، وقد ظهر لهذا العفو شاكر، وإن تقتل تقتل ذا دم، وإن كنت تريد المال فسل تعط منه ما شبئت، فقال رسول الله

الطلقوا ثمامة»، فانطلق المامة المالق إلى نخل قريب من المسجد، فاغتسل، ثم دخل المسجد، فقال: أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، يا محمد، والله ما كان على الأرض وجه أبغض

عندك يا ثمامة؟ فقال: عندي ما

قلت لك، إن تنعم تنعم على

دمادا

السدلان].

الأثر الكبير في حياة ثمامة، وفي ثباته على الإسلام ودعوته إليه. [«الحكمة في الدعوة إلى الله السعيد بن وهف القطحاني]. ٧- في السنة والبدعة:

وو مناظرة وو في مناظرة جسرت بين محمد بن عبدالرحمن الأذرمي ويين أحمد بن دُؤاد في حضرة الخليفة العياسي المعتصم بالله، وكنان الكلام حنول خلق القرآن، فقال الأذرمي: هل

علمها رسول الله عليه وأبو بكر وعمر وعثمان وعلى أو لم يعلموها؟ قال: لم ىعلموها. قال: شىء لم بعلمه هؤلاء أعلمته انت؟ قال الرجل: فإنى اقول: قد علموها. قال: اف وسعهم أن لا يتكلموا به، ولا يدعوا الناس إلىك أم لم يسعهم، قال: بلى وسعهم. قال شيء وسع رسول الله الله وخلفاءه، لا سبعك أنت؟ فانقطع الرحل. فقال الخليفة: لا وستع الله على من لم يسعه ما وسعهم. [«شرح لمعة الاعتقاد» لاين عثيمين].

٨- في طلب العلم:

قال بديع الزمان الهمذاني: العلم علق (٢) لا ساع ممن زاد، وصيدٌ لا بالف الأوغاد، وشيءُ لا يدرك إلا بنزع الروح، وغر لا يصاب إلا بافتراش المدر (٣)، واستناد الحجر، وردِّ الضجر، وركوب الخطر، وإدمان السهر،

وكثرة النظر، وإعمال الفكر، فكيف يناله من أنفق صباه على الفحشاء، وشغل سلّوتهُ بالغنى، وخلوته بالغناء؟! [«المعدار لعلم الغزالي» صالح ين عيدالعزيز آل الشيخ].

٩- في اللغة: فائدة لغوية كُذُب: بالتخفيف يتعدى

إلى مفعولين. كذُبَ: بالتشديد يتعدى إلى

فقد رايت أن صدق المخففة تعدت إلى معفولين هما: ﴿ رسول ﴾، ﴿ الرؤيا ﴾.

متعلق بصدق.

٢٧]، ﴿ لَقَدْ ﴾: اللام حرف

توكيد، قد: حرف تحقيق.

﴿ صدق ﴾: فعل ماض.

﴿ الله ﴾: اسم الله عسر وجل

فاعل. ﴿ رسوله ﴾: مفعول به.

﴿ الرؤيا ﴾: مفعول ثان لصدق.

﴿ بالحق ﴾: جار ومجرور،

١٠- حدث:

قال رسول الله ﷺ: «لا تزول قدما ابن أدم يوم القيامة من عند ربه حتى بسال عن خمس: عن عمره فيما أفناه، وعن شيبابه فيما أبلاه، وماله من أين اكتسبه وفيما أنفقه، وماذا عمل فيما علم». [«السلسلة الصحيحة، (٩٤٦)].

۱۱-بیتشعر: إذا مصاسني اللاتي أدلُ

عيوبًا، فقل لى كيف أعتذراا

والحمد لله رب العالمين.

الهو امش:

(۱) ذا دم: صاحب دم بدرك قاتله به ثاره لرئاسته وفضيلته، وقیل معناه: من علیه دم مطلوب به، وهو مستحق عليه فلا عتب عليك في قتله.

(٢) عِلْقُ: النفيس من كل

(٣) المدر: قطع الطين اليابس.

فعول

واحد.

وكذلك أيضنًا: صندق: بالتخفيف بتعدى إلى مفعولين. صدق بالتشديد يتعدى

إلى مفعول واحد.

وهذا على خالف الأصل، فإن التشديد يعدِّي الفعل إلا في هذا الموضع.

مثال: ﴿ لَقَدْ صَدَقَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّؤْيَا بِالْحَقُّ ﴾ [الفتح:

العدد التاسع السنة الثلاثون



## اعداد:علاء خضر

○ المؤلف: هو الإمام الصافظ الجوال محدث الإسلام أبو عبدالله محمد بن إسحاق بن محمد بن

○ مولاه: ولد عام ٣١١هـ بأصبهان، نشأ في بيت علم ورواية، فقد لقى عناية خاصة من أبيه، وبث في روحه التقي وحب السنة، وكان كثير الرحلة في طلب الحديث، حتى بلغ عدد شيوخه ١٧٠٠، وأكثر عن أبيه وعم أبيه وابن الأعرابي والأصم، وأخذ عنه شيوخه وأقرانه، منهم: محمد بن حيان، الملقب بابي الشبيخ، وهو أحد شيوخه، وأبو عبدالله الحاكم وهو من

قال عنه أبو نعيم: كان حيلاً من الحيال. وقال عنه أبو إسماعيل الأنصاري: سيد أهل زمانه.

O وفاته: توفي عام ٢٩٥هـ.

○ موضوع الكتاب: هو تقرير لعقيدة السلف في مسائل الإيمان.

○ أهمية الكتاب: هو من الكتب التي أسهمت في إثراء المكتبة الإسلامية في توضيح عقيدة السلف الصالح، وبالأخص في مسائل الإيمان.

يروى المصنف أحاديث هذا الكتاب بالسند المتصل إلى رسول الله على، وقد يلتقي مع من سبقه، كالإمام البخاري ومسلم.

منهج المؤلف

- يعرض مسائل الإيمان ويستدل عليها بالآيات و الأحاديث الثابية عن الرسول على.

- بورد أحداثًا أقوال بعض الفرق، ويذكر قول أهل السنة والجماعة، ثم يورد الأدلة التي تثبت ما يذهب اليه أهل السنة والحماعة.



#### أهم مسائل الكتاب

ومن قال إن الله في السماء فهو مؤمن وذكر اختلاف أقاويل الناس في الإيمان، وذكر الأعمال التي يستحق

بها العامل زيادة إيمانه، وأن الأعمال داخلة في

الإيمان، وذكر الذنوب التي تضرج العبد من الإيمان والنفاق وضروبه والإيمان بما أخبر به المصطفى من

الآبات المستقبلية إلى قيام الساعة كخروج الدحال

ونزول عيسى عليه السلام، إلى غيرها من المسائل

- بورد الحديث الواحد تحت فصول متعددة،

يقع في مجلدين بدارسة وتحقيق د. على بن

يتكون الكتاب من عدة فصول يتناول فيها المؤلف مسائل كثيرة، منها حديث حيريل وما فيه من الإيمان بالقدر خيره وشره والبعث بعد الموت والجنة والنار، والفرق بين الإيمان والإسلام، ومن قال: لا إله إلا الله يدخل الجنة وأن يعصم ماله وعرضه ودمه،

مستدلاً من الحديث بحملة ما جاء فيه.

محمد ناصر الفقيهي.

يدأ المؤلف الكتاب يقوله:

- ذكر ما يدل على أن الإيمان الذي أمر الله عز وحل عداده أن يعتقدوا ما سأل حيريل عليه السلام رسول الله ﷺ ليتعلم أصحابه أمر دينهم.

- ثم ذكر حديث جبريل المشهور بطوله الذي سأله عن الإيمان والإسلام والإحسان.

ذكر ما يدل على أن قول: لا إله إلا الله يوجب اسم الإسلام ويحرم مال قائلها ودمه؛ مستدلاً بحديث المقداد بن الأسود أنه قال: قلت: يا رسول الله، أرأيت إن اختلفت ورجل من المشركين ضربتين فقطع يدى، فلما هويت إليه لأضربه قال: لا إله إلا الله، أأقتله؟ أم أدعه وقال: بل دعه، قال: قلت: وإن قطع بدي، قال: وإن

- ذكر ما يدل على أن الإيمان بالله علم ومعرفة وإقرار، وذكر الأدلة على ذلك من حديث معاذ بن جبل عندما بعثه الرسول عليه إلى اليمن، فقال: ﴿إِنكُ تَقدم على قوم أهل كتاب، فليكن أول ما تدعوهم إليه عبادة الله، فإذا عرفوا الله عز وحل، فأخبرهم أن الله فرض عليهم خمس صلوات في يومهم وليلتهم...، الحديث.

ذكر اختلاف أقاويل الناس في الإيمان ما هو؟ فقالت طائفة من المرجئة: الإيمان فعل القلب دون

العدد التاسع السنة الثلاثون



اللسان.

وقالت طائفة منهم: الإيمان فعل اللسان دون القلب، وهم أهل الغلو والإرجاء. أهـ.

وقال جمهور أهل الإرجاء: الإيمان هو فعل القلب واللسان جميعًا. اهـ.

وقالت الخوارج: الإيمان فعل الطاعات المفترضة كلها بالقلب واللسان وسائر الجوارح. اهـ.

وقال أخرون: الإيمان فعل القلب واللسان مع احتناب الكبائر. اهـ.

وقال أهل السنة والجماعة: الإيمان الطاعات كلها بالقلب واللسان وسائر الجوارح، غير أن له أصلاً وفرعًا.

فأصله المعرفة بالله والتصديق له وبه وبما جاء من عنده بالقلب واللسان مع الخضوع له والحب له والخوف منه والتعظيم له، مع ترك التكبر والاستنكاف والمعاندة، فإذا أتى بهذا الأصل فقد بخل في الإيمان ولزمه اسمه وأحكامه.

ذكر خبر يدل على أن الإيمان قولُ باللسان واعتقاد بالقلب وعمل بالأركان يزيد وينقص.

ونكر حديث رسول الله ﷺ: ‹من رأى أمرًا منكرًا فلي غيره بيده، فإن لم يستطع فيلسانه، فإن لم يستطع فيقليه، وذلك أضعف الإيمان». أهر.

- ذكر ابتداء الإسلام والإيمان وغربته وأنه سيعود غريبًا كما بدأ؛ لقوله الله الإسلام بدأ

غريبًا وسيعود غريبًا كما بدأ».

- ذكر أخسار حاءت عن النبي تلك على معنى الندب والتحذير. منها: لا يزني وهو مؤمن معناه أنه غير مؤمن في حين ركوبه الزنا، وقيل غير مستكمل للإيمان؛ لحديث الرسول ﷺ: «لا يزني الزاني حين يزنى وهو مؤمن، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن، ولا ينتهب نهبة ذات شرف يرفع المؤمنون إليه فيها أبصارهم حين ينتهبها وهو مؤمن».

- ذكر ما يدل على النفاق على ضروب: نفاق كفر، ونفاق قلب، ولسان وافعال وهي دون ذلك.

ثم استدل بحديث رسول الله عن: «أربع من كن فيه كان منافقًا خالصًا، ومن كانت فيه خلة منهن، كانت فيه خلة من نفاق حتى يدعها: إذا حدث كذب، وإذا عاهد غدر، وإذا وعد أخلف، وإذا خاصم فجر،.

ثم ختم المؤلف بقوله: ذكر وجوب الإيمان بالقيامة والمحاسبة وذكر الميزان في حديث عمر رضى الله عنه لما سال جبريل النبي على... وأتى بحديث الياب.

أخى القارئ: ندعوك للاستزادة والاستفادة من هذا الكتاب والكتب الأخرى في مكتبة المركز العام يحماعة أنصار السنة المحمدية.

والله المستعان.

## و و إدارة القرآن الكريم بالمركز العام وو

هي إحدى إدارات المركز العام لجماعة أنصار السنة، وتقوم الإدارة بانشطة عديدة لخدمة القرآن الكريم، منها:

- ١- الأشراف على مكاتب تحقيظ القرآن بفروع الجماعة.
- ٢- توجيه مكاتب التحفيظ وتوجيهها ودعمها ماديًا وعلميًا.
- ٣- إعداد المسابقات القرانية بالمركز العام وبالفروع وتكريم حفظة القرآن الكريم.
  - ٤- طبع الرسائل العلمية المتخصصة في القرآن وعلومه.
  - ٥- إنشاء معاهد القراءات بفروع الجماعة والإشراف عليها.
  - إدارة المشروعات.

والإدارة تدعو اهل الخير والبر للمساهمة في انشطتها للمزيد من العطاء لخدمة القرآن الكريم، حيث لا مخرج للأمة مما هي فيه إلا بالقرآن.

فإن كنت- اخي المسلم، اختى المسلمة- تود أن تورث مصم ـ فأ أو تكفَّل محفظًا أو تدعم قارئًا فيمند الأجر إليَّك بعد موتك، قساهم معنا، مما افاء الله عليك، وأنفق ينفق عليك.

فساينا رقمه ٢١٨٨٠ ينك فيصل الإسلامي المصري.

مدير الإدارة أسامة على سليمان للاستعلام ت: ٢٥١٥٤١٦ . ٢٧١٠ - ٢٠١٠

## •• من روائع الماضي ••

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: «قال الله عز وجل: كل عمل ابن آدم له إلا الصوم، فإنه لي وأنا أجزي به، والصيام جنة، فإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث ولا يفسق ولا يصخب، فإن سابه أحد أو قاتله، فليقل: إني صائم، والذي نفس محمد بيده لخلوف فم الصائم أطيب عند الله من ريح المسك، للصائم فرحتان: إذا أفطر فرح بفطره، وإذا لقي ربه فرح بصومه». رواه البخاري وغيره.

معانى المقردات

جنة: بضم الجيم، أي: وقاية تقيه من ارتكاب الننوب، وذلك لمراقبته لله وهو صائم، كما أن الصبوم يقي صاحبه من عذاب النار.

يرفث: يقول الراغب في معنى الرفث: كل ما يستقبح ذكره من ذكر الجماع ودواعيه كالنظرة والقبلة.

يفسق: يقع في معصية.

يصخب: يرفع صوته بالتافه من الكلام.

سابه: بتشديد الباء، أي: شتمه أو اعتدى عليه بالفاظ نابية.

الخلوف: بضم الضاء؛ تغيير رائحة القم لخلو المعدد من الطعام.

### ن العنسى و

ادخر الله تعالى شهر رمضان للأمة الإسلامية، وخصه بفضل كبير وخير عميم، من ذلك ليلة القدر التي هي خير من ألف شهر، وفيه أنزل القرآن الكريم، وجعل صيامه ركنًا من أركان الإسلام وجعل قيامه تطوعًا، وقد بيّن تن أن من

صام يومًا واحدًا (سواء كان فرضًا أو نفلاً) لا يبتغي من صيامه إلا وجه الله تعالى باعد الله بصيام ذلك اليوم وجهه عن النار سبعين خريفًا، أي مسيرة سبعين سنة، وفي ذلك ما يدل على أن الصوم يقى صاحبه عذاب جهنم.

إن المؤمن الصادق يستقبل شهر الصوم استقبال الحبيب للمحبوب، وإذا أحس بفراقه خفق قلبه استياقًا وحنينًا كما تحن الوالدة للمولود، فتراه يعيش مع الشهر منشرح الصدر، طيب النفس، مثلوج الفؤاد، يتلذذ بصيامه وقيامه في ضراعة؛ لأن هواه تبع لدينه فلا فرحة له إلا بطاعة الله تعالى.

كما أن من بركات الله تعالى أن اختاره الله لنزول القرآن تعظيمًا لشانه، وإشعارًا مفضله، قال تعالى:

﴿ شَـهْرُء رَمَضَانَ الَّذِيَ أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْآنَ هُدًى لَلَنَّاسَ ءوَبَيْئَاتِ مِّنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَن شَـهد مِنِكُمُ الشَّهْرَء فَلْيَصَمُّمُهُ ﴾ [البقرة:

وأي شهر كان يسهر كان يسهر كان يسهر كان يسهر كان يلتقي جبريل بالرسول على القرآن كان يلتقي به ليوضح له مواضع الآيات من السور، ويرتب السور كما في اللوح المحفوظ.

وكان من هدي نبي الرحمة؛ أن يكثر من القربات إلى الله تعالى في رمضان. يقول ابن عباس رضي الله عنهما: كان رسول الله الجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يدارس القرآن مع جبريل، فلرسول الله المحدد بالخير من الريح المرسلة (المحملة بالسحب الممطرة).

إن الأعمال كلها لله وحده، يثيب عليها فاعلها، الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف إلى ما لا يعلم مقداره إلا الله تعالى: ﴿مُثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ

أوجه العدد التاسع السنة الثلاثون

الشيخ محمد على عبد الرحيم

الرئيس العام السابق للجماعة

أَمْوَالُهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنبُكَةً مَائَةً حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشْنَاءُ وَاللَّهُ وَاسعُ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٦١].

وإن الله تعالى - العليم بخلقه - يعلم أن من الناس من يتظاهر بالصوم، ويستر الفطر فيخشى الناس ولا يخشى الله، من أجل ذلك استثنى الله تعالى الصوم من أعمال العباد، فنسبه لنفسه، فقال: «كل عمل ابن آدم له إلا الصوم فإنه لي وأنا أجزي به». وذلك لأن الصوم سر بين العبد وربه، ونسبة العمل إلى الله تعالى دليل على أنه سبحانه يمنح الصائم ثوابًا بغير حدود، وبما لا يخطر على بال: ﴿ فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسٌ مًّا أُخْفِي لَهُم مَن يخطر على بال: ﴿ فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسٌ مًّا أُخْفِي لَهُم مَن قُرُةٍ أَعْيُن مِ بَرَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة: قُرُةٍ أَعْيُن مِ بَرَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة:

كما أن الصوم يجعل الصائم يستشعر بجوارحه معاني الصوم، فيمسك عن الشر، قبل أن يمسك عن الشر، قبل أن يمسك عن الطعام والشراب، فالعين تصوم بغض البصر، والأنن تصوم عن القيل والقال، وفحش القول وبذيء الكلام، والكذب والزور والبهتان: «ومن لم يدع قول الزور والعمل به، فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه». كما أن من اعتدي عليه، فليقابل السيئة بالحسنة، وليتذكر أنه صائم.

وقد أثبت الحديث الشريف أن الصائم تتجدد فرحته في الدنيا والأخرة، كلما أفطر فرح بفطره، كما أن دعوته مستجابة عند الإفطار؛ ولذا يسن للصائم أن يقول: «اللهم لك صمت، وعلى رزقك أفطرت». ويسأل الله المغفرة.

وإذا كانت فرحة الدنيا مبشرة برضوان الله تعالى ومغفرته، فليهنا الصائم الذي صان صيامه من الوقوع في الآثام، بالثواب العظيم الذي يتجلى فيما أعده له من نعيم لا ينفد، وقرة عين لا تنقطع.

ولكن للأسف أصبحنا في زمن هان على الناس أمر دينهم، يغتنمون رمضان ليعيشوا في لهو ولعب، وترف وبذخ، ومنهم من يصوم ولا يصلي ويقضي لياليه في السهرات الماجنة من تمثيل ساقط، وغناء رخيص، ورقص رقيع خليع، وشبحهم على ذلك وسائل الإعلام المرئية والمسموعة من الأحاجي «الفوازير» الراقصة وغير

ذلك مما تعده الإذاعة والتلفاز قبل قدوم رمضان بشهور. فتجد أهل المجون والراقصات استعدوا لإحياء شهر رمضان بكل ما يغضب الله تعالى، ويخلعون عليهم آلقاب البطولة، وصنع المعجزات، وكأن المعجزات التي هي أمور خارقة للعادة من فعل الله تعالى يؤيد بها رسله الكرام، أصبحت في مقدور الممثلين والمثلات والراقصين والراقصات،

﴿ أَلاَ سَاءَ مَا يَزِرُونَ ﴾.

ومما يؤسف له أن الحكومة تنفق بسخاء على هذا الشر باسم الفن، وتشجعه وترصد له جوائز سخية، أولى بها من يبنون الوطن بالعلم النافع والخُلق القويم.

وليس بعامر بنيان قوم

إذا أخلاقهم كانت خرابًا

ولو سارت الحكومة على شبريعة الإسلام، لضربت على أيديهم، وما وجدنا أحدًا يجهر بالفطر في الطرقات ودوائر الحكومة، أولئك الذين خسروا دينهم، لبنسما قدمت لهم أنفسهم أن سخط الله عليهم.

#### أحكام تتعلق بالصيام

١- ما يبطل الصوم:

يبطل بالأكل والشرب والوطء والاست مناء والقيء عمدًا.

## ٢- ما يحبط عمل الصائم:

الكذب والغيبة والنميمة، قال ﷺ: «من لم يدع قول الزور والعمل به فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه». والسب والشتم والصخب، وقضاء اليوم في لعب الطاولة والورق ونحوهما، أو في مشاهدة الأفلام والتمثيليات الراقصة او الخليعة ونحوها، أو غناء النساء المحرم الذي يحكي أوصاف المرأة، أو الحب المكشوف، وغير ذلك مما يهدم الأخلاق ويدعو إلى الفحش والرنيلة.

٣- ما لا يبطل الصوم:

لا يبطل الصوم بالأكل والشرب ناسيًا؛ لقوله عند أكل أو شرب ناسيًا فليتم صومه، فإنما أطعمه الله وسقاه، ويجوز للصائم الاغتسال والتبرد من الحرارة، واستعمال السواك،

د التاسع السنة الثلاثون المس



والمضمضة من شدة الحر، ومن احتلم نهارًا فلا شيء عليه إلا الغسل من الجنابة، وإذا أصبح الصائم جنبًا فلا شيء عليه إلا الاغتسال ولا يبطل الصوم القطرة في العين أو الاكتحال أو حقن الدواء للمعالجة.

#### الأعذار المبيحة للفطر

١- المسافر يجوز له أن يفطر وعليه القضاء.

٢- الحامل والمرضع إذا خافتا على نفسيهما أو على ولديهما أفطرتا وعليهما قضاء أيام بعدد ما أفطرتا.

٣- المريض إن خاف زيادة المرض، فله أن يفطر وعليه القضاء.

إلحائض والنفساء يحرم عليهما الصيام وعليهما القضاء.

الفدىــة

المريض الذي لا يرجى شفاؤه، والشيخ الذي لا يستطيع الصوم، يجوز لهما الفطر، وعلى كل منهما فدية طعام مسكين عن كل يوم وليس عليهما القضاء.

حكم من أفطر يومًا من رمضان بغير عذر

روى البرزار أن رجالاً قال: يا رسول الله، افطرت (جامعت) في شهر رمضان متعمدًا، قال: «أعتق رقبة». قال: لا أجد. قال: «صم شهرين متابعين». قال: لا أقدر، قال: «أطعم ستين مسكينًا». وهذه هي كفارة من أفطر عمدًا بغير عذر

## حكمة الصوم وفوائده

 ١- غرس التقوى في نفوس الصائمين؛ لأن الصوم عبادة تحتاج إلى الإخلاص، كما أنه سر بين العبد وربه.

 ٢- تعويد الصائم الصبر وقوة العزيمة؛ لأنه يتحمل ألم الجوع، ويصبر على ترك الشهوات ابتغاء رحمة الله تعالى، وخوفًا من عذابه.

٣- تذكير الأغنياء بالفقراء؛ لأن الصائم يحس
 بالم الجوع، فيذكره ذلك بالعطف على المحتاجين.

٤- استراحة المعدة أثناء النهار من تناول الطعام والشراب طوال شهر كامل، فيذهب ما كانت تشكو منه «ما مالا ابن آدم وعاء شيرًا من بطنه». فالمعدة بيت الداء والحمية رأس الدواء، ومن أجل ذلك نصبح عمر بن الخطاب رضي الله عنه بقوله: إياكم والبطنة- بكسر الباء وسكون الطاء أي: ملء

البطن بالطعام- فإنها مكسلة عن الصلاة، ومفسدة للجسم ومؤدية إلى السقم، وعليكم بالقصد في قُوْتِكم، فإنه اصح للبدن، وأبعد من السرف، وأقوى على العبادة.

غير أنه للأسف نجد أغلب المسلمين وعلى رأسهم الكبراء وقادة الفكر، خرجوا عن الجادة ولم يقيموا للشهر الكريم وزنًا، ولم يراعوا فيه إلا ولا ذمة، فأصبح الشهر الكريم موسمًا للشهوات والدع والمنكرات.

ه- تربية النفس على الفضائل، فالصائم يصون جوارحه من سمع وبصر وغيرهما عن ارتكاب المنكر، وإلا حبط عمله؛ ولذلك يتعين على الصائم أن يتجنب أثناء الصيام مشاهدة التمثيليات المبتذلة، والأغاني التي تدعو إلى الخلاعة والانحال، ولا يغتر بما تعده وسائل الإعلام لهذا من برامج تحطم الفضيلة، وللأسف الشديد أن الشهر الكريم، الذي تتنزل فيه الرحمات، تحييه وسائل الإعلام المسموعة والمرئية بالرقصات والمجون، دون إنكار من علية القوم أو الرؤساء والعلماء.

يا قوم لا تغشوا أنفسكم، ولا تغشوا الأمة بوضع السم في العسل، فرمضان شهر هدنة من كل منكر، فمن أخذه بجد وفقه الله تعالى إلى طاعته، ويسر له أموره، وخرج من رمضان وقد اكتسب من الفضائل ما يَصلِه بربه، وحسن صلته بالناس، فكم من الأفلام التي تشاهد ما يدفع الشباب إلى الجريمة، والسرقة وخطف البنات، واقتحام أبواب المساكن والمتاجر، لإنفاق ما يحصلون عليه من السرقات على السهرات والنساء والمسر والشهوات.

فيا من تدعون الإسلام: أنيبوا إلى ربكم من قبل أن يأتيكم العنذاب ثم لا تنصرون، ويا من تصومون رمضان ولا تقيمون الصلاة: ألا تسمعون قول النبي تها: «من ترك الصلاة فقد كفر». فكيف يقبل الله صيام من كفر بالصلاة فالتوبة التوبة: ﴿ وَاللّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ الّذِينَ يَتَبِعُونَ السَّهُوَاتِ أَن تَمِيلُواْ مَيْلاً عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٧٧].

#### المستون للصائم

كثرة قراءة القرآن، وحضور مجالس العلم،

وذكر الله سرًا، كما قال تعالى: ﴿وَانْكُر رُبُكَ فِي نَفْسِكِ تَضَرُعًا وَخِيفَةً ﴾ [الأعراف: ٢٠٥]، وكف اللسان عن القيل والقال، وغض البصر، وتعجيل الفطور، وتأخير السحور، قال ﷺ: «لا يزال الناس بخير ما عجلوا الفطر وأخروا السحور». [متفق عله].

ويستحب للصائم أن يتسحر؛ لما ورد عن أنس قال: قال رسول الله ﷺ: «تسحروا، فإن في السحور بركة». [رواه الجماعة].

وعن أنس قال: كان رسول الله ﷺ يفطر على رطبات قبل أن يصلي، فإن لم تكن رطبات، فتمرات، فإن لم تكن تمرات، حسا حسوات من ماء.

كُما يسن بذل الخير للناس من صدقة أو عروف.

روى البخاري عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان رسول الله ﷺ أجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، وكان يلقاه في كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن، فلرسول الله ﷺ أجود بالخير من الربح المرسلة.

ويسن قيام رمضان بصلاة التراويح والاعتكاف في العشر الأواخر.

### صلاة التراويح

في «الصحيحين»: كان النبي ﷺ يأمر بقيام رمضان من غير أن يأمر فيه بعزيمة، وكان يقول: «من قام رمضان إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنيه».

وروى البخاري أن عائشة سئلت عن صلاة النبي الله في رمضان، فقالت: ما كان رسول الله النبي الله في رمضان ولا غيره على إحدى عشرة ركعة، يصلي أربعا، فلا تسال عن حسنهن وطولهن، ثم يصلي أربعا فلا تسال عن حسنهن وطولهن، ثم يصلي أربعا فلا تسال عن حسنهن وطولهن، ثم يصلي ثلاثاً.

وظل الناس يصلونها فرادى في حياة الرسول ﷺ، وفي خلافة أبي بكر، في البيوت وفي المسجد، ولما رأى الخليفة عمر رضي الله عنه أن الناس يؤدونها فرادى أو جماعات صغيرة؛ أمر

أبي بن كعب، وتميمًا الداري رضي اللَّه عنهما، أن يقوما للناس بإحدى عشرة ركعة بالتناوب بينهما ليلة بعد أخرى.

وروى مالك في «الموطأ» أن القارئ كان يقرأ بالمثات من الآيات في الركعة الواحدة، حتى إن البعض يعتمد على العصا من طول القيام، وما كانوا ينصرفون إلا قبيل الفجر للسحور.

وصالاة التراويح التي تؤدى على النحو السيئ بالقرى والمدن، بدون خشوع واطمئنان لا شك أنها سيئة لا يُثاب عليها فاعلها؛ لأن النبي أبطل صالاة المسيء في صالاته، وقال له: «ارجع فصل فإنك لم تصل».

وطول القراءة في صلاة التراويح، أمر مرغوب فيه، بل المقصود من صلاة التراويح قراءة القرآن بطول القيام؛ ليسمع المسلمون كلام الله تعالى، فإن شهر رمضان نزل فيه القرآن وفيه كان جدريل يدارس النبي ﷺ القرآن الكريم كله.

أما الاختلاف في عدد ركعات التراويح، فراجع الى الرغبة في طول القيام وخاصة في العشير الأواخر من رمضان.

قال الصافظ ابن رجب: الاختالاف بحسب تطويل القراءة وتخفيفها، فحيث تطول القراءة تقل الركعات إلى إحدى عشرة ركعة أو نحوها وبالعكس.

وقد ازدادت رغبة المسلمين في عهد الأمويين في الخير، فمنهم من صلاها عشرين ركعة، ومنهم من صلاها عمرين عبدالعزيز صلاها ستنا وثلاثين ركعة مع طول القيام والخشوع لينالوا ثواب من صلاها بمكة.

وإذا كان الرسول الله قد سن لنا إحدى عشرة ركعة، تعين أن تكون صلاة طيبة قراءة وخشوعًا وركوعًا وسجودًا.

ولما كانت صالاة التراويح من التطوع جاز زيادة الركعات مع حسن الأداء، والأفضل أن يفعل ما فعله الرسول على كما وكيفاً، وخير الهدي هدي

محمد على.

وفقنا الله لاتباع رسوله والعمل بسنته إنه ولى التوفيق.

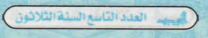
000

# ﴿ فَالْيَوْمَ نُنَجِّيكَ بِبَدَنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ آيَةً ﴾ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ آيَةً ﴾

الحمد لله الذي نصر رسله والذين آمنوا معهم في الحياة الدنيا ويوم يقوم الأشهاد، وأهلك الكفرة الطفاة البغاة ومن شايعهم، فلله الحمد رب السماوات ورب الأرض رب العالمين وله الكبرياء في السماوات والأرض وهو العزيز الحكيم.. وبعد:

فقد حان وقت الوقوف مع العسر والفوائد المستفادة من مهلك فرعون وجنده، وإذا كان الاعتبار بمصارع المكذبين هدفًا عامًا من أهداف القصية القرآنية يصفة عامة؛ إلا أنه هنا يأخذ لوناً متميزًا، لفت الله سيحانه وتعالى أنظارنا إليه في قوله تعالى: ﴿ فَالْيَوْمَ نُنَجِّيكَ بِبَدَنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خُلْفُكَ آئةً ﴾ [يونس: ٩٢]، ثم حذر من الغفلة عن أبات اللَّه، فختم الآبة بقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ النَّاسِ عَنْ آنَاتِنَا لَغَافِلُونَ ﴾ [يونس: ٩٢]، والآية هنا بمعنى العلامة الدالة على قدرة الله وسلطانه المهيمن، وفيها عظة وعبرة لمن يعتبر، فهذا فرعون الذي طغى وبغى واستكبر، وقال لقومه: ﴿ أَنَا رَبُّكُمُ الأَعْلَى ﴾، وقال لهم: ﴿ مَا عَلِمْتُ لَكُم مِّنْ إِلَهِ غَيْرى ﴾، هذا الظالم الحيار يأمر اللَّهُ البحر فيغرقه هو وجنده، ثم يأمر الله البحر أن يلفظ جسيد فرعون من بين الغرقي على الساحل جثة هامدة لا حراك فيها، ولا قدرة لها على شيء، فأين ذهب سلطان فرعون؟ وأين جنده وقوته وعتاده؟ أين... أين؟ ذهب كل ذلك، وها هو جسد فرعون ملقى على الطريق نهبًا لكل وارد مجردًا من كل شيء حتى ىكون أية وعيرة لمن براه ولمن سيأتي بعده على سُدُّة الحكم؛ ليعلم أنها لو دامت لغيره ما وصلت إليه، عبرة لكل من تسول له نفسه محادة الله ورسوله، وليعلم الناس إلى قيام الساعة شيؤم الظلم على صاحبه وعلى من شايعه وعاونه، وإليك أخي القارئ ما يستَّره الله لنا من الفوائد والعبر





فيما يلي:

أولاً: تحقيق وعد الله لعباده المؤمنين:

لقد تحقق بهلاك فرعون وعد الله بنى إسرائيل الذي وعدهم إياه في قوله تعالى: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نُمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الأَرْضِ وَنَحْعَلَهُمْ أَئِمُةً وَنَجْعَلَهُمُ الْوَارِثِينَ ﴾ [القصص: ٥]، وكان هذا الوعد مصاحبًا لميلاد موسى عليه السلام، وقد تحقق بهلاك فرعون، فقال تعالى: ﴿ وَتَمُّتُ كُلِمَتُ رَبُّكَ الْحُسْنَى عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ بِمَا صَبَرُواْ وَدَمُّرْنَا مَا كَانَ يَصنْنَعُ فِرْعَوْنُ وَقَوْمُهُ وَمَا كَانُواْ يَعْرِشُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣٧]، فانظر رحمني اللَّه وإياك كم من الزمن بين: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نُمُنَّ ﴾ وبن: ﴿وَتَمُّتُ كُلِمَتُ رَبِّكَ ﴾، فنثق في وعد الله مهما طال الأمد ولا نستعجل النتائج، ولننظر مرة أخرى كم مرُّ من أحداث لنعلم أن اللَّه إذا أراد أمرًا هيا له أسيابه، وأن لنصر الله أسيابًا نملكها وأخرى لا نملكها، فإذا قام المؤمنون بما يستطيعون عَذَرَهم الله فيما لا يملكون، وأن المؤمنين قريبون من نصر الله بقدر صدقهم مع اللَّه تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن تَنصُرُوا اللَّهُ نَنْصُرُكُمْ وَنُثَنَّتْ أَقْدَامَكُمْ ﴾ [محمد: ٧]، فجعل الله نصر دينه في الأرض شرطًا لنصره للمسلمين، وهم على وعد بالنصر على قدر عملهم بهذه الأسباب، ويستحسن هنا أن نورد أسباب النصر كما جاءت في القصة المباركة مختصرة:

 ١- اللجوء إلى الله والاستعانة به مع بذل ما يمكن من أسباب.

٢- الصبر والثبات على الحق ومصابرة الأعداء.

 ٣- الثقة التامة في نصر الله وفي سلطانه المهيمن على الكون كله أرضه وسلمائه، وما بين ذلك.

٤- تقوى الله في السر والعلن، وصدق التوكل عليه سبحانه وتعالى.

٥- إقامة الصلاة والمداومة على ذكر الله.

٦- التضرع إلى الله بالدعاء وطلب العون منه
 وحده لا شريك له.

٧- الاستقامة التامة على الدين ومخالفة

المشركين.

٨- مـفاصلة أهل الباطل في منه جهم وسلوكهم وعدم متابعتهم في شيء من ذلك، وصبخ الفرد المسلم والمجتمع المسلم بصبغة الإسلام التي هي صبغة الله، ﴿ صِبْغَةَ الله وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ الله صِبْغَةً وَلَاهُ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ الله صِبْغَةً وَلَاهُ وَمَنْ آحْسَنُ مِنَ الله صِبْغَةً وَنَحْنُ لَهُ عَابِدُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٨].

ثانيًا: إذا صدق المؤمنون في إعداد ما يملكون من اسباب عذرهم الله فيما لا يملكون من أسباب وكفاهم مئونتها.

ثالثًا: كما أن للنصر أسبابًا، فإن للهلاك أسبابًا، فما هي؟

١- الطغيان. قال تعالى: ﴿ اذْهَبْ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طُغَى(١) ﴾ [طه: ٢٤]، بهذه الحيثيات توجه الأمر الإلهي إلى موسى عليه السلام: ﴿ اذْهَبْ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طُغَى ﴾، وكلمة ﴿ طَغَى ﴾ تشمل جميع أنواع الفساد الذي وقع فيه فرعون، ومنه:

أ- قوله لقومه: ﴿مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مَنْ إِلَهُ غَيْرِي﴾ [القصص: ٣٨]، وقوله أيضًا لقومه: ﴿ أَنَا رَبُّكُمُ الأَعْلَى ﴾ [النازعات: ٢٤]، وذلك من تكذيبه وعصيانه وكبره وبهتانه، وإلا فإنه كان يعلم في قرارة نفسه أنه ليس كذلك ولم يكن فرعون يدعي الألوهية والربوبية بمعنى أنه خالق الكون ومدبره، أو أن له سلطانًا على الأسباب الكونية، لم يكن فرعون يعتقد ذلك، ولم يكن أهل مصر يتقرّبون إليه بالشعائر التعبدية، والدليل على ذلك من ه حهرة:

الوجه الأول: أن فرعون سال موسى عليه السلام: ﴿قَالَ فَمَن رَّبُكُمًا يَا مُوسَى. قَالَ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلُّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمُ هَدَى﴾ [طه: ٤٩، ٥٠].

فأجاب موسى عليه السلام عن سؤال فرعون بأن ربَّه ورب السماوات والأرض ورب العالمين هو الذي خلق كل شيء وأعطاه هدايته، فلم يتكلم فرعون ولم يدُّع لنفسه أنه يخلق أو يهدي، بل أقر موسى على قوله.

الوجه الثاني: أن فرعون نفسه كانت له آلهة وكذلك أهل مصر(٢)، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ الْمَالُأُ مِن قَوْمَ فِرْعُونَ أَتَذَرُ مُوسَى وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُواْ فِي الأَرْض

وَيَذَرَكَ وَآلِهَتَكَ... ﴾ [الأعراف: ١٣٧]، أي: يذرك ويذر عبادة آلهتك.

وقال صاحب «فتح القدير»: (قيل: كان له أصنام يعبدها وقومه تقربًا، وقيل: كان يعبد الشمس). اهـ.

وقال الحسن البصري: كان لفرعون إله يعبده في السر، وقيل غير ذلك. المهم أن ادعاء فرعون الالوهية والربوبية كان من باب قوله: ﴿ مَا أُرِيكُمُ إِلاَّ مَنِيلَ الرُّشَادِ ﴾ [غافر: أَلَّا مَا أَرَى وَمَا أَهْدِيكُمْ إِلاَّ سَبِيلَ الرُّشَادِ ﴾ [غافر: ٢٩]، فالقول قوله والأمر أمره، يفعل بشعبه ما يشاء ويحكمهم بما يريد: ﴿ أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَهَذه الأَنْهَارُ تَجْرى من تَحْتي... ﴾ [الزخرف: ٥١].

ب- ومن طغيان فرعون: علوة في الأرض بغير الحق وإفساده فيها. قال تعالى: ﴿ إِنَّ فَرْعَوْنَ عَلاَ فِي الأَرْضِ وَجَعَلَ آهُلَهَا شَيَعًا يَسْتَضْعُعفُ طَائِفَةُ مَّنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَاءَهُمْ ويَسْتَحْبِي نِسَاءَهُمْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ

الْمُفْسِدِينَ ﴾ [القصص: ٤].

ج- معصية الله ورسوله، واستمراره على الذنوب بغير توبة. قال ابن القيم رحمه الله: (فمما ينبغي أن يعلم أن الذنوب والمعاصي، تضر ولا بد، وأن ضررها في القلوب كضرر السموم في الأبدان، على اختلاف درجاتها في الضرر، وهل في الدنيا والآخرة شرُّ وداء إلا سببه الذنوب والمعاصي، وما الذي أخرج إبليس من ملكوت السماء وطرده ولعنه، وما الذي أغرق أهل الأرض كلُّهم حتى علا الماء فوق رءوس الجبال، وما الذي أهلك القرون من بعد نوح ودمرها تدميراً وما الذي أغرق فرعون وقومه في البحر، ثم نقل أرواحهم إلى فرعون وقومه في البحر، ثم نقل أرواحهم إلى الذي خسف بقارون وداره وماله وأهله). اهم مختصراً من «الداء والدواء».

رابعًا: طمانة الرسول ﷺ والدين آمنوا معه وتعزيتهم عما يلاقونه من أدى قريش.

خامسًا: إثبات حقيقة هامة وترسيخها في القلوب والعقول، وهي: أن الله ينصر دعوته والعاملين لها ولو كانوا مجردين من القوة المادية، ويخذل أعداء دينه وأعداء المؤمنين ولو ملكوا الأرض ومن عليها.

سادستا: الطير والحشرات والريح والماء

والنار والجدب من جنود الله، ﴿ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلاَّ هُوَ ﴾ [المدثر: ٣١].

سابعًا: من شروط التوبة أن تكون في وقت الإمكان، فالإيمان عند معاينة العذاب الذي هو من الإمكان، فالإيمان عند معاينة العذاب الذي هو من أيات الله لا ينفع صاحبه، قال تعالى: ﴿ يُوْمَ يَأْتِي بَعْضُ أَيَاتِ رَبَّكَ لاَ يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنتُ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْرًا ﴾ [الانعام: من قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْرًا ﴾ [الانعام: المحمد عن الحديث الحسن الذي رواه الترمذي عن ابن عمر عن النبي على قال: «إن الله عز وجل يقبل توبة العبد ما لم يغرغر». أي: ما لم تبلغ روحه حلقومه.

ثامنًا: على المسلمين مهما بلغ بهم الضعف ألا يياسوا من روح الله، وعليهم السعي فيما يملكون والعمل على الارتقاء إلى معالي الأمور، أما إذا استكانوا للذل والقهر فلن يقوم لهم أمر دينهم ولا دنياهم.

تاسعًا: الدلالة على صدق رسالة محمد ﷺ؛ إذ أخبر بهذه القصة وغيرها خبرًا مفصلاً، وهو لم يحضر في شيء من ذلك ولا درس عنها شيئًا قبل هذا القرآن، ﴿وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ الْغَرْبِيِّ إِذْ قَضَيْنًا إِلَى مُـوسَى الأَمْ رَ وَمَا كُنتَ مِنَ الشَّاهِدِينَ﴾ [القصص: ٤٤]، ﴿وَمَا كُنتَ ثَاوِيًا فِي أَمَّلِ مَدْيَنَ﴾ [القصص: ٤٤].

عاشيرًا: بركة العدل في الأرض وطاعة الله ورسله، وشوّم الظلم ومعصية الله ورسله على الحاكم والمحكوم.

ونكتفي بهذا القدر، وأسال الله أن ينفعني وإياكم به، وألا يجعلنا من الغافلين عن آياته الشرعية أو الكونية، والحمد لله رب العالمين، وإلى لقاء قريب مع القسم الثاني من هذه القصة المباركة والسلام عليكم ورحمة الله.

الهوامش:

(١) «طغى» كلمة جامعة، فهي تدلُّ على تجاوز الحدُّ
 في التعامل مع الله ومع الناس.

(٢) والثابت تاريخيًا كذلك تعدد الآلهة عند القدماء المصرين.

000

## أحكام الصيام

## إعداد: عبد الحميد عبد المطلب

#### تعرف المسام

هو: الإمساك عن المفطرات، من طلوع الفجر، إلى غروب الشمس، بنية العبادة.

#### فضل الصنام

عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي الله قال: كل عمل ابن أدم له، الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف، قال الله تعالى: إلا الصيام، فائه لي وأنا أجزي به، ترك شهوته وطعامه من أجلي، للصائم فرحتان: فرحة عند فطره، وفرحة عند لقاء ربه، ولخلوف فم الصائم أطيب عند الله من ربح المسك، [متفق عليه].

مشروعية صيام شهر رمضان

قال الله تعالى: ﴿ يَا آَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُتِبَے عَلَيْكُمُ الصَّيْامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتُقُونَ ﴾ [البقرة: 1۸۳].

عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي الله قال: «من صام رمضان إيمانًا واحتسابًا، غُفِر له ما تقدّم من ننبه». [متفق عليه].

## فضائل شهر رمضان

قال الله تعالى: ﴿شَهُرُ رَمَضَانَ الَّذِيّ أُنزِلَ فِيهِ الْقُرَّانُ هُدُى لَلْنَاسِ وَبَيْنَاتٍ مِّنَ الْهُدَى وَالْقُرْقَانَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: كان رسول الله عنه بيشر أصحابه، يقول: «قد جاءكم شهر رمضان، شهر مبارك، كتب الله عليكم صيامه، فيه تُفتح أبواب الجنة، وتغلق أبواب الجحيم، وتُغلّ الشياطين، فيه ليلة خيرٌ من الف شهر، من حُرِمَ خيرها فقد حُرِم، [رواه أحمد والنسائي].

## متى يجب صوم رمضان. ويم يثبت؟

يجب صوم رمضان برؤية الهلال، أو بإكمال عدة شعبان ثلاثين يومًا إذا لم يُر الهلال، ويُصام برؤية عدل واحد، قال رسول الله ﷺ: «صوموا لرؤيته، وأفطروا لرؤيته، فإن غُمَّ عليكم فاكملوا عدة شعبان ثلاثين». [متفق عليه، واللفظ للبخاري].

## على من يجب صوم رمضان؟

يجب على كل مسلم، بالغ، عاقل، مقيم، معافى، قادر على الصيام، أما الصبي فقد قال العلماء: يؤمر بالصيام إذا أطاقه لنعتاده.

#### شروط صحة الصيام

الإسلام، العقل، التمييز، انقطاع دم الحيض والنفاس (للمراة)، النية؛ لقوله ﷺ: «من لم يبيت الصيام قبل الفجر فلا صيام له». [رواه الخمسة].

#### للصبام عدة فضائل منهاء

١- أن الصيام جُنة من النار؛ فقد قال رسول الله ﷺ: «من صام يومًا في سبيل الله باعد الله وجهه عن النار سبعين خريفًا». فإذا كان صوم يوم واحد يباعد وجه الصائم عن النار سبعين عامًا فما بالك بصوم شهر رمضان كله!

٣- والصوم جنة من الشهوات؛ فقد جاء في حديث ابن مسعود المتفق عليه أن النبي شق قال: «يا معشر الشباب، من استطاع منكم الباءة فليتزوج، فإنه اغض للبصر وأحصن للفرج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجاء».

٣- أن الصوم سبيل إلى الجنة؛ فقد روى النسائي بسند صحيح عن أبي أمامة رضي الله عنه أنه قال: يا رسول الله، مرني بأمر ينفعني الله به، قال: «عليك بالصيام، فإنه لا مثل له». فبين عليه الصلاة والسلام أنه لا شيء يقرب العبد من الله ويباعده من عذابه كالصيام، بل أخبر المصطفى ☀ أن في الجنة بابًا خاصًا بالصائمين.

٤- أن الصوم كفارة ومغفرة للذنوب؛ فإن الحسنات تكفر السيئات والصوم فيه من الحسنات الشيء الكثير، وقد قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّئَاتِ ﴾، وفي تكفير الصوم للذنوب وربت أحاديث عدة منها حديث حذيفة الذي رواه السنة أن النبي ﷺ قال: «فتنة الرجل في أهله وماله وجاره تكفرها الصلاة والصيام والصدقة».

٥- الصوم سبب في السعادة في الدنيا والآخرة؛ لقوله ﷺ: «للصائم فرحتان: فرحة عند فطره، وفرحة عند لقاء ربه»، أما فرحته عند فطره فهي نموذج للسعادة واللذة التي يجدها المؤمن في الدنيا بسبب طاعته وتقواه لمولاه عز وجل، وهي السعادة الحقيقية.

٦- أن خلوف فم الصائم أطيب عند الله تعالى من ريح المسك؛ لقوله ﷺ: والذي نفس محمد بيده لخلوف فم الصائم أطيب عند الله من ريح المسك».

تقبل الله منا ومنكم صالح الأعصال، والله ولي لتوفيق.

العدد التاسع السنة الثلاثون المبيد



## شعر: عائض القرني

قـد تمرست أطرد الموت حـتى خافني الموت فـهـو يلوي فـرارا أنا أمهرت قندهار عيوني أتروني أبيعكم قندهارا جبليٌّ لم أسكن القصر يومًا قد ألفت العربين نزلا ودارًا حمزة النصر والشهادة منهم وأخى جعفرٌ مع الفوز طارا أنا قدُّمتُ أسرتي قبل نفسي الكون المناضل الجبارا أنت تبنى دار الحياة لتبقى وأنا أبتني من الموت دارا ﴿ اشهدي يا عبوالم الأرض أنى لن أبقى من العبدا ديارا

أنا صمَّمْتُ في الحياةِ احتيارًا أن أكون المجاهدَ المغوارا يدمى أكتتُ الشهادة عقدًا في جبال الأفغان تبقى شعارا أنا لم أعشق الحياة لأبقى مستذلاً للفاصبين انكسارا إنما أعشق الحياة لأنى أحمدي أنازل الكفارا أنا من مكة انطلقتُ وقلبي مشعل كم أفاض نورًا ونارا أنا والموت قد ولدنا سوئا ورضعنا قتل البغاة صغارا أي شيء يخبيفني والشظايا من دمي والزحوف مني توارى أنا موتى شهادة أبتغيها يوم لا ينفع المجير المجارا وبقائي في الأرض نصر لديني قد رأيت الحياة ثوبًا معارا أنا أحبيت أن أجاور قومًا في جنان الخلود باتوا سمارا كلما حاول الطغاة ودادى قلتُ يا فُحْ رُ نازلوني حهارا مجلسُ الأمن مدفعي أرتضيه حكمًا صار للشعوب منارا أي صلح مع اللعين وقلبي يتلظى على الخبيث استعارا لاسواء من مات منا اختيارًا بالمنايا ومن يموت اضطرارا وأنا أحتسى الشجاعة كأسًا وأراك المزعرزع المنهارا قد تقحمت في المنية حتى أصبح الخوف في المعارك عارا

# العرون ما الاقتصاد عر

جاء في تراثنا في بيان معى الاقتصاد قول سفيان بن حسين رحمه الله لأصحابه وتلاميذه: أتدرون ما الاقتصاد؟ لا إسراف ولا بخل.

وليس ذلك إلا تبيين وتفسير للقوام الذي جاء في قوله سبحانه: ﴿ وَالنَّذِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴾ [الفرقان: ١٧]، فالاقتصاد هو المنزلة بين المنزلتين المتطرفتين: منزلة الإسراف والتقتير، ومنزلة الإسراف والتبذير.

فقد ورد أن عمر بن عبدالعزيز رحمه الله كان يقول: إن من أحب الأمر إلى الله عز وجل القصد في الغنى، والعفو في المقدرة.

ولهذا فقد كان الاقتصاد وعدم الإسراف من العلامات التي تميز المؤمن عن غيره، فعن الحسن البصري رحمه الله قال: إن من علامة المؤمن: قوة في دين، وحزمًا في لين، وإمامًا في يقين، وحلمًا في علم، وكيسًا في مال، وإعطاءً في حق، وقصدًا في غنى، وتجملاً في فاقة، وإحسانًا في قدرة.

ولما كَان التبنير يؤدي إلى الفقر، نهانا ربنا سبحانه وتعالى عن التبذير، فقال: ﴿ إِنَّ الْمُبَذَرِينَ كَانُواْ إِخْوَانَ الشُّيَاطِينَ ﴾ [الإسراء: ٢٧].

ولما كان المأكل والمُشرب صروريين لحياة البشر فقد لزم الحفاظ عليهما وعدم الإهمال والتفريط فيهما؛ إذ لا قوام لهم إلا بهما، وقد دعانا الله سبحانه لهذا، فقال عز وجل: ﴿وكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلاَ تُسْرِفُوا إِنَّهُ لاَ يُحِبُ الْمُسْرِفِينَ ﴾ [الأعراف: ٣]، وقيد لنا سبحانه وتعالى هذا الماكل والمشرب بكونه حلالاً خالصنا بعيدًا عن شبهة الحرام، فقال جل ذكره: ﴿يَا اَيُّهَا النَّذِينَ امَنُوا كُلُوا مِن طَيّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ ﴾ [البقرة: ١٧٧]، وذلك بشرط عدم الإسراف أو التبذير؛ لانه تعالى لا يحب المسرفين، ومن هنا فقد كان القصد طريقاً إلى نبل محبة الله.

وقد أظهر رسول الهدى عليه السلام بشاعة من يسترف في ماكله وستمى ذلك شيرًا، بقوله عليه السلام: «ما ملأ ابن آدم وعاء شيرًا من بطنه، حسب ابن آدم أكلات (لُقيمات) يُقمن صلبه، فإن كان لا

## بقلم: د. زياد محمد الرماني

محالة، فثلث طعام، وثلث شراب، وثلث نفس، موارد الظمان والهيثمي وصحيح ابن حبان.

وقد أدرك الكثير من العلماء المتخصصين في العلوم الطبية في عصرنا الحاضر هذه الحقيقة، وبدءوا بعلاج الكثير من الأمراض انطلاقًا من مبدأ التقليل من الطعام.

ورد عن الفاروق عمر بن الخطاب رضي الله عنه قوله: أيها الناس، إياكم والبطنة، فإنها مكسلة عن الصلاة، مفسدة للجسم، مؤثرة للسقم، ولكن عليكم بالقصد في قوتكم، فإنه أدنى من الإصلاح، وأبعد من السرف، وأقوى على عبادة الله عز وجل، فإنه لن يهلك عبد حتى يؤثر شهوته على دينه.

ومن هنا، فقد كانت البطنة مؤدية إلى الفقر، إذ هي في أولها إسراف في الأموال من آجل توفير الكثير من الطعام والشراب، وهي في آخرها إهدار للأموال المعالجة ما لحق الإنسان المسرف من أمراض ومتاعب.

والأمر بالاقتصاد والاعتدال والتوسط يسري في كل مناحي الحسياة: الملبس والمسكن والمركب والخادم ووسائل الاتصالات والمواصلات والترفيه.

بَيْدُ أَنْ هَناكُ قَضِيةً مهمةً، هي أن الاقتصاد في الحاجات الأساسية، لا يعني أن يعيش المسلم بعيدًا عن التمتع في هذه الحياة وفق الضوابط الشرعية والقبود الأخلاقية.

دلك؛ لأن التمتع بهذه الدنيا ونعيمها لا يتنافى مع نظرة الإسلام الاقتصادية، ورحم الله الحسن البصري القائل: إن المؤمن أخذ عن الله تعالى ادبًا حسنًا، إذا وسع عليه وسع، فإذا قتر عليه قتر.

وصدق الله القائل: ﴿وَابْتَعْ فِيمَا آتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الآخِرَةَ وَلاَ تَنْسَ نَصِيبِكَ مِنَ الدُّنْيَا وَأَحْسِنِ كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ النَّكَ ﴾ [القصص: ٧٧].

والله ولى التوفيق.

000

العدد التاسع السنة الثلاثون أسيب

# نصائح لراغبي الزواج ١٤

من نعم الله على خلقه، أن كانت حياة الناس ومعيشتهم المستقرة، ترتبط بالزواج، الذي به قوام الأسرة، وتعارف الناس فيما بينهم، وترابط الأسر، بالتراحم والتداخل في النسب.

وإن من حكمة الله البالغة أن خلق سبحانه حواء من ضلع آدم؛ ليكون الامتزاج والتآلف؛ لأنها جزء منه، كما يقال في المثل: وشبه الشيء منجذب إليه. ومن هذه الرابطة والانجذاب يكون التناسل والتوارث؛ لإعمار الكون في الحياة الدنيا، حتى يكتمل العدد الذي قدره الله، من هذا الامتداد البشري، حيث جعل سبحانه في كل من آدم وحواء رغبة وميلاً عاطفياً ووجدانياً تنتظم معه الحياة، وتستقيم العشرة والاندماج.

فكانت هذه الرغبة باقية في بني آدم، ما دامت الحياة مستمرة على وجه الأرض، فلا الرجل يستغني عن المرأة، ولا المرأة تستغني عن الرجل، ولكن الإسلام جعل هذا في تنظيم شرعي وآداب وأخلاق.

وكل من الفتى والفتاة وإن عاش في بيت مكفولاً ومكفياً، تحوطه رأفة الوالدين وحنانهما، فإنه لا يشعر بالمودة والرحمة إلا مع الطرف الثاني، الذي به تكتمل حياته، حيث كل منهما يعتبر نصفًا، لا يلتئم مع النصف الآخر إلا بهذا الزواج، الذي شرعه الله، ونظمه الإسلام، وحثت على المبادرة إليه أوامر هذا الدين.

فرسول الله على المبادرة بالزواج، منذ البلوغ، حتى يعف الإنسان نفسه، وتهدأ ثائرته، ويستقر بعواطفه ومشاعره، ويستعد عن المزالق التي بنزلق البها بعض

## بقلم: د.محمدبن سعدالشويعر

الشباب، خاصة إذا صار مع الشباب وعواطفه فراغ وَجِدة، فإنه يسهل لقرناء السوء جذبه للمنحدر السيئ، يعينهم على دفعه نزوات الشباب وأهواؤهم، وأحيانًا يكون هذا المنحدر سحيقًا، بعيدًا غوره، قد يصعب انتشال من انحدر إليه. يقول الشاعر:

إن الشياب والفراغ والجدة

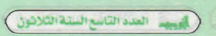
مفسدة للمرء أي مفسدة

يقول عليه الصلاة والسلام مخاطبا الشباب:
«يا معشر الشباب، من استطاع منكم الباءة،
فليتزوج، فإنه أغض للبصر، وأحصن للفرج،
ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجاء».
رواه البخاري، ومسلم، وأحمد، وأبو داود،
والنسائي، والترمذي، وابن ماجه.

ففي حشه الكريم على المبادرة مع الاستطاعة حصانة وعفّة، وغض للبصر عن المحارم، وكفّ للنفس عن الهواجس والوساوس، وبعد عن الاستسلام للنفس والهوى والشيطان.

هؤلاء الشلاثة الذين هم في حاجة إلى المجابهة والتصدي؛ حتى لا يقع الإنسان في المزالق، فكان علاج رسول الله ولا الشباب الذين لا يستطيعون النفقة على البيت، ولا موارد لهم يدفعون منها المهر، ومستلزمات السكن، اللجوء إلى الصوم، كعلاج مؤقت، مع ما فيه من الأجر؛ لانه يهدئ ثائرة الجسد، وتطمئن به القلوب.

فالزواج الذي يحثُ عليه رسول الله ﷺ فيه



مصالح كثيرة، منها حصول الذرية، الذين هم زينة الحياة الدنيا، وقوام دولة الإسلام، في جميع الأعمال.

وسورة النساء فيها حثُ على الزواج، وعلى حسن ولاية اليتامى، ولمن رغب الزواج باليتيمة التي تربّت في كنفه، سواء كان لها مال، أو لم يكن لها، فإن الله سبحانه يأمر بالإحسان إليها، وعدم ظلمها، أو هضمها حقها، سواء في مالها أو صداقها، أو في العشرة، وما إلى ذلك من أمور يتهاون فيها بعض الناس، امتهانا لحق المرأة، وخاصة إذا كانت يتيمة لا ولي لها، يدافع عنها، وتستند إليه- بعد الله- في الشكاية.

فراغب الزواج سواء كان شابًا أو أكبر منه، مأمور باحترام المرأة، والإحسان إليها والرأفة بها، حيث أوصى على بالنساء خيرًا في خطبته بحجة الوداع.

ومن وصية رسول الله في التعامل معهن، الرأفة بالنساء، ومراقبة الله في التعامل معهن، وعدم استغلال ضعفهن، فلا يُضْرَبُن - إلا في أضيق الحدود - ولا يُقْسَى عليهن، وهذا ما يجب أن يضعه راغب الزواج بين عينيه، إمساك بمعروف، أو تسريح بإحسان، إذا لم يعجبه منها خلق أو طبع، وعليه أن يقتدي برسول الله في أعمالهن، وكان يمازجهن، ويسابق عائشة، في أعمالهن، وكان يمازجهن، ويسابق عائشة، ويقول: «خيركم خيركم لأهله، وأنا خيركم لإهلي».

وإن من النصائح الملائمة التي تقدم لراغبي الزواج: التأدب بأدب رسول الله في، والتأسي بسنته، في التعامل مع النساء، واحترام مشاعرهن وأحاسيسهن: قولية، أو فعلية، أو تقريرية، حيث يدعو عليه الصلاة والسلام ربه في عدله مع نسائه، وقسمته فيما بينهن، ويقول: «اللهم إن هذا قسمي فيما أملك، فتجاوز عما لا أملك وتملك». وهذا لمن عنده أكثر من واحدة؛ لأن الله يأمر بالعدل بينهن.

ولما كان الزواج دين الأنبياء، وهم صفوة الخلق، وقد تحدث الله في كتابه عن أزواجهم

ونرياتهم، يقول سبحانه: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مَنْ قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزُّواجًا وَذُرِيَةً ﴾ الآية [الرعد: ٣٨]. فإنه يجب على كل مستطيع المبادرة إلى الزواج؛ لأن الإعراض عنه، إعراض عن الأهل والولد، ومن التبتل(١) الذي لا يحبه الله ولا رسوله ، وليس هو من دين الأنبياء قبلنا.. ولما رأى رسول الله ، فنوًا من أصحابه أرادوا التبتل والإعراض عن الزواج واعتزال النساء غضب، وقال للناس عليه الصلاة والسلام ضمن ذلك الحديث: «واتزوج النساء، فمن رغب عن سنتي فليس مني».

وكان ابن عمر رضي الله عنهما يقول لمن يريد أن ينصحه: تزوّج فإن خير هذه الأمة أكثرها نساءً، كما يجب أن يدرك المقبل على الزواج: أن في الزواج مصالح كثيرة، منها تحصين نفسه، وتحصين زوجته؛ ليعقد كلُّ منهما طرفه على الطرف الآخر، وأن يختار الصالحة في نفسها، الدينة في عبادتها وعلاقتها بربها؛ لقوله عليه الصلاة والسلام: وثنكح المرأة لمالها ولجمالها، ولحسبها، فاظفر بذات الدين تربت بداك».

وان يبتعد عن سيئة الخلق، رديئة الطباع، التي لا تحترم زوجها، ولا تبالي بتعاليم دينها، استهانة أو تقصيرا، وأهم شيء في الناحية الدينية: أداء الصلاة، والتنزه عن النجاسة؛ لأن ذلك مما تتساهل فيه بعض النساء في هذا العصر، فالصلاة عمود الإسلام، ومن تركها كفر، ولا تصح الصلاة بدون طهارة.

وعدم الاقتران بكبيرة السنّ التي وصلت إلى سن اليأس، حيث لا يحصل معها مقصد الزواج: من الولد وسكن القلب. ومثل ذلك العقيم التي لا تلد، والمريضة بمرض معد، كما يجب التشديد في البعد عن الزواج بالأجنبية التي عاشت في بيئة غير إسلامية، أو في بيئة إسلامية غير ملتزمة؛ لتفاوت المفاهيم والطباع، مما يحصل معه مشكلات عديدة تنعكس على حصيلة الزواج، وهم الأولاد بعدما يكبرون، وتت فتح مداركهم.

والتكافؤ في الزواج من الأصور المهمة، التي تجعل الحياة الزوجية هانئة هادئة، لا منغصات فيها، ولا مشكلات؛ لأن كثيرًا من الزيجات، تنقلب بعد فترة من الاقتران، إلى قلاقل وتذبذب، واضطراب وتارجح، يميل إلى انفصام عرى هذه العلاقة، وما ذلك إلا أنه لم يؤخذ في الحسبان عند البداية مبدأ التكافؤ، الذي يدخل فيه في وقتنا الحاضر: المستوى العلمي، لكل من الزوجين، والدخل والمركز الاجتماعي، والشاعر يقول:

فكّر لنفسك قبل الخطو موضعها فمن علا زلجًا عن غرة زلفا

والاهتمام بنجابة الأولاد، لأنهم الذكر الحسن للإنسان، ومن العمل الصالح الذي يلحقه بعد موته، إذا أصلحهم الله، واستمروا في الدعاء لوالديهم، وذلك باختيار الأم ومنبتها: صحة وعراقة، وذكاء ونجابة.

وعمر بن الخطاب رضي الله عنه يقول في توصيته لمن يرغب في الزواج: (اختاروا لنطفكم فإن العرق دساس)، فالصحة والامراض الوراثية والمجريمة أمنيًا، وخبرة الناس اجتماعيًا: كل هذا أثبتت النتائج انعكاس أثره على الأبناء، كما قال في: العله نزعه عرق، ولذا يحسن الاختيار وتوخي النقاء والطهارة في الصفات العددة.

ومن النعم العظيمة التي ينعم الله بها على العبد: زوجة صالحة، محافظة على نفسها ودينها، ومن أشد النقم على العبد: زوجة طائشة سيئة الخلق؛ ولذا يجب اختيار الزوجة من بيت شريف، طاهر ومعروف أهله بالديانة وحسن الخلق، حتى تكون الكفاءة مراعاة... كما يجب مراعاة:

● الاقتصاد وعدم التبذير، أو الإسراف في تكاليف الزواج، فخير النساء أيسرهن مهورًا، إذ ليس الفرح بأن يزين الإنسان بيته بالمظاهر التي تزينه من فرش وأنوار، ولا بالطرب والغناء الممنوع شرعًا، ولا بالمسرات التي تجلب الحسرة والندامة على الزوجين، وذلك بإنفاق ما

لا يطيقه الزوج؛ ليكون بعد انتهاء ما يسمونه فرح الزواج، قد خرج منه مثقلاً بالديون، ولكن الفرح الذي يجب مراعاته أن يراعى فيه البساطة بقدر ما يستطيعه الزوج: ﴿ لاَ يُكلّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسُعَهَا ﴾، حتى يعيش مع زوجته في وفاق وراحة نفس، بعد أن حرصوا على الاقتصاد ليوفروا لانفسهم وأولادهم مسكنهم وما يكفيهم عن مد الأيدي للناس.

♦ إذا صدق الإنسان في نيته بالزواج، فإن الله سوف يعينه على تسهيل مسبباته، وتخفيف نفقته، ولذا يجب أن لا يكون المقصد من الزواج الطمع المادي في المرأة ومالها ومُرتبها إن كانت موظفة، ولا في سلب قدرات الزوج المالية، التي سيكون أغلبها ديونًا ينوء كاهله بها سنوات عديدة، وإنما الهدف من هذا الزواج العفّة، واتباع السنة المحمدية في الزواج، بتخفيف مؤنته، وتيسير أمره، فخير النساء، أيسرهن مهرًا، وعلى ولي أمر الزوجة، أن يكون معينًا في هذا السبيل، بما يستطيع من والمحاكاة والتقليد.

● ويجب أن يؤخذ في الحسبان أن الزوجة الصالحة معينة للرجل على طاعة الله، ومربية لأولادها على أمر الله، وأمر رسوله ﷺ، وأن الحياة بينها وبين زوجها حياة مشتركة في العاطفة والمودة، وفي السكن والتفاهم على أمور الدين والدنيا، وكل منهما معين لصاحبه، على ما يرضي الله، ووفق سنة رسول الله ﷺ، مما يحصل معه قول الله سبحانه في صفة المؤمنين، وحائهم: ﴿وَالنَّذِينُ يَقُـولُونَ رَبُنا هَبُ لَنَا مِنُ أَزُواجِنَا وَدُرّيًاتِنَا قُرّة أَعْيُن وَاجْعَلْنَا لِلْمُتّقِينَ إِمَامًا ﴾ [الفرقان: ٧٤].

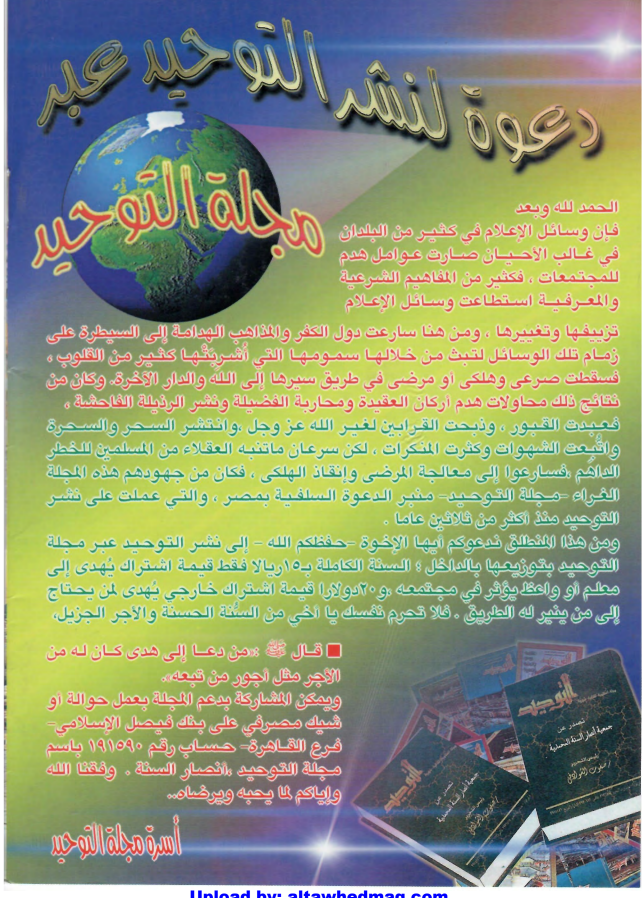
والله ولي التوفيق.

الهوامش:

(١) التبتل المنهي عنه بمعنى الإعراض عن الزواج، وهو غير التبتل المأمور به في الآية، فهو بمعنى الإنابة.

000

للإنكاج الإسياري والنوزيع تقد هدية شركات السياحة الدينية وأفواح المعتمرين والحجيج هكذا تكون العمرة هكذا يكون الحج المصحف المرتل للشبخ المنشكاوي المصحف المرتل للشيخ ياسر سلامه ومشاهير قراء العالم الإسلامي خطب دينية لمشاهير العلماء أحدث إصدارات العلامة الشيخ الألباني مطلوب موزعون بمصر والعالم E-mail:sure2000@hotmail.com



Upload by: altawhedmag.com