

# • صاحبة الامتياز • صاحبة الامتياز • صاحبة الامتياز • حَالَ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْم

#### رئيس مجلس الإدارة محمد صفوت نورالدين



محمد السبيعي ٢٢

محمود عبدالرازق ٦٩

على بن السيد الوصيفي ٦٤

حسين إبراهيم حسين

محمد بن عبدالسلام الشقيري ٦٧

# في هذا العدد

| 4   | «الدعوة سلعة الدعاة»  | الافتتاحية: الرئيس العام           |
|-----|-----------------------|------------------------------------|
|     |                       | حديث الشهر: د. جمال المراكبي       |
|     |                       |                                    |
| 1.  | «سورة الحديد»         | التفسير: د. عبدالعظيم بدوى         |
| 15  | تحذير للعرب!!         | باب السنة : الرئيس العام           |
| 19  | محمد عبدالله ابراهيم  | إن الدين عند الله الإسلام          |
| 11  | المؤامرة الكبرى       | كلمة التحرير: رئيس التحرير         |
| 2   | متولى البراجيلي       | نظرات على السنة                    |
| 49  | مجدى عرفات            | الإعلام بسير الأعلام               |
| 21  | جمال عبدالرحمن        | احذروا الغفلة                      |
| 37  | ود د. الوصيف على حزة  | أسباب النصر الموعود على شرذمة اليه |
| 77  |                       | واحة التوحيد                       |
| 47  | إبراهيم الشربيني      | اثر القدوة على النشء               |
| ٤.  | اسامة العوضى          | حكم خروج المرأة                    |
| 28  | حسين ابراهيم الدسوقي  | ويبقي الود ما فقه النساء           |
| 2 2 | حسن ابو الغيط         | قصيدة لاتخدعونا                    |
| 80  | محمد عاطف التاجوري    | الأخلاق في الاسلام                 |
| 57  |                       | الفتاوى                            |
| 07  | معاوية محمد هيكل      | العدوى إصلاح العقيدة               |
| ٥٣  | على حشيش              | تحذير الداعية من القصص الواهية     |
| 07  |                       | أخي القارئ صحح أحاديثك             |
| ٥٨  | د بن عبدالرحمن اليحيي | الحاج الذي لم يحج: فه              |
| ٦.  | علاء خضر              | اقرأ من مكتبة المركز العام:        |
|     |                       |                                    |



مجلة إسلامية ثقافية شهرية

المشرف العسام د. جمسال المراكسبي

اللجنة العلمية ذكرياحسسيني محمود غريب الشربيني جمال عبدالرحمن د. إبراهيم الشربيني

#### الاشتراك السنوي:

١- فى الداخل ١٥ جُنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد ـ على مكتب بريد عابدين).

ترسل القيمة بحوالة بنكية أو شيك. على بنك فيصل الاسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - انصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

مطابع المش التجارية قليوب مصر

المركز العام: القاهرة ـ ٨ شارع قوله ـ عابدين هاتف: ٣٩١٥٤٥٦ ـ ٣٩١٥٤٥٦

فرق حذر منها العلماء

رفقا بعوام المسلمين

بين السنن والمبتدعات

الفصل بين التأويل والتبديل قصيدة: سيكبر التاريخ

التحريسر ٨شارع قوله\_ عابدين\_القاهرة T977017: -فاكس: ۲۲۲۰۹۹۳ قسمالتوزيع والاشتراكات: T910207: -

التوزيع الداخلي:

مؤسسةالأهرام

وفروعأنصار

السنةالحمدية

## ثمن النسخة .

مصر چنیه واحد ، السعودیة ٦ ريالات، الإمسارات دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، العراق ٧٥٠ فلساً، قطرة ريالات، عمان نصف ريال عماني.

## السلام عليكم

#### BLID

قال تعالى: (وَمَن يُشَاقِق الرَّسُولَ مِن بَعْد مَا تَنيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصِلُه حَهَنَّمَ وَسَاءِتُ مَصِيرًا) (النساء: ١١٥)، وقال سبحانه: (وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي آيَاتِنَا فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ وَإِمَّا يُنسِيَنَّكَ الشَّيْطَانُ فَلاَ تَقْعُدْ بَعْدَ الذُّكْرَى مَعَ الْقَوْم الظَّالِمِينَ) (الأنعام: ٦٨).

وقال تعالى: (فَأَمَّا الَّذِينَ في قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشْنَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرُّاسِ خُونَ فِي الْعِلْم يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلُّ مِّنْ عِند رَبِّنَا وَمَا يَذُّكُرُ إِلاًّ أُولُواْ الألْبَابِ) (آل عمران: ٧)، وقال تعالى: (فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ) (الصف: ٥).

هذه الدرر البهية هدية لكل مؤمن صاحب حماس متوقد يحزنه ما يرى من عمل المبطلين وشبهات الضالين، ينكرون الفهم الثابت في أمور؛ مثل عذاب القبر، والشفاعة الحقة، أو يشككون في ثوابت الشرع في حكم الله في الميراث والمرأة، أو يلقون الشبهات ويشيعون الفواحش والمنكرات، فلا تسمعوا لهم قولاً، ولا تشهدوا لهم مجلسًا، ولا تتناقلوا عنهم حديثًا؛ لتبور سلعتهم، ويخيب سعيهم.

(رَبَّنَا لاَ تُزغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِنِ لَّدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَّابُ).

الرئيس العام

#### المراسلات باسم المشرف العام

إن اللَّه خلق الإنس والجن والملائكة لعبادته وحده وتحقيق توحيده بينهم، لذا قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنُّ وَالإنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ. مَا أُرِيدُ مَنْهُم مِّن رَزَّقٍ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ. إِنَّ اللَّه هُوَ الرُزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ [الذاريات: ٥٠- يُطْعِمُونِ. إِنَّ اللَّه هُوَ الرُزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَالَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلُ فِي يُطْعِمُونِ. إِنَّ اللَّه هُوَ الرُزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَالَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلُ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُواْ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ ثُمْنَبُحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٣٠]، ثم قال سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رُسُولاً أَن الْعَبُدُونِ ﴾ [البقرة: ٣٠]، وقال جل ذكره: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رُسُولاً أَنَ الْعَبُدُونِ ﴾ [الأنبية وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُولِ إِلاَّ نُوحِي إلِيْهِ أَنَهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَعَالَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ التَّبَعَنِي وَسَبُحَانَ اللَّهِ وَمَا أَنْ اللَّهِ وَمَا أَنْ اللَّهِ وَمَا أَنْ اللَّهُ وَمَا أَلْكُولُ اللَّهُ وَمَا أَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ الْكُولِ اللَّهُ وَمَا أَنْ اللَّهُ وَمَا أَنْ اللَّهُ وَالْكُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْكُولُولُ الْمُؤْلِلُهُ الْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ الْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُعْرَا اللَّهُ وَالْمُ الْمُلْكُولُولُ الْمُلْكُولُ الْمُعْلَى اللَّهُ وَالْمُل

العبادة وظيفة الخلق جميعا

فالعبادة وظيفة الخلق جميعًا، والأنبياء حملة هذه الدعوة، والنبي الخاتم الدعوة الداعية الأول في أمته، والذين آمنوا به واتبعوه حملة الدعوة من بعده، يقوم بها أتباعه، فالدعاة وظيفتهم امتداد لدعوة الرسل وهي هداية الناس إلى ربهم ليعبدوه ويوحدوه، فهذه الوظيفة منبثقة من وظيفة الرسل؛ الدعوة إلى الله طريقهم، وهداية الناس وتعبيدهم لربهم هدفهم، فهم أصحاب سلعة يروجونها بين الناس، والثمن الجنة: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مُمَّن دَعَا إِلَى اللَّه وَعَملِ الدعوة ثمنًا عَالَيًا هو الجنة، فقال تعالى: ﴿وَمِنَ النَّسِ مِن يَشْرِي الدعوة ثمنًا عَالَيًا هو الجنة، فقال تعالى: ﴿وَمِنَ النَّسِ مَن يَشْرِي نَفْسَهُ ابْتِقَاءَ مَرْضَاتِ اللَّه وَاللَّهُ رَؤُوفٌ بِالْعِبَادِ ﴾ [البقرة: ٢٠٧]، فهم ليسوا كالكافرين الذين اشتروا الضلالة بالهدى واشتروا الحياة الدنيا بالآخرة، في بشيمًا اشْتَرَوا أبه أنفُسَهُمْ ﴾.

لذلك يجدر بالدُعاة- وهم واثقون بالأجر العظيم من الله سبحانه وتعالى- أن يحسنوا تسويق بضاعتهم وعرضها والترويج

افتتاحيةالعدد

الدعوة

421 ...

اللعاة

بقلم: الرئيس العام

العدد الحادي عشر السنة الثلاثون

الوجاد

(4

#### واجباللعاة

واليوم قد صار للتسويق علوم، وللإدارة علوم، وللتخطيط علوم، فعلى الدعاة أن يوظفوا تلك العلوم لخدمة سلعتهم، وهي أشرف السلع، والعوض عنها الجنة أغلى العوض، ففي حديث الترمذي عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه: «من خاف أدلج، ومن أدلج بلغ المنزل، ألا إن سلعة الله عالية، ألا إن سلعة الله الجنة». ذلك يعني أن من رغب في سلعة الله الجنة» ضحى ببعض نومه وراحته، فأخذ من الجنيا بقدر حاجته ليصل إلى بغيته- الجنة وطريقه في ذلك هو طريق الأنبياء الدعوة إلى الله وطريقه في ذلك هو طريق الأنبياء الدعوة إلى الله والعبادة بالتوحيد والإخلاص.

فمن عجب أن تجد هذه البضاعة الغالية يزهد فيها أهلها ولا يحسن عرضها دعاتها ويدخلون الشيطان بينهم، والكثير يطلب بها عرضا من الدنيا، وهذا مثال طيب في التابعي الجليل عبد الله بن محيريز ( دخل إلى دكان بزاز يومًا يشتري ثوبًا فرفع له في السوم(١)، فقال جار له: ويحك، إنه عبدالله بن محيريز، ضع له، ضع له. فأخذ عبد الله بن محيريز بيد خادمه وخرج وهو يقول: إنما لبشتري بأموالنا لا بأدياننا ). فلم يرض أن يشتري بثمن يُخفض له فيه من أجل دينه.

#### أحسن الطرق في دعوة الناس طريقة القرآن 11

وإن أحسسن الطرق في دعسوة الناس ومخاطبتهم هي طريقة القرآن الكريم وطريقة النبي في في سوق النص القرآن الكريم وطريقة النبوي، فإن القرآن والسنة قد جادلا كل الطوائف وأقاما الحجة على كافة الأصناف، ففيهما الحجج العقلية القوية الدامغة، وإن من فضل الله سبحانه أن جعل القرآن مبيناً بالسنة، فقال تعالى لنبيه الكريم: ﴿ وَآنَزِلْنَا الْكِنَ الذَّكْرُ لِتُبْتِينَ لِلنَّاسِ مَا نُرِلُ لَيْكُ الذَّكْرُ لِتُبْتِينَ لِلنَّاسِ مَا نُرِلُ لَيْكَ الذَّكْرُ لِتُبْتِينَ لِلنَّاسِ مَا نُرِلُ تَعالى: ﴿ وَآنَزِلْنَا الْكِنَ الذَّكْرُ لِتُبْتِينَ لِلنَّاسِ مَا نُرِلُ لَيْكَ الذَّكْرُ لِتُبْتِينَ لِلنَّاسِ مَا نُرِلُ لَيْكَ الذَّكْرُ لِتُبْتِينَ لِلنَّاسِ مَا نُرِلُ لَيْكَ النَّذِي اخْتَلُونَ ﴾ [النحل: 13]، وقال النبي اخْتَلُفُواْ فيه وهُدًى ورَحْمَةُ لَقُومْ يُؤْمُنُونَ ﴾ النذي اخْتَلُفُواْ فيه وهُدًى ورَحْمَةُ لَقُومْ يُؤُمْنُونَ ﴾ [النحل: 15]، فكان رسول الله في هؤ القدوة النحوة النحوة المناسِ

الحسنة للدعاة الحكماء، حيث جعل الله في الأحداث التي مرت عليه البيان والتطبيق للشرع، الأحداث التي مرت عليه البيان والتطبيق للشرع، فما قال تعالى: ﴿ الْيَوْمُ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِغْمَةً وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسْلاَمَ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣] إلا بعد أن حقق بقدره وأنزل بشرعه ما يكفى لبيان الأحكام التي يحتاجها الناس إلى قيام الساعة.

#### الدعوة إلى الله إرشاد وإنقاذ للبشرية من الضلال

والدعوة إلى الله تعالى إرشاد وإنقاذ للبشرية، فهي ترشدهم إلى أهم ما في الوجود، فبدون الدعوة لا يتعرف البشرعلي ربهم ويتخبطون في سبب خلقهم ووجودهم ومآلهم بعد الموت، فيحرقون جثثهم أو يحنطونها ويظنون أنهم خلقوا للدنيا: «أرحام تدفع وأرض تبلغ»!! فهي الجاهلية التي وصفها ربنا بقوله: ﴿ وَقَالُوا مَا هِيَ إِلاَّ حَيَاتُنَا الدُّنَّا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَّا إِلاَّ الدُّهْرُ وَمَا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْم إِنْ هُمْ إِلاَّ يَظُنُونَ ﴾ [الجاثية: ٢٤]، فالدعوة ترُّشُدهم إلى ربهم، فيعرفونه بأسمائه وصفاته، ويعلمون أنه السميع البصير، القوى المتين، المنتقم الجبار، البر التواب، الغفور الرحيم، فيخافونه سبحانه ويخشونه، ويرجون رحمته، ولا يخشون غيره، ولا تأخذهم في الله لومة لائم، إنما ينتهون عن الفواحش والمنكرات سرأا وعلنا لأن الله يراهم ويسمعهم ويقدر عليهم، ويرجعون إليه تائبين نادمين، فإن خافوه هربوا إليه لأنه «لا منجا ولا ملجاً من الله إلا إليه»، ﴿ فَفِرُّوا إِلَى اللَّهِ إِنِّي لَكُم مِّنْهُ نَذِيرٌ مُّدِينٌ ﴾ [الذاريات: ٥٠].

والدعوة إلى الله انقاد للبشرية من أسباب الدمار والهالك؛ لأن أهواء الخلق وغرائزهم تضرهم وترديهم، فيتناهبون الأموال، ويسفكون الدماء وينتهكون الأعراض، ويجورون على حقوق الآخرين، والدعوة إلى الله تعالى انقاد لغير المسلمين، وهي كذلك انقاد للمسلمين، فهي تذكير للغافلين والعصاة، ودعوة للمنحرفين عن الصراط المستقيم، وإزالة للمفاسد أو تقليل لها، وتعليم وإزالة للشبهات التي ينشرها أعداء الدين وتكثير للمتمسكين بأوامر الشرع الشريف.

#### الدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة

وإن الحكمة في الدعوة إلى الله تعالى لا تقتصر على لين الكلام والترغيب والرفق والحلم والعفو والصفح، بل تشمل جميع الأمور التي تعمل بإحكام واتقان، وذلك بأن ينزل كل أمر في المنزل اللائق به، فالقول الحكيم والتربية والتعليم في مواضعها، والمجادلة بالتي هي أحسن في مواضعها، والمجادلة بالتي هي أحسن في مواضعها، ومحاجة الظالم المعاند والمستكبر المتطاول في مواضعها، والزجر والغلظة والقوة والشدة في مواضعها، كل ذلك بإحكام وإتقان، ومراعاة للأحوال والوقائع والزمان والمكان في مختلف العصور والبلدان، مع الحرص على احسان القصد والرغية في ثواب الله والحنة.

فالحكمة تجعل الداعي يقدر الأمور ويعطيها ما تستحقه، والناس في حاجة إلى جده ونشاطه وعلمه، ولا يدعو إلى الانقطاع والانعزال عن الناس عند حاجة المسلمين إلى الدفاع عن عقيدتهم وبلادهم وأعراضهم، ولا يبدأ بتعليم الناس البيع والشراء وهم يحتاجون إلى تعليم الوضوء والصلاة.

#### على الداعية أن يجعل الجهاد تصب عينيه

فالواجب على الداعي أن ينظر في حاجة الناس فيعالجها بحسب ما يقتضيه الحال. كذلك على الداعي أن يجعل الجهاد نصب عينيه بكل درجاته ومراتبه. يقول ابن القيم: التحقيق أن جنس الجهاد فرض عين، إما بالقلب، وإما باللسان، وإما بالمال، وإما باليد، فعلى كل مسلم أن يجاهد بنوع من هذه الأنواع.

ثم يقول: الجهاد أربع مراتب؛ جهاد النفس، وجهاد الشيطان، وجهاد الكفار، وجهاد المنافقين. فجهاد النفس أربع مراتب أيضبًا؛ إحداها: أن يُجاهدها على تعلم الهُدى، ودين الحق الذي لا فلاح لها، ولا سعادة في معاشها ومعادها إلا به، ومتى فاتها علمه شقيت في الدَّارين. الثانية: أن يُجاهدها على العمل به بعد علمه، وإلا فمجردُ العلم بلا عمل إن لم يضرُها لم ينفعها. الثالثة: أن

يُجاهدها على الدعوة إليه، وتعليمه مَنْ لا يعلمُه، وإلا كان من الذين يكتمون ما أنزل الله من الهُدى والبينات، ولا ينفعه علمه، ولا يُنجيه من عذاب الله. الرابعة: أن يُجاهدها على الصبر على مشاق الدعوة إلى الله، وأذى الخلق، ويتحمل ذلك كله لله، فإذا استكمل هذه المراتب الأربع، صار من الربّّانيين، فإن السلف مُجمعون على أن العالم لا يستحق أن يُسمى ربانيًا حتى يعرف الحق، ويعمل به، ويُعلمَه، فمن علم وعمل وعلم فذاك يدعى عظيمًا في ملكوت السماوات.

وأما جهادُ الشيطان، فمرتبتان؛ إحداهما: جهادُه على دفع ما يُلقي إلى العبد من الشبهات والشُّكوك القادحة في الإيمان. الثانية: جهاده على دفع ما يُلقي إليه من الإرادات الفاسدة والشهوات، فالجهادُ الأول يكون بعده اليقين، والثاني يكون بعده الصبر. قال تعالى: ﴿ وَجَعُلْنَا مِنْهُمْ أَثُمِّةُ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمُا صَبَرُوا وَكَانُوا بَايَاتِنَا يُوقِنُونَ ﴾ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمًا صَبَرُوا وَكَانُوا بَايَاتِنَا يُوقِنُونَ ﴾ إلى الصبر واليقين، فالصبر يدفع الشهوات والإرادات بالصبرة، واليقين، فالصبر يدفع الشهوات والإرادات الفاسدة، واليقين يدفع الشكوك والشبهات.

وأما جهادُ الكفار والمنافقين، فأربع مراتب: بالقلب، واللسان، والمال، والنفس، وجهادُ الكفار أخصُّ باليد، وجهادُ المنافقين أخصُّ باللسان.

وأما جهادُ أرباب الظّه، والبدع، والمنكرات، فشلات مراتب: الأولى: بالبد إذا قَدَر، فإن عَجَزَ، انتقل إلى اللسان، فإن عجز، جاهد بقلبه، فهذه ثلاثة عشرَ مرتبةً من الجهاد، و«من مات ولم يغزو، ولم يُحدِّث نفسهُ بالغزو، مات على شُعبةٍ من النفاق». أخرجه مسلم (١٩١٠).

هذه كلمات وخواطر في الدعوة إلى الله، وقد فصلها الله في كتابه وجعل المثال فيها دعوة الأنبياء وما قص من حالهم في أممهم وجعل كذلك حياة رسول الله في والقرون الخيرة خير مثال وتطبيق لمنهج الإسلام والغفلة عنه داء عضال أوجد الإرهاب الذي يشكو منه العالم اليوم، فواجب أمة الإسلام، إماطة اللثام عن حياة خير الأنام للاقتداء به في الأقوال والأعمال.

والله من وراء القصد.

(١) رَفَع السوم: أي تغالى عليه في الثمن.

بقلم د. جمال المراكبي

# الثوكال على الله

الحلقة الثانية

#### النبي على سيد المتوكلين على الله

أمر الله تعالى نبيه محمدًا الله بالتوكل عليه في تسع آيات من القرآن الكريم في جميع مراحل الدعوة، ففي القرآن المكى نجد قول الله تعالى:

- ﴿ وَلِلّهِ غَيْبُ السِّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ الأَمْرُ كُلُّهُ فَاعْبُدْهُ وَتَوكُلُ عَلَيْهِ وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [هود: ١٢٣].

- ﴿ وَتَوكُلُ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لاَ يَمُـوتُ وَسَبِّحْ بِحَمْدِهِ ﴾ [الفرقان: ٨٥].

- ﴿ وَتَوكُلُ عَلَى الْعَـــزِيزِ الرَّحِــيمِ ﴾ الشعراء: ٢١٧].

وفي القرآن المدني نجد قول الله تعالى:

 ﴿ فَإِذَا عَـرَمْتَ فَـتَـوكُلْ عَلَى اللّهِ إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ الْمُتَوكَّلِينَ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

- ﴿ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَتَوكُلُ عَلَى اللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيفًا .

- ﴿ وَإِن جَنْدُواْ لِلسَّلْمِ فَاجْنَحْ لَهَا وَتَوَكُّلْ عَلَى اللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السِّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [الأنفال: ٦١].

- ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلاً ﴾ [الأحزاب: ٣].

وجاء الأمر للنبي ﷺ بالتوكل بصيفة أخرى:

- ﴿ رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَعْرِبِ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ فَاتَّخِذْهُ وَكِيلاً ﴾ [المزمل: ٩].

- ﴿ فَإِن تَولُواْ فَقُلْ حَسْدِيَ اللَّهُ لا إِلَهَ إِلاَ مُؤ عَلَيْهِ تَوكُلْتُ وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴾ [التوبة: ١٢٩].

- ﴿ قُلْ هُوَ الرُّحْ مَنُ آمَنًا بِهِ وَعَلَيْ هِ وَعَلَيْ هِ وَعَلَيْ هِ تَوَكَّلْنَا ﴾ [الملك: ٢٩].

لقد كان النبي الله عز وجل، ولم يلتفت باعباء الدعوة إلى الله عز وجل، ولم يلتفت إلى إعراض المعرضين وتوليهم ولا إلى جمع المشركين، ولا إلى تفلت المنافقين، ولكنه أخذ بأسباب البلاغ والنصر والتمكين واعتمد على ربه ووثق بوعده ونصره فكان النصر المبين والتمكين للمؤمنين، ولهذا قال للصديق في والتمكين للمؤمنين، ولهذا قال للصديق في الغار: «ما ظنك باثنين الله ثالثهما، لا تحزن إن الله معنا». ﴿ فَأَنزَلُ اللّهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيْدُهُ بِجُنُودٍ لّمْ تَرَوْهَا ﴾ [التوبة: ٤٠]. وقال بعد بيعمرة من الله ونعم الوكيل». ﴿ فَانقَلْبُواْ بِنِعْمَةٍ مِّنَ اللّهِ وَقَصْلٍ لم يُمْسَسْهُمْ سُوءٌ ﴾ [آل بيدًا عمران: ١٧٤].

ويشر أصحابه يوم الأحزاب عند حفر الخندق بفتح فارس والروم، ولهذا قام أصحابه من بعده بواجب الدعوة إلى الله خير قيام، فأقاموا خلافة راشدة على منهاج النبوة،

ومكن الله عز وجل لهم في الأرض.

ومن تمام توكله على ربه سماه الله عز وجل المتوكل، فقال: «يا أيها النبي إنا أرسلناك شاهدًا ومبشرًا ونذيرًا، وحرزًا للأميين، أنت عبدي ورسولي، سميتك المتوكل، ليس بفظ ولا غليظ ولا صخاب بالأسواق، ولا يدفع السيئة بالسيئة، ولكن يعفو ويصفح، ولن يقبضه الله حتى يقيم به الملة العوجاء بأن يقولوا: لا إله إلا الله فيفتح بها أعينا عميًا، وأذانًا صمًا، وقلوبًا غلقًا». [البخاري (٤٨٣٨)].

قال ابن حجر: سماه ربه المتوكل على الله لقناعته باليسير والصبر على ما كان يكره.

قلت: ولا يقدر على القيام بأعباء الدعوة والرسالة إلا من صدق في توكله على الله واعتماده عليه، فقام النبي على بهذه الدعوة خير قيام بحسن توكله، فأعانه ربه ووفقه ومكن له حتى أقام الملة العوجاء، ودخل الناس في دين الله أفواجًا، وكان أكثر الأنبياء تابعًا يوم القيامة.

#### الأخذ بالأسباب من تمام التوكل

إن التوكل من أعظم الأسباب التي يحقق بها العبد مطلوبه من الله عز وجل، ولهذا فمن أنكر الأسباب لم يستقم معه التوكل، ومن ترك الأسباب فقد سلك طريق العجز، والنبي عقول: «احرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا تعجز». رواه مسلم (٢٦٦٤).

ولكن من تمام التوكل عدم الركون إلى الأسباب، وترك تعلق القلب بها، ولكن يتعلق القلب بمسبب الأسباب ومدبر الأمر.

إن القعود عن الأسباب وترك السعي ليس من التوكل في شيء بل هو تواكل حذرنا منه النبي ﷺ، وقد خاف النبي ﷺ أن يتكل الناس على مجرد قول كلمة التوحيد دون حرص على العمل النافع، فقال لمعاذ بن جبل: «لا تبشرهم فيتكلوا». [متفق عليه].

ولما بعث النبي الله أبا هريرة يبشر الناس من لقى منهم يشهد ألا إله إلا الله مستيقنًا بها قلبه بالجنة، قال عمر بن الخطاب: لا تفعل، إني أخشى أن يتكل الناس عليها، ف خلهم يعملون، فقال النبي الله «فخلهم يعملون». [متفق عليه].

وقد يقول قائل: إن النبي النبى على المتوكلين الذين يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب ومدحهم بأنهم «لا يسترقون ولا يكتوون ولا يتطيرون وعلى ربهم يت وكلون». [متفق عليه]. اليست هذه دعوة لترك الرقى والتداوي وهما من أعظم الأسباب المعينة على الشفاء؟

والجواب أن الحديث لا يدل على أنهم لا يباشرون الأسباب أصالاً، إنما المراد أنهم يتركون الأمور المكروهة شرعًا مع حاجتهم إليها توكلاً على الله تعالى، فإنهم لا يسترقون؛ أي: لا يطلبون من غيرهم الرقية، وإنما يطلبون الشفاء من الله عز وجل مباشرة ويستعملون الرقى الشرعية الثابتة في آيات الكتاب وصحيح السنة، ولا يكتوون؛ لأن النبي يتطيرون ولا يتعلقون بالأوهام معتقدين أن يتطيرون ولا يتعلقون بالأوهام معتقدين أن التدبير بيد الله عز وجل.

وسعي العبد إما أن يكون لجلب نفع مفقود، كسعيه في طلب الرزق، وسعيه في فعل الخيرات، وإما أن يكون لحفظ نفع موجود؛ كادخار القوت، وإما أن يكون لدفع ضرر لم ينزل؛ كدفع أثر البرد بارتداء الملابس الثقيلة، ودفع المرض بتجنب أسباب العدوى أو بالتطعيم ضده، أو بتعقيم الأدوات الطبية

وخلافه، وإما لإزالة ضرر قد نزل؛ كالتداوي من المرض.

#### والأسباب تنقسم إلى ثارثة أقسام

القسم الأول : سبب مقطوع به بتقدير الله عز وجل، كالطعام الذي يدفع أثر الجوع، والزرع الذي تُرحِي منه النماء، ومثل هذه الأسياب يجب الأخذ بها شرعًا، ولا بجوز لأحد أن يتركها يدعوى التوكل على الله.

القسم الثاني : سبب مظنون- ظني- يرجى من مباشرته تحقق المطلوب بتوفيق الله عز وجل، كالتداوى لدفع المرض وجلب العافية، فكم من مسريض وصف له الدواء ولم يتم الشفاء، ولكن لا يجوز التداوي بمحرم كالخمر، ولا يستحب التداوي بمكروه؛ كالكي، وهذا القسم يجب على العبد أن يأخذ به أيضًا.

القسم الثالث: سبب وهمى بعتقد كثير من الناس أنه يجلب النفع ويدفع الضير، وهو في الحقيقة لا تأثير له، ولهذا نهى الشرع عنه كالتطير والتشاؤم، والذهاب للكاهن والعراف والاستسقاء بالأنواء والنجوم، وتعليق التمائم، وسؤال غير الله. وهذا لا يجوز للعبد أن بتعاطاه، وإن ثبت بالتجربة أنه يتحقق المطلوب به أحيانًا فهذا من الابتلاء والافتتان، نعوذ بالله من الخذلان، بل إن التوكل الحقيقي يكون بالإعراض عن هذا البلاء، ولهذا قال النبي ﷺ: «الطيرة شيرك». قال ابن مسعود: وما منا إلا ولكن الله يذهبه بالتوكل.

ومعنى كلام ابن مسعود أن الإنسان قد يحد في قلبه مكانًا للتطير، وذلك بتأثير البيئة أو العادة، ولكن العبد إذا حسن توكله على الله أذهب الله عنه كل أثر للتطير.

#### مجالات التوكل

التوكل في أمر الرزق: لا شك أن أمر الرزق يشعل عامة الناس،

وكذلك أمر الأحل، والمؤمن المتوكل على الله لا ينشيغل كثيرًا بهما؛ لأنه مطمئن تمامًا إلى أن الرزق مقسوم، والأجل معلوم، فلا يملك أحد أن ينقص من رزقه، كما لا يملك أحد من الخلق أن يغير أو يقدم أجله، وهذا لا يعنى أن يهمل المتوكل أمر السعى لطلب الرزق، ولكنه يسعى وهو مطمئن إلى أن أحدًا لا بأكل رزقه، ولا بقدم أجله، وأن ما أصابه من خير لا يمكن أن يخطئه، وأن ما أخطأه لم يكن ليصيده، ولهذا فهو لا يقتل ولده من إملاق أو خشية إملاق؛ كما فعل أهل الحاهلية الأولى، ولا يمنع نسله ويجهض امرأته؛ كما يفعل أهل الحاهلية في العصر الحديث، وإنما يتعامل مع النسل على أنه رزق من عند الله، قد كفله الله وكفاه، ولكنه يأخذ بالأسباب لتحسين مستوى النسل، ورفع مستوى الفرد، وتعليمه وتثقيفه بما يحقق نفعه في الدنيا والآخرة. وهذه مسئولية الرجل في بيته وأسرته، ومسئولية المرأة في بيتها مع أولادها، ومسئولية المعلم مع تلامذته، ومسئولية الحاكم في المجتمع المسلم، كما قال النبي على: «كلكم راغ وكلكم مستول عن رعيته...» الحديث.

والمتوكل على الله في أمر الرزق لا يركن إلى الحرام، فيسعى إلى كل كسب طيب، ويبتعد عن سبل الكسب الخبيث، وقد علم أن رزقه لن يخطئه أبدًا، فلماذا بحرص على الحرام ويستكثر منه طالما أن الرزاق قد كفل له رزقه، وهو كذلك لا ينشغل عن أخرته يسعيه لأجل دنياه، بل يحرص على الخيرات، ويسابق إلى الطاعات؛ لأنه يتطلع إلى الحظ الأوفر، والنصيب الأعظم من الرزق المقسوم؛ ألا وهو الجنة، فيطمع في الفردوس الأعلى، ويسأل ربه التوفيق والمعونة؛ عملاً بقول النبي على: «إذا سألتم الله فاسألوه الفردوس الأعلى، فإنه أوسط الجنة وأعلى الجنة، فوقه عرش الرحمن منه تفجر أنهار الجنة». [رواه البخاري (۲۷۲۰)].

لقد وثق المسلمون الأوائل بوعد الله، واطمأنوا إلى كفايته، فبذلوا الأموال والأرواح في سيبل الله، شوقًا إلى الجنة، وخوفًا من

العدد الحادي عشر السنة الثلاثون الوجيات (٧)

النار، حتى جاء الصديق في غزوة العسرة بماله كله، فقال له النبي ﷺ: «ما أبقيت لأهلك؟» فقال: أبقيت لهم الله ورسوله. [متفق عليه].

ورغم أهمية الرزق فهو ليس ما يطلبه الناس من أمر الدنيا فحسب، فالرزق أشمل وأعم من المال أو المتاع، ولهذا يحرص المؤمن المتوكل على طلب الزوجة الصالحة ذات الدين التي تعينه على أمري الدنيا والآخرة، ولهذا قال النبي على أمري الدنيا وقير متاعها المرأة الصالحة». [رواه مسلم]. وقال: «فاظفر بذات الدين تربت بداك». [متفق عليه].

وكذلك يحرص المؤمن على طلب الذرية الصالحة التي تقريها عينه وترثه من بعده في عمارة الأرض، وعبادة الله سيحانه، فيلحقه من عملها ودعائها بعد موته الخير الكثير، ولهذا قال إبراهيم عليه السلام: ﴿ رُبُّ هُنْ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ [الصافات: ١٠٠]، وقال زكريا عليه السلام: ﴿ رَبِّ هَبُّ لِي مِن لَّذُنْكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاءِ ﴾ [آل عمران: ٣٨]، ومن فضل الله ورحمته أن حعل عمل الذرية الصالح ودعاءها في ميزان الآباء، وألحق الأبناء بالآباء، قال عن وجل: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاتُّبَعَتْهُمْ ذُرِّيَّتُهُم بإيمَانِ ٱلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتَ هُمْ وَمَا أَلَتْنَاهُم مِّنْ عَمَلِهِم مِّن شَيعٍ كُلُّ امْرئ بمنا كسنب رهين ﴾ [الطور: ٢١]، وقال النبي ﷺ: «إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية، وعلم ينتفع به، وولد صالح يدعو له». [رواه مسلم].

﴿ رَبُّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُـرَّةً

أَعْيُن وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَامًا ﴾ [الفرقان: ٧٤].

وَأَفْضُلُ مِا يَصَرُص عَلَيْهِ الْمُؤْمِن بِعِدِ الإِيمَانِ وَالْيَقِينَ أَن يِرزَقَهِ اللهِ العافية في الدنيا والأخرة، ولهذا قال النبي ﷺ: «أيها

الناس، سلوا الله العافية، فإن أحدًا لم يُعط بعد اليقين خيرًا من العافية». [رواه أحمد والترمذي].

#### التوكل على الله في أمر الدين

إن أعظم غاية ومقصود عند المؤمن أن ينال رضوان الله والجنة، ولهذا فهو يستعين بالله ويتوكل عليه ليسلك سبيل الاستقامة والنجاة ويثبت عليه حتى يلقى ربه ومولاه، فيكون من الذين تتلقاهم الملائكة بالبشرى ﴿إِنَّ اللَّهُ ثُمُ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمُسَادِّئِكَةً أَلاَّ تَحَافُوا وَلاَ تَحْرَنُوا وَأَبْشِرُوا الْمَائِكَةُ اللَّهِ مُحَافُوا وَلاَ تَحْرَنُوا وَأَبْشِرُوا بالْجَدِّةُ أَلاَّ تَحَافُوا وَلاَ تَحْرَنُوا وَأَبْشِرُوا بالْجَدِّةُ اللَّهِ مُواكِدًةً اللَّهِ مُنْ الْمَالَدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٠].

وكذلك يتوكل المؤمن على ربه في إعلاء كلمته وتبليغ دعوته، وجهاد أعدائه ونصرة دينه، وهذا هو توكل الأنبياء وورثة الأنبياء، وهذا هو توكل الأنبياء وورثة الأنبياء، وإن عاندهم المعاندون، ﴿وَمَا لَنَا أَلاَ نَتَوكُلَ عَلَى اللّهِ وَقَدْ هَدَانَا سُئِئنَا ولَنَصْبُرِنُ عَلَى مَا أَذَيْتُمُونَا وَعَلَى اللّهِ فَلْيَتَ وَكُلِ الْمُتَوكَلُونَ ﴾ أَذَيْتُمُونَا وَعَلَى اللّهِ فَلْيَتَ وَكُلِ الْمُتَوكَلُونَ ﴾ [إبراهيم: ١٢]، ولهذا ينصرهم الله عز وجل ويمكن لهم ويكفيهم ما أهمهم، ﴿إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلُنَا وَالّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمُ رُسُلُنَا وَالّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمُ رَسُلُنَا وَاللّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمُ رَسُلُنَا وَاللّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمُ

#### مواطن التوكل

- عند طلب النصر؛ لقوله تعالى: ﴿إِنْ يَنْصُرُكُمُ اللَّهُ فَلاَ غَالِبَ لَكُمْ وَإِنْ يَخْذُلُكُمْ فَمَن ذَا لَنْضِرُكُمُ مِّنْ بَعْدِهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَ تَوكُلِ النَّهِ فَلْيَ تَوكُلِ المُؤْمِنُونَ ﴾ [آل عمران: ١٦٠].
- وكذلك عند جمع الأعداء لاستئصال شعافة المؤمنين؛ لقوله تعالى: ﴿ النَّذِينَ اسْتَجَابُواْ لِلّهِ وَالرُّسُولِ مِن بَعْدِ مَا أَصَابَهُمُ القَرْحُ لِلّذِينَ أَحْسَنُواْ مِنْهُمُ وَاتَّقُواْ أَجْرٌ عَظيمٌ.

الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُواْ حَسْبُنَا اللَّهُ وَنَعِمْ الْوَكِيلُ ﴾ [آل عمران: ١٧٢، ١٧٣].

● وكذلك عند الياس من هداية الكفار؛ لقولة تعالى: ﴿وَلاَ تُطعِ الْكَافِرِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَدَعْ أَذَاهُمْ وَتُوكَلُ عَلَى اللَّهِ وكفى بِاللَّهِ وكيلاً ﴾ [الأحزاب: ٤٨].

● وعند إعراض الخلق وتوليهم؛ لقوله تعالى: ﴿فَإِن تَولُواْ فَقُلْ حَسْبِيَ اللَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ عَلَيْهِ وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴾
 [التوبة: ١٢٩].

وعند إرادة السلم وكف القتال؛ اقوله تعالى: ﴿وَإِن جُنَحُواْ لِلسَّلْمِ فَاجْنَحْ لَهَا وَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ إِنَّهُ هُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [الأنفال: 71].

● وعند خداع الكفار للمسلمين؛ لقوله تعالى: ﴿ وَإِن يُرِيدُواْ أَن يَخْدَعُوكَ فَإِنْ حَسْبَكَ اللّهُ هُوَ الّذِي أَيْدَكَ بِنَصْ رِهِ وَبِالْمُ وَمِنِينَ ﴾ [الأنفال: ٣٦].

كذلك إذا حُم القضاء ونزل البلاء؛ لقوله تعالى: ﴿قُل لَن يُصِيبَنَا إِلاَّ مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلاَنَا وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكُّلِ الْمُؤْمِثُونَ ﴾ [التوبة: ٥٠].

وإذا أردت محبة الله عز وجل لك؛ لقوله تعالى: ﴿فَإِذَا عُزَمْتَ فَتَوكُلْ عَلَى اللّهِ إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ الْمُتَوكَلِينَ ﴾.

● وكذلك إذا شاورت وعزمت فتوكل على الله؛ لقوله تعالى: ﴿فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَسُنَا وَرُهُمْ فِي الأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوكُلْ عَلَى اللّهِ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

● وإذا خرجت من بيتك؛ لقوله ﷺ: «بسم الله توكلت على الله، لا حول ولا قوة إلا بالله».

[صحيح رواه أبو داود والنسائي عن أنس].

● إذا كنت في كرب وضيق؛ لقوله ﷺ: «حسبنا الله ونعم الوكيل، قالها إبراهيم حين القي في النار». [البخاري (٤٥٦٣)].

● عند التشاؤم والتطير؛ لقوله ﷺ: «الطيرة شرك». وقول ابن مسعود: ولكن الله يذهبه بالتوكل.

● عند قرب القيامة وظهور أماراتها؛ لقوله ﷺ: «كيف أنعم وصاحب القرن قد التقم القرن وحنى جبهته وأصغى سمعه ينتظر أن يؤمر أن ينفخ فينفخ». [رواه أحمد والترمذي، وهو صحيح بطرقه]. فكأن ذلك ثقل على أصحاب النبي ﷺ، فقال لهم: «قولوا: حسبنا الله ونعم الوكيل، على الله توكلنا». [الترمذي، وحسنه].

● عند السعي في طلب الرزق؛ لقوله ﷺ: «لو أنكم توكلون على الله حق توكله لرزقكم كما يرزق الطير، تغدوا خماصًا وتروح بطائًا». [رواه الترمذي وقال: حسن صحيح، وأحمد (۱۰\۱)، وهو صحيح].

♦ إذا أردت دخول الجنة بغير حساب فعليك بالتوكل؛ لقوله ﷺ: «هم الذين لا يسترقون، ولا يعتوون، ولا يتطيرون، وعلى ربهم يتوكلون». [متفق عليه].

عند النوم؛ لقوله الله اللهم اسلمت نفسي إليك، وفوضت أمري إليك، ووجهت وجهي إليك، والجأت ظهري إليك... الحديث.

عند الاستخارة؛ لقوله ﷺ: «اللهم إني استخدرك بعلمك واستقدرك بقدرتك وأسألك من فضلك العظيم....» الجديث.

والتوكل على الله أشمل وأعم من أن نحيط بمجالاته ومواطنه، فهو يعم جميع مجالات الحياة الدينية والدنيوية.

نسال الله أن يعيننا على طاعته وذكره وشكره وحسن عبادته، فهو حسبنا ونعم الوكيل.

000



#### وو تفسير الأسات وو

قال تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلُنَا بِالْبَيْنَاتِ ﴾ بالدحج الساطعات، والسراهين الواضحات، الدالات على صدقهم فيما ادعوه من النبوة والرسالة، ﴿ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بالْقِ سُط ﴾ أي: ليقيموا العدل، ويحتنبوا الظلم، وأعدل العدل على الإطلاق التوحيد، وأظلم الظلم الشرك، ولكنّ كثيرًا من الناس لا ستحبون للأنساء، ولا يتبعونهم على ما أنزل الله عليهم من الكتاب والميزان، فهم بحاجة إلى حهاد، ولذا قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ يَأْسُ شُديدٌ ﴾، فالذي لا يتبع بالكتاب يتبع بالسيف، ولذلك مكث رسول الله عليه في مكة ثلاث عشرة سنة يدعو الناس إلى ما أنزل الله عليه من الكتاب، فما آمن معه الاقليل، فلما أذن الله له بالهجرة، وأسس قواعد الدولة الإسلامية في المدينة ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ طُلِمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرُهِمْ لَقُدِيرٌ ﴾ [الحج: ٣٩]، فحاهد رسولُ الله ﷺ والمؤمنون معه في سبيل الله بأموالهم وأنفسهم، فدخل الناس في



#### بقلم الدكتور عبد العظيم بدوى

﴿ لَقَدْ أَرْسِيَلْنَا رُسِلُنَا مِالْدَيِّنَاتِ وَأَنزُلْنَا مَ عَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِدِزَانَ لِمَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسُطِ وَأَنزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَيِّدِيدٌ وَمَثَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ مَن يَنْصِيرُهُ وَرُسِئُلَهُ بِالْغَنْبِ إِنَّ اللَّهَ قُويٌّ عَزِيزٌ. وَلَقَدْ أَرْسِلْنَا نُوحًا وَإِبْرَاهِيمَ وَحَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِمَا النُّبُوَّةَ وَ الْكِتَابَ فَمِنْهُم مُّهْتَدِ وَكَثِيرٌ مِّنْهُمْ فَاسِقُونَ. ثُمُّ قَفَّيْنَا علَى آثارهم برسُلْنَا وَقَفُنْنَا بعيستي انْن مَرْيَمَ وَآتَنْنَاهُ ٱلانحَالَ وَحَعَلْنَا فِي قُلُوبِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ رَأْفَةً وَرَحْمَةً وَرَهْنَانِيَّةً انْتَدَعُوهَا مَا كَتَنْنَاهَا عَلَيْهِمْ إلاَّ النَّهَ فَاءَ رضُوان اللَّه فَمَا رَعَوْهَا حَقُّ رعَانتِهَا فَاتَنْنَا الَّذِينَ آمَنُوا مِنْهُمْ أَحْرَهُمْ وَكَثَيْرُ مِّنْهُمْ فَاسِ قُونَ. يَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ وَآمِنُوا برَسِئُولِهِ بُؤْتِكُمْ كِفْلَسْ مِن رُحْمَتِهِ وَيَجْعَل لَّكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ. لِتَالَّا يَعْلَمَ أَهْلُ الْكِتَابِ أَلاَّ يَقْدِرُونَ عَلَى شَنَيْءٍ مِّن فَضْلُ اللَّهِ وَأَنَّ الْفَضْلُ بِيدِ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مِن يَشْنَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلُ الْعَظِيمِ ﴾ [الحديد: ٢٥- ٢٩].

جير العدد الحادى عشر السنة الثلاثون

دين الله أفواحًا، وصدق الله العظيم: ﴿ وَأَنزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَيدِيدٌ ﴾، وذلك باست ذرامه في الأسلحة، ﴿ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ ﴾، ومنافع الحديد أشبهر من أن تذكر، ﴿ وَلِيَ عُلْمَ اللَّهُ مَن يَنْصُرُهُ وَرُسُلُهُ بِالْغَيْبِ ﴾، أي: ينصر دينه ورسله فيما حاءت يه، وليس الله بحاجة إلى من ينصره، في ﴿ إِنَّ اللَّهُ قَـوِيٌّ عَـزيزُ ﴾، وهو الذي ينصر الناس، ﴿ إِن يَنصُرْكُمُ اللَّهُ فَلا غَالِبَ لَكُمْ وَإِن يَخْذُلُكُمْ فَ مَن ذَا الَّذِي يَنصنُ رُكُم مِن بَعْدِهِ ﴾ [آل عمران: ١٦٠]، ولكن أراد الله أن يمتحن عباده، مَنْ منهم بقوم لنصرة دينه فينصره الله، ويمكن له في الأرض.

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا وَإِبْرَاهِيمَ وَجَعِنْنَا فِي وَإِبْرَاهِيمَ وَجَعِنْنَا فِي ذَرِيْتِهِمَا النُّبُوةَ وَالْكِتَابَ فَي فَمِنْهُم ﴾ أي: من ذريتهما هَمنْهُم ﴾ أي: من ذريتهما فَاسِقُونَ ﴾، وهذه حكمة الله وإرادته، أن يكون المؤمنون قلّة، والكافرون كثرة، كما قال تعالى: ﴿ وَإِن تُطعْ أَكْثَرُ مَن فِي الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَن مَن فِي الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَن هَن فِي الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَن هَن فِي الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَن هَن فِي اللَّهِ ﴾ [الأنعام: ١١٦]، هرسيل الله ﴾ [الأنعام: ١١٦]، برسُلِنا ﴾ ومنهم من سمّى برسُلِنا ﴾ ومنهم من سمّى الله لنا، ومنهم من لم يسمّ،

﴿ وَقُفُنْنَا بِعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ وَأَتَيْنَاهُ الإنجِيلَ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ رَأْفَةً وَرَحْمَةً وَرَهْنَانِيَّةً انْتَدَعُوهَا مَا كَتَنْنَاهَا عَلَيْهِمْ ﴾، فقد جعل الله في قلوب أتساع عيسى رأفة ورحمة، وأما هذه الرهبانية فيدعة التدعوها، ما كتيها الله عليهم، وإنما هم أحدثوها ﴿ ابْتِ فَاءُ رِضْوَانِ اللَّه ﴾، ومع ذلك ﴿ فَمَا رَعُوْهَا حَقٌّ رعَايتها ﴾، فذمهم الله تعالى على الابتداع، وعدم التزام ما ألزموا أنفسهم مه، قال تعالى: ﴿ فَآتَنْنَا الَّذِينَ آمَنُوا مِنْهُمْ أَجْرَهُمْ وَكَثِيرٌ مَنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾.

وإذا علمنا أن الله تعالى ذم النصاري على ما ابتدعوه، فمن الواجب أن نعرف البدعة، ونحذر المؤمنين منها، حتى لا ينالهم ما نال من قبلهم من الذم، فنقول:

البدعة لغة: كل ما أحدث من غير مثال سابق، قال تعالى عن نفسه: ﴿ بَدِيعُ السَّرَضِ ﴾ السَّرَضِ ﴿ وَالأَرْضِ ﴾ [البقرة: ١١٧] أي: هو الذي خلقها لأول مرة من غير مثال بحتذى به.

وشرعًا: إحداث طريقة في الدين تضاهي الطريقة

الشبرعية، وبرادُ بها التقرب إلى الله تعالى، ولقد كان رسول الله ﷺ بحثُ على التمسك بالسنة، ويحذّر من البدعة، فعن العرباض بن سارية رضى الله عنه قال: وعظنا رسيول الله على موعظةً بليغةً، وحلت منها القلوب، وذرفت منها العدون، فقلنا: يا رسول الله، كأنها موعظة مودع فأوصنا، فقال عَلَيْ: «أوصيكم يت قوى الله والسمع والطاعة، وإن تأمر عليكم عبد حبشي، فإنه من يعش منكم بعدى فسيرى اختلافا كثيرًا، فعليكم يسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، عضوا عليها بالنواحذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فان كل يدعة ضالالة». [صحيح. رواه أحمد وأبو داود وغيرهما].

وكان شه يفتتح خطبه ودروسه ومواعظه بخطبة الحاجة، وكان يقول فيها: «أما بعد: فإن خير الحديث كتابُ الله، وخير الهدي هدي محمد شه، وشر الأمور محدثاتها». [صحيح. رواه مسلم (٢١٤٧/٥٩٢)].

فعليكم بالسنة، وإياكم والبدعة، قال ابن مسعود رضي اللَّه عنه: «اتبعوا ولا

تىتدعوا فقد كفيتم»، الاقتصاد في السنة خدر من الاجتهاد في البدعة؛ لأن عمل المستدع مردود عليه؛ لقوله على: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد». [متفق عليه]. و«من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد». [رواه مسلم]. والله تعالى بقول: ﴿قُلْ هَلْ نُنْدُ نُكُمْ بِالأَخْسِرِينَ أَعْمَالاً. الَّذِينَ ضَلَّ سَعْ يُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَنُونَ أنَّهُمْ يُحْ سِنُونَ صُنْعًا ﴾ [الكهف: ١٠٣، ١٠٤]. وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْر الرَّحْمَن ثُقَيِّضْ لَهُ شَيْطَانًا فَ هُ وَ لَهُ قَرِينٌ. وَإِنَّهُمْ لَدُ صِدُونَهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم مُّهْتَدُونَ ﴾ [الزخرف: ٣٦، ٣٧]. قال العلماء: لا يكون العمل مقبولاً حتى بتوفر فيه شرطان: الأول: الإخلاص لله. والثاني: الموافقة لهدي رسول الله ﷺ.

قال تعالى: ﴿الَّذِي خَلَقَ الْمَـوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَ بِّلُوكُمُ أَيُكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [الملك: ٢]، ولم يقل: أيكم أكثر عملاً! لأن العبرة ليست بكثرة العـمل، وإنما العبرة بإخلاصه لله، وموافقته لهدى رسول الله ﷺ.

قال الفضيل بن عياض رحمه الله: لا يكون العمل مقبولاً حتى بكون خالصًا وصوابًا، فإذا كان خالصًا وليس بصواب، لم يُقيل حتى يكون خالصًا وصوابًا، قالوا: يا أيا على، فـمـا الخالص وما الصواب؟ قال: الخالص ما انتُغيَ به وجه الله، والصوابُ ما وافق هدى رسول الله علية. وقد نطق بهذبن الشرطين كتاب رينا وسنة نبينا على، قال تعالى: ﴿فُمَن كَانَ مَرْحُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلاَ يُشْرِكْ بعِيدَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ١١٠]، فالعمل الصالح هو الموافق للسنة، ﴿وَلا يُشْـرِكْ...﴾ هذا هو الإخلاص، وقال النبي عَلَيْهُ في الشيرط الأول: «إنما الأعمال بالنبات، وإنما لكل امرئ ما نوى». [متفق عليه]. وقال في الشرط الثاني: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهورد» رواه مسلم]. فالبدعة تبطل العمل، والبدعة تحجب التوبة عن المستدع، كما قال على: «إن الله حدد التوبة عن كل مبتدع حتى بدع بدعته». [أخرجه الألباني في «المددة» (١٦٢٠)

والسدعية تحول بين صاحبها وبين ورود حوض النبي عَلَيْهُ، كما قال عَلَيْهُ: «ترد على أمتى الحوض، وأنا أذود الناس عنه، كما يذود الرجل إبل الرجل عن إبله». قالوا: يا نبي الله، تعرفنا؟ قال: «نعم، لكم سيما ليست لأحد غدركم، تردون غرا محجلين من آثار الوضوء، وليصدن عنى طائفة منكم فلا بصلون، فأقول: يا رب، هؤلاء من أصحابي، فيجيبني ملك، فيقول: وهل تدري ما أحدثوا بعدك؟». لهذا كله كانت البدعة أحب إلى الشيطان من المعصدة؛ لأن السدعة لا نتاب منها، والعصية تتاب منها. والبدعة أحتُّ إلى الشيطان من الربا والزنا وشرب الخمر، ونحو ذلك؛ لأن المسلم حين بعصبي بعلم أنه يفعل حرامًا، فهو معترف بخطئه، وإن لم يتب، وربما تاب، وهذا معروف، أما المدتدع فهو لا درى نفسه على ضلالة، بل يعتقد أنه على هدى، ولذا لا يحدث نفسه بالتوبة أبدًا، والذي لا يعتقد أنه مذنب، كيف

فيا إخوة الإسلام: إياكم ومحدثات الأمور، فإن كلُّ

وصححه].

محدثة بدعة، وكلُّ بدعة ضلالة، وكلُّ ضلالة في النار، وأوصيكم أن تقرءوا وتتعلموا، وأن تخلصوا عقائدكم من شوائب الشرك، وأن تخلّصوا عبادتكم من شوائب البدعة، فالأعمال لا تقبل إلا من صاحب عقيدة سليمة، ولا تقيل من صاحب العقيدة السليمة حتى تكون موافقة لهدي رسول الله المام الجنيد على الإمام الجنيد رحمه الله: «إن الله تعالى قال لنبيه ﷺ: وعزتي وجالالي، لو أتونى من كل طريق، واستفتحوني من كل باب، ما فتحتُ لهم حتى يدخلوا خلفك». [«طريق الهجرتين» لابن القيم (ص)].

فاقرءوا إخوة الإسلام وتعلّموا، اقرءوا هذه الكتب: «الاعتصام» للإمام الشاطبي، «تلب يس إبليس» لابن الجوزي، «الإبداع في مضار الابت داع» للشيخ علي والمبتدعات» للشيخ محمد والمبتدعات» للشيخ محمد أن يقرأ، وأن يتعرف على ما وقع فيه من البدع ليتخلص منها، حتى يرد حوض منها النبي ، في شرب منه شربة هنبئة مربئة لا نظمأ

بعدها أبدًا.

﴿ مَا أَتُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ وَآمِنُوا بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِن رُحْمَتِهِ وَيَجْعَل لَّكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْ فِي لَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورُ رُحِيمٌ ﴾ يأمر الله تعالى عباده المؤمنين بأن بتقوه ويؤمنوا برسوله حتى يؤتيهم أجرهم مرتين، ويجعل لهم نورًا بمشون به في الناس؛ يميزون به الحق من الباطل، ويغفر لهم ذنويهم، ففضيّل الله مؤمني هذه الأملة على مؤمني أهل الكتاب، فإن الله قال: ﴿ الَّذِينَ آتَنْنَاهُمُ الْكِتَابَ مِن قَ بْلِهِ هُم بِهِ يُؤْمِنُونَ. وَإِذَا يُثْلَى عَلَيْهِمْ قَالُوا آمَنًا بِهِ إِنَّهُ الْحَقُّ مِن رُبِّنَا إِنَّا كُنَّا مِن قَعْله مُسلمينَ. أُوْلَدُكَ مُؤْتُوْنَ أَجْرَهُم مُرَّتَيْن بِمَا صَبَرُوا ﴾ [القصص: ٥١- ١٥] ففضل الله مؤمني هذه الأمة فأتاهم كفلين من رحمته، وزادهم: ﴿ وَيَجْعَل لَّكُمْ نُورًا تَمْشُونَ به وَيَغْفِرْ لَكُمْ ﴾، وهذه الآبة كقوله تعالى: ﴿ مَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِن تَتَّقُواْ اللَّهَ يَجْعَل لُّكُمْ فُرْقَانًا وَيُكَفِّرْ عَنكُمْ سَنِّ تُاتِكُمْ وَنَغْفُرُ لَكُمْ ﴾ [الأنفال: ٢٩]، فنور الله سبيه تقوى القلوب، ﴿ وَمَن لُّمْ يَجْعَل اللَّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ

مِن نُور ﴾ [النور: ٤٠]، وهذا فضل الله يؤتيه من يشاء، ولهذا قال: ﴿ لِنَّالَّ مَعْلَمَ ﴾ أي: لعدم ﴿ أَهْلُ الْكِتَابِ أَلاَّ يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِّن فَ ضَنْلِ اللَّهِ وَأَنَّ الْفَ ضَنْلَ بيد الله يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضِيْلِ الْعَظِيمِ ﴾، ولهذا قال النبي على: «مثلكم ومثل المهود والنصاري كمثل رجل استعمل عمّالاً، فقال: من يعمل لي من صلاة الصبح إلى نصف النهار على قدراط قدراط؟ ألا فعملت اليهود، ثم قال: مَنْ يعمل لى من صلاة الظهر إلى صلاة العصر على قدراط قدراط؟ ألا فعملت النصارى، ثم قال: مَنْ يعمل لى من صلاة العصر إلى غروب الشمس على قراطتن قراطين؟ ألا فانتم الذين عملتم، فغضيت النصاري واليهود، وقالوا: نحن أكثر عملاً وأقل عطاءً، قال: هل ظلمتكم من أجركم شيئًا؟ قالوا: لا، قال: فإنما هو فضلي أوتيه من أشاء». [البخاري (۷۷۰) (۲۲۲۹)].

وإلى اللقاء في العدد القادم إن شاء الله تعالى حول تفسير سورة «المجادلة». والله الموفق.

000

#### مواضع الحديث

- الحديث أخرجه البخاري في كتاب أحاديث الأنبياء باب قصة: يأجوج ومأجوج وكتاب المناقب باب علامات النبوة، وكتاب الفتن باب قول النبي ﷺ: «ويل للعرب من شر قد اقترب».

وأخرجه مسلم في كتاب الفتن، وفي بعض رواياته عن زينب بنت أبي سلمة عن حبيبة عن أم حبيبة عن زينب بنت جحش.

#### 

قال ابن حجر: قال سفيان: حفظت عن الزهري في هذا الحديث أربع نسوة: زينب بنت أم سلمة عن حبيبة وهما ربيبتا النبي عن أم حبيبة عن زينب بنت جحش وهما زوجتا النبي على النبي النبي على النبي النبي على النبي على النبي على النبي على النبي على النبي على النبي النبي على النبي النبي على النبي النبي على النبي على النبي على النبي النبي على النبي النبي

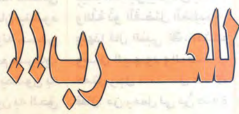
وقال: وقد جمع الحافظ عبد الغني بن سعيد الأردي جزءًا في الأحاديث المسلسلة بأربعة من الصحابة وجملة ما فيه أربعة أحاديث، وجمع ذلك بعده الحافظ عبد القادر الرهاوي ثم الحافظ يوسف بن خليل فزاد عليه قدرها وزادوا حديثًا خماسيًا فصارت تسعة وأصحها حديثًا هذا، ثم حديث عمر، وهو عند البخاري برقم (٧١٦٣) في كتاب الأحكام باب رزق الحاكم والعاملين عليها.

وجاءت أحاديث كثيرة في هذا المعنى، نذكر منها ما يلى:

اح أخرج البخاري عن الزهري عن هند بنت الحارث الغراسية أن أم سلمة زوج النبي على المات: استيقظ رسول الله على الله في الله في الخرائن الله ماذا أنزل الليلة من الخرائن وماذا أنزل من الفتن؟ من يوقظ صواحب الحجرات - يريد أزواجه - حتى يصلين، رب كاسية في الدنيا عارية في الآخرة».

وهذا الحديث أخرجه البخاري في كتاب العلم باب العلم والعظة بالليل، وفي أبواب التحريض على صلاة الليل والنوافل من غير إيجاب، وفي كتاب المناقب باب علامات النبوة، وفي كتاب المناقب باب علامات النبوة، وفي كتاب اللياس، باب: ما كان





### بقلم الرئيس العام

أخرج البخاري عن الزهري قال: حدثني عروة بن الزبير أن زينب بنت أبي سلمة حدثته أن أم حبيبة بنت أبي سفيان حدثتها عن زينب بنت أبي سفيان حدثتها عن زينب بنت فرعًا يقول]. وفي رواية: استيقظ فزعًا يقول]. وفي رواية: استيقظ النبي على من النوم محمرًا وجهه وهو يقول: «لا إله إلا الله، ويل للعرب من شر قد اقترب، فتح اليوم من ردم يأجوج ومأجوج مثل هذه». وحلق بأصبعه الإبهام والتي تليها – وعقد بأصبعه الإبهام والتي تليها – وعقد سفيان تسعين أو مائة – فقالت زينب: يا رسول الله، أنهلك وفيينا الصالحون؟ قال: «نعم، إذا كثر الخبث».

العدد الحادي عشر السنة الثارثون

النبي ﷺ يتجوز من اللباس والبسط، وفي كتاب الأدب باب التكبير والتسبيح عند التعجب، وفي كـتـاب الفتن باب لا يأتي زمان إلا والذي بعده شر منه.

٢- أخرج البخاري ومسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: «فتح اليوم من ردم يأجوج ومأجوج مثل هذا»، وعقد بيده تسعين.

وهذا الحديث أخرجه البخاري في كتاب أحاديث الأنبياء باب قصة يأجوج ومأجوج، وفي كتاب الفتن باب يأجوج ومأجوج.

٣- أخرج البخاري عن الزهري عن عروة عن أسامة بن زيد رضي الله عنه ما قال: أشرف النبي على على أطم من أطام المدينة فقال: «هل ترون ما أرى؟» قالوا: لا. قال: «فَإِنِي لأرى الفتن تقع خلال بيوتكم كوقع القطر».

وهذا الحديث أخرجه البخاري في أبواب فضائل المدينة باب أطام المدينة، وفي كتاب المظالم باب الغرفة والعلية المشرفة في السطوح وغيرها، وفي كتاب المناقب باب علامات النبوة في الإسلام، وفي كتاب الفتن باب قول النبي على العرب من شر قد اقترب». وأخرجه مسلم في كتاب الفتن.

قال ابن حَجِر: وأم سلمة هي أم المؤمنين، وكانت تلك الليلة ليلتها.

أطم وجمعه أطام: وهي الحصون المبنية بالحجارة.

وفي هذه الأحاديث معان هامية نصاول-مستعينين بالله- بيان بعضها:

١- هدي النبي ﷺ في النوم، حيث ورد في حديث زينب وحديث أم سلمة رضي الله عنها قيامه محمر الوحه.

٢- طريقة العرب في العدد والحساب، وهي طريقة دقيقة ذكية نذكرها لنبين أن أهل الجاهلية كانت لهم مهارات قد اندثرت اليوم، منها طريقتهم في العد بالأصابع إشارة، ويحتاج فهم هذه الطريقة من يقرأ بعض الأحاديث النبوية.

٣- عناية النبي الله بالأمة، فقد استيقظ من النوم مهمومًا لما يصيب الأمة في مستقبل

أيامها، فقام محمر الوجه فزعًا مسبحًا للَّه.

الم الم الم العامة وتعريفهم دفع البلاء بالدعاء والطاعة.

 ٥- دعوة الخاصة للطاعة بتحذير العرب لأنهم رداء الإسلام

قوله ﷺ: «سبحان الله، ماذا أنزل». هذا أسلوب تعجب من النبي ﷺ وتعظيم عبر فيه عن كثرة الرحمة النازلة من عنده سبحانه، ففتح الله من خزائنها وعن كثرة ما نزل من الفتن وهو من الوحي الذي رآه في نومه ورآه في يقظته ولم يره من أصحابه من كان معه وذلك من أمارات نبوته ﷺ.

وقوله ﷺ: «من يوقظ صواحب الحجر»: هن زوجات النبي ﷺ، يبدأ بنفسه ثم من يعول في عمل الصالحات يستدفعون بها الفتن، فإذا كان النبي ﷺ يخاف وقوع الفتن في زمانه، فنحن أولى بالخوف في زماننا هذا، وهذا دليل على دفع الفتن بالطاعات والصالحات، وأنه حال الفتنة وخوفها يشرع الإكثار من قيام الليل، وأن يستيقظ الرجل ويوقظ أهله، فالإسراع للصلاة إذا وقع أمر؛ لقوله تعالى: ﴿وَاسْتَعينُواْ بِالصَبْرِ

يقول ابن حجر: وقد ثبت أن خروج يأجوج ومأجوج قرب قيام الساعة، فإذا فتح من ردمهم ذلك القدر في زمنه ﷺ لم يزل الفتح يتسع على مر الأوقات فكيف اليوم!! نسأل الله السلامة.

قوله ﷺ: «رب كاسية في الدنيا عارية في الآخرة»: يدل على أن المتصف بذلك كثير. قال ابن حجر في معانيها:

١- كاسية في الدنيا بالثياب لوجود الغنى،
 عارية في الآخرة من الثواب لعدم العمل في الدنيا.

 ٢- كاسية بالثياب لكنها شفافة لا تستر عورتها فتعاقب في الآخرة بالعري جزاءً على ذلك.

٣- كاسية من نعم الله، عارية من الشكر
 الذي تظهر ثمرته في الآخرة بالثواب.

العدد الحادي عشر السنة الثلاثون النوجية

٤- كاسية جسدها لكنها تشد خمارها من ورائها، فيبدو صدرها فتصير عارية فتعاقب في الآخرة.

٥- كاسبة من خلعة التروج بالرجل الصالح، عارية في الآخرة من العمل، فلا ينفعها صلاح زوجها، كما قال تعالى: ﴿ فَلاَ أَنْسَابَ بَنْنَهُمْ ﴾.

قال ابن حجر: إنما خص العرب بالذكر لأنهم أول من دخل في الإسالام، وللانذار بأن الفتن إذا وقعت كان الهلاك أسرع إليهم.

ويقول ابن خلدون في «مقدمته»: إن العرب لا يحصل لهم الملك إلا يصبغة دينية من نيوة أو ولاية أو أثر عظيم من الدين في الجملة، والسب في ذلك أنهم لخلق التوحش الذي فيهم أصعب الأمم انقدادا بعضهم ليعض للغلظة والأنفة وبعد الهمة والمنافسة في الرياسة، فقلما تجتمع أهواؤهم. فإذا كان الدين بالتدوة أو الولاية كان الوازع لهم من أنفسهم وذهب خلق الكبر والمنافسية منهم فسيهل انقسادهم واجتماعهم، وذلك بما يشملهم من الدين المذهب للغلظة والأنفة الوازع عن التحاسد والتنافس، فإذا كان فيهم النبي أو الولى الذي يبعثهم على القدام يأمر الله ويذهب عنهم مذمومات الأخلاق ويأخذهم بمحمودها ويؤلف كلمتهم لإظهار الحق، تم اجتماعهم وحصل لهم التغلب والملك، وهم مع ذلك أسرع الناس قدولاً للحق والهدى ولسلامة طباعهم من عوج الملكات وبراءتها من ذميم الأخلاق إلا ما كان من خلق التوحش القريب المعاناة المنهى لقبول الخبر ببقائه على الفطرة الأولى وبعده عما ينطبع في النفوس من قبيح العوائد وسوء الملكات، فإن كل مولود يولد على الفطرة، كما ورد في الحديث. (انتهي).

فكأن قول النبي ﷺ: «ويل للعرب» لأنهم يكونون أكشر الأمم تأثرًا بتلك الفتن، فهذا يدعوهم أن يكونوا أكثر الناس صلاحًا وعلمًا وتعبدًا حتى يكونوا أبعد الناس عن الفتن، وذلك بلزوم الشرع علمًا وعملاً ودعوة تعبدًا وخلقًا وسلوكًا.

ها من طريقة العرب في عد الحساب نب في جاء في الحديث ذكر «عقد تسع

حاء في الحديث ذكر «عقد تسعين»، وذكر «عقد تسعين أو مائة»، ولا نظائر أخرى كما حاء في حديث مسلم وغيره: «كان إذا قعد للتشهد وضع بده النسري على ركبته النسري والبمني على السمين وعقد ثلاثًا وخمسين، وأشار باصدعه السداية». وهذا من طريقة العرب في العدد والحساب، وهي طريقة تواطأت عليها العرب في عقود الحساب، وهي أنواع من الآحاد فعلى أصابع البد البمني الثلاثة الخنصر والتنصير والوسطى، وأما العشيرات فعلى السياية والإنهام من البد اليمني، وأما البد السرى فللمئين والألوف، أما الأحاد فللواحد عقد الخنصر إلى أقرب ما بليه من ياطن الكف، والاثنين عقد المنصر معها كذلك، وللثلاثة عقد الوسطى معها كذلك، وللأربعة حل الخنصير، وللخمسة حل التنصر معها دون الوسطي، وللسقة عقد الينصر وحل حميع الأنامل، وللسبعة يسط الخنصير إلى أصل الإيهام مما يلى الكف، وللثمانية يسط الينصر فوقها كذلك، وللتسعة بسط الوسطى فوقها كذلك، وأما العشيرات فلها الإيهام والسياية فللعشرة الأولى عقد رأس الإيهام على طرف السياية، وللعشرين إدخال الإنهام بين السيانة والوسطى، وللثلاثين عقد رأس السحابة على رأس الإبهام عكس العشيرة، وللأربعين تركيب الإيهام على العقدة الوسطى من السيابة، وعطف الإبهام على أصلها، وللخمسين عطف الإيهام إلى أصلها وللستين تركيب السياية على ظهر الإيهام عكس الأربعين، وللسيعين إلقاء رأس الإنهام على العقد الأوسط من السيابة ورد طرف السيابة إلى الإنهام، وللشمانين رد طرف السيانة إلى أصلها ويسط الإنهام على جنب السيانة من ناحية الإبهام وللتسعين عطف السيابة إلى أصل الإبهام وضمها بالإبهام، وأما المئين فكالآحاد إلى تسعمائة في اليد اليسري والألوف كالعشرات في اليسري.

وقد جاء في الصديث سؤال زينب بنت جحش: أنهك وفينا الصالحون؟ قال ﷺ: «نعم، إذا كثر الخبث، ولمعرفة معنى الخبث وكثرته



نستعرض لفظة «الخبث» ومعانيها في مواضعها في القرآن، فقال تعالى: ﴿ وَلاَ تُيَمَّمُواْ الْخَدِيثُ مِنْهُ تُنفِقُونَ ﴾ [العقرة: ١٦٧]: أي لا تعدلوا عن الحلال من المال وتقصدوا الحرام منه، ومنه أن تختار الرديء من المال الذي لا تقبله في تعاملك، ولذا قال سبحانه: ﴿ وَلَسْتُم بَاخِذِيهِ إِلاَّ أَن تُعْمِضُواْ فِيهِ ﴾ [البقرة: ٢٦٧]، ومثلها قوله تعالى: ﴿ وَآتُواْ الْيَتَامَى أَمُوالَهُمْ وَلاَ تَتَبِدُلُواْ الْخَبِيثَ بِالطَّيِّبِ ﴾ [النساء: ٢]، فكانوا في الجاهلية يأخذون الطيب من مال اليتيم ويضعون مكانه الرديء، وأما قوله تعالى: ﴿ الْقَرْيَةِ الَّتِي كَانَت تُعْمَلُ الْخَسَائِثَ ﴾ [الأنسياء: ٧٤]: أي اللواط، وقوله سيحانه: ﴿قُلْ لاً يَسْتَوي الْخَبِيثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبِكَ كَثْرَةُ الْذَبِيثِ ﴾ [المائدة: ١٠٠] القليل الحالل النافع خير من الكثير الحرام الضار. وقيل: المراد الحلال والحرام، وقيل: المؤمن طيب والكافر خبيث، وقيل: المراد العاصى والطائع، وقيل: الرديء والجيد، والأولى أن الاعتبار بعموم اللفظ فيشمل هذه المذكورات وغيرها مما يتصف بوصف الخبيث والطيب من الأشخاص والأقوال والأعمال، فالخبيث لا يساوي الطيب بحال من الأحوال، وقوله: ﴿ مَّا كَانَ اللَّهُ لِمَذَّرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيزَ الْخَبِيثَ مَنَ الطُّيِّب ﴾ [أل عمران: ١٧٩] ليظهر المؤمن الصابر من المنافق الفاحر.

﴿لِيَمِينَ اللَّهُ الْخَبِيثَ مِنَ الطَّيِّبَ وَيَجْعَلَ الْخَبِيثَ مِنَ الطَّيِّبَ وَيَجْعَلَ الْخَبِيثَ بَعْضَهُ الْانفال: ٣٧]: أهل السعادة من أهل الشقاوة، وذلك يوم القيامة، وقد يراد يميز العمل الصالح من الدنيا ثم تؤخذ الدنيا بأسرها فتلقى في جهنم.

﴿ وَمَثِلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ ﴾ [البقرة: ٢٦] كلمة الكفر أو الشرك أو ما هو أعم من ذلك من الأقوال، ﴿ وَالْبِلَدُ الطَّيِّبُ يَخْرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَالَّذِي خَبُثُ لاَ يَخْرُجُ إِلاَّ نَكِداً كَذَلِكَ نُصَرِّفُ وَالَّذِي خَبُثُ لاَ يَخْرُجُ إِلاَّ نَكِداً كَذَلِكَ نُصَرِّفُ

الآيَاتِ لِقَوْم يَشْكُرُونَ ﴾ [الأعراف: ٥٨]، ضرب المثل للكافر كالبلد السبخة المالحة لا تخرج منها البركة، ﴿ يُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْ هِمُ الْخَبَائِثَ ﴾ [الأعراف: ١٥٧]، كالميتة والخنزير والخمر وما شابهها مما كانوا يستحلونه في الجاهلية.

وقوله تعالى: ﴿ الْخَبِيثَاتُ لِلْخَبِيثِينَ وَالْخَبِيثُونَ لِلْخَبِيثَاتِ ﴾ معناه: الكلمات الخبيثات للخبيثين من الرجال والنساء، والرجال الخبيثيون للكلمات الخبيثات أي لا يتكلم بالخبيثات إلا الخبيث من الرجال والنساء. وقيل: الكلمات الخبيثات إنما تلصق بالخبيث من الرجال والنساء، فأما الطاهرون والطاهرات فحلا يلصق بهم السب، وقيل الخبيثات من النساء للخبيثين من الرجال، وكذلك الطبيات للطبين.

والخبيث ضد الطيب من الرزق والولد والناس وفي الفعل من الفجور وغيره مما خالف الطيب من الأفعال المذمومة والخصال الرديئة، الخبث الكفر، والخبائث الشياطين، وجاء الخبث بمعنى الشر. وقال أبو عبيد عن أبي الهيثم الخبث جمع الخبيث وهو الشيطان الذكر والخبائث جمع للخبيثة من الشياطين. قال أبو منصور: وهذا عندى أشبه بالصواب.

والحرام البحث يسمى: خبيقًا مثل الزنا والمال الحرام والدم وما أشبهها مما حرمه الله تعالى، ويقال في الشيء الكريه الطعم والرائحة خبيث مثل الثوم والبصل والكرات، في الحديث: «من أكل من هذه الشجرة الخبيثة فلا يقربن مسجدنا». وقال تعالى: ﴿يُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحرَّمُ عُلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ ﴾، فالطيبات ما الطيبات العرب تستطيبه من المآكل في الجاهلية ما لم ينزل فيه تحريم مثل الأزواج الثمانية ولحوم الوحش من الظباء وغيرها والخبائث ما كانت تستقذره ولا تأكله مثل الأفاعي والعقارب والبرص والخنافس والفار.

وقوله عز وجل: ﴿وَمَثُلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ﴾. قال ابن الأعرابي: أصل الضبث في

العدد الحادي عشر السنة الثلاثون العجب

كلام العرب: المكروه، فإن كان من الكلام فهو الشتم، وإن كان من الملل فهو الكفر، وإن كان من الطعام فهو الحرام، وإن كان من الشيراب فهو الضار.

وفي الحديث نهي عن دواء خبيث. قال ابن الأثير: هو من جهتين إحداهما النجاسة وهو الحرام كالخمر والأرواث والأبوال كلها نجسة خبيثة وتناولها حرام إلا ما خصه بالسنة من أبوال الإبل عند بعضهم وروث ما يؤكل لحمه عند آخرين.

وليس أكل البصل والشوم من الأعذار المذكورة في الانقطاع عن المساجد وإنما أمرهم بالاعتزال عقوبة ونكالاً لأنه كان يتأذى بريحها.

وفي الحديث مهر البغي خبيث وثمن الكلب خبيث وكسب الحجام خبيث، فأما مهر البغي وثمن الكلب فهو حرام؛ لأن الكلب نجس والزنا حرام وبذل المعاوضة عليه وأخذه حرام، وأما كسب الحجام ففيه الكراهة؛ لأن الحجامة معاحة.

والخبث: البول والغائط، ففي الحديث لا يصلي الرجل وهو يدافع الأخبثين، والخبث النجس: «إذا بلغ الماء قلتين لم يحمل خبثًا». وقوله ﷺ: «إذا كثر الخبث أراد الفسوق والفجور، وفي حديث سعد بن عبادة أنه أتى النبي ﷺ برجل سقيم وجد مع أمة يخبث بها: أي يزني.

تُلاَثَة قد حرم الله عليهم الجنة: مدمن خمر والعاق. والديوث: الذي يقر في أهله الخبث، يعنى الزنا وما قاربه من الأفعال الحرام.

وبعد استعراض كل ما سبق من معنى «الخبث»، نعود إلى قول النبي على لما سألته أم المؤمنين زينب بنت جحش رضي الله عنها قائلة: أنهلك وفينا الصالحون؟ قال: «نعم، إذا كثر الخبث»، نخلص من ذلك بأن كثرة الخبث مهلكة للأمة، وأن رأس الخبث الشرك وكلمة الكفر، ومنها بناء المساجد على القبور والاستغاثة بغير الله تعالى ودعاء الأموات، وكثرة التماثيل والصور وتعليق التمائم والأحجبة وانتشار العرافين بكتابة أبواب في الصحف عن الحظ في الأيام والشهور

والسنوات، ومن موالاة الكافرين وتعظيم أعيادهم وهيئاتهم وامتهان الهيئة التي حث عليها الإسلام في مظهر المسلم والمسلمة وانتشاره في علية القوم ونسائهم حتى صار التبرج عادة والحجاب شاذًا، وانتشرت العلاقات غير المشروعة بين الرجال والنساء، وفشى اللواط والسحاق تقليدًا للغرب الكافر.

ومن ذلك كشرة الضبث في المال والتكسب منه، كجعل الضلاعة والمجون مهنة ولها بيوت وصحف وفنون، وانتشار دور وقرى سياحية لذلك، والتكسب من ثياب التبرج والتخنث في الرجال والترجل في النساء، كل ذلك من الخبث، ومنه التعامل بالربا والغش في الأسواق والجري وراء المال من أي مصدر كان بمسابقات غير مشروعة.

ومن ذلك كشرة الخبث في اللافتات والإعلانات والأسماء حتى صارت عادية في كلام الناس كالإعلان عن الخمور والأفلام الهابطة ودخول ذلك إلى البيوت وتسربه إلى دور العلم.

إذا كثر الخبث هان الناس على الله تعالى فاوقع الوهن في قلوبهم وهانوا على أعدائهم فاستلبوا أرضهم واستحلوا دماءهم وأموالهم لما غيروا من أنفسهم غير الله تعالى ما بهم: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهُ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نَعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى عَلِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٣٥]، فلا رجوع إلى عزهم الأول عليمٌ ﴾ [الأنفال: ٣٥]، فلا رجوع إلى عزهم الأول مهما عقدت المؤتمرات وحشدت المظاهرات وكثرت الأعداد والأموال، فلا يرجع عزهم إلا أن يرجعوا عن خبثهم، فلا تعجبك كثرة الخبيث، ولا يخدعك مظهره، فإن الله تعالى قال: ﴿إِنَّ الله لاَ يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهِمْ وَإِذَا أَرَادَ الله بِقَوْم مِثَى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهِمْ وَإِذَا أَرَادَ الله بِقَوْم مِشُوءًا فَلاَ مَرَدٌ لَهُ وَمَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَال ﴾ [الرعد: ١١].

والله من وراء القصد.

العدد الحادى عشر السنة الثلاثون

# إِن اللَّهِ عِنْدُ اللَّهُ الْمُعَالَّمُ اللَّهُ الْمُعَالَّمُ اللَّهُ الْمُعَالَّمُ اللَّهُ الْمُعَالَّمُ اللَّهُ الْمُعَالَمُ اللَّهُ الْمُعَالَّمُ اللَّهُ الْمُعَالَّمُ اللَّهُ الْمُعَالَمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

#### بقلم: د.محمد عبد الله إبراهيم

ديانات أخرى تزاحمه في علاقتها بالله اقول في الإجابة: إن الله سبحانه وتعالى لم ينزل ديانات مختلفة، وإنما أنزل على عباده المرسلين دينًا واحدًا هو الإسلام، قال تعالى: ﴿ إِنَّ الدَّينَ عِندَ اللّهِ الإسلامُ ﴾ [آل عمران: ١٩].

ولقد جاء بهذا الدين الواحد جميع رسل الله تبارك وتعالى وأنبيائه عليهم الصلاة والسلام، ليس هناك أديان سماوية يا شيخ الأزهر!!

الإسلامدين الأنبياء جميعادد

جاء به إبراهيم عليه السلام. قال تعالى: ﴿ رُبُنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَةً لُكَ وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَةً لُكَ وَارَبَا مَسْلِمَةً لُكَ وَارَبَا مَسْلِمَةً لُكَ وَارَبَا مَسْلِمَةً لُكَ وَارَبَا مَسْلِمَةً لِكَ وَارَبَا مَسْلِمَةً لِكَ أَنتَ التَّوْابُ الرُّحِيمُ. رُبُنّا وَالْعَثْ فِيهِمْ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحَكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنتَ العَزِينُ الحكيمُ. وَمَن يَرْغُبُ عَن مَلُّةً إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ أَنتَ العَزِينُ لَا مَن سَفِهَ المُسْلَمُ وَلَيْ المُنْكِا وَإِنَّهُ فِي الأَحْرَةِ لَمَن المُسْلَمُتُ لَرَبُ الْمَالِمِ قَالَ السَّلَمُتُ لَرَبُ الْعَالَمِينَ. إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ آسُلُمْ قَالَ السَّلَمْتُ لَرَبُ الْعَالَمِينَ. وَإِنَّهُ فَي الأَحْرَةِ لَمَن المُعْتَ لِرَبُ المُعْتَ لِرَبُ الْعَالَمِينَ. وَوَصَيًى بِهَا إِبْرَاهِيمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَا بَنِي النَّالَةُ اصْلُمْ قَالَ السَّلَمُتُ لَرَبُ اللَّهُ الْمُنْ الْمَالَّ لَلْمُ اللَّهُ وَالْتُهُ الْمُنْ الْمُعْتُ لَرُبُ الْمُعْتَ لَكُمُ الدِينَ فَالاَ تَمُـوتُنَ إِلَا وَانتُمُ مُسُلِمُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُعْتَ الْمَالُونَ اللَّهُ وَالْمُعْتَ لَكُمُ الدِينَ فَالاَ تَمُـوتُنَ إِلَا وَانتُمُ مُسُلِمُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُثُونَ فَاللَّهُ وَالْمُثُونَ ﴾ [النقرة: ١٢٥- ١٣٢].

وَجاء به نوح عليه السلّام. قال تعالى: ﴿ فَإِن تُولُيْتُمْ فَمَا سَاَلْتُكُم مَنْ أَجْرِ إِنْ آجْرِيَ إِلاَّ عَلَى اللَّهِ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [يونس: ٧٢].

وجاء به يعقوب عليه السلام. قال تعالى: ﴿أَمْ كُنتُمْ شُهْدَاءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِيَنيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِن بَعْدِي قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَـهَكَ وَإِلَـهَ اَبَائِكَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِلَـهًا وَاحِدًا وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [النقرة: ٣٣٨].

وَجَاء به لوط عليه السلام. قال تعالى: ﴿ فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [الذاريات: ٣٦].

قرأت بالأمس القريب بجريدة «العالم الإسلامي» السعودية العدد (١٧٢٣- الجمعة غرة رمضان ١٤٢٨هـ ٢٠ نوفمبر ١٠٠١م) أخبار أعمال «الندوة العالمية للحوار» بالقاهرة. وفي ختام اجتماعاتها بالقاهرة على مدى يومين بمشاركة رؤساء وممثلي نحو خمسين هيئة ومنظمة عالمية، أصر د. طارق متري ممثل المجلس العالمي للكنائس في مؤتمر الحوار بين الأديان على ضرورة حذف عبارة الأديان السماوية والربانية، حيث إن وصف الإسلام كدين سماوي ورباني لا يزال محل خلاف لم يحسم بعد، ووافقه على ذلك خالد أكاش نائب الأمين العام وللمجلس البابوي للحوار بين الأديان بالفاتيكان!!

وإذا كان رجال الدين المسيحي لا يعترفون بأن الإسلام رسالة جاءت من عند الله، فماذا ننتظر من العوام من المسيحيين، وإذا لم يقر رجال الدين المسيحي والفاتيكان بأن الإسلام دين رباني فلا داعي للقاء والحوار حتى نكون جادين وواضحين وعلى بينة من أمرنا.

وقال شيخ الأزهر د. طنطاوي: إن الأديان السماوية جاءت من عند الله تبارك وتعالى، وأننا جميعًا مسلمين ومسيحيين نتوجه إلى الله تبارك وتعالى وتعالى وتعالى وتحكمنا الآية الكريمة: ﴿لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِينَ دِينِ ﴾ [الكافرون: ٦]، ونحن نطلق عليهم أهل الكتاب السماوي لا يصلح أن يعترض رجل دين يفهم جيدًا حقيقة الإديان يعترض رجل دين يفهم جيدًا حقيقة الإديان السماوية الأخرى على ذلك، وكما ذكرت الإديان عندهم في الإنجيل والتوراة لا سيما الإسلام ورسول الاسلام (١). اهـ.

ونقول للدكتور طارق متري ممثل مجلس الكنائس العالمي، ولنائب الأمين العام للمجلس البابوي للحوار بين الأديان بالفاتيكان: إن الإسلام هو دين الله الذي لا دين له سواه، ولقد تكفل الله سبحانه وتعالى بنصره وتمكينه وإظهاره على الدين كله، لكن أي دين هو ذلك الإسلام، وهل هناك

العدد الحادي عشر السنة الثلاثون أأوجوب



وجاء به يوسف عليه السلام. قال تعالى: ﴿رَبُّ قَدْ اَتَيْتَنِي مِنَ الْمُلُكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ الأَحَادِيثِ فَاطِرَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ أَنتَ وَلِيِّي فِي الدُّنْيَا وَالأَخِرَةِ تَوْفُنِي مُسْلِمًا وَأَلْحِقْنِي بِالصَّالِحِينَ ﴾ [يوسف: ١٠١]،

وجاء به موسى عليه السلام. قال تعالى: ﴿وَقَالَ مُوسَى يَا قُوْم إِن كُنتُمْ آمَنتُم بِاللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكُّلُواْ إِن كُنتُم مُسْلِمِينَ ﴾ [يونس: ٤٤].

وهو دين قوم موسى من بني إسرائيل. قال تعالى: ﴿ وَجَاوَزُنَا بِبَنِي إِسْرَائِيلَ الْبُحْرَ فَأَتْبَعَهُمُ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغْيَا وَعَدُّوًا حَتَّى إِذَا أَدْرَكَهُ الْغَرَقُ قَالَ امَنتُ أَنَّهُ لا إِلِهَ إِلاَّ الَّذِي اَمَنَتْ بِهِ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَأَنْا مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [يونس: ٩٠].

وهو دين السحرة الذين آمنوا بموسى عليه السلام. قال تعالى: ﴿ وَ أَلْقِيَ السَّحْرَةُ سَاحِدِينَ. قَالُواْ السلام. قال تعالى: ﴿ وَ أَلْقِيَ السَّحْرَةُ سَاحِدِينَ. قَالُواْ اَمَنَّا بِرِبِّ الْعَالَمِينَ. رَبِّ مُوسَى وَهَارُونَ. قَالَ فِرْعَوْنُ اَمَنتُمْ بِهِ قَبْلُ أَن اذَنَ لَكُمْ إِنَّ هَذَا لَمَكُرُ مُكَرْتُمُوهُ فِي الْمَدِينَةَ لِتُحْرِجُواْ مِنْهَا أَهْلَهَا فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ. لَاقَطَعَنَ أَيْدِيكُمُ وَأَرْجُلَكُم مَنْ خِلَافِ ثُمْ لأَصَلَّبَتُكُمْ أَوْمَلَعَيْنَا مِنْدُلُوفِ وَمَا تَنقِمُ مِثَا إِلاَّ أَلْى رَبِّنَا مُنْقَلِمُونَ. وَمَا تَنقِمُ مِثَا إِلاَّ الْمَا مِنَا مَنْ اللَّهُ الْمَا عَلْمُونَ. وَمَا تَنقِمُ مِثَا إِلاَّ الْمَا مَا جَاءَنْنَا رَبُعْنَا أَقْرِعُ عَلَيْنَا صَعْرُا وَتَوَقَّنَا مُسْلِمِينَ ﴾ [الأعراف: ١٢٠- ١٢٦].

وهو دين أنبياء بني إسرائيل. قال تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَا التُّورُاةَ فِيهَا هُدى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الدِّينَ أَسْلَمُواْ لِلَّذِينَ هَادُواْ وَالرَّبّانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ﴾ [المائدة: ٤٤].

وهو دين سليمان عليه السلام. قال تعالى: ﴿ إِنَّهُ مِن سُلَنْمَانَ وَإِنَّهُ بِسِنْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ. أَلاَ تَعْلُوا عَلَى وَأَتْونِي مُسُلِّمِينَ ﴾ [النمل: ٣٠، ٣١].

وهو دين بلقيس رضوان الله عليها. قال تعالى: ﴿ رَبِّ إِنِّي طَلَمْتُ نَفْسِي وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَانَ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالْمِينَ ﴾ [النمل: ٤٤].

وهو دين المسيح عليه السلام وحوارييه. قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا أَحَسَّ عِيسَى مِنْهُمُ الْكُفْرَ قَالَ مَنْ أَنصَاري إِلَى اللهِ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنصَارُ اللهِ أَمَنَّ اللَّهِ وَاللهِ وَاللهِ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنصَارُ اللهِ وَمَنَّا بِاللهِ وَاللهِ وَاللهُ قَالُ أَمُ مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٥]. وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحَوَارِيِّينَ أَنْ آمِنُواْ بِي وَبرَسُولِي قَالُواْ آمَنًا وَاشْهَدْ بِأَنْدًا مُسْلِمُونَ ﴾ إلك ورَسُولِي قَالُواْ آمَنًا وَاشْهَدْ بِأَنْدًا مُسْلِمُونَ ﴾ [المائدة: ١١١].

فالإسلام هو دين المسيح عيسى ابن مريم عليه السلام، والمسيح عيسى ابن مريم هو عبدالله ورسوله، فالدين ينسب إلى من أنزله، ولا ينسب إلى من طغه.

يا ممثل المجلس العالمي للكنائس، يا نائب

الوصود العدد العادي عشر السنة الثلاثون

الأمين العام للمجلس البابوي للحوار بين الأديان: ليست هناك أديان إبراهيمية ونوحية ويعقوبية ولوطية ويوسفية ومسيحية، وإنما: الإسلام هو دين الله تعالى، وهو دين المهتدين من الجن. قال تعالى: ﴿ وَأَنَّا مِنَّا الْمُسْلِمُ وَنَ وَمِنَّا الْقَاسِطُونَ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولَئِكَ تَحَرّوْا رَشَدًا. وَأَمَّا الْقَاسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَمُ حَطَبًا ﴾ [الجن: ١٤].

ثم هو دين الرسول الخاتم محمد ﷺ، قال تعالى: ﴿قُلْ إِنِّي نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدُ النَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لَمَّا جَاءِنِيَ الْبُنِيَّاتُ مِن رُبِّي وَأُمِرْتُ أَنْ أُسُلِمَ لِرَبَّ الْعَالَمِينَ ﴾ [فاطر: ٦٦].

وإلى هذا الدين وحده وجه الرسول الخاتم الله ورسائله إلى الملوك وعظماء الملل وأشهدهم على إسلامه وإسلام من معه.

فلا يصح يا شيخ الأزهر أن تقول: «أديان سماوية» فليست هناك أديان سماوية، وإنما الإسلام دين الأنبياء جميعًا، قولوا للفاتيكان: الإسلام دين عيسى ابن مريم عليه السلام، قولوا لهم: المسيح ليس إلهًا، أو ابن إله. قال تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ. لللهُ الصّمَدُ. لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ. وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُوا آحَدٌ ﴾ [الاخلاص: ١- ٤].

قولوا لهم: قال تعالى: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ
تَعَالُواْ إِلَى كَلَمَة سَوَاء بِيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلاْ نَعْبُدُ إِلاَ اللَّهُ
وَلاَ نُشْرُكَ بِهِ شَيْئًا وَلاَ يَتَّخِذَ بَعْضَنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ اللَّهِ فَإِن تَوَلُّواْ فَقُولُواْ اشْهَدُواْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾
[آل عمران: 18].

# والله من وراء القصد.

(۱) الصحيح أن يقال: الرسالات السماوية، أو الكتب السماوية، أمّ الدين عند الله فهو واحد؛ لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الدَّينَ عِندَ اللّهِ الإِسْلاَمُ ﴾، جاء به كل الرسل، وتحدثت عنه كل الكتب السماوية، قال تعالى: ﴿ شُرَعَ لَكُمْ مَنَ الدَّينِ مَا وَصَلّى بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنًا لِللّهِ إِبْرَاهِيمُ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلاَ تَتَفَرُقُوا فِيهِ ﴾ [الشورى: ١٣]. ولا نقول: إننا جميعًا مسلمين ومسيحيين نتوجه إلى الله تبارك وتعالى، فالله غني عمن اشرك معه غيره. [التحرير].

إن الناظر لأحوال الأمة الاسلامية بحد أمة قد أهدرت دماؤها، وخريت ديارها، وأصبح المسلم الماسك على دينه كالقايض على الحمر، بل أصبح يُنظر إليه نظرة استخفاف واستهانة، وأصبحت الأصابع تشير إلى المسلمين على أنهم رمز للإرهاب، وهم منه براء، بل إن ما يحدث للمسلمين في العالم كله لهو الأرهاب، الأرهاب الدولى المنظم بقيادة أمريكا التي استباحت الحرمات، وخرجت بعد أحداث سيتمير كالثور الهائج، لا يعرفه سوى التخريب والانتقام، فراحت تدبر المؤامرات، وتعقد الاتفاقيات وتجهز الجيوش، وتحشد السلاح، تضرب وتهدد، وتتأمر وتتوعد الحميع بالويل والثبور، وعظائم الأمور، وتعطى التأبيد العلني للسفاح شارون- النائب عن بوش- في الإحهاز على الفلسطينين، فيوزعان معًا التهم على الدول والحماعات، والحمعيات متهمين إياهم بالإرهاب، فكل من لم يقف مع أمريكا ويؤيدها وينفذ أوامرها يوضع في قائمة الارهايين!! ولن ينال رضاها حتى يتبع هواها ولا حول ولا قوة الا بالله!!

أليس هذا ما قاله الله عز وجل: «ولن ترضى عنك اليهود ولا النصارى حتى تتبع ملتهم» ثم وتمارس الضغوط في كل مكان لمنع بناء المساجد والتدخل في المناهج الدراسية للمدارس الدينية، بل الضغط على الحكومات العربية والإسلامية للإجهاز على كل ذلك وتجفيفه، وإلا اتهم المعارض والممتنع بالإرهاب، وعليه أن ينتظر دوره في أخذ نصيبه من الضربات العسكرية، وها هي أمريكا بعد أن أخذت كل ما تريده من باكستان، تبدأ في المرحلة الثانية بمحاولة الإجهاز عليها بإشعال الحرب بينها وبين الهند، والمؤامرة كبيرة.

يقلم: رئيس التحرير جمالسعدحاتم

الحادى عشر السنة الثلاثون الوجيوب

Upload by: altawhedmag.com

#### مراحعة الحسابات!!

الولايات المتحدة مضطرة لمراجعة بعض سياساتها الخارجية القديمة، فإن التحالف الذي تم حاليًا هو تحالف مرحلي، وهم الآن في نهاية المرحلة الأولى لهذا التحالف، وقد بدأت السياسة الأمريكية تغير من لهجتها وتغير من حديثها، وتعتبر أنها حققت إنحازًا في أفغانستان، وأن التحالف مع العالم العربي والإسلامي لم بعد مهمًا، لأن العالم العربي والاسلامي لم يتمكن من أن يميز بين المرحلة الأولى والثاندة، وأن يربط بين مصالحه، وأن يتحدث بلغة واحدة وصحيحة مع العالم الغربي، فهو قد خسر في المرحلة الأولى، ومرشح أن بخسر في المرحلة الثانية، وسوف تصدح إسرائيل هي المستفيد الأساسي، وريما تيرز الهند والأمور قد تطول في باكستان؛ لأن القضية في المرحلة القادمة ستكون هي قضية المدارس الدينية والفكرية والسياسية، والأنظمة التي أنتجت هذه الظواهر، وسوف بكون الضغط على باكستان كبيرًا حدًا، وقد تدخل الهند في هذه المرحلة لمحاولة تصفية القضية الكشيميرية، وريما لمحاولة ضرب المفاعل النووي الباكستاني أو البنية النووية العاكستانية!!

#### مكر أمريكي جديد بعبادة المسلمين!!

وعلى الجانب الآخر واستمرارًا لسياسة ممارسة البلطجة الأمريكية وتماديًا في الحملة الصليبية التي يمارسها الرئيس الأمريكي، معتقدًا أن التربية الإسلامية يجب أن تتوقف، وأن تلغي مادة الدين الإسلامي من المدارس، بل إلغاء المدارس الإسلامية من العالم كله، وحذف أيات من القرآن الكريم والتي يراها تحض على كرامة المسلم، وبناءً على دعوة «بوش» قامت إسرائيل بالفعل بحذف الكثير من آيات القرآن الكريم، وطبعت الآلاف منه ووزعته على جميع أنحاء العالم، وخاصة الدول الإسلامية غير الناطقة بالعربية!!

والحملة الإعلامية الأمريكية ضد الإسلام محورها أن الإرهاب مرادف للإسلام، وقد أعلنت بعض وكالات الأنباء أن الرئيس الأمريكي قد بعث برسائل شخصية لبعض رجال الدين ووزارات الأوقاف في العالم الإسلامي، يطالبهم بالاستجابة لمفهومه للدين وإلغاء الآيات والأحاديث التي براها غير ملائمة.

#### المؤامرة كسرة!!

لا بد وأن يدرك العالم الإسلامي أن المؤامرة كبيرة، وأن

الاعيب جورج بوش وعصابته من اليهود تستهدف القضاء على ما تبقى من قوة للعالم الإسلامي، وإذا كانت قوتهم في ظل التخاذل الإسالامي قادرة على أن تنال من الأوطان والشعوب، فإننا على يقين أن نشوة الانتصار الزائف سوف تتبدد سريعًا، وأن لغة الكاوبوي الأمريكي لن تبقى مسيطرة إلى الأبد.
ولا نرى الآن من أصحاب النفس القصير إلا استسلامًا للأمر الواقع، والتسليم لسيناريوهات أعداء الله، وهو ما يعني سحق عظام الأمة، ووصم شرفائها بالإرهاب، وإهدار يعني سحق عظام الأمة، ووصم شرفائها بالإرهاب، وإهدار يكون لنا الحق في أن نئن أو نشتكي، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم!!
من هنا راحت أمريكا تستخدم لغة البلطجة تقتل الآمنين بقنابل محرمة، وتجرب فينا أسلحتها الثقيلة وصواريخها بقنابل محرمة، وتجرب فينا أسلحتها الثقيلة وصواريخها

من هنا راحت أمريكا تستخدم لغة البلطجة تقتل الآمنين بقنابل محرمة، وتجرب فينا أسلحتها الثقيلة وصواريخها الفتاكة، تقضي على الأخضر واليابس، تقتل حتى أنصارها دون كلمة اعتذار، تلفق الاتهامات، وتصادر أموال الجمعيات الخيرية، وتصف كل ما هو إسلامي بالإرهاب، أصبح العرب والمسلمون هدفها المباشر، وحملتها المسمومة ضد مصر والسعودية!! وتوجيه الاتهامات الظالمة إلى البلدين عن طريق الصهاينة في الإدارة الأمريكية ووسائل الإعلام على السهاء!!

وخير شاهد على ذلك هو العدد الأخير من مجلة «نيوزويك» الأمريكية والتي شنت هجومًا شرسًا على مواقف الرئيس المصري، تطالبه بممارسة الضغط على الصحف المصرية حتى تتوقف عن انتقاد السياسة الأمريكية، وراحت «نيوزويك» تتهم السعودية في وقاحة بأنها تُصدر التطرف الإسلامي إلى الخارج، وتطالبها بتقديم نموذج ديني يتماشى مع المطالب الأمريكية وممارسة القهر والضغوط على رجال الدين والعلماء.

ولم تنس الد «نيوزويك» أن تطالب قطر بالتدخل في شئون قناة الجزيرة وضبط إيقاعها، والتدخل لضمان ظهور رجال يتماشون مع سياستها ويواكبون خطواتها ويهللون لمؤامراتها، وما نشرته الد «نيوزويك» وغيرها من وسائل الإعلام التي تسطير عليها الصهيونية الأمريكية لهو تعبير مكشوف عن توجهات السياسة الخارجية الأمريكية تجاه العالم العربي والإسلامي!! وإنا لله وإنا إليه راجعون!!

سياسة الخنوعاا

ومن هذا المنطلق قام وفد أمريكي رفيع المستوى بزيارة



إلى اليمن في الأيام الماضية، والتقى بعدد من كبار المسئولين، وتقدم بلائحة مطالب مذلة للحكومة اليمنية، كان أهمها:

١- موافقة اليمن على تمركز قوات وطائرات أمريكية في بعض الأراضي اليمنية التي سيتم تحديدها من خالل لجنة عمل أمريكية يمنية مشتركة، وأن هذه المناطق سيتم إعلانها مناطق عسكرية أمريكية.

٢- تنضم لهذه القوات قوات أمريكية خاصة قوامها حوالي ٢٠٠٠ جندي، وتكون مهمتها تصفية كافة العناصر الإرهابية داخل اليمن، وأن يتولى قائد القوات الأمريكية الخاصة الإشراف بنفسه على الحملة اليمنية ضد قواعد الارهاب.

"٣- تتجاوز مهمة القوات الأمريكية في اليمن الأراضي اليمنية إلى الدول والمناطق المجاورة للقضاء على جميع عناصر القاعدة الذين هربوا من أفغانستان إلى اليمن والدول العربية والافريقية المحاورة.

٤- أن هذه القوات ستعمل على تأمين الملاحة في منطقة البحر الأحمر ومضايقه، والأشراف على النواحي الفنية، وأن الإشراف يتضمن إمكانية تفتيش السفن والقطع البحرية، بعد أن زعمت المذكرة الأمريكية أن الإرهابيين قرروا استخدم السفن والقطع البحرية.

٥- المناطق العسكرية الأمريكية في اليمن سيتم تطويرها
 وفقًا للاحتياجات العسكرية الدفاعية والهجومية، وأن ذلك
 بتضمن إدخال نوعيات متطورة من الأسلحة الأمريكية.

أن هذه القوات والمعدات ستعمل بالتنسيق مع بقية
 قيادة القوات الأمريكية في دول الخليج الأخرى.

٧- أن مهمة هذه القوات قد تمتد إلى عدد من دول
 الشمال الإفريقي المطلة على البحر المتوسط.

الموسّادُ وَالْهِ CIA وراء التّصيعيد الهندي ضد الكوسّادُ والْهِ CIA وراء التّصيعيد الهندي ضد

وقد أكدت مصادر خاصة أن الاستخبارات المركزية الأمريكية قد تعمدت نشر تقرير يؤكد إرسال فرق حرب إلكترونية مشتركة بين الهند وإسرائيل تستهدف المنشآت النووية الباكستانية، وذلك من خلال دعم أمريكي صهيوني كامل للقوات الهندية.

وكانت الهند وإسرائيل قد أبرمتا منذ ثلاثة أشهر اتفاقًا سريًا يقضي بالتعاون الاستراتيجي وتبادل المعلومات وتدريب القوات المساعدة في العمليات.

وتطور الاتفاق من خالال زيارة نائب رئيس هيئة العمليات الصهيوني للهند منذ أسابيع قليلة في لقاء تم بتنسيق الاستخبارات المركزية ((CIA)) وبحضور عدد من

ضباط هيئة العمليات المساركة في حرب افغانستان، واستهدفت الوصول إلى ما أسماه الجانب الهندي ((الصيد الثمين)) في إشارة للقنبلة الباكستانية.

وقد ثقل عن مصدر أمريكي أن المخابرات الأمريكية طلبت من الجانب الهندي تحريك أجواء الموقف، وقدمت صورة كاملة عن الموقف العسكري حال قيام الجانب الهندي وبدعم صهيوني أمريكي بضرب المفاعل النووي الباكستاني، وتدمير بنية المنظمات الباكستانية المعارضة للسياسة الأمريكية في باكستان، مثل منظمة ((عسكر طيبة))، و((جيش محمد))، و((تعمير الأمة)).

التفريط والهوان!!

إننا لن نلوم غيرنا كثيرًا على مواقفهم منا، ولكن اللوم كله نوجهه لأنفسنا؛ لأننا فرطنا وقصرنا، وما كان ينبغي أن يكون هذا هو حالنا، ولن نقول إن ما نحن فيه أمر أجبرنا عليه أو هو بفعل الآخرين، ولكن نقول إن ما نحن فيه من ضعف وهوان هو نتاج لسياستنا وثمرة مرة لأخطائنا وبعدنا عن ديننا، قال تعالى: (ومَا أَصَابَكُم مِّن مُصيبَةٍ فَيمَا كَسَيَتْ أَنْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَن كَثِير) (الشورى: ٣٠).

معشيرات نصير الإسلام والمسلمين

في ظل الأحوال السيئة التي تعيشها الأمة الإسلامية وكثرة أحاديث بعض الدعاة عن آخر الزمان، وعن أحاديث الفتن والملاحم، وأشراط الساعة، حديثًا يوحي مجمله أن الكفر في إقبال، وأن الإسلام في إدبار، وأن الشير ينتصر، والخير ينهزم، وأن أهل المنكر غالبون، وأهل المعروف ودعاته مخذولون!!

ومعنى هذا أنه لا أمل في تغيير، وأننا ننتقل من سيئ إلى أسوأ، ومن الأسوأ إلى الأشد سوءًا، وهو سوء فهم لما ورد من بعض النصوص، وإغفال للمجشرات الكثيرة القاطعة، بأن المستقبل للإسلام، وأن هذا الدين سيظهره الله على كل الأديان، ولو كره المشركون.

لهذا كان من اللازم أن نتحدث عن تلك المبشرات ونشيعها بين المسلمين؛ حتى نبعث الأمل المحرك للعزائم، وهذه المبشرات كثيرة بحمد الله تعالى بعضها مبشرات نقلية من القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة، قال تعالى: (هُوَ النّبِي أَرْسَلَ رَسُلُولُهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُطْهَرُهُ عَلَى الدّينِ كُلّهُ) (الفتح: ١٨)، وقوله تعالى: (بُريدُونَ لِيُطْفِذُوا نُورَ اللّهُ بَنُهُ وَاللّهُ مُتِمُّ نُورِهِ وَلَوْ كُرةَ الْكَافِرُونَ) (الصف: ٨).

وبشَارَةً قرآندةً أَخْرَى في قُوله تعالَى: (إِنَّ الَّذِينَ كَفُرُواْ يُنفِقُونَهَا ثُمُّ تَكُونُ يَنفِقُونَ أَمُواللَّهُمْ لِيَصِّدُواْ عَن سَبِيلِ اللَّهِ فَسَيُنفِقُونَهَا ثُمُّ تَكُونُ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمُّ يُغْلَبُونَ وَالَّذِينَ كَقَرُواْ إِلَى جَهَنَّمَ يُحْشَرُونَ) عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمُّ يُغْلَبُونَ وَالَّذِينَ كَقَرُواْ إِلَى جَهَنَّمَ يُحْشَرُونَ) (الأَذَفَالِ تَا ٣٠).

كما أن هناك بشائر من الأحاديث النبوية فيما رواه مسلم

في ((صحيحه)) وأبو داود والترمذي وصححه ابن ماجه وأحمد عن ثوبان أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ((إن الله زوى لي الأرض- أي جمعها وضمها- فرأيت مشارقها ومغاربها، وإن أمتي سيبلغ ملكها ما زوى لي منها)). والرسول صلى الله عليه وسلم يبشر هنا باتساع الدولة الإسلامية، بحيث تضم المشارق والمغارب، وهذا لم يتحقق من قبل بهذه الصورة التي جاءت في الحديث، فنحن في انتظاره كما أخبر الصادق المصدوق صلى الله عليه وسلم.

وما رواه ابن حبان في ((صحيحه)): ((ليبلغن هذا الأمر-يعني الإسلام- ما بلغ الليل والنهار، ولا يترك الله بيت مدر ولا وبر إلا أدخله الله هذا الدين، بعز عزيز، أو بذل ذليل، عزًا يعز الله به الإسلام، وذلاً يذل الله به الكفر)). فإذا كان الحديث يبشر باتساع دولة الإسلام، فهذا يبشر بانتشار هذا الدين، وبهذا تتكامل قوة الدولة وقوة الدعوة.

كذلك ما رواه أحمد والدارمي وابن أبي شيبة والحاكم وصححه ووافقه الذهبي عن أبي قبيل قال: كنا عند عبد الله بن عـمرو بن العـاص، وسـئل: أي المدينتين تفـتح أولاً: القسطنطينية أو رومية فدعا عبد الله بصندوق له حلق، قال: فأخرج منه كتابًا، قال: فقال عبد الله: بينما نحن حول رسول الله صلى الله عليه وسلم نكتب إذ سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم: أي المدينتين تفتح أولاً: قسطنطينية أو رومية فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مدينة هرقل تفتح أولاً» يعني قسطنطينية، ورومية هي ننطقها اليوم روما عاصمة إيطاليا، وقد فتحت مدينة هرقل على يد الشاب العثماني ابن الثالثة والعشرين محمد بن مراد، المعروف في التاريخ باسم «محمد الفاتح» سنة ١٤٥٣م، وبقي المعروف في التاريخ باسم «محمد الفاتح» سنة ١٤٥٣م، وبقي المعنى هذا أن الإسلام سيعود إلى أوربا مرة أخرى فاتحًا منتصرًا، بعد أن طرد منها مرتين.

إن بعد الليل فجرًا، وإن مع العسر يسرًا، وأن المستقبل للإسلام، وسيمحق الله الباطل وأهله، وينصر الإسلام وأهله: (ويَوْمَئِذِ يَقْرَحُ الْمُؤْمِثُونَ. بِنَصْرِ اللهِ يَنصُرُ مَنَ يَشَاء وَهُو الْعُزِيزُ الرَّحِيمُ) (الروم: ٤، ٥).

وبعد... فقد وعدنا الله بالنصر، (يَا أَيُهَا النَّينَ آمَنُوا إِن تَنصُرُوا اللهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَبَّتْ أَقْدَامَكُمْ) (محمد: ٧)، ونحن نؤمن بوعد الله، ونرجو نصره، ونلتزم منهجه، فهو القائل: (النِّينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَاحْشَوْهُمْ فَرَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُواْ حَسَنْبُنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ عِ عَانقَلْبُواْ فَرَادَهُمْ اللهِ وَفَضْلُ لَمْ يَمْسَسُهُمْ سُوّءُ وَاتَّبَعُواْ رِضْوَانَ اللهِ وَاللهِ وَفَضْلُ لِمُ يَمْسَسُهُمْ سُوّءُ وَاتَّبَعُواْ رِضْوَانَ اللهِ وَفَضْلُ عَظِيمٍ) (آلٍ عمران: ١٧٣، ١٨٤).

ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.



#### قرار النبي عظ السنة التقريرية

هي الأفعال الصادرة من أصحاب النبي ﷺ أو الأقوال وسكت عنها النبي ﷺ، فهذا القول أو الفعل مشروع؛ لأن النبي ﷺ لا يسكت على باطل، سواء كان الفعل في حضرته أو في غيبته وعلم به ﷺ.

ومن أمثلة ذلك:

- سكوته ﷺ وعدم إنكاره لعب الغلمان بالحراب في المسحد.

- سكوته على غناء حاربتين كانتا تغنيان في يوم

ومثل السكوت في الدلالة على جواز الفعل استبشاره على به وإظهار رضاه عنه أو استحسانه له، بل هذا الرضا أو الاستحسان أظهر في الدلالة على حواز الفعل من محرد سكوته.

إباحة الفعل المستفاد من سكوت النبي ﷺ لا بدل على إباحته فقط أي الحواز فقط فقد بكون الفعل واحيًا بدليل آخر أو مندويًا، وعلى هذا فمحرد سكوت النبي ﷺ لا يفيد أكثر من إباحة الفعل، وقد يستفيد الفعل صفة الوحوب أو الندب من دليل آخر.

والأصل في حجية إقرار النبي على يرجع إلى عاملين هامين:

١- أنه لا يجوز في حقه ﷺ تأخير البيان عن وقت الحاجة؛ لأن سكوته ﷺ يدل على جواز ذلك الفعل أو القول، بخلاف سكوت غيره.

لذلك بوَّب البخاري رحمه الله في «صحيحه» باب: من رأى ترك النكير من النبي ﷺ حجة لا من عير

٧- إن من خصائصه ﷺ أن وحوب إنكار المنكر لا يسقط عنه بالخوف على نفسه، لقوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ تعصمك من النَّاس ﴾ [المائدة: ٦٧].

لا يجوز تاخير البيان عن وقت الحاجة. (وقال ابن قدامة: الإحماع على ذلك).

لكن يجوز تأخير البيان عن وقت الخطاب إلى

وقت الحاحة، فهذا حائز وواقع عند الحمهور، فالحاحة قد تدعو إلى تعميل البيان، وقد تدعو الى تأخيره، اذن سكوت النبي ﷺ وعدم إنكاره حجة بدل على الحواز ىشرطىن:

١- أن تعلم الله على الفعل أو القول، فأما أن بقع في حضرته، أو في زمنه وهو عالم به لانتشاره انتشارًا بيعد معه الأبعلمه علي.

٢- الا يكون الفيعل الذي سكت عنه النبي ﷺ صادرًا من كافر؛ لأن إنكاره على لما يفعله الكفار معلوم ضرورة

قال ابن حجر في «الفتح»: وقد اتفقوا على أن تقرير النبي ﷺ لمَا فعل بحضرته أو بقال ويطلع عليه بغير إنكار دال على الحوار؛ لأن العصمة تنفي عنه ما بحتمل في حق غيره مما بترتب على الإنكار فلا يقر على باطل، فمن ثم قال البخاري في التبويب: لا من غير الرسول، فإن سكوته لا يدل على الحواز.

أما السكوت من غيره ﷺ فاختلفوا فيه، فقالت طائفة: لا ينسب لساكت قول؛ لأنه في مهلة النظر. وقالت طائفة: إن قال المحتهد قولاً وانتشر ولم بخالفه غيره بعد الاطلاع عليه فهو حجة. وقيل: لا يكون حجة حتى بتعدد القول به، على شرط أن لا بذالف ذلك القول نص كتاب أو سنة، فإن خالفه فالجمهور على تقديم النص.

فالصحابة كانوا يختلفون في كثير من المسائل الاحتهادية، فمنهم من كان ينكر على غيره إذا كان القول عنده ضعيفًا، وكان عنده ما هو أقوى منه من نص كتاب أو سنة، ومنهم من كان سبكت فالا يكون سكوته دليلاً على الجواز، لتجويز أن يكون لم يتضح له الحكم فسكت لتجويز أن يكون ذلك القول صوابًا وإن لم يظهر له وجهه.

أي تركبه ﷺ فعل أمر من الأمور، وهو نوعان بالنسبة لنقل الصحابة رضى الله تعالى عنهم له:

١- التصريح بأنه على ترك كذا وكذا ولم يفعله، كقول الصحابي في صلاة العيد: صلى العيد بلا أذان

العدد الحادي عشر السنة الثلاثون

ولا إقامة.

٢- عدم نقل الصحابة للفعل الذي لو فعله ﷺ لتوفرت هممهم ودواعيهم أو أكثرهم أو على الأقل واحد منهم على نقله للأمة، فحيث لم ينقله واحد منهم البتة ولا حدث به في مجمع أبدًا، علم أنه لم يكن.

وذلك كتركه ﷺ التلفظ بالنية عند بخوله الصلاة، وتركه الدعاء بعد الصلاة مستقبل المامومين وهم يؤمنون على دعائه.

فُترك النبي ﷺ لفعل من الأفعال يكون حجة، فيجب ترك ما ترك كما يجب فعل ما فعل، وذلك بشرطين:

الشرط الأول: أن يوجد السبب المقتضي لهذا الفعل في عهده ﷺ، وأن تقوم الحاجة إلى فعله.

أما إذا لم يوجد المقتضي ولا السبب الموجب لهذا الفعل، فإن ترك النبي على حيننذ لا يكون سنة؛ لأن تركه كان لعدم وجود المقتضي، وذلك كتركه على قتال مانعي الزكاة؛ إذ هذا الترك كان لعدم وجود السبب وعدم قيام المقتضي، فلما فعل أبو بكر رضي الله عنه ذلك وقاتل مانعي الزكاة لم يكن مخالفًا لسنة رسول الله على.

هذا بخيلاف ما فعله بعض الأميراء من الأذان للعيدين، فإن هذا من البدع؛ لأن رسول الله على ترك ذلك مع وجود المقتضي، فدل ذلك على أن ترك الأذان في صلاة العددين سنة، فليس لأحد أن يزيد في ذلك.

الشرط الثاني: انتفاء الموانع وعدم العوارض؛ لأنه قد يترك فعالاً من الأفعال مع وجود المقتضي له، بسبب وجود مانع يمنع من فعله، وذلك كتركه على قيام رمضان مع أصحابه في جماعة بعد عدة ليال وعلل ذلك بخشية أن تغرض عليهم، فلما كان عمر رضي الله عنه جمعهم على قارئ واحد، ولم يكن هذا الاجتماع بهذه الهيئة مخالفاً لسنة رسول الله على وهكذا أيضاً حمع القرآن.

فإن المانع من جمعه كان على عهد رسول الله ﷺ، أن الوحي لا يزال ينزل فيغير الله ما يشاء ويحكم ما يريد، فلو جمع في مصحف واحد لتعسر أو تعذر تغييره كل وقت، فلما استقر القرآن بموته ﷺ أمن الناس من زيادة القرآن ونقصه.

وخلاصة القول: أن تركه ﷺ لا يخلو من ثلاث الات:

الحالة الأولى: أن يترك الفعل لعدم وجود المقتضي له- كتركه قتال مانعي الزكاة- فهذا الترك لا يكون سنة، بل إذا قام المقتضي، كما قام في خلافة أبي بكر رضي الله عنه، فإن الفعل هذا لا يكون مخالفًا للسنة، بل إن هذا العمل يكون من سنته؛ لأنه عمل بمقتضى سنته على العمل يكون من سنته؛ لأنه عمل بمقتضى سنته

الحالة الثانية: أن يترك الفعل مع وجود المقتضي له بسبب قيام مانع، كتركه ﷺ قيام رمضان جماعة بسبب خشيته أن يفرض على أمته، فهذا الترك لا يكون سنة، بل إذا زال المانع بموته ﷺ كان فعل ما تركه

مشروعًا غير مخالف لسنته كما فعل عمر رضي الله عنه، بل إن هذا العنمل يكون من سنته؛ لأنه عنمل بمقتضى سنته ﷺ.

الصالة الشالشة: أن يترك ﷺ الفعل مع وجود المقتضى له وانتفاء الموانع، فيكون تركه ﷺ سنة كتركه الإذان لصلاة العيدين.

وهذا القسم من سنته ﷺ (السنة التركية) أصلُ عظيمُ وقاعدة جليلة، به تحفظ أحكام الشريعة ويوصد به باب الابتداع في الدين.

قال ابن القيم رحمه الله: فإن تركه ﷺ سنة كما أن فعله سنة فإذا استحببنا فعل ما تركه كان نظير استحبانا ترك ما فعله ولا فرق.

فإن قال قائل: ومن أين لكم انه لم يفعله ﷺ إذن لشرع كل من أراد أن يشرع محتجًا بقوله هذا: إن عدم النقل لفعله ﷺ لا يدل على أنه لم يفعله، وهذا باطل كما أوضحنا.

فتجدر الإشارة إلى أن سنة الترك مبنية على المقدمات التالية:

المقدمة الأولى: كمال هذه الشريعة واستغناؤها التام عن زيادات المبتدعين واستدراكات المستدركين، فقد أثم الله دينة ورضيه لنا: ﴿ الْيَ وُمْ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَاللّهُ مَنْتُ لَكُمْ الإسْالاَمُ دِينَكُمْ وَاتَّمَمُتُ عَلَيْكُمْ الإسْالاَمُ دِينَا ﴾ وَاتَّمَمُتُ عَلَيْكُمْ الإسْالاَمُ دِينَا ﴾ [المائدة: ٣]، وقوله ﷺ: «وايم الله لقد تركتكم على مثل الديضاء ليلها ونهارها سواء». [السلسلة الصحيحة

المقدمة الثانية: بيانه ﷺ لهذا الدين وقيامه بواجب النبليغ خير قيام، فلم يترك ﷺ أمرًا من الأمور لهذا الدين صغيرًا كان أو كبيرًا إلا وبلغه لأمته، ومن أبلة ذلك قوله تعالى: ﴿يَا أَنَّهَا الرَّسُولُ بَلِّعٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رُبِّكَ وَإِن لَمْ تَقْعَلْ فَمَا بَلُغْتَ رِسَالَتَهُ ﴾ [المائدة: ٦٧]، وقد استشهد ﷺ أمته يوم حجة الوداع، فقال مخاطبًا إياهم: «ألا هل بلغت؟» قالوا: نعم. قال: «اللهم فاشهد».

المقدمة الثَّالثة: حفظ الله سبحانه وتعالى لهذا الدين وصيانته من الضياع: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَرَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَدُكُرُ وَإِنَّا لَذَكُرُ وَإِنَّا لَدُكُرُ وَإِنَّا لَذَكُرُ وَإِنَّا لَذَكُرُ وَإِنَّا لَكُورَ وَإِنَّا لَا لَكُرْ وَإِنَّا لَا لَكُورً وَإِنَّا لَا لَكُورً وَإِنَّا لَا لَهُ لَكُافِطُونَ ﴾ [الحجر: ٩].

فقد هيًا الله سبحانه وتعالى الأسباب والعوامل التي يسرت نقل هذا الدين وبقاءه وحفظه، وقد قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «الفتاوى»: إن الترك الراتب سنة، كما أن الفعل الراتب سنة، بخلاف ما كان تركه لعدم مقتض، أو فوات شرط، أو وجود مانع، وحدث بعده من المقتضيات والشروط وزوال المانع ما دلت الشريعة على فعله حينئذ، كجمع القرآن في المصحف، وجمع الناس في التراويح على إمام واحد، وتعلم العربية، وأسماء النقلة للعلم، وغير ذلك مما يحتاج إليه في الدين. والله المستعان.

#### للذا قيل ثه ابن راهويه؟

قال له الأمير عبد الله بن طاهر: لِمَ قيل لك ابن راهَوَيْه، وصا معنى هذا؛ وهل تكره أن يُقال لك يُقال لك ذلك؛ قال: اعلم أيها الأمير أن أبي ولد في طريق مكة، فقالت المراوزة: راهويه؛ لأنه ولد في الطريق، وكان أبي يكره هذا، وأما أنا فلا أكرهه.

#### سعة حفظه وضبطه

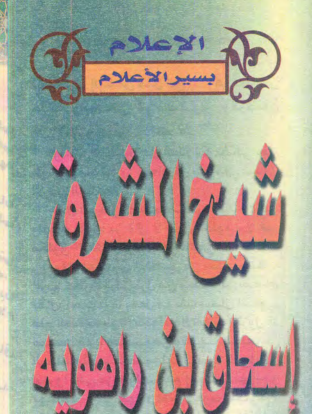
روى علي بن خشرم عن الشعبي قوله: ما كتبت سوداء في بيضاء إلى يومي هذا ولا حدثني رجل بحديث قط إلا حفظته. قال علي: فحدثت بهذا إسحاق بن راهويه، فقال: تعجب من هذا؟ قلت: نعم، قال: ما كنت أسمع شيئًا إلا حفظته، وكأني أنظر إلى سبعين ألف حديث - أو قال فاكثر – في كتبي.

وقال أبو داود الخفاف: سمعت إسحاق بن راهويه يقول: لكاني انظر إلى مائة ألف حديث في كتبي، وثلاثين ألفًا أسردها، قال: وأملى علينا إسحاق أحد عشر ألف حديث من حفظه، ثم قرأها علينا فما زاد حرفًا ولا نقص

قال الذهبي: هذه الحكاية رواها الحافظ ابن عدي عن يحيى بن زكريا بن حيويه سمع أبا داود فذكرها، فهذا والله الحفظ.

قال أبو حاتم: ذكرت لأبي زرعة حفظ إسحاق بن راهويه، فقال أبو زرعة: ما رُئي أحفظ من إسحاق، ثم قال أبو حاتم: والعجب من إتقانه وسلامته من الغلط مع ما رزق من الحفظ.

قال أحمد بن سلمة: فقلت لأبي حاتم: إنه أملى التفسير عن ظهر قلب. قال: وهذا أعجب فإن ضبط الأحاديث المسندة أسهل وأهون من ضبط أسانيد التفسير وألفاظها.



### بقلم :مجدي عرفات

نسبه: هو الإمام الكبير سيد الحفاظ أبو يعقوب إسحاق بن إبراهيم بن مخلد بن إبراهيم بن عبدالله بن مطر بن حنظلة التمايم في ثم الحنظلي المروزي نزيل نيسابور ابن راهويه.

مولاه: ولد سنة إحدى وستين ومائة، روى عنه: أحمد، وابن معين، وإسحاق بن منصور، والبخاري، ومسلم، وأبو داود، والتسرمسذي، والنسائي.

العدد الحادي عشر السنة الثلاثون الوجهد

#### ثناء العلماء عليه

قال أحمد بن حنبل: لم يعبر الجسر إلى خراسان مثل إسحاق، وإن كان يخالفنا في أشياء، فإن الناس لم يزل يخالف بعضهم يعضنا.

قال أحمد بن سعيد الرباطي: لو كان الثوري والحمادان في الحياة لاحتاجوا إلى إسحاق في أشياء كثيرة.

قال نعيم بن حماد: إذا رأيت الخراساني يتكلم في إسحاق بن راهويه فاتهمه في دينه.

قال وهب بن جرير: جزى الله إسحاق بن راهويه وصدقة بن الفضل ويعمر عن الإسلام خيرًا، أحيوا السنة بالمشرق.

قال يحيى بن يحيى: ليوم من إسحاق أحت إلى من عمري.

قَالُ أبو نعيم: كان إسحاق قرين أحمد، وكان للآثار مثيرًا، ولأهل الزيغ مُبيرًا.

وسئئل أحمد بن حنبل عن إسحاق فقال: مثل إسحاق يُسأل عنه؟ إسحاق عندنا إمام. وقال أيضنًا: لا أعرف لإسحاق في الدنيا نظيرًا.

قال النسائي: ابن راهويه أحد الأئمة، ثقة مأمون.

وقال ابن خزيمة: والله لو كان إسحاق في التابعين الأقروا له بحفظه وعلمه وفقهه.

سأل يحيى بن معين إسحاق عن حديث فحدثه به، فقال له رجل: يا أبا زكريا: رواه وكيع بخلاف هذا، فقال: اسكت إذا حدثك أبو يعقوب أمير المؤمنين فتشك فيه؟

#### من أحواله وأقواله

قال حرب الكرماني: قلت لإسحاق: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَجْ وَى ثَلاَثَةً إِلاَّهُ هُوَ رَابِعُ هُمُ ﴾ [المجادلة: ٧] كيف تقول فيه؟ قال: حيثما كنت

فهو أقرب إليك من حبل الوريد، وهو بائن من خلقه، وأبين شيء في ذلك قوله: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتُوَى ﴾ [طه: ٥].

وقال: إُجماع أهل العلم أنه تعالى على العرش استوى، ويعلم كل شيء في أسفل الأرض السابعة.

قال أبو داود السجستاني: سمعت ابن راهويه يقول: من قال: لا أقول مخلوق ولا غير مخلوق- يعني القرآن- فهو جهمي.

وقال له بعض المتكلمين من منكري صفات الرب: كفرت برب ينزل من سماء إلى سماء، فقال: آمنت برب يفعل ما يشاء. قال الذهبي: هذه الصفات من الاستواء والإتيان والنزول قد صحت بها النصوص ونقلها الخلف عن السلف، ولم يتعرضوا لها برد ولا تأويل، بل أنكروا على من تأولها مع إصفاقهم أي إجماعهم على أنها لا تشبه نعوت المخلوقين، ولا التنازع فيها، فإن ذلك في محاولة للرد على ولا التنازع فيها، فإن ذلك في محاولة للرد على التعطيل.

قال إسحاق: دخلت على ابن طاهر، فقال: ما هذه الأحاديث يروون أن الله تعالى ينزل إلى السماء الدنيا؟ قلت: نعم، رواها الثقات الذين يروون الأحكام، فقال: ينزل ويدع عرشه؟ فقلت: يقدر أن ينزل من غير أن يخلو منه العرش؟ قال: نعم. قلت: فلِمَ تتلكم في هذا؟

وفاته: توفي رحمه الله سنة ثمان وثلاثين ومائتين.

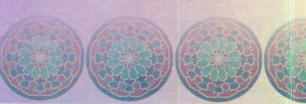
رحم الله شيخ المشرق إسحاق بن راهويه. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

مصادر الترجمة:

١- حلية الأولياء.

٧- تهذيب الكمال.

٣- سير أعلام النبلاء.





والأيات تدين مظاهر الغفلة عند الناس. ومنها:

١- الإعراض.

٢-عدم الاهتمام عند استماع الذكر.

٣- لهو القلوب.

وهذه أمور خطيرة على من أصابته، بعضها أو كلها، ولذا كان رسول الله ﷺ ستعيد بالله من الغفلة، فيقول: «اللهم اني أعود بك من العجز والكسل، والحين والسخل، والهسرم والقسوة، والغفلة والعملة، والذلة والمسكنة، وأعود يك من الفقر والكفر والفسوق والشيقاق والنفاق والسمعة والرباء وأعود بك من الصمم والبكم والحنون والحنام والبرص وسيئ الأسقام». [«صحيح الحامع» (١٢٨٥)].

وإذا كانت الغفلة هي ذلك الداء الخطبر الذي بحبول بين المرء وربه، فكان لزامًا أن نتعرف على أسحابها وأضرارها وعلاحها لننحو منها إن شياء

أولأ : أسباب الغفلة :

١- الركون إلى الدنيا والاطمئنان اليها.

وقد أظهرت الأيات القرآنية الصلة الوثيقة بين استحياب الدنيا على الآخرة وبين الغفلة، قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ مَا نُهُمُ اسْتَحَدُّواْ الْحَدَاةَ الْدُنْدَا عَلَى الأَحْرَة وَأَنَّ اللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَـوْمَ الْكَافِرِينَ. أُولَـٰ اللهِ الّذِينَ طَنعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَأَنْصَارِهِمْ وَأُولَئِكُ هُمُّ الْغَافِلُونَ ﴾ [النحل: .[1.4.1.4

كذلك مما يُظهر الصلة الوثيقة بين حي الدنيا ويين بقلم: جمال عبد الرحمن

بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه. . وبعا:

قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ اقْتَرُبَ لِلنَّاسِ حَسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَة مَّعْرِضُونَ . مَا يَأْتِيهِم مِّن ذَكْرِ مِّن رُّبِّهِم مُحْدَث إِلاَّ اسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ. لاَهِيةً قُلُوبُهُمْ... ، الآيات [الأنبياء: ١-٣].

قال القرطبي رحمه الله: قيل: الناس عموم، وإن كان المشار إليه في ذلك الوقت كفار قريش، يدل على ذلك ما بعده من الآيات، ومن عُلم اقتراب الساعة قَصُر أمله وطابت نفسه بالتوبة ولم يركن إلى الدنيا.

وقال: ﴿ مُعْرِضُونَ ﴾ ؛ عن الآخرة وعن التأهب للحساب وعما جاء به محمل على. .al.[(YTV/11)]

العدد الحادي عشر السنة الثلاثون الوساس) (١٦)



الغفلة؛ ما بلت عليه الآيات القرائية من صرف بعض الناس هم مهم وعرم هم في علوم الدنيا بوئما التفات إلى علوم الدين والشريعة والدار الآخرة، فقال عز من قائل عن مثل هؤلاء: ﴿ يَعْلَمُونَ طَاهِرًا مَنَ الْحَرَةِ هُمْ عَنِ الآخِرَةِ هُمْ عَنِ الآخِرَةِ هُمْ عَنِ الروم: ٧]، وقال عنهم النبي ﷺ: «عالم بامر الدنيا جاهل بامر الآخرة، «صحيح ابن حبان» رقم (٧٢)، والبيهقي (١٩٤/١٠)، وحسنه حبان،

٢- ترك الجمع والجماعات.

وفي ذلك يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ فَوَيْلُ لَمُ صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ لَلْمُ صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ [الماعون: ٤، ٥]، فالسهو عن الصلاة وإتيان بعضها وترك بعضها يؤدي بصاحبه إلى السهو والغفلة عن الله وعن حزبه وعن جماعة المسلمين.

وقال ﷺ: «لينتهين اقوام عن ودعهم الجُمُعات، أو ليختمن الله على قلوبهم ثم ليكونن من الغافلين». [«صحيح الجامع» (٤٤٨٠)].

٣- ترك ذكر الله عزوجل.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَالْأَكُرِ رُبُكَ فِي نَفْسِكِ تَضَرُعُا وَخِيفَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقُولُ بِالْغُنُو وَالاَصنالِ وَلاَ تَكُن مَّنَ الْغَافِلِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٠٥]. قامر سبحانه وتعالى بالذكر في سائر الحالات والأوقات؛ لأن من ترك الذكر كان من الغافلين.

ولقد وصف الله تعالى المنافقين بانهم ﴿لاَ يَدْكُرُونَ اللّهَ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾، فكيف بمن يذهل عن الذكر في عامة أمره يقظة ونومًا، أكلاً وشريًا، خروجًا ودخولاً، سنفرًا ونزولاً، وفي سائر الأحوال؟! وهل نشابه المنافقين في بعض صفاتهم؟ هذا ما لا بليق بمسلم.

٤- رفقاء السوء.

لاشك أن رفيق السوء لا ينكر منكرًا ولا يعرف معروفًا ولا يأمر بخير، ورفيق السوء في طريق بعيد عن الله وعن رسول الله، فهو لا ينصح لأحد ولا يدعو إلى الخير أحدًا، فمصاحبت خسارة وبوار، والقرب منه غفلة ودمار، والرضا به حسرة وندامة يوم القيامة، قال تعالى: ﴿وَيَوْمُ يَعْضُ

الطَّالِمُ عَلَى يَنِيْهِ يَقُولُ يَا لَيَّتُنِي أَتَّخَتْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلًا يَا وَتُلْقَى لَيْتَنِي لَمْ أَتُخِذْ فَلَانًا خَلِيلًا. لَقَدْ أَضَلَّنِي عَنِ الدَّكْرِ بَعْدَ إِذْ جَاعِنِي وَكَانَ الشَّيْطَانُ للانسَان خَذُولاً﴾ [الفرقان: ٣٧- ٢٩].

٥- ترك زيارة القبور ونسيان المسير المحتوم.

قال رسول الله ﷺ: «كنت فهيلتكم عن زيارة القبور فزوروها، فإنها تزهد في الدنيا وترغّب في الآخرة» فنسيان الموت ونسيان الآخرة لا شك أنه الغفلة بعينها:

٦- صرف الأسماع والأبصار والقلوب إلى الشهوات واللذات.

لقد خلقنا الله تعالى وانعم علينا بنعم كثيرة منها جوارحنا؛ من سمع وبصر وغيره، فإذا استخدمنا هذه الأدوات في مرضاة الله شكرناه وعرفنا قدره، وقدر نعمه علينا، أما إذا استمعت الأذن إلى ما لا يرضي الله من لهو واغان ماجنة وشاهدت العين ما حرم الله وانطوى القلب على حقد وغل وكيد ومكر، فإن هذا باب عريض الغفلة ونسيان أمر الله جل وعلا.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ أُولَـٰئِكَ النَّبِينَ طَبَعُ اللَّهُ عَلَى
قُلُودِهِمْ وَسَامٌ عِهِمْ وَآبُصَارِهِمْ وَأُولَـٰئِكَ هُمُ
الْغَافِلُونَ ﴾ [النحل: ١٠٨].

أضرار الغفلة

١- الضرر الأول: عدم استجابة الدعاء.

قال ﷺ: «ادعوا الله وانتم موقنون بالإجابة واعلموا أن الله لا يستجيب دعاءً من قلب غافل لاه». [«صحيح الجامع» (٢٤٩)].

 ٢- الضرر الثاني، أنها سبب لوقوع العقوبة الربانية.

قال تعالى عن بني إسرائيل: ﴿فَانتَقَمْنَا مِنْهُمُّ فَـاَغْرَقْنَاهُمْ فِي الْيَمَّ بِأَنَّهُمْ كَنَّبُواْ بِآيَاتِنَا وَكَـانُواْ عَنْهَا غَافِلِينَ ﴾ [الإعراف: ١٣٦].

فقد تكون العقوبة غرقًا أو مرضًا أو جوعًا، أو غلاءً أو وباءً، أو الفناء بالوباء، أو تسلط الأعداء: ﴿ وَمَا يُعْلَمُ جُنُونَ رَبُكَ إِلاَّ هُوَ ﴾ [المدثر: ٣١]، وقد تكون تقريق شمل الغافل وجعل فقره بين عينيه؛ لأنه جعل الدنيا أكبر همه. قال على الدنيا أكبر همه. قال على الدنيا أكبر همه. قال على الدنيا

العدد الحادى عشر السنة الثلاثون

الدنيا همه فرق الله عليه امره، وجعل فقره بين عينيه، صحيح رواه أحمد وابن مأجه وفي الصحيحة رقم (٩٥٠).

٣- الضرر الثالث: الفاهل مصروف عن آيات

قَـالَ تعـالى: ﴿سَـاَمُسُرِفُ عَنْ آيَاتِيَ الَّذِينَ يَتَكُرُونَ فِي آيَاتِيَ الَّذِينَ يَتَكُرُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَإِن يَرُواْ كُلُّ آيَةٍ لِأَ يُقَعِّمُواْ بِهَا وَإِن يَرُواْ سَبِيلَ الرَّشَـدِ لاَ يَتَخَدُوهُ سَبِيلاً ذَلِكَ سَبِيلاً وَإِن يَرُواْ سَبِيلَ الْغَيُ يَتَخَذُوهُ سَبِيلاً ذَلِكَ بَنَّخُوهُ مَنْ مَنْ يَكُذُوهُ سَبِيلاً ذَلِكَ بَاللّٰهُمُ كَندُبُواْ بِايَاتِنَا وَكَانُواْ عَنْهَا غَـافِلِينَ ﴾ بَالْعُراف: 127].

قال ابن كثير رحمه الله: اي سامنع فهم الحجج والأدلة الدالة على عظمتي وشريعتي واحكامي قلوب المتكبرين عن طاعتي ويتكبرون في الناس بغير حق. وقال سفيان: انزع عنهم فهم القرآن وأصرفهم عن آياتي. [ابن كشير، سورة الأعراف].

إذن فالغافل لن يكون الله سمعه الذي يسمع به، ولا بصيره الذي يبصر به، ولا يده التي يبطش بها، ولا رجله التي يمشي بها، ولئن سال الله فلن يعطيه، ولئن استعاذ به فلن يعيده، فلا توفيق ولا سداد ولا هدى ولا رشاد. ثعوذ بالله من الخذلان.

علاجالفضلة

مما سبق نستخلص أن علاج الغفلة يكون بالقضاء على أسبابها.

١- فإذا كنا نركن إلى الدنيا ونطمئن إليها، فلنبادر فنجعل الآخرة أكبر همنا وغاية علمنا، وهذا يكون بعقد المقارنة بين الدنيا والآخرة، فيترجح عند المؤمن العمل للآخرة.

٢- المحافظة على الصلوات والجمع وسائر الطاعات وقيام الليل، وقد قال نبينا ﷺ: «من قام بعشر آيات لم يكتب من الغافلين، ومن قام بمائة أية كتب من القائدين، ومن قام بالف آية كتب من المقنطرين، (١). [«صحيح الجامع» (٦٤٣٩)]. والمقنطرين: أي أعطي قنطارًا من الأجر. «لسان العرب».

ف قبيام الليل دواء ودليل عظيم على زوال الغفلة، فهو شرف المؤمنين، وداب الصالحين. ٣- الإكثار من الذكر وتحريه والمثايرة عليه،

فَمِنْ فَعَلَ ذَلِكَ كَأَنْ كَمَا قَالَ اللَّهُ: ﴿ وَلاَ تَكُن مِّنَ الْخُافَائِنُ ﴾ [الأعراف: ٢٠٥].

3- ترك رفقة السوء والتحول إلى رفقة صدالحة تذكر بالله وتعين على الطاعة لتزول الغفلة.

٥- زيارة المرضى واصحاب البلايا وكذلك
 زيارة القبور، فإنها كما قال ﷺ: «فإنها تزهد في الأخرة».

٦- استخدام الحواس والجوارح فيما يرضي
 الله سبحانه وتعالى، فيستفيد الإنسان، فلا يسمع
 إلا خبرًا، ولا برى إلا خبرًا.

٧- التحول عن المكان الذي يصيبنا فيه الغفلة.

قال رسول الله ﷺ لأصحابه: «تحولوا عن مكانكم الذي أصبابتكم به الغفلة». [«صححیح الجامع» (۲۹۲۲)]. قال ذلك حینما نام أصحابه عن صلاة الصبح لما عرب بهم مرجعه من خیبر (أي سار بهم لبلاً) فناموا، وقبل أن يناموا قال رسول الله ﷺ: «من يحفظ علينا صلاتنا؟» فقال بلاك: إنا، فناموا حتى الصباح، فلما قاموا قال النبي ﷺ: «تحولوا عن المكان الذي أصبابتكم به الغفلة». وقال: «يا بلال، نمت؟» فقال: يا رسول الله، اخذ نفسي الذي أخذ نانفسكم.

فإذا كأن الوصف بالغفلة لمن نام عن الصلاة مرة واحدة بدون قصد النوم عنها أو تفويتها وقد اخذ باسباب الاستيقاظ، فكيف بمن لا يصلي الصبح في موعده أو في جماعة؟ والله المستعان.

أخي المسلم: أعلم أن الغفلة طريق جهنم-والعياد بالله- فهي أمر لا يستهان به، وهي والجهل قرينان، فأحذر أن تكون من الجاهلين الغافلين فتهلك مع الهالكين، قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ لاَ يَرْجُونَ لِقَاءَنَا وَرَضُواْ بِالْحِياةِ الدُّنْيَا وَاطْمَأْنُوا بهَا وَالدِينَ هُمْ عَنْ آيَاتِنَا عَافِلُونَ. أَوْلَـ ثُكَ مَا وَاهُمُ النُّارُ بِمَا كَانُواْ يَكْسِنُونَ ﴾ [بونس: ٧، ٨].

وقَانا اللَّهُ شَيْرٌ الْغَفَلَةَ وَصَحِبِةَ الغَافَلِينَ، والحمد لله رب العالمين.

الهوامش

(١) المقنطرون: هم الذين يجمعون القناطير من الحسنات.

العدد الحادي عشر السنة الثلاثون أنوجه

# أسباب النعير الوعبود

وصيلاً بما سبق من اسباب نصر الأمة على اعدائها، نقول وبالله التوفيق:

#### ١٢- الوحدة الاسلامية

فالوحدة الإسلامية هي حجر الزاوية في الانتصارات الإسلامية المتعاقبة، وقد خاطب الله جل وعلا المسلمين في كتابه العزيز بالأمة ولم يخاطبهم كعرب أو ترك أو بربر، وإنَّ كانت هذه الأعراق محل اعتبار في الكيان الإسلامي الكبير المعروف بالأمة والتي تحوي كل هذه الروافد البشرية والأعراق والقبائل والأفخاذ والبطون، قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النّاسُ إِنّا خَلَقْنَاكُمْ مُن ذَكَرٍ وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَيَائِلُ لِتَعَارِفُوا ﴾ [الحجرات: ١٣].

والكينان الكبير الذي صهر كل هذه الأعراق والشعوب في بوتقته هو الأمة الإسلامية، قال جل وعلا: ﴿إِنْ هَذِهِ أُمْتُكُمْ أُمُّةً وَاحِدَةً وَآنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ﴾ [الأنبياء: ٩٢].

والخطاب العام في القرآن إما للناس جميعًا: ﴿يَا النَّاسُ ﴾ المؤمنين خاصة ﴿يَا النَّسُ ﴾ المؤمنين خاصة ﴿يَا النَّهِ النَّيْنَ اَمَنُواْ ﴾. وقد كان هذا النداء راية ومظلة استخلل بها كل من امن باللَّه ربًا وبالإسلام دينًا وبمحمد ﷺ نبنا ورسولاً.

فانتشر الإسلام ومعه هذه المظلة التي دخل تحتها العربي والعجمي والأسود والأحمر والأبيض والجاهل والمتعلم.

وبين المولى جل وعلا في كتابه أهمية الوحدة الإسلامية، فقال: ﴿وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا ولاَ تَقْرَقُواْ وَانْكُرُواْ نِعْمَةُ اللّهُ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءُ فَاللّفَ بَيْنَ قُلُوكُمْ فَأَلْفَ بَيْنَ وَالنّا ﴾ [ال عمران: ١٠٣]، والأعتصام التمسك بالشيء «وجبل الله» عهده ودينه، ﴿ولا تَقْرُقُواْ ﴾ أمرهم بالجماعة، ونهاهم عن القرقة، فإن الجماعة رحمة، والفرقة عذاب.

وقد وردت أحاديث عن رسول الله ﷺ تحض هذه الأمة على التجمع والتوحد والاعتصام بحبل الله جل وعلا.

فقد روى مسلم من حديث أبي هريرة أن رسول الله على الله يرضى لكم ثلاثًا ويسخط لكم ثلاثًا؛ يرضى لكم ثلاثًا ويسخط لكم ثلاثًا؛ وأن يعبدوه ولا تشركوا به شيئًا، وأن تعتصموا بحبل الله جميعًا ولا تفرقوا، وأن تناصحوا من ولاه الله أمركم، ويسخط لكم ثلاثًا: قيل وقال، وكثرة السؤال، وإضاعة المال».

ثُمُ أَمَّرِهُمْ رَبِ الْعَرْةُ وَالْجَلَالُ أَنْ يَكُونُوا أَمَّةً يُدْعُونَ إِلَى الْخَيْرُ وَيَأْمُرُونَ وَلَاتَكُنْ مُنْكُمُّ أُمَّةً يُدْعُونَ إِلَى الْخَيْرُ وَيُأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَنَنْهُونْ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُوْلَئِكُ هُمُ الْمُقْلِحُونَ. وَلَا تَكُونُواْ وَاخْتَلَفُواْ مِن بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ وَلَا تَكُونُواْ وَأَخْتَلَفُواْ مِن بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ النَّبَيْنَاتُ وَأُولَئِكَ لَهُمْ عَذَاكُ عَظِيمٌ ﴾.

وقد امرهم الله جل وعلا أن ينتصبوا كامة تدعو إلى الخير وتأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر؛ لأن هذا قوام الإسلام وعلامة على بقائه واستمراره، وإلا فلو كثرت المنكرات والمعاصي وتُركت الطاعة لم يكن ثمة إسلام.

ولذلك روى أحمد من حديث حديقة أن النبي القال: «والذي نفسي بيده لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر أو ليوشكن الله أن يبعث عليكم عقابًا من عنده ثم لتدعنه فلا يستجيب لكم».

بل إن رسول الله ﷺ جعل إنكار المنكر بالقلب حداً فاصلاً بين الإيمان وعدمه، فقد قال فيما روى مسلم من حديث أبي هريرة: «من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضبعف الإيمان». وفي رواية: «وليس وراء ذلك من الإيمان حبة خردل».

الوجهد العدد الحادي عشر السنة الثلاثون

# علىشرذماناليهود

ثم نهانا رب العزة والجلال عن الفرقة والاختلاف فقال: ﴿ وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرّقُواْ وَاحْتَلَقُواْ مِن بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيّنَاتُ ﴾، فقد روى احمد في «مسنده» من حديث معاوية بن ابي سفيان انه حج فقام بعد الظهر، فقال: إن رسول الله ﷺ قال: ﴿إن آهل الكتابين افترقوا في دينهم على ثنتين وسبعين ملة، وإن هذه الأمة ستفترق على ثلاث وسبعين ملة- يعني الأهواء- كلها في النار، إلا واحدة، وهي الجماعة وإنه سيخرج في أمتي أقوام تجارى بهم تلك الأهواء، كما يتجارى الكلب بصاحبه لا يبقى منه عرق ولا مفصل إلا دخله». والله يا لغيركم من الناس احرى أن يقوم به. ورواه أبو داود لله منا المنال المراكلة المنال المراكلة ورواه أبو داود

وفي الصحيحين أن رسول الله ﷺ خطب في الأنصار فقال ممتناً عليهم بنعمة الله: «يا معشر الأنصار، الم أجدكم ضلالاً فهداكم الله بي وعالة فاغناكم الله بي، وكنتم متفرقين فالفكم الله بي». كلما قال شيئاً قالوا: الله ورسوله أمن.

ولما كانت الوحدة الإسلامية بهذه الأهمية الكبرى، فإن الله جل وعلا حذر المؤمنين من كل ما يخدشها أو يشوش عليها، فقال: ﴿يَا أَيُهَا النَّذِنُ آمَنُواْ لاَ تَتُخذُواْ بِطَانَةُ مَن دُونِكُمْ لاَ يَتْلُونَكُمْ خَبَالاً وَدُواْ مَا عَنِتُمْ قَدْ بَنتِ النَّيْعَضَاءَ مِنْ أَقُواَهِمْ وَمَا تَخْفِي صَدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بِينَا لَيُعْضَاءَ مِنْ أَقُواهِمْ وَمَا تَخْفِي صَدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بِينَا لَيُعْضَاءَ مِنْ أَقُواهِمْ وَمَا تَخْفِي صَدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بِينَا لَكُمْ الآبَاتِ إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [ال عمران: ١١٨].

وفي هذه الآيات نهى الله المؤمنين عن اتخساذ بطانة من غيرهم من اهل النفاق والضلاف والفرقة والملل والنحل الأخرى غير الإسلام، حيث يطلعون على أدق تفاصيل خطط المسلمين، ويمكن- والحال كذلك- أن يقوموا بإفشاء سر المؤمنين إلى غيرهم من أهل الحرب، وأهل النفاق قد يتسللون إلى مواقع مهمة في جيوش المسلمين وحكوماتهم ويخدعونهم بشتى أنواع الخداع والمكر والحيل مما يربك المسلمين ويزيل الصف ويفرق الكلمة ويقدح في الوحدة الإسلامية التي حرص الإسلام عليها وحضنا على التمسك بها، ومما هو جير بالإشارة أن الله جل وعلا حذر أيضًا من التنازع، جدير بالإشارة أن الله جل وعلا حذر أيضًا من التنازع،

### بقلم:د.الوصيف على حزة

فقال: ﴿وَلاَ تَنَازُعُواْ فَتَقْتُلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ ﴾ [الانقال:

وبيّن الرسول ﷺ اهمية طاعة الأئمة والأمراء في غير معصية اللّه وعدم منازعتهم لما في ذلك من الفساد العريض والشر المستطير.

### خاجة الأمة الاسلامية الى الوحدة هذه الأيام

وإذا كانت الوحدة الإسلامية مهمة في كل وقت، فهي ملحة خاصة في هذا الإيام، التي تداعت علينا فيها الأمم وكالبونا من كل جانب، حتى ترملت المراة، وتشرد الينيم، وبكى الشيخ الغاني عجزًا أن يجدوا من يأخذ بايديهم، فمعظم اللاجئين في العالم اليوم مسلمون، في فلسطين، والشيشان، وكشمير، وافغانستان، ومن أعظم اسباب ذلك هذه الفتن التي دستها الدولة الأمريكية بين أبناء هذه الأمة وتفطنها لخطر وحدتها على مستقبل الفكر الغربي في العالم، فعمدت إلى تمزيق وحدتها بوضع قواعد عسكرية وفواصل بين اقطارها، بحيث لا يُتاح لها التوحد

وهذه الخطط الشيطانية تسير فيها الدولة الأمريكية بإيعاز من اللوبي الصهيوني الذي يخشى الصحوة الإسلامية، وقد تسلل هذا اللوبي الصهيوني أوي كل مواقع اتضاد القرار في أمريكا، حتى جعل هذه الدولة العوبة في يديه يحركها وفق أهوائه وأهدافه.

والمطلوب من الأمة أن تتمسك بحبل الله كما أمرها الله، وأن تتوحد كما كانت من قبل، فإن أسباب النصر على الأعداء ما تزال موجودة بين يديها، فهلا تمسكت بها لتكون جديرة بوصف الله تعالى لها في كتابه: ﴿كُنتُمْ خَيْسَ أُمُة أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَتَدْهُونَ عَن الْمُنكَر وَتُؤْمنُونَ عاللَه ﴾.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى الله وصحبه أجمعين.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

العدد الحادي عشر السنة الثلاثون النويي (٣٥)

# واحداله واحداله واحداله واحداله واحداله

### نوادرولطائف

O جاء رجل إلى أبي حازم القاضي، فقال: إن الشيطان ياتيني فيقول: إنك قد اطلقت المراتك. في شككني، فقال له: أو الحين قد طلقتها قال: لا. قال: ألم تأتني أمني فيطانعها عندي؟ فقال: والله ما حنت الاالموع، ولا طلقتها بوجه من الوجود، قال: لا تعلى في عافية المناء، «أخبار الظرفاء».

### حكم ومواعظ

قال عبد الله بن مستعود: «إن للقلوب فترة وإن للقلوب فترة وإن للقلوب فترة وإدبارًا، فاغتنم وها عند شبه وتها وإدبارها». «صفوة الصفوة».

الأنصاري، قبل لعبد الله بن عمر: توفى فلان الأنصاري، قبال: رحمه الله، فقال: ترك مائة ألف قال: لكن هي لم تتركه. «صفوة الصفوة».

□ دخل رجل على أبي ذر، فجعل يقلب بصره في بيته، فقال: يا أبا ذر، متاعكم؟ قال: لنا بيت نوجه إليه صالح متاعنا. قال: إنه لابد لك من متاع ما دمت هاهنا. قال: إن صاحب المنزل لا يدعنا فيه. «صفوة الصفوة».

### من نصائح السلف

قـال علي بن أبي طالب رضي الله عنه: إن الفقيه هو الذي لا يُقتط الناس من رحمة الله، ولا يؤمنهم من عذاب الله، ولا

يرخص لهم في معاصي الله، ولا يدع القرآن رغبةً عنه إلى غيره، ولا خير في عبادة لا علم فيها، ولا خير في علم لا فهم فيه، ولا خير في قراءة لا تدبر فيها. «صفة الصفوة».

### من أقوال السلف في الجدال

□ سئل الإمام مالك بن أنس: يا آبا عبد الله، الرجل يكون عالمًا بالسنة يجادل عليها؟ قال: لا. يخبر بالسنة، فإن قبلت منه وإلا أمسك. «رسالة السجري».

□ وسُئُل الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله: يا أبا عبد الله، أكون في المجلس ليس فيه من يعرف السنة غيري فيتكلم مبتدع فيه. أرد عليه؟ فقال: لا تنصب نفسك لهذا، قال: أخبر بالسنة ولا تخاصم. «رسالة السحزي».

- وقال الحسن: المؤمن ينشر حكمة الله، فإن قبلت منه حمد الله، وإن ردت عليه حمد الله، وموضع الحمد في الرد أنه قد وفق الاداء ما عليه. «رسالة السجزي».

□ جاء رجل إلى الحسن، فقال: يا أبا سعيد، تعال حتى أخاصمك في الدين. فقال الحسن: أما أنا فقد أبصرت ديني، فإن كنت أضللت دينك فالتمسه. «الشريعة».

### وصف العدل

سأل عمر بن عبد العزيز محمد بن كعب القرظي أن يصف له العدل، فقال: سألت عن أمر جسيم، كن لصغير الناس أبًا، ولكبيرهم ابنًا، وللمثل منهم أخًا، وللنساء كذلك، وعاقب الناس على قدر ذنوبهم، وعلى قدر أجسادهم، ولا تضربن لغضبك سوطًا واحدًا فتعدً من العادين. «تاريخ الخلفاء».

أويها العدد الحادى عشر السنة الثلاثون

## واجه المرواية واجه المرواية واجه المرواية واجه المرواية

### عمرين عبد العزيزيرجح العدل والحق

كتب الجراح بن عبد الله إلى عمر بن عبد العزيز: إن أهل خرسان قوم ساءت رعية هم، وإنه لا يصلحهم إلا السيف والسوط، فإن رأى أمير المؤمنين أن يأذن لي في ذلك. فكتب إليه عمر: أما بعد، فقد بلغني كتابك تذكر أن أهل خراسان قد ساءت رعية هم، وأنه لا يصلحهم إلا السيف والسوط، فقد كذبت، بل يصلحهم العدل والصق، فاسلط ذلك فيهم. والسلام. «تاريخ الخلفاء».

### قالوا في الصمت

الصمت زين والسكوت سلامة فإذا نطقت فلا تكن مكثارًا فإذا ندمت على سكوتك مرّة فلتندمن على الكلام مرارًا

### اضطهذا الحديث

قال ﷺ: «ثلاثة لا يكلم هم الله يوم القيامة». فذكر: «المنفق سلع مَهُ بالحلف الفاجرة». رواه مسلم.

المُنَفَق: مشددة الفاء: أجود، يريد المروج لها، من النّفاق.

فأما المُنْفق، ساكنة النون، فإنه يوهم معنى الانفاق. «إصلاح غلط المحدّثين».

### أقوال ومعتقدات خاطئة!!

«الأقارب عقارب»!! هذا قول خاطئ، والصحيح أن المسلم مأمور بصلة الرحم.

### قواعد فقهية تهم طلاب العلم

- الوسائل لها أحكام المقاصد، ويتفرع على هذا الأصل أن ما لا يتم الواجب إلا له فهو و واجب، وما لا يتم السنون إلا له فهو مسنون، وطرق الحرام والمكرود تابعة لها، ويتفرع عليها أن توابع العنادات والاعمال حكمها حكمها.

 المشقة تجلب التجييس وجميع رحص الشريعة وتخفيفاتها متقرعة عن هذا الأصل «قواعد فقهية للشغدي».

### والعالم فالعباطة

عللي خالف الخار المراح والدعوة المراح المراح والمراح المراح والمراح المراح والمراح والمراح المراح ا

- فالزم أيها الطالب خشية الله في العدر والعلن، فيان خبي الجدية من كونسي الله لله وما يخشاه إلا عالم، إذن فحور البرية هو العالم، ولا يغيب عن بالك أن العالم لا يعد عالمًا إلا إذا كان عامالاً، ولا يغيل العالم يعلمه إلا إذا لزمته خشية الله. وتذكر قول علي بن أبي طالب رضي الله عنه: «هتف العلم بالعمل، فإن أجابه وإلا ارتحل». «حليمة طالب العلم،

العدد الحادي عشر السنة الثلاثون أليب



تعتبر القدوة من أهم وسائل التربية إن لم تكن هي أهمها، وذلك لوجود تلك الغريزة الفطرية الماحة في كيان الإنسان والتي تدفعه نحو التقليد والمحاكاة، خاصة الأطفال الصغار.

والأطفال يتعلمون بالقدوة والمثل أكثر مما يظن ويتصور الوالدان، فالطفل يتأثر بهما ويقلد طريقتهما في معاملتهما، وعلاقتهما بجيرانهما، وحديثهما عن زملائهما في العمل، دون أن يشعرا غالبًا بهذا الأمر، فاتجاهاتهما النفسية تصبح كلها هي نفس اتجاهاته النفسية.

والوالدان يطبعان في طفلهما أقوى الآثار، قال ﷺ: «كل مولود يولد على الفطرة، وإنما أبواه يه ودانه، أو ينصرانه، أو يمجسانه». [البخارى (١٢٩٢)].

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: بتُ عند خالتي ميمونة ليلة، فنام النبي ﷺ، فلما كان في بعض الليل، قام رسول الله ﷺ فتوضا من شنَّ مُعلق وضوءًا خفيفًا، ثم قام يصلي، فقمت، فتوضأت نحوًا مما توضأ، ثم جئت فقمت عن يساره، فحولني، فجعلني عن يمينه، ثم صلى ما شاء الله... الحديث كما عند البخاري.

فقد توضأ الطفل على نحو ما رأه، ثم وقف يصلي... وهكذا تكون القدوة الحسنة المؤثرة في الطفل، وفي مطالبة الوالدين بالقدوة الحسنة؛ لأن الطفل الناشئ يراقب سلوكهما وكلامهما، قال ﷺ: «من قال لصبي: تعال هاك، ثم لم يعطه، فهي كذبة». أخرجه أحمد عن أبي هريرة.

وأخرج أبو داود عن عبد الله بن عامر قال: دعتني أمي يومًا، ورسول الله ﷺ قاعد في بيتنا، فقالت: تعال أعطك، فقال لها ﷺ: «ما أردت أن تعطيه » قالت: أردت أن أعطيه تمرًا، فقال لها: «أما إنكِ لو لم تعطيه شيئًا، كتبت عليك كذبة».

وفي مراقبة سلوك الوالدين وكلامهما من الطفل وسؤاله عن السبب في ذلك يظهر أثر المدوة، فهذا الطفل عبد الله بن أبي بكرة قال: قلت لأبي: يا أبت أسمعك تقول كل غداة: «اللهم عافني في سمعي، اللهم عافني في بصري، لا إله إلا أنت»، تكررها ثلاثًا حين تصبح وثلاثًا حين تمسي، فقال: يا بني إني سمعت رسول الله على يدعو بهن، وإني أحب أن أستن بسنته. رواه أبو داود.

وعن مسلم بن أبي بكرة قال: سمعني أبي وأنا أقول: «اللهم إني أعوذ بك من الهم والكسل، وعذاب القبر». قال: يا بني! ممن سمعت هذا؟ قلت: سمعتك تقولهن، قال: الزمُهُنَ، فإني سمعت رسول الله ﷺ يقولهن. رواه الترمذي، وقال: حديث حسن غريب.

إذن فالولد الذي يرى أباه دائم الذكر والتهليل والتحميد والتسبيح

SIS

بقلم دابراهيم القربيني

العدد الحادى عشر السنة الثلاثون

TA

والتكبير يلتقط من قوله: لا إله إلا اللَّه وسبحان اللَّه والحمد لله والله أكبر.

والولد الذي يرسله أبوه ليلاً بالصدقات إلى الفقراء سرًا في بيوتهم يختلف عن الولد الذي يرسله أبوه لشراء السجائر.

والولد الذي يرى أباه يصبوم الأثنين والخميس ويشهد الجمع والجماعات ويحضر الصلاة في المساجد، ليس كالطفل الذي يرى أباه في المسارح والملاهي.

ترى الابن الذي يسمع الأذان كشيرًا يردد الأذان، والابن الذي يسمع أباه يغني يردد هو الآخر الأغاني على الدوام.

والفتاة التي ترى أمها دائمًا متحجبة عن الرجال مستترة عنهم، قد غمرها الحياء، وغطاها الوقار، وعلتها العفة، فإنها تتعلم من أمها الحياء والوقار والعفة.

بخلاف فتاة ترى أمها دائمًا في تبرج أمام الرجال، وتصافح الأجانب وتخالطهم وتجالسهم.

والطفل الذي يرى أباه يقوم من الليل يصلي يتلو القرآن ويبكي، لا بد أن يفكر، لماذا يبكي أبي؟ ولماذا يصلي، ولماذا يترك النوم، تساؤلات تدور في ذهنه تدله بإذن الله على طريق الله.

وعلى هذا يكون التعود على فعل الخير بالقدوة الصالحة في أول الأصر هو المنهج الصحيح للتربية الإسلامية، إذ إن العقيدة الإسلامية لا يكفى أن تكون في قلب المسلم دون أن يكون لها واقعها العملي المترجم في السلوك الإسلامي الصحيح في جميع مجالات الحياة، فقد ذم الله تعالى، ومقت الذين تضالف أعمالهم أقوالهم، فقال عز وجل: ﴿يَا أَيُّهَا النَّذِينَ آَمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لاَ تَفْعَلُونَ ﴾ [الصف: ٢، ٣].

وقال ﷺ: «يؤتى بالرجل يوم القيامة، فيُلقَى في النار، فتندلق أقتاب بطنه، فيدور بها كما يدور الحمار بالرحى، فيجتمع إليه أهل النار، فيقولون: يا فلان ما لك ألم تكن تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر، فيقول: بلى، قد كنت أمر بالمعروف ولا أتيه، وأنهى عن المنكر وأتيه». [مسلم (٥١) كتاب الزهد]. ولعل سبب هذا التحذير الشديد من مخالفة

القول للعمل هو ما يمكن أن تسببه هذه المخالفة من ضرر بالغ في نفسية المقتدي، فما بالنا بطفل لا يعقل، والطفل الذي ينشئ وهو يظن أن والده يدعي الالتزام في الخارج، وليس كذلك مع زوجته وأولاده وأسرته بل ومع نفسه في بيته، يكون أصعب الأطفال في استمالته إلى طريق الالتزام والتدين.

والتلقين لا يثمر مع الطفل وإن استعملنا معه جميع وسائل التربية إن لم توجد القدوة الصالحة، التي تكون بمثابة ترجمة عملية للمعانى المحردة.

ومهما سمع الطفل من المربين، فلن يحمل في داخله سوى الصورة التي يراها أمامه من أنماط السلوك إن خيرًا فخير، وإن شرًا فشر.

فعار علينا أن ننهى أطفالنا عن الشر ونأتيه، فكيف ينهى رجل ولده عن الكذب، وهو يكذب أمامه، يقول له- حين يأتي من يسأل عنه، قل له: هو غير موجود-، فكيف يتعلم هذا الطفل الصدق أه الهفاء؟!

كيف ينهى ولده عن رفع الصوت، وهو يرفعه في البيت بالشتم والسب والصياح؟!

كيف ينهى ولده عن شرب الدخان أو النظر إلى المحرمات، وهو يشرب الدخان وينظر إلى المحرمات؟!

أيها الأب: لو رآك طفلك تفعل ما تنهاه عنه وسالك: لم يا أبي تفعله؟ أو قال لأمه: لم يا أمي تفعلين ذلك؟ فبماذا ستجيبان وأنتما تفعلان؟!

يقول شعيب عليه الصلاة والسلام: ﴿ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أُخَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَاكُمْ عَنْهُ إِنْ أُرِيدُ إِلاَّ الاصْلاَحَ مَا اسْتَطَعْتُ ﴾ [هود: ٨٨].

وأخيرًا، عيون أولادنا معقودة علينا، فهل نكون على المستوى المطلوب منا من الشعور بالمسئولية ؟: «كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته». البخارى (٢٥٥٤).





يقلم: أسامة العوضي

# 4,05/01

ما دامت عندها الضرورة قائمة أو الحاجة ملحة؛ لأنه حق طبيعي مكفول، وقد أذن النبي على لنسائه في الخروج لقضاء حوائجهن كما جاء الخير في الصحيحين: «قد أذن أن تخرجن في حاجتكنّ». قال ابن هشام: يعنى الدراز. (خ: ١٤٧).

هذا هو الأصل ويأتي غيره تبغا أو التحصيل المصلحة التي لا تتحقق إلا بالخروج المشروط بشروط ستأتى.

٢- وتخرج المرأة لتلقى العلم الذي يُعرفها واجبها نحو ربها ونحو أسرتها ومحتمعها الإسلامي، وذلك إذا لم تستطع أن تحصل العلم وهي في بيتها على بد زوحها أو ولي أمرها، إما بنفسه، أو بإحضار من يقوم بذلك، وكان النساء على عهد النبي ﷺ بخرجن لسؤاله عما يهمهن من أمر دينهن وحياتهن.

وقد ورد في «صحيح مسلم» أن النبي ﷺ خصص يومًا يلتقي معهن يعيدًا عن الرحال، لبكون المحال واسعًا معهن في سوَّاله عن الدقائق التي يستحيل أن تذكر أمام الرجال.

فعن أبى سعيد الخدري أن امرأة جاءت إلى رسول الله ﷺ، فقالت له: «ذهب الرحال بحديثك فاجعل لنا من نفسك يومًا نأتيك فيه تعلمنا مما علمك الله، فخصص لهن بومًا يعلمهن فيه». [رواه مسلم].

٣- الخروج لحضور الصلاة في المسجد والعين. الأسباب التي تجوز للمرأة الخروج

١- الخروج للعمل وطلب الرزق والقوت الضروري.

أوحب اللَّه على الرحل النفقة على زوحته وعياله بحد الكفاية وعلى قدر الطاقة، فاذا مرض الزوج أو مات أو ضعف عن تحصيل ذلك لمرض أو غير ذلك ولم تحد المرأة من بنفق عليها ويسد حاحتها من أب أو أخ أو من ذوى قرابتها حازلها أن تخرج لتحصيل الرزق والقوت الضروري.

وقد ألمح القرآن إلى ذلك وهو يقص علينا نبأ موسى عليه السلام مع ابنتي الرحل الصالح وهما تسقيان الغنم، وذكر لنا القرآن أن مسوسى لما رأى المرأتين في هذا الموقف سارع بمساعدتهما، وكأنه راعه أن براهما وسط الرجال، فإن الأصل أن يكون ذلك العمل من اختصاص الرجال، ولذلك سألهما عن سبب ذلك فقالتا: ﴿ لاَ نَسْقِي حَتَّى يُصْدِرَ الرِّعَاء ﴾ [القصص: ٢٣]، ثم ذكرتا السبب الذي اضطرهما إلى الخروج، فقالتا: ﴿ وَأَنُونَا شُنْخُ كُبِيرٌ ﴾ [القصص: ٢٣]، فكأنهما تقولان: الضرورة التي أخرجتنا: هي أن أبانا شيخ كبير السن لا يستطيع أن يباشر رعى الغنم الذي هو مورد رزقنا.

ومع ذلك فنحن نلتزم الأدب ولا نزاحم الرجال، وجاء الإسلام وأقر هذا الحق للمرأة،

فجيه العدد الحادي عشر السنة الثلاثون

٤- للاستشفاء وطلب العلاج.

 الخروج للجهاد إذا كان فرض عين أو لمداواة الجرحى إذا تعين ذلك.
 والأدلة على ذلك كثيرة.

### شروط جواز خروج المرأة من البيت

الأولى للمرأة أن تستقر في بيتها ولا تخرج منه إلا لداع قوي، كما بينا، وقد اشترط العلماء لجواز خروج المرأة شروطًا، الغرض منها ألا يساء استعمال هذا الحق؛ لأن المبدأ المقرر قد يكون في نفسه سليمًا، لكن عند تطبيقه لا تراعى فيه الاحتياطات اللازمة لسلامته، عند الإهمال يكون نقدًا للمبدأ من واقع الخطأ في التطبيق، ولعل مما يشير إلى سوء استعمال الحق قول عائشة رضي الله عنها: لو أن رسول الله ﷺ رأى ما أحدث النساء بعده لمنعهن المساجد.

وأهم هذه الشروط ما يلي:

وروي عن عاتكة بنت زيد امرأة عمر بن الخطاب أنها كانت تستأذنه في الذهاب إلى المسجد فيسكت، فتقول: والله لأخرجن إلا أن تمنعني، فلا يمنعها. [ذكره مالك في الموطأ (١٥٦١)].

وقد شرط العلماء لإذن الزوج لها ألا تكون هناك مفسدة، وإلا كان له أن يمنعها، وقد حدد الإمام النووي هذه المفسدة بقوله: ألا تكون متطيبة ولا متزينة ولا ذات خلاخل يسمع صوتها، ولا ثياب فاخرة، ولا مختلطة

بالرجال، ولا شابة، ونحوها ممن يفتن بها، وألا يكون في الطريق ما يخاف به مفسدة ونحوها. قال: وهذا النهي عن منعهن من الخروج محمول على كراهة التنزيه إذا كانت المرأة ذات زوج أو سيد ووجدت الشروط المذكورة، فإذا لم يكن لها زوج أو سيد حرم المنع إذا وجدت الشروط المذكورة. [شرح مسلم (١٦١/٤)].

أن تكون ساترة لعورتها؛ لأن خروجها
 بغير حجابها يؤدي إلى فتنة الرجال بها،
 وفي ذلك أعظم المفسدة.

وقد ذكرت أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها حالة النساء على عهد رسول الله الخوروجهن متحجبات، فقالت: إن نساء المؤمنين كن يصلين الصبح مع النبي المعنى متلفعات بمروطهن لا يعرفهن أحد. [رواه البخاري ومسلم].

٣- عدم الخلوة. يشترط لجواز خروج المرأة من بيتها لمزاولة أي نشاط، ألا تكون هناك خلوة محرمة، فلا تجوز مثلاً خلوة الطبيب بممرضته، ولا المرس بتلميذته...

٤- التزام الأدب والعفة.

وذلك بالمحافظة على أدب السلوك في المعاملة والكلام، وقد أرشد الله نساء النبي المعاملة والكلام، وقد أرشد الله نساء النبي أنه إلى هذا السلوك القويم، فقال: ﴿فَلاَ تَخْضَعْنَ بِالْقُولِ فَيَطْمَعَ الّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلاً مُعْرُوفاً ﴾.

٥- ألا تخرج متعطرة.

والمنع من ذلك ليس منعًا للمرأة من زينة الدنيا، ولكن حتى تأمن الفتن ولا يطمع فيها فاسق، فإن كانت في بيتها فلتتزين ولتتعطر ما شاعت؛ لأنه البيت الأمن من الفتن، بل إن الإسلام يمنعها من الطيب ولو قصدت

العدد الحادي عشر السنة الثلاثون أحجب (ا

بخروجها المسجد؛ لقوله ﷺ: «إذا شهدت إحداكن المسجد فلا تمس طيبًا». [رواه مسلم]. وقال: «أيما امرأة استعطرت فمرت على قوم ليجدوا ريحها فهي زانية، وكل عين زانية». [رواه النسائي وابن حبان في صحيحيهما والحاكم، وقال: صحيح الإسناد عن أبي مصوسى الأشعري، وروى مثله أبو داود والترمذي، وقال: حسن صحيح].

٦- عدم التزين يما يفتن.

كلباس الشهرة والملابس الزاهية واللاصقة والكاشفة، ولذلك جاء التوجيه بخروجهن تفلات، أي غير متطيبات أو في ملابسهن القديمة. قال رسول الله ﷺ: «لا تمنعوا إماء الله مساجد الله وليخرجن تفلات». [رواه الإمام أحمد وأبو داود عن أبي هريرة].

٧- البعد عن مزاحمة الرحال.

يجب على المرأة أن تبتعد عن الأماكن التي يزدحم فيها الرجال؛ لأن ذلك مثار الفتن، خاصة في الأسواق ومخارج المساجد، فقد رأى النبي المساحدة فقال: «استأخرن، فليس خروجهن من المسجد فقال: «استأخرن، فليس لكن أن تحقق الطريق عليكن بصافات الطريق». فكانت المرأة تلتصق بالجدار حتى إن ثوبها يلصق بالجدار من لصوقهن به. [رواه أبو داود].

ولذلك أفتى أبو حنيفة بأن المرأة إذا وقفت بين الرجال في الصلاة أو وسط الرجال بطلت صلاتهم.

٨- الأمن عليها من الفتنة والفساد.

لو عرف أن الرأة لو خرجت من بيتها لم يؤمن عليها من الفساد، كوجودها في مكان موحش لا أمن فيه عليها أو في وقت يكثر فيه التعرض للحرمات، كالعمل في وسط فاسد أو في أوضاعه أو العاملين فيه؛ لعدم وجود

حصانة من دين أو خُلق عندها أو عند من تعمل عنده وعدم وجود قوة أو ضمانات تحمى من الفساد، فلا يجوز لها الخروج.

ومن أجل الفساد الموجود في كل عصر وقع الخلاف بين أصحاب النبي على في الإذن للنساء بالخروج إلى المسجد، فكان بعض الصحابة ينظرون إلى المأثور عن النبي في الإذن لهن في قون عند النص وبعضهم يقدر الظروف وينظر إلى علة الإذن فيرى المنع.

وكان من الفريق الأول عمر بن الخطاب وابنه عبدالله رضي الله عنهما، ففي البخاري عن عبدالله بن عمر قال: كانت امرأة لعمر تشهد صلاة الصبح والعشاء في الجماعة في المسجد، فقيل لها: لِمَ تخرجين وقد تعلمين أن عمر يكره ذلك ويغار؛ قالت: وما يمنعه أن ينهاني؛ قال: يمنعه قبول الرسول على: «لا تمنعوا إماء الله المساجد»، وكان عمر ينظم الأمر ويجعل بابًا للنساء، ومنع الرجال من الاقتراب منه.

وكان من الغريق الثاني أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها وابنا عبدالله بن عمر (واقد وبلال)، وقد تقدم حديث عائشة في ذلك: لو أن الرسول على أدى ما أحدث النساء من بعده لمنعهن المساجد.

٩- عدم ضياع واجب.

لا تخرج المرأة من بيتها إذا ترتب على خروجها ضياع واجب عليها أو لزوجها أو لأولادها، فالتفريط في الواجب حرام، وكل ما بؤدى إلى الحرام فهو حرام.

والله من وراء القصد.

000

### ويبقى الود. ما فقه النساء



بقلم: حسين إبراهيم الدسوقي

في كثير من المنازعات الأسرية يكون تنازل المرأة عن كبريائها وتقديمها لحق ربها وزوجها على حقها حلاً للتنازع ودافعًا للتفاهم بدلاً من الحدال، وبصب الود والوئام بدياً عن النزاع

والخصام، التي تتعقد فيها المسائل وتُخلق فيها المشاكل، ورحم الله من قال:

> خذي العفو مني تستديمي مودتي ولا تنطقي في سَوْرَتي حين أغضبُ فإني رأيت الحب في القلب والأذى

إذا اجتمعا لم يلبث الحب يذهبُ ترى كم يُكلِّف هذا السلوك المرأة حتى تشتري

تری کم یکلف هذا السلوك الراه به مرضاة ربها وسعادة بیتها؟!

قال رسول الله ﷺ: «نساؤكم من أهل الجنة الودود الولود، العئود على زوجها، التي إذا غضب جاءت حتى تضع يدها في يد زوجها لتقول: لا أذوق غُمضًا حتى ترضى». [حسنه الألباني في «السلسلة الصحيحة» (۲۸۷)].

فبعبارة الود والبر: «لا أذوق غمضًا حتى ترضى» وبطلاقة الوجه وعذوبة اللسان تكسب المرأة رضا ربها وحنته.

وإن بدأ هذا السلوك في ظاهر حاله انكسارًا أو ذلاً، لكنه عين العزة والكرامة عند ربها. قال ﷺ: «وما زاد الله عبدًا بعفو إلا عزًا، وما تواضع أحد لله إلا رفعه الله». [مسلم (٢٥٨٨) عن أبي هريرة].

ثم لما صبرت وخالفت نفسها الأمارة بالكبرياء والعزة، وأخضعتها لزوجها طاعة لله ورسوله ألا أخضع الله لها قلب زوجها، فملكته وتربعت على عرشه.

فإن بدت ذليلة لزوجها، فحقيقة أمرها أنها عزيزة عليه، ملكت قلبه وبيته، وما أصدق كلام

هذه المرأة وهي تنصح ابنتها ليلة عرسها: «كوني له أمة، يكن لك عبدًا».

أختاه: إن النفوس مجبولة على حب من أحسن إليها، فإحسانك لزوجك كسب لقلبه وودّه، فوق ما في قلبه من المحبة والمودة والرحمة تجاهك، قال تعالى: ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ حَلَقَ لَكُم مُنْ أَنُواجًا لَّتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مُودَةً وَرَحْمَةً ﴾ [الروم: ٢١]، وقال سبحانه: ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا ﴾ [الأعراف: ١٨٩].

فكلاكما أصل واحد، نفس واحدة، وما خلقت حواء من ضلع آدم عليه السلام إلا لتكون المرأة جزءًا من زوجها، وحاجة كل منهما للآخر حاجة الجزء إلى الكل. فهو أقرب الناس إليها، وهي أقرب الناس إليها.

أختاه: ماذا تقولين في زوج ترك كل النساء واختارك؟!

فهل بعد هذا يمكن أن تشتكي الزوجة طبعًا في زوجها أو خُلُقه؟!

إن من النساء من تتصور أنها قد تزوجت ملكًا، فإذا ما رأت من زوجها ما تكره، اصطدم خيالها بصخرة الواقع فتحطمت المودة والرحمة بينهما لندب الخلافات والمنازعات.

ونسيت اختنا أننا كلنا يخطئ ويصيب، ومهما يكن زوجك ذا دين وخلق فلن يكون ملكًا مقربًا.

يقول النبي ﷺ: «لا يفرك- لا يبغض- مؤمن مؤمنة، إن كره منها خلقًا رضي منها أخر». [مسلم].

وإن كان هذا الحديث موجهًا للزوج فانت كذلك، إن كرهت من زوجك خلقًا رضيتٍ منه خلقًا آخر؛ لتستقيم الحياة بينكما وتدوم العشرة في ظل السعادة بالالتزام بشرع الله عز وجل.

العدد الحادى عشر السنة الثلاثون العدد الحادي

شعر: حسن أبو الغيط

بني التناقض مسرح فيه العجائب تسرح لاتخ دع ونا بالكلام فكم ف عال تف ضنح حاربة م والدين الذي هوكميج ودوينفح وضربت مو الضعف البري عبكم سالح يجرب جربت م و فينا وما زلتم هذا لم تبرحوا خربة مو الأرض التي هي للسماتة فتح أجريت مودمنا بحا رافافرد واثم اسبحوا لكنْ حِلْ الْ يُرى لَلْغُونِ فَينا مصلح هو هاهنا وتف تح س کے مایق ول وینبح يكفى خدداع إننا زمنًا هنا نست وضح يكفى ادع اء كم بنا قدكان ذا لونشرح الأن ين كرلايرى للغيرشيد أا يَصْلُح وظلام أيت بجح ياأيها الجبناء لو لمتختف والمتفاح وا ليس الذي هو مطمح مـــة هكذا لن تند د وا بالكب ركسان تُدنّح ولسوف نعمل كل ما في وسُعنا كي ينزدَ وا

أو أن يقال تحيير أو أن يقال هو الأسا بالشرق كان ولم يكن بسواه ذا يست فتح الآن يطغى ظلمه عج با ... وليس يه منه ما نست باح وندبح ياظالمون... وكا كم بالعصدل ظل يلوح يا أيها الكبراءيا من بالظلام تسلُّم وا وف الحكم في هذه لن تفلح وا يوم القيا ولس وف يندم كل من أمسيني الذين تُكبروا وتجبروا ما أصبحوا خسسروا بما ظلم وا ولو ربح بدا .. لم يَربَح وا هم هاه نالكن هنا كلهم وجوه أقبح



الأخـالاق: جـمع خلق- بضم اللام، وقـد تسكن-والخلق لغة هو العادة والسجية والطبع.

وجاء في «لسان العرب»: الخُلّق- بضم اللام وسكونها- وهو الدين والطيع والسحية.

وقد ورد لفظ «خلق» في القرآن الكريم على حالتن؛ الولاهما في معرض المدح، والأخرى في معرض الذم، ففي قوله تعالى: ﴿وَإِنْكَ لَعَلَى خَلَقَ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: ٤]، ففي قوله تعالى: ﴿وَإِنْكَ لَعَلَى خَلَقَ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: ٤]، وصفا لخلق رسول الله ﷺ بالعظمة، ووصفت عائشة مسلم أن سعد بن هشام سالها : يا أم المؤمنين افتيني؟ عن خلق رسول الله ﷺ قالت : اليس تقرآ القرآن ؟ قال : بلى ، قالت : فإن خلق نبي الله ﷺ كان القرآن في إخلاقه.

وفى قوله تعالى : ﴿ إِنْ هَذَا إِلاَّ خُلُقَ الأُولِينَ ﴾ [الشعراء: ٣٧] تقبيح لخلق الجبابرة الظالمين من قوم عاد كما جاءت في الآدات التي قبل هذه الآدة.

والأخلاق في الإسلام هي التي ترتتز على الدين الإسلامي فهي مستنبطة من كتاب الله تعالى وسنة نبيه ﷺ أما الأخلاق في المذاهب المغايرة للإسلام، فقد ارتكزت على الفلسفة وحدها التي ترتكز على العقل الشرى فقط، ولذلك نحد أنها تخيطت كثيرًا.

المؤلفات الإسلامية في مجال الأخلاق:

وقد جمع عدد كبير منها في موسوعة «نضرة النعيم» (١/٧١- ٧٥)، فمنها كتاب الزهد لابن المبارك» وكتابا الزهد لابن المبارك» وكتابا الزهد والورع لأحمد بن حنبل، وكتاب الاب المفرد للبخاري وعدة مؤلفات لابن ابي الدنيا مثل الإخلاص والأمر بالمعروف والحذر والشفقة ونكر الموت بكر المخصب، والنسائي وله عمل اليوم والليلة، وأبو بكر الخرائطي وله مكارم الأخلاق ومعاليها ومساوئ الأخلاق ومدمومها، وأدب الدنيا والدين للماوردي، وشعب الإيمان للبيهقي، وصفة الصفوة، وصيد الخاطر لابن الجوزي، وغير ذلك كثير.

فَالْأَخُلَّقُ يَمِكُنُ أَنْ تَكَتَّسُبُ، ولكنها لا بد أَنْ تَتَحُولُ إلى طباع طيبة في النفس وعادة وسجية، وهذا يحتاج

وقد بشرنا الرسول ﷺ في العديد من الأحاديث وقد بشرنا الرسول ﷺ في العديد من الأحاديث الله وضي الله عنهما، أن رسول الله ﷺ قال: «إن من أحبكم إلي وأقربكم مني مجلسًا يوم القيامة أحاسبكم أخلاقًا، وإن أبغ ضكم إلي وابعدكم مني مجلسًا يوم القيامة الثرثارون والمتشدقون، قالوا: يا رسول الله، قد علمنا الثرثارون والمتشدقون، فما المتعهون، قال: «المتكبرون». رواه الترمذي (۲۰۱۸)، وقال: حديث حسن، وصححه ابن حبان (۱۹۱۷).

ومن الأخلاق الكريمة التي يحسن أن نشير إليها ونتحدث عنها التواضع: فقد روى الامام البخاري رحمه الله تعالى في

### بقلم: محمد عاطف التاجوري

صحيحه، كتاب الرقاق باب التواضع، حديثين: نكتفي بالحديث الأول: عن انس قال: كانت ناقة لرسول الله تشتخ تسمى العضباء، وكانت لا تُسبق، فجاء أعرابي على قعود له فسيقها، فاشتد ذلك على المسلمين،

أعرابي على قعود له فسيقها، فاشتد ذلك على المسلمين، وقالوا: سُبقت العضياء، فقال رسول الله ﷺ: «إن حقًا

على الله ألا يرفع شيئًا في الدنيا إلا وضعه».

والحديث رواه البخّاري أيضًا في كتاب الجهاد باب: ناقة النبي ﷺ، وفي الشرح لابن حجر من رواية شعبة: سابق رسول الله ﷺ أعرابي، وفيه أن القعود بغضت القاف ما استحق الركوب من الإبل. قال الجوهري: هو البكر حتى يركب وأقل ذلك أن يكون ابن سنتين إلى أن يدخل السادسة فيسمى جمالاً، وقال الأزهري: لا يقال إلا للذكر ولا يقال للأنفى: قعودة.

وإنما بقال لها: قلوص.

وحاصل كلام العلماء في هذا الحديث أن مسابقة الأعرابي للنبي على وموافقة النبي على ذلك تعد تواضعًا منه على، فهذا أعرابي من عوام الناس يسابق النبي المحتبي والمصطفى، ويسابقه على قعود من الإيل لم يبلغ بعد سن الحمال، ويسبق قعود الأعرابي ناقة النبي ﷺ العضباء، ويشق ذلك على المسلمين، وبعلن النبي ﷺ أنه لا حرج في ذلك كله، ذلك أنه من سنن الله الكوتْسة ألا يرفع شبيئًا في الدنيا إلا وضعه، فلا يظل المرتفع مرتفعًا إلى الأبد، والله تعالى يقول في الحديث القدسي كما روى عنه رسول الله على: «العز إزاري والكبرياء ردائي، فمن بنازعني عذبته». رواه مسلم في كتاب البرياب تحريم الكبر، وأخرجه أحمد بلفظ: «قال الله عز وجل: الكبرياء ردائي والعزة إزاري فمن نازعني في شيء منهما ألقيه في النّار». وأخرجه الحاكم بلفظ: «الكبرياء ردائي، فمن نازعني ردائي قصمته». وقال: صحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، وقال الألماني: وهو كما قالا.

وقد ورد في الحث على التواضع عدة أحاديث صحيحة، منها حديث عياض بن حمار يرفعه: «إن الله تعالى أوحى إلي أن تواضعوا حتى لا يفخر أحد على احد. أخرجه مسلم وأبو داود وغيرهما، ومنها حديث أبي هريرة يرفعه: «وما تواضع أحد لله تعالى إلا سعيد بلفظ: «من تواضع لله رفعه الله حتى يجعله في أعلى علين». الحديث أخرجه ابن ماجه وصححه ابن حيان. اه..

نسال الله تعالى أن يعلمنا ما ينفعنا وأن ينفعنا بما علمنا.

العدد الجادي عشر السنة الثلاثون أنويها

### النبي على الميخص صلاة الفجر بدعاء القنوت ١١

يسأل إبراهيم سعيد محمد- كفر سعد- دمياط:

هل كان النبي ﷺ يقنت في صلاة الفجر، وإذا كان لم يقنت فما أصل قنوت الفجر؟

والجواب: لفظ القنوت له معان عديدة، فالقنوت ياتي بمعنى الطاعة، وبمعنى القيام أو طول القيام، وبمعنى الخشوع، وبمعنى السكوت، وبمعنى الدعاء. وقد ذكر ابن العربي أن القنوت ورد لعشر معان، وقد نظمها الحافظ العراقي في أبيات نقلها الحافظ ابن حجر في (فتح الباري)، ولكن هل كان النبي ﷺ يقنت في الفجر يدعو بعد الركوع؟ وهل كان بخصها وحدها بالقنوت؟

لا شك أن النبي ﷺ قنت في صلاة الفجر، وقنت في غيرها من الصلوات أيضًا، ففي «صحيح البخاري» عن أنس رضي الله عنه قال: كان القنوت في المغرب والفجر. (البخاري، ك الأذان ح٧٩٨).

وسُئل أنس رضي اللَّه عنه: أَقَنَتَ النبي ﷺ في الصبح؟ قال: نعم. فقيل له: أوقَنَتَ قبل الركوع؟ قال: بعد الركوع يسيرًا. (البخاري، ك الوتر -١٠٠١).

وكان أبو هريرة رضي الله عنه يقول: الأقربُنَ صلاة رسول الله ه فكان أبو هريرة يقنت في الركعة الأخرى من صلاة الظهر وصلاة العشاء وصلاة الصبح بعدما يقول سمع الله لمن حمده، فيدعو للمؤمنين ويلعن الكفار. (البخاري، ك الأذان ح٧٩٧).

وكان رسول الله على حين يقول سمع الله لمن حمده ربنا ولك الحمد يدعو لرجال فيسميهم بأسمائهم فيقول: «اللهم أنج الوليد ابن الوليد، وسلمة بن هشام، وعياش بن أبي ربيعة، والمستضعفين من المؤمنين، اللهم اشدد وطأتك على مُضر واجعلها عليهم سنين كسني يوسف» وأهل المشرق يومئذ مخالفون له. (البخاري ح٧٩٧،

وصح عنه ﷺ أنه قنت شهرًا يدعو على بعض قبائل العرب. وعن الحسن بن علي قال: علمني رسول الله ﷺ كلمات أقولهن في الوتر: «اللهم اهدني فيمن هديت، وعافني فيمن عافيت، وتولني فيمن توليت، وبارك لي فيما أعطيت، وقني شر ما قضيت، فإنك تقضي ولا يُقضى عليك، وإنه لا يذل من واليت، تباركت ربنا وتعاليت». «صحيح سنن النسائي».

وواضح من هذه النصوص أن النبي ﷺ لم يكن يخص صلاة الفجر بدعاء القنوت كما يفعل كثير من الناس، ولهذا ذهب جمهور





أهل العلم إلى أن القنوت في النوازل في كل الصلوات، أما في غير النوازل فلا يشرع القنوت، وذهب بعض أهل العلم إلى أن القنوت كان مشروعًا ثم نسخ، و الأول أرجح.

أما من ذهب إلى قنوت الفجر كالشافعي رحمه الله فاستدل على ذلك بحديث أنس بن مالك: مازال بقنت في الفحر حتى فارق الدنيا.

وقد حمل جمهور أهل العلم القنوت هنا على معنى طول القيام. ولا شك أن النبي ﷺ كان يطيل صلاة الفحر أكثر من غيرها، أما أنه ﷺ كان بخص الفحر بهذا الدعاء في كل يوم ويرفع صوته ويؤمن المأمومون على دعائه ثم لا ينقل لنا ذلك يسند صحيح ولا ضعيف، فهذا يعيد حدًا.

يل صرح بعض أصحاب النبي ﷺ بأن قنوت الفحر مُحدث كما في المسند وسنن ابن ماحه يسند صحيح عن أبي مالك الأشجعي، سعد بن طارق قال: قلت لأبي: يا أبت، إنك قد صليت خلف رسول الله ﷺ وأبي بكر وعمر وعثمان وعلى هاهنا بالكوفة نحوًا من خمس سنين، فكانوا بقنتون في الفجر؟ فقال: أي بني محدث.

### نسيان عدد الرضعات لا يؤثر ما دامقد ثبت الرضاع ١١

يسأل الأخ سليمان سعيد سليمان- إتباي الدارود- يحيرة:

يقول: رضعت بنت خالى من أمي مع أختى الأصغر منى، فهل يجوز لي الزواج منها. ويقول: إن أمه نسيت عدد الرضعات ثلاث أو أربع أو خمس؟

والجواب: ما دامت ابنة خالك رضعت من أمك فهي بنتها من الرضاع وتعتبر أختًا لك ولسائر أولاد أمك التي أرضعتها، ولا عدرة بتحديد من رضعت معه من أولاد من أرضعتها.

ومعنى الاحتماع على الثدي غير مقيد بوقت، فأنت وهي احتمعتما على ثدي أمك، ولو كان بين رضاعك ورضاعها خمس سنوات أو أكثر أو أقل، فليعلم ذلك.

وأما نسيان عدد الرضعات فلا يؤثر ما دام أصل الرضاع قد ثبت؛ فالأحوط ترك الزواج يها اتقاءً للشيهة. والله أعلم.

### حلق اللحية مشادمة للمشرك

ويسال: صلاح عبد الكريم خير الدين- قرية المرازقة- بلطيم- كفر الشيخ: عن حكم: أ- اللحية وتقصير الثياب.

ب- المصافحة بعد الصلاة وقول: «تقبل الله»؟ [

والجواب: أولاً بالنسبة لحكم اللحية: إعفاؤها واجب؛ لحديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما: «خالفوا المشركين؛ وفروا اللحي وأحُفوا الشيوارب». رواه البخاري ومسلم. ولحديث أبي هريرة: «حزوا الشوارب وأرخوا اللحي، خالفوا المجوس». رواه مسلم وأحمد.

ففي حلقها مشابهة للمشركين والمجوس، ونحن منهيون عن مشابهة هؤلاء وأولئك، فهو

غير جائز. والله أعلم.

وأما تقصير الثياب: فقد وردت الفتوى عنه مفصلة في عدد رمضان ١٤٢٢هـ فليرجع البها.





### مصافحة المسلم لأخيه السلم من السنن الستحية

ثانيًا: مصافحة المسلم لأخيه من السنن المستحبة، وكذلك الدعاء له بأن يتقبل الله عمله من الأمور المندوب إليها، ولكن تخصيص كل منهما عقب الصلوات والمداومة عليها من الأمور المنتحدثة، إذ لم يثبت أن النبي على فعل ذلك أو داوم عليه هو وأصحابه رضي الله عنهم، بل كان هديه على أن يستغفر الله ثلاثًا ويقول: اللهم أنت السلام ومنك السلام تباركت يا ذا الجلال والإكرام. والله أعلم.

### هذا الاقــــــــــــراض نوع من أنواع التــــعــامل بالريا 22

ويسأل: ياسر عيده- شيرا:

عن حكم: أ- الاقتراض من البنك بفائدة؟ ب- إعطاء مال لبعض الأشخاص لتسهيل قضاء بعض الصالح في الجهات الرسمية؟

والجواب: أ- الاقتراض بفائدة من البنوك من أنواع التعامل بالربا، والربا محرم شرعًا بالكتاب والسنة وإجماع علماء الأمة. والله أعلم.

ب- وأما إعطاء شخص موظف مالاً لينهي معاملته معاملات الناس، ومن لم يعط لا تقضي معاملته وتتأخر، فهذا جائز إذا كان صاحب الحق لا يحصل على حقه إلا بدفع هذا المال، وحينئذ يكون الإثم على الموظف الآخذ.

قال ابن الأثير: الراشي من يعطي الذي يعينه على الباطل، والمرتشي الآخذ، والرائش الذي يسعى بينهما يستزيد لهذا أو يستنقص لهذا، فأما ما يعطي توصلاً إلى أخذ حق أو دفع ظلم فغير داخل فيه. رؤي أن ابن مسعود أخذ بأرض الحبشة في شيء فأعطى دينارين حتى خلى سبيله. ورؤي عن شيء فأعطى دينارين حتى خلى سبيله. ورؤي عن الرجل عن نفسه وماله إذا خاف الظلم. اهـ. «تحقة الرجل عن نفسه وماله إذا خاف الظلم. اهـ. «تحقة الأحوذي» (١٤/١٤).

### علیك أن تتوب م إلى الله ۱۱

ويسال الأخ: م. أ. ع- طالب بإحدى الكليات:

عن الوسطاطة في الامتحانات وزيادة الدرجات للطلاب الأقارب؟

والجواب: أن الأمانة العلمية لدى المسلم تقتضي العلمية لدى المسلم تقتضي العدد لفي منح الدرجات، وإعطاء كل ذي حق حقه مهما قرب أو بعد، وذلك لقول الله عالى: ﴿وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى﴾ [الإنعام: ١٥٢]، كَانَ ذَا قُرْبَى﴾ [الإنعام: ١٥٢]، من درجات زيادة بسبب أخيك من درجات زيادة بسبب أخيك أو قريبك فعليك أن تقوب إلى الله وتستغفره ولا تعود لمثلها.

العدد الحادى عشر السنة الثلاثون

ويسأل: أ. م- من أسيوط- عن: أ- تقدم ابن أخيه للزواج بابنته وهو في الوقت نفسه ابن خالتها، وهناك شبهة رضاع بين هذا الشاب وابنه (أخي الفتاة)،

كماأن هناك خلافا بن نساء الأسرة حول عدد مرات الرضاع؟

ب- حكم الشرع في زواج الأقارب؟ د- اكراه الوالد ابنته على الزواج؟

والحواب: أولاً: إن كان هذا الشاب (ابن أخيك) هو الذي رضع من امرأتك فقيد أصبحت ابنتك أخته من الرضاع، وحبنئذ لا يحوز له أن يتزوجها، ولاعدرة باختلاف

أقوال النساء في عدد مرات الرضاع، وذلك عملاً بقاعدة الأحوط لدين المرء.

وأما إن كان ابنك (أخو الفتاة) هو الذي رضع من أم هذا الشياب (ابن أخدك) فهذا الرضاء لا يؤثر وتحل له اينتك ولا حرج في .243

ثانيًا: زواج الأقارب، لم يأت فيه نهي في الشرع، فقد تزوج النبي ﷺ ابنة عمته زينب بنت جحش، كما زوج ابنته فاطمة عليّ بن أبي طالب. إلى غير ذلك.

### لا يجوز للأب إكراه اينته على الزواج ١١

ثالثًا: لا يجوز للأب أن يكره ابنته على الزواج بمن لا ترغب الزواج به، وذلك لحديث أبي هربرة رضي الله عنه: أن رسول الله ﷺ قال: «لا تنكح الأبم حتى تستأمر، ولا تنكح البكر حتى تستأذن». قالوا: يا رسول الله، وكيف إذنها؟ قال: «أن تسكت». متفق عليها. ففي هذا الحديث النهي عن تزويجها بغير إذنها. والله أعلم.

ويسأل: م. ع. م من الحلة الكدرى غربية عمن يصلى جالساً على كرسى في الصف الأول خلف الإمام ؛

أن الصلاة جالساً على كرسي أو على الأرض لا تقطع الصف والصلاة صحيحة ، وسواء كان ذلك خلف الإمام أو في طرف الصفّ ، ولكنه لا يجوز له أن يحجز المكان بالكرسي ، بل يصلي حيث أتدح له المكان حسب حضوره إلى المسجد، والله أعلم.

العدد الحادي عشر السنة الثلاثون



### هذا العمل استهزاء بالله ١٤

س: ما حكم من يمزح بكالم فيه استهزاء بالله أو الرسول ﷺ، أو الدين؟

الجواب: هذا العمل وهو الاستهزاء بالله أو رسوله ﷺ أو كتابه أو دينه، ولو كان على سبيل المزح، ولو كان على سبيل المزح، ولو كان على سبيل المنح، ولو كان على سبيل المنح، ولو كان على سبيل إضحاك القوم كفر ونفاق، وهو نفس الذي وقع في عهد النبي ﷺ، في الذين قالوا: «ما رأينا مثل قرّائنا هؤلاء أرغب بطونًا، ولا أكذب الستًا، ولا أجبن عند اللقاء، يعني رسول الله ﷺ، وأصحابه القراء، فنزلت فيهم: ﴿ وَلَئِن سَائَتُهُمُ لَيَقُولُنُ إِنِمًا كُنّا نَحُوضُ وَنَلْعَبُ ﴾ [التوبة: ١٥]، لانهم جاءوا إلى النبي ﷺ يقولون: إنما كنا نتحدث حديث الركب نقطع به عناء الطريق، فكان رسول الله ﷺ يقول لهم ما أمره الله به: ﴿ أَبِاللّهِ وَآيَاتِهِ وَرَسُولِهِ كُنتُمْ شَنْتَهُنْءُونُ. لاَ تَعْتَرُولُ قَدْ كَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَانِكُمْ ﴾ [التوبة: ٦٥، ٦٦]. فجانب الربوبية، والرسالة، والوحي، والدين جانب محترم، لا يجوز لأحد أن يعبث فيه لا باستهزاء بإضحاك، ولا بسخرية فإن فعل فإنه كافر؛ لأنه يبل على استهانته بالله عز وجل ورسله وكتبه، وشرعه، وعلى من فعل هذا أن يتوب إلى الله عز وجل مما صنع، لأن هذا من النفاق فعليه أن يتوب إلى الله ويستغفر، ويصلح عمله، ويجعل في قلبه خشية الله عز وجل وجل وجل وتعظيمه وخوفه ومحبته. والله ولي التوفيق.

### حكم الحلف بالنبي والكعبة

س: ما حكم الحلف بالنبي ﷺ، والكعبة، والشرف، والذمة، وقول الإنسان: «بذمتي»؟

الجواب: الحلف بالنبي عليه الصلاة والسلام لا يجوز، بل هو نوع من الشرك، وكذلك الحلف بالكعبة لا يجوز، بل هو نوع من الشرك؛ لأن النبي عليه و الكعبة كلاهما مخلوقان، والحلف بأي مخلوق نوع من الشرك.

وكذلك الحلف بالشرف لا يجوز، وكذلك الحلف بالذمة لا يجوز؛ لقول النبي ﷺ: «من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك». [أخرجه الترمذي، باب ما

جاء في كراهية الحلف بغير الله (١٥٣٥)].

وقال ﷺ: «لا تحلفوا بأبائكم، من كان حالفًا فليحلف باللَّه أو ليصمت». [أخرجه البخاري (١٦٤٨)، ومسلم (١٦٤٦)].

لكن يجب أن نعلم أن قول الإنسان: «بذمتي» لا يراد به الحلف ولا القسم بالذمسة، وإنما يراد بالذمة العهد، يعني هذا على عهدي ومسئوليتي، هذا هو المراد بها، أما إذا أراد بها القسم فهي قسم بغير الله، فلا يجوز، لكن الذي يظهر لي أن الناس لا يريدون بها القسم، إنما يريدون بالذمة العهد، والذمة بمعنى العهد.

### لا يجوز التوفيق بين الزوجين بالسحر ١١

س: ما حكم التوفيق بين الزوجين بالسحر؟

الجواب: هذا محرم ولا يجوز، وهذا ما يسمى بالعطف، وما يحصل به التفريق يسمى بالصرف، وهو أيضًا محرم، وقد يكون كفرًا وشركًا، قال الله تعالى: ﴿وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَّى يَقُولاً إِنَّمَا نَحْنُ فَيْنَةُ فَلاَ تَكْفُرْ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرَّقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمَرْءِ وَزَوْجِهِ وَمَا هُمَ بِضَارِّينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلاَّ بِإِذْنِ اللهِ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلاَ يَنفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمَنِ اشْتَرَاهُ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلاَقٍ ﴾.

المادي عشر السنة الثالاثون

### أجاب عليها سماحة الشيخ : ابن عثيمين رحمه الله

### كلشيء له أثر بطريق خلفي فهو من السجر

س: ما هو السحر، وما حكم تعلمه؟

الجواب: السحر قال العلماء: هو في اللغة عبارة عن كل ما لطف وخفي سببه. بحيث يكون له تأثير خفي لا يطلع عليه الناس، وهو بهذا المعنى يشمل التنجيم، والكهانة، بل إنه يشمل التأثير بالبيان والفصاحة كما قال عليه الصلاة والسلام: «إن من البيان لسحرًا». [أخرجه الترمذي، كتاب العلم، باب ما حاء فدمن بطلب بعلمه الدنيا (٢٦٥٤)].

فكل شيء له أثر بطريق خفي فهو من السحر.

وأما في الإصطلاح فعرفه بعضهم بأنه: «عزائم ورقى وعقد تؤثر في القلوب، والعقول، والأبدان، فتسلب العقل، وتوجد الحب والبغض فتفرق بين المرء وزوجه، وتمرض البدن، وتسلب تفكيره».

وتعلم السحر محرم، بل هو كفر إذا كانت وسيلت الإشراك بالشياطين. قال الله تبارك وتعالى: 
﴿ وَاتّبُعُواْ مَا تَتّاُواْ الشَّيَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُنَيْمَانُ وَمَا كَفَرَ سُنَيْمَانُ وَلَى كِنَا الشَّيْمَانُ وَلَى كُفُرُ سُنَيْمَانُ وَلَى كُفُرُ سُنَيْمَانُ مِنْ أَحْدِ حَتّى يَقُولُا إِثْمَا نَحْنُ فِتْنَةً فَلاَ السَّحْرُ وَمَا أُنزلُ عَلَى الْمُلَكِيْنِ بِبَائِلَ هَارُوتَ وَمَا كُفرَ وَمَا يُعلّمُانِ مِنْ أَحَدِ حَتّى يَقُولُا إِثْمَا نَحْنُ فِتْنَةً فَلاَ السَّحْرُ وَمَا أَنْ مِنْ أَحَدِ حَتّى يَقُولُا إِثْمَا مَا يُفَرِقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمَرْءِ وَرَوْجِهِ وَمَا هُم بِضَارِيْنَ بِهِ مِنْ أَحَدِ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ وَيَتَعلَّمُونَ مَا لَهُ فَي الْآخِرَةِ مِنْ خَلاقٍ ﴾ [البقرة: ١٠٢]. فتعلم هذا النوع من السحر – وهو الذي يكون بواسطة الإشراك بالشياطين – كفر، واستعماله أيضًا كفر وظلم وعدوان على الحق، ولهذا يقتل الساحر إما ردة، وإما حدًا، فإن كان سحره على وجه يكفر به فإنه يقتل ردة وكفرًا، وإن كان سحره لا يصل إلى درجة الكفر فإنه يقتل حدًا لشره واذاه على المسلمين.

### حكم تعليق الصور على الجـــــدران

س:ماحكم تعليق الصورعلى الجدران؟

الجواب: تعليق الصور على الجدران ولا سيما الكبيرة منها حرام، حتى وإن لم يخرج إلا بعض الجسم والرأس، وقصد التعظيم فيها ظاهر، وأصل الشرك هو هذا الغلو، كما جاء ذلك عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال في أصنام قوم نوح التي يعبدونها: إنها كانت أسماء رجال صالحين صوروا صورهم ليتذكروا العبادة، ثم طال عليهم الأمد فعبدوهم.

### حكم العمل مع الكفار 11

س: فضيلة الشيخ، شخص يعمل مع الكفار فبماذا تنصحونه؟

الجواب: ننصح هذا الأخ الذي يعمل مع الكفار، أن يطلب عملاً ليس فيه أحد من أعداء الله ورسوله ممن يدينون بغير الإسلام، فإذا تيسر فهذا هو الذي ينبغي، وإن لم يتيسر فلا حرج عليه لأنه في عمله وهم في عملهم، ولكن بشرط أن لا يكون في قلبه مودة لهم ومحبة وموالاة، وأن يلتزم ما جاء به الشرع فيما يتعلق بالسلام عليهم ورد السلام ونحو هذا، وكذلك أيضًا لا يُشيع جنائزهم، ولا يحضرها، ولا يشهد أعيادهم، ولا يهنئهم بها مع بذل الاستطاعة في دعوتهم إلى الإسلام.

العدد الحادي عشر السنة الثلاثون الوجيد

### علاح المقيدة أساس مهاء إصلاح

خامساً: النهي عن التشبه بالشركين وأهل الجاهلية

عن أبي واقد الليثي قال: خرجنا مع رسول الله ﷺ إلى حنين ونحن حدثاء عهد بكفر وللمشركين سدرة يعكفون عندها وينوطون بها أسلحتهم يقال لها: ذات أنواط، فمررنا بسدرة، فقلنا: يا رسول الله، اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط، فقال الرسول ﷺ: «الله أكبر، إنها السنن، قلتم والذي نفسي بيده كما قال بنو إسرائيل لموسى: ﴿ اجْعَل لَنَا إِلَهًا كَمَا لَهُمْ اللهَهُ لَلهَ الْكِينِ وَاحْدُد قَالَ إِنْكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣٨]، لتركين سين من كان قبلكم». رواه القرمذي وأحمد والطبراني وحسنه الألياني.

ففي هذا الحديث ظن بعض الصحابة أن تعليق سيوفهم كما يفعل المشركون يجلب لهم النصر على عدوهم فنهاهم وحذرهم عليه الصلاة والسلام من مشابهتهم، وبين لهم أنه لا يجوز للعبد أن يطلب المدد والبركة والنصر والعون من غير الله؛ لأن هذا شرك به سيحانه وتعالى.

قال شيخ الإسلام: فأنكر النبي الله منجرد مسابهتهم للكفار في اتخاذ شجرة يعكفون عليها معلقين عليها سلاحهم، فكيف بما هو أطم من ذلك؛ من مشابهتهم المشركين في الشرك بعينه؛ فمن قصد بقعة يرجو الخير بقصدها ولم تستحب الشريعة ذلك فهو من المنكرات وبعضه أشد من بعض، سواء كانت البقعة شجرة أو قناة جارية أو جبلاً أو مغارة، وسواء قصدها ليصلي عندها أو ليدعو عندها أو ليقرأ أو ليذكر الله عندها أو ليتنسك عندها، بحيث يخص تلك البقعة بنوع من العبادة التي لم يشرع تخصيص تلك البقعة به لا عينًا ولا نوعًا.

سادساً: إعلان النكير على الكهنة والعرافين

لقد استأثر الله تبارك وتعالى بعلم الغيب وحده وأثبته لنفسه ونفاه عن سائر الخلق أجمعين فلا يعلمه ملك مقرب ولا نبي مرسل ولا ولى صالح.

قال تعالى: ﴿قُلُ لاَ يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ الْغَـيْبَ إِلاَ اللَّهُ ﴾ [النمل: ٦٥]، وقال تعالى: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ ﴾

الحلقة الرابعة مقلم: معاودة محمد هيكل

[الأنعام: ٩٥]، وقال تعالى مخاطبًا نبيه ﷺ: ﴿قُلُ لاَّ أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلاَ ضَرًا إِلاَّ مَا شَاءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لِاسْتَكْثَرْتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسنَّنِيَ السُّوءُ﴾ [الأعراف: ١٨٨].

ولقد أعلن الإسسلام النكير على الكهنة والدجالين والعرافين، فقال في محذرًا الأمة منهم ومن شرهم: «من أتى عرافًا أو كاهنًا فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد». رواه أحمد والبيهقي والحاكم وصححه الألباني في «صحيح الحامع» (٩٤٢).

ولمّا سُئلُ النبي ﷺ عن العرافين قال: «ليسوا بشيء». رواه البخاري (٦٢١٣). وذلك تحقيرًا لشأنهم وحطًا من قدرهم.

وفي هذا الحديث دليل على أن الشيطان من الممكن أن يسترق السمع ويطلع على ما في نفس المؤمن ويخبر وليه من الأنس، فإن صدق مرة كذب معها مائة مرة، وإننا مأمورون ألا نصدق من الغيب إلا ما أتانا من طريق الله، ومن طريق رسول الله على فقط.

وللحديث بقية بإذن الله تعالى.

الويه العدد الحادي عشر السنة الثلاثون

بقلم: على حشيش

في كتاب «قصص الأنبياء» المسمى «العرائس» لأبي إسحاق أحمد بن محمد بن إبراهيم النيسابوري الثعلبي المتوفى سنة ٤٢٧هـ باب «صفة بناء الكعبة وبدء أمرها إلى وقتنا هذا» (ص٥٥) قال:

أخبرنا أبو عمر وأحمد بن أبي أحمد الفراني، أخبرنا الحسن بن المغيرة بن عمر بن الوليد المغربي بمكة، حدثنا أبو سعيد المفضل بن محمد بن إبراهيم بن المفضل [الجندي]، حدثنا عبد الله بن أبي غسان اليماني، حدثنا أبو همام، حدثنا محمد بن زياد، عن ميمون بن مهران، عن ابن عباس قال: قال رسول الله على: «كان البيت قبل هبوط أدم عليه السلام باقوتة من بواقيت الجنة، والبيت المعمور الذي في السماء يدخله كل يوم سبعون ألف ملك، ثم لا يعودون إليه إلى يوم القيامة حذاء الكعبة، وإن الله تعالى أهبط آدم عليه السلام إلى موضع الكعبة، وهو مثل الفلك من شدة رعدته، وأنزل عليه الحجر الأسود، وهو يتلألأ كأنه لؤلؤة بيضاء، فأخذه آدم وضمه إليه استئناسًا به، ثم أخذ الله تعالى من بني أدم ميثاقهم فجعله في الحجر، ثم أنزل الله تعالى على أدم العصا، ثم قال: يا أدم تخط، فتخطى، فإذا هو بأرض الهند، فمكث هناك ما شاء الله أن يمكث، ثم استوحش البيت، فقيل له: حج يا آدم، فأقبل يتخطى، فصيار موضع كل قدم قرية، وما يين ذلك مفاوز، حتى قدم إلى مكة. فقال آدم: يا رب اجعل لهذا البيت عمارًا يعمرونه من ذريتي، فأوحى الله تعالى إليه: إنى معمره بنبي من ذريتك اسمه إبراهيم أتخذه خليلاً أقضى على يديه عمارته، وأنيط له سقايته، وأورثه حلَّه وحرمه ومواقفه، وأعلمه مشاعره ومناسكه، فلما فرغ من بنائه نادى: ما أمها الناس، إن الله تعالى بنى بستا فحجوه، فأسمع من بين الخافقين، فأقبل من يحج هذا البيت من الناس يقول: ليبك ليبك»، وقال ﷺ: «إن أدم عليه السلام سأل ربه عن وجل فقال: يا رب، أسالك لمن مات في هذا البيت من ذريتي لا يشرك بك شيئًا أن تلحقه بي في الجنة، فقال الله تعالى: يا أدم، من مات في الحرم لا يشرك بي شيئًا بعثته آمنًا يوم القيامة».

قلت: لمَّا كان هذا الكتاب مشهورًا، واسع الانتشار، لميل الكثير من الوعاظ والخطباء إلى

العدد الحادي عشر السنة الثلاثون أوجيب

القصص، كان لا بد من تحقيق هذا الحديث الذي جاءت به هذه القصة، واللَّهُ أسأل أن يوفقنا لتخريج وتحقيق أحاديثه؛ لأن الثعلبي في كتابه هذا وفي الأعم الأغلب يذكر الآيات المتعلقة بالقصة ثم يفسرها بأحاديث تحتوي على قصص واهية—غالبًا—لذلك قال ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» غالبًا—لذلك قال ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (٣٥٤/١٣): «والثعلبي هو نفسه كان فيه خير ودين، وكان حاطب ليل ينقل ما وجد في كتب التفسير من صحيح وضعيف وموضوع».

والكتاني في «الرسالة المستطرفة» (ص٥٩) لم يكن متجنيًا على الثعلبي؛ إذ يقول عند الكلام على الواحدي المفسر: «ولم يكن له ولا لشيخه الثعلبي كبير بضاعة في الحديث، بل في تفسيريهما، وخصوصًا الثعلبي أحاديث موضوعة وقصص باطلة». اهـ.

قلت: وهذه القصة التي ذكرها الثعلبي منها، والحديث الذي جاء<mark>ت في</mark>ه موضوع.

### التخريجوالتحقيق

هذه القصة أخرج حديثها كما بيننا الثعلبي في «قصص الأنبياء» (ص٩٥)، وأخرجها ابن الجوزي في «العلل المتناهية في الأحاديث الواهية» (٩٧٠) (ح٩٣٧) من طريق المفضل بن محمد الجندي به، ولذلك قال السيوطي في «الدر المنثور» (١٣٨١) أخرجه الجندي عن ابن عباس مرفوعًا.

### ستنتاج

أولا : نستنتج من تخريج هذه القصة أنها لم ترو عن النبي على إلا من هذا الوجه، وبما أن القصة لا تعرف إلا من طريق ابن عباس رضي الله عنهما، إذا الحديث الذي جاءت فيه القصة عند علماء هذا الفن من نوع «الفرد المطلق».

### قاعدة هامة في علم الصطلح التطبيقي

قال الإمام السخاوي في «فتح المغيث» (٤/٤): «الفرد المطلق: وهو الحديث الذي لا يعرف إلا من طريق ذلك الصحابي ولو تعددت الطرق إليه».

تفرد به محمد بن زياد، وهو علة هذه القصة.

ثانياً: بالبحث عن الراوي محمد بن زياد الذي لم يأت في السند إلا باسمه واسم أبيه:

١- وجدت أن من اتفقت أسماؤهم وأسماء

أبائهم في «التهذيب» (٩\١٤٨- ١٥٢) ممُّن اسمه محمد بن زياد سبعة من رقم (٢٥٠) حتى رقم (٢٥٠).

٢- وفي «الميزان» (٣/٥٥- ٥٥٤) بلغ عددهم
 سنة عشر من رقم (٧٥٤٤) حتى رقم (٧٥٥٩).

٣- وبالبحث عن مراتب من ذُكرت اسماؤهم في «التهذيب»، و«الميزان» وجدتهم بين: ثقة، وصدوق، ومقبول ومجهول، وضعيف، بل وكذاب.

إذن الباحث أمام هذا العدد من المشتركين في اسم الراوي واسم أبيه مع اختلاف مراتبهم يركز بحثه حول تحديد الراوي صاحب هذه القصة.

وهذا فن هام جدًا؛ لذلك أفردوه بنوع خاص، فقد ذكره ابن الصلاح في كتابه «علوم الحديث» (ص٢٠٥)، فقال: النوع الرابع والخمسون: معرفة المتفق والمفترق من الأسماء والأنساب ونحوها، ثم عرفه فقال: «هذا النوع متفق لفظًا وخطًا، وهذا من قبيل ما يسمى في أصول الفقه «المشترك»، وزلق بسببه غير واحد من الأكابر، ولم يزل الاشتراك من مظان الغلط في كل علم».

وقال السخاوي في «فتح المغيث» (٢٦٩\): «المتفق والمفترق: وهو نوع جليل يعظم الانتفاع به. وفائدة ضبطه الأمن من اللبس، فربما ظن الأشخاص شخصًا واحدًا، وربما يكون أحد المشتركين ثقة والآخر ضعيفًا فيضعف ما هو صحيح ويصحح ما هو ضعيف». اه.

### ثالثًا: تطبيق قواعد المتفق والمفترق:

لقد بينًا أن علة القصة هو محمد بن زياد، واشترك في اسم الراوي واسم أبيه عدد كثير فوق العشرة، ومن طرق التمييز بين المشتركين في الاسم: التمييز بشيخ الراوي إذا لم يشاركه فيه أحد من المشتركين في الاسم.

ومحمد بن زياد الذي هو علة هذه القصة شيخه هو ميمون بن مهران- كما بيننا في سند القصة- وبمعرفة الشيخ تميز محمد بن زياد راوي القصة من بين المستركين في اسم الراوي واسم أبيه، حيث قال الذهبي في «الميزان» (٣/٢٥٥) «محمد بن زياد اليشكري الميموني الميمان وغيره».

وكذلك نسبه إلى شيخه ميمون الإمامُ المزيُّ في «تهذيب الكمال» (٢٨٢\١٦) (٩٨١٧) قال: محمد بن زياد اليُشْكُرِي الطحان الكوفي، ويقال: الجَنَدي

الأعور الفأ فاء المعروف بالميمون. رابعاً: مرتبته:

لقد قسم الحافظ ابن حجر في «التقريب» (١/٤، ٥) المراتب إلى اثنتي عشرة مرتبة، بدأت بأعلى مراتب التعديل، وانتهت بأشد مراتب التجريح، وهي المرتبة الثانية عشرة: من أطلق عليه اسم الكذب والوضع.

محمد بن زياد من المرتبة الثانية عشرة (مرتبة الكذب والوضع).

### و البرهان و -

في «التهذيب» (٩/١٥١) قال عبد الله بن أحمد: سألته- يعنى أباه- عن محمد بن زياد كان يحدث عن ميمون بن مهران؟ فقال: كذاب خبيث يضع الحديث. وقال أبو داود: سمعت أحمد يقول: ما كان أجرأه يقول حدثنا ميمون بن مهران في كل

وقال إبراهيم بن الجنيد عن ابن معين: ليس ىشىيء، كذاب.

وقال عمرو بن على: متروك الحديث كذاب منكر الحديث، سمعته يقول: ثنا ميمون بن مهران عن ابن عباس مرفوعًا: «زينوا مجالس نسائكم مالمغزل».

قلت: وهو نفس طريق القصة.

وقال الجوزجاني: كان كذابًا. وقال أبو زرعة:

قال البخاري في «الضعفاء الصغير» (٣١٧): محمد بن زياد صاحب ميمون بن مهران متروك

قال النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٥٤٧): محمد بن زياد يروي عن ميمون بن مهران، متروك الحديث.

قال الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٦٩): «مذهب النسائي أن لا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه».

قال ابن حبان في «المجروحين» (٢/٢٥٠): محمد بن زياد الجزري اليشكري يروي عن ميمون بن مهران، كان ممن يضع الحديث على الثقات ويأتي عن الأثبات بالأشياء المعضلات، لا يحل ذكره في الكتب إلا على جهة القدح، ولا الرواية عنه إلا على سبيل الاعتبار عند أهل الصناعة

خصوصًا دون غيرهم. اهـ.

والبديل الصحيح لهذه القصية الواهية والمناسب لترجمة الياب ويكون صحيحًا وفيه بدء الحياة بمكة وصفة بناء الكعبة هذه القصة العظيمة التي أخرجها الإمام البخاري رحمه الله في «صحيحه» (٦/٢٥٤، ٥٥١ - فتح) (ح٣٦٤٤) في أربعة وخمسين سطرًا من حديث ابن عباس رضى الله عنهما، وفيها يجد القارئ:

١- مناسعة دعاء إبراهيم عليه السلام: ﴿رَّبُّنَا إِنِّي أَسْكَنتُ مِن ذُرِّيَّتِي بِوَادٍ غَيْر ذِي زَرْع عِندَ بَيْتِكَ ٱلْمُحَرَّمِ رَبُّنَا لِيُقِيمُواْ ٱلصَّالَاةَ فَاجْعَلْ ٱفْئِدَةً مِّنَ النَّاس تُهْوي إلَيْهِمْ وَارْزُقُهُم مِّنَ الشَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ سَنْكُرُونَ ﴾ [إبراهيم: ٣٧].

- ٢- بيان بأصل السعى بين الصفا والمروة.
- ٣- بيان بأصل زمزم وكيف ظهر ماؤها.
  - ٤- بيان حال البيت وكيف كان قبل البناء.
- ٥- أول قبيلة نزلت مكة عندما ظهر ماء زمزم وكيف تحققت دعوة إبراهيم عليه السلام: ﴿رَبُّنَا لِنُقِيمُواْ الصَّالاَةَ فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِّنَ النَّاسِ تَهُوى الثهم ﴾

٦- بيان لأصول نسب الرسول ﷺ، هذا الأصل العظيم الذي أخرجه مسلم في «صحيحه» (ح٢٢٧٦) كتاب الفضائل (ح١) من حديث واثلة بن الأسقع يقول: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إن الله اصطفى كنانة من ولد إسماعيل، واصطفى قريشًا من كنانة، واصطفى من قريش بني هاشم، و اصطفانی من بنی هاشم».

٧- بيان تعلم إسماعيل عليه السلام العربية وزواجه، والأمر بتثبيت عتبة بايه.

٨- الأمر بيناء الكعبة، فجعل إسماعيل عليه السلام يأتى بالحجارة وإبراهيم عليه السلام يبني، وهما يقولان: ﴿ رَبُّنَا تَقَبُّلُ مِنَّا إِنَّكَ أَنتَ السُّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [البقرة: ١٢٧].

وإليك عزيزي القارئ الحلقة الثانية من سلسلة : صحح أحاديثك. 000



ا- «إذا خرج الحاج حاجًا بنفقة طيبة، ووضع رجله في الفرز فنادى: لبيك اللهم لبيك. ناداه مناد من السماء: لبيك وسعديك، زادك حلال وراحلتك حلال، وحجك مبرور غير مأزور. وإذا خرج بالنفقة الخبيثة قوضع رجله في الغرز، فنادى: لبيك. ناداه مناد من السماء: لا لبيك ولا سعديك، زادك حرام، ونفقتك حرام، وحجك مأزور غير مبرور».

● الحكم: ليس صحيحًا. رواه الطبراني في «الأوسط» (١٠٩٦) (٩٧٢٤)، والبزار كـما في «الزوائد» (٦\٢) (١٠٧٩)، وسنده ضعيف جدًا؛ فيه سليمان بن داود اليماني. قال ابن معين: ليس بشيء. وقال البخاري: منكر الحديث.

وله شاهد من حديث عمر رواه ابن عدي (٣٠٠/٣)، وابن مردويه في ثلاث مجالس رقم (٤٤)، وابن الجوزي في «العلل المتناهية» (٩٣٠٠)، وسنده ضعيف، فيه أبو الغصن الدجين بن ثابت. قال يحيى: ليس بشيء. وقال النسائي: غير ثقة.

البديل الصحيح: «يا أيها الناس إن الله طيب لا يقبل إلا طيبًا، وإن الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين، فقال: ﴿يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِكُمُ إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِكُمُ إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ هِمَا طَعْمَلُونَ عَلِيمٌ هِمَن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ ﴾ [البقرة: ١٧٧]، ثم ذكر الرجل يطيل السفر أشعث أغبر يمد يديه إلى الرجل يطيل السفر أشعث أغبر يمد يديه إلى السماء: يا رب، يا رب. ومطعمه حرام، ومشربه حرام، ومأني بالحرام، فأنى يستجاب لذلك». أخرجه مسلم وغيره من حديث أبى هريرة.

٢- «الدعاء مخ العبادة».

● الحكم: ليس صحيحًا. أخرجه الترمذي (٥/٥٥) (٣٣٧١)، والطبراني في «الأوسط» (٤/٢٠٠) (٣٢٢٠)، من حديث أنس بن ماك

مرفوعًا، وقال الترمذي: هذا حديث غريب من هذا الوجه لا نعرفه إلا من حديث ابن لهيعة. وقال الطبراني: «لم يرو هذا الحديث عن أبانٍ إلا عُبيدُ الله، تفرد به ابن لهبعة».

قلت: وابن لهيعة ضعيف مدلس وقد عنعن، أورده السيوطي في «أسماء المدلسين» (رقم ٢٩).

البديل الصحيح: «الدعاء هو العبادة» ثم قرا: ﴿ وَقَالَ رَبُكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ النَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ [غافر: ٣٠].

اخرجه الترمذي (ح۲۲۷، ۳۳۷۲)، وابن حبان (ح۲۳۹۳ - موارد)، وأحــمـد (۱۸٤۱۶) (۲۷۱۱)، وقال الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح».

٣- «من طاف بالبيت أسبوعا، وصلى خلف المقام ركعتين وشرب من ماء زمزم غضرت له ذنوبه بالغة ما بلغت».

والمقصود بأسبوع أي سبعة أشواط.

● الحكم: ليس صحيحًا. أورده الشوكاني في «الفوائد» كتاب الحج (ح٧)، وقال: ذكره ابن طاهر في «تذكرة الموضوعات».

قلت: وأخرجه الواحدي في «تفسيره»، والجندي في «فضائل مكة» من حديث أبي معشر المدني عن محمد بن المنكدر عن جابر به مرفوعًا، وكذا أخرجه الديلمي في «مسنده»، كذا في «المقاصد الحسنة» (ح١١٤٤) للسخاوي، وقال: «ولا يصح، وقد ولع به العامة كثيرًا، وتعلقوا في شبوته بمنام وشبهة مما لا تثبت الأحاديث النوية بمثله».

٤- لفظ الديلمي للحديث السابق: «من طاف بالبيت أسبوعا ثم أتى مقام إبراهيم فركع عنده ركعتين، ثم أتى زمزم فشرب من مائها أخرجه الله من ذنوبه كيوم ولدته أمه».

● الحكم: ليس صحيحًا. قال السخاوي في «المقاصد» (ح١٤٤٤)، ولا يصح باللفظين.

٥- «حجوا، فإنَّ الحج يغسل الدنوب كما يغسل الماء الدرن».

● الحكم: ليس صحيحًا. أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٤٩٩٧)، وذكر في «المجمع» في «المجمع» (٢٠٩٧)، ووضعيف الجامع» (٣٧٩٧) (٢٦٩٥)، وقال الهيثمي: «وفيه يعلى بن الأشدق، وهو كداب»، أورده ابن حببان في «المجروحين» (١٤١١ه)، وقال: وضعوا له أحاديث فحدث بها ولم يدر، لا يحل الرواية عنه بحال، ولا الاحتجاج به بحيلة ولا كتاب إلا للخواص عند الاعتبار. اهـ. فالحديث موضوع.

○ البديل الصحيح: «من حجٌ فلم يرفث ولم يفسق رجّع كيـوم ولدته أمـه». مـتفق عليـه من حيث أبي هريرة. أخرجه البخاري- واللفظ له-من رواية سيًار أبي الحكم عن أبي حازم عن أبي هريرة (ح١٥٢١)، وفي رواية منصـور عن أبي حازم (ح١٨١٩)؛ «من حج هذا البـيت»، ولسلم (ح١٣٠٠) من طريق جـريج عن منصـور: «من أتـي هذا البـيت»،

٢- «إن القلوب لتصدأ كما يصدأ الحديد إذا أصابه الماء»، قالوا: يا رسول الله، فما جلاؤها؟ قال: «كثرة ذكر الله».

● الحكم: موضوع. أخرجه ابن عدي في «الكامل» (١/٩٥٩- ١٩١٩)، (حه ٢٨٣- ٤٥٣) (حه (١٤٢١) بطريقين عن عبد العزيز بن أبي رواد عن نافع عن ابن عمر مرفوعًا ومن الطريق الأول أخرجه ابن الجوزي في «العلل المتناهية» (٨٣٢/٢) (٨٣٢/٢).

قلت: في الطريق الأول إبراهيم بن عبدالسلام عن عبد العزيز قال ابن عدي: يسرق الحديث، وفي الطريق الشاني عبدالرحيم بن هارون الغساني عن عبدالعزيز، قال الدارقطني: متروك يكذب، كذا في «الميزان» (٢٠٧١) (٢٠٧٩)، وأورد الذهبي له هذا الحديث، بلفظ فما جلاؤها؟ قال: «قراءة القرآن». ومن طريق عبدالرحيم أخرجه

أيضًا الخطيب (١١\٨٦)، وأبو نعيم في «الحلية» (١٩٧٨).

وله شاهد أخرجه ابن عدي في «الكامل» (٢٩/٧- ١٩٦٨/١٥) من حديث النضر بن محرز عن محمد بن المنكدر عن أنس مرفوعًا: «إن القلوب تصدأ كما يصدأ الحديد وجلاؤها الاستغفار».

قلت: وعلته النضر بن محرز، أورده الذهبي في «الميزان» (٢٦٢٤– ٩٠٨٥)، وقال: مجهول، ثم ذكر له هذا الحديث وجعله من مناكيره.

قلت: فالحديث علته سارق، والمتابع علته كذاب، والشاهد علته مجهول. فالمتابعات والشواهد بالنسبة لهذا الحديث تزيده وهنًا على وهن، كما هو مقرر في الأصول عند علماء هذا الفن، ولا يُنظر إلى قول القائل: «الحديث يتقوى بتعدد الطرق». فهذا القول مقيد وليس بمطلق.

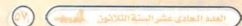
 البديل الصحيح: «إن العبد إذا أخطأ خطيئة نُكِتَتْ في قلبه نكتة سوداء، فإذا هو نَزَع واستغفر وتاب سُقِلَ قلبه، وإن عاد زيد فيها حتى تعلو قلبه، وهو الرَّان الذي ذكر الله: ﴿ كُلاَ بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُوا بَكْسِبُونَ ﴾ [المطففين: ١٤]». حسن لذاته. أخرجه الترمذي (٥/٤٠٤) (ح٣٣٣)، والنسائي في «السنن الكيري» (٦/٨٠٥) (ح١١٦٥٢)، وابن ماجه (ح٤٢٤٤)، وابن حبان (ص٤٣٩- مـوارد) (ح١٧٧١)، (ص٧٠٦- مـوارد) (ح٢٤٤٨)، والحاكم (٢\١١٥)، والطبراني في «تفسيره» (۱۲/۷۲۰) (ح٢٢٢٢٣)، وأحمد (١٩٧١) (ح٧٩٣٩)، والطبراني (ح٢٦٢٤) كلهم من طريق محمد بن عَجْلان عن القعقاع بن حكيم، عن أبي صالح، عن أبي هريرة مرفوعًا به. قال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح. وقال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط مسلم.

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.

000

### تهنئة لة

أسرة مجلة التوحيد تهنئ الشيخ علي حشيش للتفوق العظيم الذي أحرزه نجله: سيف الإسلام، وحصوله على المركز الأول على محافظة الدقهلية في مسابقة الخطابة لعام ٢٠٠١\٢٠٠٠م.





### الحاج الذي لم يحج ١١

هو ذلك الحاج الذي يعلم أن النبي على قال: «خذوا عني مناسككم». لكنه في الحقيقة لم يكلف نفسه أن يتبعه في ذلك عليه الصلاة والسلام، فلا يبحث عن سنته، ولا عن صفة حجه، بل اكتفى بما اعتاده أصحابه الذين معه حتى وإن كانوا عامة لا علم عندهم، ولربما أشكلت عليه مسألة فلم يبال من سأل عنها؛ فتراه يسأل شخصًا وهو لا يدري ما علمه، والله تعالى إنما قال: ﴿فَاسْأَلُواْ أَهْلُ الذَّكْرِ إِلْ كُنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٣٤]، ومن أراد طاعة الله فعليه بطاعة رسوله ها، قال سبحانه: ﴿مَنْ يُطعِ الرّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ الله وَمَن تَولًى فَمَا أَرْسَلْنَاكَ يُطعِ الرّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ الله وَمَن تَولًى فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهُمْ حَفِيظًا ﴾ [النساء: ٨٠].

### الحاج الذي لم يحج ١١ -

هو ذلك الملبي: لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك، لكنه مع ذلك لا يحقق توحيده حق التوحيد، ولا يصفيه من الشوائب، فربما تبرك بما لا يجوز التبرك به، أو استشفع بمخلوق وإنما الشفاعة تطلب من مالكها وهو الله وحده سبحانه وتعالى، كما قال سبحانه: ﴿قُلُ للّهِ الشّفَاعَةُ جُمِيعًا لّهُ مُلْكُ السّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ثُمُّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [الزمر: ٤٤]. أو حلف بغير الله تعالى كالحلف بالنبي على الله تعالى كالحلف بالنبي

أو بالحياة أو الأمانة، وقد رُجِر الرسول ﷺ عن الحلف بغير الله فقال: «من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك». أخرجه الترمذي وحسنه.

فَمُقتضى الإسلام والتوحيد الايصرف العبد شيئًا من العبادة لغير الله كالدعاء والذبح والنذر لا لقبر ولا لجن ولا لغير ذلك، قال الله عز وجل: ﴿ وَاعْبُدُواْ اللّهَ وَلاَ تُشْرِكُواْ بِهِ شَيْدًا ﴾، وقال سبحانه: ﴿ وَأَنَّ الْمُسَاجِدَ لِلّهِ فَلاَ تَدْعُوا مَعَ اللّه هو ذلك الحاج الذي قطع تلك الفيافي والقفار، أو تلك الأجواء أو تلك البحار، لكنه لم يخلص النية لله عز وجل، بل جاء إما ليقال الحاج فلان، أو لأن من يعرفهم حجوا، أو لسؤال الناس المال، أو لغرض من أغراض الدنيا.

وقد قال الله عز وجل: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَرْيِنَتَهَا نُوْفَ إَلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُنْيَ وَرِينَتَهَا نُوْفَ إَلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُنْيَى لَيْسَ لَهُمْ فِي الآخِرَةِ إِلاَّ النَّانُ وَحَبِطَ مَا صَنَعُواً فِيهَا وَبَاطِلُ مًّا كَاثُواْ لِنَّانُ وَحَبِطَ مَا صَنَعُواً فِيهَا وَبَاطِلُ مًّا كَاثُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [هود: ١٥، ١٦]، وقال سبحانه: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبَّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلاً صَالِحًا وَلاَ يُشْرِكْ لِعَنَادَةً رَبَّهُ أَلْكِعُمَلُ عَمَلاً صَالِحًا وَلاَ يُشْرِكْ لِعْنَاكُ وَلاَ يُشْرِكْ اللهِهُ إلى الكهف: ١١٥].

وقال النبي ﷺ: «إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امرئ ما نوى، فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله، ومن كانت هجرته لدنيا يصيبها أو امرأة يتزوجها فهجرته إلى ما هاحر إليه» متفق عليه.

وفي الحديث القدسي عن الله عز وجل أنه قال: «أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عملاً أشرك فيه معي غيري تركته وشركه». أخرجه مسلم.

### الحاج الذي لم يحج السعاد

هو ذلك الحاج الذي لبى وأهدى؛ لكن ماله حرام، أو يضالطه حرام، أو لم يتق الشبهات ولم يتورع عما ترتاب فيه النفوس المؤمنة.

وقد جاء في «الصحيحين» عن النبي ﷺ أنه قال: «فمن اتقى الشبهات فقد استبرأ لدينه وعرضه، ومن وقع في الحرام».

وفي صحيح مسلم من حديث أبي هريرة أنه قال: «يا أيها الناس إن الله طيب لا يقبل إلا طيبًا، وإن الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين، فقال: ﴿يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ مَا مَرُوَّ الطَّيِّبَاتِ مَا رَرُقْنَاكُمْ». وقال: ﴿يَا أَيُّهَا الرِّسِلُ النَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِن طَيِّبَاتِ مَا رَرُقْنَاكُمْ». ثم ذكر «الرجل يُطيلُ السفر أشعث أغبر يمد يديه إلى السماء: يا رب، يا رب، ومطعمه حرام، ومشربه حرام، وملبسه حرام، وماحرام، فأنى حرام، وملبسه حرام وغذي بالحرام، فأنى نستجاب لذلك».

الوجوب العدد الحادي عشر السنة الثلاثون

### بقلم: فهدبن عبد الرحمن اليحيي

وَإِثْمًا مُّبِينًا ﴾ [الأحزاب: ٥٨].

ورسوله ﷺ قال: «المسلم من سلم الناس من لسانه ویده، والمؤمن من أمنهٔ الناس علی دمائهم وأموالهم». أخرجه الترمذي والنسائي بسند جيد.

وفي صحيح مسلم عن النبي ﷺ قال: «لقد رأيت رجلاً يتقلب في الجنة في شجرة قطعها من ظهر الطريق كانت تؤذي الناس».

### الحاج الذي لم يحج 11

هو ذلك الذي يقول: لا إله إلا الله محمد رسول الله. التي مقتضاها ألا يُعبد الله إلا بما شرع الله وجاء به رسول الله ﷺ؛ غير أنه قد يتعبد لله عز وجل بما لم يشرعه، فربما صعد الجبل في عرفات وأتعب نفسه ظنًا أنه في عبادة وليس كذلك، أو ربما بالغ في حصى الجمار، أو رماها بالخشب والنعال، ويحسب أنه يحسن صنعًا وقد أساء في العبادة وفي حق إخوانه المسلمين، والنبي ﷺ قد بين أن أعمالنا لا يقبل منها إلا ما كان موافقًا لسنته فقال: «مَن عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو ردّ» أي: مردود.

### الحاج الذي لم يحج 11

هو ذلك المحرم الذي استوى يوم حجه مع يوم نزهته، ويوم إحرامه مع يوم حله، ولم يستشعر العبادة ولم يتذلل لله تعالى فيها، ولم يجاهد نفسه في ذلك، حتى في يوم عرفة الذي يدنو فيه الله عز وجل من خلقه دنوًا يليق بجلاله وعظمته سبحانه كما في الحديث: «ما من يوم غرفة، وإنه ليدنو ثم يباهي بهم الملائكة فيقول: ما أراد هؤلاء». أخرجه مسلم.

نسال الله تعالى أن يجعل حجنا تامًا، وعملنا مقبولاً، وذنبنا مغفورًا، إنه قريب مجيب، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه.



أَحَدًا ﴾ [الجن: ١٨].

### الحاج الذي لم يحج (١

هو ذلك الحاج الذي لم يصن حجه عن اللغو والرفث والفسوق فأطلق للسانه العنان، ولنظره اللجام، ولم يتورع حتى في حجه عن بعض معاصيه التي ينبغي أن يكون الحاج لها قاطعًا ومانعًا.

وقد قال سبحانه: ﴿ الْحَجُّ أَشْهُرُ مُعْلُومَاتُ فَمَن فَرَضَ فِيهِنُ الْحَجُّ فَلاَ رَفَ<mark>ثُ وَلاَ فُسُوقَ وَلاَ</mark> جِدَالَ فِي الْحَجُّ ﴾ [البقرة: ١٩٧].

وقـال ﷺ: «من حج هذا البـيت فلم يرفث ولم يفسق رجع كيوم ولدته أمه». متفق عليه.

فالحج فرصة عظيمة للتوبة والرجوع إلى الله، فحري بالحاج أن يعاهد الله ألا يدنس صفحته التي يعود بها بحمد الله بيضاء نقية، ﴿وَتُوبُوا إِلَى اللّهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ [النور: ٣١].

### الحاج الذي لم يحج 11

هو ذلك الحاج الذي لم يسلم المسلمون من أذاه ومزاحمته، بل ربما تعدى على حقوق إخوانه في مكان إقامتهم، أو مواقف سياراتهم، أو يؤذيهم برائحة أو نفاية، وكأن الخلق الحسن يرتفع في بعض الحالات والمواقف.

واللَّه تعالى يقول: ﴿ وَالَّذِينَ يُؤُذُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا اكْتَسَبُوا فَقَدِ احْتَمَلُوا بُهْتَانًا

### إشهسار

تشهد مديرية الشئون الاجتماعية بالجيزة أن جماعة أنصار السنة المحمد فرع مدينة ٦ أكتوبر تم قيده تحت رقم (١٦٥٤) بتاريخ ٢٠٠١/١٢/٣١، وذلك وفقًا لأحكام القانون ٣٢ لسنة ١٩٦٤م ولائحته التنفيذية بشأن الجمعيات والمؤسسات الخاصة.

7

09

العدد الحادى عشر السنة الثلاثون الوجيد

### اقرأ من مكتبة المركز العام



### إعداد: علاء خضر

المؤلف: الإمام الحافظ المُجود، المفتي، أبو القاسم، هبة الله بن الحسن بن منصور الطبري اللالكائي.

سمَّع العلم «بالري» من جعفر بن عبد الله الفناكي، وعلي بن عمران القصبار، وقدم بغداد فاستوطنها ودرس الفقه الشافعي على أبي حامد الإسفرايني، وسمع عيسى بن علي، وروى عنه علماء كبار؛ منهم الخطيب البغدادي، وابنه أبو بكر محمد بن هية الله اللالكائي.

قال عنه الخطيب البغّدادي: كتبنا عنه وكان يفهم ويحفظ. وقال عنه الحافظ الذهبي: مفيد بغداد في وقته.

وفاتةً: توفي عام ١٨ ٤هـ بمدينة الدينور. موضوعالكتاب

الكتاب يبحث في المسائل الاعتقادية على منهج أهل الحديث والأثر. أهمية الكتاب

يعد هذا الكتاب موسوعة لأسماء علماء أهل السنة، حيث سرد المؤلف ما يقرب من ستمائة من أسماء علماء أهل السنة، مما يزيدنا اطمئنانًا أن هذه العقيدة مما أجمع عليه.

كذلك أورد المؤلف في كتابه هذا عقيدة أحد عشر إمامًا من علماء أهل السنة وموقفهم من المسائل العقدية، مثل: الإمام أحمد، والثوري، والأوزاعي، وابن عيينة، وغيرهم.

ويعتبر الكتاب مرجعًا مهمًا في العقيدة، وأيضًا لعلماء الحديث من حيث الإسانيد، فالمؤلف يروى هذا الكتاب بإسناده.

سبب تأليف الكتاب

صرح المؤلف في المقدمة بأن من أسباب تأليف هذا الكتاب أن بعض أهل العلم سالوه أن يؤلف كتابًا في شرح اعتقاد أهل الحديث، وأيضنًا لما رأه من علماء زمانه من انصراف عن مذهب أهل السنة

والانشغال عنه بما أحدثوه من العلوم الأخرى. منهجالؤلف

ذكر المؤلف رحمه الله منهجه في مقدمة الكتاب والطريقة التي سيتبعها في التاليف وهي: - أنه لم يبدأ في تاليف هذا الكتاب حتى تصفح عامة كتب الأئمة الماضين وعرف مناهجهم. - وأنه فصل المسائل الخلافية، ويتن المحدث

لكل مسألة والفترة الزمنية التي أحدثت فيها.

- وأيضًا الآستدلال على صحة مذهب أهل السنة بالقرآن، فإن لم يجد السنة بالقرآن، فإن لم يجد فبالسنة، وإن لم يجد فبقول الصحابة، فإن لم يجد فعن التابعين، ثم أخبر أنه لم يسلك فيه طريق التعصب لأحد من الناس،

نسخالكتاب

هناك طبعة تقع في أربعة مجلدات بتحقيق د. أحمد سبعد حمدان، كانت ناقصية، ثم يسر الله للمحقق إتمامها، وهي ثمانية أجزاء في أربعة محلدات.

مسائل الكتاب

قسم المؤلف كتابه هذا إلى ثمانية أجزاء تناول فيها مسائل العقيدة، ومن هذه المسائل: ذكر علماء أهل السنة والجماعة، والحث على التمسك بالسنة واجتناب البدعة، والتوحيد وأسماء الله وصفاته، واعتقاد أهل السنة في القرآن، ومبحث في القدر والإيمان كذلك، والبعثة النبوية والمعجزات، وألقبر وما فيه، والأمور الواقعة يوم القيامة، وعلامات الساعة، وفضائل الصحابة.

بدأ المؤلف كتابه بمقدمة عرض فيها بعض جوانب العقيدة؛ من وجوب معرفة المرء ما يعتقده في الله وأسمائه وصفاته وتوحيده، وما كان عليه السلف والصحابة والتابعون، وأن النجاة في اتباعهم، وفشل العقائد المبتدعة أمام عقيدة أهل السنة والجماعة، وبداية ظهور البدع، ونصرته لأصحاب الحديث، وقوله: هم أولى الناس بالاتباع، وذكر فضلهم على الأمة؛ في حفظهم ونقلهم للسنة وأمور الدين.

ثم بدأ بذكر الأبواب، وأول هذه الأبواب: باب ذكر من رئسم بالإمامة في السنة والدعوة والهداية، وسرد حوالي ٣٦ صحابيًا، وحوالي ١١ تابعيًا، ثم أخذ يسرد في أسماء كل طبقة في كل مصر وعصر من أهل مكة والشام والحجاز والجزيرة ومصر، وغيرها من المدن والأمصار من علماء أهل السنة

أثم أورد بعدها مباشرة أحاديث وآثارًا توضع فضل من حفظ السنة ومن أحياها ودعا إليها، وأورد حديث مسلم وأبي داود عن أبي هريرة رضي الله عنه، أن رسول ألا قال: «من دعا إلى هدى، كان له من الأجر مثل أجور من تبعه لا ينقص ذلك من أجورهم شيئًا..» الحديث.

وذكر من الآثار: عن يوسف بن أسباط قال: كان أبي قدريًا وأضوالي روافض، فأنقذني الله

وذكر أثرًا أيضًا عن سفيان الثوري أنه كان يقول: إذا بلغك عن رجل بالمشرق صاحب سنة وأخر بالمغرب، فابعث إليهما بالسلام وادع لهما، ما أقل أهل السنة والحماعة!!

ثم أخذ يسرد اعتقاد أئمة أهل السنة؛ كاعتقاد الإمام أحمد والشوري والأوزاعي وابن المديني، حتى بلغ أحد عشر إمامًا تقريبًا، ومن هؤلاء الأئمة: سفيان بن عيينة، فقد نقل عن اعتقاده رحمه الله قوله: السنة عشرة، فمن كن فيه فقد استكمل السنة، ومن ترك شبيئًا فقد ترك السنة، وهي: إثبات القدر، وتقديم أبي بكر وعمر، والحوض، والشفاعة، والمدران، والصراط، والإيمان قول وعمل، والقرآن كلام الله، وعذاب القبر والبعث يوم القيامة، ولا تقطعوا بالشبهادة على مسلم.

وتحت باب: جـمـاع توحـيـد الله عـز وجل وصفاته وأسمائه وأنه حى قادر عالم سميع بصير متكلم مريد باق، أثبت فيه أن معرفة الله تعالى وصفاته ومعرفة رسوله تتم بالسمع لا بالعقل.

وأخذ يسرد الآيات، منها قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَّهُ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُونَ ﴾ [الأنبياءُ: ٢٥]، فقال معلقًا علَى ذُلك: أخبر الله نبيه عَلَّهُ في هذه الآية أن بالسمع والوحى عرف الأنبياء قبله التوحيد.

وقال: كذلك وجوب معرفة الرسل بالسمع؛ لقوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثِ رَسُولاً ﴾ [الإسبراء: ١٥]. فدل علي أن معرفة الله والرسل بالسمع كما أخبر الله عز وجل، وأخذ يأتى بالأدلة من السنة أيضيًا.

ثم قال: سياق ما روي في قوله تعالى: ﴿ اِلرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشُ اسْتَوَى ﴾ [طه: ٥]، «وأن الله على عرشه في السماء». وأتى بأكثر من دليل من كتاب وسنة وأثار للتابعين؛ منها من القرآن قُولِه تعالى: ﴿ أَأُمِنتُمْ مُن فِي ٱلسَّمَاءِ أَن يَحْسِفَ بِكُمُ الأَرْضُ ﴾ [الملك: ١٦]، ومن السنة حسيث الجارية المشبهور التي قالت: إن الله في السماء. ونقل إحماع الصحابة والتابعين وأقوالهم على هذه العقيدة أن اللَّه في السماء، منها أثر عن ابن عباس قوله: «إن الله عز وجل كان على عرشه قبل أنْ بخلق شبيئًا». وأثر ربيعة عندما سئل: ﴿ الرُّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشُ اسْتُوَى ﴾ كيف استوى؟ قال: الإستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، ومن الله الرسالة، وعلى الرسول البلاغ، وعلينا التصديق.

وفي مسائل الصفات لله سيحانه وتعالى أخذ بسرد صّفات الله تعالى؛ مثل السمع والبصر واليد والوجه والضحك والكلام ونزوله سبحانه

وتعالى، وغيرها من الصفات، فيثبتها له سيحانه وتعالى ويأتى بالأدلة على ذلك من الكتاب والسنة وكلام الصحابة والتابعين، فمثلاً أتى بحديث رُسُولُ الله ﷺ في إثبات صَّفة اليد لله سَبحانه وتعالى، وأن كلتا يديه يمين في قوله ﷺ: «المقسطون عند الله يوم القيامة على منابر من نور عن يمين الرحمن، وكلتا يديه يمين...» الحديث.

وأورد أثرًا عن أبي عبيد القاسم بن سلام، وذكر عنده هذه الأحاتيث؛ ضحك رينا عز وجل، والكرسي موضع القدمين، وأن جهنم لتمتلئ فيضع ربك قدمه فيها. وأشباه هذه الأحاديث.

فقال أبو عبيد: وهذه الأحاديث عندنا حق يروبها الثقات بعضهم عند بعض، إلا أنا إذا سُئِلنا عن تفسيرها، قلنا: ما أدركنا أحدًا بفسر منها شبيئًا، ونحن لا نفسر منها شبيئًا، نصدق بها ونسكت.

ثم أخذ يسرد الأحاديث في فضائل نبينا ﷺ، وابتداء الوحى وبعثته ومعجزاته من انشقاق القمر، وحنين الجذع، الذي رواه ابن عمر أن رسول الله ﷺ كان يخطب إلى جذع، فلما اتخذ المنبر تحول إليه فحن الجذع، فأتى النبي على فمسحه.

ثم انتقل في موضع آخر من الكتاب يسرد فيه أحاديث وآثارًا عن أحوال يوم القيامة، وإثبات الشفاعة، وما روى في الصوض، وإثبات عذاب القبر، والصور، والحشر والميزان، وأن الأموات لا يشعرون بالأحياء، فقال في الشفاعة: وأن المقام المحمود هو الشفاعة.

وأورد حديث البخاري عن أبن عمر يقول: إن الناس يوم القيامة يصيرون جثيًا، كل أمة تتبع نبيها، يقولون: يا فلان، اشفع لنا حتى تنتهى بالشفاعة إلى النبي ﷺ، فذلك يوم يبعثه الله المقام

وقال في العرض والحساب يوم القيامة: عن ابن عباس رضى الله عنه، أن النبي عباس رضى الله عنه، أن النبي عباس رضي أخر الأمم وأول من يحاسب، ويقال: أين الأمة الأمية ونبيها. فنحن الأولون الأخرون».

وتحت باب علامات الساعة قال: سياق ما روي عن النبي ﷺ في خروج الدجال والإيمان به خلاف ما قالت المتدعة: إن الدجال كل رجل خبيث!! وذكر حديث الرسول ﷺ في صفات الدجال في قوله: «ما بُعث نبي إلا أنذر أمَّته الأعور الكذاب، ألا إنه أعور، وإن ربكم ليس بأعور، بين عينيه مكتوب كافر».

ثم ختم المؤلف كتابه بفضائل الصحابة وأمهات المؤمنين وذم الروافض الذين يسبون

رحم الله المؤلف، ونفع المسلمين بكتابه، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وأله وصحيه أحمعين.

وتسمّى نفسها: جمعية الشاريع الخيرية الإسلامية.

الأحباش فرقة ضالة، تتخذمن لينان مركزا رئيسيًّا لها، ولها أكثر من أربعين فرعًا في دول عدَّة، منها الأردن، وأستراليا،

والسويد، وفرنسا، وسويسرا، وأمريكا، وبريطانيا، وبلجيكا، وألمانيا، وروسيا، وغيرها. تنسب لؤسسها الضّال عبدالله الحبشي الهرري، من بلاد «هرر» في الحبشة بأثيوبيا، والمذكور يُشكُ في أمره، إذ إنَّ فتاويه وأعماله تدلُ على أنه دخيل على الإسلام؛ لتضريق الصف "بين أهل السنة والجماعة، كما دُسَّ غيره ممنن باعوا دينهم وضمائرهم لتنفيذ مخططات اليهود ودعاة الباطل

قدم الهرريّ إلى الشيام سنة (١٣٧٠هـ) لنفث سمومه القاتلة، بعد أن نشر عقائده الفاسدة في بلاد الحبشنة، وحارب أهل التوحيد فيها، وتعاون مع حُكَّامها الظُّلُمة في إغلاق المدارس السلفية، وتسليم مَن يخالفه من الدعاة والعلماء إلى حكومة الطاغية «هيلا سلاسي»، حتى أطلق عليه الناس: شبيخ الفتنة، وفي دمشق لم يجد المرتع الخصب والمناخ الملائم لترويج بضاعته الفاسدة؛ لانكشاف أمره وبيان قصده، وذلك بفطنة أهل الفضيُّل، أمثال الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، رحمه الله، حيث تصدوا له بالردود الفعالة على هرائه وكذبه وافتراءاته، وانتقل إلى لبنان، وهناك ساعده قلة العلماء وكثرة الجهلاء في تمكينه وحصوله على بغيته، وقد قال عنه سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز، رحمه الله، في فتواه (١٤٠٦هـ)- في مُعْرِض جوابه للجالية الإسلامية اللبنانية بأستراليا-: «إنّ هذه الطائفة معروفة لدينا، فهي طائفة ضالة، ورئيسهم المدعو: عبدالله الحبشي معروف

باندرافه وضلاله، فالواحب مقاطعتهم وإنكار عقيدتهم الباطلة، وتحذير الناس منهم، ومن الاستماع لهم أو قبول ما يقولون».

إنّ من الأسساليب التي استعملها في بداية أمره في لبنان لحين الناس، ولفت الأنظار إليه: قُصَّ القصص

والخرافات، وتأويل الرؤى والأحلام في المقاهي وأماكن التجمعات، فكان الكثير من النساء والشبياب والرِّعَاع من الناس بتهافت ون عليه، وعنده يجدون ما يروق لهم من الفتاوي الكاذبة و الأباطيل الرّائفة.

ومن ذلك ما يك:

- الأحباش يُجيزون الزنا بنساء أهل الكتاب نكاية في دينهن- كما قالوا- ولأنهنُ نقضنُ عهد عمر رضى الله عنه.

- يُهونُنون من شنأن المعاصى، مثل للس المرأة الأجنبية وتقبيلها، ومفاخذتها ومباشرتها، إلاّ الإيلاج، بحجَّة أن ذلك من الصغائر، مما روِّج لمذهبهم بين أوساط الشياب المراهق والمنحل.

- يُجِوِّزُونَ الاختلاط بين الرحال و النساء في الدروس والاجتماعات، وفي المسايح شيه عُراة.

- إباحة إتيان المرأة في دُبُرها، وإباحة الغناء و الرقص.

- إباحةُ الربا من بنوك الكفار بلبنان، بزعمهم أنه يجوز أخذ مال الكفار في دار الحرب.

- إسقاط الزكاة في العملة الورقية، وإيجابها في الذهب والفضة فقط

- إباحة الدفوف والمزامير في المساجد في الاحتفالات والموالد.

- إباحة اليانصيب ( الميسر )، وغير ذلك من تحليل المحرمات.

وجمعية الأحباش تتظاهر بالتعليم الديني، وبناء المساجد والمدارس، ومساعدة الأيتام

العدد الحادي عشر السنة الثارثون

والفقراء، وغير ذلك من أعمال البر، «شعارات برّاقة» ليبتروا بها أموال المسلمين المغفّلين؛ ليفسدوا بها أبناء الإسلام ويحاربوا الموحّدين منهم.

### ومن أنشطة الأحباش ما يلي:

- تركيزُهم على المساجد، لتكون مساجد ضُرار ومراكز لهم باسم الصلاة والدين، ومن خالالها يُفسدون عقائد المسلمين.

- بثُّ سمومهم وعقائدهم عبر وسائل الإعلام المسموعة والمقروءة والمرئية، باسم المسلمين من أهل السنة، «إذاعة محلية في لبنان، مجلة شهرية، وعبر التلفاز لقاءات ودروس مع مشايخهم بصفة مستمرة».

- طبع الكتب والمنشــورات والأشــرطة، وتوزيعها في المواسم والمناسبات في لبنان، وعبر مراكزهم في الدول الأخرى.

- تكوين فرق للغناء والأناشيد الدينية كما يزعمون، كالأناشيد التي يتبجُّحون بها على نفي العلو لله تعالى، مثل: «الله ليس في السماء، وليس له مكان»!! عليهم من الله ما يستحقون.

- حرصهم على نشر الشرك بالله، بأنتشار اشعار المتصوفة؛ كالبوصيري وابن الفارض، يصاحب ذلك أنغام موسيقية على الدُّفُ والمزامير، مع أناشيد العِشْق والغرام الديني- كما يزعمون- وفي المساجد أيضًا.

- يه تمون بالأندية الرياضية والدعوة النسائية لها، حتى قيل: إن أكثر أتباعهم من النساء؛ لأن فتاوى الحبشي وزُمْرته الفاسدة تناسب ميولهن ورغباتهن، كالسفور والاختلاط الماجن والغناء والرقص، وغير ذلك، وهذا من دأب أعداء الإسلام، بالتركيز على النساء وإفسادهن؛ لأن النساء إذا صلحن صلح المجتمع، وإذا فسدن فسد المجتمع.

الأحباش يُشْبهون الخوارج، فهم يكفُرون علماء الأمة وأئمتهم ودعاتهم، كالإمام ابن جرير الطبري، وابن خزيمة، وشيخ الإسلام ابن تيمية، وابن كثير، وإمام الدعوة السلفية الشيخ محمد بن عبد الوهاب، وأحفاده وأتباعه، وكذلك تكفير أعلام الأمة وعلمائها المعاصرين، كالشيخ: عبد العزيز بن باز، وابن عثيمين، والألباني، وأبي بكر الجزائري، ومشايخ الحرمين، وغيرهم من أهل السنة والجماعة، وبالمقابل

يمجِّدون أهل الأهواء وأصحاب البدع.

- يعتقدون أن الله ليس فوق العرش، بل إنهم يكفرون من يعتقد ذلك، ويقولون: الله ليس فوق ولا تحت، ولا عن يمين ولا عن شعال، ولا داخل العالم ولا خارجه، فشبهوه بالعدم كقول الجهمية.

- يقولون: إنّ الكافر مضطر ومجبور على الكفر، بسبب أن الله هو الذي أمكنه عليه فلا يستطيع ردّه. ويقول شيخهم الضال في ذلك- في شرحه لكتابه «الصراط المستقيم»: لولا إعانةُ الله للكافر على الكفر، ما استطاع أن يكفر.

- يبيحون الاستغاثة بغير الله من المخلوقين، وطلب الحاجة منهم والمدد، وقد أفتى شيخهم الهروي بذلك، فهو يقول: «الاستغاثة بغير الله والاستعادة لا تُعتبر شركًا كما زعم ابن تيمية والوهّابيون من بعده». ويقول- ردًا على سؤال حوّل من يستغيث بالأموات-: «يجوز ذلك؛ فإنه يجوز أن يقول: أغثني يا بدوي، ساعدني يا بدوي». قيل له: إن الأرواح تكون في برزخ معين، بدوي». قيل له: إن الأرواح تكون في برزخ معين، فكيف يُستغاث بهم وهم بعيدون؟ فأجاب بقوله: «الله تعالى يكرمهم بأن يُسمعهم كلامًا بعيدًا وهم في قبورهم، فيدعون لهذا الإنسان وينقذونه، وأحيانًا يخرجون من قبورهم، فيقضون حوائج وأحيانًا بهم ثم يعودون إلى قبورهم».

- يقولون بفسق أمّ المؤمنين عائشة رضي الله عنها، ومعاوية بن أبي سفيان رضي الله عنهما، ويسبُّون على المنابر كلَّ مَن اشترك من الصحابة على علىً.

وحتى ننفي كلّ شك في أن الحبشي الضال عميل للأعداء مُنفَّدُ لمخططاتهم، فقد طلب مفتي الجمهورية اللبنانية الشيخ حسن خالد رحمه الله- في عهد رئيس الحكومة رشيد كرامي- أن يمنع الحبشي من عودته إلى لبنان في إحدى أسفاره، لما يقوم به من دور مشبوه، وخطر على آهل السنة، فاست جاب رئيس الحكومة، ومنع الحبشي من دخول البلاد، ولكن لم يمض سوى أسابيع قليلة حتى أمرت السفارة البريطانية ببيروت رئيس الدولة- أنذاك أمين الجميل- وكذلك رئيس الحكومة بضرورة دخول الحبشي للبنان، فرضخت الحكومة للأمر تحت وطأة الضغط رئيس الدكومة للأمر تحت وطأة الضغط البريطاني، وجزاء المفتي قتله على يد الأحباش، بعد أن كفروه وشنوا عليه حربًا شعواء، فماذا بعني كلُّ هذا؟!

### رفقا بعوام السلمين

Markey voi 2 Mar

### الحلقة الأولى

### بقلم: علي بن السيد الوصيفي

كم عندنا من المضحكات المبكيات، فلا تكاد ترفع رأسًا إلا وترى فيما ينفعك ما يضرك، فالخلل ظاهر، فما من خير إلا وفيه دَخَنُ، «قوم يهدون بغير هديي، تعرف منهم وتنكر». بل وأشيد من ذلك من غلب شره وزاد ثلبه وعيبه، حتى صارت البدع على يديه سننًا والسنن بدعًا، فهم «دعاة على أبواب جهنم، مَن أجابهم إليها قذفوه فيها». [رواه البخاري في المناقب (٣٤١١) عن حذيفة بن اليمان، رضى الله عنه].

والوقائع فوق الحصر - نسأل الله أن يحفظنا من الزلل، اللهم آمين - من ذلك ما حدُّث به كثير من الناس أن أحد الشيوخ زعم أن والده لما حضرته الوفاة وفد إليه أشياخ الطرق الصوفية البدوي والشاذلي والدسوقي وغيرهم يزورونه ويلقون عليه التحية والسلام، هذا هو الخبر، ومع غرابته لم أتعجب منه لأنه قديم فهو من معتقدات الصوفية باختلاف ألوانهم وطرقهم، إذ يدعون أن رسول الله على يخرج من قبره ليلقاهم في مجالسهم، وكذا الخضر عليه السلام بل والملائكة أيضًا، كما بين ابن حجر العسقلاني في «لسان الميزان» (١٠/٣٠) عن أحمد بن هلال الحساني الصوفي - أحد زنادقة الوقت زعم أنه يجتمع بالأنبياء كلهم في اليقظة، وأن الملائكة تخاطبه في اليقظة، وأنه عرج به إلى السماوات. إلخ. انتهى.

وذكر الشعراني في «الطبقات» (١٤\١) قال: وعقدوا للشيخ عبد الله بن أبي حمزة مجلسًا في الرد عليه حين قال: أنا أجتمع بالنبي ﷺ يقظة. انتهى.

قلت: وهذا الزعم- وهو رؤية الرسول الشياب غيره يقظة بعد الموت- لا حقيقة له في الكتاب الكريم، ولا أصل له في السنة المطهرة، وما هو إلا تلب يس حل بمن لا علم لهم ولا دراية بمكائد الشيطان وأمانيه، والمقام ليس مقام اعتراض على وقوع تلك الحوادث لهم، فقد تقع فعلاً، هذا أمر محتمل أن يقابلك رجل ويقول لك: أنا رسول الله هذا ممكن!!

حكى شهاب الدين محمد بن أحمد الأبشيهي في كتابه المستطرف (ص٣٥)، وقال: خرج المهدي يتصيد فغار به فرسه حتى وقع في خباء أعرابي، فقال: يا أعرابي، هل من قرى، فأخرج له قرص شعير فأكله، ثم أخرج له فضلة من لبن فسقاه ثم

أتاه بنبيذ في ركوة فسقاه، فلما شرب قال: أتدري من أنا؟ قال: لا، قال: أنا من خدم أمير المؤمنين الخاصة، قال: بارك الله لك في موضعك، ثم سقاه مرة أخرى فشرب فقال له: يا أعرابي أتدري من أنا؟ قال: زعمت أنك من خدم أمير المؤمنين، قال: الخاصة، قال: لا، أنا من قواد أمير المؤمنين، قال: رحبت بلادك وطاب مرادك، ثم سقاه الثالثة فلما فرغ قال: يا أعرابي أتدري من أنا؟ قال: زعمت أنك من قواد أمير المؤمنين، قال: ولكني أمير المؤمنين، قال: لا، ولكني أمير المؤمنين، قال: المؤمنين، قال: فأخذ الأعرابي الركوة فوكاها، وقال: إليك عني، فوالله لو شربت الرابعة لادعيت أنك رسول الله، فضحك المهدي حتى غشي عليه، ثم رسول الله، فضحك المهدي حتى غشي عليه، ثم أصار قلب الأعرابي، فقال له: لا بأس عليك ولا

خوف، ثم أمر له بكسوة ومال جزيل. انتهى.

نعم أن يقابلك رجل مجنون، أو شيطان له
القدرة على التصور في الصور، ويقول لك أنا
رسول الله ﷺ، أو أنا الخضير، أو أنا شيخك،
ويعينك في كثير من الأمور لجهلك وضعف دينك
هذا يقع، وأكثر منه، ولكنه لا يروج على العقلاء
والصالحين من الناس.

يحكي عياض عن الفقيه أبي ميسرة المالكي أنه كان ليلة بمحرابه يصلي ويدعو ويتضرع، وقد وجد رقة، فإذا المحراب قد انشق، وخرج منه نور عظيم، ثم بدا له وجه كالقمر، وقال له: تملأ من وجهي يا أبا ميسرة، فأنا ربك الأعلى، فبصق في وجهه، وقال: اذهب يا لعين، عليك لعنة الله. [«الموافقات» (۲/۲۰، ۲۰۹)].

ويحكي أيضًا عن عبد القادر الجيلاني أنه عطش عطش عطشا شديدًا، فإذا سحابة قد أقبلت، وأمطرت عليه شبه الرداد، حتى شرب، ثم نودي من سحابة: «يا فلان، أنا ربك، وقد أحللت لك المحرمات». فقال: اذهب يا لعين، فاضمحلت السحابة. وقيل له: بم عرفت أنه إبليس؟ قال: بقوله: قد أحللت لك المحرمات. [«الموافقات»

فهذا الشيطان ادعى لأبي ميسرة أنه رب العالمين، وكذلك لعبد القادر الجيلاني، فلا يبعد أن يدعي أنه الخضر عليه السلام، أو أنه الرسول عليه الصلاة والسلام. وقد كانت قوة الدين من أقوى الموانع التي حالت دون تلبيس الشياطين على الصحابة رضوان الله عليهم في مثل ما لبسوا به على الصوفية في مسألة رؤية الأموات يقظة، فما كان يجرؤ على لقائهم بهذا التلبيس، فهذا عمر رضي الله عنه ما سلك فجًا إلا وسلك الشيطان فجًا غير فجه، كما ثبت في الصحيح.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية في «الفتاوى» (١٨\٢٧): ولم يذكر أحد من الصحابة أنه رأى الخضر ولا أنه أتى إليه النبي هُم فإن الصحابة كانوا أعلم وأجل قدرًا، من أن يلبس الشيطان عليهم، ولكن لبس على كثير ممن بعدهم، فصار يتمثل الحدهم في صورة النبي، ويقول: أنا الخضر، وإنما هو شيطان، كما أن كثيرًا من الناس يرى ميته خرج، وجاء إليه وكلمه في أمور، وقضاء حوائج، فيظنه الميت نفسيه، وإنما هو شيطان تصور بصورته. انتهى.

وفي الحقيقة نحن لا نكذب الرائي أنه رأى شيئًا، وإنما نقول: لم لا تخرج نفسك من هذا الوهم بسؤال أهل العلم القائمين على حدود الله تعالى، الحافظين للسنن، لعل الأمر أن ينجلي، والحقيقة أن تظهر وتعرف عدوك، الذي يريد تضليلك وإخراجك عن دينك؟

ولكن هيهات هيهات، فهم لا يسلمون لعلماء الشريعة، ومن جهة أخرى فهم يرتقون في الأمر إلى ما هو أعظم من مجرد الخروج.

إذ يعتقدون أن هذا الظاهر لهم يغيثهم في الكربات والشيدائد، ويمدهم بالعطايا والمواهب، ويعلمهم الأذكار والصلوات، ويسلمهم الخرق، ويورثهم العلوم اللدنية، حتى اعتبر بعضهم أن من لم يبلغ هذا المقام فليس من المسلمين.

يقول المرسي أبو العباس: لي أربعون سنة ما حجبت عن رسول الله ﷺ!! ولو حجبت عنه طرفة عين ما عددت نفسي من جملة المسلمين. [«جامع كرامات الأولياء» (١٠/١)].

وأعظم من غلا في هذا الأصر أبو العباس أحمد بن المختار التيجاني شيخ الطريقة التيجاني- كما في كتاب «جواهر المعاني» لعلي بن حرازم الباب الأول- أنه لقي النبي على يقظة لا منامًا، وأنه أنن له في تربية الخلق، على العموم والإطلاق، وأخذ عنه الطريقة الصوفية مشافهة، وأمره أن يترك كل طريق أخذه من مشايخ الطرق الصوفية؛ اكتفاء طريق أخذه عن رسول الله على مشافهة، وعين له النبي على الورد الذي يلقنه مصريديه، وهو الاستغفار والصلاة على النبي المؤلفة أوكناك سنة المرق المهورة الإخلاص على رأس المائة. [«فتاوى اللجنة الدائمة»

ولقد انتشرت تلك الحكايات بين الصوفية باسانيد واهية ومتون مضطربة، ولا يخفى عليك أنهم يقبلون تلك القصص، ويتشربون من تلك الأكانيب؛ بسبب تعظيمهم شيوخهم، وتقديسهم لهم. ويوجد في كثير من تراجم الصوفية مثل ذلك، ومن ذلك ما حكاه النبهائي أن النبي على مد يده من القبر ليسلم على أحمد الرفاعي عند زيارته له. فقال: وقد وقع لبعض العارفين مخاطبته له

ورده عليه، ومن ذلك المعنى ما ذكره بعض العارفين عن القطب الرفاعي، في حال زيارته للقبر الشريف من قوله:

في حال البعد روحي كنت ارسلها تقبل الأرض عني وهي نائبتي وهذه دولة الأشباح قد حضرت

فامدد يمينك كي تحظى بها شفتي وقد كذّب العلاَمة محمود شكري الألوسي تلك القصة في «غاية الأماني في الرد على النبهاني» من عدة أوحه، منها:

ا – أنه قد ترجم لأحمد الرفاعي هذا جماعة من المؤرخين على اختلافهم في المذهب ولم يذكروا هذه القصة في ترجمته. وقال أيضًا: مع أن هذه القصة لو صحت لتوفرت الدواعي على نقلها؛ لأنها حادث عظيم، وخارق عجيب، فالشيء الذي تتوفر الدواعي على نقله، ولم يذكره أحد من الثقات، بل ذكره الدجالون الضالون المضلون، فهو لا شك تزوير وبهتان، وكذب من إفك الشيطان.

٧- أن كــــــــــرًا من أهل العلم والأدب نسب البيتين إلى غير أحمد الرفاعي. قال الشيخ صلاح الدين الصفدي في «تذكرته»: حكى أن ابن الفارض لما اجتمع بالشهاب السهرودوي في مكة أنشده:

في حالة البعد روحي كنت أرسلها تقبل الأرض عني وهي نائبتي على وهي نائبتي على وهذه نوبة الأشباح قد حضرت

فامدد يمينك كي تحظى بها شفتي وكفى ما ذكره الشيخ صلاح الدين شاهدًا على بطلان ما ادعاه غلاة الرفاعية ومبتدعتهم.

٣- أن الدجالين الذين رووا هذه القصه المكذوبة ادعوا أن من كان حاضرًا هناك، ورأوا اليد، وسمعوا رد السلام نصو مائة ألف أو يريدون!!

سبحانك هذا بهتان عظيم، كيف يمكن أن يكون هناك هذا العدد الكثير؟ وأي محل في المسجد يكون هناك هذا العدد الكثير؟ وأي محل في المسجد معشارهم؟ ثم إن القبر قد أحاطت به الجدران، فمن أي شباك خرجت اليد؟ ومن المعلوم إذا كان أمر عجيب وشيء غريب يتهافت على رؤيته الراؤون، فلا يمكن الرؤيا إلا للقريب، وكذلك سماع رد السلام كيف أمكن للجميع؟

فُـانظر إلى هذه الأكـذوبة، التي لا تروج على ضعفاء العقول، ومع ذلك قد تمسك بها قوم سلب

الله منهم الحياء، واتخذوها حبالة من حبائل مصائدهم، وأغراهم الله على مثل هذه الدعاوي الكاذبة؛ ليفضحهم بها في الدنيا والآخرة، انتقامًا لأهل الحق منهم. [وانظر «غاية الأماني في الرد على النبهاني» (١/٢٢٠- ٢٢٤)].

وهذا أمر منتشر عند الصوفية بدرجاتهم المختلفة، سواء كانوا من صوفية الأرزاق، أو صوفية علوم العرفان والنظر أتباع ابن عربي والتلمساني وابن الفارض وغيرهم من مدعى الصفاء والمشاهدة.

فقد زعم ابن عربي الحاتمي أن بإمكانه أن يستدعي أرواح الملائكة والأنبياء في الوقت الذي يريد، وباي كيفية يشاء. قال الصدر القونوي الرومي: كان شيخنا ابن عربي متمكنًا من الاجتماع بروح من شاء من الأنبياء والأولياء الماضين، على ثلاثة أنحاء: إن شاء استنزل روحانيته في هذا العالم، وأدركه متجسدًا في صورة مثالية، شبيهة بصورته الحسية العصرية التي كانت له في حياته الدنيا، وإن شاء أحضره في نومه، وإن شاء انسلخ عن هيكله واجتمع به. [«الشذرات» لابن العماد (١٩٦٥)].

قلت: وهذا من الكذب العريض الواسع، بل هو دون الجهل وفوق الجنون بدرجات عالية، فكم أردى الشيطان قومًا لو تفكروا بحق لميزوا، ولو التبعوا كما أمروا لنجوا. أعاذنا الله وإياك من الحور بعد الكور، ومن الضلالة بعد الهدى.

وهنا أمر مثير للنظر والفكر، ماذا يريد هؤلاء من ذلك؛ هذا سـؤال مـهم... والجـواب: يريدون أربعة أمور رئيسة:

١- أن يرحل الناس إليهم للتبرك بهم
 واتخاذهم واسطة إلى الله تعالى.

٢- أن يجعلوا لأنفسهم مزية على علماء الشريعة والدين.

 ٣- أن يفتحوا بابًا لبناء المقابر على المساجد شهرة وجاهًا وذكرًا لأوليائهم.

 إن يفتحوا السبل لجمع أموال الناس بالباطل، كما في صورة تلك النذور الشركية، وهي بالملايين ليلتهموها على حساب عقيدة التوحيد و السنة.

هذا هو هدفهم السري وخطهم غير المعلن. وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

# بين السنن والمبتدعات في فضل الحج والعمرة

بهلم: محمد بن عبد السلام الشقيري

في البخاري: سئل النبي على: أي الأعمال أفضل؟ قال: «إيمان بالله ورسوله». قيل: ثم ماذا؟ قال: «حج مبرور». وفيه عن عائشة قالت: نرى الجهاد أفضل العمل أفلا نجاهد؟ قال: «لا، لكن أفضل الجهاد حج مبرور». وفي «الصحيحين» قال على «من حج لله فلم يرفث ولم يفسق رجع من ذنوبه كيوم ولدته أمه». وفي «مسلم» أنه قال: «العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما، والحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة».

الترهيب من ترك الحج للقادر عليه روى الترمذي والبيهقى عن على رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «من ملك زادًا وراحلة تبلغه إلى بيت الله ولم يحج فلا عليه أن يموت يهوديًا أو نصرانيًا»، وذلك أن الله يقول: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَن اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾، وأنكر رفعه الحافظ ابن كثير في تفسيره، وذكر عن عمر أنه قال: من أطاق الحج فلم يحج فسواء عليه مات يهوديًا أو نصرانيًا. ثم قال: وهذا إسناد صحيح. وذكر عن عمر أنه قال: لقد هممت أن أبعث

رجالاً إلى هذه الأمصار فينظروا إلى كل من كان له جدة فلم يحج في ضربوا عليهم الجزية، ما هم بمسلمين، ما هم بمسلمين. اهـ.

وروى البزار أنه ها قال:
«الإسلام شمانية أسهم:
الإسلام سهم، والصلاة سهم،
والزكاة سهم، وحج البيت
سهم، والأمر بالمعروف سهم،
والنهي عن المنكر سهم،
والجهاد في سبيل الله سهم،
وقد خاب من لا سهم له»(١).

### منكرات وبدع الحج

قال الإمام ابن الجوزي في كتابه «نقد العلم

والعلماء»: قد يسقط الإنسان الفرض بالحج مرة ثم يعود لا عن رضا الوالدين وهذا خطأ، وريما حج وعليه ديون أو مظالم، وربما خرج للنزهة، وريما حج بمال فيه شبهة، ومنهم من يحب أن يتلقى ويقال له: الحاج، وجمهورهم يضيع في الطريق فرائض من الطهارة والصالة، ويجتمعون حول الكعبة بقلوب دنسة وبواطن غيير نقية، وإيليس يريهم صورة الحج فيغرهم، وإنما المراد من الحج القرب بالقلوب لا بالأبدان، وإنما يكون ذلك مع القيام بالتقوى، وكم من قاصد إلى مكة همته عدد

حجاته فيقول: لي عشرون وقفة. وكم من مجاور قد طال مكشه ولم يشرع في تنقسة باطنه، وريما كانت همته متعلقة بفتوح تصل إليه ممن كان، وربما قال: إن لي اليوم عشرين سنة مجاورًا. وكم قد رأيت في طريق مكة من قاصد إلى الحج يضرب رفاقه على الماء ويضايقهم في الطريق، ولقد لبس إبليس على جماعة من القاصدين إلى مكة، فهم بضيعون الصلوات، ويطففون إذا باعوا، ويظنون أن الحج يدفع عنهم، وقيد ليس إبليس على قوم منهم فابتدعوا من المناسك ما ليس منها، فرأيت حماعة يتصنعون في إحرامهم فيكشفون عن كتف واحدة، ويبقون في الشمس أيامًا فتكشط جلودهم وتلفح رعوسهم، ويتزينون بين الناس بذلك. وفي أفسراد البخاري من حديث ابن عباس رضى الله عنهما: أن النبي وأى رجلاً بطوف بالكعبة بزمام فقطعه. وفي لفظ أخر: رأى رجالاً بقوده إنسانًا بخزامة في أنفه فقطعها بيده، ثم أصره أن يقود بيده. قال: وهذا الحديث يتضمن النهي عن الابتـداع في الدين، وإن قصد بذلك الطاعة.

ثم قال: وقد لبس على قوم يدعون التوكل فخرجوا بلا زاد، وظنوا أن هذا هو التوكل وهم على غاية الخطأ. قال رجل للإسام أحمد بن

حنبل رضي الله عنه: أريد أن أخرج إلى مكة على التوكل من غير زاد، فقال له أحمد: فاخرج من غير القافلة. قال: لا إلا معهم. قال: فعلى جراب الناس توكلت. فنسأل الله أن يوفقنا. اه.

### ومن البدع:

التمسح بجدران الكعبة كلها؛ لأن الرسول ﷺ لم يفعله، وإنما كان بمس الركن اليماني، ويقيل الحجر الأسود، وكذا كتابة أسمائهم على حيطان الكعبة، وتوصيتهم بعضهم بذلك بدعة وجهل، واهتمامهم بزمزمة لحاهم وزمزمة ما معهم من النقود والثياب لتحصل لها الدركة، كل هذه بدع لم تشرع ولا خدر فدها ولا بركة، ومنهم من يعتقد أن من تمام الحج تقديس حجه بزيارة قبير الخليل، وإلا فحجه ناقص أو غير صحيح، وهذا جهل واعتقاد فاسد، لأن الحج عدادة مستقلة لا تعلق له بغيره، وأما زيارة ست المقدس فسنة مستحدة، لأن الصلاة فيه تعدل خمسمائة

وحديث: «من زراني وزار أبي إبراهيم في عام ضمنت له على الله الجنة» باطل موضوع، كما قاله النووي وابن تيمية وغيرهما. وتبييض بيت الحاج بالبياض والجير، ونقشه

بالصور وكتابة اسم وتاريخ الحاج عليه بدعة وضلالة، وتظاهر ورياء وحهالة وغفلة عن المشروع، وعدول عنه إلى المبتدع المذموم الممنوع، وكذا إقامتهم السرادقات-الصواوين- وذبحهم الذبائح، وتفريقهم للمشروبات والسجائر على القادمين وملاقاة الحاج بالبيارق والباز أو الطبول، واحتماع النساء للزغاريد، واستحضار الفقراء للذكر بالتنطيط، أو الراقصات للرقص، كل هذا وغيره مما لا بليق حصوله من مسلم شم رائحة الشريعة الإسلامية، بل هذا إذا رأه الأجانب أعداء الإسلام استهزءوا بنا، وعرفوا أن هذا الدين كله سخرية وهذبان ولهو ولعب.

إنني أقول: ما من عبادة، وما من ركن، ولا سنة إلا وقد دخل عليها من الجهل والبدع والخرافات ما أفسدها وشوهها، ولا لوم أصلاً على أحد من أهل الأرض جميعًا سوى العلماء فإنهم لم يقوموا بواجبهم نحو تعليم الناس أمسور دينهم، والله الموفق.

### الهوامش:

(١) المذكور في الصديث سبعة لا ثمانية.
 ولعله: «الصيام سهم» هي الثامنة.

المجيد العدد الحادي عشر السنة الثلاثون





يقلم: د. محمود عبد الرازق الأستاذ المساعد بقسم العقيدة جامعة الملك خالد

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله ..

أغلب المخالفين للسلف الذين تنكروا لطريقة التصديق بخير الله في الغيبيات وما ورد في الكتاب والسنة من صفات الباري سبحانه قاموا بتحريف النصوص نحت مسمى التأويل واتباع الأصول العقلية التي تحكم العقائد الدينية، وأن تلك الأصول هي الفيصل في الحكم على كل قضية كلية أو جزئية في هذا الباب.

وقد اشتهر ذلك بين الناس، حتى أصبح المنكر لتأويلهم الرافض لتحديلهم له نظرة خاصة في أعينهم، فإما يصفونه بالحمود اللغوى وعدم التذوق الأديى، وإما ينعتونه بأنه مشييه متقيد يظاهر النص الذي يدل على التشييب، ومن المؤسف أنهم غرسوا في حفيظة أبنائنا منذ الصغر أن:

كل نص أوهم التشبيها

أوله أو فوض ورم تنزيها

بينها وبين التحريف والتبديل، فعلماء السلف الصالح استعملوا التأويل في عصرهم بمعنى لم

يُعرف بين علماء الكلام من الأشعرية وغيرهم، فالتأويل ورد في الكتاب والسنة على معنيين اثنين

المعنى الأول: هو الصقيقة التي يؤول إليها الكلام، أو وقوع الخبر وتنفيذ الأمر الذي ورد بين

وهذا المعنى هو الذي جاءت به أيات القران الكريم، فلقد تكررت كلمة «التأويل» في القرآن في أكثر من عشرة مواضع، كان معناها في جميع استعمالاتها هو الحقيقة التي يؤول إليها الكلام ويدود عليها، كقوله تعالى عن يوسف عليه السلام بعد أن تحققت رؤياه: ﴿ وَرَفَعَ أَبُويْهِ عَلَى الْعَرْش وَخُرُّواْ لَهُ سُجِّدًا وَقَالَ يَا أَبِتِ هَـذَا تَأْوِيلُ رُؤْيَايَ مِن قَدْلُ قَدْ جَعَلُهَا رَبِّي حَقًّا ﴾ [يوسف: ١٠٠]، فقد كان هذا الحدث هو تأويل الرؤيا التي وردت في أول السورة، والتأويل بهذا المعنى قد استعمل في نوعي الأسلوب اللغوى؛ لأن الكلام العربي نوعان:

١- إنشائي: وهذا يشمل الأوامر الشرعية والأحكام التكليفية على تنوع أحكام العبودية، فتأويل الأمر في هذا النوع تنفيذه، ومن هنا قال السلف: إن السنة هي تأويل الأمر وتنفيذه. وقالت عائشة رضى الله عنها: كان رسول الله ﷺ يقول في ركوعه وسجوه: «سيحانك اللهم ويحمدك، اللهم اغفر لى. يتأول القرآن». [رواه البخاري في كتاب الأذان ىرقم (٨١٧)].

تعنى أنه كان ينفذ في سجوده الأمر الذي ورد فَى قوله تعالى: ﴿ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرْهُ إِنَّهُ كَانَ تُوالنًا ﴾ [النصر: ٣].

٧- خبري: وهذا يشمل خبر الله عن أمور الغيب؛ كالقيامة وأحوالها وأهوالها، ومن هذا الباب الكلام في ذات الله وصفاته وأفعاله.

وتأويل هذا النوع وقوعه وحدوثه وليس تأويله فهم معناه، وهذا النوع لا يعلم حقيقته كيفًا ولا قدرًا إلا اللَّه سيحانه وتعالى؛ لأن اللَّه يقول: ﴿فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِيَ لَهُم مِّن قُرَّةِ أَعْنُن جَزَاءً بِمَا كَانُوا تَعْمَلُونَ ﴾ [السحدة: ١٧].

فإن الله أخير أن في الحنة خمرًا ولينًا وعسلاً، ونحن نعلم أن حقيقة هذه الأشياء ليست ومن هنا جاءت أهمية الكشف عن حقيقة التأويل التي وردت في الكتاب والسنة والفصل

مماثلة لحقيقة ما نراه منها في الدنيا، بل بينهما تباين عظيم مع وجود نوع من الاشتراك والمواطأة في الأسماء المجردة، ولكن هناك خاصية لتلك الحقائق في ذاتها لا سبيل لنا إلى إدراكها في الدنيا لعدم وجود نظيرها عندنا، ومعرفة هذه الحقائق على ما هي عليه هي تأويل ما أخبر الله به في القرآن الكريم، وهذا التأويل اختص الله بعلمه ولا سبيل لأهل العلم إلى معرفته؛ لقوله تعالى: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأُولِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٧]، فيجب الوقوف على لفظ الجلالة بهذا الاعتبار، ولكن يجب التنبيه إلى أن جهلنا بحقائق هذه الأشبياء في ذاتها لا ينفي علمنا بالمعنى الذي خوطبنا به في ذلك، لوجود الفرق الكبير بين علم المعنى وبين علم الكيفية التي دلت عليها النصوص. [«رسالة الإكليل في المتشابه والتأويل» لشيخ الإسلام ابن تيمية (ص١٠- ١٢) بتصرف].

وقد استعمل عبد الله بن مسعود رضي اللّه عنه التأويل بمعنى الحقيقة التي يؤول إليها الكلام في باب الخبير، وهو وقوع المخبيرية ووجوده سواء كان ذلك في الماضي كالقصص التي أخبرنا عنها القرآن، أو في المستقبل كأخبار القيامة والجنة والنار، فقد روى أبو الأشهب عن الحسن والربيع، عن أبي العالية أن هذه الآية قُرئت على ابن مسعود رضى الله عنه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ عَلَيْكُمْ أَنفُسنَكُمْ لاَ يَضْنُرُّكُم مَّن ضَلَّ إِذَا اهْتُدَيْتُمْ ﴾ [المائدة: ١٠٥]، فقال: ليس هذا يزمانها قولوها ما قبلت منكم فإذا ردت عليكم فعليكم أنفسكم، ثم قال: إن القرآن نزل حيث نزل، فمنه أيات قد مضى تأويلهن قبل أن ينزلن، ومنه أبات وقع تأويلهن على عهد النبي على، ومنه أيات وقع تأويلهن بعد النبي ﷺ بيسير، ومنه آبات بقع تأويلهن يوم القيامة، وهو ما ذكر من الحساب والجنة والنار، فما دامت قلوبكم وأهواؤكم واحدة ولم تلبسوا شبعًا ولم يذق بعضكم بأس بعض فمروا بالمعروف وانهوا عن المنكر، فإذا اختلفت القلوب والأهواء وألبستم شبيعًا وذاق بعضكم بأس بعض فامرؤ ونفسه، فعند ذلك جاء تأويلها. [«تفسير سورة الإخلاص» لابن تيمية (ص١٠٧)].

وعن عائشة رضي اللَّه عنها قالت: قرأ رسول الله ﷺ هذه الآية: ﴿هُ وَ الَّذِيَ أَنزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ...﴾ [آل عمران: ٧]، فقال ﷺ: «فإذا رأيت

الذين يتبعون ما تشابه منه فأولئك الذين سمّى الله فاحذروهم». [أخرجه البخاري في كتاب التفسير برقم (٧٤٧)].

فهؤلاء طلبوا ما لا علم لهم به مما اختص الله بعلمه من الأمور الغيبية وكيفية الصفات الإلهية ابتغاء الفتنة وإثارتها بين المسلمين.

المعنى الثاني للتأويل: هو التفسير والبيان، فقد استعمل المفسرون من السلف التأويل في معنى التفسير والبيان، ويقصدون به كشف المعنى وتوضيح مراد المتكلم، وهذا التأويل كالتفسير يحمد حقه ويرد باطله، وحين قرأ عبد الله بن عباس رضي الله عنه قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تُأْوِيلَهُ إِلاَّ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْم ﴾ [آل عمران: ۷]، قال: (أنا ممن يعلمون تأويله).

ومقصده بهذا القول هو العلم بمعاني القرآن وتفسير المراد وبيانه، وكذلك دعاء رسول الله على له: «اللهم فقهه في الدين، وعلمه التاويل». [صحيح. رواه أحمد بلفظه (ج١، ص٢٦٦)، وعند البخاري بلفظ: «اللهم علمه الكتاب» برقم (٧٥)].

وكل ما ورد عن ابن عباس رضي الله عنه من أنه يعلم تأويل القرآن فيحمل على معنى التفسير والبيان، ولا يجوز القول بأنه يعلم حقائق الغيب وتأويل الأخبار الواردة عنها في القرآن؛ لأن ذلك من الغيوب التي استأثر الله بعلمها.

وابن جرير الطبري في تفسيره يستعمل التأويل بمعنى التفسير والبيان؛ إذ نجده يقول: تأويل الآية عندنا كذا، ثم يشرع في تفسيرها، وقال أهل التأويل فيها، والأشبه بتأويل الآية لغسرين من السلف فيها، والأشبه بتأويل الآية معناها، ونظرًا لكثرة استعمال التأويل في هذا لعنى عند السلف ولشيوعه بينهم اختلط بمعنى التفسير وأصبح كل منهما يستعمل حيث يستعمل الآخر، فإذا كان مقصدهم بالتأويل هو التفسير وتوضيح المعنى المخاطب به، فإنه يجوز الوقف على قوله تعالى: ﴿وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعُلْمِ ﴾ الوقف على قوله تعالى: ﴿وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعُلْمِ ﴾ بعطف الراسخين في العلم على لفظ الجلالة.

التأويل في اصطلاح المتكلمين

اشتهر التأويل في عرف المتأخرين من الفقهاء

ورجال الأصول بمعنى صرف اللفظ من معنى إلى آخر بدليل.

وقد اشتهر هذا التأويل في كتب الأصول والفقه وكأنه هو المقصود عند إطلاق كلمة التأويل وأصبحت المعانى السلفية بجانبه مخفية عن الأذهان، مع كونها الأصل في المعنى الوارد في القرآن.

وقد استخدم المتكلمون أو الخلف التأويل بهذا المعنى في غير موضعه؛ إذ إنهم صرفوا المعنى الظاهر إلى معنى باطل لا يحتمله النص، فابتدعوا له استعمالاً ممقوتًا في نصوص الصفات الالهية على وحه الخصوص.

فقالوا: لا يد من صيرف النص عن معناه إلى معنى أخر؛ لأن ظاهره باطل بدل على التشبيه، فجعلوا معانى أيات الصفات من المتشابهات المصروفة عن ظاهرها، والحقيقة أن المتشابه هو كيفية الصفة لا معناها، فمعانى النصوص محكمة معلومة وليست ألغازًا أو لغة أحنيية لايمكن ترحمتها، فالسلف كفوا أنفسهم عن الخوض في كيفية الصفات الإلهية دون المعنى المقصود، ولذلك قال مالك: (الاستواء معلوم، والكيف مجهول)؛ لأنه لا يعلمه إلا الله، وهؤلاء يريدون أن تكون الآيات التي تتحدث عن الصفات بمنزلة الكلام الأعمى الذي لا يفهم معناه، وإذا طوليوا بمعناه فسروه على أهوائهم بما يصدم كلام الله ويبطله.

أنواع التأويلات الباطلة

١- كل تأويل لا يحتمله اللفظ في أصل وضعه وكما حرت به عادة الخطاب بين العرب كتأويلهم لفظ الأحد بأنه المحرد من الصفات أو هو الذي لا قسيم له، فإن هذا غير معروف في لغة العرب.

٧- كل تأويل لا يحتمله اللفظ بحسب التركيب الضاص من تثنية وجمع وإن جاز أن يحتمله اللفظ في تركيب آخر، كتأويلهم قوله تعالى: ﴿ مَا مَنْعَكُ أَن تَسْجُدُ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى ﴾ [ص: ٧٥] بأن البدين هما القدرة أو النعمة، فإن لفظ اليد مفردًا، وعند إطلاقه قد يحتمل أحد هذين المعنيين، أما وهو في صيغة التثنية وفي هذا التركيب بالذات فإنه لم يرد في لغة العرب بهذا المعنى.

٣- كل تأويل لا يحتمله السياق المعين وإن حاز في غيره، كتأويلهم قوله تعالى: ﴿ هُلَّ يَنظُرُونَ إِلاَّ أَن تَأْتِيهُمُ الْمَلاَئِكَةُ أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ أَوْ يَأْتِي بَعْضُ آنات رَبُّكُ ﴾ [الأنعام: ١٥٨] بأن إتيان الرب هنا

معناه إتيان بعض أياته، أو إتيان أمره، فهذا التأويل لا يحتمله السياق بحال من الأحوال.

٤- كل تأويل لا يؤلف استعمال اللفظ في ذلك المعنى المراد في لغة المضاطب وإن كان مالوفًا كاصطلاح خاص، كتأويل لفظ الأفول بالحركة في قوله تعالى عن إبراهيم عليه السلام: ﴿فُلُمَّا أَفُلَ قَالُ لا أُحِبُّ الآفلِينَ ﴾ [الأنعام: ٧٦]، فإن هذا غير معهود في لغة العرب ألبتة، بل المعهود الأفول بمعنى الغياب، فلا يجوز حمل أية من القرآن عليه؛ لأنه نوع من التلبيس.

٥- التاويل الذي لا دليل عليه من سياق أو قرينة؛ لأن هذا لا يقصده المتكلم الذي يريد في خطابه هدى الناس والبيان له كتأويل الاستواء بالاست بالاء، وتأويل الآية: ﴿أَأُمِنتُم مِّن في السُّمَاء ﴾ [الملك: ١٦] بالعذاب، وتأويل النزول بذرول الرحمة وغير ذلك، واعلم أن جميع التأويلات التي ازدحمت بها كتب الخلف لا تخرج عن واحدة مما سبق؛ إذ ليس لتأويلهم دليل لغوى صريح ولا أثر منقول صحيح، بل رائده الهوى والتعصي. [«مقدمة في أصول التفسير» لابن تيمية (ص٤٣) وما بعدها بتصرف].

لوازم القول بالتأويل الباطل

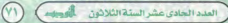
اعلم أن القول بالتأويل وصرف اللفظ عن ظاهره بدعوى أنه ليس مرادًا يتضمن مجالات كثيرة ولوازم باطلة، منها على سييل المثال لا الحصر:

١- أن يكون الرسول ﷺ قد ترك الناس في ذلك بدون بيان للحق الواجب سلوكه ولم يهد الأمة، بل رمز إليه رمزًا والغز فيه إلغازًا، ومعلوم أنه ليس في الرموز والألغاز بيان.

٧- أن يكون الرسول ﷺ قد تكلم في هذا الباب؛ باب الصفات بما ظاهره خلاف الحق، ولم يتكلم في ذلك كلمة واحدة توافق مذهب الخلف المتكلمين من النفاة.

٣- الطعن في القرآن الذي هو تبيان لكل شيء وهدى ورحمة وقول فصل ليس بالهزل.

٤- الطعن في وظيفة الرسول ﷺ التي هي البلاغ، والله وصفه بأنه قد بلغ البلاغ المبن. والله من وراء القصد.



### التاريخ عند كياتا يبكيس

### شعر: حسين إبراهيم حسان

لكنه ما صادف الشحانا فارتاد يبحث تائهًا حَدْرانا وأقام دَهْرًا يغسلُ الأحرانا قد حان حينك ترتعين حنانا فاستبشروا بل بَشبروا الولدانا الآن تُفْطَمُ لن تصير مُ هانا سيعود ابْنُك ينصرُ الأوطانَا إِنَّ الفَتَى مَنْ يسبقُ الفرسَانَا ستعود صخرا برفعُ النُّنبانا فالحقُّ باق في ذُرَا قُدْسَانا أو إنْ تعالتْ تُشْعِلُ النَّدِ رانا فإذا شبككتُ فرتّل القُرْانا مهما يُسالغُ ذُو الهجَاءِ بسانًا والنَّفْسُ تكرهُ ذلك الشيرطانا سنُحَطمُ الطُّفُ عِانَ والأوثَانَا نعراتُكُم فستُ وطدُ ونَ عدانا باعوا النُّفوسَ واعْلَنُوا الإيمانا سترون طف الأيسيق الركدانا سترون موجا يحطم الشطانا سترون أرضًا تقذف المشركانا ما دام يهدم للعدوّ كانا يا طَالَمَا حُرِمَ الهَنَا أَقْصَانًا ويقول هَيًا نشكُرُ الرّحمانا

مر الزُّمَانُ على كثير قبلنا تعبَ الزمانُ مِن الزَّمانِ ومن به وإذا به نصنب الخيام بارضنا ويقولُ للأيام تيهي واسْ عدى ويقول للأبطال طاب مقامكم قولوا لمن رضع المضاوف عهره قولُوا لأُمُّ ما غَدَتْ أُمِّا تُرى ويشب دُّ أزرك لن تلين قَناتُه قولوا لرمل كان صخرا هائلاً ما دامَ نسلُ محمد لم ينقطعُ مهما تكاثرت الجموع بأرضنا فسيُّ ه زمُّ الجمعُ على أدبارهم شَارُون فيه سنفاهة لا تَنْتهي قُـولوا له إنَّ اللسَـان يَعَاقُـه قُولُوا له مَ هُ مَا أقمت فإنّنا فُ مَا لُكُم تحتَ النَّفَ ال وإن عَلَتْ وستشهدون بأنّ حُنْدَ محمد سترون أن بع اثنا يس تنسر سَتَرَوْنَ نَارًا لِيس يُخْ مَد لَهُ بُها سترون رعدًا قاصفًا لَنْ ينتهي سترون أمّا لا تريدُ وليدها ويُعيدُ للأقصى السُّعَادةُ والهذا يُكِبُرُ التاريخُ عند محمينا



### تأسست عام ١٣٤٥ هــ ١٩٢٦ م

### ومن أهدافها:

- ا ـ الدعوة إلى التوحيد الخالص المطهر من جميع الشوائب وإلى حب الله تعالى حبا صحيحاً صادقاً يتمثل في طاعته وتقواه وحب رسول الله عَلَيْ والاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.
- ٢- الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين؛ القرآن والسنة الصحيحة، ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.
- ٣-الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط عقيدة وعملاً
   وخلقاً.
- الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم والحكم بما أنزل الله فكل مشرع غيره في أي شأن من شئون الحياة معتد عليه سيحانه وتعالى منازع اياه في حقوقه.

تلقى المحاضرات يوميا بدار المركز العام مساءأ

