

## و صاحبة الامتياز • عاجبة الأمتياز • عَالَ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْم

#### رئيس مجلس الإدارة محمد صفوت نورالدين



#### في هذا العدد

| ۲ | : بقلم الرئيس العام | افتتاحية العدد : غدر اليهود على مر العصور |
|---|---------------------|-------------------------------------------|
| 0 | بقلم المشرف العام   | حديث الشهر: قضايا معاصرة:                 |
| 9 | د . عبد العظيم بدوي | باب التفسير : سورة المجادلة :             |
|   | قوة إلا بالله»:     | باب السنة : نظرات حول حديث : «لا حول ولا  |
|   |                     |                                           |

الرئيس العام ١٢ كلمة التحرير: الأقصى يناديكم ... فهل تلبون النداء: رئيس التحرير ١٧ حبطة السلف لحناب التوحيد: معاوية هبكل ٢١

مسائل يسَعُ المسلمين الخلاف فيها: مصطفى العدوي ٢٤

الحكمة من خلق الشر: علي الوصيفي ٢٦ المعاصي وآثارها الخطيرة: محمد أيمن الشبراوي ٢٨

الإعلام بسير الأعلام: «الإمام حماد بن زيد »: إعداد مجدي عرفات ٢٩

فرحة الأكوان « قصيدة » زكريا عبد المحسن ٣١ مسلسل تهويد القدس : نياب عبد الكريم ٣٣

الصهيونية والمؤامرة على فلسطين: الوصيف علي حزة ٣٤

بيان جماعة أنصار السنة المحمدية بيان جماعة أنصار السنة المحمدية واحة التوحيد

وقت التوصيد التوصيد أقوال وأفعال خاطئة: طلعت زهران ٤٠

أطفال المسلمين كيف رباهم النبي الأمين: بقلم جمال عبد الرحمن ٤٢

الاعتصام بالله: صلاح عبد المعبود 'ه علام الله المعبود 'ه عبد 'ه عبد المعبود 'ه عبد '

فتاوى: أجاب عليها سماحة الشيخ: ابن عثيمين ، رحمه الله ، ه

قبلة الشيطان في بيوت المسلمين: خالد عبد المحسن ٥٢

تحذير الداعية من القصص الواهية : علي حشيش ٣٥

صحح حديثك انعقاد الجمعية العمومية بالمركز العام po

اقرأ من مكتبة المركز العام: علاء خضر ٦٠

افرا من مكتبه المركز العام: علاء حصر ٣٠٠ أسامة سلامان ٣٠٠ أفات العلم:

بين السنن والمبتدعات: محمد بن عبد السلام الشقيري ٢٤

لا عدوى ولا طيرة: فتحى أمين عثمان ٦٦

نظرات حول الإجماع [١]: متولّي البراجيلي ٧٠

علم مقارنة الأديان: مجدي قاسم ٦٩



مجلة إسلامية ثقافية شهرية

المشرف العسام

د. جمال المراكبي

اللجنة العلمية

زكرياحسينى جمالعبدالرحمن مجدىعرفات

الاشتراك السنوى:

ا- فى الداخل ١٥ جُنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد ـ على مكتب بريد عابدين).

٢- في الخارج ٢٠ دولارا أو ٧٥ ريالا سعوديا أو ما يعادلها.

تُرسل القيمة بحوالة بنكية أو شيك . على بنك فيصل الاسلامي ـ فرع القاهرة ـ باسم مجلة التوحيد ـ انصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

المركز العام: القاهرة ـ ٨ شارع قوله ـ عابدين هاتف: ٣٩١٥٥٧٦ ـ ٣٩١٥٤٥٦ مطابع المعلى التجارية \_ قليوب \_ مصر

#### السلام عليكم

#### شعب يباد وأمة تحترق ١١

صوت خائف متحشرج .. وخطو بطئ متعسر.. وعالم عربي وإسلامي هان على بلاد الدنيا، جُلُّ المهاجرين في العالم مسلمون!! والحروب تدور رحاها عليهم... بلاد في المزاد.. وشعوب للبيع فمن المشتري؟! حكام وسلاطين في ممالك واسعة، والكراسي مهتزة.. مظاهرات من الأطفال والنساء والعجزة.. فهل بشعرون!!

زعيم أمريكي يتعطش لدماء المسلمين!! الكونجرس المقر الرسمي للحكومة الإسرائيلية، وشارون الحاكم الفعلي للولايات المتحدة الأمريكية.. وبوش يرتعد مما أصاب سابقه... حيث كان رئيس الوزراء الإسرائيلي بثير القلاقل عليه!!

وصل بوش للبيت الأبيض بأصوات المسلمين الذين يسهمون لأول مرة بشكل منظم في الانتخابات الأمريكية، إلا أن خوفه من السقوط في الهاوية اليهودية جعله يتملق بالمساندة الفاجرة لكل غدر يهودي صهيوني!!

إذا نطق العراق فالمشانق معلقة !! وإذا تحرك الجنوب اللبناني فالعقوبات محققة!! وإذا دَكت طائرات إسرائيل الفلسطينيين العُزُل فالابتسامة عريضة والعطايا سخية!! شعبُ يُباد وأمة تحترق!! والمجتمع الدولي مشتت الفكر مغلول الد!!

الجنة مأوى الشهداء، فهم عند ربهم أحياء بعد أن سُفكت منهم الدماء.. الموت للجبناء.. وإن كانوا يدبون على الأرض أشباه أحياء.. والنصر والتمكين للمجاهدين.. والحياة الكريمة للمؤمنين العاملين.. ونصر من الله وفتح قريب.. وعدٌ من الله للمستحقين، وبشر المؤمنين.

والحمد لله رب العالمين.

الرئيس العام

التحرير المشارع قوله عابدين - القاهرة عابدين - القاهرة ت : ٣٩٣٦٥١٧ فاكس : ٣٩٣٠٦٦٢ قسم التوزيع والاشتراكات : ت : ٣٩١٥٤٥٦

التوزيع الداخلي:

مؤسسةالأهرام

وفروعأنصار

السنةالحمدية

#### ثمن النسخة:

مصرجنيه واحد، السعودية ٦ ريالات، الإمسارات ٦ دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمسريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، العراق ٧٥٠ فلسا، قطر ٦ ريالات، عمان نصفريال عماني.

المراسلات باسم المشرف العام

Mgtawheed@hotmail.com
Safwat noreldin@hotmail.com
Gshatem@hotmail.com

المجالة الرئيس العام رئيس التحرير



غدراليهود

علىمر

العصوراا

بقلم: الرئيس العام

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على خير خلقه إن الكثير من الكتاب قد تشتتت بهم الأقلام وتنوعت منهم الأفكار فمنهم من يوحي بكتاباته للناس أن كل شيء في العالم مدبر ومبيت ومدروس من قبل اليهود وفي محافلهم حتى يقعدوا عن المواجهة والجهاد؛ فيهولون من شأن اليهود ويصورونهم قد استولوا على كل شيء - المال والاقتصاد والسلاح ووسائل الدفاع والسياسة والحكام والمناصب في كل بلاد الدنيا.

إن هذا التضخيم لأعدائنا من اليهود ليس له حقيقة واقعية فهم أولياء الشيطان، وكيدهم ومكرهم من كيد الشيطان ومكره وخداعه، والله تعالى يقول ﴿ الذين آمنوا يقاتلون في سبيل الله والذين كفروا يقاتلون في سبيل الطاغوت فقاتلوا أولياء الشيطان إن كيد الشيطان كان ضعيفا ﴾ [النساء: ٧٦].

وقد وصفهم الله تعالى بقوله: ﴿ لا يقاتلونكم جميعًا إلا في قرى محصنة أو من وراء جدر بأسهم بينهم شديد تحسبهم جميعًا وقلوبهم شتى ذلك بأنهم قوم لا يعقلون ﴾ [الحشير: ١٤].

والحق أن نعرف أعدءنا ونسلك المنهج المعتدل في تقدير حجمهم؛ فلا نبالغ في التهوين منهم ولا من مكرهم وكيدهم، ولا نبالغ في بيان أنهم القوة التي لا تقهر، والكيد الذي لا يواجه، وأن نعلم أن الإيمان الصحيح هو الطريق السوي لمواجهتهم، فإنهم في غزوة الأحزاب ألبُوا قريشنا والأحزاب، ودَعوا بني قريظة لنقض العهد، لكن الله رد كيدهم بإسلام نعيم بن مسعود؛ فأقعد قريشنا وقريظة عن الحرب وكان ذلك لأن القوم أهل المان فرد الماكرين.

لقد حسد اليهود النبي على الرسالة، إذ كانوا يظنون أن الرسول الذي سيبعث؛ منهم يتجمعون حوله ويقاتلون به أعداءهم، فلما بُعث من غيرهم طار صوابهم، ووقفوا يعادونه عداوة شديدة، وحسدوا أصحابه على نعمة الهداية، فقال تعالى: ﴿ ود كثير من أهل الكتاب لو يردونكم من بعد إيانكم كفارا حسدا من عند أنفسهم من بعد ما تبين لهم الحق فاعفوا واصفحوا حتى يأتي الله بأمره إن الله على كل شيء قدير ﴾ [اليقرة:١٠٩].

واليهود أهل غدر وخيانه وتاريخهم منذ ظهورهم في الدنيا شاهد بذلك وقد شهد على ذلك القرآن الكريم فهم أهل عنصرية بغيضة مقيتة، يزعمون أنهم شعب الله المختار، فقالوا: «نحن أبناء الله وأحباؤه» «وقالوا لن تمسنا النار إلا أيامًا معدودات» «وقالوا لن يدخل الجنة إلا من كان هودا أو نصارى».

كان شودا أو تعديري. وهم قد انتقصوا الأنبياء والمرسلين، فعابوا موسى عليه السلام حتى حذر الله من مثل أعمالهم فقال تعالى: ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا تكونوا كالذين آذوا موسى فبرأه الله مما قالوا وكان عند الله وجيها ﴾ وقالوا عن سليمان: ساحر، فقال تعالى: ﴿ وما كفر سليمان ولكن الشياطين كفروا يعلمون الناس السحر ﴾ وقد قال الله سيحانه: ﴿ فقالوا أرنا الله جهرة فأخذتهم الصاعقة وتُثبته؟ قال: نعم. قال فما في نفسك منه؟ قال عداوته والله ما بقيت.

وقد أحزن اليهود أن يشاهدوا المسلمين في وفاق في المدينة وفيهم الأوس والخزرج، فلما مر بهم اليهودي شاس بن قيس وكان شيخا قد كبرت بهم اليهودي شاس بن قيس وكان شيخا قد كبرت سنه اغتاظ لوفاقهم، فأمر شبابا من اليهود أن نعرات الجاهلية، حتى حمي الغضب فيهم، وتواعدوا القتال وخرجوا ليحملوا السلاح، فخرج إليهم النبي على يقول: «الله الله أبدعوى الجاهلية وأنا بين أظهركم بعد أن هداكم الله للإسلام وأكرمكم به؟» حتى قطع عنهم أمر الجاهلية، حتى عرف القوم أنه من كيد اليهود فبكوا وعانق بعضهم بعضا.

وقُدُد أسساءوا الأدب مع النبي هُ فكانوا يقولون: (السام عليك يا أبا القاسم) يعنون الموت وكانوا يعرضون بالنبي هُ فيقولون (راعنا) يقصدون بها أن يعيبوا رسول الله هُ فجاء القرآن يكشف ما في قلوبهم ﴿ من الذين هادوا يحرفون الكلم عن مواضعه ويقولون سمعنا وعصينا واسمع غير مسمع وراعنا ليا بالستهم وطعنا في الدين ﴾ ، ذلك أن الأنصار كانوا يعلمون أن اليهود أهل الكتاب الأول فيظنون خطابهم للنبي هُ من قبيل التكريم للأنبياء فكان بعضهم يقول كقولهم فنهاهم الله سبحانه فقال بعضهم يقول كقولهم فنهاهم الله سبحانه فقال ﴿ لا تقولوا راعنا وقولوا انظرنا ﴾ .

ولقد أخذوا في بث الشائعات عن المسلمين من أول مقدمهم، فكان من شائعاتهم أن أشاعوا أنهم سحروا المسلمين فلا يولد لهم ولد. لذلك لما ولد عبد الله بن الزبير فرح المسلمون لذلك فرحا شديدا، ووضعه النبي في حجره وحَنَّكه لأن ذلك يقضي على ما أشاعه اليهود حيث قالوا: قد أخذناهم فلا يولد لهم بالمدينة ولد ذكر، فكبَّر الصحابة حين ولد عبد الله.

ولما مات أسعد بن زراره قال النبي ﷺ: «بئس الميت لليهود يقولون: قد داواه صاحبه فلم ينفعه، سيقولون لولا دفع عن صاحبه ولا أملك له ضراً ولا نفعا».

وقد أشباعوا في المسلمين لما تحولت القبلة فقالوا: ﴿ مَا وَلَاهِمَ عَنْ قَبْلَتُهُمُ التِي كَانُوا عَلَيْهَا ؟ ﴾.

فهم يتسباعلون ما بال الذين ماتوا وكانوا يصلون إلى بيت المقدس؟ فأنزل الله عز وجل قوله ﴿ وما كان الله ليضيع إعانكم إن الله بالناس لرؤوف رحيم ﴾.

ولما حُرمت الخمر

بظهم ثم اتخذوا العجل من بعد ما جاءتهم العجل من بعد ما جاءتهم البينات فعفونا عن ذلك وآتينا موسى سلطانا مبينا ﴿ ورفعنا فوقهم الطور بميثاقهم وقلنا لهم الاخلوا الباب سجدا وقلنا لهم لا تعدوا في السبت وأخذنا منهم ميثاقا غليظا ﴿ فبما نقضهم ميثاقهم وكفرهم بآيات الله وقتلهم الأنبياء بغير حق وقولهم قلوبنا غلف بل طبع الله عليها بكفرهم فلا يؤمنون إلا قليلا ﴿ وبكفرهم وقولهم على مرم بهتانا عظيما ﴿ وقولهم إنا قتلنا المسيح عيسى ابن مريم رسول الله وما قتلوه وما صلبوه ولكن شبه لهم ﴾.

ولقد رادوا فسبوا الله تعالى فقالوا: ﴿ يد الله مغلوله عُلْت أيديهم ولعنوا عا قالوا بل يداه مبسوطتان ﴾ وقالوا: ﴿ إِنَّ الله فقير ونحن أغنياء ﴾.

ولقد بقي ذلك في صفات أبنائهم إلى بعثة النبي شخ فكانت عداوتهم بادية وحقدهم ظاهرًا وخيانتهم معلومة من أول يوم وصل فيه النبي شخ إلى المدينة.

فيوم وصل النبي ﷺ إلى المدينة خرج حَبر اليهود عبد الله بن سلام إلى النبي على فألقى إليه أسئلة لا يعلمها إلا نبي، ولما سمع حوايه أسلم وهو في مكانه ثم قال: إن اليهود قومٌ بُهت إن علموا بإسلامي قبل أن تسالهم عنى بهتوني عندك، فلما حاءت البهود اختيا أبن سلام، فقال لهم النبي ﷺ: «أي رجل فيكم عبد الله بن سلام؟» قالوا: أعلمنا وابن أعلمنا، وأخيرنا وابن أخيرنا، وسيدنا وابن سيدنا، فقال رسول الله على: «أفرأيتم إن أسلم عبد الله؟» فقالوا: أعاده الله من ذلك (مرتبن أو ثلاثا) فخرج عليهم عبد الله بن سلام، فقال: أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدا رسول الله، فقالوا: شرنا وابن شرنا. وقال لهم: يا معشر يهود، اتقوا الله فوالله الذي لا إله إلا هو إنكم لتعلمون أنه رسول الله وأنه جاء بالحق، فقالوا: كذبت.

وتحكي أم المؤمنين صفية بنت حيي بن اخطب رضي الله عنها قالت: كنت أحب ولد أبي إليه وإلى عمي أبي ياسر، فلما قدم رسول الله والله عنها عنها عنها عمرو بن عوف غدا عليه أبي حيي بن أخطب. وعمي أبو ياسر بن أخطب مغلسَيْن (يعني قبل زوال الظلام بعد الفجر) فلم يرجعا حتى كانا مع غروب الشمس، قالت: فاتيا كالنُّن كسلانيْن ساقطيْن يمشيان الهُويْني. قالت فهششت إليهما كما كنت أصنع، فوالله ما التفت إليَّ واحد منهما مع ما بهما من الغم، قالت: في بن إليَّ واحد منهما مع ما بهما من الغم، قالت: في بن وسمعت عمي أبا ياسر وهو يقول لأبي حيي بن أخطب: أهو هو ؟ قال: أتعرفه أخطب: أهو هو ؟ قال: أتعرفه

قالت اليهود: اليس إخوانكم الذين ماتوا كانوا يشريونها؟ فأنزل الله عز وجل قوله: ﴿لِس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فيما طعموا إذا ما اتقوا وآمنوا وعملوا الصالحات ثم اتقوا وآمنوا ثم اتقوا وأحسنوا والله يحب الحسين ﴾ [المائدة: ٩٣].

كان كعب بن الأشرف من أشد اليهود حنقًا على الإسلام ولما بلغه انتصار المسلمين في بدر أخذ يهجو المسلمين ويمدح عدوهم، ويحرضهم عليهم ويبكي قتلى المشركين في بدر، وذهب إلى مكة يدع وهم لحرب المسلمين، ولما سالوه عن دينهم ودين محمد قال: (أنتم أهدى منهم سبيلا وأفرل الله في ذلك ألم تر إلى الذين أرتوا نصيبا من الكتاب يؤمنون بالحبت والطاغوت ويقولون للذين كفروا هؤلاء أهدى من الذين آمنوا سبيلا [النساء: ١٥]. لذلك قتله المسلمون ليطفئوا فتنته وكان تحريضه هذا سبيا لغزوة أحد - وكان لقتله وقع شديد في نفوس اليهود حيث علموا أن النبي النه لي النه وأصحابها، لذا لزموا الهدوء ولكن إلى حين.

ووقع في قلوب يهود بني قينقاع بسبب نصر المسلمين في بدر غيظ وطغيان، وقالوا للنبي كن الا يغرنك أنك قتلت نفرا من قريش لا يعرفون القتال. إنك لو قالتانا لعرفت أنًا نحن الناس، وأنك لم تلق مثلنا). وهذا كعادة اليهود قديما أن أثاروا قلاقل في المدينة، منها أن مسلمة دخلت إلى صائغ في سوق بني قينقاع، فأرادوا كشف وجهها، فأبت عليهم فربطوا ثوبها من خلفها فلما قامت انكشفت فضحكوا منها، فصاحت فوثب رجل من المسلمين فقتل الصائغ، فشد اليهود على المسلم فقتلوه، فوقع الشربين المسلمين واليهود فأجلاهم النبي كالمناهنة فالمدينة.

ولما كانت غزوة أحد وأصاب المسلمين ما أصابهم، عاد اليهود إلى تجرئهم، وأحذوا يتصلون بمكة ويثيرون المنافقين. وقد ذهب النبي إلى ديارهم يستعينهم على دفع دية قتيلين قتلهما عمرو بن أميه الضمري؛ حسب بنود المعاهده فقالوا: نفعل يا أبا القاسم، وخلا بعض اليهود ببعضهم وتأمروا على قتل النبي هم، بأن يتقوا عليه رحى وهو أمن عندهم، فلما نزل جبريل بذلك أجلاهم النبي هو ونزلت في ذلك سورة الحشر كاملة.

استتب الأمر للمسلمين فسي

المدينة بعــد إجــلاء بني النضــيــر، ولزمت بنو قريظة عهدها، فأعاد

اليهود من سادات بني النضير التأليب على المسلمين، فخرج عشرون منهم يقيمون في خيبر إلى قريش بمكة يحرضونهم على القتال، وخرجوا إلى غطفان وقبائل العرب، حتى نجحت سياسة البهود في تأليب الأحزاب، فخرجت قريش وكنانة وحلفاؤهم من الجنوب، وخرجت غطفان بنو فـزاره وبنو مـره وبنو أشـجع وبنو أسـد وغيرهم، فتجمع جيش يزيد عن عشرة ألاف، وفوحئوا بالخندق بينهم وبين المدينة، ثم جاء حيى بن أخطب وظل يلح على كعب بن أسد القرظي سيد بني قريظة، يلح عليه حتى يغدر بعهده، كل ذلك وكعب يقول له: إنى لم أر من محمد إلا صدقا ووفاءً لكنه ظل به حتى غُدر، فلما رد الله كيدهم ونصبر عبده وأنجز وعده وهزم الأحزاب وحده؛ جاء جبريل وأمر النبي ﷺ ليذهب إلى بني قَريظة، فطلبت بنو قريظة أن يحكم فيهم سعد بنّ معاذ زعيم الأوس وحليفهم في الحاهلية، فحكم سعد بأن يُقتل الرجال وتسبى النساء والأطفال.

ولما صالحت قريش يوم الحديبية خرج النبي الله عليه خيبر ليؤدبهم ففتح الله تعالى عليه خيبر ففاضت بأموالها على المسلمين.

مبغد

إخوة الإسلام، نحن في معركة عظيمة، وأمام عدو لدود شديد الحقد على الإسلام وأهله، فالجهاد والصبر والمصابرة والإخلاص في العمل لله وحده الذي وعدنا إحدى الحسنيين إما النصر والغنيمة والعاقبة الحميدة في الدنيا؛ وإما الشهادة والنعيم المقيم والقصور العالية والأنهار الحاربة والحور الحسان ودار الكرامة.

إضوة الإسلام،إياكم والمعاصي؛ فإنما هُزم المسلمون في أُحد بسبب مخالفة بعضهم لأمر من النبي الكريم. ولما أعجب المسلمون بكثرتهم يوم حنين هُزموا ولم يثبت منهم إلا قليل أيدهم الله بالسكينة والجند من عنده فنصرهم الله على

إخوة الإسلام، ما أصيب المسلمون في بلد من البلاد ولا في زمان في الدهر كله إلا بعد أن هجروا دينهم، وعصوا أوامر ربهم، فإياكم والمعاصي؛ وأشدها الشرك بالله، واحذروا الكبائر؛ التي منها تبرج النساء وما يجر إليه من الزنا والفواحش، ومنها الربا وما يؤدي إليه من فساد الأموال.

فَانصَرُوا الله - رحمكم الله - بإقامة شرعه يرفع لكم ذكركم وقدركم، ويهزم عدوكم.

والله من وراء القصد.



قديمًا قال علماؤنا: لا تأخذ العلم عن صُحُفِي، ولا القرآن عن مُصْحَفي.

وقصدوا بذلك تحذير طالب العلم من أن يتلقى العلم عن غير أهله، وأهل العلم هم العلماء عرفوا كيف يكون طلب العلم فتلقوه عن أهله وجلسوا في حلق العلم، وصبروا وصايروا ورابطوا فعرفوا أصول العلم وفروعه، وحققوا مسائله، وعرفوا أن للفتوى أصولاً فالتزموها، وحذروا من القول على الله بغير علم، ومن الكلام في الدين بالأهواء، ومن الأخذ عن أهل الأهواء، أو أهل الجهل الذين يقولون ما لا يعلمون: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفُوَاحِشِ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا يَطَنَ وَالْإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِاللَّهِ مَا لَمْ نُنَزُّلْ بِهِ سُلْطَانًا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللَّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٣].

ولهذا قالوا: إن هذا العلم دين فانظروا عمن تأخذون دينكم(١)، وقصدوا رحمهم الله بالصحفي الذي يتلقى العلم من الصحيفة- أي الورقة أو الكتاب-دون أن يكون له شيوخ يتعلم منهم كيف يفهم دلالات النصوص من الكتاب والسنة كما فهمها سلف الأمة، فإن مثل هذا لا يُؤْمَنُ عليه الخلط أو الخطأ.

ولم يتصور العلماء رحمهم الله حين قالوا هذا أن يأتى زمان تظهر فيه الصحف والمجلات وتنتشر بين الناس، وتكتب في كل المجالات، فتكتب في السياسة والاقتصاد والفن والرقص والغناء، وتكتب في الرياضة، وتكتب أيضًا في الدين.

ولقد لفت انتباهي بعض ما يكتب في الصحف

#### بقلم د. جمال المراكبي

عن الدين الإسلامي. فهذا شاعر يكتب عن ضرورة تجديد الخطاب الديني في العصر الحديث، فيقول: نحن ننتظر من الخطاب الديني الجديد أن يعتنق الديمقراطية ويجعلها خيارًا نهائيًا ويقبل شروطها كاملة، ويفصل بحزم بين الدين والسلطة، ويسوي بين الرجل والمرأة، ويتبنى بالقول والفعل حقوق الإنسان.

فالديمقراطية- في نظر الشاعر- هي الخيار الوحيد الذي يُخرج المسلمين من دائرة التخلف، ويُعيد إليهم مجدهم وعزهم.

والعبيب أن المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها يتبنون الديمقراطية كخيار نهائي استراتيجي، ويقيمون نظام الحكم في بالادهم على بعض أشكال الديمقراطية، ومع هذا فما يزالوان في دائرة التخلف والتبعية.

إن الشاعر الفصيح يريد فصلاً حازمًا بن الدين والسلطة، بين الدين والدولة، يريد تنحية- إقصاء-الشريعة الإسلامية عن حكم المسلمين، ويؤكد ما ردده الشيخ على عبدالرازق من قبل في كتابه «الإسلام وأصول الحكم» أن الإسلام على عكس ما يروج المتاجرون به رسالة لا حكم، ودين لا دولة.

وعلى هذا فينبغى التسوية بين الرجل والمرأة، وكأن الإسلام كان وما زال يظلم المرأة ويهضمها حقها، والشاعر يريد كما هو واضح أن نسوى بين الأبناء والبنات في الميراث، وأن نعطى المرأة سلطة

القوامة على الأسرة أو على الأقل نحررها من قوامة الرجل، وأن نعطي المرأة الحق في إيقاع الطلاق أو أن نجعل سلطة إيقاع الطلاق بيد القاضي لا بيد الزوج، وأن نحذف مدلول الآيات التي تخالف هذا مثل قول الله تعالى: ﴿الرِّجَالُ قَوْامُونَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَصُلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْض وَبِمَا أَنفَقُواْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ...﴾ الله تعالى: ﴿يُوصِيعُمُ اللَّهُ فِي [النساء: ٣٤]، وقوله تعالى: ﴿يُوصِيعُمُ اللَّهُ فِي أَوْلاَدِكُمْ لِلذَّكْرِ مِثِلُ حَظَّ الأَنتَيَيْنِ﴾ [النساء: ١١].

ويريد الشاعر أن يتبنى الخطاب الديني الجديد حقوق الإنسان بالمفهوم الغربي، وكان الإسلام قد هضم الإنسان حقوقه ولم يأمر بالعدل والمساواة والشورى، وكان الشاعر يقصد بحقوق الإنسان هنا حق الردة وإعلان الكفر؛ لأن النبي على يقول: «من بدل دينه فاقتلوه». ويقول: «لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث: الثيب الزاني، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجماعة».

ولا يكتفي الشاعر الفصيح الذي يُفرد له الأهرام أسبوعيًا أكثر من ثلث الصفحة فيروج للخلاف والاختلاف، وينتصر للفرق الضالة والمقالات المنحرفة عن منهج أهل السنة والجماعة، فيقول: «والمسلمون لم يجتهدوا في أمور السياسة وحدها، بل اجتهدوا برأيهم أيضًا في العقيدة ذاتها!! فكان من نتيجة هذا الحوار ما تركه لنا المعتزلة والأشاعرة والفلاسفة المسلمون من إجابات متنوعة، واجتهادات خلاقة، خذ مثلاً كلام المعتزلة عن الذات والصفات، ومن ثم عن خلق القرآن.

لقد رأى المعتزلة أن الإسلام يقوم على توحيد الله وتنزيهه عن أي شريك، والله عليم سميع بصير مريد قائل قادر، فهل تكون صفات الله متميزة عن ذاته تعالى، أم أن الصفات هي الذات، وهل هي قديمة أم حادثة

الذين يقولون إن صفات الله قديمة متميزة عن ذاته يبتعدون عن التوحيد ويقعون في الشرك؛ لأن وكلام الله هو الله، فهو قديم، ولكن القرآن حادث،

## إن هذا العلم دين، فانظروا

## الإسلام لم يبخس الإنسان حقه،

## ماذا تعلمت من الإسلام، من تسأل

فكيف يكون القرآن حادثًا وقديمًا في الوقت نفسه؟ وكيف يتميز كلام الله عن الله؟

الجواب: الذي قدمه المعتزلة هو أن القرآن قديم من حيث هو وحي حادث مخلوق من حيث هو لغة وكلام، وإعجاز القرآن يتمثل فيما جاء به من العقائد ونقله إلينا من عالم الغيب، أما لغة القرآن فهي لغة الإنسان، اهـ.

ولا أريد أن أعلق على هذا التخبط العقدي، فهو هدم للمعتقد الصحيح عند أهل السنة والجماعة، ودعوة صريحة لفكر المعتزلة وتكذيب للقرآن الذي تحدى الله به الإنس والجن: ﴿قُلُ لُئنِ اجْتَمَعَتِ الإِنسُ وَالْجِنُ عَلَى أَن يَانُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لاَ يَانُونَ بِمِثْلِهِ وَالْجِنُ عَلَى أَن يَانُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لاَ يَانُونَ بِمِثْلِهِ وَالْجِنُ عَلَى أَن يَانُوا بِمِقْمَ طَهِيرًا ﴾ [الإسراء: ٨٨]، ﴿وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مَمًا نَزُلْنا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مَمًا نَزُلْنا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مُثِلُهِ وَادْعُواْ قَلْهُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ. فَإِن تَفْعِلُواْ فَاتَقُواْ النَّارُ النَّي وَقُودُهَا النَّانُ النَّي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحَجَارَةُ أُعِدُنَ لِلْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة: ٣٣ ، ٢٤].

وهذه كاتبة صحفية تصف الحجاب بأنه عادة جاهلية انتقلت إلى المسلمين، وتسال المفتي السابق عن أية واحدة تحرم كشف الشعر، وتقول: لا يوجد الله واحد لا تتميز صفاته عن ذاته، والقرآن كلام الله،

## حتى يطالبه الأدعياء بحقوقه ا

## 18 settlication settling

عقاب واحد في القرآن الكريم أو السنة الصحيحة على سفور المرأة، وإرغام المرأة المسلمة على العودة إلى الحجاب، أو الالتزام بزى معين ارتداد إلى عادات ما قبل الإسلام، وتجاهل لمبادئه الأصبيلة، كما أن التمسك بفرض فتاوى رجال عاشوا قبل ألف عام على نساء القرن الحادي والعشرين فيه إساءة إلى الدين الحنيف، وإثبات لما يوجه إلى المسلمين من الاتهامات بالتخلف والجمود وتفضيل الماضي على الحاضر، ورفض للتطور وقصور عن استشراف المستقبل، في وقت يواجه فيه الإسلام افتراءات أتباعه وأعدائه على

ولم تصدق الكاتبة إلا في هذه الكلمة الأخيرة، فالإسلام يواجه الافتراءات من الكثير من أتباعه، كما بواحه افتراءات أعدائه على حد سواء، وما تقوله هذه الكاتبة الصحفية من الافتراءات التي لا تروج إلا على مرضى القلوب الذين أعمتهم الشهوات وأضلتهم الشبهات، إذا كان غض البصر هو السلوك المتحضر الذي يفرضه الإسلام على المؤمنين رجالاً ونساءً، كما تقول الكاتبة، فأين إخفاء الزينة وقد جمع الله بينه وبين غض البصر، فقال سبحانه: ﴿ وَقُلُ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُنُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ وَلاَ يُبْدِينَ

زينتَهُنَّ إِلاَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ وَلاَ يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلاَّ لِيُعُولَتِهِنَّ أَوْ آبَائِهِنَّ أَوْ آبَاءِ بُعُ ولَتِ هِنَّ أَوْ أَبْنَائِهِنَّ أَوْ أَبْنَاءِ بُعُ ولَتِ هِنَّ أَوْ إِخْــوَانِهِنَّ أَوْ بَنِي إِخْــوَانِهِنَّ أَوْ بَنِي أَخَــوَاتِهِنَّ أَوْ نُسِنَائِهِنَّ أَوْ مَا مَلَكَتَّ أَيْمَانُهُنَّ أَوِ التَّابِعِينَ غَيْرِ أُوْلِي الإِرْبَةِ مِنَ الرِّجَالِ أَوِ الطُّفْلِ الَّذِينَ لَمْ يَظْهَـرُوا عَلَى عَوْرَاتِ النِّسَاءِ وَلاَ يَضُرُّنْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِبُعْلَمَ مَا تُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَّ وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَنُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [النور: ٣١]، ألم تفهم الكاتبة قول الله تعالى: ﴿ وَلْيَضْرَبُّنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ ﴾ [النور: ٣١]، والخمار هو غطاء الرأس، والجيب هو فتحة الصدر، حتى تطلب من المفتى السابق آية واحدة تحرم كشف الشعر؟!

ألم تسمع الكاتبة حديث النبي ﷺ: «صنفان من أمتى لم أرهما، لا يدخلن الجنة ولا يجدن ريحها، وإن ريحها ليوجد من مسيرة كذا وكذا». فذكر ﷺ: «نساء كاسيات عاريات مائلات مميلات رؤوسهن كأسنمة البخت المائلة»!!

وهذه مجلة مشبوهة تشن حملة على شيخ أزهري جليل أفتى بأن مصافحة المرأة حرام، مستدلاً على ذلك بأن النبي ﷺ لم يمس يد امرأة لا تحل له قط، كما ذكرت عائشة رضى الله عنها، فإذا بالمجلة تتهم الشبيخ بالرجعية، وتعترض امرأة فتقول: إذا كانت المصافحة حرامًا فلماذا يصافحني شيخ الأزهر؟

وتنبري جريدة صفراء فتنشر صورة اشيخ الأزهر وهو يصافح إحدى المشالات المشهورات!! ويكتب كاتب ساخر في «نصف كلمة» فيقول ساخرًا مستهزئًا: إلى شيخنا الجليل الذي أفتى بأن مصافحة المرأة للرجل تعتبر زئى، فهل نقيم الحد على الزاني والزانية المتصافحين بعد شهادة أربعة شهود على هذه الفاحشة؛ وهل يمرر الشهود خيطًا بين يدى المرأة والرجل فيثبت الزنى إذا لم يمر الخيط وهل يجوز لهذه الزانية أن تتروج في أي وقت، أم عليها أن تقضى شهور العدة بعد المصافحة؟

العدد الأول السنة الواحدة والثلاثون أوييد

## مخالفة عالم لنص شرعي ليست حجة لترك النص 11

## لن يصلح آخره فده الأمة إلا بما صلح به أولها !!

وأخذوا يعادون كل من يتكلم باسمه أو يدعو إليه، أين أن أنتم أيها الكتاب من حديث رسول الله ﷺ: «كتب على أن أدن أدم حظه من الزنى، أدرك ذلك لا محالة، فرنى ألل المعان النطق، والنقس تمنى العينين النظر، وزنى اللسان النطق، والنقس تمنى

وتشتهي، والفرج يصدق ذلك ويكذبه». وفي رواية:
«كتب على ابن آدم نصيبه من الزني، مدرك ذلك لا
محالة، فالعينان زناهما النظر، والأذنان زناها
الاستماع، واللسان زناه الكلام، واليد زناها البطش،

فيا غربة الإسلام في زمن تخلي عنه أهله،

والرجل زناها الخطا، والقلب يهوى ويتمنى، ويصدق ذلك الفرج ويكنبه». [مسلم، كتاب القدر (ح٢٦٥٧-٢٠).

ومعنى الحديث أن ابن آدم قدر عليه نصيب من الزنى، فمنهم من يكون زناه حقيقيًا بإدخال الفرج في الفرج الحرام، ومنهم من يكون زناه مجازًا بالنظر الحرام أو الاستماع أو الكلام أو اللمس الحرام.

فهذه الأشياء المحرمة تقود إلى الفاحشة عادة، ولهذا عدت من الزنى زجرًا عن اعتيادها والاستهانة بها. وكما قال الشاعر:

( نظرة فابتسامة فسلام فكلام فموعد فلقاء )

وأخيرًا تعلق الجريدة الصفراء على خروج المفتي السابق إلى المعاش بهذه العبارة الفجة: «نهاية المفتى الذي حرم علينا عيشتنا»!!

كله في النار؛ الغناء عند سفح الهرم، ومصارعة الشيران، وفوائد البنوك والتدخين، والأنسولين

#### الحيواني.

ولم يؤيد سوى طالبان في تحطيم تمثالي بوذا.

فاحدر أخي القارئ أن تأخذ دينك عن هؤلاء الذين يلب سون الحق بالباطل، ويزينون للناس الباطل، ويزعمون أن تخلف المسلمين بسبب تمسكهم بدينهم، مع أن المسلمين لم يتخلفوا إلا حين نبذوا دينهم وشريعتهم، وكثرت فيهم البدع والضلالات، وظهر أهل الأهواء، وتابعهم على باطلهم غوغاء الناس.

وصدق رسول الله على حيث يقول: «إنه من يعش منكم بعدي فسيرى اختلافًا كثيرًا، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، عضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة».

ولن يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها. وفقنا الله تعالى إلى ما يحبه ويرضاه، والحمد لله رب العالمين.

#### المراجع في المراجع الم

(۱) قاله محمد بن سيرين، مسلم (ج١، ص١٤) الدارمي
 كتاب المقدمة (٤٢١)، والتمهيد لابن عبد البر (ج١، ص٢٧).



﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفُسَّحُوا فِي الْمَجَالِسِ فَافْسَحُوا يَفْسنَح اللَّهُ لَكُمْ وَإِذَا قِيلَ انشئزُوا فَانشُزُوا يَرْفَع اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [المجادلة: ١١].

#### بقلم د. عبد العظيم بدوي

#### و تفسير الأيات و

قال تعالى: ﴿ مَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قِبلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا في الْمُجَالِس فَافْسَحُوا يَفْسَحُ اللَّهُ لَكُمْ وَإِذَا قِصِلَ انشُرُوا فَانشُرُوا ﴾، هذا أدت من آدات المحالس بؤدب الله به عياده المؤمنين، وكانوا إذا دنوا من رســول الله ﷺ ضنّوا بمحالسهم، ولم بحدوا أن يزاحمهم فيها أحد، فأمرهم الله تعالى أن يتفسدوا في المجالس إذا طُلِبَ منهم أن بتفستحوا، ووعدهم أن بفسح لهم، فالضيق من الأمكنة بتسع إذا اتسعت قلوب الجالسين بعضهم لبعض، وقد نهي النبى الله أن يقيم الرحلُ الرجل من مجلسه فيجلس فيه، فقال ﷺ: «لا يقيمُ الرجلُ الرجلَ من محلس فيحلس فيه، ولكن تفستحوا وتوسعوا». [متفق عليه].

وكان النبي الله يعت أن يدنو منه أهلُ الحلم والعلم ليأخذوا عنه، كما كان يقول إذا صلى: «ليليني منكم أولو الأحلام والنهي». [صحيح رواه مسلم [(1/47/247)].

فريما كان يكون حالسًا وحوله نفرٌ من أصحابه فيأتي من هو أعلمُ وأفقه من الجالسين، فيقولُ النبي ﷺ لمن حوله: «قم يا فلان، وأنت با فلان». فريما وجدوا في أنفسهم، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ انْشُرُوا فَانشُرُوا ﴾، فكانوا بعد ذلك ىقومون سراعًا، ىفسمون لإخوانهم وهم مسرورون.

وقد ذكر العلماء هاهنا حكمًا من الأحكام التي تعم بها البلوي، وهو حكم القيام للداخل.

قال أنس بن مالك رضي الله عنه: ما كان أحدُ أحت إليهم من رسول الله ﷺ، وكان إذا دخل

عليهم لايقومون له، لما بعلمونه من كراهيته لذلك. [رواه الترمذي (٤/١٨٣/٢٩٠٢)]

وكان ﷺ بحلس حيث انتهى به المحلس.

فالسنة للداخل أن يُفْشي السلام، ثم بحلس حيث انتهى به المجلس، ولا يقومُ له أحد، ويحرمُ عليه أن يحب قيامهم له؛ لقول النبي عَد «من أحب أن يتمثل الناسُ له قيامًا فليتبوأ مقعده من النار». [صحيح. رواه الترمذي (٤/١٨٤/٢٩٠٣)، وأب و داود .[(18/18Y/0Y·V)

وعلى الجالسين أن لا يقوموا، خشية أنْ يعتادَ الداخلُ القدام له فيحده، فيشمله هذا الوعيدُ المذكور، والله بقول: ﴿ وَتَعَاوِنُواْ عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُّورَى وَلاَ تَعَـاوَنُواْ عَلَى الاثم وَالْعُدُوانِ ﴾ [المائدة: ٢].

وقوله تعالى: ﴿ بَرْفُعِ اللَّهُ النبن آمَنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خُدرٌ ﴾ أي: لا تعتقدوا أنه إذا أفسح أحد منكم لأخيه إذا أقيل، أو إذا أمر بالخروج فخرج، أن يكون ذلك نقصنًا في حقه، بل هو رفعةً ورتبة عند الله، والله لا يضيع ذلك له، بل بجــزيه به في الدنيــا والآخرة، فإنّ مَنْ تواضع لأمر الله رفع اللَّهُ قدره ونَشَرَ ذَكْرَه، ﴿ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ أي: خبير بمن يستحق ذلك ومن لا يستحقه، وفي هذه الآية مدخ للعلماء، وإشارة إلى أن الله برفع درحاتهم في الدنيا والآخرة، وقد مدح الله العلم وأهله في أيات كثيرة غير هذه الآنة؛ منها قوله تعالى: ﴿ وَتَلْكُ حُجُّتُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ نَرْفَعُ دَرَجَاتِ مِّن نَشْنَاءُ ﴾ [الأنعام: ٨٣]، فرفع اللَّهُ إبراهيمُ درجاتٍ سبب ما أتاه من الحجة. وقوله تعالى في حق يوسف عليه السلام: ﴿مَا كَانَ لِيَأْخُذُ أَخَاهُ فِي دِينِ الْمَلِكِ إِلَّا أَن يَشْسَاءُ اللَّهُ نَرْفَعُ دَرَجَاتِ مِّن نَشْنَاءُ وَفُوْقَ كُلِّ ذِي عِلْم عَلَيْمُ ﴾ [بوسف: ٧٦]، وإنما عُرفَتُ الملائكة فضل آدم عليه السلام لما ظهر لهم علمه، ﴿ فَلَمُّا أَنْسَأَهُمْ بأسْمَائِهِمْ قَالَ أَلَمْ أَقُل لَّكُمْ إِنِّي أَعْلَمُ غَيْثَ السِّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُنْدُونَ وَمَا كُنتُمْ تُكْثُمُ ونَ ﴾ [العقرة: ٣٣]. قال تعالى: ﴿شُنَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُو وَالْمَالَائِكَةُ وَأُولُواْ الْعِلْمِ قَائِمًا مالقسط الله عمران: ١٨ أ. وقال العلماء: في هذه الآمة مدحُ للعلماء

من وجوه: منها: استشهادُهم دون غيرهم. واقترانُ شهادتهم بشهادة الله عز وحل ويشهادة الملائكة. وقد فرق الله تعالى بن العلماء وغدرهم، فقال: ﴿ قُلْ هَلْ سَنْتُوى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٩]؟ لا يستوون. وقال تعالى: ﴿ أَفَمَن يَعْلَمُ أَنُّمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبُّكُ الْحُقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَى ﴾ [الرعد: ١٩]، فليس ثمّ إلا عالمُ بالحق متبعُ له، وأعمى عن الحق كافرُ يه. وقد امتن الله تعالى على نبيه الله بنعم كثيرة، وجعل أعظمها العلم، فقال تعالى: ﴿ وَأَنزُلَ اللَّهُ عَلَيْكَ الْكِتَابُ وَالْحِكْمَةُ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وكَانَ فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ [النساء: ١١٣]، كما ﴿مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُ هُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلالِ مُبِينٍ ﴾ [آل عمران: ١٦٤].

وقد سلّى الله نبيه بإيمان العلماء عن كفر غيرهم، فقال تعالى: ﴿ وَقُرْانًا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَاهُ عَلَى النّاسِ عَلَى مُكْثَ وَنَزْلْنَاهُ تَعْزِيلاً. فَلُ النّينَ النّيسَ عَلَى مُكْثَ وَنَزْلْنَاهُ تَعْزِيلاً. فَلُ النّينَ النّينَ النّينَ الْمُثُواْ اللّهِ إِذَا يُتْلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُونَ للأَلْقَانِ سُجُدًا. وَيُقُولُونَ سُبْحَانَ رَبّنَا إِن كَانَ وَعُدُ رَبّنَا لِنَ كَانَ وَعُدُ لَيْنَا لَمَقْعُولاً. ويَخِرُونَ للأَلْقَانِ سُبُحُداً. ويَخِرُونَ للأَلْقَانِ يَبْعُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُسَسُوعًا ﴾ رَبّنَا لَمَقْعُولاً وَيَخِرُونَ للأَلْقَانِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَا الْعِلْمُ وَمَا النّا اللّهُ المُونَ ﴾ ويُخِرُونَ اللّهُ المُونَ وَمَال صَالَحُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَا الْحِلْمُ وَمَا الْمُؤْلُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَا الْحِلْمُ وَمَا اللّهُ الطّالِمُ وَمَا الْحَلْمُ وَمَا الْحَلْمُ وَمَا الْحَلْمُ وَمَا الْحَلْمُ وَمَا الْمُؤْلُونَ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَا الْعَلْمُ وَمَا الْحَلْمُ وَمَا الْمُؤْلُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَا الْحَلْمُ وَالْمُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللللللللللّهُ الللللللللّهُ اللللللللللللللللل

[العنكبوت: ٤٩]، وبين سبحانه أن العلماء هم الذين يستشهد بهم على بطلان كل قول باطل، فقال تعالى حكايةً عن قارون: ﴿ فَخُرَجَ عَلَى قَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ قَالَ الَّذِينَ تُرِيدُونَ الْحَيَاةَ الدُّنيَا يَا لَنْتَ لَيَّا مِثْلُ مَا أُوتِي قَارُونُ إِنَّهُ لَذُو حَظُّ عَظيم. وَقَالُ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَتُلَكُمُّ ثُواتُ اللَّه خَـنْ رُلِّمَنْ آمَنَ وعُمل منالحًا ﴾ [القصص: ٧٩، ٨٠]، فالحهلة هم الذين غرتهم زينة قارون ودنياه، وأما أهلُ العلم فقد علموا أن ﴿ الْنَاقِبَاتُ الصَّالِحَاتُ خَنْرُ عِنْدُ رَبُّكَ ثُوَانًا وَخُنْرُ أَمَالًا ﴾ [الكهف: ٤٦]. وقال تعالى: ﴿ وَنَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ الْمُحْرِمُونَ مَا لَبِثُوا غَيْرَ سَاعَةٍ كَذَلِكَ كَانُوا نُؤُّفَكُونَ. وَقَـالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَالإِيمَانَ لَقَدْ لَبِثْتُمْ فِي كِتَابِ اللَّهِ إِلَى يَوْمِ الْمَعْثِ فَهَذَا مَوْمُ الْمَعْثِ وَلَكِنْكُمْ كُنتُمْ لا تَعْلَمُ ونَ ﴾ [الروم: ٥٥، ٥٦]. ويدن سيدانه أن من أوتى العلم فقد أوتى خيرًا كثيرًا، فقال تعالى: ﴿ يُؤتِي الْحِكْمَةَ مَن نَشْنَاءُ وَمَن يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذُكُرُ إِلَّا أُولُواْ الأَلْنَابِ ﴾ [البقرة: ٢٦٩]. وأرشد الله عداده المؤمنين أن يفرحوا يما أوتوا من العلم إذا فرح الحهلة بحظوظهم من الدنيا، فقال تعالى عن الجهلة: ﴿ وَفُرِحُواْ بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا فِي الآخِرَةِ إلاُّ مَتَاعُ﴾ [الرعد: ٢٦]. وقال: ﴿نَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتْكُم مُوْعِظَةُ مِّن رُبِّكُمْ وَشِفَاءً لِّمَا فِي الصُّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةُ لِلْمُؤْمِنِينَ. قُلْ بِفَضَلَ اللَّهِ وَيرَحْمُتِهِ فَيذَلِكَ فَلْنَقْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ

مَّمَّا يَحْمَعُونَ ﴾ [يونس: ٥٧، ٥٧]. وفضل الله هو الإيمان، ورحمته هي القرآن، قال تعالى: ﴿ وَلَكِنَّ اللَّهُ حَــبُ إِلَيْكُمُ الإيمَانَ وَزَيْنَهُ في قُلُوبِكُمْ وَكُرُّهُ إِلَيْكُمُ الْكُفْرِ وَالْغُسُوقَ وَالْعِصْدَانَ أُوْلَئِكَ هُمُ الرَّاشِدُونَ. فَضْئَلاً مِّنَ اللَّهِ وَنِعْمَهُ ﴾ [الحجرات: ٧، ٨]. وقال تعالى: ﴿ وَنُثَرِّلُ مِنْ الْقُرْآن مَا هُوَ شِفَاءُ وَرَحْمَةُ لَلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الإسراء: ٨٧]، فمن أوتى الإيمان والقرآن فماذا فاته، ومن فساته الإيمان والقرآن فسأى شيء حصاله ١٤ وينن سيحانه أن العلماء هم أهل خشيته، فقال تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عباده الْعُلْمَاءُ ﴾ [فاطر: ٢٨]. وعلى ذلك في ﴿ هُمُ خَسْرُ الْبَرِيَّةِ. حَزَاؤُهُمُ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّاتُ عَدْن تَحْسري مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدُا رُضِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ لِمَنْ خُشِيَ رَبُّهُ ﴾ [البينة: ٧، ٨]. وحسينا بعد هذا كله أن الله لم يامر نبيه أن يساله الزيادة من أي شيء إلا من العلم، فقال تعالى: ﴿ وَقُل رُّبِّ زِدْني عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٤]. فهذه بعض أيات الكتاب العزيز في

أما الأحاديث فكثيرة جداً؛ منها: قوله ﷺ: «من يرد الله به خيرًا يفقهه في الدين». [متفق عليه]، وقوله ﷺ: «من سلك طريقًا

فضل العلم.

يلتمس فيه علمًا، سهل الله له طريقًا إلى الجنة». [صحيح. رواه الترمذي]، وقوله ﷺ: «من سلك طريقًا بيتغي فيه علمًا، سلك الله به طريقًا إلى الجنة، وإن الملائكة لتضع أحنحتها رضنًا لطالب العلم، وإن العالم ليستغفر له مَنْ في السماوات والأرض حتى الحيتان في الماء، وفضلُ العالم على العايد كفضل القمر على سائر الكواكب، إنّ العلماء ورثة الأندياء، إنّ الأنباء لم يورثوا دينارًا ولا درهمًا إنما ورّثوا العلم، فمن أخذ به فقد أخذ بحظ وافر». وقوله على: «فضل العالم على العابد كفضلي على أدناكم، إن الله وملائكته وأهل السماوات والأرض حتى النملة في جحرها وحتى الحوت ليصلون على معلمي الناس الخير».

هذا، وقد افرد العلماءُ الكلام في فضل العلم بمصنفات، ومِنْ أعظم ذلك كتاب «جامع بيان العلم وفضله» للإمام ابن عبد البر رحمه الله، وهو مما ينبغي لكل مسلم أن يقرأه، فإنه يشحذ الهمم، ويقوي العزائم، ويجدد الرغبة في طلب العلم، ومما جاء في هذا الكتاب من أثار عن الصحابة في فضل العلم قول أبي الدرداء رضي الله عنه: من رأى الغُدو والرُواحَ في طلب العلم ليس بجهاد فقد نقص طلب العلم ليس بجهاد فقد نقص

وقله.

فطلبُ العلم جهادٌ، وهو شاقً على النفس، ولذا قـال بعض السلف، رافقتُ العلم ثلاثين سنة، فما رأيتُ شيئًا اشقَ على النفس منه. وقد دلّ على ما قاله أبو الدرداء رضي الله عنه القـرأنُ الكريم، فقد قال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَافَةً فَلَوْلاَ نَقَرَ مِن كُلُّ فَرْقَةً مِنْهُمْ طَآفِفَةً لَيَتَفَقَّهُواْ فِي الدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَ هُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْ هِمْ لَعَلَهُمْ يَحْدَرُونَ ﴾ رَجَعُواْ إِلَيْ هِمْ لَعَلَهُمْ يَحْدَرُونَ ﴾ والتوبة: ١٢٧]. فسمى الله تعالى الخروج لطلب العلم نفيرًا كالنفير

#### حكم طلب العلم

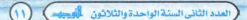
قال ﷺ: «طلبُ العلم فريضةُ على كل مسلم، قال العلماء: العلم قسمان: فرضُ عين، وفرضُ كفاية، ففرضُ العين: ما يلزم كلُ مسلم العلمُ به ولا يُعْذرُ مسلم بجهله، كالعلم بأركان الإسلام، وأركان الإيمان، وما يتعين على كل مسلم من العبادات، وأصول المحرمات. وفرضُ الكفاية ما زاد على ذلك، عن الباقين، ويدخل في فرض وإذا قام به البعض سقط الحرج عن الباقين، ويدخل في فرض عن الباقين، ويدخل في فرض والصناعة والزراعة، ونحو ذلك ما يحتاجه الناس. والله أعلم.



تشهد مديرية الشئون الإجتماعية بالشرقية بأنه قد تم إشهار الفروع الآتية:

١- فرع أنصار السنة المحمدية بناحية المهدية- مركز ههيا- شرقية.

٢- فرع أنصار السنة المحمدية بناحية الإبراهيمية- مركز الإبراهيمية- شرقية.
وقد تم شهر الجمعيات المذكورة طبقًا لأحكام القانون رقم ٣٢ لسنة ٢٤.



#### نظرات حول حديث

## لاحول ولا قوة إلا بالله

#### بقلم: الرئيس العام

عن أبى موسى رضى الله عنه قال: لما غزا رسول الله على وسير أشرف الناس على واد فرفعوا أصواتهم بالتكبير: الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله إلا الله، فقال رسول الله على أنفسكم، إنكم لا تدعون أصم ولا غائبًا، إنكم تدعون سميعًا بصيرًا قريبًا وهو معكم، والذى تدعون سميعًا بصيرًا قريبًا وهو معكم، والذى تدعونه أقرب إلى أحدكم من عنق راحلته». وأنا خلف دابة رسول الله على فسمعنى وأنا أقول: لا حول ولا قوة إلا بالله. فقال لى: «يا عبد أقول: لا حول ولا قوة إلا بالله. فقال لى: «يا عبد أدلك على كلمة من كنز من كنوز الجنة؟» قلت: البلى يا رسول الله، فداك أبى وأمى. قال: «لا حول ولا قوة إلا بالله.

[اخرجه البخارى بنحوه في مواضع (۲۹۹۲، ٤٢٠٥، ٣٨٤،

P+35, +135, FXTY)].

فى هذا الحديث المبارك فضل «لا حول ولا قوة إلا بالله». والنهى عن رفع الصوت بالذكر، وفيه وصف الله تعالى بأنه سميع بصير قريب، وفيه صفة المعية وفقى الصمم والغياب، ومسائل أخرى كثيرة، لكننا نبدا بالتعريف بالراوى، ثم غزوة خيبر التى كانت فيها قصة الحديث.

#### التعريف براوى الحديث

أبو موسى الأشعرى، واسمه: عبدالله بن قيس بن سليم، وأمه طيبة بنت وهب، أسلمت وماتت بالمدينة، سكن أبو موسى الرملة، وحالف سعيد بن العاص، ثم أسلم ورجع إلى بلاد قومه، وقدم المدينة بعد فتح خيبر، فصادفت سفينته سفينة جعفر بن أبى طالب، فقدموا جميعًا على النبى ﷺ.

استعمله النبي ﷺ على بعض اليمن زبيد وعدن وأعمالها، وقدم منها بعد موت النبي علله وشبهد فتوح الشيام، واستعمله عمر على البصرة، فافتتح الأهواز، ثم أصبهان، واستعمله عثمان على الكوفة، ثم كان أحد الحكمين في صفين، ثم اعتزل الفريقين، كان خفيف الجسم قصيرًا. روى عنه أولاده: مسوسى، وإبراهيم، وأبو بردة، وأبو بكر، وامرأته أم عبد الله. كان حسن الصوت بالقرآن، حيث قال النبي ﷺ عنه: «لقد أوتي مزمارًا من مزامير آل داود». وكان عمر إذا رآه قال: ذكرنا رينا يا أيا موسى، أو يقول: شوقنا إلى رينا، فيقرأ عنده.

تفقه عليه أهل البصرة، وأقرأهم القرآن، وسكن الكوفة

وتفقه به أهلها حين استعمله عثمان.

قال ابن المديني: قضاة الأمة أربعة: عمر، وعلى، وأبو موسى، وزيد بن ثابت.

قال الحسن: ما أتى البصرة راكب خير لأهلها من أبى موسى. مات سنة ٤٢ أو ١٤٤ عن يضع وستين سنة.

#### غزوةخيير

من أعظم المعارك الحاسمة في تاريخ الإسلام، وهي أطول معركة خاضها النبي ﷺ وأصحابه الكرام في عهد النبوة، وأخر معركة انتهى بها الوجود اليهودي الذميم في حزيرة العرب، فطبيعة اليهود غدر وفتك عند المقدرة، وهدوء واستكانة عند العجز، طبيعة تلازمهم في كل عصر وزمان.

ولقد كانت خبير مكان تجمع بهوديني قينقاع ويني النضير بعد إخراجهم من المدينة، ثم كانوا سببًا لتأليب قبائل العرب وغدر بني قريظة يوم الأحزاب، فكان التفرغ لهم من أهم الضرورات بعد صلح الحديبية ووضع قريش وحلفائها السلاح. ثم كان فتح مكة بعدها بعام ونصف العام، فكأنها كانت توطئة وتهدئة لها، وكان ما بقى من الوجود اليهودي من وجودهم في فدك وتيماء ووادى القرى صارت جميعها في أيدى المسلمين

ولقد كان عدد المسلمين يوم خيير ألفًا وأربعمائة، وعدد البهود في خبير أربعة عشر ألفًا من المقاتلين من اليهود وحلفائهم، وكان بهود خيير متماسكين أهل حرب وقتال وشحاعة وصير على القتال وأهل زراعة وثروات، زادت ثرواتهم بهجرة بهود المدينة إليهم، وتقع خمير شمال المدينة على بعد سبعين ميلاً، وهي واحة واسعة تربتها خصية، وماؤها غزير، تجود بها زراعة الحبوب والفاكهة والنخيل.

ولم يعرف أن يهود خيير قاموا بعمل عدائي مسلح ضد المسلمين حتى السنة الرابعة للهجرة، حيث لجأ يهوديني النضير اليهم بعد إجلائهم عن المدينة عقب مؤامرتهم لاغتيال النبي على عندما ذهب أمنًا إلى ديارهم، وذلك بتدبير حيى بن أخطب زعيم يهود بني النضير.

#### الوجود اليهودي في جزيرة العرب!!

والوجود اليهودي في جزيرة العرب قديم، يرجعه بعض المؤرخين إلى ما يعد وفاة موسي عليه السلام، ويعضهم يرجعه إلى ما بعد اضطهاد الرومان، ويظهر يتتبع ذلك أنهم لحاوا إلى حزيرة العرب لما علموا أن نبيًا يبعث ومهجره في نخل ىىن لاىتىن، فسكنوا فى مناطق وضعها بتوفر فيه ذلك؛ منها بثرب (المدينة) وخيير وتيماء وفيك ووادى القرى، فكانوا أقلسة في صريرة العرب، لكنهم كعادتهم يعيشون في تجمعات وأحياء في المدن التي يسكنوها، وكانت خيير مدينة يسكنها اليهود ولا يكاد يسكن معهم أحد.

ولما وقع إجلاء يهود بني قينقاع في العام الثاني ثم بني النضير في العام الرابع كثر اليهود في خبير لانضمام بني النضير اليهم، وكانت خبير مكان الدسائس والمؤامرات التي تحاك ضد المسلمين، وكانت أجلى صور ذلك في تجميع الأحزاب وتأليبهم على غزو المدينة، وكان نقض بنى قريظة للعهد بسبب تدبير يهود يقيمون في خيبر، حيث خرج عشرون رجلاً من زعماء يهود وسادات بنى النضير إلى قريش بمكة بحرضونهم على غزو الرسول ﷺ ويؤلبونهم عليه، ووعدوهم أن ينصروهم، فأحابتهم قريش، ورأت أن في هذا إنقادًا لسمعتها، ثم خرج وفد يهود إلى غطفان وقبائل من العرب، فاستحابوا لهم حتى خرجت قريش وكنانة وحلفاؤهم من أهل تهامة وينو سليم وغطفان وينو فزارة وينو مرة وينو أشجع وينو أسد في حيش بلغ عشرة ألاف مقاتل.

اشتد الأمر بالمسلمين، وزاده شدة غدر بني قريظة، لكن الأمر انتهى بالآية العظيمة التي وصفها النبي ﷺ في قوله: «لا إله إلا الله وحده، أنجرز وعده، ونصر عبده، وأعر جنده، وهزم الأحراب وحده». ثم كان بعدها غزوة بنى قريظة التي انتهت بالقضاء عليهم.

فكانت قوى الشر في جزيرة العرب الأولى: في قريش لأن بها قيادة الكفار من العرب، والثانية اليهود، وقيادتهم في خيير، فكانت رؤيا النبي ﷺ التي أراه الله سيحانه أنه يطوف بالبيت آمنًا

وادعًا ويطوف أصحابه ويتسلم مفاتيح الكعبة، فأخير أصحابه، فأخرجهم الله إلى مكة مُحرمين، فكانت خيرات عظيمة وفتح كبير، هائنت فيه قريش وأمن الناس، فكان من ثمار ذلك فتح خبير، ﴿ لَقَدْ صَـدَقَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّؤْمَا بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ الْمُ سُبِّحِدُ الْحَرَامُ إِن شَاءَ اللَّهُ أَمِيْدِنَ مُحَلِّقِينَ رُؤُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَحَافُونَ فَعَلَمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِن دُونِ ذُلِكَ فَتُحًا قَريبًا ﴾ [الفتح: ٢٧]، فكانت الحديدية في ذي القعدة من العام السادس وخبير في المحرم من العام السابع، ففتحها وكان قسمها الأول (الشق والنطاه) والشق ثلاثة حصون؛ حصن ناعم، وحصن قلعة الزبير، وحصن الصعب بن معاذ، والنطاه حصنان؛ حصن أبي، وحصن النزار، والشق الثاني حصون أهمها حصن القموص، وحصن الوطيح، وحصن السلالم. فتح القسم الأول عنوة، والثاني صلحًا، فبذلك كانت خيبر من أكبر وأطول المعارك وأقساها وأكثرها غنائم

نعود إلى حديث أبى موسى: «لا حول ولا قوة إلا بالله».

#### ذكربعض الأحاديث في الباب

لقد وردت أحاديث في الذكر: «لا حول ولا قوة إلا بالله»:

O عن يحيى بن أبي سليم قال: سمعت عمر بن ميمون يحدث عن أبي هريرة مرفوعًا بلفظ: «ألا أدلك على كلمة من تحت العرش من كنز الجنة؟» تقول: «لا حول ولا قوة إلا بالله. في قول: أسلم عبدى واستسلم». قال الحاكم: صحيح ولا يحفظ له علة. ووافقه الذهبي، وهو كما قالا، وتابعه كميل بن زياد عن أبي هريرة به. [«الصحيحة» (٢٥/٣)].

وقال الألباني تعقيبًا على حديث أبي هريرة مرفوعًا: «أكثروا من قول لا حول ولا قوة إلا بالله، فإنها كنز من كنوز الجنة، صحيح لطرقه وشواهده.

O اخرج أحمد عن أبي هريرة قال: كنت أمشى مع رسول الله ﷺ، في نخل لبعض أهل المدينة، فقال: «يا أبا هريرة، ألا أدلك على كنز من كنوز الجنة؛ فقات: بلي يا رسول الله. قال: «قل: لا

حول ولا قوة إلا بالله، ولا ملجا من الله إلا إليه،

O أخرج الترمذى في سننه عن قيس بن سعد بن عبادة؛ أن أباه دفعه إلى النبي ﷺ يخدمه، قال: فمر بي النبي ﷺ وقد صليت فضربني برجله، وقال: «ألا أدلك على باب من أبواب الجنة؛ قلت: بلي. قال: «لا حول ولا قوة إلا بالله». قال الألباني: صحيع.

 عن صفوان بن سليم قال: ما نهض ملك من الأرض حــتى قــال: لا حــول ولا قــوة إلا بالله. [الترمذي، كتاب الدعوات، باب (١١٩)].

O أخرج الترمذي عن أبي هريرة قال: قال لي رسول الله ﷺ: «أكثر من قول: لا حول ولا قوة إلا بالله، فإنها كنز من كنوز الجنة». قال مكحول، فمن قال: لا حول ولا قوة إلا بالله ولا منجا من الله إلا إليه. كشف عنه سبعين بابًا من الضر أدناهن الفقر. [قال الترمذي: ليس إسناده متصلاً، مكحول لم يسمع من أبي هريرة].

O أخرج البخارى والقرمذى عن عبادة بن الصامت عن النبى ﷺ قال: «من تعار من الليل فقال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، الحمد لله وسبحان الله والله أكبر ولا حول ولا قوة إلا بالله، ثم قال: «اللهم أغفر لى، أو دعا استجيب، فإن توضا وصلى قُبلت صلاته».

O أخرج الترمذى عن أبى سعيد وأبى هريرة شهدا على النبى ﷺ أنه قبال: «من قبال: لا إله إلا الله والله أكبر. صدقه ربه، فقال: لا إله إلا أنا وأنا أكبر. وإذا قال: لا إله إلا الله وحده. قال: يقول الله: لا إله إلا أنا وحدى. وإذا قال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له. قال الله: لا إله إلا أنا وحدى لا شريك لى. وإذا قال: لا إله إلا أنا وهذا. قال الله: لا إله إلا أنا له إلا أنا له إلا أنا له إلا أنا له إلا أنا ولا قوة إلا بالله. قال: لا إله إلا أنا ولا حول ولا قوة إلا بالله. قال: لا إله إلا أنا ولا حول ولا قوة إلا بالله. قال: لا إله إلا أنا ولا حول ولا قوة إلا بالله. قال: من قالها فى مرضه ثم مات لم تطعمه الناره.

اخرج الترمذى عن عبد الله بن عمرو قال:
 قال رسول الله ﷺ: مما على الأرض أحد يقول: لا

كفرت عنه خطاياه ولو كانت مثل زبد البحري

أخرج الترمذي عن أنس قال: قال رسول
 الله ﷺ: «من أكل طعامًا فقال: الحمد لله الذي
 أطعمني هذا ورزقنيه من غير حول منى ولا قوة.
 غفر له ما تقدم من ذنبه».

وفى البخارى ومسلم من حديث ابن عباس: كان النبى ﷺ إذا قام من الليل قال: «اللهم لك الحمد» فى نكر طويل جليل، جاء فى أخره: «لا حول ولا قوة إلا بالله».

وأخرج ابن ماجه عن أبي نر قال: قال لى رسول الله على الله على الله على كنر من كنور الجنة؟ الله على عنر من كنور الجنة؟ قلت: بلى يا رسول الله، قال: «لا حول ولا قوة إلا بالله». [أورده الألباني في الصحيحة (٣٨٢٥)].

وقد ذكر البخارى وغيره: «لا حول ولا قوة إلا بالله» عند إجابة المؤذن إذا قال: حى على الصلاة، حى على الفلاح. فالحوقلة جواب السامع الأذان عند الحيعلة(١). والحديث كامل عند مسلم من رواية عمر بن الخطاب رضى الله عنه.

وأخرج النسائي في كتاب الافتتاح باب ما يجزئ من القراءة لمن لا يحسن القرآن عن ابن أبي أوفى قال: جاء رجل إلى النبي على فقال: «إنى لا أستطيع أن آخذ شيئًا من القرآن فعلمني شيئًا يجرئني من القرآن». فقال: قل: «سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر ولا حول ولا قوة إلا بالله».

وعن عبد الله بن الزبير قال: كان رسول الله إذا سلم يقول: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، لا حول ولا قوة إلا بالله، لا إله إلا الله، لا نعبد إلا إياه، أهل النعمة والفضل والثناء الحسن، لا إله إلا الله مخلصين له الدين ولو كره الكافرون». والحديث عند مسلم.

وأخرج أبو داود عن أنس بن مالك أن النبى قال: «إذا خرج الرجل من بيته فقال: بسم الله توكلت على الله، لا حول ولا قوة إلا بالله. قال: يقال حينتذ: هنيت وكُفيت ووقيت. فتنحى له الشيطان فيقول له شيطان آخر: كيف لك برجل قد هدى وكفى ووقى».

وعن معاذ بن جبل أن رسول الله ﷺ قال:
«من أكل طعامًا ثم قال: الحمد لله الذي أطعمني
هذا الطعام ورزقنيه من غير حول منى ولا قوة.
غُفر له ما تقدم من ننبه، ومن لبس ثويًا فقال:
الحمد لله الذي كسانى هذا الثوب ورزقنيه من غير
حول منى ولا قوة. إلا غفر له ما تقدم من ننبه.

وأخرج أحمد عن أبى نر قال: أتيت رسول الله ﷺ وهو فى المسجد، فجلست إليه فقال: «يا أبا نر، هل صليت؟» قلت: لا. قال: «قم فصل أربع ركعات الضحى». قال: فقمت فصليت ثم أتيته فجلست إليه، فقال لى: «يا أبا نر، استعد بالله من شر شياطين الإنس والجن». قال: قلت: يا رسول الله، وهل للإنس من شياطين؟ قال: «نعم يا أبا نر، ﴿شَيَاطِينَ الإنس وَالْجِنَ يُوحِى بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضُ رُحُرُفَ الْفَوْلُ غُرُورًا ﴾». «ألا أبلك على كنز من كنوز للجنة؟، قال: قلت: بلى بأبى أنت وأمى، قال: «قل: لا حول ولا قوة إلا بالله، فإنها كنز من كنوز الجنة».

وأخرج أحمد عن أبى نر قال: قال رسول الله على المن المن كنز من بيت تحت العرش ولم يؤتهما نبى قبلى، يعنى الأيتين من أخر المورة البقرة من سورة البقرة من بيت كنز من تحت العرش لم يعطهن نبى قبلى،

وفى كتب السنة أحاديث أخرى عن كنوز من تحت العرش، منها ما جاء فى فضل خواتيم سورة «البقرة» وقد أورد ابن كثير جملة منها، وعند الدارمى وأحمد وغيرهما، وبعضها سنده صحيح، والله أعلم.

هذا، وفي حديث أبي موسى: قال ﷺ: «إنكم لا تدعون أصمُ ولا غائبًا، إنكم تدعون سميعًا بصيرًا وهو معكم والذي تدعونه أقرب إلى أحدكم من عنق راحلته.

أتى بقوله: «بصيرًا» مع أن القول مسموع، فقال: «سميعًا بصيرًا» لأنهما صفتان متلازمتان لا تنفك إحداهما عن الأخرى، ولأن الدعاء يشمل العبادة القولية كالتكبير والتسبيح والعبادة الفعلية كالركوع والسجود والقيام، ولهذا أتى بالمعية التى بؤخذ منها العلم الأعم من السمع والبصر تكميلاً وتعميمًا وتتميمًا للفهم وإيضاحًا،

فهو حاضر بالعلم والإطلاع على حالكم أينما كنتم، سواء أعلنتم أو أخفيتم، وهو اقرب إلى أحدكم من عنق راحلته، بل أقرب إلى أحدكم من حبل الوريد.

الاحول»: لا حركة في الظاهر، ولا تحول
 عن شيء، والحول الحيلة؛ إذ لا دفع ولا منع إلا
 بالله.

ولا قوة»: لا حركة في الباطن.

O «لا حول ولا قوة إلا بالله»: كلمة استسلام وتفويض، وأن العبد لا يملك من أمره شيئًا، وليس له حيلة في دفع شر ولا قوة في جلب خير إلا بإرادة الله تعالى، لا تحول عن معصية الله إلا بعون الله. ولا قوة على طاعة الله إلا بعون الله. وفي هذا المعنى حديث ابن مسعود عند البزار مرفوعًا: «لا حول ولا قوة إلا بالله كنز من كنوز الجنة» أن: أنها نفيسة يحتاجها العبد، فيجب أن يصونها من كل ما يضيعها من رياء وسمعة وأن يكثر منها، وبها يحصل ثواب عظيم يدخر صاحبها في الجنة.

أخْرج أحمد والترمذي وابن حبان عن أبي أيوب أن النبي ﷺ ليلة أسرى به مر على إبراهيم عليه الصلاة والسلام، فقال: «يا محمد، مر أمتك أن يكثروا من فراش الجنة: لا حول ولا قوة إلا بالله».

يعروا من فراس الجعد، لا حول ولا فوه إلا بالله. وفي الحديث: «أشرف الناس على واد فرفعوا أصواتهم بالتكبير: الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، لا إله إلا الله». فالإسلام جاء بالذكر على كل حال، فمنه الذكر المطلق الذي جاء فيه وغيره حديث عبد الله بن بسر رضى الله عنه مرفوعًا: «لا يزال لسانك رطبًا بذكر الله». ومنه ما جاء موظفًا في أحوال جابر عند البخارى: «كنا إذا صعدنا كبرنا وإذا جاء بالجهر والإعلان، فمن الذكر الذي يستحب فيه الإعلان التلبية للحاج والمعتمر، فذكر البخارى في الإعلان التلبية للحاج والمعتمر، فذكر البخارى في حديث أنس قال: «وسمعتهم يصرخون بهما حديث أنس قال: «وسمعتهم يصرخون بهما حميعًا» أي بالتلبية بالحج والعمرة، ومنه جديث أصحاب السن عن السائب مرفوعًا جاءني جبريل،

فقال لى: يا محمد، مر اصحابك أن يرفعوا أصواتهم بالتلبية.

وعن عبد الله المزنى قال: كنت مع ابن عمر، فلبى حتى أسمع ما بين الجبلين. أخرجه ابن أبى شيبة. وأخرج أيضًا: كان أصحاب رسول الله ﷺ يرفعون أصواتهم بالتلبية حتى تبح أصواتهم.

وفى الترمذى وابن ماجه عن أبى بكر الصديق أن النبى ﷺ سُئل: أى الحج أفضل؛ قال: «أفضل الحج العج والثج». ونحوه عند أحمد عن السائب بن يزيد. والعج: هو رفع الصوت بالتلبية، والثج: هو نحر البدن.

وعند أبى داود والنسائى عن أبى هريرة مرفوعًا: «المؤذن يغفر له مدى صوته ويشهد له كل رطب ويابس». ومنه الجهر بالتأمين للإمام والمأموم. وقال البخارى: أمن ابن الزبير حتى إن للمسجد لجة.

وعند أبى داود عن قيس بن عُباد كان أصحاب رسول الله ﷺ يكرهون الصوت عند القتال.

هامش:

(١) الحيطة: قول: حي على الصلاة، حي على الفلاح. الحوقلة: قول: لا حول ولا قوة إلا بالله، وهي كالبسملة، قول: بسم الله الرحمن الرحيم، والحمدلة قول: الحمد لله. والجعفدة: قول: جعلني الله فداك. والدمعزة: أدام الله عزك.

الحمد لله رب العالمين ولا عدوان إلا على الظالمين، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم أجمعين ثم أما بعد.

إن ما يجري في مسرى رسول الله والله الحرمين، ليصيب السلمين بالحسرة عند كل زفرة نَفَس من أنفاسهم، يستيقظون مع رمي الرصاصات أو حركة المجنزرات التي تدوس وتحصد أبناءهم، المسلمون في فلسطين... يقتلون.. وينبحون.. ويداسون بالدبابات!! وتقطع عنهم المياه... وكل سبل الحياة، والمذابح تنتشر... وطلقات المدافع والصواريخ والآباتشي وإف ١٦، السيل عارم... والحزن مخيم... والقلوب موجعة... وقمة التحدي تعقد في بيروت... وبيانات الاستسلام تصدر... عقوا أقصد التمسك بخيار السلام!!! رغم الدمار الذي حل، وغطرسة المتكبر أقصد التمسك بخيار السلام!!! رغم الدمار الذي حل، وغطرسة المتكبر الذي لا يجد له رادعًا... ورغم صيحات الآلم والحزن الذي يعتصر الجميع... المليار ونصف المليار من المسلمين يقف ون عاجزين أمام مصاص الدماء بوش وعصابته... وهم يرون خنزير اليهود... ومتخصص المذابح شارون يقلد أسياده، فقد بدأها بوش الآب ويستكملها الإبن متذرعًا بما حدث في سبتمبر، إنهم الأمريكان وزبانيتهم من اليهود، وقفة التحدي تصدر القرارات، فاين القرارات وأين العرب وأين المسلمون؟ ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم!!

أين دعاة العدالة!!

إن المسلمين في فلسطين يرجون الأمن والأمان، ينشدون العدالة والإنصاف... ينادون المتخصصين فيما زعموه مكافحة الإرهاب... حتى لريما انطلقت صيحات الغير تصف قادتهم بالغباء حينما يناشدون بمدمعهم لا بمدفعهم... أو يطالبون بالعدل من حيث لا يوجد إلا الجور، أو بالسلم من حيث لا توجد إلا الحرب!!

أين المتحدثون عن الإرهاب وخطورته، وأين المطالبون باجتشاث الإرهاب؟ أين حقوق الإنسان؟!! أين... وأين... وأين؟!.. ألا يكون قتل المسلمين إرهابًا...؟ ألا يكون ترويعهم إرهابًا؟.. من يدري لعل دلالة اللفظ في حق ثالث المسجدين لا تسمى عند البعض إلا ترحابًا... أما فيما عداها فإنها لا تسمى عندهم إلا إرهاب.

ولقد صدق رسول آلله ﷺ حيث يقول: «وليقذفن في قلوبكم الوهن» قالوا: وما الوهن؟ قال: «حب الدنيا وكراهية الموت». رواه الإمام أحمد وأبو داود.

إن الله تعالى يطمئن حزبه وأولياءه

فيقول سبحانه ﴿والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون ﴾ [يوسف: ٢١]، ويقول عز من قائل: ﴿ لا يغرنك تقلب الذين كفروا في البلاد متاع قليل ثم مأواهم جهنم وبئس المهاد لكن الذين اتقوا ربهم لهم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها نزلا من عند الله وما عند الله خير للأبرار ﴾ [أ عمران: ١٩٦].

إن الناظر بعين الإنصاف في مجتمعات المسلمين ليرى عجبًا!! ويسمع عجبًا!! قد يعجز عن التعبير لما يرى من المتناقضات، فبالأمس

A Parilidad

بقلم: رئيس التحرير جمال سعد حاتم

الأقصى

يناديكم...

فهلتلبُّون

النكاء ١١٩

كان المسلمون لهم قصب السبق في جميع شئون الحياة ومصالحها..! بدءًا من صلاح القلوب وإصلاحها.. وتهذيب النفوس بمكارم الأخلاق وحسنها إلى مصالح الناس الدنيوية. لكن الذي يندى له الجبين... وتدمع له العين... ويتفطر له القلب. ما أصبح عليه المسلمون الآن، وكيف أصبح كثير منهم يقادون. بعد أن كانوا يقودون، ويتبعون بعد أن كانوا يقودون، ويتبعون بعد أن كانوا يتبعون وبكل حال ودون تردد الجواب في قوله تعالى إن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بانفسهم . ﴿ إن تنصروا الله ينصركم ﴾. وقوله ﴿ وإن يخذلكم فمن ذا الذي ينصركم من بعده ﴾.

مؤامرات الأمريكان.. وغدر اليهود!!

وبينما يستمر النازي الجديد شارون في إذلال الفلسطينيين... وتدمير الاخضر واليابس... وتحويل المدن الفلسطينية إلى دماء وأشلاء مقتديًا بما فعله أسياده في أمريكا... من ضرب المساجد والكنائس... وتدنيس الأقصى بأقدام اليهود القذرة... يخرج علينا بوش الإبن مصاص الدماء... صاحب الدعوة الأولى لشن الحرب الصليبية على الإسلام والمسلمين... ويلقي البيان تلو البيان ويعلن في تبجح وبرود أن أمريكا تتفهم الإجراءات التي تقوم بها إسرائيل للحفاظ على أمنها!! يتفهم عمليات الإبادة.. يتفهم القتل والذبح.. وهنك أعراض النساء وفرض الحصار على ما بقي من الفلسطينيين بعد ارتكاب المذابح وتركهم حتى يموتوا جوعًا وعطشًا... وجعل الأراضي الفلسطينية سجنًا كبيرًا، ولكن الله أكبر موش الإب ومن بوش الإبن وأذيالهم الشارونية.... ونصر الله أت لا محالة!!

وحتى يغتنموا الوقت في القضاء على الفلسطينين يستمرون في إرسال المندويين والوجوه كلها واحدة تعلوها صفرة... ويكسوها غضاضة ظاهرها المندويين والوجوه كلها واحدة تعلوها صفرة... ويكسوها غضاضة ظاهرها المرحمة والمساواة، وباطنها القسوة واللامبالاة، والحقد والكيد لأولياء الله... والقلوب موجعة... والقادة مازالوا يصدرون البيانات، بيانات هزيلة تصدر، والفضيحة أعظم وتنتهي القمة؛ وتدور رحى المجازر وعلى مهل يدعى لقمم أخرى على مستوى الوزراء العرب تارة!! ووزراء الدول الإسلامية تارة أخرى!! والكلام يكثر، والبيانات تصدر، وكبرياء العرب والمسلمين في الحضيض وأنفهم في القراب... ورئيس دولة في سجن شارون الذي يُخرج لسانه ويكشر عن أنبابه.. متحدياً، والكل صامت، والدائرة تدور وليس في القوم رجل غيور!!

رفعت الأقلام.. وطويت الصحف!!

إن إعلان الجهاد بات أمرًا محتمًا.. بلّ واجبًا شرعيًا في ظل الظروف الراهنة لقوله تعالى ﴿وَاعْدُوا لَهُمْ مَا استطعتُمْ مَنْ قَوْةٌ وَمَنْ رِبَاطُ الْخَيْلُ تَرْهَبُونَ بِهُ عَدُو الله وعدوكم ﴾. وقوله تعالى: ﴿وَاقْتَلُوهُمْ حَيْثُ تُقْفَتُمُوهُمْ وَأَخْرَجُوهُمْ مَنْ حَيْثُ الله وعدوكم ﴾.

وقد أجمع العلماء على أنه إذا نزل العدو بارض السلمين أو وقف بباب بلادهم فإن الجهاد يصير فرض عين على كل مسلم دون إستثناء لقوله تعالى: ﴿ انفروا خفافًا وثقالا وجاهدوا بأموالكم وانقسكم ﴾. وقول الرسول ﷺ: «وإذا استُنفرت فانفروا » وما يحدث في فلسطين الآن يوجب أن يكون النفير عامًا كل بحسب إمكانياته... والإسلام لا يعفي أحداً من الجهاد في حالة النفير العام...

بشائر النصر رغم المذابح!!

رغم آلة الحرب العسكرية الإسرائيلية فقد الحقت المقاومة الفلسطينية الباسلة خسائر غير مسبوقة بقوات خنازير شارون، وبرغم استخدامهم لأحدث الأسلحة من الآباتشي وأحدث الدبابات والمصفحات والمجنزرات والطائرات إلا أن الأنباء تنقل لنا أن شباب الانتفاضة والمقاومة ماضون بكل عزم وإصرار... وأثناء كتابة هذه السطور قبل الطباعة بساعات قليلة تصلنا أنباء بطولات تسر الخاطر

• إن ما يجري في القلس والسحا لغبورد بالحسرةمع کل زفرة فامريكا احنون لاسرائيل في فلسطين !!

وتشرح الصدر، فهاهم ابطال من القاومة في مخيم جنين يكبيون الخنازير عشرات القتلى والجرحى ويشعلون المقاومة ويتوسل خنازير شارون إلى قوات الصليب الأحمر أن يتدخلوا لوقف إطلاق النار مع الفلسطينين لكي يجمعوا قتلاهم!!

ومما يندى له جبين الإنسانية أن مئات الجثث من الفلسطينيين وآلاف الجرجى يُتركون تدوس عليهم الدبابات ثم يُدفَنون في مقابر جماعية في أماكن تواجدهم والمنظر مؤسف والقلب موجع والحزن يخيم والكل صامت ومجلس الأمن الأمريكي يصدر القرارات الهزيلة فهل من منفذ؟!... هل من مجلس امن آخر يكيل بمكيال واحد لا يسيطر عليه مصاص الدماء بوش؟!! وهل من عالم إسلامي آخر... يعيد إلينا الكرامة التي داسها خنازير شارون بأقدامهم... ومازال أبطال جنين يقدمون ألمثل تنو المثل، فهل تغيق أمتنا قبل قوات الأوان؟ أين أنتم يا أمة الإسلام؟!!! فقد تجاوز الظالمون المدى وتسرب الوهن والضعف إلى نفوس كثير من تجاوز الظالمون المدى وتسرب الوهن والضعف إلى نفوس كثير من نبوس المعلمين... ويضخمون قوة اليهود ويخافونهم حتى تسرب تلك إلى نفوس الحكام فأصبحوا عاجزين عن اتخاذ مواقف قوية تردع الإعداء!!.. واكتفوا بالبيانات أو الصمت الميت أو استجداء الأمريكان من أجل نحدة الفلسطينين!!

إن النفاع عن المقدسات الإسلامية أمر واجب على المسلمين جميعًا وليس على العرب وحدهم، فنحن جميعًا مسئولون عن ذلك أمام الله يوم القيامة!! وليكن دستورنا في ذلك قول الله تعالى: ﴿ واعتصموا بحبل الله جميعًا ولا تفرقوا.. ﴾ وأن نقتدي بما قعله المسلمون الأوائل من أجل نصرة بين الله!!

مذابع اليهود في سجل التاريخ!!

إن جرائم الإرهابين من خنازير اليهود والصهاينة منذ عام ١٩٤٨م حتى الآن كثيرة حيث كانت عصابة الأرجون والهاجانا.

ويحتل النازي أريل شارون قائمة الجزارين الصهاينة فقد ارتكب ٧٠ منبحة ضد العرب أشهرها منبحة صبرا وشاتيلا.. وأخرها منبحة رام الله وقرية قبية حيث قتل شارون بصفة شخصية ٨٠ فلسطينيًا بدم بارد. ثم منبحة جنين حيث قتل المئات ودفنوا في مدافن جماعية تحت نظر وسمع العالم الأخرس!!

ولو استعرضنا تاريخ اليهود الأسود في عجالة لوجدنا أنهم قد سبقوا غيرهم في قدرتهم على ارتكاب المذابح!

منبحة قريتي بلد الشيخ وحواسة في 1 / 1 / ١٩٤٨م وتم قتل حميع السكان.

مُذبِحة تاصر الدين في ١٣ / ٤ / ١٩٤٨ وهي قرية قرب طبريا دخل عليها الصهاينة وهم يرتدون اللباس العربي وحين استقبلهم أهل القرية نحوهم حميعًا.

= مذبحة دار أيس في ٢١ / ٥ / ١٩٤٨ وهي قرية كبيرة شرقي غرّة، أبيد كل سكانها.

= منبحة بير باسين في ٩ / ١٠ / ١٩٤٨م قُتل ٢٥٠ عربيًا ودُفنوا في مقبرة جماعية.

= مذبحة الدوايمة في ٣٠ / ١٠ / ١٩٤٨ بقيادة موشيه ديان قائد

وقتليهودي في غيابة جيريمة لا تغتضر، وقتل شعب بأكمله مسألة فيها نيظر(لا

• وصل سوال العرب الأمريكا العرب الأمريكا التحدد التحدد والتحدج والتحدج الولانا وخالفنا وخالفنا وخالفنا خير بعيدا عن الرجوع إلى الملايا الملايا والله الملايا والله الملايا والله الملايا والله الملايا والله الملايا والله الملايا الرجوع الله الملايا الرجوع إلى الملايا الم

الكتيبة ٨٩ حيث قام بذبح ٨٩ عربيًا وقتل الأطفال بتحطيم رؤوسهم.

= مذبحة عيلبون في ٣٠ / ١٠ / ١٩٤٨م

= مذبحة صفصف في الجليل.

= مذبحة الله في ١١ / ١٢ / ١٩٤٨م حيث قُتل ٢٥٠ عربيًا والجرحى مالمئات.

= مذبحة اللد الثانية حيث قتل ٣٥٠ فردا في يوم واحد.

= مذبحة صفد حيث نبحت قوات الهاجانا ٧٠ شَابًا عربيًا.

= تفجير سوق حيفا في ٦ / ٧ / ١٩٣٨ .

= نسف فندق الملك داوود في ٢٢ / ٧ / ١٩٣٨م.

= مذبحة قبية شرق القدس وقتل فيها ٢٠٠٠ شخص ١٤ / ١٠ / ١٩٥١م.

= مذبحة بحر البقر خلال حرب الاستنزاف مع مصر راح ضحيتها عشرات الأطفال ومئات الجرحي.

= مَذَبِحَةَ قَانَا في لَبِنَانَ حِيثُ سَقَطَ أَكثرَ مِن ١٠٠ مواطنَ لَبِنَانِي مِنَ النساء والأطفال والشيوخ في ١٨ / ٤ / ١٩٩٦م.

وما ذكر فهو على سبيل المثال لا الحصر ولا حول ولا قوة إلا بالله العظيم!!

القوات العربية والإسرائيلية في الميزان!!

وتؤكد التقارير العسكرية أنَّ الدولُ العربية تخصص أكثر من ٤٠٪ من دخلها القومي للإنفاق على الجيوش. وشراء الأسلحة والمعدات العسكرية. نوجزها مقارنة بقوات خنازير اليهود كما يلي:

=تحتفظ الدول العربية مجتمعة بحوالي ٣ مليون عسكري نظامي الإضافة إلى ٢٣٤٩ من قوات الاحتباط.

= يقدر عدد القوات الإسرائيلية بحوالي ١٧٢ الف جندي وحوالي ١٣٠ الف من قوات الاحتياط.

= تمتلك الدول العربية محتمعة ٢١٣٢٩ دياية مقاتلة.

= تمتلك إسرائيل ٣٨٠٠ دياية مقاتلة.

= تمتلك الدول العربية ٣١٥٩٣ مصفحة.

= تمتلك إسرائيل ٢٣٠٠ مصفحة.

= تمتلك الدول العربية ٣٥٧٠ طائرة مقاتلة.

= تمتلك إسرائيل ٤٦٦ طائرة مقاتلة.

= تمتلك الدول العربية ٧٥٣ مروحية مقاتلة.

= تمتلك إسرائيل ١٣٣ مروحية مقاتلة.

ورغم ذلك فالخوف موجود والجبن معهود والحكام مرتجفون والأمراء يرتعدون والشعوب تحترق غيظًا والسبب معروف فنحن ببعدنا عن الله سبحانه وتعالى لم تغن عنا هذه الأسلحة شيئًا والواقع خير شاهد على ذلك قال تعالى: ﴿ فلم تغن عنكم كثرتكم شيئًا وضاقت عليكم الأرض بما رحبت ثم وليتم مديرين ﴾.

وفي الخِتَّام لا تقول إلا ما قاله رب العزة سبحانه ﴿ أَنْنَ للذِينَ يقاتلون بأنهم ظلموا وإن الله على نصرهم لقدير ﴾ وإنا لله وإنا إليه الجعون!!

وحسبنا الله ونعم الوكيل وصلى اللهم على محمد وعلى اله وصحبه وسلم.

على أنه إذا وقف بياب بلادهم فإن



#### بقلم: معاوية محمد هيكل

في سلسلة حديثنا عن تصحيح المعتقد نتناول بإذن الله تعالى في هذا المقال صوراً من حيطة السلف الصالح لجناب التوحيد، ويحسن بنا قبل الشروع في المقصود أن نعرف القارئ الحبيب بالسلف الصالح ومنهجهم.

فالمراد بالسلف الصالح هم الصدر الأول الراسخون في العلم المهتدون بهدي النبي عَنَّ الحافظون لسنته، اختارهم الله لصحبة نبيه وانتخبهم لإقامة دينه ورضيهم أئمة الأمة، وجاهدوا في الله حق جهاده، وأفرغوا جهدهم في نصح الأمة ونفعها، وبذلوا في مرضاة الله أنفسهم، وقد أثنى الله عليهم في كتابه فقال: ﴿كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ... ﴾، فيجب اتباعهم فيما نقلوه، واقتفاء أثارهم فيما عملوه، والاستغفار لهم.

والمراد بمنهج السلف هـ و ما كان عليه الصحابة الكرام رضوان الله عليهم والتابعون لهم بإحسان إلى يوم الدين، وأبناؤهم، وأئمة الدين ممن شهه له بالإمامة، وعرف عظم شأنه في الدين، وتلقى الناس كلامهم خلفًا عن سلف، كالأئمة الأربعة، وسفيان الثوري، والليث بن سعد، وابن المبارك، والنخعي، والبخاري، ومسلم، وسائر أصحاب السنن، دون من رُمي ببدعة، أو اشتهر بلقب غير مرضي، مثل: الخوارج، والروافض، والمرجئة، والجبرية، والمعتزلة.

فالسلفيون نسبة إلى السلف الصالح رضي الله عنهم فمن تبعهم بإحسان، دون من مالت بهم الأهواء بعد الصحابة رضي الله عنهم من الخلوف الذين فارقوا منهج السلف.

لذلك فإن كل من خالف الكتاب والسنة فليس بسلفي، وإن عاش بين أظهر الصحابة والتابعين وتابعي التابعين. فالسلفية منهج وطريقة حياة في الاعتقاد والسلوك والفهم، وليست حقبة تاريخية.

والآن مع مواقف السلف الصالح في الحيطة لجناب التوحيد والذود عن حياضه.

#### موقف السلف الصالح من تقديس القبور والأضرحة!!

لم يكن في العصور المفضلة على عهد الصحابة والتابعين وتابعيهم مشاهد على القبور والأضرحة ولا شيء من ذلك في بلاد الإسلام، لا في الحجاز،

ولا اليمن، ولا الشيام، ولا العراق، ولا مصر، ولا خراسان، ولا المغرب، ولم يكن قد أحدث مشهد، لا على قبر نبي، ولا قبر صحابي، ولا أحد من أهل السبت، ولا صالح، بل عاملة هذه المشاهد محدثة بعد ذلك، وكان ظهورها وانتشارها حين ضعفت خلافة بنى العياس وتفرقت الأمة، وكثر فعهم الزنادقة المليسون على المسلمين، وفشت فيهم كلمة أهل السدع، وذلك من دولة المقتدر في أواخر المائة الثالثة، فإنه إذ ذاك ظهرت القرامطة العبيدية القداحية في أرض المغرب، ثم حاءوا بعد ذلك إلى أرض مصر. [محموع الفتاوي (YY\ FF3].

فالسلف رضوان الله تعالى عليهم كانوا يأنفون من تشييد قبور الأموات وتعظيم الرفات لتحققهم النهى الصريح عن ذلك، من صاحب الشريعة الغراء الحنيفية السمحة التى جاءت لاستئصال شأفة الوثنية ومحو آثار التعظيم للرفات أو العكوف على قبور الأموات، وبرون أن أشرف الذكر في أشرف الأعمال، لهذا اختفت عمن أتى بعد جيلهم ذلك قبور كبار الصحابة وجل المجاهدين إلا ما ندر، ولو كان في صدر الاسلام أثر لتعظيم القبور والحفاظ على أماكن الأموات بتشبيد القياب والمساجد عليها لما غابت عنا قبور أولئك الصحابة الكرام، كما لم تغب قبور الدجالين، التي ابتدعها بعد العصور الأولى مستدعة المسلمين وخالفوا فعل الصحابة والتابعين، حتى باتت أكثر هذه القياب تمثل هياكل الأقدمين، وتعبد سيرة الوثنية بأقبح أنواعها وأبعد منازعها عن الحق وأقربها إلى الشرك، ولو اعتبر المسلمون بعد باختفاء قبور الصحابة الذين أخذوا عنهم هذا الدين، وبهم نصر الله الاسلام لما اجترأوا على إقامة القياد على القبور وتعظيم الأموات تعظيمًا بأياه

العدد الثانى السنة الواحدة والثلاثون الهجه

العقل والشرع وخالفوا في هذا كله الصحابة والتابعين الذين أدوا إلينا أمانة نبيهم فأضعناها، وأسرار شريعته فعبثنا بها. [مشاهير الإسلام (٥٢٤)]. وإليك ما فعلوه في هذا الشأن:

أولاً: تحذيرهم من اتخاذ القبور مساجد لبناء عليها.

١- عن عائشة رضى الله عنها قالت: قال رسول الله في مرضه الذي لم يقم منه: «لعن الله اليهود والنصارى، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد». قالت: فلولا ذاك أبرز قبره، غير أنه خشي أن يتخذ مسجدًا.

قال ابن حجر في معنى قول عائشة: (فلولا ذاك أبرز قبره) أي: كشف قبر النبي صلى الله المائل، والمراد الدفن خارج بيته. [أخرجه البخاري في الجنائز، رقم (١٣٦٠، ١٣٩٠)، ومسلم في المساجد رقم (٢٧٩)].

قال الألباني رحمه الله: (إذ المعنى فلولا ذلك اللعن الذي استحقه اليهود والنصارى بسبب اتخاذهم القبور مساجد المستلزم البناء عليها لجعل قبره ﷺ في أرض بارزة مكشوفة، ولكن الصحابة رضي الله عنهم لم يفعلوا ذلك خشية أن يبنى عليه مسجد من بعض من يأتي بعدهم فتشملهم اللعنة).

ويؤيد هذا ما روى ابن سعد (٢٤١/٢) بسند صحيح عن الحسن البصري قال: ائتمروا أن يدفنوه ﷺ في المسجد، فقالت عائشة: إن رسول الله ﷺ كان واضعًا رأسه في حجري؛ إذ قال: «قاتل الله أقوامًا اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد». واجتمع رأيهم أن يدفنوه حيث قُبض في بيت عائشة.

"- عن أبى بردة قال: أوصى أبو موسى حين حضره الموت، فقال: إذا انطلقتم بجنازتي فأسرعوا المشي ولا يتبعني مجمر، ولا تجعلوا في لحدي شيئًا يحول بيني وبين التراب، ولا تجعلوا على قبري بناءً، وأشهدكم أنى بريء من كل حالقة، أو سالقة، أو خارقة. قالوا: أو سمعت فيه شيئًا؟ قال: نعم، من رسول الله ﷺ. [أخرجه أحمد (٤٧/٤)، وقوى إسناده الألباني].

٤- عن أنس: كان يكره أن يُبنى مسجد بين القبور.
 [رواه ابن أبى شيبة (تحذير الساجد)].

٥- عن إبراهيم بن يزيد النخعي أنه كان يكره أن يجعل على القبور مسجدٌ. [رواه ابن أبي شيبة، وصححه الألباني].

وعلى هذا فيهدم المسجد إذا بني على قبر، كما ينبش الميت إذا دُفن في المسجد، نص على ذلك الإمام أحمد وغيره، فلا يجتمع في دين الإسلام مسجد وقير، بل

أيهما طرأ على الآخر منع منه، وكان الحكم للسابق، فلو وضعا معًا لم يجز.

ولا يجوز ولا تصلح الصلاة في هذا المسجد لنهى النبي ﷺ عن ذلك ولعنه من اتخذ مسجدًا، أو أوقد عليه سراجًا، فهذا دين الإسلام الذي بعث الله به رسوله ونبيه، وغربته بين الناس كما ترى. [زاد المعاد (٢٢/٣)].

#### ثانياً: أمرهم يتسوية القبور.

ا- عن أبى الهياج الأسدي قال: قال لي علي بن أبى طالب: ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله ﷺ أن لا تدع تمثالاً إلا طمسته، ولا قبرًا مشرفًا إلا سويته. [رواه مسلم].

٢- عن ثمامة بن شفي قال: كنا مع فضالة بن عبيد بارض الروم بـ «رودس»، فتوفي صاحب لنا، فأمر فضالة بقبره فسوي، ثم قال: سمعت رسول الله شه يأمر بتسويتها. [رواه مسلم].

٣- عن عبد الله بن شرحبيل بن حسنة قال: رأيت عثمان بن عفان يأمر بتسوية القبور، فقيل له: هذا قبر أم عمر وبنت عثمان، فأمر به فسوي. [رواه ابن أبى شيبة وأبو زرعة وصححه الألباني في تحذير الساجد].

٤- قال أبو العالية: لما فتحنا تستر وجدنا في بيت مال الهرمزان سريرًا عليه رجل ميت، عند رأسه مصحف له، فأخذنا المصحف، فحملناه إلى عمر بن الخطاب، فدعا له كعبًا، فنسخه بالعربية، فأنا أول رجل من العرب قرأه مثل ما أقرأ القرآن. فقال خالد بن دينار لأبي العالية: فما صنعتم بالرجل؟ قال حفرنا بالنهار ثلاثة قبور متفرقة، فلما كان الليل دفناه وسوينا القبور كلها، لنعميه على الناس لا ينبشونه، فقلت: وما يرجون منه؟ قال: كانت السماء إذا حبست عنهم أبرزوا السرير فيمطرون. [إغاثة اللهفان (١٨/١٨، ٣١٩)].

#### ثالثاً: نهيهم عن كثرة التردد إلى القبور والتمسح بها.

○ عن علي بن حسين: أنه رأى رجلاً يجيء إلى فرجة كانت عند قبر النبي ﷺ، فيدخل فيها فيدعوه، فدعاه فقال: ألا أحدثك بحديث سمعته من أبي عن جدي عن رسول الله ﷺ قال: «لا تتخذوا قبرى عيدًا، ولا بيوتكم قبورًا، وصلوا عليً، فإن صلاتكم وتسليمكم تبلغني حيثما كنتم، ويقويه ما أخرجه ابن أبي شيبة وابن خزيمة في حديث على بن حجر وابن عساكر من طريقين عن سهيل بن أبي سهيل: أنه رأى قبر النبي ﷺ فالتزمه ومسحه، قال: فحصبني حسن بن حسن بن على بن أبي

الوجهد العدد الثانى السنة الواحدة والثلاثون

طالب، فقال: قال رسول الله ﷺ «لا تتخذوا بيتي عيدًا، ولا تتخذوا بيوتكم مقابر، وصلوا علي حيثما كنتم، فإن صلاتكم تبلغني». [انظر تحذير الساجد].

قال شيخ الإسلام ابن تيميه: ووجه الدلالة أن قبر النبي ﷺ هو أفضل قبر على وجه الأرض، وقد نهى عن اتخاذه عيدًا، فقبر غيره أولى بالنهى كائنًا من كان.

#### رابعاً: نهيهم عن نصب الخيام على القبور الماء الماء

 ا- ورأى ابن عمر فسطاطًا: على قبر عبدالرحمن فقال: انزعه يا غلام، فإنما يظله عمله. [رواه البخاري (تعليقًا)].

٢- عن أبى هريرة: أنه أوصى أن لا يضربوا على قبره فسطاطا. [رواه عبد الرزاق وابن أبى شيبة وابن سعد وصححه الألباني].

٣- عن سعيد بن المسيب: أنه قال في مرضه الذي
 مات فيه: إذا ما مت، فلا تضربوا على قبرى فسطاطًا.
 [رواه أبن سعد (١٤٢/٥)].

#### خامسًا: نهيهم عن الصلاة بين القبور أو إليها أو عليها.

١- عن عمرو بن دينار - وسئل عن الصلاة وسط القبور- قال: ذكر لي أن النبي شقال: «كانت بنو إسرائيل اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد فلعنهم الله تعالى». [رواه عبد الرزاق، قال الألباني: وهو مرسل صحيح الإسناد ( تحذير الساجد )].

٢- عن انس رضي الله عنه: أن النبي ﷺ نهى عن
 الصلاة بين القبور. [رواه البزار، وصححه الألباني في
 احكام الجنائز].

٣- عن أبى سعيد الخدري: أن الرسول على أن يُبنى على القبور، أو يقعد عليها، أو يصلى إليها. [رواه أبو يعلى في مسنده، وصححه الألباني في تحذير الساجد].

وقد سئل شيخ الإسلام رحمه الله بما نصه: هل تصح الصلاة في المسجد إذا كان فيه قبر والناس تجتمع فيه لصلاتي الجماعة والجمعة أم لا فأجاب: الحمد لله اتفق الأئمة أنه لا يبنى مسجد على قبر؛ لأن النبي على قال: «إن من كان قبلكم كانوا يتخذون القبور مساجد، ألا فلا تتخذوا القبور مساجد، فإني أنهاكم عن ذلك» وأنه لا يجوز دفن ميت في مسجد، فإن كان المسجد قبل الدفن، عير؛ إما بتسوية القبر، وإما بنبشه، إن كان جديدًا، وإن كان المسجد بني بعد القبر، فإما أن يزال المسجد وإما تزال صورة القبر، فالمسجد الذي على القبر لا يُصلى فيه تزال صورة القبر، فالمسجد الذي على القبر لا يُصلى فيه

فرض ولا نفل، فإنه منهي عنه». [كذا في الفتاوى له (١/ ١٩٧/)].

#### سادساً؛ نهيهم عن التبرك بآثار الأنبياء.

قال المعرور ابن سويد: خرجنا مع عمر في حجة حجها، فقرأ بنا في الفجر: ﴿أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُكَ مِأْصُحَابِ الْفِيلِ﴾، و﴿لإيلاَفِ قُريْش﴾، فلما قضى حجه وُرجع الناس يبتدرون، قال: ما هذا؟ فقال: مسجد صلى فيه رسول الله ﷺ، فقال: هكذا هلك أهل الكتاب، اتخذوا أثار أنبيائهم بيعًا! من عرضت له منكم فيها الصلاة فليصل، ومن لم يعرض له منكم فيها الصلاة فلا يصل. [رواه ابن أبي شيبة، وصححه الألباني (في تحذير الساجد)].

#### سابعًا: نهيهم عن شد الرحال إلى غير المساجد الثلاثة.

١- عن قزعة قال: سالت ابن عمر: أتى الطور؟ فقال: دع الطور ولا تأتها، وقال: لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد. [رواه ابن أبى شيبه والأزرقي في أخبار مكة، وصححه الإلباني].

٢- عن أبى بصرة الغفاري: أنه لقي أبا هريرة وهو جاء، فقال: من أين أقبلت؟ قال: أقبلت من الطور وصليت فيه. قال: أما إني لو أدركتك لم تذهب، إني سمعت رسول الله على يقول: «لا تُشد الرحال إلا لثلاثة مساحد: المسجد الحرام، ومسجدي هذا، والمسجد الأقصى». [أخرجه الطيالسي، وأحمد، وصححه الألباني في الجنائز (٢٧٦)].

قال شيخ الإسلام: فالسفر إلى هذه المساجد الثلاثة للصلاة فيها والدعاء والذكر والاعتكاف من الأعمال الصالحة، وما سوى هذه المساجد لا يشرع السفر إليه باتفاق أهل العلم.

#### ثامنًا: نهيهم عن رفع القبور فوق الحد.

O عن عمرو بن شرحبيل قال: لا ترفعوا جدثى-يعني القبر- فإني رأيت المهاجرين يكرهون ذلك. [رواه ابن سعد، وصححه الألباني].

قال الألباني رحمه الله: وهذه الآثار وإن اختلفت دلالاتها، فهي متفقة على النهى في الجملة عن كل ما ينبئ عن تعظيم القبور تعظيماً يخشى منه الوقوع في الفتنة والضلال، مثل بناء المساجد والقباب على القبور، وضرب الخيام عليها، ورفعها أكثر من الحد المشروع، والسفر والإختلاف إليها، والتمسح بها، ومثل التبرك بآثار الأنبياء، ونحو ذلك، فهذه الأمور كلها غير مشروعة عند السلف الذين سميناهم من الصحابة وغيرهم.

العدد الثانى السنة الواحدة والثلاثون التوجيد

وللحديث بقية إن شياء الله تعالى.

## المسائل يسح

ملکان

الثوقي

Lis

LEW

بقلم مصطفى العدوي

من المسائل التي يسع المسلمين الخلاف فيها مكان اعتداد المتوفى عنها زوجها، فهل تعتد في بيت زوجها أم تعتد حيث شاءت؟!

وفي الباب أيضًا من الأخبار المرفوعة إلى رسول الله ﷺ ما أخرجه الدارقطني رحمه الله (٣١٥/٣، ٣١٥) من طريق أبي مالك النخعي، عن عطاء بن السائب، عن أبي عبد الرحمن، عن علي رضي الله عنه: أن النبي ﷺ أمر المتوفى عنها زوجها أن تعتد حيث شاءت. وهو أثر ضعيف، فأبو مالك النخعي ضعيف، وفيه أيضًا محبوب بن محرز، وقد ضعفه الدارقطني.

وفي الباب أيضًا ما أخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (١٢٠٧٧) من طريق ابن جريج، عن عبدالله بن كثير قال: قال مجاهد: استشهد رجل يوم أحد عن نسائه، وكن متجاورات في داره فجئن النبي ﷺ، فقلن: إنا نستوحش يا رسول الله بالليل فنبيت عند إحدانا حتى إذا أصبحنا تبددنا بيوتنا، فقال النبي ﷺ: «تحدثن عند إحداكن ما بدا لكن، حتى إذا أردتن النوم فلتات كل امراة إلى بيتها». وهذا الإسناد ضعيف؛ لعنعنة أردتن النوم فلتات كل امراة إلى بيتها». وهذا الإسناد ضعيف؛ لعنعنة ابن جريج، ثم إنه مرسل أيضًا.

ولكون هُذُه الأخبار في صحتها مقال فلم تتحد الكلمة عن أصحاب رسول الله ﷺ ورضي الله عنهم في هذا المقام، فصح عن علي- بمجموع الطرق- وعن ابن عباس، وعائشة، وجابر رضي الله عنهم، وعن عطاء كذلك: أن المتوفى عنها زوجها تعتد حيث شاعت.

وها هي بعض الآثار عنهم بذلك:

أثر آبن عباس رضي الله عنهما: أخرج عبدالرزاق في «المصنف»
 (١٢٠٥٢) بإسناد صحيح عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: إنما قال الله: تعتد أربعة أشهر وعشرًا، ولم يقل: تعتد أدبعة أشهر وعشرًا، ولم يقل: تعتد أدبعة أشهر وعشرًا،

 أثر عائشة رضي الله عنها: أخرج عبد الرزاق في المصنف (١٢٠٥٣) بسند صحيح عن عطاء: أن عائشة رضي الله عنها حجت واعتمرت بأختها بنت أبي بكر في عدتها، وقتل عنها طلحة بن عبدالله.

واعتمرت باحتها بنت أبي بكر في عدتها، وقتل عنها طلحة بن عبيدالله. قال ابن جريج: فأخبرني ابن شهاب، عن عروة، عن عائشة: أنها أم روي عن عبد الرزاق أيضًا، عن معمر، عن الزهري، عن معمر، عن الزهري، عن عروة قال: خرجت عائشة بأختها أم كلثوم حين قتل عنها طلحة بن عبيدالله إلى مكة في عمرة. قال عروة: كانت عائشة تفتي المتوفى عنها زوجها بالخروج في عدتها.

 أثر جابر بن عبد الله رضي الله عنهما: قال عبد الرزاق (١٢٠٥٩): أخبرنا ابن جريج، قال: أخبرني أبو الزبير: أنه سمع جابر بن عبدالله يقول: تعتد المتوفى عنها حيث شاعت. [صحيح عن جابر].

O أثر علي رضي الله عنه: أخرج عبد الرزاق في «المصنف» (١٢٠٥٦) عن الثوري، عن إسماعيل بن أبي خالد، عن الشعبي، قال: (كان علي يُرَحلُهن). يقول: ينقلهن. [صحيح بمجموع طرقه عن علي رضي الله عنه، وأخرجه سعيد بن منصور في «السنن» (١٣٥١)، والبيهقي (٤٣٦٨).

أثر عطاء رضي الله عنه: قال عبدالرزاق (١٢٠٥٠)، أخبرنا ابن جريج، عن عطاء قال: (لا يضر المتوفى عنها أبن اعتدى). [صحدح عن عطاء].

بينما يذهب بعض أهل العلم إلى أن المعتدة لا تخرج من بيت زوجها، ومن القائلين بذلك من أهل العلم: عمر، وعثمان، وأبن مسعود، وأبن عمر رضي الله عنهم أجمعين، وها هي الآثار عنهم بذلك:

أثر ابن عمر رضي الله عنهما: أخرج عبد الرزاق في «المصنف» (٣١/٧) عن معمر، عن الزهري، عن سالم، أن ابن عمر قال: لا تخرج المتوفى عنها في عدتها من بيت زوجها. [صحيح عن ابن عمر. وأخرجه عبد الرزاق من عدة طرق عن ابن عمر رضي الله عنهما، وأخرجه البيهقي (٤٣٦/٧)، وأخرجه مالك من طريق نافع عن ابن عمر «الموطا» (٩٩/٧).].

O أثر ابن مسعود رضي الله عنه: أخرج عبد الرزاق (١٢٠٦٨) عن الثوري، عن منصور، عن إبراهيم، عن علامة قال: سأل ابن مسعود نساء من همدان نُعي إليهن أزواجهن، فقال: إنا نستوحش، فقال عبد الله: تجتمعن بالنهار، ثم ترجع كل امراة منكن إلى بيتها بالليل. [صحيح عن ابن مسعود، وأخرجه سعيد بن منصور (١٣٤٢) بدون ذكر علقمة في السند، وأخرجه أيضًا البيهقي (٤٣٦/٧)].

O أثر عمر بن الخطاب رضي الله عنه: أخرج عبد الرزاق (١٢٠٧٢) عن الثوري، عن مجاهد، عن ابن المسيب قال: ردّ عمر بن الخطاب نساء حاجّات أو معتمرات تُوفى أزواجُهنُ من ظهر الكوفة. [صحيح عن عمر رضي الله عنه].

أثر عروة بن الزبير رحمه الله: أخرج عبد الرزاق
 (١٢٠٧٩) من طريق ابن جريج قال: أخبرني هشام بن

عروة، عن أبيه، أنه سئل عن المتوفى عنها: أتنتقل؛ فقال: لا تنتقل إلا أن ينتوى أهلها منزلاً فتنتوى معهم. [صحيح عن عروة].

○ وأخرج مالك في «الموطأ» (٩٩٢/٢) عن هشام بن عروة، أنه كان يقول في المرأة البدوية يُتوفى عنها زوجها: إنها تنتوى حيث انتوى أهلها. قال مالك: وهذا الأمر عندنا. [صحيح عن هشام].

آثر الزهري رحمه الله: أخرج عبدالرزاق (۱۲۰۸۰) عن معمر، عن الزهري قال: أخذ المرخصون في المتوفى عنها بقول عائشة، وأخذ أهل العزم والورع بقول ابن عمر. [صحيح عن الزهري].

#### حاصل الأمرفي مكان اعتداد المتوفى عنها زوجها

مما تقدم يتضح أن الأحاديث المرفوعة في الباب كلها ضعيفة، وهي حديث الفريعة بنت مالك بن سنان، وحديث علي رضي الله عنه، ومرسل مجاهد، أما الآثار عن السلف الصالح رضوان الله عليهم في ذلك، فقد صح كما تقدم عن علي رضي الله عنه، وابن عباس، وعائشة، وجابر بن عبد الله رضي الله عنهم أجمعين القول بأن المتوفى عنها زوجها تعتد حيث شاعت، وكذلك صح هذا عن عطاء رحمه الله تعالى.

بينما صح عن عمر، وابنه عبدالله، وابن مسعود رضي الله عنهم أجمعين ما حاصله إلزام المتوفى عنها زوجها بالاعتداد في بيتها (نعني بيت زوجها)، وكذلك صح هذا عن عروة بن الزبير رحمه الله تعالى.

إذ لا دليل يصح في هذا الباب عن رسول الله هم الذي نختاره هو أن المتوفى عنها زوجها تعتد حيث شاعت، وهو رأي علي، وابن عباس، وعائشة، وجابر، وغيرهم، ورضي الله عنهم جميعًا، والعلم عند الله تبارك وتعالى.

هذا، ولم نطل في هذا الموطن في إيراد أقـــوال الفقهاء لأنها مبنية على ما ذكر. والله أعلم.

#### هامش

(۱) اخرجه أبو داود (ح۲۳۰۰)، والترمذي (۱۲۰٤)، وقال: هذا حديث حسن صحيح، ولكن الترمذي يتساهل في التصحيح أحياناً. والنسائي (۱۹۹/۲، ۲۰۰)، وابن ماجه (۲۰۳۱)، وأحمد (۲۷۰/۲)، وغيرهم.



كان من حكمة الله العلي القدير أن يقدر الصراع بين قوى الخير وقوى الشر؛ لتظهر قدرته تعالى على خلق المتقابلات والمتنوعات، والعلم بذلك من أكبر المعارف على الإطلاق، فالله تعالى على كل شيء قدير، والله تعالى قد احاط بكل شيء علمًا، ومن هنا فقه ابن عباس رضي الله عنهما أن تأويل قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللّهُ مِنْ عَبَادِهِ الْعُلْمَاءُ﴾ [فاطر: 18] ينصرف إلى أولئك الذين يؤمنون أن الله على كل شيء قدير.

حكمة خلق المتقادلات

ولم يقدر الله تعالى إيجاد تلك المتقابلات عبثًا أو سدى، بل إنه سبحانه وتعالى قدر كل شيء بحكمة بالغة، والحكمة صفة ثابتة لله قائمة بذاته، لا تنفك عنه، وتظهر

حقيقة تلك الصفة في أمرين:

الأول: أنه تعالى خَلق الخلق بكل ما فيه، وأوجده بإتقان بالغ، سواء كان خيرًا أو شرًا، فمفعوله من أثر فعله، وفعله قائم بصفاته، وصفاته قائمة بذاته، فلا يفترق أمره عن فعله، ولا فعله عن مفعولاته، فلا يجوز تعطيل المصنوع عن صانعه ولا المفعول عن فاعله، وأفعال الله تعالى حسنة من كل وجه! قال تعالى: ﴿ الّذِي أَحْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَهُ ﴾ من كل وجه! قال تعالى: ﴿ الّذِي أَحْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَهُ ﴾ [السجدة: ٧]، والمعنى أنه أتقن كل شيء وهداه لما يناسبه.

وتظهر حقيقة الإتقان في وحدة النظام الكوني، خلقا وتصويرًا وتنظيمًا، ﴿صَنْعَ اللَّهِ الَّذِي أَتْقَنَ كُلُ شَيْءٍ إِنَّهُ خَبِرٌ بِمَا تَفْعُلُونَ ﴾ [النمل: ٨٨].

وُوحدة النظام الكوني تدل على أن الذي نظمها أو كونها واحد، وهذا يدل بالضرورة على أن المعبود واحد، فالله نو الألوهية على خلقه أجمعين، ولو كان خلاف ذلك لفسد الخلق حميعًا، قال تعالى: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا اللَّهُ إِلاَ لَيْكُ اللَّهُ لَكُ الْمُورُسُ عَمًا يَصِفُونَ ﴾ اللّهُ لَفَسُرُتَا فُسُبُ حَانَ اللّهِ رَبُّ الْعُرُسُ عَمًا يَصِفُونَ ﴾ [الإنبياء: ٢٧].

لاتفتروا بالمدنية الحديثة

ولذا أقول لإخواني الذين اغتروا بعجائب التقنيات الحديثة أو انبهروا بها: على رسلكم، فما ترونه من الارتقاء في الأسباب والتقنيات الحديثة ما هو إلا من آثار كلمات الله تعالى الكونية، فالله تعالى كما أراد أن يرينا بالإيمان والتقوى جلال كلماته الشرعية، أراد عز وجل أن يظهر لنا أثار كلماته الكونية؛ ليقيم الحجج المسكتة التي تخلع شجرة الشرك من القلوب، وتثبت استحقاق الله تعالى للعبادة دون سواه، وهذا بيان لقوله تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ النَّانِيَّةُ فِي الْأَفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيْنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقَ أَوَلَى الْكَافَ الْمَقْ عَلَى كُلُّ شَيْء شَهِيدٌ ﴾ [فصلت: ٣٥].

وخالق أعمالنا، قال تعالى: ﴿ اللّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ﴾ [الزمر: ٢٢]، ﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الصافات: ٩٦]، ولا ينفي ذلك قدرة العبد على الاكتساب والأخذ بالأسباب، وأنها مؤثرة بتقدير الله تعالى لها، هذا هو معتقد أهل السنة، خلافًا للجهمية والقدرية والأشاعرة.

قدرية على طريقة الجوس

وهؤلاء الكفار من المهود والنصاري الذين لا يؤمنون بمحمد ﷺ قدرية على طريقة المحوس، يقولون: القدرة لنا، والاستطاعـة لنا، والخلق لنا، نحن القوة العظمي، نحن العدالة المطلقة، نحن النسر النبيل. وهكذا خلعوا لأنفسهم ألقابًا لا حقيقة لها، بل هي نذير شؤم عليهم يوشك أن تزول بها دولتهم، وتنقضى حضارتهم، قال تعالى: ﴿ حَتِّيَ إِذَا أَخَذُتِ الأَرْضُ زُخْرُفُهَا وَازْيِّنَتْ وَظَنَّ أَهْلُهَا أَنَّهُمْ قَادِرُونَ عُلَنْهَا أَتَاهَا أَمْرُنَا لَنْلاً أَوْ نَهَارًا فَجَعَلْنَاهَا حَصِيدًا كَأَنْ لَمْ تَغْنُ بِالْمُسِ ﴾ [بونس: ٢٤]، ولكنهم لو أبصروا حقيقة الأمورُ لعلمُوا أن الملك لله والخلق والقوة لله وحده، قال تعالى: ﴿ وَلُوْ بُرَى الَّذِينَ ظُلُمُواْ إِذْ بَرُوْنَ الْعَذَابَ أَنَّ الْقُوَّةُ لِلَّهِ حَمِيعًا ﴾ [البقرة: ٦٥]، وحينكذ لا تنفعهم علومهم ولا تغنى عنهم حوارحهم، قال تعالى: ﴿فَمَا أَغُنِّي عَنْهُمْ سَمْعُ هُمْ وَلاَ أَبْصَارُهُمْ وَلاَ أَفْئِدتُهُم مِّن شَيْءٍ إِذْ كَانُوا يَجْحَدُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ ﴾ يعنى: الكونية فينسبونها لغير الله، والشرعية فيردونها بأهوائهم، ﴿ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِ سُنتُهُرْعُونَ ﴾ [الأحقاف: ٢٦].

وَالواجِب علينا أن نؤمن بكلمات الله تعالى الكونية والسرعية كما أمن بها رسل الله تعالى وانبياؤه واولياؤه، وكما أمنت مريم عليها السلام، كما حكى ذلك القرآن في قوله تعالى: ﴿ وَصَدَفَتْ بِكُلِمَاتِ رَبِّهَا وَكُتْبِهِ وَكَانَتْ مِنَ الْقَانِتِينَ ﴾ [التحريم: ١٧] أي: فصدقت بالإنجيل والتوراة القانتِينَ من ذلك من عند الله، وأمنت أن عيسى عليه السلام أية من أيات الله تعالى جاءت من أثار كلمة دكن، تلك الكلمة الكونية التي أنشأ الله بها الموجودات وخلق بها المخلوقات، فلم تقل: إنه هو الله. أو: أبن الله فو: ثالث المخلوقات، قال تعالى: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِندَ اللهِ كَمَثَلُ الدَّهُ خَلَقَهُ مِن أَراب ثِمُ قَالَ لَهُ كُنُ فَيكُونُ ﴾ [البقرة: ٥٩].

الثّاني: أنه تعالى جعل هذا النظام المحكم يرمي إلى غاية مرادة مقصودة لا تقف عند قصد إيجاد الشيء بذاته، بل كل شيء مقصود لشيء آخر، وهذا هو معتقد أهل السنة، خلافًا للجهمية والأشاعرة، فإنهم يقولون: إن الله لم يرد شيئًا لشيء آخر، إنما هو محض مشيئة. وكان من أثر ذلك أن قالوا بجواز أن يعذب الله تعالى أخص أوليائه، وأن ينعم الد أعدائه، لا لشيء إلا لمشيئته بأن يفعل ما

والنتيجة من ذلك الإقرار بأن الله تعالى خالقنا

### وجود الإنم كان منبورياً لسؤال الله تعالى باسمه «الغفار»

يشاء، وأهل السنة يقولون: نعم إن الله يفعل سا يشاء، ولكن بحكمة بالغة، ولا يجوز أن يفعل الله تعالى فعلاً مجردًا من الحكمة، كما يزعم هؤلاء.

فَاللَّهُ تَعَالَى لَمْ يَسَتَفَدُ مِنْ أَحَدَ شَيِئًا كَي تَنْقَضَ حكمته، والأسباب تتنامى بالأسباب حتى تنتهي بمشيئة اللَّهُ تعالى، ووراء كل حكمة حكمة، حتى تنتهي إلى حكمة لا حكمة فوقها، وبذلك ينقطع التسلسل الذي ينكرون به صفة الحكمة.

الحكمة في خلق الشر

خلق الشر ليس مرادًا لذاته، فهو مبغض مكروه، وإنما هو مراد لغيره مراد لمحبوب آخر، وقد بخفي هذا المحبوب على كثير من الناس، ﴿ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلاَّ الْعَالِمُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤٣].

ولو قدر أن جهلنا الحكمة بالكلية فلا يعني ذلك عدم ثبوتها، وهنا ثلاثة أمور في الحكمة من خلق الشر:

ا- إظهار نوع من العبادة يرى فيه حكم الاسماء والصفات الإلهية وآثارها في الخلق ودعوة الله تعالى بها، وهذا لا يتأتى بدون خلق الشر، فأنت حين تقول: «يا غفار اغفر لي»، ترجو بذلك عفو الله تعالى، فلازم ذلك أن ترتكب إثمًا حقيقة أو حكمًا، فوجود الإثم كان ضروريًا لسؤال الله تعالى باسمه الغفار، ولذا قال رسول الله تحقق فيما رواه مسلم عن أبي هريرة في كتاب التوبة (٢٧٤٩): «والذي نفسي بيده لو لم تُذنبوا لذهبَ اللهُ بكم، ولَجَاء بقوم يذنبون، فيستغفرون الله، فيغفر لهم، الحديث.

وكذلك حين تقول: «اشف وأنت الشافي»، فالزم ذلك ومتعلقه أن تمرض لكي تسال الله تعالى باسمه الشافي، فلكي يظهر أثر هذا الاسم وحكمة دعاء الله به، لا بد من وجود المرض، وهكذا.

ثم يتضح للمعافى كيف هي حقيقة النعمة فيشكر الله تعالى عليها، وللمبتلى كيف هي عظم المصيبة ويعلم أنها من عند الله فيرضى ويصبر ويسلم.

٢- وأيضًا فمن الحكمة في خلق المتضادات أنها
 يعرف بعضها من بعض ويُميز بعضها من بعض كما
 يقولون: ويضدها تتميز الأشياء، أو كما قال الشاعر:

عرفت الشر لا للشر ولكن لتوقيه

ومن لم يعرف الشر من الناس يقع فيه والمراد أن حقيقة الحق لا تعرف جلية إلا بمباشرة الباطل أو رؤيته أو السماع به، وحقيقة التوحيد لا تظهر جلية واضحة إلا بمعرفة الشرك، وهكذا، ولذا حكي أن رجلاً دعا لشيخ الإسلام المجدد محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى قائلاً له: تعلم لا علمك الله مكروهاً. فقال له: ويحك،

#### الحلقة الأولى كتبه : علي الوصيفي

لقد دعوت علي ولم تدع لي. قال: كيف؟ قال: إن لم أعرف الباطل لا أعرف الحق، وإن لم أعرف الشاك لا أعرف التوحيد، وإن لم أعرف السنة. وهكذا، أو كما قال رحمه الله. ومن هنا كان في خلق الشار حكمة أخرى يظهر من خلالها كيف كان وجود الشار ضروريًا لتحديد حقيقة الحق بحيث إنه إذا نشا في الإسلام من لا يعرف الجاهلية فقد أسهم في هدم الإسلام أو نقض عراه كما أشار الأثر عن عمر رضى الله عنه.

٣- وهنا فائدة ثالثة في حكمة خلق الشر، يظهر من خالالها أن وجود الشر أمر ضروري لاستكشاف أو استخراج العلم المكنون أو الحقيقة المكنونة في النفس من العالم الغيبي إلى العالم المشهود، وتلك هي حكمة الابتلاء والامتحان الذي خلق الله تعالى من أجله الخلق، وليتضح أن الله تعالى هو المختبر لخلقه، وأنه لا يختبره أحد، كما أن الله تعالى هو المختبر لخلقه، وأنه لا يختبره أحد، كما السّماوات والأرض في ستّة أيّام وكان عَرْشُهُ عَلَى الْمَاء لِيبَالُوكُمْ أَيكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [هودً: ٧]، ثم أظهر سبحانه الحكمة من الابتلاء على غرار ما وضحنا أنفًا - في قوله تعالى: ﴿ وَلِيَبْتَلِيَ اللهُ مَا في صدُوركُمْ ﴾ [آل عمران: 181].

قال القرطبي في معنى تفسيرَ هذه الآية: وقيل: معنى ﴿ لِيَبْتَكِيَ ﴾ ليعاملكم معاملة المختبر، وقيل: ليقع منكم مشاهدة ما علمه غيبًا. انتهى.

والله تعالى جعل منا فقيرًا وغنيًا، وضعيفًا وقويًا، ومريضًا وصحيحًا، وامتحن بعضنا ببعض؛ ليصطفي من يشاء، وقد امتحن الله تعالى أمة محمد ﷺ بأمم كافرة ظالمة ترى أن لها الحق في الحياة تفعل ما تشاء، وتحكم ما تريد، بلا حد ولا ضابط، وأمَّرت نفسها لمراقبة حظ الشيطان في الأرض وقياس همزه ونفته، فإذا ظهر لهم ما اشتهوا استراحوا واطمأنوا، وإلا هاجوا بخيلهم وخيلائهم؛ إفساداً في الأرض، وإهلاكًا للحرث والنسل، والله لا يحب الفساد، فلا يتصف به ولا يصدر منه، ولا يحب من كانت هذه صفته.

أسال الله تعالى أن يحفظنا وإياكم من الفتن ما ظهر منها وما بطن. وللحديث بقية إن شاء الله تعالى، وبالله التوفيق.

### المعاصي وآثارها الخطيرة بقم،معداين الشبراوي

لا جرم أن الذنوب كبيرها وصغيرها تهلك العبد، وتبعده عن الله، وتجعله شقياً غير سعيد، وللذنوب والمعاصي آثار خطيرة تضرئ بقلبه وبدنه، فتجلب له الشقاء والتعاسمة. قال ابن القيم رحمه الله تعالى: وللمعاصي من الآثار المضرة بالقلب والبدن في الدنيا والأخرة ما لا يعلمه إلا الله:

 ١ – فمنها أنها مَدَدُ من الإنسان يمدُ به عدوهُ عليه، وجيشُ يُقويه به على حربه.

٢ - ومن عقوباتها أنها تخونُ العبد أحوج ما
 يكون إلى نفسه.

٣- ومنها أنها تُجرِّئ العبد على من لم يكن يجترئ

\$- ومنها الطبع على القلب إذا تكاثرت حتى يصير صاحب الذنب من الغافلين، كما قال بعض السلف في قوله تعالى: ﴿ كَلَا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مًّا كَاثُوا يَكْسِبُونَ ﴾ [المطففين: ١٤]. قال: هو الذنب بُعد الذنب. وقال: هو الذنب على الذنب حتى يعمى القلب.

على الذنب حتى يعمى القلب.

- المنافلين على القلب الذنب على الذنب على الذنب حتى القلب.

- الذنب حتى القلب القلب المنافلين القلب الذنب حتى القلب الذنب حتى القلب الدنب الدنب الدنب حتى القلب الدنب الدنب الدنب حتى القلب الدنب الدنب حتى القلب الدنب ا

وأصل هذا أن القلب يصدأ من المعصية، فإذا زادت غلب الصدأ حتى يصير رائًا، ثم يغلبُ حتى يصير طبعًا وقَفْلاً وخَتْمًا، فيصير القلب في غشاوة وغلاف.

 ٥- ومنها إفساد العقل، فإن العقل نور، والمعصية تطفئ نور العقل.

 ٦- ومنها أن العبد لا يزال يرتكب الذنوب حتى تهون عليه، وتصغر في قلبه.

٧- ومنها أن ينسلخ من القلب استقباحُها، فتصيرُ له
 ق.

 ٨- ومنها أن المعاصي تجلب أمثالها، ويُولد بعضها بعضًا.

٩- ومنها ظلمة يجدها العاصي في قلبه، يُحسُّ بها
 كما يُحسُّ بظلمه الليل.

 ١٠ ومنها أنها تُوهن القلب والبدن؛ أمًّا وهنها للقلب فأمرُ ظاهر، بل لا تزال تُوهنُهُ حتى تزيل حياته بالكلية، وأمًّا وهنها للبدن؛ فإن المؤمن قوته في قلبه، وكلما قوي قلبهُ قوي بدنه.

١١ - ومنها أن المعاصي تمحق العُصر؛ إذ أن المعاصي كلها شرور.

17 - ومنها شماتة الإعداء، فإنَّ المعاصي كلها أضرار في الدين والدنيا، وهذا ما يُفرحُ العدوُ، ويسيئُ الصَّديق. 27 - ومذها تعسينُ أوم، العام، ٤ فلا يتوجَّهُ لأد، الأ

 ١٣ - ومنها تعسيرُ أمور العاصي؛ فلا يتوجُه لأمر إلاً يجده مُغلقًا دونهُ، أو متعسِّرًا عليه.

١٤ - ومنها الوحشة التي تحصل بينه وبين الناس،
 ولا سيما أهل الخير.

 ١٥- ومنها حرمانُ دعوة الرسول ﷺ، ودعوة الملائكة للذين تابوا.

17− ومنها أن الذنوب ثُدُخل العبد تحت لعنـة رسـول الله ﷺ.

١٧ - ومنها أنها تُحدثُ في الأرض أنواعًا من الفساد
 في المياه، والهواء، والزرع، والثمار، والمساكن.

١٨- ومنها أنها تطفّئ من القلب نار الغيرة.

١٩- ومنها ذهابُ الحِياء الذي هو مادةُ حياة القلب.

٢٠ ومنها أنها تُضعفُ في القلب تعظيم الرب، وتُضعفُ وقارهُ في قلب العبد.

٢١- ومنَّها أنها تستدعي نسيان الله لعبده وتركه.

٢٢ - ومنها أنها تُخرجُ العبد من دائرة الإحسان، وتمنعُهُ ثواب المحسنين.

٢٣ ومنها أنَّها تُضعف سير القلب إلى الله والدار
 الآخرة.

٢٤ ومنها أنها تصرف القلب عن صحته واستقامته.
 ٢٥ ومنها أنها تُعمي بصيرة القلب، وتطمس نوره، وتسد طرق العلم.

٢٦- ومنها أنها تُصَغَّر النفس، وتحقَّرُها وتقمعُها.

٢٧ - ومنها أن العاصي في أَسُر شيطانه، وسبجن شهواته.

 ٢٨- ومنها سقوط الجاه والمنزلة، والكرامة عند الله، وعند خلقه.

٢٩- ومنها أنها توجب القطيعة بين العبد وبين ربه.
 ٣٥- ومنها أنها تسلبُ صاحبها أسماء المدح والشرف.

٣١- ومنها أنها تجعلُ صاحبها من السُقلة.

٣٧- ومنها أنها تحرم العبد الرزق؛ كما ورد في الحديث الذي رواه ثوبان مرفوعًا: ﴿إِنَّ العبد يحرم الرزق بالذنب يصيبه، أخرجه ابن أبي شيبة (٤٤١/١٠، ٤٤٢)، وأبن ماجه (٩٠)، وغيرهم.

وباب التـوبة مـفـتـوح أمـام كل الناس، واللّه يـتـوب ويغفر لمن تاب، قال تعالى: : ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللّهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ [النور: ٣١].

وقال ﷺ: ﴿إِن الله تعالى يبسط يده بالليل؛ ليتوب مسيئُ النهار، ويبسط يده بالنهار؛ ليتوب مسيئُ الليل، حتى تطلع الشمس من مغربها ، رواه مسلم.

وقال ﷺ: ‹من تاب قبل أن تطلع الشمس من مغربها، تاب الله عليه». رواه مسلم.

والله وحده من وراء القصد.

○ قال ابن معين: ليس أحد أثبت من حماد بن زيد. قال بحیی بن بحیی النیسابوری: ما رأیت شیخًا

أحفظ من حماد بن زيد.

○ وقال أحمد بن حنيل: حماد بن زيد من أئمة المسلمين من أهل الدين، هو أحب إلى من حماد بن سلمة.

○ قال عبد الرحمن بن مهدى: لم أر أحدًا قط أعلم بالسنة ولا بالحديث الذي يدخل في السنة من حماد بن زيد.

○ قال أبو نعيم: الإمام الرشيد، الآخذ بالأصل الوكيد، المتمسك بالمنهج الحميد، نزل من العلوم بالمحل الرفيع، وتوصل إلى الأصول بالوسيط المنبع، اقتيس الآثار عن الأخيار، وأخذ الأعمال عن الأبرار، أكبر فوائده في الأقضية والأحكام، وأبلغ مواعظه في مراعاة الأبنية والأعلام.

قال الذهبي: لا أعلم بين العلماء نزاعًا في أن حماد بن زيد من أئمة السلف، ومن أتقن الحفاظ وأعدلهم وأعدمهم غلطًا على سعة ما روى رحمه الله.

قال ابن حجر: ثقة ثبت فقيه.

قال عبد الرحمن بن خراش الحافظ: لم يخطئ حماد بن زيد في حديث قط

قال ابن المدارك:

أيها الطالب علمًا

إيت حساد بن زيد

تقتيس حلمًا وعلمًا

ثمقيدهبقيد لاك شوروك جهم

وكعمرو بن عبيد

○ قال أبو عاصم النبيل: مات حماد بن زيد يوم مات، ولا أعلم له نظيرًا في هيئته ودله، أظنه قال: وسمته.

○ قال يزيد بن زريع لما سمع بموته: مات الموم سيد

○ قال خالد بن خداش: حماد بن زيد من عقلاء الناس وذوى الألياب.

#### من أحواله وأقواله

○ قال يحيى بن المغيرة: قرأت كتاب حماد بن زيد إلى حرير: بلغني أنك تقول في الإيمان بالزيادة، وأهل الكوفة يقولون بغير ذلك، أثبت على ذلك ثبتك الله. أهـ.

قلت: هذا هو معتقد أهل السنة، أن الإيمان قول وعمل، يزيد وينقص، يزيد بالطاعة، وينقص بالمعصيدة. قال القحطاني في «نونيته»:

إيماننا بالله بين ثلاثه

عمل وقول واعتقاد جنان ويزيد بالتقوى وينقص بالردى

وكلاهما في القلب يعتلجان وقد قال الإمام البخاري في كتاب الإيمان من صحيحه:، وهو قول وفعل ويزيد وينقص، قال الله تعالى: ﴿لِنَزْدَادُوا



#### بقلم :مجدى عرفات

اسمه: حماد بن زيد بن درهم الجهضمي أبو إسماعيل البصري الأزرق مولى أل جرير بن حازم، كان جده درهم من سبي سجستان.

مولده: ولد سنة ثمان وتسعين من الهجرة. شيوخه: سمع من أنس بن سيرين، وعمرو بن دينار، وأيوب السختياني، ومنصور بن المعتمر، وخلق كثير.

طلابه: روى عنه سفيان وشيعية، وهما من شيوخه، وعيد الرحمن بن مهدى وابن المبارك وأبو النعمان ومسدد، وسليمان بن حرب، وعلى بن المديني، وقتيبة بن سعيد، وأمم سواهم.

إيمانًا مُعَ إيمَانهِمْ ﴾ [الفتح: ٤]، ﴿وَرَبْنَاهُمْ هُدُى ﴾ [الكهف: ١٣]، ﴿وَرَبْنَاهُمْ هُدُى ﴾ [الكهف: ١٣]، ﴿وَيَرِيدُ اللّهُ الدّينَ اهْتَدُوْا هُدًى ﴾ [مريم: ٧٧]، ﴿وَالَّذِينَ اهْتَدُوْا هُدًى ﴾ [محمد: ١٧]، ﴿وَالَّذِينَ اهْتَدُوْا رُادَهُمْ هُدًى وَآتَاهُمْ تَقُواهُمْ ﴾ [محمد: ١٧]، ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا إِيمَانًا ﴾ [المدثر: ٣١]، وقوله: ﴿ أَيُكُمْ لَا اللّهِمَ المَانَّا ﴾ [التوبة: ﴿ وَمَا زَادَهُمْ إِيمَانًا ﴾ [آل عمران: ١٧٣]، وقوله جل ذكره، ﴿ فَرَادَهُمْ إِيمَانًا ﴾ [آل عمران: ١٧٣]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا زَادَهُمْ إِلاَ إِيمَانًا وَتَسْلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٢٢]... إلخ ما ذكره، مما يدل على هذا المعتقد الصحيح الذي عليه أهل السنة، وروى اللالكائي بسنده الصحيح الذي عليه أهل السنة، وروى اللالكائي بسنده الصحيح إلى البخاري قال: لقيت أكثر من ألف رجل من علماء الأمصار، فما ويزيد رأيت أحدًا منهم يختلف في أن الإيمان قول وعمل ويزيد وينقص. أه...

قلت: وقول حماد الإمام: تقول في الإيمان بالزيادة... ولم يذكر النقصان؛ لأن كل قابل للزيادة قابل للنقصان ضرورة، وأهل الكوفة وهم المرجئة يقولون: الإيمان اعتقاد فقط، أو قول واعتقاد فقط، وأن العمل ليس من الإيمان، ولا يقولون بالزيادة والنقصان، فيقولون: لا يضر مع الإيمان ذنب، كما لا ينفع مع الكفر طاعة، وأن إيمان أحاد الناس كإيمان جبريل والملائكة، وهذا ضلال.

قال سليمان بن حرب: سمعت حماد بن زيد يحدث بالحديث فيقول: سمعته منذ خمسين سنة ولم أحدث به قبل اليوم، ولم يكن له كتاب إلا كتاب يحيى بن سعيد (يعني الإنصاري).

قال حماد: القرآن كلام الله، نزل به جبريل من عند رب العالمين.

قال مطر بن حماد بن واقد: سالت حماد بن زيد فقلت: يا أبا إسماعيل، إمام لنا يقول: القرآن مخلوق، أصلي خلفه؟ قال: لا، ولا كرامة.

قلت: لأن عقيدة أهل السنة والجماعة أن القرآن كلام الله غير مخلوق، منه بدا وإليه يعود، وكلام الله صفة من صفاته، وتعالى ربنا أن يكون شيء من صفاته مخلوقًا.

قال الشيخ حافظ حكمي رحمه الله في سلّم الوصول: والقول في كتابه المفّصيّلُ المناس

بأنه كُلامك المنسزل

على الرسول المصطفى خير الورى

ليس بمخلوق ولا بمفترى

يُحفظ بالقلب وباللسان

يُتلى كما يُسمعُ بالأذان

كذا بالأبصار إليه يُنظرُ وبالإبادي خطه يُسَطَّرُ

وكل ذي مخلوقة حقيقة

دون كلام بارئ الخليقة

جلت صفاتُ ربنا الرحمن عن وصفها بالخلْق والحدثان

فالصوتُ والألحان صوت القاري لكنُما المتلوُّ قولُ البَاري

قال خالد بن خداش: سمعت حماد بن زيد يقول: لئن قلت: إن عليًا أفضل من عثمان لقد قلت: إن اصحاب رسول الله ﷺ قد خانوا.

قلت: لأنهم أجمعوا على أن عثمان مقدم على علي في الخلافة وبايعوه على ذك. وقد قال أبن عمر كما في «الصحيحين» (خ: ٣٦٩٧): كنا في زمن النبي الله لا نعدل بأبي بكر أحدًا، ثم عمر، ثم عثمان، ثم نترك أصحاب النبي الله لا نفاضل بننهم. أهـ.

وقال الشافعي: أجمع الصحابة وأتباعهم على أفضلية أبى بكر، ثم عمر، ثم عثمان، ثم على. [«فتح الباري» (٢١/٧)].

قال سليمان بن حرب: سمعت حماد بن زيد يقول في قوله تعالى: ﴿ لاَ تَرْفَعُوا أَصْوْاتَكُمْ فَوْقَ صَنَوْتِ النَّبِيِّ ﴾ قال: أرى رفع الصوت عليه في حياته، إذا قرئ حديثه وجب عليك أن تنصت له كما تنصت للقرآن.

قال يزيد بن هارون: قلت لحماد بن زيد: هل ذكر الله أصحاب الحديث في القرآن قال: بلى، الله تعالى يقول: (فلوًا نَفَرَ مِن كُلُ فرُقَةً مَنْهُمُ طَائِفَةً... الله الآية، فهذا في كل من رحل في طلب العلم والفقه ورجع به إلى من وراءه فعلمه اماه.

قال حماد: إنما يدورون على أن يقولوا: ليس في السماء إله- بعني الجهمية.

قلت: وهم آلدين ينسجون لجهم بن صفوان، ومن مقالاتهم الضالة نفي الصفات عن الله عز وجل، ومنها صفة العلو الثابتة لله عز وجل بالكتاب والسنة وإجماع سلف الأمة والفطرة والعقل علو الذات وعلو القدر وعلو القهر.

علو قهر وعلو الشان

جل عن الأضداد والأعوان

كذاله العلو والفوقية

على عباده بسلا كيفية وفاته: توفي رحمه الله سنة تسع وسبعين ومائة في رمضان، وفي نفس السنة التي مات فيها مالك. قال الذهبي: رحمهما الله، فلقد كانا ركني الدين، ما خلفهما مثلهما. اهـ.

نسال الله أن يجمعنا بهم في جنات النعيم.

#### مصادرالترجمة

١- الحرح والتعديل ٥ - تقريب التهذيب

٢- حلية الأولياء ٢ - معارج القبول

٣- تهذيب الكمال ٧ - فتح الباري

٤- سير أعلام النبلاء ٨ - نونية القحطاني.

## والتُقَوْم فَكُانُ ثَارِيضًا السَمَّا لِمِالْسِمِ ١٨٥/مِ وَالْأَي

#### شعر: زكرياعبدالحسن

دُجَى الأكوان ياتِيْ بِ هُدى الرحمن يَطُويْهِ تَفَ جُ رَمِنْ سَنَا الباريْ إلى الديرانِ يَهُ ريْهِ فَ وَادُ الْكُونَ أَرْقَ لُهُ الْخُلُمُ الْجُلُهُ ، يُعْمِدُ فِيهِ تَلَظَىُّ من ج ح يم في عناد الشرك يُصْلِدُ بِهِ وَعَادُ الْكُفُدُ لِ رُفِي أَرضِ عَلَى خَدِي لِ فَدِي لَا لَهُ عِلَى خَدِي اللَّهِ عَلَى خَدِيدُ فِ وجندُ الكف رقَ دْ بَاتَتْ لدين اللَّهِ تَعْ صِ دْ لَهِ فللأوثان قَدْ سَ جَدُوْا!! وَمَاتَ القلبُ ما في ا هُدَى التوديدِيُنْقِدُهُ بهجَهُلُيُغَشَّ يُهِ تُغَلْقُلَ فِي هِ عَصِيانٌ وبهِ تَانُ يُحَدِّ فِيا ف الاع قِلُ يُزَيِّينُهُمْ ولا الإنسانِيَدْ مِ يْ فِ ولاصَفُّ لهم يع دُوْ ولاحُكُمُ يُدَّ وَيْهِ هُنَا مُلْكُ سنب ق بها! وَرُوْمُ جَارَ شُرِّعُ لَهُ مُ وَ وَحَلُّ الظلمُ يُرْضِ فِي اللهِ الطلمُ يُرْضِ فِي اللهِ اللهِ الله بشر ي رُ الكون يَهُ دِنْه على كُوْن فَدُ دُدِيهِ فَ نَ يُونِهِ ف جاءَ الطي رُيُرْدِيْهِ تَوُّمُّ الْجَ مُعَ ثُنْجِ يُ عِ فنورُ اللَّهِ يَدْ ويْهِ لخ ي لخلق تُؤويه ف وحى الله نات هُ دَى الإيمان يَ مُ لَا قُهُ وَذِكْ رُاللَّهِ يَشْ فِيْ هِ

وَفُ رْسٌ قِ ال قَ الْمِلْهُمْ: فَ شَاءَ اللَّهُ أَنْ يَسْ فَى ف جاء النورُ مُؤْتَلِقًا وَطِيْفَ بِهِ يُذِ الرِّكُ اللَّهُ اللَّهِ الل فَـــولَـىُّ الفِـــيلُ فِي هَـرَبِ ف الله رايت ه « مُ حَمَّدُ » فِي الرُّبَا ينم و ويسم وكلُّ ما فيه إذا بالصدر منشرخ يُرَى في الصدق نبراسُا وقدولُ الحقُّ يُـ بْ دِيْـهِ أمينُ في قبيلة لله فرَهُ لَ الحقِّ ... يُق ضِيهِ « خدد ـ أ » منافَ دَتْ قُلْبًا إذا في الغار فَرْدَ ثُهُ الْ

ووالقفا وأنكا استدا بوعد بالغور القدس الانعلة والوصدة ه



تاريخ ته ويد المدينة المقدسة مسلسل طويل مرير، سطره اليهود بالغش والخداع، وقابله العرب في كثير من الأحيان بالغفلة والضعف والخنوع، فكان تاريخًا أليمًا وواقعًا زائفًا ابتدأ بوعد بلفور ولم تنته فصوله بعد، وفيما يلى موجز مسلسل التهويد:

O بدأ اليهود بوضع خطة الاستيلاء على المدينة المقدسة ضمن المخطط العام لاحتلال فلسطين ما بين عامي (١٩٤٧- ١٩٦٧م)، بوعد بلفور ابتداء، ثم بتدويل قضية القدس، ثم بتسهيل احتالال معظم قطاعات المدينة قبيل انتهاء الانتداب البريطاني رسميًا، وكانت مذبحة دير ياسين إحدى الخطوات التي فرضت يا الهجرة العربية، وإحدى وسائل الإرهاب الذي مارسته إسرائيل لترويع أصحاب الأرض الاصليين.

○ استندت إسرائيل إلى قانون أموال الغائب (١٩٥٠/٣/٣١) الذي صادرت بموجبه كل أملاك اللاجئين الفسطينيين وهجُرتهم.

○ حرمت السلطات الإسرائيلية اللاجئين من حق العودة طبقًا لقرار الجمعية العامة ذي الرقم (١٩٤)، في حن فتحت باب الهجرة اليهودية.

○ عمدت الحكومة الإسرائيلية بحجة توحيد المدينة إلى هدم السور الحديد الذي كان يفصل بين شطري المدينة، واستمرت في استكمال خطتها ونقلت الوزارات العاملة في تل أبيب مع موظفيها إليها، وغيرت أسماء الشوارع والأحياء.

○ صادق الكنيست الإسرائيلي على مشروع قانون يقضي بتعديل قانون أنظمة السلطة والقضاء لسنة ٤٨، وبهذا منحت سلطات الاحتلال نفسها حق ضم ما تراه من أرض

فلسطين بمجرد إطار مرسوم بذلك، فوسعت سلطتها، وضمت القدس القديمة ومناطق واسعة محيطة بها.

○ أصدرت السلطات الإسرائيلية ما سمي بقانون القدس الذي أقره الكنيست في ٣١ تموز/ يوليو ١٩٨٠م، والذي نص على أن القدس الكاملة والموحدة هي عاصمة إسرائيل، وأن القدس هي مقر الرئيس والكنيست والحكومة، والمحكمة العليا... إلخ.

○ بعد أن تحولت إسرائيل إلى كيان ودولة بالقوة، أصبح الاستيطان شعلها الشاغل، وأخذ زعماؤها يخططون لتحقيق التوسع الديمغرافي، حيث تمسكت إسرائيل بمبدأ عدم العودة إلى حدود ألامنية بادعاءات اقتصادية ودينية، ولتثبيت التوسع الإقليمي شرعت في إيجاد حقائق استيطانية بشكل

○ شرعت إسرائيل في تنفيذ المخطط المعماري الجديد في القدس، بهدف هدم قسم كبير من المساكن والعقارات العربية داخل السور بحجة أنها مكتظة بالسكان وغير صحية، وإزالة المباني القديمة والأحياء العربية الإسلامية الفقيرة، والعمل على إنشاء مركز تجاري في وسط المدينة.

 صادرت هويات المقدسيين بهدف إخالاء القدس من السكان العرب.

هذا مع تكرار المحاولات التي استهدفت إزالة المسجد الأقصى ومحاولات إحراقه مرارًا وتكرارًا.

#### تاريخ الصراع مع اليهود

● ١٩١٧: وعد بلفور الذي منح اليهود حق الهجرة إلى فلسطين.

● ۱۹۲۰: أضرب الفلسطينيون احتجاجًا على زيارة بلفور للقدس.
● ۱۹۲۹: ثورة البراق ردًا على

ألوجه العدد الثانى السنة الواحدة والثلاثون

محاولات اليهود تغيير معالم حائط البراق.

● ١٩٣٠: عصبة الأمم المتحدة تعين لجنة دولية للتحقيق.

● ۱۹۳۳: اندلاع اضطرابات في العديد من المدن والقرى الفلسطينية المتجاجًا على استمرار الهجرة اليهودية.

● ١٩٣٥: استشهاد الشيخ عز الدين القسام، وهو يقود أول عملية مسلحة ضد الإنجليز.

 ۱۹۳۳: إضراب استمر ستة أشهر، وبداية الثورة الكبرى.

 ◄ ١٩٤٦: الفلسطيني ون يُضربون احتجاجًا على الهجرة اليهودية.

● ۱۹٤۸: استشهاد عبد القادر الحسيني في معركة القسطل.

فَ ١٩٤٨ُ: إعلان قيام الكيان الصهدوني وبداية ماساة الفلسطينيين.

● ١٩٥٤: مذبحة نحالين التي استشهد فيها ٩ مدنيين وجرح ١٩.

١٩٥٥: مذبحة غزة ومقتل ٤٩ سطينيًا.

١٩٥٦: مذبحة كفر قاسم ومقتل ٤٩ فلسطينيًا.

● ١٩٥٦: مـجـزرة خـان يونس التي قتل فيها ٢٧٥ فلسطينيًا.

 ♦ ١٩٦٧: بداية حرب حزيران / يونيو التي أسفرت عن احتلال اليهود بقية أرض فلسطين والجولان.
 ● ١٩٦٨: الطيران الإسرائيلي

 ◄ ١٩٩٨: الطيران الإسرائيلي يهاجم ١٥ قرية ومخيم للاجئين شرق نهر الأردن بالنابالم.

• ١٩٦٨: معركة الكرامة.

 ♦ ١٩٦٩: إحراق المسجد الأقصى ومنبر صلاح الدين.

• ١٩٧٦: مصادمات عنيفة في

يوم الأرض ومقتل ٢٠ فلسطينيًا.

 ◄ ١٩٨٢: اقتصام المسجد الأقصى وإطلاق النار على المصلين.

● ۱۹۸۲: مذبحة صبرا وشاتيلا ومقتل ۳۰۰۰ فلسطيني.

● ۱۹۸۷: اشتعال الانتفاضة وانطلاق حركة المقاومة الإسلامية.

● ١٩٩٠: مجرزة عيون قارة (ريشون لتسيون).

 ♦ ١٩٩٠: مجررة المسجد الأقصى والتي قتل فيها ٣٤ فلسطينيًا.

● ١٩٩٤: مجرزة المسجد الإبراهيمي في الخليل ومقتل ٢٩ مصليًا وجرح أكثر من فلأثمائة.

 ▼ ۲۰۰۰: انت فاضة الأقصى ومقتل أكثر من ۱۰۰ فلسطيني وجرح الآلاف.

#### فضائل بيت المقدس

لبيت المقدس فضائل كثيرة، فقد بارك الله في المسجد الاقصى وما حوله من أرض وديار، كما جاء في كتاب الله العزيز: ﴿سُبُحَانَ الَّذِي اَسُرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مُنَ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ لِيَالاً مُنَ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ كَوْلَهُ لِنُرِيهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الاسراء: ١].

واجتمعت فيه فضائل عديدة، منها مضاعفة أجر الصلاة فيه، وفضيلة شدّ الرحال إليه، وأنه مقام الطائفة المنصورة.

○ ويضاف إلى ذلك البركة الحسية لتلك الأرض الطيبة، فقد بارك الله في أرضها بالخصب والثمار والأشجار والأنهار وعنوبة المياه والسهول والحيال.

 أما البركة المعنوية، فمنها ما اختص الله به هذه الأرض من:

١- القدسية، فهي أرض مقدسة، كما جاء على لسان موسى عليه السالام عندما طلب من قـومـه الاستمرار في الهجرة من مصر إلى أرض فلسطين: ﴿يَا قَــوْم الْخُلُوا الأَرْضَ المُقَدِّسَةَ اللّهِي كَتَبَ اللّهُ لَكُمْ وَلَا تَرْتَدُوا عَلَى أَدْبَارِكُمْ فَــتَدَقَلِبُـوا

خَاسِرِينَ ﴾ [المائدة: ٢١].

اضطهادهم من قبل الحكام الجائرين، حيث كانت هجرة إبراهيم ولوط عليهما السلام من العراق إلى أرض فلسطين كسما في قسوله تعالى: ﴿وَنَجُ يُنَاهُ وَلُوطًا إِلَى الأَرْضِ التَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا لِلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٧].

٣- بسط الملائكة أجنحتها على السام: فعن زيد بن ثابت رضي الله عنه قبل عنه قبل عنه قبل عنه قبل الله عنه قبل الله قبل السام، قالوا: يا رسول الله، وبم ذلك؟ قال: «تلك ملائكة الله باسطة أجنحتها على الشام». [روأه الترمذي (٣٢١/٢)، وصححه الالباني في تخريج فضائل الشام].

٤- كونها مرقد الأنبياء: حيث يرقد فيها كثير من الأنبياء، وقد ثبت وجود قبر الخليل إبراهيم عليه السلام، وهو ما أكده شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوى (٤٤٥/٢٧)، ووجود قبر موسى عليه السلام، وإن لم يعرف مكانه تحديدًا.

٥- كونها مسرى رسول الله
 قد جعلها الله بوابة السماء عندما طلب من عبده ورسوله محمد
 الذهاب إليه، لحكمة يعلمها سيحانه.

7- كونها أرض المهر والمنشر:

وتخصيص أرض المقدس بهذا الأمر عن بقية بلاد الشيام لما رواه الإمام أحمد عن ميمونة بنت سعد مولاة النبي على قالت: يا نبي الله، افتنا في بيت المقدس، فقال: «أرض المحشر والمنشر». [رواه احمد في المسند (١٣/٦)، وصححه الالباني].

(لما سبق وتقده؛ كان العمل لتحرير تلك الديار بما فيها الأقصى الشريف مسئولية المسلمين جميعًا. والله المستعان\*).

هامش

٢- كونها ملجأ الأنبياء عند (\*) التحرير.

# الصهيونية والمؤامرة على فلسطين ((

الحلقة الثانية

#### بقلم : د. الوصيف على حزة

لا شعر السلطان عبد الحميد رأس الدولة العثمانية بنوايا اليهود قبل فلسطين، أصدر أوامره إلى معاونيه بمنع هجرة اليهود إلى فلسطين، ونچح في ذلك إلى حد كبير، لكن الصهاينة لم يغمض لهم جفن، فكونوا مجموعة منهم من خلال جمعية سرية يقال لها: «الانتحاد والترقي» أو: «يهود الدونمة»، وهم مجموعة تسمت بأسماء إسلامية ظاهرا، بينما هم يضمرون العداوة والكيد للاسلام والسلمين.

وقد استطاع هؤلاء أن يصلوا إلى عضوية البرلمان العثماني، وقد انتهزوا فرصة حدوث بعض القلاقل في دولة الخلافة، خاصة العاصمة استنبول، ثم اتخذوا قرارًا بخلع السلطان عبدالحميد عن طريق صنيعتهم كمال أتاتورك العلماني الماسوني، وحمل قرار العزل إلى السلطان ثلاثة من أعضاء البرلمان؛ منهم اليهودي الصهيوني «إيمانويل قرة صو» الأسباني الأصل وعضو الجمعية السرية الماسونية المعروفة بـ الاتحاد والترقي»، وكان ذلك في عام ١٩٠٨م.

واستطاع الاتحاديون (نسبة إلى الجمعية السرية الصهيونية الاتحاد والترقي) إصدار تشريع عن طريق البرلمان يقضي ببيع ممتلكات السلطان في المزاد العلني، وقام اليهود بشراء المتلكات السلطانية في فلسطين بمعاونة الإنجليز، وقاموا بإنشاء ٣٩ مستوطنة تضم ١٢ ألف يهودي، وذلك في الفترة ما يين (١٩١٠- ١٩١٤).

وَلَقَد دُارِت المؤامَّرة الصهنونية لاحتلال فُلسطين والقدس على محاور عدة نلخصها فيما يلى:

يعترف لليهود بوطن قومي في فلسطين. خــامــســـا: ترويج الادعــاءات الصهيونية الدينية والتاريخية حول أحقية اليهود بالقدس وفلسطين.

أولاً: إسقاط دولة الخلافة

ثانيًا: تمزيق ممتلكات الخلافة العثمانية عن طريق الدعوة؛ لما يعرف بالثورة العربية لشق الصف المسلم.

ثالثًا: تشجيع الهجرة المنظمة

رابعتًا: استصدار قرار دولي

العثمانية.

لليهود إلى فلسطين.

سادسًا: استخدام الإرهاب وسلاح المال والنساء حسب الظروف.

سابعًا: تكوين مجموعات للمؤامرة تقوم بإشعال الحروب وإشاعة الفتن.

ثامنًا: استخدام الإعلام والدعاية المضادة.

تاسعًا: إنشاء المحافل الماسونية والجمعيات السرية.

عاشرًا: إقامة الحكومة العالمية للتحكم في مصائر الشعوب والحكام لمصلحة الصهيونية.

وسوف نتناول بمشيئة الله عز وجل شيرح هذه النقياط لنضع أمام المسلمين صورة واضحة لهذا الخطر الصهيوني الداهم، عسى أن يخرج من أصلابهم من يقضي عليه بإذن الله تعالى، ولقد أشرت في بداية مقالي عن النقطة الأولى؛ وهي إسقياط دولة الخلافة، وتبين لنا المكاسب التي حصل عليها اليهود بعد ذلك.

ثانيً انتمزيق ممتلكات دولة الخلافة، عن طريق شق الصف السلم بها يعرف بالثورة العربية الكبرى.

فقد قام الإنجليز وهم الذين احتضنوا اليهود للعالقة الدينية المتاصلة بينهم، فالبروتستانت في إنجلترا وأمريكا يرون انفسهم جزءًا من

اليهود، واليهود جزءًا منهم.

وقام نائب ملك بريطانيا في مصر (هنري ماكماهون) سنة ١٩١٥م بتكليف من حكومته بالاتصال بالشريف حسين أمير الحجاز، ووعده وعودًا خادعة بأن يقود ثورة عربية كبرى ليكون خليفة عربيًا لدولة عربية مستقلة عن تركيا، وبلع الشريف الطعم! إذ قال له «ماكماهون»: «إنا نصرح مرة اخرى أن جلالة ملك بريطانيا العظمى يرحب باسترداد الخلافة على يد عربى صميم من فرع تلك الدوحة النبوية المداركة».

فلسطين تحت الانتداب البريطاني ! !

وظلت الدول الغربية تنفخ في النار لتقسيم العالم الإسلامي وفصل العروبة عن الإسلام، حتى يضعف الجميع، وتم لهم ما أرادوا، فلم تقم الضلافة العربية، ولكن قامت مجموعة دويلات، تم احتلالها من قبل الدول الاستعمارية الغربية على نحو ما وقع منذ سقوط الضلافة في القرن العشرين الميلادي، ولذلك زادت الهجرة اليهودية بشكل ملحوظ، وتم وضع فلسطين تحت الانتداب البريطاني حتى تقوم بريطانيا بتقديم فلسطين إلى اليهود لقمة سائغة، وكان لهم ما أرادوا.

ثالثًا: تشجيع الهجرة المنظمة إلى فلسطين.

فبعد أن كان اليهود في فلسطين بضع مئات؛ إذا بالعدد يقفر في عام ١٩١٧م إبان وعد بلفور إلى ٨٦ الفًا، ليصل في عام ١٩٣٩م إلى ١٤٠٠ الفًا، وفي عام ١٩٤٨م إلى ستمائة الف، ولا يزال الكيان الصهيوني تكثر أعداده إلى الآن عن طريق الهجرة، ليصل عددهم الآن ٢٠٠٧م إلى ستة ملايين نسمة، معظمهم من المهاجرين الذين استباحوا لانفسهم باسم التوراة أن يسرقوا شعبًا وارضًا ويشردوا مالايين المسطينيين المسلمين ويطردوهم من ديارهم بغير حق، فإلى الله المشتكى.

رابعًا: استصدار قرار دولي يعترف لليهود بوطن قومي في فلسطين.

وتمثل ذلك فيما عرف بعد ذلك بوعد بلفور المسئوم، وبلفور هو وزير خارجية بريطانيا الذي صرح بان بريطانيا تنظر بعين العطف بإنشاء وطن قومي لليهود في فلسطين.

ومقابل ذلك فقد وضع اليهود كل إمكاناتهم المادية والدعائية تحت تصرف الإنجليز في الحرب العالمية الأولى ١٩١٤م، وقد صدر تصريح بلفور بعد ذلك في ٢ نوفمبر سنة ١٩١٧م، ومنذ ذلك الوعد جدت المنظمات الصهيونية في تحويل هذا الوعد إلى حقيقة واقعة بتشجيع الاستيطان والهجرة المنظمة، كما سبق بيانه.

ومن القرارات التي حصل عليها اليهود أيضنًا:

■ قـرار (۱۸۱) الصادر في ۲۹ نوف مـبـر ۱۹٤٧م عن
 الجمعية العامة بتقسيم أرض فلسطين.

● قرار (١٩٤) الصادر في ١١ ديسمبر ١٩٤٨م بشان تدويل القدس.

● قرار ۲ نوفمبر ۱۹٤۸م بشان الهدنة، ويقضى بتقسيم فلسطين: ٥٥٪ لليهود، و٤٥٪ للفلسطينيين، والاعتراف بدولة إسرائيل، وقد اعترفت بها روسيا وأمريكا في نفس اليوم(١).

وقد حاول اليهود بسعيهم الدائب استصدار مثل هذه القرارات ليتمكنوا من إقامة دولة، وقد تم لهم ما ارادوا، وسوف يضبحك التاريخ من سنذاجة العرب التي أفادت الصهيونية من حيث لا يشعرون!!

ولقد كان التحرك الصهيوني للاستيلاء على فلسطين بمعاونة إنجلترا المادية والمعنوية وبتشبجيع من امريكا وروسيا حيث واتتهم الفرصة للانتقام من دولة الخلافة التي أذاقت الجميع الويلات عبر تاريخها الطويل الذي يصل إلى اربعمائة عام وهددت قلب أوربا ودقت أبواب فيينا واحتلت جنوب إيطاليا وفرنسا وجزر البحر المتوسط، ولهذا فإن الغرب على أهبة الاستعداد إلى أقصى درجة لمنع ظهور هذه القوة الإسلامية الواحدة في العالم مرة أخرى حتى لا يعيد التاريخ نفسه.

ولكني أقول: إن سنة التدافع الإلهية التي ذكرها ربنا جل وعزَّ في كتابه واضحة بينة؛ سيكون للمسلمين فيها في يوم من الأيام نصيب، قال تعالى: ﴿وَلُولًا نَفْعُ اللّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لُفَسَنَتِ الأَرْضُ وَلَكِنُ اللّهُ دُو فَضْلُ عَلَى الْعَالَمَنَ ﴾ [التقرة: ٢٥١].

وللحديث بقية، وصلى الله على نبينا محمد وعلى اله وصحبه وسلم.

, mela

(۱) انظر سياسة الاستعمار الصهيوني تجاه فلسطين لحسن صبري الخولي (ص٩٣٠).

# يان ون جهائة أنعام السنة المحم

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده... وبعد:

إن الأحداث المتلاحقة للعدوان الصهيوني على الفلسطينيين قيادة وشعبًا مع صمت العالم-إلا من ضجيج لا يسمن ولا يفني من جوع- لهو حقّا أمر مؤسف؛ إذ يظهر العالم وكأنه ما تحكمه إلا عصابة من الارهابيين المستحقين للسجون.

قمن عجب أن يكون الجاني سجانًا والمجني عليه حبيسًا والعالم متضرج بل يناصر الباطل خوفًا من سطوة اللص الذي سرق الأرض وهتك العرض وسفك دماء الأبرياء.

العالم الإسلامي يبلغ المليار ونصف المليار وهو ما لم تبلغه أمة من الأمم، فأين هم في هذه الأحداث الدامية؟!

يوم كانت الأملة حيلة نادت امرأة: وامعتصماه، فتحركت الجيوش لتذل الجبابرة وتعيد الحق لي نصابه.

يوم كانت الأمة حية ووقع خلاف بين قادتها طمع ملك الروم فيها، فكتب إليه معاوية: والله لئن لم تنته وترجع إلى بلادك يا لعين لأصطلحن أنا وابن عمي عليك، ولأخرجنك من جميع بلادك ولأضيقن عليك الأرض بما رحبت، فخاف ملك الروم وبعث يطلب الهدنة.

الضرق شاسع والبون كبير، لا في عدد ولا عدة وعتاد، ولكن في رجال وإيمان. كان القوم لا يخافون على طعام أن يمنع ولا سياحة أن تقطع، إنما يخافون من رب أن يغضب، عرفوه فعبدوه كما شرع، فألقى الوهن في قلوب الأعداء، وثبت منهم القلوب والأقدام، وأنزل الملائكة بشرى لهم، وكان النصر من عند الله.

لذلك فإن جماعة أنصار السنة المحمدية - وهي تشعر بالواجب الإسلامي الملقى على أكتاف السلمين - تصدر بيانها هذا، تدعو فيه:

أولاً: حكام المسلمين إلى سرعة التحرك لإنقاذ فلسطين، فلا يلتهمها الأعداء، ولأن أطماع اليهود لا تقف عند الاستيلاء على فلسطين، واثقين أن ما مع المسلمين من قدرات إنما هو فوق ما يملكه عدوهم.

فوق ذلك يملكون العقيدة الصحيحة والدين القويم الذي وعدهم ربهم بنصره، فقال، ﴿إِنَ تَنْصُرُوا اللَّهُ يُنْصُرُكُمْ وَيُثَبِّتْ أَقَدَامَكُمْ ﴾ [محمد، ٧].

ونذكرهم بقول الله تعالى: ﴿وَإِنْ خِطْتُمْ عَيْلَةٌ فَسُوَفَ يُقْنِيكُمُ اللَّهُ مِنْ فَضَلِه ﴾، وإلى فتح باب الجهاد وتوحيد الصف ونبذ الخوف وإعداد القوة، لأن العدو جبان، فلا يرجع إلا خوفًا ورهبة. ثانيًا: علماء المسلمين لأداء الواجب عليهم نحو تعريف الأمة بربها الذي نصر نبيه عندما



اجتمعت عليه قوى الشرفأخذ الله بأبصارهم فلم يروه عند خروجه من بيته مهاجرا ولاحال نزوله إلى الفار متخفيًا، ثم صد عنه الذين أرادوا ملاحقته حتى بلغ المدينة، ثم قال للمسلمين، ﴿ إِلاَّ تَنْصُرُوهُ فَقَدَ نَصَرَهُ اللَّهُ إِذْ أُخْرِجِهُ الَّذِينَ كُفْرُواْ ثَانِي اثْنَيْنَ إِذْ هُمَا فِي الْقَارِ إِذْ يُقُولُ إِصَاحِبِهِ لا تحرَّنْ إنَّ اللَّهُ معنَّا ﴾.

فعلى العلماء أن يعرفوا الناس بدينهم، متذكرين قول النبي ﷺ: «إنه من يعش منكم بعدي فسيرى اختلافًا كثيرًا، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين الهديين من بعدي». عاملين بقول الله تعالى، ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحكِمُوكَ فِيمَا شَجِرَ بِيَنْهُمْ ثُمُّ لا يَجِدُوا فِي أنفسِهِمْ حَرُجًا مُمًّا قَضَيَتَ وَيُسَلِّمُوا تَسَلِيمًا ﴾. كما يعرفوا سائر السلمين بموعود الله للمجاهدين وللشهداء وللمنفقين في سبيل الله.

ثالثًا: سائر المسلمين في بقاع الأرض ليعلموا أن الجهاد واجب إسلامي، جهاد لتكون كلمة الله هي العليا، وأن الجهاد بالنفس والمال، فمن عجز عن أحدهما فلا يعجز عن الآخر.

أن يقوم كل مسلم في جوف الليل يدعو ربه، وأن يجتهد في سجوده وكافلة أوقات إجابة الدعاء يستمطر ريه النصر للإسلام والسلمين.

وأن يعلم كل مسلم أن التعرف على الله وإقامة شرعه في نفسه وبيته ورعيته، فيوحد ربه والا يشرك به شيئًا ويعبده كما شرع ويقيم حدوده، فيحل الحلال ويحرم الحرام، يعلم أن ذلك نصره لله الذي يستوجب نصر الله له.

وإن الجماعة إذ تستنكر ما يحدث على أرض فلسطين من طغيان وفجور، إنما تدعو العالم الإسلامي للوقوف صفًّا واحدًا، متوكلين على اللَّه، يصححون علاقتهم بربهم، متأكدين أن الدنيا داراختبار زائلة، وأن الآخرة دار القرار الباقية وأن الله عز وجل قال: ﴿ وَلاَ تَحْسَبُنَّ الَّذَيِنَ قَتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا بِلْ أَحْيَاءِ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزُقُونَ ﴾.

كما تدعو كافة الجهات والأفراد لجمع المال لدعم الشعب الفلسطيني؛ لأنه قسيم الجهاد بالنفس، موقنين بقوله تعالى: ﴿ مَا عِندكُمْ يَنفُدُ وَمَا عِندَ اللَّهُ بِأَقَّ ﴾.

والجماعة تقوم بجمع التبرعات لمسائدة الشعب الفلسطيني بحساب خاص بذلك في بنك فيصل الإسلامي، ويمكن تقديم التبرعات للمركز العام والفروع.

واللَّهُ مِنْ وراءِ القَصد. وصلى الله وسلم وبارك على نبينًا محمد وآله وصحيه أجمعين.



# واجه إلى واجه إلى واجه إلى واجه إلى واجه إلى واجه إلى

### منوصايا السلف

كتب رجل إلى أبي عبد الله أحمد بن حنبل رحمه الله كتابًا يستأذنه في أن يضع كتابًا يشرخ فيه الردّ على أهل البدع، وأن يحضر مع أهل الكلام، فيناظرهم، ويحتج عليهم، فكتب إليه أبو عبد الله: بسم الله الرحمن الرحيم.. أحسن الله عاقبتك، ودفع عنك كُلُّ مكروم ومحذور. الذي كنا نسمع، وأدركنا عنك كُلُّ مكروم ومحذور. الذي كنا نسمع، وأدركنا عليه من أدركنا من أهل العلم أنهم كانوا يكرهون الكلام، والجلوس مع أهل الزيغ، وإنما الأمور في التسليم والانتهاء إلى ما كان في كتاب الله أو سئنة رسول الله لا في الجلوس مع أهل البدع والزيغ؛ لترجعون.

فالسلامةُ- إن شاء الله- في ترك مجالستهم، والخوض معهم في بدعتهم وضلالتهم، فليتق الله امرؤ، وليصر إلى ما يعود عليه نفعه غدًا من عملٍ صالح يقدمهُ لنفسه. [الإبانة لابن بطة].

## من أقوال السلف في الصبر

- قال سعيد بن عبد العزيز: إذا رأيت أمرًا لا تستطيع تغييره فاصبر وانتظر فرج الله. (أي باليد أو باللسان، أما بالقلب فالكل يستطيعه).
- قال الفرج بن فريد: طوبى لمن غلب بتقواه هواه، ويصيره الشهوات.
- قال ميمون بن مهران: الصبر صبران؛ الصبر على المصيبة حسن، وأفضل من ذلك الصبر على عن المعاصي. [الصبر لابن أبي الدنيا]. والصبر على الطاعات أفضل.

### حكم ومواعظ

□ قال الحسن: لقد مضى بين أيديكم أقوام لو أن أحدهم أنفق عدد هذا الحصى لخشي أن لا ينجو من عظم ذلك اليوم. [الزهد لابن المبارك].

□ عن عبد العزيز بن أبي روّاد قال: دخلت على المغيرة بن حكيم في مرضه الذي مات فيه فقلت: أوصني. فقال: اعمل لهذا المضجع. [المحتضرين لابن أبي الدنيا].

### تواضع العلماء

 عن المروزي قال: قلت لأبي عبد الله أحمد بن حنبل: ما أكثر الداعين لك. فتغرغرت عيناه وقال: أخاف أن يكون هذا استدراجًا.

○ قال محمد بن واسع: لو أن للذنوب ريحًا ما
 جلس إلىً منكم أحد. [الورع للمروزي].

#### الشخالزاها

كان الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله رجل بسيط الثياب، وكأنه لا يجد ما يلبسه، يمشي في تواضع، ويتحدث مع الناس، ويصلي بين الناس، ويرد على أسئلة العامة بعد الصلاة، كان يفتح بيته كل يوم في وقت الغذاء للناس تأكل معه، فيدخل عليه العشرات، وأحيانًا يدخل عليه أكثر من مائة شخص في وقت الغذاء، فيعد لهم الطعام الطيب، الخراف المشوية، والكبسة، والخضار، والفواكه، ياكلون مع الشيخ في بيته، وكنا نسمع بأن الشيخ يستدين فوق راتبه حتى يطعم الناس.

هذا هو الرجل الزاهد العابد العالم الفقيه عبدالعزيز بن باز، الذي لو أراد أن يكون من أصحاب

# واجزال واجزال واجزال واجزال واجزال واجزال

الملايين لكان يسيرًا عليه، ولكنه أحب أن يكون على سنة المصطفى ﷺ ويكون رزقه قوتًا. اللهم احشره مع نبيك في أعلى عليين.

#### صحح لفتك

يقولون للحصير التي يُصلى عليها: مُصلِّية. والصواب: مُصلِّى. [تثقيف اللسان].

#### تأويلاتفاسدة

قولهم: في قوله تعالى: ﴿ الرُّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى﴾. يقولون: ﴿ اسْتَوَى﴾: أي استولى، والعلة من هذا التأويل الفاسد نفي علو الله سبحانه وتعالى.

والصحيح: ﴿ اسْتُوَى ﴾ أي: علا وارتفع، فهو سبحانه وتعالى فوق عرشه بائن من خلقه، وإلا إذا استولى الله على العرش فمن مَنْ استولى الله منه؛ وهل هناك شيء لم يستول الله عليه حتى خص العرش؛

## مصادرأهل البدع

قال ابن تيمية رحمه الله: أهل البدع لا يعتمدون على الكتب والسنة وأثار السلف من الصحابة والتابعين، وإنما يعتمدون على العقل واللغة، وتجدهم لا يعتمدون على كتب التفسير المأثورة والحديث وأثار السلف، وإنما يعتمدون على كتب الأدب وكتب الكلام التي وضعتها رؤوسهم، وهذه طريقة الملاحدة أيضنًا، فهؤلاء يعرضون عن نصوص الأنبياء؛ إذ هي عندهم لا تفيد العلم، وأولئك يتأولون القرآن برأيهم وفهمهم بلا أثار عن النبي على وأصحابه. [بتصرف من كتاب الألايمان].

## وصايا إلى طلاب العلم الزم أهل السنة والأثر

ومن علاماتهم:

 ○ في دعوتهم يهتمون بالتوحيد ويدندنون حوله لأنهم يرون أنه دعوة الأنبياء، وهم ورثة الأنبياء، ويحذرون من البدع والشرك، ولا يسكتون عنها وإن قطعوا إربًا.

○ يهتمون بما صح عن نبينا ﷺ من الأحاديث الصحيحة، ويتركون الأحاديث الضعيفة ويحذرون العمل بها.

O يهتمون بالعلم النافع ويحضون عليه، ويرون تجميع الناس على كلمة التوحيد وفهم معناها قبل توحيد الصف، فهم مشغولون بالمدارسة والتدريس، ولا ينف صلون عن واقعهم، بل هم أعلم بالواقع من غيرهم، فهم أعلم الناس بالحق وأرحمهم بالخلق.

 ○ يلزمون طاعة الأمراء والولاة، ولا يثيرون الفتن والقلاقل، بل يدعون للسلطان وإن جار أو ظلم.

فهذه من صفات علماء أهل السنة والأثر، فإن رأيتها فالزمها، وإلا فكن على حذر!!

### قواعد فقهية تهم طلاب العلم

الشريعة مَبْنيَّةُ على الإخلاص للمعبود والمتابعة للرسول، فهذان الأصلان شرطُ لكل عمل ديني، وينبني عليهما أنَّ الأعمال بالنيات ولكل امرئ ما نوى، وينبني عليهما أيضًا أن الأصل في العبادات الحظر والمنع، فلا يشرع منها إلا ما شرعه الله ورسوله، والأصل في العادات والمعاملات الإباحة؛ فلا يُحرَّم منها إلاً ما حرَّمه الله ورسوله، ويتفرع أيضًا على ذلك أن الحيل التي تسقط الواجبات والحقوق أو تدخل في المحرمات ممنوعة لا تحل، كما أن الحيل التي يتوصل بها إلى الحقوق ويدفع بها الظلم مباحة بل حسنة.

## ا ا ا قوال

#### «الرزق يحب الفهلوة أو الخفيّة »

اعلم- وفيقنا الله وإياك- أن من أعظم الأسباب التي تفتح أبواب الرزق تقوى الله وحسن التوكل عليه. قال تعالى: ﴿وَمَن يَتُق اللهُ يَجْعَل لُهُ مَحْرَجًا. وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ﴾ [الطلاق: ٢، ٣].

أي: ومن يتق الله فيما أمر به، ويترك ما نهى عنه، يجعل له من كل ضيق مخرجًا وفرجًا. روى ابن كثير في تفسيره لهذه الآية: ﴿ وَمَن يَتُقِ اللّهُ يَجْعَل لَهُ مَخْرَجًا ﴾ أن رجلاً من أصحاب النبي تَشْ، كان له ابن أسره المشركون، وكان أبوه ياتي رسول الله تشفي فيشكو إليه، فكان رسول الله تشفي يأمره بالصبر، فلم يلبث إلا يسيرًا أن انفك ابنه من أيدي العدو، فحصر بغنم من أغنام العدو فاستاقها إلى أبيه، فنزلت تلك الآبة.

وقال تعالى حاكيًا عن هود عليه السلام: ﴿ وَيَا قَوْم اسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ قُمُّ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُرْسِلِ السِّمَاءَ عَلَيْكُم مَّدْرَارًا وَيَزِدْكُمْ قُوَّةً إِلَى قُوتَكُمْ وَلاَ تَتَولُواْ مُجْرِمِينَ ﴾ [هود: ٥٢]. وقال تعالى: ﴿ ولَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُواْ وَاتَّقُواْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهم بَرَكَاتِ مَّنَ السُّمَاءِ وَالأَرْضِ ولَكِن كَذَّبُواْ فَأَخَذْنَاهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ [الأعراف: ٩٦].

أهل الطغيان والكفر، وأخبر عنهم بقوله: ﴿ كُمُّ تَرَكُوا مِن جَنَّاتِ وَعُيُونِ. وَرُرُوعٍ وَمَـقَامٍ كَرِيمٍ. وَرَدُوعٍ وَمَـقَامٍ كَرِيمٍ. وَنَعْمَةً كَانُوا فِيهَا فَاكِهِينَ ﴾ [الدُخان: ٣٥ - ٧٧]، وقال: ﴿ وَإِذْ تَاذَنَ رَبُّكُمْ لَئِن شُكَرْتُمُ لاَزِيدَنُكُمْ وَلَئِن كَفَرْتُمُ لاَزِيدَنُكُمْ وَلَئِن كَفَرْتُمُ لاَزِيدَنُكُمْ وَالَئِن مَنْكَرْتُمُ لاَزِيدَنُكُمْ وَالَئِن مَنْكَرْتُمُ لاَزِيدَنُكُمْ وَالْنِ كَفَرْتُمُ لاَزِيدَنُكُمْ وَالْنِ كَفَوْرَتُمُ لِلْهُ عَذَابِي لَشَيدِيدٌ ﴾ [إبراهيم: ٧]، وقال: ﴿ وَنُ مُنْ مَكْرِيدُ لَوْ أَنْتَى وَهُو مُؤْمِنُ فَلَنُحْدِيدٌ فَلَا لَهُمْ اَجْرَهُم بِأَحْسَنِ فَلَا لَا يَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٧٤].

ومن أسباب ضنك العيش وضيق الرزق الإعراض عن شرع الله. قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَغْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا ونَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ أَعْمَى. قَالَ رَبَّ لِمَ حَشَرُتْنِي أَعْمَى وَقَدْ كُنتُ بَصِيرًا. قَالَ كَذَلِكَ أَتَبُّكَ أَيَاتُنَا فَنَسِيتَهَا وَكَذَلِكَ الْيُوْمَ تُنسَى ﴾ [طه: ١٢٤- ١٢٦]. وقال: ﴿ وَمَا الْيُوْمَ تُنسَى ﴾ [طه: ١٢٤- ١٢٦]. وقال: ﴿ وَمَا كَثِيرٍ ﴾ [الشورى: ٣٠]، وقال عَنْ ايْديكُمْ وَيَعْفُو عَن الرزق بالذب يصيبه، وقال على والعباس رضي الله عنهما: ما نزل بلاء إلا بذنب، وما رفع إلا بتوبة.

فإن كان المقصود من «الفهلوة» هو خداع الناس ومداهنتهم أو غشهم كما يستدل بهذا المثل كثيرًا في مثل ذلك، فهذا مما يستجلب سخط الرب وعقابه، ومنه الحرمان من الرزق، وإن كان المقصود «بالخفية» الاجتهاد في الأسباب، فلينظر هل هي أسباب مباحة شرعًا، فالأخذ بها مشروع، وإن كانت محرمة فلا يجوز الأخذ بها، ولا ينبغي أن يكون الإنسان في حياته كلها جيفة بالليل حمارًا بالنهار حتى في الأسباب المباحة من أجل «الخفية» بالنهار حتى في الأسباب المباحة من أجل «الخفية» للطلوبة، وإن كان في المثل أمر آخر، وهو أن الرزق «يحب»، والرزق إنما يأتي من الله سبحانه، ولا قدرة للرزق ولا إرادة ولا محبة، وهذا اللفظ قد

يشعرنا بأن الأشياء تأتى بطبائعها لا بقدر الله، فليحترز من ذلك.

واذا دخلت بلد تعبد العجل حش له، و: ﴿إِنْ كَانَ لِكَ عَنْ الْكَلِبِ حَاجِةٌ قُلْ لَهُ مَا سَيِدَى ﴾ و: (اتمسكن حتى تتمكن)

أقوال غريبة وفاسدة تدل على الانتهازية وسوء الأخلاق، والمسلم لا يُسيِّر حياته بالحرام ولا بالتسلق والوصولية، ولا بإذلال النفس لغير الله تعالى، ولا يبيع دينه بدنياه، كيف إذا دخل المؤمن بلدًا تعبد غير الله، كيف بشياركهم؟ لقد ضل إذًا وما هو من المهتدين، هل يجدهم يعيدون عجلاً (يحش له) أي: يضع له طعامًا وتقديسًا وعيادة، فما الكفر إن لم يكن هذا هو؟

قال تعالى: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ. لاَ أَعْدُدُ مَا تَعْبُدُونَ ﴾ [الكافرون: ١، ٢]، بل الواجب على المؤمن أن يكون داعيًا لله، مبينًا سوء ما يفعلون.

اعلم أن المقصود من المثل هو مسادرة أهل الباطل على باطلهم دون عقد القلب، ولكن هذا أمر يقضى على الدين اسمًا ورسمًا، ويجب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وإن لقى في سييل ذلك ما لقى، ثم يقول بعد إقامة الحجة: ﴿ لِّي عَمْلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ أَنتُمْ بَرِيثُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنَا بَرِيءُ مِّمًا تَعْمَلُونَ ﴾ [يونس: ٤١]، ﴿إِنْ أُرِيدُ إِلَّا الإصْلاَحَ مَا اسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلاَّ بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوكُّلْتُ وَإِلَيْهِ أنبث ﴾ [هود: ٨٨].

ولا يجوز للمؤمن أن يذل نفسه لأحد إلا لله، ولا تصيبه مسكنة ولا ذلة إلا له سيحانه، فقد قال ﷺ: «ألا لا يمنعن أحدكم رهبة الناس أن يقول بحق إذا رآه أو شهده، فإنه لا يقرب من أجل ولا يباعد من رزق أن يقول بحق أو تُذَكِّر بعظيم». [حسن. رواه أحمد].

## إعداد: د. طلعت زهران

وقال ﷺ: «لا يحقرن أحدكم نفسه أن يرى أمرًا لله فيه مقال فلا يقول فيه. فيقال له يوم القيامة: ما منعك أن تكون قلت في كذا وكذا؟ فيقول مخافة الناس، فيقول: إياي أحق أن تخاف». [حسن. رواه أحمد وابن ماحه].

وقال: «إن الله ليسأل العبد يوم القيامة حتى إنه ليساله يقول له: أي عبدي أرأيت منكرًا فلم تنكره وفإذا لقن الله عبدًا حجته قال: أي رب وثقت بك وخفت الناس». [حسن. رواه أحمد وابن ماحه].

وفي الصحيح: «ما ينبغي للمؤمن أن يذل نفسه». وقال: «ولا تشرك بالله شبيئًا، وإن قطعت وحرقت». [صحيح الجامع (٧٣٣٩)، والإرواء (17.77)].

وقد نهانا رسول الله ﷺ أن نكرم المنافقين بحال، فقال: «لا تقولوا للمنافقين سيدنا، فإنه إن يكن سيدكم، فقد أسخطتم ربكم». [السلسلة الصحيحة (٣٧٠)]. وقال: «لا يكن أحدكم إمعة».

#### « زرع شیطانی او طالع شیطانی »

هذا قول خاطئ، فإن الشيطان، عليه لعنة الله، لا زرع له ولا خلق، قال عز وحل: ﴿ أَفَرَأَنْتُم مَّا تَحْرُثُونَ. أَأَنتُمْ تَرْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنُ الرَّارِعُونَ ﴾ [الواقعة: ٦٣، ٦٤]. وقال عز وحل: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهُ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسِلَكَهُ يَنَابِيعَ فِي الأَرْضِ ثُمَّ يُضْرِجُ بِهِ زَرْعًا مُّضْتَلِفًا أَلْوَانُهُ ﴾ [الزمر: ٢١]. والصواب أن نقول: زرع رباني، أو: نبت رباني.

# in Signal Mala Jabi



## الحلقة الثالثة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على معلم البشرية ومربي الأمة وهاديها بإذن اللّه إلى الصراط المستقيم... وبعد:

نواصل في هذه الحلقة الحديث عن عناية الإسلام بالنشء ورعايته للذرية في مراحل العمر المختلفة، تلك المهمة التي كان المصطفى الله المول فيها والقدوة الحسنة لمن كان يرجو الله والبوم الآخر وذكر الله كثيرًا.

#### الإسلام يعد الأولاد من البشريات

إن الأولاد نعمة من الله سبحانه وتعالى، يهبها لمن يشاء ويمسكها عمن يشاء، ولما كانت هذه النعمة تسر الوالدين بشرت الملائكة بهما رسل الله من البشر وزوجاتهم، قال تعالى: ﴿يَا زَكْرِيًا إِنَّا نُبَشّرُكَ بِعُلَمُ اسْمُهُ يَحْيَى﴾ [مريم: ٧]، وقال عن امرأة أبُراهيم الخليل ﷺ: ﴿ وَامْرَأَتُهُ قَائِمَةُ فَضَحِكَتْ فَبَشَرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِنِ وَرَاءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ ﴾ فَبَشَرْنَاهَا بإسْحَاقَ وَمِنِ وَرَاءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ ﴾ [مود: ٧١]. وغير ذلك كثير في آيات القرآن التي تبشر الآباء من الرسل بالأبناء. ومن هنا كان الاستبشار بالولد والتبشير به من السنن الإلهية، ولهذا ذم الله تعالى من تبرم من الأنثى واستثقلها لأنه تعالى هو الذي وهبها كما وهب الذكر، والحياة لا تستمر إلا بالذكر والأنثى معًا فقال: ﴿ أَلاَ سَاءَ مَا لا تستمر إلا بالذكر والأنثى معًا فقال: ﴿ أَلاَ سَاءَ مَا لَهُ الْمَاءَ مَا أَلَا اللهُ وَالْمَاءُ مَا أَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَالْمَاءُ مَا أَلَا اللهُ مَا أَلَا اللهُ أَلَا اللهُ أَلَا اللهُ وَلَا اللهُ إِلَا اللهُ وَالْمَاءُ مَا أَلَا اللهُ وَلَا اللهُ إِلَا اللهُ اللهُ اللهُ إِلَا اللهُ إِلَا اللهُ اللهُ إِلَا اللهُ إِلَا اللهُ اللهُو

وعن أبي بكر بن المنذر أنه قسال: روينا عن الحسن البصري: أن رجلاً جاء إليه وعنده رجل قد ولد له غلام، فقال: يَهنك الفارس، فقال الحسن: ما يدريك أفارس هو أم حمار؟ قال الرجل: فكيف نقول؟

قال: قل: ( بورك في الموهوب، وشكرت الواهب، ورزُقت بِرَّه وبلغ أشُده ). [تحفة المودود لابن القيم، ص٣٨].

فالتهنئة والهدايا تدخل السرور على أهل المولود، وتشيع جوًا من البهجة والألفة والترابط بين المسلمين.

(٦) والنبي الله يحنك المولود بالتمر ويدعو له وبرك عليه:

والتحنيك هو مضغ الشيء ووضعه في فم الصبي، ودلك حنكه به، يُصنع ذلك بالصبي ليتمرن على الأكل ويقوى عليه. [فتح الباري (٨٨/٦)].

وإنما المقصود ما شرع الله تعالى بهدي رسوله من تحنيك الطفل عند ولادته بشيء من التصر بعد مضغه وترطيبه، ولعل في ذلك مع كونه سنة ما يُطمئن الطفل ويجعله آمنًا على استمرار غذائه والعناية به وبخاصة تحنيكه بالتمر الذي ترتفع فيه نسبة الحلاوة التي يتلذذ بها الطفل، وفيه كذلك تمرين على استعمال وسيلة غذائه الجديدة، وهي المصر بالفه ليالفها.

عن عائشة رضي اللّهُ عنها أن النبي ﷺ كان يؤتى بالصبيان فَيُبَرِّكُ عليهم ويحنكهم. [أخرجه مسلم، كتاب الآداب (٤٠٠٠)].

وفي الصحيحين أيضًا عن أنس رضي الله عنه قال: لمَّا ولدت أم سُليم غلامًا، أرسلت به معي إلى النبي ﷺ، وحملتُ تمرًا، فأتيت به رسول الله ﷺ

# ريامي الأمين علي علي الأمين عليه الأمين الأمين عليه الأمين الأمي

وعليه عباءة، فقال: «هل معك تمر؟» قلت: نعم، فأخذ التمرات فالقاهن في فيه ﷺ فلاكهن (1)، ثم جمع لعابه ثم فَعَرَ فاه، فأوْجَرَه (٢) إياه فجعل الطفل يتلمظ، فقال رسول الله ﷺ: «حُب الأنصار التمر»، فحنعُه وسماه عبد الله، فما كان في الأنصار شاب أفضل منه.

#### (٧) ويرشد ﷺ الأبوين إلى تحصينه بالذكر من الأفات، وشكر الله تعالى على موهبته؛

عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله قد «ما أنعم الله على عبد نعمة من أهل أو ولد فيقول: الحمد لله رب العالمين؛ إلا كان أعطى خيرًا مما أخذ». وفي لفظ آخر عن أنس أيضًا قال: قال رسول الله ﷺ: «ما أنعم الله على عبد نعمة فقال الحمد لله رب العالمين إلا كان الذي أعطى الله خيرًا من الذي أخذ». [أخرجه ضياء الدين المقدسي في الأحاديث المختارة ج٦ ح٢٩٦٦ وقال: إسناده حسن. قلت: وفي سنده شبيب بن بشر، لينه أبو حاتم، وضعفه ابن حبان وابن الجوزي، ووثقه ابن معين].

ولا شك أن الدعاء مجلبة لكل خير، وفيه شكر الرحـــمن الذي يزيد مَن شَكَرَه، ﴿ لَئِن شَكَرْتُمْ لاَرْيدَنَّكُمْ ﴾ [إبراهيم: ٧].

#### ُ ( ٨ ) ويقسم ﷺ للمولود ميراثه بمجرد ولادته:

فعن جابر بن عبد الله قال: قضى رسول الله على: «لا يرث الصبي حتى يستهل صارخًا، قال: واستهلاله، أن يبكي ويصيح، أو يعطس». [ابن ماجه، وصححه الألباني برقم (٢٢٤٠) بصحيح ابن ماجه].

وعن ابن سيرين أن سعد بن عبادة قسم ماله بين بنيه في حياته ثم مات، فولد له ولد بعدما مات،

### بقلم جمال عبد الرحمن

فلقي عمرو أبا بكر فقال: ما نمت الليلة من أجل ابن سعد هذا المولود ولم يترك له شيئًا، فقال له أبو بكر: وأنا واللَّه ما نمت الليلة - أو كما قال - من أجله، فانطلق بنا إلى قيس بن سعد نكلمه فأتياه فكلماه، فقال قيس: أما شيء أمضاه سعد فلا أرده أبدا ولكن أشهدكما أن نصيبي له. [قال الهيثمي (٢٢٥/٥): رواه الطبراني من طرق رجالها كلها رجال الصحيح، إلا أنها مرسلة لم يسمع أحد منهم من أبي بكر].

وفي رواية عن مكحول قال: قال رسول الله ﷺ: «لا يرث المولود ُحتى يستهل صارخًا وإن وقع حيًا». [أخرجه الدارمي (٣٠٠٠)، وهو ضعيف لإرساله].

#### ( ٩ ) ويأمر بإخراج الزكاة عنه بمجرد الولادة ا أنضًا:

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: فرض رسول الله ﷺ زكاة الفطر من رمضان على كل نفس من المسلمين، حُر أو عبد، أو رجل أو امراة، صغير أو كبير، صاعًا من تمر، أو صاعًا من شعير. [أخرجه الجماعة، البخاري (١٩٠٤)، ومسلم (١٦٣٩)، وغيرهما].

#### (۱۰) ويرحم ﷺ طفولته ولو كان ولد زنا:

من رحمة النبي ﷺ بالطفل وحرصه على أن يشب راضعًا من ثدي أمه؛ أنه لما جاءته المرأة الغامدية التي زنت، وأخبرته أنها حُبلى من الزنا، قال لها: «ارجعي حتى تلدي»، فلما ولدت أتت به تحمله، قالت: يا نبي الله، هذا قد ولدته، فقال لها

الله الله في فارضعيه حتى تفطميه ، فلما فطمته أتته بالصبي في يده كسرة خبز، قالت: هذا يا رسول الله قد فطمتُه وقد أكل الطعام، فدفع ﷺ الصبي إلى رجل من المسلمين، ثم أمر بها فحُفِر لها حفرة إلى صدرها، وأمر الناس فرجموها. [أخرجه مسلم (ص۲۹۸)].

#### والناظر في هذا الحديث يرى أموراً عجيبة:

١- أن النبي ﷺ لما تيـقن أن المرأة حـامل من الزنا، لم نُشر أنة إشارة إلى محاولة إسقاط هذا الجنين ناقصًا أو كاملاً. كما تفعل من تُرني وفوق زناها تقتل نفسًا بغير حق.

٢- بل على العكس، فإنه الله أله أمرها أن تذهب وتىقى حتى تلد.

٣- فلما ولدت أمرها ﷺ أن تذهب لترضعه السب المولود وغيره. حتى تفطمه، فأرضعته ثم فطمته وقد أكل الخبز.

> ٤- أن النبي على دفع بالصبي إلى أحد المسلمين ليقوم على رعايته وتربيته.

تلك رحمة نبى الرحمة ﷺ بولد الزنا وحرصه عليه من الضياع، فما ذنبه أن يتحمل آثار جريمة غيره؟! وصلى الله تعالى على حُير البرية ومعلم

#### (١١) ويحتفل بالأطفال في صغرهم فيوصى بالعقيقة عنهم:

عن سمرة بن جندب رضى الله عنه عن رسول الله ﷺ قال: «كل غلام رهين بعقيقته، تذبح عنه يوم سابعه ويحلق رأسه ويسمّى».

[أخرجه النسائي (٤١٤٩)، وابن ماجة (٣١٥٦)، وصححه الألباني (٢٥٨٠)، والترمذي (١٤٤٢) وقال: هذا حديث حسن صحيح، والعمل على هذا عند أهل العلم، يستحبون أن يُذبح عن الغلام يوم السابع فإن لم يتهيأ يوم السابع فيوم الرابع عشر، فإن لم يتهيأ عُق عنه يوم حاد وعشرين، وقالوا: لا يجزئ في العقيقة من الشاء إلا ما يجزئ في الاضحية] أ . هـ. وعن أم كُرْز رضى اللَّهُ عنها أنها سألت رسول

الله عن العقيقة فقال: «عن الغلام شاتان (مكافئاتان) وعن الأنثى واحدة، ولا يضرك ذكرانًا أو إناثًا».

[أخرجه الترمذي (١٤٣٥)،

وقال: هذا حديث حسن صحيح، وصححه الألباني].

فوائد العقيقة: ذكر العلماء منهم ابن القيم رحمه الله في كتابه «تحفة المودود». أن العقيقة قربان من الله تعالى، وفيها الكرم والتغلب على الشبح، وفيها إطعام الطعام وهو من القربات، وهي تفك ارتهان المولود عن عدم الشيفاعة لوالديه أو شفاعة والديه له، ومنها أنها ترسيخ للسنن الشرعية ومحاربة خرافات الجاهلية، وفيها إشاعة

وقال ابن القيم أيضًا رحمه الله تعالى: فالذبيحة عن الولد فيها معنى القربان والشكران والفداء والصدقة وإطعام الطعام عند صوادث السرور العظام شكرًا لله وإظهارًا لنعمته التي هي غاية المقصود من النكاح، فإذا شرع الإطعام للنكاح الذي هو وسيلة إلى حصول هذه النعمة، فائن يُشْرُع عند الغاية المطلوبة أولني وأحرى... فلا أحسن ولا أحلى في القلوب من مثل هذه الشريعة في المولود، وعلى نحو هذا جرت سننة الولائم في المناكح وغيرها، فإنها إظهار للفرح والسرور بإقامة شرائع الإسلام، وخروج نسمة مسلمة يكاثر بها رسول اللَّه ﷺ الأمم يوم القيامة، تعبد الله ويراغم عدوه (٣).

هوامش

(۱) أي طحنهن .

وإلى لقاء أخر إن شاء الله.

(٢) فغر فاه ، أي : فتح فم الطفل ، فأوجره أي أطعمه في وسط حلقه.

(٣) راجع تحفة المودود في أحكام المولود ا ص ۲۹.

# كتبه: صلاح عبد العبود

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده...وبعد:

فإن عباد الله الذين أكرمهم ربهم بالإيمان وجملهم بالتقوى يعتصمون دومًا به سبحانه وتعالى، ويلتجئون إليه ليعصمهم من زلات الدنيا، وينجيهم من شرورها، ويلهمهم الرشد في أقوالهم وأفعالهم، ولتكون لهم في الآخـرة حسن العاقبة وجزيل المثوبة، يوم يعرضون على الله لا تخفى منهم خافية.

وها نحن قد ودعنا عامًا هجريًا واستقبلنا عامًا جديدًا، وهكذا أيام العمر لحظات تأتى ولحظات تمر، وما فات من أعمارنا نشعر وكأنه لحظة، وكذلك ما بقى من أعمارنا أبضًا لحظة وستمر وتنقضي، قال تعالى: ﴿ قَالَ كُمْ لَمِثْتُمْ فَي الأَرْضُ عَدَدَ سِنِينَ. قَالُوا لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْ بِعْضَ يَوْمُ فَاسْأَلُّ الْعَادِينَ. قَالَ إِن لَّبِثْتُمْ إِلاَ قَلِيلاً لُوْ أَنْكُمْ كُنتُمْ تَعْلَمُ وِنَ ﴾ [المؤمنون: ١١٢- ١١٤].

فأبام أعمارنا قليلة، والموت مطبق علينا من جميع الجهات، إما بقيام الساعة، التي جاءت أشراطها، وإما بدمار أو زلازل أو براكين، وإما بحروب بشرية تحصد معها الآلاف المؤلفة من الأرواح، وإن لم يكن هذا أو ذاك، فإن الموت محهز علينا بانتهاء أعمارنا المعلومة وقرب أحالنا المحتومة، فلا يد لنا من وقفة مع أنفسنا.

فإن الله تعالى أكرم الإنسان بالعقل ليميز به بين ما ينفعه وما يضره، ولولا العقل ما كان هناك موضع لتكليف بني البشر، وبالتالي لا يسأل عما يرتكب من أفعال، ولقد أرسل الله الرسل الكرام ليحضوا الناس على السير في طريق الله الذي لا عوج فيه، وكانت رسالة نبينا محمد ﷺ خاتمة هذه الرسالات تحذر الناس من أن يسيروا في طريق الضلال والغواية، قال تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلاَ تَتَبِعُواْ السُّبُلُ فَتَفَرِّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ [الأنعام: ١٥٣]، وذلك حرصًا من هذه الرسالة الخالدة على بني البشر من أن يزلوا فيهلكوا.

وجعل الله تعالى السير في هذا الصراط المستقيم سبيل المؤمنين الذين عرفوا ربهم فأطاعوه، فكان ثوابهم الحنة من عند الله رب العالمين، وأما الذين حادوا عن هذه الحادة فإن مصدرهم إلى النار: ﴿ وَمَن يُشْاقِق الرُّسُولَ مِن بَعْدِ مَا تَنَيُّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينْ نُولَهُ مَا تَولِّى وَنُصِيلِهِ حَهَنَّمَ وسُناعتُ مُصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥]، ولأهمية سبيل المؤمنين الذي يوصل إلى الله تعالى أوجب الله على عباده المؤمنين أن بقرأوا الفاتحة في صلاتهم ويطلبوا منه تعالى أن يدلهم على هذا الطريق: ﴿ أَهْدِنَا الصِّرَاطُ الْسُتَّقِيمَ ﴾، وقد نسب الله تعالى هذا الطريق إليه بعد ما أنزل القرآن على عبده محمد النَّهُ ليخرج الناس من الظلمات إلى النور: ﴿ الَّرِ كِتَابُ أَنزَلْنَاهُ

إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صراط العريز الدميد ﴾ [ابراهيم: ١].

وقد حَذُر الله تعالى في أيات كثيرة من اتخاذ الكافرين أولياء من دون المؤمنين، ومن الارتداد عن دين الله سبحانه وتعالى، فقال تعالى: ﴿ مَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ مَن مَرْتَدُّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْم يُحِبُّ هُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذَلُهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزُةً عَلَى الْكَافِرِينُ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلاَ يُخَافُونَ لَوْمَةَ لَائِمِ ﴾ [المائدة: ٥٤]، وقوله: ﴿ يَا أَيُّهُا الَّذِينَ اَمَنُواْ إِن تُطِيعُواْ فَرُيقًا مِّنَ النَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابِ يَرُدُّوكُم بَعْدَ إيمَانِكُمْ كَافِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٠٠].

وقد أخبرنا الله تعالى بأن المؤمنين أعزة، وإن هذه العزة قد نالوها باتباعهم لله ولرسوله: ﴿ وَلِلَّهِ الْعِزْةَ وَلِرَسُولِهِ وَللْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَّ الْمُنَافِقِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [المنافقين: ٨].

والمؤمنون يعتصمون بالله ويؤمنون به، وأنه لا ملحا البهم سواه، يعتصمون به ويتمسكون يدينه، ويرون وجوب طاعته فيما بأمرهم به وينهاهم عنه، ويكون الله ورسوله عندهم أحب إليهم مما سواهما، ينفذون حكم الله في كافة أعمالهم وتصرفاتهم، ويحكمون الله ورسوله في حميع ما يرون من شئون، فيكون هواهم تبعًا لما جاء به الله تعالى واستنه لهم رسوله الكريم ﷺ.

والذين يعتصمون بالله لينالوا الفوز بالطريق المستقيم، هؤلاء القوم إذا مكنهم الله في الأرض وجعل لهم ولاية أمر الأمة، حكموا بين الناس مما أنزل الله، ورفعوا راية الإسلام، وأعزوا الدين وأهله، وأذلوا الكفر ومن شايعه، واضعين نصب أعينهم قول الله تعالى: ﴿ وَأَن احْكُم نَنْنَهُم بِمَا أَنْزُلَ اللَّهُ وَلاَ تَتُّبِعْ أَهْ وَاءَهُمْ وَاحْذَرْهُمُ أَن يَفْتِنُوكَ عَن بَعْض مَا أَنزَلَ اللَّهُ إِلَيْكَ ﴾ [المائدة: ٤٩]، وقوله أيضُا: ﴿ الَّذِينَ إِن مُكَّنَّاهُمْ في الْأَرْضُ أَقَامُوا الصَّلَاةُ وَآتُوا الرُّكَاةَ وَأَمَرُوا بِالْمُعْرُوفِ وَنِّهَوْآ عَنِ الْمُنْكُرِ وَلِلَّهِ عَاقِيَةُ الْأُمُورِ ﴾ [الحج: ٤١].

والذِّين يعتصمون بالله إذا حلت بهم الأزمات وجاءتهم النذر من عند رب العزة سيحانه وتعالى، انتبهوا من غفلتهم، وأخذوا العبرة منها، وحسبوا للأمر حسابه، واتهموا أنفسهم بالتقصير، فأنابوا إليه تعالى، وكفروا عن سيئاتهم، وأيقنوا أن الطريق الذي يسيرون عليه خاطئ فلا بد من تغيير الاتحاه إلى الطريق الصحيح.

لذا تراهم في خوف ووجل من الله تعالى، من أن تزل القدم فينزل غضب الله بعقوبة أشد لا تبقى ولا تذر، ولا يفيد تعدها الحسرة والندم

لذا وجب علينا أن نعود إلى ديننا، فقد أوجب الله علينا التمسك بكتاب ربنا، والسير على هدى نبينا ﷺ، ففيهما النحاة والفلاح.

والله من وراء القصد.

## يجب عليكم إعادة هذه الصلاة ١١

يُسْأَلُ سَائل؛ في صَلاة الظُهُر سها الإمام وسجد سجدة واحدة في الركعة الأخيرة ولم يُذكره أحد المأمومين، وبعد صلاة السنة البعدية وانصراف الماين، أجمع أكثر من ثلاثة من الإخوة أنهم سجدوا سجدة واحدة في الركعة الأخيرة، وثار جدال وزعموا أن الصلاة بإطلة ويجب إعادتها؟ فما حكم الشرع في ذلك؟

الجواب: يجب عليكم إعادة الصلاة؛ لأن الإمام ترك ركنًا، ولا تصح بدون هذا الركن ولو تذكر الإمام أو ذكره المامومون فإنه يأتي بالركن الذي تركه إذا تذكر بعد الترك مباشرة، فإذا كان هذا بعد فوات الركعة أتى بركعة كاملة وسجد بعد ذلك للسهو، فإذا تذكر الإمام أو المأموم بعد الصلاة مباشرة أتى بركعة كاملة وسجد للسهو، وإذا تذكر بعد فترة وجب عليه إعادة الصلاة.

أما من لم يعرف هذا النقص وصلى وانصرف فـلا شيء عليه، و﴿ لاَ يُكَلُّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسُعْهَا ﴾. والله أعلم.

## لايحل للمرأة أن تتزوج عم أمها 12

وتسأل سائلة؛ هل يحل للمرأة أن تتروج من عم أمها؟

الجواب: لا يحل للمرأة أن تتزوج عم أمها من النسب أو من الرضاع؛ لأنه عم لها، ولا يجوز للمرأة أن تتزوج بعمها وإن علا، ولا يجوز للرجل أن يتزوج ببنت أخيه ولا يجوز للرجل أن يتزوج ببنت أخيه ولا بابنتها؛ لأنها من بنات الأخ وإن نزل. قال تعالى: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمُهَاتُكُمْ ﴾، وهذا التحريم شامل للأم وللجدة وإن علت، ﴿ وَبَنَاتُكُمْ ﴾، وهذا شامل للبنت وبنت الابن وبنت البن وبنت البنت وإن نزلن، ﴿ وَأَخَوَاتُكُمْ ﴾ سواء كانت الأخت شقيقة أو من الأب أو من الأم ﴿ وَعَمَاتُكُمْ ﴾ وهذا شامل أخت الجد، ﴿ وَحَالاً تُكُمْ ﴾ وهذا شامل أخت الأم وأخت الجد، ﴿ وَحَالاً تُكُمْ ﴾ وهذا شامل أخت الأم وأخت الجدة وبنت ابن الأخ وبنت ابن الأخ وبنت ابن الأخ وبنت الأخت، وبنت بنت الأخت، وهذا بإجساع وبنت الأخت، والله أعلم.





يجيب عليها لجنة الفتوى بالركز العام

محمدصفوت نورالدین د.جمسال الراکسبی

شارك في الإجابة ، د.عبد العظيم بدوي



الهجيف العدد الثاني السنة الواحدة والثلاثون

## الزكاة في مال القاصر واحبية 11

ويسأل سائل: هل يجوز إخراج زكاة مال من مبلغ موضوع في البنك باسم أطفال قصر تابع للمجلس الحسبي؟ وهل يجوز شراء فرش للمسجد أو بعض الكتب بهذا المال؟

الجواب: الزكاة في مال الصغير- القاصر-واجبة على الراجح من أقوال أهل العلم إذا بلغ المال نصابًا، وحال عليه الحول؛ لحديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده، أن النبي ﷺ قال: «ألا من ولي يتيمًا له مال فليتجر فيه، ولا يتركه حتى تأكله الصدقة». والحديث ضعيف، وله شاهد مرسل، كما ذكر الحافظ ابن ححر.

وعن عائشة أنها كانت تخرج زكاة أيتام كانوا في حجرها. أخرجه مالك في «الموطأ».

أما استخدام أموال الزكاة في بناء المساجد أو فرشها وتجهيزها وشراء الكتب فهذا فيه خلاف أيضنًا، ويعده البعض ضمن سهم ﴿ وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾، وليس هذا بصحيح. والله أعلم.

### مشاركتك في تأسيس أو اصلاح محل بييع الخمور من التعاون على الأثم والعياوان !!

ويسأل سائل: عندي محل لبيع الزجاج، وقد طلب منى إصلاح باب محل يبيع الخمور فهل يجوز ذلك؟ وهل يجوز أن أعمل بروازًا لصورة الشخص الذي يزعمون أنه المسيح عليه السلام؟

الحواب: قال تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْسِنِّ وَالتَّقْوَى وَلاَ تَعَاوِنُواْ عَلَى الإِثْم وَالْعُدُوان ﴾ [المائدة: ٢]. وقال رسول الله عليه: «من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلساته، فإنّ لم يستطع فيقليه وذلك أضعف الإيمان».

ومشاركتك في تأسيس أو إصلاح محل يبيع الخمور من التعاون على الإثم والعدوان، ومن إقرار المنكر، وقد أمرنا النبي الله بتغييره.

وكذلك عمل برواز لصورة من يزعمون أنه المسيح عليه السلام منكر لا يحوز المشاركة فيه، بل وتعليق صور ذوات الأرواح منكر كذلك لا يجوز المشاركة فيه. والله أعلم.

## لا يجوزلك الاقتراض من هذا المال ١١

ويسأل يحيى محمد:

هل يجوز أن اقترض مبلغًا من شخص لكي أبدأ به مشروعًا وأنا أعلم أن أمواله مختلط فيها الحلال بالحرام. وجزاكم الله خيراً.

الجواب: يجوز الاقتراض ممن هذا حاله إذا كان القرض حسنًا ولا فائدة عليه، وإذا لم يكن عين المال حرامًا، كان يكون مسروقا أو مغتصبًا؛ لأن مثل هذا يجب رده لأصحابه، والله أعلم.

## لاضيرعلى الأبناءإن أكلوا من هذا المال ١٦

ويسأل سائل:

أبي يعمل موظفًا وبعض الناس يعطونه مالاً، وسألته هل تضرق بين من يعطيك ومن لا يعطيك، فقال لي: لا، وسؤالي: هل هذا المال حرام، مع العلم أنه توقف فترة وجيزة عن أخذ هذا المال، ولكنه عاد مرة أخرى يأخذه، وإذا كان هذا المال حرامًا، فماذا نفعل نحن؟ أفيدونا أفادكم الله خيراً.

الجواب: إذا كان الموظف يأخذ هذه الأموال على سبيل الرشوة واستغلال النفوذ فهذا حرام ويصبح مال الأب في هذه الحالة مختلطًا ولا ضير على الأبناء إن أكلوا من هذا المال المختلط، فكما يقول بعض أهل العلم: لك هناءته وعليه وزره. والله أعلم. أ هـ

## الرشوة حرام، الآخذ والمعطي سواء!!

ويسأل: محمد عبد السميع:

نحن بصدد دراسة مشروع إنشاء معمل ألبان في مدينة حلوان، ولكن الموافقة على هذا المشروع تحتاج التعامل مع المصالح الحكومية، وحتى يتسنى لنا استخراج هذه الأوراق لا بد من دفع مبالغ نقدية تحت المسميات المعروفة ، تفتيح مخ ، تتحول إلى شهرية في حالة الفتح، وذلك لدرء المفسدة المتمثلة في محاضر المخالفات، فما حكم الشرع في دفع هذه المبالغ وخاصة الشهريات، وهل هذا يعد من الرشوة؟

الجواب: الرشوة حرام، الأخذ والمعطي سواء، لكن إذا اضطر الإنسان لدفع ضرر أو أذى، ولم يحصل على حق للغبر، فلا إثم عليه.

## مسواريث

ويسأل سائل: توفيت امرأة وتركت بنتا وأولاد أخ ذكوراً وإناثاً وأولاد أخت ذكوراً وإناثاً.

الجواب: للبنت النصف فرضًا، ولأولاد الأخ الذكور الباقي تعصيبًا، ولا شيء لبنات الأخ، وأولاد الأخت ذكورًا وإناثًا لانهم من ذوي الأرصام، وذوو الأرصام لا يرثون في وجود صاحب فرض أو عاصب. والله أعلم.

ويسأل سائل: توفي شخص وترك زوجة وبنتين وأخا شقيقا وأختين شقيقتين، فما نصيب كل منهم في الميراث؟

الجواب: للزوجة الثمن فرضًا؛ لوجود الفرع الوارث، وللبنتين الثلثان فرضًا، والباقي يقسم بين الأخ الشقيق والأختين الشقيقتين، للذكر مثل حظ الأنثيين. والله أعلم.

### خالط الصالحين وجالسهم

أنا شاب متخرج في الجامعة هذا العام، أواظب على الصلوات في المسجد، وأحاول الالتزام بشرع الله تعالى، ولكن تراودني أفكار وهواجس جنسية، فأريد أن أعرف كيفية العلاج من ذلك من خلال الكتاب والسنة؟

الجواب: لا مؤاخذة عليك بسبب هذه الأفكار والهواجس التي تهجم عليك هجومًا، وجاهد نفسك في دفعها وردّها، وإياك والاسترسال معها، ﴿وَإِمَّا يَنزُعَنَّكَ مِنَ السَّيْطَانِ نَزَّعُ قَاسْتُعِدٌ بِاللَّهِ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ﴾، وانصحك بالا تخلو بنفسك طويلاً، وخالط الصالحين وجالسهم، وأحضر مجالس العلم، وابتعد عن كل المثيرات من النظرة المحرّمة ومشاهدة الصور والافلام والنظر في المجلات الخليعة. والله يحفظك وشباب المسلمين.

## هذه الورقة لا يجوز توزيعها 11

أما السائل: محمود عوض الشهاوي- كفر الشيخ- فقد أرسل عدة أسئلة:

 ١- أرسل بورقة طويلة عريضة تسمى بـ «السبعة عهود السليمانية»، ويقول: إن بعض الناس يزعم أنها يتم تطبيقها وعملها كحجاب ويُعلق في جسد الإنسان، فما حكم الشرع في هذه الورقة؟

الجواب: هذه الورقة لا يجوز توزيعها، فضلاً عن اتخاذها حجابًا (تميمة)، فإن ما فيها باطل لا يجوز نشره، وإذا حملت على أنها حجاب يقي من الشر ويجلب النفع كان حملها شركًا بالله عز وجل. وبهذه المناسبة نهيب بالمسلمين أن يتقوا الله فيما يقولون ويكتبون وينشرون على الناس، كما نهيب بكل مسلم إذا وصلته ورقة من هذه الأوراق أن لا يقدم على نشرها أو العمل بها حتى يسأل أهل العلم عنها.

## على المسلمين أن يتحروا بصدقاتهم المحتاجين

ويسال: محمود صاوي القللي- أطفيح- جيزة:

ما حكم التسول بالمسجد، كان يدخل أحد الناس المسجد وبعد انتهاء الصلاة يقول بانه مريض ويحتاج إلى نقود لعلاجه، ونحن لا نعلم عن مرضه شيئًا، فما موقف المصلين منه؟

الجواب: مثل هؤلاء- ولا سيما الأقوياء منهم والأصحاء- لا يجوز أن نساعدهم على اتخاذ النسول وسيلة لكسب المال، ونحن لا نعرف الصادق من الكانب منهم، فإذا رددتهم بميسور من القول كان خيرًا، وإن أعطيتهم شيئًا يسيرًا تردّهم به فلا حرج عليك، وعلى المسلمين أن يتحرّوا بصدقاتهم المحتاجين، ولا سيما الذين لا يسالون الناس إلحافًا. والله أعلم.

## حكم قراءة عدة «يس»

٢- ما حكم قراءة عدة «يس»؟

الجواب: قراءة عدّة «يس» لا تجوز، لأن في هذه (العدَّة) من الألفاظ والأدعية ما هو استغاثة بالجنّ واستعانة بهم، كقولهم:

يا جيرة الحيّ أغيثوا فتى

منكم بكم يرجو بلوغ الأملا

وهذا شرك صريح، والعياذ بالله. وحسب من سُرّق منه شيء أن يقول: حسبي الله ونعم الوكيل.

٣- إذا كان الإنسان يصلي وسمع ذكر اسم الرسول ﷺ من أي مؤثر خارجي كراديو أو غير ذلك، فهل عليه أن يقول: عليه الصلاة والسلام وهو في صلاته، وهل قولته هذه تخرجه من الصلاة؟

الجواب : إذا سمعت ذكر الرسول ﷺ وأنت في صلاة ممن هو خارج الصلاة فامض في صلاتك ولا تنشغل بغيرها، فإن في الصلاة شغلاً، وفيها الصلاة على الرسول ﷺ.

٤- إذا عطس الإنسان وهو في صلاته فهل يقول: الحمد لله؟

الجواب: نعم يجوز، وقد سمع رسول الله ﷺ من عطس في الصلاة، فحمد الله، وأقرّه على ذلك.

إذا سبهى الإمام في صلاة العشاء وصلاها ثلاث ركعات ولم ينبهه أحد إلا بعد الصلاة والكلام الكثير، فماذا
 عليه أن يفعل؟

الجواب: عليه أن يأتي بالركعة التي تركها، ثم يسجد للسهو.

## الصلاة في المساجد ذات الأضرحة والمقامات لا تجوز

ويسأل: ع. ج- كلية التجارة- كفر الشيخ:

والدي يصلي بمسجد فيه قبر لأنه بجوار البيت، وأنا ابن له لا أصلي معه وأصلي بمسجد أخر في البلدة وهو يغضب عندما لا أصلي معه، ويقول لي: نحن لا نصلي لصاحب القبر، ولكن نصلي لله، لأن الله هو الرازق والنافع والضعو، وهذا ميت لا ينفع ولا يضر، والأعمال بالنيات، ويأمرني بالصلاة معه وأنا لا أطبعه في هذا الأمر فقط فما حكم الشرع في ذلك؟

الجواب: الصلاة في المساجد ذات الأضرحة والمقامات لا تجوز؛ لقول النبي ﷺ «الأرض كلها مسجد، إلا المقبرة والحمام، [صحيح ابن ماجه (٦٠٦)]، ولقد مات رسول الله ﷺ وهو يحذّر من اتخاذ القبور مساجد: عن عائشة وابن عباس قالا: لما نُزل برسول الله ﷺ طفق يطرح خميصة له على وجهه، فإذا اغتم كشفها عن وجهه، فقال وهو كذلك: «لعنة الله على اليهود والنصارى، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» يُحذّر مثل ما صنعوا. [مسلم (٣١٥)]، فأنت أيها الشاب مشكور على حرصك على أبيك، وليس في امتناعك من الصلاة معه في المسجد ذي القبر عقوق له، وعلى والدك أن يستجيب لك، فإنما تدعوه إلى الهدى. والله أعلم.

## هذه الجمعيات لأحرج فيها

ويسأل: عبد العظيم السنطى- محافظة الغربية:

ما الحكم الشرعي في عمل الجمعيات التي يقوم بها بعض الناس وهي أن يقوموا بجمع بعض المال شهريًا ويأخذها واحد منهم بالتناوب؟

الجوآب: هذه الجمعيات لا حرج فيها، وربما لو حَسُنَت النيات فيها يُثاب القائمون عليها، لدخولها في عموم قوله تعالى: ﴿ وَتَعَاوِنُواْ عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْوَى ﴾، وقد تغني هذه الجمعيات عن القرض الرّبوي حين يجد الإنسان ما يحتاجه عن طريقها. والله أعلم.



## الشؤم في ثلاث: الدار، والمرأة، والفرس ٤١

سُئل؛ شخص سكن في دار فأصابته الأمراض وكثير من الصائب مما جعله يتشاءم هو وأهله من هذه الدار، فهل يجوز له تركها لهذا السبب؟

الجواب: ربما يكون بعض المنازل، أو بعض المركوبات، أو بعض الزوجات مشئومًا يجعل الله بحكمته مع مصاحبته؛ إما ضررًا، أو فوات منفعة، أو نحو ذلك، وعلى هذا فلا بأس ببيع هذا البيت والانتقال إلى بيت غيره، ولعل الله أن يجعل الخير فيما ينتقل إليه، وقد ورد عن النبي الله أن يجعل الخير فيما ينتقل إليه، وقد ورد عن النبي الله أن يجعل الخير (٢٨٥٨)].

فبعض المركوبات يكون فيها شؤم، وبعض الزوجات يكون فيهن شؤم، وبعض البيوت يكون فيها شؤم، فإذا رأى الإنسان ذلك فليعلم أنه بتقدير الله عز وجل، وأن الله سبحانه وتعالى بحكمته قدر ذلك؛ لينتقل الإنسان إلى محل آخر. والله أعلم.

## يجب على كل مؤمن أن يتبرأ من كل مشرك وكافر 11

سئل: ما هو الولاء والبراء؟

الجواب: البراء والولاء لله سبحانه؛ أن يتبرأ الإنسان من كل ما تبرأ الله منه، كما قال سبحانه وتعالى: ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوهُ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرُءاءُ مِنِكُمْ وَمِمًا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَنَيْنَكُمُ الْعُدَاوَةُ وَالْبَعْضَاءُ أَبَدًا ﴾ [المتحنة: ٤]. وهذا مع القوم المشركين، كما قال سبحانه: ﴿وَأَذَانُ مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ إِلَى النَّاسِ يَوْمُ الْحَجِّ الأَكْبَرِ أَنَّ اللهُ بَرِيءُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ ﴾ [التوبة: ٣]. فيجب على كل مؤمن أن يتبرأ من كل مشرك وكافر. فهذا في الأشخاص.

وكذلك يجب على المسلم أن يتبرأ من كل عمل لا يرضي الله ورسوله وإن لم يكن كفرًا، كالفسوق والعصيان، كما قال سبحانه: ﴿وَلَكِنُ اللَّهُ حَبِّبَ إِلَيْكُمُ الإيمَانَ وَرَيْنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ أُولَٰئِكِ هُمُ الرّاشِدُونَ ﴾ [الحجرات: ٧].

وإذا كان مؤمن عنده إيمان وعنده معصية، فنواليه على إيمانه، ونكرهه على معاصيه، وهذا يجري في حياتنا، فقد تأخذ الدواء كريه الطعم وأنت كاره لطعمه، وأنت مع ذلك راغب فيه لأن فيه شفاء من المرض.

وبعض الناس يكره المؤمن العاصي أكثر مما يكره الكافر، وهذا من العجب وهو قلب للحقائق، فالكافر عدو لله ولرسوله وللمؤمنين ويجب علينا أن نكرهه من كل قلوبنا: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّينَ آمَنُوا لاَ تَتَخِذُوا عَدُوكَي وَعَدُوكُمْ أَوْلِيَاءَ تُلْقُونَ الرسُولَ وَإِيَّاكُمْ أَن تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ رَبَّكُمْ إِن كُنتُمْ خَرَجْتُمْ جَهَادًا في سَيلِي وَابْتِغَاءَ مَرْضَاتِي تُسُرُونَ إِلِيْهِم بِالْمَوَدَّةِ وَأَنَا أَعْلَمُ بِمَا أَخْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَنتُمْ وَمَن يَفَعْلُهُ مِنكُمْ فَقَدْ ضَلُ سَوَاءَ السَّبِيلِ ﴾ سَبيلِي وَابْتِغَاءَ مَرْضَاتِي تُسُرُونَ إِلَيْهِم بِالْمَودَةُ وَأَنا أَعْلَمُ بِمَا أَخْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَنتُمْ وَمَن يَقْعَلُهُ مِنكُمْ فَقَدْ ضَلُ سَوَاءَ السَّبِيلِ ﴾ [المُمتحنة: ١]، ﴿ عِيَا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتُخِذُواْ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى أَوْلِيَاءَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ وَمَن يَتَولُهُم مَنكُمْ فَإِنَّهُ مَنْهُمْ إِنْ اللَّهُ لاَ نَهْدى الْقُومُ الظَّالِمِينَ ﴾ [المائدة: ١٥].

وَهُوَّلَاءَ الكَفَارِ لَن يَرضُوا منك إلا اتباع ملتهم وبيع دينك: ﴿ وَلَن تَرْضَى عَنكَ الْيَهُودُ وَلاَ النَّصَارَى حَتَّى تَتَّبِعَ مِلْتَهُمْ ﴾ [البقرة: ١٠٩]، ﴿ وَدُ كَثِيرُ مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُمْ مِّن بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا ﴾ [البقرة: ١٠٩]، وهذا في كل أنواع الكفر: الجحود، والإنكار، والتكذيب، والشرك، والإلحاد.

أما الأعمال فنتبرأ من كل عمل محرم، ولا يجوز لنا أن نالف الأعمال المحرّمة ولا أن ناخذ بها، والمؤمن العاصي نتبرأ من عمله بالمعصية، ولكننا نواليه ونحبه على ما معه من الإيمان.

## سماحة الشبخ وابن عثيمين رحمه الله

## حكم استقدام غير المسلمين إلى الجزيرة العربية 22

سئل: ما حكم استقدام غير المسلمين إلى الجزيرة العربية؟

الجواب: استقدام غير المسلمين إلى الجزيرة العربية أخشى أن يكون من المشاقة لرسول الله على، حيث صح عنه كما في صحيح البخاري أنه قال في مرض موته: «أخرجوا المشركين من جزيرة العرب». [أخرجه البخاري (٣٠٥٣)].

وفي صحيح مسلم أنه قال: «لأخرجن اليهود والنصاري من جزيرة العرب حتى لا أدع إلا مسلمًا». [أخرجه مسلم (١٧٦٧)]. لكن استقدامهم للحاجة إليهم، بحيث لا نجد مسلمًا يقوم بتلك الحاجة جائز، بشرط أن لا يمنحوا إقامة مطلقة.

وحيث قلنا: جائز، فإنه إن ترتب على استقدامهم مفاسد بينية في العقيدة أو الأخلاق صار حرامًا؛ لأن الحائز إذا ترتب عليه مفسدة صار محرِّمًا تحريم الوسائل، كما هو معلوم. ومن المفاسد المترتبة على ذلك ما بخشي من محبتهم والرضا بما هم عليه من الكفر، وذهاب الغيرة الدينية بمخالطتهم. وفي المسلمين- ولله الحمد- خير وكفاية، والله نسأل الهداية

#### تصحيح الألفاظ غير مهم مع سلامة القلب!!

سئل: يقول بعض الناس: إن تصحيح الألفاظ غير مهم مع سلامة القلب، فما توجيه فضيلتكم؟

الجواب: إن أراد بتصحيح الألفاظ إجراءها على اللغة العربية، فهذا صحيح فإنه لا يهم- من جهة سلامة العقيدة- أن تكون الألفاظ غير جارية على اللغة العربية ما دام المعنى مفهومًا وسليمًا.

أما إذا أراد بتصحيح الألفاظ ترك الألفاظ التي تدل على الكفر والشرك فكلامه غير صحيح، بل تصحيحها مهم، ولا يمكن أن نقول للإنسان أطلق لسانك في قول كل شيء ما دامت النيـة صحيحـة، بل نقـول الكلمـات مقيدة بما جـاءت به الشريعة الإسلامية.

### موضعها ليس بصحبح

سئل: كثيرًا ما نرى على الجدران كتابة لفظ الجلالة «الله» وبجانبها لفظة محمد #، أو نجد ذلك على الرقاع، أو على الكتب، أو على بعض المساحف، فهل موضعها هذا

الجواب: موضعها ليس بصحيح؛ لأن هذا يجعل النبي الله مساويًا له، ولو أن أحدًا رأى هذه الكتابة وهو لا يدرى من المسمى يهما لأيقن يقينًا أنهما متساويان متماثلان، فيجب إزالة اسم رسول الله ﷺ، ويبقى النظر في كتابة: «اللَّه» وحدها، فإنها كلمة يقولها الصوفية، ويجعلونها بدلاً عن الذكر، يقولون: «الله الله الله»، وعليهذا فتلغى أيضًا، فلا يكتب «الله»، ولا «محمد» على الجدران، ولا في الرَّقاع ولا في

## وو استالدراك وو

وقع خطأ- غير المقصود- في العدد السابق (ص٠٠) آخر فتوي، حيث جاء: وقال عليه الصلاة والسلام: «إن الله تجاوز عن أمتى الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه. أخرجه البخاري. والصواب: (أخرجه ابن ماجه وغيره، وهو ضعيف).

## حكم عبارة «أدام الله أيامك»

سئل: ما حكم عبارة «أدام الله أيامك»؟ الجـواب: قـول: «أدام الله أيامك» من الاعــــداء في الدعاء؛ لأن دوام الأيام محال مناف لقوله تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَان. وَيَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلاَلِ وَالإِكْرَامِ ﴾ [الرحمن: ٢٦، ٢٧]. وقوله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِيَشَرَ مِّن قَبْلِكَ الْخُلْدَ

أَفَإِن مِّتَّ فَهُمُ الْخَالِدُونَ ﴾ [الأنبياء: ٣٤].

## وجه الله أعظم من أن يسال بهالانسان

سئل بعض الناس يسأل بوجه الله في قول اسالك بوجهاللهكذاوكذا فماالحكمفيهذاالقول؟

الجواب: وجه الله أعظم من أن يسال به الإنسان شيئًا من الدنيا ويجعل سؤاله بوجه الله عز وجل، كالوسيلة التي يتوسل بها إلى حصول مقصوده من هذا الرجل الذي توسل إليه بذلك، فلا يُقْدِمَنُ أحد على مثل هذا السؤال، أي لا يقل: وجه الله عليك، أو: أسالك بوجه الله، أو ما أشبه ذلك. على حسد والساع حدا علاه الله

## قبلة الشيطان في بيوت السلمين

إعداد: خالد عبد المحسن

١١- التلفاز ربما تنزل على صاحبه لعنة الله للمتكر الذي فيه، والمنكر كله ملعون، خاصة ترجل النساء إذا تخنث الرجال، كما قال النبي ﷺ: «لعن الله المتشبهين من الرجال بالنساء، والمتشبهات من النساء بالرجال». [صحيح. رواه أبو داود، والترمذي، وغيرهم].

١٢- التلفاز يصور لمشاهديه الزناة والفجرة بانهم النجوم والأبطال والمشاهير، وعلى العكس يكرهك في طريق النبي على الصاحبة والصاحب مؤثرًا في المشاهدين كالسحر في النفوس، وهو عمل الشياطين.

١٣- التلفزيون يُنسي نكر الرحمن؛ يبطل حقوقًا ويحق
 كثيرًا من الأباطيل.

١٤ الجالس أمام منكرات التلفاز كالجالس أمام جيفة
 حمار، كما قال النبي ﷺ: «ما من قوم يجلسون مجلسًا لا يذكرون الله تعالى فيه إلا وقد قاموا عن جيفة». أو كما قال.

١٥- التلفاز فيه من صور أهل العهر والفجور ما لا حصر له، خاصة أكثر أهل الفن والتمثيل، ومعروف ما في ذلك من المفاسد التي تجر إلى الوقوع في الفواحش.

١٦- التلفاز ليس محرمًا لذاته، ولكن لغيره، لما فيه من
 الموسيقي والغناء المحرم، وهما حرام، كما قال النبي ﷺ:...

التلفاز دعوة أهل الضلال الآن، كما قال النبي ﷺ:
 ومن دعا إلى ضلالة فعليه وزرها ووزر من عمل بها إلى يوم القيامة لا ينقص ذلك من أوزارهم شيء». [رواه مسلم بنحوه].

١٨- لا توبة بدون ترك منكرات التلفان، قال الله تعالى:
 ﴿ وَلَيْسَتِ التُّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِّي تُبْتُ الآنَ... ﴾ [التوبة: ١٨] أي: الذين يُصرون على عدم ترك المنكرات، خاصة التي في التلفاز أيضًا.

وأخيرًا، نحذر من الإصرار على المُعاصي ومشاهدة منكرات التلفار، قال تعالى: ﴿وقَدْ نَزُلُ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ آئِاتِ اللَّهِ يَكَفَّرُ بِهَا وَيُسْتَهْزَأُ بِهَا فَلاَ تَقْعُنُواْ مَعَهُمْ حَتَّى يَحُوضُواْ فِي حَدِيثُمْ غَيْرِهِ إِنَّكُمْ إِذًا مَتُلُهُمْ إِنَّ اللَّهَ جَامِعُ الْمُنَافِقِينَ وَالْكَافِرِينَ فِي جَهَنَّمَ جَمِيعًا ﴾ [النساء: ١٤٠]، وقال المُنَافِقِينَ وَالْكَافِرِينَ فِي جَهَنَّمَ جَمِيعًا ﴾ [النساء: ١٤٠]، وقال المُنَافِقِينَ والْكَافِرِينَ فِي جَهَنَّمَ الذي يرى المنكر في آهله ولا

هذا والله أعلم، والسلام عليكم ورحمة الله ويركاته.

أيها الأخوة، يقول الله الحي القيوم: ﴿يَوْمْ يَخْرُجُونَ مِنَ الأَجْدَاثِ سِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصُبُ يُوفِضُونَ ﴾ [المعارج: ٣٣] . نعما فحالنا اليوم فيه شُنبه من ذلك، فأخرجوا هذا النُصُب الشيطاني من بيوتكم أيها المسلمون لعلكم ترحمون! إنه السم النفسي، إنه الإدمان الفكري، إنه «التلفاز»!! سيسال سائل: هل التلفاز حرام؛ أقول: استمع دلالة وحكمًا نُحنُك شرعُ الرحمن:

١- التلفاز حرام؛ لأنه يؤدي إلى الحرام. قال الفقهاء: كل ما يؤدي إلى الحرام فهو حرام. وقالوا: كل ما غلب ضره نفعه وجب تركه، كما قال النبي ﷺ: لا ضرر ولا ضرار.

 ٢- التلفاز حرام لأنّه يدمر أخلاقيات الشعوب، فكم هدّم أسرًا وخرّب بيوتًا.

 ٣- التلفاز علم الولد العقوق، وعلم المراة الفجور، إلا من رحم الله أرحم الراحمين.

٤- علم التلفاز- كثيرًا من الناس- الضيانة وزوغ
 العيون، فنزع كثيرًا من الإخلاص والمودة بين الزوجين.

 في التلفاز ما يعلم الدياثة، فالذي يسمح الهله برؤية ما يعرضه التلفاز من فسق الا يغار على أهله.

٦- التلفاز هدّم الحياة الأسرية، فربّى المرأة على التمرد على معيشتها، فتطلب من زوجها ما لا يستطيع حتى لربما يرتشى أو يسرق، مما يؤدي إلى هدم الأسرة.

٧- التلفاز يساعد على نشر الزني، خاصة بين الشباب.

٨ - التلفاز أخرج في الحضارات أجيالاً من المجرمين،
 رباهم على العنف الدرامي، (القتل) والسرقة والاغتصاب
 والمخدرات، ولذلك نسبة الجريمة في ارتفاع إحصائي معلوم.

٩ - التلفاز يعلم أكثر الناس أعمال الجاهلية الأولى قبل الإسلام - أعمالاً مثل السحر والخرافات والكذب والغش
والنصب والاحتيال والاستهزاء بالآخرين والاستهزاء بالدين
بدعوى الضحك والنكت والترويح.

١٠ - التلفاز جعل كثيراً من الناس تركوا الطاعة والصلاة لربهم، وخاصة في مساجده وصلوا بالتصفيق والتصفير، صلاة الشياطين، كما قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ مَا تُخُوهُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ مَا تُخُوهُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكُفُّرُونَ ﴾ [الأنفال: ٣٥]، وهكذا عبد الشيطان في صورة التلفاز، وهكذا من لهو إلى لهو ينتقلون، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَوْا تِجَارَةً أَوْ لَهُوا انفَضُوا إلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِمًا ﴾ [الجمعة: ١١]، وهذا هو حال أكثر الناس أمام التلفاز، فيا أيها الناس: ﴿ مَا هَذِهِ التُعَاثِيلُ النَّتِي أَنتُمْ لَهَا عَاكُونَ ﴾؟

نواصل في هذا التحدير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم، حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة الخطباء والوعاظ.

السبب الذي دفعني لتحقيق هذه القصة «قصة حوار الخليفة الراشد ذي النورين عثمان بن عفان رضى الله عنه مع الصحابي الجليل عبد الله بن مسعود رضى الله عنه»؛ وهو سيب ليس بالهين؛ لأنه دليل اشتهار وانتشار، فلقد استمعت آذان الألوف إلى هذه القصة، حيث قدمتها إذاعة «القرآن الكريم» - حفظها الله- في تمام الساعة الثامنة والنصف صباح يوم الأحد ٨ شوال ۱۲۲۱هـ، ۲۲ دیسمبر ۲۰۰۱م فی برنامج «تقديم لقراءة قرآنية» من سورة الواقعة، ونحن في بحثنا عن حقيقة هذه القصة نتناولها من حيث أصول علم الحديث لنبين عدم صحة هذه القصة التي قدمت في البرنامج على أنها من فضائل سورة الواقعة، فقد يُجريها بعض الذين استمعوا لهذه القصة، فلا يتحقق الفضل المذكور فيها، فيتولد عنده الشك إما في القرآن، حيث إنه يقوم بقراءة السورة كل ليلة، أو في السنة؛ حيث الحديث الذي ورد بها.

#### مأن القصة

رُويَ عن أبي فاطمة أن عثمان بن عفان رضي الله عنه عاد ابن مسعود في مرضه، فقال: ما تشتكى؟ قال: ذنوبي. قال: فما تشتهي؟ قال: رحمة ربي. قال: ألا ندعو لك الطبيب؟ قال: الطبيب أمرضني. قال: ألا آمر لك بعطائك؟ قال: منعتنيه قبل اليوم فلا حاجة لي فيه. قال: فدعه لأهلك وعيالك قال: إنى قد علمتهم شيئًا إذا قالوه لم يفتقروا، سمعت رسول الله ﷺ

يقول: «من قرأ الواقعة كل ليلة لم يفتقر».

قلت: هذه القصة ليست صحيحة.

وهذاهو التخريج والتحقيق الذي سنحقق به- إن شاء الله- هذه الأهداف:

أ- القصة أخرجها البيهقي في «الشعب» (٢٤٩٧/٤٩١/٢) قال: أخب رنا أبو الحسين بن الفضل القطان، أنا عبد الله بن جعفر، ثنا يعقوب بن سفيان، ثنا الحجاج، ثنا السرى بن يحيى الشيباني أبو الهيثم، عن شجاع عن أبي فاطمة، أن عثمان بن عفان رضي الله عنه عاد ابن مسعود في مرضه، فذكر القصة.



ب- والحديث أخرجه ابن الجوزي في «العلل التناهية في الأحاديث الواهية» (١٥١/١١٢/١) من طريق عبدالله بن وهب قال: حدثني السري بن يحيى أن شجاعًا حدثه عن أبي ظبية عن ابن مسعود قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «من قرأ سورة الواقعة في كل ليلة لم تصبه فاقة». قال أحمد بن حنبل: هذا حديث منكر، وشجاع والسري لا أعرفهما. اهـ

قات: انظر تحقيق الذهبي في «اليرزان» (۲۲۷۰/۲۲۵/۲).

ج- والحديث أخرجه الحارث بن أبي أسامة في «مسنده» (٧٢٩/٢/ح٧٢٠- زوائد) قال: حدثنا العباس بن الفضل، ثنا السري بن يحيى، ثنا شجاع عن أبي ظبية عن ابن مسعود قال: قال رسول الله ﷺ: «من قرأ سورة الواقعة في كل ليلة، لم تصبه فاقة أبداً».

هكان ابن مسعود يأمر بناته بقراءتها كل ليلة. د- والحديث أخرجه ابن السني في «عمل اليوم والليلة» (ح١٨٠) من طريق محمد بن منيب العدني ثنا السري بن يحيى الشيباني عن أبي ظبية أن ابن مسعود رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله \* يقول: «من قرأ سورة الواقعة في كل ليلة لم تصبه فاقة أبداً». قال: وقد أمرت بناتي أن يقرأنها كل ليلة.

ه- والحديث أخرجه البيهقي في «الشعب» (٢٤٩٨/٤٩١/٢) من طريق عبد الله بن وهب، ثنا السري بن يحيى أن شجاعاً حدثه عن أبي ظبية عن ابن مسعود قال: سمعت رسول الله \* يقول: «من قرأ سورة الواقعة في كل ليلة لم تصبه فاقة ». ثم قال البيهقي: كذا قال شيختا- يعني الحاكم- عن أبي ظبية مقيداً بنقطة فوق الظاء، وذكر البخاري رحمه الله في «التاريخ» شجاعاً، وذكر أنه يروي عنه السري بن يحيى، وهو ذا ابن وهب يروي عن السري عن شجاع عن أبي ظبية، وخالف حجاج بن منهال، حيث قال: عن أبي ظبية، فاطمة. وكذلك قاله أيضاً غير ابن وهب.

و- وأخرج الحديث البيه قي أيضًا في «الشعب» (٢٤٩٩/٤٩١/٢) من طريق أبي العباس بن الضفل البصري، ثنا السري بن يحيى، ثنا شجاع عن أبي ظبية، عن ابن مسعود قال؛ قال رسول الله ﷺ، «من قرأ سورة الواقعة كل ليلة لم تصبه فاقة أبداً ، وكان ابن مسعود يأمر بناته يقرأنها كل ليلة. وكذا رواه يونس بن بكير عن

السري

ز- وأخرجه أبو عمر بن عبد البر من طريق عمرو بن الربيع بن طارق عن السري، عن أبي شجاع، عن أبي فأطمة، كذا في «اللسان» (١٧/٧). ح- وأخرجه الشعلبي من طريق أبي بكر العطاردي، وابن مردويه من طريق حجاج بن نصير، كلاهما في «التفسير» فقالا جميعًا عن السري، عن أبي شجاع، كما في «اللسان» (١٣/٧).

قلت: قمت بالتخريج مفصلاً لبيان الاضطراب في سند الحديث الذي جاء بالقصة، هذا الاضطراب الذي بينه الحافظ ابن حجر في «اللسان» (٦٣/٧)، حيث جمع الطرق التي فصلناها، ثم قال: فاجتمع من الخلال فيه ثلاثة أشياء:

أحدها: هل شيخ السري شجاع؟ أو أبو شجاع؟ والراجح أنه أبو شجاع.

ثانيها: هل شيخه أبو طيبة؟ أو أبو فاطمة؟ والراجح أبو طيبة.

ثالثها: أبو طيبة بمهملة، ثم تحتانية ساكنة ثم موحدة، أو بمعجمة ثم موحدة ساكنة، ثم تحتانية- يعني أبو ظبية ؟ رجح الدارقطني الأول أنه بالهملة، وتقديم التحتانية- يعني أبو طيبة. اهـ

واستشهد الألباني رحمه الله في «الضعيفة» (٢٨٩/٣٠٤/١) بقول الحافظ ابن حجر رحمه الله على اضطراب سند الحديث، حيث قال: ثم إن في سند الحديث اضطرابا من وجوه ثلاثة بينها الحافظ ابن حجر في «اللسان» في ترجمة أبي شجاع هذا فلي راجع. وفي «فيض القدير» للمناوي: وقال الزيلعي تبعاً لجمع من العلماء: هو معلول من وجوه:

أحدها: الانقطاع، كما بينه الدارقطني وغيره.

الثاني: نكارة متنه، كما ذكره أحمد.

الثالث: ضعف رواته، كما قاله ابن الجوزي.

الرابع: اضطرابه، وقد أجمع على ضعفه أحمد وأبو حاتم وابنه والدارقطني والبيهقي وغيرهم. اهـ.

قلت: وحديث القصة أورده الإمام الذهبي في «الميزان» (٣١٧٠/٢٦٥/٢) قال: شجاع عن أبي ظبية، عن ابن مسعود. قال أحمد بن حنبل: لا أعرفهما، حدث عنه الليث بن سعد، مجهول.

ثُم قال الذهبي: وهو صاحب حديث من قرأ الواقعة كل ليلة لم تصبيه فاقة ،. ورواه عنه السرى بن يحيى بإستاده مرفوعاً. اهـ قلت: هكذا أورده الإمام الذهبي من الأحاديث المنكرة، هذا بالنسبة لشجاع. ثم أورد الإمام الذهبي في «الميزان» (١٠٧٨٤/٥٣١/٤) ترجمة لأبي شجاع قال: أبو شجاع، نكرة لا يعرف، عن أبي ظبية، ومن أبو ظبية؟ عن ابن مسعود عن النبي قلقة أبداً «من قرأ الواقعة كل ليلة لم تصبه فاقة أبداً »، رواه الربيع بن طارق وابن وهب عن السري بن يحيى أن هذا حدثه، أخرجه ابن وهب في «جامعه»، وأبو عبيد في «فضائل القرآن».

قلت: راجع تخريجنا الذي بيناه آنفا.

ثم أورد الإمسام الذهبي في «اليسزان» (١٠٣٣/٥٤٢/٤) ترجمة لأبي ظبية قال: أبو ظبية عن ابن مسعود وغيره، وعنه أبو شجاع سعيد: مجهول. اهـ.

شاهد لحديث القصة

«من قرأ سورة الواقعة كل ليلة لم تصبه فاقة أ أبداً، ومن قرأ كل ليلة □لا أقسمُ بينُوْم القيامَـةِ\* لقي الله يوم القيامة ووجهه في صورة القمر ليلة البدن.

أخرجه الديلمي من حديث ابن عباس، كما في «تنزيه الشريعة المرفوعة عن الأخبار الشنيعة الموضوعة» (٢٠١/١) لابن عراق، وقال: «وفيه أحمد بن عمر اليمامي».

فاعدةهامة

وحتى لا يتوهم أحد من قول ابن عراق في 
«تنزيه الشريعة» عن الراوي بعد تخريج 
الحديث: «فيه قلان» أنه سكت عنه، أو أن ضعفه 
خفيف، نذكر قاعدة ابن عراق، والتي تعتبر من 
أصول «تنزيه الشريعة» التي يجب أن يرجع إليها 
الباحث في هذا الكتاب القيم (١٧/١) حيث قال؛ 
«فصل في سرد أسماء الوضاعين، والكذابين، ومن 
كان يسرق الأحاديث ويقلب الأخبار ومن اتهم 
بالكذب والوضع من رواة الأخبار ملخصا من 
بالكذب والمفنى» و«ذيله» للحافظ الذهبي 
و«لسان الميزان» للحافظ ابن حجر مع «زوائد 
موض وعات ابن الجوزي مرتبا على حروف 
المعجم»، وغرضي من ذلك أمران؛

أحدهما: إذا كان في سند حديث من أحاديث هذا الكتاب أحد من المذكورين متفق على تكذيب هذا الكتاب أحد من المذكورين متفق على تكذيب هذا في المحديث: في هذا أو من طريق فلان طلبا للاختصار وهربا من التكرار، وإن كان غير متفق على تكذيبه وتركه ذكرت من وثقه». اهـ

قلت: بتطبيق هذه القاعدة، بما أن ابن عراق قال بعد تخريج الحديث: «وفيه أحمد بن عمر اليمامي»، إذن أحمد بن عمر اليمامي متفق على تكذيبه.

قُلْت: لَذَلْكَ أُورِده ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١٣٠/٧١/١١)، أحمد بن محمد بن عمر بن يونس بن القاسم الحنفي اليمامي، قال: «سألت أبي عنه فقال: قدم علينا، وكان كذاباً».

قلت: وأورده ابن عبراق في «الأستماء» رقم (١٦٨) قال: أحمد بن عمر اليمامي هو ابن محمد بن عمر يأتي.

قلت: فتتبعته فوجدته أورد الاسم برقم (۲۰٤) قال: «أحمد بن محمد بن عمر بن يونس اليمامي، قال أبو حاتم؛ ابن صاعد كذاب،

قلت: وأقرد ذلك الذهبي في والميزان، (٥٥٩/١٤٢١/١)، وأورده الدارقطني في والضعفاء والمتروكين، برقم (٤٩) قال: وأحمد بن محمد بن عمر بن يونس بن القاسم، يمامي عن جده وعن عبد الرزاق.

قلت: من قرأ هذه الترجمة من الذين لا دراية لهم بهذه الصناعة يتوهم أن الرجل لا جرح فيه، لذلك ينبغي أن نذكر هذه القاعدة، وأن نذكر بهذا التأصيل.

قاعدة

عند البحث في كتاب (الضعفاء والمتروكين، للدارقطئي، نجد أسماء كثيرة لا يكتب معها أي صيغة من صيغ الجرح، فأصحاب هذه الأسماء متروكون تبعا للقاعدة التي جاءت في صدر الكتاب، والتي قال فيها الإمام أبو بكر البرقاني؛ طالت محاورتي مع ابن حمكان لأبي الحسن على بن عمر الدارقطني، عفا الله عني وعنهما، في المتروكين من أصحاب الحديث، فتقرر بيننا وبينه على حروف المعجم في هذه على حروف المعجم في هذه الدوقات.

قلت: فهذه قاعدة بها يتبين مرتبة من أورده الدارقطني في كتابه هذا، وبهذا يصبح أحمد بن عصر اليمامي (متروكا) عند الدارقطني والبرقاني وابن حمكان.

وأحمد بن عمر اليمامي أورده ابن حبان في «المجروحين» (١٤٣/١) قال: يروي عن عبد الرزاق وعمر بن يونس وغيرهما أشياء مقلوبة، ثم ذكر لله مقلوبات، ثم قال: هذا إلى ما يشبهه مما يأتي من المقلوبات والملزقات التي يتكرها المتبحر في هذه الصناعة.

من هذا التحليل يتبين أن شاهد حديث

القصة «موضوع»، وفيه كذاب متروك، كما بيُّنا من قواعد الجرح والتعديل، وبتطبيق قواعد الاصطلاح الخاصة بالمتابعات والشواهد والنفائس العزيزة التي أوردناها في هذه السلسلة رقم (٢) ورقم (٥) نجـــد أن هذا لا يصلح للمتابعات ولا الشواهد، بل يزيد القصة وهنا على وهن.

شاهد آخر لحديث القصة

«من قرأ سورة الواقعة وتعلمها لم يكتب من الغافلين، ولم يمُتقرهو وأهل بيتــه». الحديث أخرجه أبو الشيخ من طريق عبد القدوس بن حبيب عن الحسن عن أنس مرفوعًا، كما في « ذيل الأحاديث الموضوعة، للسيوطي (٢٧٧).

وعلته عبد القدوس بن حبيب أورده ابن حبان في «المجروحين» (١٣١/٢) وقال: «كان يضع الحديث على الثقات، لا يحل كتابة حديثه ولا الرواية عنه». وأورده الذهبي في «الميسزان» (٥١٥٦/٦٤٣/٢)، ثم نقل قول عبد الرزاق فيه: ما رأيت ابن المبارك يفصح بقوله كذاب إلا لعبد

قلت: وبتطبيق القواعد التي ذكرناها آنهًا للشاهد الأول من حديث ابن عباس على هذا الشاهد الثاني من حديث أنس يتبين أنه لا يصلح وأنه يزيد القصة وهنا على وهن.

قلت: فحديث القصة جاء من حديث ابن مسعود، وابن عباس، وأنس، فهو مشهور مطلق، ولكنه لا يصح كما بينا.

البدائسل

لقد تبين أن حديث القصة واه، ومتنه: «من قرأ الواقعة كل ليلة لم يفتقس، ولكن هناك بدائل هي من أسباب زيادة الرزق، ومحو الضاقة،

١- التوكل: فقد ثبت عند أحمد في «مسنده» (۱/۳۰)، والتــرمــذي في «سننه» (ح٢٣٤٤)، وابن ماجه في «السنن» (٤١٦٤)، وابن حبان (ح۲۵۶۸)، والحاكم (۲۱۸/٤) من حديث عمر رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: « لو أنكم كنتم تتوكلون على الله حق توكله لرزقكم كما يرزق الطير تعدو خماصاً وتروح بطائاً ».

٢- الصلاة: لأن الله تعالى يقول: (وأمر أهلك بالصَّالاة واصطبر عليتها لا نسَّألك رزقًا نَحْنُ درزقك والعاقبة للتقوى [طه: ١٣٢].

٣- عمارة الساجد: لقوله تعالى: (في بيُوت أذن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه يسيح له فيها

بِالْقَدُو وَالْأَصَالِ. رِجَالٌ لا تُلْهِيهِمْ تَجَارَةُ وَلا بَيْعُ عَنْ ذَكَّرِ اللَّهُ وَإِقَّامَ الصَّالَاةِ وَايِتَّاءِ الرَّكَّاةِ يُخَافُونَ يُوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَارُ. ليُجْزِيهُمُ اللَّهُ أحسن ما عملوا ويزيدهم من فضله والله يرزق من يشاءُ بغير حساب) [النور: ٣٦، ٣٧].

٤- التقوى: لقوله تعالى: (وَمَنْ يَتُقَ اللَّهُ يُجْعَلُ لَهُ مَحْرِجًا. وَيُرْزِقُهُ مِنْ حَيْثُ لا يُحْتَسِبُ) [الطلاق: ٢،٢].

٥- الاستغفار: لقوله تعالى: (فقلتُ اسْتَغَفْرُوا رَبِّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا. يُرْسِل السَّمَاءُ عَلَيْكُم مَدْرَارًا. ويمددكم بأموال وبنين ويجعل لكم جنات ويجعل لكم أنهارا) [نوح: ١٠- ١٢].

٦- التحرك وبذل الأسباب: لقوله تعالى: (وَهُرِي إِلْيَكِ بِجِدْعِ النَّحْلَةِ تَسَاقَطْ عَلَيْكَ رُطِينًا جِنينًا)[مريم: ٢٥]، وقوله: (فامَشُوا في مَنَاكِبِهَا وكلوا من رزقه) [اللك: ١٥].

٧- صلة الرحم: للحديث المتفق عليه من حديث أنس رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «من أحب أن يبسط له رزقه، وينسأ له في أثره، فليصل رحمه».

وللبخاري عن أبي هريرة: «من سره أن يبسط له في رزقه، وينسأ له في أثره، فليصل رحمه».

٨- الإيمان والدخول في شعبه كافة يؤدي إلى زيادة الرزق وفتح البركات، فقد أخرج أحمد والبخاري ومسلم، والترمذي وابن ماجه من حديث ابن عمر، وأخرج أحمد ومسلم من حديث جابر، وأخرج أحمد والبخاري ومسلم من حديث أبي هريرة، وأخرج مسلم وابن ماجه من حديث أبي موسى عن النبي ﷺ: «المؤمن يأكل في معى واحد، والكافر يأكل في سبعة أمعاء ».

إلى غير ذلك من الأحاديث والآيات التي توضح القاعدة التي ذكرها شيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوي» (١٦٩/٨)، حيث قال: ومما ينبغى أن يعلم ما قاله طائفة من العلماء، قالوا: الالتفات إلى الأسباب شرك في التوحيد، ومحو الأسباب أن تكون أسبابًا نقص في العقل، والإعراض عن الأسباب بالكلية قدح في الشرع، وإنما التوكل والرجاء معنى يتألف من موجب التوحيد والعقل والشرع. اه.



بعد أن قدمت سلسلة «تحذير الداعية من القصص الواهية»، فاستكمالاً للفائدة أقدم لك عزيزي القارئ الحلقة الخامسة من سلسلة «صحح أحاديثك» حول فضل بعض سور القرآن، ثم أحاديث عامة.

أُولاً: «من قرأ: (قَلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ)، فَكَأَنْمَا قَرَأَ ثلث القرآن».

الحكم؛ الحديث ليس صحيحًا. أخرجه العقيلي في «الضعفاء» (١٩٧٠/٣١٠/٤) قال: حدثنا حامد بن شعيب البلخي ببغداد، قال: حدثنا اسماعيل بن إبراهيم الترجماني، قال: حدثنا هارون بن محمد أبو الطيب، قال: حدثنا سعيد بن أبي عروبة عن أنس عن النبي ﷺ،

وأُخرجه الإسماعيلي في «معجمه» كما في «اللاّليّ المسنوعة في الأحاديث الموضوعة » (اللاّليّ المسنوعة في الأحاديث الموضوعة » (١٨٨٠) للسيوطي، قال الإسماعيلي: أخبرني حامد بن شعيب البلخي به، ولفظه: «من قرأ: (قَلْ هُوَ اللّهُ أَحَدَّ) ثلاث مرات، فكأنما قرأ القرآنيية و

قلت: وآفته: هارون بن محمد أبو الطيب، أورده الذهبي في «الميزان» (٩١٧٠/٢٨٦/٤) فقال: هارون بن محمد أبو الطيب، عن سعيد بن أبي عروبة، قال يحيى بن معن «كذاب».

> قلت: فالحديث موضوع. البديل الصحيح

« (قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ) تعدل ثلث القرآن».

الحكم: الحديث صحيح. بل متواتر، فقد أورده الكتاني في «نظم المتناثر من الحديث المتواتر» (ح١٩٨٠) من حديث عشرين صحابيا، منها ما أخرجه البخاري (ح١٩٠٥، ٢٦٤٣، ٢٧٢٤) من حديث أبي سعيد، ومسلم (ح١٩٠) من حديث أبي الدرداء وغيرهما.

ثانيًا: «من قرأ بعد صلاة الجمعة (قل هُوَ اللهُ أَحَدُ)، و(قل أَعُودُ بِرَبِ الْقلق)، و(قل أَعُودُ بِرَبِ الثّقاق)، و(قل أَعُودُ بِرَبِ الثّاس)، سبع مرات أعاده الله من السوء إلى الجمعة الأخرى».

الحكم: الحديث ليس صحيحًا. أخرجه ابن السنى في «عمل اليوم والليلة» (ح٣٥٥)، وأفته:

الخليل بن مرة. قال البخاري: «منكر الحديث» كذا في «الميزان» (٢٥٧٧/٦٦٧/١).

البديل الصحيح

عن عائشة رضي الله عنها أن النبي ﷺ؛ كان اذا أوى إلى قراشه كل ليلة جمع كفيه ثم نفث فيهما فقرأ فيهما: (قل هو الله أحد)، و(قل أعُوذ برب الماق)، و(قل أعُوذ برب الماق)، و(قل أعُوذ برب الماس)، ثم يمسح بهما ما استطاع من جسده يبدأ بهما على رأسه ووجهه وما أقبل من جسده، يضعل ذلك ثلاث مات.

الحكم: الحديث صحيح. أخرجه البخاري (ح٢٠٥، ٨٤٧٥، ٣١٩)، وأبـــو داود (ح٥٠٦)، والتسائي في «الكبـرى» (١٩٧/١) (ح١٩٧/١).

ثالثاً: «من زنى أو شرب الخمر نزع الله منه الإيمان كما يخلع الإنسان القميص من رأسه».

الحكم: الحديث ليس صحيحًا. أخرجه الحاكم في «المستدرك» (٢٢/١)، وآفته عبدالله بن الوليد البحثيني، ضعفه الدارقطني، فقال: «لا يعتبر بحديثه» كما في «التهذيب» (1٤/٦).

قلت: وهذا من الفاظ الجرح الشديد، ومعناه أن الراوي متروك الحديث أو مردود الرواية، وهناك علة أخرى في الحديث، وهي أن عبد الله وهناك علة أخرى في الحديث، وهي أن عبد الله بن الوليد روى عن عبد الله بن عبد الرحمن بن حجيرة ولم يرو عن أبيه عبد الرحمن بن حجيرة ولم يرة كذا في «تهديب الكمال» حجيرة ليس له رواية عن أبي هريرة ولا عن أبيه، كذا في «تهذيب الكمال» (٣٣٠٠/٢٧٩/١٠) أبيه، كذا في «تهذيب الكمال» (٣٣٠٠/٢٧٩/١٠) في الراوي به سقط في أبيه كذا في «تهذيب الكمال» الرسق عبد الله بن الله بن الله بن الوليد عن ابن حجيرة عن أبي هريرة مرفوعاً.

رابعًا: ﴿إِن الْأَيْمَانُ سَرِبْالُ يَسَرَبِلُهُ اللَّهُ مِنْ يَشَاءُ فَإِذَا زِنِي الْعَبِدُ نِزعَ مِنْهُ سَرِبِالُ الْأَيْمِانُ، فَإِنْ تَابِرِدُ عَلِيهُ ».

الحكم: الحديث ليس صحيحًا. أخرجه البيهقي في «الشعب» (٥٣٦٦/٣٥٢/٤) من طريق عمروبن عبد الغفار عن العوام بن حوشب عن

علي بن مسدرك عن أبي زرعسة عن أبي هريرة مرفوعاً به.

وآفته عمرو بن عبد الغفار، أورده الذهبي في «الميزان» (٦٤٠٣/٣٧/٣)، ونقل عن أبي حاتم أنه قال فيه: «متروك الحديث». وقال ابن عدي: «اتهم بوضع الحديث». وقال العقيلي وغيره: «منكر الحديث».

قلت: كذا في «الجرح والتعديل» (٢٤٦/١/٣) لابن عدي، لابن أبي حاتم، و«الكامل» (١٤٦/٥) لابن عدي، و«الضعفاء الكبير» (٢٨٦/٣) للعقيلي، وبهذا يكون الحديث ضعيفا جداً ولا يصلح في المتابعات ولا الشواهد، خاصة وسابقه لا يعتبر بحديثه.

البديل الصحيح للحديثين

أ- «إذا زنى العبد خرج منه الإيمان وكان كالظلة، فإذا انقلع منه رجع إليه الإيمان».

الحكم: الحديث صحيح. أخرجه أبو داود (٢٦٠)، والبيهقي في «الشعب» (٢٦٤/٢٥٢/٤)، والبيهقي في «الشعب» (٢٢١/٥ (٢٢١)، والحاكم (٢٢١) من طريق سعيد بن أبي مريم، ثنا نافع بن يزيد، حدثني ابن الهاد أن سعيد بن أبي سعيد المقبري حدثه أنه سمع أبا هريرة يقول: قال رسول الله ﷺ ... فذكره وقال الحاكم؛ وصحيح على شرط الشيخين».

قال الألباني رحمه الله في «الصحيحة» (٢٢/٢): «ووافقه الذهبي وهو كما قالا، إلا في نافع، فإنما أخرج له البخاري تعليقًا، فهو على شرط مسلم وحده. اهـ.

قلت: نعم الحديث رجاله رجال صحيح مسلم، أما الكيفية فلا يوجد هذا الطريق في وصحيح مسلم، كما هو ظاهر من «نعفة الأشراف» (٥٠٢/٩) (ح١٣٠/٤٢) تراجم الأشراف (١٣٠٧٥)، وهذا من الفوائد المهمة جدا في هذه الصنعة، وقد بيتها الحافظ ابن حجر ونقلها عنه محدث وادي النيل الشيخ أحمد شاكر رحمه الله في «شرح اختصار علوم الحديث لابن كثير، (ص ٢١).

بديل صحيح أخر

ب- ولا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن- ولا ينتهب نهبة يرفع الناس إليه أبصارهم حين ينتهبها وهو مؤمن،

الحكم: الحديث صحيح. أخرجه أحمد (۲۸۲۸ ، ۲۸۲۸) (۲۸۹۸)، والبخاري (۲۸۲۸ ) (۲۸۲۸) والبخاري (۲۸۲۸ ) في (۲۸۷۸ ، ۲۸۲۵ ) أطرافك في (۲۸۷۸ ، ۲۸۲۵ ) وابن ماجه (۲۳۲۳)، والدارمي (۲۰۲۵ ) من حديث أبي هريرة.

حُامُساً: «من رابط فواق نافّة حرمه الله على

الحكم الحديث ليس صحيحًا أخرجه

العقيلي في «الضعفاء» (۱۳۷/۱٤۳/۳) من حديث عائشة، وفيه سليمان بن مرقاع الجندعي. قال العقيلي: منكر الحديث ولا يتابع عليه في حديثه، وبين أن الحديث منكر. وله طريق آخر جه العقيلي في «الضعفاء» (٤/٢٢/١)، فالخطيب في «التاريخ» (٢٢٦٦/٢٠٣٧). قال العقيلي: هذا حديث منكر، وفيه محمد بن حميد الحرزي، أورده الذهبي في «الميسنات ما رأيت أحدث الرازي، أورده الذهبي في «الميسنات أحدث بالكذب من ابن حميد. وقال: كان يأخذ أحاديث الناس فيقلب بعضه على بعض. وقال ابن خراش؛ حدثنا ابن حميد وكان والله يكذب وجاء عن غير واحد أن ابن حميد كان يسرق الحديث.

سادسًا: «من قاتل في سبيل الله فواق ناقة حرم الله على وجهه النار».

الحكم: الحديث ليس صحيحًا. أخرجه أحمد (١٩٤٦٢/٣٨٧/٤) من حديث عمروبن عبيسة، وأورده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٢٥/٥)، وقال: رواه أحمد، وفيه عبد العزيزبن عبيد الله وهو ضعيف. قال الذهبي في «الميزان» وابن المديني، ما روى عنه سوى إسماعيل بن عباش.

قلّت: كدا في "تهديب الكمال، ٤٠٤٤/٥١٤/١١).

البديل الصحيح للحديثين

«مَنْ قَاتَل في سبيل الله هُواقَ نَاقَة وجبت له الجنة». وهو قدرما تَدرُ حلبها لن حلبها.

الحكم: الحديث صحيح. أخرجه أبو داود (ح ٢٥٤١)، والترمذي (١٦٥٧)، والنسائي (٣٣٣١)، والنسائي (٣٣٣٠)، والكبرى (٢٧٤٠)، والكبرى (٣٣٥/٥٦)، وابن ماجه (ح٢٥/٥٦)، والدارمي (٣٣٥/٥٦)، وأحسم سد (٣٣٥/٥) واللفظ له- من حديث معاذ بن جبل، وصححه ابن حبان، حيث أخرجه في «صحيحه» (ح٢٩٥٠- موارد).

سابعًا: «من قلم أظافره يوم الجمعة وقي من السوء إلى مثلها».

الحكم؛ الحديث ليس صحيحًا. أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٣٧٥/٥) (ح٤٧٤٣) عن عائشة، وقال: «لم يرو هذا الحديث عن أيوب الا يزيد بن زريع إلا العلاء بن هلال، تفرد به فرخوية».

قلت: فرَخُوْيَهُ هو ثقب أحمد بن ثابت الرازي الرازي الراوي عن العلاء بن هلال. قال ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٢١/٤٤/٢): سمعت أبا العباس بن أبي عبد الله الطهراني يقول: كانوا لا يشكُون أن فرخوبه كذاب. اهد

## انعقاد الجمعية العمومية العادية بجماعة أنصار السنة المحمدية لعام ٢٠٠٢م

في يوم الخميس للوافق ٢٠٠٧/٣/٢٨ اجتمعت الجمعية العمومية العادية لجماعة أنصار السنة المحمدية بمقرها بالمركز العام: ٨ ش قولة- عابدين- القاهرة ، وذلك في تمام الساعة الواحدة بعد الظهر ، واستمر الاجتماع حتى الساعة الثالثة والنصف مساءً .

وقد ناقش الحاضرون جدول الأعمال ، وتم انتخاب الأعضاء الجدد من بين المرشحين لعضوية المجلس وإقرار جدول الأعمال ، ثم اجتمع مجلس الإدارة لتشكيل الإدارات وهيئة المكتب ، وذلك على النحو التالي :

١- الشيخ محمد صفوت نور الدين مرسى :

۲- د . جمال أحمد السيد المراكبي :

٣- الشيخ فتحى أمين عثمان :

٤- الشيخ أبو العطا عبد القادر محمود الزع:

٥- الشيخ محمد عاطف عبد الكريم التاجوري :

٦- د . الوصيف على حرة :

٧- الشيخ على إبراهيم حشيش:

٨- الشيخ أسامة على سليمان :

٩- الشيخ محمد سيد على شهبة :

١٠- الشيخ أحمد المسلمي الحسيني :

١١- الشيخ أحمد يوسف عبد المجيد:

١٢- الشيخ شاكر محمد الجنيدي:

١٣- الشيخ معاوية محمد هيكل:

١٤- الأستاذ عبد الرحمن صابر الشنواني:

١٥- الأستاذ مصطفى عبد اللطيف درويش

الرئيس العام ورئيس مجلس إدارة المجلة نائب الرئيس العام

وكيل الجماعة ومدير إدارة الأيتام

الأمين العام وعضو الإدارة القانونية

أمين الصندوق ومدير الإدارة المالية

مدير إدارة الدعوة والإعلام

عضو إدارة الدعوة

مدير إدارة شئون القرآن الكريم

عضو إدارة شئون القرآن الكريم

مدير إدارة المشروعات

مدير إدارة العلاقات العامة

مدير إدارة الفروع وشئون الساجد

مدير إدارة التدريب

مدير الإدارة القانونية

المستشار القانوني

الأمن العام

أبو العطا عبد القادر محمود الزع

## اقرأ

# «شرح السنة » للبربهاري

المؤلف: الإمام القدوة الفقيه الثقة، الحافظ، المتقن أبو محمد الحسن بن علي بن خلف البربهاري، صحب جماعة من أصحاب أحمد، وروى عنهم أمشال الإمام أبي بكر المروزي، وسهل بن عبد الله التسترى.

وكان الإمام البربهاري قوالاً بالحق، داعية إلى الأثر، لا يخاف في الله لومة لائم، وكان رحمه الله شديد الإنكار على أهل البدع، شديد المباينة لهم باليد واللسان، روى عنه أبو بكر محمد بن عثمان وابن بطة وابن سمعون.

#### موضوع الكتاب

تقرير العقيدة السلفية في أصول الدين. أهمية الكتاب

 يقرب مفاهيم العقيدة السلفية للناس بأسلوب سهل وميسر.

يحذر ويبين ما عليه أهل البدع والأهواء.
 منهج المؤلف في الكتاب

يتبع المؤلف طريقة الاختصار في عرضه لمسائل العقيدة متقيدًا بفهم السلف الصالح ولا يلتزم بإيراد الدليل على كل مسألة، وأحيانًا يذكر الدليل من الكتاب والسنة وكلام الصحابة والتابعين.

#### نسخالكتاب

يقع الكتاب في جزء واحد بدراسة وتحقيق: د. محمد بن سعيد القحطاني.

وهناك نسخة أخرى دراسة وتحقيق أبي ياسر خالد بن قاسم الردادي.

محتوى الكتاب

## اعداد:علاء خضر

رغم صغر حجم الكتاب، إلا إنه تناول مسائل عقدية مهمة وقررها بطريقة ميسرة، مثل أهمية لزوم الجماعة، ومن هم السواد الأعظم، والإيمان قول وعمل ونية، والسمع والطاعة للأئمة فيما يحب الله ويرضى، وأحكام المسلمين في الدنيا، والصلاة على من مات من أهل القبلة، وأنه لا يدخل أحد الجنة إلا برحمة الله، والطاعن على الآثار متهم على الإسلام.

ولا يحل كتم النصيحة، وأن علم الكلام سبب البدعة والزندقة والشك، ومن قال بأن القرآن مخلوق فهو جهمي، والتحذير من قتال الفتنة، وبيان علامات الجهمي، وأن أربعة أهواء هي أصل الفرقة ومن هم العشرة المبشرون بالجنة وعلامات الخارجي والمعتزلي، وغيرها من المسائل الكثيرة والمهمة.

#### أهم مسائل الكتاب

بدأ المؤلف كتابه مبينًا فيه منزلة السنة من الإسلام في قوله: اعلم أن الإسلام هو السنة، والسنة هي الإسلام، ولا يقوم أحدهما إلا بالآخر، فمن السنة لزوم الجماعة، ومن رغب عن الجماعة وفارقها فقد خلع ربقة الإسلام من عنقه وكان ضالاً مضلاً.

ثم حذر من البدعة، فقال: واحذر صغار المحدثات من الأمور، فإن صغار البدع تعود حتى تصير كبارًا، وكذلك كل بدعة أحدثت في هذه الأمة كان أولها صغيرًا يشبه الحق فاغتر بذلك من دخل فيها ثم لم يستطع المخرج منها، فعظمت وصارت ديئًا يُدان بها فخالف الصراط المستقيم.

وفي رده على من زعم أن هناك أمورًا لم ينقلها الصحابة قال: اعلم رحمك الله، أنه لا يتم إسلام عبد حتى يكون متبعًا مصدقًا مسلمًا، فمن زعم أنه قد بقى

شيء من أمر الإسلام لم يكفوناه أصحاب رسول الله الله فقد كذبهم وكفي بهذا فرقة وطعنًا عليهم، وهو مبتدع ضال مضل محدث في الإسلام ما ليس فيه.

وقال في الشفاعة: والإيمان بشفاعة رسول الله ﷺ للمذنبين الخاطئين يوم القيامة، وعلى الصراط، ويضرجهم من جوف جهنم، وما من نبي إلا وله شفاعة، وكذلك الصديقون والشهداء والصالحون، ولله بعد ذلك تفضل كبير على من يشاء، والخروج من النار بعدما احترقوا وصاروا فحمًا.

وفى الجنة والنار وبقائهما ونزول المسيح عليه السلام وخروج الدجال، قال: والإيمان بأن الجنة والنارحق، وأنهما مخلوقتان، والجنة في السماء السابعة وسقفها العرش والنار تحت الأرض السفلي وهما مخلوقتان قد علم الله تعالى عدد أهل الجنة ومن يدخلها وعدد أهل النار، ومن يدخلها، لا تفنيان أبدًا وبقاؤهما مع بقاء الله أبد الآبدين ودهر الداهرين. والإيمان بالمسيح الدجال، والإيمان بنزول عيسى ابن مريم عليه السلام، ينزل فيقتل الدجال ويتزوج ويصلى خلف القائم من آل محمد ﷺ ويموت ويدفنه المسلمون.

وفي قتال السلطان والخروج عليه قال: ولا يحل قتال السلطان ولا الخروج عليه وإن جار، وذلك لقول رسول الله ﷺ لأبي ذر الغفاري: «اصبر، وإن كان عبدًا حبشيًا». وقوله للأنصار: «اصبروا حتى تلقوني على الحوض». وليس من السنة قتال السلطان، فإن فيه فساد الدنيا والدين.

وفي الدعاء على السلطان وعدم شهود الحماعات معه قال: وإذا رأيت الرجل يدعو على السلطان فاعلم أنه صاحب هوى، وإذا سمعت الرجل بدعو للسلطان بالصلاح فاعلم أنه صاحب سنة. يقول الفضيل بن عياض: لو كان لي دعوة مستجابة ما جعلتها إلا في السلطان. قيل له: يا أبا على، فسر لنا هذا؟ قال: إذا جعلتها في نفسي لم تعدني، وإذا جعلتها في السلطان صلح فصلح بصلاحه البلاد والعباد، فأمرنا أن ندعو لهم بالصلاح ولم نؤمر أن ندعو عليهم وإن جاروا أو ظلموا؛ لأن جورهم وظلمهم على أنفسهم وصلاحهم لأنفسهم والمسلمين.

وقال في الرجم والمسح على الخفين: والرجم حق، والمسح على الخفين سنة، وتقصير الصلاة في السفر سنة، والصوم في السفر؛ من شياء صيام، ومن شياء أفطر، ولا بأس في الصلاة في السراويل(١).

وفي النصح للمسلمين قال: ولا يحل أن تكتم النصيحة أحدًا من المسلمين- برهم وفاجرهم- في أمر الدين، فمن كتم فقد غش المسلمين ومن غش المسلمين فقد غش الدين، ومن غش الدين فقد خان الله ورسوله والمؤمنين.

وفي إشارة منه أنه لا يخلو زمان إلا وهناك من يقولون بالحق وهم أهل السنة في قوله: واعلم أنه لا يزال في الناس عصابة من أهل الحق والسنة يهديهم الله ويهدي بهم غيرهم ويحيى بهم السنن، وهم الذين وصفهم الله عند الاختلاف فقال: ﴿ وَمَا اخْتَلُفَ فِيهِ إِلَّا الَّذِينَ أُوتُوهُ مِن بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيِّنَاتُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ ﴾ [البقرة: ٢١٣]، ثم استثناهم فقال: ﴿فَهَدَى اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُواْ لِمَا اخْتَلَقُواْ فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِنَّنِهِ وَاللَّهُ يَهْدِي مَن يَشْاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [البقرة: ٢١٣]، وقال رسول الله على: «لا تزال عصابة من أمتى ظاهرين على الحق، لا يضرهم من خدلهم حتى يأتى أمر الله وهم ظاهرون».

ومن علامات العالم قال: واعلم أن العلم ليس بكثرة الرواية والكتب، ولكن العالم من اتبع الكتاب والسنة وإن كان قليل العلم والكتب، ومن خالف الكتاب والسنة فهو صاحب بدعة وإن كان كثير الرواية والكتب.

وفي توضيحه لمعنى الكتاب والسنة والجماعة قال: واعلم أنه من قال في دين الله برأيه وقياسه وتأوّله من غير حُجة من السنة والجماعة فقد قال على الله ما لا يعلم، ومن قال على الله ما لا يعلم فهو من المتكلفين، والحق ما جاء من عند الله عز وجل، والسنة ما جاءت عن رسول الله ﷺ، والجماعة ما احتمع عليه أصحاب رسول الله ﷺ في خلافة أبي بكر وعمر وعثمان، ومن اقتصر على سنة رسول الله ﷺ وما كان عليه الجماعة؛ انتصر على أهل البدع كلهم، واستراح بدنه وسلم له دينه.

وأما عن مسالة تكفير المسلم فقال: اعلم أنه لا يصير المؤمن كافرًا إلا أن يجحد شيئًا مما أنزل الله، ويزيد في كلام الله أو ينقص، أو ينكر شيئًا مما قال الله عز وجل أو شيئًا مما تكلم به رسول الله عن فاتق الله وانظر لنفسك، وإياك والغلو في الدين، فإنه ليس من طريق الحق في شيء.

وفي وقوع الفتن والقتال على الدنيا قال: فإذا وقعت الفتنة فالزم جوف بيتك وفر من جوار الفتنة، وإياك والعصبية، وكل ما كان من قتال بين المسلمين على الدنيا فهو فتنة، فاتق الله وحده لا شريك له ولا تخرج ولا تقاتل فيها.

وقال في السلام والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: والتسليم على عباد الله أجمعين، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر باليد واللسان والقلب بلا سيف، والمستور من المسلمين من لم يظهر منه ريبة.

وقال فيمن يقولون بعلم الباطن: وكل علم ادعاه العباد من علم الباطن لم يوجد في الكتاب ولا في السنة فهو بدعة وضلالة لا ينبغي لأحد أن يعمل به ولا بدعو إليه.

وقال في من تهب نفسها لرجل بدون شهود وصداق: وأي امرأة وهبت نفسها لرجل فإنها لا تحل له؛ يعاقبان إن نال منها شيئًا إلا بولي وشاهدي عدل وصداق(١).

وفي حكمـه على من طعن في الآثار قـال: وإذا سمعت الرجل يطعن على الآثار أو يرد الآثار أو يريد غير الآثار فاتهمه على الإسلام، ولا تشك أنه صاحب هوًى مبتدع.

وقال فيمن يُمتحن على السنة: والمحنة في الإسلام بدعة، وأما اليوم فيمتحن بالسنة لقول من قال: إن هذا العلم دين فانظروا ممن تأخذون دينكم. ولا تقبلوا الحديث إلا ممن تقبلون شهادته، فانظر إن كان صاحب سنة له معرفة وصدوق كتبت عنه وإلا تركته.

ومتى يكون الإنسان صاحب سنة؛ قال المؤلف، رحمه الله: ولا يحل لرجل أن يقول: فلان صاحب سنة. حتى يعلم أنه قد اجتمعت فيه خصال السنة.

قال عبد الله بن المبارك: أصل اثنين وسبعين هوى، أربعة أهواء: فمن هذه الأربعة تشعب الاثنان وسبعون هوى: هم القدرية، والمرجئة، والشيعة، والخوارج، فمن قدم أبا بكر وعمر وعثمان وعليًا على أصحاب رسول الله والم يتكلم في الباقين إلا بخير ودعا لهم، فقد خرج من التشيع أوله وآخره، ومن قال: الإيمان قول وعمل، يزيد وينقص فقد خرج من الإرجاء أوله وآخره، ومن قال الصلاة خلف كل بر وفاجر والجهاد مع كل خليفة ولم ير الخروج على السلطان بالسيف ودعا لهم بالصلاح فقد خرج من قول الخوارج أوله وآخره، ومن قال: المقادير كلها من الله خيرها وشرها، يضل من يشاء، ويهدي من يشاء، فقد خرج من قول القدرية أوله وآخره، وهو صاحب سنة.

ثم ختم كتابه الشيق هذا في التحذير من أهل البدع، فقال: إذا رأيت الرجل يجلس مع أهل الأهواء فاحذره واعرفه، فإن جلس معه بعدما علم فاتقه فإنه صاحب هوى.

قال الفضيل بن عياض: من جالس صاحب بدعة لم يعط الحكمة.

وقال أيضنًا: من عظم صاحب بدعة فقد عمل على هدم الإسلام.

#### وو تنبيـه وو

يوجد في الكتاب مسالة لا دليل عليها في حديث المؤلف رحمه الله عن حوض النبي ﷺ، قال: (ولكل نبى حوض، وحوض صالح ضرع ناقته).

وهذا مما لا دليل عليه من كتاب ولا سنة صحيحة ولا إجماع.

فرحم الله البربهاري رحمة واسعة، وعفا عنا وعنه، وكل إنسان يؤخذ منه ويُرد عليه إلا رسول الله ﷺ، والمعصوم من عصمه الله عز وجل.

#### هامش

 (١) وقد خالفت فرق الضائل منهج أهل السنة في هذه المسائل الفقهية.



الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده...وبعد:

فإن العلم هو أثمن درة في تاج الشرع المطهر، ومن ثم كان حتمًا على طالب العلم أن يتحلى بأدابه ويتخلى عن أفاته، ولأن التخلي يقدم على التحلي، ودرء المفسدة مقدم على جلب المصلحة، نبيّن في هذا المقال الآفات التي يجب على طالب العلم أن يحذرها:

١- المعاصى: فهي أفة الآفات وسبب كل فساد ووياء، فهي تقضي على العلم كما تاكل النار الحطب، وظلمة المعصية تذهب نور العلم، وفي ذلك جاء قول الشافعي:

شكوت إلى وكيع سوء حفظي

فأرشدني إلى ترك المعاصي وأخدرني مأن العلم نور

ونور الله لا يُهدى لعاصى

والعلماء هم الذين يخشون الله حق الخشية: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ [فاطر: ٢٨]. فكل عاص لله جاهل حتى ينزع عن الذنب، كما قال مجاهد.

٢- الكبر: والكبر كما بيّنه النبي ﷺ هو بطر الحق وغمط الناس؛ أي احتقارهم وازدراؤهم، فالكبر مهلك لصاحبه، قاض على علمه، ولا يجتمع الكبر والعلم في قلب، وإن كان يحمل من العلم أثقالاً.

والكبر من أمراض القلوب التي لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة منه، كما قال النبي عليه اله وقد بوب الإمام البخاري في «صحيحه»: «لا يتعلم العلم مستحى ولا مستكبر». وقال مجاهد: وصدق من قال: العلم حرب للفتى المتعالى

كالسيل حرب للمكان العالي

وروى في الأدب المفرد عن أبي سعيد رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «تعلموا العلم، وتعلموا له السكينة والوقار، وتواضعوا لمن تتعلمون منه، ولا تكونوا جيابرة

٣- كتم العلم: فكتم العلم يؤدي إلى نسيانه، والماء إذا لم يجسر أسن، وكذا العلم إذا كتم ذهب، والعلم يزيد بالإنفاق، وصدق من قال:

يزيد بكثرة الإنفاق منه

وينقص إن يه كفًا شددتا

ولقد توعُّدُ اللَّه الذين يكتمون العلم باللعن، قال سيحانه: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ الْيَئْنَاتِ وَالْهُدَى مِن بَعْدِ مَا نَدُنَّاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أُولَٰئِكَ بَلَعَنَّهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنَّهُمُ اللَّاعِنُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٩]. وقال ﷺ: «من سئتل عن علم ثم كتمه؛ ألجم بوم القيامة بلجام من النار». [رواه الترمذي وقال: حديث حسن، وصححه الألباني].

٤- النسيان: وهو من أعظم أفات العلم، وطريق علاج هذه الآفة متعدد الجوانب، فأول وسيلة لعلاجه كتابة العلم، فالعلم صيد، والكتابة قيده، ولذلك قال أبو هريرة رضى الله عنه: ما من أصحاب رسول الله ﷺ أحد أكثر حديثًا منى، إلا ما كان من عبد الله بن عمرو، فإنه كان يكتب ولا أكتب. [رواه البخاري].

وقال ﷺ: «قيدوا العلم بالكتابة». [صححه الألباني]. والمذاكرة وبذل العلم واحتناب المعاصي والعمل والذكر، كل ذلك أسياب لحفظ العلم وعدم نسيانه.

٥- الحزيبة والطائفية البغيضة: فالحزيبة البغيضة تقضى على نور العلم ويركته؛ لأن عقد الولاء والبراء للطوائف والأحزاب والجماعات ليس من هدى السلف، بل هو من صفات فرق الضلال وجماعات الأهواء، أما طالب العلم الذي هو على منهج السلف، فيعقد الولاء والبراء للإسلام- القرآن والسنة بفهم سلف الأمة- فالصراط واحد لا عشرات، والحماعة واحدة لا جماعات، وبد الله مع الحماعة، ومن شد شد في النار.

فكن أخي مع أهل السنة والحماعة، ولا تتبع فرق الضلال وجماعات الأهواء والحزيية.

٦- الجدل العقيم: فلقد كان هدى السلف الكف عن كثرة الخصام والجدال؛ لأن التوسع فيه من قلة الورع، ولا تكن أخي كمن تركوا العدو على باب مدينتهم وهم بجادلون في جنس الملائكة!! بل قاتل العدو مع بيان الحق في

الملائكة.

٧- التصدر قبل الناهل: فمن أفة العلم التعجل قبل النضج؛ لأن من تعجل شيئا قبل أوانه عوقب بحرمائه، فالشجرة لا تخرج فوق سطح الأرض حتى يستقر جذرها ويثبت لمواجهة العواصف والرياح، وهذه من أعظم الأفات في عصرنا. ومن تصدر قبل أوانه خرج لأوانه.

۸- عدم الارتحال لطلب العلم: ولا يخفى عليك أخى رحلة موسى عليه السلام لطلب العلم، فمن لم يرحل لطلب العلم يبعد عليه أن يُرحل إليه، ولقد رحل جابر بن عبد الله إلى بلاد الشام مسيرة شهر ليسمع حديثًا واحدًا من عبد الله بن انيس، ورحل أبو أيوب الأنصارى من المدينة إلى مصر ليسمع حديثًا واحدًا من عقبة بن عامر، طلبًا لعلو الإسناد.

فأين نحن من هؤلاء الأعلام، أصحاب الهمم العالية من سلف الأمة الذين صدقوا الله فعلمهم وحفظهم في دينهم ودنياهم.

ومن المضحك في هذا الباب أن أهل البدع – المتصوفة ومن على شاكلتهم – يفضلون علم الخرق على علم الورق، فلقد قيل لأحدهم: ألا ترحل لتسمع من عبد الرزاق؛ فقال: ما يصنع بالسماع من عبد الرزاق من يسمع من الخلاق!! وقال آخر:

إذا خاطبوني بعلم الورق

برزت عليهم بعلم الخرق

٩- تلقى العلم دون شيخ: فمن كان شيخه كتابه، كان خطؤه أكثر من صوابه، ومن دخل إلى العلم وحده، خرج منه وحده، فالأصل فى العلم التلقى والأخذ من أفواه العلماء، فالعلم صنعة وكل صنعة تحتاج إلى صانع، فلا تأخذ العلم من صنعه ولا القرآن من مصحفى.

هذه بعض آفات العلم، فاجتهد أخى فى اجتنابها، واعلم أن العلم ميراث الأنبياء، وأنه يزداد بالبذل والعطاء، وهو رفيقك فى القبر بعد موتك.

أسال الله أن يرزقنا علمًا نافعًا، ونعوذ به من علم لا ينفع. والله من وراء القصد.

amlan

جاء في الصحيحين أنه ﷺ: كان إذا اغتسل من الجنابة يبدأ في فسل يديه، ثم يفرغ بيمينه على شماله في فسل فرجه، ثم يتوضأ، ثم يأخذ الماء فيدخل أصابعه في أصول الشعر، ثم حفن على رأسه ثلاث حفنات، ثم أفاض على سائر جسده، ثم غسل رجيه.

وروى مسلم عن أم سلمة رضى الله عنها أنها قالت لرسول الله عنها أنها أمرأة أشد شعر رأسى، أفأنقضه لغسل الجنابة؟ وفي رواية: والحيضة؟ قال: «لا، إنما يكفيك أن تحثى على رأسك ثلاث حثيات».

وفى الصحيحين عن عائشة قالت: كنت أغتسل أنا ورسول الله ﷺ من إناء واحد تختلف أيدينا فيه من الجنابة. زاد ابن حبان: وتلتقى أيدينا.

ثم النية واجبة ومحلها القلب، فلا يشرع قول: نويت رفع الحدثين الأكبر والأصغر، إذ هو بدعة واعتقاد تحتم - نية الاغتراف لا أصل له، بل هو بدعة، وظنهم أن ماء غسل الجنابة نجس خطأ وجهل، والحق أنه لا ينجس إلا إذا بال المغتسل فيه، ومن الجهل ظنهم أن الجنب إذا عمل في زراعته أو صناعته أو تجارته؛ يحصل له أو لغيره خطر أو ضرر ولابد، ولذا ترى كثيرًا، يمن يعتقدون هذا، يفوهون بهذا الكلام لبعضهم كثيرًا، وهذا جهل فاحش وكذا اعتقادهم أن على الجنب بكل وهذا جهل فاحش وكذا اعتقادهم أن على الجنب بكل خطوة لعنة، وأنه إذا دخل على المرمود عميت عينه، ولم يرج لها شفاء، وأن الجنب يمنع من حلق شعره، وتقليم أظافره، ومن الحجامة، وكله باطل لما رواه البخارى عن أنسقال: كان النبي على يدور على نسائه في الساعة الواحدة من الليل أو النهار، وهن إحدى عشرة.

وكذا من الأباطيل اعتقاد النساء أن المرأة الجنب إن باشرت عجن العجين فسد بسبب جنابتها، وأن البركة تضيع من كل شيء تضع يدها فيه.

قال البخارى (باب: الجنب يخرج ويمشى فى السوق وغيره)، وقال عطاء: يحتجم الجنب ويقلم أظافره، ويحلق رأسه، وإن لم يتوضا، ثم ساق عن أبى هريرة أنه قال: لقينى رسول الله ﷺ وأنا جنب، فأخذ بيدى فمشيت معه حتى قعدنا، فانسللت فاتيت الرحل فاغتسلت، ثم جئت وهو قاعد، فقال: «أين كنت يا أبا هريرة» فقلت له، فقال: «سبحان الله، يا أبا هريرة، إن

# والمبتعان في تسنية الغسا وما البتع فيه

#### المؤمن لا ينجس».

وفى البخارى عن أبى سلمة قال: سالت عائشة: أكان النبى على يرقد وهو جنب؟ قالت: نعم ويتوضأ. وقال البخارى (باب: الصائم يصبح جنبًا)، ثم ساق بالسند، أن عائشة وأم سلمة رضى الله عنهما أخبرتا أن رسول الله كان يدركه الفجر وهو جنب من أهله، ثم يغتسل ويصوم، فاتركوا الخرافات والبدع واتبعوا هدى نبيكم

#### ماصح وما لم يصح في كيفية التيمم

روى البخارى ومسلم واللفظ له عن عمار بن ياسر رضى الله عنه قال: بعثنى النبى في في حاجة، فأجنبت فلم أجد الماء، فتمرغت في الصعيد كما تتمرغ الدابة، ثم أتيت النبي في فذكرت له ذلك، فقال: «إنما كان يكفيك أن تقول هكذا». ثم ضرب بيديه الأرض ضربة واحدة، ثم مسح الشمال على اليمين وظاهر كفيه ووجهه. وزاد البخارى: وضرب بكفيه الأرض، ونفخ فيهما، ثم مسح بهما وجهه وكفيه.

أما حديث: «التيمم ضربتان: ضربة للوجه، وضربة لليدين إلى المرفقين». فقد رواه الدارقطنى، وصحح الأئمة وقفه، وضعفه شارح الجامع الصغير، وقال شارح المنتقى: قال الحافظ هو ضعيف، ضعفه ابن القطان وابن معين وغير واحد. وقال ابن عبد البر: أكثر ضربتين فكلها مضطربة، وكذا حديث ابن عمر: تيممنا مع النبى في وضربنا بأيدينا على الصعيد الطيب، ثم مسحنا أيدينا فمسحنا وجوهنا ثم ضربنا ضربة فمسحنا من المرافق إلى الكف. قال شارح المنتقى: وفيه سليمان بن أرقم وهو متروك. قال: وروى أيضًا عن ابن عمر مرفوعًا من وجه آخر بلفظ حديث ابن ظبيان: «التيمم ضربتان». قال أبو زرعة: حديث باطل.

وكذا حديث ابن عباس رضى الله عنهما قال: من السنة أن لا يصلى الرجل بالتيمم إلا صلاة واحدة ثم يتيمم للصلاة الأخرى. رواه الدارقطنى بإسناد ضعيف جدًا؛ لأنه من رواية الحسن بن عمارة، وهو ضعيف جدًا، وبهذا الحديث الأوهى من بيت العنكبوت تمسك جل الفقهاء المتأخرين وتركوا الحديث الصحيح الذى يلائم الملة الحنيفية السمحة في تخفيفها وسهولتها

#### كتبه: محمد بن عبد السلام الشقيري

على معتنقيها، لا سيما أهل الأمراض والضرورات منهم، فإلى الله المستكى.

قال ابن القيم في زاد المعاد: ولم يصح عنه أنه تيمم بضربتين ولا إلا المرفقين. قال الإمام أحمد: من قال: إن التيمم إلى المرفقين فإنما هو شيء زاده من عنده. وقال: وأما ما ذكره في صفة التيمم من وضع أصابع بطون يده اليسرى على ظهور اليمني، ثم إمرارها إلى المرفق، ثم إدارة بطن كفه على بطن الذراع وإقامة إبهامه اليسرى كالمؤذن إلى أن يصل إلى إبهامه اليسرى كالمؤذن إلى أن يصل إلى إبهامه اليمني، فيطبقها عليها. فهذا مما يعلم قطعًا أن النبي أستحسنه. ولا أمر به ولا أستحسنه. وهذا هديه إليه التحاكم، وكذا لم يصح عنه التيمم لكل صلاة ولا أمر به بل أطلق وجعله قائمًا مقام الوضوء. اهـ.

فاعلموا واعملوا على ذلك يا قراء الحواشي.

ولم يصح فى السح على الجبائر حديث، ولو أن الفقهاء يذكرونه فى كتبهم، بل حديث على رضى الله عنه: انكسرت إحدى زندى، فسالت رسول الله نأمرنى أن أمسح عن الجبائر. رواه ابن ماجه بسند وام جدًا من رواية عمرو بن خالد، وهو كذاب.

روى عن جابر رضى الله عنه قال: خرجنا فى سفر فأصاب رجلاً منا حجر فشجه فى رأسه، ثم احتام، فسال أصحابه: هل تجدون لى، رخصة فى التيمم فقال! ما نجد لك رخصة وأنت تقدر على الماء، فاغتسل، فمات. فلما قدمنا على رسول الله الخيام أخبر بذلك، فقال: «قتلوه، قتلهم الله، ألا سألوا إذ لم يعلموا، فإنما شفاء العى السؤال، إنما كان يكفيه أن يتيمم ويعصب على جرحه، ثم يمسح عليه ويغسل سائر جسده». رواه أبو داود والدارقطني وابن ماجه، وصححه ابن السكن.

وهو على ما فيه من أقوال كثيرة تدل على ضعفه، يدل على جواز المسح على الجبائر. والله من وراء القصد.

العدد الثانى السنة الواحدة والثلاثون أويه

## Ward Library

الحمد لله حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه وبعد:

فقد صبح عن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب أنه قال: يوشك أن ينقض عرى الإسلام عروة عروة. من لا يعرف أفعال الجاهلية ومن بقايا الجاهلية الباقية بين المسلمين والتي ساعد على وجودها جهل بعض المسلمين بالإسلام ومحاكاتهم لغيرهم ممن يتطيرون من بعض الأشخاص أو من بعض الأيام أو الشهور أو مواقع النجوم أو من بعض الأيام.

ولقد صح عن رسول الله الله الله قال: «لا عدوى ولا طيرة ولا هامة ولا صَغَر». يريد رسول الله الله الله يوبه ويلفت نظر المؤمنين إلى أن هذه الاشياء ليست هي سبب النوازل والمصائب التي تنزل بالإنسان؛ لأن الله سبحانه وتعالى وهو الفعال لما يريد، يمتحن الناس بالنوازل ويمتن عليهم بالشفاء.

ولقد روى أبو هريرة عن رسول الله ﷺ أنه قال: «لا عدوى ولا صفر ولا هامة». فقال أعرابي: يا رسول الله، فما بال الإبل تكون في الرمل كانها الظباء فيجيء البعير الأجرب فيدخل فيها فيجربها كلها، فقال رسول الله ﷺ: «فمن أعدى الأول».

ومقصود ذلك ومعناه: نفي ما كانت تعتقده الجاهلية أن المرض والعاهة تُعدي بطبعها لا بفعل الله تعالى، وأما قوله: «لا طيرة»، وهي مصدر تطير طيرة، وأصل التطير التشاؤم، وأصله الشيء المكروه من قول أو فعل أو مرئى، وكان العرب في جاهليتهم يتفاعلون ويتشاءمون بالطير. فإذا طارت الطير يمينًا تفاعلوا واستبشروا، وإذا طارت شمالاً تشاءموا وحزنوا ورجعوا عن سفرهم أو حاجتهم.

وكانوا يتطيرون بصوت الغراب ويسمونه «البين»، ولقد صاح غراب ورجل يجلس عند ابن عباس، فقال الرجل: خير، فقال ابن عباس رضي الله عنهما: ما عند هذا خير.

ولقد نفى الإسلام الطيرة والشؤم لما فيها من سوء ظنُّ بالله تعالى ومعارضة التوكل والتسليم بقضاء الله، ووضع بدلاً منها الفال الحسن.

ولقد روى مسلم في صحيحه أن رسول الله ﷺ قال: «لا عدوى ولا طيرة ويعجبني الفال». قال: قيل: وما الفال؟ قال: «الكلمة الطبعة».

وعلى ذلك فيجب على المسلم أن يحسن الظن بالله في كل الأحوال وعدم الالتفات إلى مساقط الشيطان ووساوسه وشروره، فيكون المؤمن واثقًا من ربه مستبشرًا، ولا يكون منقيض الصدر ضيقه.

ولقد حارب رسول الله ﷺ تلك الجاهليات وندد بها

#### إعداد افتحي عثمان

وبأصحابها بقوله فيما يرويه عنه عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: «الطيرة شرك- قاله ثلاثًا- وما منا إلا... ولكن الله يذهبه بالتوكل».

ُ فُـــتــوكل يا أخي علّى الحي الذي لا يموت، وســـبح بحـمده ليكون توكلك عليـه سـبـبًا في جلب النفع أو دفع الضر وما شاء الله كان، وما قدر فعل، لا راد لقضائه، ولا معقب لحكمه.

وقد نهى رسول الله ﷺ أن يرجع الإنسان عن حاجته أو يعود عن سفره أو يمتنع عن أداء عمله إذا تطير أو تشاءم، فقد روى الإمام أحمد عن عبد الله بن عمرو أن رسول الله ﷺ قال: «من ردته الطيرة عن حاجته فقد أشرك. قالوا: فما كفارة ذلك قال: أن تقول: «اللهم لا خير إلا خبرك، ولا طبر إلا طبرك، ولا إله غبرك».

. ومن باب التَّطُير الاِستِقْساُم بالأَزَّلام، وقد ورد ذلك في القرآن في موضعين:

لَّالُولَ: قُولِه تَعالى: ﴿ حُرَّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَالْدُمُ وَلَحْمُ الْحَنْزِيرِ وَمَا أَهِلُ لِغَيْسِ اللَّهِ بِهِ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَوْقُودَةُ وَالْمُتَرَبِّيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ إِلاَّ مَا نَكْيْتُمْ وَمَا نَبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَأَن تَسْتَقْسِمُواْ بِالأَزْلَامِ ذَلِكُمْ فِسْقَ ﴾ [المائدة:

ُلَّانَ الثّاني: قوله تبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُواْ اللَّذِينَ آمَنُواْ اللَّمَا النَّذِينَ آمَنُواْ النِّمَا النَّذَمُرُ وَالْمَنْسِرُ وَالأَنصَابُ وَالأَزْلاَمُ رَجْسٌ مِّنْ عَمَلِ السَّنْطَانِ فَاحْتَنَبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُغْلِحُونَ ﴾ [المائدة: ٩٠].

والأزلام: عُبّارة عن للالله قطع من الخشب على هيئة السهم، مكتوب على إحداهما: «أمرني ربي»، وعلى الثاني: «نهاني ربي»، أما الثالث فهو غُفُلُ ليس عليه شيء.

وكانت هذه الأزلام موجودة عند الكهان، فإذا أراد احدهم سفرًا أو بيعًا أو شراءً أو زواجًا أو يُحدث أمرًا أنّى الكاهن فاعطاه شيئًا فضرب له الأقداح، فإذا خرج منها شيء يعجبه أمره أن يفعل الشيء الذي يريده، وإن خرج شيء يكرهه نهاه فانتهى.

ولقد حرمها الإسلام؛ لأنها من الخرافات والأوهام والضيلالات التي لا تنفع بل تضر؛ لأنها تجعل الإنسان ضعيف العقل يفعل ما يفعل من غير بينة ولا بصيرة، ويترك ما يترك من غير دليل أو فهم أو بصيرة، بل يصبح لبنة في يد الأوهام يتفاعل ويتشاعم بما لا أساس له من الشرع أو الدين أو العقل السليم.

اخي السلم: في عصرنا هذا يوجد من يتشاءم ببعض الأرقام والأيام والأسماء، بل ومن يتشاءم لسماع آية من القرآن فيها تهديد أو وعيد، فأنت تجد مثلاً بعض قراء

القرآن عندنا يقرأ بهجر بعض آيات القرآن، فمثلاً إذا قرأ من سورة الزمر نجده لا يقرأ قوله تعالى: ﴿وَسِيقَ الدِّينَ كَفُرُوا إِلَى جَهَنَّمُ رُمُرًا ﴾، ويقرأ قوله تبارك وتعالى: ﴿وَسِيقَ الَّذِينَ التَّقُوا رَدُهُمْ إِلَى الْحَنَّةُ رُمُرًا ﴾.

أخي المسلم: من الأشياء التي لا تليق بالمسلم أنك ترى بعض المسلمين ممن لا خلاق لهم يستفتحون بالقرآن أو المصحف، فهو يفتح المصحف ويضع يده على آية معينة، فإذا كانت أية مبشرة استبشروا وأقدموا على أع مالهم، وإن صادف وا آية منذرة تباطئوا وأحجموا عن أفعالهم.

اللهم إنك أنزلت القرآن هذًى للمتقين، فترك قوم الاهتداء به وحرموه على أنفسهم واكتفوا بما يدعون من الإيمان به والتعظيم له وعدم العمل به.

النبي ع الله يعلم اصحابه التوكل في أمرهم كان النبي ﷺ بعلم أصحابه كيف يتوكلون في أصورهم كلها على الله، فلا يتطيرون ولا يتشاءمون ولا يستقسمون بالأزلام ولا يغيرها، وكان يعلمهم الاستخارة في الأمر كما يعلم هم السورة من القران، فالاستخارة تنقل المسلم من شرك الطيرة إلى توحيد الخيرة، فإذا هم أحدكم بالأمر فليركع ركعتين من غير الفريضة ثم ليقل: «اللهم إني أستخمرك بعلمك وأستقدرك بقدرتك، وأسألك من فضلك العظيم، فإنك تقدر ولا أقدر، وتعلم ولا أعلم، وأنت عـلام الغيوب، اللهم إن كنت تعلم أن هذا الأمر خسير لي في ديني ودنياي ومعاشى وعاقبة أمرى (عاجل أمرى وآجله) فاقدره لي، ويسره لي، ثم بارك لى فيه، اللهم إن كنت تعلم أن هذا الأمسر شسر لي في ديني ودنيساي ومعاشى وعاقبة أمري (عاجل أمرى وأجله) فاصرفه عنى واصرفني عنه، واقدر لي الخير حيث كان ثم ارضني

اللهم إنا نسالك من خير ما سالك عبدك ونبيك محمد، ونعوذ بك من شر ما عاذ به عبدك ونبيك ﷺ.

به، ثم بسمی حاجته».

## نظرات حول الإجماع

## الحلقة الأولى

#### بقلم: متولى البراجيلي

تعريف الإجماع: لغة: يطلق على العزم والاتفاق، وقد جاء بمعنى العزم في كتاب الله تعالى: ﴿فَاَجْمِعُواْ أَمْرُكُمْ وَشُرَكَاءَكُمْ ﴾ [يونس: ٧١]، وفي سنة الرسول ﷺ: «لا صيام لمن لم يجمع الصيام قبل الفجر» [صحيح النسائي (٢٣٣٨)].

وَجَاء بِمعنى الاتفاق في قوله تعالى: ﴿وَاَجْمَعُواْ أَن يَجْعَلُوهُ فِي غَيَابَةِ الْجُبُّ ﴾ [يوسف: ١١٥].

اصطلاحًا: هو اتفاق مجتهدي عصر من العصور من أمة محمد ﷺ بعد وفاته على حكم شرعى.

#### شرحالتعريف

اتفاق: ضد الاختلاف، وخرج به جميع الأحكام المختلف فيها. مجتهدي: خرج بذلك المقلدون والصبيان والمجانين والكفار والعوام، فهؤلاء

لا يضر مخالفتهم للإجماع.

عصر من العصور: المعتبر في كل إجماع أهل عصره من المجتهدين من الأحياء الموجودين، لأن الإجماع قول مجتهدي الأمة في عصر من العصور.

بعد وفاته: وذلك لأن النبي ﷺ في حياته كان هو مصدر التشريع، فلا قضاء بعد قضائه ﷺ.

حكم شرعي: خرجت الأحكام غير الشرعية.

#### أدلة حجية الاجماع

اتفق أهل العلم على أن الإجماع حجة شرعية يجب اتباعها والمصير إليها. الأدلة من الكتاب

١- قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُشْنَاقِقِ الرَّسُولَ مِن بَعْدِ مَا تَبِئِنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتْبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولَهُ مَا تَولَى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴾ [النساء: عَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولَهُ مَا تَولَى وَنُصلِهِ جَهَنَّمُ وَسَاءَ الرسول ﷺ، فيلزم حينئذ تحريم اتباع غير سبيل المؤمنين؛ لأنه لو لم يكن محرمًا، لما جمع الله بينه وبين المحرم الذي هو مشاقة الرسول ﷺ، فإن الجمع بين الحلال والحرام لا يحسن في الني هو مصافى الله الوصول، للإسنوي نقلاً من التأسيس في أصول الفقه لمصطفى سلامة].

فلا يصح في هذه الآية أن يكون الذم لاحقًا لمساقة الرسبول ﷺ فقط أو لاتباع غير سبيل المؤمنين فقط فإن ذلك باطل قطعًا لثلا يكون ذكر الآخر لا فائدة فنه.

وكذلك لا يصح أن يكون الذم لاحقًا للأمرين إذا اجتمعا فقط؛ لأن مشاقة الرسول ﷺ بمفردها موجبة للوعيد كما ثبت في غير موضع.

فهما متلازمان، وذلك لأن كل ما أجمع عليه المسلمون فإنه يكون منصوصًا عن الرسول ﷺ، فالمخالف لهم مخالف للرسول ﷺ، كما أن المخالف للرسول ﷺ مخالف لله. [«فتاوى ابن تيمية» (١٩٣/١٩، ١٩٤].

والشافعي لما جرد الكلام في أصول الفقه احتج بهذه الآية على الإجماع. [«فتاوي ابن تيمية» (١٧٨/١٩)].

فقد وُصف الله تُعالى هذه الأمة بأنهم يأمرون بكل معروف وينهون عن كل

منكر، فلو قالت الأمة في الدين بما هو ضلال لكانت لم تامر بالمعروف في ذلك ولم تنه عن المنكر فيه. فثبت أن إحماع هذه الأمة حق، وأنها لا تجتمع على ضلالة. [«فتاوى ابن تيمية» (١٧٦/١٩)].

٣- قـوله تعـالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطّاً لَتَكُونُواْ شُهَدَاءَ عَلَى النّأس وَيَكُونُ الرّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ [البقرة: ١٤٣].
 و الوسط: العبل الخيار.

وقد جعل الله هذه الأمة شهداء على الناس، ولو كانوا يشهدون بباطل أو خطأ لم يكونوا شهداء لله في الأرض وأقام شهادتهم مقام شهادة الرسول ﷺ وزكاهم كما زكى الأنبياء.

وقد ترجم البخاري لهذه الآية في كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ وما أمر النبي ﷺ يلزوم الجماعة، وهم أهل العلم.

وقال الحافظ ابن حجر في التعليق على الباب: والآية التي ترجم بها احتج بها اهل الأصول، لكون الإجماع حجة لأنهم عُكوا بقوله تعالى: ﴿جَعَلْنَاكُمْ أُمُّةٌ وَسَطًا ﴾ أي عدولاً، ومقتضى ذلك انهم عصموا من الخطا فيما أجمعوا عليه قولاً وفعلاً. [وفتح الباري» (ج١٣، كتاب الاعتصام)].

أ- قوله تعالى: ﴿ وَاعْتُصِمُواْ بِحَبْلِ اللّٰهِ جَمِيعًا وَلاَ تَقْرُقُواْ ﴾ [آل عمران: ١٠٣]، فنهى الله تبارك وتعالى الأمة عن التفرق مطلقًا، وهذا يقتضي أنها لا تجتمع على باطل؛ لأنه لو اجتمعوا على باطل لوجب اتباع الحق المتضمن لتفرقهم. [«معالم أصول الفقه للجيزاني»].

الأدلة من السنة

والأنلة من السنة بالأمر بلزوم الجماعة كثيرة، ومنها: ١- قوله ﷺ: «فـمن أحب منكم أن ينال بـحـبـوحـة الجنة فليلزم الجماعة..» [«السلسلة الصحيحة» (٣٠٣٠)].

قال الشافعي مستدلاً بهذا الحديث إذا كانت جماعتهم متفرقة في البلدان فلا يقدر أحد أن يلزم جماعة أبدان قوم متفرقين.

فيكون لزوم جماعتهم ما عليه جماعتهم من التحليل والتحريم والطاعة فيهما، ومن قال بما تقول به جماعة المسلمين فقد لزم جماعتهم، ومن خالف ما تقول به جماعة المسلمين فقد خالف جماعتهم التي أمرّ بلزومها، وإنما تكون الغفلة في الفرقة، فاما الجماعة فلا يمكن فيها كافة غفلة عن معنى كتاب ولا سنة ولا قياس، إن شاء الله. [«الرسالة للشافعي عن المعالم للجيزاني»].

٢- قوله ﷺ: «إن الله لا يجمع أمتي- أو قال: أمة محمد
 على ضلالة، ويد الله مع الجماعة». [«صحيح سنن الترمذي»
 (٢١٦٧)].

قال الترمذي: وتفسير الجماعة عند أهل العلم: هم أهل الفقه والعلم والحديث.

٣- قوله ﷺ: «من فارق الجماعة شبرًا فقد خلع ربقة الإسلام من عنقه». [«صحيح سنن أبي داود» (٤٧٥٨)، و«مسند أحمد» (٢١٤٥٣)].

وهذه النصوص المتقدمة تدل على أصلين عظيمين هما: ١- الأصل الأول: وجوب اتباع الجماعة ولزومها، وتحريم مفارقتها ومخالفتها.

٢- الأصل الثاني: عصمة هذه الأمة عن الخطأ والضلالة.
 وهذان الأصلان متلازمان، فإن قول الأمة مجتمعة لا يكون

إلا حقًا، وكذلك فإن العصمة إنما تكون لقول الكل دون البعض. شروط أهل الإجماع

١- أن يكونوا من العلماء المجتهدين:

ويكفى في ذلك الاجتهاد الجزئي؛ لأن اشتراط الاجتهاد المطلق في أهل الإجماع قد يؤدي إلى تعذر الإجماع لكون المجتهد المطلق نادر الوجود. والمعتبر في كل مسالة أهل العلم فيها، فإن كانت المسألة في علم الحديث كان المحدثون هم أهل الإجماع، وإن كانت المسألة فقهية كان الفقهاء هم أهل الإجماع، وهكذا. مع ملاحظة أنه قد تحتاج مسالة ما لعلاقتها بعلوم شتى إلى أهل هذا العلم وذاك.

٧- الإسلام:

فلا يعتبر في الإجماع قول المجتهد الكافر الأصلي ولا المرتد، أما الفاسق فقد اختلف فيه، فهل تشترط العدالة في أهل الإجماع أو لا تشترط فذهب البعض إلى عدم اشتراط العدالة؛ لأن الفاسق داخلٌ في عموم المؤمنين في قوله تعالى: ﴿وَيَتُبِعُ غَيْرَ سَعدل الْمُؤْمنِينَ ﴾.

وذهب آخرون إلى اشتراط العدالة، وأن الفاسق لا يدخل في أهل الإجماع. وقيل: إن ذكر الفاسق مستندا صالحًا اعتُد بقوله في الإجماع، وإلا فلا، وقيل: بل لا يقبل لقول الله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعُلْنَاكُمْ أُمِّةً وَسَطًا ﴾ أي: عدولاً، وهو ليس بعدل، ولانه لا يقبل منفردًا فلا يقبل مع غيره. [«مذكرة الشنقيطي»].

وقال ابن قدامة في «روضة الناظر»: فأما العدالة فليست شرطًا لكونه مجتهدًا، بل متى كان عالمًا بما ذكرناه فله أن يأخذ باجتهاد نفسه، لكنها شرط لجواز الاعتماد على قوله، فمن ليس عدلًا لا تقبل فتياه. «المعالم للجيزاني».

٣- اتفاق قول جميع المجتهدين:

الجمهور على أنه لا يعتد بقول الأكثر، فإذا خالف واحد أو اثنان من المحتهدين فإن قول الباقين لا يعتبر إحماعًا.

وقال ابن جرير الطبري، وأبو بكر الرازي: لا عبرة بمخالفة الواحد أو الاثنين باعتبار الأكثر وإلغاء الاقل، والجمهور على أن العصمة للكل وليست للأكثر. [«مذكرة في أصول الفقه للشنقيطي»].

٤- أن يكون أهل الإجماع أحياءً موجودين:

فإن الأموات لا يعتبر قولهم، وكذلك الذين لم يوجدوا بعدُ أو وجدوا ولم يبلغوا درجة الاجتهاد حال انعقاد الإجماع.

والقاعدة: أن الماضي لا يعتبر والمستقبل لا ينتظر. فالمعتبر في كل إجماع أهل عصره من المجتهدين الأحياء الموجودين، ويدخل في ذلك الحاضر منهم والغائب؛ لأن الإجماع قول مجتهدي الأمة في عصر من العصور، أما اعتبار جميع مجتهدي الأمة في جميع العصور فغير ممكن، لأن ذلك يؤدي إلى عدم الانتفاع بالإجماع أبدًا. [«الفقه والمتفقه» للخطيب البغدادي، «روضة الناظر، لابن قدامة، عن «المعالم» للجيزاني].

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

# Spallis Negle

في وسط الوجود اليهودي الجاثم على قلب العالم الإسلامي، وفي ظلّ الحرب الصليبية الشرسة ضد ما هو إسلامي، وفي ظل سعيهما الحثيث لهدم صروح الحق في أي مكان وفرض مبادئهم وعقائدهم... وفي ظل ظهور شأنهم واستعلاء أمرهم عسكريا وسياسيا واجتماعيا واقتصاديا، وجب على كل مسلم-كلّ في موضعه أن يواجه هذا العدوان ويذود عن حياض الإسلام، فعلى العلماء أن يجاهدوا بأقالامهم وأسنتهم دفاعا عن الإسلام والسلمين، وردا لكيد الطاعنين في الإسلام وأهله بالحجة والبيان، كما أن على المجاهدين أن يجاهدوا بالعدة والسنان.

والتحاور بين الأديان قديم-كما سنبينه بعد ذلك-وقد ازداد في العصس الحاضر أضعافًا مضاعفة، وذلك نظرًا لتطور الوسائل المعينة عليه؛ كتطور وسائل الاتصال ووسائل النشر والإعلام.

والهدف الحقيقي لعلم مقارنة الأديان عند المسلمين هو الدفاع عن الإسلام بوصفه الدين الحق، وهذا يُعَدُّ كذلك السبب الحقيقي لنشأة علم مقارنة الأديان والملل.

فقد كان الغرض الحقيقي من المناقشات والجدل حول الديانات هو إظهار أن الدين الصحيح هو الإسلام، وأنه دين التوحيد الخالص لا تثليث فيه ولا انغلاق، كما في المسيحية واليهودية.

فيمكن أن نقول في تعريف هذا العلم أنه: «علمٌ يُقارن بين الأديان لاستخلاص أوجه الشبه والاختلاف بينهما، ومعرفة الصحيحة منها والفاسدة، وإظهار لحقيقة الإسلام بأدلة بقينية».

ويختلف مفهوم هذا العلم عند المستشرقين بناء على هدفهم، فالهدف الحقيقي لهم لإنشاء هذا العلم هو هدم الإسلام عن طريق هذا العلم بأسلوب علمي أظهروا فيه إخلاصهم للأديان كلها.

ولم يظهر هذا العلم- بهذه الصورة- قبل الإسلام لعدم الاعتراف المتبادل بين الأديان الموجودة قبله، حيث لم يعترف أيّ منها بالأديان الأخرى، وكان كل دين يعدّ ما سواه من الأديان والأفكار ضلالاً، بل أنكرت كل طائفة دينية جميع الطوائف الأخرى المنتسبة لنفس الدين وعدّت اتجاهاتها ضلالاً، وربما حكمت كل منها بالإعدام على أتباع سواها، والتاريخ خير شاهد على ذلك.

#### بقلم:مجدى قاسم

ونظرًا لما تنعُم به أهل الكتاب- في الديار التي دخلها الإسلام- بسماحة الإسلام وعدل حُكامه، وما أعطوا من حرية تامة في أداء طقوسهم الدينية، وما ضمنت لهم المعاهدات الإسلامية من المحافظة على كنائسهم وأديرتهم وجميع حقوقهم... فقد استغل بعض علمائهم جو الحرية والسماحة الإسلامية للتنفيس عن أحقادهم الدينية ضد الإسلام وأهله، كما قال تعالى: ﴿ قَدْ بَدَتِ الْبَغْضَاءُ مِنْ أَفُواهِهِمْ وَمَا تُحْفِي صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ ﴾ [آل عمران: ١١٨]، فبدأوا يكتبون الرسائل والكتب، ليس فقط من أجل شرح عقيدتهم، ولكن لترويج بضاعتهم الفاسدة بين المسلمين وإنكار البشارات التي وردت في كتبهم عن الإسلام ونبي الإسلام وصحابته الكرام، بل الطعن في القرآن وحفظ الله له، وكمال الشريعة الإسلامية، وكذا الطعن في النبي ﷺ وصدق نبوته ورسالته، بل وهدم التاريخ الإسلامي بكل أمجاده ومفاخره... إلى غير ذلك من ترويج للشبهات والأكاذيب والأباطيل المفتراة، بل محاولة الاستدلال على عقائدهم الباطلة وعلى اعتبار كتبهم بما فيها من تحريف وأباطيل بأدلة قرآنية مبتورة وفي غير معناها، مما حدا بعلماء الإسلام- ردًا على تلك الكتب والرسائل التي أذاعوها بين المسلمين- إلى أن ينبروا للكتابة عن اليهودية والنصرانية تاريخًا وعقيدةً، وبيان ما فيهما من تحريف وتبديل، وأباطيل وأوهام، وكذا الدفاع عن أحكام الشريعة الإسلامية، وعن نبينا محمد ﷺ وصدق نبوته، وردّ الشبهات في ذلك، وإظهار البشارات الكثيرة به ﷺ والمنتشرة في كتبهم، وكذا بيان موقف القرآن الصحيح والصريح من اليهودية والنصرانية: عقيدة وشريعة وكتبًا، وذلك بصورة واضحة مشرقة نيرة لا تعقيد فيها ولا إيهام، بأبلغ الحجج وأظهر البراهين اليقينية بالشرع المنقول والنظر المعقول.

وكذلك بيان ما كان للنصارى- في بعض الفترات التاريخية- من ظهور شانهم، واستعلاء أمرهم، إلى الحدّ الذي يتطاولون فيه على المسلمين سياسيًا واجتماعيًا، مما يثير حمية علماء الإسلام ضدهم لمحاولة إضعاف أثرهم في البيئة الإسلامية، كما حدث عقب سقوط بغداد (سنة ١٩٥٦هـ) وتاييد هولاكو زعيم التتار ونوابه للنصاري وإتاحة

الفرصة لهم للتطاول على المسلمين وإظهار شعائرهم بشكل يثير الحفيظة الإسلامية، وما نتج- عقب سقوط الأندلس- من مـذابح للمـسلمين أو إكـراه لهم على النصـرانيـة أو إخـراجـهم من ديارهم، وكذلك ما كـان في فـتـرة الحـروب الصليبية وغزوهم لديار الإسلام واستيلائهم على بعض المدن الإسلامية قبل أن بنهزم الصليبيون ويندحروا.

ونتيجة للتحديات التي صدرت من أهل تلك الديانات كان لزامًا على المسلمين مواجهة ذلك بالمناقشة والمحاورة والمجادلة بالحسنى، والمقارنة بين تعاليم الإسلام وتعاليم غيره، وكان هذا من أهم أسلحة المواجهة ضد غير المسلمين.

وهذا العلم يفيد في الدفاع عن الإسلام ضد التحديات التي تواجهه، فكما أوضحنا، هو سلاح ماضٍ في مواجهة هجوم أصحاب الديانات الأخرى، بجانب تحديات الحركة الإلحادية المنتشرة في العالم، وكذا إظهار المكانة العظمى للقرآن الكريم بين الكتب الأخرى، ووضوح العقيدة الإسلامية في مقابل غموض العقائد الأخرى واضطرابها، وحفولها بالانحراف والوثنية والتعدد، وكذلك سمو التشريع الإسلامي في مقابل غيره، وما منحه للبشرية من هدي وتوجيه، فالشريعة الإسلامية اكمل من شريعة موسى وعيسى، وما جاء في التوراة والإنجيل من علم نافع وعمل صالح إلا وفي القرآن مثله أو أكمل منه.

كما أن هذا العلم يفيد أيضًا في انه يُقَدَّم للمسلم معرفة عن تاريخ كل دين، وما حدث به من خلل أو انحراف خلال رحلته التاريخية الطويلة، ويستطيع أن يُثبت أن النصرانية الحالية ليست هي التي كان عليها عيسى عليه السلام، وأن اليهود جعلوا تاريخهم بعض دينهم، كما سيخرج الإنسان بان جميع الأديان السماوية على حقيقتها قد خرجت من منبع واحد وأضاءت من مشكاة واحدة، وأن الإسلام هو الخاتم والأهمل والأكمل.

وقد تحدّث القرآن عن اليهودية والنصرانية حديثًا مستفيضًا، ولا يستطيع أصحاب أي دين منهما أن ينكروا وصفًا وصفًا وصفًا القرآن الكريم به عقيدةً من عقائدهم، بل نجد أن القرآن كان يتنبأ مستقبلاً بما يقولونه، فلا يستطيع خصوم الإسلام أن يتجنبوا المقولة التي تنبأ القرآن أنهم سيقولونها.

وقد جاء القرآن بالكثير من الآيات التي تحمل اتجاه المقارنة، مثل قوله تعالى: ﴿ إِنِّمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ الْوَثَانُ وَتَخْلُقُ وَنَ إِنَّا اللَّهِ الرَّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَ اللَّهِ لاَ يَمْلُكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَابْتَعُوا عِندَ اللَّهِ الرَّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَ اَشْكُرُوا لَهُ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَ اَشْكُرُوا لَهُ النَّرْقَ وَاعْبُدُوهُ وَ اَشْكُرُوا لَهُ النَّرْقَ وَاعْبُدُوهُ وَ اَشْكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [العنكبوت: ١٧]، وقال تعالى: ﴿ أَفَمَن يَخْلُقُ كَمَن لا يَخْلُقُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ١٧]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ مَثَلُ عَيْسَى عِندَ اللَّهُ لَفَسَدَتَا ﴾ [الأنبياء: ٢٧]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ مَثَلُ عَيْسَى عِندَ اللَّهُ كَمَثَلُ آدَمُ خَلَقَهُ

مِن تُرَابِ ثِمُّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ [آل عمران: ٥٩]، وكثير من الآيات الدِّي تبين أن اللَّه واحد أحد فردُ صمد لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوًا أحد، وليس له صاحبة ولا ولد، وتبين كُفر من قال إنَّ اللَّه ثاني اثنين أو ثالث ثلاثة. تعالى الله عما يقول الظالمون.

وكان يعتمد في حجاجه وتحدي خصومه على طلب البرهان: ﴿ قُلُ هَاتُوا بُرُهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَابِقِينَ ﴾ [النمل: ٤٣]، ﴿ نَبْتُونِي بِعِلْم إِن كُنتُمْ صَابِقِينَ ﴾ [الأنعام: ١٤٣]، ﴿ لَئِتُونِي بِعِلْم إِن كُنتُمْ صَابِقِينَ ﴾ [الأنعام: ١٤٣]، ﴿ الْتُحْونِي بِكِتَابِ مَنْ قَبْلِ هَذَا أَوْ أَقَارَةٍ مَنْ عِلْم ﴾ [الأحقاف: ٤]، وقد أُجرى الرسول عَنْ محاورات ومجادلات مع اليهود والنصارى، وجادلهم بالتي هي أحسن في القضايا الهامة في الألوهية والنبوة وغير ذلك. وأسلم بعضهم كعبد الله بن سلام وغيره.

قال ابن القيم: والمقصود أن رسول الله ﷺ لم يزل في جدال الكفار على اختلاف مللهم ونحلهم إلى أن تُوفي، وكذلك أصحابه من بعده، وقد أمر الله سبحانه بجدالهم بالتي هي أحسن في السور المكية والمدنية، وأمره أن يدعوهم بعد ظهور الحجة إلى المياهلة، وبهذا قام الدين، وإنما جعل السيف ناصرًا للحُجَّة، وأعدل السيوف سيفٌ بنصر حجج الله.

وقد حَثُ الإسلام على المجادلة بالتي هي أحسن، قال تعالى: ﴿ ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ أَنْ رَبَكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنَ ضَلًا عَن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهُمَّدِينَ ﴾ [النحل: ١٢٥]، وُقال تعالى: ﴿ وَلاَ تُجَادِلُوا أَهْلُ الْكِتَابِ إِلاَ بِالتِّي هِيَ أَحْسَنُ إِلاَّ الذِينَ اظْمُوا مَنْهُمْ ﴾ [العنكبوت: ٤٦].

وبالرغم من الايمان بأن الإسلام وحده هو دين الحاضر والمستقبل، فالمسلمون يؤمنون بأن الإسلام هو الحلقة الأخدرة في سلسلة الأدبان، وأنه اللبنة الأخبرة التي تم بها البناء واكتملت الشرائع، وأن القرآن هو العهد الأخير من الله إلى عباده إلى قيام الساعة، وأنه جاء بكل ما حاء به حميع الأنساء والرسل، وأضاف إلى ذلك ما تحتاجه البشرية في حياتها إلى قيام الساعة، قال تعالى: ﴿ شُرَعَ لَكُم مِّنَ الدِّينَ مَا وَصِّي بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلاَ تَتَفَرُّقُوا فَيِهِ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ اللَّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشَاء وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾ [الشُّوري: ١٣]، وأَنَّ على المسلم أن يؤمن بجميع ما أنزل الله من كُتب، قال تعالى: ﴿ اللَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ. نَزُلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصِدِّقًا لَمَا نَبْنَ بَدَنْهِ وَأَنْزَلَ التَّوْرَاةَ وَالْإِنْجِيلَ. مِن قَيْلُ هُدًى لَلنَّاسِ وَأَنزَلَ الْفُرْقَانَ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِآيَاتِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدُ وَاللَّهُ عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامِ ﴿ [آل عمران: ١-٤]، كما أن على المسلم أن يؤمن بجميع الأنبياء والرسل، قال تعالى: ﴿ أَمَنَ الرُّسُولُ بِمَا أَنزِلَ إِلَيْهِ مِن رُّبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلِّ

أَمَنَ بِاللَّهِ وَمُازَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسِلُهِ لاَ نُقَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِّن رُسُلُهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَئَّنَا وَٱلَنْكَ الْمُصِيرُ ﴾ [العقرة: ٧٨٥]، وقال تعالى: ﴿قُولُواْ آمَنَّا بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إلَيْنَا .... ﴾ [العقرة: ١٣٦]، بالرغم من هذا كله، فقد اعترف الإسلام بجماعات أخرى غير إسلامية هم أهل الكتاب، ونظم حقوقهم وواحياتهم.

ومع أن الله تبارك وتعالى أظهر لنا خياياهم حين قال سيحانه: ﴿ وَلَن تَرْضَنَى عَنْكَ الْنَهُونُ وَلاَ النَّصِارَى حَتَّى تَتَّبعَ مِلْتَهُمْ قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءِهُم بَعْدَ الَّذِي حَاءِكَ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ اللَّهِ مِن وَلِيٍّ وَلاَ نَصِيرٍ ﴾ [التقرة: ١٢٠]، وقال تعالى: ﴿ وَدُّ كَثِيرٌ مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لُوْ يَرُدُّونَكُم مِّن يَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِّنْ عِنْدِ أَنَفُسِهِمِ... ﴾ [العقرة: ١٠٩]، إلا أنه قال تعالى: ﴿ لاَ يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنَ الَّذِينَ لَمْ نُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّبنِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُم مِّن دِيَارِكُمْ أَن تُثَرُّوهُمْ وتُقْسِطُوا النَّهُمْ ﴾ [المُتحنة: ٨].

هذا، وقد تم تدوين علم مقارنة الأديان بعد نموه- في الدولة الإسلامية- في منتصف القرن الثاني الهجري، وظهر كتاب النوبختي (المتوفّي ٢٠٢هـ) «الآراء والدبانات» في أخر القرن الثاني، وهذا الكتاب يعتبره الباحثون أول كتاب في هذا العلم، وقام أحمد بن عبد الله بن عبد السلام بن خليفة بترجمة التوراة والإنجيل، وذلك في عهد هارون الرشيد (ولا يمنع هذا من ترجمات أخرى لليهود أو للنصاري)، وفي عهد الخلافة المأمون عُقدت محالس للمناقسة في الأديان والمذاهب والفرق، وحضر هذه المحالس: أبو الهذيل العلاف(١). ثم كثرت بعد ذلك الأبحاث والدراسات حتى القرن التاسع الهجري.

فكتب أبو الحسن الأشعري «الفصول»، والحاحظ-وهو من معتزلة القرن الثالث الهجري «الرّد على النصاري»، واليعقوبي (المتوفي ٢٩٢هـ)، وكان من المؤرخين القدامي، كتب عن قسطنطين وملوك الرومان النصاري، وأورد دراسة كاملة عن الأناجيل، والبلخي (المتوفي ٣٤٠هـ) له كتاب «البدء والتاريخ»، والمسعودي (٣٤٦هـ) له كتابان عن الديانات هما: «المسائل والعلل في المذاهب والملل»، و«سيرً الحياة»، وأبو الحسن العامري (٣٨١هـ) له «الإعلام بمناقب الإسكام»، وأبو منصور السغدادي (٢٩٤هـ) له «الملل والنحل»، وابن حزم الأندلسي (٥٦هـ) له «الفصل في الملل والأهواء والنحل»، والشهرستاني (٥٨هـ) له «الملل والنحل»، وأبو الربحان البيروني (٤٤٠هـ) له «تحقيق ما للهند من مقولة: مقبولة في العقل أو مرذولة»، وهذا الكتاب كان خاصًا بأديان الهند، و«الردُّ الجميل»، كتبه أبو حامد الغزالي (٥٠٥هـ)، ولأبي عبيد الخزرجي (٨٢هـ) «مقامع الصلبان»، أما أبو البقاء صالح بن الحسين الجعفري (٨٦٦١) فله «تذجيل مَنْ دُرُف التوراة والانديل»، وللقرطبي (٣٦٧هـ) «الإعالم بما في دين النصاري من

الفساد والأوهام»، ولأحمد بن إدريس القرافي (١٨٤هـ) «الأحوية الفاخرة عن الأسئلة الفاحرة»، ولأحمد بن تيمية (٨٧٨هـ) «الحواب الصحيح لن يدل دين المسيح»، ولاين قيم الحوزية (٧٥١هـ) «هداية الحياري» ولعيد الله الترجمان «تحفة الأربب في الردّ على أهل الصليب» ألف ه سنة

ولكن هذا العلم أصبابه الضعف بعد ذلك نتبحة أسدات شتى على رأسها مواجهة الحروب الصليبية بالسلاح لا بالمناقشات، ونفوذ غير المسلمين في قصور الملوك والأمراء والوزراء، وأيضًا التعصب المقبت للمذاهب والأراء وعدم الاعتراف بالرأى الآخر، وخاصة أهل الأدبان الأخرى الذين أظهروا- دون موارية- تعصيهم ومقتهم لغيرهم، بل و استئصال الأخر- إن استطاعوا- ولو كان من أهل دينهم طالما كان مخالفًا لهم.

وبعد سنوات من ضعف هذا العلم في دلاد المسلمين عاد ليسترد عافيته، وظهر علماء أفذاذ في هذا المجال كالشيخ رحمت الله الهندي (المتوفي ١٨٩١م) بكتابه الفذ «إظهار الحق»، وكالعلامة العراقي عبد الرحمن الباحة حي زاده (المتوفي ١٩١١م) بكتابه القيم «الفارق بين المخلوق والخالق»، وفي عصرنا الحالي الشيخ أحمد ديدات رحمه الله بكتبه ومناظراته، وكثير غيرهم، حيث أصبح هذا العلم يُدرُس في حامعة الأزهر والحامعات الإسلامية المختلفة كما يدرس عند النصاري في كليات اللاهوت.

وبعد: فيأتي النداء من المولى عزُّ وحلِّ: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالُواْ إِلَى كَلَمَةِ سَوَاء بَنْنَنَا وَبَنْنَكُمْ أَلاَّ نَعْتُدُ الاَّ اللَّهُ وَلاَ نُشْرِكَ بِهِ شُنْئًا وَلاَ يَتَّخِذُ يَعْضُنَا يَعْضُنَا أَرْبَانًا مِّن دُونِ اللَّهِ فَإِنَ تَوَلُّواْ فَقُولُواْ اشْهُدُواْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٦٤]. فهذا ما ندعوهم إليه- كما أمرنا ربنا- أن نحتمع سويًا حول عبادة الله الأحد، ولا نشرك معه أحدًا من خلقه، وننزهه عن الصاحبة والولد، وعن كل ما لا بليق به، ﴿ لُنْسَ كَمِثْلِهِ شَيُّءُ وَهُوَ السِّمِيعُ النَّصِيرُ ﴾ [الشوري: ١١].

(١) من متكلمي المعتزلة وله ضلالات.

#### مصادر البحث

- والحوار مع أهل الكتاب،
   ومقدمة علم مقارئة الأدبان،
  - O «مقارنة الأديان اليهودية».
    - O «موقف ابن تيمية من النصرانية».
    - O «الكواشف الجلية عن معانى الواسطية».
  - O «المناظرة الأولى- أول لقاء يجمع بين النصاري والمسلمين».
    - O «تاريخ المناهج الإسلامية». O «زاد المعاد».
      - O «الفلسفة الإسلامية: مدخل وقضايا».
    - O «منهج نقد النصّ بين ابن حزم الاندلسي واستوزا».
    - O «أدلة اليقين في الرد على مطاعن المبشرين والملحدين».

## الأمة تودع الشيخ عمر السبيل!!

توفي إلى رحمة الله تعالى الشيخ عمر بن محمد السبيل إمام وخطيب المسجد الحرام عن عمر يناهز ثلاثة وأربعين عاماً بعد غيبوبة كاملة استمرت ١٢ يومًا، إثر حادث مروري اليم تعرض له وعائلته.

فقد العالم الإسلام كله علمًا من الأعلام، ورمزًا من رموز الدعوة إلى الله، كرَّس جل وقته وجهده في خدمة الدعوة إلى الله، خطيبًا ومعلمًا ومربيًا ومدرسًا وإمامًا من أئمة المسجد لحرام.

رد به الشيخ عمر في سطور

ولد رحمه الله عام ١٣٧٨هـ الموافق ١٩٥٨م بالبكيرية بالقصيم، ودرس في الحلقات العلمية بالمساجد في مختلف العلوم الشرعية على يد مشايخ الرياض، وانتقل إلى مكة المكرمة ودرس على علماء المسجد الحرام، ثم حصل على البكالوريوس في الشريعة الإسلامية من جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية عام ١٤٠٢هـ، وحصل على درجة الماجستير عام ١٤٠٦هـ، وكانت في موضوع «أحكام اللقيط في الفقه الإسلامي»، وحصل على الدكتوراه من نفس الجامعة عام ١٤١٢هـ متخصصاً في الفقه والأصول، وكان موضوعها: «كتاب إيضاح الدلائل في الفرق بين المسائل» تحقيق ودراسة، وبدأ حياته العملية معيدًا بكلية الشريعة بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية عام ١٤٠٢هـ، ثم معيدًا بكلية الشريعة بجامعة أم القرى عام ١٤٠٣هـ، ثم أصبح أستاذًا مساعدا بالكلية مدير مركز الدراسات العليا الإسلامية المسائية عام ١٤١٥هـ، وعين وكيلاً لكلية الشريعة والدارسات الإسلامية بجامعة أم القرى في نفس العام ثم عميدًا للكلية عام ١٤١٧هـ، بالإضافة لتوليه الإمامة والخطابة في المسجد الحرام منذ عام ١٤١٣هـ، وفي عام ١٤١٣هـ عين رئيسًا لقسم الشريعة بالكلية عام ١٤١٤هـ.

في الرواق العثماني

وفي الرواق العثماني في آخر مشاية بواية الملك فهد بالمسجد الحرام قضى الشيخ عمر بن محمد السبيل إمام وخطيب المسجد الحرام سنوات عديدة في إلقاء دروسه على طلابه وطلاب العلم في واحدة من أهم الحلقات العلمية بالمسجد الحرام، حيث كان هذا الموقع نقطة الاتقاء طلبة الشيخ السبيل، ليلقي عليهم دروسه أيام الأحد والاثنين والثلاثاء بعد صلاة العصر مباشرة في دروسه في شرح كتاب قرة عيون الموحدين للإمام الشيخ محمد بن عبدالوهاب، وشرح كتاب فقه هداية الراغب.

قضى رحمه الله أكثر عمره بين جنبات المسجد الحرام حافظًا وطالبًا ودارسًا، ثم إمامًا وخطيبًا ومدرسًا، فقد قضى

هذه السنوات كحافظ للقرآن الكريم على يد الشيخ الحافظ محمد أكبر المدرس بالمسجد الحرام إلى أن حصل على إجازة منه في رواية حفص عن عاصم. كما لازم الشيخ السبيل رحمه الله سماحة الشيخ عبد الله بن حميد وسماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز رحمهما الله، وكذلك الشيخ عبدالله بن غديان عضو هيئة كبار العلماء، إضافة إلى ملازمته لوالده فضيلة الشيح محمد بن عبدالله السبيل إمام وخطيب المسجد الحرام مما كون شخصية علمية واسعة في علم الفقه.

وجماعة أنصار السنة المحمدية في مصر بعامة واسرة تحرير مجلة التوحيد بصفة خاصة تبتهل إلى المولى عز وجل أن يتغمده بواسع رحمته، وأن يلهم والده والأسرة والأمة الإسلامية الصبر، ويعوضها عن فقيدها خيرًا، وإنا لله وإنا

الما للمواتا البوراجه

تحتسب جماعة انصار السنة المحمدية عند الله رجالًا من قدامى رجالها وهو الشيخ احمد محمد غازي رئيس فرع الجماعة بكفر أبو سيد احمد، حيث توفي يوم السبت ١٤٢٣/١/٩ من عمر ناهز الثمانين عامًا، وكان رحمه الله من تلاميذ الشيخ محمود الموجى.

كما تحتسب الجماعة رجلاً من دعاتها طوف من اجل الدعوة بلادًا كثيرة، فكان داعية إلى التوحيد الخالص من كل شائبة شرك، ذلك هو الأخ عبد الرحمن حنفي محمود، والذي ساهم مع الشيخ شافعي محمد في إرساء قواعد فرع الجماعة بالجيزة، وقد توفي يوم الثلاثاء الموافق ٢٠٠٢/٣/١٦٨ه، وذلك عن عمر قارب السبعين عامًا.

 كما تحتسب الجماعة أخا هو الشيخ ياسين يوسف خليفة عضو الجماعة بفرع الكونيسة والذي توفي يوم الثلاثاء ١٤٢٣/١/١٢ الموافق ٢٠٠٢/٣/٢٠.

 O كما تحتسب الجماعة رجالاً من أبناء قدامى الأنصار وهو رضا محمد سليمان، وهو صاحب كتاب المواريث، وله جهود علمية طيبة في هذا المضمار، كما أنه ابن الشيخ صالح سليمان أول أمين لصندوق الجماعة والذي كان حريصًا على أموال الجماعة أكثر من حرصه على ماله الخاص.

وقد توفي الأخ رضا بعد معاناة كبيرة مع المرض حيث توفي يوم الاثنين ١٤٢٣/١/١٨هـ أول آيام شهر أبريل ٢٠٠٢م. والجماعة تدعو الله تبارك وتعالى أن يخلفها خيرًا، وأن يجعل رجالها مع النبيين والصديقين والشهداء وحسن أولئك ، فيقًا.

وكيل الجماعة فتحى عثمان



مدارس أهلية بالسعودية تعلن عن حاجتها لعلمين في جميع التخصصات من حملة الماجستير والليسانس والبكالوريس بشرط الحصول على مؤهل تربوي مع خبرة لا تقل عن خمس سنوات في مجال التخصص.

وترسل السيرة الذاتية بخط واضح متضمنة العنوان والتليفون، وصورة المؤهل، والخبرة وصورة ملونة حديثة إلى العنوان التالي؛

مدير عام المدارس ص. ب: ٨٥٨٦ - مكة المكرمة

## مسابقة إدارة شئوه القيآه النبي

تعلن إدارة شئون القرآن الكريم عن إجراء مسابقة علمية في الموضوعات التالية:

- ١- الوحدة الموضوعية في القصص القرآني.
  - ٢ ـ التناسب بين الآيات والسور.
  - ٣- الأحرف السبعة والقراءات السبع.
  - ٤ التأويل المذموم وأثره على الأمة.

#### شروط المسابقة

ألا يقل البحث عن ٥٠ صفحة، وتسلم البحوث في موعد أقصاه آخر جمادي الآخرة ١٤٢٣ هـ ويحصل أصحاب البحوث الثلاثة الأولى في كل موضوع على جوائز مالية على النحو التالي:

- الأول: ١٠٠٠ جنيه.
- الثاني: ٧٥٠ جنيهاً.
- الثالث: ٥٠٠ جنيهاً.

للاستعلام: الاتصال ب: ٣٩١٥٤٧٦ \_ ١٠/٥٢٢٠٤٧٩

أسامة علي سليمان

مديرالإدارة



