

### مِينَ الْمُعَالَىٰ الْمُعَالَىٰ الْمُعَالَىٰ الْمُعَالَىٰ الْمُعَالَىٰ الْمُعَالَىٰ الْمُعَالَىٰ الْمُعَالَىٰ

المشرفالعام

د. جمال المراكسيي

اللجنة العلمية

زكريا حسيني جمال عبدالرحمن مجدي عرفات



الت وزيع الداخلي: مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

#### الاشتراك السنوي:

١- في الداخل ١٥ جَنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد على مكتب بريد عابدين).

٢ في الخارج ٢٠ دولارا أو ٧٥ ريالا سعوديا أو ما
 يعادلها.

ترسل القيمة بحوالة بنكية أو شيك. على بنك فيصل الأسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

مطابع المنطق التجارية قليوب مصر

### السلام عليكم

### اللسان بيت الداء

اللسان هو العضو الذي لا يتعب ولا يكل من كثرة العمل ، وهذا من فضل الله تعالى على المؤمنين الذين يحسنون استغلال أوقاتهم ويسخرون جوارحهم في طاعة الله عز وجل ، ويرطبون ألسنتهم بذكر الله عز وجل ، والنبي على يقول : «كلمتان خفيفتان على اللسان ، ثقيلتان في الميزان، حبيبتان إلى الرحمن: سبحان الله وبحمده ، سبحان الله العظيم ».

فالواجب علينا أن نرطب أفواهنا وألسنتنا بذكر الله، وأن نحذر من زلات اللسان وأفاته، فإن الرجل ليتكلم بالكلمة من سخط الله لا يلقي لها بالاً تهوي به في النار سيعين خريفاً.

والمؤمن الحق هو الذي يتكلم بالخير والمعروف ويمسك عن الشر، مصداقًا لقول النبي على النبي على النبي الله واليوم الأخر فليقل خيرًا أو ليصمت».

الرئيس العام

التحرير / ۸ شارع قوله\_عابدين\_القاهرة ت: ٣٩٣٦٥١٧ فاكس: ٣٩٣٠٦٦٢ قسم التوزيع والاشتراكات ت: ٣٩١٥٤٥٦

الركز العام: القاهرة - ٨ شارع قوله - عابدين هاتف: ٣٩١٥٤٥٦ - ٣٩١٥٤٥٦ رئيس مجلس الإدارة

### محمدصفوت نورالدين

رئيس التحرير

جمالسعدحاتم

مديرالتحريرالفني

حسينعطاالقراط



مصر جنيه واحد، السعودية ٦ ريالات، الإمـــارات ٦ دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، العراق ٥٧٧ فلساً، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني.



### في هذا العدد

| Edula Ball | ultible.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| 7          | الافتتاحية: فوائد البنوك ومضالفة رب العالمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                |
| Tall to    | د . جمال المراكبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | امني بقر الريا القريد في ا     |
| . 0        | Just a Balder                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | باب التفسير : سورة الصف        |
|            | د . عبدالعظيم بدوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | auli fiell al idla             |
| 9          | زكريا الحسيني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | باب السنة : أكل الربا وموكله   |
| 17         | كلمة التحرير: مؤتمر المسلمين ومخالفات الحجيج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                |
| Hann       | رئيس التحرير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Present India India            |
| 17         | باب منبر الحرمين: الأمة الأمل والعمل د. صالح بن حميد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                |
| 71         | د. صقر بن علي العمري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | كيف تصبح مليونيرًا:            |
| 77         | لد في الرائحية على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الحجاب الشرعى للمراة المسلمة   |
| 0.0        | الشيخ صفوت نور الدين ـ رحمه الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                |
| 40         | محمود عبد الرازق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | من دلائل النبوة:               |
| YA         | علي الوصيفي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ابتلاءات على طريق أهل الإسلام: |
| 71         | فرونكي على الحيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ليظهره على الدين كله:          |
| 1120       | فهد بن عبد الرحمن اليحيي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                |
| 72         | مجدي عرفات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الإعلام بسير الأعلام:          |
| 44         | المثالم من الذين مثال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | واحة التوحيد                   |
| ۳۸         | طلعت ظهران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | أقوال واعتقادات خاطئة:         |
| 2.         | محمد خلیل هراس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | من روائع الماضي:               |
| 10         | فتحي عثمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | رجال مؤمنون ونساء مؤمنات:      |
| ٤٧         | علاء خضر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | اقرأ من مكتبة المركز العام:    |
| 0.         | جمال عبد الرحمن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | أطفال المسلمين:                |
| ٥٣         | أبو إسحاق الحويني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | أسئلة القراء عن الأحاديث:      |
| 70         | علي حشيش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | تحذير الداعية: الفي مسالي      |
|            | مُ الأَمْ وَاكْلِهِمْ السُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الفتاوى:                       |
| 74         | ed [IIIILETTIT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | فتاوی ابن عثیمین:              |
| 70         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | القول الجلي في الولاية والولي  |
|            | معاوية محمد هيكل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | D Knother sa Ridle             |
| 1179       | أسامة سليمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | مفاهيم عقائدية:                |
|            | San State of the S | no. I was so y also            |

### البريدالإلكتروني

Mgtawheed@hotmail.com Gshatem@hotmail.com see@islamway.net www.altawhed.com





فوائد البنوك.. ومخالفة رب العسالين!!

بقلم د. جمال المراكبي

الربا نظام متغلغل في أعماق النفس البشرية منذ تسلط الشيطان على بني آدم وغير فطرتهم، فزين لهم الإشراك بالله، وزين لهم الفواحش ما ظهر منها وما بطن، ودعاهم إلى أكل الأموال بينهم بالباطل.

وقد تخصص اليهود - المغضوب عليهم - في أكل أموال الناس بالباطل، وأخذ الربا وقد نهوا عنه في عنه فاستحقوا غضب الله ولعنته، وكان من نتيجة ذلك أن قام الاقتصاد العالمي على نظام ربوي، دعامته البنوك الربوية التي يقوم نشاطها على الإقراض والاقتراض، فتتلقى البنوك أموال المودعين بفوائد محددة، ثم تقوم بإقراضها للمستثمرين وغير المستثمرين بفوائد أكبر، وتعتمد في أرباحها على الفارق بين الفائدتين.

وقد انتقد القرآن الكريم طريقة اليهود، وبين أن الله تعالى عاقبهم في الدنيا، فحرم عليهم طيبات أحلت لهم، وتوعدهم بالعذاب الأليم في الآخرة، ونعى على أحبارهم ورهبانهم أنهم ما انكروا عليهم.

فقال سيحانه:

﴿ فَيَظُلُمْ مِنَ الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَاتِ
أُحِلِّتْ لَهُمْ وَبِصَدَهِمْ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ كَثِيبًا \*
وَأَخْذِهِمُ الرِّبَا وَقَدْ نُهُوا عَنْهُ وَأَكْلِهِمْ أَمُوالَ النَّاسِ
بِالْبَاطِلِ وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾
[النساء: ١٦١،١٦].

وقال تعالى: ﴿ وَتَرَى كَثِيرًا مِنْهُمْ يُسَارِعُونَ فِي الْاثْمِ وَالْغُدُوانِ وَأَكْلِهِمُ السَّحْثَ لَيِئْسَ مَا كَانُوا يَغُمَّلُونَ \* لَوْلاً يَنْهَاهُمُ الرَّبَانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ عَنْ قَوْلِهِمُ الاَبْعَانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ عَنْ قَوْلِهِمُ الاَبْعُونَ وَالْأَحْبَارُ عَنْ قَوْلِهِمُ الاَبْعُونَ كَانُوا يَعْفُوا فَي اللهُ عَنْ السَّحْثَ لَيِئْسَ مَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ﴾ [المائدة: ٢٣-٣٣].

كيف تعاملت الشريعة الإسلامية مع النظام لربوي؟ مسلم علام

رفضت الشريعة الإسلامية نظام الربا منذ الوهلة الأولى، ولكن اقتضت حكمة الله أن تتدرج النصوص الشرعية في تحريم الربا المتغلغل في

(التوحيح العدد الحادي عشر السنة الواحدة والثلاثون



نفوس البشير والمهيمن على معاملاتهم، ولهذا نجد في القرآن المكي التنفير من الربا، والحث على الصدقة دون الحديث عن الحل و الحرمة.

قال تعالى: ﴿وما أتيتم من ربا ليربو في أموال الناس فلا يربو عند الله وما أتيتم من زكاة تريدون وجه الله فأولئك هم المضعفون ﴾.

ثم نزل القرآن بالنهى عن أكل الربا أضعافًا مضاعفة كما كان معهودًا في الجاهلية، وحث المسلمين على تقوى الله واحتناب محارمه.

﴿ يَا أَتُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَأْكُلُوا الرِّيا أَضْ عَافًا مُضَاعَفَةً وَاتَّقُوا اللَّهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [آل عمر إن: ١٣٠].

ثم كان أخر ما نزل من القرآن من تشريع تحريم الربا ودعواهم الفاسدة بأن السع مثل الربا، وذكر هذه الدعوى الداطلة، ثم دعوة المؤمنين لترك ما يقي من الريا ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّيَا لاَ يَقُومُ وِنَ إِلاَّ كُمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمُسَّ ذَلِكَ مَأَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّيَا وَأَحَلُّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا فَمَنْ جَاءَهُ مَوْعِظُةً مِنْ رَبِّهِ فَانْتَهَى فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَئِكَ أَصِيْحَاتُ النَّارِ هُمُّ فِيهَا خَالِدُونَ \* يَمْ حَقُّ اللَّهُ الرَّبَا وَيُرْبِي الصَّدَقَات وَاللَّهُ لاَ نُحِتُّ كُلَّ كَفَّارِ أَثِيمٍ \* إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالِحِاتُ وَأَقَامُوا ا الصَّالاَةَ وَآتَوُا الرُّكَاةَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهمْ وَلاَ خُوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ \* يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتُّقُوا اللَّهَ وَذَرُوا مَا يَقِيَ مِنَ الرِّيَا إِنْ كُنْتُمْ مُـوَّمِنِينَ \* فَـإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَأَذَنُواَ بِحَرْبِ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِنْ تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْ وَالِكُمْ لاَ تَظْلِمُ وَنَ وَلاَ تُظْلُمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٩-٢٧٩].

رياالنسيئة ورياالفضل والربا المنهى عنه في الآيات هو ربا | فيه حق وباطل، لأن البنوك لا تستشمر

الحاهلية المعهود في زمن نزول التشريع وهو الزيادة على أصل الدين عند حلول الأحل، وذلك أن العرب كانت لا تعرف رباً إلا ذلك فكانت إذا حل دينها قالت للغريم إما أن تقضى وإما أن تربى، وقد حرم المولى تسارك وتعالى هذا الربا بالكليسة وقال النبي ﷺ في حجة الوداع «ألا إن ربا الحاهلية موضوع، وأول ريا أضع ربا العباس بن عبد المطلب».

هذا النوع من الربا هو الذي كان معروفًا بين العرب في الحاهلية، وهو الذي يسمى ريا النسيئة، وهو المراد بالريا في القرآن، وقد بينت السنة نوعا آخر من الربا وهو ربا الفضل وهو الذي أشار إليه الرسول على مقوله: «الذهب بالذهب والفضة بالفضة والبر بالبر والشعير بالشيعير والتمر بالتمر والملح بالملح مثلا يمثل سيواء يسواء بدأ بيد، فإذا اختلفت هذه الأصناف فيبعوا كيف شئتم إذا كان زندُ ا بيد»: الع بخالتها شارلطال علم ريا الله وه

فريا النسيئة هو الريا الجلي الذي كانوا يفعلونه في الجاهلية وهو تمامًا ما تفعله البنوك الربوية حيث تقيل أموال المودعين، وتعطيهم في مقابل ذلك فائدة محددة سلفًا وربما تجمع الفوائد أو نسبة منها وتجعلها في صورة جوائز يحصل عليها بعض المودعين دون غيرهم فتجمع بذلك بين الربا والمقامرة.

أما أموال المودعين لدى البنوك فتقوم البنوك بإعادة إقراضها بفائدة أعلى للمستثمرين ولغير المستثمرين، وتحصل هذه البنوك على الفارق بين سعر الفائدة الأول وسعر الفائدة الثاني وتعتبره صافي الأرماح.

والقول بأن البنوك تستشمر أموال المودعين لديها في مشروعات انتاجية قول

بنف سها وإنما بإقراض غيرها من المستثمرين، فتعتبر هذا الإقراض نوعًا من الاستثمار وهو في حقيقته قرض ربوي.

وفتوى مجمع البحوث الإسلامية التي صدرت مؤخرًا وقضت بأن فوائد البنوك حلال شرعًا إنما تأسست على اعتبار أمرين:

الأول: أن البنوك تقوم بدور المضارب الذي يستثمر أموال غيره في مضاربة شرعية.

الثاني: أن أقوال أهل العلم بعدم جواز تحديد قدر معين من المال في المضاربة لا دليل عليه من الكتاب والسنة والأمر في ذلك متروك لرضا الطرفين.

والحقيقة أن هذين الأمرين فاسدان، فالبنوك لا تتاجر بأموال المودعين ولا تستثمرها في مشروعات استثمارية تنشئها وتقوم عليها بنفسها حتى تأخذ حكم المضارب وهو الذي يشارك بجهده وعمله في عقد المضاربة فيتاجر بأموال غيره ويقتسم مع صاحب المال الأرباح الناتجة، وإنما تقوم البنوك بإقراض هذه الأموال لغيرها بفائدة محددة سلفًا، وإذا كانت البنوك تستثمر أحيانا بنفسها فإن نسبة هذا الاستثمار لاتساوى شبئا بجوار ما تقوم البنوك بإقراضه للغير، والمستثمر الذي يتعامل مع البنك يطلب قرضًا بفائدة، ويعطيه البنك هذا القرض بفائدة محددة ولا يستطيع أحد أن يقول إن البنك يشارك المستثمر في مشروعه، وإنما البنك يقرضه فقط، وحكاية المستثمرين المتعسرين والذبن أخذوا القروض العظيمة وهربوا بها أبلغ دليل على ذلك.

فالبنوك لا تضارب بأموال المودعين بنفسها، ولا تشارك غيرها من المستثمرين في مضاربات مشروعة، وإنما تقترض

ا أموال المودعين بفائدة يسيطة محدودة، وتعيد إقراضها للغير يفائدة كبيرة ـ أكبر ـ. والأمر الثاني الذي تأسست عليه فتوي المجمع وهو حواز تحديد قدر معين من المال لصاحب المال كربح يتفق عليه بين صاحب المال وبين المضارب، وأنه لا يوجد نص في الكتاب والسنة يمنع من ذلك، وأن اجتهادات السابقين لا تلزم في هذا الشان وهذا فاسد أيضا، فالنبي عَلَيْ نهى عن مثل هذا التحديد في عقود المزارعة كما في الحديث الذي أخرجه البخاري عن رافع بن خديج رضى الله عنه قال: كنا أكثر أهل المدينة حقالا، وكان أحدنا بكرى أرضه فيقول: هذه القطعة لي، وهذه لك، فريما أخرجت ذه - هذه - ولم تخرج ذه فنهاهم النبي عَيْنَ . ما بينه صحاب المياز بالثمية مدينا

(البخاري ك المزارعة ب ما يكره من الشروط في المزاعة ح٢٣٣٢).

وفي رواية يقول رافع: لقد نهانا رسول الله ﷺ عن أمر كان بنا رافقا.

دعاني رسول الله ﷺ فقال: «ما تصنعون بمحاقلكم ـ أي بحقولكم ـ ؟» قلت نؤاجرها علي الربيع ـ جدول الماء ـ وعلى الأوسق من التمر والشعير.

قال: «لا تفعلوا ازرعوها أو أزرعوها أو أمسكوها» قال رافع: سمعًا وطاعة.

ومن هذا الصديث أخذ الفقهاء عدم جواز تصديد قطعة من الأرض يأخذ صاحب الأرض ريعها، وكذلك عدم تحديد شيء من الزرع يأخذه، بل يأخذ نسبة من عموم ما تخرجه الأرض وهذا هو ما اشترطوه في المضاربة الشرعية، وخالفته صراحة فتوى مجمع البحوث الأخيرة.

الحلقة الأولى

### يقلم: د. عبد العظيم

﴿ سَبِّحَ لِلَّهِ مَا فِي السُّمَ وَاتِ وَمَا فِي الأَرْض وَهُوَ الْعَرِينُ الحُكِيمُ (١) مَا أَتُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لاَ تَفْعَلُونَ (٢) كَتُرَ مَقْتًا عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لاَ تَفْعَلُونَ (٣) إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًّا كَأَنَّهُمْ بُنْيَانٌ مَرْصُنُوصٌ (٤) وَإِذْ قَالَ مُوسنى لِقُوْمِهِ يَا قَوْم لِمَ تُؤْذُونَنِي وَقَد تُعْلَمُونَ أَنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَىْكُمْ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ (٥) وَإِذْ قَالَ عِيستَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ مُصِندِّقًا لِمَا بَيْنَ يِدَيُّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُ بَشِّرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ فَلَمَّا جَاءَهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا هَذَا سيحْرُ مُدِينُ (٦) وَمَنْ أَظْلَمُ مِمِّن افْتَرَى عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ وَهُوَ يُدْعَى إِلَى الإسْلاَم وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقُوْمُ الظَّالِمِينَ ﴾ [الصف: ١-٧].

وو بنيدي السورة وو

سورة مدنية، شانها شان السور المدنية في الاهتمام بحانب التشريع والأحكام، وقد تحدثت هذه السورة الكريمة عن القتال في سبيل الله، وبيّنتْ أنه أحبّ الأعمال إلى الله، وأنكرتْ على الذين يقولون ما لا يفعلون، وذكرت مـوقفَ بني إسـرائيل من أنبيائهم، وخصتتْ بالذكر موسى وعيسى ابن مريم عليهم السلام، كما ضربت المثل لأعداء الله في محاولتهم القيضاءُ على دين الله، بالذي يريدُ أن يُطْفِئَ نورَ الشهمس ىفىه، وما هو بمطفئه، وكذلك أعداء الله ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفْ وَاهِهِمْ وَاللَّهُ مُـتَّمُّ نُورِهِ وَلَوْ كُرِهَ الْكَافِرُونَ ﴾، ثم أرشد الله سيحانه عياده المؤمنين إلى نوع من التجارة خاص، ريْحُهُ النجاة من النار، ويضَاعَتُه ﴿ ثُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ورَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيل اللَّهِ بِأَمْ وَالِكُمْ وَأَنْفُ سِكُمْ ﴾. وختمت السورة بأمر المؤمنين أن يـ ﴿ كُونُوا أَنْصَارَ اللَّهِ كَمَا قَــَالُ عـــسني انْنُ مَــرْنَمَ لِلْحَوَارِيِّينَ مَنْ أَنْصَارِي إِلَى اللَّهِ قَــالَ الدِّــوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنْصَارُ اللَّه فَآمَنَتْ طَائِفَةٌ مِنْ تنى إسْرَائِيلَ وَكَفَرَتْ طَائِفَةً فَأُنَّدُنَّا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَى عَدُوِّهِمْ فأصْبُحُوا ظَاهِرِينَ ﴾.

وو تفسر الأيات وو

قد سبق الكلام على تسبيح ما في السماوات والأرض بحمد الله، كما سبق بيان معنى كونه سيحانه العزين

الحكيم، أما قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَ الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لاَ تَفْعَلُونَ (٢) كَنُرَ مَقْتًا عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لاَ تَفْعَلُونَ (٣) إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًا كَأَنَّهُمْ بُنْيَانُ مَرْصُنُوصٌ ﴾، فقد جاء في سبب نزولها عن عبد الله بن سلام قال: قعدنا نفرٌ من أصحاب رسول الله ﷺ، فتذاكرنا فقلنا: لو نعلم أيّ الأعمال أحبّ إلى الله تعالى لعملناها، فأنزل الله تعالى: ﴿سَبُّحَ لِلَّهِ مَا فِي السُّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَهُوَ الْعَرِيرُ الحُكِيمُ ﴾ حتى ختمها، فقرأها علينا رسول الله ﷺ حتى ختمها. [صحيح. رواه الترمذي (٣٣٦٣/٥٥/٥)].

لقد كان المؤمنون في مكة قلَّةً مستضعفةً، وكان المشركون لا يألون جهدًا في إيذائهم، وكانت هذه القلة المستضعفة تريد القتال للدفاع عن نفسها، إلا أنه لم يُؤِّذُنْ لها، لأنها ما زالت ضعيفة غير قادرة على مواجهة العدو، وتحمّل أعياء القــتـــال، وأمــرتْ هذه القلةُ بإعداد أنفسها الإعداد الإيماني بإقام الصلاة وإيتاء الزكاة، ولكنها كَفَّتْ عن القتال على مضض، وظلّت تتطلع إلى القتال، حتى بعد الهجرة سالوا: أيّ الأعمال أحد إلى الله، فأخبرهم الله أن القتال في سبيله أحت الأعمال إليه، ثم قال لهم بعد ذلك: ﴿ كُنِّتِ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرْهُ لَكُمْ ﴾، فثقل عليهم الأمر، ونكل عنه بعضهم، فعاتبهم الله تعالى

في موضعين، هذا: ﴿ يَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُـولُونَ مَا لاَ تُفْعَلُونَ (٢) كَبُرَ مَقْتًا عِنْدَ اللَّه أَنْ تَقُولُوا مَا لاَ تَفْعَلُونَ ﴾، وفي سورة النساء قال تعالى: ﴿ أَلُمْ ثَرَ إِلَى الَّذِينَ قِيلَ لَهُمْ كُفُّوا أيديكم وأقيموا الصئلاة وآثوا الزُّكَاةُ فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ إِذَا فُرِيقٌ مِنْهُمْ بَخْشُوْنَ النَّاسَ كَخُشْيَةِ اللَّهِ أَوْ أَشْيَدٌ خُشْيَةً وَقَالُوا رَبُّنَا لِمَ كَـتَـبْتَ عَلَيْنَا الْقِـتَـالَ لَوْلاَ أَخُـرْتَنَا إِلَى أَجَل قَريبِ قُلْ مَـتَاعُ الدُّنْيَـا قَلِملُ أ وَالأَخِرَةُ خَيْرٌ لِمِن اتَّقَى وَلاَ تُظْلَمُونَ فَتِيلاً ﴾ [النساء: ٧٧]. ولكن إذا كانت الأياتُ الأولى من السورة نزلت عـــــائا للمؤمنين على قولهم ما لا يفعلون في أمر ما، إلا أنّ العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، فهي إذن

عتابٌ ولومُ لكلِّ من خالف قولُه

فِعْلُه، فالواجب على المؤمن أن

يوافق ظاهرُه باطنّه، وسيرُّه

علانيته، وأن توافق أقواله أفعاله، أما أن يقول ولا يفعل،

فذلك أمر ممقوت ﴿ كَبُرُ مَقَّتًا

عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُــولُوا مَــا لاَ

تَفْعَلُونَ ﴾، وقد أنكر الله على

هؤلاء في موضع أخر فقال:

﴿ أَتَأْمُ سِرُونَ النَّاسَ بِالْبِسِرِّ

وَتَنْسَوْنَ أَنْفُسَكُمْ وَأَنْتُمْ تَتُلُونَ

الْكِتَابَ أَفَلاً تَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة:

٤٤]، وفي الصديث عن النبي

الله قال: «يُؤْتَى بالرجل يومَ (يُؤْتَى بالرجل يومَ

القيامة فيُلْقَى في النَّار فتندلقُ

أقتابُ بطنِه فيدورُ حولُها كما يدور الحمارُ في الرحي، فيأتيه

الناسُ فيقولون: يا فلان، ما

لك؟ ألم تكن تأمرنا بالمعروف

وعن عبد الله بن عامر قال: أتانا رسيولُ الله ﷺ وأنا صبيّ، فذهبتُ لأخرجَ لألُّعَن، فقالت أمى: يا عبد الله تعالَ أُعْطِكَ، فقال لها رسولُ الله الله : «وما أردت أن تعطيه؟» قالت: أردتُ أَنْ أُعطيه تمرًا. فقال: «أما إنك لو لم تفعلي كُتِنَتْ عليك كذية». [حسن. رواه أبو داود (۱۳/۳۳٥/٤٩٧٠)].

وتنهانا عن المنكر؟ فيقول: كنت

أمركم بالمعروف ولا أتيه،

وأنهاكم عن المنكر وأتسه».

ويدخل في هذا الوعيد

الرجل الذي ينقض عهده، ولا

يفي بوعده، قال ﷺ: «أربعُ من

كنّ فيه كان منافقًا خالصًا،

ومن كانت فيه خصلةً منهن كانت فيه خصلةً من النفاق

حتى يدعها: إذا اؤتمن خان،

وإذا حدَّث كذب، وإذا عاهد

غدر، وإذا خاصم فحر». [متفق

[متفق عليه].

عليه].

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ النَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَيِيلِهِ صَفًّا كَأُنَّهُمْ بُنْيَانٌ مَرْصُوصٌ ﴾ اختلف أهل التأويل في المراد من قوله تعالى: ﴿ صَفًّا كَأَنَّهُمْ بُنْيَانُ مَرْصُوصٌ ﴾ هل المراد أن يقوم المقاتلون صفا واحدا متمكاسئا تماسك اللبنات في البنيان؟ أم ذلك كناية عن اجتماعهم وتألفهم؟ فقالوا: إن صور القتال تختلف باختلاف الأزمنة والأمكنة، فــاذا كــان القيام صفًا واحدًا صالحًا للقتال فهو المطلوب، وهذا هو الذي فعله النبي ﷺ يوم يدر، صفهم صفًا واحدًا، وسواهم

التوجيد العدد الحادي عشر السنة الواحدة والثلاثون

كما كان يسويهم للصلاة، وأما إذا دعت طبيعة القتال إلى التفرق وانقسام المقاتلين إلى مجموعات فهذا أوْلَى، ويكون المراد أنهم في توادهم وتعاطفهم كالبنيان المرصوص، وإن انقسموا مجموعات.

ثم ذكر الله تعالى موقف بنى إسرائيل من أنبيائهم، فقال: ﴿ وَإِذْ قُالَ مُوسِنَى لِقُوْمِهِ يَا قَـوْم لَم تُؤْذُونَنِي وَقَـد تَعْلَمُونَ أَنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ ﴾ تقدير الكلام: واذكرْ يا نبينا إذ قال موسى لقومه، لتعلم أنه ﴿قُدْ كُذَبَتْ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ فُصِيَرُوا عَلَى مَا كُذَّبُوا وَأُوذُوا حَتَّى أَتَاهُمْ نَصْرُنَا وَلاَ مُبَدِّلَ لِكُلِمَاتِ اللَّهِ ﴾ [الأنعام: ٣٤]، ﴿ فَاصْدِرْ كُمَا صَنَرَ أُولُو الْعَزْمِ منَ الرُّسُلُ وَلا تُسْتَعْجِلْ لَهُمْ ﴾ [الأحقاف: ٣٥]، ﴿يَا قُوْم لِمَ تُؤْذُونَني وَقَد تُعْلَمُونَ أَنِّي رَسُ ولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ ﴾، ﴿ أَئِنْ ذُكُرْتُمْ ﴾ [ىس: ١٩]، ﴿هَلُ جَزَاءُ الإحسان إلا الإحسان ﴾ [الرحصمن: ٦]، وهل هناك إحسانُ بعد إحسان الله أفضلُ وأعظمُ من إحسان الأنبياء لأممهم؟ إنّ الأنبياءَ بهم أخرج اللهُ الناس من الظلمات إلى النور، ومن الضلال إلى الهدى، ومن الغيّ إلى الرشكاد، فالواجب ألا يكذبوا وألا نُؤْذُوا، بل يقابِلُوا بالتصديق والاتباع والإحسان والشكر والعرفان، ولكنّ بني إسرائيل لم يقدروا أنساءهم حق قدرهم، فكذبوا فريقًا، وفريقًا قتلوا. وممن كذبوا وأذوا موسي عليه 

السلام، وإيذاءُ بني إسرائيل لموسى إبذاء متطاول متعدد الألوان، وقد ذكر القرآن الكريم في قصص بني إسرائيل صورًا شبتى من ذلك الإيذاء، ومن ذلك الإيذاء ما رواه البخاري من حديث أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «إنّ موسى كان رجلاً حييًا ستيرًا، لا يُرى من جلده شيءُ استحياءً منه، فأذاه مَنْ آذاه مِن بنى إســرائيل، فقالوا: ما يستترُ هذا التسترُ إلا من عَيْب بجلده: إمّا برص، وإما أدرة، وإما آفة، وإن الله أراد أن يبرئه مما قالوا، فخلا يومًا وحده، فوضع ثيابه على الحجر، ثم اغتسل، فلما فرغ أقبل إلى ثيابه ليأخذها، وإنّ الحجر عدا بثويه، فأخذ موسى عصاه عربانًا أحسن ما خُلُق اللهُ وأبرأه مما يقولون، وقام الحجر، فأخذ ثويه فلبسه وطفق بالحجر ضربًا بعصاه، فوالله إنّ بالحجر لَنُدُبًا من أثر ضــربه ثلاثًا أو أربعًــا أو خمستًا».

ولقد استفاد النبي الله من ذكر الله له نبأ موسى وإيذاء بني إسرائيل، فكان الله أذا وذي يقول: «يرجم الله موسى، قد أوذي بأكثر من هذا فصبر».

[متفق عليه].

ولقد نهى الله تعالى المؤمنين أن يؤذوا رسول الله عما آذت بنو إسرائيل موسى، فقال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ اَنَوْا مُوسَى فَبَرَّاهُ اللَّهُ مِمَّا قَالُوا وَكَانَ عِنْدَ اللَّهِ وَجِيهًا ﴾ قالُوا وَكَانَ عِنْدَ اللَّهِ وَجِيهًا ﴾ [الأحزان: ٦٩].

ولقد بذل موسى عليه السلام جهدًا كبيرًا في هداية بنى إســرائيل وتقــويم اعوجاجهم، وكانت النهاية أنهم زاغوا بعدما بُذلت لهم كلُّ أسياب الاستقامة، ﴿فُلُمَّا زَاغُ وا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ ﴾، ﴿ حَزَاءً وفَاقًا ﴾ [النبأ: ٢٦]، ﴿ وَلاَ مَظْلُمُ رَبُّكَ أَحَدُا ﴾ [الكهف: ٤٩]، وإنما عاقبهم الله على زيغهم فأزاغ قلوبهم، كـما قال تعالى: ﴿ وَنُقُلُبُ أَفْ لَدَتَهُمْ وَأَبْصَارَهُمْ كَمَا لَمْ يُؤْمِنُوا بِهِ أُوَّلَ مَرَّةٍ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ [الأنعام: ١١٠]، وكما قال تعالى: ﴿ وَمَنْ بُشْنَاقِقَ الرُّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبِينَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولُهِ مَا تُولِّي ونصلله جهنم وساءت مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥]، والآيات في هذا المعنى كثيرة، والمقصود أن الهداية أنواع، وأهمها هداية البيان والارشاد، وهداية التوفيق، فأما الأولى فهي إلى الأنبياء وأتباعهم من المصلحين، وأما الثانية فهي إلى الله وحده، قال تعالى لنبيه ﷺ: ﴿ وَإِنَّكُ لتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الشورى: ٥٢]، فهذه هداية البيان والإرشاد، وهي التي قال الله فيها: ﴿إِنَّا هَدَيْنَاهُ السُّبِيلَ إمَّا شَنَاكِرًا وَإمَّا كَفُورًا ﴾ [الانسان: ٣]، وقال: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ نهدى مَنْ سَنَاءُ ﴾ [البقرة: ٢٧٢]، وقال: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْدَيْثُ وَلَكِنَّ اللَّهُ يَهْدِي مَنْ

يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْهُ تَدِينَ ﴾ [القصص: ٥٦]، وهذه هداية التوفيق إلى صراط الله المستقيم، وهذه الهداية الثانية مترتبة على قبول الهداية الأولى، فـمن أجـاب المرسلين واتبع سبيلهم هداه الله إلى صراط مستقيم: ﴿ وَمَنْ يُشْاقِق الرُّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيِّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبِعُ غَنْرَ سَيِيل الْمُؤْمِنِينَ نُولُهُ مَا تَولِّي وَنُصِلْهُ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مُصِيرًا ﴾، قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثُمُودُ فُهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَى عَلَى الْهُدَى فَأَخَذَتْهُمْ صَاعِقَةُ الْعَذَابِ الْهُونِ يمَا كَانُوا بَكْسِئُونَ ﴾ [فصلت: ١٧]، وقال تعالى عن قوم موسى: ﴿ فَلَمَّا زَاغُوا ﴾ أي عدلوا عن اتساع الحق مع علمهم به ﴿ أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ ﴾ ثم قال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقُوْمُ الْفَاسِقِينَ ﴾.

﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْبَمَ يَا بَنِي إِسْسَرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ ﴾ فصرح هذا أنه رسول الله، كما صرح عند ولادته أنه عبد الله، ولم يقل قط: إنه الله، ولا إنه ابن الله، ولا إنه أقنوم من أقانيم الله، وقوله: ﴿ مُصدِّقًا لِمَا يَيْنَ يَدَى أَ مِنَ التُّوْرَاةِ ﴾ التي جاء بها موسى، ﴿ وَمُنِيشًرُا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ ﴾، وأحمد كمحمد من أسماء النبي ﷺ، قسال ﷺ: «إن لي خمسة أسماءً: أنا محمد، وأنا أحمد، وأنا الماحي الذي يمحو الله به الكفر، وأنا الصاشير الذي يحشر الناس على قدمى، وأنا العاقب». [متفق عليه].

وليس عيسي وحده هو الذي بشر بمحمد عليه، وإنما الأنبياء جميعًا قد بشروا به راكة الله عليهم العهد إذا بُعث وهم أحياء أن يؤمنوا به ويتُبعوه، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذُ اللَّهُ مِعِثَاقَ النَّعِينَ لَمَّا ٱتَيْـتُكُمْ مِنْ كِـتَـاب وَحِكْمَـة ِثُمُّ جَاءَكُمْ رَسُولُ مُصندُقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُوْمِئُنَّ بِهِ وَلَتَنْصُرُنَّهُ قَالَ أَأَقُّرَرُ ثُمُّ وَأَخَذُثُمُّ عَلَى ذَلكُمُّ إصْرى قَالُوا أَقْرَرُنَا قَالَ فَاشْهَ دُوا وَأَنَا مَعَكُمْ مِنَ الشَّاهِدِينَ ﴾ [آل عمران: ٨١]، وقد أخبرنا الله سبحانه أن أهل الكتاب يعرفون النبي ﷺ كما يعرفون أبناءهم، وذلك من كثرة نعوته ﷺ في الكتب التي بأيديهم، قال تعالى: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلُّ شَنيْءٍ فَسِنَأَكْتُ بُهَا لِلَّذِينَ يَتَّـعُونَ وَيُؤْتُونَ الزُّكَاةَ وَالَّذِينَ هُمْ بِآيَاتِنَا يُؤْمِنُونَ (١٥٦) الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيُّ الْأُمِّيُّ الَّذِي يَجِــدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالإِنْجِيلِ ﴾ [الأعراف: ١٥٦-١٥٧]، يل إن أمة محمد معروفة أيضنًا عند أهل الكتاب لما نعتها اللهُ به في التوراة والإنجيل، قال تعالى: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِيدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكِّعًا سُجُّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِنَ اللَّهِ وَرضْ وَانًا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الإنْجِيل كَزَرْع أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَأَزْرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى

سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَّاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ

الْكُفَّارُ وَعَـدُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا

Upload by: altawhedmag.com

وَعَـمِلُوا الصَّالحِاتِ مِنْهُمْ مَعْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الفتح: ٢٩].

ولهذا كله هاجر نفرٌ من علماء بني إسرائيل إلى يثرب قبل بعثة النبي ﷺ، انتظارًا لبعثته، وكانوا إذا حدث بينهم وبين الأوس والخسزرج شيء يستفتحون عليهم برسول الله على يقولون: إنه سيبعث نبي في آخر الزمان نقتلكم معه قتل عاد وإرم، ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا كَفُرُوا بِهِ ﴾ [البقرة: ٨٩] لأنهم كانوا برجون أن يكون من بنى إسرائيل، فلما كان من بنی اسماعیل کفروا به ﴿ حَسَدًا مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِهِمْ مِنْ نَعْدِ مَا تَبَيِّنَ لَهُمُ الدُّقُّ ﴾ [البقرة: ٩٠]، و ﴿ يَغْنَا أَنْ يُنَرِّلَ اللَّهُ مِنْ فَضَلِّهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ [البقرة: ٩٠]، ﴿ فُلَمًّا جَاءَهُمْ ﴾ أي: أحمد المشرِّر به ﴿بِالْبُنِّئَاتِ قَالُوا هَذَا سِحْرُ مُعِنُ ﴾، ﴿كَنُرَتْ كَلَمَةً تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ إِنْ يَقُولُونَ إِلاَّ كَـٰذِبًا ﴾ [الكهف: ٧]، ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمِّن افْتَرَى عَلَى اللَّه الْكَذِبَ وَهُ وَ يُدْعَى إِلَى الإسلام ﴾ أي: لا أحد أظلم ممن يفتري ألكذب على الله، ويجعل له أندادًا وشركاء، وهو يُدْعى إلى التوحيد والإخلاص، ومثل هذا لا يهديه الله أبدًا ؛ لأن ﴿ اللَّهُ لاَ يَهُدِي الْقَوْمَ الظَّالمِينَ ﴾.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

# آكل اثريا وموكله

أخرج الإمام مسلم فى صحيحه عن جابر رضي الله عنه قال: «لعن رسول الله ﷺ أكل الربا وموكله وكاتبه وشاهديه، وقال: هم سواء» (٤٠٩٣).

ولأصحاب السنن وصححه ابن خزيمة من طريق عبدالرحمن بن عبدالله بن مسعود عن أبيه: «لعن رسول الله ﷺ أكل الربا وموكله وشاهده وكاتبه. وفي رواية الترمذي وشاهديه بالتثنية، وفي رواية النسائي من وجه آخر عن ابن مسعود: «أكل الربا وموكله وشاهده وكاتبه ملعونون على لسان محمد ﷺ».

تعريف الريا

الربا فى اللغة: اسم مقصور على الأشهر، وهو من ربا يربو رَبُوا ورُبُوًا وَرَبَاءً. ويقال الربا والرما والرماء.

والأصل فى مسعناه الزيادة، يقال: ربا الشىء إذا زاد ، ومن ذلك قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَيُرْبِي الصَّدَقَاتِ ﴾ [البقرة: ۲۷٦].

والربا في أصطلاح الفقْهاء: نوعان، ربا النسيئة: وهو الزيادة المشروطة التي يأخذها الدائن من المدين نظير التأجيل.

وربا الفضل، وهو بيع النقود بالنقود أو الطعام بالطعام مع الزيادة.

حكمالريا

أما ربا النسيئة فهو محرم بالكتاب والسنة والإجماع قال الله تعالى: «وأحل الله البيع وحرم الربا».

وعن أبى جحيفة قال: «إن رسول الله ﷺ نهى عن ثمن الدم وثمن الكلب، وكسب الأمة ولعن الواشمة وأكل الربا وموكله، ولعن المصور» أخرجه البخاري برقم (٢٣٣٨) وأجمع الأئمة الفقهاء على تحريمه.

### إعداد / زكريا حسيني محمد

وأما ربا الفضل فهو محرم بالسنة والإجماع أيضًا، فعن أبي سعيد قال: قال رسول الله ﷺ: «الذهب بالذهب والفضة بالفضة والبر بالبر والملح بالملح مثلا بمثل يداً بيد، فمن زاد أو استزاد فقد أربى، الآخذ والمعطى سواء» أخرجه البخاري وأحمد. ونقل النووي عن ابن المنذر أنه قال: أحمع علماء الأمصار: مالك بن أنس ومن تبعه من أهل المدينة، وسيفيان الثوري ومن وافقه من أهل العراق، والأوزاعي ومن قال بقوله من أهل الشام، والليث بن سعد ومن وافقه من أهل مصر، والشافعي وأصحابه، وأحمد وإسحاق وأبو ثور وأبو حنيفة وأبو يوسف: أنه لايجوز بيع ذهب بذهب ولافضة بفضة ولابر ببر ولاشعير بشعير، ولاتمر بتمر ولا ملح بملح متفاضلا يدا بيدا، ولانسيئة، وأن من فعل ذلك فقد أربى والبيع مفسوخ، قال وقد روينا هذا القول عن جماعة من أصحاب رسول الله على وجماعة يكثر عددهم من التابعين. (Hanga 11/13-13).

### الأوراق النقدية حكمها حكم الذهب والفضة

قال الشيخ صالح الفوزان: والصحيح أن العلة في النقدين الذهب والفضية الشمنية فيقاس عليهما كل ماجعل أثماناً كالأوراق النقدية المستعملة في هذه الأزمان، فيحرم فيها التفاضل، إذا بيع بعضها ببعض مع اتحاد الجنس، بأن تكون صادرة من دولة واحدة.

وقال: والصحيح أن العلة في بقية الأصناف الستة البر والشعير والتمر والملح هي الكيل والوزن، مع كونها مطعومة، فيتعدى

العدد الحادي عشر السنة الواحدة والثلاثون التوجيح

الحكم إلى ماشاركها فى تلك العلة مما يكال أو يوزن وهو مما يطعم فيحرم فيه التفاضل.

وقال: فعلى هذا؛ كل ما شارك هذه الأشياء الستة المنصوص عليها في تحقيق هذه العلة فيه؛ بأن يكون مكيلا مطعوما أو موزونا مطعوما أو تحققت فيه علة الثمنية؛ بأن كان من النقود فإنه يدخله الربا؛ فإن انضاف إلى العلة اتحاد الجنس كبيع بر ببر مثلا حرم فيه التفاضل والتأجيل لقوله ﷺ: «الذهب بالذهب والفضة بالفضة والبر بالبر والشعير بالشعير والتمر بالتمر، والملح بالملح مثلا بمثل بدأ بيد» رواه مسلم وأحمد والترمذي وابن حبان وإن اتحدت العلة مع اختلاف الجنس؛ كالبر بالشعير، حرم فيه التأجيل وجاز فيه التَّفاضل، لقوله ﷺ: «فإذا اختلفت هذه الأشياء فبيعوا كيف شئتم إذا كان يدأ بيذ» رواه مسلم وأبو داود. ومعنى قوله «بدًا بيد» أي حالا مقبوضا في المجلس قبل افتراق أحدهما عن الآخر، وإن اختلفت العلة والجنس جاز الأمران التفاضل والتأجيل، كالذهب بالبر، والفضة بالشعير: (الملخص الفقهي حـ٢ صد ۲۱- ۲۲).

### خطرالرياعلى الفرد والجتمع

ثم اعلم أن خطر الربا عظيم، وأمره ليس بالهين بل هو جسيم، والتحرز منه يعسر على من لا يعرف أحكامه، ومن لم يستطع معرفة أحكام الربا بنفسه فعليه أن يسأل أهل العلم عنها، ولا يجوز له أن يقدم على معاملة إلا بعد تأكده من خلوها من الربا ليسلم بذلك دينه وينجو من عذاب الله تعالى الذى توعد به المرابين، ولا يجوز تقليد أحد من الناس من غير بصيرة، لا سيما فى وقتنا هذا الذى كثر فيه عدم المبالاة بنوعية المكاسب، فقد أخبر فيه عنه من حديث أبى هريرة رضي الله عنه قال: «ليأتين على الناس زمان لا يبالي المرء بما أخذ المال أمن الحالل أم من حرام» أخرجه البخاري (٤٨٣) ولقد عده رسول حرام» أخرجه البخاري (٤٨٣) ولقد عده رسول

الله ﷺ من السبع الموبقات، أي المهلكات، قال ﷺ: «اجتنبوا السبع الموبقات، قيل وما هن يارسول الله؛ قال: الشرك بالله والسحر وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق وأكل الربا وأكل مال اليتيم والتولى يوم الزحف وقذف المحصنات المؤمنات الغافلات» (٢٠٨٣).

### وجوب تعلم أحكام البيوع قبل العمل في التجارة

جاء في الموسوعة الفقهية ج٢٢ ج٥٠ .

ويجب على من يقرض أو يقترض أو يبيع أو يشتري أن يبدأ بتعلم أحكام هذه المعاملات قبل أن يباشرها، حتى تكون صحيحة ويعيدة عن الشبهات والحرام، وما لا يتم الواحب إلا به فهو واجب، وتركه إثم وخطيئة، وهو إن لم يتعلم هذه الأحكام قد يقع في الربا دون أن يقصد الإرباء، بل قد يضوض في الربا وهو يجهل أنه تردى في الحرام وسقط في النار، وجهله لا يعفيه من الإثم ولا ينجيه من النار، لأن الجهل والقصد ليسا من شروط ترتب الجراء على الربا، فالربا بمصرد فعله – من المكلف - موجب للعذاب العظيم الذي توعيد الله جل جــ لاله به المرابين. يقـول القـرطبي رحمه الله: لو لم يكن الربا إلا على من قصده ما حرم إلا على الفقهاء. وقد أثر عن السلف أنهم كانوا يحذرون من الاتجار قبل تعلم ما يصون المعاملات التجارية من التخبط في الربا، ومن ذلك قول عمر رضى الله عنه: «لا يتجر في سوقنا إلا من فقه، وإلا أكل الرما»، وقول على: «من اتجر قبل أن يتفقه ارتطم في الربا ثم ارتطم ثم ارتطم» أي وقع في الربا وارتبك ونشب، (نقلا عن تفسير الطبري ٣٨/٦، وتفسير القرطبي ٣٥٢/٣، وتفسير ابن كثير (١/١٨ه)، ومغنى المحتاج ٢٧/٢، ٢/٢٩.)

### جسزاءآكل الريا

قال السرخسي في المبسوط: ذكر الله تعالى لآكل الربا خمسا من العقوبات:

إحداها: التخبط، قال الله تعالى: ﴿ لاَ

يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمُسَّ﴾ [البقرة:٢٧٥].

الثانية: المُحق. قال تعالى: ﴿ يَمْحَقُ اللَّهُ الرَّبَا.... ﴾ [البـقـرة: ٢٧٦] والمراد الهـلاك والاستئصال. وقيل: ذهاب البركة والاستمتاع، حتى لا ينتفع به ولا ولده من بعده.

الثالثة: الحرب:: قال تعالى: ﴿ فَأَنْنُوا بِحَرْبِ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [البقرة: ٢٧٩].

الرابعة: الكفر: قال تعالى: ﴿ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبَا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة:٣٧٨].

وقال سبحانه بعد ذكر الربا ﴿ والله لا يحب كل كفار أثيم ﴾ [البقرة: ٢٧٦] أي كفار باستحلال الربا، أثيم فاجر باكل الربا.

الخامسة: الخلود في النار: قال تعالى: ﴿ وَمَنْ عَادَ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٥] (المبسوط

### من أسباب عدم إجابة الدعاء

وبعد أخي المسلم إن النصوص في تحريم الربا بنوعيه كثيرة جدا سواء من كتاب الله أو سنة رسوله هي ولا يتسع المقام لحصرها، وهي واضحة لكل ذي عينين، ولكل من كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد، وكذلك أجمعت الأمة على تحريم الربا وحذر النبي من أخر الزمان وما يحدث فيه من الفتن تعلم أن من أسباب إجابة الدعاء طيب المطعم، فإن كانت مطاعمنا من الحرام ومشاربنا من الحرام ومساكننا من الحرام ومراكبنا من الجرام ومساكننا من الحرام ومسابنا من الحرام ومسابنا من الحرام ومراكبنا من نتعاطى من الربا. فهل يستجيب الله لنا دعاء أو يقبل منا عملا أو يبارك لنا في أرزاقنا وسئل الله التوية والمغفرة.

### حقيقة قروض البنوك

وخلاصة القول في الربا «أن كل قرض اشترطت فيه الزيادة سواء حددت قيمة الزيادة أم لم تحدد سلفا فهو ربا» فوضح بذلك

أن القروض التى يتعاطاها الناس من البنوك أو غيرها تعتبر ربا محرما شرعا، يستوي في ذلك قروض الإستهلاك فيجب على المسلم أن ينأى بنفسه عن مـثل هذه القروض فرارا بدينه وحفاظا على نفسه وبعداً عن العقوبات التى رتبها الله عز وجلً وتوعد بها أكل الربا.

قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ آمَنُوا التَّقُوا اللَّهَ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرَّبَا إِنْ كُنْتُمْ مُوْمِذِينَ \* فَإِنْ لَمُ تَفْعَلُوا فَأَذَنُوا بِحَرْبِ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِنْ تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لاَ تَطْلَمُونَ وَلاَ تُطْلَمُونَ \* وَإِنْ كَانَ ذُو عُسْرَمَ فَنَظِرَةُ إِلَى مَيْسَرَةٍ وَأَنْ تَصَدَّقُوا حَيْرُ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ فِيهِ إِلَى كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ فِيهِ إِلَى كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ فِيهِ إِلَى كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ فِيهِ إِلَى لاَيْتُ مَنْ لاَ يُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى لاَيْتُمْ لاَ يُصَالِقُوا عَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى لاَيْلُونَ فِيهِ إِلَى يَعْسَمَا عَنْ فَعْسَ مَا كَسَسَبَتْ وَهُمْ لاَ يُطْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٨ - ٢٨٨]. قال ابن عباس رضي الله عنهما أن هذه الآيات هي آخر ما نزل من القرآن الكريم، أي أنه لم ينسخها شيء حاء بعدها.

كما قال تعالى قبل هذه الآيات من نفس السورة: ﴿ الَّذِينَ يَاْكُلُونَ الرِّبَا لاَ يَقُومُ ونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِينَ يَاْكُلُونَ الرِّبَا لاَ يَقُومُ ونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ النَّذِي يَتَخَبُّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمُسَّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا إِنْمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرَّبَا وَأَحَلُ اللَّهُ فَانَتُهَى فَلَهُ مَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرَّبَا وَأَحَلُ اللَّهُ فَانَتَهَى فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَالْتَهَى فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَالْتَلَا وَمَا مَنْ مَا اللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَلُولَ اللَّهِ وَمَنْ عَادَ البَّهُ وَلَيْكُ اللَّهِ وَمَنْ عَادَ البَّهُ وَلَيْكُ اللَّهُ وَمَنْ عَادَ اللَّهُ وَلَمْكُ النَّهُ وَلَمْكُ اللَّهُ وَمَنْ عَادَى هو فَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ وَلَالِهُ اللَّهُ وَمَنْ عَلَى اللَّهُ وَمَنْ عَلَى اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ وَلَالِهُ اللَّهُ وَمَنْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُ النَّالِ فَاللَّهُ وَمَنْ عَلَى اللَّهُ وَلَهُ عَلَى اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَالِكُ اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ وَلَالِكُولُ اللَّهُ وَلَاللَهُ اللَّهُ وَلَاللَهُ اللَّهُ وَلَيْكُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَالِكُ اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ وَلَمْلُ اللَّهُ وَلَمْكُ اللَّهُ وَلَالُهُ اللَّهُ وَلَالُولُ النَّارِ خَالِدًا مُخْلُولًا النَّارِ خَالِدُا مُخْلُولُ النَّالِ خَالِدُا مُخْلُكُ النَارِ خَالِدًا مُخْلُولُ الْمُؤْلِقُولُ النَّارِ خَالِدًا مُخْلُولًا الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْ

ثم اعلم أن الأحاديث ومنها حديثنا هذا، تبين أن المعطي والآخذ ومن كتب الربا ومن شهد عليه كلهم ملعونون على لسان رسول الله على نسال الله تعالى أن يرزقنا الحالال الطيب ويبارك لنا فيه، وأن يباعد بيننا وبين الحرام ويغنينا عنه. إنه جواد كريم. وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد.

العدد الحادي عشر السنة الواحدة والثلاثون ألتوحيك

الحمد لله الذي رتّب على حج بيت الحرام كل خير جزيل، وجعل قصده من أجل القربات الموصلة إلى ظله الظليل، ويَسَّر أسبابه وهوّن الوصول إليه والسبيل، وسهّله بلطفه وكرمه غاية التسهيل، وبعد:

ما هي إلا أيام قالئل ويهل علينا مؤتمر عظيم، وإن شئت فقل مؤتمر المسلمين الوحيد بعد أن انفضت المؤتمرات، وتقطعت السببل والأوصال بين المسلمين، وأصبحوا قابعين كل في دياره ينتظر نصيبه الذي ارتضاه وأصبحوا قابعين كل في دياره ينتظر نصيبه الذي ارتضاه له المتأمرون على الإسلام وأهله.. مؤتمر الحجيج الذي والفتن.. ولاحول ولا قوة إلاّ بالله.. مؤتمر الحجيج الذي يأتي إليه المسلمون من كل فج عميق. قال تعالى: ﴿وأذن في الناس بالحج يأتوك رجالاً وعلى كل ضامر يأتين من كل في الناس بالحج يأتوك رجالاً وعلى كل ضامر يأتين من كل في عميق وقال يؤتي من ذوبه كيوم ولدته أمُّه، وقال: ﴿والحج يفسق خرج من ذنوبه كيوم ولدته أمُّه، وقال: ﴿والحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة»، وقال: ﴿وتابعوا بين الحج والعمرة فإنهما ينفيان الفقر والذنوب كما ينفي الكير خبث الحديد والفضة»، والحجاج والعمار وفد الله إن سالوه أعطاهم، وأن دعوه أجابهم، وإن ستغفروه غفر لهم.

ر خذوا عنی مناسککم »

ولما كان الحج إلى بيت الله الحرام ركناً من أركان الإسلام الخمسة على القادر والمستطيع، بينه و بياناً شافيًا بقوله وفعله وتقريره، وكان الصحابة رضي الله تعالى عنهم يرقبون نبيهم لليقتدوا به اتباعًا لقوله: «خذوا عني مناسككم». [أخرجه مسلم]، ونقلوا إلينا ذلك أتم نقل وأكمل بيان، ومع هذا البيان والإيضاح، جنح بعض الناس إلى مخالفة الهدي النبوي، إما بتفريط في فضيلة أو بوقوع



من تلك المخالفات، التي يقع فيها كثير من الحجاج والمعتمرين نوجز منها ما يأتي:

### مخالفات تقع في الإحرام

● اعتقاد بعض الناس أنه لابد من صلاة ركعتين بعد إحرامه، بل إن بعض الناس يعود بعد ذهابه عن الميقات ليصلي الركعتين، فقد قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «ليس للإحرام صلاة تخصه».

وقال سماحة الشيخ ابن باز رحمه الله: (وركعتا الإحرام سنة عند الجمهور، وبعض أهل العلم لا يستحبها؛ لأنه لم يرد فيها شيء مخصوص، والجمهور استحبوها؛ لما ثبت عن النبى الله أنه قال وهو في ذي الحليفة «أتاني أت من ربي فقال: صلِّ في هذا الوادي المبارك وقل: عمرة في حجة»). أ.هـ

والمهم في سنة الإحرام أنها غير واجبة.

- بعض الناس قد يسافر جوًا إلى الحج في الإحرام عند مروره بالميقات؛ بل وبعضهم يؤخر الإحرام إلى أن ينزل أرض المطار، وكلاهما على خطأ!!
- ●● ومن المخالفات أيضنًا: ما يعتقده بعض النساء من أنه لابد له من لون خاص للثوب الذي تلبسه المرأة في الإحرام كالأخضر مثلاً أو الأبيض وهذا خطأ. فتحرم المرأة بثيابها العادية إلاً ثياب الزبنة أو الثناب الضبقة أو الشفافة.!!
- ومن المخالفات المتعلقة بالنساء. أن بعض النساء إذا مرت بالميقات تريد الحج أو العمرة وأصابها الحيض، قد لا تحرم ظنًا منها أو من وليها

أن الإحرام تشترط له الطهارة من الحيض، فتتجاوز الميقات بدون إحرام وهذا خطا واضح؛ لأن الحيض لا يمنع الإحرام، فالحائض تحرم وتفعل مايفعل الحاج غير الطواف فإنها تؤخره إلى أن تطهر.

● ومن المخالفات أيضًا قيام بعض الحجاج والمعتمرين عند الميقات وغيره بتصوير بعضهم بعضًا في لباس الإحرام ويحتفظون بتلك الصور للذكرى، وكما قال بعض أهل العلم إنه خطأ من ناحيتى:

الأولى: أن التصوير في حد ذاته معصية، إلاً إذا كان لحاجة.

الثانية: أن هذا يدخل في الرياء، لأن الحاج إذا أحب أن يطلع الناس عليه وعلى صورته وهو محرم فإن هذا رياء. والرياء يحبط العمل.

### من مخالفات الحجيج في الطواف 11

أما المخالفات في الطواف فكثيرة نذكر منها:

- المقاتلة على تقبيل الحجر الأسود، واستعمال الشد والضرب في سبيل الوصول إليه، والفاعل لهذا قد ارتكب محرمًا، في سبيل تحقيق سنة يثاب فاعلها ولا يعاقب تاركها.
- إذا سلّم الإمام من الصلاة يلاحظ أن بعض المصلين حول الحجر الأسود يسابقون الإمام في سلامه بغية تقبيل الحجر واستلامه. ومن المعلوم عدم جواز مسابقة الإمام!!
- •• التمسُّح بجدران الكعبة، والنحيب بصوت

بحلق لحيته أو تقصيرها، وهذا حرام في الحج وغيره لقوله ﷺ: «أكرموا اللحى». وقوله ﷺ: «أرخوا اللحى».

- بعض المقصرين يقصر شعيرات من مقدّم، رأسه، ومن آخر رأسه، وعن يمينه وعن شماله وهذا في الحقيقة لا يصدق عليه اسم التقصير بل يجب التعميم!!
- ●● ومن المضالفات ما يشاهد من بعض الحجاج من حلق جزء من رأسه بعد فراغه من عمرته ويبقي الجزء الأخر إلى الحج!!

### من مخالفات الحجاج في عرفة !!

- بعض الحجاج ينزلون خارج حدود عرفة، ويبقون في أماكنهم حتى تغرب الشمس، ثم ينصرفون منها إلى مزدلفة من غير أن يقفوا بعرفة، وهذا خطأ عظيم، يفوت به الحج فإن الوقوف بعرفة رُكن لا يصح الحج إلا به. لقول النبي ﷺ: «الحج عرفة».
- ومن ذلك أيضًا: أن بعض الحجاج يعتقد أنه لابد في الوقوف بعرفة من رؤية الجبل، أو الذهاب إليه والصعود عليه فيكلفون أنفسهم عَنتًا شديدًا ومشقة، ويتعرضون لأخطار عظيمة؛ وعرفة كلها موقف.
- ومن الأخطاء أيضًا أن بعض الحجاج يهتم باستقبال الجبل حال الدعاء وهو خلاف السنَّة، فإن السنَّة أن يستقبل الكعبة والأفضل أن يكون الجبل بينه وبين القبلة!!
- ●● انصراف الناس من عرفة قبل غروب الشمس، وهذا خلاف سنة النبي ﷺ، حيث وقف إلى أن غربت الشمس وغاب الشمس وغاب قرصها!!

●● رفع الصوت بالدعاء وإزعاج الطائفين والمصلين!!

- تعمد صلاة ركعتي الطواف خلف المقام وهذا من السنَّة، لكن ليس المراد أن يصليها في أثناء شدة الزحام فيدفع هذا ويجذب هذا!!
- بعض الطائفين يبتدئون طوافهم قبل الحجر الأسود، أي بينه وبين الركن اليماني، وهذا يدخل في الغلو في الدين، وما يدعيه بعض الحجاج أنه يفعل ذلك احتياطًا!!
- ومن الخطأ أيضًا أن بعض الناس إذا حاذى الحجر الأسود أثناء طوافه فإنه يقف برهة من الزمن يدعو ويشير عندما يريد أن يبدأ شوطا جديدًا فيسبب عرقلة للطائفين!!

### من مخالفات السعى بين الصفا والمروة 12

- الإضطباع في أثناء السعي، والسنة المذكورة عن النبي ﷺ أنه لم يضطبع إلاً في طوافه حول البيت في طواف القدوم فقط!!
- بعض الساعين يترك الإسراع بين العلمين الأخضرين ولو تمكن من ذلك. وبعضهم يسرع فيهما إلا أنه يستمر مسرعًا ويتجاوز الحد المسروع وهو الانتهاء من الهرولة عند العلم الثاني!!
- ●● ومن مخالفات السعي أن بعضهم لا يعتقد أن سعيه صحيح إلا إذا صعد إلى آخر الجبل في الصفا والمروة ظنًا منه أن ذلك أفضل!!

### من مخالفات الحلق والتقصير!!

. •• بعض الناس عندما يحلق أو يقصر شعره يُثْمع ذلك

التوديد العدد الحادي عشر السنة الواحدة والثلاثون

### من الخالفات في مزد لفة!!

- عدم التاكد من حدود مزدلفة حال الوصول إليها فقد ببيت بعضهم خارجها، وهذا تفريط منه، ومخالفة للسنُّنة.
- ومن المضالفات أيضيًا أن بعض الصجاج يخرج قبل نصف الليل إن كان من أهل الأعذار، وهذا مخالفة للسنة
- ●● ومنها خروج بعض الحجاج مع الضُّعَفَة بعد منتصف الليل معللين خروجهم بأنهم من رفقتهم بل بجب عليهم أن ينتظروا حتى يصلوا الفحر ثم يسفروا حدًا، ثم ينزلوا إلى منى أو مكة!!
- ●● ومنها أبضًا اعتقاد بعض الحجاج أنه لابد من أخذ الجمرات من مزدلفة فيتعبون أنفسهم في التقاطها بالليل واستصحابها في أيام مني.

### من مخالفات رمي الجمار 11

- ●● من المضالفات الرمى قبل الفجر يوم العاشر من ذي الحجة، وقبل الزوال يومي الحادي عشير والثاني عشير للمتعجل، ومعهما الثالث عشير
- اعتقاد بعض الحجاج أنهم برميهم الجمار يرمون الشياطين، ولهذا يطلقون اسم كان رخيص الثمن، بغية الراحة من المشقة!! الشياطين على الجمار، فيقولون رمينا الشيطان الكبير أو الصغير ونحو ذلك من العبارات التي لا تليق بهذه المشاعر.
- بشدة وعنف وصئراخ وشتم لهذه الشياطين. فسننة واحدة، وإذا كان من الضأن فستة أشهر. والسنة أن يُكبِّر الحاج مع كل حصاة يرميها!!
  - ومن المضالفات رمى الجمار بحصى كبيرة وبالنعال والأخشاب، وهذا

ومخالفة للسنة.

- ومنها أيضًا أن بعضهم يرمى الجمار كُلُّها دفعة واحدة، وهذا خطأ فادح وقد قال أهل العلم: إنه إذا رمي بكف واحدة أكثر من حصاة لم يحتسب له إلاّ حصاة واحدة.
- ●● وكذلك أن بعض الحجاج يردد دعوات عند رمى كل حصاة، فمن ذلك قولهم: اللهم اجعلها رضًا للرحمن غضيًا للشيطان، والسنة أن يكبر مع كل حصاة، ويدعو بعد الفراغ من الجمرتين الأولسان.
- ومنها طواف بعض الحجاج طواف الوداع قبل فراغه من رمى الجمار، وهذا خلاف أمر النبي على.

### من الخالفات في ذيح الهدي (١

- كثير من الحجاج لا يهتم بالبحث عن عيوب الأضاحي، فتراه يشتري أول ما يقابله إذا
- تفريط بعض الحجاج في السن المجزئ للهدى، فقد يهدى شيئًا لم يستكمل السن الشرعي فيقع في الحرج، فالإبل لابد لها من تمام خمس ●● وكذلك أن بعض الحجاج يرمون الجمار سنين، والبقر سنتين، والغنم إذا كان من الماعـز

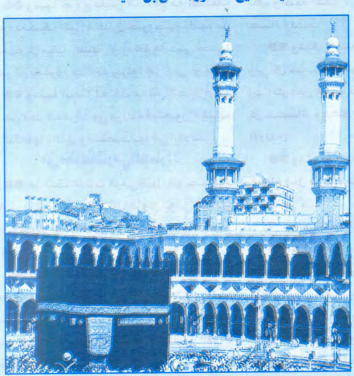
اللهم إنا نسألك البصيرة في الأمور كلها. اللهم وفق الحجاج ويسر لهم أمورهم، اللهم اجعل سعيهم مشكورًا، وحجهم مبرورًا، ومؤتمرهم الإسلامي موفقًا وميسورًا وارحم اللهم الأحياء ومن في القبور.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

منبرالحرمين

### الأمة..الأمل والعمل لإمام الحرم المكي

فضيلة الشيخ الدكتور/ صالح بن حميد. حفظه الله.



الحمد لله أرشد وهدى. ووفق من شاء من عباده طريق الهدى، ومن أضل فلن تجد له وليا مرشدا. أحمده سبحانه وأشكره لا تحصى آلاؤه عددا، ولا تنقطع فضائله مددا، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له ولا أشرك به أحدا. وأشهد أن سيدنا ونبينا محمداً عبد الله ورسوله كرُمُ رسولا وشرُف محتداً. صلى الله وسلم وبارك عليه وعلى آله أنوار الدجى وأصحابه مصابيح الهدى والتابعين ومن تبعهم بإحسان صلاة وسلامًا وبركات دائمات سرمداً.

التوجيك العدد الحادي عشر السنة الواحدة والثلاثون

أما بعد فأوصيكم أيها الناس ونفسي بتقوى الله عز وجل فاتقوا الله رحمكم الله واحذروا ضياع العمر في غير طاعة، وخافوا من التسويف فالتسويف بئست البضاعة، فكم من مؤجل لم يبلغ ما أمله، وحيل بينه وبين ما كان يرجو عمله. دارت عليه رحى المنون كم نصح وهو معرض بات على تفريطه نادما يتمني الرجوع فلا يقدر، قال رب ارجعون لعلي أعمل صالحا فيما تركت ، كلا إنها كلمة هو قائها ومن ورائهم برزخ إلى يوم يبعثون.

اقراوا وتأملوا في أحوال الأمة مع مخالفيها: ﴿ إِنْ تَمْسَسُنُكُمْ حَسَنَةٌ تَسَئُوهُمُ وَإِنْ تَمْسَسُنُكُمْ حَسَنَةٌ تَسَئُوهُمُ وَإِنْ تَصِبْكُمْ سَيَئَةٌ تَسَئُوهُمُ وَإِنْ تَصِبْكُمْ سَيَّتُهُ مَا يَخْمُ سَيَئِكُمْ سَيَئِكًا إِنَّ اللَّهَ بِمَا وَتَتَّقُوا لاَ يَضَرُكُمُ كَيْدُهُمْ شَيَئِنًا إِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطٌ ﴾ ﴿قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ سُنَنُ فَسِيرِرُوا فِي الأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُتَدِّينَ (١٣٧) هَذَا بَيَالُ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَمَوْعَظَةُ لِلمُتَّقِينَ (١٣٨) وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَحْرَنُوا وَلاَ تَحْرَنُوا وَلاَ تَحْرَنُوا وَلاَ تَحْرَنُوا وَلاَ تَحْرَنُوا وَلاَ تَحْرَنُوا

﴿ وَلاَ تَهِنُوا فِي ابْتِ غَاءِ الْقَوْمِ إِنْ تَكُونُوا تَاْلُونَ فَإِنَّهُمْ يَاْلُونَ كَمَا تَاْلُونَ وَتَرْجُونَ مِنَ اللَّهِ مَا لاَ نَرْجُونَ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾.

أيها المسلمون: إن الأمة تمر في حالها الراهن بأوضاع من الضعف والتشتت وظلام الطريق. بينما يمر الأخرون بموجات من الاستعلاء والقوة ونزعات التفرد.

إن كل ذلك على ظلامه وبأسائه يشير إلى أفق مضيء وسبيل عامر بالأمل بإذن الله. نعم لتي كان الباطل يزداد بطشيا وطغيانا وغدرًا، وصورة ذلك جلية في عدوان اليهود في

قلسطين المحتلة، فإن ذلك عند المؤمن في إيمانه وبمعرفته بسنن الله هو بداية للنهاية بإذن الله.

﴿ حَتَّى إِذَا اسْتَيْئَسَ الرُّسُلُ وَطَنُّوا أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُوا جَاءَهُمْ نَصْرُنَا ﴾.

﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الجُنَّةَ وَلَمَا يَأْتِكُمْ مَثَلُ النَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ مَستَتْهُمُ الْبَاْسَاءُ وَالضَّرَّاءُ وَزُلْزِلُوا حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالنَّذِينَ اَمَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللَّهِ أَلاَ إِنَّ نَصْرَ اللَّهِ قَرَيبٌ ﴾.

َ ﴿ مَا ظَنَنْتُمْ أَنْ يَضْرُجُوا وَظَنُّوا أَنَّهُمْ مَانِعَتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِنَ اللَّهِ فَأَتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِبُوا وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ ﴾.

إن المسلم لا يسرف في التعلق بالأماني وسراب التمنيات، ولكن في الوقت ذاته لا يكون منكس الرأس في مستنقعات الهزائم ومواطن الذل والمهانة.

إن أمل المسلم ليس مكابرة ولا تمردًا على الواقع والوقائع ولكنه عقيدة راسخة يؤمن بها ويعمل في إطارها سندها كتاب الله عز وجل ﴿ وَلاَ تَيْئَسُوا مِنْ رَوْحِ اللّهِ إِنَّهُ لاَ يَيْئَسُ مِنْ رَوْحِ اللّهِ إِلاَّ الْقَوْمُ الْكَافِرُ رُونَ ﴾، ﴿ وَمَنْ يَقْنَطُ مِنْ رَوْحِ اللّهِ إِلاَّ الْقَوْمُ الْكَافِرِ رُونَ ﴾، ﴿ وَمَنْ يَقْنَطُ مِنْ رَحْمَةِ رَبّهِ إِلاَّ الضَّالُونَ ﴾.

إن اليئس حيلة العاجز الذي يؤثر الانسحاب والعزلة، إن البلاء يحتمل بعظم الرجاء، والفرج طريقه الثقة بالله العلي الأعلى. المومن الحق لا تزلزله المحن، ولا تهده المكائد بل يزيده ذلك عطاءً وبذلا وتضحية. ﴿ وَكَاّيِّنْ مِنْ نَبِيٍّ قَاتَلَ مَعَهُ رِبِّيُّونَ كَثِيرٌ فَمَا

وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَمَا ضَعَفُوا وَمَا اسْتَكَانُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ (١٤٦) وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلاَّ أَنْ قَالُوا رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا وَثَبَّتْ أَقْدَامَنَا وَانْصُرُنَا عَلَى الْقُومِ الْكَافِرِينَ (١٤٧) فَاتَاهُمُ اللَّهُ ثَوَابَ الدُّنْيَا وَحُسنْنَ ثَوَابِ الآخِرَةِ وَاللَّهُ نُحِنُ المُحْسِنِينَ ﴾.

معاشر المسلمين: إن أولويات أهل العلم والرأي والدعاة والمصلحين أن يشيعوا الأمل الصادق في نفوس الأمة.

الأمل الذي يدعو إلى الشبات على الدين والعض عليه بالنواجذ والعمل على نصرته والنب عن حياضه، واليقين بأن نصر الله ينزل على أوليائه لا بمعجزة خارقة ولكن بسنة جارية يمتحن فيها العباد ليبلوهم أيهم أحسن عملا.

وهذا لا يتحقق بموعظة تتلى أو خطبة تلقى فحسب ولكن بقدوات صالحة قوية في دين الله ذاقت حلاوة اليقين وصدًقت بموعود الله لأوليائه المتقن.

أيها المسلمون: أمة الإسلام تعيش غربة حقيقية بين الأمم وتنبع غربتها في تميزها وتمنعها على السير في ركاب الظلم والاستسلام وقد جر عليها هذا ضغوطا كبيرة وأحمالا ثقالا مادية وأدبية لا تكاد تطيقها، مستها فيها الباساء والضراء وزلزلت.

أيها المسلمون: طغيان القوة وغرورها يجعل صاحبه لا يبالي بمواقف الأخرين ولا بحقوقهم، بل إنه ليستهين بالأعراف وقواعد

التعامل ويستكثر على غيره أن ينظر في مصالحه أو يتمسك بحقوقه أو يعتز بهويته وقيمه.

فالضعفاء في ميزان الظلم لا حق لهم إلا الخضوع والاستسلام، حين تضعف الأمم ينفجر الحقد المكبوت وينهض الخصوم يناوشون من كل مكان.

إن الإنسانية كلها مدعوة إلى التامل في الأخطار الرهيبة التي تنتظرها إذا تجاهلت النذر المتصاعدة من الصدور الحاقدة التي تبث نيران العداوات والصراعات المدمرة وازدراء الأمم في معتقدها وفكرها وديانتها.

الظلم هو وقود الصراعات، والعنف لا يولد إلا العنف، وعقلاء البشر وقراء التاريخ يدركون أن قوة الظلم ما هي إلا كضوء شهاب سرعان ما ينطفئ.

إن الأمة الحية ولو كانت مستضعفة فإنها لن تقبل الظلم، بل قد تكون هذه الضغوط والمتغيرات سببا من أسباب يقظتها وحيويتها، فلا تهون عليها عزتها وكرامتها.

الأمة الكريمة الضعيفة وإن كانت لا تقوى على المواجهة في مرحلة من المراحل لكنها لا ترضى بالدنية في عزتها ومبادئها ولن ترضى أن تنظر للآخرين باستجداء أو استخذاء.

أيها المسلمون: إن من دلائل الرشد والفقه استيعاب الأزمة وتوظيف دروسها لإحياء الأمة وبنائها بنفسية عزيزة وثابة من غير ضعف أو خور.

إن من الحق والحكمة الاعتراف بأن

الهزائم قد تكون لازمة من لوازم بناء الأمم من أجل القضاء على صبور الاسترخاء ومظاهر الترف والفسق، ومن أجل الدربة (التدريب) على تحمل الظروف القاسية وزوال الطبقات الهشة من أجل الوصول إلى القواعد الصلبة، وقد تكون الهزائم أكثر ملازمة عندما تسود في الأمة الأمراض الاجتماعية ويحكمها الظلم وتشتد المظالم، وتهمل الحقوق ويفسق المترفون ويكثر الخبث فتكون الهزيمة عقوبة، وتسلط الأعداء بلاءً لتستيقظ الأمة وتوجه نحو العلاج فيكون التمحيص وتكون التنشئة على الجد والمسيرة المبصرة وحينئذ يستقيم المسار بإذن الله.

أيها المسلمون: الأمة لاشك بحاجة إلى إعادة ترتيب أمورها ودراسة أوضاعها بعمق، دراسة تتفهم المتغيرات، وإنها لمتغيرات كبيرة طفت على ساحاتها السياسية والاقتصادية والفكرية وغيرها مدركة إمكاناتها، مكتشفة مكامن قوتها وتأثيرها.

ومن أجل تلمس طريق المعالجة - معاشر المسلمين - لابد من التأكيد على أن أولى الأولويات؛ أن تعلم الأمة علم اليقين أنها لن ترتفع لها راية أو يعلو لها شأن إلا بصدق الإيمان وسلامة التوحيد وصفاء الإخلاص؛ إيمان يستنير به القلب وتستقيم به الجوارح وهذا لا يكون إلا بتربية جادة، وإنك لتحزن حين لا ترى إلا آثار تربية هشة، وأن طاقات الأمة تستنزف في أمور تذهب بحلاوة الإيمان وتضعف جنوته. وكيف يتصور التطلع إلى النصر بنفوس لم تذق حلاوة الإيمان «ذاق

حلاوة الإيمان من رضي بالله ربا وبمحمد رسولا وبالإسلام دينًا».

كما يجب التأكيد أن الطريق الصحيح ومنهج التصحيح في مواجهة ضغوط الخارج وتحدياته ليس بالاشتغال بالرد عليها مما قد يجر أو جر إلى معارك خاسرة. ولكن الإصلاح الحقيقي والتصحيح الجاد يتمثل في التوجه نحو الداخل وتصفيته وتنقيته.

﴿ وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا لاَ يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئًا ﴾.

ولا ربب أن ذلك شياق على النفس وثقيل في الممارسة.

لأن الإنسان في هذه الحالة سوف ينقد نفسه وسوف يصلحها أي أنه يجعل من نفسه الحجر والنحات في أن واحد.

وإن أصحاب الطريق المسدود والمتأزمين هم الذين يسلطون سياط نقدهم دائما نحو الخارج.

﴿ وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا لاَ يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئًا ﴾ آية كريمة ومعلم بارز وراية مرفوعة في رسم الطريق لهذا الإصلاح الداخلي.

ويقترن بهذه الآية آية أخرى توجه إلى مواجهة الخارج بالنقد الداخلي والإصلاح والتحسين، اقرأوا في خبر غزوة أحد: ﴿ أَوَلًا اَصَابَتْكُمْ مُصِيبةٌ قَدْ أَصَبْتُمُ مِثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَّى هَذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِنْدِ أَنْفُ سِكُمْ ﴾ إنه ليس من الحكمة تضخيم شأن العدو إلى الحد الذي يجعل تصور هزيمته شيئًا بعيدًا، فالعدو بشر له حساباته وله موازاناته ومشكلاته

وإمكاناته، ﴿ وَلاَ تَهِنُوا فِي ابْتِغَاءِ الْقَوْمِ إِنْ | وَتَتَّقُوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الأُمُورِ ﴾ تَكُونُوا تَأْلُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلُونَ كَمَا تَأْلُونَ وَتُرْجُونَ مِنَ اللَّهِ مَا لاَ يَرْجُونَ ﴾. -

> إن النصر العام لابد أن يسبقه نصر خاص. إن الأمة المنتصرة على أعدائها هي أمة قد حققت قبل ذلك نصرًا داخليا.

ومما يجب التأكيد عليه أخيرًا سلاح الصبر. والمراد بالصبر هذا احتمال المشاق والديمومة في تأدية التكاليف مهما كانت قسوة الظروف. إن الصبر لا يعنى الاستسلام للأحوال السيئة والظروف القاسية ولكنه يعنى عدم اللجوء إلى الحلول السريعة، إن الجبري وراء الحلول السبريعية لمشكلات مستعصية مأله الإحباط واليأس أو الاندفاع والتهور مما يزيد المشكلات تعقيدا ويحعل الحل الحقيقي بعيد المنال.

إن الصبر توظيف صحيح للوقت والزمن لحل أوضاع لا يستطاع حلها في الوقت القريب.

وبعد أيها المسلمون فإن النصر مع الصدر وإن الفرج مع الكرب، وإن مع العسر يسرا، وإن في رحم كل ضائقة أجنة انفراجها ومفتاح حلها، وطريق ذلك بإذن الله دين صحيح وعقل مستنير ومبضع جراح وحرقة والدة، وعلى الله قصد السبيل وهو الغالب على أمره.

قال تعالى: ﴿ لَتُبْلُونُ فِي أَمْوَ الْكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ وَلَتَسْمَعُنَّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا أَذًى كَثِيرًا وَإِنْ تَصْبِرُوا

إن من صعاب الأمور قياد الأمم أعقاب الهزائم وإحياء الأمل بعد الانكسارات، ولكن الرجال يستسهلون الصعب ويصابرون الأيام حتى يجتازوا الأزمات.

نعم إن الأمة الحية اليقظة لا تكف عن مراجعة أمرها وقياس أدائها في أصولها وأساليبها كما لا تمل في البحث عن المعوقات ellebel.

إن الأمة بحاجة إلى امتلاك الشجاعة الكافية للاعتراف بالأخطاء والتقصير في مسيرتها. وهي بحاجة إلى التفريق الدقيق بين الأعراض والأمراض حتى لا تعالج المظاهر والأعراض وتحمل الحقائق والأدواء.

لقد كشفت الأحداث المتوالية على الأمة اضطرابًا في الفهم واهترازا في قراءة الأحداث واستسلام كثيرين للتضليل الإعلامي الذي يدير آلته الأعداء مما أثار اللبس وأشاع الشبهات فأنتج مع الأسف استسلامًا في بعض المواطن لاهتزاز الأقوياء ولضغوط إعلامية علا صوتها.

أيها المسلمون: الإصلاح يبدأ بالنفس وليس بضجيج الإعلام ولا هتاف الجماهير واندفاع الجموع. ﴿إن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم ﴾ إن الإصلاح يكمن في صلاح القلوب وارتباطها بصلاح العيوب، خضوع تام لله الواحد القهار عبادة وتذللا وانقيادًا وتسليمًا.

ألتوحيك العدد الحادي عشر السنة الواحدة والثلاثون



الحمد لله الذي له الحمد كله، وأشهد أن لا الله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبيده ورسوله، صلى الله عليسه وعلى آله وأصحابه وسلم.. أما بعد:

كنت مع صديق لي نتحدث في موضوعات شتى حتى صادف أن تحدثنا عن المناصب وما يتعلق بها، فسالني صديقي فجاة: ما أعظم منصب في العالم الآن؟ أظنه كان يتوقع أن أقول: الملك، أو الرئاسة، أو الأمين العام للأمم المتحدة، أو ما شابه ذلك، لكني قلت دون تردد: إمامة الحرم في مكة المكرمة، فدهش لهذا الجواب، وسالني بلهفة: وكم راتبه؟ قلت: لا أستطيع أن أحسب راتبه خلال شهر واحد فقط إلا بالة حاسبة؟

فظنني أمزح معه، ثم قال: راتبه ثلاثون الفًا.. أربعون الفًا.. خمسون الف ريال؟ كم بالضبط؟

قلت: أحضر لي آلة حاسبة وأنا أقول لك كم راتبه بالتقريب وليس بالضبط، فأحضر الحاسبة وهو لا يزال يظنني أمزح معه.

فقلت له: احسب معي: كم تعادل صلاة واحدة في الحرم لغير الإمام؟ قال: مائة الف صلاة، كما هو الحديث النبوى الشريف.

قلت: وإذا صلى في الحرم يومًا كاملاً، فكم يعادل فيما سواه؟

قال: مائة ألف يوم.

قلت: يعني: ۱۰۰,۰۰۰ – ۳۰۶ «عدد أيام السنة القمرية» = ۲۸۲,۶۸۸ سنة.

ثم قلت: وإذا صلى لمدة شهر كامل «أي ٣٠ يومًا» فكم تساوي بالسنين؟ قال: احسبها، قلت: ٣٠ × ٢٨٢,٤٨ سنة، أي أنك إذا صليت شهرًا واحدًا في الحرم فكانك كنت تصلي خارج الحرم منذ العصر الحجري الحديث حتى الآن؟

قال: سبحان الله العظيم؟ ولكن ما علاقة هذا بوظيفة إمام الحرم؟

قلت: اليس للإمام من الأجر مثل كل من صلى خلفه دون ان ينقص من اجورهم شيء؟ قال: بلي، قلت: إذن أحسب معى مرة أخرى.

لو فرضنا أنه صلى من البشير خلف الإمام خلال شهر رمضنان فقط «٣٠ يومًا» وفي سنة واحدة فقط مائة ألف مصل كمتوسط فكم تساوي صلاته خلال شهر رمضان خارج الحرم بالسنين؟ قال: احسبها.

قلت: ١- صلاته في يوم واحدة فقط تساوي المركز ١٠,٠٠٠× «ثمانية وعشرون مليون ومائتان وثمانية وأربعون ألف سنة، أي كانه كان يتعبد منفردًا خارج الحرم المكي منذ أواسط حقية الحياة القديمة!!

فقال بدهشة بالغة: الله.. الله.. الله.. ما شاء الله.. لا قوة إلا بالله، اللهم زده وبارك له.

فقلت: أمين. ثم قال: ألا تستحق مكة أن توصف مانها مكرمة؟ قلت: بلي والله.

وبعد أخي المسلم، هل لك في أن تأتي مكة المكرمة لتصلي في الحرم المكي يومًا واحدًا؟ أقصد ما يعادل مائتين واثنين وثمانين سنة وخمسة شهور ونصف في مكانك الآن؟

أرجو الله أن يمكنك من ذلك. فإن أكرمك الله ومكنك من ذلك، فلا تنس أخاك وأن تدعو لإخوانك المسلمين قاطعة.

اخي المسلم، أهجر شواطئ العراة، وتعال للسياحة في بلد الله الحرام، تعال وادعو غيرك إلى هذا الخير العظيم.

والله يهدي إلى الحق وهو الحق سبحانه والحمد لله رب العالمين.

التوحيك العدد الحادي عشر السنة الواحدة والثلاثون

# الحجاب الشرعي للمرأة السلمة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصعبه ومن والاه .. ويعد : نواصل - بعون الله تعالى - مفكم ما بدأناه في الحلقات الماضية عن الحجاب الشرعي، فنقول - وبالله تعالى التوفيق - :

رد حدیث اسماء:

جاء عند أبى داود في سننه من طريق الوليد بن مسلم عن سعيد بن بشير، عن قتادة عن خالد بن دريك، عن عائشة رضى الله عنها: أن أسماء بنت أبى بكر رضي الله عنها دخلت على رسول الله صلى اله عليه وسلم، وعليها ثياب رقاق فأعرض عنها وقال: «يا أسماء إن المرأة إذا بلغت المحيض لم يصلح أن يرى منها إلا هذا وهذا» وأشار إلى وجهه وكفية. فقد قال فيه أبو داود بعد إيراده إنه مرسل، خالد لم درك عائشة.

كما كأنت أسماء رضى الله عنها من أكثر نساء الصحابة تمسكًا بالحجاب وستر الوجه خاصه. فقد ذكر سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز: أن أسماء كانت تستر وجهها مطلقًا في الإحرام وغيره، وأورد قول ابن قدامة في المغني وابن رشد في البداية: بأن المرأة إحرامها في وجهها إجماعًا. ولها أن تغطي رأسها وتستر شعرها، ولها أن تسدل ثوبها على وجهها من فوق رأسها سدلا خفيفًا، على وجهها من فوق رأسها سدلا خفيفًا، تستتر به عن نظر الرجل، إلا ما روى عن

#### الحلقة الثالثة

### للشيخ/محمد صفوت نورالدين رحمه الله

أسماء أنها كانت تغطى وجهها وهى محرمة. فلو صح ذلك الحديث لكانت أسماء أول من يبادر إلى تطبيقه، وهي المخاطبة به..

ولذا نرى الشيخ عبد العزيز بن باز بضعفه بثلاث علل:

الأولى: لأنه من رواية خالد بن دريك عن عائشة، وخالد لم يسمع منها فهو منقطع.

وقد حكم عليه راويه أبو داود بهذه العلة وقال بعد ذلك هو مرسل. كما مرّ بنا.

الثانية: في إسناده سعيد بن بشير وهو ضعيف لا يحتج بروايته.

الثالثة: عنعنة قتادة عن خالد بن دريك وهو مدلس.

م تتبعت طرق حديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها، الذي هو حديث أسماء مثار البحث، فقد روى أبو داود في سننه(٢)، والبيهقيّ في الكبرى، وابن عديّ في الكامل، والبيهقيّ في المعرفة.

كلهم رووا عن طريق الوليد بن مسلم، عن سعيد بن بشير، عن قتادة عن خالد بن دريك عن عائشة أن أسماء بنت أبي بكر، دخلت على رسول الله ﷺ، وقال: يا أسماء إن المرأة إذا بلغت المحيض، لم يصلح لها أن يرى منها إلا هذا، وهذا.. وأشار إلى وجهه وكفيه».. وقد ظهر لى من ذلك.. أن هذا الحديث مسلسل بالعلل، التى اهتم بها علماء الجرح والتعديل:

أحدها: أن خالدًا لم يسمع من عائشة، قال أبو داود في سننه: هذا مرسل، خالد بن دريك

لم يسمع عائشة.. وقال في سؤالات الأجرىُّ: لم يدرك عائشة.

وقال المنذريِّ في الترغيب والترهيب: لم بدرك عائشة.

وقد تبعهما في هذا من بعدهما، ممن كتب في الجرح والتعديل، وفي تتبع رجال السند. الثاني: أن خالدًا تفرّد به دون باقي الرواة

عن عائشة رضي الله عنها، وفي هذا بُعْد.

الثالث: أن قتادة بن دعامة السدوسي، مدلّس مشهور بذلك، عند أهل الحديث، ولم أر له تصريحًا بالسماع.

الرابع: أن الراوي عن قتادة هو سعيد بن بشير، وقد تفرد به دون باقى أصحاب قتادة بهذا الإسناد وهو بعيد...

قال أبو أحمد بن عدى: ولا أعلم رواه عن قتادة بهذا الإسناد غير سعيد بن بشير.

فتفرد سعيد بن بشير بهذا الأثر دون جميع أصحاب قتادة، وفيهم الأئمة يدل على غرابة هذا الإسناد.

الخامس: أن سعيد بن بشير هذا ضعيف على الصحيح من أقوال أهل العلم.

السادس: أنه اختلف على سعيد بن بشير فيه، فقال مرّة فيه: عن خالد بن دريك، عن أم سلمة بدل عائشة.

السابع: أنه رواه عن سعيد بن بشير، الوليد بن مسلم، وهو مشهور بالتدليس عند علماء الحديث. ولم أر له تصريحًا بالسماع.

الثامن: أن قتادة قد اختلف عليه فيه، فرواه عنه سعيد بن بشير كما سبق.

ورواه عنه هشام الدُستوائي مقطوعًا: أن رسول الله ﷺ قال، وذكره. وإسناده منقطع، ومراسيل قتادة ضعيفة جدًا.

التاسع: أنه قد اختلف في متنها، ففي رواية سعيد بن بشير؛ وكفَّاها، وفي رواية هشام قال: ويداها إلى المفصل.

العاشر: أن فيه نكارة أشد مما سبق، وهي مخالفته للقرآن الكريم، والله عزّ وجل يقول: ﴿ وِ لا يعدِن زَينت هِن إِلا لِيعُ وَلِتَهِنَ.. الآية ﴾،

وقد توسّع في هذا الألباني في حديثه عن جلباب المرأة المسلمة، والرسول ﷺ بالنسبة لأسماء رضي الله عنها، ليس من أولئك المذكورين في الآية الكريمة.. فكيف تدخل عليه أسماء بثياب رقاق؟.

الحادى عشر: أنه مخالف لما روته عائشة رضى الله عنها في أحاديث منها:

١- في قصة الإفك وأنها غطَّتْ وجهها.

 ٢- في حديث عمر حينما قال: عرفناك يا سودة.. فقالت: عائشة: فنزلت آية الحجاب.
 مغير ناك مراه ذا يصحح حديث أسماء

وغير ذلك، وبهذا يصبح حديث أسماء منكرًا جدًا.

الثانى عشر: أنه مخالف لما عرف عن حياء أسماء رضى الله عنها.. وغيرة زوجها الزبير بن العــــوام.. ولا أدلّ على ذلك مما رواه البخارى.

الثالث عشر: أن خالدًا هذا: ابن دريك قال فيه ابن القطّان: مجهول الحال، كما جاء في نصب الراية.

. فإن قيل: فإن له طريقًا آخر يشهد، وهو ما جاء في الطبراني في الأوسط، وفي الكبير، وعند البيهقي في السنن الكبري، عن طريق محمد بن رمح، عن ابن لهيعة عن عياض بن عبد الله، أنه سمع إبراهيم بن عبيد بن رفاعة الأنصاريُّ، بخبر عن أبيه، أظنه عن أسماء ىنت عميس، أنها قالت: دخل رسول الله ﷺ على عائشة بنت أبي بكر، وعندها أختها أسماء بنت أبي بكر، وعليها ثياب شامية، واسعة الأكمام. فلما نظر إليها رسول الله ﷺ، قام فخرج. فقالت لها عائشة رضى الله عنها: تَنَحَّىٰ فقد رأى رسول الله ﷺ أمرًا كرهة فتنحت فدخل رسول الله ع فسألته عائشة رضى الله عنها: لم قام؟. قال: أو لم تُرَي إلى هيئتها، إنه ليس للمرأة المسلمة أن يبدو منها إلا هذا، وهذا.. وأخذ بكفيه فغطى بهما ظهر كفيه، حتى لم يبد من كفه إلا أصابعه، ثم نصب كفيه على صدغيه، حتى لم يبد إلا وحهه. قال السهقيّ إسناده ضعيف. قلت:

وهذا الحديث فيه ابن لهيعة، وهو عبد الله أبو عبد الرحمن المصرى، وهو ضعيف، وخصوصًا إذا انفرد كما هنا.. فقد انفرد بهذا الإسناد.. بل وشيخه عياض بن عبد الله القرشي الفهري المدني ثم المصري، قال عنه البخاري؛ منكر الحديث، وقال أبو حاتم: ليس بالقوي، وقال العقيلي: حديثه غير محفوظ وذكره ابن حبان في الثقات.

كما يلاحظ عليه الشكّ في الحديث، هل هي أسماع بنت عميس أم لا؟ بقوله «أظنّ». ﴿ وَمُعَالِمُهُمُ مِنْ عَمِيسَ أَمْ لا؟ بقوله «أظنّ».

وللداعين إلى التساهل في حجاب المراة بعض الطرق، التي يتلمستون بها ما يقوي رغبتهم في تأصيل ما يدعون إليه، ومن ذلك:

 ١- قصة المرأة الخثعمية، التي كانت تسال رسول الله ﷺ في الحج، ووصفت بأنها وضيئة أعجبت الفضل مما يدل على أنها كانت كاشفة وحهها.

٢- حكاية المرأة التي وهبت نفسها للنبي
 قية، وجاء فيه أن النبي قي صعد فيها النظر،
 ولم يأمرها بالتستر مما يدل على أنها كانت
 كاشفة وجهها.

٣- ما جاء في حديث جابر رضي الله عنه، الذي أخبر فيه أن رسول الله ﷺ بعد صلاة العيد، مضى حتى أتى النساء فوعظهن وذكرهن فقال «تصدقن فإن أكثركن حطب جهنم» فقامت امرأة من سطة النساء سفعاء الخدين، فقالت: ولم يا رسول الله؟. فلو لم تكن كاشفة لم توصف إلهاكيا.

وقد ناقش العلماء هذا الأمر قديمًا وحديثًا، وممن بحثه حديثًا: الشيخ محمد الأمين الشنقيطي، في تفسيره أضواء البيان في الجزء السادس، عند مروره بسورة النور، وسورة الأحزاب، والشيخ عبد العزيز بن باز، واعتبر العلماء الفيصل في هذا آيات الحجاب التي أنزلها الله في كتابه الكريم، فهو سبحانه له الحكمة البالغة، ويعلم طبائع خلقه، وما يتمثل في النفوس البشرية، منذ خلق آدم،

وإلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، وما يطرأ على النفوس من تغييرات، وما تصلح به المجتمعات وتستقيم به أحوال أهلها، وما يفسدها بحسب ما أودع الله سبحانه في طبائع البشر من شهوات ورغبات، خاصة عندما يضعف الحارس الإيماني والحاجز اليقيني، بمراقبة الله في السرّ والعلن...

خاصة وأن الدعوة إلى عدم حجاب المرأة المسلمة، بما يمكن الحياء، ويحجب محاسنها عن الأجانب، يدعوها إلى ترك الحجاب، الذي فهمته نساء الصحابة، وطبقته ساعة نزول أبة الحجاب، وحثُ عليه رسول الله على. بأمره من ليس لها جلباب، أن تلبسها أختها من جلبابها، ويدعوها ذلك لمخالفة أمر الله، وما تفسير الصحابة رضوان الله عليهم لآبة الحجاب، والنبي عليه موجود بينهم ينزل عليه الوحى، الا دليل بأن المراد: بإدناء الحصاب، ويضرب الخَمُر على الجيوب: إنما يدخل فيه ستر الوجه، وتغطيته مع الشعر عن الرجال، وأن ستر المرأة وجهها عمل بالنص القرآني الكريم، كما قالته وعملته عائشة رضي الله عنها، ونساء الرعيل الأول من هذه الأمة، وعنهم أخذ بذلك التابعون، ومن حاء بعدهم، وليس ما يقوله بعض الناس في حججهم، بأن هذا الحجاب، لم يعرف إلا في العصور المتأخرة، عندما فرضه العثمانيون وهو من موروثات العادات القديمة عندهم.

ذلك أن احتجاب النساء عن الرجال، وسترهن وجوههن، التي هي موضع الفتنة، ومجامع الحسن، ما هو إلا تصديق بكتاب الله سبحانه، وإيمان بأنه منزل من عند الله، وواجبهن الامتثال، وحسن الاتباع: سمعًا وطاعة، وعملا.. خاصة وأنهن عرفن مثل هذا الحديث عنه على: «إن المرأة عورة فإذا خرجت المستشرفها الشيطان، وأقرب ما تكون من رحمة ربّها وهي في قعر بيتها» رواه الترمذى عن بندار.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

# مندلائيلاشيوةفيالأثاجيل

■ الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد.

على الرغم من كون القرآن الكريم معجزا في تركيبه اللغوي وأسلوبه البياني وشاهدا على صدق النبي الأمي في دعوته إلى الإسلام إلا أن الحق تتعدد شواهده وتزداد محامده، فهو أبلج لا تخفى طلاوته على الأذهان، وقد رأينا من أثار الوحي في الأناجيل ما يشهد بصدق ما جاء في التنزيل. وفي هذه المقالة نضرب عددا آخر من الأمثلة:

### النص الثامن: تفاوت الناس في الانتفاع بهداية السماء

ضرب النبي ﷺ لما جاء به من الدين مثلا بالغيث العام الذي يأتي الناس في حال حاجتهم إليه، فالغيث يحيي البلد الميت، وكذا علوم الدين تحيى القلب الميت.

ثم شبُّه على السامعين له المستجيبين لأمره على اختلاف أنواعهم، فمنهم العالم العامل المعلم فهو بمنزلة الأرض الطيبة شربت فانتفعت في نفسها وأنبتت فنفعت غيرها، ومنهم الجامع للعلم لكنه لم يعمل بنوافله أو لم يتفقه فيما جمع لكنه أداه لغيره، فهو بمنزلة الأرض التي يستقر فيها الماء فينتفع الناس به، ومنهم من يسمع العلم فلا يحفظه ولا يعمل به ولا ينقله لغيره، فهو بمنزلة الأرض السيخة أو الملساء التي لا تقبل الماء أو تفسده على غيرها، هذا المثل ورد في حديث أبي مُوسِني الأشعري رضي الله عنه عَن النَّبِيِّ الله عن الله الله عن وَالْعِلْمِ، كُمَثُلِ الْغَبْثِ الْكَثِيرِ أَصِبَاتَ أَرْضَنًا، فَكَانَ مِنْهَا نَقِيَّةً قَبِلَتِ الْمَاءَ فَأَنْبَتَتِ الْكَلاَّ وَالْعُشْبَ الْكَثِيرَ وَكَانَتْ مِنْهَا أَجَادِبُ أَمْسِكَتِ الْمَاءَ، فَنَفَعَ

### الحلقة الثالثة إعداد/ محمود عبد الرازق

اللَّهُ بِهَا النَّاسَ، فَشَعَرِبُوا وَسَقَوْا وَرَرَعُوا، وَاَصَابَ مِنْهَا طَائِفَةً أُخْرَى، إِنَّمَا هِيَ قِيعَانُ لا تُمْسِكُ مَاءً وَلا تُنْبِتُ كَلاً، فَذَلكَ مَثَلُ مَنْ فَقَهُ فِي دِينَ اللَّهُ بِهِ فَعَلِمَ وَعَلَّمَ، وَيَنْ اللَّهُ بِهِ فَعَلِمَ وَعَلَّمَ، وَمَثَلُ مَنْ لَمْ يَرْفَعْ بِذَلِكَ رَأْسَّا، وَلَمْ يَقْ بَلْ هُسَاءً وَلَمْ يَقْ بَلْ النّذِي أُرْسِلْتُ بِسِهِ، اخسرجسه البخساري في كتاب العلم برقم (٧٩).

عند النظر في هذا المثل نجد الفكرة واضحة في ذكر الماء والبدور والأرض والتفاوت في إنباتها الزرع، كذلك كلام الله وتفاوت الناس في الاستجابة له، وهذا كله مصوغ بصياغة نبوية بكلام من لا ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى، فانظر إلى هذا المثل كيف ورد في الإنجيل فيحكى كاتب الإنجيل أن عيسى عليه السلام قال: (هَا إِنَّ الزَّارِعَ قَدْ خَرَجَ لِيَرْرَعَ، وَبَيْنَمَا هُوَ يَرْرَعُ وَقَعَ الطَّيُورُ، وَبَيْنَمَا هُوَ يَرْرَعُ وَقَعَ الطَّيُورُ،

وَالتَهَمَتْهُ، وَوَقَعَ بَعْضُهُ عَلَى أَرْضِ صَخْرِيَةٍ رَقِيقَةِ التُّرْبَةِ، فَطَلَعَ سَرِيعًا لأَنَّ تُرْبَتَهُ لَمْ تَكُنْ عَمِيقَةً، وَلكِنْ لَلَا أَشْرَقَتِ الشَّمْسُ احْتَرَقَ وَيَبِسَ لأَنَّهُ كَانَ بلا أَصْل، وَوَقَعَ بَعْضُ البِذَار بَيْنَ الأَشْوَاكِ فَطَلَعَ الشَّوْكُ وَحَنَقَهُ، وَبَعْضُ البِذَار وَقَعَ فِي الأَرْضِ الجَيِّدَةِ قَاقْمَرَ بَعْ ضُهُ مَيْنَةً وَقَعَ فِي الأَرْضِ الجَيِّدَةِ قَاقْمَرَ بَعْ ضُهُ مَيْنَةً وَصِعْفُ، وَبَعْضُهُ مَنْ لهُ ضَعْفُهُ مَنْ لهُ أَذْنَانِ فَلَسَعْمَعِ!

أَلَمْ تَقْهُمُوا هَذَا الْمَثَلُّ فَكَيْفَ تَقْهَمُونَ جَمِيعَ الْأَمْ ثَقَالُ الأُخْرَى اللهُ الزَّارِعَ يَرْرُعُ كَلِمَةَ الله، وَهَوُّلاءِ النَّذِينَ عَلَى الْمُمَرَّاتِ حَيْثُ ثُرْرُعُ الْكَلِمَةُ الله وَهُوُّلاءِ النَّذِينَ حَالمًا يَسْمَعُونَ يَنْتِي الشَّيْطَانُ وَيَخْطَفُ الْكَلِمَةَ التَّتِي رُرعَتْ فيهمْ، وكذلكِ هُوُلاءِ النَّذِينَ تُرْرُعُ فَيهم الكَلِمَةُ عَلَى أَرْضِ صَخْرِيَّةٍ وَهُمُ الذِينَ تُرْرُعُ فَيهم الكَلِمَةُ عَلَى أَرْضِ صَخْرِيَّةٍ وَهُمُ الذِينَ حَالمًا يَسْمَعُونَ الْكَلِمَةَ يَقْبَلُونَهَا وَهُمُ النِينَ حَالمًا يَسْمَعُونَ الْكَلِمَةَ يَقْبَلُونَهَا فِي وَوَاتِهِمْ، وَإِنَّمَا هُمْ إِلَى يَعْمَرُح، وَلا أَصْلُ لَهُمْ فِي ذَوَاتِهِمْ، وَإِنَّمَا هُمْ إِلَى حَيْنٌ فَحَالمًا يَحْدُثُ ضِيقٌ أَو اضْطِهَادُ مِنْ أَجْلِ حَيْنٍ، قَحَالمًا يَحْدُثُ ضِيقٌ أَو اضْطِهَادُ مِنْ أَجْلِ الْكَلِمَةُ يَتَعَدُّرُونَ.

وَالْآخُرُونُ النَّذِينَ تُرْرَعُ فِيهِم الْكَلِمَةُ بَيْنَ الْأَسْوَاكِ، هَوَ لُاء هُمُ النَّذِينَ قَدْ سَمِعُوا الْكَلِمَة، الأَسْوَاكِ، هَوُلُاء هُمُ النَّذِينَ قَدْ سَمِعُوا الْكَلِمَة، وَلَكِنَّ هُمُومَ الزَّمَانِ الحَاضِرِ وَخِداعَ الْغَنِي وَالشَّتِهَاءَ الأُمُورِ الأَخْرَى تَدْخُلُ إِلَيْهِمْ وَتَخْنُقُ الْكَلِمَةُ فَتَصِيرُ بِلَا ثَمْرٍ، وَأَمَّا النَّذِينَ تُرْرَعُ فِيهِمِ الْكَلِمَةُ فِي الْأَرْضُ الجَيِّدَةِ فَهَوَلُاءِ هُمُ النَّذِينَ لَيْرَعُ فَيهِمِ النَّكِمِمَةُ فِي الْأَرْضُ الجَيِّدَةِ فَهَوَلُاءِ هُمُ النَّذِينَ تَرْمُرُونَ، بَعْضُهُمْ يَسَدِّينَ فَيُعْمِرُونَ، بَعْضُهُمْ مَتَّانِينَ فَيعُمْلُهُمْ مِتَّةً) وَيَعْضُمُهُمْ مِسَدِّينَ، وَبَعْضُمُهُمْ مِتَّةً) إنجيل لوقا الإصحاح الثامن ١٥٠٤

النص التاسع: كيف يصير الأخرون أولين؟

ورد في حديث أبي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه عن النبي قال: «نَحْنُ الآخرُونَ الأُولُونَ يَوْمَ الْخَيْرَةَ رَضَي الله عنه عن النبي قال: «نَحْنُ الآخِرُونَ الأُولُونَ يَوْمَ الْقَيَامَةُ، وَنَحْنُ أُولُ مَنْ يَنْحُلُ الجِّنَّةَ، بَيْدَ أَنَّهُمْ أُولُ مَنْ يَنْحُلُ الجِّنَةَ مِنْ الْفَهُمْ مِنْ الْحُقْ الْفَهُ لِمَا الْفَعْ لَمَا الله لما الْخُتَلَقُوا فَيهِ مِنْ الحَقْ الله لما الجمعة مسلم في حَتَّابِ الجمعة برقم (٨٥٠).

وقد ضرب النبي الله مثلا في كون أمته تسبق الأمم الأخرى فمن حديث عبد الله بن

عمر رضي الله عنه أنّه سُمع رَسُولَ اللّه ﷺ يَقُولُ: «إِنَّمَا بَقَاؤُكُمْ فِيمَا سَلَفَ قَبْلَكُمْ مِنَ الْأُمَمِ كَمَا بَيْنَ صَلَاةِ الْعَصْرِ إِلَى غُرُوبِ الشَّيْسِ، كَمَا بَيْنَ صَلَاةِ الْعَصْرِ إِلَى غُرُوبِ الشَّيْسِ، أُوتِيَ أَهْلُ التَّوْرَاةِ التَّوْرَاةِ، فَعَملُوا حَتَّى إِذَا النَّصَفَ النَّهارُ عَجَرُوا، فَأَعْطُوا قِيراطًا قيراطًا، ثُمُّ أُوتِينَ أَهْلُ الإِنْجِيلِ الإِنْجِيلَ فَعَملُوا قيراطًا قيراطًا، ثُمُّ أُوتِينَا الْقُرْانَ، فَعَملِننا إِلَى غَرُوبِ الشَّمْس، فَأَعْطينا قيراطين فَعَملُنا إِلَى غَرُوبِ الشَّمْس، فَقَالَ أَهْلُ الْكِتَابَيْنِ: أَيْ رَبُئنا، أَعْطَيْتَ هَوَّلُاءِ قِيراطَيْن، فَقَالَ أَهْلُ الْكِتَابَيْنِ: وَاعْطَيْتَ قَيراطينَ قيراطًا قيراطينَ وَيَراطينَ وَيراطينَ وَيراطينَ وَيراطينَ وَيراطينَ وَيراطينَ وَيراطينَ وَيَحْنُ كُنُّ أَعْرَبُ مَنْ اللّهُ عَزَّ وَجَلًا: هَلْ ظَلَمْتُكُمْ مِنْ أَعْرَبُهُ مِنْ شَيْءٍ قَالُوا: لا، قَالَ: فَهُو فَضَلّي أَجْرِكُمْ مِنْ أَشَاءُ» أخرجه البخاري في كتاب أوتيه مَنْ أَشَاءُ» أخرجه البخاري في كتاب مواقيت الصلاة برقم (٥٥٧).

ذكر ابن حجر العسقلاني رحمه الله أن ظاهر المثل أن الله تعالى قال لليهود آمنوا بي وبرسلي إلى يوم القيامة، فآمنوا بموسى عليه السلام إلى أن بعث عيسى عليه السلام ألى أن بعث عيسى عليه السلام مبعث موسى عليه السلام إلى قيام الساعة، مبعث موسى عليه السلام إلى قيام الساعة، وكذلك القول في النصارى آمنوا بموسى وعيسى وكفروا بمحمد الله إلا أن فيه إشارة إلى أن مدتهم كانت قدر نصف المدة، فاقتصروا على نحو الربع من جميع النهار، فاقتصروا على نحو الربع من جميع النهار، أما المسلمون فأمنوا بموسى وعيسى ومحمد على النظاري (٤٤٨/٤٤).

ولتنظر الآن كيف يكون الاخرُونَ أَوْلَينَ في الإنجيلَ إِذ يُروى عن عيسى عليه السلام أنه قال: (فَإِنَّ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ يُشْبَئُهُ بإِنْسَان رَبَّ بَيْتٍ خُرَجَ فِي الصَّبَاحِ البَاكِر ليَسْتُأَجْر عُمَّالا لَكُرْمِه، وَاتَّفُقَ مَعَ الحُّمَّال عَلى أَنْ يَذَفْعَ لَكُلُّ مِنْهُمْ بِينَارًا في اليَوْم، وأَرْسَلَهُمْ إِلَى كَرْمِه، ثُمُّ مِنْهُمْ بينَارًا في اليَوْم، وأَرْسَلَهُمْ إِلَى كَرْمِه، ثُمُ خُرَجَ نَحْو السَّاعَةِ التَّاسِعَةِ صَبَاحًا، قَلَقي في سَاحَةِ المَّينَةِ عُمَّالا آخَرِينَ بلا عَمَل، فَقَال لَهُمْ: انْهَبُوا أَنْتُمْ أَيْضًا وَاعْمَلُوا فِي كَرْمِي فَأَعْطِيكُمْ الْهَمْ:

مَا يَحِقُّ لِكُمْ! فَذَهَبُوا، ثُمُّ خَرَجَ إلى السَّاحَةِ أَنْضًا نَحْقِ السَّاعَةِ الثَّانِيَةَ عَشْنُرَةَ ظُهْرًا، ثُمَّ نَحْوَ الثَّالِثَةِ بَعْدَ الظُّهْرِ، أَرْسَلِ مَرْيِدًا مِنَ العُمَّالِ إِلَى كَرْمِهِ، وَنَحْوَ السَّاعَةِ الخَامِسَةِ نَعْدَ الظُّهْرِ، خُرَجَ أَيْضًا فَلقِيَ عُمَّالا آخُرِينَ بِلا عَمَل فُسَأَلَهُمْ: لَمَاذَا تَقِفُونَ هُنَّا طُولِ النَّهَارِ بِلا عَمَلِ؟ أَجَائُوهُ: لأَنَّهُ لَمْ يَسْتُأْجِرْنَا أَحَدُ، فَقَالَ: انْهَبُوا أَنْتُمْ أَنْضًا إلى كَرْمِي! وَعِنْدَمَا حَلِ الْسَاءُ، قَال رَبُّ الكَرْم لوكيله: ادُّعُ العُمَّال وَادْفَع الأُجْرَةَ مُبْتَدِئًا بِٱلآخرينَ وَمُنْتَهِيًا إِلَى الأَوْلَيْنَ، فَجَاءَ الذينَ عَمَلُوا مِنَ السَّاعَةِ الخَامَسِنَةِ وَأَخَذَ كُلُّ مِنْهُمْ دِينَارًا، فَلَمَّا جَاءَ الأَوَّلُونَ ظَنُّوا أَنَّهُمْ سَيَأْخُذُونَ أَكْثَرَ، وَلِكِنَّ كُلُ وَاحِدٍ مِنْهُمْ نَال دِيثَارًا وَاحِدًا، وَفِيمَا هُمْ يَقْبِضُونَ الدِّيثَارَ تَذُمَّرُوا عَلَى رَبِّ البَيْتِ قَائِلِينَ: هَوُّلاءِ الآخِرُونَ عَملُوا سِنَاعَةً وَاحِدَةً فَقَطْ، وَأَنْتَ قَدْ سِنَاوَنْتَ هُمْ بِنَا نَحْنُ الذِينَ عَمِلْنَا طُولِ النَّهَارِ تَحْتَ حَرٍّ الشُّمْس! فَأَحَابَ وَاحِدًا مِنْهُمْ: يَا صَاحِبِي، أَنَا مَا ظَلمْتُكُ، أَلمْ تَتَّفِقْ مَعِي عَلى دِينَارِ؟ خُذْ مَا هُوَ لِكُ وامْض فِي سَبِيلِكَ، فَأَنَا أُرِيدُ أَنْ أُعْطِي هَذَا الأَخِيرَ مثلكَ.

أَمَا يَحِقَّ لَي أَنْ أَتَصِرَفَ بِمَالِي كَمَا أُرِيدُ؟ أَمْ أَنْ عَيْنَكَ شِرِّيرَةٌ لأَنْنِي أَنَا صَالِحٌ؟ فَهَكَذَا يَصِيدِ أُلاَخِرُونَ أَوْلِينَ وَالأَوْلُونَ آخِرِينَ) إنجيل متى ١٦:١/٢٠.

النص العاشر: اسألوا تعطوا

الدعاء من أشرف أنواع العبادة، وقد تكفل الله بإجابة الدعوة الخالية عن الإثم والعدوان وقطيعة الأرحام، إما بإعطاء السؤال معجلا أو مثله من الخير مؤجلا، أو يصرف عن السائل من السوء مثل ذلك، قال تعالى: ﴿وَإِذَا سَالُكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبُ أُجِيبُ دَعُوةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانَ فُلْيَسُنْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي الْعَلَّمُ مُرْفُوا بِي اللهِ عَلَى اللهُ ال

ومن حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ: «مَا منْ مُسْلِم يَدْعُو بِدَعُومَ لِنَّسُ فِيهَا إِثْمٌ وَلا قَطِيعَةُ رَحِم إِلاَّ أَعْطَاهُ اللَّهُ بِهَا إِحْدَى ثَلاثٍ، إِمَّا أَنْ تُعَجَّلُ لَهُ دَعُوتُهُ، وَإِمَّا أَنْ تُعَجَّلُ لَهُ دَعُوتُهُ، وَإِمَّا أَنْ يُصرُفَ وَإِمَّا أَنْ يُصرُفَ عَلَّهُ مِنَ السُّوءِ مِثْلُهَا، قَالُوا: إِذًا نُكْثِرُ وَاللَّهُ اللَّهُ أَكْثِرُ وَاللَّهُ اللَّهُ المَّدَ برقم اللَّهُ أَكْثَرُ وَا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

هذا بعض ما ورد عن الدعاء وفضله في القرآن والسنة، فماذا ورد في الإنجيل، يقول عيسى عليه السلام: (اسْأَلُوا تُعْطَوْا، اطْلُبُوا تَجِدُوا، اقْرَعُوا يُفْتَحْ لَكُمْ، فَكُلُّ مَنْ يَسْأَلُ يَنَلَ وَمَنْ يَظْلُبُ يَجِدْ وَمَنْ يَقْرَعْ يُفْتَحْ لَهُ، وَإِلا فَأَيُّ وَمَنْ يَقْرَعْ يُفْتَحْ لَهُ، وَإِلا فَأَيُّ إِسْمَانِ مِنْكُمُ مِيَطْلِبِهِ مِنْهُ ابْنُهُ خُبْرًا فَيُعْطِيهِ حَدَّا، أَوْ سَمَكَةُ فَيُعْطِيهِ حَدَّةً وَإِنْ كُنْتُمْ وَآنْتُمْ أَشْرًارُ تَعْرِفُونَ أَنْ تُعْطُوا أَوْلانكُمْ عَطَايا جَيدَةً، فَانِ كُنْتُمْ وَآنْتُمْ فَكَمْ بِالأَحْرَى جِدًا يُعْطِي آبُوكُمُ (۱) السَّمَاوي فَكَمْ بِالأَحْرَى جِدًا يُعْطِي آبُوكُمُ (۱) السَّمَاوي عَطَايا جَيدَةً، عَطَايا جَيدَةً عَطَايا جَيدَةً بَعْطِي آبُوكُمُ (۱) السَّمَاوي عَطَايا جَيدَةً الذَينَ يَطْلُبُونَ مِنْهُ وَ) إنجيل متى عَطَايا حَيدًه الإستام ١١٠٧

هذه بعض الأمثلة التي تدل يقينا على نبوة المصطفى في فالذي يسمع هذه الآيات القرآنية والأحاديث النبوية المصوغة بمنتهى البلاغة اللغوية، وهو يعلم وجودها في النصوص الإنجيلية لا شك أن قلبه يتزلزل ويدرك أن ما أنزل ذلك إلا رب السماوات والأرض بصائر للناظرين.

هامش:

(١) وإن كان الله تعالى يغزه عن الأبوة والبنوة.

فهو سبحانه لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد.

## ابتاروات على طريق أهل الإسارم

لا يخفى على الله تعالى ما تدور به الدوائر وتتقلب به الأيام وتبيت عليه الليالي، من الكيد والمكر بأهل الإسلام وأصحاب السنن، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَ يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي الأَرْضِ وَلاَ فِي السَّمَاءِ ﴾ [آل عمران:٥] وكيف يخفى على الله تعالى شيء هو الذي قدره، وهو الذي كتبه وشاءه وخلقه. قال تعالى: ﴿وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ ﴾ [الأنعام: ١١٢] وقال تعالى: ﴿أَلاَ يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الخُيدِ ﴾ [الملك: ١٤].



### أصحاب البصيرة

وقد بيصر الله تعالى أصحاب البصيرة بما ينتظر من المصائب والفتن، لا رجما بالغيب ولا كهانة (حاشاهم أن يكونوا كذلك)، ولكنهم يستوضحون ذلك من يطون السنن التي لا تتبدل ولا تتغير، ومن بشارات الرؤى الصالحة، التي هي جزء من ستة وأربعين جزءا من النبوة، ومما أعطى الله تعالى من الفراسة والفهم والاستنباط، قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يُؤْتَ الحَكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ [البقرة: ٢٦٩] فلا تكاد تنظر في مصيبة إلا ولأهل العلم فيها مقال، إما تفسير وبيان، وإما تحذير وتخويف، بينما ترى الجهلة لا برون المحن إلا إذا حكت أظهرهم، وقلمت أظفارهم، ونكست أعلامهم، ومن هنا كانت الأمم لا ترقى ولا تحفظ إلا بالعلم والعلماء وأهل الفضل والدين.

### أعظم الابتلاءات

كان انتشار الفرق والمذاهب الضالة وهجران

سبيل السلف الصالح رضي الله عنهم من أعظم الابتلاءات التي ابتليت بها الأمة قال النبي ﷺ: «وستفترق أمتى على ثلاث وسبعين فرقة» (صحيح الجامع ٢٠٤٢) وهذا أمر واضح، ولا يماري في ذلك عاقل وقد كان ذو الخويصرة التميمي أولَ رأس في هذه الفتن، فهو أول خارجي في الإسلام، وكان ذلك في عهد النبي ﷺ، إذ قال للنبي ﷺ وهو يقسم قسما: اعدل يا محمد. فقال له النبي عَلى: «ويلك، ومن يعدل إذا لم أعدل، قد خبت وخسرت إن لم أكن أعدل». (متفق عليه) فكان هذا الرجل ومن خرج من ضنضئه خصوما لعلى بن أبي طالب رضى الله عنه يقاتلونه يوم النهروان، فانظر إلى ما في خطاب ذي الخويصرة من سوء الأدب والظن بالمعصوم على أنه يحكم بهوى نفسه، ولا شك أن من ظن بالمعصوم على ذلك فهو خارج عن ملة الإسلام، ولكن النبي على كان يترفق بالناس ويداري ويحلم، حستى لا يقال إن

محمدًا يقتل أصحابه، وقد كان النبي ﷺ يمهل الرجل فلا يعاقبه ولا يلومه لحداثة عهده بالإسلام، وربما تركه انتظارا لعقوبة شديدة موعودة بقدر الله تعالى في زمن آخر، لتكون عبرة له ولأمثاله، فهذه حكم كثيرة لا تخفى على أصحاب البصيرة، الواثقين في نصر الله تعالى لأوليائه وخلصائه.

### امدى افاس مقال قاما المنتف مركان زعيدان

وقد كانت فتنة الردة أول فتنة بعد موت النبي ﷺ إذ خرج من خرج بالكفر وإنكار النبوة، وخرج من خرج بإنكار فرضية الزكاة، ومنهم من منعها الخليفة ظائا خصوصية الخطاب للنبي ﷺ في قوله تعالى: ﴿ خُذْ مَنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً ﴾ [التوبة:١٠٣] فلا تعطى أحدًا بعده؛ فقيض الله تعالى لهذه الفتنة أبا بكر الصديق رضي الله عنه، إذ قام فوادها في مهدها، وحفظ الله تعالى به الأمة واقام به الدين.

ولقد ضرب أبو بكر الصديق رضي الله عنه المثل في بيان فساد فكر التقريب بين أهل السنة وخصومهم، فلم يتالف الناس بشعر كانب ولا بحديث مفترى، بل رفع السيف والسنان؛ حستى رد الناس إلى الدين ردا جميلا.

### الماطات مقتل عثمان رضي الله عنه

ثم جاء مقتل عثمان رضي الله عنه لتتجلى من الخليفة مكانة الدماء المسلمة وحرمتها عند الله، فمنع رفع السيف على عنق مسلم يقول لا إله إلا الله، ولكنه رضي الله عنه يبين لهم أنهم لن يجتمعوا بعده على إمام، فكان ما بشر به، ولو أن هؤلاء صبروا كفظا للصف ودرءًا للفتة لكان خيرا لهم وأقوم، وهذا هو

المنهج الذي أرساه الإسلام بعدم الضروج على الولاة وإن ظلموا، وصدق من قال: «سلطان ظلوم خير من فتنة تدوم، ولكن عثمان رضي الله عنه لم يظلم أحدا؛ ومع ذلك خرجوا عليه، وقتلوه مع ما له من أياد بيضٍ في خدمة الإسلام والمسلمين، ونسوا أنه من المشرين بالجنة، ولم يشفع له قربه من رسول الله ﷺ وزواجه من ابنتيه حتى قتلوه.

### الم المحافظ والمقابع المناه المحافظ ال

ثم جاءت فتنة الخوارج في زمن على رضى الله عنه . كـمـا أخــبـر النبي ﷺ . فقاتلهم قتالا شديدا بسبب خروجهم على حماعة السلمين، وعدم رضاهم بالتحكيم بين الفريقين المتنازعين لحقن دمائهم رضى الله عنهم، وقولهم «لا حكم إلا لله» فقال كلمته الشهيرة: «كلمة حق أريد بها باطل» وحاجهم ياين عمه عيد الله بن العياس رضي الله عنه لما قالوا قاتل ولم يَسنب قال لهم: «أتريدون أن تُستُوا أمكم عائشة؟ ولما قالوا: رفع عن نفسه لقب أمير المؤمنين. فقال لهم: إن النبي ﷺ محا لقب رسول الله ﷺ بنفسه في صلح الحديبية وقال: «والله إنى لرسول الله وإن كذبتمونى، (رواه البخاري واحمد والطبراني) ولما قالوا له: «حكُّمُ الرجال في دين الله» قال لهم: إن الله تعالى حكمُ الرجال في دم أرنب لا يساوى درهمين، قال تعالى: ﴿ يَحْكُمُ بِهِ ذُوا عَدُل مِنْكُمْ ﴾ [المائدة:٩٥] أفتحكيم الرجال في دم أرنب أولى أم تحكيم الرجال لحفظ دماء المؤمنين. وبعد المناظرة عاد منهم بأربعة ألاف رجل فيهم زعيمهم ابن الكواء.

وقد كان الخوارج في استحلال دماء

المؤمنين أشداء، حتى صدق فيهم قول رسول الله على: «يقتلون أهل الإسلام ويذرون أهل الأوثان» (متفق عليه). فقد قتلوا عبد الله بن خباب صاحب رسول الله على وبقروا أم ولده عما في بطنها وكفوا عن أهل الذمة، إلى غير هذا من الاعتقادات الزائفة، كتكفيرهم مرتكب المعصية، وزعمهم أن من لم يأمر بالمعروف وينه عن المنكر فهو كافر ولو كان عاجزا. وقد أمر الرسول على بقتالهم، وجعلهم شر قتلى تحت أديم السماء، وجعل في قتلهم أجرا لمن قتلم عده على أمر التقريب مع عنه على فدل ذلك على فساد فكر التقريب مع أهل البدع، إذا كان قتال الولاة لهم من أعظم القربات إلى الله تعالى.

ظهورالتشيع المساها المساها

وكان من جملة الفتن التي ظهرت في زمن علي رضي الله عنه فتنة الشيعة، وقد كان زعيم هم عبد الله بن سبأ اليهودي، وأصل معتقدهم الغلو في علي بن أبي طالب رضي الله عنه، إذ قالوا إنه إله الكون، فلما بلغه قولهم أضرم لهم نارا وقذفهم فيها، وقال قولته المشهورة.

لما رأيت الأمس أمسرًا منكرا

المحت نارى ودعوت قنبرا

وقد تطور فكر الشيعة فقالوا بالرجعة والبداء والتقية، وأنكروا الصفات الربانية، وأنكروا رؤية الله تعالى في الآخرة، وكفَّروا الصحابة رضي الله عنهم في مقابل القول بعصمة أئمتهم. ومن أجل ذلك صاروا شر أهل الأرض، لا تستجاب لهم دعوة ولا ترفع لهم راية.

فلا يخفي أن باب الشر مفتوح على

الإسلام والمسلمين من قبل الروافض من قديم الزمان، ولم يعهد منهم خير قط، إنما تجد خطبا رنانة وهتافات بالية، وهم في حقيقة الأمر يبيتون المكر دائما مع أعداء الله على السنة والإسلام والمسلمين.

ثم حاءت فتنة القدرية وكان ميدؤها على أبدى أناس يتقفرون العلم، وكان زعيم هم معيدُ الحهني في بلاد الكوفة، وكان أولَ أمرهم إنكارُ علم الله الأزلى إذ قالوا: «لا قدر والأمر أنف» (متفق عليه وهذه رواية مسلم) وأنُفٌ يعنى مستأنف، يريدون أن الله لا يعلم الشيء إلا بعد وقوعه؛ فكفرهم من بقي من الصحابة والتابعون لأحل ذلك، وكان فيمن كفرهم لأحل تلك المقولة عدد الله بن عمر رضى الله عنه وقال كلمته المشهورة: (والله لو أنفق أحدهم مثل أحد ذهما - بعني في سيدل الله ـ ما تقبل منه حتى يؤمن بالقدر). ا وكان هذا إجماعا. ثم قالت طائفة من غلاة القدرية إن الله تعالى لا يقدر أن يخلق أعمال العداد، ومنهم من قال إن الله لا بخلق أعمال العياد وإنما الخلق لنا، فيدا ضلالهم واضحا وخلافهم شاذا، فرد عليهم الأئمة وألقموهم حجارة، وذلك بعلم ثابت راسخ لا اختلاف فيه ولا تضارب، فقالوا: «العلم لله والقدرة والاستطاعة والخلق لله» وكانت وحدة المشارب هي طريق السلف الصالح رضى الله عنهم في حفظ ميراث الأمة وحفظ دينها، بخلاف تعدد الثقافات وتنوعها واختلاطها فإنه يؤدى إلى تفتت الأمة وفساد أمرها. ومعمدة المراه مام مد يشا

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى

التوديد العدد الحادي عشر السنة الواحدة والثلاثون



### يقلم، فهدين عبد الرحمن اليحيي

قال الله عز وحل- ومن أصدق من الله قدلاً-: ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَتَأْتِي اللَّهُ إِلاَّ أَنْ نُتُمُّ نُورَهُ وَلَوْ كُرِهُ الْكَافِرُونَ ﴾ [التوبة: ٣٢]، وَفِي آنة الصف: ﴿ يُرِيدُونَ لِنُطُفِ أَنَّ وَا نُورَ اللَّهُ يأَفْ وَاهِهِمْ وَاللَّهُ مُتَمُّ نُورِهِ وَلَوْ كَرِهُ الْكَافِرُونَ ﴾ [الصف: ٨]، ثم اتبع كلاً منهما بقوله حل شانه: ﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسِلَ رَسِنُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الحُقِّ لِنُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينَ كُلُّهُ وَلَوْ كُرِهُ الْمُشْرِكُونَ ﴾ [التوبة: ٣٣].

إن الله عز وحلُّ قدر أن يكون هذاك شيراذم من الناس تريد أن تُطفئ نور الله، ورسله بالغيب، ولكن هيهات أن يتلغوا ما أرادوا، وحاشا أن يدانوه، فالله بابي الا أن يتم نوره ولو كره أولئك.

ثم أكد الله ذلك بالبشري الثابتة: ﴿ هُوَ الَّذِي أَرْسِلَ رَسُولُهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الحُقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلُّه ﴾ أي: على كل دين، وعلى كل نحلة على وجه الارض، ﴿ وَلَوْ كُرِهُ الْمُشْرِكُونَ ﴾ كل المشركين من عيد غير الله، أو عيد مع الله غيره.

أخرج الإمام أحمد في مسنده عن تميم الداري سند رحاله ثقات قال: سمعت رسول الله ﷺ بقول: «ليبلغن هذا الأمر ما يلغ الليل والنهار، ولا يترك الله يت مدر- أي طين- ولا وير إلا أدخله الله هذا الدين بعز عزيز، أو بذل ذليل، عزًّا بعز الله به الإسلام، وذلاً بذل الله به الكفر». [المسند: ٤/٣٠٤].

وأخرج الإمام أحمد رحمه الله أيضنًا عن المقداد ين الأسود قال: سمعت رسول الله ﷺ بقول: «لا سقى على ظهر الأرض بيت مدر ولا وبر إلا أدخله الله كلمة الإسلام، بعز عزيز، أو ذل ذليل، إما يعزهم الله عز وحل فدحعلهم من أهلها، أو بذلهم فيدينون لها». [المسند: ١/٤].

هكذا بحب أن يعتقد كل مسلم ؛ وأن يمتلئ به قليه ؛ فلا ينفك قلبه، واثقًا بالله، واثقًا بنصره، بأن العاقبة لهذا الدين ولو بعد حين.

وإن هذا العقن بحب أن بتجدد حين تشتد الكرية، ويشتد حين تتجدد الفتن، وتتوالى المصائب، وتعظم الغربة.

روى البخاري عن خياب بن الأرت قال: شكونا

الى رسول الله ﷺ وهو محوسد بردة له في ظل الكعية، قلنا له: ألا تستنصر لنا ألا تدعو الله لنا؟ قال: «كان الرحل فيمن قبلكم يُحفر له في الأرض، فيحعل فيها فبحاء بالمنشار فيوضع على رأسه فيشق نصفين، ما يصده ذلك عن دينه، ويمشط يامشاط الحديد ما دون لحمه من عظم، أو عصب، ما يصيده ذلك عن دينه، والله ليتمن هذا الأمر حتى يسير الراكب من صنعاء إلى حضرموت، لا بخاف إلا الله، أو الذئب على غنمه، ولكنكم تستعملون».

إن النبي ﷺ وهو في هذه الحال، وصحابته كذلك بقول لخياب بكل ثقة ويقين، ويوصيه بالصير وعدم الاستعمال، ويضرب له الأمثال ممن سيق لدثيت قليه، ولقد كان عَن المكانه أن يدعو لهم يما طلبوه، وبعلم أن الله قادر على ذلك، ولكن لم يكن لمعلم الدشرية أن يرضى لحملة دينه أن يتربوا على ذلك، فإن هذا الدين عظيم، وعلى حملته أن يكونوا أَكْفَاءُ لِحِملِهُ، فنعم المعلم هو بابي وأمي ﷺ وما أحدرنا أن نفقه هذا الدرس الذي علمناه.

وإن ذلك لا معنى بحال أن نسبتكين للساطل، أو نستذل لأهله، وإنما المقصود أن يربى المسلم نفسه على الصدر، وأن يوطنها على توقع المكروه، ما دام قد رضى لنفسه سييل الأنساء.

وفي القرآن من نحو هذا المعنى أمات كثيرة، لا حصر لها، غير أنه مما يسترعي نظر المتدبر أيات متشابهة، تؤكد تلك الحقيقة تأتيك في القرآن كلما قرأت حملة من السور أتتك أبة كانها تنبهك لهذا المعنى العظيم، كي لا تغفل عنه لأن حياتك الحقة مرهونة به.

فَفِي سُورة البَقْرة قال سَيْحَانَهُ: ﴿ أَمُّ حَسِيْتُمْ أَنُّ تَدْخُلُوا الحُنَّةُ وَلَّا نَأْتِكُمْ مَثَلُ الَّذِينَ خَلُوْا مِنْ قَبْلِكُمْ مَستَتَّهُمُ الْمَأْسَاءُ وَالضَّرَّاءُ وَزُلْرُلُوا حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتَّى نَصْنُ اللَّهِ ﴾ [العقرة: ٢١٤] أى: من شدة الكرب ووطأة المحنة ؛ ثم يجيب الله تعالى، أو يجيبهم الرسل: ﴿ أَلاَ إِنْ نَصْرُ اللَّهِ قَرِيبٌ ﴾.

العدد الحادي عشر السنة الواحدة والثلاثون ألتوحيك

قال ابن كثير رحمه الله في تفسيره (٢٥١/١): ﴿ وَرَلْزِلُوا ﴾ أي: خوفوا من الأعداء زلزالاً شديدًا، وامتحنوا امتحانًا عظيمًا كما جاء في الحديث الصحيح عن خباب... ثم ساق حديثه الذي أوردناه انفًا، ثم قال: وقد حصل من هذا جانب عظيم للصحابة رضي الله تعالى عنهم في يوم الأحزاب كما قال تعالى: ﴿ إِذْ جَاعُوكُمْ مِنْ فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفُلَ مَنْكُمْ وَإِذْ رَاغَتِ الْأَنْصَارُ وَبَلَغَتِ الْقُلُوبُ الحَنَاحِر وَتَظُنُونً والله الله الظُنُونَا (١٠) هُنَالِكَ الْبَتْلِي المُؤْمِنُونَ وَرَلْزِلُوا زِلْزَالاً شَيدًا (([الأحزاب: ١٠ ١١]، ولما سال هرقل أبا سفيان: هل قاتلتموه؛ قال: نعم، قال: فكيف كانت الحرب بينكم؟ قال: سجالاً يدال علينا وندال عليه، قال: كذلك الرسل تبتلي، ثم تكون لها العاقبة. عليه، قال: كذلك الرسل تبتلي، ثم تكون لها العاقبة.

وعندماً تقرأ سورة أل عمران ياتيك قوله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخَلُوا الجُنْةَ وَلَما يَعْلَمَ اللَّهُ الَّذِينَ جَاهَدُوا مِنْكُمْ وَيَعْلَمَ الصَّابِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٤٢].

ثم يرجع هذا المعنى لَيَ وَقظ قلبك في سورة «براءة»: ﴿ أَمْ حَسِيْتُمْ أَنْ تُتْرَكُوا وَلَمْا يَعْلَم اللّهُ الَّذِينَ جَاهَدُوا مِنْكُمُ وَلَمْ يَتَحَدُوا مِنْ دُونِ اللّهِ وَلاَ رَسُولِهِ وَلاَ اللّهُ مَنِينَ وَلِيجَةُ وَاللّهُ حَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [التوية: 17].

وترتل أي الكتاب فإذا أنت بفاتحة سورة العنكبوت: ﴿ الم(١) أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتُرَكُوا أَنْ يَقُولُوا أَنْ يَقُولُوا أَمَنُا وَهُمْ لاَ يُقْتَنُونَ (٢) وَلَقَدْ فَتَنَّا النَّينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنُ اللَّهُ النِينَ صَدَقُوا ولَيَعْلَمَنُ الْكَانِبِينَ ﴾ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنُ الْكَانِبِينَ ﴾ [العنكبوت: ١-٣].

ثم لا تلبث ان تقرا في سورة محمد سورة «القتال»: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ حَتَى نَعْلَمَ الْجَاهِدِينَ مِنْكُمْ وَالصَّابِرِينَ وَنَبُّلُو اَخْبَارَكُمْ ﴾ [محمد: ٣١].

اللهَ أكبر: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمُ أَنْ تَدْخُلُوا الْجُنُّةَ ﴾ وقوله: ﴿ أَحَسِبَ وقوله: ﴿ أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتُرْكُوا ... ﴾ وقوله: ﴿ أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتُرْكُوا ... ﴾.

إذًا هذه هي السلعة، وهذا هو الشمن: «حفت الجنة بالمكاره، وحفت النار بالشهوات»، كما في الصحيح عن أنس وعن أبي هريرة.

وفي خال تلك الآيات لا يدعك القرآن تنسى البشرى: ﴿هُوُ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَبِينِ الْبَشرى: ﴿هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَبِينِ الْحُقِّ لِيُطْهِرِهُ عَلَى الدِّينِ كُلَّهِ ﴾ [التوبة: ٣٣]، فيعيدها عليك في ثلاث سور متفرقة في التوبة، وسورة محمد، وسورة الصف، وكان هذا إشارة إلى أن الأمر بالصبر على الأذي، وربط بخول الجنة به الإنسان، وإلا فهذا الدين ظاهر فإن لم يظهر بك ظهر بغيرك، والسعيد من ظهر الدين على

يديه، أو كان سببًا في ذلك كما قال سبحانه: ﴿ وَإِنْ تَتَوَلُوْا يَسْتَبُدِلُ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمُ لاَ يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ ﴾ [محمد: ٣٨].

قال ابن جرير رحمه الله: يقول تعالى ذكره: وإن تتولوا، ايها الناس عن هذا الدين الذي جاءكم به محمد شخ فترتدوا راجعين عنه يستبدل قومًا غيركم يقول: يهلككم، ثم يجيء بقوم آخرين غيركم بدلاً منكم يصدقون به ويعملون بشرائعه، ثم لا يكونوا أمثالكم، يقول: ثم لا يبخلوا بما أمروا به من النفقة في سبيل الله، ولا يضيعون شيئًا من حدود دينهم، ولكنهم يقومون بذلك كله على ما يؤمرون به. [ابن جرير: ٢١/٢٦].

وقد جمع الله هذه المعاني في سورة «ال عمران» فقال سبحانه: ﴿قَدْخَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ سُنَنُ فَسِيرُوا في الأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَثِّينَ (١٣٧) هذاً بَيَانُ لِلنَّاسِ وَهُدُى وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ (١٣٨) وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَحْرَنُوا وَأَنْتُمُ الأَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُـوْمِتِينَ ﴾ [ال عمران: ١٣٧- ١٣٩].

فإذا كنتم حقًا مؤمنين، فلا أحد أعلى منكم، ثم يسلي الله أولياءه إذا أصبابهم الآذى في سبيله فيقول: ﴿ إِنْ يَمْسَنَكُمْ قَرْحُ فَقَدْ مَسُ الْقَوْمُ قَرْحُ مِثْلُهُ وَتَلْكَ الْأَيَّامُ نُدَاولُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلَيْعَلَمَ اللَّهُ الْذِينَ آمَنُوا وَيَتَخِذَ مِثْكُمْ شُهَدَاءَ وَاللَّهُ لاَ يُحِبُّ الظَّالِينَ ﴾ [آل عمران: 1٤٠].

﴿إِنْ يَمْسَنَكُمْ قَرْحُ ﴾ آي: جروح، ومصائب، فقد مس القوم قرح مثله، وتلك الأيام نداولها بين الناس، شم ذكر سبحانه الحكمة من ذلك فقال: ﴿وَلِيَعْلَمُ اللّهُ الّذِينَ آمَنُوا وَيَتُ خِدَ مِنْكُمْ شُهُ هَاءَ وَاللّهُ لاَ يُحِبُّ الظّالِمِينَ ﴾ [آل عمران: ١٤٠]، فيتميز بذلك المؤمن الحق من المسلم بالاسم.

ثم ذكر الحكمة العظيمة على مُستوى الأمة، فقال تعالى: ﴿وَلِيُمُحَّصَ اللَّهُ النَّذِينَ آمَنُوا ﴾. فالتمحيص: لا بد منه في الصف الإسلامي، فليس كل من قال: أنا مسلم يصبح أهلاً لحسمل هذا الدين العظيم، ﴿وَلِيُمَحَّصَ اللَّهُ النَّذِينَ آمَنُوا وَيَمْحَقَ الْكَافِرِينَ ﴾، ثم أعقب ذلك كله بالآية التي اشرنا إليها قبل، فقال: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الجُنَّةُ وَمُلًا يَعْلَمُ اللَّهُ الذِينَ جَاهَدُوا مِثْكُمْ وَيَعْلَمُ الصَّابِرِينَ ﴾.

نسال الله تعالى أن يُجعلنا من المجاهدين في سبيله، ومن الصابرين على ذلك، إنه جواد كريم.

### الشيخ مصطفى أحمد ناجى في ذمة الله

توفي إلى رحمة مولاه (بإذن الله) فضيلة الشيخ مصطفى أحمد ناجي النائب السابق لرئيس جماعة أنصار السنة المحمدية بالسودان يوم الجمعة الموافق ٩ شوال ١٤٣٣ه. إنه العالم الذي طالما أتحفنا بغزارة علمه وحسن معشره ودماثة خلقه وحكمته في تبليغ دعوة الحق بعد صراع طويل مع قوى الباطل والضلالة المنتشرة في بلادنا أعقبه صراع مع المرض أوهن جسده ولكن لم ينل من عزيمته وقوة إرادته. لقد كان حب الدعوة يجري في عروق شيخنا الحبيب مجرى الدم، فكان يكابد الآلام الجسام فبمجرد أن يعتلي المنبر يزول إحساسه بالآلم، فيصدع بالحق ويعلي راية التوحيد، تلك هي السعادة الحقيقية التي كان يكابد من أجلها الشيخ الحبيب وينسى معها جميع آلامه وأسقامه. نسأل الله أن يتقبل عمله ويحشره في زمرة الصديقين والشهداء فقد كان نعم المعلم نحسبه كذلك والله حسيبه. ويكفيه أنه ما ذكر التوحيد الا وذكر الشيخ ناجي فقد كان أول من بدأ الدروس المنهجية لعقيدة التوحيد.

ولد الشيخ ناجي بمدينة سواكن بالإقليم الشرقي سنة ١٩١٥م وتلقى تعليمه الشرعي على يد الشيخ (أبو طاهر محمد السواكني) وهو من علماء الأزهر المعروفين. فدرس عليه التفسير وصحبح البخاري وبلوغ المرام.

وفي عام ١٩٤٥م كون الشيخ ناجي مجموعة للدعوة أطلق عليها اسم (جماعة التوحيد) ولما سمع بجماعة أنصار السنة في أم درمان بادر بالانضمام إليها وعمل في صفوفها وتولى إمامة مسجد المركز العام للجماعة منذ افتتاحه سنة ١٩٥٧م ولمدة تزيد على ثلاثة عقود، وأصبح بذلك خطس أهم مسجد للجماعة.

لقد كان الشيخ علما من أعلام الدعوة السلفية تميز بغزارة علمه وسلاسة أسلوبه استطاع أن يستقطب الكثير من الشيبات إلى الدعوة السلفية من خَلال دروسه ومحاضراته التي كان بلقيها بالمركز العام للجماعة، وله الفضل بعد الله عز وجل في تمكين وترسيخ منهج السلف لدى الشياب المسلم وقد تخرج على يدية المئات منهم. وقد عرف الشيخ بالحكمة في التعامل مع خصومة فنال محبتهم وكان لتعامله هذا أكبر الأثر في انضمام الكثير منهم للجماعة كما عرف بالسخاء والإنفاق في سبيل نصرة الدعوة الإسلامية فقد كان ينفق إنفاق الذي لا يخشي الفقر. ولم يسلم الشبيخ في مسيرته الدعوية من الابتلاء والمحن حيث زج به في السجـون بسبب ادعاءات القبوريين بأنه يسب الأولياء وعند التحقيق معه يظهر زيف القبوريين فيخرج من السجن أكثر شكيمة وعزيمة في بيان أصل التوحيد لقناعته بأن لا مخرج للبشرية إلا بهذه الدعوة. وعندما أصيب بمرضه الأخير فرح القبوريون بذلك وظنوا أن الأولياء قد أصابوه بمكروه، ولن يستطيع أن يعتلي المنبر مرة أخرى فكان يفاجئهم بالصعود إلى المنبر منافحا عن عقيدة التوحيد، فقد كان رحمه الله شوكة في حلوق أهل البدع والخرافة. ويفقده تكون الدعوة الإسلامية فقدت داعية متميزا في أدائه وأسلوبه. ولكن العزاء في أنه خلف إرثًا دعويًا وتلاميذ لهم بصمات واضحة في مسيرة الدعوة إلى الله. وجماعة أنصار السنة المحمدية بمصر عامة ومجلة التوحيد خاصة ندعو الله العلى القدير أن يتغمد الفقيد بواسع رحمته. وأن يجعل مثواه الجنة، وأن يحشره مع النبيين والصديقين والشهداء وحسن أولئك رفيقًا. ولا تقول إلا ما برضي ربنا «إنا لله وإنا إليه راجعون».

محمد فضل محمد البديري





# مفتيالحرم

# عطاءبنابيرباح

### إعداد مجدي عرفات

#### استمله وتسلمه

هــو عطاء بن أبي رباح أسلم شيخ الإسلام أبو محمد القرشي مولاهم المكي مولى لبني جمح، نشأ بمكة، أصله نوبي.

مولده: ولد بالجند [بلدة باليمن] اثناء خلافة عثمان، قال: [لما سُئل متى ولدت]: لعامين خُلُوا من خلافة عثمان.

شيوخه: روى عن عائشة وأم سلمة وأم هانئ وأبي هريرة وابن عباس فاكثر، وعبدالله بن عمرو وابن عمر وابن الزبير ومعاوية وأبي سعيد وعدة من الصحابة ومن التابعين، حدث عن عبيد بن عمير ومجاهد وعروة وابن الحنفية وغيرهم

التوجيك العدد الحادي عشر السنة الواحدة والثلاثون

### تلاميذه والرواة عنه

حدث عنه مجاهد بن جبر، وأبو إسحاق السبيعي، وأبو الزبير، وعمرو بن دينار، والقدماء، والزهري، وقتادة، وعمرو بن شعيب، والأعمش، وأيوب السختياني، ويحيى بن أبي كثير، وخلق من صغار التابعين، وأمم كثير غيرهم.

صفته: كان أسود، أعور، أفطس، أشل،

أعرج، ثم عمي.

#### ثناء العلماء عليه

قال ابن سعد: انتهت فتوى أهل مكة إليه وإلى مجاهد وأكثر ذلك إلى عطاء.

قال ابن عباس: يا أهل مكة تجتمعون عليًّ وعندكم عطاء؟!

قال أبو جعفر الباقر: عليكم بعطاء، هو والله خير لكم مني.

وقال: خذوا من عطاء ما استطعتم، وقال: ما بقي على ظهر الأرض أحد أعلم بمناسك الحج من عطاء.

عن إبراهيم بن عمر بن كيسان قال: أذكرهم في زمان بني أمية يأمرون في الحج مناديًا يصيح: لا يفتي الناس إلا عطاء بن أبي رباح، فإن لم يكن عطاء فعبد الله بن أبي نجيح.

قال أبو حازم الأعرج: فاق عطاء أهل مكة في الفتوى.

قال قتادة: قال لي سليمان بن هشام: هل بالبلد- يعني مكة- أحد؟ قلت: نعم، أقدم رجل في جزيرة العرب علمًا، فقال: مَن؟ قلت: عطاء بن أبي رياح.

قال محمد بن عبد الله الديباج: ما رأيت مفتيًا خيرًا من عطاء، إنما كان مجلسه ذكر الله لا يفتر وهم يخوضون، فإن تكلم أو سُئل عن شيء أحسن الجواب.

قال الأوزاعي: مات عطاء بن أبي رباح يوم مات وهو أرضى أهل الأرض عند الناس، وما كان يشهد مجلسه إلا تسعة أو ثمانية.

قلت: لأن العلم صعب على كثير من النفوس فترضى بالوعظ وتمل محالس

العلماء.

قال ابن حجر: ثقة فقيه فاضل، لكنه كثير الإرسال.

#### من أحواله وأقواله

قال ابن أبي ليلى: دخلت على عطاء فجعل يسالني، فكان أصحابه أنكروا ذلك، وقالوا: تسأله؛ قال: ما تنكرون؛ هو أعلم منى.

قلت: هذا هو التواضع ومعرفة الفضل الأهله.

قال إسماعيل بن أمية: كان عطاء يطيل الصمت، فإذا تكلم بخيل لنا أنه يؤيد.

قال ابن جريج: كان المسجد فراش عطاء عشرين سنة، وكان من أحسن الناس صلاة.

قال الأصمعي: دخل عطاء بن أبي رباح على عبد الملك وهو جالس على السرير وحوله الأشراف وذلك بمكة في وقت حجه في خلافته، فلما يصريه عيد الملك قام إليه فسلم عليه وأحلسه معه على السرير وقعد بين يديه، وقال: يا أيا محمد، حاجتك. قال: يا أمير المؤمنين، اتق الله في حرم الله وحرم رسوله فتعاهده بالعمارة، واتق الله في أولاد المهاجرين والأنصار فإنك بهم جلست هذا المحلس، واتق الله في أهل الشغور فإنهم حصن المسلمين، وتفقد أمور المسلمين فإنك وحدك المسئول عنهم، واتق الله فيمن على بابك فيلا تغفل عنهم ولا تغلق دونهم بابك، فقال له: أفعل، ثم نهض وقام، فقيض عليه عدد الملك وقال: ما أما محمد، إنما سألتنا حوائج غيرك، وقد قضيناها فما حاجتك، قال: ما لي إلى مخلوق حاجة، ثم خرج، فقال عبدالملك: هذا وأبيك الشرف، هذا وأبيك

قُلْتُ: إن كان يقصد قُسَمًا فهو بغير الله ولا يجوز، أو هي كلمة تجري على اللسان من غير قصد الدمن.

قال عبد العزيز بن رفيع: سُئل عطاء عن شيء، فقال: لا أدري، قيل: ألا تقول برأيك، قال:

إني أستحيي من الله أن يدان في الأرض برأيي.

قال عطاء: إن من قبلكم كانوا يعدون فضول الكلام ما عدا كتاب الله أو أمر بمعروف أو نهي عن منكر أو أن تنطق في معيشتك التي لا بدلك منها، أتنكرون أن عليكم حافظين كرامًا كاتبين، عن اليمين وعن الشمال قعيد ما يلفظ من قول إلا لديه رقيب عتيد، أما يستحي أحدكم لو نُشرت صحيفته التي أملى صدر نهاره وليس فيها شيء من أمر آخرته.

قال ابن جريج: لزمت عطاءً ثماني عشرة سنة وكان بعدما كبر وضعف يقدم إلى الصلاة فيقرأ مائتي آية من البقرة وهو قائم لا يزول منه شيء ولا يتحرك.

قال ابن جريج عنه: إن الرجل ليحدثني بالحديث فأنصت له كأني لم أسمعه وقد سمعته قبل أن يولد.

قال عطاء: لو ائتمنت على بيت مال لكنت أمننًا، ولا أمن نفسى على أمة شوهاء.

قال الذهبي: صدق- رحمه الله- ففي الحديث: «ألا لا يخلون رجل بامراة فإن ثالثهما الشيطان». [صحيح. رواه أحمد والترمذي من حديث ابن عمر].

قال عمر بن ذر: ما رأيت مثل عطاء بن أبي رباح، ما رأيت عليه قميصنًا قط ولا رأيت عليه ثويًا يساوي خمسة دراهم.

#### وفاته

توفي رحمه الله سنة أربع أو خمس عشرة ومائة، وعاش ثمانية وثمانين سنة، رحمه الله.

#### المراجع

\*سير أعلام النبلاء \*تهذيب الكمال \*تقريب التهذيب

# العالية واعالية واعالية واعالية واعالية واعالية

## من نوركتاب الله

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبُّكُمْ إِلَّا لَا تُلْكِمُ السَّاعَةِ شَيَّءٌ عَظِيمٌ ﴾ [الحج: ١].

## من هدى رسول الله علية

عن أبي قتادة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ سُئل عن صوم يوم الاثنين، فقال: «ذلك يوم وُلدت فيه، ويوم بُعثت، أو أُنزل على فيه». [مسلم (١١٦٢)].

## من أقوال السلف

قال ابن مسعود رضي الله عنه: سألت حذيفة الوصية، فقال: إياك والتلون في أمر الله، وإياك وما تنكر، وعليك بما تعرف. [«التنبيه والرد» (ص٨٤)].

قال أبو العالية الرياحي: تعلموا الإسلام، فإذا علمتموه فلا ترغبوا عنه، وعليكم بالصراط المستقيم، فإن الصراط المستقيم، فإن الصراط المستقيم الإسلام، ولا تحرفوه يمينًا ولا شمالاً، وعليكم بسنة نبيكم وأصحابه. [«التنبية والرد» (ص٨٤)].

وقال حذيفة: «يد الله مع الجماعة، شذ من شذ عنها». [«التنبيه والرد» (ص٨٣)].

#### حكم ومواعظ!!

قال الحسن البصري: لا تكن ممن يجمع علم العلماء وحكم الحكماء ويجري في الحق مجرى السفهاء. [«الزهد» (ص٩١)]. وعنه قال: «ما أكثر عبد ذكر الموت إلا رأى ذلك في عمله، ولا طال أمل عبد قط إلا أساء العمل». [«الزهد» (ص٢١)].

وكان يقول: من عرف ربه أحبه وآثر ما عنده، ومن عرف الدنيا وغرورها ؛ زهد فيها.

### من نوادر القضاة ١١-

عن عطاء قال: أتي علي رضي الله عنه برجل، وشهد عليه رجلان أنه سرق، فأخذ في شيء من أمور الناس، وتهدد شهود الزور، قال: لا أوتى بشاهد زور إلا فعلت به كذا وكذا، ثم طلب الشاهدين فلم يجدهما فخلى سبيله. [«تاريخ الخلفاء» (ص٢١٢)].

## من أخلاق السلف 12

عن حرملة قال: سمعت ابن وهب يقول:

«نذرت أني كلما اغتبت إنسانًا أن أصوم
يومًا، فاجهدني، فكنت: اغتاب وأصوم،
فنويت أني كلما اغتبت إنسانًا أن أتصدق
بدرهم، فمن حب الدراهم تركت الغيبة».
[«سير أعلام النبلاء» (٢٢٨/٩)].

#### تأويلات فاسدة ١١

إنكارهم لعرش الرحمن أن يكون سريرًا للملك كما في قوله تعالى: ﴿ ثُمُّ اسْتُوَى عَلَى الْعَرْشِ ﴾، فهذا من أبطل الباطل ؛ لأنه ليس لعرش الرحمن الذي استوى عليه في هذه الآيات وفي هذا السياق وفي هذا التركيب إلا معنى واحد: وهو عرش الرب الرحمن تبارك وتعالى هو سرير ملكه الذي اتفقت عليه الرسل وأتت به الأمم، وأن العرش أعظم من جميع المخلوقات، وأنه شيء حسي لا معنوي. [«التنبيهات السنية» (ص٢٧)].

التوحيك العدد الحادي عشر السنة الواحدة والثارثون

Upload by: altawhedmag.com

# العالم والعالم والعالم

## وصايا إلى طلاب العلم المناظرة بلا مماراة !!

إياك والمماراة فإنها نقصة، أما المناظرات في الحق فإنها نعصة ؛ إذ المناظرة الحقة فيها إظهار الحق على المناظرة والراجح على المرجوح، فهي مبنية على المناصحة، والحلم ونشر العلم، أما المماراة في المحاورات والمناظرات فإنها تحجج ورياء ولغط وكبرياء واختيال وشحناء، ومجاراة للسفهاء فاحترها واحذر فاعلها.

## مصطلحات تهم طلاب العلم ( ا

المراسيل وهي المصادر التي تحتوي على الأحاديث التي سقط منها الصحابي، وتروى بإسناد مؤلفيها. [«مقدمة ابن الصلاح» (ص٢٦)].

## من أخطاء المسلين ! !

الصلاة في المساجد التي بها قبور والصحيح عدم الصلاة في هذه المساجد ؛ لقوله ﷺ: «لعن الله اليهود والنصارى، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد».

## من خوارم المروءة 12

سؤال الناس

سؤال الناس عيب ونقص في الرجل، وذلة تنافي المروءة إلا في العلم، فإنه عين كماله ومروءته وعزّه، كما قال بعض أهل العلم، خير خصال الرجل السؤال عن العلم. [«مفتاح دار السعادة» (١٦٨/١)].

## من درر العلماء 12

قال ابن تيمية، رحمة الله: بالرسول عرفت أسماء الله وصفاته، وما يستحقه من الأسماء الحسنى والصفات العلى، تارة بما بينه من الأمثال التي هي مقاييس عقلية وتارة بما يخبر به من الأنباء الصادقة النبوية، وتارة بما يقصه عن الأنباء الذبن هم خبر البرية.

وبه عُرفت الملائكة والنبيون والجنة والنار، وقصص الأنبياء وأخبار الدنيا وملاحمها وفتنها وأشراط الساعة وعلاماتها وأخبار القيامة وتفاصيلها وغير ذلك. [«كتاب الاستقامة» (ص٢٣٩)].

### اللين النصيحة!!

قال ابن رجب: من عُرف منه أنه أراد برده على العلماء النصيحة لله ورسوله فإنه يجب أن يعامل بالإكرام والاحترام والتعظيم كسائر أئمة المسلمين الذين كان يرد على المخطئ منهم، ومن عرف أنه أراد برده عليهم التنقيص والذم وإظهار العيب فإنه يستحق أن يقابل بالعقوبة ليرتدع هو ونظراؤه عن هذه الرذائل المحرمة. [«الفرق بين النصيحة والتعيير» (٣٦)].

# الله الله الموال

#### الروربين يدي الصلي وتخطي الرقاب في صلاة الجمعة ١٤

يحرم المرور بين يدي المصلي، ويجب على المصلي أن يتخذ سترة لصلاته، كأن يصلي إلى جدار، قسال على: «إذا صلى أحدكم فليصل إلى سترة وليدن منها ولا يدع أحدًا يمر بين يديه، فإن جاء أحد فليقاتله فإنما هو شيطان». [صحيح. رواه الشيخان (٦٤١)].

وقال ﷺ: «لو يعلم المار بين يدي المصلي ماذا عليه لكان أن يقف أربعين خيرًا له من أن يمر بين يديه». [صحيح. رواه الشيخان (٥٣٣٧)].

وللأسف فأن كشيرًا من الناس يتجاهلون هذا الأمر، فإنا لله وإنا إليه راجعون.

وعن الأرقم بن الأرقم قال النبي الله الله الله الله الذي يتخطى رقاب الناس يوم الجمعة ويفرق بين الاثنين بعد خروج الإمام جارً قصبه في النار». [رواه أحمد].

ومن هديه ﷺ أن يصلي ركعتين تحية المسجد، وإن كان الخطيب على المنبر، أما ما يفعله الناس عندما يرون الخطيب يجلس بين الخطبة الأولى والتانية فيقومون لصلاة السنة فجهل وبدعة، وسنة الجمعة بعد الصلاة تصلى أربع

#### دخول المساجد لمن أكل بصلاً أو ثومًا أو نحو ذلك لا

قال ﷺ: «من أكل من هذه الشجرة-

## إعداد: د. طلعت زهران

يعني الثوم- فلا يقربن مساجدنا». [متفق عليه].

وقال ﷺ: «من أكل من هذه الشجرة فلا يقربنا ولا يصلين معنا». [صحيح. رواه الشيخان].

وقال ﷺ: «إياكم وهاتين البقلتين أن تأكلوهما وتدخلوا مساجدنا، فإن كنتم ولابد آكليها فاقتلوهما بالنار قتلاً». [متفق عليه].

وقال ﷺ: «من أكل البصل والشوم والكراث فلا يقربن مسجدنا، فإن الملائكة تتأذى مما يتأذى منه بنو آدم». [رواه مسلم].

إن هذه الأحاديث تثبت النهي عن دخول المسجد لمن أكل شيئًا له رائحة مكروهة، فلا شك أنه يستلزم منع دخول المساجد لمن يشرب الدخان لنتن رائحة الفم، وهي أشد من رائحة البصل والثوم.

### الصلاة في الثوب الرقيق، أو الضيق

إذا كان الثوب شفافًا أو رقيقًا يحدد العورة من تحته فلا يصح فيه الصلاة من الرجل إلا أن يكون تحته سروال أو إزار يستر ما بين السرة إلى الركبة، وأما المرأة فلا تصح صلاتها في مثل هذا الثوب إلا أن يكون تحته ما يستر بدنها كله.

أما عن لبس الرجل البنطال الضيق والصلاة فيه فقال الشيخ الألباني: إنه

# واعتقادات خاطئة

يبطل الصلاة، حيث إنه يحدد ويجسم ويصف العورة وخاصة في حالة الركوع والسجود، ولعل ذلك إذا كان البنطلون في غاية الضيق يجسد العورة بازرة كملابس لاعبي السيرك وراقصي الباليه، والراجح عند الجمهور صحة الصلاة مع الكراهة، وهذا أقرب.

## استخدام ورق الجرائد والكتب في لف الأشياء

لا يجوز استعمال ورق الجرائد والكتب في لف الأشياء، أو في مسح القاذورات، أو القادات، أو القداء هذه الأوراق في سلة المهمات والفضلات أو إلقائها على الأرض، كما هو منتشر وشائع، حيث إن هذه الأوراق قد لا تخلوا من أية قرآنية أو اسم من أسماء الله، وحيث إن كثيرًا من الناس يسمون عبدالله وعبدالرحمن وغيره كثيرًا، أو قد يكون بها حديث من الأحاديث الشريفة.

خرافة لا أساس لها 12

الاعتقاد بأنه إذا قتل إنسان في مكان يخرج عفريت له يتمثل للناس ليلاً ويخيفهم، وهذه خرافة لا أساس لها، إنما هي أوهام، قال تعالى: ﴿وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالُ مِنَ الْإِنْسِ يَعُووُنَ بِرِجَالٍ مِنَ الْجَنَّ فَزَادُوهُمُ رَهَقًا ﴾ [الجن: ٢].

اعتقاد خاطئ 11

الاعتقاد بأن هناك ساعة نحس في يوم الجمعة، هذا اعتقاد خاطئ، قال ﷺ: «أفضل الأيام عند الله يوم الجمعة».

[صحيح. رواه البيهقي (١٠٩٨)]. وقال ﷺ: «يوم الجمعة ثنتا عشرة ساعة، منها ساعة لا يوجد عبد مسلم يسأل الله فيها شيئًا إلا آتاه الله إياه، فالتمسوها آخر ساعة بعد العصر». [صحيح. رواه أبو داود (١٩٠٠)].

,كسرالإناء أخذ الشروراح ، 11

الاعتقاد بأن الإناء إذا كسر فإنه أخذ الشر وراح ؛ هذا ليس صحيحًا فإن كسر الإناء لم يأخذ الشر ولا الخير، فالأمور كلها مقدرة بقدر الله، والصواب أن نقول: قدر الله وما شاء فعل.

الزواج في شهر الحرم!!

الاعتقاد بأن الزواج في شهر المحرم حرام؛ هذا اعتقاد خاطئ، حيث إن الزواج جائز في أي وقت، وكذلك الاعتقاد بأن الزواج في شهر شوال يورث الضنك والنزاع، فهذه عائشة رضي الله عنها تزوجها رسول الله ﷺ في شوال، ولم يكن هناك من النساء من هي أحب إليه منها.

هذامن الخرافات ١١

الاعتقاد بأن كنس المنزل بالليل يورث الفقر، هذا من الخرافات، ومنها أيضًا ترك بعض الناس تنظيف البيت وكنسه عقب سفر أحد من أهله تشاؤمًا وظنًا أن ذلك إن حدث فلن يرجع المسافر، وكذلك منع إبرة الخياطة والمنخل ليلاً.



## من عقيدة القرآن والسنة

## الرخمن على العرش استوى

بقلم / د. إمحمد خليل هراس - رحمه الله -

بين يدي المقال

في أوائل القرن الثاني من الهجرة ظهر رواد المذاهب المنحرفة في فهم العقيدة الإسلامية التي خالفت أهل السنة والجماعة متأثرة بما نقل إليها من فلسفات اليونان وسائر أهل الكفر فتكون منها منهجان منحرفان:

الأول: مذهب التأويل الذي يقول به المعتزلة حيث يجعلون العقل حاكما على نصوص الشرع فيوجبون تأويل نصوص الشرع لتوافق ـ كما يزعمون ـ العقل.

ولست أدري أي عقل يحاكم النص الشرعي؟ والعقول تتفاوت بل ما فائدة الوحي إذا كان العقل هو الحاكم عليه؟.

الثاني: مذهب المشبهة وهم الذين بالغوا في إثبات الصفات حتى شبهوا الخالق سبحانه بالمخلوق.

ثم ظهر مذهب ثالث تزعمه (عبد الله بن كلاب) حاول التوفيق بين مذهب المعتزلة ومذهب أهل السنة، وإلى هذا المذهب ينتسب الأشاعرة اليوم ذلك لأن الأشعرى كان في آخر حياته على مذهب أهل السنة والجماعة وله في ذلك كتاب الإمانة ومقالات الإسلاميين.

ونحن ننقل هنا مقالا جيدا للشيخ الجليل محمد خليل هراس رحمه الله حول مذهب أهل السنة والجماعة في الاستواء.

يقول الشيخ:

العلم أن أهل الإثبات بحمد الله عندهم من هذه النقول ما يملأ مجلدات، وهم لا ينقلون إلا عن كل إمام ثقة في علمه ودينه من سلف الأمة، الذين هم أكملها علما وإيمانا، وأبرها قلوبا وأقلها تكلفا وأهداها سبيلا.

وإليك أيها القارئ طائفة من الحجج

والبينات التي يعتمد عليها أهل الحق والإثبات في هذا الباب لكي تدرك الفرق بين ما يسوقه المعطلة من شبه واهية ساقطة، وبين ما يستند إليه أهل الحق من أدلة ناصعة قاطعة.

فمن الكتاب العريز نسوق هذه الآيات البينات التي لا تقبل جدلا ولا تحتمل تأويلا إلا عند من في قلوبهم زيغ، ممن يصرفونها عن معانيها المفهومة منها، إلى مالا تحتمله من المعاني الفاسدة، جريا وراء أهوائهم، فيحرفون الكلم عن مواضعه ويقولون على الله بغير علم.

ا - أخبر الله عز وجل في سبعة مواضع من كتابه، أنه استوى على العرش، ولا معنى لذلك أبدا إلا علوه وارتفاعه عليه، كما فسره بذلك مجاهد وأبو العالية وغيرهما من أئمة التفسير، كما رواه عنهم الإمام البخاري في صحيحه عند رده على الجهمية والمعطلة. بالقصور فإن اللغة التي نزل بها القرآن لم تستعمل قط لفظ الاستواء متعديا بعلى إلا بمعنى العلو والارتفاع ونجن نتحدى أن ياتي أحد بنقل صحيح عمن يعتد بهم في لغة العرب أنه ذكر للاستواء معنى غير ذلك.

وأما تأويله بالاستيلاء على العرش استنادا إلى قول الشاعر المجهول:

قد استوى بشر على العراق

بغير سيف أو دم مهراق فهو من أسمج التأويلات وأشدها فسادا إذ يقتضي أن العرش كان في حوزة غيره سبحانه، فلما خلق السموات والأرض ملكه واستولى عليه، مع أنه سبحانه لم يزل مستويا على العرش وعلى الملك كله منذ خلقه، وأيضا لو كان الاستواء بمعنى الاستيلاء كما يزعمون لمأكان للاستواء معنى خاصا بالعرش، بل لجاز أن

Upload by: altawhedmag.com



يقال استوى على الأرض، كما يقال استوى على العرش. إذ هو مستول عليها كاستيلائه على العرش.

وليس فى استيلائه على العرش معنى يمدح به، فإن العرش لا يعدو أن يكون من جملة مخلوقاته، وإنما يظهر المدح في ارتفاعه وعلوه عليه لتدبير أمور خلقه، كما قال من سورة يونس عليه السلام (ثم استوى على العرش بدير الأمر).

Y ـ سمى الله عز وجل نفسه في كتابه بأنه (العلي والأعلى والمتعال) وإطلاق هذه الأسماء يقتضي ثبوت كمال العلو له سبحانه، بأن يكون العلو ثابتا من كل وجه فيتناول علو ذاته فوق خلقه، وعلو مكانته وقدره وعلو غلبته وقهره. فمن خص علوه ببعض هذه المعاني دون بعض فقد قيد ما أطلق الله، ونقص من معنى العلو الذي هو صفة كمال بغير حجة.

"- أخبر الله عز وجل أن بعض الأشياء تنزل من عنده كقوله في شأن القرآن القريم ﴿قل نزله روح القدس من ربك بالحق ﴾ وقدوله ﴿تنزيل الكتاب لا ربب فيه من رب العالمين ﴾ كما أخبر أن بعض الأشياء تصعد إليه، كقوله سبحانه ﴿إليه يصعد الكلم الطيب ﴾ ﴿تعرج الملائكة والروح إليه ﴾ ﴿يا عيسى إني متوفيك ورافعك إلي ﴾ ﴿بل رفعه الله إليه ﴾ فكيف يتحقق أن يكون سبحانه مبدأ لما ينزل أو منتهى لما يصعد، إذا لم يكن عاليا على خلقه. وإذا كان لا يليق بأحد منا أن يقول لغيره ائت إلي في مكان كذا، ثم يذهب قبلا يجده هناك، اليس ذلك غيشا وتضليلا يتنزه عنه أحكم المحاكمين.

أخبر الله سبحانه أنه في السماء بقوله في سـورة الملك ﴿ أمنتم من في السـمـاء أن يخسف بكم الأرض فإذا هي تمور. أم أمنتم من في السماء أن يرسل عليكم حاصبا فستعلمون كيف نذير ﴾ فهل هناك أصرح في إثبات علوه تعالى على خلقه، من إخباره عن نفسه بأنه في السماء أي في تلك الجهة وهل يليق بأحد من السماء أي في تلك الجهة وهل يليق بأحد من المناء أي في تلك الجهة وهل يليق بأحد من

العقلاء أن يقول أنا في البيت أو في المسجد من غير أن يكون فيه؟ وما الذي يدعوه سبحانه إلى أن يثبت لنفسه ما ليس بثابت، بل ما هو في زعمكم مستحيل الثبوت؟ ومن العجيب أن هاتين الآيتين قد سيقتا في معرض التهديد والوعيد لإحداث الخشية والمهابة، فإذا لم يكن هو سبحانه في السماء كما أخبر، فأى معنى لذلك التهديد وهل يبقى له في النفس أثر؟

و. قال الله تعالى في شان الملائكة في يشان الملائكة في يخافون ربهم من فوقهم ويفعلون ما يؤمرون ولا شك أن لفظ الفوق إذا جاء مجرورا (بمن) لا يفهم منه إلا فوقية المكان، كما في قوله تعالى: ﴿إذ جاءوكم من فوقكم ومن أسفل منكم ﴾ وكقوله: ﴿قل هو القادر على أن يبعث عليكم عذابا من فوقكم ﴾ الآية وإذا لم تكن هذه فوقية مكان فما عسى أن تكون؟ لعلكم تقولون أنها فوقية قهر وقدرة، فما الموجب لصرفها عن حقيقتها؟ وأي مدح في تلك الفوقية مع أن قدرته على الخلق كلهم ليست محل شك.

ألم تر أن السيف ينقص قدره

إذا قيل إن السيف أمضى من العصا
٦ ـ أخبر الله سبحانه عن بعض الأشياء أنها
عنده، كقوله عن الملائكة ﴿ إن الذين عند ربك لا
يستكبرون عن عبادته ويسبحونه وله
يسجدون ﴾ ﴿ ومن عنده لا يستكبرن عن عبادته

ولا يستحسرون .

وكقوله عن أهل الجنة ﴿إن المتقين في جنات ونهر. في مقعد صدق عند مليك مقتدر ﴾ ﴿لهم ما يشاعون عند ربهم ﴾ وكقوله حكاية عن امرأة فرعون ﴿رب ابن لي عندك بيتا في الجنة ﴾ فما معنى هذه العندية إذا لم تقتض المجاورة والقرب وإذا كانت كل الأشياء سواء بالنسبة إليه سبحانه، لا تفاوت بينها بالقرب والبعد، كما يزعم هؤلاء المعطلة: أن محمدا وهو عند سدرة المنتهى لم يكن أقرب إلى الله من يونس وهو في بطن الحوت، فكيف يصح تخصيص بعض الأشياء بكونها عنده؟

٧ - قال الله تعالى في شأن فرعون ﴿ وقال





فرعون يا هامان ابن لي صرحاً لعلي أبلغ الأسباب. أسباب السموات فاطلع إلى إله موسى وأني لأظنه كاذبا ﴾ فمن الذي أخبر فرعون بأن إله موسى في السماء، حتى أمر هامان ببناء الصرح ليصل إليه؛ لا شك أن الذي أخبره بذلك هو موسى عليه السلام نفسه، بدليل قول فرعون بعد ذلك ﴿وإني لأظنه كاذبا ﴾ أي فيما أخبرني به من أن إلهه في السماء. ولا يعقل أن يكون به من أن إلهه في السماء. ولا يعقل أن يكون معه إله غيره، فكيف يفترض وجود إله أعلى منه في السماء؟

٨- أخبر الله عز وجل أنه يجيء

يوم القيامة لفصل القضاء بين عباده، كما في قوله ﴿هل ينظرون إلا أن يأتيهم الله في ظل من الغصم والملائكة وقضي الأمر ﴾ وكقوله: ﴿وجاء ربك والملك صفا صفا ﴾.

فمن أين يجيء الرب جل شانه، هل يجيء من أمامهم أم من خلفهم أم عن أيمانهم أم عن شمائلهم أم من تحتهم؟.

وإذا كانت كل هذه الجهات الخمس لا تصلح أن يأتي منها الرب فلم يبق إلا أن يأتيهم من فوقهم سبحانه وتعالى.

ونكتفي بهذا القدر من أيات الكتاب العزيز ففيه لطالب الهدى كفاية ومقنع. وننتقل إلى السنة المطهرة التي أثبتت ما أثبته الكتاب، ولم يرد فيها أصلا نفي أو تأويل لما ورد فيه من الصفات. وسنجتزئ منها بالصحيح خوفا من التطويل وحتى لا نفتح المجال لقال أو لقيل.

ا منها حديث معاوية بن الحكم السلمي قال: «كانت لي غنم بين أحد والجوانية فيها جارية لي فأطلقتها ذات يوم فإذا الذئب قد ذهب منها بشاة، وأنا رجل من بني آدم، فأسفت فصكتها فأتيت النبي ﷺ فذكرت له ذلك فعظم

ذلك عليّ، فقلت يا رسول الله أفلا أعتقها؟ فقال: دعها، فدعوتها، فقال لها: «أين الله؟» قالت: في السماء، قال: «من أنا؟» قالت: أنت رسول الله، قال: «أعتقها فإنها مؤمنة» أخرجه مسلم وأبو داود والنسائي.

٢ - ومنها حديث أبي هريرة أن رسول الله
 قال: «يتعاقبون فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار، ويجتمعون في صلاة الفجر وصلاة العصر، ثم يعرج إليه الذين باتوا فيكم فيسألهم وهو أعلم بهم، كيف تركتم عبادي؟ فيقولون: أتيناهم وهم يصلون وتركناهم وهم يصلون متفق عليه.

٣- حديث جابر بن عبد الله أن رسول الله ﷺ قال في خطبته يوم عرفة: «ألا هل بلغت» فقالوا نعم، يرفع اصبعه إلى السماء وينكتها إليهم ويقول: «اللهم اشهد» أخرجه مسلد.

أ - حديث أبي هريرة «إن الله لما قضى الخلق كتب في كتاب فهو عنده فوق العرش: إنَّ رحمتي سيقت غضيي».

٥ - حديث أبي سعيد الطويل في الخوارج قال: قال رسول الله ﷺ «الراحمون يرحمهم الرحمن، ارحموا من في الأرض يرحمكم من في السماء».

٧- حديث أنس بن مالك أن زينب بنت جحش كانت تفخر على أزواج النبي على تقول:
 «زوجكن أهاليكن وزوجني الله من فوق سبع سـمـوات». وفي لفظ أنها قالت للنبي على «زوجنيك الرحمن من فوق عرشه». صحيح رواه الدخاري.

٨ حديث أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال:
 والذي نفسي بيده ما من رجل يدعو امرأته إلى
 فراشه فتأبى عليه، إلا كان الذي في السماء
 ساخطا عليها، أخرجه مسلم.

٩ - حديث أبى هريرة أيضا قال رسول الله



على: «من تصدق بعدل تمرة من كسب طيب، ولا يصعد إلى الله الا الطيب، فإنه يتقيلها يبمينه ويريبها لصاحبها كما يربى أحدكم فلوه حتى تصير مثل الحيل» أخرجه البخاري.

١٠ ـ حديث سعد بن أبي وقياص أن النبي السعد بن معاذ بوم بني قريظة: «لقد حكمت فيهم يحكم الملك من فوق سيع سموات».

١١ ـ حديث قتادة عن أنس عن النبي على قال في حديث الشفاعة الطويل: «فأستأذن على ربي فى داره فيؤذن لى عليه».

وفي رواية «فأتى باب الجنة فيفتح لي فأتي ربى تدارك وتعالى وهو على كرسيه أو سريره فأخر له ساحدا».

١٢ - حديث أبي هريرة وغيره في نزول الرب تدارك وتعالى وهو حديث متواتر ولفظه: «ينزل ربنا تدارك وتعالى كل ليلة إلى سماء الدنيا حين سقى ثلث الليل الآخر فيقول: «من يدعوني فأستجيب له؟ من يسألني فأعطيه؟ من يستغفرني فأغفر له؟ فلا يزال هكذا حتى يطلع الفجر». وقد ورد في بعض الروايات «لا أسأل عن عدادي غيري» فهل يعقل نزول. إلا ممن هو عال؟ لكن بعض العلماء بمارون في حديث النزول ويعترضون عليه بأن في كل لحظة من الزمان ثلث ليل آخر، فهلا اعترضوا بذلك على قائله؟ عليه الصلاة والسلام؟!

واذا كان هذا هو معلغ إيمان هؤلاء يكلام نسهم، فماذا نملك نحن لهم؟ اللهم إنها فتنتك تضل بها من تشاء وتهدى من تشاء.

١٣ ـ حديث الاسراء والمعراج، وهو متواتر أيضا، وفيه «ودنا الجيار فتدلى حتى كان قاب قوسين أو أدنى» وفيه أيضا أن موسى قال لنبينا عليهما الصلاة والسلام «أرجع إلى ربك فاسأله التخفيف» وأن النبي ﷺ قال: «مازلت أرجع بين ربي وبين موسى».

ونحتزئ بهذا القدر من السنة المطهرة، وكلها أحاديث متونها وأسانيدها كالشمس في الإشراق، ولكن المعطل الجاحد بما في قلبه من غرض التعطيل لا يسيغها بل يشرق بها.

ومن بك ذا فم مر مريض

الدورية المرادة الماء الزلالا

وأورد بعد ذلك ما يتسع له المحال من كلام الصحابة والتابعين ومن بعدهم من أئمة الهدى الذين هم أعرف بالله ودينه وكتابه، وأشيد تنزيها له من هؤلاء النافين الحاحدين.

١ - أخرج البخاري في تاريخه من حديث نافع عن ابن عمر قال: «لما قيض رسول الله ﷺ قال أبو يكر رضي الله عنه «أبها الناس: إن كان محمد إلهكم الذي تعيدون فإنه قد مات، وإن كان الهكم الذي في السماء، فإن الهكم لم يمت».

٢ ـ قال عمر رضى الله عنه في شأن خولة ينت ثعلية «هذه امرأة سيمع الله شكواها من فوق سىع سموات».

٣ ـ قال عبد الرحمن بن غنم: سمعت عمر بن الخطاب يقـول: «ويل لديان الأرض من ديان السماء يوم يلقونه، إلا من أمر بالعدل فقضي بالحق ولم يقض على هوى ولا على قرابة ولا على رغبة ورهبة، وجعل كتاب الله مرأة عينيه».

٤ ـ روى عاصم عن زر بن حبيش عن ابن مسعود قال «العرش فوق الماء والله فوق العرش لا يخفى عليه شيء من أعمالكم».

٥ ـ وصح عن ابن مسعود رضى الله عنه أنه قال: «من قال سيحان الله والحمد لله والله أكبر، تلقاهن ملك فعرج بهن إلى الله فلا يمر بملأ من الملائكة إلا استغفروا لقائلهن، حتى بجيء بهن وجه الرحمن عز وجل».

٦ ـ وصبح عنه كذلك أنه قال: «إن العبد ليهم بالأمر من التجارة والإمارة حتى إذا تبسر له، نظر الله إليه من فوق سبع سموات، فيقول للملائكة اصرفوه عنه فإنه إن يسرته له أدخلته النار».

٧ - وصح عن عائشة أنها قالت يوم قتل عثمان: «وايم الله إنى لأخشى لو كنت أحب قتله لقتلت، ولكن علم الله فوق عرشه أنى لم أحب

٨ - روى الحسن عن أمه عن أم سلمة رضى الله عنها في قوله تعالى: ﴿ الرحمن على العرش استوى ﴾ قالت الكيف غير معقول والاستواء غير محهول و الاقرارية إيمان والحجودية كفر»



وهذا القول محفوظ كذلك عن ربيعة الرأي ومالك بن انس وغيرهما.

٩ - كان مسروق إذا حدث عن عائشة يقول:
 دحدثتني الصديقة بنت الصديق حبيبة حبيب
 الله المبراة من فوق سبع سموات».

١٠ - قال نوف البكالي - من وعاظ التابعين -:
 «إن موسى عليه السلام لما سمع كلام الله قال:
 من أنت الذي يكلمني؟ قال: أنا ربك الأعلى».

11 - وروى اللالكائي عن ثابت البناني قال:
«كان داود يطيل الصالة ثم يرفع راسه إلى
السماء ويقول إليك رفعت راسي، نظر
العبيد إلى أربابها، يا ساكن
السماء».

۱۲ - روى مقاتل بن حيان عن الضحاك في قوله تعالى:
﴿ ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم ﴾ قال: «هو على عرشه وعلمه معهم - وفي لفظ - هو فوق العرش وعلمه معهم حيث كانوا».

١٣ - قال الحكم بن عبد الله البلخي صاحب الفقه الأكبر:

سالت أبا حنيفة عمن يقول: لا أعرف

ربي في السماء أو في الأرض. فقال قد كفر. لأن الله تعالى يقول: ﴿ الرحمن على العرش استوى ﴾ وعرشه فوق سمواته. فقلت: إنه يقول: أقول على العرش استوى ولكن قال: لا يدرى العرش في السماء أو في الأرض. فقال إذا أنكر أنه في السماء فقد كفر.

١٤ - قال الأوزاعي إمام أهل الشام «كذا، والتابعون متوافرون، نقول إن الله عز وجل فوق عرشه ونؤمن بما وردت به السنة من صفاته».

١٥ - روى البيهقي بإسناده عن مقاتل بن حيان وهو إمام ثقة في قوله تعالى: ﴿هو الأول والآخر والآخر بعد كل شيء، والخاهر فوق كل شيء، والباطن بعد كل شيء، والخاهر فوق كل شيء، والباطن

أقرب من كل شيء، وإنما قربه بعلمه وهو فوق

١٦ - روي عن سفيان الشوري أنه قال في أحاديث الصفات «أمرها كما جاءت بلا كنف».

۱۷ - روى عبد الله بن رافع عن مالك إمام دار الهجرة أنه قال: «الله في السماء وعلمه في كل مكان لا يخلو منه شيء».

14 - روي عن علي بن الحسن بن شقيق انه قال: قلت لعبد الله بن المبارك: كيف نعرف ربنا عز وجل؟ قال في السماء السابعة على عرشه، ولا نقول كما تقول الجهمية: أنه هاهنا في الأرض.

الشافعي رحمه الله أنه قال: «القول في السنة التي قال: «القول في السنة التي أنا عليها ورأيت الذين رأيتهم، مثل سفيان ومالك وغيرهما: إقرار بشهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدا رسول الله، وأن الله على عرشه في سمائه يقرب من خلقه كيف شاء، وينزل إلى

۲۰ - روى أبو بكر الخلال قال: قيل لأبي عبد الله - يعني أحمد بن حنبل رحمه الله: الله فوق السماء السابعة على عرشه بائن من خلقه وقدرته وعلمه في كل مكان؟ قال نعم هو على عرشه ولا يخلو شيء من علمه.

السماء الدنيا كيف شياء».

ويتعب القلم وينفد المداد لو حاولنا إحصاء كل ما روي عن هؤلاء الأئمة الأعلام، حفاظ السنة وقامعي البدعة، فلنكتف بهذا القدر الآن. فإنما أردنا به أن يتبين طلاب الحق أين هو؟ أهو في كتاب الله وسنة رسوله وكلام صحابته والتابعين لهم، وأئمة الهدى في كل عصر وزمان؟ أم هو في قول جهم بن صفوان وأشياعه وتلاميذه في التعطيل والنكران، والله هو وحده المستعان وعليه التكلان، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

## □ رجال مؤمنون ونساء مؤمنات

#### مندلائل النبوة

لما رجع رسول الله ﷺ إلى المدينة، بعد أن نصره الله في بدر (يوم الفرقان) استشار أصحابه فيما يفعل بالأسرى من قريش، فقال عمر بن الخطاب رضى الله عنه: «يا رسول الله قد كذبوك وقاتلوك وأخرجوك فارى أن تمكنني من فلان فأضرب عنقه، وتمكن فلانا من فلان وسمى رجالا. وهكذا حتى يعلم الناس أنه ليس في قلوبنا مودة للمشركين».

على حين قال أبو بكر - رضى الله عنه ـ: «يا رسول الله هؤلاء أهلك وقومك قد أعطاك الله الظفر والنصر عليهم، وأرى أن تستبقيهم وتأخذ الفداء منهم فيكون ما أخذنا منهم قوة لنا على الكفار ...».

وقد أخذ رسول الله ﷺ برأي أبي بكر وقَبل الفِدَاء منهم. وكان من الأسرى يومئذ، سهيل بن عمرو وكان من خطباء قريش وفُصنحائها وطالما آذي المسلمين بلسانه، فقال عمر بن الخطاب: «دعني يا رسول الله أنزع ثُنيتي سهيل يدلع(١) لسانه فلا يقوم عليك خطيبًا في موطن أبدًا.

فقال رسول الله ﷺ: «لا أمثل فيمثل الله بي وإن كنت نبيا، دعه يا عمر، فعسى

## بقلم/فتحي عثمان

أن يقوم مقامًا لا تذمه» - وفي رواية: «تَحْمَدُه عليه» فكان ذلك المقام أن رسول الله ﷺ لما توفي ارتجت مكة، لما رأت قريش من ارتداد العرب، فقام سهيل بن عمرو خطيبا، فقال يا معشر قريش لا تكونوا أخر من أسلم وأول من ارتد، والله إن هذا الدين ليمتدن امتداد الشمس والقمر من طلوعهما إلى غروبهما... وتوكلوا على ربكم فإن دين الله قائم وكلمته تامة، وإن الله ناصر من نصره ومقر دينه، وقال في كلام طويل مثل كلام أبى بكر في ذكر وفاة النبي عَلام من كان يعيد محمدًا فإن محمدًا قد مات، ومن كان يعبد الله فإن الله حي لا يموت ألم تعلموا أن الله قال: «إنك ميت وإنهم ميتون» فتراجع الناس عما كانوا عزموا عليه. وكان هذا الخبر من دلائل النبوة.

وقد ذكر محمد بن سعد عن الواقدي، عن سعيد بن مسلم، قال: لم يكن أحد من كبراء قريش الذين تأخر إسلامهم فأسلموا يوم الفتح، أكثر صلاة ولا صومًا ولا صدقة، ولا أقبل على ما يقيه من أمر الاخرة، من سهيل بن عمرو.

وكان سهيل بن عمرو يذكر دائما المعاملة الحسنة التي كان يعامله بها رسول الله ﷺ فيقول عن نفسه: «فقد شبهدت مواطن كلها أنا فيها معاند للحق، يوم بدر، ويوم أحد، ويوم الخندق، وأنا وُلِّيت أمر الكتاب يوم الحديبية فإنى لأذكر مراجعتى رسول الله يومئذ، وما كنت أُلِظُّ(٢) به من الباطل، فأستحيى من رسول الله وأنا بمكة، وهو يومئذ بالمدينة.

ولعل سهيل بن عمرو يشير بذلك إلى فا كان منه مع رسول الله عدما أرسلته قريش ممثلا عنهم ليكتب سنهم وبين المسلمين كتاب الصلح. فقد جلس إلى رسول الله عليه الصلاة والسلام وقال: هات أكتب بيننا وبينكم كتابًا. فدعى النبي ﷺ الكاتب (وكان الكاتب عليًا رضي الله عنه - فيما رواه مسلم) فقال النبي عاد: أكتب «بسم الله الرحمن الرحيم» فقال سهيل أما «الرحمن» فوالله ما أدرى ما هي، ولكن اكتب باسمك اللهم، فقال المسلمون: والله لا نكتب إلا باسم الله الرحمن الرحيم، فقال النبي ﷺ: «اكتب باسمك اللهم» ثم قال هذا ما قاضى عليه محمد رسول الله. الله المدينة المدينة المداركية

فقال سهيل: والله لو كنا نعلم أنك رسول الله ما صددناك عن البيت ولا قاتلناك، ولكن اكتب محمد بن عبد الله. فقال رسول الله، والله إنى لرسول الله وإن كذبتموني... اكتب محمد بن عبد الله.

وفي رواية مسلم: فأمر عليا أن يمحوها. فقال على لا والله لا أمحوها،

فقال رسول الله ﷺ: «أرنى مكانها فأراه مكانها فمحاها».

ولقد روي أن سهيل بن عمرو هذا بعد أن حسن إسلامه، خرج بأهله إلا ابنة له إلى الشام مجاهدًا، فماتوا هناك ولم يبق إلا ابنته هند. وقد قيل: استشهد بالبرموك وهو على كردُوس. وقيل بل استشهد يوم الصُّفِّر وقيل مات في طاعون عَمُواس. [وعمواس ضيعة على ستة أمدال من الرملة، على طريق بيت المقدس] وذكر الذهبي أن ابنه أبا جندل هوالذي استشهد في الطاعون.

فمن هو یا تری سهیل بن عمرو؟ هو سهيل بن عمرو بن عبد شمس بن

عبد ود بن نصر بن مالك من حسيل بن عامر بن لؤي بن غالب بن فِهْر القرشي العامري.

يكنى أبا يزيد.

## مصادرالبحث: ريواد الله الما والوجواد الما

- (١) السيرة النبوية لابن هشام.
- (٢) نور اليقين.
- (٣) فقه السيرة.
- (٤) أسد الغابة.

#### the tree was made may the think the skeet هامش:

- ال يخرج.





## «التنبيه والرد» للملطي الشافعي

الهم الكتاب: «التنبيه والرد على أهل الأهواء والبدع».

المؤلف: الثقة الفقيه المقرئ المتقن نزيل عسقلان محمد بن أحمد بن عبد الرحمن أبو الحسين الملطي المقرئ.

سمع «بطرابلس» خيثمة بن سليمان» وأبا عمير عدي بن عبد الباقي الأنني، وغيرهم كثير.

وروى عنه: أبو القاسم عمر بن أحمد الواسطي، وأبو محمد إسماعيل بن رجاء العسقلاني، وغيرهم كثيرين.

قال عنه أبو عمرو عثمان بن سعيد الداني: سمعت إسماعيل بن رجاء يقول: كان أبو الحسين الملطي كثير العلم، كثير التصنيف في الفقه، وكان يتفقه للشافعي.

وفاته: مات بعسقلان سنة ۳۷۷هـ. موضوعال<mark>كتاب:</mark>

ذكر الفرق الإسلامية ومقالة هم والرد عليهم.

### فيمة الكتاب، المستطعات

من أقدم ما ألف في شرح أحوال الفرق، وقد حوى من الفرق ما لم يذكره باقي كتب الملل والنحل.

يتتبع فيه المؤلف الفرق ؛ فرقة فرقة، يزيف أراءها، ويبين ضلالها، ويرد عليها ويناقشها بحجة قوية من الكتاب والسنة وأقوال

## ا إعداد؛ علاء خضر

الصحابة والتابعين أرث وعال فالف فالمتال

ينتصر فيه المؤلف لذهب السلف، ما لا نجده في كتب الملل والنحل الأخرى.

#### عليه الفقياء والباتكا تاهبك على بن عاصم

الكتاب عبارة عن أربعة أجزاء، والمطبوع منه هذا الكتاب وهو الجزء الثالث، والأول والثاني مفقودان.

#### يرابس سلمس أهم مسائل الكتاب سيلا برانة وال

وقد ابتدا المؤلف بذكر ما قاسى المسلمون في صدر الدعوة وكيف بدء هذا الدين، وما لقي رسول الله على من جُهال قومه، وكيف كانت قلوب المؤمنين من التعزير والتوقير، وكيف لم يلوهم عن الحق أحد، ولم يؤثروا على الله شعدًا.

ثم قال رحمه الله بعد إيراده للقصص التي تبين عظم هؤلاء الصحابة رضي الله عنهم، فقال: فأين أنت يا بطال من هؤلاء السابقين، فأين عملك من أعمالهم، وهل بقي عمل لعامل في عصرنا هذا بوقت أو لحظة من أوقاتهم وسبقهم وإنما نالوا الشرف إلى الإسلام وبذلهم النفوس والكلُّ في الله حتى أيد الله بهم نبيه في وأظهر بهم دينه، وأعلى بهم الحق وأظهر بهم الصدق، فكيف يجسر على الطعن عليهم من عرف الله ساعة في عمره أم الطعن عليهم من عرف الله ساعة في عمره أم كيف يجترئ على سبهم من يزعم أنه مسلم، والله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ لِلْفُقَرَاءِ

المُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ بِيَارِهِمْ وَأَمُوْالِهِمْ...﴾ الآية [الحشر: ٨]، فالله الله في نفسك، انتبه ودع ما يريبك لما لا يريبك، ولا تتبع هواك فليس على وجه الأرض شخص يعدل عن السنة والجماعة والألفة إلا كان متبعًا لهواه، ناقصًا عقله، خارجًا عن العلم والتعارف، فالزم الحق ترشد إن شاء الله. اه.

ثم شرح أصول السنة فقال: الذي ثبت عن محمد بن عكاشة أن أصول السنة مما اجتمع عليه الفقهاء والعلماء منهم علي بن عاصم، وسفيان بن عيينة، ومحمد بن يوسف الفريابي، ويحيى بن يحيى، وسعيد بن سعيد القطان.

ثم قال: كلهم يقولون: رأينا أصحاب رسول الله على كانوا يقولون.... وأخذ يسرد هذه الأصول ؛ منها الرضا بقضاء الله، والتسليم لأمر إلله، والإيمان بالقدر خيره وشره، والجهاد مع أهل القبلة والصلاة على من مات من أهل القبلة، والإيمان يزيد وينقص، والصبر تحت لواء السلطان على ما كان منهم من عدل أو جور والكف عن أصحاب محمد

ثم أخذ يشرح أحوال ثماني عشرة فرقة من الشيعة الروافض ؛ منهم الفرقة الثالثة عشرة من الإمامية، فقال عنهم: هم الإسماعيلية، يتبرءون ويتولون، ويقولون بكفر من خالف عليًا، ويقولون بإمامة الإثني عشر، ويصلون الخمس، ويظهرون التنسك والتأله والتهجد، والورع، ولهم سنجًادات وصفرة في الوجوة وعمش في أعينهم من طول البكاء والتأوه على المقتول بكربلاء؛ الحسين بن على ورهطه، ويدفعون زكاتهم

وصدقاتهم إلى أئمتهم، ويتحنون بالحناء، ويلبسون خواتيمهم في أيمانهم، ويشمرون قمصهم وأرديتهم كما تصنع اليهود، ويتَحَذُون بالنعال الصفر، وينوحون على الحسين، واعتقادهم العدل، والتوحيد، والوعيد، وإحباط الحسنات مع السيئات، ويكبرون على جنائزهم خمسنا، ويأمرون بزيارة قبور السادة.

ثم انتقل إلى ذكر المعتزلة فشرح الأصول الخمسة المعتبرة عندهم وترجم لكثير من شيوخهم بتوسع، وأفاض في بيان وجوه الخلاف بين معتزلة البصرة ومعتزلة بغداد، حتى ذكر عشرين فرقة من المعتزلة، فقال: واعلم أن للمعتزلة من الكلام ما لا أستجيز ذكره لأنهم قد خرجوا عن أصول الإسلام إلى فروع الكفر. وقال هشام منهم: لا أقول إن الله شيء، ولكن هو منشئ الأشياء، وكيف تدبرت قولهم عرفت جهلهم ووسواسهم، وهُوَ سنهم لأنهم يختلفون في الأجساد والأرواح من الخلق كلهم، إنسهم وجنهم، ولا يدعون ذكر بهيمة، ولا طائر، ولا شيء خلقه الله عز وجل إلا تكلموا عليه، ووضعوا قياسًا، ثم عدلوا عن ذلك كله، فلم يرضوا به، وهم لا يعلمون، فقالت طائفة بظاهر التنزيل، ورد المتشابه إلى المحكم وبينهم في ذلك خالاف ومنازعات وأشياء تخرج إلى الكفر والتعطيل والتخليط

ثم قال ناصحًا: والذي عندي من ذلك أن تلزم المنهج المستقيم وما نزل به التنزيل وسنة الرسول ، وما مضى عليه السلف الصالح فعليك بالسنة والجماعة ترشد إن شاء الله.

ثم ذكر المرجئة من غير خوض في أصول



هذه الطائفة، ثم ذكر الخوارج وبين بعض فرقها، فقال: والشراة كلهم- يقصد الخوارج-يكفرون أصحاب المعاصى ومن خالفهم في مذهبهم مع اختلاف أقاويلهم ومذاهبهم.

ثم قال: ويقال لهم: قد روي عن النبي على بإجماع الأمة لا يختلف فيه ناقل ولا راو أنه سماكم مارقة وأخبر عنكم وذكركم أنكم كلاب أهل النار، فقيل: يا رسول الله، ما معنى مارقة؟ قال: «يمرقُون من الدين كما يمرق السهم من الرميَّة». يعنى يخرجون من الدين وأنتم بإجماع الأمة مارقون خارجون من دين الله لا اختالف بين الأمة في ذلك، مع أن أفعالكم من إهراق دماء المسلمين وتكفيركم السلف والخلف، واستحلالكم لما حرم الله عليكم ظاهرة شاهدة عليكم بأنكم خارجون من الدين داخلون في البغي والفسوق، ومنهم فرق تبلغ بهم أعمالهم وأقاويلهم الكفر سنذكر إذا أتينا على ذكرهم إن شاء الله. وأخذ مذكرهم فرقة فرقة.

ثم ذكر متشابه القرآن وما يتمسك به بعض أهل الزيغ من الآيات وزعمهم وجود تناقض بينهم، فأجاد الجواب عن تشكيكاتهم.

ثم ذكر المؤلف رحمه الله الجماعة وأسدى نصحًا في الدين، وسرد الأحاديث التي تحض على التمسك بالكتاب والسنة وترك الأهواء والبدع والتنطع والتكلف في الدين.

ثم سرد الفرق عودًا على بدء، فذكر الزنادقة على خمس فرق، وهم: المعطلة، والمانوية، والمزدكية، والعبدكية، وصنوف الروحانين، وذكر الجهمية على ثماني فرق وتوسع في الرد عليهم وعلى شبههم، منها قوله... وأنكروا الشفاعة: أن يشفع رسول الله

عَلَيْهُ لأحد من أمته، وأن يخرج الناس من النار بعدما دخلوا، وأنكروا عذاب القبر، ومنكرًا ونكسرًا، وزعموا أن الروح تموت كما يموت البدن، وأن ليس عند الله أرواح ترزق لا شهداء ولا غيرهم، وأنكروا الإسراء أن يكون رسول الله ﷺ أسرى به من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى، وأنكروا الرؤيا، وزعموا أنها أضغاث أحلام، وأنكروا أن يكون ملك الموت يقبض الأرواح، تعالى الله عما يقولون علوًا كسرًا.

ثم قال: وهذا جماع كلام الجهمية، وإنما سُمُّوا جهمية لأن الجهم بن صفوان كان أول من اشتق هذا الكلام من كلام السمنية، صنف من العجم بناحية خراسان، وكانوا شكُّكُوه في دينه حتى ترك الصلاة أربعين يومًا، وقال: لا أصلى لمن لا أعرفه ثم اشتق هذا الكلام، وبنى عليه من بعده... وأخذ يرد عليهم

ثم ذكر القدرية على سبع فرق والمرجئة والروافض، ثم ختم كتابه بذكر الخوارج وهم خمس وعشرون فرقة.

عصمنا الله من الزلل والزيغ والفُرْقة.





# المال السلمين، عيا

#### الحلقة الحادية عشر

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد: نواصل في عددنا هذا بيان هدي النبي الله في تربية أطفال المسلمين؛ نقول:

(٤٨) ويبتعد ﷺ كثيراعن لومهم وعتابهم،

إن كثرة الملامة تجر إلى الندامة، والإسراف في التوبيخ والتأديب يزيد من فعل القييح المعيب، وقد كان رسول الله على أبعد الناس عن ذلك، فما كان يكثر العتاب للطفل واللوم على تصرفات ما، وهو بهذا المسلك على إنما يغرس في نفس الطفل روح الحياء، وينمى فيه فضيلة الانتساه والملاحظة، والارتباط بذلك الخلق العظيم، وكل هذا ظهر في أنس رضي الله عنه الذي يصف التربية العالية التي رباه عليها الرسول ﷺ فيقول: خدمتُ النبي عَلَيْ عشير سنين، والله ما قال لى أُف، ولا: لِمَ صنعت؟، ولا: ألا صنعت؟ (١). وفي رواية: فما أمرني بأمر فتوانيت عنه أو ضيعته فلامني، فإن لامني أحد من أهل بيته قال: « دَعُوه فلو قَدَّر أو قَضِيَ أن يكون كان»(٢). وقد يقول قائل: ونحن لو فعلنا هكذا فإن الولد سيتجرأ ولن نستطيع أن نسيطر عليه أو نرشده! ولكنى أقول: فلِمَ لمْ يتجرأ أنس، أو ابن عباس، أو زيد بن حارثة وابنه أسامة بن زُيد وأبناء جعفر، وأبناء العباس، وغيرهم ممن تربُّوا على يده على وصاروا أعلامًا في الناس وأئمة للهدى؟ لماذا لم يتحرأ هؤلاء أو بعضهم؟! إن الذي لا يعجبه الأسلوب النبوي، أو يرى أن غيره أفضل، أو تُدخل عليه تحسينات أو تعديلات ؛ لو كان مربيًا لابن عباس أو لأسامة أو لأنس لفشل في تربيتهم، وغير توجهاتهم، فإن قال: ( لا. لا. معاذ الله، أسلوب النبي هو الأحسن ؛ وُ. وُ الخ... لكن الشياب تغير، والجيل كما ترى، ونحن لسنا مثل النبي ﷺ )،

أقول: فقد تعامل النبي على مع غرائب الشباب ؛ فتعامل مع الشاب الذي جاء يستاذن في الزنى ؛ باللين والحكمة حتى أخذ بيده إلى النجاة والتوبة، وتعامل مع المشاغبين الذين كانوا يرمون نخل الناس لياكلوا البلح، وكذلك مع الغلام اليهودي لآخر لحظة من عمره يدعوه إلى الإسلام فأسلم بعد استشارة بالعين لأبيه اليهودي، وتعامل على مع كثير من أصحاب الأخطاء وتعامل عدد راشدين، وله شاهدين، بأنهم ما رأوا معنده راشدين، وله شاهدين، بأنهم عاملهم معلمًا ألين ولا أحسن تعليمًا منه، كلهم عاملهم معلمًا ألين والا أحسن تعليمًا منه، كلهم عاملهم الفارق فعلاً أننا نتعجل النتائج ولا نصبر، والنبي الفارق فعلاً أننا نتعجل النتائج ولا نصبر، والنبي يقول: « فصبر عليهن »، « فاحسن صحبتهن ».

وشرط تحقيق التربية الصحيحة أن نلتزم مع الطفل من البداية بدون ترك ثغرات أو فعل مخالفات أو السكوت على محظورات، فإذا أردنا أن نعالج وجدنا الوقت قد فات.

فينبغي ألا نكثر القول عليه بالعتاب في كل حين ؛ فإنه يُهونُ على الطفل سماع الملامة، وركوب القبائح، ويسقط وقع الكلام من قلبه، وليكن الأب حافظًا هيبة الكلام معه ؛ فلا يوبخه إلا أحيانًا، والأم تخوفه بالأب، وتزجره عن القبائح.

(٤٩) ويحنان الأبوة يرشدهم على إلى مكارم الأخلاق

عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: «يا بني، في قلبك غش لأحد فافعل» ثم قال لي: «يا بني، وذلك من سنتي، ومن أحيا سنتي فقد أحبني، ومن أحبني كان معي في الجنة»(٣).

انظروا رحمكم الله، على أي شيء يربي النبي النبي الأطفال حين يمسون وحين يصبحون؟ إنه يربيهم على قول الله جل وعلا: ﴿ فَسُبُحَانَ الله



حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ . وَلَهُ الحَّمْدُ فِي السُّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَعَشَبِيًا وَحِينَ تُظْهِرُونَ ﴾ [الروم: ١٧ / ١٨]. في صبحهم ويمسيهم على طهارة القلب ونظافة السريرة وسلامة الصدر، استعدادًا ليوم لا ينفع فيه مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم.

فما بالنا معاشر المسلمين نربي أبناءنا هذه الأيام مساءًا وصباحًا على: مسا التماسي: ويا حلو صببحًا ولا حول ولا قدوة إلا بالله العلي العظيم.

معاشر المسلمين، هل تعلمون معنى تربية الجيل على أن يُصبح ويُمسي ليس في قلبه غش لأحد؟ اقرءوا الحديث التالى تعرفوا.

عن أنس بن مالك قال: كنا جلوسًا مع رسول الله على فقال «بطلع عليكم رجل من أهل الجنة»، فطلع رجل من الأنصار تنطف (تنقط) لحيته من وضوئه قد تعلق نعليه في يده الشيمال ( ثلاث مرات في ثلاثة أيام) فلما قام النبي على تبعه عبد الله بن عمرو بن العاص (واستأذنه أن يبيت عنده ثلاث لبال فنأذن له )، قال أنس، وكان عبد الله بحدِّث أنه بات عنده تلك اللبالي فلم يره يقوم من الليل شيئًا غير أنه إذا تعارً وتقلب على فراشيه ذكر الله تعالى وكبَّر حتى يقوم لصلاة الفجر، قال عبد الله: غير أنى لم أسمعه يقول إلا خيرًا، فلما مضت الثلاث ليال وكدتُّ أن أحتقر عمله، قلتُ: يا عبد الله، سمعت رسول الله ﷺ بقول لك ثلاث مِـرار: «يطلع عليكم الآن رجل من أهل الجنة». فطلعت أنت الشلاث مرار، فأردت أن أوى المك لأنظر ما عملك فأقتدى به ؛ فلم أرك تعمل كثير عمل، فما الذي بلغ بك ما قال رسول الله عليه؟ فقال: ما هو إلا ما رأيت، غير أنى لا أجد في نفسى لأحد من المسلمين غشبًا، ولا أحسد أحدًا

على خير أعطاه الله إياه. فقال عبد الله: هذه التي بَلَغَتْ بك، وهي التي لا نطيق(٤). فهل نعلم أبناءنا مثل هذا الحديث، ومثل هذه الآداب؟! أين نحن من هؤلاء؟!

قال العلماء: «وينبغي أن يُعَوِّدُ الاَّ يبصق في مجلسه، ولا يتمخط، ولا يتثاعب بحضرة غيره، ولا يستدبر غيره، ولا يضع رجْلاً على رجل، ولا يضع كفه تحت ذقنه، ولا يعمد رأسه بساعده ؛ فإن ذلك دليل الكسل، ويُعلم كيفية الجلوس، ويُمنع كثرة الكلام، ويُدين له أن ذلك يدل على الوقاحة، وأنه فيعل اللئام، ويُمنع اليمين رأسنًا، صادقًا كان أو كاذبًا، حتى لا يعتَاد ذلك من الصغر.

ويمنع أن يبتدئ بالكلام، ويُعود الاَ يتكلم إلا جوابًا وبقدر السؤال، وأن يُحسن الاستماع مهما تكلم غيره ممن هو أكبر منه سبنًا، وأن يقوم لمن فوقه، ويُوسِّع له المكان، ويجلس بين يديه، ويُمنع من لغو الكلام وفحشه، ومن اللعن والسب، ومن مخالطة من يجري على لسانه شيء من ذلك ؛ فإن ذلك يسري لا محالة من قرناء السوء. وأصل تديب الصبيان الحفظ من قرناء السوء.

#### (٥٠)ويدعولهم على وينهى الأباء عن الدعاء عليهم،

عن أنس رضي الله عنه قال: جاءت أمي أم أنس إلى رسول الله وقد أزرتني ( البستني إزارًا ) بنصف خمارها وردّتني ( البستني رداءًا ) بنصف فقالت: يا رسول الله، هذا أنيس ابني أتيتك به يخدمك فادع الله له، فقال: «اللهم أكثر ماله وولده». وفي رواية(ه): «وبارك له فيما أعطيته». قال: أنس: فوالله إن ولدي وولد ولدي ليتعادُون على نحو المائة اليوم(٦)، ولننظر هنا كيف أسست أم أنس لابنها مستقبلاً عظيمًا.

وكان من دعائه ﷺ في السفر: «... اللهم إني أعوذ بك من وعثاء السفر، وكآبة المنظر، وسوء المنقلب في المال والأهل»(٧)، فالنبي ﷺ يحب ألاً

العدد الحادي عشر السنة الواحدة والثلاثون التوحيي

يُقجَع في ماله وأهله وهو عائدٌ من سفره، فيأخذ بالأسباب فيدعو الله تعالى ألاً يحدث شيء من ذلك. ﴿وَقَالَ رَبُكُمُ ادْعُونِي أَسْنَجِبْ لَكُمْ ﴾ [سورة غافر: ٦٠].

وعن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله قال: «لا تدعوا على أنفسكم، ولا تدعوا على أولادكم، ولا تدعوا على أموالكم، لا توافقوا من الله تبارك وتعالى ساعة نَيْل فيها عطاء فيستجيب لكم» (٨).

ويقول ﷺ: «ثلاث دعوات مستجابات لا شك فيهن، دعوة المطلوم، ودعوة المسافر، ودعوة الوالد على ولده،(٩).

وقد يغضب الأب أو الأم على الولد فيدعو عليه، وهذه غاية الخطورة، فقد تستجاب الدعوة فيفسد الولد أكثر، ويظن الأهل أن الولد ما يزال مشاغبًا ولا يريد أن يتراجع عما هو فيه من الفساد، ناسين أنهم دعوا عليه فافسدوه، ولا بد من الدعاء له مرة أخرى لتزيل الدعوة له ! الدعوة عليه. قال الله : «... ولا يرد القدر إلا الدعاء...»(١٠). وقد جاء رجل إلى عبد الله بن المبارك يشكو له عقوق ولده، فقال ابن المبارك: هل دعوت عليه فقال: نعم، فقال ابن المبارك: أنت أفسدته (١١). فلا ييأس المربي من روح الله، ولا يقول: دعوت للولد، ولا فائدة، بل يستمر في الدعاء والرجاء، والله إن شاء لن يخبّ الرجاء، وسيهدي الأبناء.

(٥١) ويستأذنهم على فيماهومن حقوقهم:

إن إعطاء الطفل حقه، يشعره بقيمته في الحياة، ويؤهله مستقبلاً أن يلتزم، فلا يفرط في حقوق الآخرين. وهذا النبي القدوة ﷺ يستاذن غلامًا جالسًا عن يمينه أن يتنازل عن حقه في الشراب للشيخ الكبير الجالس عن يسار النبي ﷺ، وإذا بالطفل يرفض التنازل عن حقه لأي أحد إلا للنبي فقط فأعطاه النبي ﷺ الإناء ليشرب وستأثر بحقه ؛ ولو كان قبل الشيوخ.

عن سهل بن سعد رضي الله عنه أن رسول الله عنه أن رسول الله عنه أبي بشراب فشرب منه، وعن يمينه غلام، وعن يساره أشياخ، فقال للغلام: «أتاذن لي أن أعطي هؤلاء؟» فقال الغلام: لا، والله لا أوثر بنصيبي منك أحدًا، قال: فتله ( وضعه ) رسول الله في يده (١٢). سبحان الله؛ محمد سيد الخلق، وأعظمهم منزلة، وأعلاهم مكانة ؛ يستانن صبيا!!!

اروع المثل في الاقتداء بالنبي ﷺ في استئذان الصغير في حقه ؛ فكان أبو بكر فوق الستين من عمره حين استاذن أسامة بن زيد البالغ من العمر ثماني عشرة سنة أن يترك له عمر الفاروق ليساعده في شئون الخلافة وذلك بعد وفاة النبي مباشرة، وكان الرسول ﷺ قد بعث أسامة أميرًا على جيش لغزو الروم، وكان عمر أحد جنود هذا الجيش بقيادة أسامة، وتأخر خروج ذلك الجيش بسبب وفاة النبي ﷺ ثمر بعد دفن النبي ﷺ أمر أبو بكر رضي الله عنه بأن يمضي جيش أسامة لغزو الروم.

#### الهوامش

- (۱) البخاري، كتاب الأدب ٢٠٣٨، ومسلم، كتاب الفضائل ٤٣٦٩ وغيرهما.
- (۲) اخرجه احمد، وصحح إسناده الشيخ احمد شاكر ح-۱۳۳۵).
- (٣) الترمذي، كتاب العلم , ٢٦٠٢ والحديث ضعفه المنذري وقال: ولكن للحديث شواهد. انظر تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي للمباركفوري ج٧ ص , ٣٧١ وذكر لفظًا أخر: « من أحب سنتى فقد أحبني، ومن أحبني كان معي في الجنة ».
- (٤) صححه الحاكم ووافقه الذهبي، وقال الشيخ أحمد شاكر: إسناده صحيح (ح١٢٦٣٣).
  - (٥) رواية البخاري. ج٥ ح ٢٠١٨ .
  - (٦) مسلم، كتاب فضائل الصحابة ٤٥٢١.
  - (V) مسلم، كتاب الحج ٢٣٩٢، وأصحاب السنن.
- (٨) مسلم، كتاب الزهد والرقائق ٣٣٨ وابو داود، كتاب الصلاة ١٣٠٩
- (٩) صححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ح ١٩٠٥.
  - (۱۰) انظر السلسلة الصحيحة ح ۱۰ . (۱۷) احراء علم الرين الفنال ۲۷۷/۲
  - (١١) إحياء علوم الدين للغزالي ٢١٧/٢ .
- (١٢) البخاري، كتاب الهبة ٢٤١٥ ومسلم، كتاب الأشربة ٣٧٨٦ .
  - (١٣) سير أعلام النبلاء ـ سير الخلفاء ص٣٣٠ .

يسأل القارئ: محمد محمود فكرى- دمياط- فارسكور عن صحة هذا الحديث: «أسوأ الناس سرقة، الذي يسرق من صلاته». قالوا: كيف يسرق من صلاته؟ قال: « لا يتم ركوعها ولا سجودها ».

فالجواب بحول الملك الوهاب: أنه قد ورد من حديث أبي قتادة وأبى هريرة وأبى سعيد الخدري وعبد الله بن المغفل رضى الله عنهم جميعًا.

أمًّا حديث أبي قتادة: فأخرجه الدارمي (٢٤٧/١)، وأحمد (٥/٠١٥)، وابن خزيمة (١/١٣١، ٣٣٢)، ومن طريقه ابنُ عساكر في «تاريخ دمشق» (٥٣/١٥)، وابنُ أبي حاتم في «العلل» (٤٨٧)، والحاكمُ (٢٢٩/١)، والطبرانيُّ في «الكبير» (ج٣/ رقم ٣٢٨٣)، وفي «الأوسط» (١٧٩٨)، والدارقطني في «العلل» (١٥/٨)، والبيهقي (٢/٥٨٥- ٣٨٦)، وأبو نعيم في «المعرفة» (٧٥١/٢) من طريق الحكم بن موسى ثنا الوليد بن مسلم، عن الأوزاعيّ، عن يحيى بن أبي كثير عن عبد الله بن أبي قُتادة، عن أبيه فذكره. وهذا إسنادٌ ظاهرُهُ الجودة وليس كذلك، فإنه مُعلُّ بعنعنة الوليد بن مسلم، فقد كان يدلس أقبح أنواع التدليس، وهو تدليس التسوية، والذي يلزمُ المدلس أن يصرح بالتحديث في كل طبقات السند، وقد صرَّح أبو حاتم وعلى بن المديني بتفرَّد الحكم بن موسى به، وليس كما قالا. فقد تابعه أبو جعفر السويدي محمد بن النوشجان، أخرجه أحمد (٣١٠/٥)، ومن طريقه ابنُ أبي حاتم في «العلل» (٤٨٧)، وتابعه أيضًا سليمان بن أحمد الواسطى كما قال الطبراني في «الأوسط»، وقد خولف الوليد بن مسلم في إسناده، خالفه عبد الحميد بن أبي العشرين، فرواه عن الأوزاعي، عن يحيى بن أبى كثير، عن أبى سلمة، عن أبى هريرة، فذكر مثله.

أخرجه ابنُ أبى حاتم في «العلل» (٤٨٧)، وابنُ حبان (١٨٨٨) قال: أخبرنا القطَّان بالرُّقة، والصاكم (٢٢٩/١)، وعنه البيهقي (٣٨٦/٣) عن عبيد بن عبد الواحد. وابنُ عبد البر في «التمهيد» (٤١٠/٢٣) عن إسحاق بن أبي حسًّان الأنماطي. وابنُ عساكر في «تاريخ دمشق» (٥٤/١٥) عن محمد بن محمد بن سليمان قالوا: ثنا هشام بن عمار، نا عيد الحميد بن أبى العشرين بهذا.

وابن أبى العشرين كاتب الأوزاعيّ، وهو من المعدودين في أصحاب الأوزاعي كما قال أبو زرعة الرازي، ولينه اجيباعنها

أبه اسحاق الحوين

النسائي وغيره، ولكن الشأن في هشام بن عمار فإنه ضعيفٌ. فكلا الطريقين معلولٌ وليس كما قال الحاكمُ: إن الإسنادين صحيحان جميعًا. وقد قال أبو حاتم الرازي: إن الطريقين جميعًا منكران ليس لواحد منهما معنًى. قال له ابنه: لمِ قال: لأن حديث ابن أبي العشرين لم يروه أحدٌ سواه، وكان الوليد صنَّف كتاب الصلاة وليس فيه هذا الحديث.

أمًا حديث أبي سعيد الخدري: فأخرجه الطيالسيُّ في «مسنده» (٢٢١٩)، ومن طريقه ابن عبد البر في «التمهيد» (٢٢٩٨)، وأحمد (٣٠٩/٥)، وابن أبي شيبة (٢٨٨/١)، وأبو يعلى «المنتخب» (٩٩٠) قال: حدثنا الحسن بن موسى، «المنتخب» (٩٩٠) قال: حدثنا الحسن بن موسى، والبزار (٣٩٠) عن يزيد بن هارون. وابن عدي في «الكامل» (١٨٤٣/٥) عن إبراهيم بن الحجاج. في «الكامل» (١٨٤٣/٥) عن إبراهيم بن الحجاج. وأبو نعيم في «الحلية» (٣٠٢/٨) عن بشر بن السري قالوا: ثنا حماد بن سلمة، أخبرنا علي بن زيد بن جدعان، عن سعيد بن المسيب، عن أبي سعيد الخدري فذكر مثله. قال البزار: «لا نعلمه عن أبي سعيد إلاً من هذا الوجه». وقال أبو نعيم: «تفرد به علي بن زيد- وهو ابن جدعان- عن سعيد. وعنه حماد».

وهذا إسنادُ ضعيفُ، وسائر النقاد يضعفون علي بن زيد بن جدعان. والقليل منهم يمشي حاله، ولم يرو له مسلمُ إلاَّ حديثًا واحدًا في «الجهاد» (١٠٠/١٧٨٩) مقرونًا بثابت البناني، ولا يحتمل تفرَّد علي بن زيد بهذا الحديث عن مثل سعيد بن المسيب. وعلى كل حال فرواية حماد بن سلمة عن علي بن زيد أمثل من غيرها. أما حديث أبي هريرة: فقد تقدَّم طريق له في حديث «أبي قتادة»، وأخرجه الطبراني في رهسند الشاميين» (٢٣٤٧) من طريق إسحاق بن راهويه أنا كلثوم بن محمد بن أبي سدرة، ثنا عطاء الخراساني، عن أبي هريرة مثله.

وهذا إسنادٌ وام. وكلثوم ضعيفٌ. قال أبو حاتم: «يتكلمون فيه»، وترجمه ابنُ عدى في

«الكامل» (٢٠٩/٦)، وقال: «يحدث عن عطاء الخراساني بمراسيل وغيره بما لا يتابع عليه». وعطاء الخراساني لم يسمع من أبي هريرة، وسئل ابن معين كما في «مراسيل ابن أبي حاتم» (ص١٥٧)-: «لقى عطاء الخراساني أحدًا من أصحاب النبي الله على الله المائة».

وأمًا حديث عبد الله بن المغضا: فأخرجه الطبراني في «الأوسط» (۲۳۹۲)، وفي «الصغير» (۳۳۰) قال: حدثنا جعفر بن معدان الأهوازي، ثنا زيد بن الحريش، ثنا عثمان بن الهيثم، ثنا عوف، عن الحسن عن عبد الله بن المغفل مرفوعًا: «إن أسرق الناس من سرق صلاته...» الحديث، وفيه الناس من سرق صلاته...» بالسلام». قال الطبراني: «لم يرو هذا الحديث بالسلام». قال الطبراني: «لم يرو هذا الحديث عن عبد الله إلا الحسن، ولا عن الحسن إلا عوف، ولا عن عوف إلا عثمان، تفرد به زيد». وإسنادة ضعيف، وشيخ الطبراني لم أجد له ترجمة، وزيد بن الحريش ذكره ابن حبان في «رافقات» (م/١٥١)، وقال: «ربما أخطأ»، وقال ابن القطان: «مجهول الحال». وقد علمت أنه تفرد بالحديث بالحديث.

ثم الحسن البصري لم يصرح بتحديث. والله أعلمُ. وجود إسناده المنذري وليس بجيد، والحاصل: أن الحديث ضعيف، وهذه الشواهد لا تقوى بعضها بعضًا. والله أعلمُ.

ويسأل القارئ: إبراهيم علي محمد- منشأة البكاري- الهرم- عن درجة هذا الحديث:
«مثل المؤمن كمثل خامة الزرع، تميلها الريح، ولا يزال المؤمن يصيبه البلاء، ومثل المنافق كمثل شجرة الأرز، لا تهتزحتى تستحصد».

والجــواب بحــول الملك الوهاب: حـِـديثُ صحيح.

أخرجه البخاريُّ (۱۰۳/۱۰ و۱۲۲۶)، ومسلمٌ (۲۸۰۹/۸۰)، والترمذي (۲۸۲۳)، وأحمد

(٢/٢٣٤، ٣٨٣- ٢٨٤، ٣٢٥)، وابنُ حبان (ج٧/ رقم ٢٩١٥)، وعبد الرزاق (ج١١/ رقم ٢٠٣٠٧)، وفي وابن أبي شيبة (٢٠/١٦، ٢١، ٣١/١٣٣)، وفي «الإيمان» (٨٦)، والبيهقيُّ في «الشعب» (ج٧/رقم ٩٧٧٨)، والبغوي في «شرح السنة» (٩٧٧٨) من طرق عن أبي هريرة رضي الله عنه.

وله شاهدٌ من حديث كعب بن مالك مرفوعًا:

«المؤمن كمثل خامة الزرع، تفيئها الريح،
تصرعها مرَّة وتعدلها أخرى حتى تهيج، ومثل الكافر كمثل الأرزة المجدبة على أصولها، لا يفيئها شيء حتى يكون انجعافها مرَّة واحدةً».

أخرجه البخاري (١٠٣/١٠)، ومسلمٌ (٢٨١٠)، ومسلمٌ (١٠٣/١٥)، وأحمد (٢/٩٥٤، ٢/٣٨٦)، والدارميُّ (٢/٠١٠)، وابنُ أبي شيبة (٢/١١١) والدارميُّ (٢/٠٢١)، وابنُ أبي شيبة (٢١/١١) «مسنده» (ج٣٨/ق ١/٢٤)، والطبرانيُ في «الكبير» (ج٣٨/ و٥ ١٨٣)، والطبرانيُ في والرامهرمزي في «الأمثال» (٣٧)، وأبو الشيخ في «الأمثال» (٣٧)، وأبو الشيخ في «الأمثال» (٣٧)، وأبو الشيخ

وأخرجه أحمد (٣٤٩/٣، ٣٨٧، ٣٩٤)، والبزار (٢٤، ٤٧)، وأبو الشيخ في «الأمثال» (٣٤٠) من طرق عن جابر بن عبد الله، رضي الله عنهما نحه ه.

وأخرجه البخاريُّ في «التاريخ الكبير» (٤/٢/٣)، وأبو يعلى (٣٠٨٠، ٣٠٨٠)، والبزار (٤٨)، وابنُ عــدي في «الكامل» (٣٠١/٣) وأبو الشيخ (٣٤١)، والرامهرمزي (٣٨) كلاهما في «الأمثال» من حديث أنس رضي الله عنه بنحوه. والله أعلم.

#### كما يسأل عن حديث: «أبخل الناس من بخل بالسلام»؟

الجواب: حديثٌ ضعيف مرفوعًا، والصوابُ فيه الوقف.

أخرجه ابن نجيد في «أحاديثه» (ق ١/٤)، والبيهقيُّ في «الشعب» (٨٧٦٧/٤٢٩/٦) عن

أحمد بن داود السمناني. والطبرانيُّ في «الأوسط» (٩٩١)، وفي «الدعاء» (٦٠)، وعبد الغنى المقدسي في «الدعاء» (٢٠) عن محمد بن عبد الله الحضرمي، وأبو الشيخ في «الأمثال» (٢٤٧) قال: حدثنا عبدان قال ثلاثتهم: ثنا مسروق بن المرزبان، ثنا حفص بن غياث، عن عاصم الأحول، عن أبي عثمان النهدي، عن أبي هريرة مرفوعًا: «أعجِزُ الناس من عجِز في الدعاء، وأبخلُ الناس من بخل بالسيلام». قال الطبراني: «لم يرو هذا الحديث عن عاصم إلاً حفص، تفرد به مسروق، ولا يروى عن رسول الله على إلا بهذا الإسناد». وهذا إسنادٌ ضعيفً. ومسروق بن المرزبان قال أبو حاتم: «ليس بقويّ، يكتب حديثه» يعنى في المتابعات، وقد علمت أنه تفرّد به فلا ينفعه توثيق ابن حبان، ولا قول الذهبي: «صدوق».

وقد صرّح الذهبيّ في «الميـزان» أن تفـرّد الصدوق يُعدُّ منكرًا.

فقول المنذري في «الترغيب» (٢٠/٣): «إسنادٌ جيدٌ قويّ» ليس بجيد ولا قويّ. ومما يدلُّ على ذلك أن البخاريَّ رواه في «الأدب المفرد» يدلُ على ذلك أن البخاريَّ رواه في «الأدب المفرد» مكرر)، وعنه ابنُ حبان (١٩٣٩ - موارد) عن إسماعيل بن زكريا كلاهما عن عاصم الأحول، عن أبي عثمان النهدي، عن أبي هريرة قال: فذكره موقوفاً. وهذا أولى بالصواب.

قال الحافظ في «الفتح» (٥٦٥/٩): «هذا موقوف صحيحٌ عن أبي هريرة».

تنبيه: قال الشيخ فضل الله الجيلاني في «فضل الله الصمد» (٤٨٨/٢): «أبو عشمان الراوي عن أبي هريرة اثنان: الأول مسسلم الطنبذي، والآخر: عبد الرحمن بن مل النهدي، والأقرب منهما هو الطنبذي».

كذا قال! وليس بغريبٍ منه، والصواب أنه النهدي بلا تردد.

والحمدُ لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد. في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم، حتى يقف على حقيقة هذه القصة

التي اشتهرت على السنة الخطباء والوعاظ والقصاص حيث يتخذون منها دليلا على شد الرحال إلى القبور والتوسل بالموتى وتمريغ الوجه على قبورهم. ونحن لا نذكر أسماء هؤلاء الخطباء ولا الوعاظ ولا القصاص لأننا نقدم نموذجا صالحا للنقد العلمي النزيه القائم على البحث والالتزام بالقواعد العلمية الصحيحة الذي به نبين للناس حقيقة هذه القصة فالأشخاص زائلون والقصة تذكر كل

#### أولا: متن القصة:

عن أبي الدرداء قال: لما دخل عصر بن الخطاب رضي الله عنه لف تح بيت المقدس وصار إلى الجابية سأله بلال أن يقره بالشام ففعل ذلك، فقال: وأخي أبو رويحة الذي أخى بيني وبينه رسول الله وقل فنزل دارنا في خولان فأقبل هو وأخوه إلى قوم من خولان فقال لهم: قد أتيناكم خاطبين، وقد كنا كافرين فهدانا الله، ومملوكين فأعتقنا الله وققيرين فأغنانا الله فإن تزوجونا فالحمد لله وإن تردونا فلا حول ولا قوة إلا بالله فزوجوهما.

ثم أن بالألا رأى في منامه النبي وهو يقول له: «ما هذه الجفوة يا بلال أما أن لك أن تزورني يا بلال فانتبه حزينا وجلا خائفا فركب راحلته وقصد المدينة فأتى قبر النبي في فجعل يبكي عنده ويمرغ وجهه عليه، فأقبل الحسن والحسين فجعل يضمهما فقالا له: يا بلال نشتهي نسمع أذانك الذي كنت تؤذن به لرسول الله في في المسجد ففعل، فعلا سطح المسجد فوقف موقفه الذي كان يقف فيه، فلما أن قال: الله أكبر التجت المدينة فلما أن قال: الله ألبه إلا الله ازدادت رجتها، فلما أن قال أشهد أن لا إله إلا محمدا رسول الله خرجت العواتق من خدورهن؛ وقالوا: بعث رسول الله في فما رؤى يومٌ أكثر باكياً ولا باكية بالمدينة بعد



التوحيك العدد الحادي عشر السنة الواحدة والثلاثون

رسول الله ﷺ من ذلك اليوم» إهـ.

ثانيا: التخريج:

أخرج هذه القصة الحافظ ابن عساكر في «تاريخ دمشق» في ترجمة بلال وأيضا في ترجمة بلال وأيضا في ترجمة: إبراهيم بن محمد بن سليمان بن بلال بن أبي الدرداء الأنصاري بإسناده عنه قال: قال حدثني أبي محمد بن سليمان، عن أبيه سليمان بن بلال، عن أم الدرداء، عن أبي الدرداء قال: «فذكر قصة قدوم بلال إلى الشام في عهد عمر ثم قدومه لقبر النبي شي كذا في «الصارم المنكي» ص (٢٢٨) لابن عبد الهادي رحمه الله.

ثالثا: التحقيق:

قلت: وهذا إسناد واه قال فيه الحافظ ابن عبد الهادي في «الصارم» ص (٣٣٠) «هو أثر غريب منكر وإسناده مجهول وفيه انقطاع» أهـ.

قلت: وإلى القارئ الكريم البيان:

١ - إبراهيم بن محمد بن سليمان بن بلال بن أبي الدرداء:

قال الحافظ ابن عبد الهادي: «هذا شيخ لم يعرف بثقة وأمانة ولا ضبط وعدالة، بل هو مجهول غير معروف بالنقل ولا مشهور بالرواية ولم يرو عنه غير محمد بن الفيض روى عنه هذا الأثر المنكر» أهـ.

قلت: وأورده الذهبي في «الميـزان» (٦٤/١) ترجمه (٢٠٥) وقال: «فيه جهالة حدث عنه محمد بن الفيض الغساني» أهـ.

قلت: وأورده الحافظ ابن حجر في «اللسان» (١٠٧/١) ترجمه (٣٢١) وقال: «إبراهيم بن محمد بن سليمان بن أبي الدرداء: فيه جهالة حدث عنه محمد بن الفيض الغساني».

قلت: وبذلك وافق الصافظ ابن حجر في «اللسان» الذهبي في «الميزان».

ثم قال الحافظ ابن حجر في «اللسان» (۱۰۷/۱): «ترجم له ابن عساكر، ثم ساق من روايته عن أبيه، عن جده عن أم آلدرداء، عن أبي الدرداء، في قصة «رحيل بلال إلى الشام»

وفي قصة «مجيئه إلى المدينة وأذانه بها، وارتجاج المدينة بالبكاء لأجل ذلك، وهي قصة بنّنة الوضعُ، أهـ.

٢ ـ سليمان بن بالل: هو مجهول العين:
 ومجهول العين هو من ذكر اسمه ولكن لم يرو
 عنه إلا راو واحد، وحكم روايته عدم القبول إلا
 إذا وثق.

قلت: لكنه لم يوثقه أحد من أهل الجرح والتعديل حيث قال الحافظ ابن عبد الهادي في «الصارم» ص (٢٣٢).

قلت: وقول الحافظ ابن حجر في «اللسان» (١٠٧/١): «هي قصدة بينة الوضع» تؤيده القرائن التي في القصة.

رابعا: القرائن التي تبين أن القصة واهية: القرينة الأولى:

قوله: «فأتى قبر رسول الله ﷺ وجعل يبكي عنده».

وهذا باطل لأن أصحابه صلي الله عليه وسلم دفنوه في حجرة عائشة رضي الله عنها التي كانت تجاور المسجد وكان حرص الصحابة شديدا على أن يظل قبره عليه الصلاة والسلام خارج المسجد في كل توسعة تمت بمسجده الشريف... حدث هذا في عصر رضي الله عنه فلقد حرص حينما وسع المسجد في عام ١٧ه على أن تكون توسعة المسجد من جميع الجهات إلا من الجهة الشرقية التي يقع فيها قبر الرسول وبيته فلم يمسها حتى لا يدخل القبر داخل المسجد الشريف.

ونفس هذا الحرص تم أيضا في عهد عثمان رضي الله عنه حينما وسع المسجد في عام ٢٤هـ وسنوضح هذا بالتفصيل في موضعه.

وهذه القصة المنكرة يدعي واضعها أنها حدثت لبلال في عهد عمر وكأن القبر ظاهر كسائر القبور بمكن لكل أحد أن يأتيه.

ألم يعلم أن القبر في عهد عمر كان في حجرة عائشة رضي الله عنها وبيتها الذي لا يجوز لأحد أن يدخله إلا بإذن منها؟.

وليرجع هؤلاء القصاص والوعاظ إلى ما أخرجه الحاكم في «المستدرك» (٩٣/٣): فقد ثبت أنه لما طعن عمر رضي الله عنه أمر ابنه عبد الله رضي الله عنه أن يذهب إلى عائشة رضي الله عنها ويقول لها:

«إن عمر يقول لك: إن كان لا يضرك ولا يضرك ولا يضيق عليك فإني أحب أن أدفن مع صاحبيً فقالت: إن ذلك لا يضرني ولا يضيق عليً، قال: فادفنوني معهما» أهـ.

قلت: وبالبحث في «التواريخ والوفيات» بالنسبة للصحابي الجليل بلال بن رباح:

ا - فقد ذكره الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (٧٦٩/١٨٦/٣) قال: «بلال بن رباح القرضي التيمي أبو عبد الله ويقال أبو عبد الرحمن ويقال أبو عبد الكريم ويقال أبو عمرو المؤذن مولي أبي بكر الصديق رضي الله عنهما وهو ابن حمامة وهي أمه وكانت مولاة لبعض بني جُمْع قديم الإسلام والهجرة شهد بدرا وأحدا والمشاهد كلها مع رسول الله وسكن دمشق قال البخاري مات بالشام: زمن

وقال أبوٍ زُرْعَة الدمشقي: قبره بدمشق.

قال الذُّهلي عن يحيي بن بكير: مات بدمشق في طاعون عمواس سنة سبع عشرة أو ثماني عشرة.

وقال الواقدي وعمرو بن علي: مات بدمشق سنة عشرين وهو ابن بضع وستين سنة» أهـ.

قلت: لذلك قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (۱۱۰/۱):

«مات بالشام سنة سبع عشرة أو ثمان عشرة، وقيل سنة عشرين وله بضع وستون سنة» أهـ.

٢ - قلت: وهذه الأقوال في تاريخ وفاة بلال
 لا تخرج عن قول الإمام البخاري: «مات
 بالشام: زمن عمر».

٣ - تاريخ وفاة عمر رضي الله عنه:
 قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٤/٢):

عمر بن الخطاب بن نُفيل بن عبد العزى بن

رياح بن عبد الله بن قُرُط بن رزاح بن عدي بن كعب القرشي العدوي أمير المؤمنين مشهور جمّ المناقب استشهد في ذي الحجة سنة ثلاث وعشرين وولى الخلافة عشر سنين ونصفا» أه.

قلت: نستنتج من ذلك أن وفاة عمر رضي الله عنه سنة ثلاث وعشرين وبالمقارنة بين الأقوال في تاريخ وفاة بلال رضي الله عنه وبين تاريخ وفاة عمر رضي الله عنه يتبين حقيقة ما قاله أمير المؤمنين في الحديث الإمام البخاري: «مات بالشام زمن عمر».

والقبر في عهد عمر كان في حجرة عائشة رضي الله عنها وبيتها الذي لا يجوز لأحد أن يدخله إلا بإذن منها» كما بينا آنفا.

وإن تعجب فعجب فعلهم، كيف سولت لهؤلاء الوضاعين أنفسهم بأن جعلوا قبر النبي على وكأنه خارج حجرة عائشة رضي الله عنها وخارج بيتها يأتيه من قصد القبر من الصحابة كبلال الصحابي الجليل ليبكي عنده ويمرغ وجهه عليه.

#### القرينة الثانية:

قوله «ويمرغ وجهه عليه» فليتق الله هؤلاء الوضاعون فإن بلالا رضي الله عنه لم يكن من أولئك الجهلة الذين لا يقفون عند حدود الشرع إذا رأوا القبور فيفعلون عندها ما لا يجوز من الشركيات والوثنيات كتلمس القبر والتمسح به والتمرغ عليه.

#### القرينة الثالثة:

قوله: «خرجت العواتق من خدورهن» فما علاقة ذلك بسماع الشهادة الأخرى؟

من أجل ذلك جزم الحافظ ابن حجر بأن القصة موضوعة، والحافظ ابن عبد الهادي أنه أثر غريب منكر، والحافظ المزي في «تهذيب الكمال» في تر جمة بلال أشار إلى ضعفها وكذلك الحافظ ابن كثير في «البداية» (١٠٢/٢).

فائدة هامـة: «حـديث شـد الرحـال ودرء الشبهات»

«لا تشدُّ الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد:

المسجد الحرام، ومسجدي هذا، والمسجد

الحديث متفق عليه أخرجه البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة.

هناك شبهة يتعلق بها القبوريون لشد الرحال إلى القبور.

ولقد انتشرت هذه الشبهة واشتهرت حتى نشرت جريدة اللواء الإسلامي في عددها (۲۷۸) في الصفحة (۷) تحت عنوان «أنت تسأل و الإسلام يجيب» لأحد الدكاترة قال:

«أما حديث «لا تشيد الرحال إلا إلى ثلاثة مـسـاجـد...» إلخ ذلك وارد في خـصـوص المساجد والمساجد غير المشاهد وقير الرسول يعتبر مشهدًا وهو غير المسجد».

كذلك أخذ بهذه الشبهة بعض المؤلفين في كتابه «هل من الشرك التوسل بالأنبياء والأولياء» ص (٦٧) الفصل الخامس «حكم السفر لزيارة الصالحين والأولياء» قال: «أما المانعون الذين يحرمون السفر لزيارة الأولياء والصالحين فقالوا أن ذلك ممنوع بنص الحديث واستدلوا بما رواه أبو هريرة رضي الله عنه عن النبي على «لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد مسحدي هذا والمسجد الحرام والمسحد الأقصى».

قلت ثم ردُّ على هذا المنع فقال:

«وهذا استثناء مفرغ ومعناه أي لا تشد الرحال إلى مستجد إلا إلى هذه المساجد الثلاثة... ثم يقول وهذا أولى لكون المستثنى من جنس المستثنى منه.

ولقد نتَّه الشيخ الألباني رحمه الله على هذه الشيعهة الناتحة عن التأويل الناطل لهذا الحديث الصحيح فقال في «الضعيفة» (١٤/١).

يظن كثير من الناس أن شبيخ الإسلام ابن تيمية ومن نحا نحوه من السلفيين يمنع من زيارة قبره ﷺ، وهذا كذب وافتراء وليست أول فرية على ابن تيمية رحمه الله تعالى وعليهم وكل من له اطلاع على كتب ابن تيمية ىعلم أنه بقول بمشروعية زيارة قيره على

واستحبابها إذا لم يقترن بها شيء من المضالفات والبدع مثل شيد الرحال والسيفر البها لعموم قوله ﷺ «لا تشيد الرحال إلا إلى ثلاثة مساحد».

والمستثنى منه في هذا الحديث ليس هو المساحد فقط كما يظن كثيرون بل هو كل مكان يقصد للتقرب إلى الله فيه سواء كان مسحدا أو قبرا أو غير ذلك بدليل ما رواه أبو هريرة قال (في حديث له): «فلقيت بصرة بن أبي بصرة الغفاري فقال من أبن أقبلت؟ فقلت من الطور، فقال: لو أدركتك قبل أن تخرج إليه ما خرجت. سمعت رسول الله ﷺ يقول: «لا تعمل المطى إلا إلى ثلاثة مساجد» الحديث أخرجه أحمد وغيره يسند صحيح.

فهذا دليل صريح على أن الصحابة فهموا الحديث على عمومه، ويؤيده أنه لم ينقل عن أحد منهم أنه شد الرحل لزيارة قبر ما، فهم سلف ابن تيمية في هذه المسألة، فمن طعن فيه فإنما بطعن في السلف الصالح رضي الله عنهم ورحم الله من قال:

وكل خير في اتباع من سلف وكل شير في ابتداع من خلف

قلت: وهذا الفهم الصحيح للحديث وتفسير المستثنى منه في الحديث بحديث آخر بيين فهم الصحابة للحديث ذكره الحافظ أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عبد الهادي الفقيه الحنبلي المقرئ المحدث الناقد النحوي الجيل الراسخ في «الصيارم المنكي في الرد على السبكي» ص(٢٤) وهو من تلاميذ شيخ الإسلام ابن تيمية يدافع فيه عن شيخه حيث اتهمه السبكي بتحريم زيارة قبر الرسول على حيث فرق بين الزيارة الشرعية التي سنها رسول الله على وبين البدعية التي لم

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

المالئ

## من فتاوى دار الإفتاء المصرية

ناصر الاجتماعي، وهل إيداع البالغ بهما بالطرق المختلفة سواء أكان حسابًا جاريًا أو وديعة أو دفتر توفير، حلال أم حرام؟ وهل الفوائد من بنك ناصر الاجتماعي حلال أم حرام، مع العلم بأنه يتم خصم نسبة الزكاة المضروضة شرعا من فوائد الحسابات المذكورة سابقًا، أي: فوائد خالصة الزكاة؟

أجاب: إن الإسلام حرم الربا بنوعيه: ربا الزيادة، كأن يقترض من إنسان أو من جهة مبلغًا معينا بفائدة محددة مقدمًا، أو ريا النسيئة، وهو أن يزيد في الفائدة، أو يقدرها إن لم تكن مقدرة في نظير آلأجل أو تأخير السداد، وهذا التحريم ثأبت قطعًا بنصوص القرآن الكريم والسنة النبوية الشبريفة وبإجماع أئمة المسلمين، قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرُّبَا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبِّطُهُ الشِّيْطَانُ مِنَ الْمُسِّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قُالُواْ إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّيَا وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا فَمَنْ جَاءَهُ مَوْعِظَةً مِنْ رَبِّهِ فَانْتَهَى فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْسُرُهُ إِلَى اللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَٰئِكَ أَصَّحَابُ النَّار هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ (٢٧٥) يَمْ حَقُّ اللَّهُ الرِّبَا وَيُرْبَى الصَّدَقَاتِ وَاللَّهُ لاَ يُحِبُّ كُلُّ كَفَارٍ أَثِيمٍ ﴾ [البقرة: ٢٧٥، ٢٧٦]، وقال رسول الله ﷺ: «الذهبُ بالذهب بدأ بيد والفضل ربا». ومن هذه النصوص الشرعية وغيرها يكون الربا محرمًا، سواء أكان ريا الزيادة أو النسيئة.

فإذا كانت الفوائد المحددة مقدمًا على المبالغ التي تودع في البنوك عامة أو بدفاتر البريد قد وصفها القانون بأنها قرض بفائدة فتكون من أنواع ربا الزيادة المحرم في الإسلام بالنصوص السالفة وإجماع المسلمين.

أما إيداع الأموال السائلة ( النقود ) في البنوك عامة بدون فائدة، وإنما بقصد حفظها فهو مباح ؛ لأن النقود لا تتعين بالتعيين فاختلاطها بأموال ربوية لا تجعل الإيداع محرمًا.

هذا، والمعروف عن الأستثمار المعمول به في بنك فيصل الإسلامي وبنك ناصر الاجتماعي، أنه لا يجري على نظام الفوائد المحددة مقدمًا، وإنما يوزع أرباح عملياته الاستشمارية المشروعة بمقادير غير ثابتة، بل خاضعة لمدى ما حققه

#### التعامل مع البنوك بفائدة محرم شرعاً 11

سُئل: بالطلب المقيد برقم ٣٧٦ لسنة ١٩٧٩ المتضمن أن المصارف في مصر تعطي فائدة سنوية لكل مائة مبلغا قدره ٥,٧ أو ٥,٨ أو ١٣٪، وقد أفتى بعض العلماء بجواز ذلك، حيث إن التعامل ليس مع الأفراد ولكن مع المصارف التي تتبع الحكومة، وطلب السائل الإفادة عن حكم هذه الفائدة.

أجاب: قال الله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّيَا لِأَ يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَيَّطُهُ الشِّنْطَانُ مِنَ الْمِسِّ ذَٰلِكَ بَانْهُمْ قَالُوا إِنْمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّيَا وَأَحَلُّ اللَّهُ الْبَيْعُ وَحَرَّمَ الرِّبَا ۖ فَمَنْ جَاءَهُ مَوْعِظَةً مِنْ رَبِّهِ فَإِنْتَهَى فَلُهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَٰئِكَ أَصِيْحَاتُ النَّارِ هُمُّ فِيهَا خَالِدُونَ (٢٧٥) يَمْحَقُ اللَّهُ الرِّبَا وَيُرْبِي َالصَّدُقَاتِ وَاللَّهُ لاَ يُحِبُّ كُلِّ كَفَارِ أَثْيِمٍ ﴾[البقرة: ٢٧٦، ٢٧٦]، وقال رسول الله ﷺ: ﴿الذَّهُبِ بِالذَّهِبِ يِدًا بِيدِ والفَّصْلِ رِبا». ومن هذه النصوص الشرعية وغيرها يكون الربا محرمًا، سواءً أكان ربا نسبيَّة أو ربا زيادة، ولما كان إيداع المال بالبنوك نظير فائدة محددة مقدمًا قد وصيفه القانون بأنه قرض بفائدة فإن هذه الفائدة تكون من قبيل ربا الزيادة المحرم شرعًا، وبالتالي تصبح مالأ خبيشا لايحل للمسلم الانتفاع به وعليه التخلص منه بالصدقة، أما القول بأن هذا التعامل ليس بين الأفراد، ولكن مع المصارف التي تتبع الحكومة، فإن الوصفّ القانوني لهذه المعاملات قرض بفائدة لا يختلف في جميع الأحوال ولم يرد في النصوص الشرعية تفرقة بين الربا وبين الأفراد وبين الربا بينهم وبين الدولة، وعلى المسلم أن يكون كسبه حلالاً يرضي عنه الله والابتعاد عن الشبهات. والله سبحانه وتعالى أعلم. [المفتى: فضيلة الشيخ جاد الحق على جاد الحق، فتوى رقم (١٢٥٧) ].

## إيداع الأموال في البنوك بدون فائدة مباح

َ سُئلَ: بالطلب المقيد برقم (١٩٨٠/٩٥) عن بيان الحكم الشرعي فيما يلي:

 ١- فوائد البنوك عامة والتي تعطى بنسب ثابتة على المبالغ المودعة طرفها.

٢- هل إيداع الإماوال في البنوك دون أخذ فوائد عليها حلال أم حرام؟

٣- الإفادة عن بنك فيصل الإسلامي وبنك

التوليد العدد الحادي عشر السنة الواحدة والثلاثون

المشروع من كسب، والتعامل على هذا الوجه مشروع في الإسلام، باعتباره مقابلاً لما حرى عليه فقهاء المسلمين في إجازة عقود المضاربة والشركات التي يجري فيها الكسب والخسارة.

وإذا كان ذلك: كان على أصحاب الأموال من المسلمين استثمار أموالهم بالطرق المشبروعة التي لا تجلب الحرام ؛ لأن الله سيحانه سائل كلّ إنسان عن ماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه، كما جاء في الحديث الشريف، لا سيما إذا كانت هذه البنوك تتعامل وتستثمر الأموال وتخرج زكاتها كما يقضى الإسلام. والله سبحانه وتعالى أعلم. [المفتى: فضيلة الشيخ جاد الحق على جاد الحق، فتوی رقم (۱۲۰۸) ].

#### شهادات الاستثمار والعائد منها والزكاة فيه ! !

سُئل: بالطلب المقدم من الأستاذ عوض حجازي المقيد برقم ٧٧٦ سنة ١٩٨٠ الذي يطلب فيه بيان الحكم الشرعي في شهادات استثمار البنك الأهلى المجموع (ب) ذات العائد الجاري، وهل هي حلال أم حرام؟ كما يطلب الإفادة عن كيفية الزكاة فيها، وكيفية التصرف في العائد منها والمستحق له الأن، وما سبق أن أخذه من البنك من هذا العائد؟

أجاب: جرى اصطلاح فقهاء الشريعة الإسلامية على أن الربا هو زيادة مال بلا مقابل في معاوضة مال بمال، وقد حرم الله سيحانه وتعالى الربا بالآيات الكثيرة في القرآن الكريم، وكان من أخرها نزولاً على ما صح عن ابن عباس رضى الله عنهما قول الله سبحانه وتعالى: ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتِّخَبُّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْسِّ ذِلْكَ بَانَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبَا وَأَحَلُّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرُّمَ الرِّبَا فَمَنْ حَاءَهُ مَوْعِظَةً مِنْ رَبِّهِ فَانْتَهَى فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَئِكِ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خُـالِدُونَ (٢٧٥) يَمْحِقَ اللَّهُ الرِّبَا وَيُرْبِي الصُّدُقَاتِ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلُّ كَفَارِ أَثْيِمٍ ﴾ [البقرة: ٢٧٥، ٢٧٦]، ومحرم كذلك بما وردٍّ في ٱلحديث الشبريف الذي رواه البخاري ومسلم وغيرهما عن أبي سعيد قال: قال رسول الله ﷺ: «الذهب بالذهب، والفضة بالفضة، والبر بالبر، والشعير بالشعير، والتمر بالتمر، والملح بالملح، مثلاً بمثل، يدًا بيد، فمن زاد أو استزاد فقد أربى، الآخذ والمعطى فيه سواء».

ولما كان مقتضى هذه النصوص أن الربا بكل صوره محرم شرعًا وأنه يدخل فيه كل زيادة في

المال المقترض بالشرط والتحديد بلا مقابل، وأجمع المسلمون على هذا التحريم.

ولما كانت شهادات الاستثمار (أ، ب) ذات فائدة محددة مشروطة مقدمًا زمنًا ومقدارًا، كانت داخلة في ربا الزيادة المُحَرم بهذه النصوص الشرعية باعتبارها قرضًا بفائدة مشروطة.

أما شهادات الاستشمار (ج) ذات الجوائز، فإنها تدخل في باب الوعد بجائزة ؛ إذ ليست لها فائدة مشروطة ولا محددة زمنًا ومقدارًا، فتدخل في باب المعاملات المساحة عند بعض فقهاء المسلمين الذين أجازوا الوعد بجائز، أما عن الأرباح التي حصل عليها السائل فائدة للشهادات ذات العائد المحدد مقدمًا فهي ربا محرم، وسبيل التخلص من المال الحرام هو التصدق به، أما عن زكاة في هذا المال: فاإذا كان رأس المال يبلغ النصاب الشرعي وجبت عليه الزكاة فيه، ولكن بشروط وهي: أن تكون ذمة مالكها خالية من الدين، وأن تكون فائضة عن حاجته المعيشية وحاجة من يعوله. وأن يمضى عليها سنة كاملة، والنصباب الشبرعي الذي يجب فينه الزكاة بعيد استيفاء باقى الشروط هو ما تقابل قيمته بالنقود الحالية ٨٥ جرامًا من الذهب عيار ٢١، ويجب عليه إخراج الزكاة بمقدار ربع العشر أي ٥, ٧٪ وتصرف هذه الزكاة للأصناف التي حددها الله تعالى في قوله: ﴿ إِنَّمَا الصَّدَّقَاتُ لِلْفُقْرَاءِ وَالْسَاكِينَ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤْلِفَةِ قِلُوبُهُمْ وَفِي الرَّقَابِ وَّالْغَارَمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ وَابْنِ السِّبِيلِ ﴾ [التوبة: ٦٠]. والله سبحانه وتعالى أعلم.

[المفتى: فضيلة الشيخ جاد الحق على جاد الحق، فتوى رقم (١٢٥٩) ].

## نقص قيمة الشهادات مع أرباحها عن قيمتها وقت الشراء لا يكون ميرراً لحل الفائدة 12

سُئل: بالطلب المقيد برقم ٢٦٣ لسنة ١٩٨١ المتضمن أن السائل أهديت له شهادات استثمار من الفئة (ب) ذات العائد الجاري، وقد استحق صرفها حاليًا ولها أرباح عن فرة حيازته لها، فهل هي حلال بأرباحها، علمًا بأن قيمتها الشرائية الأن مع أرباحها أقل من قيمتها وقت الإهداء

أجاب: اصطلح فقهاء الشيريعة على أن ريا الزيادة: هو زيادة مال بلا مقابل في معاوضة مال

العدد الحادي عشر السنة الواحدة والثلاثون التوديد) (٦١)

وقد حرم الله الربا بالآبات الكثيرة في القرآن الكريم، وكان آخرها نزولاً على ما صح عن ابن عباس رضي الله عنهما قول الله سبحانه وتعالى: ﴿ النّدِينَ يَاْكُلُونَ الرّبَا لاَ يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا تَقُومُ النّدِي يَاْكُلُونَ الرّبَا لاَ يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا تَقُومُ النّدِي يَتَخَبُّطُهُ السَّيْطَانُ مِنَ الْمُسْ ذَلِكَ بَانَهُمُ قَالُوا إِنْمَا النّبَعُ مِثْلُ الرّبَا وَأَحَلُ اللّهُ الْبَيْعُ وَحَرَّمُ الرّبَا فَمَنْ جَاءَهُ مَا سَلَف وَأَمْرُهُ الْبَيْعُ وَحَرَّمُ الرّبَا فَمَنْ إِلَى اللّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَئِكَ أَصُحُابُ النَّارِ هُمْ فيها إِلَى اللّهُ وَمَنْ عَادَ فَأُولَئِكَ أَصُحُابُ النَّارِ هُمْ فيها كَالدُونَ (٢٧٩) يَمْحَقُ اللّهُ الرّبَا وَيُرْبِي الصَدِّدَقَاتِ كَالدُونَ (٢٧٥) يَمْحَقُ اللّهُ الرّبَا وَيُرْبِي الصَدِّدَقَاتِ وَاللّهُ لاَ يَعْدِيمًا وَاللّهُ لاَ يَكُولُ الْقِيمَ ﴾ [البقرة: ٢٧٥، ٢٧٦].

وحرمه كذلك بمًا وردً في الحديث الشريف الذي رواه البخاري ومسلم وغيرهما، عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله ﷺ: «الذهب بالذهب، والفضة بالفضة، والبر بالبر، والشعير بالشعير، والتمر بالتمر، والملح بالملح، مثلاً بمثل، يدًا بيد، فمن زاد أو استزاد فقد أربى، الآخذ والمعطى فيه سواء».

ولما كان مقتضى هذه النصوص أن الربا يدخل فيه كل زيادة على المال المقترض أو المودع بالشرط والتحديد بلا مقابل، وقد أجمع المسلمون على تحريمه إعمالاً لنصوص القرأن والسنة الشديفة.

ولما كانت شهادة الاستثمار من الفئة (ب) ذات فائدة محددة مشروطة مقدمًا زمنًا ومقدارًا، كانت داخلة في ربا الزيادة المحرم شرعًا بمقتضى تلك داخلة في ربا الزيادة المحرم شرعًا بمقتضى تلك النصوص، باعتباره قرضًا بفائدة مشروطة مقدمًا زمنًا ومقدارًا، أما ما جاء بالسؤال من أن قيمة قده الشهادات الشرائية الآن مع أرباحها أقل من قيمتها وقت إهدائها إلى السائل أو وقت الشراء فلا يصلح مبررًا لاستحلال هذه الفوائد الربوية، فقد نقل الإمام الإسبيجابي في شرح الطحاوي: فقد تقل الإمام الإسبيجابي في شرح الطحاوي: غلت قيمتها أو نقصت، فعلى المقترض مثل ما قبض من العدد ما دام نوع الفلوس محددًا. [رسالة تنبيه الرقود على مسائل النقود من رخص وغلاء وكساد وانقطاع للعلامة ابن عابدين (ج٢ محموع الرسائل (ص٨٥-٢)].

وإذ كأن ذلك: كانت القيمة الاسمية لهذه الشهادات حلالاً باعتبار أن أصلها جاء هدية من كسب حلال في الغالب حملاً لحال المؤمنين على الصلاح، كما هو الأصل.

أما الفائدة التي استحقت عليها طبقًا لنظام إصدارها فهي من باب ربا الزيادة المحسرم، باعتبارها محددة زمنًا ومقدارًا، ولا يحل للمسلم الانتفاع بهذه الفائدة باعتبارها من الأكساب

المحرمة، وله قبضها وتوجيهها إلى أي طريق من طرق البر، كبناء المساجد أو المستشفيات أو إعطائها لفقير أو مسكين على ما أشارت إليه سنة رسول الله على في التصرف في الكسب الحرام، إبراء لذمة المسلم من المسئولية أمام الله، فقد ورد في الحديث عن أبي برزة الأسلمي قال: قال رسول الله على: «لا تزول قدما عبد يوم القيامة حتى يسأل عن عمره فيما أفناه وعن علمه فيم فعل، يسأل عن عمره فيما أفناه وعن علمه فيم فعل، فيم أبلاه». [صحيح الترمذي (٢٥٣/٩)]. والله فيم أبلاه، [صحيح الترمذي (٢٥٣/٩)]. والله سبحانه وتعالى أعلم.

. [المفتي: فضيلة الشيخ جاد الحق علي جاد الحق، فتوى رقم (١٢٦٠) ].

### «تحديد ريح بمقدار معين لرب المالي» القرار الخامس

الصادر عن الدورة الرابعة عسرة لجلس المجمع الفقي المنعقدة عام ١٤١٥هـ بشأن موضوع: هل يجوز تحديد ربح رب المال في شركة المضاربة بمقدار معين من المال؟

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من الانبى بعده سيدنا ونبينا محمد وعلى آله وصحبه أما بعد:

فإن مجلس المجمع الفقهى الإسلامى لرابطة العالم الإسلامى فى دورته الرابعة عشرة المنعقدة بمكة المكرمة والتى بدأت يوم السببت ٢٠ من شعبان ١٤١٥هـ ١٩٥/١/٢١م قد نظر فى هذا الموضوع وقرر أنه لايجوز فى المضاربة أن يحدد المضارب لرب المال مقداراً معينا من المال لأن هذا يتنافى مع حقيقة المضاربة، ويجعلها قرضا يتنافى مع حقيقة المضاربة، ويجعلها قرضا بفائدة، ولأن الربح قد لا يزيد على ماجعل لرب المال، فيستأثر به كله، وقد تحسر المضاربة، أو يكون الربح أقل مما جعل لرب المال، فييغرم المضاربة،

والفرق الجوهرى الذى يفصل بين المضاربة والقرض بفائدة الذى تمارسه البنوك الربوية، هو أن المال فى يد المضارب أمانة، لايضمنه إلا إذا تعدى أو قصر، والربح يقسم بنسبة شائعة متفق عليها بين المضارب ورب المال، وقد أجمع الأئمة الأعلام على أن من شروط صحة المضاربة أن يكون الربح مشاعا بين رب المال والمضارب دون تحديد قدر معين لأحد منهما. والله أعلم.

وصلَّى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليما كثيرا، والحمد لله رب العالمين.

لتوديد العدد الحادي عشر السنة الواحدة والثلاثون

### اجاب عليها: سماحة الشيخ: ابن عثيمان، رحمه الله

#### سُئِل: مَنْ هم أهل السنة والجماعة؟

أجاب: أهل السنة والجماعة هم الذين تمسكوا بالسنة، واجتمعوا عليها، ولم يلتفتوا إلى سواها، لا في الأمـور العلمـيـة العـقـدية، ولا في الأمـور العملية الحكمية، ولهذا سمُّوا أهل السنة ؛ لأنهم متمسكون بها، وسمُّوا أهل الجماعة؛ لأنهم مجتمعون عليها.

وإذا تأملت أحوال أهل البدعة وجدتهم مختلفين فيما هم عليه من المنهاج العقدى أو العملي، مما يدل على أنهم بعيدون عن السنة بقدر ما أحدثوا من البدعة.

#### سُئِّل: تقسيم الدّين إلى قشور ولب، (مثل اللحية)، هل هو صحيح؟

أجاب: تقسيم الدين إلى قشور ولب، تقسيم خاطئ وباطل، فالدين كله لب، وكله نافع للعبد، وكله يقربه لله عز وجل وكله يُثاب عليه المرء، وكله ينتفع به المرء، بزيادة إيمانه وإخباته لربه عـز وجل، حتى المسائل المتعلقة باللباس والهيئة وما أشبهها، كلها إذا فعلها الإنسان تقربًا إلى الله عز وجل واتباعًا لرسوله ﷺ، فإنه بُثاب على ذلك، والقشور كما نعلم لا ينتفع بها، بل ترمى، وليس في الدين الإسلامي والشريعة الإسلامية ما هذا شأنه، بل كل الشريعة الإسلامية لب ينتفع به المرء إذا أخلص النية لله، وأحسن في اتباعه رسول الله ﷺ، وعلى الذين يروجون هذه المقالة، أن يفكروا في الأمر تفكيرًا جديًا، حتى يعرفوا الحق والصواب، ثم عليهم أن يتبعوه، وأن يُدعُوا مثل هذه التعبيرات، صحيح أن الدين الإسلامي فيه أمور مهمة كبيرة عظيمة، كأركان الإسلام الخمسة، التي بينها الرسول ﷺ، بقوله: «بني الإسلام على خمس: شبهادة أن لا إله الله، وأن محمدًا رسبول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج بيت الله الحرام». [أخرجه البخاري]. وفيه أشياء دون ذلك، لكنه ليس فيه قشورٌ لا ينتفع بها الإنسان، بل يرميها ويطرحها.

وأما بالنسبة لمسألة اللحية: فلا ريب أن إعفاءها عبادة ؛ لأن النبي ﷺ أمر به، وكل ما أمر

به النبي ﷺ، فهو عبادة يتقرب بها الإنسان إلى ربه، بامتثاله أمر نبيه ﷺ، بل إنها من هدى النبي ﷺ وسائر إخوانه المرسلين، كما قال الله تعالى عن هارون: أنه قال لموسى: ﴿ يَا ابْنَ أُمُّ لاَ تَأْخُـذُ بلحْ يَتِي وَلاَ بِرَأْسِي ﴾ [طه: ٩٤]. وثبت عن النبي اللحية من الفطرة التي فطر الناس الفطرة التي فطر الناس عليها، فإعفاؤها من العبادة، وليس من العادة، وليس من القشور كما يزعمه من يزعمه.

#### سُئل: ما حكم رفع اليدين والدعاء بعد الصلاة؟

أجاب: ليس من المسروع أن الإنسان إذا أتم الصلاة رفع يديه ودعا، وإذا كان يريد الدعاء فإن الدعاء في الصلاة أفضل من كونه يدعو بعد أن ينصرف منها، ولهذا أرشد النبي ﷺ إلى ذلك في حديث ابن مسعود حين ذكر التشهد قال: «ثم ليتخير من المسألة ما شاء». (﴿ البخاري (٨٠٠) ].

وأما ما يفعله بعض العامة من كونهم كلما صلوا تطوعًا رفعوا أيديهم حتى إن بعضهم تكاد تقول إنه لم يدعُ ؛ لأنك تراه تقام الصلاة وهو في التشبهد من تطوعه فإذا سلم رفع يديه رفعًا، كأنه والله أعلم رفع مجرد، ثم مسح وجهه، كل هذا محافظة على هذا الدعاء الذي يظنون أنه مشروع، وهو ليس بمشروع. فالمحافظة عليه إلى هذا الحد يعتبر من البدع.

#### سئل: كيف كانت « لا إله إلا الله ، مشتملة على جميع أنواع التوحيد؟

أجاب: هي تشمل جميع أنواع التوحيد كلها؛ إما بالتضمن، وإما بالالتزام، وذلك أن قول القائل: «أشبهد أن لا إله إلا الله» يتبادر إلى الذهن أن المراد بها توحيد العيادة- الذي يسمى توحيد الألوهية-وهو متضمن لتوحيد الربوبية ؛ لأن كل من عبد الله وحده، فإنه لن بعيده حتى بكون مقرًا له بالربويسة، وكذلك متضمن لتوحيد الأسماء والصفات ؛ لأن الإنسان لا يعبد إلا من علم أنه مستحق للعدادة، لما له من الأسماء والصفات، ولهذا قال إبراهيم لأبيه: ﴿ يَا أَبُتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لاَ

(العدد الحادي عشر السنة الواحدة والثلاثون التوديد) (٦٣)

يَسْمَعُ وَلاَ يُبْصِرُ وَلاَ يُعْنِي عَنْكَ شَيْئًا ﴾ [مريم: ٤٢]، فتوحيد العبادة متضمن لتوحيد الربوبية وتوحيد الأسماء والصفات.

سُبْل: هل اتخاذ الأسباب ينافي التوكل، فبعض الناس إبان حرب الخليج اتخذ الأسباب وبعضهم تركها وقال: إنه متوكل على الله؟

أجاب: الواجب على المؤمن أن يعلق قلبه على الله عز وجل وأن يصدق الاعتماد عليه في جلب المنافع ودفع المضار، فإن الأمر كله كما قال الله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ غَيْبُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ الْأَمْرُ كُلَّهُ فَاعْبُدُهُ وَتَوكُّلْ عَلَيْهِ وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [هود: ١٢٣]، وقال موسى لقومه: ﴿يَا قُـوْم إِنْ كُنْتُمْ آمَنْتُمْ بِاللَّهِ فَـعَلَيْـهِ تَوكَلُوا إِنْ كُنْتُ مُستَّلِمِينَ (٨٤) فَـقَـالُوا عَلَى اللَّهِ تَوكُلُنَا رَبُّنَا لاَ تَجْعَلْنَا فِتْنَةَ لِلْقُوْمِ الظَّالِمِينَ (٨٥) وَنَجِّنَا بِرَحْمَتِكَ مِنَ الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ [يونس: ٨٤- ٨٦]، وقال الله تعالى: ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَـتَـوَكُّلُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [آل عمران: ١٦٠]، وقال تعالى: ﴿ وَمَنْ يَتُوكُلُ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ اللَّهَ بَالِغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قُدْرًا ﴾ [الطلاق: ٣]، فالواجب على المؤمن أن يعتمد على ربه رب السماوات والأرض ويحسن الظن مه

ولكن يفعل الأسباب الشرعية والقدرية الحسية التي أمر الله تعالى بها ؛ لأن أخذ الأسباب الجالبة للخير المانعة من الشر من الإيمان بالله تعالى وحكمته، ولا تنافي التوكل، فها هو سيد المتوكلين محمد رسول الله على، كان يتخذ الأسباب الشرعية والقدرية، فكان يعوذ نفسه عند النوم بالإخلاص والمعونتين، وكان يلبس الدروع في الحرب، وخندق على المدينة حين الجتمع أحزاب الشرك حولها حماية لها، وقد جعل الله تعالى ما يتقي به العبد شرور الحروب من نعمه التي يستحق الشكر عليها، فقال عن نبيه نعمه التي يستحق الشكر عليها، فقال عن نبيه داود: ﴿وَعَلَّمْنَاهُ صَنَّعَةَ لَبُوسِ لَكُمْ لِتُحْصِنَكُمْ مِنْ بأَسْكُمْ فَهَلْ أَنْتُمْ شَاكِرُونَ ﴾ [الانبياء: ٨٠]، وأمر الله داود أن يجيد صنعها ويجعلها سابغة لأنها تكون أقوى في التحصين.

وعلى هذا فإن أهل البلاد القريبة من مواقع الحرب التي يخشى أن يصيبها من آثاره ليس

عليهم حرج من الاحتياط باستعمال الكمامات المانعة من تسرب الغازات المهلكة إلى أبدانهم، والتحصينات المانعة من تسربه إلى بيوتهم، لأن هذا من الأسباب الواقية من الشر، المحصنة من البأس، ولا حرج عليهم أن يدخروا لأنفسهم من الأطعمة وغيرها ما يخافون أن يحتاجوا إليه فلا يجدوه، وكلما قويت الخشية من ذلك كان طلب الاحتياط أقوى. ولكن يجب أن يكون اعتمادهم على الله عز وجل فيستعملوا هذه الأسباب بمقتضى شرع الله وحكمته على أنها أسباب أذن ودفع المضار، وأن يشكروا الله تعالى حيث يسر وبدفع المضار، وأن يشكروا الله تعالى حيث يسر

والله أسأل أن يقينا جميعًا أسباب الفتن والهلاك، وأن يحقق لنا ولإخواننا قوة الإيمان به والتوكل عليه، والأخذ بالأسباب التي أذن بها على الوجه الذي يرضى به عنا، إنه جواد كريم. وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين.

## سُئل؛ ما الأمور التي يجب تعليقها بالمشيئة والأمور التي لا ينبغي تعليقها بالمشيئة؟

الجواب: كل شيء مستقبل فإن الأفضل أن تعلقه بالمشيئة ؛ لقول الله تعالى: ﴿وَلاَ تَقُولَنُّ لِشَيْءٍ إِنِّي فَاعِلُ ذَلِكَ عَدًا (٢٣) إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ ﴾ [الكهف: ٢٣، ٢٤]، أما الشيء الماضي فلا يعلق بالمشيئة إلا إذا قصد بذلك التعليل.

فمثلاً لو قال لك شخص: دخل شهر رمضان هذا العام ليلة الأحد إن شاء الله، فلا يحتاج أن نقول: إن شاء الله ؛ لأنه مضى وعلم، ولو قال لك قائل: لبست ثوبي إن شاء الله، وهو لابسه فلا يحسن أن يعلق بالمشيئة؛ لأنه شيء مضى وانتهى، إلا إذا قصد التعليل أي قصد أن اللبس كان بمشيئة الله. فهذا لا باس به.

فلو قال قائل حين صلى: صليت إن شاء الله، إن قصد فعل الصلاة فإن الاستثناء هنا لا ينبغي ؛ لأنه صلى، وإن قصد إن شاء الله الصلاة المقبولة فهنا يصبح أن يقول إن شاء الله؛ لأنه لا يعلم أقبلت أم لم تقبل.



# الولايةوالولي

كتبه:معاوية محمد هيكل

الحمد لله وكفى وسلام على عباده الذين اصطفى وبعد، فلكي نفهم الإسلام فهمًا صحيحًا لابد من الرجوع لسلف هذه الأمة في فهم الكتاب والسنة، وإلا فإسلام الشيعة يختلف عن إسلام الصوفية والخوارج والمعتزلة، وكل هؤلاء يخالفون ما كان عليه رسول الله وصحابته الكرام، وقد أثنى الله على الصحابة بقوله: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾، وقال النبي وقال النبي وقال النبي المناه النبي المناهم، أو النبي المناهم المناهم النبي المناهم النبي المناهم المناه

وفي حديث العرباض بن سارية: «فإنه من يعش منكم فسيرى اختلافًا كثيرًا، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، عضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة». [رواه أبو داود، وصححه الألباني].

وقال عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: «أيها الناس، من كان منكم مستنًا فليستن بمن قد مات، فإن الحي لا تؤمن عليه الفتنة، أولئك أصحاب محمد على الفضل هذه الأمة: أبرها قلوبًا، وأعمقها علمًا، وأقلها تكلفًا، قوم اختارهم الله لصحبة نبيه وإقامة دينه فاعرفوا لهم فضلهم واتبعوهم في أثارهم وتمسكوا بما استطعتم من أخلاقهم ودينهم فإنهم كانوا على الهدى المستقيم». فالدين الخالص الذي يرضى به الله هو ما كان عليه رسول الله على وصحابته الكرام علمًا وعملا واعتقادًا.

وعلى أساس ذلك المنهج السلفي نتناول في هذا المقال حقيقة الولاية والولي فنقول مستعينين بالله العلي:

قَّال تعالى: ﴿ أَلاَ إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ لاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ (٦٢) الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ (٦٣) لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الحُيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ لاَ تَبْديلَ لِكَلِمَاتِ اللَّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ [يونس: ٦٣-

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه أبي هريرة رضي الله عنه قال: ها وليًا فقد أذنته بالحرب، وما تقرب إليٌ عبدي بشيء أحب إليٌ مما افترضته عليه، وما يزال عبدي يتقرب إليٌ بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يسمع به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، وإن سالني لأعطينه، ولئن استعاذني لأعيدننه، [البخاري (جه/ ٢٣٨٤ - رقم التي)].

وقد ألحق الكذابون والوضاعون بهذا الحديث: «عبدي أطعني تكن عبدًا ربانيًا تقول للشيء: كن فيكون»، فلا بد من رد هذه الزيادة المذكورة، إذ لا يقول للشيء كن فيكون إلا الله تعالى.

العدد الحادي عشر السنة الواحدة والثلاثون التوديد

#### الولاية...ومن تشمل ١٤

الولاية ليست قاصرة على الأموات، بل تشمل الأحياء والأموات والرجال والنساء، والكبار والصغار، فكل مؤمن تقي فهو ولي من أولياء الله، ويحسب إيمانه وتقواه، تكون ولايته لله تعالى، تحرم معاداته ومن عاداه دون وجه حق فقد عرض نفسه لحرب من الله لا طاقة له بها، وطريق الولاية طريق واضح لا طلسمات فيه ولا شعوذات، بل هو طريق اكتملت معانيه في الكتاب والسنة، وسلكه رسول الله ﷺ وصحابته الكرام، ومن تبعهم رسول الله ﷺ

#### معنى الولاية والولى ١٤٠ معنى الولاية والولى ١٤٠

فسر الطبري الأولياء بأنهم أنصار الله، ثم نقل ما جاء من حديث عمر رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: قال رسول الله عنه ذرن من عباد الله لأناسنا ما هم بأنبياء، ولا شهداء، يغبطهم الأنبياء والشهداء يوم القيامة بمكانهم من الله تعالى، قالوا: يا رسول الله، تخبرنا من هم، قال: هم قوم تحابوا بروح الله على غير أرحام بينهم، ولا أموال يتعاطونها، فوالله إن وجوههم لنور، وإنهم على نور؛ لا يخافون إذا خاف الناس، ولا يحزنون إذا حزن الناس، وقرأ هذه الآية: ﴿ أَلاَ إِنَّ أَوْلِيَااءَ اللَّهِ لاَ خَوْلُولُ عَلَيْهِم وَلاَ هُمُ وَلاَ هُمُ

ثم قال الطبري: والصواب من القول في ذلك أن يقال: «الولي- أعني ولي الله-: هو من كان بالصفة التي وصفه الله بها وهو الذي آمن واتقى كما قال الله: ﴿ النَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴾». اهـ.

فأولياء الله هم خلص المؤمنين كانهم قربوا من الله سبحانه بطاعته واجتناب معصيته، وقيل: إن الولي سمي وليا من موالاته للطاعات أي متابعته لها، وهذا المعنى يدور بين الحب والقرب والنصرة، وقد ذكرت الكلمة في تسعين موضعًا من كتاب الله، منها أربعة وخمسون في جانب أولياء الله، وستة وتلاثون في جانب أولياء الله، وستة تعالى: ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضَ يَامُ رُونَ بِالمُعْرُوفِ وَيَنْهَ وَنُ عَنِ المُنْكَرِ وَيُقِيدِ مُونَ يَامُرُونَ بِالمُعْرُوفِ وَيَنْهَ وَنُ عَنِ المُنْكَرِ وَيُقِيدِ مُونَ يَامُرُونَ بِالمُعْرُوفِ وَيَنْهَ وَيُونِيعُونَ اللّهَ وَرَسُولَهُ أُولِيَاءً بَعْضِ سَيَرْحَمُهُمُ اللّهَ إِنَّ اللّهَ عَرْبِرُ حَكِيمٌ ﴾ [التوبة: ١٧]، سَيَرْحَمُهُمُ اللّهُ إِنَّ اللّهَ عَرْبِرُ حَكِيمٌ ﴾ [التوبة: ١٧]، وقال تعالى: ﴿يَا أَيُهَا الدِّينَ آمَنُوا لاَ تَتَخِذُوا الدِّينَ وقال الدِّينَ المَنْوا لاَ تَتَخذُوا الدِّينَ اللّهَ وَرَاللّهُ وَلا الدِّينَ اللّهَ وَلا الدِّينَ اللّهَ وَلا الدِّينَ المَنْوا لاَ تَتَخذُوا الدِّينَ اللّهَ وَلا الدِّينَ اللّهَ وَلا الدِّينَ اللّهَ وَلا الدِّينَ اللّهُ وَلاَ اللّهُ وَلاَ اللّهُ وَلاَ اللّهُ وَلاَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلاَ اللّهَ وَلاَ اللّهُ وَلاَ اللّهُ وَلاَ اللّهُ وَلَا اللّهَ وَلاَ اللّهَ وَلا اللّهَ وَلَا اللّهُ وَلاَ اللّهُ وَلاَ اللّهُ وَلاَ اللّهُ وَلاَ اللّهُ وَلَالِهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْلَا اللّهُ عَلُولُهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْلَا اللّهُ وَلَوْلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلْونَ اللّهُ وَلَوْلِوا اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلْهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْكُولُولُولُولُولُولُولُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

اتَّخَذُوا بِينَكُمْ هُزُوا ولَعِيا مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبِلِكُمْ وَالْكُفَّارَ أُولِياءَ ﴾ [المائدة: ٧٥]، وقال تعالى: ﴿ اتَّبِعُوا مِنْ دُونِهِ اللَّهِعُوا مِنْ لُونِهِ أَوْلِيَاءَ ﴾ [المائدة: ٧٥]، وقال الله أَوْلِياءَ ﴾ [الأعراف: ٣]، وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّذِينَ المَثُوا لاَ تَتَّخُذُوا عَدُوي وَعَدُوكُمْ أَوْلِياءَ تُلْقُونَ إِلَيْهِمْ المَثُولُ وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَاءَكُمْ مِنَ الحُقِّ ﴾ [المتحنة:

#### الولاية ووسائل تحصيلها!!

هذه الولاية تستلزم العلم النافع والعمل الصالح، وهذا يتضمن الإيمان وإتباع الفرائض بالنوافل، والفرائض ليست فقط هي الخمس التي اشتمل عليها حديث أركان الإسلام في البخاري: «بني الإسلام على خمس»، بل هي كثيرة جدًا يصعب حصرها، فمنها الجهاد وبر الوالدين وصلة الأرحام، وترك المعاصي من أعظم فرائض الجهاد، ومن الفرائض الباطنة الإخلاص والبعد عن سوء الظن والتباغض والتدابر والكبر والعجب، والتزام الصدق والبعد عن الخيانة، والبعد عن الخيانة، والتحلي بالصبر والخشية والتوبة والحب في الله والبغض في الله.

والنوافل شاملة جميع أجناس الطاعات من صلاة وصيام وزكاة وحج، وهي كل ما ندب الله سبحانه إليه من غير إيجاب أو فرض.

#### التفاضل بين الأولياء 12

وافضل الصحابة بعد الخلفاء الأربعة الستة الباقون إلى تمام العشرة المبشرين بالجنة، ثم

البدريون، ثم أصحاب أحد، ثم أهل بيعة الرضوان بالحديبية، والصحابة كلهم رضوان الله عليهم هم خيار أولياء الله المتقين ؛ لقول النبي الله في الحديث: «خير الناس قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم».

وأفضل التابعين على وجه الجملة هو أويس بن عامر القرني، وأفضلهم علمًا هو سعيد بن المسيب، كما قال الإمام أحمد، وسيدتا التابعين من النساء حفصة بنت سيرين وعمرة بنت عبدالرحمن، وعلماء الأمة من أولياء الله، كما قال الإمام الشافعي، رحمه الله، إذا لم يكن العلماء بأولياء الله، فليس لله ولي، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِمِ الْعُلَمَاءُ﴾.

طبقات الأولياء 11

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: وأولياء الله على طبقتين: سابقون مقربون، وأبرار أصحاب يمين مقتصدون، والأولياء غير الأنبياء ليسوا بمعصومين، فلا عصمة لأحد في هذه الأمة بعد النبي على لا لصاحب ولا إمام ولا ولى، بل الجميع يجوز عليهم الكيائر والصغائر، لكن للصحابة مزية على كل من جاء بعدهم للسبق للإسلام ولجهادهم في سبيل الله، ولشرف صحبتهم لرسول الله ﷺ، ولذلك قال تعالى: ﴿ وَالسَّانِقُونَ الْأُولُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَ الأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدُّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: ١٠٠]، وقد توهم السعض أن الولاية لا تثبت إلا بحدوث الكشوفات والخوارق أو أن الولاية قاصرة على المقبورين كأبي العباس المرسي، وإبراهيم الدسوقي وأحمد البدوى... وهذا كله خطأ وزعم فاسد.

المراوا المراجع المال غوالة لا ولالة (1) عليه المالية

لقد شاع وذاع بين الناس أن الولي هو ذلك الدرويش مرقع الثياب حافي القدمين الذي يهذي أحيانًا ويتمتم بكلمات، وقد يتعامل مع شياطين البن فيخبرونه عن بعض الأشياء أو يعمل في السحر والشعوذة، وقد تساعدهم الشياطين بجلب أشياء لهم، ونحو ذلك مما يلبس على كثير من الناس، وقصة شيخ الإسلام ابن تيمية مع الرفاعية مشهورة عندما تحداهم بأن يغتسلوا بالماء الحار ويدخلوا النار كما كانوا يصنعون، فنكصوا وأخبر

هو رحمه الله أن الرفاعية دهنوا أجسادهم بدهن الضفدع حتى يقاوموا النار، وبمثل هذه الأباطيل يلبس على كثير من الدهماء والعوام وتزيد الأعطيات وتوزع الهبات، وتملأ خزائن هؤلاء الدجاجلة من غير حل، فاللهم اعصمنا من الزلل.

وقد توسع الصوفية في مفهوم الولاية حتى جعلوها للمجانين والمتخلفين عقليًا، وكأن الله تعالى لم يخلع الولاية إلا لفاقدي العقول والحمقى والمغفلين ومرتكبي الكبائر، فإنا لله وإنا إليه راجعون. [الفكر الصوفي].

#### المعجزة والكرامة!!

معجزات الأنبياء كثيرة، وقد كانت معجزة كل نبي من جنس ما برع فيه قومه مثل عصا موسى وإحياء الموتى وإبراء الأكمه والأبرص- بإذن الله- لعيسى عليه السلام ومعجزة القرآن الكريم بالنسبة لرسول الله محمد على عليه المعام وكذلك انشقاق القمر على عهده على ونبع الماء من بين أصابعه وتكثير الطعام وحنين الجذع والإسراء والمعراج وإجابة دعائه.

والكرامة: أمر خارق للعادة، يجريه الله على يد ولي من أوليائه معونة له على أمر ديني أو دنيوي، ويقرق بينها وبين المعجزة ؛ بأن المعجزة تكون مقرونة بدعوى الرسالة بخلاف الكرامة. وقد تواترت نصوص الكتاب والسنة ودلت الوقائع قديما وحديثا على وقوع كرامات الله لأوليائه المتبعين لهدي أنبيائهم ولم تزل الكرامات موجودة في هذه الأمة لم تنقطع إلى يوم القيامة، وقد أنكر الفلاسفة معجزات الأنبياء وكرامات الأولياء كما أنكر الكرامات المعتزلة وبعض الأشاعرة بدعوى التباسها بالمعجزة وهي دعوى باطلة لأن الكرامة لا تقترن بدعوى الرسالة دموح الواسطية).

ومن كرامات الأولياء التي لا تحصى في الأمم السابقة: قصة أصحاب الكهف، وقصة مريم عليها السلام، وفي الصحابة والتابعين ما حدث لعمر بن الخطاب رضي الله عنه في قصة سارية لما أرسل جيشًا وأمر عليهم سارية، فبينما عمر يخطب فجعل يصيح على المنبريا سارية الجبل، فقدم رسول الجيش، فقال: يا أمير المؤمنين، لقينا عدوًا فهرمونا فإذا بصائح: يا سارية الجبل، يا سارية الجبل، فأسندنا ظهورها للجبل فهزمهم الله، ومن ذلك إخبار

العدد الحادي عشر السنة الواحدة والثلاثون التوديد

أبى بكر بأن ببطن زوجته أنثى، وإخبار عمر بمن يخرج من ولده فيكون عادلاً، وقصة خالد بن الوليد وسفينة مولى رسول الله على مع الأسد والبراء بن مالك كان إذا أقسم على الله أبرٌ قسمه، وأبي مسلم الخولاني في نجاته من النار التي أوقدها له الأسود العنسى مدعى النبوة باليمن. [«الفرقان» لشبيخ الإسلام ابن تيمية].

#### صوابط ومعابير 11

لا تلازم بين الولاية وظهور الأمور الخارقة للعادة، فكثير من أولياء الله الصادقين من الصحابة والتابعين لم يحدث لهم خوارق وهم من هم في الفضل والسبق.

يقول الليث: لو رأيت الرجل يمشى على الماء فلا تصدقه حتى تعرض عمله على السنة. قال الشافعي رحمه الله: قصُّر والله الليث بل لو رأيته يطير في الهواء فلا تصدقه حتى تعرض عمله على السنة.

لذلك فالخوارق التي تحدث للعباد وتجري على أبديهم: منها كرامات رحمانية ومنها خوارق شيطانية، وضابط الكرامة لزوم الاستقامة. قال الجوزجاني: كن طالبًا للاستقامة لا طالبًا للكرامة، فإن نفسك متحركة في طلب الكرامة، وربك بطلب منك الاستقامة. اهـ.

فإذا استقام العبد على كتاب الله وسنة رسول اللَّه ﷺ، فلا يبعد أن تحدث له كرامة رحمانية، كما حدثت لكثير من الصحابة، وفي الحديث: «قد كان في الأمم قبلكم محدثون(١)، فإن يكن في أمتى أحد منهم فعمر منهم». [متفق عليه]. وفي لفظ في الصحيح: «إن في هذه الأمة محدثين وإن منهم عمر».

ثم عمر رضى الله عنه مع كونه من المحدثين بالنص، كان يشاور الصحابة ويشاورونه ويراجعهم ويراجعونه، ويحتج عليه بالكتاب والسنة، ويرجعون جميعًا إليهما، وكان إذا عرضت عليه المسألة يقول، أقول فيها، فإن أصبت فمن الله وإن أخطأت فمن نفسى ومن الشيطان والله منه بريء، وكان أبو سليمان الداراني يقول: «إنها لتقع في قلبي النكتة- أي المسألة- من نكت القوم، فلا أقبلها إلا بشاهدين عدلين: الكتاب والسنة». وقال أبو عثمان-النيسابوري: «من أمر على نفسه الهوى قولاً وفعلاً نطق بالبدعة لأن الله تعالى يقول: ﴿ وَإِنْ تُطِيعُوهُ

تَهْتَدُوا ﴾».

قال ابن تيمية: وإذا عرفت أنه لابد للولى من أن يكون مقتديًا في أقواله وأفعاله بالكتاب والسنة، وأن ذلك هو المعيار الذي يعرف به الحق من الباطل، فمن ظهر منه شيء منها يخالف هذا المعيار فهو رد عليه، ولا يجوز لأحد أن يعتقد فيه أنه ولى الله، فإن أمثال هذه الأمور تكون من أفعال الشياطين كما نشاهده في الذين لهم تابع من الجن فإنه قد يظهر على يده ما يظن من لم يستحضر هذا المعيار أنه كرامة، وهو في الحقيقة مخاريق شيطانية وتلبيسات إبليسية، ولهذا نراه يظهر من أهل البدع بل من أهل الكفر وممن يترك فرائض الله سيحانه ويتلوث بمعاصيه لأن الشيطان أميل إليهم للاشتراك بينه وبينهم في مخالفة ما شرع الله سبحانه لعباده، وقد يظهر شيء مما يظن أنه كرامة من أهل الرياضية وترك الاستكثار من الطعام والشراب على ترتيب معلوم وقانون معروف حتى ينتهي حاله، إلى أن لا يأكل إلا في أيام ذوات العدد ويتناول بعد مضى أيام شيئًا يسمرًا فيكون له بسبب ذلك بعض صفاء من الكدورات البشرية، فيدرك ما لا يدركه غيره، وليس هذا من الكرامات في شيء، ولو كان من الكرامات الربانية والتفضلات الرحمانية لم يظهر على أيدي أعداء الله كما يقع كثيرًا من المرتاضين من كفرة الهند الذين يسمونهم الآن الجوكية، وقد يظهر شيء مما يظن أن كرامة على لسان بعض المجانين، وسبب ذلك مما ذكره الحكماء أنه قد ذهب عنه ما يصنعه الفكر من التفصيل والتدبير اللذين يستمران للعقلاء، فيكون لعقله إدراك لا يكون للعقلاء، فياتى في بعض الأحيان بمكاشفات صحيحة، وهو مع ذلك متلوث بالنجاسة مرتبك في القاذورات قاعد في المزابل وما يشابهها. فيظن من لا حقيقة عنده أنه من أولياء الله، وذلك ظن باطل وتخيل مختل وهو في الحقيقة مجنون قد رفع الله عنه قلم التكليف ولم يكن وليًا لله ولا عدوًا. اهـ.

السياء ليم وتحدو ثلك معا يلس على ك : شماه (١) يُقال للرجل الصادق الظن: محدَّث، والمحدَّث هو الملهم الذي يُلقى في نفسه الشيء فيخبر به حدسًا وفراسة. [لسان العرب]. وعند المناع الم

السحر والشعونة، وأن تساعيهم الشيخ

## مفاهيم عقائدية

المبحث الأول

## الإيمان (مفهومه. خصائصه. نواقضه)

يعد موضوع الإيمان من أهم موضوعات علم العقيدة، لأنه من المسائل التي خالف فيها أهل الضلال أهل السنة والجماعة، ومن ثم كان معرفة منهج أهل السنة في تلك القضية من الأهمية بمكان، وسنحاول إن شاء الله أن نبين مفهوم الإيمان لغة واصطلاحا، ثم نبين صفات الإيمان وخصائصه، ثم نوضح نواقض الإيمان وحكم مرتك المعصية.

#### المعروب المعاد مفهوم الإيمان الما المعاد

الإيمان لغة: هو التصديق يقول سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَا أَنْتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا وَلَوْ كُنَّا صَادِقِينَ ﴾ [بوسف:١٧]، وشيرعا بطلق وبراد به الاعتقادات الساطنة، وذلك إذا أطلق مع الإسلام في موضع واحد يقول سيحانه وتعالى ﴿قَالَتِ الْأَعْرَابُ آمَنَّا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُصُولُوا أَسْلَمْنَا ﴾ [الحجرات: ١٤]. أما إذا أطلق الإيمان غير مقترن بلفظ الاسلام فعند ذلك براد به القول والعمل والاعتقاد (قول اللسان وتصديق القلب وعمل الحوارح) بقول سيحانه: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحِلَتْ قُلُونُهُمْ وَإِذَا تُلْنَتْ عَلَىْهِمْ آبَاتُهُ زُّادَتْهُمْ المَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ بَتَوَكَّلُونَ \* الَّذِينَ يُقْتِمُونَ الصَّالَةُ وَمِـمًّا رَزَقْنَاهُمْ نُنْفِقُونَ \* أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لَهُمْ دَرَجَاتٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾ [الأنفال:٤:٢] فالآيات الكريمة تبين أن الإيمان يجمع بين القول والعمل والاعتقاد.

والنبي على الإيمان يجمع بين الأعمال الظاهرة والباطنة في حديث وفد عبد القيس أمرهم على بأربع «أمرهم بالإيمان بالله وحده قال: «أتدرون ما الإيمان بالله وحده» قالوا: الله ورسوله أعلم قال: «شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة

## بقلم/أسامة سليمان

الله، ومن حديث سفيان الثقفي رضي الله عن قال

المال المالي المالية المالية المالية المالية

وصيام رمضان وأن تعطوا من المغنم الخمس...» [رواه الشيخان واللفظ لـ (ج٣٥)].

وفي حسديث النبي ﷺ: «الإيمان بضع وسبعون أو بضع وستون شعبة فأفضلها قول لا إله إلا الله وأدناها إمساطة الأذى عن الطريق والحياء شعبة من الإيمان» [الشيخان (م٣٥)] والصلاة سميت إيمانا في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ ﴾ [البقرة:١٤٣] أي صلاتكم وقد اختلفت الآراء في مسمى الإيمان على النحو التالى:

اللسان فقط. و الله الإيمان هو قول اللسان فقط.

٢- الجهمية: قالوا أن الإيمان هو تصديق القلب ومعرفة الله فقط.

٣- أبو حنيضة رحمه الله: قال أن الإيمان هو التصديق بالقلب والقول باللسان فقط.

4- أهل السنة والجماعة: قالوا أن الإيمان هو قول اللسان وتصديق القلب وعمل الجوارح. وفيما يلي بيان تحليلي لكل رأي وبيان الراجح منها:

(1) الكرامية: هم من جملة المرجئة ويقصدون بقولهم أن الإيمان قول فقط أي أن الإيمان يثبت بمجرد قول اللسان وإن تخلف تصديق القلب وعمل الجوارح، وهذا الكلام باطل من وجوه:

() أن القول أحد أركان الإيمان وليس كل الأركان، يقول سبحانه: ﴿ قُولُوا آمَنًا بِاللَّهِ وَمَا أُنُزلَ إِلَيْنَا ﴾ [البقرة: ١٣].

٢) ويقول على: «الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا

الله» ومن حديث سفيان الثقفي رضي الله عنه قال: قلت يا رسول الله قل لي في الإسلام قولا لا أسأل عنه أحدا بعدك وفي حديث أبي أسامة غيرك قال: «قل آمنت بالله ثم استقم» (م/٣).

٣) وقال ﷺ: «يا عم قل لا إله إلا الله كلمة أشهد لك بها عند الله» [رواه الشيخان (خ١٣٦٠)].

أ) إن المنافقين قالوا كلمة التوحيد بالسنتهم ولكن قلوبهم لم تصدق فقال الله في وصفهم ﴿ وَاللّهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ﴾ [المنافقون:١] ويقول جل شأنه في وصف المنافقين في سورة ويقول جل شأنه في وصف المنافقين في سورة البقرة: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ أَمَنًا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْخَرِ وَمَا هُمْ مِمُوْمَنِينَ ﴾ [البقرة: ٨] حتى وإن قاموا ببعض الأعمال فهي مردودة لقوله سبحانه: ﴿ وَمَا مَنْعَهُمْ أَنْ تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَاتُهُمْ إِلاَّ أَنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللَّهِ وَبِرَسُولِهِ وَلاَ يَأْتُونَ الصَّلاَةَ إِلاَّ وَهُمُ كُسَالَى وَلاَ يَنْقُونَ إِلاَّ وَهُمُ كُسَالَى المَنْافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَهُو لَا النساء: ٤٥] ويقول شيد حانه: ﴿ إِنَّ المُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللَّهُ وَهُو كَمْنَالَى ﴾ تشاري المَنْافِق قامُوا كُسَالَى ﴾ خادِعُهُمْ وَإِذَا قامُوا إِلَى الصَنَّلاَةِ قَامُوا كُسَالَى ﴾ خادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَنَّلاَةِ قَامُوا كُسَالَى ﴾ [النساء: ٤٢].

ومن ذلك يتضح لنا فساد هذا الرأي وبطلانه ومصادمته للأدلة الشرعية الثابتة.

(٢) رأي الجهمية: ومن سار على منهجهم من الأشاعرة أن الإيمان هو التصديق فقط أي أن معرفة الله تكفي للإيمان وهذا القول واضح البطلان لأن تصديق القلب هو أحد الأركان وليس كل الأركان ومما يبين فساد هذا القول:

() قوله تعالى: ﴿قَالَ رَبِّ فَأَنْظِرْنِي إِلَى يَوْمِ يُبْعِ شَوْنَ النَّطْرِينَ ﴾ يُبْعِ شَوْرَ النَّنْظَرِينَ ﴾ يُبْعِ شَوْرَ النَّنْظَرِينَ ﴾ [الحجر: ٣٧،٣٦] فإبليس يعرف ربه فهل نفعته المعرفة فقط أم أن الله وصفه بالكفر بسبب إعراضه واستكباره.. أبى واستكبر وكان من الكافرين.

٢) وكذا فرعون كافر بنص القرآن الكريم لا لعدم معرفت بربه بل لجحوده ﴿ وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَتُهَا أَنْفُسُهُمْ ﴾ [النمل: ١٤] فالمعرفة وحدها لا تكفي بل لابد من عمل القلب والجوارح واللسان.
 (٣) قول أبي حثيضة رحمه الله: الإيمان هو

تصديق القلب وقول اللسان.

مما لا شك فيه أن الأعمال تدخل في مسمى الايمان ولا يكفى قول اللسان وتصديق القلب:

١ - يقول سبحانه: ﴿فَلاَ صَدَّقَ وَلاَ صَلَّى (٣١)
 وَلَكِنْ كَذَّبَ وَتُولِّى ﴾ [القيامة: ٣٢،٣١].

٢ - يقول سبحانه: ﴿ وَمَنْ يَأْتِهِ مُؤْمِنًا قَدْ عَمِلَ
 الصباتِ فَاوُلَئِكَ لَهُمُ الدَّرَجَاتُ الْعُلَى ﴾
 [طه: ٧٥].

٣- ويقول سبحانه: ﴿وَيَقُولُونَ آمَنًا بِاللَّهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا تُمُّ يَتَوَلَّى فَرِيقٌ مِنْهُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَمَا أُولَئِكَ بِاللَّهُ مِنْ بَعْدِ خَلِكَ وَمَا أُولَئِكَ بِاللَّقُ مِنِينَ ﴾ [النور:٤٧] التولي ضد الطاعة رغم قولهم باللسان وتصديقهم بالقلب إلا أنهم أعرضوا فقال الله في وصفهم وما أولئك بالمؤمنين.

والإمام البخاري في صحيحه بين ذلك بيانا شافيا في كتاب الإيمان ووضع فيه أبوابًا يرد بها على تلك الشبهات (باب الصلاة من الإيمان باب الزكاة من الإيمان - إتباع الجنائز من الإيمان - إطعام الطعام من الإيمان - إفشاء السلام من الإيمان وكلها أعمال تدخل في مسمى الإيمان) قال الشافعي رحمه الله وكان التابعون والصحابة ومن تبعهم يقولون أن الإيمان قول وعمل ونية ولا تجزئ واحدة من الشلاث إلا بالأخرى.

. وقال الإمام أحمد القول إن الإيمان قول وعمل هو عند أهل السنة من شعائر السنة.

وقال الحافظ ابن عبد البر أجمع أهل الفقه والحديث أن الإيمان قول وعمل ولا عمل إلا بنية والإيمان عندهم يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية والطاعات كلها عندهم إيمان إلا ما ذكر عن أبي حنيفة وأصحابه فإنهم ذهبوا إلى أن الطاعات لا تسمى إيمانا فقالوا إن الإيمان تصديق وإقرار.

(٤) قول أهل السنة والجماعة: الإيمان قول باللسان وتصديق بالقلب وعمل بالجوارح وهذا قول أهل السنة والجماعة وهذا المراد من قولهم «قول وعمل» أي قول باللسبان والقلب وعمل بالجوارح والقلب وتصديق القلب يشمل القول والعمل والنية لأنه لا عمل ولا قول بغير نية وفيما يلي شرح لمسمى الإيمان عند أهل السنة والجماعة:

١-قول القلب: وتصديقه وإيقانه ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ النَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُـولِهِ ثُمُّ لَمْ
 اللَّوْمِنُونَ النَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُـولِهِ ثُمُّ لَمْ
 يَرْتَابُوا ﴾ [الحجرات:١٥] أي تصديق منافر

لشك.

٢-قول اللسان: هو النطق بالشهادتين والإقرار بلوازمهما لأن رسول الله ﷺ قال: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله...» [الشيخان (ح٢٥)].

٣- عمل القلب: وهو النية والإخلاص والمحبة والانقياد والتوكل وغير ذلك، يقول سبحانه وتعالى: ﴿ فَلاَ وَرَبُّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فيما شَجَرَ بَيْنَهُمْ ﴾ [النساء: ٦٥] ويقول الرسول ﷺ: «إنما الأعمال بالنبات».

عمل اللسان والجوارح: فعمل اللسان كتلاوة القرآن والتسبيح والدعاء والاستغفار وغير نلك وعمل الجوارح كالقيام والركوع والسجود والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والزكاة والحج، يقول تعالى: ﴿إِنَّ النَّيْنَ يَتْلُونَ كِتَابَ اللَّهِ وَأَقَامُوا الصَّارَةَ وَأَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًا وَعَلاَنِيَةً يَرْجُونَ تِجَارَةً لَنْ تَبُورَ ﴾ [فاطر:٢٩].

- وتصديق القلب عند أهل السنة يشمل قول
   القلب وعمل القلب، وأدلة دخول العمل في معنى
   الايمان كثيرة متعددة منها:
- ﴿ فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّالَةَ وَآتَوُا الزِّكَاةَ فَإِذْوَانُكُمْ فَى الدّين ﴾ [التوبة:١١].
- ﴿ أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالدِّينِ \* فَذَلِكَ الَّذِي يَدُعُ الْدَي يَدُعُ الْدَي يَدُعُ الْدَي عَدَم السَّكِينِ \* وَلاَ يَحُضُ عَلَى طَعَامِ المسْكِينِ \* [الماعون: ١-٣].
- ﴿ لاَ تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ يُوانُونَ مَنْ حَادً اللَّهُ وَرَسُولَهُ ﴾ [المجادلة:٢٢].
- ﴿قَالَ رَجُلُ مُــؤُمِنُ مِنْ آلِ فِــرْعَــوْنَ يَكْتُمُ
   إيمانَهُ ﴾ [غافر:٢٨].
- ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُ ضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ اللَّهُ بِالنَّاسِ لَرَءُوفُ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة:١٤٣].

وعلى كل حال نود أن نوضح أن من العلماء من يرى أن الخـــلاف بين الأحناف والأثمـــة من أهل السنة خلاف لفظى لا يترتب عليه أثر.

وقد نقل عن الطحاوي رحمه الله قوله (والاختلاف بين أبي حنيفة والأئمة الباقين من أهل السنة اختلاف مين أبي حنيفة والأئمة الباقين من أهل لازمة لإيمان القلب أو جزء من الإيمان مع الاتفاق بأن مرتكب الكبيرة لا يخرج من الإيمان بل هو في مشيئة الله إن شاء عذبه وإن شاء عفا عنه نزاع

لفظي ولا يترتب عليه فساد اعتقاد فعمل الجوارح لا يختلف الفريقان في تحديد قيمته وأهميته في دين الله وإن اختلفوا في تكييفه إن كان جزءًا من الإيمان أو مقتضى من مقتضياته ولازما من لوازمه فالأئمة اعتبروه جزءا من الإيمان ولكنهم لم يجعلوه كالإقرار والتصديق.

زيادة الإيمان ونقصائه: وهذه المسالة مترتبة على الخلاف في مسمى الإيمان، فمن قال بدخول الأعمال في الإيمان قال إن الإيمان بزيد وينقص، ومن قال بعدم دخول الأعمال في الإيمان قصال بأن الإيمان لا يزيد ولا ينقص، فالقول الأول هو مذهب أهل السنة والجماعة، ذلك لأن العمل يزيد وينقص سواء كان ظاهرًا أو باطنًا، وأدلة أهل السنة والجماعة متعددة منها:

ُ ١ - ﴿ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رِبُهِمْ يَتَوَكُلُونَ ﴾ [الأنفال:٢].

أولا القرآن: قوله سبحانه:

٢ - ﴿ اللَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَادُ
 جَمَعُوا لَكُمْ فَاحْ شَنَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا
 حَسْبُنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ ﴾ [آل عمران:١٧٣].

٣ - ﴿ وَلِمُا رَأَىٰ الْمُؤْمِنُونَ الْأَحْزَابَ قَالُوا هَذَا مَا وَعَدَنَا اللّٰهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللّٰهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلاَ إِيمَانًا وَتَسْلِيمًا ﴾ [الأحزاب:٢٢].

4 - ﴿ وَالَّذِينَ اهْ تَــدُواْ زَادَهُمْ هُدًى وَآتَاهُمْ
 تَقْوَاهُمْ ﴾ [محمد: ١٧].

ه - ﴿ هُمُو َ الَّذِي أَنْزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الثُومِ فِي قُلُوبِ الثُومِ فِي قُلُوبِ الثُومِ فَي الفتح: ٤]. ثانيا: أدلة السنة:

أ) قوله ﷺ «الإيمان بضع وسبعون أو بضع وستون شعبة فأفضلها قول لا إله إلا الله وأدناها إماطة الأذى عن الطريق والحياء شعبة من الإيمان» [الشيخان (م٣٥) ومعنى أن الإيمان شعب أي كلما حصل المرء شعبة زاد إيمانه وكلما أهدر شعبة نقص إيمانه.

ب) قوله ﷺ: «من رأى منكم منكرا فليغيره بيده فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان» [رواه مسلم وأحمد وابن ماجة]، ووجه الاستدلال في الحديث أن الإنكار بالقلب أضعف الإيمان والإنكار باليد أعلى درجات الإيمان وهذا مصعفاه الزيادة والنقصان.

ج) قوله ﷺ: «أكمل المؤمنين إيمانا أحسنهم خلقا وخيارهم خيارهم لنسائهم» أخرجه أحمد وأبو داود والترمني والدارمي عن أبي هريرة ووجه الاستدلال أن حسن الخلق متفاوت فالإيمان إذا يتفاوت.

د) قوله ﷺ: «نحن أحق بالشك من إبراهيم ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرنِي كَيْفَ تُحْيِي المُوْتَى قَالَ أَوْلَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بِلَى وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَ قَلْبِي ﴾ فإبراهيم عليه السيلام سيال الله زيادة الإيمان، والإمام البخاري رحمه الله استدل بقوله تعالى ﴿ وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنُ قَلْبِي ﴾ على زيادة الإيمان ونقصانه في أول كتاب الإيمان.

و) قول معاذ رضي الله عنه لبعض الصحابة
 هيا بنا نؤمن ساعة فليس المقصود أنهم ليسوا
 بمؤمنين وإنما المراد هيا بنا نزداد إيمانًا مع
 إيماننا.

#### ثالثًا: أقوال العلماء وسلف الأمة:

قال ابن عبد البر «أجمع أهل الفقه والحديث على أن الإيمان قـول وعـمل ولا عـمل إلا بنيـة والإيمان عندهم يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية، والطاعات كلها إيمان إلا ما ذكر عن أبي حنيفة وأصحابه».

قال عـمـار رضي الله عنه «اللهم زدنا إيمانًا ويقينًا وفقهًا» رواه أحمد.

وهذا هو الراجح لوضوح أدلته وإجماع السلف من الصحابة والتابعين وتابعيهم على ذلك.

والمذهب الثاني هو مذهب الجهمية والكرامية والمرامية والمرجئة فهم يقولون بعدم زيادة الإيمان ونقصانه، وأدلتهم في الواقع أوهن من خيوط العنكبوت ولا تحتاج إلى كثير بحث لبيان بطلانها، ومنها:

قولهم إن الزيادة غير محددة حتى تُقِرَّ بها والجواب: أن الزيادة لا تنكر وإن كنا نجهل حدها فنحن نؤمن بالنجوم رغم عدم معرفتنا لحدها ونؤمن برمال الأرض مع عدم معرفتنا لحدها.

وقولهم إن الإيمان واحد عند الجميع والذي يزيد وينقص هو العمل كثمرة من ثمراته قول يناقض بعضه بعضها ومعنى ذلك أن العمل

يتناسب مع الإيمان فكلما زاد الإيمان زاد العمل وكلما انعدم الإيمان انعدم العمل ومعنى ذلك زيادة الإيمان ونقصانه وهذا يناقض قولهم.

وخلاصة القول: أن المذاهب قد اختلفت في هذه القضية على النحو التالى:

١- الخصوارج: قصالوا إن الإيمان لا يزيد ولا ينقص ورتبوا على ذلك أن من ترك مأمورًا أو فعل محظورًا فهو كافر مخلد في النار.

٢- المعترلة: قالوا إن الإيمان لا يزيد ولا ينقص ولكنهم يقولون إن من ترك مأمورًا أو فعل محظورًا هو في منزلة بين المنزلتين فلا هو كافر ولا هو مؤمن بل هو فاسق وفي الآخرة مخلد في النار فوافقوا الخوارج في الحكم وخالفوهم في التسمية.

"المرج شه: قالوا إن الإيمان لا يزيد ولا ينقص، رغم قولهم إن الإيمان هو قول اللسان وتصديق القلب، وهذا القول يلزم منه أن الإيمان يزيد وينقص لأن تصديق القلب هو عمل القلب فهو يزيد وينقص، وهم بذلك يثبتون الإيمان لمن ترك كل المأمور وفعل كل المحظور ومع ذلك القول فأهل السنة لم يكفروهم، قال شيخ الإسلام في الفتاوى مجلد المحلال ص٧٠٥ «إن السلف والأئمة الشتد إنكارهم على هؤلاء وتبديع هم وتغليظ القول، ولم أعلم أحدًا نطق بتكفيرهم، بل هم متفقون على أنهم لا يكفرون على ذلك، وقد نص أحمد وغيره من الأئمة على عدم تكفير هؤلاء المرجئة».

٤- الكرامية: الإيمان عندهم لا يزيد ولا ينقص، لأنه عندهم إقرار باللسان فقط، والإقرار لا يتبعض، ومع ذلك يقولون بالخلود في النار لمرتكب الكبيرة..!!

٥-الجهمية: الإيمان عندهم لا يزيد ولا ينقص، لأنه مجرد تصديق القلب فقط، وهذا قول جمهور الأشاعرة والماتُريدية، فهم لا يدخلون في التصديق أعمال القلب فضيلا عن الأعمال الظاهرة.

# تعلق مجلة التوحيد

عن وجود مجلدات مجلة التوحيد للبيع وقد تقرر أن يكون سعر المجلد لأي سنة داخل مصر للأفراد والهيئات والمؤسسات ودور النشر ١٨ جنيها مصريًا. ويتم البيع للأفراد خارج مصر بسعر ١٠ دولارات أمريكية. والهيئات والمؤسسات ودور النشر ٨ دولارات أمريكية.

لأول مرة نقدم لك كرتونة كاملة تحتوي على ٣٠ مجلداً من مجلة التوحيد ٣٠ سنة كاملة:

• ٥٠٠ جنيها للكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر.

• ١٢٥ دولاراً لن يطلبها خارج مصربخلاف سعر الشحن.

• ٧٥ دولاراً للشحن.



مكان البيع بالمركز العام الدور السابع المجلة: ٣٩١٥٢٥٦ الاشتراكات: ٣٩١٥٤٥٦

