

### السلام عليكم

## فضل الصبرعلى المكاره ١١

إن العبد لا يخلو في تقلباته في الحياة وأطواره فيها من حالتين لا ثالث لهما:

- ●● إما أن يحصل له ما يحب ويُرفع عنه ما يكره. وهذا محبوب للنفوس، ملائم للقلوب مطلوب لكل عاقل، وهو من أعظم نعم الله على العبد، فوظيفته في هذه الحال الشكر والاعتراف أن ذلك من نعم الله عليه، فيعترف بها، متحدثًا بها مستعينًا بها على طاعة المُنعم!!
- •• وإما أن يحصل للعبد المكروه أو يفقد المحبوب، فيُحْدِث له همًا وحزنًا وقلقًا، فوظيفته الصبر لله فلا يسخط ولا يضجر، ولا يشكو للمخلوق ما نزل به، بل تكون شكواه لخالقه، ومن كان في الضراء صبورًا، وفي السراء شكورًا لم يزل يغنم من ربه الشواب الجنيل، ويكتسب الذكر الجميل قال على عجبًا لأمر المؤمن إن أمره كُلّة له خير؛ إن أصابته سراء شكر، فكان خيرًا له، وليس ذلك إلا للمؤمن».

اللهم حبب إلينا الإيمان .. ونزهنا عن الفسوق والعصيان وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين!!

رئيس التحرير

التحرير / ۸ شارع قوله ـ عابدين ـ القاهرة ت: ٣٩٣٦٥١٧ فاكس: ٣٩٣٠٦٦٢ قسم التوزيع والاشتراكات ت: ٣٩١٥٤٥٦

المركز العام: القاهرة - ٨ شارع قوله - عابدين هاتف: ٣٩١٥٤٥٦ - ٣٩١٥٤٥٦



• صاحبة الامتياز •

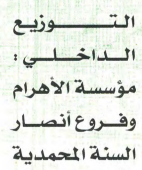
عَلَيْنَ السَّالَةِ السَّالِحُونَةِ السَّالِحُونَةُ السَّالِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّلَّالِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّالِحِينَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السّلَّالِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّلِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّلِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّلِحُونَاءُ السَالِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّالِحُونَاءُ السَّالِحُلْمُ السَالِحُونَاءُ السَالِحُونَاءُ السَّالِحِيلَاءُ السَالِحُونَاءُ السَّ

المشرفالعام

#### د. جمال المراكبي

Illeis Ilelais

زكرياحــسـيني جمال عبدالرحمن مـجــدي عــرفــات



الاشتراك السنوي:

 ١- في الداخل ١٥ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد على مكتب بريد عابدين).

٢- في الخارج ٢٠ دولارا أو ٧٥ ريالا سعوديا أو ما بعادلها.

ترسل القيمة بحوالة بنكية أوشيك. على بنك فيصل الأسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

مطابع المش التجارية قليوب مصر

#### رئيس التحرير

### جمال سعد حاتم

هديرالتحريرالفني

حسين عطا القراط



مصر جنيه واحد، السعودية ٦ ريالات، الإمـــارات ٦ دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس، المفرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، العراق ٥٧٠ فلساً، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني.



### في هذا العدد

| 7   | الافتتاحية : رحيل عام وإقبال عام د. جمال المراكبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 0   | كلمة التحرير: عام جديد ووقفة حساب رئيس التحرير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 9   | التفسير: سورة الجمعة على الد. عبد العظيم بدوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|     | باب السنة : هجرة النبي ﷺ إلى المدينة 🌊 🌊 🌊                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 11  | زکریا حسینی محمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 14  | كيف تعبد الله آلاف السنين صلاح عبد الخالق محمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 41  | منهج أنصار السنة المحمدية معاوية محمد هيكل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|     | الإعلام بسير الأعلام : شيخ الحرم «ابن جريج»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 40  | رودرم بسير رودرم . سيع اسرم «ابن جريع»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| YV  | باب السيرة: تيه بني إسرائيل عبد الرزاق السيد عيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 41  | من جنايات الابتداع: الذكر الصوفي الله فتحى عثمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | باب منبر الحرمين: آثار المعاصي على الأمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 44  | حسين أل الشيخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| hal | واحة التوحيد التحرير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 44  | مفاهيم عقائدية أسامة سليمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 21  | الحوقلة عبد المحسن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 20  | نظرات على فهم النص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 13  | أطفال المسلمين كيف رباهم النبي الأمين جمال عبد الرحمن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     | مختارات من علوم القرآن : جمع القرآن وتدوينه (٢)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 0.  | مصطفى البصراتي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 01  | فضل أهل البيت وعلو مكانتهم عبد المحسن بن حمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 07  | الفتاوى الشيخ ابن عثيمين ـ اللجنة الدائمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 7.  | اقرأ من مكتبة المركز العام علاء خضر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 75  | تحذير الداعية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 77  | صحح أحاديثك محسنياج وبالماع الراوسا الماستناة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 79  | نتيجة مسابقة إدارة الدعوة مل يسالقا سالنا لعاريب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٧٠  | لقاء معالي وزير الأوقاف بوفد أنصار السنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     | and the second s |

#### البريدالإلكتروني

Mgtawheed@hotmail.com Gshatem@hotmail.com see@islamway.net www.altawhed.com

حامد الفقى - رحمه الله -

الج الج المحمد ورير التسوريو التسوريووالاشتراكات موقع الجلة على الإنترنت

من روائع الماضي



# 

إعداد د. جمال المراكبي

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونستهديه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.

اللهم صلِّ وسلم وبارك عليه وعلى آله وصحبه ومن سار على طريقته وانتهج نهجه إلى يوم الدين، وعلى رسل الله أجمعين... أما بعد:

فهذا عام قد مضى والله سائلنا عنه، وهذا عام قد أتى فماذا نحن فاعلون فيه ؟!

تصرمت الأعوام عامًا بعد عام، ونحن في غفلة ساهون، نشاهد بأعيننا مواقع المنايا، ويرحل عنا كل يوم بعض من كان بيننا يملأ الدنيا حياةً ويؤمل في الحياة.

فيا ليت شعري على أي شيء تُطوى صحائف الأعمال ؟ أعلى أعمال صالحة، وتوبة نصوح صادقة؟ أم على تفريط في حق ذي الجلال والإكرام ؟

كل يوم يمر علينا يدنينا من الآخرة، ويبعدنا عن الدنيا، كل يوم يدني من القبور، ويُبعد عن عامر الدور.

إنا لنفسرخ بالأيام نقطعها وكل يوم مسضى يُدني من الأجلِ فاعمل لنفسك قبل الموت مجتهدًا فإنما الربح والخسران في العمل فلنتأمل أحوال الراحلين، ولنتعظ بمصارع الماضين لعل القلب القاسى يلين.

فلنحرص على صالح الأعمال، ونرجو الله أن يختم لنا بالعمل الصالح، ولنحرص على التوبة النصوح من الذنوب كلها، ولنحرص على التذلل والافتقار بين يدي الله عز وجل، ولنحرص على العمل للآخرة، ولنتاس بمن مضى من أسلافنا.

هذا الإمام الموفق ابن قدامة المقدسي صاحب

المغني يقف أمام المرآة فيرى بياض الشيب في لحيته ورأسه فينشد شعرًا عذبًا يفيض بالرقة:

أَبَعْدَ بَيَاضِ الشَّعْرِ أَعْمُرُ مَنْزِلاً سوَى القَّبْرِ إِني إِنْ فعلتُ لأَحْمَقُ يُذَكِّرُنِي شَـيْ بِي بِأَنِّي مَـيَّتُ وَشِيكًا وَيَنْعانِي إِليَّ فَيَ صَّدُقُ وهذا الإمام الحافظ ابن حجر العسقلاني يذكر الرحيل فيقول:

قَــرُبَ الرحــيلُ إلى ديار الأخــرة فاجعل بفضلك خَيرَ عُمْري آخره وارحم مقيلي في القبور ووَحْشنتي وارحم عظامي حين تبقى ناخرة وقفات للمجاسية

لا بد للعاقل أن يوقف نفسه للمحاسبة قبل حلول الأجل، فالموت يأتي بغتة وبدون مقدمات، قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُوا اللَّهُ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ لِغَهْ وَاتَّقُوا اللَّهُ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ لِغَهْ وَاتَّقُوا اللَّهَ أَنْ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ (١٨) وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُلُوا اللَّهَ فَأَنْسَاهُمْ أَنْفُسَهُمْ أُولَئِكَ هُمُ كَالَّذِينَ نَسُلُوا اللَّهَ فَأَنْسَاهُمْ أَنْفُسَهُمْ أُولَئِكَ هُمُ الْفَائِزُونَ وَأَصْحَابُ النَّارِ وَأَصْحَابُ الجُنَّةِ هُمُ الْفَائِزُونَ ﴾ وَأَصْحَابُ الجُنَّةِ هُمُ الْفَائِزُونَ ﴾ [الحشر: ١٨-٢٠].

فالكَيِّسُ من دان نفسه؛ أي حاسبها، وعمل لما بعد الموت، والعاجز من أتبع نفسه هواها وتمنى على الله الأماني.

والعاقل يتصفح في ليله ما صدر منه من أعمال في نهاره، فإن كان عمله محمودًا مرضيًا حمد الله تعالى واستمر عليه، وإن كان منمومًا رجع عنه واستدركه بعمل صالح محمود، فيحاسب العبد نفسه على التقصير في الطاعات، ويحاسب نفسه على الإقدام على المعاصي والمحرمات، بل يحاسب نفسه على كل عمل تسرع فيه بحيث كان تركه خيرًا له من فعله، وهذا يشمل المكروهات فضلا عن

المحرمات، ويحاسب نفسه على الأمور المباحة والمعتادة، لِمَ فعلها؟ هل أراد بها وجه الله والدار الآخرة؛ أم أراد بها الدنيا؟ وجماع ذلك كما يقول ابن القيم رحمه الله في «إغاثة اللهفان»: أن يحاسب نفسه على الفرائض، فإن وجد فيها نقصًا سعى لتداركه، إما بقضاء أو إصلاح مع التوبة، ثم يحاسب نفسه على النواهي، ويعمل على استدراك ما وقع فيه منها بالتوبة والاستغفار والتحلل من المظالم، وأن يكثر من الحسنات التي تمحو أثار السيئات كما قال تعالى: ﴿وَأَقِم الصَّلاَةَ طَرَفَي النَّهَارِ وَزُلَقًا مِنَ اللَّيْلِ إِنَّ الحَسنَاتِ يُنْهِبْنَ السَّيئَاتِ يَنْكِ إِنَّ الحَسنَاتِ يُنْهِبْنَ السَّيئَاتِ يُنْهِبْنَ السَّيئَاتِ يَنْكِ يَعْرَى لِلذَّاكِرِينَ ﴾ [هود: ١١٤].

ثم يحاسب نفسه على الغفلة، فإن كان قد غفل عما خلق له تدارك ذلك بالإكثار من ذكر الله والإقبال على طاعته، ثم يحاسب نفسه على الأعمال المباحة، ما تكلم به لسانه، أو مشت إليه رجلاه، أو بطشت يداه، أو سمعت أذناه، ماذا أراد به فا؟، ولأجل من فَعلَه؟ هل أراد به وجه الله؟: ﴿إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ

فإذا اعتاد الإنسان المحاسبة في كل حين، استطاع أن يسيطر على نفسه قبل الهم بالعمل فيوقفها ويسألها، كما قال الحسن البصري: رحم الله عبدًا وقف عند همه، فإن كان لله مضى، وإن كان لغير الله تأخر.

وإذا حاسب الإنسان نفسه، وتدارك خطأه، اصاب الحق في كل أقواله وأفعاله، وكان حسابه يسيرًا يوم القيامة، ولهذا أثر عن عمر رضي الله عنه قوله: «حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا، وزنوا أنفسكم قبل أن توزنوا، فإنه أهون عليكم في الحساب غدًا أن تحاسبوا أنفسكم اليوم، وتزينوا للعرض الأكبر يومئذ تعرضون لا تخفى منكم خافية».

ولقد كان عمر يحاسب نفسه ويقول: عمر

بن الخطاب، أمير المؤمنين، والله لتتقين الله أو ليعذبنك.

#### حال الأمة في عاممضي

الذي ينظر إلى حال الأمة يراها تتردي في هاوية التفريط والتضييع، تسلط عليها أعداؤها، وتداعوا عليها كما تتداعى الأكلة إلى قصعتها، مع أن كل وسائل القوة والعزة متاحة لهذه الأمة إلا أنها تعجز عن الأخذ بهذه الوسائل، تعجز عن الاتحاد، وتأبي إلا الفرقة، في كل عام يزداد حرح هذه الأملة ودماؤها تنزف في مشارق الأرض ومغاريها، في كشمير وفي الشيشان وفي أفغانستان وفي فلسطين وفي العراق ومنطقة الخليج.

وصدق رسول الله ﷺ حيث يقول: «يوشك أن تتداعى عليكم الأمم كما تتداعى الأكلة إلى قصعتها قالوا: أو من قلةٍ نحن يومئذ يا رسول الله؟ قال: بل أنتم بومئذ كثير، ولكن غثاء كغثاء السيل ولينزعن الله المهابة من قلوب عدوكم، وليقذفن في قلوبكم الوهن. قالوا: وما الوهن يا رسول الله؟ قال: حب الدنيا وكراهية الموت». رواه أحمد.

ما أحوج هذه الأمة إلى الاعتصام بالله، يدينه، بشرعه لتكون خير أمة أخرجت للناس كما أراد لها ذو الحلال والإكرام ﴿ بَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تُطِيعُوا فَرِيقًا مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ يَرُدُّوكُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ كَافِرِينَ (١٠٠) وَكَعْفُ تَكْفُرُونَ وَأَنْتُمْ تُثْلَى عَلَىْكُمْ آبَاتُ اللَّه وَفِيكُمْ رَسُولُهُ وَمَنْ يَعْتَصِمْ بِاللَّهِ فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمِ (١٠١) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتُّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقُاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَٱنْتُمْ مُسْلِمُونَ (١٠٢) وَاعْتَصِمُوا بِحَثْلِ اللَّهِ حَمِيعًا وَلاَ تَفَرَّقُوا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَأَلُّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبُ حُتُمْ بِنِعْ مَتِهِ إِخْوَانًا وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةِ مِنَ النَّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَا كَذَٰلِكَ بُدَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ

(١٠٣) وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةً يَدْعُونَ إِلَى الخُّـيْرِ وَيَاْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (١٠٤) وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاحْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا حَاءَهُمُ الْبَيْنَاتُ وَأُولَئِكَ لَهُمْ عَـذَابٌ عَظِيمُ (١٠٥) يَوْمَ تَنْـيَضُ وُحُـوهُ وَتَسْوَدُ وُحُوهُ فَأَمَّا الَّذِينَ اسْوَدَّتْ وُحُوهُ هُهُمْ أَكَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْفُرُونَ (١٠٦) وَأَمَّا الَّذِينَ ابْدَضَّتْ وُحُوهُهُمْ فَفِي رَحْمَة اللَّه هُمْ فِيهَا خَالدُونَ (١٠٧) تلْكَ آناتُ اللَّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِالحُّقِّ وَمَا اللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعَالِمَينَ (١٠٨) وَللَّه مَا فِي السِّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَإِلَى اللَّه تُرْحَعُ الأُمُورُ (١٠٩) كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةِ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلُوْ آمَنَ أَهْلُ الْكِتَابِ لَكَانَ خَسْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ الْمُؤْمِثُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الْفَاسِيةُ وِنَ (١١٠) لَنْ يَضِئُرُوكُمْ إِلاَّ أَذَّى وَإِنْ يُقَاتِلُوكُمْ يُوَلُّوكُمُ الأَدْبَارَ ثُمَّ لاَ يُنْصِيرُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠١٠].

اللهم هيئ لهذه الأمة أمر رشد يُعز فيه أهل طاعتك، ويذل فيه أهل معصيتك، ويؤمر فيه بالمعروف، وينهى فيه عن المنكر، اللهم نصرك وتأييدك الذي وعدت، اللهم كما نصرت موسى وأغرقت فرعون وماؤه يوم عاشوراء فانصرنا، اللهم كما نصرت نبيك يوم الهجرة وحدك انصر أمته فلا ناصر لها سواك ولا عاصم لها غيرك، اللهم أنزل سكينتك علينا، وأيدنا بحند من عندك وأمدنا بمدد من عندك.

﴿ إِلا تنصروه فقد نصره الله إذ أخرجه الذين كفروا ثاني اثنين إذ هما في الغار إذ يقول لصاحبه لا تحزن إن الله معنا فأنزل الله سكينته عليه وأيده بجنود لم تروها وجعل كلمة الذين كفروا السفلي وكلمة الله هي العليا والله عزيز حكيم ﴿ [التوبة: ٤٠].

والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله رب العالمين.. والعاقبة للمتقين. والصلاة والسلام على رسوله الأمين على وحيه وخيرته من خلقه نبينا وإمامنا وسيدنا محمد بن عبدالله وعلى آله وأصحابه ومن سلك سبيله واهتدى بهداه إلى يوم الدين أما بعد:

تستقبل الأمة الإسلامية عامها الهجري الجديد.... وجسد الأمة مصاب بجراحات كثيرة.. فلا يكاد يلتئم جرح حتى تصاب بجراحات أخرى، فقد أصاب الوهن قلوبًا كثيرة واستحكم عليها، فالمسلمون قد ضعفوا أمام عدوهم، ونزعت المهابة من قلوب أعدائهم، حتى صار أعداؤهم لا يبالون بهم، وعرفوا أنهم لا قوة ولا غَيْرَةُ عندهم، ولا صبر لهم على القتال، فاحتقرهم العدو، ولم يبال بشانهم، وعاملهم معاملة السُّيِّد للمسود، والرئيس للمرؤوس، وهم مولعون بحب الدنيا، وكراهية الموت، حريصون على تحصيل الشهوات بكل

والله سبحانه يبتلي الناس بالناس ليعلم صدق الصادقين، وكذب الكاذبين. وهو قادر على نصر أوليائه، وإهلاك أعدائه كما قال سبحانه «ذلك ولو يشاء الله لانتصر منهم ولكن ليبلو بعضكم بيعض» (سورة محمد) وقال سبحانه في سورة الأنفال: « وما جعله الله إلا بشرى ولتطمئن به قلوبكم».

#### عام بعد عام

رَحَلُ هذا العام وهو يطوى بساطه، ويقوض خيامه، ويشد رحاله، وكل الناس يغدو فبائع نفسه فمعتقها أو موبقها، مضى العام وتصرمت أيامه، وتفرقت أوصاله، وقد حوى بين جنبيه حكِمًا وعبرًا وأحداثًا وعظات، فلا إله إلا الله، كم شقى فيه أناس،

وكم سعد فيه آخرون!! كم طفل قد يُتَّم، وكم من امرأة قد ترمّلت، وكم من مريض قد تعافى، وسليم في التراب قد توارى، قوم يشيعون ميتهم وآخرون يزفون عروسهم، دار تفرح بمولود، وأخرى تُعَزَّى بمفقود، عناق وعبرات من شوق اللقاء، وعبرات تهطل من لوعة الفراق، وآلام تنقلب أفراحاً، وأفراح تنقلب أتراحاً، وهكذا، فسبحان الله ما أحكم تدبيره، والعاقل من اتعظ بأمسه واجتهد في يومه، والعاقل من اتعظ بأمسه الحكم في تعاقب السنين وتغير الأحوال والأشخاص أن ذلك دليل على كمال عظمة الله تعالى وقيوميته «هو الأول والآخر والظاهر والباطن وهو بكل شيء عليم». «الله لا إله إلا هو الحي القيوم».

«فهو الأول فليس قبله شيء والآخر فليس بعده شيء، والظاهر فليس فوقه شيء والباطن فليس دونه شيء» فلا إله إلا الله. «كل شيء هالك إلا وجهه». «كل من عليها فان. ويبقى وجه ربك ذو الجلال والإكرام».

وعلى العاقل أن يتدارك أوقاته، وأن يَعُد أنفاسه، وأن يكون حافظا لوقته شحيحاً به، فلا يفرط فى شىء من لحظات عمره إلاّ بما يعود عليه بالنفع فى الدنيا والآخرة.

فيا من متعك الله بالصحة والعافية، فأنت تتقلب في رغد العيش ولذيذم، تَفَطَّن لسني عمرك، فربما فاجأك الأجل وأنت في غفلة من أمرك فتعض أصابع الندم يوم لا ينفع الندم!! ثم تذكر أن ذلك التنعم والترفه الذي كنت تتقلب فيه صباح مساء قد يعقبه ما ينسي اللذات كلها، كما أن من عَمَّ أمقاته بطاءة الله اللذات كلها، كما أن من عَمَّ أمقاته بطاءة الله

اللذات كلها، كما أن من عَمَّر أوقاته بطاعة الله وهو يعيش في ضيق من الأمر وقد قُدر عليه رزقه، سيجزيه الله إن شاء في آخرته ما بنسمه ألمه وفقره. قال على النعم أهل

الدنيا من أهل الناريوم القيامة فيصبغ في جهنم صبغة ثم يقال له: يا ابن آدم، هل رأيت خيراً قط؟ هل مربك نعيم قط؟ فيقول: لا والله يارب، ويؤتى بأشد الناس بؤساً في الدنيا من أهل الجنة، فيصبغ في الجنة صبغة، فيقال له: يا ابن آدم، هل رأيت بؤسًا قط؟ هل مربك شدة قط؟ فيقول: لا والله يارب!! ما مربي بؤس قط ولا رأيت شدة قط»

#### [أخرجه مسلم عن أنس] الغفلة عن إصلاح القلب والجوارح

إن هذا العام الذي ولى وانقضى قد ذهب بما أودع فيه العباد من الأعمال وسيرى كل عامل عمله ﴿يوم تجد كل نفس ما عملت من خير محضراً وما عملت من سوء تود لو أن بينها وبينه أمداً بعيداً....﴾ [ال عمران].

سيرى كل عامل عمله «ليهلك من هلك عن بينة ويحيا من حَييٌ عن بينة». «وما ربك بظلام للعبيد».

سيُسأل العبد عن جميع شؤونه في الدنيا، وربه أعلم به، والإنسان على نفسه بصيرة، أخرج الترمذي عن عبدالله بن مسعود رضي الله تعالى عنه قال: قال رسول الله تعالى عنه قال: قال رسول الله حتى يسأل عن خمس: عن عمره فيما أفناه؛ وعن شبابه فيم أبلاه؛ وعن ماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه؛ وماذا عمل فيما علم؛».

وفي رواية للترمذي أيضاً عن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه قال: قال رسول الله على الانزول قدما عبد حتى يسال عن أربع، عن عمره فيم أفناه؟ وعن علمه ما فعل فيه؟ وعن ماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه؟ وعن جسمه فيم أيلاه؟».

والعجب أن بعض الناس إذا أصيب في بدنه لا يدخر جهداً ولا مالاً ولا وسعاً في

السعي للاستطباب، وهذا من فعل الأسباب المشروعة، لكن التناقض أن تراه غافلا عن أمراض قلبه وأفات فؤاده، وربما يشب ويموت على ذلك.

فنسألك اللهم أن تصلح قلوبنا وأن تسخر جوار حنا في مرضاتك، اللهم وفق حكامنا وعلماءنا وشبابنا إلى ما تحب وترضى.

#### أمل وحدر..مع عام جديد

ومع استقبالنا لعام هجري جديد يحمل في طياته آمالاً وآلاماً وتحديات ممن يحملون الكيد للمسلمين ويجرون خلفهم المؤامرات والتحالفات ضد الإسلام؛ فالذي ينظر بعين الإنصاف والبصيرة يعلم أن ما أصاب المسلمين إنما هو من عند أنفسهم وبسبب ننوبهم كما قال تعالى: «وما أصابكم من مصيبة فبما كسبت أيديكم ويعفو عن كثير». «أو لما أصابتكم مصيبة قد أصبتم مثليها قلتم أنى هذا قل هو من عند أنفسكم إن الله على كل شيء قدير».

ومع استقبال عام جديد يجعلنا نؤكد على حرص الإسلام على توثيق الروابط والتقارب بين المسلمين، وقد بلغ حرص الإسلام على أهله أن جعلهم كالجسد الواحد يألمون جميعا ويفرحون جميعا، عن النعمان بن بشير رضي الله تعالى عنه قال: قال رسول الله تالك منه داعى المؤمنون كرجل واحد إن اشتكى رأسه تداعى وفي لفظ آخر عنده «المؤمنون كرجل واحد إن اشتكى رأسه اشتكى كله». وعن أبي موسى الأشعري رضي اشتكى كله». وعن أبي موسى الأشعري رضي الله تعالى عنه قال: قال رسول الله تالك إن المؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً وشبك أصابعه»!

إن العام الذي ولى ذهب بما أودع فيه العباد من الأعمال وسيرى كل عامل عمله!!

ما أصاب المسلمين من ضعف وهوان إنما هو من عند أنفسهم وبسبب ذنوبهم وتفريطهم في حق خالقهم

مع تصررُم الأيام؛

على العساقل أن يغتنم أوقاته، ويتدارك ما فاته، وأن يكون للصالحات حافظًا، وعن الغفلة متيقظًا

مع أخيه في حال المشاهدة فقط بل تعدى ذلك إلى حال الغياب والبعد. قال أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه وكان في المدينة يومئذ: لئن سلمني الله تعالى لأجعلن أرامل أهل العراق لا يحتجن لأحد بعدى...»

[أخرجه البخاري عن عمرو بن ميمون] وهكذا ينبغى أن تكون حال المسلم مع إخوانه في السراء والضراء وفي الغيب والشهادة يألم لألمهم ويفرح لفرحهم، ويحزن لحزنهم فسفينة الاسلام واحدة.

#### الإكثار من الأعمال الصالحة

مع بزوغ فجر عام هجري جديد، يجب علينا أن نستكثر من الأعمال الصالحة ولا يحقرن أحدنا من المعروف شيئا، فَرُبُ عمل يسير أورث صاحبه أجرًا عظيمًا، وليكن بعضنا عضدًا لأخيه في التواصي بالحق، والتواصي بالصبر، ليتفقد كل منا نفسه خاصة وغيره عامة فمن كان محسنًا عاوناه ومن كان مسيئًا عاتبناه.

وإن مما يعين على تهسنيب النفس، تعويدها على عمل الخيرات، وإن من الخيرات صيام يوم عاشوراء، فصيامه يكفر سنة ماضية كما قال ﷺ: «صيام يوم عاشوراء يكفر سنة ماضية». أخرجه الترمذي عن أبى قتادة . وقد صامه ﷺ ونوى صيام يوم قبله فقال: «لئن بقيت إلى قابل لأصومن التاسع».

والإكثار من الأعمال الصالحة لابد وأن يسبقه توبة صادقة وعودٌ حميد إلى رب العزة سبحانه حتى ينصرنا الله ويفرج عنا ما نحن فيه!!

فسلفنا الصالح لمَّا صدقوا في علمهم وجهادهم أعزَّهم الله وأعلى شانهم واستولوا على المملكتين العُظميين – مملكة الأكاسرة.

ومملكة الروم في الشام وما حولها. وكل من أتى بعدهم ممن صدق في دين الله نصرهم الله لما عندهم من الصدق والتكاتف في إعلاء كلمة الله.

والذي نصر الأولين ونصر الآخرين هو الله عز وجل، وهو ناصر من نصره، وخاذل من خذله، كما قال الله تعالى: «أليس الله بكاف عبده وقال سبحانه «وإن تصبروا وتتقوا لا يضركم كيدكم شيئاً» أل عمران: ١٢٠. وقال عز وجل «كم من فئة قليلة غلبت فئة كشيرة بإذن الله والله مع الصابرين» البقرة: ٢٤٩.

وإنما أتت المصيبة من ضعف المسلمين وتخاذلهم، وتكاسلهم، وإيشارهم العاجلة، وحبهم الدنيا، وجهلهم وكراهية الموت، وتخلفهم عما أوجب الله، وترك الصلوات واتباع الشهوات والعكوف على المحرمات وما يفسد القلوب والأخلاق.. فمن هذا وأشباهه سلط الله على المسلمين عدوهم كما قال جل وعلا: «...الخ،

«وإذا أردنا أن نهلك قرية أمرنا مترفيها ففسقوا فيها فحق عليها القول فدمرناها تدميراً». الإسراء ١٦.

نسال الله عز وجل أن يمن علينا وعلى جميع المسلمين وولاة أمرهم بالتوبة إليه، والإستقامة على أمره، والتعاون على البر والتقوى.

اللهم اجعلنا ممن طالت أعمارهم وحسنت أعرالهم ولاتجعلنا ممن طالت أعرارهم وساءت أعمالهم. اللهم اجعل عامنا الجديد عام صلاح وفلاح للإسلام والمسلمين. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

#### الحلقة الأولى

إعداد: د. عبد العظيم بدوي

# were Ilears

﴿ يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي

الأَرْضِ المُّكِ الْقُدُّوسِ الْعَزِيزِ الحُكِيمِ (١) هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمَيِّينَ
رَسُّولاً مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُرَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْحَتَّابَ وَالحَّمَةَ وَإِنْ كَانُوا
مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلاَلٍ مُبِينِ (٢) وَآخَرِينَ مِنْهُمْ لَمُا يَلْحَقُوا بِهِمْ وَهُوَ الْعَزِينُ الحُكِيمُ (٣)
مَنْ قَبْلُ لَفِي ضَلاَلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشْنَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلُ الْعَظِيمِ (٤) مَثَلُ الَّذِينَ حُمْلُ النَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلُ الحَمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا بِثْسَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِيَاتِ اللَّهِ وَاللَّهُ لَوْ لَلْهُ وَاللَّهُ لَوْ اللَّهُ وَاللَّهُ لَوْ لَكُومَ الْفَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ وَوْلِيَاءُ لِلَّهِ وَاللَّهُ اللَّذِينَ هَادُوا إِنْ زَعَمْتُمْ أَنْكُمْ أَوْلِيَاءُ لِلَّهِ مِنْ دُونِ لاَ يَهِدِي الْقَوْمَ الظَّلْفِينَ (٥) قُلْ يَا أَيُّهَا النَّذِينَ هَادُوا إِنْ زَعَمْتُمْ أَنْكُمْ أَوْلِيَاءُ لِلَّهِ مِنْ دُونِ النَّاسُ فَتَمَنَّوْنَهُ أَنِدًا بِمِا قَدْمَتُ أَوْلِياءُ لِلَّهِ مِنْ دُونِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّلْمِينَ (٧) قُلْ إِنَّ الْمُوْتَ الَّذِي تَفِرُونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلاَقِيكُمْ ثُمُ اللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّلْمِينَ (٧) قُلْ إِنَّ الْمُوْتَ الَّذِي تَفِرُونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلْاقِيكُمْ بُعُمْ الْفَالِينَ (٧) قُلْ إِنَّ الْمُوْتَ الَّذِي تَفِرُونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلْاقِيكُمْ ثُمُّ مُلُولَا إِلَى عَالِم الْغَيْبِ وَاللَّهُ هَادِي تَفِرُونَ مِنْهُ مَلِكُونَ الْكَولَةُ فَيْ مَالُولُونَ مُنْ اللَّهُ عَلَيْهِ الْمَالِقِيلَةُ وَاللَّهُ مُلْكُولِ الْمُؤْتِ الْفَيْوِي عَلِيمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَالْمُ اللَّهُ وَلَاللَّهُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّالِي الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُولِيمُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْقُولُ الْفُلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْمُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِ

#### تفسيرالأيات

قوله تعالى : ﴿ يُسْتَخُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ الْمُلِكِ الْقُدُّوسِ الْعَزيزِ الحُكِيمِ ﴾ سبق الكلام عنه ، والمراد بالقدوس المنزّه عَن المعايب والنقائص ، والمطهّر من كلّ عيب ونقص. وقوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثُ فِي الْأُمِّيِّينَ رَسُولاً مِنْهُمْ ﴾ المرادُ العربُ ، كقوله تعالى: ﴿ وَقُلْ لِلَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ وَالْأَمِّيِّينَ أَأْسُلُمْ تُمْ ﴾ [أل عمران: ٢٠] ، فالذين أوتوا الكتاب اليهود والنصاري ، والأميون: العربُّ ، وسموا أمين لبقائهم على الحال التي خرجوا بها من بُطون أمهاتهم، قال تعالى : ﴿ وَاللَّهُ أَخْرَجَكُمْ مِنْ يُطُونِ أُمُّهَاتِكُمْ لاَ تَعْلَمُونَ شَيْئًا ﴾ [النحل: ٧٨] ، فمن لم يتعلّم فهو أمى ، نسبةً إلى ما ذكرنا ، ولقد كان في العرب أفرادٌ يقرءون ويكتبون، ولكن أكثرهم لا يقرعون ولا يكتبون ، فسموا كلهم أميين تغليبًا، ولذا قال ﷺ: «نحن أمةً أميةً لا نكتبُ ولا نحسبُ ، الشهرُ هكذا وهكذا، وأشار بأصابعه ،

#### بينيديالسورة

سورة مدنية ، شانها شأن السور المدنية في الاهتمام بجانب التشريع ، واسم السورة بدل على موضوعها ، وهو أن العرب ، بفضل الله عليهم، إذ بعث فيهم رسولاً منهم ، ليخرجهم من الظلمات إلى النور ، ويعلّمهم ما لم يكونوا يعلمون، ثم تحدثت مع اليهود - شعب الله المختار في زعمهم - وأبطلت هذا الزعم بتحديهم أن يطلبوا الموت الذي يردهم إلى الله الذي اختارهم كما زعموا ، وأخبرت أنهم ﴿ لاَ يَتَمَنُّوْنَهُ أَيَدًا بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ ﴾ وما هم يفارين منه، بل هو مدركهم: ﴿ ثُمُّ تُرَدُّونَ إِلَى عَالِم الْغَيْبِ وَالشُّهَادَةِ فَيُنَدِّ ثُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ . وأخــيرًا تحدثت عن أحكام الجمعة، ودعت المؤمنين إلى السيعي إلى ذكسر الله، إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة ، وحــذرتهم من الانشغال عن الحمعة بييع أو لهو أو غير

يعني أن الشبهر يكون ثلاثين، ويكون تسعًا وعشرين».

وقوله تعالى: ﴿ رَسُولاً مِنْهُمْ ﴾ أي: أمّي مثلهم، لتكون المعجزة أظهر، حيث يجيء رجل أمي بكتاب تعجز العربُ كلّها عن الإتيان بشيء من مثله، ولذا قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنْتَ تَتُلُو مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَلاَ تَخُلُّهُ بِيَمِينِكَ إِذَا لاَرْتَابَ المُبْطِلُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤٨]، فلما كان أميًا وعجز أهل الفصاحة والبلاغة متفرقين ومجتمعين عن الإتيان بشيء من مثل ما جاء به وميم اليقين أن الذي جاء به وَحْيٌ يُوحى إليه، وليس له منه شيء.

وقوله تعالى: ﴿ يَتْلُو عَلَيْهُمْ آيَاتِهِ ﴾ أي التي نزّلها عليه ، ﴿ وَيُزَكّيهِمْ ﴾ أي : يطهرهم من رجس الشرك ، ودنس المعاصي ، ﴿ وَيُعَلّمُهُمُ الْكِتّابَ ﴾ وهو القرآن ، ﴿ وَالحَكْمَةَ ﴾ وهي السنة ، وكل ما ذكر في القرآن من الحكمة مقرونة بالكتاب فالمراد بها السنة ، كقوله تعالى : ﴿ وَأَنْزَلَ اللّهُ عَلَيْكُ الْكِتَابَ وَالحَكْمَةَ ﴾ [النساء : ﴿ وَأَنْزَلَ اللّهُ عَلَيْكُ الْكِتَابَ وَالحَكْمَةَ ﴾ [النساء يُثْلَى فِي بُيُـوتِكُنُ مِنْ آيَاتِ اللّهِ وَالحَكْمَةِ ﴾ [الأحزاب : ٣٤] .

وأما قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَال مُعِين ﴾ أي: ضلال يتن واضح ، ظاهر، فقد كانوا عبدة وثن ، شرّابين للخمر، زناة، قطاع طرق، وكانوا على شفا حفرة من النار فأنقذهم الله منها، فكانوا بعد ذلك كله هداةً مهتدين، وحملوا الخير للدنيا كلها"، وفي هذا التحول العجيب تعليمٌ للدعاة والمصلحين أن لا بيأسوا من استجابة الناس لهم ، وأن لا يقنطوا من هداية أحد، فقلوب العباد بين أصبعين من أصابع الرحمن يقلبها كيف يشاء ، فقد يكون أعدى أعداء الدعوة اليوم هو حامل رايتها والذابُ عنها غدًا، متى أسلم أبو سفيان ومعاوية رضى الله عنهما؟ ومتى أسلم عمرو بن العاص وابنه عبد الله؟ ومتى أسلم عبد الرحمن بن أبي بكر الصديق؟ بل ومتى أسلم سيفُ الله المسلولُ خالد، رضى الله عنهم أجمعين . فالواجب على الدعاة أن يبذلوا جهودهم في الدعوة ، وأن يتركوا هداية الناس لربّ الناس ، يهدى من

يشاء متى شاء : ﴿ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ .

قال العلماء: كانت بعشة النبي على في الأميين استجابة لدعوة الخليل إبراهيم عليه السلام حين دعا لأهل مكة أن يبعث الله فيهم رسولاً منهم ، كما قال تعالى : ﴿ وَإِذْ يَرْفُعُ إِبْرَاهِيمُ الْقُوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبُّنَا تَقَبُّلْ مِنًا إِنُّكَ أَنْتَ السُّمِيعُ الْعَلِيمُ (١٢٧) رَبُّنَا وَاحْعَلْنَا مُسِيْلِمَيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسِيْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا إِنُّكَ أَنْتَ التَّـوُّاتُ الرَّحِـيَمُ (١٢٨) رَبُّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْهُمْ يَثُلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالحَكْمَةَ وَيُزَكِّدِهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الحُكِيمُ ﴾ [البقرة : ١٢٧ - ١٢٩ ]. وفي هذا دليل على تحقيق إجابة الله لمن دعاه، ولكن الإجابة قد تتأخر ، حتى يحين الوقتُ المناسبُ لها ، ولذا على من دعا الله أن يدعوه وهو موقن بالإجابة ، وعليه أن لا يستعجل فيقول: دعوت الله فلم يستجب لي ، فإنه إذا استعجل مُنع الإجابة ، كما جاء في الحديث عن النبي ﷺ أنه قال : «لا يزال يُستجابُ للعبد ما لم يدعُ بإثم أو قطيعة رحم، ما لم يستعجل». قيل: يا رسول الله، ما الاستعجال؟ قال: «يقول: دعوتُ وقد دعوتُ فلم أرَ يُستجيبُ لي ، فيستحسر عند ذلك ، ويدع الدعاء».

وقوله تعالى: ﴿ وَاَخْرِينَ مِنْهُمْ لَمَا يَلْحَقُوا بِهِمْ وَهُوَ الْعَزِيزُ الحُكِيمُ ﴾ قد اختلف العلماء في المراد بالآخرين، فقيل: هم الأعاجم الذين دخلوا في الإسلام، لحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: كنّا جلوسًا عند النبي على فأنزل عليه سورة الجمعة: ﴿ وَآخَرِينَ مَنْهُمْ لَمَا يَلْحَقُوا بِهِمْ ﴾ قالوا: مَنْ هم يا رسول الله ؟ فلم يراجعهم حتى سُئِل ثلاثًا، وفينا سلمانُ الفارسي يراجعهم رسولُ الله على يدم على سلمانُ الفارسي ثم قال: لو كان الإيمانُ عند الثريًا لناله رجالً أو رجلٌ من هؤلاء.

وفي هذا الحديث دليلٌ على أن هذه السورة مدنية وعلى عموم بعثته ولله إلى جميع الناس، لأنه فسر قوله تعالى: ﴿ وَآخَرِينَ مِنْهُمْ ﴾ بفارس، ولهذا كَتَبَ كُتُبَه إلى فارس والروم وغيرهم من الأمم يدعوهم إلى الله عز وجل، وإلى اتباع ما حاء به اله من ابن كثير.

وادلةُ عموم بعثته ﷺ كثيرة؛ منها قولُه تعالى: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسَّولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ [الأعراف: ١٥٨]، وقوله : ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي نَزَلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَزِيرًا ﴾ [الفرقان: ١]. وقولُ النبي ﷺ: «أُعطيتُ خمسًا لم يعطهنُ نبيُّ قبلي..» ومنها : «وكان كلُ خمسًا لم يعطهنُ نبيُّ قبلي..» ومنها : «وكان كلُ نبيًّ يُبعثُ إلى قومه خاصة ، وبُعثتُ إلى الناس عامَة».

وإنما كان ﷺ من الأمُ بين تشريفًا لهم وتكريمًا ، لِعِلْم الله سبحانه أنَّ بني إسرائيل لم يعودوا صالحين لحمل الرسالة وقيادة البشرية ، ولذا قال تعالى: ﴿ ذَٰلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشْيَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلُ الْعَظِيمِ ﴾. ثم ذم الله اليهود الذين أعطوا التوراة للعمل بها فلم بعملوا بها ، فقال : ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ حُمِّلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَل الحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا ﴾ ، فضرب لهم مَثَلَ السُّوَّءِ ، مَثَلَ الحمار بحمل أسفارًا : جمع سفُّر ، وهو الكتاب العظيم ، فَمَثَلُ البهود الذبن حُمَّلُوا التوراة وفيها تفصيل كلِّ شيءٍ يحتاجون إليه في أمور دينهم ودنياهم، ومنها نعوت هذا النبيّ الأمي ، فلم ينتفعوا يما حُمِّلُوا مِن التوراة ، كمثل الحمار بحمل كُتُب العلم ، وليس له منها إلا ما يجده من مشقة الحمل ، وهو لا يدري ما على ظهره من الخير المكنون في بطون هذه الكتب: ﴿ بِنُّسَ مَــثُلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِ اللَّهِ ﴾ ، والمُكذَّب بآيات الله ظَالِم ، كما قالَ تعالى : ﴿ فَمَنْ أَظْلُمُ مِمِّن افْتَرَى عَلَى اللَّه كَذِبًا أَوْ كَذِّبَ بَانَاتِه ﴾ [بونس: ١٧] ، ﴿ وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقُوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ .

قال العلماء: هذا المَثلُ وإنْ كانَ لليهود، إلا أنّه يشمل كلّ من تشبّه بهم، فكلّ من حَمل علِّمًا فلم يعمل به فله من هذا المِثل نصيب.

ومع هذا الانحراف والفساد الذي وقع فيه اليهود، فقد كانوا وما يزالون يزعمون أنهم شعب الله المختار، وأنهم أولياء الله وأبناؤه وأحباؤه وأنهم أحق بالجنة من غيرهم، فأبطل الله هذه الدعاوى، وردّ هذا الزعم فقال لنبيته ولاياء لله عن أينها الذين هادوا إنْ زَعَمْتُمْ أَنَّكُمْ أَوْلِيَاء لِلله مِنْ دُونِ النَّاسِ فَتَمَنُّوا المُوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾، وهذه الآية تسمى آية المساهلة، والمباهلة معناها الدعاء على الظالم من الفريقين،

وقد أمر الله تعالى نبيه ﷺ أن بَدْعُوَ البها كُلاً من اليهود والنصاري والمشيركين ، فأما دعوة البهود ففي هذه الآبة ، وكذلك أبة البقرة : ﴿ قُلْ إِنْ كَانَتْ لَكُمُ الدَّارُ الآخِرَةُ عِنْدَ اللَّهِ خَالِصَةً مِنْ دُونِ النَّاسِ فَتَ مَنْوُا الْمُوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ . ولما كشف اللهُ حقيقة عيسي ابن مريم وأنه عَبْدُ الله لا ابنه ، قال تعالى لنبيَّه ﷺ: ﴿ فَمَنْ حَاجُّكَ فيه منْ يَعْدِ مَا حَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالُوْا نَدْعُ أَنْنَاءَنَا وَأَنْنَاءَكُمْ وَنِسِاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنْفُسِنَا وَأَنْفُ سَكُمْ ثُمَّ نَبْ تَهِلْ فَنَجْ عَلْ لَعْنَةَ اللَّهِ عَلَى الْكَاذِينَ ﴾ [آل عـمـران: ٦١] . وأمـا دعـوة المشركين ففي قوله تعالى : ﴿ قُلْ مَنْ كَانَ فِي الضَّالاَلَةِ فَلْيَمْدُدْ لَهُ الرَّحْمَنُ مَدًا ﴾ [مريم: ٧٥]. ولم يستجب أحدٌ من هذه الفرق الثلاث للمباهلة ، ولم يجرؤ عليها ، لعلمهم عِلْمَ اليقين أنهم إذا دُعَوا على الظالم فستصيبُهم الدعوةُ لأنهم هم الظالمون ، قال تعالى : ﴿ وَلاَ يَتَمَنُّونَهُ أَبِدًا بِمَا قَــدُّمَتْ أَيْدِيهِمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ ﴾ ، ﴿ وَلَتَجِدَنَّهُمْ أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَيَّاةٍ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرُكُوا يَوَدُّ أَحَدُهُمُ لَوْ يُعَمَّنُ أَلْفَ سَنَةٍ وَمَا هُوَ بِمُزَحْرِحِهِ مِنَ الْعَذَابِ أَنْ يُعَمِّرَ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا معملون ۵

وجاء في الصحيح أنّ أبا جهل لعنه الله قال: لئن رأيتُ محمدًا يسجد عند الكعبة بعد اليوم لأتينه ولأطأنَ عنقه . فقال رسول الله ﷺ: «لو فعل لتخطفنه الملائكةُ عيانًا ، ولو تمنّى اليهودُ الموت لماتُوا أجمعون ، ولو خرج الذين يباهلُونَ رسولَ الله لرجعوا قلم يجدوا رجالاً ولا نساء».

قَالَ القَاسَمِيُّ رحمُهُ اللهُ فَي تَفْسِيْرِهُ المُسمَى «محاسن التأويل» عند تفسير قوله تعالى في سورة أل عمران : ﴿ فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالُوْا... ﴾ قال القاسمي بعد تفسيره للآية : تنبيهات ، فذكر ثلاثة ، ثم قال:

الرابع: اسْتُنْبِطَ من الآية جوازُ المحاجّة في أمر الدين ، وأنَّ من جادل وأنكر شييطًا من الشريعة جازتٌ مباهلتُه اقتداءً بما أُمرَ به النبي

والمباهلةُ الملاعنة. قسال الكازروني في تفسيره: وقع البحثُ عند شيخنا العلاّمة الدواني - قدّس الله سّره - في جواز المباهلة بعد النبي ﷺ ، فكتب رسالةً في شروطها المستُنبطة من الكتاب والسنة والآثار ، وكلام الأئمة ، وحاصل كلامه فيها أنها لا تجوزُ إلا في أمر مهمَّ شرعًا ، وقع فيه اشتباهٌ وعنادٌ لا يتيسر دفعُه إلا بالمباهلة ، فيشترط كونُها بعد إقامة الحجة ، والسعي في إزالة الشبهة ، وتقديم النصح والإنذار ، وعدم نفع ذلك ، ومسساس الضرورة إليها .

قال الإمام صديق خان في تفسيره: وقد دعا الحافظُ ابنُ القيم رحمه الله مَنْ خالفه في مسألة صفات الربَ تعالى شانه وإجرائها على ظواهرها من غير تأول ولا تحريف ولا تعطيل، إلى المباهلة بين الركن وألمقام، فلم يُجبُه إلى ذلك وخاف سوء العاقبة ، وتمامُ هذه القصة مذكور في أول كتابه المعروف بـ «النونية». انتهى.

وقد ذكر في «زاد المعاد» في فصل فقه قصة وفد نجران ما نصته: ومنها أن السنة في مجادلة أهل الباطل إذا قامت عليهم حجة الله ولم يرجعوا بل أصروا على العناد أن يَدْعَوهم إلى المباهلة، وقد أمر الله سبحانه بذلك رسوله، ولم يقل إن ذلك ليس لأمتك من بعدك، ودعا إليه ابن عمه عبد الله بن عباس لمن أنكر عليه بعض مسائل الفروع، ولم يُنكر عليه الصحابة، ودعا إليه الأوزاعي سفيان الثوري في مسائلة رفع اليدين، ولم ينكر عليه ذلك، وهذا من تمام الحجة. انتهى.

وقوله تعالى : ﴿ قُلْ إِنَّ الْمُوْتَ الَّذِي تَفَرُونَ مَنْهُ فَإِنَّهُ مُلاَقِيكُمْ ﴾ كقوله تعالى : ﴿ أَيَنْمَا تَكُونُوا يُدْرِكَكُمُ الْمُوْتُ وَلَوْ كُنْتُمْ فِي بُرُوج مُشْيَدَةٍ ﴾ [النساء : ٧٨] ، فعلى العبد أن يكثر من ذكر الموت ، وأن يستعد له قبل أن ينزل بساحته، ولذا كان ﷺ يقول : «اكثروا من ذكر هادم اللذات : الموت».

وعن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أنه كان جالسًا عند النبي وقال له رجل: يا رسول الله ، مَنْ أفضلُ المؤمنين؟ قال: «أحسنُهم خُلُقًا». قال: فمن أكْيسُهُمْ ؟ قال: «أكثرهم للموت نكرًا، لما بعد الموت استعدادًا، أولئك الإكساس».

قال العلماء: من فوائد ذكر الموت: تعجيلُ التوبة ، والنشاطُ في العبادة ، والقناعةُ ، ومن مضارُ نسيان الموت: تسويفُ التوبة ، والكسلُ

عن العبادة ، والطمع ، ولذا كان السلفُ الصالح رضوانُ الله عليهم يُكثرونُ من ذكر الموت، فكان يزيد الرقاشي يقول لنفسه : ويحك يا يزيد، من ذا الذي يصلي عنك بعد الموت ، من ذا الذي يُرْضِي عنك يصورهُ عنك بعد الموت ، من ذا الذي يُرْضِي عنك ربك بعد الموت ، ثم يقول : أيها الناس ، ألا تبكون وتنوحون على أنفسكم باقي حياتكم ، من الموتُ طالبه ، والقبرُ بيتُه ، والترابُ فراشتُه، والدودُ أنيسه ، وهو مع ذلك ينتظر الفزع الأكبر، كيف بكون حاله ؟!

وقال بعض السلف: قطع عني لذة النوم الثنتان: ذكرُ الموت ، وذكرُ الوقوف بين يدي الله.

وكان عمر بن عبد العزيز رحمه الله يجمع العلماء كلّ ليلة فيتذكرون الموت والآخرة حتى يبكوا بكاءً شديدًا ، كان بين أيديهم جنازة.

قال العلماء: يُستعان على ذكر الموت بأمور: منها حضور مجالس العلم، والنظر إلى المحتضر، وزيارة القبور، قال ﷺ: «كنت نهيتكم عن زيارة القبور، فزوروها فإنها تذكركم الآخرة».

وقوله تعالى: ﴿ ثُمُ تُرَدُّونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ
وَالشَّهَادَةِ فَيُنَبَّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ كقوله
تعالى: ﴿ يُنَبَّأُ الإِسْمَانُ يَوْمَئِذِ بِمَا قَدَّمَ وَأَخُرَ ﴾
[القيامة : ١٣] ، وقوله : ﴿ يَوْمَ تَجَدُ كُلُّ نَفْس مَا
عَمِلَتْ مِنْ خَيْرِ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مَنْ سُوءِ ﴾ [ال
عمران : ٣٠] ، وقوله : ﴿ وَوُضِعَ الْكِتَابُ فَتَرَى
عمران : ٣٠] ، وقوله : ﴿ وَوُضِعَ الْكِتَابُ فَتَرَى
الْجُرِمِينَ مُشْغُقِينَ مِمًا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَا وَيُلْتَنَا مَا
لِهَذَا الْكِتَابِ لاَ يُخَادِرُ صَغِيرةً ولاَ كَبِيرةً إِلاَ
إِحْصَاهَا وَوَجَدُوا مَا عَملُوا حَاضِرًا ولاَ يَظْمُ رَبُكَ
أَحْصَاهَا وَوَجَدُوا مَا عَملُوا حَاضِرًا ولاَ يَظْمُ رَبُكَ

أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٩].

فيا عبد الله :

ولو أنا إذا مستنا تُركنا لكان الموت راحسة كل حيّ ولكنا إذا مستنا بُعشنا ونُسال بعده عن كل شه

ونُســال بعــده عن كل شيء فاعدُ للسؤال جوابًا .

اللهم أحينا مسلمين ، وأمتنا مسلمين ، وألحقنا بالصالحين . ونكمل الحديث إن شاء الله تعالى حول تفسير آيات سورة الجمعة .

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

اعداد: زكريا حسيني محمد

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده وعلى آله وصحبه. وبعد.. أخرج البخاري في صحيحه في حديث طويل عن عائشة في شأن هجرة أبيها (الصديق رضى الله عنه) جاء فيه قولها رضى الله عنها: فبينما نحن يومًا جلوس في بيت أبى بكر في نحر الظهيرة قال قائل لأبي بكر، هذا رسول الله ﷺ متقنعا ـ في ساعة لم يكن يأتينا فيها ـ فقال أبو بكر: فِدَاءٌ له أبي وأمي، والله ما جاء به في هذه الساعة إلا أمر. قالت: فجاء رسول الله على فاستأذن فأذن له، فدخل فقال النبي على لأبى بكر: أخرج من عندك، فقال أبو بكر: إنما هم أهلك بأبي أنت يا رسول الله، قال: فإنى قل أذن لي في الخروج، فقال أبو بكر: الصحابة بأبي أنت يا رسول الله. قال رسول الله ﷺ: نعم. قال أبو بكر: فخذ بأبي أنت يا رسول الله إحدى راحلَتيُّ هاتين. قال رسول الله ﷺ: بالثمن. قالت عائشة فجهزناهما أحث الجهاز، وصنعْنا لهما سفرة في جراب، فقطعت أسماء بنت أبي بكر قطعة من نطاقها فربطت به على فم الجراب، فبذلك سميت ذات النطاق. قالت ثم لحق رسول الله ﷺ وأبو بكر بغار في جبل ثور، فكمنا فيه ثلاث ليال، يبيت عندهما عبد الله بن أبي بكر وهو غلام شاب ثُقِفٌ لُقِنُّ، فيدلج من عندهما يسحر، فيصبح مع قريش بمكة كبائت، فلا يسمع أمرًا يُكْتُادان به إلا وعاه حتى بأتيهما بخبر ذلك حينَ بختلط الظلام، ويرعى عليهما عامر بن فهيرة مولى أبي بكر منحة من غنم فيريحها عليهما حين تذهب ساعة من العشاء فيبيتان في رسنل - وهو لبن منحتهما ورضيفهما - حتى ينعق بها عامر بن فهيرة بغلس، يفعل ذلك فَى كل ليلة من تلك الليالي الثلاث. واستأجر رسول الله ﷺ رجلاً من بني الدِّيل، وهو من بني عبد بن عَدِيُّ هاديًا خِرِّيتًا . والخريت الماهر بالهداية . قد غمس حلفًا في آل العاص بن وائل السهمي، وهو على دين كفار قريش، فَأَمِناه، فدفعا إليه راحلتيهما، وواعداه غار ثور بعد ثلاث ليال براحلتيهما صبح ثلاث، وانطلق معهما عامر بن فهيرة والدليل فأخذ بهم طريق السواحل. [ح٩٠٥].

> وعن الغار أخرج البخاري في باب قوله تعالى: ﴿ ثَانِيَ اثْنَيْنَ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصِنَاحِيهِ لاَ تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهُ مَعَنَّا ﴾ [التوبة: ٤٠] عن أنس قال حدثنا أبو بكر رضى الله عنه قال: كنت مع النبي ﷺ في الغار فرأيت آثار

المشركين، قلت: يا رسول الله، لو أنَّ أحدهم رفع قدمه رأنا، قال: «ما ظنك باثنين الله

وقال البخاري رحمه الله: قال ابن شهاب: وأخبرني عبد الرحمن بن مالك الدلجي - وهو

ابن أخى سراقة بن مالك بن جُعْشُم - أن أباه أخبره أنه سمع سراقة بن جُعْشُم يقول: «جاءنا رسل كفار قريش يجعلون في رسول الله ﷺ وأبى بكر دية كل واحد منهما لمن قتله أو أسره، فبينما أنا جالس في مجلس من مجالس قومي بني مدلج إذ أقبل رجل منهم حتى قام علينا ونحن جلوس فقال: يا سراقة، إنى قد رأيت أنفًا أستودة بالساحل أراها محمدًا وأصحابه. قال سراقة: فعرفت أنهم هم، فقلت له: إنهم ليسوا بهم، ولكنك رأيت فلانا وفلانا انطلقوا بأعيننا. ثم لبثت في المجلس ساعة، ثم قمت فدخلت فأمرت جاريتي أن تخرج بفرسى - وهي من وراء أكمة - فتحبسها علىً وأخذت رمحي فخرجت به من ظهر البيت فخططت بزُجِّهِ الأرض، وخفضت عاليه، حتى أتيت فرسى فركبتها، فرفعتها تقرب بي، حتى دنوت منهم، فعثرت بي فرسي، فخررت عنها، فقمت فأهويت يدى إلى كنانتي فاستخرجت منها الأزلام، فاستقسمت بها: أضرهم أم لا؟ فخرج الذي أكره، فركبت فرسى - وعصيت الأزلام - تقرب بي، حتى إذا سمعت قراءة رسول الله ﷺ وهو لا يلتفت، وأبو بكر يكثر الالتفات، ساخت يدا فرسى في الأرض حتى بلغتا الركبتين، فخررت عنها ثم زجرتها، فنهضت فلم تكد تخرج يديها، فلما استوت قائمة إذا لأثر يديها عثان ساطع في السماء مثل الدخان، فاستقسمت بالأزلام فضرج الذي أكره فناديتهم بالأمان، فوقفوا، فركبت فرسي حتى جئتهم ووقع في نفسي حين لقيت ما لقيت من الحبس عنهم أن سيظهر أمر رسول الله ﷺ، فقلت له: إن قومك قد جعلوا فيك الدية. وأخبرتهم أخبار ما يريد الناس بهم، وعرضت عليهم الزاد والمتاع، فلم يرزآني ولم يسألاني إلا أن قال: أخف عنا. فسألته أن يكتب لى كتاب أمن. فأمر عامر بن فهيرة فكتب في رقعة من أدم، ثم مضى رسول الله ﷺ.

قال ابن شهاب: فأخبرني عروة بن الزبير:

«أن رسول الله ﷺ لقى الزبير في ركب من المسلمين كانوا تجارًا قافلين من الشيام، فكسا الزبير رسول الله ﷺ وأبا بكر ثيابَ بياض. وسمع المسلمون بالمدينة مخرج رسول الله عظ من مكة، فكانوا يغدون كل غداة إلى الحرة فينتظرونه، حتى يردهم حر الظهيرة، فانقلبوا يومًا بعدما أطالوا انتظارهم فلما أووا إلى بيوتهم أوفى رجل من يهود على أطم من أطامهم لأمر ينظر إليه، فبَصنر برسول الله وأصحابه مبيضين يزول بهم السراب فلم يملك اليهودي أن قال بأعلى صوته: يا معاشر العرب، هذا جدكم الذي تنتظرون. فـــــار المسلمون إلى السلاح فتلقوا رسول الله ﷺ بظهر الحرة، فعدل بهم ذات اليمين حتى نزل بهم في بني عمرو بن عوف، وذلك يوم الاثنين من شهر ربيع الأول، فقام أبو بكر للناس، وجلس رسول الله ﷺ صامتًا، فطفق من جاء من الأنصار . ممن لم ير رسول الله ﷺ . يحيى أبا بكر، حتى أصابت الشمس رسول الله ﷺ، فأقبل أبو بكر حتى ظلل عليه بردائه، فعرف الناس رسول الله ﷺ عند ذلك، فلبث رسول الله ﷺ في بني عمرو بن عوف بضع عشرة ليلة، وأسس المسجد الذي أسس على التقوى، وصلى فيه رسول الله ﷺ، ثم ركب راحلته، فسار بمشی معه الناس، حتی برکت عند مسجد الرسول ﷺ بالمدينة، وهو يصلي فيه يومئذ رجال من المسلمين، وكان مِرْبَدًا للتمر لسهيل وسهل غلامين يتيمين في حجر أسعد بن زرارة - فقال رسول الله ﷺ حين بركت به راحلته: هنا إن شاء الله المنزل». ثم دعا رسول الله ع الغلامين فساومهما بالمربد يتخذه مسجدًا، فقالا: لا، بل نهبه لك يا رسول الله، فأبى رسول الله ﷺ أن يقبله منهما هبة حتى ابتاعه منهما، ثم بناه مسجدًا، وطفق رسول الله على ينقل معهم اللبن في بنيانه ويقول: «هذا الحِمَّالُ لا حِمَّالَ خَيْبَرْ

هذا أَبَرُّ رَبَّنَا وأطهـــر»

ويقول:

«اللهم إنَّ الأجر أجر الآخرة فارحم الأنصار والمهاجرة فتمثل بشعر رجل من المسلمين لم يُسمَمُّ لي. [-٣٩٠٦].

وأخرج البخاري في باب كيف آخى النبي بينه وبين سعد بن الربيع الأنصاري فعرض عليه أن يناصفه أهله وماله، فقال عبد الرحمن: بارك الله لك في أهلك ومالك، دلني على السوق، فربح شيئا من أقط وسمن فرأه النبي في وضر من صنفرة فقال النبي تنوجت امرأة من الأنصار، قال: «فما سقت تزوجت امرأة من الأنصار، قال: «فما سقت فيها؟» فقال: وزن نواة من ذهب، فقال النبي فيها ورث نواة من ذهب، فقال النبي

شرح الأحاديث

قوله: «في نصر الظهيرة» أي أول الزوال وهو أشد ما يكون في حرارة النهار.

قوله: «هذا رسول الله متقنعًا» أي مغطيًا أسه.

قوله: «فدَّاءٌ له» بالمد وبالقصر.

قــوله: «إنما هم أهلك» أشــار بذلك إلى عائشة وأسماء.

قوله: «الصحابة» أي أريد المصاحبة.

قوله: «إحدى راحلتّي هاتين، قال: بالثمن، زاد ابن إسحاق «قال: لا أركب بعيرًا ليس هو لي، قال: لا، ولكن بالثمن الذي التعتها به.

قوله: «أحث الجهاز» أسرع جهاز، وفي رواية «أحب» والأول أصح.

قوله: «وصنعنا لهما سفرة في جراب» أي زادًا في جراب، لأن أصل السنفرة في اللغة الزاد الذي يصنع للمسافر، فاستعملت السفرة في هذا الخبر على أصل اللغة.

قوله: «ذات النطاق» وللكشيميهنيِّ النطاقين

بالتثنية، والنطاق ما يُشد به الوسط، وقيل هو ثوب تلبسه المرأة ثم تشد وسطها بحبل ثم ترسل الأعلى على الأسفل.

قوله: «فكمنا فيه» بفتح الميم ويجوز كسرها أي اختفا فيه.

قوله: «عبد الله بن أبي بكر» وقع في نسخة «عبد الرحمن» وهو وَهُمُّ.

قوله: «ثقف» بفتح المثلثة وكسر القاف ويجوز إسكانها وفتحها وبعدها فاء: الحاذق. قوله: «لقِن» بفتح اللام وكسر القاف بعدها نون. السريع الفهم.

قوله: «فيدُلج» أي يخرج وقت السحر إلى مكة.

قوله: «فيصبح مع قريش بمكة كبائت» أي مثل البائت، يظنه من لا يعرف حقيقة أمره لشدة رجوعه بغلس.

قوله «يُكْتَادَان به» في رواية الكشميهني «يُكَادَان به» من غير مثناة، من الكيد وهو طلب المكروه.

قــوله: «في رسْلُ» بكســر الراء وسكون السين، اللبن الطري.

قـوله: «ورضـيـفـه مـا» الرَّضِـيفُ اللبن المرضوف الذي وضعت فيه الحجارة المحماة بالشمس أو النار لينعقد وتزول رخاوته.

قوله: «حتى ينعق بها عامر» ينعق أي يصيح بغنمه، ووقع في رواية أبي ذر «حتى ينعق بهما، أي يسمعهما صوته إذا زجر غنمه»

قـوله: «هاديا خـريتـا» الخـرِّيثُ الماهر بالهداية كما فسر في الرواية.

قوله: «قد غمس حلفا» أي كان حليفا، وكانوا إذا تحالفوا غمسوا أيمانهم في دم أو خلوق، أو في شيء يكون فيه تلويث فيكون ذلك تأكيدًا للحلف.

ثانيا:الحديثالثاني[٤٦٦٣]

قوله تعالى: ﴿إِن الله معنا ﴾ أي ناصرنا وحافظنا.

عدد الأول السنة الثانية والثلاثون التوحيح

قوله: «لو أن أحدهم رفع قدميه رآنا» وفي رواية نظر تحت قدميه لأبصرنا. فيه مجيء لو الشرطية للمستقبل خلافا للأكثر، وعلى هذا يكون قاله حال وقوفهم على الغار، وعلى القول الأكثر يكون قاله بعد مضيهم شكرًا لله على صيانتهما منهم.

قوله: «ما ظنك باثنين الله ثالثهما»؟ معنى ثالثهما: أي ناصرهما ومعينهما، وفي الحديث منقبة ظاهرة لأبي بكر رضي الله عنه.

ثالثا: الحديث الثالث [٢٩٠٦]

قوله: «دية كل واحد» أي مائة من الإبل. قوله: «رأيت آنفا» أي في هذه الساعة. قوله: «أَسْوْدةً» أي أشخاصًا.

قوله: «فخططت بزُرُجه» الزجُّ الحديدة التي

في أسفل الرمح. قـوله: «وخـفـضت» أي أمـسكتـه بيـدي وجررته على الأرض لئلا يظهر بَرِيقُه لمن بَعُدَ

قوله: «الأزلام» الأقداح وهي السهام التي لا ريش لها ولا نصل، ونقل ابن حجر عن ابن جرير قوله: كانوا في الجاهلية يعمدون إلى ثلاثة سهام على أحدها مكتوب «افعل» وعلى الثاني «لا تفعل» والثالث غفل. وقال الفراء: كان على الواحد «أمرني ربي» وعلى الثاني «نهاني ربي» وعلى الثالث غفل. فإذا أراد أحدهم الأمر أخرج واحدًا فإن طلع الآمر فعل، أو الناهى ترك، أو الغفل أعاد.

قوله: «فخرج الذي أكره» أي لا تضرهم.

قوله: «حتى إذا سمعت قراءة رسول الله»: في حديث البراء «فدعا عليه النبي سلامي وفي رواية فقال: «اللهم اكفناه بما شئت» وفي رواية: فالتفت النبي الله فقال: «اللهم اصرعه فصرعه فرسه».

قـوله «سـاخت» أي غـاصت، وفي حـديث أسماء بنت أبي بكر «فوقعت لمنخريها».

قوله: «عثان» أي دخان من غير نار، وفي رواية الكشميهني: «غبار» والأول أشهر قوله:

«فلم يرزآني» أي لم ينقصاني مما معي شيئًا. قوله: «كتاب أمْن» وفي رواية الإسماعيلي «كتاب موادعة»، وفي رواية إسحق «كتابا يكون آية بيني وبينك».

قـولـه: «في رقـعـة من أَدَم» وفي روايـة ابن إسـحق «فكتب لي كـتـابا في عظم أو ورقـة أو خرقة».

قوله: «يغدون» أي يخرجون غدوة.

قوله: «حتى يردهم» في رواية معمر «حتى يؤذيهم»، وفي رواية ابن سعد «فإذا أحرقتهم الشمس رجعوا».

قوله: «أوفى رجل من يهود على أُطُم» أي طلع إلى مكان عال فأشرف منه، والأطُمُ هو الحصن.

قوله: «مبيضين» أي عليهم الثياب البيض، وقال ابن التين: يحتمل أن يكون معناه مستعجلين.

قــوله: «يزول بهم الســراب» أي يزول السراب عن النظر بسبب عروضهم له. وقيل معناه: ظهرت حركتهم للعين.

قوله: «يا معاشر العرب» في رواية «يا بني قَـيْلَةَ» وهي الجدة الكبرى للأنصار الأوس والخزرج.

قـوله: «وأسس المسجـد الذي أسس على التقوى» أي مسجد قباء. ووردت روايات أنه مسجد النبي ﷺ، ولا يمنع أن كلا منهما أسس على التقوى. والله أعلم.

قوله: «وكان مربّدًا»: أي وكان موضع المسجد مربدًا، والمربد هو الموضع الذي يجفف فيه التمر. وقال الأصمعي: المربد كل شيء حبست فيه الإبل أو الغنم.

قوله: «في حجر سعد بن زرارة» كذا لأبي ذر وحده، وللباقين «أسعد» وهو الأصح.

قــوله: «ينقل مــعــهم اللبن» أي الطوب المعمول من الطين الذي لم يحرق.

رابعا: الحديث الرابع [٣٩٣٧]

قوله: «كيف أخى النبي ﷺ بين أصحابه»

ألتوحيك العدد االأول السنة الثانية والثلاثون

ذكر ابن سعد بأسانيد الواقدي إلى جماعة من التابعين قالوا: لما قدم النبي المهاجرين والأنصار أخى بين المهاجرين، وبين المهاجرين والأنصار على المواساة، وكانوا يتوارثون وكانوا تسعين نفسا بعضهم من المهاجرين وبعضهم من الأنصار، وقيل: كانوا مائة. فلما نزل «وأولو الأرحام» بطلت المواريث بينهم بهذه المؤاخاة.

قال السهيلي: أخى بين أصحابه ليذهب عنهم وحشة الغربة ويتأنسوا من مفارقة الأهل والعشيرة، ويشد بعضهم أزر بعض، فلما عز الإسلام واجتمع الشمل وذهبت الوحشة أبطل المواريث وجعل المؤمنين كلهم إخوة وأنزل «إنما المؤمنون إخوة» يعني في التوادد وشمول الدعوة.

هذا، وإن المتصفح للأحاديث الصحيحة الواردة في شأن هجرة النبي وصحابه من مكة «بلد البعثة» إلى المدينة «بلد الهجرة وعاصمة الإسلام» ليجد من الدروس والعبر ما يجعل المسلمين لو استفادوا من هذه الدروس لأصبحوا في عزة ومنعة ولنذكر بعضا من هذه الدروس.

أولا: الإعداد السابق قبل البدء بالعمل فإن رسول الله في قد أعد للهجرة إعدادًا جيدًا من استئجار للدليل الماهر بالطرق، وتأمين للطعام والشراب عن طريق الراعي عامر بن فهيرة، واختيار للشاب اللقن الثقف عبد الله بن أبي بكر رضي الله عنهما ليأتيهما بأخبار أهل مكة وما يدبرونه لهما إلي غير ذلك من الإعداد. كما أن تجهير أبي بكر للراحلتين يُعد من ذلك

ثانيا: إخفاء الأمرعلى الأعداء الذين أرادوا به كيدًا، فأبطل الله تدبيرهم وردكيدهم في نحورهم يظهر ذلك في أمره على عليا لينام مكانه حتى يعمي على المشركين، ومن قبل ذلك في إتيانه بيت أبي بكر في وقت لم يكن يعتاد أن يأتيه فيه، وتحققه على من عدم وجود من يمكن أن يفشي أمره على في بيت أبي بكر

رضي الله عنه. ثم في طلبه ﷺ من سراقة أن يعمي عنهما وجعل ذلك مقابل إنجاء الله له ولفرسه.

ثالثا: اختيار الصاحب في السفر، ولا سيما الرحلة الشاقة، والتي ظهر من خلالها حرص الصحديق رضي الله عنه على رسول الله وعلى الدعوة، والاستعداد لفدائه صلوات الله وسلامه عليه بنفسه وماله وولده ووالده وكل ما يملك ومن يملك.

رابعا: الحرص على تأسيس الساجد وبنائها في أي موضع ينزل به الرسول و ويوجد به مسلمون، لإقامة الصلاة وذكر الله عز وجل فيها، إذ أن الصلاة من أعظم العبادات التي تربط العبد بربه. كما أنها كانت لكل الأمور الإسلامية من تفقد أحوال الفقراء وتعليم العلم، وتدبير شئون الدولة.

خامسًا: عقد المؤاخاة بين المسلمين؛ سواء بين المهاجرين بعضهم وبعض أو بين المهاجرين والأنصار، فإن الأمة في ذلك الوقت بافرادها كانوا في أمس الصاجعة إلى هذه الأخوة وخاصة المهاجرين الذين تركوا أموالهم وأهليهم وضحوا بالغالي والنفيس فرارًا بدينهم وفي سبيل الله عز وجل.

سادساً: بيان حقيقة اليهود كما جاء في حديث عبد الله بن سلام وقصة إسلامه، حيث أخبر النبي على أن اليهود قوم بهت يكتمون الحق وهم يعلمون.

نسأل الله تعالى أن ينفعنا بما علمنا، وأن يعلمنا ما لم نعلم، وأن يرزقنا العلم النافع والعمل الصالح.

وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله محمد وآله وصحبه أجمعين والحمد لله رب العالمين.

لعدد الأول السنة الثانية والثلاثون ألتوجيك

# المالان المالية المالي

إعداد / صلاح عبد الخالق محمد

#### أعمار الأمة الحمدية:

في صحيح البخاري (٦٤١٩) عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: «أعذر الله إلى امرئ أخر أجله حتى بلغه ستين سنة».

قال ابن حجر في الفتح (٢٤٤/١١): في الحديث إشارة إلى أن استكمال الستين مظنة لانقضاء الأجل وأصرح من ذلك ما أخرجه الترمذي بسند حسن إلى أبي سلمة بن عبد الرحمن عن أبي هريرة رفعه «أعمار أمتي ما بين الستين إلى السبعين وأقلهم من يجوز ذلك».

إذا كان أعمار الأمة المحمدية ستين عاما منها:

- ۲۰ سنة نوم لأن الإنسان ينام في اليوم ما يقرب ۸ ساعات.
  - ١٥ سنة طفولة ومشاغبة.
  - عامان أكل وشرب وقضاء حاجة.

المجموع = ٣٧ عامًا والباقي من العمر ٣٣ مامًا.

إذًا العمر الإنتاجي للحسنات وعبادة الله تعالى لا تتجاوز ٢٣ عامًا في الغالب هذا لو كانت هذه الساعات والسنون مستغلة استغلالا صحيحًا لعمل الصالحات لوجه الله تعالى.

(تنبیه): النبي ﷺ قال: «وأقلهم من يجوز ذلك».

أي القليل من أمتي من يتخطى هذا السن وقد يموت الإنسان وعمره أقل من ذلك والواقع خير شاهد فالشاب يموت في سن العشرين أو أقل أو أكثر.

#### أعمار أمة نوح عليه السلام:

قَـال تعـالى في سـورة العنكبـوت: ﴿ وَلَقَـدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلاَّ

خَمْسِينَ عَامًا فَأَخَذَهُمُ الطُّوفَانُ وَهُمْ ظَالمُونَ ﴾ [العنكبوت:١٤].

أخرج ابن أبي شيبه وابن المنذر والحاكم وصححه: عن ابن عباس قال: بعث الله تعالى نوحًا عليه السلام وهو ابن أربعين سنة ولبث فيهم ألف سنة إلا خمسين عامًا يدعوهم إلى الله تعالى وعاش بعد الطوفان ستين سنة حتى كثر الناس وفشوا». الشاهد من ذلك أن عمر الرجل الواحد من قوم نوح عليه السلام ألف سنة أو يزيد وبالطبع المؤمن منهم قد بلغت عبادته لله عز وجل ما يقرب من ألف عام أو يزيد عبادة خالمية

#### كيف تعبد الله آلاف السنين ؟ ١

العمر قصير محدود ومعدود يجري كالثواني.

- والسؤال الهام هو كيف أغتنم هذا العمر القصير في عمل الحسنات الكثيرة كأنني عبدتُ الله مئات السنين بل آلاف السنين؟
- كيف أغتنم هذا العمر المحدود واستثمره في عـمل الحـسنات التي لا تعـد ولا تحـصى بالملايين والبلايين حتى يصبح عمري الإنتاجي من الحـسنات مـئـات بل آلاف السنين ـ هذا يدعونا إلى البحث عن أبواب الحسنات التي تعد بالملايين والتي منها:

#### أولا: الغسل والتبكير لصلاة الجمعة

عن أوس بن أوس الشقفي رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله شي يقول: «من غسل يوم الجمعة واغتسل وبكر وابتكر ومشى ولم يركب ودنا من الإمام واستمع ولم يلغ كان له بكل خطوة عمل سنة أجر صيامها وقيامها» رواه

أحـمـد وأبو داود والنســائي وصـحـمــه الألباني في الترغيب (٦٩٠).

قال الحافظ المنذري في الترغيب والترهيب (٢٠٨/١) قال الخطابي: قوله: «غسل واغتسل وبكر وابتكر» اختلف الناس في معناه فمنهم من ذهب إلى أنه:

ا - من الكلام المتظاهر الذي يراد به التوكيد ولم تقع المخالفة بين المعنيين لاختلاف اللفظين وقال ألا تراه يقول في هذا الحديث ومشى ولم يركب ومعناهما واحد وإلى هذا ذهب الأثرم صاحب أحمد.

٢ - وقال بعضهم قوله غسل معناه غسل الرأس وذلك لأن العرب لهم لم وشعور وفي غسلها مؤنة فأراد غسل الرأس من أجل ذلك وإلى هذا ذهب مكحول وقوله اغتسل معناه غسل سائر الجسد.

٣ - وزعم بعضهم أن قوله غسل معناه أصاب أهله - جامعها - قبل خروجه إلى الجمعة ليكون أملك لنفسه وأحفظ في طريقه بصره.

معنى ذلك لو أنك يوم الجمعة اغتسات وذهبت مبكرا إلى صلاة الجمعة واقتربت من الإمام ولم تتكلم أثناء الخطبة كان لك بكل خطوة تمشيها إلى الصلاة أجر سنة كاملة صدامها وقدامها وذلك على الله يسير.

♦ في عام واحد ٥٢ جمعة × ١٠٠٠ =

• في ١٠ سنوات × ٢٠٠٠<u>ف طوة =</u> ٢٠٠٠٠عام.

والله يضاعف لمن يشاء والله أعلم

أعلم رحمك الله أن الله عن وجل كريم يحساسبك على خطوات الذهاب وخطوات الرجوع.

في الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «من غدا إلى المسجد أو

راح أعد الله له في الجنة نزلا كلما غدا أو راح». قال ابن حجر في الفتح: المراد بالغدو الذهاب وبالرواح الرجوع (١٧٤/٢).

فأكثروا من الخطا حتى تُعَمَّروا في الطاعة آلاف السنين.

#### ثأنيا الصلاة في المسجد الحرام

في الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي على الله قال: «الصلاة في مسجدي هذا خير من ألف صلاة فيما سواه إلا المسجد الحرام».

وفي مسند الإمام أحمد وسنن ابن ماجه بإسناد صحيح عن جابر رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «صلاة في مسجدي أفضل من صلاة فيما سواه إلا المسجد الحرام وصلاة في المسجد الحرام أفضل من مائة ألف صلاة فيما سواه».

معنى ذلك أن الصلاة في المسجد الحرام أفضل من مائة ألف صلاة في المساجد الأخرى.

وقد قال أبو بكر النقاش في تفسيره: حسبت الصلاة بالمسجد الحرام فبلغت صلاة واحدة بالمسجد الحرام عمر خمس وخمسين سنة وستة أشهر وعشرين ليلة. فتح الباري (٨٢/٣).

مثال: هب أنك صليت في مسجد غير المساجد المذكورة بالفضل العظيم تُرى كم سنة تصليها حتى تصل إلى مائة ألف صلاة؟ تحتاج إلى ٥٦ عامًا تقريبًا.

فإذا صليت في المسجد الحرام يومًا واحدا (مصلوات).

خمس فروض × ٥٦ عامًا = ٢٨٠ عامًا في مسجدك.

۲۰ فرضًا × ۵۱ عامًا = ۱٤٠٠ عام.

معنى ذلك أنك إذا صليت في المسجد الحرام ٢٥ فرضًا أو ٢٥ صلاة لك أجر من صلى لله ١٤٠٠ عام والله أعلم.

قس على ذلك الصلاة في المسجد النبوي الشريف والمسجد الأقصى أعاده الله إلينا سالما.

#### ثالثا صلاة النافلة في البيوت

في الصحيحين عن زيد بن ثابت رضي الله عنه أن النبي على قال: «صلوا أيها الناس في بيوتكم فإن أفضل الصلاة صلاة المرء في بيته إلا المكتوبة».

اعلم: أن صلاة النافلة في البيوت أفضل من صلاتها في المسجد الحرام والمسجد النبوي وإليك أقوال بعض العلماء:

ا - قال ابن حجر في الفتح (٨٢/٣): قوله الفضل صلاة المرء في بيته إلا المكتوبة ويمكن أن يقال لا مانع من إبقاء الحديث على عمومه فتكون صلاة النافلة في بيت بالمدينة أو مكة تضاعف على صلاتها في البيت بغيرهما وكذا في المسجدين وإن كانت في البيوت أفضل مطلقًا.

٢ - قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: قال النبي على: صلوا أيها الناس في بيوتكم. فأمر أن يصلى في البيت فإن صلاة المرء في بيته أفضل إلا المكتوبة فدل ذلك على أن الإنسان ينبغي له أن تكون جميع رواتبه في بيته سواء الرواتب أو صلاة الضحى أو التهجد أو غير ذلك حتى في مكة والمدينة الأفضل أن تكون الرواتب في البيت أفضل من كونها في المسجد، في المسجد الحرام أو المسجد النبوي لأن النبي في المسجد الحرام أو المسجد والصلاة في مسجده خير من ألف صلاة إلا المسجد الحرام وكثير من الناس الآن يفضل أن يصلي النافلة في المسجد الحرام دون البيت وهذا نوع من في المسجد الحرام دون البيت وهذا نوع من الجهل.

#### [شرح رياض الصالحين (٢٤٧/٣)] نوافل مستثناه

قال الشيخ / صفوت نور الدين رحمه الله: من فقه الحديث الانتقال لصلاة النفل في البيت أفضل ولو كان بالمسجد الحرام وهذا في غير المعتكف والمبكر لصلاة الجمعة والخائف من فوات الوقت أو الخائف من دخول الكسل عليه أو من يجلس لتعليم أو تعلم أو مريد السفر

والقادم من سفر وذلك في غير الصلوات التي تسن فيها الجماعة كالاستسقاء والعيدين والكسوفين وكركعتى الطواف وتحية المسجد.

[مجلة التوحيد شوال ص١٥ / ١٤١٥هـ] فوائد صلاة النافلة في البيوت

ا فضل من صلاة النافلة في المسجد
 الحرام الذي فيه الصلاة بمائة ألف صلاة.

٢ - تعليم أهل البيت الصلاة من زوجة
 وأولاد الاقتداء به في ذلك.

٣ - طرد الشياطين من البيت وتقليل المشاكل.

٤ - غـسل القلب قـبل الفـرض وصيقل له
 وترويض له حتى يصلي الفرض بخشوع.

أقرب إلى الإخلاص وأبعد عن الرياء أمام
 الناس.

٦ - سد العجز والخلل في صلاة الفريضة.

في سنن الترمذي وغيرة وصححه العلامة الألباني في صحيح الترغيب (٥٤١) عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله عنه قال: سمعت رسول الله عنه وأن ما يحاسب به العبديوم القيامة من عمله صلاته فإن صلحت فقد أفلح وأنجح وإن فسدت فقد خاب وخسر وإن انتقص من فريضته قال الله تعالى انظروا هل لعبدي من تطوع يكمل به ما انتقص من الفريضة ثم يكون سائر عمله على ذلك».

#### هيانتاجرمع الله الغنى الكريم

هذه فرص للتجارة مع الله عز وجل تجارة رابحة بالآلاف والملايين والبلايين من الحسنات قال تعالى في سورة فاطر ﴿ إِنَّ النَّينَ يَتُلُونَ كِتَابَ اللَّهِ وَأَقَامُوا الصَّلاَةَ وَأَنْفَقُوا مِمًا رَزَقْنَاهُمْ سِرًا وَعَلاَنِيَةً يَرْجُونَ تِجَارَةً لَنْ تَبُورَ \* لِيُوفِّيَهُمْ أَجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُمْ مِنْ فَصْلِهِ إِنَّهُ غَفُورُ شَكُورٌ ﴾ لِأَوارَهُمْ مِنْ فَصْلِهِ إِنَّهُ غَفُورُ شَكُورٌ ﴾ [فاطر: ٢٠،٢٩].

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.



إعداد: معاوية محمد هيكل

الحمد لله وكفي ، وصلاة وسلامًا على عياده الذين اصطفى ويعد ...

فقد تميزت دعوة أنصار السنة المحمدية منذ نشأتها الأولى وعبر تاريخها الطويل بالمحافظة على أصول المنهج السلفي الأصيل وقواعده في تلقى الإسلام وفهمه وتطييقه ودعوة الناس إليه، وهي بذلك تمثل الخط المستقيم والامتداد الطبيعي للمسلمين الأوائل الذين توفى النبي صلى الله عليه وسلم وهو عنهم راض ، قال تعالى: ﴿ وَالسَّابِقُونَ الْأُولُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبِعُوهُمْ بِإِحْسَانِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَـدٌ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ أَلْفُونُ الْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: ١٠٠].

ولما كان الأمر كذلك كان لزامًا علينا أن نيين أصول المنهج الذي ننتمي إليه ونشرف بالانتساب إليه وقواعده



أولا الأصول: قال شيخ الإسلام ابن تيمية: فالأصول الثابتة بالكتاب والسنة والإحماع هي بمنزلة الدين المشترك بين الأنبياء ليس لأحد خروج عنها ، ومن دخل فيها كان من أهل الإسلام وهم أهل السنة والجماعة، وما تنوعوا فيه من الأعمال والأقوال المشروعة فهو بمنزلة ما تنوعت فيه الأنسياء ، قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ صَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ سُبُلُنَا وَإِنَّ اللَّهَ لَمَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [العنكبوت : ٦٩ ] ، وقال تعالى: ﴿ قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابُ مُبِينَ \* يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضْوَانَهُ سُئِلُ السَّالَامِ وَيُخْرِجُهُمْ مِنَ الْظُلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [المائدة : ١٥، ١٦] ، ، وقال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّلْم كَافَّةُ وَلاَّ تَتُبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُّوٌّ مُدِينٌ ﴾ [العقرة:٨٠٨] . اه. .

وقال أيضنًا: ومحمد صلى الله عليه وسلم خاتم الرسل ، فعلى جميع الخلق اتباعه واتباع ما شرعه من الدين، وهو ما أتى يه من الكتاب والسنة ، فما جاء من الكتاب والسنة هو الشيرع الذي يجب على جميع الخلق اتباعه ، وليس لأحد الخروج عنه، وهو الشبرع الذي بقاتل عليه المجاهدون وهو الكتاب والسنة، وسيوف المسلمين تنصر هذا الشرع . اهـ .

وأول هذه الأصول:

#### تقديم الشرع (النقل) على العقل

أول هذه القواعد اتباع السلف في الفهم والتفسير ، وهي من السمات البارزة لمنهج السلف، ففي الصفات الإلهية إثباتها بلا كيفية، وفي المسائل الأخرى ، اتضاذ الأوائل قدوة في النظر والعمل ، فالقرآن والحديث أولاً ثم الاقتداء بالصحابة ؛ «لأن الوحى كان بنزل بين أظهرهم ، فكانوا أعلم بتأويله من أهل العصور التالية ، وكانوا مؤتلفين في أصول الدين ولم يفترقوا فيه ولم يظهر فيهم البدع والأهواء»، فيتميزون بأنهم يبدأون بالشرع ثم يُخضِعون العقلَ له ، يما يتفق مع الشيرع، وأن الأوئل كانوا أكثر فهمًا ودراية للشرع من غيرهم.

وتظهر أصول العقيدة لديهم في الإيمان بصفات الله عز وحل وأسمائه من غير زيادة عليها ولا نقص منها ولا تأويل لها بما يخالف ظاهرها ولا تشبيهها بصفات المخلوقين، بل أمروها كما جاءت في كتاب الله أو على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم وردوا علمها إلى قائلها.

قال ابن تيمية في «نقض المنطق» (ص٣٠٩): «المعقول عندنا ما وافق هديهم ، والمجهول ما خالفهم ، ولا سبيل إلى معرفة هديهم وطريقتهم إلا

العدد الأول السنة الثانية والثلاثون ألتوحيك

هذه الآثار».

فطريقتهم في إخضاع العقل للنص ، لا العكس مخالفين بذلك قواعد المتكلمين من المعتزلة والأشعرية الذين قدموا العقل وأولوا النصوص تبعًا له، مستدلين بما استدل به ابن تيمية من قوله تعالى: ﴿ ائْتُونِي بِكِتَابِ مِنْ قَبْلِ هَذَا أَوْ أَثَارَةٍ مِنْ عِلْمِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ إِلَى مَا أُنْزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرُّسُولَ رَأَيْتَ الْمُنَافِقِينَ يَصنُدُّونَ عَنْكَ صُلْدُودًا ﴾ ، فالآثار هي الرواية، وفي الآية الثانية دليل على نفاق من يحاكم إلى غير الكتاب والسنة ، وإن زعم أنه يريد التوفيق بين الأدلة الشرعية وبين ما يسميه هو عقليات من الأمور المأخوذة من بعض طواغيت المشركين والكتابيين، وهذا الاعوجاج في التفكير الذي قوِّمه ابن تيمية هو الذى يتخذه أصحاب المنهج العقلي المعتزلي المعاصرون ، الذين يحاولون إخضاع الدين والشريعة لمتطلبات العصر المتجددة، ومن جملة هؤلاء محمد عبده وتلاميذ مدرسته العقلانية، ومن تأثر بمنهجه من اتباعه كعلى عبد الرزاق ، وطه حسين ، وقاسم أمين ، والكواكبي.

ومنهجهم يصرحون فيه بوجوب تاويل النص ليوافي مفهوم العقل! وهو مبدأ خطر، فإطلاق كلمة «العقل» يرد الأمر إلى شيء غير واقعي! فهناك عقلي وعقلك وعقل فلان، وليس هناك عقل مطلق لا يتناوله النقص والهوى والجهل يحاكم النص القراني إلى مقراراته، وإذا أوجبنا التأويل ليوافق النص هذه العقول الكثيرة فإننا ننتهي إلى فوضى! ولقد حاول أصحاب الاتجاه التغريبي إخضاع النصوص لأهوائهم وعقولهم، وفسروا الدين في ضوء ما ينهب إليه مفكروا الشرق والغرب وفلاسفته، ولذا وجب الحذر والتحذير، وخصوصًا

مع اشتداد هذا التيار في أيامنا هذه بزعم الحداثة والتطوير والتنوير !! إن الإسلام جاء ليقوم عوج الحياة لا ليذر بها عوجها.

أقوال علماء السلف

يقول ابن تيمية رحمه الله: ولا يوجد في كلام أحد من السلف أنه عارض القرآن بعقل ورأي وقياس ولا بذوق ووجد ومكاشفة ، ولا قال قط: قد تعارض هذا العقل والنقل ، فضلاً عن أن يقول: فيجب تقديم العقل ، والنقل يعني: القرآن والحديث وأقوال الصحابة والتابعين، فإن سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم تبين القرآن وتدل عليه وتعبر عنه . [مجموع الفتاوى (٢٨/١٣)].

يقول الشاطبي في الاعتصام: إن الشريعة بينت أن حكم الله على العباد لا يكون إلا بما شرع في دينه

على السنة انبيائه ورسله، ولذلك قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذَّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً ﴾ [الإسراء: ١٥]، وقال : ﴿ فَ عَلَى نَبْعَثُ رَسُولاً ﴾ [الإسراء: ١٥]، وقال: ﴿ إِنِ الحُّمُ إِلاَّ وَالرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩]، وقال: ﴿ إِنِ الحُّمُ إِلاَّ لِللَّهِ ﴾ [الأنعام: ٧٥]، واشبب ذلك من الآيات والأحاديث، فخرجت عن هذا الأصل فرقة زعمت أن العقل له مجال في التشريع وأنه محسن ومقبح فابتدعوا في دين الله ما ليس فيه.

وقال شارح الطحاوية: «وكل من قال برأيه وذوقه وسياسته مع وجود النص ، أو عارض النص بالمعقول فقد ضاهى إبليس حيث لم يسلم لأمر ربه ، بل قال: ﴿ أَنَا خَيْرُ مِنْهُ خَلَقْتَنِي مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِين ﴾ [الأعراف: ١٦].

وقال تعالى: ﴿ مَنْ يُطع الرِّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهُ وَمَنْ تَوَلَّى فَمَا أَرْسَلُنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾ [النساء: ٨٠] ومَنْ تَولَى قَمَا أَرْسَلُنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾ [النساء: ٨٠] وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحُرِبُونَ اللَّهُ فَاتِّبِعُونِي يُحْبِبُكُمْ اللَّهُ فَقُورُ رَحِيمٌ ﴾ يُحْبِبُكُمْ اللَّهُ فَقُورُ رَحِيمٌ ﴾ [آل عَصران: ٣١]، وقال تعالى: ﴿ فَلاَ وَرَبَكَ لاَ يَجْدُوا يَوْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمُّ لاَ يَجدُوا فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمُّ لاَ يَجدُوا فَيمًا فَضَايْتَ وَيُسْلَمُوا تَسْلِيمًا ﴾ [النساء: 56].

أقسم سبحانه بنفسه أنهم لا يؤمنون حتى يحكموا نبيه ويرضوا بحكمه ويسلموا تسليمًا». [«الطحاوية» (ص١٩٠، ١٩١)].

وقال أبو المظفر السمعاني: «اعلم أن فصل ما بيننا وبين المبتدعة هو مسئلة العقل فإنهم أسسوا دينهم على المعقول وجعلوا الاتباع والماثور تبعا للمعقول، وأما أهل السنة، فقالوا: الأصل في الدين الاتباع والمعقول تبع ولو كان أساس الدين على المعقول لاستغنى الخلق عن الوحي وعن الأنبياء صلوات الله عليهم ولبطل معنى الأمر والنهي، وقال من شاء ما شاء، ولو كان الدين بني على المعقول وجب ألا يجوز للمؤمنين أن يقبلوا أشدياء حتى يعقلوا». [«صون المنطق» ص١٨٧].

ويقول ابن تيمية رحمه الله: إن كثيرًا مما دل عليه السمع يعلم بالعقل أيضًا والقرآن يبين ما يستدل به العقل ويرشد إليه وينبه عليه كما ذكر الله نلك في غير موضع ، فإن الله سبحانه وتعالى بين من الآيات الدالة عليه وعلى وحدانيته وقدرته وعلمه وغير ذلك مما أرشد العباد إليه ودلهم عليه ، كما بين أيضًا ما دل على نبوة أنبيائه ، وما دل على المعاد وإمكانه ، فهذه المطالب هي شرعية من جهتين : من جهة أن الشارع أخبر بها ، ومن جهة أنه بين الأدلة العقلية التي يستدل بها عليها ، والأمثال المضروبة في القرآن هي اقيسة عقلية ، وقد بسطت في غير

موضع ، وهي أيضًا عقلية من جهة أن تعلم بالعقل أيضًا . [مجموع الفتاوى ج٣] .

وقال أيضًا في «نقض المنطق» (ص٤٩):

«والعجب أن من هؤلاء - مدعي النظر والاستدلال من يصرح بأن عقله إذا عارضه الحديث ، لا سيما في
أخبار الصفات ، حمل الحديث على عقله وصرح
بتقديمه على الحديث وجعل عقله ميزانًا للحديث ،
فليت شعري !! هل عقله هذا كان مصرحًا بتقديمه في
الشريعة المحمدية فيكون من السبيل المأمور باتباعه،
أم هو عقل مبتدع جاهل ضال خارج عن السبيل، فلا
حول ولا قوة إلا بالله». [انظر «مالامح رئيسية
للمنهج السلفي»].

#### أنصارالسنة يقتدون بسلف الأمة ويقفون في وجه دعاة الدرسة العقلية !!

يقول الشيخ عبد الرزاق عفيفي - أحد شيوخنا وعلمائنا البارزين - ناعيًا على من يقدمون العقل على النقل:

ولا يغترن إنسان بما آتاه الله من قوة في العقل وسعة في التفكير ، وبسطة في العلم ، فيجعل عقله أصلاً ، ونصوص الكتاب والسنة الثابتة فرعًا ، فما وافق منهما عقله قبله واتخذه ديئًا ، وما خالفه منهما لوى به لسانه وحرفه عن موضعه ، وأوله على غير تأويله إن لم يسعه إنكاره ، وإلا رده ما وجد في غير أويله إلى ذلك سبيلاً – ثقة بعقله – واطمئناناً إلى القواعد التي أصلها بتفكيره واتهامه لرسول الله صلى الله عليه وسلم، أو تحديدًا لمهمة رسالته وتضييقًا لدائرة ما يجب اتباعه فيه واتهامًا لثقاة الأمة وعدولها ، وأعمة العلم ، وأهل الأمانة الذين نقلوا إلينا نصوص الشريعة ، ووصلت إلينا عن طريقهم قولاً وعملاً .

فإن في ذلك قلبًا للحقائق ، وإهدارًا للإنصاف مع كونه ذريعة إلى تفويض دعائم الشريعة وإلى القضاء على أصولها .

إذ طبائع الناس مختلفة واستعدادهم الفكري متفاوت وعقولهم متباينة ، وقد تتسلط عليهم الأهواء، ويشوب تفكيرهم الأغراض ، فلا يكادون يتفقون على شيء ، اللهم إلا ما كان من الحسيّات أو الضروريات .

فأي عقل من العقول يجعل أصلاً يحكم في نصوص الشريعة فترد أو تنزل على مقتضاه فهمًا وتأويلاً .

أعقل الخوارج في الخروج على الولاة ، وإشاعة الفوضى وإباحة الدماء ؟

أم عقل الجهمية في تأويل نصوص الأسماء

والصفات وتحريفها عن موضعها وفي القول بالحير.

أم عقل المعتزلة ومن وافقهم في تأويل نصوص أسماء الله وصفاته ونصوص القضاء والقدر وإنكار رؤية المؤمنين ربهم يوم القيامة؟

أم عقل الغلاة في إثبات الأسماء والصفات، والغلاة في سلب المكلفين المشيئة والقدرة على الأعمال.

أم عقل من قالوا بوحدة الوجود ... إلخ.

ولقد أحسن شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله إذ يقول: «ثم المخالفون للكتاب والسنة ، وسلف الأمة من المتأولين لهذا الباب في أمر مريج».

فإن من أنكر الرؤية يزعم أن العقل يحيلها، وأنه مضطر فيها إلى التأويل، ومن يحيل أن لله علمًا وقدرة، وأن يكون كلامه غير مخلوق ونحو ذلك يقول: إن العقل أحال ذلك فاضطر إلى التأويل، بل من ينكر حقيقة حشر الأجساد، والأكل والشرب الحقيقيين في الجنة، يزعم أن العقل أحال ذلك وأنه مضطر إلى التأويل، ومن يزعم أن الله ليس فوق العرش يزعم أن الله ليس فوق العرش يزعم أن العقل أحال ذلك وأنه مضطر إلى

ويكفيك دليالاً على فساد قول هؤلاء أنه ليس لواحد منهم قاعدة مستمرة فيما يحيله العقل ، بل منهم من يزعم أن العقل جوز وأوجب ما يدعي الآخر أن العقل أحاله .

فيا ليت شعري ، باي عقل يوزن الكتاب والسنة؟! فرضي الله عن الإمام مالك بن أنس حيث قال : أو كلما جاءنا رجل أجدل من رجل تركنا ما جاء به جبريل إلى محمد صلى الله عليه وسلم». [مجموع الفتاوى].

هذا ، وإن فريقًا ممن قدسوا عقولهم ، وخدعتهم أنفسهم ، واتهموا سنة نبيهم قد أنكروا رفع الله نبيه عيسى ابن مريم عليه السلام إلى السماء حيًا بدنًا وروحًا ، ونزوله آخر الزمان حكمًا وعدلاً ، لا لشيء سوى اتباع ما تشابه من الآيات دون ردها إلى المحكم منها ، واتباعًا لما ظنوه دليلاً عقليًا ، وما هو إلا وهم وخيال .

وردوا ما ثبت من سنة النبي صلى الله عليه وسلم نزولاً على ما أصلُّوه من أن المعقائد لا يستدل عليها بأحاديث الآحاد ، واتهامًا لبعض الصحابة فيما نقلوا من الأحاديث ، وفي ذلك جرأة منهم على الشقات الأمناء من أهل العلم والعرفان دون حجة أو برهان .

العدد الأول السنة الثانية والثلاثون التوحيك

#### موقف السلف من قضية العقل

لم تكن مشكلة العقل والنقل أو الوحي والمعرفة الإنسانية موجودة لدى السلف الأولين، ذلك أن العقل المؤمن كان حاسمًا في موقفه المنهجي المبني على منطق العقل السليم: الوحي من علم الله الذي يمثل الحق المطلق في كل ما قدمه من قضايا، ومن ثم: فإن أي تشكيك في قضية من قضاياه ينقض ذلك الإيمان أي أن هذا النشكيك يعني موقفًا غير عقلي.

العقل مصدر للمعرفة ، وهو الوسيلة التي كلّفنا الله على أساسها وأمرنا أن ننظر في أمر الرسالة ، ومن ثم الوحي من خلالها: ﴿ قُلْ إِنّما أَعِظُكُمْ بِوَاحِرَةً وَمِن ثَمَ الوحي من خلالها: ﴿ قُلْ إِنّما أَعِظُكُمْ بِوَاحِرَةً أَنْ تَقُومُ وا لِلّهِ مَ قُنَى وَقُرَادَى ثُمّ تَتَ فَكُرُوا مَا بِصَاحِبِكُمْ مِنْ جِنّةٍ ﴾ [سبأ : ٤٦] ، لكن هذا العقل جَزء من الإنسان المخلوق المحدود، ومن ثم فإن المعرفة الناتجة عنه تبقى دون العلم الذي يقدمه الوحي ، إنه علم الإنسان أمام علم الله ، وهي معادلة وضحة وعقلية .

لكن ذلك لم يكن لدى أولئك السلف ، أنه ينبغي أن يضمر العقل وأن تبطل وظيفته الإبداعية ما دام الوحي موجودًا لم ينظروا إلى إيمانهم بالوحي وحقائقه المطلقة على أنه استغناء عن العقل ، ومن ثم عزل له ، كلا إن العكس هو الصحيح ، إن انطلاق العقل – لدى هؤلاء – وإبداعه وفتوحاته في المجالات السياسية والاجتماعية والعلمية ، وتنوع نشاطاته ،

والمقصود أنه لدى السلف - الأولين - من صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم وتابعيهم بإحسان ، كان وجود الوحي - مع توفر العقل السبيل إلى قيام حياة إنسانية تتحلى في كل جوانبها بالكمال - الممكن بشريًا - أمنوا بهذا في وعيهم، وتحققوه في حياتهم ، فلم يكن وجودهما معًا مشكلة ، بل إن المشكلة في فقدان أحدهما ، حيث إن فقدان الوحي يحرم العقل من الهادي الذي يدفعه في مجالات العلم، ويحدد له غايات حركته ويرسم له الضوابط التي يحقق بالتزامه بها إنتاجًا مثمرًا .

كما أن قُقدان العقل أو فساده: يعني أن لا يتحقق لتعاليم الوحي وجودها الواقعي في حياة الناس، فتبقى هذه الحياة دون مستواها الإنساني المامول». [السلفية وقضايا العصر (١٩٧ – ١٩٨)].

يذكر ابن تيمية وجود التلازم والتوافق بين الأدلة الشرعية النقلية ، والأدلة العقلية ، فيقول: «والقول كلما كان أفسد في الشرع ، كان أفسد في العقل ، فإن الحق لا يتناقض ، والرسل إنما أخبرت بحق ، والله فطر عباده على معرفة الحق، والرسل

إنما بعثت بتكميل الفطرة لا بتغيير الفطرة ، قال تعالى : ﴿ سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي آنْفُ سِهِمْ مَتَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي آنْفُ سِهِمْ مَتَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي آنْفُ سِهِمْ حَتَّى يَتَبَيْنَ لَهُمْ آنَهُ الحُقِّ ﴿ [فصلت : ٣٠] ، فأخبر أنه سيريهم الآيات الأفقية والنفسية المبينة ؛ لأن القرآن الذي أخبر به عباده حق ، فتتطابق الدلالة البرهانية القرآنية ، والبرهانية العيانية ، ويتصادق موجب الشرع المنقول والنظر المعقول».

وقال أيضًا: كل من كان إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه والتابعين لهم بإحسان أقرب، كان أقرب إلى كمال التوحيد والإيمان والعقل والعرفان، وكل من كان عنهم أبعد، كان عن ذلك أعد.

فما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم حق محض يتصادق فيه صريح المعقول وصحيح المنقول.

#### درء تعارض العقل والنقل

بعد ذلك التقرير في التلازم بين العقل والنقل، يرد ابن تيمية على المعتزلة - ومن نحا نحوهم الذين أحدثوا ذلك الانفصام المفتعل بين العقل والنقل، وبين أن النقل الصحيح لا يعارض العقل الصريح أبدًا ، حيث قال في كتابه الفريد «درء تعارض العقل والنقل»: «أنزل الله الكتاب حاكمًا بين الناس فيما اختلفوا فيه؛ إذ لا يمكن الحكم بين الناس في موارد النزاع والاختلاف على الإطلاق إلا بكتاب منزل من السماء، ولا ريب أن بعض الناس قد يعلم بعقله ما لا يعلمه غيره ، وإن لم يمكنه بيان ذلك لغيره، ولكن ما علم بصريح العقل لا يتصور أن يعارضه الشرع البتة ، بل المنقول الصحيح لا يعارضه معقول صريح.

ولقد تاملت ذلك في عامة ما تنازع الناس فيه، فوجدت ما خالف النصوص الصحيحة الصريحة شبهات فاسدة يعلم بالعقل بطلانها، بل يعلم بالعقل ثبوت نقيضها الموافق للشرع.

وهذا تأملته في مسائل الأصول الكبار كمسائل التوحيد والصفات ، ومسائل القدر والنبوات والمعاد وغير ذلك ، ووجدت ما يعلم بصريح العقل لم يخالفه سمع قط ، بل السمع الذي يقال إنه يخالفه : إما حديث موضوع ، أو دلالة ضعيفة ، فلا يصلح أن يكون دليلاً لو تجرد عن معارضة العقل الصريح ، فكيف إذا خالفه صريح المعقول ؟! ونحن نعلم أن الرسل لا يخبرون بمحالات العقول بل بمحارات العقول، فلا يخبرون بما يعلم العقل انتفاؤه ، بل يخبرون بما يعلم العقل انتفاؤه ، بل يخبرون بما يعمد العقل انتفاؤه ، بل يخبرون بما يعمد [قراءات في منهاج السنة النبوية: للصويان] .



#### إعداد:مجدى عرفات

#### اسمه ونسبه:

هو عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج أبو خالد وأبو الوليد القرشيي الأموي مولاهم، قيل: كان جده جريج عبدًا لأم حبيب بنت جبير زوجة عيد العزيز بن عيد الله بن خالد بن أسيد الأموى ، فنسب ولاؤه إليه وهو عبد رومي.

مولده: ولد سنة ثمانين ، عام الجاف «سيل كان يمكة».

#### شيوخه ومن روى عنهم

حدَّث عن عطاء بن أبي رباح فأكثر وجود ، وعن ابن أبي مليكة ونافع مولى ابن عمر ، وأخذ عن مجاهد حرفين من القراءات، وروى عن عمرو بن دينار ، وعمرو بن شعيب ، وابن المنكدر ، والقاسم بن ابي بزة ، وزيد بن أسلم، والزهري ، وصفوان بن سليم ، وعبد الله بن طاووس، وخلق

#### الرواةعنه

روى عنه ثور بن يزيد ، والأوزاعي والليث بن سعد المصري والسفيانان والحمادان ، وابن علية، وعبد الله بن إدريس، ويحيى بن سعيد الأموى، ويحيى بن سعيد القطان ، ووكيع ، وأبو عاصم النبيل ، وعبد الرزاق بن همام الصنعاني، وعبيد الله بن موسى ، وغندر محمد بن جعفر وأمم سواهم.

وهو أول من دون العلم بمكة ، قال عبد الله بن أحمد: قلت لأبي: مَن أول من صنف الكتب؟ قال: ابن جريج وابن أبي عروبة.

#### تناءالعلماءعليه

قال شيخه عطاء بن أبي رباح: سيد شياب أهل الحجاز . وقيل له : من نسأل بعدك يا أبا محمد؟ قال : هذا الفتي إن عاش - يعني ابن

قال ابن المديني: نظرت فإذا الإسناد بدور على ستة ، فذكرهم ، ثم قال : صار علمهم إلى أصحاب الأصناف ممن صنف العلم منهم من أهل مكة ابن جريج يكنى أبا الوليد ، لقى ابن شهاب وعمرو بن دينار – يريد من الستة المذكورين .

قال يحيى بن سعيد : ابن جريج أثبت من مالك في نافع . وقال : كان صدوقًا .

وقال: كنا نسمى كتب ابن جريج كتب الأمانة. قال أحمد بن حنبل: عمرو بن دينار وابن جريج أثبت الناس في عطاء .

وقال: كان من أوعية العلم.

قال يحيى بن معين : ابن جريج ثقة في كل ما رُوى عنه من الكتاب.

Upload by: altawhedmag.com

قال مخلد بن الحسين: ما رأيت خلقًا من خلق الله أصدق لهجة من ابن جريج.

قال ابن المديني: لم يكن في الأرض أحد أعلم بعطاء من ابن جريج.

قال أبو عاصم النبيل: كان ابن جريج من العباد، كان يصوم الدهر سوى ثلاثة أيام من الشهر وكان له امرأة عابدة.

قال الذهبي: الإمام العلاّمة الحافظ. وقال: وكان بحرًا من بحور العلم.

وقال: كان شيخ الحرم بعد الصحابة عطاء ومجاهد وخلفهما قيس بن سعد وابن جريج ثم تفرد بالإمامة ابن جريج فدون العلم وحمل عنه الناس وعليه تفقه مسلم بن خالد الزنجى.

وتفقه بالزنجي الإمام أبو عبد الله الشافعي وكان الشافعي بصيرًا بعلم ابن جريج عالمًا بدقائقه.

#### من أحواله وأقواله

قال: أتيت عطاء وأنا أريد هذا الشان «الحديث» وعنده عبد الله بن عبيد بن عمير فقال لي ابن عمير: قرأت القرآن ؟ قلت: لا ، قال: فاذهب فاقرأه ثم اطلب العلم ، فذهبت فغبت زمانًا حتى قرأت القرآن ثم جئت عطاء وعنده عبد الله ، فقال: قرأت الفريضة ؟ (يعني الفرائض) قلت: لا ، قال: فتعلم الفريضة ، ثم اطلب العلم ، قال: فطلبت الفريضة ثم جئت فقال: فاطلب العلم ، فلارمت عطاء سبع عشرة سنة.

قال ابن عيينة: سمعت ابن جريج يقول: ما دون العلم تدويني أحد، جالست عمرو بن دينار بعدما فرغت من عطاء تسع سنين.

قال الوليد بن مسلم: سالت الأوزاعي وسعيد بن عبد العزيز وابن جريج لمن طلبتم العلم؟ كلهم يقول: لنفسي ، غير ابن جريج فإنه قال: طلبته للناس.

قال الذهبي: ما أحسن الصدق ، واليوم تسأل الفقيه الغبي: لمن طلبت العلم ؟ فيبادر ويقول: طلبته لله ، ويكذب إنما طلبه للدينار ويا قلة ما عرف منه .

قلت: هؤلاء طلبوه لأنفسهم ليعملوا به ، وابن جريج طلبه للناس حتى يعلمهم ، وكل مأجور، أما الغبي الذي أشار إليه الذهبي فطلبه للدينار ويخادع نفسه فيقول: طلبته لله ، نسأل الله العافية والعلم النافع.

قال عبد الرزاق: ما رأيت أحسن صلاة من ابن جريج ، أهل مكة يقولون: أخذ ابن جريج الصلاة من عطاء ، وأخذها عطاء من ابن الزبير وأخذها ابن الزبير من أبي بكر ، وأخذها أبو بكر من النبي صلى الله عليه وسلم .

قلت: ما أحسن هذا الإسناد في العبادة: «صلوا كما رأيتموني أصلي» كما قال صلى الله عليه وسلم.

قال عبد الرزاق : كنت إذا رأيت ابن جريج علمت أنه يخشى الله .

قال ابن جريج: لم يغلبني على يسار عطاء عشرين سنة أحد، فقيل له: فما منعك من يمينه؟ قال: كانت قريش تغلبني عليه.

روى ابن جريج عن موسى بن عقبة عن سهيل بن أبي صالح عن أبيه عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من جلس في مجلس كثر فيه لغطه ، فقال قبل أن يقوم: سبحانك ربنا وبحمدك لا إله إلا أنت استغفرك، ثم أتوب إليك إلا غفر له ما كان في مجلسه». قال الذهبي: هذا حديث صحيح غريب.

قلت: والحديث رواه الترمذي وصححه وأبو داود وابن حبان والحاكم وهو صحيح.

وفاته: توفي ابن جريج رحمه الله سنة خمسين ومائة وعاش سبعين سنة .

فرحمه الله ورضي عنه.

#### المراجع

-تاريخ بغداد . -تذكرة الحفاظ -سير أعلام النبلاء -تقريب التهذيب

بقلم عبد الرزاق السدعيد الحسمسد لله الذي يعطى ويمنع ويرفع ويخفض، ولا يغيِّر نعمة أنعمها على قوم حتى يغيروا ما بأنفسهم، أحمده على كل حال، وأصلى وأسلم على خاتم النبيين وإمام المرسلين والمبعوث رحمة للعالمين.

> لقد عاقب الله بني إسرائيل بالتيه، يتيهون في الصحراء أربعين عامًا لا يعرفون لهم هدفًا ولا غاية، ولا يعرفون طريقًا يسلكونه، فكان التبه عقابًا ماديًا ومنعوبًا لأنهم خالفوا أمر الله وخالفوا أمر رسوله موسى عليه السلام الذي أبلغهم أمر ربهم قَـائلاً لهم: ﴿ يَا قَـوْمِ ادْخُلُوا الأَرْضَ الْمُقَـدُّسَـةُ الَّتِي كَــتَبَ اللَّهُ لَكُمُّ وَلاَ تَرْتَدُّوا عَلَى أَدْبَارِكُمْ فَتَنْقُلِبُوا خَاسِرِينَ ﴾.

فهذا أمر بدخول الأرض المقدسة (بيت المقدس) التي وعدهم الله بها على لسان إبراهيم (الخليل) وموسى (الكليم) عليهما

ونهيٌّ عن النكوص والردة عن ذلك الأمـر، وتحذير من عاقبة المخالفة التي ستكون الخسران.

وقد فصلنا القول في هذا في لقاءات سابقة، وانتهينا إلى أن القوم نكصوا على

أعقابهم وارتدوا على أدبارهم وخالفوا أمر ربهم فانقلبوا خاسرين، فتبرأ موسى منهم ومن أفعالهم: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِّي لاَ أَمْلِكُ إِلَّا نَفْسِي وَأَخِي فَافْرُقْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ ﴾، فجاءته الاستجابة سريعة من عند الله: ﴿ قَالَ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةُ عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ سَنَةً يَتِيهُونَ فِي الأَرْض فَلاَ تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ ﴾.

صدِّق الله سيحانه وصف موسى لقومه بالفسوق وحكم سبحانه وتعالى عليهم بالفسوق أيضًا وحرمهم من دخول بيت المقدس أربعين سنة، وحكم عليهم بالتيه في هذه المدة في الصحراء يسيرون على غير هدى ويحلُّون ويرتحلون، ويذهب ون ويجيئون، لا يعرفون من أين أتوا ولا أي طريق سلكوا، يسيرون في عمى وضلال، ذلك لأنهم تعاموا من قبل عن أمر الله وضلوا عن اتباعه ومتابعة رسوله (موسى) عليه السلام، فكان الجزاء من جنس العمل.

فهؤلاء القوم قد مرَّ بك أخي الكريم الحديث عنهم ابتداءً من استعباد فرعون لهم وإذلاله لهم، ومرورًا بطلبهم من موسى أن يجعل لهم إلهًا يرونه ويلمسونه بأيديهم مثل ما يفعل عبَّاد الأصنام، ولما نهرهم موسى ونهاهم عن ذلك لم يتوبوا ولم يرشدوا بل انتهزوا ذهابه للقاء ربه، وصنعوا لأنفسهم عجلاً من ذهب وعبدوه من دون الله، مواقف كثيرة مرت يك في تاريخ هؤلاء القوم مع موسى عليه السلام، وكل تلك المواقف تنبئ عن فساد اعتقاد القوم، وفساد أخلاقهم حتى الصفوة المقرّبة منهم الذين ذهبوا مع موسى للقاء ربّه قالوا لموسى: ﴿ لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللَّهُ جَهْرَةً ﴾. وأخيرًا نكصوا عن أمر الله بدخول بيت المقدس، فهل يستحق هؤلاء شرف الفتح وأن يمنَّ الله عليهم بدخول بيت المقدس وينصرهم على العماليق. كلا !! لا يستحقون هذا الشرف، ولذا لابد من التيه، ويأتى جيل آخر ينبته الله لدينه إنباتًا ويصنعه سيحانه على عينه وينمو ويترعرع على منهج التوراة قبل تحريفها في حياة موسى وهارون، ومن يتولى الأمر بعدهما، وسيموت موسى وهارون عليهما السلام في فترة التيه ويموت معظم هؤلاء الذين نشئاوا على الذل والمهانة واشربوا في قلوبهم العجل بكفرهم، ويفتح الله على الجيل الجديد الذين هم النابتة التي نبتت على الإيمان والإحسان بقيادة أحد تلاميذ موسى عليه السلام وسيئتي الكلام عن ذلك مفصَّلاً في موضعه فلا نسبقُ الأحداث، وقبل أن نشسرع في الدخول في التحيه مع بني إسرائيل لنرى ما حدث لهم من الأمور العجيبة هناك. أقول قبل ذلك نقف وقفة نتأمل فيها ما ننتفع به في واقعنا المعاصر، ومستقيلنا

المشرق إن شياء الله، فيسنن الله ثابتة لا تتغير، فنصر الله لأوليائه كائنا من كانوا وخذلانه لأعدائه كائنًا من كانوا في كل زمان ومكان يقوم على قواعد شرعية ثابتة فاز من فقهها وعمل بها وخسر من أعرض عنها ولم يعمل بها، وقد حذر موسى قومه من الارتداد عن أمر الله لأنه أساس الخذلان والخسران.

ولذلك جاء التوجيه من الله للذين آمنوا بمثابة الدرس المستفاد من موقف اليهود مع موسى عليه السلام، فقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَنْ يَرْتَدُ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَسَوْفَ يَانِي اللَّهُ بِقَوْم يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَة عَلَى الْمُونِينَ يُجَاهِدُونَ فِي اللَّهُ مِنْتُ اللَّهُ وَلاَ يَحَافُونَ لَوْمَةَ لاَئِمِ ذَلِكَ فَصْلُ اللَّهُ يُؤْتِيلِهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ اللَّهُ يُؤْتِيلِهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ اللَّهُ يُؤْتِيلِهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ [المائدة: ٤٥].

فوصف الله سبحانه أولياءه بست صفات:

الأولى: محبتهم له سبحانه، والثانية محبته سبحانه لهم، والثالثة: ذلهم ولينهم على أوليائه، والرابعة: عزهم وشدتهم على أعدائه، والخامسة: جهادهم في سبيل الله، والسادسة: لا يخافون في الله لومة لائم.

وهذه الأوصاف انطبقت تمام الانطباق على أصحاب نبينا محمد على أصحاب نبينا محمد الله على أصحاب والأنصار رضي الله عنهم، قال تعالى واصفًا إياهم: ﴿مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَسْدِاً ءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكُعًا سُبِحًدًا يَبْتَعُونَ فَضْلاً مِنَ اللَّهِ وَرَضْوَانًا سَيْحًا يَبْتَعُونَ فَضْلاً مِنَ اللَّهِ وَرَضْوَانًا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السِّجُودِ ذَلِكَ مَتَلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الإِنْجِيلِ كَزَرْعِ مَتَلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الإِنْجِيلِ كَزَرْعِ مَتَلُهُمْ فِي الإِنْجِيلِ كَزَرْعِ مَتَلُهُمْ فِي الْمِثَوْدَ وَكَنَّا اللَّهُ وَاللَّهُ الْكُفَّارَ وَعَدَا اللَّهُ الْكُفَّارَ وَعَدَ

اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالحاتِ مِنْهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [محمد: ٢٩].

ولذلك لم يفعلوا كما فعل بنو إسرائيل مع موسى، وقد قال الصحابي الجليل المقداد بن الأسود للنبي على يوم بدر: لا نقول لك كما قال بنو إسرائيل لموسى: إذهب أنت وربك فقاتلا إنا ههنا قاعدون ولكنا نقاتل عن بمبنك وشـمـالك، وبين يديك ومن خلفك» أخـرجـه البخاري في باب غزوة بدر في المغازي.

والحاصل: أن هذين موقفان بينهما كما بين السماء والأرض فانظر صفات أولياء الله المستحقين لنصر الله ولذلك لنصرهم الله في بدر وكانوا قلَّة ونصرهم بوم

الأحزاب وقد اجتمعت عليهم

الجنزيرة العنربية من أقطارها ونصرهم يوم

الفتح المدين في مكة المكرمـــة ومكّن لهم دينهم الذي ارتضى لهم وشواهد التاريخ كثيرة لمن أراد العيرة ولا يصلح آخر هذه الأمة

إلا على ما صلح عليه أولها

فتمسكوا إن أردتم نصر الله

بما كان عليه أصحاب رسول الله ﷺ أقول ذلك والأمة الإسلامية تواجه اليوم ما تواجه مما لا يخفي على عاقل وأذكِّر نفسي وإخواني المسلمين في مسشارق الأرض ومغاربها بوعد الله الذي لا يتخلف: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَـمِلُوا الصَّالحاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلُفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبِدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لاَ

يُشْرُكُونَ بِي شَنَيْتًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ (٥٥) وَأَقِيمُوا الصَّلاَةَ وَآتُوا الزُّكَاةَ وَأَطِيعُوا الرُّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [النور:٥٥،٥٥].

هذا وعد الله الحق وهذه شروط التمكين لمن أراد وإن تتولوا يستبدل قومًا غيركم ثم لا يكونوا أمثالكم.

وضرب الله على بني إسرائيل التيه عقوبة لهم لارتدادهم عن تنفيذ أمر الله ورسوله وبنكوصهم وجبنهم عن مواجهة الجبارين يقول ابن القيم - رحمه الله -تعليقا على هذا الموقف: «... فسيحان من

عظم حلمه حيث بقابل أمره بمثل هذه المقابلة، وبواجه رسوله (موسى) بمثل هذا الخطاب وهو يحلم عليهم ولا يعاجلهم بالعقوبة، بل وسعهم حلمه وكرمه، وكان أقصى ما عاقبهم به: أن

ردُّهم في برية التيه

أربعين عاما يظلل عليهم

الغمام من الحرِّ، وينزل عليهم المن والسلوى» أهـ وقد حدث لبني إسرائيل في التبه أمور عجيبة. قال تعالى: ﴿ وَطَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ الْغَـمَـامَ وَأَنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمُنَّ وَالسِيُّوي كُلُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَمَا ظُلَمُ وِنَا وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُ وِنَ ﴾ [البقرة:٧٠]، وقال تعالى: ﴿ وَإِذِ اسْتُسْقَى مُوسِنِي لِقُوْمِهِ فَقُلْنَا اصْرُبُ بِعَصِنَاكَ الحُحَرَ فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنًا قَدْ عَلِمَ كُلُّ أَنَّاسِ مَشْرُبَهُمْ كُلُوا وَاشْرَبُوا مِنْ رِزْقِ اللَّهِ وَلاَ تَعْثُواْ فِي الأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ [البقرة: ٦٠]. ولنا مع الآيتين الكريميتين الوقفات التالية.

أولا: قال ابن كثير - رحمه الله - : (لما ذكر تعالى ما دفعه عنهم من النقم شرع يذكرهم أيضًا بما أسبغ عليهم من النعم) وهو (رحمه الله) يشير بقوله ما دفعه عنهم من النقم إلي ما أشارت إليه الآيات التي تقدم ذكرها في هذا السياق الكريم في سورة البقرة مثل: إنقانهم من فرعون، وعفوه سبحانه عنهم بعد عبادتهم العجل، وعفوه سبحانه أيضا بعد رفع الجبل فوقهم وإحياء الصفوة منهم بعدما أخذتهم الصاعقة، وغير ذلك كثير.

ثانيا: أما النعم التي أشار إليها ابن كثير رحمه

في هذا الموضع فهي ما صاحبتهم في البريّة (التيه): قال السنّديّي - رحمه الله - «فلما دخل بنو إسرائيل التيه قالوا لموسى (عليه السالام) كيف لنا يما السالام) كيف لنا يما

هاهنا أين الطعام؛ فأنزل الله عليهم المنُّ فكان ينزل عليهم

شجر الزنجبيل والسلوى، وهو طائر يشبه السماني أكبر منه فكان يأتي أحدهم فينظر إلى الطير فإن كان سمينا ذبحه أو أرسله فإذا سمن أتاه. فقالوا فأين الشراب فأمر الله موسى فضرب بعصاه الحجر فانفجرت منه اثنتا عشرة عينا فَشَرِبَ كل سبط من عين، فقالوا هذا الشراب فأين الظل فأين الظل فأين الله بالغمام. فقالوا هذا الظل فأين اللباس فكانت ثيابهم تطول معهم كما يطول

الصبيان ولا يتخرق لهم ثوب».

٢ - قال قتادة (رحمه الله) فكان المن ينزل
 عليم في محلهم مثل سقوط الثلج أشدتً
 بياضًا من اللبن وأحلى من العسل يسقط
 عليهم من طلوع الفجر إلى طلوع الشمس...».

٣ - قال ابن عباس (رضي الله عنهما) جعل الله لهم في التيه ثيابا لا تخرق ولا تدرن أي لا تبلى ولا تتسخ.

ثالثاً: قال الله عز وجل تعقيبًا بعد ذكر النعم السابقة: في الآية الأولى: ﴿ ... كُلُوا مِنْ طَيِّبَاتٍ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ وقال سبحانه معقبا في

الآية الشانية: ﴿... كُلُوا وَاللّهِ وَلاَ مِنْ رِزْقِ اللّهِ وَلاَ تَعْشَوْا فِي الأَرْضِ مَفْسِدِينَ ﴾ ولأن الله سبحانه يعلم ما انطوت عليه نفوس بني إسرائيل من فساد وجحود فساد وجحود ونكران فقد شدد

من الجحود والنكران

ونهاهم عن الفساد في الأرض. لكن يجب عليهم والحال كذلك أن يعترفوا بنعمة المنعم سبحانه وأن يشكروه عليها بإخلاصهم له سبحانه في العبادة وإخلاصهم للرسول (موسى) عليه السلام من صدق المتابعة. فهل فعل بنو إسرائيل ذلك؟

سننظر إن شاء الله فيما سيأتي من وقفات، والله المستعان وعليه التكلان ولا حول ولا قوة إلا بالله.



لكي تكتمل حلقة السيطرة على المريدين، فقد وضع شيوخ الصوفية للمريدين أورادًا وأذكارًا تختلف من طريقة لأخرى ، وأضفوا عليها هالة من القدسية ، وهددوا من تخلف عنها بالحرمان من المده، وذلك حــتى يظل المريد حليف باطل وجليس إلحاد ، وعبد تصوف .

فإذا رأيت يومًا حول أحد الأضرحة أو في موالد البدعة والضلالة ، أو في معابد الأضرحة التي يسمونها مساجد ، وفي كهوف الدراويش قومًا يتصايحون ويتمايلون تارة جهة اليمين ، وتارة جهة اليسار في حركات بادية الخبل، فاعلم أنك أمام حلقة من حلقات ما يسمونه الذكر الصوفي، وهي في الحقيقة لا تعدو أن تكون مرقصًا من مراقص

الشيطان.

وحسبك أن ترى حانة صوفية يذكرون بها لتشهد الصلة الوثيقة بين الذكر الصوفي والبدع الجاهلية اليهودية ، لكن الدياغ يزعم «أن الصوفية يهتزون يمينا وشيمالا لأن الأقطاب رأوا الملائكة تفعل

ويوجب الصوفية على الذاكر أن يستحضر شيخه، وأن يستمد منه عند الشروع في الذكر، وأن يرى أن استمداده منه عين استمداده من النبي صلى الله عليه وسلم.

كذلك يُوجِبُون على المريد أن يستأذن أصحاب الطريق والقدم قائلاً: «دستوريا أصحاب الطريق

والقدم».

ومن أداب المريد مع شبيخه أن يذكر ما لقنه له أستاذه فلا يتجاوز إلى غيره ، ومن هنا تعددت صيغ الذكر الصوفي ، فلكل نحلة صوفية اسم خاص تذكر به ، كما أن المريد ليس حرًا في أن يذكر الله بما يريد من أسـمـائه الحسني وصـفـاتـه العليـا ؛ لأن الذكـر ببعض الأسماء قد ينفع مريدًا ويضر بأخر ، لهذا نرى ابن عطاء السكندري يقسم الذاكرين إلى عوام وسالكين وأهل الغفلة وأرياب الخلوة .

ويجعل لكل اسم من أسماء الله الحسني صنفا من الناس يذكرون به ولا يذكرون بغيره كما لا يذكر

فمثلاً اسمه تعالى «العفو» يليق بأذكار العوام لأنه يصلحهم وليس من شأن السالكين إلى الله

-واسمه «الباعث» يذكره به أهل الغفلة ولا يذكره يه أهل طلب «الغفار».

-واسمه تعالى : «الغافر» يليق بالعوام التلاميذ، وهم الخائفون من عقوبة الذنب ، وأما من يصلح للحضرة فذكره مغفرة الذنب عندهم بورث الوحشية.

واسمه تعالى «المتين» يضر أرباب الخلوة وينفع أهل الاستهزاء بالدين.

ويعلل الصوفية ذلك الأمر بأن بعض أسماء الله قد يضر هذا وينفع ذاك ، أو يضر في حال وينفع في حال والخبير بما ينفع الذاكر أو يضره، إنما هو الشيخ لأن الشيخ جاسوس القلب.

فكيف يستقيم هذا مع قول الله تبارك وتعالى؟ ﴿ قُل ادْعُوا اللَّهَ أَو ادْعُوا الرَّحْمَنَ أَيًّا مَا تَدْعُوا فَلَهُ الأسَّمْاءُ الحسنني ﴾ [الإسراء: ١١٠].

ويقول حلَّ وعلا: ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الدُّسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُجْزُونُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ .

الصوفية يلحدون بأذكارهم في أسمائه تعالى فهم يحبون أن يكون الذكر بالاسم المفرد ، بل إن بعضهم رضى أن يكون الذكر «هو هو ... لا لا لا ... أه،

ويعلل ابن عطاء السكندري لماذا تمجد الصوفية الذكر بكلمة «هو» بأن هو اسم موضوع للإشارة ، وعند أهل الظاهر ، لا يتم الكلام إلا بخبر نحو : «هو قائم هو قاعد» ، وعند الصوفية هو إخبار عن نهاية التحقيق

ويكتفون به عن كل بيان لاستهلاكهم في حقائق القرب، واستيلاء ذكر الحق على أسرارهم، فما سواه ليس بشيء حتى تقع الاشارة إليه .

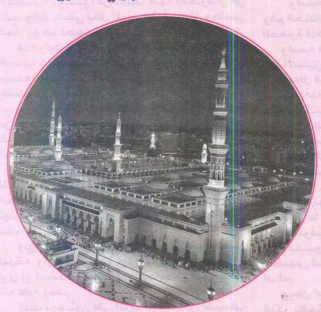
ويقول الشيخ عبد الرحمن الوكيل رحمه الله: إن الصوفية تحب أن يكون الذكر بكلمة «الله» فقط بدلاً من «لا إله إلا الله» لأنهم يرون أن من قال: لا إله إلا الله فهو مشتغل يغير الحق. ومن قال الله فهو مشتغل بالحق ، ويعللون ذلك «بأن نفي الشيء إنما بحتاج إليه عند خطور ذلك الشبيء على البال، وذلك لا يكون إلا عند نقصان الحال ، والكاملون الذين لا يخطر ببالهم وجود الشريك ، امتنع أن يكلفوا بنفي الشريك». وعلل أخرى .

العدد الأول السنة الثانية والثلاثون التوحيي

باب: منبرالحرمين

# إن ارتكاب القبائح والموبقات سبب خطير في إزالة النعم وجلب النقم

لفضيلة الشيخ / حسين آل الشيخ إمام وخطيب المسجد النبوي الشريف



•• أكد فضيلته أن الذنوب والمعاصي من أعظم الأضرار على العباد والبلاد فقال:

إخوة الإسلام، إن الله جل وعلا لا يأمر إلا بما يتضمن كل خير للعباد، وما يحقِّق المصالح في المعاش والمعاد. ومن هنا فالذنوب والمعاصي من أعظم الأضرار على العباد والبلاد، بل كل شرَّ في الدنيا والآخرة فأساستُه ارتكاب القبائح والموبقات، وسببتُه اجتراحُ المعاصى والسيئات.

الذنوب والمعاصي كم أزالت من نعمة، وكم جلبت من نقمة، وكم أحلَّت من مذلة وبلية. ••

التوحيج العدد الأول السنة الثانية والثلاثون

معاشر المسلمين، للمعاصي من الآثار القبيحة المذمومة ما يعود على الفرد والجماعة، وما يصيب القلب والبدن، وما يعم الإنسان في الدنيا والآخرة، ما لا يعلمه إلا الله جل وعلا. وإن من أضرار الذنوب والآثار السيئة للمعاصي ما يعود على الناس كافة، ويضر بالمجتمع عامة.

فمن تلك الأضرار البالغة والآثار السيئة أن المعاصي سبب لحرمان الأرزاق، وسبب لفشو الفقر وحرمان البركة فيما أعطي العباد، جاء في المسند عن النبي: «إن الرجل ليُحرَم الرزقَ بالذنب يصيبه»، يقول ابن عباس رضي الله عنهما: (إن للحسنة ضياء في الوجه، ونورًا في القلب، وسعة في الرزق، وقوة في البدن، ومحبةً في قلوب الخلق. وإن للسيئة سوادًا في الوجه، وظلمة في القلب، ووهنًا في البدن، ونقصًا في الرزق، وبغضًا في قلوب الخلق.

#### المعاصى سبب هوان العبد على ريه

المعاصي والذنوبُ متى تفشت في المجتمع تعسرت عليه أمورُه، وانغلقت أمامَه السبل، فيجدُ أفرادُه حينئذ أبوابَ الخير والمصالح مسدودة أمامهم، وطرقها معسرة عليهم، ولا غرو فالله جل وعلا يقول: ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرًا ﴾ [الطلاق:٤].

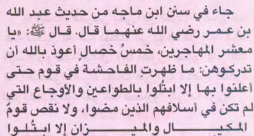
المعاصي سببً لهوان العبد على ربه وسقوطه من عينه، قال الحسن البصري رحمه الله «هانوا عليه فعصوه، ولو عزُّوا عليه لعصمهم» ومتى هان العبد على الله جل وعلا لم يُكرمه أحد كما قال سبحانه: ﴿وَمَنْ يُهِنِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُكْرِم ﴾ [الحج: ١٨].

وإن المُجَتمع المسلم متى فشت فيه المعاصي والموبقات وعمت بين أبنائه الذنوب والسيئات كان ذلك سببًا في ذلته وصغاره أمام المخلوقات جميعها، ففي مسند أحمد عن النبي: «وجعلت الذلة والصغار على من خالف أمري»، فالعزَّة إنما هي في تحقيق طاعة الله وطاعة رسوله: ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْعِزَّةَ فَلِلَّهِ الْعِزَّةُ جَمِيعًا ﴾ [فاطر: ١٠].

لما فتحت قُبرص بكى أبو الدرداء رضي الله عنه فقيل له: ما يبكيك في يوم أعز الله فيه الإسلام وأهله؟ فقال: (ما أهون الخلق على الله إذا أضاعوا أمره، بينما هي أمة قاهرة ظاهرة لهم الملك تركوا أمر الله فصاروا إلى ما ترى).

جاء في المسند عن النبي أنه قال: «يوشك أن تتداعى عليكم الأمم من كل أفق، كما تتداعى الأكلة على قصعتها»، قلنا: يا رسول الله، أمن قلة يومئذ؟ قال: «لا، وأنتم كثير ولكنكم غثاء كغثاء السيل، تنزع المهابة من قلوب عدوكم، ويُجعل في قلوبكم الوهن»، قالوا: وما الوهن يا رسول الله؟ قال: «حبّ الدنيا، وكراهة الموت»، وفي المسند أيضًا وسنن أبي داود بسند حسن عن النبي أنه قال: «إذا تبايعتم بالعينة وأخذتم عن النبي أنه قال: «إذا تبايعتم بالعينة وأخذتم سلّط الله عليكم ذلا، لا ينزعه حتى تراجعوا دينكم»، وفي رواية: «أنزل الله عليكم من السماء بلاء، فلا يرفعه عنكم حتى تراجعوا دينكم». ولذا كان من دعاء بعض السلف: «اللهم أعربني بمعصبتك».

إخوة الإسلام: من أثار الذنوب والمعاصى على البلاد والعباد أنها تحدث في الأرض أنواعًا من الفساد في الماء والهواء والزروع والثمار والمساكن وغيرها، قال جل وعلا: ﴿ ظُهَرَ الْفُسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَيَتْ أَيْدِي النَّاسِ لِيُذِيقَهُمْ بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الروم: ١٤]. والمراد بالفساد في الآمة النقص والشرور والآلام التي تحدث في الأرض عند معاصى العباد، فكلِّما أحدثوا ذنبًا أحدث الله لهم عقوبة، قال بعض السلف: «كلُّما أحدثتم ذنيًا أحدث الله لكم من سلطانه عقوية»، قال مجاهد: «إذا ولى الظالمُ وسعى بالظلم والفساد فيحبس الله بذلك القطر، حتى يهلك الحرثُ والنسل»، ثم قرأ هذه الآية ثم قال: «أما والله، ما هو ببحركم هذا، ولكن كلّ قرية على ماء جار فهو بحر»، وبمثله قال غيره من المفسرين.



بالسنين وشدة المؤنة وجور السلطان، وما منع قوم زكاة أموالهم إلا مُنعوا القطر من يُمطروا، ولا خفر قومُ العهد إلا سلط الله عليهم عدوًا من غيرهم فأخذوا بعض ما في أيديهم، وما لم تعمل أئمتهم بما أنزل الله جل وعلا في كتابه إلا جعل الله بأسهم بينهم)، وفي المسند من بينهم)، وفي المسند من المعاصي في أمتي عمّهم الله المعاصي في أمتي عمّهم الله بعذاب من عنده».

إخوة الإيمان: ومن آثار المعاصي على العباد تسلطُ الأعداء وتمكن الأشرار من الأخيار، جاء عن النبي أنه قال: «والذي نفسي بيده، لتأمرُن بالمعروف ولتنهون عن المنكر، أو ليوشكن الله أن يبعث عليكم عنابًا من

عنده، ثم تدعونُه فلا يُستجاب لكم»، [رواه الترمذي وقال: (حديث حسن) وحسنه المنذري وغيره].

#### عقوبات الذنوب والمعاصى

معاشر المسلمين: من عقوبات الذنوب والمعاصي أنها تزيل النعم، وتحل النقم، وتقلب الأمن مخاوف، والسعادة شقاء والصلاح فسادًا، ﴿ وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتُ أَيْدِيكُمْ

التوحيك العدد الأول السنة الثانية والثلاثون

وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ ﴾ [الشورى: ٣٠]، قال علي رضي الله عنه: (مــاً نزل بلاءً إلا بذنب، ولا رفع إلا بتوبة) فمتى غيَّر العباد طاعة الله جل وعلا بمعصيته، وغيَّروا شكره بكفره وأسباب رضاه بأسباب سخطه غُيِّرت عليهم العقوبة بالعافية والذلُّ بالعر والشقاء بالسعادة والراحـة

والطمانينة، ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مِا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ وَإِذَا أَرَادَ اللَّهُ بِقَوْمُ سُوءًا فَلاَ مَردٌ لَهُ وَمَا لَهُمُ مُردٌ لَهُ وَمَا لَهُمُ مُردٌ لَهُ وَمَا لَهُمُ مُردٌ لَهُ وَمَا اللَّهُ مُ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَال اللهَ الله مَنْ اللَّهُ الله مِنْ وَال الله لَهُ يَكُ مُغَيِّرُوا بِهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى قَوْمٍ حَتَّى يُغْمَلُوا مَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّى يُغْمَرُوا مَا بَانْفُسِهِمْ ﴾ [الأنفال:٣٥].

تأثير الدنوب في القلوب

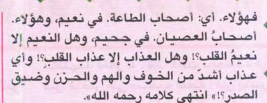
أيها المسلمون: من عقوبات المعاصى والآثام انتشار الأمراض النفسية بين أفراد المجتمع، وحلول المخاوف والقلق، وحصول النفوب تصرف القلوب عن الذنوب تصرف القلوب عن مرضها وانحرافها، فلا يزال مرضها وانحرافها، فلا يزال ينتفع بالأغذية التي بها الذنوب في القلوب كتاثير حياته وصلاحه، فتاثير حياته وصلاحه، فتاثير

الأمراض في الأبدان، بل الذنوبُ أمراضُ القلوبُ وداؤها، ولا دواء لها إلا بتركها.

قال جل وعلا: ﴿ إِنَّ الأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمِ (١٣) وَإِنَّ الْفُجَّارَ لَفِي جَحِيمٍ ﴾ [الانفطار:٤،١٣]]، قال العلامة ابن القيم رحمه الله: «ولا تحسبنُ أنّ النعيم في هذه الآية مقصورُ على نعيم الآخرة وجحيمها فقط، بل في دورهم الثلاثة هم كذلك، أعنى: دار الدنيا ودار البرزخ ودارَ القرار.

المعاصي سبب لهوان العبد على ربه وسقوطه من عينه؛ هانوا عليه فعصوه، ولو عزوا عليه لعصمهم

من آثار المعاصي على العباد تسلط الأعداء وتمكن الأشرار من الأخيار



ولذا، عباد الله، فأهلُ الطاعة والتقوى في مأمن من الهموم والغموم، وفي بعد عن الضجر والقلق، ذلك بأنهم حققوا طاعة الله، واجتنبوا معاصيه، فرينا جِل وعلا يقول: ﴿ فَمَنْ آمَنَ وَأُصْلُحَ فَلاَ خُوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [الأنعام: ٤٨]، ويقول عز من قائل: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَــالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا فَلاَ خُوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْ زَنُونَ ﴾ [الأحقاف:١٣].

فاتقوا الله عباد الله، وحقَّثقوا طاعتَه تفلحوا، واجتنبوا معاصيه تسعدوا، ﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازُ فُوْزًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٧١].

أيها المسلمون، أوصيكم ونفسى بوصية الله جل وعالا للأولين والأخرين: ﴿ وَلَقَدْ وَصِيِّنَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَن اتَّقُوا اللَّهُ ﴾ [النساء: ١٣١].

#### الذنوب والمعاصى تمحق البركة

إخوة الإيمان: الذنوبُ والمعاصى تمحقُ بركةُ الدنيا والدين، تمحقُ بركةَ العمر والرزق، وبركة العلم والعمل وغيرها، بل ما مُحقَّت البركة من الأرض إلا بمعاصى الخلق، والله جل وعلا يقول: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُوا وَاتَّقُواْ لَفَتَحْنَا

عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ وَلَكِنْ كَذَّنُوا فَأَخَذْنَاهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ [الأعراف: ٩٦]، والله جل وعلا يقول: ﴿ وَأَنْ لُو اسْتَقَامُوا عَلَى الطُّريقَةِ لأسْقَيْنَاهُمْ مَاءً غَدَقًا ﴾ [الجن:١٦].

ولذا فيا عباد الله، إن معصية العاصى تعود

من عقوبات المعاصى

والأثام انتشار الأمراض

النفسية بين أفراد المجتمع

وحلول المخاوف والقلق

وحصول الهم والضجر

أهل الطاعة والتقوى في

مأمن من الهموم والغموم

وفي بعد عن الضجر

والقلق وذلك لأنهم حققوا

طاعة الله واجتنبوا

معاصيه

على غيره بشؤم هذا الذنب، فيقع الضرر حينئذ على الجميع، قال أبو هريرة رضى الله عنه: (إن الحُباري لتموت في وكرها من ظلم الظالم)، ويقول غير واحد من السلف: «إن البهائم تلعن عصاة بني آدم إذا اشتدت السنة وأمسك المطر، تقول: هذا بشوم معصية ابن أدم».

الذنوب والمعساصي تجريئ على العبد على ما لم يكن بجترئ عليه من أصناف المخلوقات، فتحترئ عليه الشباطين بالأذي والإغواء والوسوسة والتخويف والتحزين وتنسيه ما به مصلحتُه في ذكره ومضرته في نسيانه، ويجترئ عليه حينئذ شياطين الإنس بما تقدر عليه من آذاه في غيبته وحضوره، بل ويجترئ عليه أهله وخدمه وأولاده وجيرانه، قال بعض السلف:

«إنى لأعصى الله فأعرف ذلك في خُلق دائتي وامسرأتي»، ذلكم أن الله يدفع عن المؤمنين الطائعين شرور وأضرار الدنيا والآخرة، فالله جِل وعلا يقول: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُدَافِعُ عَنِ الَّذِينَ أَمَنُوا ﴾ [الحج: ٣٨].

والحمد لله رب العالمين.

## ال العزال العزال

#### من نوركتاب الله

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيرًا اللَّهِ النَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيرًا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَلاَ تَجْسَسُوا وَلاَ يَعْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدِكُمُ أَنْ يَأْكُلُ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ وَاتَّقُلُ لَحْمَ اللَّهَ أَوْابٌ رَحِسيمٌ ﴾ وَاتَّقُلُ اللَّهَ تَوْابٌ رَحِسيمٌ ﴾ [الحجرات: ١٢] .

#### من هدى رسول الله علية

عن يزيد بن بابنوس قال : دخلت على عائشة فقلت: يا أم المؤمنين ، ما كان خُلُق رسول الله على قالت : «كان خلقه القرآن». [صحيح أبي داود (١٢١٣)] .

#### من أقوال السلف

عن عبيد الكندي قال: سمعت عليًا يقول لابن الكواء: هل تدري ما قال الأول؟ «أحبب حبيبك هونًا ما ، عسى أن يكون بغيضك يومًا مًا، وابغض بغيضك هونًا ما عسى أن يكون حبيبك يومًا ما». [صحيح الأدب المفرد (٣٦٠)]. عن سعيد بن المسيب قال: من استغنى بالله افتقر إليه الناس.

وقال أيضًا: ما يئس الشيطان من شيء إلا أتاه من قبل النساء . [صفوة الصفوة ٣٨٣] .

#### حكم ومواعظ

قال الحسن البصري: يا عجبًا لقوم أمروا بالزاد، ونودوا بالرحيل وحبس أولهم على أخرهم، وهم ينتظرون الورود على ربهم ثم هم بعد ذلك في سكرة يعمهون، ثم بكى حتى بل لحيته. [الزهد للحسن البصري ص٢٠].

عن ابن عيينة قال : من كان معصيته في الشهوة فارج له التوبة ، فإن آدم عصى

مشتهيًا، فغفر له ، فإذا كانت معصيته في كبر، فاخْشَ على صاحبه اللعنة ، فإن إبليس عصى مستكبرًا فلعن . [صفوة الصفوة] . تواضع الصحابة

عن عدي بن أرطأة قال: كان الرجل من أصحاب النبي الله إذا زُكي قال: «اللهم لا تؤاخذني، بما يقولون ، واغفر لي ما لا يعلمون». [صحيح الأدب المفرد ص٢٠٦].

قال الحسن البصري رحمه الله: السنة والذي لا إله إلا هو بين الغالي والجافي، فاصبروا عليها رحمكم الله، فإن أهل السنة كانوا أقل الناس فيما مضى، وهم أقل الناس فيما بقي، الذين لم يذهبوا مع أهل الإتراف في إترافهم ولا مع أهل البدع في بدعهم وصبروا على سنتهم حتى لقوا ربهم، فكذلك إن شاء الله كونوا. [ إغاثة اللهفان ٢٠/١].

#### من درر علماء الجماعة!!

قال العلامة محمد خليل هراس: إذا كانت العبادة لا تصح إلا إذا قامت على هذه الدعامات الثلاث من الحب والخوف والرجاء فإن هناك دعامة أخرى تعتبر من العبادة وروحها وبدونها تفقد العبادة معناها وتكون كالجسد الميت لا روح فيه بل تكون أقرب إلى النفاق والرياء وهذه الدعامة هي الإخلاص الذي يقوم على تمحيص النية لله عز وجل وتجريدها من كل شائبة هوى أو نفع شخصي بحيث لا يريد بعلمه إلا وجه الله تعالى ولا يكون الباعث له عليه إلا رغبته في ثوابه وخوفه من عقابه وشعوره بحق الله تعالى عليه. عقيدة القرآن والسنة ص١٧٠.

## الوزار. الوزار الوزار

#### من أخطاء المصلين

قول بعض المصلين خلف الإمام عندما يقرأ الفاتحة ويصل إلى قوله تعالى ﴿ إِياك نعبد وإياك نستعين "استعنت بالله" فلم يثبت عن النبي ﷺ ولا أصبحابه الكرام أنهم كانوا يفعلون ذلك.

#### وصايا لطلاب العلم

تعاهد علمك من وقت إلى آخر ، فإن عدم التعاهد عنوان الذهاب للعلم مهما كان .

وعن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله عنهما أن رسول الله عنه قال: «إنما مثل صاحب القرآن، كمثل صاحب الإبل المطلقة، إن عاهد عليها أمسكها، وإن أطلقها ذهبت». [رواه الشيخان ومالك في الموطأ].

#### منبلاغةالعرب

كان قوم نساك في سفينة في البحر ، فهاجت الريح، فقال رجل منهم: اللهم قد أريتنا قدرتك فأرنا عفوك ورحمتك .

وقال أعرابي: اللهم إنك قد أمرتنا أن تعفو عمن ظلمنا، وقد ظلمنا أنفسنا فاعف عنا.

#### من نوادر العرب

وقف سائل بقوم فقال: إني جائع. فقالوا له: كذبت، فقال: جربوني برطلين من الخبز ورطلين من اللحم.

#### حكمة الشعر مراقبة الله

إذا خلوت الدهرَ يومًا لا تَقُل خلوتُ ولكن قُل عليُ رقيبُ

ولا تحسَبنُّ اللهَ يَغفلُ ساعةً وأنَّ ما تُضفِي عليه يغيبُ

#### الشجاعة في الحق

قال ابن إسحاق في سيرته: اجتمع يومًا أصحاب رسول الله ﷺ فقالوا: والله ما سمعت قريش هذا القرآن يُجْهر لها به قط، فمن رجل يسمعهموه؟ فقال عبد الله بن مسعود: أنا، فقالوا: إنا نخشاهم عليك، إنما نريد رجلا له عشيرة يمنعونه من القوم إن أرادوه، قال: دعوني فإن الله سيمنعني.

قال: فغدا ابن مسعود حتى أتى المقام في الضحى، وقريش في أنديتها، حتى قام عند

المقام ثم قرأ، ﴿بسم الله الرحمن الرحيم ﴿بسم الله الرحيم ﴿ الرحمن \* علمٌ القرآن ﴾ قال:

ثم استقبلها يقرؤها.

قال: فتأملوا فجعلوا يقولون: ماذا قال ابن أم عبد؟ - وكانت هذه كنيته -قال: ثم قالوا: إنه يتلو

بعض ما جاء به محمد، فقاموا إليه فج علوا يضربون في وجهه، وجعل يقرأ حتى بلغ منها ما شاء الله أن يبلغ.

ثم انصرف إلى أصحابه وقد أثروا في وجهه، فقالوا له: هذا الذي خشينا عليك، فقال: ما كان أعداء الله أهون عليً منهم الأن، ولئن شئتم لأغادينهم بمثلها غدا، قالوا: لأ، حسبك أن قد أسمعتهم ما يكرهون. [التاريخ الإسلامي للدكتور عبد العزيز الحميدي].



بقلم / أسامة سليمان

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد..

نكمل إن شاء الله ما بدأناه في العدد الماضي عن تصحيح بعض المفاهيم العقائدية:

ثالثًا: أسباب زيادة الإيمان

وللإيمان أسباب يزداد بها، منها:

ا - العلم بالله سبحانه وأسمائه وصفاته وأفعاله وآياته وكذا العلم بأركان الإيمان علمًا تفصيليا فالعلم سبب في زيادة اليقين والمعرفة يقول سبحانه: ﴿قُلْ هَلْ يَسْتُوي النّينَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٩].

٢ - عمل الطاعات وتحصيل الواجبات والمستحبات وتجنب المحرمات والمكروهات.

٣- تلاوة القرآن وذكر الله والتفكر في خلق السموات والأرض يقول سبحانه: ﴿إِنَّ فِي خُلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَ لَا اللَّيْلِ وَالنَّهَ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

٤ - مجالسة الصالحين ومخالطة الطائعين وحضور مجالس العلم.
 رابعا: الاستثناءفي الإيمان

ومعناه أن يقول المرء: أنا مؤمن إن شياء

التوحيك العدد الأول السنة الثانية والثلاثون

الله وقد انقسمت فيه المذاهب إلى ثلاثة أقوال:

المنهب الأول: قال بوجوب الاستثناء في الإيمان؛ لأن عدم الاستثناء يؤدي إلى القطع لنفسه بدخول الجنة والعبد لا يدري بما يختم؛ لذا له ولأن المستقبل ليس لنا، إذًا وجب الاستثناء.

المذهب الثاني: قالوا بتحريم الاستثناء لأن الاستثناء لأن الاستثناء يعني الشك، والمؤمن لا يشك في إيمانه أبدًا فالإيمان عندهم هو التصديق فقط ولذلك فلابد من القطع بوجوده وإلاً يعد ذلك شكًا وهذا ينافى حقيقة الإيمان.

المذهب الثالث: قالوا بحواز الأمرين باعتبارهما الفرق بين الإيمان المطلق ومطلق الإيمان فالأول يعنى الإيمان بمعناه الشامل للدين كله، والثاني يعني ما ينتقل به المرء من الكفر إلى الإيمان، فالأول بحوز فيه الاستثناء لأنه يعنى الأعمال الظاهرة ونحن لا ندرى أوقعت صحيحة مقبولة أم لا، والثاني لا يجوز فيه الاستثناء لأن معنى ذلك الشك؛ لأن الإيمان يعنى تصديق القلب وهو لا يقبل الشك وإلا فهو كفر ونحن نؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الأخر والقدر يقينًا فالاستثناء على العمل لا على ما في القلب، فضلا عن أن عدم الاستثناء في العمل معناه تزكية النفس وهو منهى عنه، قال تعالى: ﴿ فَلا تُزْكُوا أَنْفُسِكُمْ هُو أَعْلَمُ بِمَن اتَّقَى ﴾ [النجم: ٣٢]، ولذلك روى البخارى: «في باب خوف المؤمن من أن يحيط عمله، قال ابن أبى مليكة أدركت ثلاثين من أصحاب النبي النفاق على نفسه ما منهم أحد بقول إنه على إيمان جبريل وميكائيل».

و أدلة الاستثناء في العمل متعددة منها: ١ - ﴿لَتَـدْخُلُنُّ الْمُسْجِدَ الحُـرَامَ إِنْ شَـاءَ اللَّهُ ﴾ [الفتح:٢٧].

٢ - قوله ﷺ: «السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين وإنا إن شاء الله للاحقون أسال الله لنا ولكم العافية» (م/٩٧٥).

٣- قوله ﷺ: «والله إني لأرجو أن أكون أخشاكم لله وأعلمكم بما أتقي» (م١١١٠).
 خامسا ، نقى الإيمان في النصوص الشرعية

تقدم لنا أن الإيمان عند أهل السنة قول وعمل، «قول اللسان والقلب. عمل الجوارح وعمل القلب» وقول القلب وعمل القلب معا هما تصديق القلب، وعلى ذلك نجد الإيمان عند أهل السنة: قول اللسان وتصديق القلب وعلى الجبان يعني تخلف واجب من واجباته؛ ولأن الواجبات ليست في درجة واحدة كان من الضروري في هذا المقام أن نبين نفي الإيمان في بعض النصوص الشرعية.

أولا: تخلف النطق باللسان: النطق باللسان هو أحد أركان الإسلام كما تقدم، وهو الركن القولي الذي لا يتحقق الإيمان بدونه، فإذا تخلف النطق مع القدرة عليه وعدم وجود مانع حكم على تاركه بالكفر؛ لأن وجود الركن مع عدم النطق يعنى انعدام الإرادة.

ومما يبين ذلك أن النبي على قال لعمه يا عم «قلها» ولما لم يستجب لقوله جاءت النصوص تقطع بكفره وفي الحديث يقول على: «ويخرج من النار من قال لا إله إلا الله وكان في قلبه من الخير ما يزن شعيرة» (م١٩٣).

وقوله ﷺ: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله فمن قالها فقد عصم مني ماله ونفسه إلا بحقه وحسابه على الله» (رواه الشيخان) وفيه علق النبي ﷺ عصمة الدم على النطق.

ثانيًا: تخلف قول القلب ؛ والمقصود بقول القلب التصديق، فمن لا يقر الإيمان في قلبه

بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقضاء والقدر فهو بدون أدنى شك كافر، يقول سبحانه: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنُا يَقُولُ سَبِحانه: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنُا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الآخر وَمَا هُمُّ بِمُؤْمِنِينَ (٨) يُخْادِعُونَ اللَّهُ وَالَّذِينُ آمَنُوا وَمَا يَخْدُعُونَ إِلاَّ يُخْادِعُونَ اللَّهُ وَالَّذِينُ آمَنُوا وَمَا يَخْدُعُونَ إِلاَّ الْخُسُومَ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ [البقرة:٨،٨] ويقول طلقسنه ﴿ وَمَنْ لَمْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ فَإِنَا فَالْمِنَانُ لِلْكَافِرِينَ سَعِيرًا ﴾ [الفتح: ١٣] فالإيمان المنفي في الآية الكريمة هو المقابل للكفر.

ثَالثًا: تَخَلَفُ الْعَمَلُ : والْعَمَلُ يَنْقَسَمُ إِلَى مَسْمِينَ عَمَلُ الْقَلْبُ وَعَمَلُ الْجُوارِحِ والإنسانَ لا يَخْلُو مِن عَمَلُ ! لأَنْ مَعْنَى ذَلِكُ أَنْ يَخْلُو مِنْ الْثُوابِ والْعَقَابِ وهذا محال يقول تعالى: ﴿يَا الْمُوابِ وَالْعَقَابِ وَهذا محال يقول تعالى: ﴿يَا أَيُّهُا الْإِنْسَانُ إِنَّكَ كَارِحُ إِلَى رَبِّكَ كَدْحًا فَمُلاقِيهِ ﴾ [الانشقاق:٦].

وانعدام عمل القلب يعنى انعدام الإيمان؛ اأن عمل القلب شرط صحة ، أما أعمال الجوارح ففيها تفصيل ، فمنها ما يؤدي تركه إلى انعدام الإيمان، ومنها ما يؤدي تركه إلى نقص الإيمان، ونفى الإيمان في هذه الحالة دكون نفى كمال ، لا نفى صحة . فالإيمان المنفى في هذه الحالة بختلف عن الحالتين السابقتين إذ ليس هو الإيمان المقابل للكفر إنما هو الإيمان قسيم الإسلام، أي أنه بخرج من الإيمان إلى الإسلام مثال ذلك قوله تعالى: ﴿ قَالَتِ الْأَعْرَابُ آمَنَّا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أُمثُلُمْنًا ﴾ [الحجرات: ١٤] ومراد ذلك أن الله ذفى عنهم الإيمان وأثبت لهم الإسلام وكذلك في قوله ﷺ من حديث أنس بن مالك قال: «ما خطيفا نبى الله على إلا قال: «لا إيمان لمن لا أمانة له ولا دين لن لا عهد له» (رواه أحمد).

ففي الحديث الإيمان المنفي هو قسيم الإسلام وليس المقابل للكفر والمقصود نفي كمال الإيمان لا نفي تمام الإيمان فانتبه درحمك الله.

العدد الأول السنة الثانية والثلاثون ألتوحيك

ومن ذلك أيضاً في قوله و من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال قال النبي و و يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن...» (رواه يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن...» (رواه الشيخان)، فالإيمان المنفي هنا ليس هو الإيمان المقابل للكفر ولكن الإيمان قسيم الإيمان المقابل للكفر ولكن الإيمان قسيم الإيمان أبي هريرة قال قال رسول و ان زني العبد خرج منه الإيمان فكان فوق رأسه كالظلة فإذا خرج من ذلك العمل عاد إليه الإيمان» (رواه الترمذي) وعلى هذا يكون الإيمان فوق رأسه كالظلة فإذا أقلع رجع إليه. والظلة تنفع صاحبها بالظل. ولذلك يقول شيخ الإسلام رحمه الله: إنه يفقد الإيمان المطلق ولكنه لا يفقد مطلق الإيمان.

وعلى ذلك تحمل النصوص التي ورد فيها نفى الإيمان المتعلق بعمل معين ومثال ذلك.

١ - قال رسول الله ﷺ: «لا يؤمن أحدكم
 حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس
 أجمعين» (رواه الشيخاني).

٢ - عن أنس رضي الله عنه عن النبي ﷺ
 قال: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما
 يحب لنفسه» (رواه الشيخان).

٣ ـ عن أبي شريح أن النبي على قال: «والله لا يؤمن والله لا يؤمن والله لا يؤمن، قيل ومن يا رسول الله؟ قال: «الذي لا يأمن جاره بوايقه» (رواه أحمد).

٤ - ﴿ فَ الاَ وَرَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَـثَى يُحَكِّمُونَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ﴾ [النساء: ٣٥].
 كيفيد حَل المرعفى دين الله

ومراد ذلك متى يصير الكافر مؤمثًا أي يكسب مسمى الإيمان؟

ذهب العلماء إلى أن من أقر بكلمة التوحيد بلسانه وصدق بها قلبه ولم يقترف عملاً ينقضها من قول أو عمل أو اعتقاد دخل في دين الإسلام وفارق الكفر وأدلة ذلك متعددة من الكتاب والسنة منها.

ا - حديث عبادة بن الصامت قال: سمعت النبي الله على النبي الله إلا الله وأن محمدا رسول الله حرم الله عليه النار» (رواه مسلم).

٢ - قوله ﷺ: «من مات وهو يعلم أنه لا إله
 إلا الله دخل الجنة» (رواه مسلم).

٣- القد كان النبي على يشهد لمن اقر بالشهادتين بالإسلام وهذا ثابت في قصة إسلام كثير من الصحابة كخالد بن الوليد وأبي نر الغفاري والطفيل بن عمرو الدوسي والمسديق رضي الله عنهم أجمعين فاهل السنة متفقون على أن الإيمان يثبت للمرء بإقراره بالشهادتين بلسانه وتصديق قلبه بهما ما لم يصدر عنه ما ينقضهما وهذا ما سنبينه في نواقص الإيمان في مبحث مستقل هام إن شاء الله تعالى.

علمًا بأن ذلك خاص لمن كان كافرًا وتحول إلى الإسلام أما من كان مرتدًا فإنه لا يحكم بإسلامه إلا إذا أقر بما ححده وكان سبئا في ردته فضلا عن الشهادتين. ومن الجدير بالذكر في هذا المقام أن نذكر نقطة هامة في هذا المحال وهي أنه بمجرد إقرار المرء بالشهادتين بلسانه يحكم بإسلامه من حيث الظاهر وتنطبق عليه الأحكام في الدنسا وبعامل معاملة المسلمين أما في الآخرة فلا تنفعه هذه الشهادة إلا إذا صدق بها قلبه (عمل القلب، وقول القلب) وهذا واضح من واقعة أسامة بن زيد رضى الله عنهما عند قتله لمن أقر بها بلسانه ولكنه قتله لاعتقاده أنه لم يكن مصدقًا بها بقليه وإنما قالها خوفا من السيف فقال له الندى على: «أفلا شققت عن قلبه حتى تعلم لم قالها؟ كيف لك بلا إله إلا الله يوم القيامة؛ فما زال بقولها حتى وددت أنى لم أسلم إلا يومئذ» (رواه أبو داود).

التوحيك العدد الأول السنة الثانية والثلاثون

# الحو قالة مفهومها وفضائلها ودلالتها العقدية

عداد

أ.د: عبد الرزاق بن عبد المحسن البدر الأستاذ بكلية الدعوة وأصول الدين بالجامعة الإسلامية بالدينة الثورة

وقال: صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي، عن أبي الدرداء رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه ذالا أنبئكم بخير أعمالكم، وأزكاها عند مليككم، وأرفعها في درجاتكم، وخير لكم من إنفاق الذهب والورق، وخير لكم من أن تلقوا عدوكم فتضربوا أعناقهم ويضربوا أعناقكم؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: ذكر الله». [سنن الترمذي (٣٣٧٧)].

وروى مسلم في صحيحه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: «سبق المفردون». قالوا: وما المفردون يا رسول الله؟ قال: الذّاكرون الله كثيرًا. [صحيح مسلم ٢٧٧٦].

وروى البخاري عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه عن النبي على قال: «مثلُ الذي يذكر ربَّه مصثل الحيّ والميت». [صحيح البخاري (٦٤٠٧)].

والأحاديث في هذا الباب كثيرة.

ثم إنَّ هذه الأذكار الشرعية إضافة إلى دلالة النصوص على عظم فضلها وكشرة خيراتها وعوائدها، فإنها تمتاز بكمال معناها وجمال ألفاظها وتنوع دلالاتها وقوة تأثيرها الحمد لله رب العالمين، به سبحانه نستهدي، وإياه نستكفي، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، وهو المستعان، وهو حسبنا ونعم الوكيل.

أما بعد: فإن للأذكار الشرعية مكانة عالية في الدين، ومنزلة رفيعة في نفوس المؤمنين، وهي من أجل القربات، وأفضل الطاعات، ولها من الشمار اليانعة والفضائل المتنوعة والخيرات المتوالية في الدنيا والآخرة ما لا يحصيه ويحيط به إلا الله عز وجل.

والكتاب والسنة مليئان بالشواهد العديدة والأدلة المتنوعة على فضل الذكر ورفيع قدره وعلو مكانته وكثرة عوائده وفوائده على أهله الملازمين له والمحافظين عليه.

قال الله تعالى: ﴿يَا أَيُهَا النَّذِينَ آمَنُوا الْخُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا (٤١) وَسَبَّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلاً (٤١) هُوَ الذِي يُصلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلاَئِكَتُهُ لِيَصْلاً عِلَيْكُمْ وَمَلاَئِكَتُهُ لِيُحْدِيكُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وكَانَ بِالْمُوْمِنِينَ رَحِيمًا (٤٣) تَحِيتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سَلَامٌ وَأَعَدًا لَهُمْ أَجْرِيمًا ﴿ عَلَيْكُمْ مَنِ الأَعْلَى اللَّهُ مَا أَجْرِيمًا ﴿ الْأَحْرَابِ: ٤١-٤٤].

وقال تعالى: ﴿وَالذَّاكِرِينَ اللَّهَ كَثِيرًا وَالذَّاكِرَاتِ أَعَدُّ اللَّهُ لَهُمْ مَعْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٣٥].

وقد أخرج الترمذي، وابن ماجه، والحاكم

العدد الأول السنة الثانية والثلاثون التوحيك (٤١)

وشمولها لحقائق الإيمان وأبواب الخير، فهي من جوامع كلم الرسول الكريم على ومن محاسن هذا الدين العظيم، مع الأمن الكامل في المعاني في المعاني والدلالات أو التكلف والتقعر في الألفاظ والعبارات.

بل جاءت الفاظ جزلة وكلمات ومختصرة ودلالات عميقة، فهي يسيرٌ لفظها ونطقها، عظيم معناها ومقصودها، كثير أجرها وثوابها، واسعة خيراتها ومنافعها، متعددة فوائدها وثمراتها.

وقد أشار النبي الله إلى ذلك وأرشد إليه بقوله عليه الصلاة والسلام في وصف أحد هذه الأذكار: «كلمتان حبيبتان إلى الرحمن، خفيفتان على اللسان، ثقيلتان في الميزان: سبحان الله وبحمده، سبحان الله العظيم». [رواه البخاري ٧٥٣].

وهذا شأن جميع الأذكار الشرعية خفيفة على اللسان، ثقيلة في الميزان، حبيبة إلى الرحمن، مع التفاضل بينها والتمايز حسبما دلت عليه النصوص الشرعية.

ومع ما في الأنكار الشرعية من الكمال والجمال في معانيها ومبانيها إلا أنك ترى في كثير من عوام المسلمين من يعدل عنها وينصرف إلى أنكار مخترعة وأدعية مبتدعة ليست في الكتاب ولا في السنة، قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «ومن أشد الناس عيبًا من يتخذ حزبًا ليس بمأثور عن النبي عنه وإن كان حزبًا لبعض المشايخ، وإن كان حزبًا لبعض المشايخ، ويدع الأحزاب النبوية التي كان يقولها سيد بني أدم وحجة الله على عباده». [مجموع الفتاوى ١٩٥/٥٢].

يضاف إلى ذلك ما لدى كثير من المسلمين من الجهل وعدم العلم بمعاني الأنكار

الشرعية العظيمة ودلالاتها النافعة القويمة، مما يستوجب مضاعفة العناية بالأذكار النبوية علمًا وتعليمًا، وشرحًا وبيانًا، وتوضيحًا وتذكيرًا، لتعلم مراميها، وتفهم مقاصدها، وتتضح دلالتها، لتؤدّي بذلك ثمراتها النافعة، وفوائدها الحميدة وخيرها المستمر.

قال ابن القيم رحمه الله: «وأفضل الذكر وأنفعه ما واطأ القلب فيه اللسان، وكان من الأذكار النبوية، وشهد الذاكر معانيه ومقاصده». [الفوائد ص٢٤٧].

هذا، وإنَّ من الأذكار النبوية العظيمة التي كان يحافظ عليها رسول الله هيَّ، ويكثر من قولها، ويحث على الإكثار منها والعناية بها «الحوقلة»، وهي: «لا حول ولا قوة إلا بالله» فإن هذه الكلمة العظيمة لها من الفضائل والفوائد والثمار ما لا يحصيه إلا الله، وفيها من المعاني العميقة والدلالات المفيدة ما يثبت الإيمان، ويقوي اليقين، ويزيد صلة العبد برب العالمين.

ولما كان الأمر بهذه المثابة وعلى هذا القدر من الأهمية رأيت إفراد هذه الكلمة بهذا البحث الذي جعلته بعنوان «الحوقلة: مفهومها، وفضائلها، ودلالاتها العقدية».

ورغم أهمية هذا الموضوع وشدّة الحاجة اليه، إلا أني لم أر من أفرده بالتأليف سوى رسالتين:

إحداهما: لجلال الدين السيوطي، سمّاها «شـرح الحـوقلة والحـيـعلة»، وهي من أول تأليفه سنة ٨٦٦هـ، كما في كشف الظنون للحاج خليفة، ولم أقف عليها.

الثانية: لجمال الدين يوسف بن عبد الهادي، أسماها: «فضل لا حول ولا قوة إلا بالله»، وقد خصها بذكر ما يتعلق بفضل هذه

الكلمـة. وقـد رأيت أن يكون طرقي لهـذا الموضوع من خلال المباحث التالية:

المبحث الأول: مفهوم الحوقلة.

المبحث الثاني: فضائلها.

المبحث الثالث: دلالاتها العقدية.

المبحث الرابع: في التنبيه على بعض المفاهيم الخاطئة فيها.

ومن الله تبارك وتعالى أستمد العون واستمنح التوفيق، فلا حول ولا قوة إلا به، وهو حسبنا ونعم الوكيل.

#### المبحث الأول: مفهوم الحوقلة أولاً: المراد بالحوقلة

الحوقلة كلمةُ منحوتة من «لا حول ولا قوة إلا بالله»، وهذا الباب سماعي، وهو من الفعل الرباعي المجرد كما هو مقرر في كتب الصرف.

والنحت «هو أن ينحت من كلمتين أو أكثر كلمة واحدة تدل على معنى الكلام الكثير، وذلك على النحو التالي»:

أ- النحت من كلمتين مركبتين تركيبًا إضافيًا مثلما نحتوا من عبد قيس: عبقسي.

ب- النحت من جملة مثل: بسمل أي: قال بسم الله، حوقل، قال: لا حول ولا قوة إلا بالله.

ويقال لها أيضنًا: «الحولقة»، قال النووي رحمه الله: «قال أهل اللغة: ويعبر عن هذه الكلمة بالحوقلة والحولقة». [شرح النووي ٢٧/١٧].

وقال في موضع آخر: «ويقال في التعبير عن قولهم: لا حول ولا قوة إلاّ بالله الحوقلة، هكذا قاله الأزهري والأكثرون، وقال الجوهري الحولقة، فعلى الأول وهو المشهور الحاء والواو من الحول، والقاف من القوة، واللام من اسم الله تعالى، وعلى الثاني الحاء واللام

من الحول، والقاف من القوة، والأول أولى لئلا يفصل بين الحروف». [شرح النووي ٨٧/٤].

ويلاحظ على هذا أمران:

١- أن الذي ذكره الأزهري في تهذيب اللغة
 ونقله عن بعض أهل اللغة كالفراء وابن
 السكيت «الحولقة» وليس «الحوقلة».

٢- تعليل أولوية لفظ «حوقل» على لفظ «حولق» بحجة عدم الفصل بين الحروف غير واضح؛ لأن «حولق» ليس فيها فصل بين الحروف.

#### ثانيًا: معنى « لا حول ولا قوة إلا بالله »

الحول: هو التحرك، يقال: حال الرجل في متن فرسه يحول حولاً وحوولاً إذا وثب عليه، وحال الشخص إذا تحرك، وكذلك كلُّ متحول عن حاله.

والقوة: هي الشدّة وخلاف الضعف، يقال: قوي الرجل، كرضي، فهو قويُّ وتقوُّى واقتوى أي: صار ذا شدّة، وقوّاه الله، أي: أعطاه القوة وهي الشدّة وعدم الضعف.

ف معنى لا حول ولا قوة إلاً بالله أي: لا تحول من حال إلى حال، ولا حصول قوة للعبد على القيام بأي أمر من الأمور، إلا بالله، أي: إلا بعونه وتوفيقه وتسديده، وقد ورد في بيان معنى هذه الكلمة وتوضيح المراد بها عن السلف وأهل العلم نقول عديدة من ذلك:

1- قول عبد الله بن عباس رضي الله عنهما في «لا حول ولا قوة إلا بالله» أي: «لا حول بنا على العمل بالطاعة إلا بالله، ولا قوة لنا على ترك المعصية إلا بالله». رواه ابن أبي حاتم.

٢- وروي عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أنه قال في معناها أي «لا حول عن معصدة الله إلا بعصمته، ولا قوة على طاعته

إلا بمعونته».

٣- وروي عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه في معناها أي: «أنا لا نملك مع الله شيئًا، ولا نملك من دونه، ولا نملك إلا ما ملكنا مما هو أملك منا».

٤- وسئئل زهير بن محمد عن تفسير: «لا حول ولا قوة إلا بالله» فقال: «لا تأخذ ما تحب إلا بالله» ولا تمتنع مما تكره إلا بعون الله». رواه ابن أبى حاتم.

وسئئل الهيثم الرازي (ت٢٧٦هـ) وهو إمام في اللغة عن تفسير «لا حول ولا قوة إلا بالله»، فقال: «الحول: الحركة، يقال: حال الشخص إذا تحرك، فكأن القائل إذا قال: لا حول ولا قوة، يقول: لا حركة ولا استطاعة إلا بمشيئة الله».

٦- وقيل معناها: «لا حول في دفع شر، ولا قوة في تحصيل خير إلاً بالله».

وجميع هذه الأقوال متقاربة في الدلالة على المعنى المراد بهذه الكلمة العظيمة، ولهذا قال النووي رحمه الله بعد أن أورد بعض الأقوال: «وكله متقارب».

#### ثالثًا:إعراب « لا حول ولا قوة إلا بالله »

«لا»: نافية للجنس.

«حول»: اسم لا، مبني على الفتح في محل نصب، وخبرها محذوف، وتقديره كائن أو موجود.

«ولا»: الواو عاطفة، ولا نافية للجنس أيضًا.

«قوة»: اسم لا، وخبرها محذوف، وتقديره كأئنة أو موجودة.

«إلاّ»: أداة استثناء.

«بالله»: جار ومجرور، ومتعلق بالخبر المحذوف.

وقد ذكر أهل اللغة أنه يجوز في إعراب «لا حول ولا قوة إلا بالله» خمسة أوجه، بيانها كما دلى:

١- «لا حول ولا قوة إلا بالله» بفتحهما بلا تنوين.

 ٢- «لا حول ولا قوة إلا بالله» بفتح الأول ونصب الثانى منونًا.

"- «لا حولٌ ولا قوةً إلا بالله» برفعهما منونين.

٤- «لا حول ولا قوة إلا بالله» بفتح الأول ورفع الثاني منونًا.

«لا حولٌ ولا قوة إلا بالله» برفع الأول منونًا وفتح الثاني.

وإلى هذه الوجوه الخمسة يشير ابن مالك رحمه الله في الفيته حيث يقول:

عصمل إن اجعل للا في نكرة مصفردةً جاءتك أو مكررة فانصب بها مضافًا أو مضارعه وبعد ذاك الخبر اذكر رافعه وركّب المفرد فاتحًا كلا حول ولا قوة والثان اجعلا مرفوعًا أو منصوبًا أو مركبًا

وإن رفعت أولاً لا تنصبا ثم إن في هذه الكلمة صيغةً من صيغ الحصر وهي «إلاّ»، بل عدّها السكاكي من أهم صيغ الحصر.

قال الأخضري في أرجوزته مشيرًا إلى صيغ الحصر:

وادوات القصصر إلا إنما عطف وتقديم كما تقدما

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

## «نظرات على فيم النص»

الحلقة الأولى

بقلم/متولي البراجيلي

من أسباب الاختلاف في الأمة الفهم المتعدد للنصوص الشرعية، وقد يكون هذا التعدد في الفهم له مسوع، كأن يكون النص ظنى الدلالة وليس بقطعي الدلالة.

فالنصوص من جهة دلالتها على ما تضمنته من الأحكام تنقسم إلى قسمين:

القسم الأول: نصوص قطعية الدلالة: وهي ما دلت على معنى متعين فُهِمَ منها ولا تتحمل تأويلا، ولا مجال لفهم معنى غيره.

مثال: قول الله تعالى في شأن الزانية والزاني:

﴿ فَاجْلِدُوا كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِائَةَ جَلْدَةٍ ﴾ [النور:٢]، فهذا نصُّ قطعي الدلالة على أن حدُّ الزنا (لغير المحصن) مائة جلدة لا أكثر ولا أقل.

ومثل قوله تعالى: ﴿وَلَكُمْ نِصِّفُ مَا تَرَكَ أَزْوَاجُكُمْ إِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُنَّ وَلَدٌ ﴾ [النساء:١٢]

فهذا نص قطعي الدلالة على أن فرض الزوج في هذه الحالة هو النصف لا غير.

القسم الثاني: نصوص ظنية الدلالة: وهي ما دلت على معنى يحتمل أن يصرف هذا المعنى أو يُؤول ويراد معنى غيره.

[علم أصول الفقه عبد الوهاب خلاف]. مثال: قوله تعالى: ﴿وَالْمُطَلُّقَاتُ يَتَرَبُّصُنْ بِأَنْفُسِ هِنَّ ثَلاَثَةَ قُرُوءٍ﴾ [البقرة:٢٢٨] فلفظ

القرء في اللغة العربية من ألفاظ الأضداد، فهو مشترك بين الحيض وبين الطهر فيحتمل أن يراد أن المطلقة تتربص ثلاث حيضات أو ثلاثة أطهار، لذا انقسم الصحابة ومن بعدهم من الفقهاء في حساب عدة المطلقة على قولين، قول على أنها تحسب بالأطهار، وممن ذهب إلى ذلك زيد بن ثابت، وعبد الله بن عمر، وعائشة، قالت عائشة: هل تدرون ما الاقراء؟ إنما الأقراء الأطهار. وهذا قول الفقهاء السبعة (١)، وسالم بن عبد الله، والزهري، وإليه ذهب مالك والشافعي.

وذهب جـماعـة إلى أنها تحسب بالحيضات، ويروى ذلك عن عمر، وعلي، وابن مسعود، وابن عباس، والحسن البصري، والأوزاعي، والثوري، وأصحاب الرأي.

وأصل هذا الخلاف كما قلنا يرجع للفظ قُرء الذي هو من ألفاظ الأضداد.

فائدة: لعل الراجح هو القول الثاني لحديث النبي على أنه قال لأم حبيبة وكانت تستحاض، فسألت النبي على فأمرها أن تدع الصلاة، أنام أقرائها».

[صحيح سنن أبي داود]. وإنما تدع المرأة الصلاة أيام حيضها، وقد بسط ابن القيم هذه المسالة في زاد المعاد ورجح القول بأن القرء هو الحيض.

[شرح السنة للبغوي].

قال شيخ الإسلام (في رفع الملام عن الأئمة الأعلام): وقد يكون الاختلاف لعدم معرفته بدلالة الحديث، تارة لكون اللفظ الذي في الحديث غريبًا مثل لفظ المزابنة (بيع الرطب في رؤوس النخل بالتمر) والمحاقلة (اكتراء الأرض بالحنطة)، والغرر (ما كان له ظاهر يغر المشتري وباطنه مجهول)، إلى غير ذلك.

وكالحديث المرفوع: «لا طلاق ولا عتاق في إغلاق» [صحيح سنن أبى داود].

فإنهم قد فسروا الإغلاق بالإكراه، ومن بخالفه لا يعرف هذا التفسير.

فائدة: من العلماء من حمل «الإغلاق» على الغضب، قال أبو داود: الإغلاق أظنه الغضب، ومنهم من قال هو الإكراه.

فأخذ بالحديث بمعنى الإكراه مالك والشافعي وأحمد ولم يوقعوا الطلاق والعتاق من المكره، وعند الحنفية يصح طلاقه وعتاقه.

وقال ابن القيم: الإغلاق: انسداد باب العلم والقصد عليه، يدخل فيه طلاق المعتوه والمجنون والسكران والمكره والغضبان الذي لا يعقل ما يقول، لأن كلا من هؤلاء قد أغلق عليه باب العلم والقصد [عون المعبود].

وتارة لكون معناه في لغته وعرفه غير معناه في لغة النبي هي وهو يحمله على ما فهمه في لغته بناءً على أن الأصل بقاء اللغة، كما سمعوا لفظ الخمر في الكتاب والسنة فاعتقدوه عصير العنب المشتد خاصة، بناءً على أنه كذلك في اللغة، وإن كان قد جاء من الأحاديث أحاديث صحيحة تبين أن الخمر اسم لكل شراب مسكر.

وتارة يكون اللفظ مشتركًا، أو مجملا، أو مترددًا بين حقيقة ومجاز فيحمله على الأقرب

عنده، وإن كان المراد هو الآخر، كما حمل بعض الصحابة في أول الأمر الخيط الأبيض والخيط الأسود على الحبل.

وتارة لكون الدلالة على النص خفية، فإن جهات دلالات الأقوال متسعة جدًا يتفاوت الناس في إدراكها وفهم وجوه الكلام بحسب فتح الحق سبحانه ومواهبه للمجتهد.

مثال أخر لنص ظنى الدلالة:

قال الله تعالى: ﴿ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ... ﴾ [المائدة: ٦] - وذلك في الوضوء -

فاتفق العلماء على أن مسح الرأس من فروض الوضوء (المسح ذاته قطعي الدلالة) ثم اختلفوا في القدر المجزئ من المسح (القدر المجزئ ظني الدلالة).

فذهب مالك إلى أن الواجب مسحه كله وروي ذلك عن أحمد، وروي عنه أنه يجزئ مسح بعضه، وقال ابن قدامة (في المغني): إلا أن الظاهر عند أحمد في حق الرجل وجوب الاستيعاب وأن المرأة يجزئها مسح مقدم رأسها.

وذهب الشافعي وبعض أصحاب مالك وأبو حنيفة إلى أن مسح بعض الرأس هو الفرض ثم اختلفوا في حد هذا البعض.

وأصل هذا الاختلاف هو حرف الباء في كلمة برؤوسكم فهو حرف مشترك تارة يكون زائدًا، وتارة يكون للتبعيض [بداية المجتهد].

فمن رأها زائدة رأى أنها تفيد التوكيد وأوجب مسح الرأس كله، ومن رآها مبعضة أوجب مسح جزء من الرأس فقط.

فائدة: ورد في السنة أن النبي ﷺ توضأ فمسح بناصيته وعلى العمامة [صحيح مسلم].

وثبت أيضًا في الصحيحين وغيرهما أن

النبي ﷺ استوعب مسح رأسه. ولعل القول بوجوب استيعاب الرأس هو الراجح لأن النبي ﷺ لمَّا مسح على جزء من رأسه استكمل باقى الرأس بالمسح على العمامة.

[الوجيز في فقه السنة والكتاب العزيز]. يقول ابن عثيمين في (شرح الأصول من علم الأصول): ونحن إذا درسنا نصًا من النصوص لنستدل به على حكم مسالة، فنحن بن أمور متعددة:

إما أن نعلم علم اليقين دلالته على هذه المسألة، كعلمنا بأن الميتة حرام، لقوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ المُنتَةُ ﴾ [المائدة: ٤].

وإما أن نتردد في الحكم، أي في دلالة النص على الحكم ترددًا ليس فيه راجح ولا مرجوح فهنا يجب علينا أن نتوقف.

وإما أن يترجح عندنا أن الدليل دال على كذا، فهل الأولى أن تحجم عما ترجح وتبقى متوقفًا في حكم من أحكام الله عز وجل، أو الأولى أن تأخذ بما ترجح عندك لأنك لا تجد أمرًا يقينيا في هذا؟

لاشك أن العاقل يقول: خذ بالراجح فهذا قدر استطاعتك، ومازال العلماء وحمهم الله يتبعون هذا ولهذا تجد العلماء يقولون: هذا يحتمل وجهين، والراجح كذا وكذا، لأنه ليس كل مسئلة يمكن فيها الوصول لليقين، وإذا لم يمكن اليقين فيلا ندع عباد الله بلا حكم من شريعة الله، ولكن نحكم بما يغلب على الظن، ونحن في هذا لم نتبع الظن، بل أخذنا بقوله تعالى: ﴿لاَ يُكَلِّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا ﴾ [البقرة:٢٨٦]. وهذا وسعنا.

ولو قلنا لأهل العلم: لا تحكم و إلا بما علم تم يقينًا، لبقيت كثير من الأحكام، أو لبقيت كثير من المسائل، معطلة عن الأحكام.

وسئل الشيخ - رحمه الله .: وهل تظنون أن المسألة التي فيها خلاف أن الحكم فيها مبنى على العلم؟

قال: الغالب أن الحكم فيها مبني على الظن، لأن العلم لا يختلف الناس فيه، لكن الظن يختلف، لأن الظن مبني على قرائن، والقرائن يختلف الناس في دلالتها، فلهذا لو الزمنا العلماء ألا يحكموا إلا بما هو علم، العطلت كثير من الأحكام، إن لم نقل أكثر الأحكام. اه.

نخلص مما سبق إلى أن النص إذا كان ظني الدلالة ولم يكن قطع يًا، أن هذا أحد مسوغات الاختلاف في فهم النص، والعلماء مازالوا يختلفون في هذه النصوص.

يقول ابن تيمية (الفتاوي مجلد ٢٠):

فالآية إذا احتملت معنيين، وكان ظهور أحدهما غير معلوم لبعض الناس، بل لم يعلم إلا ما لا يظهر للآخر، كان الواجب عليه العمل بما دلَّ على ذلك المعنى، وإن كان غيره عليه العمل العمل بما دله على المعنى الآخر، وكل منهما فعل ما وجب عليه، لكن حكم الله في نفس الأمر واحد بشرط القدرة.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

#### هامش:

(۱) الفقهاء السبعة: من كبار علماء التابعين وكلهم من أهل المدينة وهم: سعيد بن المسيب، القاسم بن محمد، عروة بن الزبير، خارجة بن زيد، أبو سلمة بن عبد الله بن عبد الله بن عبد مسلمان بن يسار.

وقد جعل أبن المبارك: سالم بن عبد الله بن عمر بدلا من من أبي سلمة، وجعل أبو الزناد بدلا منهما: أبا بكر بن عبد الرحمن.



#### الحلقة الثالثة عشة

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نىي بعده.. وبعد.

نواصل في هذا العدد بيان هدى رسولنا ﷺ في العدل بين الأبناء، وكذا هديه في تنمية مواهبهم العقلية وأيضا مواساته على لليتامي منهم وتحذيره من ظلم اليتيم ومن الاعتداء على حقه، وييان ذلك ما

#### (٥٤) ويأمر على بالعدل بينهم ذكورا وإناثا:

يقول الحديث ﷺ : «اتقوا الله واعدلوا في أولادكم»(١) ، لأن العدل يمنع الحسد والكراهية ، ويورث المحبة والألفة بين الإخوة ، ويعينهم على بر الوالدين والدعاء لهما.

وهذا أثر عن أنس رضى الله عنه أن رجلاً كان عند النبي ﷺ فجاءه ابن له فقيَّله وأجلسه على فخذه ، وجاءت بنت له فأجلسها بين يديه ، فقال النبى ﷺ : «ألا سـوّيت بينهم ؟»(٢) . فـلا بد من التسوية بين الأبناء حتى في القبلة.

وكذلك بجب التسوية بينهم في العطاء ، فقد جاء النعمان بن بشير إلى رسول الله ﷺ فقال : إني أعطيتُ ابني من عمرة بنت رواحة عطيةً ، فأمرَتْني أن أشبهدك يا رسول الله ، قال: «أعطيتُ سائر ولدك مثل هذا ؟» قال : لا ، قال : «فاتقوا الله واعدلوا بين أولادكم» فرجع في عطيّته (٣) . وفي رواية مسلم (٣٠٥٦) قال له النبي ﷺ : «فلا تُشهدني إذن فإني لا أشبهد على جَوْر». وفي رواية النسائي (٣٦٢٠) أن النبي ﷺ قال له: «أليس يسترك أن يكونوا لك في البر سواءً ؟» قال : بلى، قال :«فلا إذًا» . وفي رواية أحمد (١٧٦٤٦) قال ﷺ : «إنى لا أشهد على جور ، إن لينيك عليك من الحق أن تعدل يينهم».

فالواجب على الآباء العدل بين أبنائهم في الأمور الظاهرة المحسوسة التي يعرفها الأبناء ويحسونها حتى في الحب الظاهر ، أما إن كان في القلب ميل لأحدهم أكثر من غيره فلا حرج ، بشرط ألا يظهر له أثر في المعاملة الظاهرة .

ميلا وحبًا زائدًا من أبيهم ليوسف أخيهم كادوا له كيدًا عظيمًا بلغ إلى محاولة قتله والتخلص منه لبخلو لهم وحه أبيهم. فاعتبروا أبها المربون.

وقد علمنا أن إخوة يوسف عليه السلام لمَّا رأوْا

(٥٥) ويفصل على بن المتقاتلين من الأطفال:

عن حاير بن عبد الله قال: اقتتل غلامان ، غلام من المهاجرين وغلام من الأنصار ، فنادى المهاجر : يا للمهاجرين ، ونادي الأنصاري : يا للأنصار ، فخرج النبي ﷺ فقا: «ما هذا ؟ دعوى أهل الحاهلية ؟» قالوا : لا يا رسول الله ، إلا أن غلامين اقتتلا ، فكسع أحدهما الآخر (ضربه على مؤخرته) ، فقال ﷺ : «لا بأس ، ولينصر الرجل أخاه ظالمًا أو مظلوما ، إن كان ظالمًا فلينهه فإنه نصر له ، وإن كان مظلومًا فلينصره»(٤) . بهذه الروح الرشيدة ، والتوجيهات السديدة ، يفصل النبي على بين المتقاتلين الصغار ، ويصحح لهم الأفكار ويدعو إلى دفع الظلم الكيار.

(٥٦) ويحرك على النافسة فيهم ليفجر طاقاتهم الخزونة

عن ابن عمر رضى اللَّهُ عنهما أن رسول اللَّه ﷺ قال : « إن من شجر البوادي شجرة لا يسقط ورقها ، وإنها مثل المسلم ، فحدَّثوني ما هي ؟ » فوقع الناس في شجر البوادي ، قال عبد الله : ووقع في نفسي أنها النخلة فاستحييت . ثم قالوا حدِّثنا ما هي يا رسول الله ؟ قال : « هي النخلة »(٥) . وفي رواية مسلم (٥٠٢٧) قال عبد الله: فذكرت ذلك لعمر قال: لأن تكون قلت هي النخلة أحَبُّ إلىَّ من كذا وكذا . وهذا تحريك للمنافسة في عبد الله من أبيه وتشجيع له أن يتحدث في مجالس الكبار ما دام سيتحدث ىعلم لىس عندهم.

بل إن عمر نفسه رضى الله تعالى عنه ، يشجع الأطفال على تقديم ما لديهم من العلم في مجالس الكيار ، فيسألهم قائلاً : فيم ترون أنزلت هذه الآية : ﴿ أَيُودُ أَحَدُكُمْ أَن تَكُونَ لَهُ جَنَّةً مِّن نُخِيلٍ وَأَعْنَابٍ ﴾ [البقرة: ٢٦٦]. فقالوا: الله أعلم، فغضب عمر فقال : قولوا نعلم أو لا نعلم ، فقال ابن عباس ( وكان أصغرهم): في نفسى منها شيء يا أمير المؤمنين ، فقال عمر: يا ابن أخي قل ولا تحقر نفسك ، فقال ابن

ألتوجيك العدد الأول السنة الثانية والثلاثون



عباس: ضُرِبت مثلاً لعمل، فقال عمر: أي عمل؟ فقال: لعمل، فقال عمر: لرجل غني يعمل بطاعة الله عز وجل، ثم بعث الله له الشيطان فعمل بالمعاصي حتى أغرق أعماله(٦).

(٥٧) ويكافئ على الفائزين منهم ليشجعهم

كان رسول الله ﷺ يصنفُ عبد الله ، وعبيد الله ، وكثيرًا (٧) بني عمه العباس رضي الله عنهم ثم يقول : « من سبق إليَّ فله كذا وكذا » فيستبقون إليه، فيقعون على ظهره وصدره ، فيُقَبَّلُهم ويلتزمهم(٨) .

وما فعل رسول الله ﷺ ذلك إلا لأن المنافسة تنشط عقول الأطفال ، وتنمّي مواهبهم ، وترفع همّتهم .

(٥٨) ويواسي ﷺ اليتامي ويبكي من أجلهم:

لقد وعد رسولنا الكريم ﷺ كافل اليتيم بالرفقة في الجنة ، فقال ﷺ : « أنا وكافل اليتيم في الجنة هكذا » وأشار بالسبَّابة والوسطى ، وفرَّج بينهما شيئًا(٩).

ومن مواساته لليتامى بنفسه ﷺ؛ لمَّا أصيب (استشهد) جعفر بن عمه وأصحابه رضي الله عنهم ؛ وكانت أسماء بنت عميس زوجة جعفر ؛ تقول رضي الله عنها : لمَا أصيب جعفر وأصحابه ؛ دخلتُ على رسول الله ﷺ وقد دبغت أربعين منيئة (جلا) وع جنتُ عجينتين ، وغسلتُ بنيً (أولادي) ، ودهنتهم ونظفتهم ؛ فقال رسول الله ﷺ : « ائتيني ببني جعفر » قالت : فأتيته بهم ، فشمتهم وذرفت عيناه ، فقلت : يا رسول ، بأبي أنت وأمي ، ما يُبْكيك أصيبوا هذا اليوم » ، فخرجْتُ أصيح ، واجتمع إليً أصيبوا هذا اليوم » ، فخرجْتُ أصيح ، واجتمع إليً تغفلوا أل جعفر من أن تصنعوا لهم طعامًا فإنهم قد شغطوا بأمر صاحبهم »(١٠) .

«أما محمد(١١) فشبيه عمنا أبي طالب ، وأما عبد الله فشبيه خُلْقي وخُلُقي » ، ثم أخذ بيدي فأشالها فشال : « اللهم اخلف جعفرًا في أهله ، وبارك لعبد الله في صفقة يمينه » ، قالها ثلاث مرار ، قال: فجاءت أمننا فذكرت له يُتْمنا وجعلت تُقْرِحُ له (أي تذكر ثقل همّها)، فقال: « العَيْلَة تخافين عليهم وأنا وليهم في الدنيا والآخرة »(١٢).

(٥٩) ويتوعد ﷺ من يعتدي على حق اليتيم

قال ﷺ: « اللهم إني أَصَرُج حق الضعيفين ؛ المتبع والمرأة »(١٣).

أُحُرِّج : أَضَنَيَّقَ وَاحرَّم على مَن ظلمهما(١٤). وهل هناك أعظم تهديدًا ووعيدًا من قول الله تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُوالَ الْيَتَامَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي النَّذِينَ يَأْكُلُونَ فَي بُطُونِهمْ نَارًا وَسَيَصِنُونَ سَعِيرًا ﴾ [النساء: ١٠]؟

وإلى لقاء آخر إن شاء الله .

(١) مسلم ، كتاب الهبات ٣٠٥٥ .

(٣) آخرجه الهيثمي في مجمع الزوائد ج٨ ص١٥٦ وقال: رواه البزار
 ، وقال: حدثنا بعض اصحابنا ولم يُسنمُه وبقية رجاله ثقات.
 وانظر فتح البارى ج٥ ص ٢١٤.

(٣) البخاري ، كتاب الهبة ٢٣٩٨ .

(٤) مسلم ، كتاب الدر والصلة ١٨٦١ .

(٥) البخاري ٥٩ ومسلم ٧٧ ٥٠ .

(٦) البخاري ٤١٧٤ .

(V) أحد أبناء عمه العباس رضى اللَّهُ عنهم .

(A) قال الهيثمي في مجمع الزوائد ج٩ ص١٧٠ : رواه احمد وإسناده حسن .

(٩) البخاري ٤٨٩٦ ، ٤٥٥٦ . ومالك في الموطأ ، كتاب الجامع ، وفيه «أنا وكافل اليتيم له أو لغيره في الجنة كهاتين إذا اتقى » .

(١٠) (حسن) احمد ٢٥٨٣٩، وابن ماجه عن اسماء أيضًا قالت: لما أصيب جعفر رجع رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى أهله فقال: « إن آل جعفر قد شغلوا بشان ميتهم، فاصنعوا لهم طعامًا ». حسنه الألباني بصحيح سنن ابن ماجه ح١٣١٧.

(١١) ابن جعفر . ومعنى العَيْلة : أي الفقر .

(۱۲) إسناده صحيح ) احمد ، مسند أهل البيت ١٦٩٥ ، وصححه الأرناءوط والمقدسي في المختارة ج٩ ح١٣٧ . وصحح إسناده الشيخ احمد شاكر ح ١٧٥٠ .

(١٣) الحاكم ج١ ح١١١ ، وانظر السلسلة الصحيحة ح١٠١٥ .

(١٤) النهاية لابن الأثير.

#### مختارات من علوم القرآن

## چمع القرآن وتلویته

اسبابه.طباعته

الحلقةالثانية

إعداد: مصطفى البصراتي

ولعل خير ما يصور هذا الأمر والبواعث الداعية إليه، وحالة القائمين عليه هو حديث زيد بن ثابت برويه عنه البخاري ـ قال: «أرسل إلى أبو بكر الصديق مقتل أهل اليمامة (أي عقب استشهاد القراء السبعين في اليمامة)، فإذا عمر بن الخطاب عنده، قال أبو بكر رضي الله عنه: إن عمر أتاني فقال: إن القتل قد استحرّ (اشتد) يوم اليمامة بقراء القرآن، وإنى أخشى أن يستحر القتل بالقراء بالمواطن فيذهب كثير من القرآن، وإنى أرى أن تأمر بجمع القرآن. قلت لعمر: كيف نفعل شيئًا لم يفعله رسول الله ﷺ؟! قال عمر: هذا والله خير، فلم يزل عمر يراجعني حتى شرح الله صدري لذلك، ورأيت في ذلك الذي رأى عمر. قال زيد: قال أبو بكر: إنك رجل شاب عاقل لا نتهمك، وقد كنت تكتب الوحى لرسول الله على فتتبع القرآن فاجمعه، قال زيد: فوالله لو كلُّفاني نقل جبل من الجبال ما كان أثقل على مما أمراني به من جمع القرآن، قلت: كيف تفعلون شيئًا لم يفعله رسول الله عليه؟! قال: هو والله خير، فلم يزل أبو بكر يراجعني حتى شرح الله صدري للذي شرح له صدر أبى بكر وعمر - رضى الله عنهما - فتتبعت القرآن أجمعه من العُسُب (جمع عسيب وهو

قام أبو بكر بأمر الإسلام بعد رسول الله على، وواحهته أحداث حسام في ارتداد بعض القيائل العربية عن الإسلام لأسياب مختلفة ومنعوا بعض حقوق الإسلام كالزكاة وانضم بعضهم إلى مدعى النبوة «مسيلمة الكذاب» فجهز أبو بكر الجيوش وأوفدها لحروب المرتدين، وكانت غزوة اليمامة سنة اثنتي عشرة للهجرة تضم عددًا كبيرًا من الصحابة القراء، فاستشهد في هذه الغزوة سبعون قارئا من الصحابة فلما رأى عمر بن الخطاب رضى الله عنه ما حدث لقراء القرآن وخشى الموت على من يقى منهم في وقائع أخرى أشار على أبى بكر رضى الله عنه يدمع القرآن، حفاظا عليه من الضياع ىموت حفظته. فتردد أبو بكر في ذلك مخافة الانتداع وظل الأمر مراجعة بينهما حتى شرح الله صدره له، واستقر الرأى على انتداب زيد بن ثابت للقيام بتلك المهمة بمؤازرة عمر بن الخطاب وتحت إشراف أبى بكر وكبار صحابة رسول الله علية.

التوحيك العدد الأول السنة الثانية والثلاثون

0.)

#### جمع القرآن

من المعلوم أن زيد بن ثابت الذي اختير الهذا العمل كان حافظًا للقرآن الكريم، إلا أنه وضع لنفسه منهجًا يسير عليه، يليق بمكانة القرآن الكريم وصونه عن أن يضاف إليه ما ليس منه، أو ينقص منه حرف أو كلمة، فكان لا يكتب آية إلا بشهادة اثنين من الصحابة على أن تلك الآية كتبت بين يدي النبي على وعلى أن ذلك المكتوب من الوجوه التي نزل بها القرآن، لا من مجرد الحفظ وأنه لم ينسخ، واستقر في العرضة الأخيرة.

وعلى هذا الدستور الرشيد تم جمع القرآن بإشراف أبي بكر وعمر وأكابر الصحابة وإجماع الأمة عليه دون نكير، وكان ذلك منقبة خالدة لا يزال التاريخ يذكرها بالجميل لأبي بكر في الإشراف، ولعمر في الاقتراح ولزيد في التنفيذ، وللصحابة في المعاونة والإقرار.

الله على أبي بكر أول من جمع كتاب الله» أخرجه أبن أبي داود في المصاحف سنند حسن.

«أع ظ م

الناس أجــرًا

أبو يكر، رحمة

وقد قوبلت تلك الصحف التي جمعها زيدُ بما تستحق من عناية فائقة، فحفظها أبو بكر عنده ثم حفظها عمر بعده ثم حفظتها أمُّ المؤمنين حفصة بنت عمر بعد وفاة عمر حتى جريد النخل كانوا يكشطون الخوص ويكتبون في الطرف العريض)، واللخاف (وهي الحجارة الرقيقة) وصدور الرجال حتى وجدت أخر سورة التوبة مع أبي خزيمة الأنصاري، لم أجدها مع أحد غيره (لقد جاءكم رسول من أنفسكم عزيز عليه ما عنتم...) حتى خاتمة براءة، فكانت الصحف عند أبي بكر حتى توفاه الله ثم عند عمر حياته، ثم عند حفصة بنت عمر رضي الله عنهما.

#### خطة زيد في جمع القرآن

وقد راعى زيد بن ثابت نهاية التثبت، فكان لا يكتفى بالحفظ دون الكتابة،

وقوله في الصديث: «ووجدت أخرر «ووجدت أخرر سورة التوبة مع أبي خريمة مع أبي خريمة مع غيره» لا ينافي هذا، ولا يعني أنها ليست متواترة، وإنما المراد أنه لم يجدها مكتوبة عند غيره، وكان زيد يحفظها، وكان كثير من الصحابة يحفظونها كذلك، لأن زيدًا كان

الصحابة يتعطونها خدات، دل ريدا كال المند حسن. الآية محفوظة عند كثير منهم، ويشهدون وقد قوبلا بأنها كتبت، ولكنها لم توجد مكتوبة إلا عند بما تستحق أبي خزيمة الأنصاري.

العدد الأول السنة الثانية والثلاثون التوحير) (٥١)

#### طلعها منها خليفة المسلمين عثمان بن عفان رضي الله عنه حدث اعتمد عليها في استنساخ مصاحف الأمصار. ثم ردها إليها

كما بأتبك بدانه إن شياء الله.

ثانئا: أنه اقْتُصرُ فيهاعلى تلاوته.

ثالثًا: أنها ظفرت بإجماع الأمة عليها وتواتر ما فدها ولا بطعن في ذلك التواتر ما مرُّ عليك من أن أخر سورة براءة لم يوجد إلا عند أبى خريمة فإن المراد أنه لم بوحد مكتوبًا إلا عنده، وذلك لا ينافي أنه للأحرف السبعة التي نزل بها القرآن تبسيرا

#### مزايا هذا الحمع

وامتازت هذه الصحف:

أولا: بأنها جمعت القرآن على أدقُّ وجوه البحث والتحرى وأسلم أصول التشبت العلمي.

ما لم تنسخ

وُحد محفوظًا عند كثرة غامرة من الصحابة بلغ حدُّ التواتر، والمعروف أن المعوَّل عليه وقتئذ كان هو الحفظ والاستظهار وإنما اعتمد على الكتابة كمصدر من المصادر، زيادة في الاحتياط ومبالغة في الدقة والحذر. ولا يعزبن عن بالك أن هذا الجمع كان شاملا

#### الخلاصية

ستفاد من كل ما تقدم:

أولا: أن السبب قي جمع القرآن في عهد سى بكر . رضى الله عنه . هو الخوف من نهاب شيء منه يموت حفظته في الوقائع الحريبة، على غرار ما حدث في واقعة

ثانيًا: يستفاد منه طبيعة هذا الجمع، وهي أنها محرد نقل وتحميع لما كان مكتوبًا في حداة الرسول ﷺ، لأنه لم يكن مجموعًا في مكان واحد، وإنما

كان مفرقا في العُسن واللخاف

والرقاع . كما تقده . فأصبح مجموعًا في

مكان واحد، مرتب

السور والأيات وأطلق عليه اسم

«المصدف»

قال أبو

عدد الله المحاسدي:

«كتابة القرآن ليست محدثة، وإنما أمر الصديق بنسخها من مكان إلى مكان، وكان ذلك بمنزلة أوراق وحدت في بدت رسول الله القرآن منتشرا فجمعها جامع، وربطها بخيط، حتى لا يضيع منها شيء.

هذا هو الجمع الثاني للقرآن - ويليه إن شاء الله الجمع الثالث على عهد عثمان رضي الله عنه.

والحمد لله رب العالمين.

والله من وراء القصد.

(التوحيح العدد الأول السنة الثانية والثلاثون

على الأمة الإسلامية كما كانت الأحرف السيعة

في الرقاع كذلك.

## فضل أهل البيت وعلوٌ مكانتهم عند أهل السُّنة والجماعة

الحمد الله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، صلًى الله وسلَّم وبارك عليه وعلى آله وأصحابه، ومن سلك سبيلَه، واهتدى بهديه إلى يوم الدِّين، أمًا

فلأهميَّة بيان مكانة آل بيت النَّبِيِّ ﷺ عند الصحابة والتابعين لهم بإحسان، تُناولت في هذا البحث عشرة فصول.

#### الفصل الأول من هم أهل البيت؟

القولُ الصحيحُ في المرادِ بال بيت النّبِيِّ عَلَيْهُ المهم مَن تَصرُم عليهم الصّدقة، وهم أزواجُه وذريّتُه، وكلُّ مسلم ومسلمة من نَسْل عبد المطلب، وهم بنُو هاشِم بن عبد مناف؛ قال ابن حزم في جمهرة أنساب العرب (ص:١٤): «وُلِد لهاشم بن عبد مناف: شيبةُ، وهو عبد المطلب، وفيه العمود والشّرف، ولم يبْقُ لهاشم عَقِبُ إلا من عبد المطلب فقط».

وانظر عَقِبَ عبد المطلب في: جمهرة أنساب العرب لابن حزم (ص:١٥-١٥)، والتبيين في أنساب القرشيين لابن قدامة (ص:٧٦)، ومنهاج السنة لابن تيمية (٧٨/٤٠٥)، وفتح الباري لابن حجر (٧٨/٧٠).

ويدلُّ لدخول بني أعمامه في أهل بيته ما أخرجه مسلم في صحيحه (١٠٧٢) عن عبد المطلب بن ربيعة بن الحارث بن عبد المطلب أنَّه ذهب هو والفضل بن عباس إلى رسول الله عَلَيْ يطلبان منه أن يُوليهما على الصَّدقة ليُصيباً مِن

## فضيلة الشيخ عبد المحسن بن حمد العباد البدر

المال ما يتزوّجان به، فقال لهما ﷺ: «إنَّ الصَّدقة لا تنبغي لآل محمد؛ إنَّما هي أوساخُ الناس»، ثمَّ أمر بتزويجهما وإصداقهما من الخمس،

وقد ألحق بعض أهل العلم منهم الشافعي وأحمد بني المطلب بن عبد مناف بَبني هاشم في تحريم الصدقة عليهم؛ لمشاركتهم إياهم في إعطائهم من خمس الخمس؛ وذلك للحديث الذي رواه البخاري في صحيحه (٣١٤٠) عن جبير بن مُطعم، الذي فيه أنَّ إعطاءَ النَّبيَّ عَلَيْكَ لِبَني هاشم وبني المطلب دون إخوانهم من بني عبد شمس ونوفل؛ لكون بني هاشم وبني المطلب شبئًا واحدًا.

فأمًّا دخول أزواجه رضي الله عنهنَ في أله عَنهنَ في أله عَنهنَ لذلك قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَقَرْنَ في بُيُوتِكُنُ وَلاَ تَبَرَّجُنَ تَبَرُّجُ الجَّاهِلِيَّةِ الْأُولَى في بُيُوتِكُنُ وَلاَ تَبَرَّجُنَ تَبَرُّجُ الجَّاهِلِيَّةِ الْأُولَى وَأَقِينَ الرَّكَاةَ وَأَطِعْنَ اللَّهَ وَرَسُمُولَهُ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهَّرَكُمْ نَطْهِيرًا (٣٣) وَالْأَكُرْنَ مَا يُتْلَى فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ آيَاتِ اللَّهِ وَالحَدْمَةِ إِنَّ يَتْلَى فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ آيَاتِ اللَّهِ وَالحَدْمَةِ إِنَّ لللَّهُ كَانَ لَطِيفًا خَبِيرًا ﴾ [الأحزاب:٣٣، ٣٤].

فإنَّ هذه الآية تُدلُّ على دخولِهنَّ حتماً؛ لأنَّ سياقَ الآيات قبلها وبعدها خطابً لهنَّ، ولا ينافي ذلك ما جاء في صحيح مسلم (٢٤٢٤) عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: «خرج النَّبِيُّ عَنِيَّ عَداةً وعليه مِرْطُ مُرَحَل من شَعر أسود، فجاء الحسن بن علي فأدخله، ثمَّ جاء الحسين فدخل معه، ثم جاءت فاطمةُ فأدخلها، ثمَّ جاء عليَّ فأدخله، ثمَّ قال: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ

ليُـنْهِبَ عَنْكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَـيْتِ وَيُطَهَّرِكُمُ تَطْهِ يَـرًا ﴾ [الأحراب:٣٣]؛ لأنَّ الآيةَ داللَّة على دخولِهِنَّ؛ لكون الخطابِ في الآيات لهنَّ، ودخولُ علي وفاطمة والحسن والحسين رضي الله عنهم في الآية دلَّت عليه السنَّنَّةُ في هذا الحديث، وتخصيصُ النَّبِيِّ عَنِي لهؤلاء الأربعة رضي الله عنهم في هذا الحديث لا يدلُّ على قَصْر أهل بيته عليهم دون القرابات الأخرى، وإنَّما يدلُ على أنَّهم مِن أخصَ أقاربه.

ونظيرُ دلالة هذه الآية على دخول أزواج النبي على في آله ودلالة حديث عائشة رضي الله عنها المتقدم على دخول على وفاطمة والحسن والحسين رضي الله عنهم في آله، نظيرُ ذلك والحسين رضي الله عنهم في آله، نظيرُ ذلك دلالة قول الله عز وجلُ: ﴿ لَمُسْ جِدُ أُسُسَ عَلَى النَّ قُوى مِنْ أَولُ يَوْم ﴾ [التوبة:١٠٨]، على أنَّ المراد به مسجد قباء، ودلالة السئة في الحديث الذي رواه مسلم في صحيحه (١٣٩٨) على أنَّ المراد بالمسجد الذي أسسً على التقوى مسجدُه المراد بالمسجد الذي أسسً على التقوى مسجدُه تيمية رحمه الله في رسالة «فضلُ أهل البيت تيمية رحمه الله في رسالة «فضلُ أهل البيت وحقوقهم» (ص:٢٠-٢١).

وروجاتُه ﷺ داخلاتُ تحت لفظ «الآل»؛ لقوله ﷺ: «إنَّ الصَدَّقةَ لا تَحلُّ لمحمَّد ولا لآل محمَّد»، ويدلُّ لذلك أنَّهنَّ يُعطَيْن من الخُمس، وأيضًا ما رواه ابن أبي شيبة في مصنفه (٢١٤/٣) بإسناد صحيح عن ابن أبي مُليكة: «أنَّ خالد بنَ سعيد بعث إلى عائشة ببقرة من الصَدقة فردَّتْها، وقالت: إنَّا ألَ محمَّد ﷺ لا تَحلُّ لنا الصَدقة».

ومِمًا ذكره ابن القيّم في كتابه «جلاء الأفهام» (ص: ٣٦١–٣٣٣) للاحتجاج للقائلين بدخول أزواجه على في آل بيته قوله: «قال هؤلاء: وإنّما دخل الأزواج في الآل وخصوصًا أزواج النّبيّ تشبيها لذلك بالنسّب؛ لأن أتصالهُن بالنّبي عيره في عير مرتفع، وهن محرّمات على غيره في حياته وبعد مَمَاتِه، وهن روجاته في الدنيا والآخرة، فالسبّب الذي لهن بالنبيّ على قائمٌ مقام النّسَب، وقد نص النّبيّ على الصلام عليهن، ولهذا كان القول الصحيح - وهو منصوص عن ولهذا كان القول الصحيح - وهو منصوص عن

الإمام أحمد رحمه الله - أنَّ الصَّدقة تحرُمُ عليهنَّ؛ لأنَّها أوساخُ الناسِ، وقد صان اللهُ سبحانه ذلك الجَنابَ الرُّفيع، وآله مِن كلِّ أوساخ بَنِي آدَم.

وياً لله العجب! كيف يدخلُ أزواجُه في قوله ﷺ: «اللَّهمَّ اجعل رزقَ آل محمَّد قوتًا»، وقوله في الأضحية: «اللَّهمَّ هذا عن محمد وآل محمد»، وفي قول عائشة رضي الله عنها: «ما شبع آلُ رسول الله ﷺ من خُبر بُرِّ»، وفي قول المصلِّي: «اللَّهمَّ صلَّ على محمد وعلى آل محمد»، ولا يَدخُلْنُ في قوله: «إنَّ الصَّدقة لا تَحلُّ لمحمَّد»، مع كونها من أوساخ الناس، فأزواجُ رسولِ الله ﷺ أَوْلى بالصَّيانَةِ عنها والبُعدِ منها؟!

فإن قيل: لو كانت الصدّدقة حرامًا عليهنً لحرمت على مواليهنً، كما أنّها لمّا حُرُمت على بني هاشم حرُمَت على مواليهم، وقد ثبت في الصحيح أنَّ بريرة تُصدُّق عليها بلَحم فأكلته، ولم يُحرِّمه النَّبيُّ عَلَيهُ، وهي مولاةٌ لعَائشة رضى الله عنها.

قيل: هذا هو شبهة من أباحَها لأزواج لنَّبيِّ ﷺ.

وَجوابُ هذه الشُّبهةِ أنَّ تحريمَ الصّدقةِ على أزواجِ النّبيِّ على السبطريق الأصالةِ، وإنما هو تَبَعُ لتَحريمها عليه على وإلا وانما هو تَبَعُ لتَحريمها عليه على وإلا فالصدقة حلالُ لهنَّ قبل اتّصالِهنَّ به، فهنَّ فرعُ في هذا التحريم، والتحريمُ على المولى فرعُ التّحريم على سيّدِه، فلمًا كان التّحريمُ على بني هاشمِ أصلا استتبع ذلك مواليهم، ولما كان التّحريمُ على أزواج النبيً على تَبْعًا لَم يَقُونَ ذلك على استِبْبَاعِ مواليهنُ لأنّهُ فرعُ عن فرع. ذلك على استِبْبَاعِ مواليهنُ لأنّهُ فرعُ عن فرع.

قالوا: وقد قال الله تعالى: ﴿ يَا نَسِنَاءُ النَّبُيُّ مَنْ يَاْتُ مِنْكُنُ بِفَاحِشْمَةً مُبَيّئَةً يُضَاعَفْ لَهَا الْعَذَابُ ضَعْقَيْنَ ﴾ [الأحزاب: ٣٠] وساق الآيات إلى قوله تعالى: ﴿ وَانْكُرْنَ مَا يُتْلَى فِي بُيُوتِكُنُ مِنْ آيَاتِ اللّهِ وَالحَكْمَةِ ﴾ [الأحزاب: ٣٤]، ثم قال: فدخَلْن في أهل البيت؛ لأنَّ هذا الخطاب كله في سياق ذكرهنَ، فلا يجوز إخراجُهنَّ مِن شيءٍ سياق ذكرهنَ، فلا يجوز إخراجُهنَّ مِن شيءٍ

منه، والله أعلم».

ويدلُّ على تحريم الصَّدقة على موالي بنبي هاشیم ما رواه أبو داود فی سننه (۱۲۵۰)، والترمذي (٦٥٧)، والنسائي (٢٦١١) بإسناد صحيح . واللفظ لأبي داود . عن أبي رافع: «أنَّ النَّبِيُّ عَلَيْ بعث رجلًا على الصَّدقة مِن بَنِي مخزوم، فقال لأبي رافع: اصْحَبنِي فَإِنَّك تُصيبُ منها، قال: حتى أتى رسولَ الله ﷺ فأسأله، فأتاه فسأله، فقال: مولّى القوم من أنفسهم، وإنَّا لا تَحلُّ لنا الصَّدقة».

#### الفصل الثاني

مُجملُ عقيدة أهل السُّتَة والجماعة في أهل البيت

عقيدةُ أهل السُّنَّة والجماعة وسنطُ بين الإفراط والتَّفريط، والغلُوِّ والجَفاء في جميع مسائل الاعتقاد، ومن ذلك عقيدتهم في آل بيت الرَّسول ﷺ، فإنَّهم يَتولُّونَ كلَّ مسلم ومسلمةٍ من نَسْل عبد المطلِّب، وكذلك زوحات النَّبيِّ جميعًا، فيُحتُّون الجميعَ، ويُثنون عليهم، ويُنْزلونَهم منازلَهم التي يُستحقُّونَها بالعدل والإنصاف، لا بالهوى والتعسُّف، وتعرفون الفضل لمن جَمع اللهُ له بين شرف الإيمان وشرف النُّسنِي، فِمَن كان من أهل البيت من أصحاب رسول الله ﷺ، فإنَّهم بُحبُّونَه لإيمانِه وتقواه، ولصُمنته إيَّاه، ولقرائته منه عَليُّه.

ومَن لَم يكن منهم صحابيًا، فإنَّهم تُحتُّونَه لايمانه وتقواه، ولقربه من رسول الله ﷺ ويرون أنَّ شيرَفَ النَّسَب تابعُ لشيرَف الإيمان، ومَن جمع اللهُ له بينهما فقد جمع له بين الحُسْنَيَيْن، ومَن لَم يُوفَق للإيمان، فإنَّ شروفَ النَّسنِ لا يُفيدُه شَيِئًا، وقد قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ [الحجرات:١٣]، وقالَ ﷺ في آخر حديث طويل رواه مسلم في صحيحه (٢٦٩٩) عن أبى هريرة رضى الله عنه: «ومَن بطَّأ به عملُه لَم نُسرع به نسبه».

وقد قال الحافظ ابن رجب رحمه الله في شرح هذا الحديث في كتابه جامع العلوم والحكم (ص:٣٠٨): «معناه أنَّ العملُ هو الذي

يَبِلُغُ بِالعبدِ درجات الآخرة، كما قال تعالى: ﴿ وَلِكُلِّ دَرَجَاتُ مِمًّا عَمِلُوا ﴾ [الأنعام:١٣٢]، فَمَن أَبِطَأُ بِهِ عَمِلُهِ أَن يِبِلُغُ بِهِ المِنَازِلَ العِالِيةَ عند الله تعالى لُم يُسرع به نسبتُه، فيبلغه تلك الدُّرجات؛ فإنَّ اللهُ رتَّبُ الجِزاءَ على الأعمال لا على الأنساب، كما قال تعالى: ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي يَتُسَاءَلُونَ ﴾ [المؤمنون:١٠١]، وقد أمر الله تعالى بالمسارعة إلى مغفرته ورحمته بِالأعمال، كما قال: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهُا السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ \* الَّذِينَ يُنْفِقُونَ فِي السَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْغُنْظَ ﴾ [آل عمران:١٣٤،١٣٣] الأبتين، وقال: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ هُمْ مِنْ خَشْبَةِ رَبِّهِمْ مُشْفِقُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ يَايَاتِ رَبِّهِمْ يُؤْمِنُونَ \* وَالَّذِينَ هُمْ بِرَبِّهِمْ لاَ يُشْبُرِكُونَ \* وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا آتُوْا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَاجِعُونَ \* أُولَئِكَ يُسَارِعُونَ فِي الخُيْرَاتِ وَهُمْ لَهَا سَايقُونَ ﴾ [المؤمنون:١٥٠]».

ثمُّ ذَكرَ نصوصًا في الحثِّ على الأعمال الصالحة، وأنَّ ولايةَ الرَّسول ﷺ إنَّما تُنالُ بالتقوى والعمل الصَّالح، ثمَّ ختَمها بحديث عمرو بن العاص رضى الله عنه في صحيح البخاري (٥٩٩٠) وصحيح مسلم (٢١٥)، فقال: «ويشهد لهذا كلّه ما في الصحيحين عن عمرو بنُ العاص أنَّه سمع النَّبيُّ ﷺ يقول: «إنَّ ال أبى فلان ليسوا لى بأولياء، وإنَّما وليِّيَ اللهُ وصالحُ المؤمنين»، يشير إلى أنَّ ولايتَه لا تُنال بالنُّسَب وإن قَرُب، وإنَّما تُنال بالإيمان والعمل الصالح، فمن كان أكملَ إيمانًا وعملا فهو أعظم ولايةً له، سواء كان له منه نسب قريب أو لم يكن، وفي هذا المعنى يقول بعضتهم:

لعمرك ما الإنسانُ إلا بدينه فلا تترك التقوى اتِّكالا على النَّسب لقد رفع الإسلامُ سلمانَ فارس وقد وضع الشركُ النَّسيبَ أيا لهب» ونكمل في العدد القادم إن شياء الله.

Sylial

#### الحكم على الميت بأنه شهيد 12

مئئل: ما حكم قول: فلان شهيد؟ الجواب: على ذلك أن الشهادة لأحد بأنه شهيد تكون على وجهين:

أحدهما: أن تقيد بوصف مثل أن يقال: كل من قتل في سبيل الله فهو شهيد ، ومن قتل دون ماله فهو شهيد ، ومن قتل دون ماله فهو شهيد ، ومن مات بالطاعون فهو شهيد ونحو ذلك ، فهذا جائز كما جاءت به النصوص؛ لأنك تشهد بما أخبر به رسول الله صلى الله عليه وسلم، ونعني بقولنا: - جائز - أنه غير ممنوع، وإن كانت الشهادة بذلك واجبة تصديقًا لخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم.

الثاني: أن تقيد الشهادة بشخص معين ، مثل أن تقول لشخص بعينه : إنه شهيد ، فهذا لا يجوز إلا لمن شهد له النبي صلى الله عليه وسلم، أو اتفقت الأمة على الشهادة له بذلك، وقد ترجم البخاري رحمه الله لهذا بقوله: «باب لا يقال فلان شهيد». قال في الفتح ١٩/٠: «أي على سبيل القطع بذلك إلا إن كان بالوحي»، وكأنه أشار إلى حديث عمر أنه خطب فقال: تقولون في مغازيكم فلان شهيد ، ومات فلان شهيدًا ، ولعله قد يكون قد أوقر راحلته ، ألا لا تقولوا ذلكم ، ولكن قولوا كما قال راحلته ، ألا لا تقولوا ذلكم ، ولكن قولوا كما قال سبيل الله ، أو قتل فهو شهيد». وهو حديث حسن سبيل الله ، أو قتل فهو شهيد». وهو حديث حسن طريق محمد بن سيرين عن أبي العجفاء عن عمر». اهد. كلامه.

ولأن الشهادة بالشيء لا تكون إلا عن علم به، وشرط كون الإنسان شهيدًا أن يقاتل لتكون كلمة الله هي العلياً وهي نية باطنة لا سبيل إلى العلم بها ، ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم، مشيرًا إلى ذلك : «مثل المجاهد في سبيل الله والله أعلم بمن يجاهد في سبيله». [البخاري (٢٧٨٧)] . وقال : «والذي نفسي بيده لا يُكْلِمُ أحد في سبيل الله، والله أعلم بمن يكلم في سبيله إلا جاء يوم القيامة وكلمه يشعب دمًا، اللون لون الدم، والريح ريح المسك». رواهما البخاري من حديث أبي هريرة .

التوحيية العدد الأول السنة الثانية والثلاثون

#### أجاب عليها: فضيلة الشيخ ابن عثيمين رحمه الله

ولكن من كان ظاهره الصلاح فإننا نرجو له ذلك ، ولا نشهد له به ولا نسيء به الظن . والرجاء مرتبة بين المرتبتين، ولكننا نعامله في الدنيا بأحكام الشهداء، فإذا كان مقتولاً في الجهاد في سبيل الله دُفن بدمه في ثيابه من غير صلاة عليه ، وإن كان من الشهداء الآخرين فإنه يُغسل ويكفن ويصلى عليه .

ولأننا لو شهدنا لأحد بعينه أنه شهيد ، لزم من تلك الشهادة أن نشهد له بالجنة ، وهذا خلاف ما كان عليه أهل السنة ، فإنهم لا يشهدون بالجنة إلا لمن شهد له النبي صلى الله عليه وسلم، بالوصف أو بالشخص ، وذهب أخرون منهم إلى جواز الشهادة بذلك لمن اتفقت الأمة على الثناء عليه، وإلى هذا ذهب شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله

وبهذا يتبين أنه لا يجوز أن نشهد لشخص بعينه أنه شهيد إلا بنص أو اتفاق ، لكن من كان ظاهره الصلاح فإننا نرجو له ذلك كما سبق ، وهذا كاف في منقبته ، وعلمه عند خالقه سبحانه وتعالى .

#### إزالة النجاسة بغير الماء 12

سُئل: هل تطهر النجاسة بغير الماء؟ وهل البخار الذي تغسل به الإكوات مطهر لها ؟

أجاب: إزالة النجاسة ليست مما يُتعبد به قصدًا ، أي أنها ليست عبادة مقصودة ، وإنما إزالة النجاسة هو التخلي من عين خبيثة نجسة، فباي شيء أزال النجاسة ، وزالت وزال أثرها، فإنه يكون ذلك الشيء مطهرًا لها ، سواء كان بالماء أو بالبنزين ، أو أي مزيل يكون ، فحمتى زالت عين النجاسة بأي شيء يكون ، فإنه يُعتبر ذلك تطهيرًا لها ، حتى إنه على القول الراجح الذي اختاره

شيخ الإسلام ابن تيمية ، لو زالت بالشمس والريح فإنه يطهر المحل ، لأنها كما قلت: هي عين نجسة خبيثة ، متى وجدت صار المحل متنجسًا بها ، ومتى زالت عاد المكان إلى أصله، أي إلى طهارته ، فكل ما تزول به عين النجاسة وأثرها – إلا أنه يُعفى عن اللون المعجوز عنه ، فإنه يكون مطهرًا لها ، وبناءً على ذلك نقول : إن البخار الذي تُغسل به الأكوات إذا زالت به النجاسة فإنه يكون مطهرًا.

#### حكم الماء الراكد !!

سئل: ما حكم الماء المتغير بطول مُكثه ؟ أجاب: هذا الماء طهور وإن تغير ؛ لأنه لم يتغير بممازج خارج وإنما تغير مُكثه في هذا المكان، وهذا لا بأس به يُتوضاً منه ، والوضوء صحيح.

#### لا يجوز تركيب الأسنان الذهبية للرجال ! !

سئل: ما حكم تركيب الأسنان الذهبية ؟
أجاب: الأسنان الذهبية لا يجوز تركيبها
للرجال إلا لضرورة ؛ لأن الرجل يحرم عليه لبس
الذهب والتحلي به ، وأما للمرأة فإذا جرت عادة
النساء بأن تتحلى بأسنان الذهب فلا حرج عليها
في ذلك ، فلها أن تكسو أسنانها ذهبًا إذا كان هذا
مما جرت العادة بالتجمل به، ولم يكن إسرافًا ؛
لقول النبي صلى الله عليه وسلم : «أحل الذهب
والحرير لإناث أمتي». [الترمذي (١٧٢٠))

وإذا ماتت المرأة في هذه الحال أو مات الرجل وعليه سن ذهب قد لبسه للضرورة فإنه يخلع ، إلا إذا خُشي المثلة ، يعني خشي أن تتمزق اللثة فإنه يبقى ؛ وذلك أن الذهب يعتبر من المال، والمال يرثه الورثة من بعد الميت، فإبقاؤه في الميت ودفنه إضاعة للمال .

#### حكم الدخول إلى الخلاء بالمصحف؟

سئتل: ما حكم الدخول بالمصحف إلى الحمام؟ أجاب: المصحف، أهل العلم يقولون: لا يجون

للإنسان أن يدخل به إلى الحمام ؛ لأن المصحف كما هو معلوم له من الكرامة والتعظيم ما لا يليق أن يدخل به إلى هذا المكان ، والله الموفق .

#### إذا بلغ النصاب أدى زكاته 12

سُئل: رجل عنده بنات قد أعطاهن حليًا ومجموع حليهن يبلغ النصاب ، وحلي كل واحدة بمفردها لا يبلغ النصاب فهل يجمع الحلي جميعًا ويزكي؟

أجاب: إذا كان أعطاهن هذا الحلي على سبيل العارية فالحلي ملكه ويجب عليه أن يجمعه جميعًا فإذا بلغ النصاب أدى زكاته، وإن كان أعطى بناته هذا الحلي على أنه ملك لهن فإنه لا يجب أن يجمع حلي كل واحدة إلى حلي الأخرى؛ لأن كل واحدة ملكها منفرد عن الأخرى، وعلى هذا فإن بلغ حلى الواحدة منهن نصابًا زكاه، وإلا فلا.

#### السيارات الخاصة لا زكاة فيها 11

سُئل : هل تجب الزكاة في السيارات المعدة للأجرة والسيارات الخاصة ؟

أجاب: السيارات التي يؤجرها الإنسان للنقل، أو السيارات الخاصة التي يستخدمها لنفسه كلها لا زكاة فيها ، وإنما الزكاة في أجرتها إذا بلغت نصابًا بنفسها ، أو بضمها إلى دراهم أخرى عنده وتم عليها الحول ، وكذلك العقارات المعدة للأجرة ليس فيها زكاة وإنما الزكاة في أجرتها .

#### أرض السكن لا تجب فيها الزكاة !!

سئنل : شخص اشترى أرضًا ليسكنها وبعد مضي ثلاث سنوات نواها للتجارة ، فهل فيما مضى زكاة ؟

أجاب: لا تجب الزكاة فيها ؛ لأنه فيما مضى من السنوات إنما أرادها للسكنى ، ولكن من حين نيته الاتجار والتكسب بها فإنه ينعقد الحول، فإذا تم الحول بعد ذلك وجبت عليه الزكاة.

العدد الأول السنة الثانية والثلاثون التوحيد

## من فتاوى اللجنة الدائمة

#### سؤال : هل يجوز الذهاب إلى الكهان والعرافين؟

جواب: لا يجوز الذهاب إلى السحرة ولا إلى الكهان والمنجمين ولا تصديقهم، لقول النبي ::

«من أتى عرافا فساله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين ليلة» خرجه مسلم في صحيحه، والعراف يعم الكاهن والمنجم والساحر، ولقوله :: «من أتى كاهنا فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد» أخرجه أهل السنن.

اللجنة الدائمة

#### سؤال: هل يجوز الحلف بغير الله؟

جواب: لا يجوز الحلف بغير الله، لقوله عليه الصلاة والسلام «ألا إن الله ينهاكم أن تحلفوا بأبائكم، فمن كان حالفا فليحلف بالله أو ليصمت» متفق عليه وفي رواية لأبي داود والنسائي، عن أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعا: «لا تحلفوا بأبائكم وأمهاتكم، ولا تحلفوا بالله إلا وأنتم صادقون»، ولما رواه أبو داود والترمذي بإسناد صحيح أن رسول الله ﷺ قال: «من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك».

اللجنة الدائمة

#### سؤال: هل يجوزوضع قطعة من الحديد أو (لوحة) على قبر الميت مكتوب عليها آيات قرآنية بالإضافة إلى اسم الميت وتاريخ وفاته .. الخ؟

جواب: لا يجوز أن يكتب على قبر الميت لا أيات قرآنية ولا غيرها لا في حديدة ولا في لوح ولا في غيرهما لما ثبت عن النبي هم، من حديث جابر رضي الله عنه أنه، شه نهى أن يجصص القبر وأن يقعد عليه وأن يبنى عليه. رواه مسلم، وزات الترمذي والنسائي بإسناد صحيح: «وأن يكتب عليه».

الشيخ ابن باز

#### سؤال: ما حكم زيارة المرأة للقبور؟

جواب: لا يجوز للنساء زيارة القبور لأن الرسول ﷺ، لعن زائرات القبور ولأنهن فتنة وصبرهن

التوحيي العدد الأول السنة الثانية والثلاثون

قليل فمن رحمة الله وإحسانه أن حرم عليهن زيارة القبور حتى لا يَفتن ولا يُفتن. أصلح الله حال الحميع.

الشيخ ابن باز

#### سؤال: ما حكم قراءة القرآن على القبر بعد دفن الميت.. وما حكم استئجار من يقرؤون في البيوت ونسميها رحمة على الأموات؟

جواب: الراحح من أقو ال أهل العلم أن القراءة على القبر بعد الدفن بدعة لأنها لم تكن في عهد الرسول على، ولم يأمر بها ولم يكن يفعلها. بل غاية ما ورد في ذلك أنه كان عليه الصلاة والسلام بعد الدفن بقف ويقول: استغفروا لأخيكم واسألوا له التثبيت فإنه الأن يسأل. ولو كانت القراءة عند القير خيرًا وشرعًا لأمريها النبي عَليُّه، حتى تعلم الأمة ذلك. وأيضا اجتماع الناس في البيوت للقراءة على روح الميت لا أصل له وما كان السلف الصالح رضى الله عنهم يفعلونه، والمشروع للمسلم إذا أصيب بمصيبة أن يصبر ويحتسب الأحر عند الله ويقول ما قاله الصايرون: «إنا لله وإنا إليه راجعون، اللهم أجرني في مصيبتي وأخلف لي خيرا منها» وأما الاجتماع عند أهل الميت وقراءة القرآن ووضع الطعام وما شبابه ذلك فكلها من العدع.

الشيخ ابن عثيمين

#### سؤال: هل يجوز أكل اللحم الذي يذبح لمولد النبي ﷺ وغيره من الموالد؟

جواب: ما ذبح في مولد نبي أو ولي تعظيما له فهو مما ذبح لغير الله وذلك شرك، فلا يجوز الأكل منه، وقد ثبت أن النبي على قال: «لعن الله من ذبح لغير الله».

اللجنة الدائمة سؤال: هل يمكن لأهل السنة حضور جنائز الخرافيين والصلاة على موتاهم؟

جواب: المخرفون الذين يصل تخريفهم إلى الشرك بالله كالذين يطلبون المدد والغوث من الأموات أو الغائبين كالجن والملائكة وغيرهم من

المخلوقات كفرة لا تجوز الصلاة على موتاهم ولا حضور جنائزهم. أما من لا يصل بهم تخريفهم إلى الشرك كالمبتدعة الذين يحتفلون بالموالد التي ليس فيها شرك أو بليلة الإسراء والمعراج أو نحو ذلك فهولاء العصاة يصلى عليهم وتحضر جنائزهم ويرجى لهم ما يرجى للعصاة الموحدين لقوله سبحانه وتعالى: ﴿إن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن بشاء ﴾.

اللجنة الدائمة

#### سؤال: هل الاستغاثة بالغائب أو بالميت كفر أكبر؟

جواب: نعم، الاستغاثة بالأموات أو الغائبين شرك أكبر يضرج من فعل ذلك من ملة الإسلام، شرك أكبر يضرج من فعل ذلك من ملة الإسلام، لقوله سبحانه: ﴿ومن يدع مع الله إلها أضر لا برهان له به فإنما حسابه عند ربه إنه لا يفلح الكافرون ﴾، وقوله عز وجل: ﴿ذلكم الله ربكم له الملك والذين تدعون من دونه ما يملكون من قطمير. إن تدعوهم لا يسمعوا دعاءكم ولو سمعوا ما استجابوا لكم ويوم القيامة يكفرون بشرككم ولا ينبنك مثل خبير ﴾.

اللحنة الدائمة

#### سؤال: هل تجوزنية السفر لزيارة قبور الأنبياء والصالحين مثل نبينا محمد ﷺ وغيره، وهل هذه الزيارة شرعية أم لا؟

جواب: لا يجوز شد الرحال لزيارة قبور الأنبياء والصالحين وغيرهم، بل هو بدعة، والأصل في ذلك قوله ﷺ: «لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجدي هذا، والمسجد الأقصى»، وقال ﷺ: «زوروا القبور فإنها تذكركم الأخرة» خرجه مسلم في صحيحه.

اللحنة الدائمة

سؤال: ما حكم الاستعانة بقبور الأولياء والطواف بها والتبرك بأحجارها والنذر لهم والإظلال على قبورهم واتخاذهم وسيلة عند الله؟

جواب: الاستعانة بقبور الأولياء أو النذر لهم أو اتخاذهم وسطاء عند الله بطلب ذلك منهم شرك

أكبر مخرج من الملة الإسلامية موجب للخلود في النار لمن مات عليه. أما الطواف بالقبور وتظليلها فبدعة يحرم فعلها ووسيلة عظمى لعبادة أهلها من دون الله، وقد تكون شركا إذا قصد بذلك أن الميت يجلب له نفعا أو يدفع عنه ضرًا أو قصد بالطواف التقرب إلى الميت.

اللحنة الدائمة

### سؤال: ما حكم الله فيمن يذبح على الأضرحة، ويطلب منها الغوث والعون في النفع والضر؟

جواب: الذبح على الأضرحة شرك أكبر، ومن فعل ذلك فهو ملعون، لما ثبت عن علي رضي الله عنه أنه قال: قال رسول الله عنه: «لعن الله من ذبح لغير الله..».

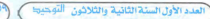
اللحنة الدائمة

## سؤال: ما حكم الصلاة خلف رجل يقول: إن الله في السماء والأرض يحل الله في الأرض خوفا من تحديد مكانه؟

جواب: من عقيدة أهل السنة والجماعة: أن الله سيحانه وتعالى في العلو فوق جميع خلقه، وأنه قد استوى على عرشه استواءً بليق بجلاله، ومما يدل على ذلك قوله تعالى: ﴿ الرحمن على العرش استوى ﴾، وقوله ﴿ وهو العلى العظيم ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وهو القاهر فوق عداده ﴾ وقوله في حق عيسى: ﴿ بِل رفعه الله إليه ﴾، وهو جل وعلا في السماء إله وفي الأرض إله، كما قال تعالى: ﴿ وهو الذي في السماء إله وفي الأرض إله ﴾، وهو مع خلقه بعلمه، كما قال تعالى: ﴿ وهو معكم أين ما كنتم ﴾، فمن اعتقد أن الله جل وعلا بذاته في الأرض فهذا مخالف للكتاب والسنة والإجماع وهو مذهب الحلولية الذين يقولون: إن الله حال في كل مكان فيمن قال بذلك عن جهل بين له الحكم، فإن أصر أو كان يقول ذلك لا عن جهل فهو كافر بالله فلا تصح الصلاة خلفه.

اللحنة الدائمة

والله أعلم





#### اقرأمن مكتبة الركز الحام

## كتاب التوحيد « لابن منده »

المؤلف: الإمام الحافظ محدث الإسلام:

أبو عبد الله محمد بن إسحاق بن محمد بن ده.

مولاه: ولد عام ٣٩١١هـ باصبهان، نشأ في بيت علم ورواية، ولقى عناية خاصة من أبيه وبث في روحه التقوى وحب السنة وكان كثير الرحلة في طلب الحديث حتى بلغ عدد شيوخه ألف وسبعمائة شيخ، أكثر عن أبيه وعم أبيه وابن الأعرابي والأصم وأخذ عنه شيوخه وأقرانه؛ منهم: محمد بن حيان الملقب بأبي الشيخ وهو أحد شيوخه، وأبو عبد الله الحاكم وهو من أقرانه.

قال عنه أبو الشيخ: كان جبلا من الجبال وقال عنه أبو إسماعيل الأنصاري: سيد أهل زمانه.

وفاته: توفي في عام ٣٩٥هـ

موضوع الكتاب: بيان عقيدة السلف في مسائل توحيد الله وأسمائه وصفاته.

قيمة الكتاب: اشتمل الكتاب على اقسام التوحيد التي ورد ذكرها في كتاب الله تعالى: توحيد الربوبية - توحيد الألوهية - توحيد الأسماء والصفات. وهذا التقسيم الذي تضمنه الكتاب فيه رد على من أنكر هذا التقسيم على علماء أهل السنة. وهو أحد الكتب المسندة التي يعتمد عليها علماء الحديث.

منهج المؤلف: قسم المؤلف الكتاب إلى أجزاء وفصول عرض فيها مسائل التوحيد الثلاثة مستدلا بكتاب الله وسنة رسول الله ﷺ وأقوال الصحابة والتابعين.

يقع الكتاب في ثلاث أجزاء بتحقيق د. علي بن محمد بن باحر الفقيهي.

#### أهم مسائل الكتاب:

بدأ المؤلف كتابه بذكر أول أقسام التوحيد توحيد الربوبية.

وبدأ بقوله: «ذكر ما وصف الله عز وجل به نفسه ودل على وحدانيته عز وجل وأنه أحد صمد لم يولد ولم يكن له كفوًا أحد».

وذكر تحت هذا العنوان أحاديث وأثار منها حديث أبي هريرة عن النبي و أنه قال: «قال الله عز وجل: كذبني عبدي ولم يكن له أن يكذبني، وشتمني عبدي ولم يكن له ذلك. أما تكذيبه إياي فيقول: لن يعيدني كما بدأني وأما شتمه إياي فقوله: اتخذ الله ولدا وأنا الصمد الذي لم ألد ولم أولد ولم يكن لي كفوًا أحد».

وفى فصل آخر تحت عنوان «ذكر آية أخرى تدل على وحدانية الله تعالى وأنه منزل الماء من المزن وخالق الحب والنوى ومنبت النبات وألوان الأشجار التي تحمل ألوان الثمار مختلفة الأطعمة والألوان من أزواج شتى من كل زوج بهيج» - قال:

قال الله عز وجل مخبرًا عن لطيف قدرته وحسن صنعته في خلقه: ﴿ أَخْرِج منها ماءها ومرعاها ﴾.

وقال تعالى: ﴿وَأَنْزَلُ مِنَ السَّمَاءَ مَاءَ فَأَخْرِجِنَا بِهُ أَزْوَاجًا مِنْ نَبِاتَ شَتَى كُلُوا وَارْعُوا أَنْعَامُكُمُ إِنْ في ذلك لآيات لأولى النهى ﴾.

ثم مجد نفسه عند قصور علم عباده فقال: ﴿سبحان الذي خلق الأزواج كلها مما تنبت الأرض ومن أنفسهم ومما لا يعلمون ﴾.

ومن الآثار وأقاويل أهل التأويل قال: عن البراء بن عازب رضي الله عنه قال في قوله عز وجل: ﴿صنوان ﴿ الآية قال الصنوان: النخلة تحتها النخلات وغير الصنوان



ثم ذكر فصلا أخر بعنوان «ذكر آية تدل على وحدانية الله عز وجل من انتقال الخلق من حال إلى حال» واستدل على هذا العنوان بآيات وأثار منها:

وقوله تعالى: ﴿ هَلَ أَتَى عَلَى الإِنْسَانَ حَيْنَ مَنَ الدَهُرِ لَمْ يَكُنُ شَيِئًا مَذَكُورًا إِنَا خَلَقْنَا الإِنْسَانَ مَنْ نَطْفَةً ﴾.

وقال تعالى: ﴿ أَفُرَائِتِم مَا تَمْنُونَ أَأَنْتُمَ تَخْلَقُونَهُ أَمْ نَحْنَ الْخَالِقُونَ ﴾.

ومن الآثار ذكر حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أنه قال: حدثنا رسول الله . وهو الصادق المصدوق: «إن أحدكم يجمع في بطن أمه أربعين ليلة نطفة ثم يكون علقة مثل ذلك ثم يكون مضغة مثل ذلك ثم يبعث الله عز وجل إليه ملكا بأربع كلمات، فيقول: اكتب أجله ورزقه وشقي أو سعيد.... الحديث.

وفي توحيد الأسماء قال: «ذكر معرفة أسماء الله الحسنى التي تسمى بها وأظهرها لعباده للمعرفة والدعاء والذكر» قال: قال الله تعالى: ﴿ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها ﴾ وقال تعالى: ﴿هل تعلم له سميا ﴾ قال ابن عباس معناه هل تعلم أحدٌ يقال له الله غيره. وقال النبي ﷺ: «لله تسعة وتسعون اسما مائة إلا واحدًا من أحصاها دخل الجنة».

ثم أتبعه فصل بعنوان: «ذكر معرفة اسم الله الأكبر الذي تسمى به وشرفه على الأذكار كلها» ثم أورد تحته قوله تعالى: ﴿ولذكر الله أكبر ﴾ وقوله تعالى: ﴿ولذكر الله أكبر ﴾ وقوله تعالى: ﴿فاعلم أنه لا إله إلا الله ﴾ وغيرها من الآيات ومن هنا دخل إلى توحيد الألوهية حيث قال: فاسم (الله) معرفة ذاته، منع الله عز وجل خلقه أن يتسمى به أحد من خلقه، أو يدعى باسمه إله من دونه، جعله أول الإيمان وعمود الإسلام وكلمة الحق والإخلاص ومخالفة الأضداد والاشراك فيه يحتجز القاتل من القتل وبه تفتح

الفرائض وتنعقد الأيمان ويستعاذ من الشيطان، وباسمه تفتح وتختم الأشياء تبارك اسمه ولا إله غيره.

ثم بدأ يعدد الفصول في هذا النوع من أقسام التوحيد توحيد الإلهية مستدلا تحت كل عنوان بالآيات والآثار الواردة ومنها: قول النبي شي الله عز وجل، ومن حلف بغير الله فقد أشرك».

وأورد تحت هذا العنوان حديث ابن عمر أن النبي على قال: «إن الله عز وجل ينهاكم أن تحلفوا بابائكم من كان حالفًا فليحلف بالله عز وجل أو لسكت».

وفي فصل آخر قال: «ذكر آسم الله عز وجل على الذبائح وعند الأكل والشرب والوضوء» وقال ابن عباس المسلم يكفيه اسمه فإذا نسي عند الذبح فليسم الله إذا أكل.

وذكر حديث جندب بن عبد الله قال: قال رسول الله عُلَّة: «في الأضحى من لم يذبح فلي ذبح على اسم الله عز وجل».

وذكر حديث عائشة رضي الله عنها: أن ناسا من الأعراب كانوا يأتون رسول الله على بلحوم فقالوا يا رسول الله: إن ناسا من الأعراب كانوا يأتوننا بلحم ولا ندري أذكروا اسم الله عليه أم لا، فقال رسول الله عليه أد لا،

ثم عاد المؤلف إلى ذكر فصول في أسماء الله عز وجل حيث قال: «من أسماء الله عز وجل: هما الرحمن الرحيم» ثم قال: قال أهل التأويل: هما السمان رقيقان أحدهما أرق من الآخر فقوله «الرحمن» يجمع كل معاني الرحمة من الرأفة والشفقة والحنان واللطف والعطف قال عبد الله بن عباس: قوله عز وجل ﴿ هل تعلم له سميا ﴾ قال ليس أحد يسمي الرحمن غيره وقال رسول الله ﷺ: «قال الله عز وجل أنا الرحمن خلقت الرحم وشققت لها اسمًا من اسمي وهذا الخبر يدل على أن أفعال الله عز وجل مشتقة من أسمائه



بخلاف المخلوق مثل الرازق والخالق والباعث والوهاب ونحوها. تُقدّم أسماؤه على أفعاله بمعنى أنه يخلق ويرزق ويبعث ويهب ويحيي ويميت وأسماء المخلوقين مشتقة من أفعالهم».

وهكذا استمر المؤلف في ذكر أسماء الله يذكر الاسم والدليل عليه من الكتاب والسنة ثم بدأ في الصفات فقال: «ذكر معرفة صفات الله عز وجل الذي وصف بها نفسه وأنزل بها كتابه وأخبر بها الرسول على على سبيل الوصف لريه عز وجل محينًا ذلك لأمته» ثم قال تحت هذا العنوان: إن الأخبار في صفات الله عز وجل جاءت متواترة عن النبى ﷺ موافقة لكتاب الله عز وجل نقلها الخلف عن السلف قرنًا بعد قرن من لدن الصحابة إلى عصرنا هذا على سبيل إثبات الصفات لله عز وجل والمعرفة والإيمان به والتسليم لما أخبر به في تنزيله وبينه الرسول عَلَيَّ مع اجتناب التأويل والجحود وترك التمثيل والتكييف... ثم بدأ يعدد الفصول في هذا النوع من التوحيد توحيد الصفات مستدلا تحت كل عنوان بالآيات والآثار الواردة فيه منها: «ذكر معرفة صفات الله عز وجل التي وصف بها نفسه وأنزل بها الكتاب ونطق بها الرسول على مباينة للأضداد والأنداد والأوثان والآلهـة التي تعـبد من دونه: ثم قـال تحت هذا الفصل قال الله عز وجل: ﴿ إِن الذي تدعون من دون الله عباد أمثالكم فادعوهم ﴾ وقال تعالى: ﴿ يَا أَنِتَ لَمُ تَعِيدُ مَا لَا يُسْمِعُ وَلَا يَنِصُرُ وَلَا يَغْنَى عنك شبيئا ﴾ وقال تعالى: ﴿ فسألوهم إن كانوا ينطقون ﴾ وقال في قصة موسى عليه السلام ﴿ واتخذ قوم موسى من بعده من حليهم عجلا جسدًا له خوار ﴾ ففي هذه الآيات دليل على أن الله عز وجل بخلاف الأصنام التي عبدت من دونه ثم وصف نفسه بالسمع والبصر واليدين وأنه خلق بهما أدم عليه السلام وأنه يسمع ويجيب وأنه ينصر ويخذل ويضل ويهدي وأنه بخلاف ما ذمَه، قال الله عز وجل: ﴿ليس كمثله شيء وهو

السميع البصير ﴾ وقال عز وجل: ﴿قُلَ أَي شيء أَكْبِر شبهادة قل الله شبهيد ﴾ وقال تعالى: ﴿ كُلُ شيء هالك إلا وجه ﴾ فأفاد الله عز وجل: بكلام صفته أنه أكبر الأشياء وليس شيء مثله.

ثم ذكر صفة الاستواء على العرش، وخلق العرش وأن الله تعالى العرش وأن الله تعالى فوق الخلق بائنًا عنهم مؤكدا بذلك صفة الفوقية وأن جبريل ينزل بالوحي من عند الله تعالى، رادًا بذلك على الجهمية وغيرهم القائلين أن الله في كل مكان تعالى الله عن قولهم علوًا كبيرًا.

ثم استمر المؤلف في ذكر فصول في الصفات كصفة الحب والرضا والسمع والبصر والكلام والرؤية والوجه وغيرها من الصفات مستدلا عليها بالكتاب والسنة وأقوال الصحابة.

وختم كتابه بصفة النزول في قوله «ذكر نزول الرب عز وجل يوم القيامة لفصل القضاء» وأتى على ذلك بالأدلة من الكتاب والسنة.

قات: من تصفح الكتاب وجد أن المؤلف رحمه الله كثير الاستدلال في توحيد الله وأسمائه وصفاته بالكتاب والسنة وأقول الصحابة والتابعين وهذه هي طريقة السلف في إثبات معرفة الله عز وجل، بخلاف طريقة المتكلمين من المعتزلة والأشاعرة والماتردية فنراهم يثبتون معرفة الله بالأقيسة العقلية والبراهين المنطقية وإن أثبتوا إلها أثبتوا إلها مجردًا ليس له أسماء ولا صفات ومنهم من يثبت الأسماء وبعض الصفات، وهذا تخبط واضح وبعد عن حقيقة الإسلام الذي هو الاستسلام والقبول والإنعان لما من العلم والإيمان فإنه لا طريق أوصل إلى معرفة من العلم والإيمان فإنه لا طريق أوصل إلى معرفة الله إلا هذا الطريق طريق الكتاب والسنة بفهم سلف الأمة.

والحمد لله والصلاة والسلام على محمد وآله وصحبه وسلم.

في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت وانتشرت على السنة الخطباء والوعاظ والقصاص واغتر الكثيرون بوجودها في كتب السيرة.

#### أولا : القصة :

قال ابن إسحاق: فَحُدَّثْتُ عن أسماء بنت أبي بكر أنها قالت: لما خرج رسول الله وأبو بكر رضي الله عنه أتانا نفر من قريش وأبو بكر رضي الله عنه أتانا نفر من قريش فيهم أبو جهل بن هشام، فوقفوا على باب أبي بكر فخرجت إليهم، فقالوا: أين أبوك يا بنت أبي بكر؟ قالت: قلت: لا أدري والله أين أبي، قالت: فرفع أبو جهل لعنه الله يده، وكان فاحشًا خبيثًا، فلطم خدي لطمة، فطرح منها قرطي، قالت: ثم انصرف فمكثنا ثلاث ليال وما نري أين وجه رسول الله والله والمن من الجن من أسفل مكة يتغنى بأبيات من شعر عناء العرب، وإن الناس ليتبعونه يسمعون عناء العرب، وإن الناس ليتبعونه يسمعون عموته وما يرونه، حتى خرج من أعلى مكة وهو يقول:

جزى الله رب الناس خير جزائه
رفيقين حلا خيمتي أم معبد
هما نزلا بالبر ثم تروًحا
فأفلح من أمسي رفيق محمد
ليهن بني كعب مكان فتاتهم
ومقعدها للمؤمنين بمرصد

#### ثانيا : التحقيق :

القصة ليست صحيحة . رواها ابن إسحاق كما في «السيرة» (١٠٩/٢) لابن هشام . حيث أوردها في «سيرة النبي» (١٠٩/٢) (ح١٣٥) فذكر أن ابن إسحاق قال: «فَحُرَّثْتُ عن أسماء بنت أبي بكر أنها قالت: لما خرج رسول اللَّه ﷺ...»



العدد الأول السنة الثانية والثلاثون لتوحي

قلت: فسند القصة منقطع ، يشهد لذلك صيغة الرواية في قول ابن إسحاق: «فُحُدَثتُ» التي جاءت بصيغة المبني للمجهول ، التي تدل على أن هناك سقطًا في الإسناد .

ويشهد لانقطاع السند أيضًا قول الحافظ ابن حجر في «التقريب» (١٤٤/٢) : «محمد بن إسحاق بن يسار ، أبو بكر ، المطلبي ، مولاهم المدني ، نزيل العراق ، إمام المغازي صدوق يدلس».

قلت: ورواية السند بصيغة المبني للمجهول فيها إسقاط في السند، وهذا أشد من تدليس الشيوخ، حيث يتسبب في تضييع المروي عنه، وتوعير طريق معرفته على السامع.

قال الإمام الذهبي في «الميان» (الميان» (۱۹۷/٤٦٨/۳) ، «محمد بن إسحاق بن يسار ، أبو بكر ، المخرمي ، مولاهم المدني. ما له عندي ذنب إلا قد حشا في السيرة من الأشياء المنكرة المنقطعة والأشعار المكذوبة».

قلت: وذكر الإمام المزي في «تهذيب الكمال» (٦٤٤/٧٨/١٦): أن يعقوب بن شيبة قال: سمعت محمد بن عبد الله بن نمير، وذكر ابن إسحاق فقال: إذا حدث عن من سمع منه من المعروفين فهو حسن الحديث صدوق، وإنما أتي من أنه يحدّث عن المجهولين أحاديث باطلة.

قلت: وبهذا التحيقيق تصبح هذه القصة باطلة؛ حيث يُحدَث فيها ابن إسحاق عن المجهولين.

#### طريق آخر للقصة

هذا الطريق ذُكر فيه الرجل من الجن الذي أقبل من أسفل مكة يتغنى بأبيات من شعر غناء العرب، ولم يُذكر فيه لطم أبي جهل الأسماء بنت أبى بكر.

والقصة من هذا الطريق جاءت من حديث زيد بن أرقم وأنس بن مالك والمغيرة بن شعبة

يتحدثون أن النبي على ليلة الغار أمر الله شجرة فنبتت في وجه النبي عَلَيَّ فسترته ، وأمر الله العنكبوت فنسجت على وجهه فسترته ، وأمر الله حمامتين وحشيتين فوقفتا يفم الغار، وأقبل فتيان قريش، من كل بطن رجل، بأسيافهم وعصيهم وهراواتهم حتى إذا كانوا من النبي عِن قدر أربعين ذراعًا ، نظر أولهم فرأى الحمامتين فرجع فقال له أصحابه: ما لك لم تنظر في الغار ؟ قال : رأيت حمامتين وحشيتين بفم الغار فعرفت أن ليس فيه أحد . قال: فسمع النبي ﷺ قوله، فعرف أن الله قد درأ عنه بهما ، ..... قالوا: وكانت لأبي بكر منيحة غنم يرعاها عامر بن فهيرة، وكان يأتيهم بها ليلاً فيحتلبون، فإذا كان سَحَر سرح مع الناس ، قالت عائشة: وجهزناهما أحب الجهاز ، وصنعنا لهما سفرة في جراب، فقطعت أسماء بنت أبى بكر قطعة من نطاقها فأوكت به الجراب ، وقطعت أخرى فصيرته عصامًا لفم القربة ، فدذلك سميت ذات النطاقين، ومكث رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأبو بكر في الغار ثلاث ليال بيت عندهما عبد الله بن أبي بكر ، واستأجر أبو بكر رجلاً من بنى الديل هاديًا خريتًا يقال له عبد الله بن أريقط، وهو على دين الكفر ، ولكنهما أمناه فارتحلا ومعهما عامر بن فهيرة ، فأخذ بهم ابن أريقط يرتجز ، فما شعرت قريش أين وجّه رسول الله على، حتى سمعوا صوتًا من جنى من أسفل مكة ولا يرى شخصه ىقول:

جزى الله رب الناس خير جزائه رفيقين حلا خيمتي أم معبد هما نزلا بالبسر ثم تروًحا فأفلح من أمسى رفيق محمد التغريج

القصة من هذا الطريق وبهذا اللفظ، أخرجها ابن سعد في «الطبقات» (١١٠/١)،

حيث قال: «أخبرنا مسلم بن إبراهيم، أخبرنا عون بن عمرو القيسي أخو رياح القيسي، أخورنا أبو مصعب المكي قال: أدركت زيد بن أرقم، وأنس بن مالك، والمغيرة بن شعبة فسمعتهم يتحدثون أن النبي الله الذكر القصة.

#### التحقيق

القصة من هذا الطريق ليست صحيحة ، وسندها لا يصلح للمتابعات والشواهد ، وفي السند علتان :

الأولى: عون بن عمرو القيسى.

أورده الذهبي في «الميزان» (٣/٣٠٨٥) حيث قال: «عون بن عمرو، أخو رياح بن عمرو، بصري، قال ابن معين: لا شيء، وقال البخاري: عون بن عمرو القيسي جليس لمعتمر، منكر الحديث مجهول».

قلت: ١- من أشد صيغ الجرح عند البخاري قوله: «فلان منكر الحديث».

يظهر ذلك من قول السيوطي في «التدريب» (٣٤٩/١) : «البخاري يطلق (فيه نظر)، و(سكتوا عنه) في من تركوا حديثه ، ويطلق (منكر الحديث) على من لا تحل الرواية عنه».

٢- قول ابن معين : (لا شيء) ، فسره الإمام
 ابن أبي حاتم في كتابه «الجرح والتعديل»
 (٣٢١/٣) حيث قال : «معنى قول ابن معين: «لا شيع»: ليس بثقة».

قلت: ولقد أورد الإمام الذهبي في «الميزان» (٣٠٧/٣) هذه القصة وبهذا الطريق وجعلها من مناكير عون بن عمرو ، حيث قال: «مسلم بن إبراهيم ، حدثنا عون بن عمرو ، سمعت أبا مصعب المكي يقول: أدركت زيد بن أرقم وأنسنًا والمغيرة بن شعبة وسمعتهم يتحدثون أن النبي على ليلة الغار قال: أمر الله شبحرة نبتت في وجه النبي على فسترته ، وأمر الله حمامتين وحشيتان فوقفتا يفم الغار...» الحديث .

وأبو مصعب لا يعرف.

قلت : وهذه هي العلة الثانية . فمتن القصة يدور حول ثلاث جمل :

الأولى: لطم أبي جهل لأسماء، وقد أثبتنا أن هذه الجملة «واهية» كما بيّنا في التحقيق أنفًا.

الثانية: عدم دراية بنت أبي بكر بمكان رسول الله على وقد أثبتنا أن هذه الجملة غير صحيحة ، ومنكرة ، كما هو مبين في التحقيق ، وسنبين البديل الصحيح دراية بنت أبي بكر بمكان الرسول على ، وقيامهم بالإمداد والتمويه والإخبار .

الثالثة: إقبال رجل من الجن من أسفل مكة يتغنى بأبيات من الشعر من غناء العرب.

وهذه الجملة أثبتنا أنها باطلة، وأن الطريق الآخر الذي جاءت فيه باطل، لا يصلح للمتابعات والشواهد، لما فيه من متروكين ومجهولين.

قلت: وهناك روايات أخرى يذكر فيها هذا الشعر دون ذكر لجملة لطم أبي جهل لأسماء، ودون ذكر للرجل من الجن أقبل والناس يتبعونه، كما في الرواية التي أخرجها الطبراني في «الكبير» (٤٨/٤) (ح٣٦٠٥).

وهذه أيضًا رواية (غير صحيحة) ، حيث أوردها الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٥٨/٥) وقال: «وفي إسناده جماعة لم أعرفهم».

#### بدائل صحيحة

سنذكر البدائل الصحيحة التي تبين دراية بيت أبي بكر بمكان الرسول ، وأن هذا البيت العظيم قام بأعظم جهاد في الهجرة، منذ خروج رسول الله ، من مكة حتى وصوله إلى المدينة .

فقد ثبت في «صحيح الإمام البخاري» (ح ٣٩٠٠) من حديث عائشة رضي الله عنها زوج النبي ﷺ قالت: فبينما نحن يومًا جلوس في بيت أبي بكر في نحر الظهيرة ، قال قائل لأبي

بكر : هذا رسول الله ﷺ مُتَقَنَّعًا - في ساعة لم يكن يأتينا فيها - فقال أبو بكر: فداء له أبي وأمى ، والله ما جاء به في هذه الساعة إلا أمر ، قالت : فجاء رسول الله ﷺ فاستأذن فأذن له ، فدخل فقال النبي عَليه لأبي بكر: أخرج من عندك ، فقال أبو بكر: إنما هم أهلك بأبي أنت با رسول الله ، قال : فإنى قد أذن لى في الخروج ، فقال أبو بكر: الصحابة بأبي أنت يا رسول الله ، قال رسول الله ﷺ: «نعم». قال أبو بكر: فخذ بأبى أنت يا رسول الله إحدى راحلتي هاتين، قال رسول الله ﷺ: «بالثمن». قالت عائشة: فجهزناهما أحث الجهاز ، وصنعنا لهما سفرة في جراب ، فقطعت أسماء بنت أبي بكر قطعة من نطاقها فربطت به على فم الجراب ، فبذلك سميت ذات النطاق ، قالت: ثم لحق رسول الله الله وأبو بكر بغار في جبل ثور ، فكمنا فيه ثلاث ليال، يبيت عندهما عبد الله بن أبي بكر وهو غلام شاب ثقف لقن ، فيدلج من عندهما بسحر، فيصبح مع قريش بمكة كبائت .

فلا يسمع أمرًا يكتادان به إلا وعاه حتى يأتيهما بخبر ذلك حين يختلط الظلام ويرعى عليهما عامر بن فهيرة مولى أبي بكر منحة من غنم فيريحها عليهما حين تذهب ساعة من العشاء فيبيتان في رسل – وهو لبن منحتهما ورضيفهما – حتى ينعق بها عامر بن فهيرة بغلس، يفعل ذلك في كل ليلة من تلك الليالي الثلاث، واستأجر رسول الله وابو بكر رجلاً من بني الديل، وهو من بني عبد بن عدي ماديًا خريتًا – والخريت الماهر بالهداية – قد غمس حلفًا في آل العاص بن وائل السبهمي، فمس حلفًا في آل العاص بن وائل السبهمي، راحلتيهما وواعداه غار ثور بعد ثلاث ليال براحلتيهما صبح ثلاث، وانطلق معهما عامر بن فهيرة والدليل فأخذ بهم طريق السواحل».

قلت: وهذه الرواية تبيّن الهمة العالية لبيت

أبي بكر ، والرسول وصاحبه في الغار . ولقد بوّب البخاري بابًا في كتاب «الجهاد والسير» من «صحيحه» : «باب حمل الزاد في الغزو»، وافتتحه بحديث أسماء بنت ابي بكر رضي الله عنها (ح٢٩٧٩) قالت : «صنعت سفرة رسول الله في بيت أبي بكر حين أراد أن يهاجر إلى المدينة . قالت : فلم نجد لسفرته ولا لسقائه ما نربطهما به، فقلت لأبي بكر: والله ما أجد شيئًا أربط به إلا نطاقي ، قال: فشقيه باثنين فاربطيه ، بواحد السقاء ، وبالآخر السفرة ، ففعلت ، بواحد السقاء ، وبالآخر السفرة ، ففعلت ، فذلك سميت ذات النطاقين».

قلت: وأصبحت هذه منقبة لأسماء بنت أبي بكر رضي الله عنها ، لا يجحدها إلا حاقد حاسد.

فقد أخرج البخاري (ح٣٨٨م) عن هشام بن عروة عن أبيه وعن وهب بن كيسان قال : كان أهل الشام يعيّرون ابن الزبير يقولون : يا ابن ذات النطاقين ، فقالت له أسماء : يا بني ، إنهم يعيّرونك بالنطاقين ، وهل تدري ما كان النطاقان؟ إنما كان نطاقي شققته نصفين، فأوكيت قربة رسول الله عني بأحدهما، وجعلت في سفرته أخر . قال : فكان أهل الشام إذا عيّروه بالنطاقين يقول : إيهًا والإله «تلك شكاة ظاهر عنك عارها».

قلت: هذا ما صح لأسماء بنت أبي بكر في الهجرة.

ولقد توفيت أسماء رضي الله عنها بمكة في جمادى الأولى سنة ثلاث وسبعين بعد قتل ابنها عبد الله بن الزبير بيسير ، وكانت قد ذهب بصرها ، وقال هشام بن عروة عن أبيه : كانت أسماء قد بلغت مائة سنة لم يسقط لها سن ولم ينكر لها عقل. كذا في «تهذيب الكمال»

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد..



### صحح أحاديثك

#### بخصوص عاشوراء

أقدم لك عزيزي القارئ الحلقة التاسعة من سلسلة «صحح أحاديثك» حول «يوم عاشوراء».

ا - حديث «من وسع على نفسه، وأهله يوم عاشوراء وسع الله عليه سائر سنته».

الحكم: الحديث (ليس صحيحا) أخرجه البيهقي في «الشعب» (٣٧٩١/٣٦٥/٣) من حديث جابر بن عبد الله مرفوعا وفيه محمد بن يونس بن موسى أبو العباس الكدسمي البصري قال فيه ابن عدي في «الكامل» (٢٩٢/٦) تراجم (١٧٨٠) أتهم بوضع الحديث وسرقته وقال ابن حبان في «المجروحين» (٣١٣/١): كان يضع على الثقات الحديث وضعا ولعله قد وضع أكثر من ألف حديث وأورده الشيخ سيد سابق رحمه الله في كتابه «فقه السنة» (١٩٨١) تحت عنوان «التوسعة يوم عاشوراء» وقال: للحديث طرق أخرى كلها ضعيفة، ولكن إذا ضم بعضها إلى بعض ازدادت قوة».

قلت: لقد بينت في بحث دقيق في كتابنا «علم مصطلح الحديث التطبيقي» (ص٢٨٠) أن هذه الطرق يوهن بعضها بعضا لشدة ضعفها.

٢ - حديث «يوم عاشوراء هو اليوم الذي تاب الله فيه على أدم، وهو اليوم الذي رفع الله فيه إدريس مكانا عليا، وهو اليوم الذي نجى فيه إبراهيم من النار، وهو اليوم الذي أخرج فيه نوحا من السفينة، وهو اليوم الذي أنزل الله فيه التوراة على موسى، وفيه فدى الله إسماعيل من الذبح، وهو اليوم الذي أخرج الله يوسف من السجن، وهو اليوم الذي رد الله على يعقوب بصره، وهو اليوم الذي كشف الله فيه عن أيوب البلاء وهو وأول يوم خلقه من الدنيا يوم عاشوراء...».

الحكم؛ الحديث (ليس صحيحا) وهو جزء من حسديث طويل أخرجه ابن الجوزي في «الموضوعات» (٢٠١،٢٠٠،١٩٩/٢) ثم قال: «هذا حديث لا يشك عاقل في وضعه، ولقد أبدع من

وضعه وكشف القناع ولم يستحيُّ، وأتى فيه بالمستحيل» أهـ.

٣ ـ عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «صوموا يوم عاشوراء وخالفوا فنه النهود وصوموا قبله نوما أو بعده يوما».

الحكم: الحديث (ليس صحيحا) أخرجه أحمد (۲٤١/١) ح(٢٠٥٤) والبيهقي (٢٨٧/٤) عن طريق داود بن على عن أبيه عن جده.

قال الإمام الشوكاني في «نيل الأوطار» (٣٢٨/٥): «رواية أحمد هذه ضعيفة منكرة من طريق داود بن على عن أبيه عن جده رواه عنه ابن أبي ليلي».

قلت: وهذا الحديث أورده الإمام الذهبي في «الميزان» (١٣/٢) من منكرات داود بن علي مراتب صوم عاشوراء.

"البدائل الصحيحة في عاشوراء

ا ـ عن ابن عباس ـ رضي الله عنهـما ـ أن رسول الله ﷺ قَدِمَ المدينة فوجد اليهود صياما يوم عاشـوراء فقال لهم رسـول الله ﷺ: ما هذا اليـوم الذي تصـومونه؛ فقالوا: هذا يوم عظيم أنجى الله فيه موسى وقومه، وغرُق فرعون وقومه فصامه موسى شكرا فنحن نصومه، فقال رسول الله ﷺ: فنحن أحق وأولى بموسى منكم فصامه رسول الله ﷺ، وأمر بصيامه» أهـ.

الحكم: الحديث (صحيح) أخرجه البخاري ح (٢٠٠٤) ومسلم ح (١٢٨/١١٣٠) واللفظ له اليوم الذي أخرج الله فيه يونس من بطن الحوت، وهو اليوم الذي فلق الله فيه البحر لبني إسرائيل، وهو اليوم الذي غفر الله لمحمد ذنبه ما تقدم وما تأخر، وفي هذا اليوم أنزل الله التوبة على قدم يونس فمن صام هذا اليوم أنزل الله التوبة على قدم يونس فمن صام هذا اليوم أنزل الله التوبة على قدم يونس فمن صام هذا اليوم كانت له كفارة أربعين سنة

العدد الأول السنة الثانية والثلاثون ألتوحيك

فالحديث «متفق عليه» وأخرجه البخاري أيضا ح(٣٩٧٧)، (٣٩٤٣)، (٤٦٨٠).

٢ - عن أبي قتادة - رضي الله عنه - عن النبي قال: «ثلاث من كل شهر، ورمضان إلى رمضان، فهذا صيام الدهر كله، وصيام يوم عرفه أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قبله، والسنة التي بعده، وصيام يوم عاشوراء، أحتسب على الله أن يكفر السنة التى قبله».

الحكم: الحديث (صحيح) أخرجه أحمد (٢٩٧،٢٩٦/٥) ومسلم ح(١٩٦/١١٦٢) وأبو داود ح(٣٤٣٥) والترمذي مختصرا ح(٧٤٩) وابن خزيمة ح(٢٠٨٧).

٣- عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن أهل الجاهلية كانوا يصومون عاشوراء، وأن رسول الله عنهما أن مسول الله عنهما أن يفترض رمضان فلما افترض رمضان قال رسول الله على إن عاشوراء يوم من أيام الله فمن شاء صامه ومن شاء تركه».

الحكم: الحديث (صحيح) أخرجه مسلم ح(١١٧/١١٢٦) وأبو داود (٣٤٤٣) وابن خريمة ح(٢٠٨٢) وأحمد (٧/٧٠) وله شاهد من حديث عائشة أخرجه البخارى ح(١٨٩٣).

٤ - عن جابر بن سَمُرة رضي الله عنه قال:
 «كان رسول الله ﷺ يأمرنا بصيام يوم عاشوراء
 ويحثنا عليه ويتعاهدنا عنده فلما فرض رمضان
 لم يأمرنا ولم ينهنا ولم يتعاهدنا عنده».

الحكم: الحديث (صحيح) أخرجه مسلم ح(١١٢٨/١٢٨) وابن خزيمة ح(٢٠٨٣) وأحمد (٩٦٥).

 ه ـ عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: «صام النبي على عاشوراء وأمر بصيامه فلما فرض رمضان تُرك، وكان عبد الله لا يصومه إلا أن يوافق صومه».

الحكم: الحديث (صحيح) أخرجه البخاري ح (١٨٩٢)، ٤٠٠١، ٢٠٠٠).

٦ - عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «ما رأيت النبي ﷺ يتحرى صيام يوم فضله على غيره إلا هذا اليوم يوم عاشوراء، وهذا الشهر يعني شهر رمضان».

الحكم: الحديث (صحيح) أخرجه البخاري

ح(٢٠٠٦) ومسلم ح(١٣١/١٣١).

٧- عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «حين صام رسول الله على يوم عاشوراء وأمر بصيامه قالوا يا رسول الله إنه يوم تعظمه اليهود والنصارى فقال رسول الله على: «فإذا كان العام المقبل إن شاء الله صمنا اليوم التاسع». قال: فلم يأت المقبل حتى توفى رسول الله هي.

الحكم: الحديث (صحيح). أخرجه مسلم ح(١٣٣/١٣٤)، أبو داود ح(٢٤٤٥) وابن ماجه ح(١٧٣٦) وأحمد (٢٣٦/١).

قلت: لقد بينا أنفا في الحديث الثاني - حديث أبي قـتادة - فضل صـيام يوم عاشـوراء وفي الحديث السابع - حديث ابن عباس - استحباب صـوم يوم التاسع. وفي الحـديث الثالث من الأحاديث الضعيفة - حديث ابن عباس - في صوم يوم الحادي عشر هي رواية ضعيفة منكرة كما بننا أنفا.

وعليه فأكمل المراتب: أن يصام التاسع والعاشر.

لذلك قال الإمام النووي رحمه الله في «شرح صحيح مسلم» للحديث (١١٣٤): «قال الشافعي وأصحابه وأحمد وأسحاق وآخرون: يستحب صوم التاسع والعاشر جميعا لأن النبي على صام العاشر ونوى صيام التاسع» ثم قال الإمام النووي: قال العلماء: «ولعل السبب في صوم التاسع مع العاشر أن لا يتشبه باليهود في إفراد العاشر. وفي الحديث إشارة إلى هذا وقيل للاحتياط في تحصيل عاشوراء، والأول أولى» أه. قات: قال الحافظ ان حجد في «الفتح»

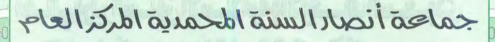
قلت: قال الحافظ ابن حجر في «الفتح» (٢٨٨٤):

قوله ﷺ: «لئن بقيت إلى قابل لأصومن التاسع فمات قبل ذلك» فإنه ظاهر في أنه ﷺ كان يصوم العاشر، وهم بصوم التاسع فمات قبل ذلك ثم ما هم به من صوم التاسع يحتمل معناه أنه لا يقتصر عليه بل يضيفه إلى اليوم العاشر إما احتياطا له، وإما مخالفة لليهود والنصارى وهو الأرجح» أهـ.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

.(71)

التوحيك العدم الأول السنة الثانية والثلاثون



#### إدارة الدعوة والإعلام نتيجة مسابقة البحوث العلمية الصيفية

الفائز الأول: نهلة عبد الرحيم حسن - ٧ ش النساج بحوار كلية علوم بنها .

الفائز الثاني: جمال أنور أحمد عيسى - ٤٩ ش توفيق عثمان من شارع زكي مطر- المنيرة- إمبابة.

الفائز الثالث: نداء عبد الرحيم حسن - ١٣ ش أحمد جبر ميدان النعام - عين شمس الشرقية.

الفائز الرابع: ربيع محمد أحمد حسين - قنا - قوص - العلقيات نجع محمد خير .

الفائز الخامس : حجازي عبد المنعم عبد الحفيظ سليمان - عزبة الباشا - أشمون منوفية .

الفائز السادس: عماد أحمد حجاب - القلج البلد - الخانكة - محافظة القليوبية.

الفائز السابع : حسني محمود علي يونس - عزة عز الدين - البريجات - كوم حمادة البحيرة.

الفائز الثامن: أحمد عبد الفتاح سيف الدين- شابور - كوم حمادة - بحيرة.

الفائز التاسع : رضا عبد الرحمن أحمد عبد السلام -- طنطا - سبرباي - الغربية .

الفائز العاشي: أمل عباس حسن علي - 1ش السلام من ش المطار - المنيرة الغربية - إمبابة جيزة .

الفائز الحادي عشر: محمد صالح حسين - ش الجسر ٤٧ - شبرا مصر.

الفائز الثاني عشر: مبروك على عبد الهادي- الإسكندرية - العصافرة ش المعهد الديني.

الفائز الثالث عشر: أمال محمود محمود شتلة - إسكندرية أرض أبو سليمان - ٣ش النصر.

الفائز الرابع عشر: سعيد الشحات محمد محمد - منيا القمح - شرقية.

الفائز الخامس عشر: ناصر محمد محمد عبد الرحمن - أبو عرب - معهد صحة الحيوان بنها .

الفائز السادس عشر: إقبال حافظ المحلي الزاجك - جميزة بلجاى - مركز المنصورة- دقهلية.

الفائز السابع عشر : حاد محمد عبد العزيز محمد- كلية أصول الدين أسبوط.

الفائز الثامن عشر: شريف طه أحمد - العوادفة - إهناسيا - بني سويف.

الفائز التاسع عشر: ياسر محمد مصطفى جابر.

الفائز العشرون: ناهد محمد حسين غيضان- الفيوم - البسيونية - الجندي.

#### مع تمنياتنا للفائزيه بالتوفيق والساد.

ملحوظة: تصرف الجوائز من الإدارة المالية يوم الأحد من كل أسبوع بالبطاقة الشخصية. والله من وراء القصد.

إدارة الدعوة د . الوصيف على حزة

## معالي وزير الشيون الإسلامية والأوقياف السيعودي يستقبل وقد أنصار السنة في مكة الكرمة أثناء موسم الحج

لقد اصطفى الله سبحانه وتعالى من شباء من العباد؛ وفضل منا شباء من البلاد بما شباء من الخصائص والفضائل، وذلك فضل يؤتيه من يشاء، والله ذو الفضل العظيم.

ولبلاد الحرمين الشريفين ولله الحمد والحظ الأوفر من هذا الفضل والتخصيص، ففي هذه البلاد وضع أول بيت لعبادة الله وحده لا شريك له، كما قال تعالى: ﴿إِن أول بيت وُضع للناس للذي ببكة مباركًا وهدى للعالمين فيه أيات بينات مقام إبراهيم ومن دخله كان آمنًا ﴾. وفي هذه البلاد أيضًا ومنها اختار الله سبحانه أفضل خلقه وخاتم رسله محمدًا ﷺ ليكون نبيًا ورسولا للناس أجمعين، ورحمة للعالمين، وفيها نزل الوحي على رسول البشرية وتنزل القرآن الكريم يهدي به الله من اتبع رضوانه سبل السلام.

ومن فضل الله تعالى على هذه البلاد المطهرة أن الله تعالى سخر لها قادة صالحين مصلحين ـ ولا نزكيهم على الله ـ أدركوا تمام الإدراك هذه الخصائص والفضائل لبلاد الحرمين، فقد سخرت المملكة قيادة وشعبًا كل إمكانياتها لاستقبال واستضافة حجاج بيت الله الحرام والعمل على راحتهم ليل نهار، وتوفير جميع ما يلزم لأداء الحجاج مناسكهم في أمن وأمان ويسر وسهولة واطمئنان.

وقد ظهر جليًا الجهود العظيمة التي تبذلها الأجهزة الحكومية التي من بينها - على سبيل المثال -وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد التي سخرت كل إمكانياتها واستنفرت كل قطاعاتها لآداء هذا الواجب العظيم، ونسق تلك الجهود ونظمها اللجنة العليا لأعمال الوزارة في الحج والتي يرأسها معالي الوزير الشيخ صالح بن عبد العزيز آل الشيخ - حفظه الله ..

وقد استضافت وزارة الشئون الإسلامية والأوقاف وفود من جميع دول العالم. وحرصت الوزارة على استضافة وفد أنصار السنة ومجلة التوحيد بمصر.

وقد استقبل معالي الوزير وفد أنصار السنة بمقر الوزارة بمسجد الخيف. وأشاد معاليه بعلاقة الملكة عامة بجماعة أنصار السنة ورجالاتها منذ مؤسسها الأول الشيخ حامد الفقي رحمه الله إلى شيخها الشيخ صفوت نور الدين رحمه الله، وأوصى الجماعة ومشايخها ببذل قصارى جهدهم لنشر دعوة التوحيد الخالص المطهر.

كما أعرب معاليه عن سعادته لما وصلت إليه مجلة التوحيد من تقدم وازدهار أدخلها حيز العالمية. وقد أعرب وفد أنصار السنة عن امتنانه لجهود المملكة وحكومة خادم الحرمين الشريفين وقدموا شكرهم لمعالي الوزير. معبرين عن شديد إعجابهم بالجهود الكبيرة التي بذلها كل مسئول في وزارة الشئون الإسلامية لراحة الحجيج وتوعيتهم. فجزاهم الله عن المسلمين خير الجزاء.



#### من روائع الماضي



#### لفضيلة الشيخ : محمد حامد الفقى . رحمه الله.

قد كان العرب الذين حملوا أمانة الرسالة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم يفهمونها حق الفهم ويقدرونها حق التقدير ؛ ويؤمنون بها أصدق الإيمان ، كانوا يؤمنون بها عن بينة ونور، فخالطت حلاوة الإيمان بشاشة قلوبهم، كانوا يؤمنون بها على علم بسنن الله الكونية وأياته القرآنية ، فاصطبغوا بصبغة الله التي هي أحسن صبغة ، كانوا يؤمنون بها إيمانًا عرفهم حق الربوبية وحق العبودية ، فأعطوا كل ذي حق حقه كاملاً غير منقوص .

كانوا يؤمنون بها إيمانًا عرفهم لماذا خلق الله الإنسان وسخر له ما في السماوات وما في الأرض، كانوا يعرفون نعمة الله عليهم فيشكرونها حق الشكر ، وعرفوا ما كانوا فيه من شقاء الجهل وظلماته وحضيض الوثنية وضلالها، عرفوا أنهم كانوا موتى ، بل الموتى خير منهم ، وأنهم كانوا كالأنعام بل الأنعام خير منهم، وأنهم بهذه الرسالة أحياهم الله أطيب حياة وأقواها وأنهم ارتفعوا بها من الحضيض إلى أعلى درجات الكمال الإنساني : ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى المُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ أَيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعْلَمُهُمُ الْكِتَابَ وَالحَكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَغِي ضَلَالًا مَبْيِنْ ﴾، ﴿ وَاذْكُرُوا نِعْمَةُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ ضَلَالًا مَبْيَنَ هُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَنْ عَنْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَنْ عَلَى اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَنْ عَنْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَنْكُمْ وَالْمُونِكُمْ فَأَصْبُحْتُمُ بَنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا أَنْهُ عَنْهُ مِنْ مِنْعُمْتِهِ إِخْوَانًا عَنْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَنْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ بِيْعُمَتِهِ إِخْوَانًا عَنْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ الْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ بِيْعُمَتِهِ إِخْوَانًا عَنْهُ مِنْ بِيْعُمَتِهِ إِذْ كُنْتُمْ وَالْمُعْمَتِهُ إِنْكُونُ عَنْهُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ إِنْ عُمْتَهِ إِنْ عُمْتَهِ إِنْ عُمْتَهِ إِنْ عُمْتَهُ إِنْ عُمْتَهُ إِلَيْهُ مَنْ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْكُمُ وَالْعُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ إِنْ كُنْتُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْتُهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ الْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْكُمْ الْعُلْكُمُ الْعُلْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ الْعُلْمُ الْعُلُولُولُولُولُولُولُولُولُ

وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَا ﴾ ، ﴿ وَاذْكُرُوا إِذْ أَنْتُمْ قَلِيلٌ مُسْتَضَعْفُونَ فِي الأَرْضِ 
تَخَافُونَ أَنْ يَتَخَطَّفَكُمُ النَّاسُ فَاوَاكُمْ وَآيَدُكُمْ بِنَصْرِهِ 
وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ ، ﴿ مُحَمَّدُ 
رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِيدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ 
بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكَعًا سُجَدًا يَبْتَعُونَ فَصْلاً مِنَ اللَّهِ 
وَرِضْ وَانَا سِيمَاهُمْ فِي وَجُوهِمْ مِنْ اللَّهِ 
السَّجُودِ ﴾ ، ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أَمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ 
السَّجُودِ ﴾ ، ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أَمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ 
السَّجُودِ ﴾ ، ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أَمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ 
اللَّهُ مُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ المُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ 
عَلَى المُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ 
عَلَالًا ﴾ . .

تلفتوا من حولهم فرأوا إخوانهم في الإنسانية هلكى في مثل ما كانوا فيه هم قبل هذه الرسالة وإنعام الله عليهم بها ، فتحركت قلوبهم الرحيمة وتشوفت نفوسهم الشغوفة إلى الإحسان إلى هؤلاء الهلكى وإنجائهم مما هم فيه ؛ وتخليص إنسانيتهم المعذبة من جحيم الجهل والشرك والفساد، ومن عذاب الذل والاستعباد .

اندفعوا - وهم مؤمنون أنهم الخبيرة الذين اختارهم الله لإنقاذ الإنسانية وفكها من أسر التقليد الأعمى ؛ وهم مؤمنون بأنهم الخلفاء في الأرض المبعوثون لإصلاحها وتعميرها بالاحسان إلى كل ما عليها ومن عليها من ضوء هذه الرسالة العادلة الرحيمة ، اندفعوا بهذه الروح القوية بإيمانها في مشارق الأرض ومغاربها ينشرون هداية الله ، فتلقاهم من أمم الأرض من أراد الله سعادته ونجاته بنفوس متعطشة طالما أحرقها الظمأ إلى العلم والرحمة ، وطالما اكتوت بشقاء ظلم الإنسان للإنسان وبغيه عليه بأسماء ما أنزل الله بها من سلطان : تلقتهم هذه الأمم وفتحت لهم ولدينهم قلوبها وبلادها ، فبدل الله هذه الأمم من بعد خوفهم أمنًا ، ومن بعد شقائهم سعادة في ظل راية الإسلام التي رفعها أولئك المؤمنون وصدقوها في كل كلمة وفي كل حركة وفي كل خُلُق وصيفة ، فكانوا المثل الأعلى والقدوة الحسنة والروح القوية التي حملت من أراد الله سعادته من الأمم أن يندمجوا في هذه الأمة الإسلامية العربية، وأن ينزلوا عن لغتهم ودينهم ، وكل مقوماتهم العجمية لهذه الرسالة ولغتها ونظمها وحكمها وأدبها ، عن رغبة صادقة وحب خالص لهذه الرسالة التي رفعت هذه الأمة العربية التي كانت بالأمس تمثل الضعف والفوضي ، فأصبحت تضرب للناس أعلى مثل للكمال الإنساني في كل

ناحية من نواحي الحياة ، وأصبحت هذه الدولة الآخذة من الصين إلى المحيط الأطلنطي دولة عربية إسلامية في لغتها ودينها: تتلو القرآن العربي في بيوتها ومحاربيها، رجالها ونساؤها ، حاكمها ومحكومها ، وتتفهمه وتتدبره لأنه لا سبيل لها إلى الإيمان وإقامة العدل إلا من هذا الكتاب الذي أنزله الله بلسان عربي مبين، وحرصت على أحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم تجمعها وتتحرى في جمعها وروايتها أدق طرق الصدق والأمانة ، ثم تقرؤها وتتفهمها وتتبعها طاعة وعملاً ، حتى كاد نور الله يعم أمم الأرض ، لولا أن قام شياطين الجن والإنس ومجرموهم يضعون العقبات ويقيمون الحواجز، وأخذوا يضربون بمعاول الصرف عن القرآن وهداه ، وتحويل الناس عن تديره وفقهه ، وعن فهم حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم، والاكتفاء بما قال ورأى فلان ؛ وبمعاول التصوف وما جلب معه من عقائد وثنية، والكفر يسنن الله الكونية ، حتى انسلخ الناس عن أيات الله وعادوا سيرتهم الجاهلية الأولى، لا يتبعون في عقائدهم وعباداتهم إلا الظن وما تهوى الأنفس ، وتركوا ما جاءهم من ربهم الهدى ، ولما طال عليهم الأمد فقست قلوبهم، وأصبحوا أسوأ مثل يرى الناس فيه صورة هذه الرسالة في عقائدهم ومعاملاتهم لربهم ولبعضهم، فكانوا أسوأ دعاية بما ضرب الله عليهم بما كسبت أيديهم وقلوبهم من الذلة

وعجيب أشد العجب أن يزعم أولئك المخدوعون الذين يشوهون سمعة الإسلام بما هم عليه من جهل وفساد دين وخلق أنهم يحاولون دعوة أهل الأرض دانيها وقاصيها من الصين واليابان إلى الإسلام، ويا سبحان الله لهذا الجهل والعمى.

أيها الناس: داووا أنفسكم ومن حولكم ممن يدَّعون الإسلام وهم أشد الناس حربًا عليه بما ابتدعتم لهم من وثنية وتقليد أعمى جرهم إلى الإنفامس في كل موبقة ، داووا أنفسكم وداووهم برسالة محمد صلى الله عليه وسلم التي هي القرآن والحديث ، فإذا أنتم قد وجدتم العافية الإسلامية في أنفسكم وإخوانكم فاذهبوا إلى الأبعدين من المرضى . أما ما دمتم على حالتكم هذه في التقليد للآباء والشيهوخ ، ثم لأوربا

ومدنيتها المحرمة ، فما أنتم من رسالة محمد صلى الله عليه وسلم إلا مكان العدو الماكر .

أيها الناس: أمنوا بالله ورسوله ، وأطبعوا الله ورسوله ، فإن الله بقول : ﴿ فَاذَ وَرَبُّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لاَ يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ ، ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُوا بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَصِيْكِ بُرِيدُونَ أَنْ يَتَحَاكُمُوا إِلَى الطَّاغُوتِ وَقَدْ أُمِرُوا أَنْ يَكْفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُصِلَّهُمْ صَلاَلاً تعِيدًا (٦٠) وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ إِلَى مَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُول رَأَنْتَ الْمُنَافِقِينَ يَصِئُرُونَ عَنْكَ صِنُدُودًا ﴾، ﴿ وَيَقُولُونَ آمَنَّا بِاللَّهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمَّ بِتَولِّي فَرِيقٌ مِنْهُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَمَا أُولَئِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ (٤٧) وَإِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَـحْكُمَ بَيْنَهُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُمْ مُعْرِضُ ونَ (٤٨) وَإِنْ يَكُنْ لَهُمُ الحُقُّ يَأْتُوا إِلَـْه مُسذَّعِنِينَ (٤٩) أَفِي قُلُوبِهِمْ مَسرَضٌ أَم ارْتَائُوا أَمْ يَخَافُونَ أَنْ يَحِيفَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ بِلَّ أُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ (٥٠) إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ أَنْ يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ . ويقول الرسول صلى الله عليه وسلم فيما رواه أهل السنن وغيرهم: «تركت فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا: كتاب الله ، وسنتي».

أيها المسلمون: أناشدكم الله إلا ما تنبهتم من غفلتكم ، وفررتم إلى ربكم ، ورجعتم إلى الإسلام الذي جاءت به رسالة خاتم المرسلين، اقتدوا برسول الله صلى الله عليه وسلم واهتدوا بإمامته العظمى فهو والله الذي جعله الله إمامًا للعالمين ، وهو الذي سيأتم به الأنبياء فمن دونهم يوم القيامة .

لقد جربتم كثيرًا ما أنتم عليه من الخرافات والتقليد والآراء ، وذقتم مرارة هذه التجارب، فجربوا مرة واحدة رسالة إمام المهتدين وسيد المصلحين ، جربوها لتنقذوا العالم مما هو فيه من الشقاء والهلاك ، كما أنقذه أباؤكم .

هدانا الله وإياكم سواء السبيل، والحمد لله رب العالمين.

# العلاء مجالة التوحيد

عن وجود مجلدات مجلة التوحيد للبيع وقد تقرر أن يكون سعر المجلد لأي سنة داخل مصر للأفراد والهيئات والمؤسسات ودور النشر ١٨ جنيها مصرياً. ويتم البيع عنيها مصرياً. ويتم البيع للأفراد خارج مصر بسعر ١٠ دولارات أمريكية ـ والهيئات والمؤسسات ودور النشر ٨ دولارات أمريكية.

- لأول مرة نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوى على ٣٠ مجلداً من مجلة التوحيد عن ٣٠ سنة كاملة.
- ٥٠٠ جنيه للكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات
  - داخل مصر.
- ١٢٥ دولاراً لمن يطلبها خارج مصر بخلاف سعر
  - الشحن.

• ٧٥ دولارا للشحن.

مكان البيع بالمركز العام الدور السابع المجلة : ٣٩٣٦٥١٧ الاشتراكات : ٣٩١٥٤٥٦



Upload by: altawhedmag.com