



اللجنة العلمية زكريا حمسينى جمال عبدالرحمن مجدى عرفات

التنفيد والطباعة مطابع الاهتان التجارية - قليوب - مصر







الله التجمز التجت



قال رسول الله ﷺ: «ما من أيام العمل الصالح فيهن أحب إلى الله من هذا العشر». فقالوا يا رسول الله ولا الجهاد في سبيل الله؛ فقال الرسول ﷺ: «ولا الجهاد في سبيل الله، إلا رجلٌ خرج بنفسه وماله، فلم يرجع من ذلك بشيء» [صحيح سن الترمذي رقم ٦٠٥]

وأنواع العمل في هذه العشر:

 أداء الحج والعمرة، وصيام هذه الأيام أو ما تيسر منها، وبالأخص صيام يوم عرفة لغير الحاج، والذي قال فيه النبي ﷺ: «صيام يوم عرفة أحتسب على الله أن يكفُر السنة التي قبله والسنة التي بعده». [اخرجه مسلم]

وذكر الله: التكبير ورفع الصوت في المساجد والدور والطرق والأسواق. والتهليل والتكبير والتحميد والتسبيح، والإكثار من الأعمال الصالحة من نوافل العبادات كالصلاة والصدقة والجهاد وقراءة القرآن، وصلاة العيد والأضحية.

اللهم تقبل وارحم. وأنت أرحم الراحمين.

رئيس التحرير

التحرير/ ٨ شارع قوله ـ عابدين القاهرة ت : ٣٩٣٦٥١٧ المركز العام: القاهرة ـ ٨ شارع قوله ـ عابدين

رئد التحرير جمال سعد حاتسم مديرالتحريرالفني حسيين عطا القراط التوزيع الداخلى : موسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

فيهذا العدد

الافتتاحية: كيف يُطلُق المسلم د. جمال المراكبي ٢ كلمة التحرير: الهجمة الشرسة على الإسلام والمسلمين رئيس التحرير باب التفسير: سورة الطلاق (١) د. عبد العظيم بدوي ٩ يات السنة: حجة النبي 🕾 👘 الماني السنة: المعني الم منير الحرمين: وقفات مع حجة النبي 📽 المعود الشريم 1٨ بدع الحج والعمرة والزيارة محمد ناصر الدين الألباني ٢٤ اخطاء يرتكبها بعض الحجاج محمد بن صالح العثيمين ٢٦ الإعلام بسير الأعلام: «مسروق بن الأجدع» مجدى عرفات ٣١ من فضائل عرفة ٢٤ صلاح عبد الخالق ٣٤ والهي منجلس والحدر او حشي في طهير والحد، وجع قماما القول السديد في الرد على من أنكر تقسيم التوحيد عبد الرزاق بن عبد المحسن البدر ٣٨ محمد صفوت نور الدين حكم الله في المال هو الرشياد عبد الرازق السيد عبد ٤٢ وقفات مع القصبة مصطفى البصراتي 20 مختارات من علوم القرآن علاء خضر 51 اقرأ من مكتبة المركز العام حمال عبد الرحمن 0. أطفال المسلمين: الحلقة الثالثة والعشرون علي حشيش تحذير الداعية من القصص الواهية فتاوى ابن عثيمين محمد عاطف التاحوري الأخلاق في الإسلام مفاهيم عقائدية: «الإيمان بالملائكة» اتدعوا ولا تنتدعوا: الحلقة الرابعة معاوية محمد هيكل ٦٩ فاكس: ٢٩٢٠٦٦٢ فسم التوزيع والاشتراكات ت: ٢٩١٥٤٥٦

Alia: : 1400197 \_ 1030197



# البريد الإلكتروني

رنيس التحصرير

التوزيع والاشتراكات

موقع الجلة على الإنترنت

Mgtawheed@hotmail.com 2 Gshatem@hotmail.com see@islamway.net www.altawhed.com

> ثمن النسخة: مصرجنيه واحد ، السعودية ٦ ريالات، الإمارات، دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس. العراق ٧٥٠

فلسا،قطر ٦ ريالات،عمان نصف ريال عماني.

### الاشتراك السنوي:

١- في الداخل ١٥ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين). ٢ - في الخارج ٢٠ دولارا أو ٢٥ ريالا سعوديا أو ما

ترسل القيمة بحوالة بنكية أوشيك. على بنك فيصل الاسلامى - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - انصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).



تكلمنا من قبل عن الطلاق كمشكلة اجتماعية خطيرة تهدد الأسر وتهدم البيوت العامرة، وبينا أن أسباب ذلك تعدي حدود الله والإعراض عن سبيل التقوى: ﴿ وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾، ﴿ وَمَنْ يَتَق اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا (٢) وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ اللَّهَ بَالغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلِّ شَنَيْءٍ قَدْرًا ﴾ [الطلاق: ٢، ٣].

وليس معنى هذا أننا نحرم الطلاق، أو أننا نردد ما يروج له المغرضون من سلب الرجل سلطة إيقاع الطلاق وجعلها في يد القاضي، فالطلاق مشروع شرعه الله تعالى وبيّن لنا الحدود التي لا يجوز لأحد أن يتجاوزها أو يتعداها: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلاً تَعْتَدُوهَا وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الظّالمِونَ ﴾ [البقرة: [۲۲۹].

وجعل الله سلطة إيقاع الطلاق للرجل باعتباره القيم على الأسرة، وهو الذي يتحمل تبعات الطلاق، ولكنه مع ذلك حد له الحدود ونهاه عن تجاوزها وتعديها، فما هي هذه الحدود؟ وكيف يتعامل الرجل معها إذا أراد الطلاق؟ واستشعر أن الحياة الزوجية لا تستقيم واستنفد كل وسائل الإصلاح، ونستطيع أن نجمل هذه الحدود في عبارة واحدة فنقول لمن أراد الطلاق وعزم عليه: «طلق امرأتك طلاقًا واحدًا في طهر لم تمسها فيه أو وهي حامل قد تبين حملها، ولا تخرجها من البيت إلا بعد انقضاء عدتها، واجتنب أيمان الطلاق وتعليق الطلاق».

أولاً: طلق طلاقًا واحدًا، أي مرة واحدة ولا تجمع الثلاث في لفظ واحد، أو في مجلس واحد، أو حتى في طهر واحد، وجمع الطلاق في لفظ واحد أن يقول الرجل: أنت طالق ثلاثًا أو بالثلاثة، وربما يتجاوز بعض الجهال عدد الثلاث أو يقول لا يحلها شيخ ولا يحرمها شيخ، وكان الشيخ هو الذي يحلل ويحرم، وجمع الثلاث في مجلس واحد أن يطلق في المجلس مرة، ثم يعود فيطلق مرة ثانية وثالثة في نفس المجلس سواءً لتأكيد الطلاق أو لاستنفاد مرات وقوعه.

وجمع الثلاث في طهر واحد أن يطلقها مرة ثم يطلقها الثانية بعد يوم أو أيام ثم يطلقها الثالثة كذلك في نفس الطهر أي قبل أن تحيض، وهذا كله من تعدي حدود الله في الطلاق.

قال تعالى: ﴿ الطَّلَاقُ مَرْتَانِ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحُ بِإِحْسَانِ ﴾، ومعنى ذلك أن الطلاق الرجعي الذي يجوز للزوج أن يراجع زوجته بعده مرتان، أي مرة بعد مرة، ثم قال بعد هذه الآية: ﴿ فَإِنْ طَلُقَهَا فَلاَ تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ ﴾،

اليوجيد العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون

بينونة كبرى، ولا يستطيع الزوج مراجعتها إلا إذا تزوجت بأخر ثم طلقت منه أو مات الروالحصة فيبلجا إلى تهديد الزوجة الهند

المجتمع المسلم أن يجمع الزوج الطلاق الثلاث في لفظ واحد أو مجلس واحد، وقد عاقب عمر بن الخطاب مثل هذا الزوج بعقوبة تعزيرية للبغة، فامضى عليه الطلاق الثلاث ولم يسمح له بمراجعة زوجته كما في صحيح مسلم عن ابن عباس قال: كان الطلاق على عهد رسول الله ﷺ وأبي بكر وسنتين من خلافة ع.م.ر طلاق الثلاث واحدة، فقال عمر بن الخطاب: إن الناس قد استعجلوا في أمر قد كانت لهم فيه أناة، فلو أمضيناه عليهم، فأمضاه عليهم.

فجمع الطلاق ثلاثًا من البدع المقيتة ومن تعدي الحدود الشرعية، تضع الأسرة في حرج بالغ، وتحتار لجان الفتوى مع مثل هذه الحالات، وقد كان الفقهاء قديمًا يميل أكثرهم إلى اجتهاد عمر في اعتبار الثلاث من باب التعزير، ويقولون بقول ابن عباس لمن تحاوز ياتي ويقول يابن عباس، بانت منك امرأتك وعصيت ربك». ، منعا التلغانية وملعاتها

وقد روي أن النبي 🛎 عد ذلك من اللعب مكتاب الله فقال وهو غضيان: «أيلعب بكتاب الله وأنا من أظهركم».

ولجان الفتوى الآن تميل إلى اعتبار الثلاث واحدة من باب التيسير على الأسر خاصة وقد فشت هذه الحماقة بن الأزواج ولم يُجدْ التعزير معهم شيئًا، خاصة وأن التعزير يصيب من لا ذنب له من أفراد الأسرة من الزوجة والأبناء.

والزوج العاقل هو الذي لا يركب مثل هذه الحماقات إذا أراد الطلاق وعزم عليه طلق طلقة واحدة رجعية، فأعطى نفسه الفرصة ليراجع، واتقى ربه ولم يتعد حدود الله.

ثانتًا: طلق امرأتك في طهر لم تمسيها فيه

وهذه هي الطلقة الثالثة التي تبين الزوجة 👘 أو في حال حملها، فلا تطلقها في حال الحيض، ولا تطلقها في طهر قد مسستها فيه، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النُّبِيُّ إِذَا طَلَّقْتُمُ النَّسَاءَ فَطَلَقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ وَأَحْصُوا الْعِدَّةَ وَاتَّقُوا اللَّهُ ومن هذا كان من شر البدع التي حدثت في رَبَّكُمْ ﴾ [الطلاق: ١].

وقـد فــســر النبي 📽 الآية الكريمة بمنع الرجل من طلاق امراته وهي حائض كما جاء فى الصحيحين وغيرهما عن ابن عمر رضى الله عنهما أنه طلق امراته وهي حائض على عهد رسول الله ﷺ، فسال عمر رسول الله ﷺ 🚽 عن ذلك فقال: مره فليراجع ها ثم ليمسكها حتى تطهر ثم تحيض ثم تطهر، ثم إن شاء امسك بعد، وإن شاء طلق قبل أن يمس، فتلك العدة التي أمر الله أن تطلق لها النساء.

فطلاق المراة وهي حائض حرام، وطلاقها في طهر قد جامعها فيه حرام؛ لقول النبي ﷺ: «وإن شاء طلق قبل أن يمس، فتلك العدة التي أمر الله أن تطلق لها النساء»، فمن خالف وفعل غير ذلك فقد تعدى حدود الله وظلم نفسه وارتكب محرمًا.

والعجيب أن أكثر الناس يتجاوز هذه حده فأوقع الثلاث :«يركب أحدكم الحماقة، ثم | المسالة وهي حرمة طلاق الحائض ويسال عن أمر أخر وهو أيقع هذا الطلاق أم لا؟ وأكثر أهل العلم على وقوع هذا الطلاق لقول ابن عمر في حديث البخاري «وحسبت عليٌّ تطليقة»، وقوله: «أرأيت إن عجز واستحمق».

وفي مسند الطيالسي بسند صحيح عن ابن عمر أنه طلق امرأته وهي حائض فأتى عمر النبي 🛎 فذكر ذلك له فجعلها واحدة.

قال ابن حجر: وهو نص في موضع الخلاف فيجب المصير إليه.

ويرى فريق آخر من العلماء عدم الاعتداد بهذا الطلاق لأنه وقع على خلاف ما أمر به الله ورسبوله فيكون من المحدثات المردودة؛ لقول النبى ﷺ: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد». ولقول ابن عمر في رواية أبي داود: فردها عليَّ ولم يرها شيئًا، وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية وابن القيم، واختبار

العدد الحادي عشر . المنة التانية والثلاثون التوحيح

فعلى كل عاقل أن يتقى الله تعالى ويتجنب إيقاع الطلاق حال الحيض أوفى الطهر الذي جامع زوجته فيه؛ لأنه حرام يستوجب المقت والغضب، ولا يتخذ من خلاف العلماء ذريعة للإقبال على المحرم، ومخالفة أمر الله تعالى وأمر رسوله ﷺ.

ثالثًا: لا تخرج امرأتك من البيت بعد إيقاع الطلاق، ولا يجوز للمرأة أن تخرج كذلك، فإن فى بقاء المرأة فى بيتها بعد الطلاق طيلة فترة العدة ما يسمح للزوج بأن يراجع نفسه فربما يكون قد تسرع في إيقاع الطلاق، ويسمح للزوحة كذلك بأن تراجع نفسها وسلوكها تجاه زوجها وبيتها، وعادة ما يؤدي هذا الأدب القرآني إلى مراجعة الزوج زوجته، وتعلم الدرس جيدا دون تدخل خارجي ربما يزيد معه الشقاق، قال تعالى: ﴿ لاَ تُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بُيُوتِهِنُ وَلاَ يَخْرُجْنَ إِلاَّ أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ وَتِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ وَمَنْ يَتَعَدُّ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ لاَ تَدْرِي لَعَلُ اللَّهَ يُحْدِثُ بَغْدَ ذَلِكَ أَعْرًا ﴾ [الطلاق: ١].

فسيحان مقلب القلوب ومصرفها شرع لنا ما فيه الخير والسعادة حتى عند التدابر والشقاق وعند إيقاع الطلاق، وهيا لنا أسباب الرجعة عند التسرع والخطأ.

رابعًا: احتنب أيمان الطلاق:

والحلف بالطلاق من السدع المنكرة التي استشرت في كثير من المجتمعات، وفيها لعب مكتاب الله، وكفر به، قال تعالى: ﴿ وَاحْفَظُوا أَيْمَانَكُمْ ﴾، وقال رسول الله ﷺ: «إن الله ينهاكم أن تحلفوا بأبائكم، من كان حالفًا فليحلف بالله أو ليصمت». وقال: «من حلف ىغىر الله فقد كفر أو أشرك».

وقال ابن مسعود: لأن أحلف بالله كاذبًا أحب إلى من أن أحلف بغير الله صادقًا.

فانظر كيف جعل ابن مسعود اليمين الغموس التي تغمس صاحبها في الإثم وفي الذار أفضل من الحلف بغير الله الذي عده

مشايخنا في أنصار السنة. 👘 رسول الله 📽 كفرًا وشيركًا. خامسًا: إياك وتعليق الطلاق:

كثير من الأزواج يعجز عن قيادة الأسرة بالعقل والحكمة فيلجأ إلى تهديد الزوجة بالطلاق إذا حددث أمر من الأمرور التي لا يريدها، وقد يكون هذا الأمر مقدورًا للزوجة، وقد بخرج عن إطار قدرتها واختيارها، وليت الزوج يكتفى بالتهديد بأنه سيطلق إذا حدث هذا الأمر، ولكنه يلفظ بالطلاق معلقًا إياه على وقوع هذا الأمر، فيقول: إن فعلت كذا فأنت طالق، وعادة ما تفعل المرأة هذا الأمر ثم يأتى الزوج نادمًا، ساخطًا على هذه المرأة التي لم تحفظ بمينه، طالبا المخرج من العلماء ولجان الإفتاء، بينما هو في الحقيقة عاجز عن حفظ يمينه وإحكام السيطرة على لسانه فكيف بحكم السيطرة على أهل بيته.

إن أيمان الطلاق، وتعليق الطلاق تدل دلالة واضحة على ضعف الأزواج وعجزهم عن قدادة الأسرة بالشكل المرضى

إن أدمان الطلاق لا تحل المشاكل الزوجية، وتعليق الطلاق لا يمنع المرأة من عمل تريده، وإن أكثر ما يعرض على لجان الفتوى يتعلق ماسان الطلاق وبالطلاق المعلق والطلاق البدعي، ولو علم الأزواج كيف تكون القوامة في البيت ولو علموا كيف يكون الالتزام بالحدود الشرعية والاحترام لدين الله، ولو علم الأزواج كيف تكون العشرة الطيبة ويم تعود على الأسرة من سعادة وهناء. لو علم الأزواج كعف يقع الطلاق على الوجه الذي شرعه الله، لندرت المشاكل ولقلت حالات الطلاق بشكل واضح.

فيا أخى المسلم تعلم كيف تطلق، ومتى تطلق، وبأي لفظ تطلق، ولا تتعد حدود الله. جعلنا الله وإياكم من عباده المتقين. وصلى الله على محمد وآله وصحبه أجمعين. والحمد لله رب العالمان.

الموحيرة العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون

الحمد لله القاهر فوق عباده، والقائل في كتابه ﴿ قُلُ اللَّهُمُ مَالِكَ المُلْكَ تُؤْتي المُلْكَ مَنْ تَشْنَاءُ وَتَنْزِعُ المُلْكَ مِمِنْ تَشْنَاءُ وَتُعَنِّ مَنْ تَشْنَاءُ وَتَذَلِّ مَنْ تَشْنَاءُ بِيَدِكَ الخُيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرُ ﴾ [آل عمران:٢٦]. فهو وحده سبحانه المتفرد بتصريف الأمور، وتعبير العالم، له الملك المطلق والتصريف المحكم يؤتي الملك من يشاء وينزع الملك ممن يشاء ويعز من يشاء ويذل من يشاء، فليس الأمر بامانيًنا ولا باماني أهل الكتاب ولا غيرهم، بل الأمر أمر الله هو المتصرف بمداولة الأيام بين الناس ﴿ وَتَلِكَ الأَتَامُ نُدَاولُهَا بَيْنَ النَّاسَ ﴾.

وإن من درس تاريخ الأمة الإسلامية يجد أن الانفراج كثيرًا ما يولد من رحم الأزمات ﴿ فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا \* إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴾ [الشرح:٥-٦].

عنابة النج

La 1410

يقلم

وندسه التحرير

وقد تكالبت قوى الكفر والباطل على الإسلام والمسلمين، وازدادت الطعنات، ولا زال أمامنا قول الهادي البشير ﷺ: «يوشك أن تداعى عليكم الأمم من كل أفق كما تداعى الأكلة إلى قصعتها قيل: يا رسول الله: فمن قلة يومئذ؟ قال: لا و لكنكم غثاء كغثاء السيل، يجعل الوهن في قلوبكم و ينزع الرعب من قلوب عدوكم لحبكم الدنيا و كراهيتكم الموت» [صحيح الجامع ٨١٨]

إن الصدمات قد توهن الأبطال، وتضعف من همة النزال، ولكن أصحاب الإيمان الراسخ واليقين الصادق لا تتزلزل لهم أركان، ولا ينتفض لهم بنان، ولو اجتمع لحربهم الإنس والجان، فعند كثرة المصائب وتراكم الأهوال يظهر أهل الإيمان والتوكل على الله ﴿ وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ بِشَيْء مِنَ الخُوْفَ وَالجُوع وَنَقْص مِنَ الأَمْوَال وَالأَنْفُسِ وَالثَّمَرَات وَبَشَرَ الصَّابِرِينَ \* الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةً قَالُوا إِنَّا لِلَهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ \* أُولَئَكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَات مِنْ رَبَّهِمْ وَرَحْمة وَأُولَكِ هُمُ المُعْتَدُونَ ﴾ [البقرة:١٥٥-١٥٧]، فالمؤمن الموقن بالله لا يلتغت إلى سواه في السراء والضراء.

## الفجرالأحمر

وبالأمس القريب وفي مشهد حزين لمسرحية هزلية أبطالها من مصاصي دماء المسلمين وممن يحملون الأحقاد الدفينة قام بوش وزبانيته بتقديم عرض هزلي جديد ومشهد مؤلم حرصت أمريكا على عرضه عبر شاشات التليفزيون على العالم أجمع وعرضت صدام الأمريكي في العراق شريط الفيديو الخاص بعملية القبض على صدام حسين، وإذا كان الاتفاق بداية على أن المسالة ليست دفاعًا عن صدام حسين، وإنما هي دفاعًا عن كرامة كل مسلم وعربي أرادت قوى الاحتلال الأمريكي بالتعاون مع اليهود أعداء الله وأعداء البشرية جمعاء أن تبث في قلب كل مسلم حالة من الإحباط والاستسلام.

العدد الحادي عشر - السنة الثانية والثلاثون

وبرغم أن العالم كله قد أيقن أن المسرحية الهزلية التي بدأها الحاكم الأمريكي في العراق معلنًا أمام الصحفيين في بغداد قبل أن يبدأ العرض الذي كان مقصودًا منه إعدام صدام حسين معنويًا وإعدام صورته أمام العالم كله، حينما قال بريمر: «لقد قبضنا عليه»!!!

أن الهيئة التي رأوه عليها كأسد عجوز تكشف تفاصيل الفيلم الأمريكي والذي غاب عنهم أن يراعوا الخلفيات للمناظر المعدة سلفًا وتظهر في أحد الخلفيات النخيل العراقي يشارك هو الآخر في المعركة ضد احتلال بوش وأكاذيبه، وتصور أصحاب القرار في البيت الأبيض أن المسالة ستمر بسلام لكنهم فوجئوا في اليوم التالي بفضيحة لم تخطر لهم على بال حيث كان الجندي الأمريكي الواقف فوق القبو المزعوم يبتسم فرحًا للمصورين وفي الخلف منه تبدو نخلة يتدلى منها التمر الأصفر، وكان المنظر بالنسبة للرأي العام الغربي عاديًّا إلا أن المسالة قد دلت على الكذب والخداع الأمريكي اليهودي، فالتمر ينتهى في الدول العربية وخاصة العراق في شبهر اكتوبر مما كشف عن الخداع والزيف المعلن في توقيت القبض على صدام حسين حسب ما كشفتها بعد ذلك بعض المصادر الخاصة والتي تحدثت عن معرفة مكان صدام حسين وبث المخدر له ولاثنين من حرًّاسه حتى يستطيعوا القبض عليهم بدون أي خسارة للقوات الأمريكية، وذلك قبل الوقت المعلن بحوالى شبهر ونصف أو شهرين، ونجاح خطتهم والقبض على صدام والجميع في حالة نوم عميق بعد تناولهم الطعام المسرب من خلال القوات الأمريكية بعد وضع المضدر فيه وتم القبض عليهم، وإبلاغ بوش الذي طلب إحضار صدام إلى أمريكا في سرية تامة، ونقل بطائرة خاصة مع بريمر إلى واشتطون!!

# بوش الابن يتشفى لأبيه

وكان بوش يريد أن يرى صدام ذليلا راكعًا قبل الإعلان عن خبر اعتقاله، وأجريت معه التحقيقات في أجهزة المخابرات الأمريكية التي رفض صدام كما أعلن التعاون معها أثناء التحقيقات، ومنذ القبض على صدام وهو يحصل على جرعات مكثفة من الهيروين والكوكايين ومواد كيماوية أخرى، والمدهش أن هذه المادة المخدرة ليست من إنتاج المخابرات الأمريكية وإنما هي إنتاج إسرائيلي. درجت إسرائيل على استخدامها مع القادة الفلسطينيين الذين يتم القبض عليهم واستجوابهم، والجرعات المعطاه شديدة التأثير فبعد أن يسلم المتعاطي نفسه للذوم العميق، وعندما يصحو يشعر أنه مسلوب الإرادة وغير قادر على تذكر الأحداث، كما أنها تشيع التفاؤل مع الشخص فيتحدث وكأنه مع أصدقائه ومعارفه!!

# أمريكا الاسطورة .. والقفص الحديدي

وهنا قد يتساءل البعض عن صحة الرواية المذكورة إذا كان بوش قد أخذ صدام إلي واشنطون فلماذا أعاده إلى بغداد ثم عـرض مسرحية القبض عليه من جديد في بغداد، وكان ذلك مخطط رامسفيلد •• إن الصدمات قد توهن الأبطال، وتضعف منه مة النزال، ولكن أصحاب الإيمان الراسخ واليقين الصادق لا تتزلزل لهم أركان، ولا ينتفض لهم بنان ولو اجتمع لحريهم الإنس والج

التوحيح العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون

وزير الدفاع بأن يدعو بوش إلى مؤتمر صحفي عالمي في البيت الأبيض وبجواره بريمر وفي ذروته يقدم بوش للعالم مفاجأته الثقيلة المذهلة حيث يقدم لهم صدام حسين داخل قفص حديدي وكان هذا مقترح بعض المستشارين ولكن وبعد وصول بريمر إلى العاصمة الأمريكية عقد بوش اجتماعًا مع مستشاريه حضره برايمر وقيادات الأمن القومي والقيادات العسكرية في العراق وشارك فيه رامسفيلد ووافق الجميع على الخطة واعترض عليها باول وبرايمر، واعترض باول قائلا: إن تنفيذ هذا السيناريو بالقفص الحديدي» لن يكون موجها ضد صدام وإنما ستكون رسالة لكل الشعوب العربية، وإن هذا المشهد الذليل سيرفضه العراقيون أنفسهم بل حتى إعداء صدام!!

وتم الاتفاق على تأجيل الإعلان عن القبض على صدام على أن يتولى جورج تنيت رئيس جهاز الاستخبارات الأمريكية وقائع التحقيق مع صدام. وبعد حوالي شهر تقريبًا أعادوه على متن طائرة خاصة ومعه عدد كبير من رجال الـ «سي. أي. إيه» والفرقة الرابعة الأمريكية مشاة ورجال الموساد الإسرائيلي!!

وزار بوش العراق سرًا بعد أن أدرك أن الأوضاع الأمنية تتجه ظاهرًا إلى الاستقرار باعتقال صدام حسين. ومع استمرار هجمات المقاومة بعد ذلك واشتدادها أدلى الجنرال ريكاردوا قائد القوات الأمريكية في العراق بتصريح جاء فيه «إن اعتقال أو قتل صدام حسين لن يضع حدًا له جمات المقاومة العراقية.. وبعدها بعدة أيام كان الإعلان الذي قدم فيه بريمر شريط الفيديو الخاص بعملية القبض على صدام.

ويبدو أن نشوة النصر جعلت الأمريكيين يكشفون وعن غير قصد كذب الرواية التي رووها عن عملية اعتقال صدام حسين، وجاءت التي أذاعتها الفضائيات وكشفت عن أنها صور قديمة التقطت منذ ما يزيد على شهر ونصف الشهر منذ وجود التمر الأصفر الذي دللت عليه الصورة التي التقطت للمنزل والحديقة والأماكن المجاورة!!

دعوة الرئيس الفرنسي لحظر الحجاب

والهجمة الشرسة على الإسلام والمسلمين مستمرة من كل صوب وحدب، وها هو واحد من الغرب المدعين الدفاع عن الإسلام والعرب يصدر أمرًا في نهاية الشبهر الماضي بمنع الطالبات المسلمات من ارتداء الحجاب في المدارس.

ومنع المرأة المسلمة في فرنسا من ارتداء الحجاب، إنه شان يخص وبصفة أساسية مسلمي فرنسا كلهم، ويعني ثانية علماء الإسلام وأهل الفتوى منهم بوجه خاص لئلا يضل أهل الإسلام أحدا ويزل بناء على قول القائل منهم «هذا شان داخلي».

بالأمس القريب قدم الأمريكان مشهدا هزيلا محزنا وعرضوا صدام حسين المغيب عن الوعى فىصورة لايقبلها إنسان A 111 •• الهجمة الشرسة على الإسلام والسلمين تشتك فىفرنسا ويصدر الرئيس الفرنسى شخصيا قرارا بمنع ارتداء الحجاب، والعالم الإسلامي يقف موقفالتفرج علىمايحدث ويعتبره شأثاداخليا فرنسيا

العدد الحادي عشر - السنة الثانية والثلاثون ألتوحيح

إن أمريكا وأوروبا تتدخلان في شئوننا الداخلية بحجة حماية الأقليات المسيحية برغم أنها تتمتع بحقوقها كاملة، فكيف يتخلى فضيلة الإمام الأكبر شيخ الأزهر عن دوره في الدفاع عن المسلمين في العالم كله!!

حما أننا نطالب المسئولين في وزارة الخارجية وحكومات الدول الإسلامية بتقديم الاحتجاج لدى الحكومة الفرنسية لتتراجع عن قرارها بمنع ارتداء الحجاب لأنه واجب على كل مسلمة أن ترتديه. الانتلاعسنة الله في المؤمنين

ومع ازدياد الهجمة الشرسة على الإسلام والمسلمين فإننا نقول: إن لكل أمر عتادًا وسلاحًا، وأن عتاد الشدائد الصبر، وترقب به النفس المؤمنة بلوغ الأماني، وقد ذكر الله سبحانه الصبر في كتابه الكريم ترغيبًا فيه، ومقرونًا بالأعمال الصالحة التي تقرب العبد إليه، ويأمر به كوسيلة من وسائل الخير وسبيل إلى الفلاح والفوز (يا أيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا استَتَعِينُوا بِالصَّبْر وَالصَّلاَة إِنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ [البقرة:١٥٣]، ويقول عليه الصلاة والسلام: «ما أعطى أحد عطاءً خيرًا وأوسع من الصبر، [أخرجه البخاري ومسلم]

لقد جرت سنة الله تعالى أن يبتلي عباده بالخير والشر، ويمتحن إيمانهم بالمصائب تارة وبالنعم تارة أخرى، يمتحنهم بالشدة بعد الرخاء، وبالرخاء بعد الشدة، لينظر مبلغ شكر الشاكرين ومدى صبر الصابرين والمحتسبين ﴿ ... وَنَبْلُوكُمْ بِالشَّرَّ وَالخَيْرِ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ [الانبياء:٣٥].

وإن ما ابتلي به السلف الصالح من تكالب المعتدين عليهم، وتكتل المجرمين لسفك دمائهم البريئة، وغزوهم في ديارهم هو بلا شك بلاء ومحنة، وشر مستطير، ولكنهم حيثما قابلوا ذلك بالصبر الجميل والتضحية في أرفع مجالاتها، أعقبهم الله الخير بعد الشر، وأعقبهم اندحار قوى الشر والعدوان، وردها على أعقابها، وإحباط خططها الأثيمة ﴿ وَرَدُ اللَّهُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِغَيْظِهِمُ لَمٌ يَنَالُوا خَيْرًا وَكَفَى اللَّهُ المُؤْمِنِينَ الْقَتَالَ وَكَانَ اللَّهُ قَوَياً عَرَيزاً ﴾ [الأحزاب: ٢٥].

فلنصبر ولنحتسب ونصر الله أت لا محالة ولنُقبل على الله تائبين وإليه راغبين ونعد لكل أمر عُدته، مجتهدين في نصر دين الله عز وجل حتى نستحق نصره وتأييده، ﴿ ولينصرن الله من ينصره إن الله لقوي عزيز ﴾، فاللهم مجري السحاب ومنزل الكتاب وهازم الأحزاب، لا إله إلا أنت وحدك. نسألك اللهم أن ترينا آية في أعدائك تثلج الصدور، وتشفي غليل المسلمين، اللهم أمين. وأخر دعوانا أن الحصد لله رب العالمين. ••مع ازدياد الهجمة الشرسة على الإسلام فإننا نقول : إن لكل أمر عنادا أو سلاحًا، وأن عناد الشدائد الصبر، ترقب به النفس المومنة بلوغ الأماني ويمتحن إيمانهم بالمصائب تارة وبالنعم تارة أخرى

التوحيط العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون

سندى السورة

إن الحياة الزوجية لا تقوم إلا على أساس من المودة والرحمة، وقيام كلّ من الزوجين بما عليه لصاحبه من الحقوق. وقد يقصر بواجيه فيكرهه صاحبه، والله سبحانه يرشد الرجال إلى الصبر على ما يكرهون من أزواجهم قيقول تعالى: ﴿ فَإِنْ كَرِهْتُمُوهُنَ اللهُ قيه حَيَّرا كَثِيرا ﴾ [النساء: 1]، فقومين النبي تَخْر هو منها خلقا، فقد مؤمنة، إن كره منها خلقا، فقد رضى منها آخر،

[صحيح. رواه مسلم (۲/۱۰۹۱/٤٦٩] ولكن رُبِما يتفاقمُ الأمر، ولا يستطيعُ الرجلُ الصبرَ، فيرشدُه اللهُ تعالى إلى طرق العلاج التي يُقوِّمُ بها ما يجده من المرأة من تقصير ونشوز، فيقول تعالى: ﴿ وَاللاَّتِي تَخَافُونَ نُشْبُوزَهُنُ فَعِظُوهُنَّ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي المُضبَاحِع وَاضْربُوهُنَّ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلاَ تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلاً إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيًّا كَبِيرًا ﴾ [النساء: ٣٤]، وريما كان النشوز من الرجل نفسه، فيرشد الربُّ سيحانه المرأة إلى طرق علاج نشوز الرجل فيقول: ﴿ وَإِن امْرَأَةُ خَافَتْ مِنْ بَعْلَهَا نُشُوزًا أَوْ إِعْرَاضًا فَلاَ جُنَاحَ عَلَنْ هِمَا أَنْ يُصْلِحًا بَيْنَهُمَا صُلْحًا وَالصَّلَّحُ خَنْرُ وَأَحْضِرَتِ الْأَنْفُسُ الشُّحُ وَإِنْ تُحْسِنُوا وَتَتُقُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ [النساء: ١٢٨].

فإذا اشتد الخلاف، وإزداد الشقاق بينهما، ولم يمكنهما القضاء عليه وجب تدخل الأهل بينهما للنظر في الأمور، وفعل الأصلح، قال تعالى: ووَإِنْ حَفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَابْعَتُوا حَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مَنْ أَهْلِهَا إِنْ يُرِيدَا إصْلَاحًا يُوَفَقَ اللَّهُ بَيْنَهُمَا إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلِيمًا حَبِيرًا ﴾ [النساء:٣٥]، فإن وُفَقًا فبها ونعمت، ﴿وَإِنْ يُتَفَرَّقَا

unautul وو الحلقة الأولى ٥٠ إذا طلق بد النس لعدتهن وآحصوا العدة واتقوا الله رَبَّكُمْ لا تَحْسر حُسوهُنَ مِنْ نُتُوتِهِنَّ وَلاَ بَخْرُحْنَ إِلاَّ أَنْ نَأَتِينَ بفاحشية مُنشَة وتلك حُدُودُ الله TYC وَمَنْ بَتَعَدُ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ لاَ تَدْرِى لَعَلُ اللَّهَ تُحْدِثُ بَعْدٍ ذَلِكَ أَمْرًا (١) فَاذَا بَلَعْنَ الطَلِينَ فَامْسِكُومُنَ بِمَعْرُوفَ أَوْ فارقوهن بمعروف وأشهدوا ذوى عَدْل مِنْكُمْ وَأَقْدِمُوا الشُّهَادَةَ لِلَّهِ ذَلِكُمْ بُو عَظُ بِهِ مَنْ كَانَ بُؤِّمِنُ بِاللَّهِ

العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون التوحير

يُعْنِ اللَّهُ كُلاً مِنْ سَعَتِهِ ﴾، وهذا التفرّق هو الطلاق الذي تتحدث السورة الكريمة عن أحكامه وما يترتب عليه من سكني ونفقة وعدّة وغير ذلك.

وقد تضمنت السورةُ حشدًا هائلاً من الترغيب والترهيب لبيان خطورة الأمر، والإشعار بأنَّ هذه الأحكام المذكورة في هذه السورة يجب الالتزام بها، والوقوفُ عند حدودها، فإنَّ من يخالفها يحاسبه الله حسابًا شديدًا ويعذَبه عذابًا نكرًا، وتكون عاقبةُ أمره خسرا.

### تفسير الأيات

الطلاق في اللغة: مــاخــودُ من الإطلاق، وهو الإرسالُ والترك، تقول: أطلقتُ الأسير، إذا حللتَ قَيْدَه وأرسلُتَه.

وهو في الشــرع: حلُّ رابطةِ الزواج، وإنهــاءُ العلاقةِ الزوجيةِ.

وقد كان الرجلُ في الجاهلية وصدر الإسلام يطلَق امراتَه ما شاء، وهي امراتُه إذا راجعها في العدّة، وإنْ طلَقها مائة مرة أو أكثر، حتى قال رجلٌ لامراته: والله لا أطلَقك فتبيني مني، ولا أويك أبدًا. قالت: وكيف ذلك قال: أطلَقك، فكلما همَتْ عدّتك أن تنقضي راجعتُك. فأنزل الله تبارك وتعالى قوله: ( الطَلاَقُ مَرَتَانِ فَإِمْ سَاكُ بِمَعْ رُوفٍ أَوْ تَسْرِيحُ بإحْسَانِ ﴾ [البقرة: ٢٢٩].

قولة تعالى: (يا اللها اللي إذا طلقتم الساء فطلقو من لعدتين واحصوا العدة . قال العلماء: الطلاق نوعان: سُنيَ وبدعيَ. فطلاق السنة هو الواقع على الوجه الذي ندب إليه الشرع، وهو أن يطلق الزوج المدخول بها طلقة واحدة، في طهر لم يمسسها قيه؛ لقول الله تعالى: ﴿ الطّلاق مَرَّتَان فَاسْسَاكُ بِمَعْرُوفَ أَوْ تَسْرِيحُ بِإِحْسَانَ ﴾ أي أن الطُلاق المشروع يكون مرة يعقبها رجعة، ثم مرة ثانية يعقبها رجعة كذلك، ثم إن المطلق بعد ذلك له الخيار، بيَّن أن يمسكها بمعروف أو يفارقها ماحسان.

ويقول تعالى: ديا أيها النبي إذا طلقتم النساء فطلقوهن لعدتهن أي: إذا أردتم تطليق النساء فطلقوهن مستقبلات العدة، وإنما تستقبل المطلقة العدة إذا طلقها بعد أن تطهر من حيض أو نفاس، وقبل أن يمستها، وحكمة ذلك: أن المرأة إذا طلقت وهي حائض لم تكن في هذا الوقت مستقبلة العدة، فتطول عليها العدة؛ لأن بقية الحيض لا يحسب منها، وفيه إضرار بها، وإن طلقت في طهر مستها

فيه، فإنها لا تعرف هل حملت أو لم تحمل، فلا تدري بم تعتد، أتعتدُ بالأقراء أم بوضع الحمل؟

عن نافع عن عبد الله بن عمر رضي الله عنه: أنه طلق امرأته وهي حائض على عهد رسول الله ﷺ، فسأل عمرُ بنُ الخطاب رسولَ الله ﷺ عن ذلك، فقال رسول الله ﷺ: «مُرُه فليراجعها، ثم ليمسكُها حتى تطهر، ثم تحيض ثم تطهر، ثم إنْ شاء أمسك بعد ذلك، وإن شاء طلق قبل أن يمسَ، فتلك العدّة التي أمر الله سبحانه أن تطلق لها النساء». [متفق عليه]

أما الطلاق البدعي: فـهـو الطلاق المضالفُ للمشروع، كان يطلقها ثلاثًا بكلمة واحدة، أو يطلقها ثلاثًا متفرقات في مجلس واحد، كان يقول: أنتر طالقٌ، أنت طالقٌ، أنت طالقٌ. أو يطلّقها في حيض أو نفاس، أو في طهر جامعها فيه.

وأجمع العلماء على أنَ الطلاق البـدعيّ حرام، وأنّ فاعله أثم.

وذهب جمهورُ العلماء إلى أنه يقع، واستدلُوا بالأدلُة التالية:

١- أنَّ الطلاق البدعيَّ مندرج تحت الآيات العامة.
٢- تصريحُ ابن عـمر رضي الله عنه لما طلَق امراته وهي حائض، وأمرهُ الرسول تَقْ بمراجعتها، وأنها حُسيتَ تلك الطلقة. انتهى من فقه السنة».

فعلم من هذا أن هناك وقتًا معينًا لإيقاع الطلاق، وإنه ليس للزوج أن يطلَق حينما شاء، إلا أن تكون امرأتُه في حالة طهر من حيض، ولم يقع بينهما في هذا الطهر وطء. وتفيد أثار أخرى أن هناك حالة ثانية يجوزُ فيها الطلاق، وهي أن تكون الزوجة حاملاً بينة الحمل. والحكمة في ذلك التوقيت هي أولاً إرجاء إيقاع الطلاق فترة بعد اللحظة التي تتجه طرئةً وتعود النفسُ إلى الوئام، كما أنَ فيه تاكدًا من طرئة وتعود النفسُ إلى الوئام، كما أنَ فيه تاكدًا من الحمل أو عدمه قبل الطلاق، فقد يمسك عن الطلاق لو علم أن زوجه حامل، فإذا مضى فيه وقد تبين مشتراط الطهر بلا وطء هو للتحقق من عدم الحمل، واشتراط تابي الحمل هو ليكون على بصيرة من الأمر.

وهذه أول محاولة لرأب الصدع في بناء الأسرة، ومحاولة دفع المعُولِ عن ذلك البناء».

وقوله تعالى: ﴿ وَأَحْصُوا الْعَدَةَ ﴾ أي: احفظوها، واعرفوا ابتداءَها وانتهاءها، لئلا تطولَ العدّة على المرأة فتمتنع من الأزواج.

والعدة: اسم للمدة التي تنتظر فيها المرأة،

التوحيط العدد الحادي عشر - السنة الثانية والثلاثون

وتمتنع عن التزويج بعد وفاة زوجها أو فراقه لها. وقوله تعالى: (وأنَّسُوا الله رَبْعَدُ . يعد أول تنبيه وأول تحذير من الله، بعد الأمر بأن تطلَق النساء لعدتهن، وأن تُحصى العدة، وقبل النهي عن إخراج المعتدة من بيت زوجها الذي سمّاه الله بيتها. وذلك لأن التقوى هي خير معين على امتثال ما أمر الله به، وترك ما نهى عنه.

ثم قال تعالى: ﴿ لا تَصْرِجُوهُنَّ مِنْ بِيُوَتَعِنَ وَلا نحرجن إلا أنْ بأتين بفاحشة منبسة ،، وهذا أدبُّ قد غفل عنه جُلُّ الناس إلا من رحم الله، فما أن يطلِّق الرحلُ المرأة حتى تخرجَ إلى بيت أهلها، وإنْ بقيتْ أخرجها هو، والله يقول: الا تخرجوهن من تبوتهر فالمطلقة من بقاحشة فنبينة ا طلاقًا رجعيًا لها حقَّ السكني والنفقة، فليس للرجل أن يُخرِجَها من بيتها ما دامت في عدّتها منه، ولا يجوز لها أيضًا الخروجُ لأنها معتقلة لحقَّ الزوج، فإن اتت بفاحشة كالزنى او أذية وإساءة له أو لأهله اخرجها حينيد. وقوله تعالى: ﴿ وَتَلْكَ حُدُودُ اللهُ ومَنْ يَتَعَدْ حَدُود الله فَقَدْ طَلَم تَفْسَهُ ، وهذا هو التحذير الثاني، فالحارس لهذا الحكم هو الله، فهل متعرض مؤمن لحدً يحرسه الله؛ إنه الهلاك والبوار. ﴿ وَمَنْ يَتَعَدُ حَدُودَ اللَّهِ فَقَدْ طَلَمَ تَقْسَهُ ﴾ ظَلَمَ نَفْسَهُ بتعريضها هكذا لياس الله، القائم على حدوده يحرسها ويرعاها، وظلم نفسه بظلم زوجه.

قوله تعالى: لا تقري لعل الله تحدث بعد ذلك أشرا فيه إشارة إلى حكمه بقاء المعتدة في منزل الزوج، وهي الأمل في الرجعة، فالقلوب بيد الله، يقلبها كيف يشاء، وقد تتغير الأحوال وتتبدل إلى هناءة ورضى، ومن يدري: (لعل الله محدث بعد ذلك أمرا.

من ههنا ذهب من ذهب من السلف ومن تابعهم كالإمام أحمد بن حنبل رحمهم الله تعالى إلى أنه لا تجب السكنى للمبتوتة أي المقطوعة، وكذا المتوفى عنها زوجها، واعتمدوا أيضًا على حديث فاطمة بنت قيس الفهرية حين طلقها زوجُها أبو عمرو بن حفص إليها وكيلُه بشعير، يعني نفقة، فتسخطته، فقال: والله ليس لك علينا نفقة. فاتت رسول الله تي فقال: رليس لك عليه نفقة، ولمسلم: «ولا سكنى». وأمرها أن أصحابي، اعتدى عند ابن أم مكتوم، فإنه رجل أعمى تضعين ثيابك، الحديث. وقد رواه الإمام أحمد من طريق أخرى بلفظ آخر فقال: حدثنا يحيى بن سعيد

حدثنا مجالد حدثنا عامر قال: قدمتُ المدينة فاتيتُ فاطمة بنت قيس، فحدثني أنَ زوجَها طلّقها على عهد النبي ﷺ، فبعثه رسولُ الله ﷺ في سرية، قالت: فقال لي آخوه: اخرجي من الدار. فقلت: إنَّ لي نفقةُ وسحنى حتى يحلَ الأجل. قال: لا. قالت: فأتيتُ رسول الله ﷺ، فقلتُ: إنَّ فلانًا طلقني، وإنَّ أخاه اخرجني ومنعني السحنى والنفقة. فقال له: «ما لك ولابنة آل قيس؟، قال: يا رسول الله، إنَّ أخي طلّقها ثلاثًا جميعًا. قالت: فقام رسول الله ﷺ: «انظري يا بنت آل قيس، إنما النفقة والسحنى للمرأة على زوجها ما كانتٌ له عليه رجعةً، فإذا لم يحَن له عليه رجعةً فلا نفقة ولا سحنى». وذكر تمام الحديث. اه. من ابن حثير.

فادا للعن اجليل فامستوهن سعروف أو المؤهن بعدروف أي: فإذا بلغت المعتدات أجلهن، اي شارفن على انقضاء العدة، وقاربن ذلك، ولكن لم تفرغ العدة الكلية، فحينئذ إما أنْ يعزمَ الزوج على إمساكها، وهو رجعتُها إلى عصمة نكاحه، والاستمرار بها على ما كانت عليه عنده المغروف، أي: محسنًا إليها في صحبتها، وإمّا أن يعزم على مفارقتها المغروف، أي: من غير مقابحة ولا مشاتمة ولا تعنيف، بل يطلقها على وجه جميل حسن. انتهى من ابن كثير.

واستعدوا دوى عدل منعة ففي حالتي الفراق أو الرجعة تطلب الشهادة على هذه وتلك. شهادة اثنين من العدول، قطعًا للريبة، فقد يعلم الناس بالطلاق ولا يعلمون بالرجعة، فتثور شكوك، وتُقال اقاويل. والإسلام يريد النصاعة والطهارة في هذه العلاقات وفي ضمائر الناس والسنتهم على السواء.

وعقب بيان الحكم تجيء التوجيهاتُ تَتْرَى.

واقتعوا التنهادة لله فالقضية قضية الله، والشهادة فيها لله، هو يأمر بها، وهو يراقب استقامتها، وهو يجزي عليها، والتعامل فيها معه لا مع الزوج ولا الزوجة ولا الناس.

للكم يوعظ به من كان يؤمن بالله والسوم الأصر والمخاطبون بهذه الأحكام المؤمنون المعتقدون باليوم الآخر، فهو يقول لهم: إنه يعظم من شانهم، فإذا صدقوا الإيمان به وباليوم الآخر فهم إذن سيتعظون ويعتبرون، وهذا هو محك إيمانهم، وهذا هو مقايس دعواهم في الإيمان.

والله أعلم.

العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون التوحيط

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه أحمعان... وبعد:

أخرج الإمام مسلم في صحيحه بسنده عن جعفر بن محمد عن أبيه قال: دخلنا على جابر بن عبد الله فسأل عن القوم حتى انتهى إلىُّ فقلت: أنا محمد بن على بن حسين، فأهوى بيده إلى رأسى فنزع زري الأعلى ثم نزع زري الأسفل ثم وضع كفه بين ثدييٌّ وأنا يومئذ غلام شاب، فقال: مرحبًا بك يا ابن أخي، سلَّ عما شبئت، فسالته وهو أعمى، وحضر وقت الصلاة فقام في نساجة ملتحفًا بها كلما وضعها على منكبه رجع طرفاها إليه من صغرها ورداؤه إلى جنب على المِشْجَبِ فصلى بنا، فقلت: أخبرني عن حجة رسول الله 🛫 ، فقال بيده تسعًا، فقال: إن رسول الله 🤝 مكث تسع سنين لم يحج، ثم أذُن في الناس في العاشرة أن رسول الله 🐸 حاجَ فقدم المدينة بشر كثير كلهم يلتمس أن يأتمٌ برسول الله 🐲 ويعمل مثل عمله، فخرجنا معه حتى أتينا ذا الحليفة فولدت أسماء بنت عميس محمد بن أبي بكر، فأرسلتُ إلى رسول الله 🤝 كيف أصنع، قال: اغتسلي واستثفري بثوب وأحرمي، فصلى رسول الله 🐲 في المسجد ثم رَّكب القصواء حتى إذا استوت به ناقته على البيداء نظرت إلى مد بصري بين يديه من راكب وماش وعن يمينه مثل ذلك وعن يساره مثل ذلك ومن خلفه مثل ذلك، ورسول الله 😻 من أظهرنا وعليه بنزل القرآن وهو بعرف تأويله، وما عمل به من شيء عملنا به فأهلُّ بالتوحيد لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شيريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك لا شيريك لك، وأهلَّ الناس بهذا الذي يهلون به فلم يرد رسول الله 😅 عليهم شيئًا منه، ولزم رسول الله 🌌 تلبيته، قال جابر رضي الله عنه: لسنا ننوي إلا الحج، لسنا نعرف العمرة حتى إذا أتينا البيت معه استلم الركن فرمل ثلاثًا ومشى أربعًا ثم نفذ إلى مقام إبراهيم عليه السلام فقرا: ﴿ وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَام إِبْرَاهِيمَ مُصَلَّى ﴾ فجعل المقام بينه وبين البيت، فكان أبي يقول: «ولا أعلمه ذكره إلا عن النبي 💷 ، كان يقرأ في الركعتين: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴾ و﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافَرُونَ ﴾، ثم رجع إلى الركن فاستلمه ثم خرج من الباب إلى الصفا، فلما دنا من الصفا قرأ: ﴿ إِنَّ الصَّفًا وَالْمُرُوَةَ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ ﴾ أبدأ بما بدأ الله به، فبدأ بالصفا فُرَقِيَ عليه حتى رأى البيت فاستقبل القبلة فوحد الله وكبره، وقال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، لا إله الله إلا الله وحده أنجز وعده ونصر عيده وهزم الأحزاب وحده، ثم دعا بين ذلك قال مثل هذا ثلاث مرات، ثم نزل إلى المروة حتى إذا انصبت قدماه في بطن الوادي سعى حتى إذا صعدتا مشى، حتى أتى المروة ففعل على المروة كما فعل على الصفا حتى إذا كان أخر طوافه على المروة فقال: لو أنى استقبلت من أمري ما استدبرت لم أسق الهدي وجعلتها عمرة، فمن كان منكم ليس معه هدي فليحلّ وليجعلها عمرة، فقام سراقة بن مالك بن جُعْشُم فقال: يا رسول الله، العامنا هذا أم لأبد، فشَبَّك رسول الله

التوحيرة العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون

أصابعه واحدة في الأخرى وقال: دخلت العمرة في الحج مرتين لا بل لأبد أبد، وقدم عليٌّ من اليمن ببُدْنِ النبي 🧊، فوجد فاطمة رضي الله عنها ممن حل ولبست ثيابًا صبيغًا وأكتَّحلت فأنكر ذلك علَّيها فَقَالت: إنَّ أبي أمرني بهذا، قال: فكان على يقول بالعراق: فذهبت إلى رسول الله هِ مُحَرِّشًا على فاطمة للذي صنعت مستفتيًا لرسول الله 🍲 فيما ذكرتٌ عنه، فأخبرته أني أنكرت ذلك عليها، فقال: صدقتٌ صدقتٌ ماذا قلت حين فرضت الحج؟ قال: قلت: اللهم إني أَهلُّ بماً أهلُّ به رسولك، قال: فإن معى الهدي فلا تحل، قال: فكان جماعة الهدي الذي قدم به على من اليمن والذي أتى به النبي 🛫 مائة، قال: فحلَّ الناس كلهم وقصروا إلا النبي 🌝 ومن كان معه هدي، فلما كان يوم التروية توجهوا إلى منَّى فأهلوا بالحج وركب رسول الله 🍲 فصلى بها الظهر والعصر والمغرب والعشاء والفجر ثم مكث قليلاً حتى طلعت الشمس وأمر بقبة من شعر تضرب له بنمرة فسار رسول الله 📷 ولا تشك قريش إلا أنه واقف عند المشعر الحرام كما كانت قريش تصنع في الجاهلية، فأجاز رسول الله 🎓 حتى أتى عرفة فوجد القبة قد ضربت له بنمرة، فنزل بها حتى إذا زاغت الشمس أمر بالقصواء فرحلت له فأتى بطن الوادي فخطب الناس وقال: «إن دماءكم وأموالكم حرام عليكم كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا، ألا كل شيء من أمر الجاهلية تحت قدمَى موضوع، ودماء الجاهلية موضوعة، وإن أول دم أضبع من دمائنا دم ابن ربيعة بن الحارث كان مسترضعًا في بني سعد فقتلته هذيل، وربا الجاهلية موضوع وأول ربا أضع ربانا ربا عباس بن عبد المطلب فإنه موضوع كله، فاتقوا الله في النساء فإنكم أخذتموهن بأمان الله واستحللتم فروجهن بكلمة الله ولكم عليهن ألا يوطئن فُرْشْكم أحدًا تكرهونه فإن فعلن فاضربوهن ضربًا غير مبرح ولهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالمعروف، وقد تركت فيكم ما لن تضلوا بعده إن اعتصتم به كتاب الله وأنتم تسألون عنى فما أنتم قائلون»؟ قالوا: نشبهد أنك قد بلغت وأديت ونصحت، فقال بإصبعه السبابة يرفعها إلى السماء وينكتها إلى الناس: «اللهم اشبهد، اللهم اشبهد» ثلاث مرات، ثم أذن، ثم أقام فصلى الظهر ثم أقام فصلى العصير، ولم يصلَّ بينهما شيئًا، ثم ركب رسول الله 🧫 حتى أتى الموقف فجعل بطن ناقته القصواء إلى الصخرات وجعل حبل المشاة بين يديه واستقبل القبلة فلم يزل واقفًا حتى غربت الشمس وذهبت الصفرة قليلاً حتى غاب القرص وأردف أسامة خلفه ودفع رسول الله 🌫 وقد شنق للقصواء الزمام حتى إن رأسها ليصيب مورك رحله ويقول بيده اليمني: «أيها الناس، السكينةَ السكينَة، كلما أتى حبلاً من الحبال أرخى لها قليلاً حتى تصعد، حتى أتى المزدلفة فصلى بها المغرب والعشاء باذان واحد وإقامتين ولم يسبح بينهما شيئًا، ثم اضطجع رسول الله حتى طلع الفجر، وصلى الفجر حين تبين له الصبح بأذان وإقامة، ثم ركب القصواء حتى أتى المشعر الحرام فاستقبل القبلة فدعاه وكبره وهلله ووحده فلم يزل واقفًا حتى أسفر جدًا، فدفع قبل أن تطلع الشمس وأدرف الفضل بن عباس وكان رجلاً حسن الشعر أبيض وسيمًا، فلما دفعً رسبول الله 📩 مرت به ظُعُنُ يجرين فطفق الفضل ينظر إليهن، فوضع رسبول الله 🦢 يده على وجه الفضل فحول الفضل وجهه إلى الشق الآخر ينظر فحول رسول الله 🌝 يده من الشق الآخر على وجه الفضل يصرف وجهه من الشبق الآخر ينظر حتى أتى بطن مُحسِّر فحرَّك قليلاً ثم سلك الطريق الوسطى التي تخرج على الجمرة الكبرى حتى أتى الجمرة التي عند الشجرة فرماها بسبع حصيات يكبر مع كل حصاة منها مثل حصى الخذف رمى من بطن الوادي ثم انصرف إلى المنحر فنحر ثلاثًا وستين بيده، ثم أعطى عليًا فنحر ما غبر وأشركه في هديه ثم أمر من كل بدنة بيضعة فجلعت في قدر فطبخت فأكلا من لحمها وشربا من مرقها، ثم ركب رسول الله 🛫 فأفاض إلى البيت فصلى بمكة الظهر فاتي بني عبد المطلب يسقون على زمزم، فقال: انزعوا بني عبد المطلب فلولا أن يغلبكم الناس على سقايتكم لنزعت معكم فناولوه دلوًا فشرب منه.

العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون المحمط الم

زاد في رواية أخرى في هذا الحديث أن رسول الله في قال: «نصرت ههنا ومنى كلها منحر فانحروا في رحالكم، ووقفت ههنا وعرفة كلها موقف، ووفقت ههنا وجَمْعُ كلها موقف».

هذا الحديث أخرجه مسلم في كتاب الحج باب حجة النبي ق برقم (٢٩٥٠)، وأخرجه أبو داود في كتاب المناسبك باب صفة حجة النبي ق (١٩٠٥)، وأخرجه ابن ماجه في كتاب المناسك باب حجة رسول الله ت برقم (٢٠٧٤).

قال الإمام النووي عن هذا الحديث (حديث جابر) وهو حديث عظيم مشتمل على جُمل من الفوائد ونفائس من مهمات القواعد، ثم قال: قال القاضي: وقد تكلم الناس على ما فيه من الفقه واكثروا وصنف فيه أبو بكر بن المنذر جزءًا كبيرًا، وخرَّج فيه من الفقه مائة ونيفًا وخمسين نوعًا ولو تقصى لزيد على هذا القدر قريب منه، قوله: «عن إلى قوله: «... فصلى بنا».

قال النووي: هذه القطعة فيها فوائد منها:

- أنه يستحب لمن ورد عليه زائرون أو ضيفان
 ونحوهم أن يسال عنهم لينزلهم منازلهم كما جاء
 في حديث عائشة رضي الله عنها: أمرنا رسول الله
 أن ننزل الناس منازلهم.

-وفيه إكرام أهل بيت رسول الله 💒 كما فعل حابر بمحمد بن على.

- استحباب قوله للزائر والضيف ونحوهما. مرحبًا.

- ملاطفة الزائر بما يليق به وتأنيسه، وهذا سبب حل جابر زري محمد بن علي ووضع يده بين ثدييه، وقوله: وأنا يومئذ غلام شاب فيه تنبيه على أن سبب فعل جابر ذلك التأنيس لكونه صغيرًا، وأما الرجل الكبير فلا يحسن إدخال اليد في جيبه والمسح بين ثدييه.

- جواز إمامة الأعمى البصراء ولا خلاف في جواز ذلك.

- أن صاحب البيت أحق بالإمامة من غيره.
 - جواز الصلاة في الثواب الواحد مع التمكن

من الزيادة عليه. - جواز تسمية الثدي للرجل وفيه خلاف لأهل

اللغة منهم من جوزه، ومنهم من قال يختص الثدي

بالمرأة ويقال في الرجل «ثندؤة».

- وقـوله: «في نسـاجـة» هي بكسـر النون وتخفيف السين وبالجيم، ووقع في بعض النسخ «ساجة» بغير نون، والساجة ثوب كالطيلسان والنساجة الثوب الملفق، وكلاهما صحيح. والله أعلم.

وقــوله: «ورداؤه إلى جنبــه على المشـجب» المُشْجَبُ: أعواد تعلق عليها الثياب.

وقوله: «أخبرني عن حجة رسول الله 🐸 « هي بكسر الحاء وفتحها، والمراد حجة الوادع.

- وقوله: «فقال بيده فعقد تسعًا فقال: إنَّ رسـولَ الله 😻 مكث تسع سنين لم يحج: يعني مكث بالمدينة بعد الهجرة تسع سنين لم يحج فيها.

قوله: «ثم أذن في الناس في العاشرة أن رسول الله لل حاج «: معناه أعَلَّمَهم بذلك وأشاعه بينهم ليتأهبوا للحج معه ويتعلموا المناسك والأحكام، ويشهدوا أقواله وأفعاله، ويوصيهم ليبلغ الشاهد الغائب، وتشيع دعوة الإسالم وتبلغ الرسالة القريب والبعيد، وفيه أنه يستحب للإمام إيذان الناس بالأمور المهمة ليتأهبوا لها.

قوله: «كلهم يلتمس أن يأتم برسول الله ته »، قال النووي: قال القاضي: هذا مما يدل على أنهم كلهم أحرموا بالحج؛ لأنه ته أحرم بالحج وهم لا يخالفونه، ولهذا قال جابر: «وما عمل من شيء عملنا به،، ومثله توقفهم عن التحلل بالعمرة ما لم يتحلل حتى أغضبوه واعتذر إليهم، ومثله تعليق عليَّ وأبي موسى إحرامهما على إحرام النبي

وقوله الأسماء بنت عميس: «اغتسلي واستثفري بثوب وأحرمي»: فيه استحباب غسل الإحرام للنفساء، والاستثفار أن تشد في وسطها شيئًا وتأخذ خرقة عريضة تجعلها على محل الدم وتشد طرفيها من قدامها ومن ورائها في ذلك المشدود في وسطها، وفيه صحة إحرام النفساء والحائض وهو مجمع عليه. والله أعلم.

قوله: «فصلى رسول الله في المسجد ثم ركب القصواء، قال النووي: فيه استحباب صلاة ركعتي الإحرام ويكونان نافلة، هذا مذهبنا ومذهب العلماء كافة إلا ما حكام القاضي وغيره عن الحسن البصري أنه استحب كونها بعد صلاة فرض لأنه روي أن هاتين الركعتين كانتا صلاة الصبح. وقوله: شم ركب القصواء، قال ابن قتيبة: كانت

التوحيد العدد الحادي عشر ، السنة الثانية والثلاثون

للنبي النبي الفرقي: القصواء والجدعاء والعضباء، وفي حديث آخر غير هذا خطب على ناقة خرماء، وفي حديث ثالث: كانت لرسول الله الله في ناقة لا تسبق تسمى مخضرمة، قال القاضي: وهذا كله يدل على أنها ناقة واحدة خلاف ما قاله ابن قتيبة، ونقل القاضي عن محمد بن إبراهيم التيمي التابعي وغيره أن العضباء والقصواء والجدعاء اسم لناقة واحدة كانت لرسول الله

قوله: «نظرت إلى مد بصري» معناه منتهى بصري، وأنكر بعض أهل اللغة مدَّ بصري، وقال: الصواب (مدى بصري)، قال النووي: وليس هو بمنكر، بل هما لغتان والد أشهر.

قوله: «بين يديه من راكب وماش : فيه جواز الحج راكبًا وماشيًا، وهو مجمع عليه، وقد تظاهرت عليه دلائل الكتاب والسنة وإجماع الأمة.

قوله: «وعليه ينزل القرآن وهو يعرف تاويله». قال النووي رحمه الله: معناه الحث على التمسك بما أُخبركم عن فعله في حجته، وقال الألباني رحمه الله: «فيه إشارة لطيفة إلى أنَّ النبي في هو الذي يبين للناس ما نزل عليه من القرآن، وأنه هو وحده الذي يعرف تاويله وتفسيره حق المعرفة وأن غيره - حتى من الصحابة - لا يمكنه الاستغناء عن بيانه في، ولذلك كان الصحابة رضي الله عنهم في هذه الحجة - كغيرها من العبادات - يتتبعون خطاه هذه الحجة النبي في عملوا به،. انتهى ملخصا من حجة النبي في (ص٤٥).

قوله: «فأهل بالتوحيد، يعني قوله: «لبيك لا شريك لك، وفيه إشارة إلى مخالفة ما كانت الجاهلية تقوله في تلبيتها من لفظ الشرك، فقد كان المشركون يقولون في تلبيتهم: «لبيك لا شريك لك إلا شريكا هو لك تملكه وما ملك، وبين جابر رضي الله عنه تلبية رسول الله في فقال: «لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك.

قـوله: «وأهلُ النّاس بهـذا الذي يهلُون به فلم يردُ رسول الله 🐨 شيئًا منه ولزم رسول الله 📷 تلبيته»، نقل النووي عن القاضي عياض أن في ذلك إشارة إلى ما روي من زيادة الناس في التلبية من الثناء والذكر كما روي عن عمر رضي الله عنه في ذلك أنه كـان يزيد: «لبـيك ذا النعـماء والفـضل الحسن، لبيك مرهوبًا منك مرغوبًا إليك». وعن ابن

عمر: «لبيك وسعديك والخير بيديك والرغباء إليك والعمل». وعن أنس: «لبيك حقًا تعبدًا ورقًا». قال القاضي: قال أكثر العلماء: المستحب الاقتصار على تلبية رسول الله 😴 وبه قال مالك والشافعي، ولا باس بالزيادة، فقد أقرها رسول الله 😴.

قوله: «حتى أتينا البيت، فيه بيان أن السنة للحاج أن يدخلوا مكة قـبل الوقـوف بعـرفـات ليطوفوا للقدوم وغير ذلك.

قوله: دحتى إذا أتينا البيت معه استلم الركن فرمل ثلاثا ومشى أربعًا ، فيه أن المحرم إذا دخل مكة قبل الوقوف بعرفة يسن له طواف القدوم وهو مجمع عليه، وفيه أن الطواف سبعة أشواط، وفيه أن السنة الرُملُ في الثلاثة الأشواط الأولى والمشي في الأربعة الأخيرة، والرمل عبارة عن إسراع المشي مع تقارب الخطا، وهذا يكون في طواف القدوم في الحج وفي طواف العمرة، وكذلك لأضطباع في هذا عاتقه الأيمن ويجعل طرفيه فوق عاتقه الأيسر ويكون عاتقه الأيمن مكشوفًا.

قوله: "ثم نفذ إلى مقام إبراهيم عليه السلام فقرا: ﴿ وَاتَّحْذُوا مِنْ مَقَام إِبْرَاهِيمَ مُصَلًى ﴾ فجعل المقام بينه وبين البيت، قال النووي: فيه دليل على ما أجمع عليه العلماء أنه ينبغي لكل طائف إذا فرغ من طوافه أن يصلي خلف المقام ركعتي الطواف، فإن لم يكن خلف المقام ففي المسجد وإلا ففي مكة وسائر الحرم، وهما سنة على الصحيح.

قوله: وكان أبي يقول: ولا أعلمه ذكره إلا عن النبي كل، كان يقرأ فما الركعتين: فقُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُه، و قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ معنى هذا أن محمد بن علي يروي ما رواه جابر عن قراءة رسول الله في في ركعتي الطواف، فكان صلى الله عليه وسلم يقرأ في الركعة الأولى بعد الفاتحة فقُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ وبعد الفاتحة في الركعة الثانية: فقُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُه.

قوله: "ثم رجع إلى الركن فاستلمه ثم خرج من الباب إلى الصفا"، فيه دليل أنه يستحب للطائف طواف القدوم أو أطواف العصرة إذا فرغ من الطواف وصلاته خلف المقام أن يعود إلى الحجر الأسود فيستلمه، ثم يخرج من باب الصفا ليسعى، واتفقوا على أن هذا الاستلام سنة وليس بواجب ولو تركه لم يلزمه شيء.

العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون التوحير

قوله: «فلما دنا من الصفا قرأ: ﴿إِنَّ الصُّفَا... ﴾» إلى قوله: «سَـ ثم نزل إلى المروة، قال النووي رحمه الله: في هذا اللفظ أنواع من المناسك: منها أن السعي يشترط أن يبدأ من الصفا، ومنها أنه ينبغي أن يرقى على الصفا وهذا الرُّقي مستحبً ليس بشرط ولا واجب، ومنها أنه يسن أن يقف على الصفا مستقبل الكعبة حتى يرى البيت إن أمكنه، ويذكر الله تعالى الذكر المذكور ويدعو، ويكرر الذكر والدعاء ثلاثًا.

قـوله: «ثم نزل إلى المروة حـتى إذا انصـبت قدماه في بطن الوادي سعى إذا صعدتا مشى حتى أتى المروة، فيه استحباب السعي الشديد في بطن الوادي وهو ما بين العلمين الأخضرين الآن، فإذا جـاوزهما مشى باقي المسافة، وهذا السـعي مستحب وليس بواجب وهو الإسراع.

قوله: «فقام سراقة بن مالك جُعْشم فقال: يا رسول الله، ألعامنا هذا أم لأبد، فيه دليل على أن العمرة دخلت في أشهر الحج لأبد الأبد، وبه أبطل النبي في قول الجاهلية: «إن العمرة في أشهر الحج من أفجر الفجور».

قوله: «فوجد فاطمة ممن حل ولبست ثيابًا صبيعًا واكتحلت فأنكر ذلك عليها، فيه إنكار الرجل على زوجه ما يراه من نقص في دينها لأنه ظن أن ذلك لا يجوز فانكره.

قوله: ،إني أهلُّ بما أهلٌ به رسول اللَّه 🍜 ، فيه جواز تعليق الإحرام بإحرام كإحرام فلان.

قوله: «فحل الناس كلهم وقصروا إلا النبي»، إنما قصروا ولم يحلقوا لأنهم أرادوا أن يبقى شعر يحلق في الحج، فلو حلقوا لم يبق شعر، فكان التقصير هنا أحسن ليحصل في النسكين إزالة شعر.

قوله: «فلما كان يوم التروية توجهوا إلى منى فاهلوا بالحج، يوم التروية هو اليوم الثامن من ذي الحجة.

قوله: «فخطب الناس» فيه استبحبا الخطبة للإمام بالحجيج يوم عرفة في هذا الموضع وهو سنة باتفاق جماهير العلماء.

قوله عنه : «إن دماءكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا». معناه متاكدة التحريم شديدته، وفي هذا دليل لضرب الأمثال وإلحاق النظير بالنظير قياسًا قوله: «ألا كل شيء من أمر الجاهلية تحت قدمي موضوع...» إلى

قوله: «كله» فيه إبطال أفعال الجاهلية وبيوعها وأنه لا قصاص في قتلها، وأن الإمام أو غيره ممن يأمر بمعروف أو ينهى عن منكر ينبغي أن يبدأ بنفسه وأهله، فهو أقرب إلى قبول قوله، وقوله في الربا: «موضوع كله» أى الزائد عن رأس المال.

وقوله ٢ : «فاتقوا الله في النساء فإنكم اخذتموهن بأمان الله واستحللتم فروجهن بكلمة الله، فيه الوصية بالنساء والحث على مراعاة حقهن ومعاشرتهن بالمعروف، وقوله: «بكلمه الله» أي الإيجاب والقبول، وقيل معناه قوله تعالى: فأمُسْاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحُ بِإحْسَانَ ﴾، وقيل: المراد كلمة التوحيد، وقيل: المراد بإباحة الله والكلمة قوله تعالى: ﴿فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النُّسَاء ﴾.

وقوله : وألا يوطئن فرشكم أحدًا تكرهونه، معناه: ألا ياذنً لأحد تكرهونه في دخول بيوتكم والجلوس في منازلكم سواء كان الماذون له رجلاً أجنبيًا أو امرأة أو أحدًا من محارم الزوجة، فالنهي يتناول جميع ذلك. قال النووي: وهذا حكم المسألة عند الفقهاء أنها لا يحل لها أن تأذن لرجل أو امرأة ولا محرم ولا غيره في دخول منزل الزوج إلا من علمت أو ظنت أن الزوج لا يكرهه.

قــوله: «ثم ركب رســول الله 🌁 حــتى أتى الموقف.... إلى قوله حتى غاب القرص». فيه تعجيل الذهاب إلى الموقف إذا فرغ من الصلاتين، ومنها الوقوف راكبًا وهو جائز وقيل أفضل، واستحباب الوقوف عند الصخرات، وقد ظن بعض العوام أنه لابد من صعود الجبل وهذا خطأ، فقد وقف النبي عند الصخرات وقال كما في آخر الحديث وقفت هاهنا وعرفة كلها موقف، ففي أي جزء من عرفة وقف الحاج أجزأه. واستحباب استقبال القبلة، وأن يبقى واقفا حتى تغرب الشمس ويتحقق كمال غروبها ثم يفيض إلى مزدلفة، فلو أفاض قبل الغروب صح وقوفه وحجه ويجبر ذلك بدم، وأما وقت الوقوف فهو ما بن زوال الشمس يوم عرفة إلى طلوع الفجر يوم النحر، فمن حصل بعرفات في جزء من هذا الوقت صح وقوفه، ومن فاته ذلك فاته الحج، وأما قوله: «وجعل حبل المشاة» فحبل المشاة مجتمعهم، وحبل الرُّمل ما طال منه وضنخُمَ. وقوله: وقد شنق للقصواء الزمام حتى أن

ويوديد ، رويد مصل مصبور ، مريدم مصلي ال رأسها ليصيب مورك رجله،. معنى شنق: ضمَّ

الموحد العدد الحادي عشر . السعة الثانية والثلاثون

وضيق والمَوْرِك هو الموضع الذي يتْني الراكب رجله عليه. وقولهُ: «ويقول بيده اليمنى أيها الناس السكينة السكينة» أي: الزموا الطمأنينة، فإذا وجد فرجة يسرع كما تْبت في الحديث الآخر.

قوله: «حتى أتى المزدلفة فصلى بها المغرب والعشاء بآذان واحد وإقامتين ولم يسبح بينهما شيئًا، فيه فوائد؛ منها أن السنة للدافع من عرفة أن يؤخر المغرب إلى وقت العشاء ثم يجمع بينهما في في وقت المغرب أو في الطريق أو في موضع آخر وصلى كل واحدة في وقتها جاز جميع ذلك لكنه خلاف الأفضل، وقال أبو حنيفة: يشترط أن المزدلفة إلا من به عذر أو بدابته بشرط كونها بعد مغيب الشفق، ومنها: أنه يصلي الصلاتين بآذان واحد وإقامتين، ومنها أنه لا يغصل بينهما بنافلة وهذا معنى قوله: «لم يسبح بينهما».

قوله: «ثم اضطجع رسول الله تحتى طلع الفجر فصلى الفجر حين تبين له الصبح باذان وإقامة، فيه أن المبيت بمزدلفة ليلة النحر نسك وهو واجب على أصح أقوال العلماء يجبر تركه بدم، والسنة أن يبقى في مزدلفة حتى يصلي بها الصبح، إلا الضعفة فيسن لهم الدفع قبل الفجر، ويصدق المبيت على قضاء معظم الليل، قال النووي رحمه الله: والسنة أن يبالغ بتقديم صلاة الصبح في هذا الموضع ويتاكد التبكير بها في هذا اليوم اقتداء برسول الله من مكما يسن الأذان والإقامة لهذه الصلاة، وكذلك غيرها من صلوات المسافر، وقد تظاهرت الأدلة الصحيحة على الأذان والإقامة رسول الله في في السفر كما في الحضر.

قوله: "ثم ركب القصواء... إلى قوله: ودفع قبل أن تطلع الشـمس، فيه أن الوقـوف عند المشـعـر الحـرام من مناسك الحج وأنه لا يزال واقفًا فيه يدعو ويذكر حتى يسفر الصبح جدًا.

قوله: «وأردف الفضل بن عباس... إلى قوله: حتى وضع رسول الله 😸 يده على وجه الفضل فيه الحث على غض البصر عن الأجنبيات وغضهن عن الرجال الأجانب، وقيه أن من رأى منكرًا وأمكنه إزالته بيده لزمه إزالته إن لم يكُف فيه القول.

وقوله: احتى أتى الجمرة التي عند الشبجرة فرماها بسبع حصبيات يكبر مع كل حصاة».

الجمرة التي عند الشجرة هي جمرة العقبة، وفيه أن السنة للحاج إذا دفع من مزدلفة فوصل منى أن يبدأ بجمرة العقبة، وفيه أن الرمي بسبع حصيات، وأن تكون مثل حصى الخذف يعني قدر حبة الفول آو الحمص ونحوها. وفيه أن يسن التكبير مع كل حصاة، وفيه رمي كل حصاة على حدة، ولا يجوز أن يرمي السبع جملة واحدة، وفيه أن السنة أن يقف للرمي في بطن الوادي بحيث تكون منى عن يمينه ومكة عن يساره، وفيه أن يوم النحر فيه رمي جمرة العقبة فقط ولا يشرع رمي غيرها في ذلك اليوم.

وقوله: "ثم ركب رسول الله في فافاض إلى البيت فصلى بمكة الظهر، هذا الطواف هو طواف الإفاضة وهو ركن من أركان الحج بإجماع المسلمين وأول وقته من بعد نصف ليلة النحر وأفضله بعد رمي جمرة العقبة وذبح الهدي والحلق ويكون ذلك ضحوة يوم النحر، قال النووي :ولا وقت لآخره، وشرطه أن يكون بعد الوقوف بعرفة، فلا يصح قبله، ويجوز تأخيره وجمعه مع طواف الوداع. والله أعلم.

وقوله: (فاتى بني عبد المطلب يسقون على زمزم، إلى قوله: (فشرب منه، أما قوله : (انزعوا فهو بكسر الزاي ومعناه استقوا بالدلاء، وأما قوله: (فاتى بني عبد المطلب، فمعناه أتاهم بعد فراغه من طواف الإفاضة. وقوله: يسقون على زمزم معناه يغرفون بالدلاء ويصيبونه في الحياض ونحوها ويجعلونه سبيلاً للناس، وقوله : الولا أن يغلبكم الناس لنزعت معكم، معناه لولا خوفي أن يعتقد الناس أن ذلك من مناسك الحج ويزدحمون عليه بحيث يغلبونكم ويدفعونكم عن الاستقاء لاستقيت معكم اكثرة فضيلة هذا العمل، وفيه استحباب شرب ماء زمزم.

وقوله 5 : "نحرت هاهنا ومنى كلها منحر، فانحروا في رحالكم ووقفت ههنا وعرفة كلها موقف، ووقفت ههنا وجمع كلها موقف، فهذا بيان رفقه 5 بامته وشفقته عليهم في تنبيههم على مصالح دينهم ودنياهم فإنه 5 ذكر لهم الأكمل، والجائز، فالأكمل موضع نحره ووقوفه والجائز كل جزء من أجزاء منى وعرفة ومزدلفة.

والحمد لله رب العالمين

، منبر الحرمين وقفاتمع حجم للشيخ / سعود الشريم امام وخطيب المسجد الحرام المسلمون، حجاج بيت الله الحرام، الحج في الإسلام الأغرَ بُعدُ نقطة ارتكارَ في مبيدان التجرد والإيثار والأخوة والمساواة، إضافة إلى دقة أحكامه الشرعية ومسائله الفقهية كباب من أبواب العبادات. وعامّة أهل العلم مطبقون على أنَّ النَّبِي لم يحجُّ إلا مبرة واحدة، وهي حجبة الوداع المشهورة قبل وفاته باشهر، غير أنَّ أحادَ هذه الحجة وصورَها كانت وما تزال منهالأ للاعتبار ومنبعاً للانكار ومرتعاً خصباً لجمع الأوائد فسها ولقط النُّشار، المتمشَّل كلَّه في الدروس والعبير والمواقف الموقظة للضمير المسلم الحي المهيا لفهم سيرة المصطفى واتباعها حذو القدَّة بالقدَّة، مع اعتقادنا الجارَم بأنَّ هذه الدروس والعبر يرمّتها لا يمكن أن تُستوعَب في مجرّد خطبة واحدة أو كلمات عابرة ولا جرَم فإنَّ حجته هي كالبحر من أي النواحي أقيمًه فإنما لجُ المعروف وساحله البرُّ والتقوي. القوحين العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون

عداد الله، الرافة والرحمة والحرص على راحة الغير | تحيي موات النفس الهامدة، لصوت

عباد الله، الرافة والرحمة والحرص على راحة الغير وسلامته من الأذى أمرُ منشود بين أهل الإسلام على وجه التاكيد، ولربما ازداد هذا التاكيد بوضوح إذا كان الالتقاء الأخوي يسوده جوَّ من أجواء العبادات الروحية، وفي حجة النبي يُسمع التوجيه المبارك من النبي إلى الفاروق رضي الله عنه حينما وجهه لتقبيل الحجر الأسود، ونهاه أن يزاحم الناس، فإن وجد فرجة وإلا فليستقبله ويكبر ولا يزاحم كما روى ذلك الطبراني وغيره. [وقواه الألباني]

وفي هذا الموقف يتجلى حرص النبي ودعوته لعموم المؤمنين بالتخلق باللين والرحمة والرافة والرفق، وأن لا يكونوا سبباً في الإيذاء أو المزاحمة أو التنغيص لأجواء العبادة التي لا تكتما إلا بالطمانينة والصفاء والبعد عن كل ما من شانه تكديرُها وتشويشها.

ومن ذلكم - عباد الله - المزاحمة والاقتتال في حال أداء بعض النسك في الحج، كتقبيل الحجر أو رمي الجمرات أو سد الطرقات في المساجد والمرات، دون مراعاة لأجواء السكينة في العبادة، أو احترام لشعور الآخرين وحقوقهم، والنبي يقول: دإن الرفق لا يكون في شييء إلا زانه، ولا يتزع من شيء إلا شانه، رواه مسلم.

وتحصيل الأجر في النسك ـ عباد الله ـ لا يبلغ الكمالَ إلا بالرفق واللين؛ لأن الله يعطي على الرفق ما لا يعطي على العنف، كما صحّ بذلكم الخبر عن النبى عند مسلم في صحيحه.

أيها المسلمون، في حجة الوداع المباركة يصعد النبي على الصفا فينظر إلى الكعبة ويستقبلها ثم يوحد الله ويكبره ويقول: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، لا إله إلا الله، أنجز وعده، ونصر عبده، وهرم الأحزاب وحده، بابي هو وأمي صلوات الله وسلامه عليه. لقد قال هذه الكلمات في أرض أمن وأمان، في زمن استقر فيه سلطائه وغلبت فيه رسالته، وهو خينما يذكر الله جل وعلا بهذه الألفاظ إبّان النسك فإنما هو بهذا يثير في النفس كوامن الإيمان بقوة فإنما هو بهذا يثير في النفس كوامن الإيمان بقوة والغلبة له سبحانه دون سواه، ﴿ إِن يَنصُرُحُمُ اللهُ فَلَا عَلَبَ لَكُمُ وَإِن يَحْدُلُكُمُ فَمَن ذَا الذي يَنصُرُحُمُ اللهُ فَلَا وَعَلَى اللهِ فَلَيْتَوَكَل الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [آل عمران: [1.

إن النبيَّ حينما يكبَّر اللهَ عند كلَّ شوط في الطواف ويكبَر الله عند الصفا والمروة ويكبَر الله عند رمي الجمار ويكبَر الله في أيام التشريق ليبعث في النفوس شعورًا عميقاً واستحضاراً لقيمة ذكر الله وتكبيره في حياة المرء المسلم. وإن كلمة الله أكبر لهي رأسُ الذكر وعماده، وهي أوَّل ما كلُف به النبي حين أمر بالإنذار: ﴿يااَيُّهَا المُدَّثَرُ قُمْ فَاَنذِرْ وَرَبَكَ فَكَبَرْ ﴾ [المدتر: ١-٣].

الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، إنها لكلمة عظيمة

تحيي موات النفس الهامدة، لصوتها هديرُ كهدير البحر المتلاطم أو هي أشدُ وقعاً، بل إنها سلاحُ فتاك في وجوه أعداء الملة ولصوص الأرض، وهي سيفُ الحروب الذي لا يُثله، كيف لا: وقد ذكر النبي أن مدينةُ تفتتح في آخر الزمان بهذه الكلمة، فقد قال صلوات الله وسلامه عليه: «فإذا جاءوها نزلوا - أي: المسلمون من فلم يقاتلوا بسلاح، ولم يرموا بسهم، قالوا: لا إله إلا الله والله أكبر، فيسقط أحدُ جانبيها، ثمَ يقولوا الثانية: لا إله إلا الله والله أكبر، فيسقط جانبُها الآخر، ثم يقولوا في الثالثة: لا إله إلا الله والله أكبر، فيفرُج لهم، فيدخلوها فيغنموا، الحديث. رواه مسلم.

وعلى صحرات الصفا والمروة - عباد الله - يذكر النبي نعمة ربَّه عليه وعلى المؤمنين، ويحمده على أن ردُ كيد الأحزاب وحده ونصر عبده وأعزُ جنده، وذلك يوم الخندق الذي قال عنه الباري جل شانه: إذا يأتُها الذينَ ءامنُوا الْحُرُوا نَعْمَة اللَّه عَلَيْكُمُ إِذَّ حَاتَتُهُمْ حُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً وَجُنُوداً لَمْ تَرَوَهُمَا وكان اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيراً إِذْ جَاءوكُمْ مَن فَوَقِحُمْ وكان اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيراً إِذْ جَاءوكُمْ مَن فَوَقِحُمْ وكان اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيراً إِذْ جَاءوكُمْ مَن فَوَقِحُمْ وكان اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بِصِيراً إِذْ جَاءوكُمْ مَن فَوَقِحُمْ الحُناجِ رَوْتَظُنُونَ بِاللَّهِ الظُنُونَ (الأَحْرَابَ: ٩-١١]. المُؤْمِنُونَ وَزُلُزْلُوا زَلْزَالاً شَدَيداً ﴾ [الأحزاب: ٩-١١].

إن الإيمان بقدرة الله وحدة وقهره وغلبته هو الشعور الذي ينبغي أن يخامر قلوب المسلمين في كلّ حين وآن، لأن ذلك ينمر الإقدام والاعتماد عليه وحدة، ويبعث في النفس خلق الشجاعة وعدم الاستخذاء لصروف الأيام وتكالب الأعداء وتحرّبهم ضد أمة الإسلام، وأنه لا ينبغي أن تكون الآذان رَجْعَ صدى للذين يقولون: إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم، بالله ويقولوا: حسبنا الله ونعم الوكيل.

ولا غرو أنَّ من يعتقد أنَّ الأجلَ محدودُ والرزق مكفول والأشياء بيد الله يقلبها كيف يشاء فلن يرهب الموت والبلى، ولن يخشى الفقر والفاقة، مهما طقطقت أرجلُ الأعداء الحاقدين، بل سيكون حديثه [دائما] قول الله: ﴿قُلْ لَن يُصِيبَنَا إلاَّ مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلاَنَا ﴾ [التوبة:٥١]، أو قوله: ﴿قُلْ هُلْ تَرَبِّصُونَ بِنَا إلا إحدى الحُسْنَيَيْنِ ﴾ [التوبة:٢٢]، يعنون بذلك كسب المعركة بالنصر أو الموت دونَ الظفر بها وهو حسن كذلك لانه شبهادة في سبيل الله، ﴿وَمَا عِندَ اللَّهِ خَيْرُ وَأَبْقَى ﴾ [القصص:٢٠].

أماً الذين لا إيمان لهم بالله ولا بقضائه وقدره بل طغوا وبغوا وعتوا عتوا كبيرا، فهؤلاء إن انتصروا أو انهزموا فهم بين عذابين: أجل أو عاجل: فوَتَحْنُ نَتَرَبّصُ بِكُمْ أَن يُصيبِ بَكُمُ اللَّهُ بِعَذَابٍ مَنْ عندم أَوْ بَأَيْدِينَا فَتَرَبّصُوا إِنَّا مَعَكُمْ مُتَرَبَصُونَ ﴾ [التوية:٢٩].

وامثالُ هؤلاء سيحيَون بافئدة هواء، تلعب بهم

له عاد اله عاد عاد عاد عاله عاله عاله عاله عاله عليه حريم الأحداث والظنون، وتقف لهم أشهب الحالم المعاليه حريم والمصائب عند كل أفق، بل هم: ﴿ قَوْمُ يَفْرَقُونَ لَوْ يَكْفَهم ما لا يطيقون

> يَجْعَحُونَ ﴾ [التوبة:٥٦، ٥٧]. أيها المسلمون، حجاج بيت الله الحرام، لما غربت شمسُ يوم عرفة، وذهبت الصُّفرة قليلاً حتى غاب القرصُ دفع النبي من عرفة، وقد شنق لناقته القصواء الزمامَ حتى لا تسرعَ وهو يقول بيده اليمنى: «أيها الناس، السكينةُ السكينةَ، السكينةَ، السكينة، [رواه مسلم].

> بَحِدُونَ مَلْحَنًا أَوْ مَغَارَاتٍ أَوْ مُدْخَلًا لَوَلُوْأَ إِلَيْهِ وَهُمْ

إنَّ هذا ٱلموقف الجليل الذي تتسابق فيه النفوس إلى الخير، وهي أينما حلت في عرصات المشاعر والطمانينة والتاني والسكينة وعدمَ الاستعجال هو والطمانينية والتاني والسكينة وعدمَ الاستعجال هو نجاح أمثل. فالسكينة لا يعدلها شيء، إذ العجلة هي نجاح أمثل. فالسكينة لا يعدلها شيء، إذ العجلة هي الأشلاء والدمار، بل هي من مقتضيات حظوظ النفس البغيضة والجهل بالعواقب وسوء المغبة، وذلك البغيضة والجهل بالعواقب وسوء المغبة، وذلك يقول الباري سبحانه: (ويَدْعُ الإنسانُ بالشَّرُ دُعَاء بالخير وكان الانسانُ عجولاً في الإسراء:١١]، بل حمَّى في أدق موأضع العبادة يقول النبي : إن الله يستجيب لحدكم ما لم يعجل، يقول: دعوت فلم يستجيب لي، روام البخاري ومسلم.

لقد جاء لفظ العجلة في القرآن متصرّفا في سبعة وثلاثين موضعاً، كلّها على سبيل الذم إلا موضعًا واحداً، وهو قوله جل شانه: ﴿ وَاذْكُرُواْ اللّهَ فِي آَيَامٍ مُعْدُودات فَمَن تَعَجَّلُ فِي يَوْمَيْن فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَآخَرُ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ لِن أَتَّفَى ﴾ [البقرة:٢٠٣].

فالعجلة ، عباد الله ، من الخلال المذمومة في أعمال المرء العبادية والحياتية ، والواجب على العاقل أن يلزم التاتي في الأمور كلها؛ لأن الزيادة على المقدار في المبتغي عيب كما أن النقصان فيما يجب من المطالب عجر ، ومن لم تصلحه الأناة فلن تتفعه العجلة، بل تضره، وصفات العجل أنه يقول يجرب ، ويذم بعدما يحمد المرء العجل تصحبه الندامة ، وتخذله السلامة ، وقد كانت العرب في القديم تكني العجلة أم الندامات، ففي العجلة الندامة ، وفي التاني السلامة ، ولقد صدق الله: فر حُلق الإنسان من عجر ساؤريكم ءاياتي فلا

الا فَاتقُوا الله معاشر المسلمين وحجاج بيت الله الحرام، وخذوا من هدي نبيكم تفلحوا وتحسنوا، وتَزَوَّدُواْ فَإِنْ حَيْرَ الرَّابِ التَّقْوَى ﴾ [البقرة:١٩٧].

فيا حجاج بيت الله الحرام، لقد تمثل النبي في حجته باعظم معاني التيسير والتسهيل والرحمة للعالمين والرافة بالمؤمنين. ولقد كان صلوات الله

وسلامه عليه حريصاً أشد الحرص على أمته بأن لا يكلّفهم ما لا يطيقون أو أن يفعلوا ما لا يستطيعون، ففي يوم العيد يوم الحج الأكبر ما سئّل عن شيء قدّم ولا أخّر في ذلك اليوم إلا قال: «افعل ولا حرج»، فجاءه رجل وقال: لم أشعر فحلقت قبل أن أذبح، قال: «اذبح ولا حرج»، وجاءه آخر فقال: لم أشعر فنحرت قبل أن أرمي، قال: «ارم ولا حرج»، فما سئل يومئذ عن شيء قدّم ولا أخّر إلا قال: «أفعل ولا حرج» حديث متفق على صحته، ويقول : «نحرتُ ها هنا ومنى كلها منحر، فانحروا في رحالكم، ووقفت ها هنا وعرفة كلها موقف، ووقفتُ ها هنا وجمعُ كلها موقف، رواه مسلم.

هذا هو ديدتُه ، فلقد كان يأمر دعاتَه ورسلَه باليسر والتيسير، فقد قال عليه الصلاة والسلام لمعاذ بن جبل وأبي موسى الأشعري لما بعثهما إلى اليمن: «يسترا ولا تعسيَّرا، وبشيَّرا ولا تنفَرا، رواه البخاري.

وهذا التيسيرُ منه هو فيما كان جاريًا وفق الشرع والعدل، لا وفق الأهواء والرغبات، إذ لو كان الأمـرُ كـذلك لما كـان هناك تكليف أصـلاً، لأن في التكليف نوعَ مشقة ونَصَب.

فالواجب على الناس بعامة أن يراعوا مثل ذلك، فلا يضيقوا على أنفسهم فيما جعل الله لهم فيه سعة، كما ينبغي أن لا يضيق المرء على نفسه في وقت يخصصه للطواف مثلاً فيزاحم ويشاغب، وقد جعل الله له فسحة في الوقت ليتخير أيسره وأرفقه، وقولوا مثل ذلك في الهدي وفي الرمي ونحوهما.

كما أنَّه ينبغي للمفتين والمُرشدين في الحجّ أن لا يعسَروا على الناس بفتاوى لم يصحُ الدليل فيها، أو بفهم شخصي للمسالة دون دليل يجب الرجوع إليه، أو أنْ يتوسَّعوا في فتاوى ليس لهم فيها سعّة، أو أن يستقل بعضُهم برأي أو فتيا تتعلق بمصير كثير من الحجاج دون تروَ أو مراعاة لنصوص الشريعة، وبدون مشورة عامة لاهل العلم، لا سيما في موسم الحج لئلا يحدث الخلل بين الحجيج، ويقعوا في التذبذب بين الفتاوى والأراء، فالمفتون مسئولون أمام الله عن فتاواهم، وقد قال النبي : «من أفتي له بغير علم كان إثمه على من أفتاه، رواه أبو داود.

وإنَّ مَن الأَخطَاء المُسْهورة بين بعض المرشدين عدمَ التفريق بين الدم في ترك الواجب وبين التخيير في فدية الأذى أي: في ارتكاب محظور من محظورات الأحرام عدا الجماع، حيث يفتي بعضهم في الجميع عدا الجماع فإنه مخير بين أن يذبح شاة أو يصوم ثلاثة أيام أو يطعم سنة مساكين بنص حديث النبي . وأما إيجاب الدم استقلالاً فإنما هو في حق من ترك واجباً من واجبات الحج كترك المبيت بمنى أو ترك رمي الجمار ونحو ذلك كما قرره جمهور أهل العلم. تقبل الله من الحجاج حجُّهم، ويسرّ نسكهم.

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه وسلم. أولاً: إذا عزم المسلم على السفر إلى الحج أو العمرة استحب له أن يوصي أهله وأصحابه بتقوى الله عز وجل وهي: فعل أوامره واجتناب نواهيه، وذلك

لقوله عز وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتهِ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنْصَتْصِ وَلَا تَمُوتَنُ عمران: ١٠٢]. وثانيا، بنبغي إن

يكتب ما له وما عليه من الدُيْن ويشهد على ذلك؛ لقوله عز وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَايَنْتُمْ بِدَيْنِ إِلَى أَجَلِ مُسْمَى بِقَلِم: فَأَكْتُبُوهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٢].

وثالثًا، ويجب عليه المبادرة إلى التوبة النصوح من جميع الذنوب؛ لقوله تعالى: (وتُوبُوا إلَى اللَّهِ جَمِيعًا آيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [النور: ٣١].

وحقيقة التوبة

أ- أن يقلع عن المعصية.

ب- أن يندم على فعلها.

ج- أن يعزم ألا يعود إليها أبدًا، فإن فقد أحد الثلاثة لم تصح توبته، وإن كانت المعصية تتعلق بأدمى فشروطها أربعة:

هذه الثلاثة، وأن يبرأ من حق صاحبها، فإن كانت مالاً أو نحوه رده إليه، وإن كانت حدَّ قذف ونحوه مكنه منه أو طلب عفوه، وإن كان غيبة استحله منها، ويجب أن يتوب من جميع الذنوب فإن تاب من بعضها صحت توبته عند أهل الحق من ذلك الذنب وبقي عليه الباقي. وقد تظاهرت دلائل الكتاب والسنة وإجماع الأمة على وحوب التوبة.

قال الشيخ ابن باز رحمه الله: وإن كان عنده

للناس مظالم أو مال أو عرض ردها إليهم أو تحللهم منها قبل سفره وذلك لحديث أبي هريرة في البخاري: قال رسول الله ﷺ: «من كانت له مظلمة لأخيه من عرضه أوشيء فليتحلله منه اليوم قبل أن لا يكون دينار ولا درهم، إن كان له عمل صالح أخذ منه بقدر مظلمته وإن لم تكن حسنات أخذ من سيئات صاحبه

فحمل عليه». رابعا: بنبغى أن ينتخب لحجه وعمرته نفقة طبية من مال حلال، وذلك لحديث أبى هريرة الذى أخرجه مسلم في صحيحه: قال رسول الله ﷺ: «إن الله تعالى طبب لا يقبل إلا طبيًا، وإن الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين، فقال تعالى: ﴿ مَا أَتُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا يقلم: أبي يكر الحنيلي كُلُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ ﴾، ثم ذكر الرجل يطيل السفر أشعث أغبر يمد يديه إلى السماء: يا رب، يا رب، ومطعمه حرام، ومشربه حرام وملبسه حرام وغُذّي بالحرام قأنّ ستحاب له».

خامساً: ينبغي للحاج الاستغناء عما في أيدي الناس والتعفف عن سؤالهم، وذلك لحديث أبي سعيد سعد بن مالك بن سنان الخدري رضي الله عنه الثابت في الصحيحين: حيث قال عليه الصلاة والسلام: «ومن يستعفف يعفه عفه الله، ومن يستغن يُعْنه الله، ومن يتصبر يصبرًه الله». وقوله ﷺ: «لا يزال الرجل يسال الناس حتى ياتي يوم القيامة وليس في وجهه مزعة لحم».

سادساً: يجب على الحاج أن يقصد بحجه وعمرته وجه الله والدار الآخرة والتقرب إلى الله بما يرضيه من الأقوال والأعمال في تلك المواضع الشريفة ويحذر كل الحذر من أن يقصد بحجه الدنيا وحطامها، أو الرياء والسمعة والمفاخرة بذلك، فإن ذلك من أقبح المقاصد

وسبب لحبوط العمل وعدم قبوله، كما قال تعالى: ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ الحَيّاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا تُوَفَّ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فَيهَا وَهُمْ فِيهَا لاَ يُبْخَسُونَ تُوَفَّ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فَيهَا وَهُمْ فِيهَا لاَ يُبْخَسُونَ (٥١) أُولَئِكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الآخرَرَةِ إِلاَّ النَّارُ وَحَسِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبَاطِلُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [هود: ١٥، ١٢]، وقال تعالى: ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ يَصْلاهَا مَذْمُ ومَا مَرْيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ يَصْلاهَا مَذْمُومًا مَرْيدُ ثُمَ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ يَصْلاهَا مَذْمُومًا مَرْيدُ ثُمَ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَمَ يَصْلاهَا مَذْمُومًا مَنْ يُويدُ العَاجِلَةَ عَجَلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لَنْ مَنْ يُويدُ الْعَاجِلَةَ عَجَلْنَا لَهُ فِيهَا مَا مَشْاءُ لَنْ مَنْ مُورا (٨١) وَمَنْ أَرَادَ الآخرِرَةَ وَسَعَى لَهَا مَنْ عَنْهُورًا ﴾ [الإسراء: ١٨، ١٩]، وثبت في صحيح مسلم من حديث أبي هريرة قال يَق فيما يرويه مسلم من حديث أبي هريرة قال مَعْ فيما يرويه رب العـزة عـز وجل: «أنا أغنى الشركاء عن الشرك من عمل عملاً أشرك معي فيه غيه عليري

سابِعاً؛ ينبغي له أيضًا أن يصحب في سفره الأخيار من أهل الطاعة والتقوى والفقه في الدين ويحذر من صحبة السفهاء والفساق وذلك لقوله تعالى: ﴿ الأَجَلاَءُ يَوْمَئِذِ بَعْضُهُمْ لِيَعْض عَدُوٌ إِلاَ الْمُتَقِينَ ﴾ [الزخرف: ٦٧].

ولحديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه الثابت عند أبي داود، حيث قال ﷺ: «لا تصاحب إلا مؤمنًا ولا يأكل طعامك إلا تقي، ولحديث أبي هريرة قال ﷺ: «الرجل على دين خليله فلينظر أحدكم من يخالل».

ثامثا، ينبغي له أن يتعلم ما يشرع له في حجه وعمرته ويتفقه في ذلك ويسال عما أشكل عليه ليكون على بصيرة؛ وذلك لقوله عز وجل: ﴿ وَقُلْ رَبَّ زَدْنِي علْمًا ﴾ [طه: ١١٤]، وقال تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الذينَ يَعْلَمُونَ وَالّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٩]

وقال تعالى: ﴿ يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ ﴿ [المجادلة: ١١]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَحْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ [فاطر: ٢٨].

وفي الصحيحين من حديث معاوية رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «من يرد الله به خيرًا

التوحيط العدد الحادي عشر - السنة الثانية والثلاثون

يفقه في الدين».

وحديث ابن مسعود رضي الله عنه في الصحيحين حيث قال عليه الصلاة والسلام: «لا حسد إلا في اثنتين: رجل أتاه الله مالاً فسلطه على هلكته في الحق، ورجل أتاه الله الحكمة فهو يقضي بها ويعلمها».

تاسعا: ينبغي أن يلتزم بما هو مستحب في سفره كما ثبت من حديث ابن عمر: أن رسول الله تلك كان إذا استوى على بعيره خارجا إلى سفره، كبر ثلاثاً، ثم قال: سبحان الذي سخر لنا هذا وما كنا له مقرنين، وإنا إلى ربنا لمنقلبون، اللهم إنا نسالك في سفرنا هذا البر والتقوى، ومن العمل ما ترضى، اللهم هون علينا سفرنا هذا واطوعتًا بعده، اللهم أنت الصاحب في من وعثاء السفر، وكابة المنظر أي وأن أنظر ما السفر، والخليفة في الأهل، اللهم إني أعوذ بك من وعثاء السفر، وكابة المنظر أي كموت ومرض وتلف وسوء المنقلب في الأهل والمال والولد وإذا رجع قالهن وزاد فيهن: أيبون تأثبون عابدون لربنا حامدون.

تنبيه: معنى «مقرنين»: مطيعين. «الوعثاء» هي الشدة، الكابة: هي تغير النفس من حزن ونحوه. المنقلب: المرجع.

عاشرا: ويكثر في سفره من الذكر، وذلك لقوله تعالى: ﴿وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبَرُ ﴾ [العنكبوت: ٤٥]، والمعنى: أي ذكر العبد ربه أفضل من كل شيء.

ولقوله تعالى: ﴿ فَانْكُرُونِي أَنْكُرُكُمْ ﴾ [البقرة: ١٥٢]، ولقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا انْكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا (٤١) وَسَبَحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلاً ﴾ [الأحزاب: ٤١، ٤٢].

ولحديث أبي هريرة الثابت في الصحيحين حيث قال عليه الصلاة والسلام: «كلمتان خفيفتان على اللسان، ثقيلتان في الميزان، حبيبتان إلى الرحمن، سبحان الله وبحمده، سبحان الله العظيم.

وحديث أبي هريرة رضي الله عنه في مسلم: قـال رسـول الله ﷺ: «لأن أقـول سـبـحـان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، أحب إليً مما طلعت عليه الشمس».

ويكثر في سفره أيضًا من الاستغفار؛ لقوله تعالى: ﴿ وَاسْتَعْفِرُ لِذَنْدِكَ وَلِلْمُ وَْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ﴾ [محمد: ١٩]، ولقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَهُ أَوْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمُ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَعْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَنْ يَعْفِرُ الدُّنُوبِ إِلاَ اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٣٥].

ولحديث شداد بن أوس رضي الله عنه: عن النبي ﷺ: «سيد الاستغفار أن يقول العبد: اللهم أنت ربي لا إله إلا أنت خلقتني وأنا عبدك، وأنا على عهدك ووعدك ما استطعت أعوذ بك من شر ما صنعت، أبوء لك بنعمتك عليّ، وأبوء بذنبي فأغفر لي فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت، من قالها من النهار موقنا بها، فمات من يومه قبل أن يمسي، فهو من أهل الجنة، ومن قالها من الليل وهو موقنٌ بها فمات قبل أن يصبح فهو من أهل الحنة».

ويكثر في سفره من دعاء الله لقوله عز وجل: (وَإِذَا سَالَكَ عَبَادِي عَنَّي فَإِنِّي قَرِيبُ أُجِيبُ دَعُوَةُ الدَّاعِ إِذَا دَعَانَ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلَيُؤْمَنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٦]، وكذلك أيضًا يكثر في سفره من التضرع لله سبحانه وتعالى لقوله عز وجل: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي اسَتَجَبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَمُ دَاحَرِينَ ﴾ [غافر: ٦٠].

ويكثر في سفره أيضًا من قراءة القرآن وتدبر معانيه: وذلك لقوله تعالى: ﴿وَرَتَّلُ الْقُرْآنَ تَرْتِيلاً ﴾ [المزمل: ٤]، ولحديث أبي أمامة رضي الله عنه في مسلم أن النبي ﷺ قال: «اقرؤوا القرآن فإنه ياتي يوم القيامة شفيعًا لأصحابه» وحديث النواس بن سمعان في مسلم أن النبي تَق قال: «يؤتى يوم القيامة بالقرآن وأهله الذين كانوا يعملون به في الدنيا تقدمه سورة البقرة

وآل عمران تحاجان عن صاحبهما».

وأما تدبر معانيه فلقوله عز وجل: ﴿ أَفَلاً يَتَـدَبُرُونَ الْقُـرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْـفَـالُهَـا ﴾ [محمد:٢٤].

حادي عشر: ويحافظ على الصلوات الخمس في جماعة؛ لقوله عز وجل: ﴿ حَافِظُوا علَى الصلَّوَاتِ وَالصَّلاَةِ الْوُسْطَى وَقُومُوا لِلَهِ قَانِتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨]، ولحديث أبي هريرة رضي الله عنه في الصحيحين: قال ﷺ: «أرأيتم لو أن نهرًا بباب أحدكم يغتسل منه كل يوم خمس مرات، هل يبقى من درنه شيء؟» قالوا: لا يبقى من درنه شيء، قال: «فذلك مثل الصلوات الخمس، دمحو الله بهن الخطايا».

وأما جماعة فلحديث ابن عمر رضي الله عنهما في الصحيحين أن رسول الله ﷺ قال: «صلاة الجماعة أفضل من صلاة الفذ بسبع وعشرين درجة».

ثاني عشر ويحفظ لسانه عن القيل والقال: لقوله عز وجل: ﴿ مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلَ إِلاَ لَدَيْهِ رَقِيبُ عَتِيدٌ ﴾ [ق: ١٨]، ولحديث أبي هريرة في مسلم برقم (١٧١٥) قال رسول الله ﷺ: «إن الله تعالى يرضى لكم ثلاثًا، ويكره لكم ثلاثًا: فيرضى لكم أن تعبدوه ولا تشركوا به، وأن تعتصموا بحبل الله جميعًا ولا تفرقوا، ويكره لكم قيل وقال، وكثرة السؤال، وإضاعة المال،.

ويحفظ لسانه عن الخوض فيما لا يعنيه لحديث أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال: «من حُسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه».

ويحفظ لسانه عن الإفراط في المراح:

لحديث أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «أنا زعيم بيت في ريض الجنة (أدناها وربض المدينة ما حولها) لمن ترك المراء (الجدال) وإن كان محقًا، وببيت في وسط الجنة لمن ترك الكذب وإن كان مازحًا، وبيت في أعلى الجنة لمن حسن خلقه». والله ولى التوفيق.

العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون التوحيد



- توديع الحجاج من قبل بعض الدول بالموسيقي!

السفر وحده أنسبا بالله تعالى كما يزعم بعض الصوفية.

- السفر من غير زاد لتصحيح دعوة التوكل!

السفر لزيارة قيور الأنبياء والصالحين. عقد الرجل على المرأة المتزوجة إذا عزمت على الحج، وليس معها مَحْرَم، يعقد عليها ليكون معها كمحرم. وهذا والذي بعده من أخبث البدع لما فيها من الاحتيال على الشرع والتعرض للوقوع في الفحشاء كما لا يخفى.

مؤاخاة المرأة للرجل الأجنبى ليصير بزعمها محرمًا لها، ثم تعامله كما تعامل محارمها.

- صلاة المسافر ركعتين كلما نزل منزلا، وقوله: اللهم أنزلني منزلاً مباركًا وأنت خير المنزلين.

قراءة المسافر فى كل منزل ينزله سورة الإخلاص، إحدى عشرة مرة، وأية الكرسى مرة، وآبة: ﴿ مَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ ﴾ مرة.

قصد بقعة يرجو الخير بقصدها، ولم تستحب الشريعة ذلك، مثل المواضع التي يقال: إن فيها أثر النبي عنه، كما يقال في صخرة بيت المقدس، ومسجد قبلي دمشق، وكذلك مشاهد الأنبياء والصالحين.

#### • بدع الأحرام والتلبية وغيرها:

 اتخاذ نعل خاصة بشروط معينة معروفة فى معض الكتب.

- الاحرام قدل المدقات.

- الاضطباع عند الاحرام.

- التلبية جماعة في صوت واحد.

- قصد الجبال والبقاع التي حول مكة، مثل جبل حراء، والجبل الذي عند مني، الذي يقال: إنه كان فيه الفداء، ونحو ذلك.

- قصد الصلاة في مسجد عائشة بالتنعيم.

#### • دد ؟ الطواف:

- الغسل للطواف.

-قوله: نوبت بطوافي هذا الأسبوع كذا وكذا.

لفضيلة الشيخ:

محمد ناصر الدين الألباني رحمه الله

-رفع المدين عند استادم الحجر كما يرفع للصلاة.

- المزاحمة على تقديله، ومسابقة الإمام بالتسليم في الصلاة لتقبيله.

- قولهم عند استلام الحجر: اللهم إيمانًا بك، وتصديقًا بكتابك.

- وضع اليمني على اليسرى حال الطواف. - القول قدالة داب الكعدة: اللهم إن الديت ديتك، والحرم حرمك، والأمن أمنك، وهذا مقام العائد بك من الذار، مشيرًا إلى مقام إبراهيم عليه السلام.

#### • التزام أدعية معينة مثل:

 ١ - الدعاء عند الركن العراقى: اللهم إنى أعوذ يك من الشك والشيرك، والشيقاق والنفاق، وسيوء الأخلاق، وسوء المنقلب في المال والأهل والولد.

٢ - الدعاء تحت المدراب: اللهم أظلني في ظلك دوم لا ظل إلا ظلك ... إلخ.

٣ - الدعاء في الرَّمَل: اللهم اجعله حجًا مبرورًا، وذنبًا مغفورًا، وسعبًا مشكورًا، وتجارة لن تبور، يا عزيز يا غفور.

٤ - وفي الأشواط الأربعة الباقية: رب اغفر وارحم، وتجاوز عما تعلم، إنك أنت الأعز الأكرم.

- تقييل الركن اليماني.

- تقديل الركنين الشامدين والمقام واستلامهما.

- التمسح بحيطان الكعبة والمقام.

- قصد الطواف تحت المطر، بزعم أن من فعل ذلك غفر له ما سلف من ذنيه.

 التعرك بالمطر النازل من معزاب الرحمة من الكعدة.

اهتمامهم يزمزمة لحاهم، وزمزمة ما معهم من النقود والثياب لتحل بها البركة.

التوجير العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون

بدع السعي بين الصفا والمروق.
 الوضوء لأجل المشي بين الصفا والمروة بزعم
 ان من فعل ذلك كتب له بكل قدم سبعون الف درجة.
 تكرار السعي في الحج أو العمرة.
 صلاة ركعتن بعد الفراغ من السعي.
 صلاة ركعتن بعد الفراغ من السعي.
 استمراره في السعي بين الصفا والمروة، وقد أقيمت الصلاة حتى تفوته صلاة الجماعة.
 الترام دعاء معين إذا أتى منى كالذي في ما يلاحياء: «اللهم هذه منى فامن علي بما مننت به الجمعياء» وإذا خرج منها: «اللهم الجمعياء».
 معلى أوليائك وأهل طاعتك»، وإذا خرج منها: «اللهم الجعلها خير غدوة غدوتها قط. إلخ.
 معرفة.
 معرفة في اليوم الثامن ساعة من العراق.

من الزمن احتياطًا خشية الغلط في الهلال. - إيقاد الشمع الكثير ليلة عرفة بمنى. - إيقاد النيران والشموع على جبل عرفات ليلة عرفة.

- الاغتسال ليوم عرفة. - الصعود إلى جبل الرحمة في عرفات. - التطوع بين صلاة الظهر والعصر في عرفة. - ما استفاض على ألسنة العوام أن وقفة عرفة يوم الجمعة تعدل اثنتين وسبعين حجة. - الاغتسال للمبيت بمزدلفة.

- التزام الدعاء بقوله إذا بلغ مزدلفة: اللهم إن هذه مزدلفة جمعت فيها السنة مختلفة، نسالك حوائج مؤتنفة... إلخ. ما في «الإحياء».

- ترك المبادرة إلى صلاة المغرب فور النزول في المزدلفة، والانشغال عن ذلك بلقط الحصى.

- صلاة سنة المغرب بين الصلاتين، أو جمعها إلى سنة العشاء والوتر بعد الفريضتين كما يقول الغزالي.

- إحياء هذه الليلة.

- الوقوف بالمزدلفة بدون مبيت.

•بدعالرمي:

- الغسل لرمي الجمار.

- غسل الحصيات قبل الرمي. - التـزام الزيادة على التكبـيـر قـولهم: رغـمًـا للشيطان وحزبه، اللهم اجعل حجي مبرورًا، وسعيي مـشكورًا، وذنبي مـغـفـورًا، اللهم إيمامًا بكتـابك، واتباعًا لسنة نبيك.

- رمى الجمرات بالنعال وغيرها.

• بدع الذبح والحلق:

- ذبح بعضهم هدي التمتع بمكة قبل يوم النص.

- الاقتصار على حلق بعض الرأس. - الدعاء عند الحلق بقوله: الحمد لله على ما هدانا، وأنعم علينا، اللهم هذه ناصيتي بيدك فتقبل

مني،... إلخ».

•بدعمتنوعة:

- الخروج من المسجد الحرام بعد طواف الوداع على القهقري.

- تبييض بيت الحجاج بالبياض ونقشته بالصور، وكتب اسم الحاج وتاريخ حجه عليه.

• بدع الزيارة في المدينة المنورة

- قصد قبره بالسفر، وشد الرحال إليه.

- إرسال العرائض مع الحجاج والزوار إلى

النبي 🐲 وتحميلهم سلامهم إليه.

- الاغتسال قبل دخول المدينة المنورة.

- استقبال بعضهم القبر بغاية الخشوع واضعًا يمينه على يساره كما يفعل في الصلاة، قريبًا منه أو بعيدًا عند دخول المسجد أو الخروج منه.

- قصد استقبال القبر أثناء الدعاء.

- قصد القبر للدعاء عنده رجاء الإجابة.

- التوسل به ﷺ إلى الله في الدعاء.

- طلب الشفاعة وغيرها منه.

- وضعهم اليد تبركاعلى شباك حُجرة قبره وحلف بعضهم بذلك بقوله: وحق الذي وضعت يدك على شباكه، وقلت: الشفاعة يا رسول الله.

- تقبيل القبر أو استلامه أو ما يجاور القبر من عود ونحوه.

- قصد الصلاة تجاه قبره 4

الجلوس عند القبر وحوله للتلاوة والذكر.

- التزام الكثيرين الصلاة في المسجد القديم وإعراضهم عن الصفوف الأولى التي في زيادة عمر وغيره.

- قـصـد شيء من المسـاجـد والمزارات التي بالمدينة وما حولها بعد مسجد النبي ﷺ إلا مسجد قُباء.

- تلقين من يعرفون بر المزورين، جماعات الحجاج بعض الأذكار والأوراد عند الحجرة أو بعيدًا عنها بالأصوات المرتفعة، وإعادة هؤلاء ما لُقنوا ماصوات أشد منها.

- زيارة البقيع كل يوم، والصلاة في مسجد فاطمة رضى الله عنها.

- تخصيص يوم الخميس لزيارة شهداء أحد.

- الخروج من المسجد النبوي على القهقرى عند الوداع.

نسال الله تبارك وتعالى أن يجعل ذلك عونًا للمسلمين على اقتفاء أثر سيد المرسلين، والاهتداء بهديه. وسبحانك اللهم وبحمدك، أشهد أن لا إله إلا أنت، أستغفرك وأتوب إليك.

العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون التوحيح

أخطاء يرتكها يعض الحجاج لفضيلة الشيخ:

لفضيلة الشيخ: محمد بن صالح العثيمين رحمه الله

الحـمـد لله رب العـالمين، وأصلي وأسلم على نبينا محمد خاتم النبيين وعلى آله وأصحابه ومن اهتدى بهديه إلى يوم الدين، أما بعد:

فقد قال الله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةُ حَسَنَةُ لِنْ كَانَ يَرْجُو اللَّهُ وَالْيَوْمَ الاَحْرَ وَذَكَرَ اللَّهُ كَثِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٢١]، وقال تعالى: ﴿ فَامنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّدِيِّ الأُمَيِّ الَّذِي يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَكَلِمَاتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ [الأعراف: ١٥٨].

فاكثر الأخطاء عن الحجاج ناتجة عن تقليد العامة بعضهم بعضًا دون برهان، ونحن نبيًن بعون الله تعالى السنة في بعض الأعمال التي يكثر فيها الخطأ مع التنبيه على الأخطاء، سائلين الله أن يوفقنا، وأن ينفع بذلك إخواننا المسلمين إنه جواد كريم.



التوحيح العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون

# الإحرام والأخطاء فيه

ثبت في الصحيحين وغيرهما عن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي ﷺ وقَّت لأهل المدينة ذا الحليفة، ولأهل الشام الجحفة، ولأهل نجد قرن المنازل، ولأهل اليمن يلملم، وقال: «فهن لهن ولمن أتى عليهن من غير أهلهن لمن كان يريد الحج والعمرة».

وعن عائشة رضي الله عنها أن النبي في وقت لأهل العراق ذات عرق. [رواه أبو داود والنسائي].

فهذه المواقيت التي وقَتها رسول الله حدود شرعية توقيفية موروثة عن الشارع لا يحل لأحد تغييرها أو التعدي فيها، أو تجاوزها بدون إحرام لمن أراد الحج أو العمرة، فإن هذا من تعدي حدود حدود قال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَتَعَدَّ الله، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَتَعَدً الله، وقد قال الله تعالى: في أمراد حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن النبي تَك قال: «يهل أهل المدينة من ذي ويهل أهل نجد من قرن». وهذا خبر بمعنى الأمر.

والإهلال: رفع الصوت بالتلبية، ولا يكون إلا بعد عقد الإحرام.

فالإحرام من هذه المواقيت واجب على من أراد الحج أو العصرة إذا صرَّ بها أو حاذاها، سواء أتى من طريق البر أو البحر أو الجو.

فإذا كان من طريق البرَّ نزل فيها إن مرُ بها أو فيما حاذاها إن لم يمر بها، وأتى بما ينبغي أن يأتي به عند الإحرام من الاغتسال وتطييب بدنه ولبس ثياب إحرامه، ثم يُحرم قبل مغادرته.

وإن كان من طريق الجو اغتسل عند ركوب الطائرة وتطيب ولبس ثياب إحرامه حال وقوفها، ثم أحرم قبل سيرها، وإن كانت لا تقف عند محاذاة المتقات اغتسل

وتطيب ولبس ثياب إحرامه قبل أن تحاذيه ثم بحرم إذا حاذته.

وإن كان من طريق الجو اغتسل عند ركوب الطائرة وتطيب ولبس ثوب إحرامه قبل محاذاة الميقات، ثم أحرم قبيل محاذاته، ولا ينتظر حتى يحاذيه؛ لأن الطائرة تمرُّ به سريعة فلا تعطي فرصة، وإن أحرم قبله احتياطًا فلا بأس لأنه لا يضره.

والخطا الذي يرتكبه بعض الناس أنهم يمرون من فوق الميقات في الطائرة أو من فوق محاذاته ثم يؤخرون الإحرام حتى ينزلوا في مطار جدة، وهذا مخالف لأمر النبي في وتعد لحدود الله تعالى.

وفي صحيح البخاري عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: لما فُتح هذان المصران-يعني البصرة والكوفة- أتوا عمر رضي الله عنه فقالوا: يا أمير المؤمنين، إن النبي تله حد لأهل نجد قرئًا وإنه جورً عن طريقنا، وإن أردنا أن ناتي قرئًا شقً علينا، قال : «فانظروا إلى حذوها من طريقكم، فجعل أمير المؤمنين أحد الخلفاء الراشدين ميقات من لم يمر بالميقات إذا حاذاه، ومن حاذاه جواً فهو كمن حاذاه برا ولا فرق.

فإذا وقع الإنسان في هذا الخطا فنزل جدة قبل أن يحرم فعليه أن يرجع إلى الميقات الذي حاذاه في الطائرة فيحرم منه، فإن لم يفعل وأحرم من جدة فعليه عند أكثر العلماء فدية يذبحها في مكة ويفرقها كلها على الفقراء فيها، ولا يأكل منها ولا يهدي منها لغني لأنها بمنزلة الكفارة.

# الطواف والأخطاء الفعلية فيه

ثبت عن النبي ﷺ أنه ابتـــدا الطواف من الحجر الأسود في الركن اليـمـاني الشرقي من البيت، وأنه طاف بجميع البيت من وراء الحجر.

وأنه رمل في الأشبوط الشلاثة الأولى فيقط في الطواف أول ما قدم مكة.

وأنه كان في طواف يستلم الحجر الأسود ويقبله، واستلمه بيده وقبلها، واستلمه بمحجن كان معه وقبل المحجن وهو راكب على بعيره، وطاف على بعيره، فجعل يشير إلى الركن- يعني الححر- كلما مرّبه.

وثبت عنه أنه كان يستلم الركن اليماني. واختلاف الصفات في استلام الحجر إنما كان- والله أعلم- حسب السهولة، فما سهل عليه منها فعله، وكل ما فعله من الاستلام والتقبيل والإشارة إنما هو تعبد لله تعالى وتعظيم له لا اعتقاد أن الحجر ينفع أو يضر، وفي الصحيحين عن عمر رضي الله عنه أنه كان يقبل الحجر ويقول: إني لأعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع، ولولا أني رأيت النبي من يقبلك ما قبلتك.

# الطواف والأخطاء القولية فيه

ثبت عن النبي ﷺ أنه كان يكبر الله تعالى كلما أتى على الحجر الأسود.

وكان يقول بين الركن اليماني والحجر الأسود: (رَبُنَا اتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الآخرة حَسَنَةً وَقَنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ [البقرة: ٢٠١]، وقال: «إنما جُعل الطواف بالبيت وبالصفا والمروة ورمي الجمار لإقامة ذكر الله».

والخطا الذي يرتكبه بعض الطائفين في هذا تخصيص كل شوط بدعاء معين لا يدعو فيه بغيره، حتى إنه إذا أتم الشوط قبل تمام الدعاء قطعه ولو لم يبق عليه إلا كلمة واحدة؛ لياتي الدعاء الجديد للشوط الذي يليه، وإذا أتم الدعاء قبل تمام الشوط سكت.

ولم يرد عن النبي ٤ في الطواف دعاء مخصص لكل شوط، قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: وليس فيه- يعني الطواف- ذكر محدود عن النبي ٤ لا بامره ولا بقوله ولا بتعليمه، بل يدعو فيه بسائر الأدعية الشرعية، وما يذكره كثير من الناس من دعاء معين تحت الميزاب ونحو ذلك فلا أصل له.

وعلى هذا فيدعو الطائف بما أحب من خيري الدنيا والآخرة، ويذكر الله تعالى بأي ذكر مشروع من تسبيح أو تحميد أو تهليل أو تكبير أو قراءة قرآن.

ومن الخطأ الذي يرتكب بعض الطائفين أن يأخذ من هذه الأدعية المكتوبة فيدعو بها وهو لا يعرف معناها، وربما يكون فيها أخطاء من الطابع أو الناسخ تقلب المعنى رأسًا على عقب، وتجعل الدعاء للطائف دعاء عليه، فيدعو على نفسه من

العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون التوحيح

حيث لا يشعر، وقد سمعنا من هذا العجب العجاب، ولو دعا الطائف ربه بما يريده ويعرفه فيقصد معناه لكان خيرًا وأنفع، ولرسول الله تُهُ أكثر تأسيًا وأتبع.

ومن الخطا الذي يرتكب بعض الطائفين أن يجتمع جماعة على قائد يطوف بهم ويلقنهم الدعاء بصوت مرتفع، فيتبعه الجماعة بصوت واحد فتعلوا الأصوات وتحصل الفوضى، ويتشوش بقية الطائفين فلا يدرون ما يقولون؛ وفي هذا إذهاب للخشوع وإيذاء لعباد الله تعالى في هذا المكان الآمن، وقد خرج النبي ته على الناس وهم يصلون ويجهرون بالقراءة، فقال النبي تهه: مكلكم يناجي ربه فلا يجهر بعضكم على بعض في القرآن، رواه مالك في الموطا، قال ابن عبد البر: وهو حديث صحيح.

ويا حبذا لو أن هذا القائد إذا أقبل بعضهم على الكعبة وقف بهم وقال: افعلوا كذا، قولوا كذا، ادعوا بما تحبون، وصار يمشي معهم في المطاف حتى لا يخطئ منهم أحد فطافوا بخشوع وطمانينة يدعون ربهم خوفًا وطمعًا بما يحبونه وما يعرفون معناه ويقصدونه، وسلم الناس من أذاهم.

# صعود الصفا والروة والدعاء فوقهما والسعى بين العلمين والخطأ في ذلك

ثبت عن النبي ٢ أنه حين دنا من الصفا قرا: إن الصفا والمروة من شعائر الله »، ثم رقبى عليه حتى رأى الكعبة فاستقبل القبلة ورفع يديه فجعل يحمد الله ويدعو ما شاء أن يدعو، فوحد الله وكبره وقال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، لا إله إلا الله وحده، أنجر وعده، ونصر عبده، وهزم الله وحده، أنجر وعده، ونصر عبده، وهزم الله مرات، ثم نزل ماشيا، فلما انصبت قدماه في بطن الوادي وهو ما بين العلمين الأخضرين سعى حتى إذا تجاوزهما مشى حتى أتى المروة، ففعل على المروة كما فعل على الصفا.

والخطأ الذي يفعله بعض الساعين هنا أنهم إذا صعدوا الصفا والمروة استقبلوا الكعبة فكبروا ثلاث تكبيرات يرفعون أيديهم ويؤمنون بها كما

٢٨ القوحيد العدد الحادي عشر - السنة الثانية والثلاثون

يفعلون في الصلاة ثم ينزلون، وهذا خلاف ما جاء عن النبي ﷺ، فإما أن يفعلوا السنة كما جاء إن تيسر لهم، وإما أن يتركوا ذلك ولا يحدثوا فعلاً لم يفعله النبي ﷺ.

ومن الخطأ الذي يفعله بعض الساعين أنهم يسعون من الصفا إلى المروة، أعني أنهم يشتدون في المشي ما بين الصفا والمروة كله، وهذا خلاف السنة، فإن السعي ما بين العلمين فقط والمشي في بقية المسعى، وأكثر ما يقع ذلك إما جهلاً من فاعله أو محبة كثير من الناس للعجلة والتخلص من السعى. والله المستعان.

# الوقوف بعرفة والخطأفيه

ثبت عن النبي ﷺ أنه مكث يوم عرفة بنمرة حتى زالت الشمس، ثم ركب ثم نزل فصلى الظهر والعصر ركعتين ركعتين جمع تقديم باذان واحد وإقامتين، ثم ركب حتى أتى موقفه فوقف وقال: وقفت هاهنا وعرفة كلها موقف، [مسلم (١٢١٨]).

# والاخطاءالتي يرتكبها بعض الحجاج:

١- انهم ينزلون خارج حدود عرفة ويبقون في منازلهم حتى تغرب الشمس ثم ينصرفون منها إلى مزدلفة من غير أن يقفوا بعرفة، وهذا خطأ عظيم يفوت به الحج، فإن الوقوف بعرفة ركن لا يصح الحج إلا به، فمن لم يقف بعرفة في وقت الوقوف فلا حج له؛ لقول النبي ﷺ : الحج عرفة، من جاء ليلة جمع قبل طلوع الفجر فقد أدرك، [أبو داود (١٩٤٩)، والترمذي (٢٠١٩)، والنسائي

وسبب هذا الخطأ الفادح أن الناس يغتر بعضهم ببعض؛ لأن بعضهم ينزل قبل أن يصلها ولا يتفقد علاماتها؛ فيفوت على نفسه الحج ويغر غيره.

ويا حبذا لو أن القائمين على الحج أعلنوا للناس بوسيلة تبلغ جميعهم وبلغات متعددة، وعهدوا إلى المطوفين بتحذير الحجاج من ذلك؛ ليكون الناس على بصيرة من أمرهم، ويؤدوا حجّهم على الوجه الأكمل الذي تبرأ به الذمة.

٢- أنهم ينصرفون من عرفة قبل غروب الشمس، وهذا حرام؛ لأنه خلاف سنة النبي ﷺ حيث وقف إلى أن غربت الشمس وغاب قرصها،

ولأن الانصراف من عرفة قبل الغروب عمل أهل الحاهلية.

٣- أنهم يستقبلون الجبل- جبل عرفة- عند الدعاء ولو كانت القبلة خلف ظهورهم أو على أيمانهم أو شمائلهم، وهذا خلاف السنة، فإن السنة استقبال القبلة كما فعل النبي 30.

# رمى الجمرات والخطافية

ثبت عن النبي ﷺ أنه رمى جمرة العقبة وهي الجمرة القصوى التي تلي مكة بسبع حصيات ضحى يوم النحر، يكبر مع كل حصاة، كل حصاة منها مثل حصا الخذف أو فوق الحمص قليلاً، وفي سنن النسائي من حديث الفضل بن عباس رضي الله عنه ما- وكان رديف النبي ﷺ من مزدلفة إلى منى، قال: فه بط- يعني النبي ﷺ-محسرًا وقال: «عليكم بحصا الخذف الذي ترمى به الجمرة،. قال: والنبي ﷺ يشير بيده كما يخذف الإنسان.

وفي مسند الإمام أحمد عن ابن عباس رضي الله عنهما- قال يحيى: لا يدري عوف عبد الله أو الفضل- قال: قال لي رسول الله تك غداة العقبة وهو واقف على راحلته: «هات القط لي». قال: فلقطت له حصيات هن حصا الحذف فوضعهن في يده، فقال: «بامثال هؤلاء، مرتين، وقال بيده، فاشار يحيى أنه رفعها وقال: «إياكم والغلو فإنما هلك من كان قبلكم بالغلو في الدين،.

وعن أم سليمان بن عمرو الأحوص رضي الله عنهما قالت: رأيت النبي ﷺ يرمي جمرة العقبة من بطن الوادي يوم النصر وهو يقول: «يا أيها الناس، لا يقتل بعضكم بعضًا، وإذا رميتم الجمرة فارموها بمثل حصا الخذف، رواه أحمد.

وفي صحيح البخاري عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه كان يرمي الجمرة الدنيا بسبع حصيات يكبر على إثر كل حصاة، ثم يتقدم حتى يُسْهل<sup>(1)</sup> فيقوم مستقبل القبلة، فيقوم طويلاً ويدعو ويرفع يديه، ثم يرمي الوسطى ثم يأخذ ذات الشمال فيسهل ويقوم مستقبل القبلة فيقوم طويلاً ويدعو ويرفع يديه ثم يرمي جمرة العقبة من بطن الوادي ولا يقف عندها، ثم ينصرف فيقول هكذا رأيت النبي تق يفعله.

(١) يُسْتُهل : أي يطلب المكان السبهل.

وروى أحمد وأبو داود عن عائشة رضي الله عنها أن النبي ﷺ قال: «إنما جُعل الطواف بالبيت وبالصفا والمروة ورمي الجمار لإقامة ذكر الله».

والأخطاء التي يفعلها بعض الحجاج:

١- اعتقادهم أنه لا بد من أخذ الحصا من مزدلفة، فيتعبون أنفسهم بلقطها في الليل واستصحابها في أيام منى، حتى إن الواحد منهم إذا ضاع حصاه حزن حزئا كبيرًا، وطلب من رفقته أن يتبرعوا له بفضل ما معهم من حصا مزدلفة، وأنه أمر ابن عباس رضي الله عنهما بلقط الحصا لو أنه أمر ابن عباس رضي الله عنهما بلقط الحصا لو أنه أمر ابن عباس رضي الله عنهما بلقط الحصا لوقوف كان عند الجمرة إذ لم يُحفظ أنه وقف بعد مسيره من مزدلفة قبل ذلك، ولأن هذا وقت الحاجة إليه فلم يكن ليأمر بلقطها قبله لعدم الفائدة فيه وتكلف حمله عنها مناهم أله من من حصا مزدلفة، أله ولان هذا وقت الحام وأنه أمر ابن عباس رضي الله عنهما بلقط الحصا له وهو واقف على راحلته، والظاهر أن هذا مسيره من مزدلفة قبل ذلك، ولأن هذا وقت الحاجة إليه فلم يكن ليأمر بلقطها قبله لعدم الفائدة فيه وتكلف حمله.

٢- اعتقادهم أنهم برميهم الجمار يرمون الشباطين، ولهذا يطلقون اسم الشياطين على الجمار فيقولون: رمينا الشيطان الكبير أو الصغير، أو رمينا أبا الشياطين يعنون به الجمرة الكبرى جمرة العقبة، ونحو ذلك من العبارات التي لا تليق بهذه المشاعر، وتراهم أيضًا يرمون الحصبا بشدة وعنف وصراخ وسب وشتم لهذه الشياطين على زعمهم، حتى شاهدنا من يصعد فوقها يبطش بها ضربًا بالنعل والحصى الكبار بغضب وانفعال، والحصا تصبيبه من الناس وهو لا يزداد إلا غضبًا وعنفًا في الضرب، والناس حوله يضحكون ويقهقهون كان المشهد مشهد مسرحية هزاية، شاهدنا هذا قبل أن تُبنى الجسور وترفع أنصاب الجمرات، وكل هذا مبنى على هذه العقيدة أن الحجاج يرمون شياطين، وليس لها أصل صحيح يُعتمد عليه، وقد علمت مما سبق الحكمة في مشروعية رمى الجمار، وإنه إنما شُرح لإقامة ذكر الله عز وجل، ولهذا كان النبي على يكبر على إثر كل حصاة.

٣- رميهم الجمرات بحصا كبيرة وبالحذاء والخفاف والأخشاب، وهذا خطا كبير مخالف لما شرعه النبي ﷺ لأمته بفعله وأمره حيث رمى يمثل حصا الخذف، وأمر أمته أن يرموا بمثله،

العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون التوحير

وحذَرهم من الغلو في الدين، وسبب هذا الخطأ الكبير مما سبق من اعتقادهم أنهم يرمون شياطين.

٤- تقدمهم إلى الجمرات بعنف وشدة لا يخشعون لله تعالى، ولا يرحمون عباد الله، فيحصل بفعلهم هذا من الأذية للمسلمين والإضرار بهم والمشاتمة والمضاربة ما يقلب هذه العبادة وهذا المشعر إلى مشهد مشاتمة ومقاتلة، ويخرجها عما شرعت من أجله وعما كان عليه النبي صلى الله عليه وسلم، ففي المسند عن قدامة بن عبد الله بن عمار قال: رأيت النبي تي يوم النحر يرمي جمرة العقبة على ناقة صبهاء لا ضرب ولا طرد ولا إليك إليك. رواه الترمذي وقال: حسن صحيح.

٥- تركهم الوقوف للدعاء بعد رمي الجمرة الأولى والثانية في أيام التشريق، وقد عملت أن النبي ﷺ كان يقف بعد رميها مستقبل القبلة رافعًا يديه يدعو دعاء طويلًا، وسبب ترك الناس لهذا الوقوف الجهل بالسنة أو محبة كثير من الناس للعحلة والتخلص من العبادة.

ويا حبذا لو أن الحاج تعلم أحكام الحج قبل أن يحج ليعبد الله تعالى على بصيرة ويحقق متابعة النبي ﷺ، ولو أن شخصًا أراد أن يسافر إلى بلد لرأيته يسال عن طريقها حتى يصل إليها عن دلالة، فكيف بمن أراد أن يسلك الطريق الموصلة إلى الله تعالى وإلى جنته، أقليس من الجدير به أن يسال عنها قبل أن يسلكها ليصل إلى المقصود.

٦- رميهم الحديبي جميعًا بكف واحدة، وهذا خطأ فاحش، وقد قال أهل العلم: إنه إذا رمى بكف واحدة أكثر من حصاة لم يُحتسب له سوى حصاة واحدة، فالواجب أن يرمي الحصا واحدة فواحدة كما فعل النبي 3.

٧- زيادتهم دعوات عند الرمي لم ترد عن النبي ه مثل قولهم: اللهم اجعلها رضا للرحمن وغضبًا للشيطان، وربما قال ذلك وترك التكبير الوارد عن النبي ٥٠ والأولى الاقتصار على الوارد عن النبي ه من غير زيادة ولا نقص.

٨- تهاونهم برمي الجمار بأنفسهم، فتراهم

يوكَلون من يرمي عنهم مع قدرتهم على الرمي ليسقطوا عن أنفسهم معاناة الزحام ومشقة العمل، وهذا مخالف لما أمر الله تعالى به من إتمام والْعُمْرَةَ لِلَّهِ ﴾ [البقرة: ١٩٦]، فالواجب على القادر على الرمي أن يباشره بنفسه ويصبر على المشقة والتعب، فإن الحج نوع من الجهاد لابد فيه من الكلفة والمشقة فليتق الحاج ربَّه وليتم نسكه كما أمر الله تعالى به ما استطاع إلى ذلك سبيلاً.

## مسمع طواف الوداع والأخطاء فيه

ثبت في الصحيحين عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: «أمر الناس أن يكون أخر عهدهم بالبيت إلا أنه خُفَف عن الحائض، وفي لفظ لمسلم عنه قال: «كان الناس ينصرفون في كل وجه، فقال النبي ته: لا ينفرنُ أحدُ حتى يكون أخر عهده بالبيت». ورواه أبو داود بلفظ: «أخر عهده الطواف بالبيت».

وفي الصحيحين عن أم سلمة رضي الله عنها قالت: شكوت إلى النبي ته أني أشتكي، فقال: مطوفي من وراء الناس وأنت راكبة، فطفت ورسول الله ته يصلي إلى جنب البيت وهو يقرأ به: ﴿وَالطُّور (١) وَكِتَابِ مَسْطُورٍ ﴾، وللنسائي عنها أنها قالت: يا رسول الله، والله ما طفت طواف الخروج، فقال: «إذا أقيمت الصلاة فطوفي على بعيرك من وراء الناس».

وفي صحيح البخاري عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن النبي تي صلى الظهر والعصر والمغرب والعشاء ثم رقد رقدة بالمحصب، ثم ركب إلى البيت فطاف به، وفي الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها أن صفية رضي الله عنها حاضت بعد طواف الإفاضة فقال النبي تي: أحابستنا هي، قالوا: إنها قد أفاضت وطافت بالبيت، قال: «فلتنفر إذن.

وفي الموطا عن عبد الله بن عمر بن الخطاب رضي الله عنهما أن عمر رضي الله عنه قال: لا يصدرن أحد من الحاج حتى يطوف بالبيت، فإن أخر النسك الطواف بالبيت. وفيه عن يحيى بن سعيد أن عمر رضي الله عنه ردَّ رجلاً من مر الظهران لم يكن ودع البيت حتى ودع.







إعداد/ مجدي عرفات

اسمه وتسميه: هو مسروق بين الأجدع بن مالك بن أمية بن عبد الله بن مرة بن سلمان بن معمر ويقال: سلامان بن صعمر بن الحارث بن سعد بن عبد الله بن وادعة بن عمر بن عامر الهمداني، يقال: إنه سرق وهو صغير ثم وُجد فسمي مسروقًا، وعداده في كبار التابعين وفي المخضرمين الذين أسلموا في حياة النبي تقي.

شيوخه، حدث عن أبي بن كعب وعمر، وروى عن أم رومان ومعاذ بن جبل، وخبباب وعائشة وابن مسعود وعثمان وعلي وعبد الله بن عمرو وابن عمر ومعقل بن سنان والمغيرة بن شعبة وغيرهم.

الرواقعنه روى عنه الشعبي وإبراهيم النخعي ويحيى بن وثاب، وعبد الله بن مرة، وأبو وائل، وأبو الضحى، وأبو إسحاق، وأبو الأحوص الجشمي، وأنس بن سيرين، وأبو الشعثاء المحاربي وآخرون.

ثناء العلماء عليه:

قال مرة الهمداني وأبو السفر: ما ولدت همدانية مثل مسروق.

وقال: كان مسروق أعلم بالفتوى من شريح وكان شريح أعلم بالقضاء من مسروق، وكان شريح يستشير مسروقًا، وكان مسروق لا يستشير شريحًا.

قال إبراهيم: كان أصحاب عبد الله الذين يقرئون الناس ويعلمونهم السنة: علقمة والأسود وعبيدة ومسروقًا والحارث بن قيس وعمرو بن شرحبيل.

قال ابن المديني: أنا ما أقدم على مسروق أحدًا.

قال ابن عيينة: بقي مسروق بعد علقمة لا يفضل عليه أحد.

قال يحيى بن معين: مسروق ثقة لا سُسال عن مثله.

قال العجلي: تابعي ثقة كان أحد أصحاب عبد الله الذين يُقرئون ويُفتون وكان يصلي حتى ترم قدماه. قال ابن سعد: كان ثقة له أحاديث

صالحة.

قال أبو نعيم: ومنهم العالم بربه، الهائم بحبه، الذاكر لذنبه، في العلم معروف، وبالضمان موثوق، ولعباد الله معشوق، أبو عائشة المسمى بمسروق.

قال ابن حجر: ثقة فقيه عابد

العدد الحادي عشر - السنة الثانية والثلاثون

## مخضرم. من أحواله وأقواله:

قال الشعبي: خرج مسروق إلى البصرة إلى رجل يساله عن آية فلم يجد عنده فيها علمًا، فأخبر عن رجل من أهل الشام، فقدم علينا هاهنا ثم خرج إلى الشرام إلى ذلك الرجل في طلبها.

قــال أبو الضـحى: كــان مـسـروق يقـوم فيصلي كأنه راهب، وكان يقول لأهله: هاتوا كل حاجة لكم فاذكروها لي قبل أن أقوم إلى الصلاة.

قال إبراهيم بن المنتشر: كان مسروق يرخي السـتـر بينه وبين أهله ويقـبل على صلاته ويخليهم ودنياهم.

قال أبو إسحاق: حج مسروق فلم ينم إلا ساجدًا على وجهه حتى رجع.

وعن امـرأته قـالت: كـان مـسروق يصلي حتى تورُّم قدماه، فربما جلست أبكي مما أراه يصنع بنفسه.

عن مسروق قالت عائشة: يا مسروق، إنك من ولدي وإنك لمن أحب هم إليَّ، فهل لك علم بالمُخْدَج(١).

قال إبراهيم بن المنتشر: أهدى خالد بن عبد الله بن أسيد عامل البصرة إلى عمي مسروق ثلاثين الفًا وهو يومئذ محتاج فلم يقيلها.

> قــال أبو إسـحـاق السبيعي: زوج مسروق بنته بالسائب بن الأقرع على عشرة آلاف لنفسه يجعلها في المجاهدين والمساكين.

قال أبو الضحى: غاب مسروق عاملاً على السلسلة سنتين ثم قدم فنظر أهله في خرجه فأصابوا فأساً، فقالوا:



غبت ثم جئتنا بفاس بلا عود، قال: إنا لله استعرناها نسينا نردها.

وقال الكلبي: شلت يد مسسروق يوم القادسية وأصابته أمّة.

قال الشعبي: غشي على مسروق في يوم صائف وكانت عائشة قد تبنته فَسَمّى بنته عائشة، وكان لا يعصى ابنته شيئًا، قال: فنزلت إليه فقالت: يا أبتاه أفطر واشرب، قال: ما أردت بي يا بنية قالت: الرفق، قال: يا بنية، إنما طلبت الرفق لنفسي في يوم كان مقدراه خمسين ألف سنة.

قال إبراهيم بن المنتشر: كان مسروق لا يأخذ على القضاء أجرًا، ويتأول هذه الآية: ﴿ إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَهُوَالَهُمْ ﴾.

وقال أبو الضحى: سُئُل مسروق عن بيت شعر، فقال: أكره أن أجد في صحيفتي شعرًا.

قال مسروق: لأن أفتي يومًا بعدل وحق، أحب إليَّ من أن أغزو سنة.

قال: ما بقي شيء يُرغب فيه إلا أن نعفر وجوهنا في التراب، وما آسى على شيء إلا السجود لله تعالى.

قال: كفى بالمرء علمًا أن يخشى الله تعالى، وكفى بالمرء جهلاً أن يعجب بعمله.

قال: من سره أن يعلم علم الأولين والأخرين

فليقرأ سورة الواقعة. قال الذهبي: هذا قاله مسروق على المبالغة لعظم ما في السورة من جُمل أمور الدارين، ومعنى قوله: فليقرأ الواقعة أي يقرأها بتدبر وتفكر وحضور ولا يكن أسفارًا.

وعلم الدنيا والأخرة

الموجعي العدد الحادي عشر - السنة الثانية والثلاثون

قيل له: أبطأت عن عليَّ وعن مشاهده، قال: أرأيتم لو أنه حين صف بعضكم لبعض فنزل ملك فقال: ﴿وَلاَ تَقْتَلُوا اَنْفُسَكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ أكان ذلك حاجزًا لكم؟ قالوا: نعم، قال: فوالله لقد نزل بها ملك كريم على لسان نبيكم وإنها لمحكمة ما نسخها شيء.

أخذ بيد ابن أخ له فارتقى به على كناسة بالكوفة قال: ألا أريك الدنيا، هذه الدنيا أكلوها فأفنوها، لبسوها فأبلوها، ركبوها فأمضوها (أخلفوها وأبلوها) واستحلوا فيها محارم وقطعوا فيها أرحامهم.

قال رحمـه الله: ما من شيء خير للمؤمن من لحد قد استراح من هموم الدنيا.

كان يتمثل:

ويكفيك مما أغلق الباب دونه

وأرخي عليه الستر ملح وجردق ماء فرات بارد ثم تغتدي تعارض أصحاب الثريد الملبق تجشنا إذا ما تجشوا كانما

غُذيت بالوان الطعام المفتق قال: إني أحسن ما أكون ظنًا حين يقول لي الخادم: ليس في البيت قفيز ولا درهم.

قال: إن المرء لحقيق أن يكون له مجالس يخلو فيها يتذكر ذنونه ويستغفر منها.

قال: لقد اختلفت إلى عبد الله بن مسعود

من رمضان إلى رمضان ما أغده دومًا.

قــال أبو الأحـوص: سمعت ابن مسعود يقول لمسروق: يا مسسروق، أصبح يوم صومك دهيئًا كحيالاً وإياك وعبوس الصائمين، وأجب دعوة من دعاك من أهل ملتك ما لم يظهر لك منه معزاف أو مزمار، وصلً على من

مات منهم، ولا تقطع عليه الشهادة، واعلم أنك لو تلقى الله بأمثال الجبال ذنوبًا خير لك من أن تلقام كلمة ذكرها وأن تقطع عليه الشهادة، يا مسروق وصلً عليه وإن رأيته مصلوبًا أو مرجومًا فإن سئلت فأحل عليً وإن سئلتُ أحلتُ على النبي ﷺ.

قال الشعبي: ما كان مسروق يشير على شريح بشيء إلا أطاعه.

قال مسروق: لا تنشر بزك إلا عند من يبغيه، أي لا تنشر علمك إلا عند من ينتفع به. قال أبو وائل: لما احتضر مسروق قال:

قال آبو وآلل، ي ريسيني رسول الله ﷺ ولا أبو بكر ولا عمر، أما إني لست أدع صفراء ولا بيضاء إلا ما في سيفي هذا فبيعوه وكفنوني به.

قال مسروق: ما عملت عملاً أخوف عندي أن يدخلني النار من عملكم هذا، وما بي أن أكون ظلمت مسلمًا ومعاهدًا دينارًا ولا درهمًا ولكن بي هذا الحبل الذي لم يسنه رسول الله تي ولا أبو بكر ولا عمر، فقيل له: ما حملك على الدخول فيه؟ قال: لم يدعني شريح وزياد والشيطان حتى أدخلوني فيه.

وفاته: توفي رحمه الله تعالى سنة اثنتين وستين، وقيل ثلاث وستين.

الراجع

-تاريخ دمـشىق لابن عساكر.

حلية الأولياء. -سير أعلام النبلاء. تقريب التهذيب.

(١) المخدج البد: أي يده

قصيرة.

العدد الحادي عشر - السنة الثانية والثلاثون التوحيط

ناقصة الخلق

الحمد لله على نعمة الإسلام والصلاة والسلام على سيد الأنام سيدنا محمد تله، فالله الرحيم الرحمن يعطي عباده هدايا ومنحًا في بعض الأزمان ليجتهدوا في العبادة ويثقلوا الميزان والفوز بالجنان، يقول تله: «إن لله في آيام الدهر لنفحات فتعرضوا لها فلعل أحدكم أن تصيبه نفحة فلا يشقى بعدها أبدًا». [صحيح الجامع]. من هذه الأيام:

----

العشر الأول من ذي الحجة عن عبد الله بن عباس قال: قال رسول الله ﷺ: «ما العمل في أيام العشر أفضل من العمل في هذه». قالوا: ولا الجهاد؟ قال: «ولا الجهاد، إلا رجلاً خرج يخاطر بنفسه وماله فلم يرجع من ذلك بشيء». [صحيح الجامع ٩٦٩].

سبب امتياز عشر ذي الحجة لمكان اجتماع أمهات العبادة فيه، وهي الصلاة والصيام والصدقة والحج ولا يتأتى ذلك في غيره، وأفضل عشر ذي الحجة هو يوم عرفة. [فتح الباري ٥٣٣/٢].

قال الإمام القرطبي: يوم عرفة فضله عظيم وثوابه جسيم، يكفر الله تعالى الذنوب العظام، ويضاعف فيه الصالح من الأعمال.

يوم عرفة هو التاسع من ذي الحجة.

من فضائل يوم عرفة ١- صيامه يكفر ذنوب سنتين.

فغي صحيح مسلم عن أبي قتادة الأنصاري رضي الله عنه قال: سُئل رسول الله ﷺ عن صوم يوم عرفة، فقال: يكفر السنة الماضية والباقية. سؤال، كيف تغضر ذنوب لم تأت بعد؟

يقول الحافظ ابن حجر: إن المغفرة تستدعي سبق شيء يغفر والمتأخر من الذنوب لم يأت فكيف يغفر؟

والجواب عن ذلك يأتي في قوله ﷺ: حكاية عن الله عز وجل أنه قال: في أهل بدر: «اعملوا ما

إعداد: صلاح عبد الخالق

23-61

شئتم فقد غفرت لكم،، محصل الجواب أنه قيل: إنه كناية عن حفظهم من الكبائر فلا تقع منهم كبيرة بعد ذلك، وقيل: إن معناه أن ذنوبهم تقع مغفورة وبهذا أجاب جماعة من العلماء ومنهم الماوردي في الكلام على حديث عرفة وأنه يكفر ذنوب سنتين سنة ماضية وسنة آتية. [فتح الباري ٢٩٦/٤].

#### ٢- العتق من النيران:

ففي صحيح مسلم عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله ﷺ قال: «ما من يوم أكثر أن يعتق الله فيه عبيدًا من النار من يوم عرفة إنه ليدنو ثم يباهى بهم الملائكة فيقول: ما أراد هؤلاء».

وفي مسند الإمام أحمد بسند صحيح قوله ع: «فلم يُر أكثر عتيقًا من النار من يوم عرفة».

قال الحافظ ابن رجب: يوم عرفة يوم العتق من النار فيعتق الله تعالى فيه من النار من وقف بعرفة ومن لم يقف بها، فلذلك صار اليوم الذي يليه عيدًا لجميع المسلمين في جميع أمصارهم من شهد الموسم منهم ومن لم يشهده لاشتراكهم في العتق والمغفرة يوم عرفة. [لطائف المعارف.

## سؤال: كيف تخلص رقبتك من النار؟ الجواب: أ- تحقيق كلمة الإخلاص:

ففي صحيح مسلم عن عمرو بن ميمون قال رسول الله ﷺ: «من قال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير عشر مرات كان كمن اعتق أربعة أنفس من ولد إسماعيل».

قال الإمام النووي: ثبت أن من أعتق رقبة أعتق الله بكل عضو منها عضوًا من النار فقد حصل بعتق رقبة واحدة تكفير لجميع الخطايا مع ما يبقى له من زيادة عتق الرقاب الزائدة على الواحدة.

قال الحافظ ابن حجر: وصف كون الرقبة من

الموحفة العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون

بني إسماعيل لأنهم أشرف من غيرهم من العرب فضلاً عن العجم. [فتح الباري ٢٠٩/١١].

أكثر رحمك الله من كلمة التوحيد ولكن بشرط: يحصل هذا الثواب الجسيم لمن قام بحق هذه الكلمات فاستحضر معانيها بقلبه، وتأملها بفهمه.

قال ابن رجب: تحقيق كلمة الإخلاص يوجب عتق الرقاب. [لطائف المعارف ٣٩٦].

#### ب- احذر الموانع:

هناك موانع تحجز وتصد مغفرة الذنوب والعتق في يوم عرفة منها التكبر والاختيال والإصرار على الكبائر وعدم حفظ الجوارح من الوقوع في المعاصي.

#### ج- اشتر نفسك:

إذا كنت تطمع في العتق فاشتر نفسك من الله، قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ اسْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الجَنَّةَ ﴾ [التوبة:١١١]]. من كرمت عليه نفسه، هان عليه كل ما يبذل من افتكاكها من النار.

#### ٣- إجابة الدعاء:

قال النبي ﷺ: «خير الدعاء دعاء يوم عرفة، وخير ما قلت أنا والنبيون من قبلي: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير». [الصحيحة ١٩٠٣].

هذا يوم إجابة الدعاء فاكثر فيه رحمك الله من الأدعية الجامعة مثل قوله تعالى: ﴿ وَمَنْهُمْ مَنْ يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الآخَرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ [البقرة: ٢٠١]، وجاء في صحيح البخاري عن أنس رضي الله عنه قال :كان أكثر دعاء النبي ﷺ: ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة، وقنا عذاب النار.

قال الحافظ ابن كثير: جمعت هذه الدعوة كل خير في الدنيا وصرفت كل شر فإن كل حسنة في الدنيا تشمل كل مطلوب دنيوي من عافية ودار رحبة وزوجة حسنة ورزق واسع وعلم نافع وعمل صالح ومركب هين وثناء جميل، إلى غير ذلك مما اشتملت عليه عبارات المفسرين ولا منافاة بينها، فإنها كلها مندرجة في الحسنة في الدنيا، وأما الحسنة في الآخرة فدخول الجنة وتوابعه من الأمن من الفزع الأكبر في العرصات وتيسير

الحسباب وغير ذلك من أمور الأخرة الصبالحة. [تفسير ابن كثير ٢٤٣/١].

#### ٤- إكمال الحج:

قال رسول الله ﷺ: «الحج عرفة».

[صححه الألباني في صحيح سنن الترمذي [٨٨٩

قال الشيخ صفوت نور الدين رحمه الله: الحديث دال على أن من لم يدرك عرفة قبل طلوع الفجر من يوم النحر فإنه لا حج له، وعليه أن يتم عمرة ليتحلل من إحرامه ويحج من قابل.

قال الحافظ ابن رجب: يكمل الحج بيوم عرفة والوقوف فيه بعرفة فإنه ركن الحج الأعظم.

#### ٥- إكمال الدين في يوم عرفة:

ورد في الصحيحين عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أن رجلاً من اليهود قال له: يا أمير المؤمنين، آية في كتابكم لو علينا معشر اليهود نزلت لاتخذنا ذلك اليوم عيدًا، فقال: أي آية، قال: وألْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمُ دِينَكُمْ وَأَتَّمَعْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي ورَضِيتُ لَكُمُ الإسلامَ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣]، فقال عمر: إني لأعلم اليوم الذي نزلت فيه والمكان الذي نزلت فيهه: نزلت ورسول الله تُق قائم بعرفة يوم الجمعة.

قال ابن رجب يوم عرفة له فضائل متعددة منها أنه يوم إكما الدين وإتمام النعمة.

#### ٦- الله يقسم بيوم عرفة:

قال تعالى: ﴿ وَالسِّمَاءِ ذَاتِ الْبُرُوجِ (١) وَالْيَوْمِ الْمُوْعُودِ (٢) وَسْنَاهِدِ وَمَشْهُودِ ﴾ [البروج: ١- ٣].

عن أبي مالك الأشعري قال: قال رسول الله تين: «اليوم الموعود يوم القيامة، وأن الشاهد يوم الجمعة، وأن المشهود يوم عرفة، ويوم الجمعة ذخرة الله لذا».

#### سؤال: لماذا يقسم الله بمخلوقاته؟

الإجابة، لحكم كثيرة في المقسم به والمقسم عليه ومن هذه الحكم لفت النظر إلى مواضع العبرة في هذه الأشياء بالقسم والحث على تأملها حتى يصلوا إلى وجه الصواب فيها. [فقه السنة [٦٨/٢]

والله أعلم

من فور كتاب الله عَنا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا كَونُوا قَوْامِن لِلَه شُهداء بِالقَسْطُ ولا يَجْرِمنُكُمْ سْنَانُ قَوْم عَلَى الا تَعْلُوا اعْدِلُوا هُو أَقْرِبُ لِلتَقُوى وَاتَقُوا الله إنَّ الله خيبرُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾

#### من هدى رسول الله ع

عن أبي موسى الأشعري قال: دخلت على النبي ﷺ أنا ورجلان من بني عمي فقال أحد الرجلين: أَمَرْنَا على بعض ما ولاك الله، وقال الآخر مثل ذلك فقال: «إنا والله لا نولي على هذا العمل أحدًا سأله، ولا أحدًا حرص عليه»

[البخاري ١١٢/١٣]

[المائدة:٨].

ثم نقل ابن حجر معلقًا على هذا الحديث قال: قال المهلب: الحرص على الولاية هو السبب في اقتتال الناس عليها حتى سفكت الدماء واستبيحت الأموال والفروج وعظم الفساد في الأرض بذلك ووجه الندم انه قد يقتل أو يعزل أو يموت فيندم

على الدخول فيها، ويستثنى من ذلك من تعين عليه كأن يموت الوالي ولا يوجد بعده من يقوم بالأمر غيره [فنح الباري (١٣/١٣٥)]

#### من أقوال السلف

عن سفيان قال: إذا رأيت الرجل يحرص على أن يؤمر فأخره. [شرح السنة البغوي (٨/١٠)] قـال ابن مـسـعـود: عليكم

> بالطاعة والجماعة، فإنهما حبل الله الذي أمر به، وإن ما تكرهون في الجماعة خير مما تحيون في الفرقة.

[شرح السنة (١٠/٥٤)]

قال عمر بن

رحمه الله . من عبد الله بغير علم كان ما يفسد أكثر مما يصلح. [مجموع الفتاوى (٣٨٢/٢)]

#### حكمومواعظ

قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه ،إن الطمع فقر وإن الياس غنى، إنه من يياس عما في آيدي الناس استغنى عنهم. [تضرة التعيم (٢١٧٢/٨] قال يحمي بن معاذ الرازي -رحمه الله - (عجيب من ذي عقل يقول في دعائه: اللهم لا تتسمت بي الأعداء، ثم هو يشمت ينفسه كل عدو له، قيل: وكيف ذلك عدو.

#### ب // ٨ عدمنا المحما مر الداء والدواء ص ٦٠]

#### من نصائح السلف

قال سفيان الثوري: عليك بالورع يخفف الله حسابك ودع ما يريبك إلى ما لا يربيك وادفع الشك باليقين يسلم لك دينك.

#### من درر العلماء في آيات الصفات

نقل البغوي تعليق أبي سليمان الخطابي على حديث النبي ﷺ المقسطون عند الله على منابر من نور على يمين الرحمن وكلتا يديه يمين ....، الحديث. قال: قال أبو سليمان الخطابي: ليس فيما يضاف إلى الله عز وجل من صفة اليدين شمال، لأن الشمال على النقص والضعف، وقوله اكلتا يديه يمين، هي صفة حاء بها التوقيف فنحن

نطلقها على ما جاءت ولا نكيفها، وننتهي إلى حيث انتهى بنا الكتاب والأخبار الصحيحة وهو مذهب أهل السنة والجماعة. [شرح السنة للبغوي (٦٤/١٠)]

التوحيط العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون

#### هل تصلح المرأة للقضاء؟ (

قال البغوي: اتفقوا على أن المراة لا تصلح أن تكون إساسًا ولا قاضيًا، لإن الإسام يحتاج إلى الخروج لإقامة أمر الجهاد، والقيام بامور المسلمين، والقاضي يحتاج إلى البروز لفصل الخصومات، والمرأة عورة لا تصلح للبروز، وتعجز لضعفها عند القيام باكثر الأصور ولأن المرأة ناقصة والإسامة والقضاء من كمال الولايات، فلا يصلح لها إلا الكامل من الرجال ولا يصلح لهما الأعمى لأنه لا يمكنه التمييز بين الخصوم وما روي أن النبي تلا استخلف أبن أم مكتوم على المدينة مرتين فإنما استخلفه في إمامة الصلاة دون القضاء والإحكام،

#### السلف يخافون الإمارة

عن عبد الله بن عمر قال: قيل لعمر: ألا تستخلف قال: إن أستخلف، فقد استخلف من هو خير مني، أبو بكر، وإن أترك، فقد ترك من هو خير مني، رسول الله ﷺ فأنذوا عليه، فقال: راغب وراهب، وددت أني نجوت منها كفافًا لالي ولا عليَّ لا أتحملها حمًّا وميتًا. [البخاري 1/٧٧]

#### مخالفات تقع فيها النساء

ان تنظر المرأة إلى المرأة فتصفها لأحد محارمها بغير غرض شرعي كالنكاح، والرسول ﷺ يقول: «ولا تباشر المرأة المرأة فتصفها لزوجها كأنه ينظر إليها»

[متفق عليه]

#### متناقضات في حياتنا

ينكر على من تمسك بسنة النبي ت في احلاق واقعاله وماكله ومشربه ومليسه وشعره وتنعله، فـحقال على من فعل ذلك هذا تزمت او



تخسروا

تعصب أو تخلف أو رجعية. ولا ينكر على من قلد ممثلا أو لاعبًا مشهورًا مسلم كان أو غير مسلم في مليسه وشعره وكلامه وأفعاله بل يقال لمن فعل ذلك إنه رقي وتقدم وتحضر، فالتير كل الخير في اتباع هدي نبيكم تق فتمسكوا به وإلا

#### أخطاءفي الطهارة

الزيادة في عدد غسل أعضاء الوضوء أو بعضها أكثر من ثلاث مرات. وهذه تحدث من بعض الناس فيعتقد أنه كلما أكثر من غسل أعضاء وضوئه كلما زاد أجره وهذا تلبيس من الشيطان لأن العمل إذا لم يكن مشروعًا فهو مردود كما قال النبي ﷺ «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد».

#### أخطاء في العقيدة والتوحيد الرقى والتمائم

لحديث رسول الله ﷺ: «إن الرقى والتمائم والتولة شرك».

والرقى المشروعة هي: ما كان بالقرآن الكريم وأسماء الله وصفاته وما ورد عن رسول الله ﷺ في الادعية والماثورات، وأما ما كان بغير لسان العربية وبكلام أو أرقام أو خطوط لا تعلم ولا تفهم فهو غير مشروع.

والتمائم هي: ما يعلق على الأولاد أو الدواب أو السيارات أو البيوت في خرز أزرق أو غيره أو عظم أو خيوط أو حذاء قديم أو حدوة فرس. وكل هذا باطل لاعتقاد أن هذه تدفع العين والبلاء وتحفظ الإنسان وهذا توكل على غير الله وإخلال بعيادة الإنسان

العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون التوحيت

#### Upload by: altawhedmag.com

لرية.

## القول السديد في الرد على

#### ذكربعض دلائل هذه الأقسام

ولهذه الأقسام الثلاثة للتوحيد دلائل كثيرة وبراهين عديدة في كتاب الله وسنة رسوله ﷺ لا تحصر، يعرفها من لديه أدنى إلمام بنصوص الكتاب والسنة، بل إن من يحفظ فاتحة الكتاب وسورة الناس يجد فيهما ما يشفي ويكفي من وضوح دلالة ونصوع برهان على هذا التقسيم، بل هو أكبر الحقائق الشرعية المقررة في الكتاب والسنة.

١- فمن أدلة توحيد الربوبية: قول الله تبارك وتعالى: ﴿ الحُمْدُ لِلَهِ رَبِّ الْعَالَمَيْنَ ﴾، وقوله ﴿ أَلاَ لَهُ الخُلْقُ وَالأَمْرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَيْنَ ﴾ [الرعد: ٤٥]، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ رَبُّ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ قُل اللَّهُ ﴾ [الرعد: ١٦]، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ لَنَ الأَرْضُ وَمَنْ فِيهَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ (٨٤) سَيَقُولُونَ لِلَهِ قُلْ أَفَلا تَذَكَرُونَ (٨٥) قُلْ مَنْ رَبُّ السَّمَوات السَّبِعَ وَرَبُ الْعَرْشُ الْعَظَيمِ (٢٨) سَيَقُولُونَ لِلَهِ قُلْ أَفَلا تَتَقُونَ (٨٨) قُلْ مَنْ رَبَتُ مَنَكُوتُ كُلَّ شَيْء وَهُو يُجِيرُ ولا يُجار علَيْهِ إِنْ سَيَقُولُونَ لِلَهِ قُلْ أَفَلا تَتَقُونَ (٨٨) قُلْ مَنْ رَبَتُ مَنَكُوتُ كُلَ شَيْء وَهُو يَجير ولا يُجار عَلَيْهِ إِنْ مَنَكُوتُ كُلَ شَيْء وَهُو وَاللَهُ رَبُ العَالِينَ ﴾ [الوعد: عُنْتُمُ تعلام ونَ (٨٨) سَتَعَقُولُونَ لِلَهِ قُلْ فَانَدًى مَنَكُوتُ كُلَ شَيْء وَهُونَ عَدَالَة وَلاَ عَنْ مَنْ يَعْدَمُ عَنْتَمُ وَعَلَ عَالَيْ رَبُعُمْ وَمَنْ وَاللَهُ مَنْ الْعَالِينَ إِنَّا عَالَيْ عَنْتَمُ وَعَلَ عَالَيْ رَبُعُهُ فَيَارِ اللَّقُولُونَ عَالَهُ عَالَ عَالَيْهُ عَلْ عَالَهُ مَنْ عَلَيْهِ قُلْ عَنْ عَلَيْ مَنْ عَلَيْ عَالَهُ مَنْ يَعَالَيْ وَاللَهُ عَلْ أَنْعَالَيْ عَالَهُ مَنْ عَلَ عَلَيْ عَالَةً قُلْ عَنْ رَبُهُ عَلَيْ عَالَيْ عَرْضَ عَلَ عَالَيْ وَاللَّهُ قُلْ قُولُونَ عَلَيْ عَالَيْ عَلَ عَنْ عَنْ فَيهَا إِنْ عَنْ عَلَيْ عَلَمُونَ عَالَهُ مَعْلَى إِلَهُ عَلَى اللَهُ مَنْ عَلَيْ مَنْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَلَيْ عَاعَانَ اللَهُ مَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَ عَلَيْ عَالَةً مَا عَالَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَالَةً مَنْ عَنْ عَالَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَيْ عَالِي الْعَالَا عَالَيْ الْعَانَ الْعُرَبُعُونَ عَالَهُ مَنْ عَالَهُ مَنْ عَالَة مَا عَلَيْ عَالَقُ عَالَةً عَلَ عَالَيْ اللَهُ مَنْ عَلَيْ عَالَيْ عَالَة عَالَا عَالَة عَالَيْ عَلَيْ عَالَة مَا عَالَيْ عَالَ عَالَ عَالَيْ عَلَيْ عَالَة مَا عَا عَانَ عَالَة عَلَ عَلَيْ عَالَيْ أَنْ عَالَة عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَة مَنْ عَلَيْ عَالَة عَلَيْ عَالَة عَالَة عَلَيْ عَالَهُ مَنْ عَالَة عَلَيْ عَالَة عَالَيْ عَالَيْ عَا عَانَ عَا عَا عَالَيْ عَالَيْ عَا عَا عَالَيْ عَا عَا

٢- ومن أدلة توحيد الألوهية: قول الله تبارك وتعالى: ﴿ الحُمَّدُ لِلَهِ ﴾: لأنُ الله معناه المالوه المعبود، وقوله: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾، وقوله: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبُحُمُ الَّذِي خَلَقَحُمُ وآلَذِينَ مِنْ قَبْلِحُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة: ٢١]، وقوله: ﴿ فَاعْبُد اللَّه مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ (٢) أَلاَ لِلَهِ الدَينُ الخَالِصُ وَالَّذِينَ اتَحَدُوا مِنْ دُونِهِ أَوَّلِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَ لِيُقَرَبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى ﴾ [الزمر: ٢،

#### إعداد: عبد الرزاق بن عبد المحسن البدر

٣]، وقوله: ﴿قُلِ اللَّهَ أَعْبُدُ مُخْلِصًا لَهُ دِينِي (١٤) فَاعْبُدُوا ما شَبِّتُمُ مِنْ دُونِهِ ﴾ [الزمر: ١٤، ١٥]، وقوله: ﴿ وَمَا أُمرُوا إِلاَ لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدَّينَ حُنْفَاءَ وَيُقْيَمُوا الصَّلاَةَ وَيُؤْتُوا الرُّكَاةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقَيْمَةِ ﴾ [البينة. ٥]، الدَّينَ حُنْفَاءَ وَيُقْيَمَةِ ]، وغيرها من الآيات.

#### الأيات الجامعة لأقسام التوحيد الثلاثة

ومن الآيات التي جمعت أقسام التوحيد الثلاثة: قول الله تبارك وتعالى في سورة مريم: (رَبُّ السِّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَاعْبُدْهُ وَاصْطَبِرْ لِعِبَادَتِهِ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًا ﴾ [مريم: ٦٥].

يقول الشيخ العلامة عبد الرحمن بن سعدي رحمه الله مبينًا دلالة الآية على ذلك: « اشتملت-أي الآية- على أصول عظيمة: على توحيد الربوبية وأنه تعالى رب كلَّ شيء وخالقه ورازقه ومدبره، وعلى توحيد الألوهية والعبادة وأنه تعالى الإله المعبود، وعلى أنَّ ربوبيته موجبة لعبادته وتوحيده، ولهذا أتى فيه بالفاء في قوله: ف فَاعْبُدُهُ له الدالة على السبب أي: فكما أنه رب كل شيء فليكن هو المعبود حقًا فاعبده، ومنه: الاصطبار لعبادته تعالى وهو جهاد النفس وتمرينها وحملها على عبادة الله تعالى فيدخل

التوحي العدد الحادي عشر - السنة الثانية والثلاثون

# من أنكر تقسيم التوحيد

في هذا أعلى أنواع الصبر وهو الصبر على الواجبات والمستحبات والصبر عن المحرمات والمكروهات، بل يدخل في ذلك الصبر على البليات؛ فإنَّ الصبر عليها وعدم تسخطها والرضى عن الله بها من أعظم العبادات الداخلة في قوله: فواصطبر لعبادته في واشتملت على أن الله تعالى كامل الأسماء والصفات، عظيم النعوت جليل القدر، وليس له في ذلك شبيه ولا نظير ولا سمي، بل قد تفرد بالكمال المطلق من جميع الوجوه والاعتبارات ».

#### القرآن كله مقرر لهذا التوحيد

وفي بيان دلالة القرآن على أنواع التوحيد يقول العلامة ابن القيم رحمه الله بعد أن ذكر أنُّ كلَّ طائفة تُسمَّي باطلها توحيدًا: « وأمًّا التوحيد الذي دعت إليه رسل الله ونزلت به كتبه فوراء ذلك كلَّه، وهو نوعان: توحيد في المعرفة والإثبات، وتوحيد في الطلب والقصد.

فالأول هو حقيقة ذات الرب تعالى وأسمائه في صفاته وأفعاله، وعلوه فوق سماواته على عرشه، وتكلمه بكتبه وتكليمه لمن شاء من عباده، وإثبات عموم قضائه وقدره وحكمه. وقد أفصح القرآن عن هذا النوع جدً الإفصاح، كما في أول سورة الحديد وسورة طه، وأخر سورة الحشر، وأول سورة الم تنزيل السجدة، وأول سورة آل عمران، وسورة الإخلاص بكاملها وغير ذلك.

النوع الثاني: متل ما تضمنته سورة: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾، وقـوله: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكَتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ ﴾ الآية [آل عمران: ٦٤]، وأول سورة تنزيل الكتاب وأخرها، وأول سورة يونس ووسطها وآخرها، وأول سورة الأعراف وآخرها، وجملة سورة الأنعام. وغالب سور القرآن، بل كل سورة في القرآن فهي متضمنة

لنوعى التوحيد، بل نقول قولًا كليًا: كلُّ أية في القرآن فهى متضنة للتوحيد شاهدة له داعية إليه؛ فإنَّ القرآن إما خبر عن الله وأسمائه وصفاته وأفعاله فهو التوحيد العلمي الخبري، وإما دعوة إلى عبادته وحده لا شريك له وخلع كل ما يُعبد من دونه فهو التوحيد الإرادي الطلبي، وإما أمر ونهي وإلزام بطاعته فى نهيه وأمره فهى حقوق التوحيد ومكملاته، وإمَّا خبر عن كرامة الله لأهل توحيده وطاعته وما فعل بهم في الدنيا وما بكرمهم به في الأخرة فهو جزاء توحيده، وإمَّا خبر عن أهل الشرك ومافعل بهم في الدنيا من النِّكال وما يحل بهم في العقبي من العذاب فهو خبر عمن خرج عن حكم التوحيد، فالقرآن كلُّه في التوحيد وحقوقه وجزائه، وفي شأن الشرك وأهله وجزائهم، في ﴿ الحُمْدُ لِلَّهِ ﴾ توحيد، ﴿ رَبَّ الْعَالَيْنَ ﴾: توحيد، ﴿ الرَّحْمَنِ الرَّحِيم ﴾ توحيد، أمَالِكِ يَوْم الدِّين ﴾، ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ توحيد، إِنَّاكَ نَسْتَعِينُ المُ توحيد، 
 إِنَّاكَ نَسْتَعِينُ 
 توحيد، 
 إِنَّاكَ نَسْتَعَينُ 
 توحيد، 
 إِنَّاكَ نَسْتَعَينُ 
 إِنَّاكَ نَسْتَعَينُ 
 إِنَّ الْحَقْدِينَا الْحَقْدِينَ الْحَقْدِينَ الْحَقْدِين المُسْتَقِيمَ ﴾ توحيد متضمن لسؤال الهداية إلى طريق أهل التوحيد، الذين أنعم اللَّه عليهم ﴿ غَيْر المُغْضُوب عَلَيْ هِمْ وَلاَ الضَّالِّينَ ﴾ الذين فارقوا التوحيد». [مدارج السالكين ٢/٤٤٩، ٤٥٠].

وقال الشوكاني رحمه اللَّه في مقدمة كتابه القيم « إرشاد الثقات إلى إتقان الشرائع على التوحيد والمعاد والنبوات »: « واعلم أن إيراد الآيات القرآنية على إثبات كلَّ مقصد من هذه المقاصد، وإثبات اتفاق الشرائع عليها، لا يحتاج إليه من يقرأ القرآن العظيم؛ فإنه إذا أخذ المصحف الكريم وقف على ذلك في أيَّ موضع شاء، ومن أيَّ مكان أحب، وفي أيَّ مصحل منه أراد، ووجده مشحونًا به من فاتحته إلى خاتمته».

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

العدد الحادي عشر - السنة الثانية والثلاثون التوحيت

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله.. وبعد:

شرع الله سبحانه لنا شرعًا كاملاً جاء فيه الحكم الحكيم والفصل في كل أمر، وكان من اوضح ذلك أنْ حَكَم الله سبحانه في الأموال وكـان ذلك الحكم يشـمل كل شيء من بيع وشراء وقرض وصدقة وإحسان وشمل الزكاة والنفقة والكفارات والديات وغير ذلك، إلا أن كثيرًا من الناس شعر بقيود الشرع كانها تكبله وتغله ولا تطلق يده، فإمًا أن يقبلها لانها الشرع بغير قناعة نفس، وهذا امارة الإيمان وإن لم يكن هو كمال الإيمان لأن العمل بالمشروع إيمان، أما كمال الإيمان فالا يجدوا حرجًا في انفسهم ويسلموا تسليمًا كاملاً.

ومنهم من اخذ يحتال على الشرع ليخرج لنفسه مخارج يوهم نفسه ومن حوله أنه بذلك يوافق الشرع فكان بيع العينة من صور ذلك التحايل فجاء الشرع بتحريمه صريحًا: «إذا تبايعتم بالعينة واخذتم أذناب البقر ورضيتم بالرزع وتركتم الجهاد سلط الله عليكم ذلاً لا ينزعه حتى ترجعوا إلى دينكم.

ومن صبور ذلك التحايل على الخصر بتخليلها، فجاء الشرع بتحريمه ليبين بذلك أن الحيلة لابد أن تكون مشروعة لا ممنوعة، ومنهم من جاء صريحا في محادته لله ومخالفته لشرعه فتعامل بالمعاملات المخالفة للشرع، وهؤلاء على قسمين:

القسم الأول: علموا الحرام فوقعوا فيه، فهؤلاء عصاة، بل أهل كبائر ينبغي لهم أن يتوبوا ويرجعوا عن معاصيهم.

القسيم التاني: قالوا: لا يصلح لنا قانون كهذا فليس للشرع أن يحكم أموالنا وعصرنا، محيوا مثل كفار مدين قوم شعيب لما قالوا:

ع التوحيي العدد الحادي عشر - السنة الثانية والثلاثون

﴿نَا شُعَيْبُ أَصَلَاتُكَ تَأْمُرُكَ أَنَّ نَتُرُكَ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا أَوْ أَنَّ نَقْعَلَ فِي أَشْوَالِنَا مَا نَشْاءُ إِنَّكَ لأَنْتَ الحَلِيمُ الرَّشِيدُ ﴾، فَهؤلاء خَرجوا من الإسلام بما اقترفوا ودخلوا في الكغر بما اعتقدوا.

الموالرشا

ونريد أن ننظر إلى انطلاقات الأمم اليوم في المال والتعامل فيه وتيسيره، ولكن بنظرة فاحصة فتتدبر ما أل إليه الثاس اليوم من صور التعامل المادي، حيث ضاع الشيخ في شيخوته لما لم يستطع كسبا وأهدرت الكرامات وتخلى الإنسان عن إنسايته في التعامل المادي الموجود، وبلغ ذلك أوجه في الأمم الرأسمالية، ومن أدلة ذلك أن امرأة أخذت تبحث عن بناتها اللاتي ذهبن إلى ألمانيا وتغيبن عنها بضعة عشر عاما وهم يعلمون سحثها عنهن والحياة المادية تصرفهم أن يرقوا لها أو يخبروها بمكانهن، فلما عثرت علمهن خفت إلمهن وطارت، فلما وجدتهن انقضت عليهن يحنون تشيع نفسها وتملأ قلبها وتغترف لنفسها حبا وحنائا وشوقا وشغفا، لكنهن قابلن كل ذلك بفتور شديد وعدم مبالاة بحالها، ولما سئل الجميع من حولهن قالوا: العمل شغلنا، المادة أخذت حياتنا، فليس في حياتنا وقت لحنان أبوة ولا أمومة ولا ينوة. يدر الإذلاص بكاملها وغير الم

ثم بنظرة بعد ذلك إلى تيسيرات مادية وضعت في البيع والشراء صار الإنسان في هذه البلاد يخرج من بيته فيشد بصره وسمعه أساليب الدعاية في البيع والشراء والمعروضات ويغريه وفرة التيسيرات في البيوع المحرمة ليقتنى تلك السلع قمن لا يملك

يستطيع أن يبيع ومن لا مال معه يمكنه أن يشترى؛ لأن الشراء ليس بمال، إنما هو بيطاقة يحملها أو بصك شيك، يحرره ويتعهد للدنك بالسداد وإن لم يكن يملك، يشتري ما يريد ثم يجتهد في تحصيل المال من أجل السيداد، فيضاعف الوقت والعمل والجهد للحصول على المال، يجتهد ويركض في سييل الكسب بما يزيد عن طاقت ف ف يؤدي ذلك بالضرورة إلى أن يقصر في بعض أعماله، خاصة في وظيفته الأصلية وعمله الرئيسي، وذلك لأنه بواصل العصمل بالليل والنهار فيستيقظ متاخرًا او ينام عن بعض عمله أو يكثر السهو والخطا في عمله فيخرج عمله وإنتاجه معيبًا ناقصًا فينذره المشرف على عمله ويتكرر الإنذار مرارًا وقد يستمر الأمر حتى يبلغ إلى حد أن يفصل من عمله الأساسى فصلأ مسيئا بإنذارات سابقة وأخطاء متكررة فيحرم من احركان يتقاضاه فيؤدى ذلك بالتبعية إلى عجزه عن سداد الأقساط والوفاء بالالتزامات فيدخل في سلسلة من المشكلات كان سبيها الإفراط في التيسيرات والإكثار من التطلعات والجرى وراء سراب زائل من أعمال الدنيا ومتاعها الفاني، وفي ذلك يقول النبي 🍰: رو الله مــا الفـقـر أخـشى عليكم، ولكن اخشى أن تدسط الدينا عليكم كما يسطت على من قدلكم فتنافسوها كما تنافسوها فتهلككم كما اهلكتهم، وغير ذلك من الأحاديث الكثيرة

in as alaul

ينتهي الأمر بصاحب هذه التطلعات والديون المتراكمات أن يعجز عن السداد، فإذا عجز عن سداد أجرة مسكنه طُرد منه، ووجد نفسه في الطريق ليس له ماوى ولا يجد من

في هذا الناب.

#### بقلم فضيلة الشيخ:

محمد صفوت نور الدين . رحمه الله.

قريب يحنو عليه أو صديق يرفق به، ذلك لأن الحياة المادية قد أفقدت الجميع الشعور بتلك الروابط، فالمادة والشهوة هي التي تربط بين الناس، أما العوامل الإنسانية فلا وجود لها بينهم البتة.

فإذا وجد الأرض قد تنكرت له وتكالبت المشكلات عليه طار صوابه وهام في الطرقات على وجهه لا يجد من معين أو مساعد، لا الشفقة تدفع أحد إليه؛ لأن القوم يعبدون المال، فليس للإحسان في حياتهم نصيب، ولا لأواصر القرابة والمحبة عندهم مكان.

ففي الشتاء القارس والثلج المتراكم في الشوارع وإلى جوار ناطحات السحاب في أرقى بلاد الدنيا رأيت هؤلاء الذين يهيمون على وجوههم كالحة أجسامهم لم يمسها الماء منذ سنوات طويلة، قذرة ملابسهم، لم تغسل منذ وضعت على أجسامهم، الجو قاس في برودته والطرقات مزدحمة بالمارة فيها ولا ينتبه إليهم أحد.

إذا رايت ذلك عرفت أن ضوابط الشرع الشريف في التعامل في المال قد بينت الواجب والمندوب والمباح والمكروه والصرام، وقد وضعت سبل الإحسان وبينت ما يباح عند الاضطرار، ضوابط الشرع في المال قد عرفت لكل صاحب حق حقه، لكن القوم لم يلتفتوا إلى شرع، ولم يكترثوا بدين، فوقعوا فيما وقعوا فيه جزاء التغريط الذي فرطوه.

فهيا إلى شرع رب العالمين ننقذ أنفسنا من كل الضوائق، فالله أرحم بالعالمين من أنفسهم وأمهاتهم والناس أجمعين. والله ولى التوفيق.

العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون العوجين

قصة موسى عليتكم القسمالألي (١٢) رون مع موسى عليهم

الحلقة الأخيرة

الحمد لله الذي بيده الملك والملكوت، أرسل الرسل مبشرين ومنذرين، وأرسل موسى بآياته وسلطان مبين إلى فرعون وهامان وقارون، والصلاة والسلام على خاتم النبيين وإمام المرسلين من بعثه ربه

#### رحمة للعالمين.. وبعد:

قال الله تعالى في كتابه الكريم: ﴿ إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِنْ قَوْم مُوسَى فَبَغَى عَلَيْهِمْ وَاتَيْنَاهُ مِنَ الْكُنُوزِ مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَتَنُوءُ بِالْعُصْبَةِ أُولِي الْقُوَةِ إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لاَ تَفْرَحْ إِنَّ اللَّهَ لاَ تُحِبُّ الْفَرِحِينَ (٧٦) وَابْتَغ فِيمَا آتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الآخرة وَلَا تَنْسَ نَصِيكَ مِنَ الدُّنْبَا وَأَحْسِنْ كَمَا أَحْسِنَ اللَّهُ إِلَيْكَ وَلاَ تَبْعَ الْفَسَادَ فِي الأَرْضِ إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُّ المُفْسِدِينَ (٧٧) قَالَ إِنَّمَا أُوتِبِتُهُ عَلَى عِلْم عِنْدِي أَوَلَمْ يَعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ قَدْ أَهْلَكَ مِنْ قَبْلِهِ مِنَ ٱلْقُرُونِ مَنْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُ قُوْةُ وَأَكْثَرُ جَمْعًا وَلَا يُسُالُ عَنْ ذُنُوبِهِمُ الْمُجْرِمُونَ (٧٨) فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ قَالَ الَّذِينَ ثُرِيدُونَ الحُبَاةَ الدُّنْبَا بَا لَبْتَ لَنَّا مِثْلَ مَا أُوتِيَ قَـارُونُ إِنَّهُ لَذُو حَظٍّ عَظِيمٍ (٧٩) وَقَـالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعَلْمَ وَيُلَكُمْ ثَوَابُ اللَّهِ خَبْرُ لَنْ آمَنَ وَعَملَ صَالِحا وَلاَ تُلَقّاهَا إلاّ الصَّابرُونَ (٨٠) فَحَسَفْنًا بِهِ وَبِدَارِهِ الأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ مِنْ فِينَةٍ بَنْصُرُونَهُ مَنْ ذُونِ اللَّهِ وَمَا كَانَ مِنَ الْمُنْتَصِرِينَ (٨١) وَأَصْبَحَ الَّذِينَ تَمَنُّوْا مَكَانَهُ

إعداد/ عبد الرازق السيد عيد

بِالأَمْسِ يَقُولُونَ وَيُكَاَنَّ اللَّهَ يَبْسُطُ الرَزَّقَ لِنْ يَشَاءُ مَنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَوْلاً أَنْ مَنَّ اللَّهُ عَلَيْنَا لَحَسَفَ بِنَا وَيُكَاَنَّهُ لاَ يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ (٨٢) تِلْكَ الدُّارُ الآخَرَةُ نَجْعَلُهَا للَّذِينَ لاَ يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي الأَرْضِ وَلاَ فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ للْمُتَقِينَ ﴾ [القصص: ٢٦- ٨٣].

أخي القارئ الكريم، تحدثنا في العدد السابق عن لمحات من قصة نبي الله موسى عليه السلام مع قارون، وفي هذا العدد نتكلم بشيء من التفصيل، وذلك من خلال سورة القصص، بعد أن بسط الله سبحانه وتعالى ذكر القصة في هذه السورة الكريمة.

أولا ، مدخل ،

١- علاقة قصة قارون بقصة موسى واضحة: ﴿إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِنْ قَوْم مُوسَى ﴾، لكن هل وقعت القصة قبل عبور موسى وقومه البحر أو بعد العبور؟ الراجح- والله أعلم-أنها كانت بعد عبور موسى وقومه، وهذا الذي يؤكده سياق القصة، كما سياتي إن شاء الله تعالى.

٢- أما مناسبة ذكر القصة وحال المسلمين في مكة؛ فقد جاءت تسلية للنبي ﷺ والذين أمنوا معه الذين كانوا يواجهون طغيان

التوجيح العدد الحادي عشر - السنة الثانية والثلاثون

المشركين من أهل مكة أصحاب الجاه والسلطان والمال، كما جاءت الآيات تهديدًا ووعيدًا لهؤلاء المستكبرين إنْ أصروا على كُفرهم واستكبارهم أن يصيبهم من العذاب مثل ما أصاب قارون ومن سبقه من أهل الظلم والبغي وحينئذ لا يجدون لهم وليًا ولا نصيرًا؛ وهذه سنة الله ولن تجد لسنة الله تددلاً.

ثانياً؛ عرض مجمل لأحداث القصة من خلال فهم الآيات الكريمة السابقة يتمثل في الخطوات التالية:

#### ۱- طغیان قارون علی قومه:

تبدأ الآيات الكريمة بتحديد نسب قارون والتعريف بشخصه وأنه من قوم

مــوسى، وعلى قــول أكــثـر المفسرين هو ابن عم موسى، وقيل: كان من الماهرين في قراءة التوراة العالمين بها، وكان من السبعين الذين اختارهم الله للميقات، لكنه نافق بعد ذلك، ولا حول ولا تقوة إلا بالله، ثم تُقَرَّرُ الآيات مسئلك قارون مع قومه إذ بغى عليهم؛ وأنَّ سبب هذا البغي هو الثراء العريض والمال الكثير الذي أتاه الثراء العريض والمال الكثير الذي أتاه وان هذه الكنوز من كثرتها تَتْعَبُ المجموعةُ من الرجال بل تعجز عن حمل مفاتحها.

وكانت صور بغي قارون كثيرة ومتعددة اشار إليها جميعًا علماء التفسير، فقال شهر بن حوشب: كان بغيه: «أن زاد في طول ثوبه شبراً »، قال القرطبي تعليقًا على ذلك: وفي الحديث: «لا ينظر الله إلى من جرً إزاره بطرًا». رواه البخاري، وقال الضحاك: بغيه: كفره بالله عز وجل، وقال قتادة: بغيه بالتكبر على قومه واستخفافه بهم؛ وقال ابن عباس رضي الله عنهما: حسد موسى على الرسالة وحسد هارون على الإمامة.

وقال يحيى بن سلام وابن المسيب: كان قارون غنيًا عاملاً لفرعون على بني إسرائيل فتعدى عليهم وظلمهم، وكان منهم، وكل ذلك من مظاهر بغيه- والله أعلم. نصيحة أهل الصلاح:

ب لما رأى الصالحون – من قوم موسى ومن أقارب «قارون» ما عليه قارون من فساد وطغيان قد يؤدي به إلى الهلاك نصحوه نصيحةً أمينة، نصيحةً من يعلم عواقب الأمور؛ فقالوا له: «لا تفرح» أي لا تتكبر وتغتر بمالك ولا تكن من الغافلين، واعترف بالنعمة لمسديها وهو الله سبحانه واعرف حقَّه فيها بوضعها فيما أمرك وأحسن إلى عباد الله كما أحسن الله إليك، ولا تنس نصيبك

من الحلال المباح في الدنيا.

#### ج- جحود النعمة والكضر بالمنعم سيحانه:

لم يقبل قارون نصيحة قومه ولم يتراجع عن غينًه قومه ولم يتراجع عن غينًه بل تمادى في عناده وبغيه ورد على الناصحين بقوله: ورد على الناصحين بقوله: ورد على الناصحين بقوله: وجازتها تحمل شتى معاني وجازتها تحمل شتى معاني وجازتها تحمل شتى معاني وجد المنعم سبحانه، وحاصل هذه الجملة هو الفساد بجميع صوره؛ لأنه سيتصرف في فهو الذي جمعه بجهده وعلمه وهو صاحب المال باعتباره صاحب السلطان المطلق فيه، فهو الذي جمعه بجهده وعلمه وهو صاحب التصرف فيه بلا وازع من شرع أو دين، وإنما حسبما يمليه عليه هواه، وسينظر للناصحين نظر سوء، ويتهمهم بما ليس فيهم.

#### د - موقف الثاس من الفتنة:

فَخُرَجَ عَلَى قَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ ﴾ خرج قارون
 يستعرض قوته وأمواله في موكب زينة، وكانه
 يقول بلسان الحال، إذا كان موسى أعطى
 التوراة والرسالة فأنا أملك كل هذه الأموال
 وأستطيع أن أفعل بها ما أشاء، خرج يتحدى

العدد الحادي عشر - السنة الثانية والثلاثون التوحيط

مـوسى والصـالحين من قـومـه، ويفتن العامة.

وانقسم الناس أمسام هذا الموقف إلى فريقين: فريق ثابت على الحق لا يتزعزع إيمانه بمثل هذه الأمور وهؤلاء ﴿ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ ﴾، وهؤلاء لم يفتنوا.

ويقابلهم فريق من ضعاف الإيمان والعلم وهم الذين فُتِنُوا بما عند قارون وغرُّهم مظهر الزينة الزائلة وتمنوا أن يكون لهم مثل ما أوتى قارون وأعلنوا ذلك صراحة بلسان المقال، فحذرهم الذين أوتوا العلم وقالوا لهم: ﴿ وَنُلْكُمْ ثُوَابُ اللَّهِ خَيْرٌ لِنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالَحٍا وَلاَ بُلَقًاها إلا الصَّابرُونَ ﴾، وهذا قولُ ددل على الرسبوخ في العلم والدقين بما عند الله.

#### ه- العقوبة العاجلة:

وعندما تبلغ الزينة ذروتها يضع الله سبحانه حدًا للف تنة وللعلو والاستكبار في الأرض بغير الحق، قال تعالى: ﴿فَخَسَفْنًا بِهِ وَبِدَارِهِ الأرْضَ ﴾.

وهكذا أمر الله الأرض فابتلعته وابتلعت داره وذهبت زينتُه في لحظات، وهوى في بطن الأرض التي علا فيها واستطال فوقها جزاء وفاقا وذهب ضعيفا عاجزًا لا ينصره أحد ولم ينفعه ماله الذي تكثر به.

هكذا طارت أحسلام الذين تمنوا مكانه بالأمس، الذين طارت قلوبهم وتهاوت نفوسهم وتمنوا لأنفسهم مثل ما أوتى قارون ويحسبون أنه أوتى حظا عظيما يشتهيه المحرومون.

#### و- العبرة بعد الغفلة،

وهكذا أفاق الذين أسكرتهم نشوة حبٍّ المال، نعم أفاقوا من غفلتهم بعد رؤية الخسف

الذي عاجل الجبارُ سبحانه به قارون، وهو شىء لم يكونوا يتوقعونه؛ نعم ربما رأى بعضهم أو جميعهم غرق فرعون في البحر هو وجنده لكنهم لم يكونوا يتخيلون أن الأرض الجامدة تبلتع هي أيضًا أعداء الله، لم يكونوا يدركون أن لله جنود السماوات والأرض، ويرسل الله جنده على من يشاء عندما بشاء.

انتبه الذين تمنوا مكانه بالأمس على المشهد الرهيب الذي تنخلع من هوله القلوب، ووقفوا يحمدون الله سبحانه وتعالى أن منَّ عليهم ونجًاهم من الخسف، وبعد أن أخذ العجبُ بالبابهم أدركوا أن الله يبتلي

عباده بالخير والشر، وأن الثراء العريض ليس دليلا على رضا الله عن العبد؛ لأن الله سيحانه من سننه الكونية أن يوسع الرزق لمن يشاء ويضيقه على من يشاء، التلاءً وفتنة، فهي أسباب أخرى لاعلاقة لها بالرضا والغضب، فإن الرضا والغضب يتوقف على أسباب أخرى وضحها الله في كتابه وعلى لسان رسله الأكرمين، ولو كان الثراء وحده دليل الرضا ما أخذ الله قارون هذا الأخذ الشديد العنيف، وعلموا كذلك أن الكافرين لا يفلحون أبدًا، وإن بدا ظاهرهم في الدنيا يأخذ بالباب ضعاف الإيمان؛ لذا ناسب أن التعقيب من رب العـزة والجـلال: ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الآخِرِةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لاَ يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي الأَرْضِ وَلاَ فَسَادًا وَالْعَاقِيَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾.

بهذا نكون قد انتهينا من بعض الدروس المستفادة من قصة قارون مع موسى، ولنا وقفة أخرى مع الدروس المستفادة من القصص القرآني، والسلام عليكم ورحمة الله وىركاتە.



عنه التوحيا العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون

#### مختاراتمن علوم القرآن

## مراحل تنزيل القرآن وكيفياتها

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه.. وبعد: فقد أنزل الله القرآن على رسولنا محمد فقد نزل الله القرآن على رسولنا محمد يؤذن بمكانته لدى أهل السماء وأهل الأرض، ومما لا خلاف فيه أن العلم بنزول القرآن مهم للغاية لأنه أساس للإيمان به وأنه كلام الله سبحانه وتعالى.

ويستفاد من الأخبار الصحيحة والآراء الموثوق بها من العلماء أن القرآن الكريم نزل من لدن الحق تبارك وتعالى على ثلاث مراحل أو ثلاث تنزلات:

#### التتزيل الأول

هو صدور القرآن وانبشاقه من الذات الإلهية إلى اللوح المحفوظ وذلك أمر من الأمور الغيبية الأزلية التي جاء بها الخبر الصادق ولزمنا الإيمان بها دون علم بكيفيتها إذ لا يعلم كيفية ذلك إلا الله تعالى، وكان هذا التنزيل جملة لا مفرقًا، والله تعالى يقول: (بَلْ هُوَ قُرْآنُ مَجِيدٌ (٢١) فِي لَوْحِ مَحْفُوظٍ .

والظاهر أن تنزل القرران إلى اللوح المحفوظ كان بطريقة وفي وقت لا يعلمها إلا الله، وكان جملة لا مفرقًا فوجب الإيمان به مع تفويض علم كيفيته إلى الله عز وجل. وربما يسال سائل ويقول: ما الحكمة في تنزل القرآن إلى اللوح المحفوظ؟

والجواب: أن الحكمة في هذا التنزل ترجع إلى الحكمة العامة من وجود اللوح المحفوظ

#### إعداد: مصطفى البصراتي

نفسه، حيث جعله الله سجلاً جامعًا لكل ما قضى الله وقدًر وكل ما كان وما يكون فهو شاهد ناطق ومظهر من أروع المظاهر الدالة على عظمة الله سبحانه وتعالى.

#### أماالتتزيل الثانى

فكان من اللوح المحفوظ إلى بيت العزة في السماء الدنيا، والدليل قوله تعالى: ﴿ إِنَّا ٱنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنْذَرِينَ ﴾ [الدخان: ٣]. وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَبْلَهُ الْقَدْرِ ﴾ [القدر: ١]، وقوله تعالى: ﴿ شَهُرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنَّزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ ﴾ [البقرة: ١٨٥]، فقد دلت هذه الآيات الشلاث على أن القرآن أنزل فى ليلة واحدة توصف بأنها مباركة أخذا من آية الدخان، وتسمى ليلة القدر أخذًا من آية القدر، وهي من ليالي شبهر رمضان أخذا من أية البقرة، وإنما قلنا ذلك جمعًا بين هذه النصوص في العمل بها، ومعلوم بالأدلة القاطعة أن القرآن أنزل على النبي ﷺ مفرقًا لافى ليلة واحدة، بل على مدى سنين عديدة، فيتعين أن يكون هذا النزول الذى نوهت به الآيات الشلاث نزولاً أخر غير النزول على النبي ﷺ، وقد جاءت الأخبار الصحيحة مبينة لمكان هذا النزول، وأنه بيت العزة من السماء الدندا، فعن ابن عداس أنه قال: «فصل القرآن من الذكر فوضع في بيت العزة من السماء الدندا فجعل جبريل ينزل به على

العدد الحادي عشر - السنة الثانية والثلاثون التوجيح

النبى ﷺ».

وعن ابن عباس أيضًا قال: أنزل القرآن جملة واحدة إلى سماء الدنيا، وكان بمواقع النجوم، وكان الله ينزله على رسوله تق بعضه في أثر بعض.

وقد ذكر الحافظ السبوطي في كتابه الاتقان روايات عن ابن عباس بهذا المعنى وقال: أسانيدها كلها صحيحة، وهذا لا يقوله ابن عباس بمحض الرأي والاجتهاد، بل له حكم المرفوع. وإذا كانت هذه الآيات لا تنافى بينها فهى لا تتنافى في الواقع الثابت من أنه نزل على النبي ﷺ في غير شهر رمضان وليلة القدر؛ لأن ذلك في نزوله إلى السماء الدنيا كما علمت، وهذا في نزوله على النبي ﷺ منجمًا (أى مفرقًا) بحسب الوقائع والأحوال وجواب الأسئلة والأمثال في عشرين سنة، أو ثلاث وعشرين سنة، أو خمس وعشرين سنة، على الخلاف في مدة إقامته في مكة بعد البعثة، وهذا البيان الذي ذكرناه في المراد من الآيات المذكورة وطرق الجمع بينها هو الصحيح المعتمد حتى حكى بعضهم الإجماع عليه.

#### التنزيل الثالث

وهو المرحلة الأخيرة التي منها شع النور على العـالم، ووصلت هداية الله إلى الخلق،

> وكان النزول بواسطة أمين الوحي جبريل يهبط به على قلب النبي ت: (مَرَلَ به الرُّوحُ الأَمِنُ من المُنزرين (١٩٤) بلسان عرَبي مَدين ( ١٩٤) بلسان عرَبي مَدين ( ١٩٤) بلسان عرَبي مدين ( الشعراء: عربي مدين الشعراء: عربي مدين الشعراء: من المنزرين ( عالي علي حسب الموادث والأحوال حسب مشيئة الله تعالى



فيوحي به إلى النبي ٢٠ حيث كان الله تعالى يجمعه له في صدره، وينطقه على لسانه، وصدق الله العظيم: ﴿ لاَ تُحَرَّكُ به لسَانَكَ لِتَعْجَلَ به (١٦) إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ ﴾، ﴿ وَإِنَّهُ لَنَتَزِيلُ رَبَّ الْعَالَيْنَ (١٩٢) نَزَلَ به الرُّوحُ الأَمِينُ (١٩٣) عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ منَ الْمُنْذِرِينَ ﴾.

وقد دام هذا التنزيل ثلاثة وعشرين سنة حيث ابتدأ من بدء الوحي بالآيات الأولى وانتهى بأخر ما أنزل من القرآن قبيل وفاته.

#### حكمة تعدد التنزلات

وقد استنبط العلماء لتعدد تنزلات القرآن الكريم حكمًا كثيرة نجتزئ بذكر بعضها حيث لا يخلو بعضها من تكلف، وفوق ذلك كله حكمة العليم الحكيم سيحانه.

يقول السيوطي في الإتقان نقال عن الزركشي في البرهان، كما حكاه الزرقاني في مناهل العرفان: فإن قيل: ما السر في إنزاله جملة إلى السماء الدنيا؟ قيل: فيه تفخيم لأمره وأمرمن نزل عليه وذلك بإعلان سكان السماوات السبع أن هذا آخر الكتب المنزلة على خاتم الرسل، لأشرف الأمم، ولقد قربناه إليهم لننزله عليهم، ولولا أن الحكمة الإلهية اقتضت وصوله إليهم منجمًا «مفرقًا» بحسب

الوقائع له بط به إلى الأرض جملة- كسائر الكتب المنزلة قبله- ولكن فجعل له الأمرين: إنزاله جملة، ثم إنزاله مفرقًا، تشريفًا للمنزل عليه. قال السيوطي: ذكر ذلك أبو شامة في المرشد

الوجيز. وقال السخاوي في

التوجي العدد الحادي عشر . السنة الثانية والتلاثون



جمال القراء: في نزوله إلى السماء جملة تكريم بني آدم وتعظيم شانهم عند الملائكة، وتعريف هم عناية الله بهم ورحمته لهم، ولهذا المعنى أمر مرحمته لهم، ولهذا المعنى أمر سبعين ألفًا من الملائكة أن تشيع سورة الأنعام، وزاد سبحانه في مورة الأنعام، وزاد سبحانه في مورة المعنى بان أمر جبريل بإملائه على السفرة الكرام وإنساخهم إياه وتلاوتهم له. قال: وفيه أيضًا التسوية بين نبينا محمد الكوام وانشاضهم إياه نبينا محمد الكوام وانشاخهم إياه نبينا محمد الكرام وانشاخهم إياه انزاله كتابه جملة، والتفصيل لنبينا محمد في إنزاله عليه مفرقًا ليحفظه.

ثم يتابع الزرقاني فيقول: وفي تعدد النزول وأماكنه مرة في اللوح، وأخرى في بيت العزة، وثالثة على قلب النبي تي، في ذلك التعدد مبالغة في نفي الشك عن القرآن، وزيادة الإيمان به، وباعث على الثقة فيه؛ لأن الكلام إذا سجل في سجلات متعددة وصحت له وجودات كثيرة، كان ذلك أنفى للريب عنه، وأدعى إلى تسليم ثبوته، وأدنى إلى وفرة له وجود واحد أو كان

#### أول مانزل من القرآن

أول ما نزل من القرآن على وجه الإطلاق قطعًا الآيات الخمس الأولى من سورة العلق وهي قوله تعالى: ﴿ اقْرَأْ بِاسْم رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ (١) خَلَقَ الإنْسَانَ منْ عَلَق (٢) اَقْرَأْ وَرَبَّكَ الأَكْرَمُ (٣) الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَم (٤) عُلَّمَ الإنْسَانَ مَا لَمْ (٣) الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَم (٤) عُلَّمَ الإنْسَانَ مَا لَمْ نيئامٌ ﴾ [العلق: ١- ٥]، ثم فتر الوحي مدة ثم نزلت الآيات الخمس الأولى من سورة المدرَّر، وهي قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا المُدُقَرُ (١) قُمْ فَأَنْذِرْ فَاهْجُرْ ﴾ [المدر: ١- ٥].

ففى الصحيحين عن عائشية رضي الله

عنها في بدء الوحي قالت: حتى جاءه الحق، وهو في غار حراء، فجاءه الملك فقال: اقرأ، فقال النبي ته: ما أنا بقارئ، أي: لست أعرف القراءة، فذكر الحديث، وفيه ثم قال: واقْرَأْ باسُم رَبِّكَ الَّذِي خلَقَ إلى قَوله: ﴿ عَلَّمَ الإَسْتَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴾ [العلق:

١- ٥]، وفيهما عن جابر رضي الله عنه، أن النبي تله قال: وهو يحدث عن فترة الوحي: «بينا أنا أمشي إذ سمعت صوتًا من السماء...» فذكر الحديث، وفيه: فأنزل الله تعالى: (يا أَيُّهَا المُدُثَرُ (١) قُمْ فَأَنْذِرْ (٢) وَرَبَكَ فَكَبَرٌ (٣) وَتُيَابَكَ فَطَهَرٌ (٤) وَالرُجْرَ فَاهْجُرْ ﴾ [المدثر: ١- ٥].

وهناك آيات يقال فيها: أول ما نزل، والمراد أول ما نزل باعتبار شيء معين، فتكون أولية مقيدة مثل: حديث جابر رضى الله عنه في «الصحيحين» أن أبا سلمة بن عبد الرحمن ساله: أي القرآن أنزل أول؟ قال جابر: ﴿ يَا أَنُّهَا الْمُدَّثِّرُ ﴾ قال أبو سلمة: انبِئت أنه: ﴿ اقْرَأْ باسم رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ﴾ فقال جابر: لا أخبرك إلا بما قال رسول الله ﷺ، قال رسول الله ﷺ: «جاورت في حراء فلما قضيت جوارى هبطت...، فذكر الحديث، وفيه: «فاتيت خديجة فقلت: دثروني، وصبُّوا علىَّ ماءً باردًا، وأنزل على: ﴿ نَا أَتُّهَا الْمُدَّثَّرُ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَالرُّجْنَ فَاهْجُرْ ﴾، فهذه الأولية التي ذكرها جابر رضي الله عنه باعتدار أول ما نزل بعد فترة الوحى، أو أول ما نزل في شأن الرسالة؛ لأن ما نزل من سورة «اقرأ» ثبت به نبوة النبي ﷺ، وما نزل من سورة المدثر ثبت به الرسالة في قوله: ﴿ قُمْ فَأَنْذِرْ ﴾ [المدثر: ٢]، ولهذا قال أهل العلم: إن النبي تله نُبِّي ب ﴿ اقْرَأْ ﴾ [العلق: ١]، وأرسل د (المُدَثَّرُ) [المدثر: ١].

رزقني الله وإياكم العلم النافع والعـمل الصالح. والله من وراء القصد.

العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون التوحيح



المؤلف: الإمام المحدث الفقيه الزاهد شيخ الإسلام مفتي الأمة، موفق الدين أبو محمد عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة المقدسي ثم الدمشقي، الصالحي صاحب المغنى.

مؤلده: ١٤هم، بنابلس رحل في طلب العلم وتفقه حتى فاق أقرانه وحاز قصب السبق وانتهت إليه معرفة المذهب وأصوله وسمع مشايخ كثيرين منهم أبو المظفر أحمد بن أحمد ابن حمدي وأبو الفضل الجيلي أحمد بن صالح ابن شافع البغدادي وغيرهم كثير.

وتتلمذ عليه كثيرون منهم عز الدين أبو إسحاق المقدسي وشرف الدين أبو العباس المقدسي.

قالَ عنه الضياء المقدسي: كان إمامًا في القرآن وتفسيره، وإمامًا في علم الحديث ومشكلاته وإماما في الفقه بل أوحد زمانه فيه، إمامًا في علم الخلاف، أوحد زمانه في الفرائض، إماما في أصول الفقه، إمامًا في النحو، إمامًا في الحساب.

قُــالُ عنه الّذهبي: أحد الأئمـة الأعــلام، صــاحب التصانيف.

وفاته: توفى سنة ٢٢٠هـ بدمشق.

موضوع الكتاب: إثبات صفة العلو لله سبحانه وتعالى وأنه فوق سمواته بائن من خلقه.

أهمية الكتاب؛ من الكتب المسندة التي أثبتت علو الله سبحانه وتعالى وأنه فوق عرشه بائنٌ من خلقه، جـمع في ذلك الأدلة من الكتـاب والسنة وأقـوال الصحابة والتابعين وأقوال الأئمة والفقهاء.

الكتآب فيه رد على ابن عربي وابن سبعين وكل من قال مقالة الاتحادية الذين اعتقدوا أنه ليس هناك خالق ولا مخلوق وأن العالم هو عين الله. ومقالة الطولية الذين اعتقدوا أن الله في كل مكان بذاته وأنه حال في مخلوقاته ومقالة المعطلة من الجهمية والمعتزلة الذين اعتقدوا أن الله لا داخل العالم ولا خارجه ولا فوق ولا تحت ولا متصل بالعالم ولا منفصل عنه وغيرها من المقالات الفاسدة التي أنكرت علو الله سبحانه وتعالى وأنه فوق عرشه.

- لأهمية الكتاب قام الذهبي رحمه الله بتخريج جلًّ أحاديث الكتاب وآثاره وذكرها في كتابه العلو ، من طريق المصنف أو من غير طريقه ثم تكلم على الأحاديث التي فيه.

منهج المؤلف: رتب مسالة علو الله تعالى مستدلا أولا بالأدلة من القرآن الكريم ثم من السنة النبوية ثم من أقوال الصحابة ثم من أقوال التابعين ثم من أقوال الأئمة الفقهاء.

- ولم يشترط الصحة في روايته لأحاديث الكتاب. أهم ما جاء في الكتاب: بدأ المؤلف كتابه بمقدمة

التوجير العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون

اعداد / علاء خضر

قال فيها:

الحمد لله الذي علا في سمائه، وجلا باليقين قلوب أوليائه، وخار لهم في قدره وبارك لهم في قضائه، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له شهادة مؤمن بلقائه، وأشهد أن محمدًا ته عبده ورسوله وخاتم أنبيائه، وصلى الله عليه وعلى آله وصحبه وأحبابه وأصفيائه وسلم تسليمًا.

أما يعد فإن الله تعالى وصف نفسيه بالعلو في السماء، ووصفه بذلك رسوله محمد خاتم الأنبياء، وأجمع على ذلك جميع العلماء من الصحابة الأتقياء والأئمة من الفقهاء، تواترت الأخسار بذلك على وجه حصل به البقين، وجمع الله تعالى عليه قلوب المسلمين، وجعله مغروزًا في طباع الخلق أجمعين، فتراهم عند نزول الكرب بهم يلحظون السماء بأعينهم، ويرفعون نصوها للدعاء أيديهم، وينتظرون مجىء الفرج من ربهم، وينطقون بذلك بالسنتهم، لا ينكر ذلك الا مبتدع غال في بدعته، أو مفتون بتقليد أتباعه على ضلالته، وإنا ذاكر في هذا الجزء بعض ما بلغني من الأخبار في ذلك عن رسول الله 🐷 ، وصحابته، والأئمة المقتدين بسنته على وجه يحصل به القطع واليقين بصبحية ذلك عنهم وتعلم تواتر الرواية بوجوه منهم، ليزداد من وقف عليه من المؤمنين إيمانًا ويتنبه من خفي عليه ذلك حتى يصير كالشاهد له عيانًا ويصير للمتمسك بالسنة حجة وبرهانا.

ثم ثنًى بذكر الآيات القرآنية التي أثبتت علو الله ومنها:

قال الله تعالى: ﴿ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ ﴾ [يونس:٣] وفي مواضع من كتابه.

وقال تعالى: ﴿ أَأَمِنْتُمُ مَنْ فِي السِّمَاءِ ﴾ [الملك: ١٦] في موضعين.

وقال تعالى: ﴿ تَعْرُجُ الْمُلَائِكَةَ وَالرُوحُ إِلَيْهِ ﴾ [المعارج: ٤].

وقال لعيسى: ﴿ إِنِّي مُتَوَفَيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيُّ ﴾ [أل عمران:٥٥].

وقال سبحانه وتعالى: ﴿ يَخَافُونَ رَبَّهُمْ مِنْ فَوْقَهِمْ ﴾ [النّحل:٥٠].

ثم ذكر الأحاديث الصحيحة الصريحة في أن الله تعالى في السماء:

ذكر حديث عن عبد الله بن عمرو بن العاص أن رسول الله تقلي قال: «الراحمون يرحمهم الرحمن، ارحموا من في الأرض يرحمكم من في السماء».



وحديث معاوية بن الحكم السلمي قال: كانت لي غنمُ بين أحد والجوانية فيها جارية لي، فاطلعتها ذات يوم فإذا الذئب قد ذهب منها بشاة، وأنا من بين آدم أسف كما ياسفون، فرفعت يدي فصككتها صكة، فاتيت رسول الله تي فذكرت له ذلك فعظم ذلك علي، فقلت: يا رسول الله: أفلا أعتقها، قال: ادعها، فدعوتها قال: فقال لها رسول الله تي: أين الله، قالت: في السماء. قال: من أناء، قالت: أنت رسول الله تي قال رسول الله تي:

وحديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عنه قال: والذي نفسي بيده ما من رجل يدعو أمرأته إلى فراشها فتابي عليه إلا كان الذي في السماء ساخطًا عليها حتى يرضي عنها.

ثم قال: ذكر الأخبار الواردة بأن الله تعالى فوق عرشه:

ذكر حديث أبي هريرة رضي الله عنه أنه قال: قال رسول الله ﷺ: الما قضى الله الخلق كتب في كتاب هو عنده فوق العرش: إن رحمتي غلبت غضبي.

وحدُث حبيب بن أبي ثابت أن حسّان بن ثابت انشد النبي ﷺ:

شــــهـــدت بإذن الله أن مـــحــمـــدًا رسـول الله الذي قــوق السـمــوات من عل وإن أيا يحــــي ويحـــي كـــلاهمــا له عــــملُ في دينه مــــتـــقـــبل

وأن اخا الأصقاف إذ قام فيهم

مقسول بذات الله فسيسهم ويعسدل

وذكر حديث أنس بن مالك رضي الله عنه عن النبي في قال: ،فادخل على ربي ـ عز وجل ـ وهوعلى عرشه تبارك وتعالى، في حديث الشفاعة.

وحديث ابي در رضي الله عنه قال: كنا جلوسًا عند النبي قد في المسجد عند غروب الشمس فقال: «يا أبا ذرا اتدري اين تغرب الشمس؟ قلت: الله ورسوله أعلم. قال: «فإنها تذهب حتى تسجد تحت العرش عند ربها، وتستاذن فلا يُؤذنُ لها حتى تستشفع وتطلب، فإذا طال عليها قيل لها اطلعي من مكانك، فذلك قوله تعالى: (والشُمْسُ تَجْرِي لمسْتَقَرَّ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ

ثم ذكر أقوال الصحابة رضى الله عنهم أجمعين:

فعن نافع عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: لما قبض رسول الله ﷺ دخل أبو بكر عليه فاكب عليه وقبل جبهته وقال: بابي أنت وأمي، طبت حيًا وميتًا، وقال: من كان يعبد محمداً فإن محمدًا قد مات، ومن كان يعبد الله فإن الله في السماء حي لا يموت.

وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: ما بين السماء القصوى وبين الكرسي خمسمائة سنة، وما بين الكرسي والماء خمسمائة سنة، والعرش فوق الماء، والله فوق العرش، لا بخفي عليه شيء من أعمال بني آدم.

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: تَفْكروا في كل شيء ولا تفكروا في ذات الله، فإنَّ بين السـموات

السبع إلى كرسيه سبعة ألاف سنة، وهو فوق ذلك تدارك وتعالى.

وعن عيسى بن طهمان قال: سمعتُ أنس بن مالك رضي الله عنه يقول: كانت زينب تفخر على أزواج رسول الله ت تقول: إن الله رُوَّجني من السماء وأطعم عليها خيزًا ولحمًا.

وفي لفظ تقــول: زَوُجِكُن أهاليكن وزَوُجَنَي الله تعالى من فوقٌ سبع سموات.

ثم ذكر أقوال التابعين:

عن علي بن الأقمر قال: كان مسروق إذا حدث عن عائشة رضي الله عنها قال: حدثتني الصديقة بنت الصديق حبيبة حبيب الله، المبرأة من فوق سبع سموات؛ فَلَمْ أَكَذَبها.

قال بن عبد البر: وذكر سنيد عن مقاتل بن حيان عن الضحاك بن مزاحم في قوله تعالى ﴿ مَا يَكُونُ مِنْ نَجُوى ثَلَاثَة إِلاً هُوَ رَابِعُهُمْ ﴾ [المجادلة:٧] قال: هو على عرشه، وعلمُهُ معهم أينَما كانوا.

وستل ربيعة عن قوله تعالى: ﴿ الرّحْمَنُ عَلَى الْعُرْشِ اسْتُوَى ﴾ [طه:٥] كيف استوى قال: الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، ومن الله الرسالة، وعلى الرسول البلاغ، وعلينا التصديق.

ثم ذكر أقوال الأئمة رضى الله عنهم:

فعن النعمان قال حدثني عبد الله بن نافع قال: قال مالك: الله في السماء، وعلمه في كل مكان لا يخلو منه شيء.

وسئل سفيان الثوري عن قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ أَنْنَمَا كُنُتُمُ ﴾ [الحديد:٤] قال: علمه.

وقيل لأبي عبد الله أحمد بن حنبل: الله عز وجل فوق السماء السابعة على عرشه بائن من خلقه، وقدرته وعلمه بكل مكان؟ قال: نعم على العرش ولا يخلو من علمه مكان.

وقيل لابن المبارك كيف نعرف ربنا؟ قال: في السماء السابعة على عرشه، ولا نقول كما تقول الجهمية إنه ههنا وههنا.

وقال الأثرم: وحدثنا أبو عبد الله الأوسي وقال وهب بن جرير: إنما يريد الجهمية أنه ليس في السماء شيء.

ثم ختم بقول أبي عمر بن عبد البر: أهل السنة مجمعون على الإقرار بالصفات الواردة كلها في القرآن والسنة والإيمان بها وحملها على الحقيقة لا على المجاز إلا أنهم لا يكفون شيئًا من ذلك ولا يحدون فيه صفةً محصورةً. وأما أهل البدع الجهمية والمعتزلة كلها والخوارج - فكلهم ينكرها ولا يحمل منها شيئًا على الحقيقة ويزعمون أن من أقر بها مشبه وهم عند من أقر بها نافون للمعبود، والحق فيما قاله القائلون بما ينطق به كتاب الله وسنة رسوله وهم أئمة الجماعة.

العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون التوحيح



الحلقة الثالثة العشرون إعداد: جمال عبد الرحمن

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله.. وبعد: فى هذا العدد نطالع - إن شاء الله - هدى رسولنا الكريم ﷺ حيث يثبت 🐲 حقهم في طلب العلم وتعلُّم القرآن.



التوحيح العدد الحادي عشر - السنة الثانية والثلاثون

#### (١٠٤) ويُثبت ﷺ حقهم في طلب العلم وتعلم القرآن:

العلم نعدم الأرواح، وسلاح زان الأشباح، استحق طالبه استغفار الكائنات كلما غدا أو راح، ورضا بما يصنع خفضت له الملائكة الجناح، واستحق العلم أن يكون فرضًا من العليم الفتاح. عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال ﷺ: «طلب العلم فريضة على كل مسلم (1). قال عبد الملك بن مروان لمؤدب (معلم) ولده: «علَّمهم الصدق كما تعلمهم القرآن، وحِنَّبِهم السُّقَلة، فإنهم أسوأ الناس ورَعًا، وأقلهم أدبًا، وجِنِّبهم الخَدَم فإنهم لهم مفسدة، وأطعمهم اللحم يَقُوَوْا، وعلمهم الشعر بمجدوا وينْجُدوا (يرتفعوا)، ومُرْهُم أن يستاكوا (بالسواك) عرضًا، ويمصوا الماء مصًا، ولا يعبوه عبًا، وإذا احتجت أن تتناولهم بأدب (تاديب أو توبيخ)، فليكن ذلك في ستر لا يعلم به أحد من الفاشية (المفشين للأسرار) فيهونوا alls.

وفي هذه الوصية لم يفكر عبد الملك بن مروان في التربية العلمية والدينية والأدبية وحدها؛ ولكنه فكر أيضًا في التربية الخُلُقية والجسمية واللسانية، والتربية الصحية والتربية الاجتماعية<sup>(٣)</sup>.

وقال هشام بن عبد الملك لسليمان الكلبي مؤدب ولده: «إن ابني هذا هو جلدة ما بين عينيًّ، وقد وليتك تأديبه، فعليك بتقوى الله، وأدَّ الأمانة، وأول ما أوصيك به أن تأخذه بكتاب الله، ثم روَّم من الشَّعر أحسنه، ثم تخلل به في أحياء العرب، فخذ من صالح شعرهم، وبصرَّره طرفًا من الحلال والحرام، والخُطب والمغازي،<sup>(٣)</sup>.

وقال الرشيد لمعلم ولده محمد الأمين: «إن أمير المؤمنين قد دفع إليك مهجة نفسه، وثمرة قلبه، فصير يدك عليه مبسوطة، وطاعته لك واجبة. فكن بحيث وضعك أمير المؤمنين، أقرئه القرآن، وعرَّفه الأخبار، وروه الأشعار، وعلَّمه السُّنن، وبصَرْه بمواقع الكلام وبدئه، وامنعه من الضحك إلا في أوقاته، وخذه بتعظيم مشايخ بنى هاشم إذا

دخلوا عليه، ورفع مجالس القُوَّاد إذا حضروا مجلسه، ولا تمرُنَّ بك ساعة إلا وانت مغتنم فائدة تفيده إياها من غير أن تُحزنه فتميت ذهنه، ولا تُمعن في مسامحته فيستحلي الفراغ ويالفه، وقوَّمه ما استطعت بالقُرْب والملاينة، فإن أباهما (رفضهما) فعليك بالشدة والغلظة<sup>(3)</sup>.

وأما عن تعليم الأطفال كتاب الله تعالى، فقد قال الحافظ السيوطي: (تعلم الصبيان القرآن أصل من أصول الإسلام؛ فينشاون على الفطرة، ويسبق إلى قلوبهم أنوار الحكمة قبل تمكن الأهواء منها؛ وسوادها بأكدار المعصية والضلال)، وأكد ابن خلدون في مقدمته ص ٣٩٧ هذا المفهوم بقوله: تعليم الوالدين للقرآن شعار من شعائر الدين أخذ به أهل الملة، ودرجوا عليه في جميع

أمصارهم؛ لما يسبق إلى القلوب من رسوخ الإيمان وعقائده؛ بسبب آيات القرآن؛ ومتون الأحاديث، وصار القرآن أصل التعليم؛ الذي ينبني عليه ما يُحَصِّلُ بعدُ من المَكَات.

ومن شدة حرص الصحابة رضوان الله تعالى عليهم على ارتباط أطفالهم بالقرآن أن أنس بن مالك رضي الله عنه كان إذا ختم القرآن جمع أهله وولده فدعا لهم.

وهذا ابن عباس رضي الله عنهما قرأ المحكم (حفظ القرآن) على عهد رسول الله ﷺ وهو طفل صغير، فقد ذكر ابن كثير في فضائل القرآن، عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: تُوُفِّيَ رسول الله ﷺ وأنا ابن عشر سنين؛ وقد قرآتُ المحكم.

وكذلك السلف الصالح رضوان الله عليهم كانوا يحرصون على تعلم أطفالهم القرآن وحفظه في صغرهم؛ ويحسن أن يشرح المعلم للطفل شرحًا مبسطًا على قدر استيعابه ليتفتح قلبه وعقله وتكبر هذه المعاني معه في كبره، فهذا ابن عباس يقول لأصحابه: سلوني عن سورة النساء فإني قرآتُ وأنا صغير<sup>(0)</sup>.

وهذا المأمون رحمه الله تعالى يفهم فهمًا عجيبًا في القرآن وهو صغير، فقد كان يقرأ على

معلمه الكسائي، وكان من عادة الكسائي أن يخفض رأسه إذا قرآ المامون، فإذا أخطأ رفع رأسه ناظرًا إليه فيرجع إلى الصواب، فقرأ المامون يومًا سورة الصف، ولما وصل إلى قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ ﴾ [الصف: ٢]. رفع الكسائي رأسه، فنظر المامون إليه، وكرر الآية وهو يفتش عن خطئه، فوجدها صحيحة، فمضى في قراءته، ولما انصرف الكسائي، دخل المامون على أبيه قائلاً: هل وعدت الكسائي بشيء قال: كيف علمت بذلك يا بُني فاخبره بالأمر، فسرًر الرشيد لفطنة ولده وشدة ذكائه.

ومع تعلم الأطفال القرآن لا بد أن يؤخذ في الاعتبار تعليمهم الإيمان مثل لا إله إلا الله محمد رسول الله، وأين الله، وتعريفهم بالجنة والنار،

والحــلال والحـرام، بالقـدر الذي يستوعبونه، والحياء وكل ما يمكن إدراكـه من شـعب الإيمان. قـال جندب: كنا غلمـانًا حـزاورة مع رسول الله ٢٠ ، فتعلمنا الإيمان قبل أن نتعلم القرأن<sup>(1)</sup>.

وكذلك السنَّة، فإن السلف رضوان الله عليهم كانوا يلقنون أبناءهم السنة مع القرآن؛ لأنهما الركنان الأساسيان في بناء الطفل

علميًا، وهذا البخاري رحمه الله تعالى يقول: ألهمت<sup>(٧)</sup> حفظ الحديث وأنا في الكُتُّاب، فقيل له: كم أتى عليك إذ ذاك فقال: عشر سنين أو أقل<sup>(٨)</sup>.

وهذا الشافعي رحمه الله يقول: حفظت القرآن وأنا ابن سبع سنين وحفظت الموطا وأنا ابن عشر سنين<sup>(9)</sup>.

وهذا ابن خلدون حفظ القرآن وهو ابن سبع سنين وتعلم العلوم الكشيرة في اللغة والأدب والفقه والأصول والتفسير والحديث، ونبغ في كل ما تعلَّمه ولم يبلغ العشرين من عمره.

تعليم الأولاد الشعر:

عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «إن من الشعر حكمة، وإذا التبس عليكم شيء من القرآن فالتمسوه من الشعر فإنه

العدد الحادي عشر - السنة الثانية والثلاثون التوحير

عربي»<sup>(١٠)</sup>. وعنه قال: إذا قرأ أحدكم شيئًا من القرآن فلم يدر ما تفسيره فليلتمسه في الشعر فإنه ديوان العرب.

هذا هو الصحيح موقوفًا (١١).

وعنه أيضًا رضي الله عنه أنه سُئل عن قوله عـز وجل: ﴿ يَوْمَ يُكْتَنَفُ عَن سَـاقٍ ﴾ [القلم: ٤٢]. قال: إذا خفي عليكم شيء من القرآن فابتغوه في الشعر، فإنه ديوان العرب، أما سمعتم قول الشاعر:

أصبر عناق إنه شرّ باق قد سنّ قومك ضرب الأعناق

وقامت الحرب بناعن ساق

قال ابن عباس: هذا يوم كرب وشدة(١٢). وعن محمد بن سيرين قال: كان شعراء أصحاب محمد ﷺ عبد الله بن رواحة، وحسان بن ثابت، وكعب بن مالك رضى الله عنهم(١٣).

> وليس الأمـر قــاصـرًا على الرجـال، بل من النسـاء من لهن في ذلك أروع الأمثلة.

فهذه حفصة بنت سيرين حفظت القرآن وهي بنت شنتي عشرة سنة، وكان أخوها محمد بن سيرين إذا أشكل عليه شيء من القرآن قال: اذهبوا فاسألوا حفصة كيف تقرآ (١٤).

وأيضًا سلمى بنت محمد بن الجزري، وكنيتها أم الخير، يقول عنها والدها شيخ الإقراء: ... هي ابنتي نفع الله بها، شرعت في حفظ القرآن سنة ومقدمة النحو، ثم حفظت الآلفية، وعرضت القرآن حفظًا بالقراءات العشر، قراءة صحيحة مجودة مشتملة على جميع وجوه القراءات؛ بحيث وصلت في الاستحضار إلى غاية لا يشاركها فيها أحد في وقتها، وتعلمت العروض، والعربية، وكتبت الخط الجيد، ونظمت بالعربي والفارسي، وقرآت بنفسها الحديث، وسمعت مني وعلي كثيرًا، بحيث صار لها فيه اهلية وافرة، فالله يسعدها ويوفقها لخيري الدنيا والأخرة(١٥). والأمثلة كثيرة،

ونكتفى لعدم الإطالة، والله الموفق.

فطلب العلم فرض على جميع المسلمين، رجالاً ونساءً، صغارًا وكبارًا، والصغار يقوم به لهم كبارهم، خاصة أن فترة الطفولة هي أثرى الفترات واغناها وأخصب ها للصفظ والتحصيل والاستفادة.

وكذلك السيرة من العلوم العظيمة التي يجب أن يتعلمها الطفل ويتلقنها؛ لأن في السيرة والقصة مشاهدة الواقع الإسلامي ومعايشته، والتأثر به، والقصة لها دور كبير في شَدَ انتباه الطفل، فهي من الأساليب المؤثرة في عقله ونموه الفكري لما لها من متعة تسهل إفادة الطفل تعليميًا باستخلاص النتائج والعبر، قال الله تعالى وهو اصدق القائلين: ﴿ لقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِم عِبْرَةُ

لأَوَّلِي الأَلْبَابِ ﴾ [سورة يوسف: ١١١]. وإلى اللقاء بإذن الله.

#### الهوامش:

 (١) ابن صاحبه، كتاب المقدصة ٢٢٠، والحديث صحيح .
 (٢) التربية الإسلامية للإبراشي ص
 ١٤٠

(٣) المصدر السابق ص ١٤٢ .

(٤) المصدر السابق ص ٢٩٣ .

(٥) اخرجه الحاكم، وقال: صحيح على شرط الشيخين، ولم بُخرجاه.

(٦) سبق تخريجه في الفقرة (٣٠).

(V) أي: وُفقتُ إليه.

- (٨) فيض الباري، شرح صحيح البخاري للكشميري ٢٣/١، وانظر تغليق التعليق لابن حجر العسقلاني ج ٥ ص ٢٨٦.
  - (٩) طبقات الحفاظ، للسيوطي ص ١٥٤ .
    - (١٠) البديقى ج ١٠، ح ٢٠٩١٢ .
    - (11) نفس المصدر والحديث.
  - (١٢) حديث صحيح الإسناد، اخرجه الحاكم ج ٢، ح ٣٨٤٥ .
    - (١٣) البيهقي ج ١٠، ح ٢٠٩١٢ .
    - (1٤) سير أعلام النبلاء ٤/٧٠٥ .
- (١٥) غاية النهاية في طبقات القراء، لابن الجزري ٣١٠/١ .

التوحيا العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم، حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة الخطباء والوعاظ والقصاص واتخذها البعض دليلاً على التقليل من شان العبادة والعلم بدعوى أن لهم عاية تصبح امامها هذه الأمور لعنا وعبثًا.

#### أولا: القصة سندا ومتنا

أخرج عبد الوهاب بن علي بن عبد الكافي السبكي في كتابه «طبقات الشافعية الكبرى» (٢٠١/١) قال: أخبرنا أبو العباس الأشعري بقراءتي عليه، أخبرنا سليمان بن حمزة القاضي، والحسن بن علي بن ميمون النرسي الحافظ بالكوفة، أخبرنا أبو عبد الله محمد بن علي بن محمد بن عبد الرحمن العلوي، أخبرنا أبو المفضل الحسن بن عبد الرحمن العلوي، أخبرنا أبو المفضل محمد بن عبد الله بن المطلب الشيباني قال: أملى علينا أبو محمد عبد الله بن سعيد بن يحيى الجزري القاضي بنصيبين، حفظا، في سنة سبع عشرة وثلاثمائة، قال: أملى عليً محمد بن إبراهيم بن أبي سكينة البهراني من كتابه بحلب سنة ست وثلاثين ومائتين، قال: أملى عليً عبد الله بن المبارك هذه الأبيات بطرسوس، وودعته بالخروج للحج، وأنفذها معي إلى الفضيل- يعني ابن عياض- وذلك سنة تسع وسبعين ومائة:

يا عابد الحرمين لو أبصرتنا لع ملت أنك في العبادة تلعبُ من كان يخضب جيدة بدموعه فنحورنا بدمائنا تتخضب أو كان يُتَعبُ خيله في باطل فخيولنا يوم الكريهة تتعبُ ريح العبير لكم ونحن عبيرنا رهجع السنابك والغبيرا الأطيب ولقد أتانا عن مقال نبينا ولقد اتانا عن مقال نبينا ليس حري وخبار خيل الله في هذا كتاب الله ينطق بيننا ليس الشهيد بميت لا يكذب

العدد الحادي عشر - السنة الثانية والثلاثون التوجيح (٥٣٠



#### ثانيا:التحقيق:

قلت: هذه القصّة واهية وسندها تالف، وعلته أبو المفضل محمد بن عبد الله الشيباني، أورده الخطيب في «تاريخ بغداد» (٥/٤٦٦)... (٣٠١٠) وقال: أبو المفضل الشيباني الكوفي: نزل بغداد وحدث بها عن البغوى وابن جرير وعن خلق كشير من المصريين، والشاميين، والجزريين وأهل الثغور معروفين ومجهوللين، ثم قال:

وحدثنى عبد الملك بن عبد القهار قال: أبو المفضل محمد بن عبد الله بن محمد بن عبيد الله البهلول بن همام بن المطلب بن همام بن مطرين بحرين مرة بن همام بن مرة بن ذهل بن شييان سمعت الأزهري ذكر أيا المفضل فأساء ذكره، وقال: كان أبو المفضل دجالاً كذائًا.

ثم قال: أخبرنا أحمد بن محمد العتيقي قال: سنة سبع وثماثنين وثلاثمائة فيها توفى أبو المفضل الشبيباني ببغداد في التاسع والعشرين من شهر ربيع الآخر وكان كثير التخليط». اهـ.

قلت: وأورده الإمام الذهبي في «الميران» (٧٨٠٢/٦٠٧/٣)، ونقل قول الخطيب في أبي المفضل: «كتبوا عنه بانتخاب الدارقطني ثم يان كذبه فمزقوا حديثه وأيطلوا روايته وكان يضع الأحاديث للرافضة». اه.. وأقره.

قلت: وأورده الحافظ ابن حــحـر في «اللسان» (۲۲۱/٥) (٨١١١)، وأقر قول الأزهرى والدارقطني والعتيقى: ثم نقل عن حمزة بن محمد بن طاهر قوله: «كان يضع الحديث». اه. قلت: وأورده ابن عراق في «تنزيه الشريعة»

الوضاعين والكذابين ومن كان يسرق الحديث ويقلب الأخبار ومن اتهم بالكذب والوضع من رواة الأخبار حيث أورده في حرف الميم (١٦٦) وقال: «محمد بن عبد الله بن المطلب أبو المفضل الشيبانى الكوفي عن البغوي وابن جرير: دجال يضع الحديث». اه.

قلت: بهذا التحقيق يتبين أن القصة واهية مكذوبة، فلا تعجب فقد وضعت أحاديث مكذوبة وقصص واهية على خاتم النبيين عاد . ثالثا قرائن تدل على نكارة القصة

القرينة الأولى: ما كان لعبد الله بن المبارك رحمه الله أن يحتقر عبادة شيخه الفضيل بن عداض ويقول له:

يا عابد الحرمين لو أبصرتنا

لعلمت أنك في العبادة تلعب وقد ذكر الإمام المزي في «تهذيب الكمال» (٥٣٤٩/١٠٥/١٥) أن عبد الصمد بن يزيد الصائغ قال: قال لى عبد الله بن المبارك: «إن الفضدل دن عداض صدق الله فأجرى الحكمة على لسانه فالفضيل ممَّن نفعه علمه». اه.

قلت: هذا قول ابن المبارك في بيان صدق الفضيل بن عياض.

١- والذي يتفق مع قول إبراهيم بن شماس:

«رأيت أفقه الناس، وأورع الناس، وأحفظ الناس: فأما أحفظ الناس فابن المبارك، وأما أورع الناس فالفضيل بن عياض، وأما أفقه

(۱۰۷/۱) فی سرد آسماء

الناس فوكيع بن الجراح». اه. كذا في «تهذيب الكمال» .(1.9/10) ۲- ويتفق مع قول هارون الرشيد: «ما رأيت في العلماء

أهيب من مالك بن أنس ولا أورع من الفضيل بن عياض».

التوحيد العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون

٣- ويتفق مع قول إسماعيل بن يزيد عن إبراهيم بن الأشعث:

«ما رأيت أحدًا كان الله في صدره أعظم من الفضيل بن عياض، كان إذا ذُكر الله أو ذكر عنده أو سمع القرآن ظهر به الخوف والحزن وفاضت عيناه، وبكى حتى برحمه من بحضرته، وكان



والفضيل يلعب في العبادة

قلت: بالبحث في كتاب «البداية والذهداية» «البداية والذهداية» (٥٣٣/١٠) للإمام ابن كثير لسنة تسع وسبعين ومائة نجد أن موسم الحج كان موسم أمن وأمان، ولا توجد فيه حرب، ولذلك خرج الخليفة هارون الرشيد في

هذه السنة للحج، حيث قال الإمام ابن كثير: «وفيها خرج الرشيد معتمرًا من بغداد شكرًا لله عز وجل، فلما قضى عمرته أقام بالمدينة حــتى حج بالناس في هذه السنة، فمشى من مكة إلى منى ثم إلى عرفات وشهد المشاهد والمشاعر كلها ماشيًا، ثم انصرف إلى بغداد على طريق البصرة،. اه.

قلت: ولقد ذكرنا هاتين القرينتين للاستئناس على نكارة القصة ومن تحقيق والقصة الذي أوردناه أنفًا يتبين أن القصة واهية من غير هذه القرائن، وأن ابن المبارك رحمه الله بريء من احتقاره لعبادة الفضيل رحمه الله، بل هو الذي شهد للفضيل بانه مندق الله فأجرى الحكمة على لسانه: ﴿ وَمَنْ يُؤْتَ الحَكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ [البقرة: يُؤْتَ الحَكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ [البقرة:

وإن تعجب فعجب كيف ينسب لابن المبارك احتقاره لعبادة الفضيل وجعلها لعبًا وعبثًا وقد ترجم الإمام المزي للفضيل أنه: «الزاهد أحد صلحاء الدنيا وعبادها» كما بينا أنفًا، ولا يضفى على ابن المبارك مكانة الصالحين فى النصر.

١- فلقد بوّب الإمام البخاري في «صحيحه» كتاب الجهاد بابًا بعنوان: «من استعان بالضعفاء والصالحين في الحرب» باب (٧٦). دائم الحزن، شديد الفكرة، ما رأيت رجلاً يريد الله بعلمه وعمله وأخذه وعطائه ومنعه وبذله وبغضه وحبه وخصاله كلها غيره». اهـ.

قلت: ولذلك جمع فيه الحافظ ابن حجر القول في «التقريب» (١١٣/٢) فقال: الفضيل بن عياض بن مسعود التيمي أبو علي، الزاهد المشهور أصله من خراسان وسكن مكة، ثقة عابد إمام من الثامنة، مات سنة سبع وثمانين ومائة.

قلت: من هذه القرينة يتبين للقارئ الكريم حقيقة عبادة الإمام الفضيل بن عياض، والذي ترجم له الإمام المزي قائلاً: «أبو علي الزاهد أحد صلحاء الدنيا وعبادها»، ولقد تبين من قول ابن المبارك الذي أوردناه آنفاً: «أنه صدق الله» مما يدل على أن هذه القصة الواهية قصة مكذوبة على ابن المبارك الذي يعرف قدر شيخه الفضيل بن عياض، كما بينا آنفاً، فما كان له أن يصفه بالعبث واللعب في العبادة.

#### حج الخليفة. القرينة الثانية

الذي يتامل في القصة والأبيات التي كتبها ابن المبارك بطرسوس وأرسلها مع ابن أبي سكينة البهراني إلى الفضيل بن عياض وودعه بالخروج للحج سنة تسع وسبعين ومائة، يدل على أن الأمة في هذا الوقت كانت في حرب، وأن ابن المبارك كان في معركة

العدد الحادي عشر - السنة الثانية والثلاثون التوحيحا (٥٥

قلت: ثم أخرج الإمام البخاري تحت هذه الترجمة: (ح٢٨٩٦) قال البخاري: حدثنا سليمان بن حرب، حدثنا محمد بن طلحة عن طلحة عن مصعب بن سعد قال: رأى سعدُ رضي الله عنه أن له فضلاً على من دونه، فقال النبي ﷺ: «هل تنصرون إلا بضعفائكم».

٢- قلت: ولقد بوب الإمام النسائي في السنن الكبرى والصغرى في كتاب «الجهاد» بابًا بعنوان: «الاستنصار بالضعيف».

قلت: ثم أخرج الإمام النسائي تحت هذه الترجمة في «السنن الكبرى» (٣٠/٣) (ح٤٣٨٧) قال: أنبأنا محمد بن إدريس قال: حدثنا عمر وهو ابن حفص بن غياث عن أبيه عن مسعر

> عن طلحة عن مصعب بن سعد عن أبيه أنه: ظنّ أن له فضلاً على من دونه من أصحاب النبي ﷺ فقال نبي الله: «إنما ينصر الله هذه الأمة بضعيفها بدعوتهم وصلاتهم وإخلاصهم».

قلت: وهذا الحـــديث أخرجه النسائي أيضًا في «الصـغـرى» (٦٥/٢)، وأبو

نعيم في «الحلية» (٢٦/٥) من طريق طلحة بن مصرف عن مصعب بن مسعد عن أبيه، وهو حديث صحيح.

٣- قلت: وقد أخرج أبو داود (ح٢٥٩٤)، والنسائي (٢٥/٢)، وفي الكبرى (٣٠/٣) (ح٢٨٨٤)، والترمذي (٢٩٩/٤- شاكر) (٢٢٨٨٤)، وابن حبان (ح١٢٩٠)، والحاكم (١٧٠٢٦)، وابن حبان (ح١٦٢٠)، والحاكم بن جابر حدثني زيد بن أرطاة عن جبير بن نفير عن أبي الدرداء قال: سمعت رسول الله تي يقول: «ابغوني الضعفاء؛ فإنما ترزقون وتنصرون بضعفائكم».

قال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

وقــال الحــاكم: صــحــيح الإسناد ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي، فالحديث صحيح وهو كما قالا.

قلت: ثم نقل الحافظ في «الفتح» (١٠٥/٦) أقوال الأئمة حول الحديث:

١- قـال ابن بطال: «تأويل الحـديث أن الضعفاء أشد إخلاصًا في الدعاء وأكثر خشوعًا في العبادة لخلاء قلوبهم عن التعلق بزخرف الدنيا». اه.

٢- وقال المهلب: أراد ﷺ بذلك حَض سبعد على التواضع ونفي الزهو على غيره وترك احتقار المسلم في كل حالة. اهـ.

الاستفتاح بالصالحين.



Upload by: altawhedmag.com

أخرج الإمام البخاري (ح٢٨٩٧) قال: حدثنا عبد الله بن محمد، حدثنا سفيان عن عمرو سمع جابرًا عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنهم عن النبي ٢٠ قال: مناتي زمان يغزو فئام من الناس فيقال: فيكم من متحب النبي ٢٠ فيقال: نعم، فيفتح عليه، ثم يأتي

زمان فيقال: فيكم من منحب أصحاب النبي تُنهُ الميقال: نعم، فيفتح، ثم يأتي زمان فيقال: فيكم من صحب أصحاب أصحاب النبي تُنهُ المقال: نعم، فيفتح، اله.

قلت: فما أحوجنا إلى العودة إلى الكتاب والسنة بفهم سلف الأمة الذين كتب الله لهم الفتح، في الوقت الذي أعدوا لعدوهم ما استطاعوا من قوة.

بهذا يتبين للقارئ الكريم عدم صحة هذه القصة من خلال التخريج والتحقيق وكيف صححنا المفاهيم من خلال السنة الصحيحة المطهرة.

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من . وراء القصد.

أجاب عنها: فضيلة الشيخ ابن عثيمين رحمه الله

#### مواقبت الحج الزمانية

سُتُل؛ ما هي مواقيت الحج الزمانية؟ اجاب: مواقيت الحج الزمانية تبتدئ بدخول شهر شوال، وتنتهى إما بعشر ذي الحجة، أى بيوم العيد، أو بآخر يوم من شبهر ذي الحجة، وهو القول الراجح؛ لقول الله تعالى: ﴿ الحُجُّ أَشْبُهُرُ مَعْلُومَاتٌ ﴾ [البقرة:١٩٧]، واشبهر جمع، والأصل في الجمع أن يراد به حقيقته، ومعنى هذا الزمن أن الحج يقع في خلال هذه الأشهر الثلاثة، وليس يُفعل في أي يوم منها، فإن الحج له أيام معلومة، إلا أن نسك الطواف والسعى إذا قلنا بأن شبهر ذي الحجة كله وقت للحج، فإنه يجوز للإنسان أن يؤخر طواف الإفاضة وسعى الحج إلى أخر يوم من شهر ذي الحجة، ولا يجوز له أن يؤخرهما عن ذلك، اللهم إلا لعذر، كما لو نفست المرأة قبل طواف الإفاضة، وبقى النفاس عليها حتى خرج ذو الحجة، فهي إذًا معذورة في تأخير طواف الإفاضة، هذه هي المواقيت الزمنية في الحج.

أما العمرة فليس لها ميقات زمنى، تفعل في أي يوم من أيام السنة، لكنها في رمضان تعدل حجة، وفي أشهر الحج اعتمر النبي ع كل عمره، فعمرة الحديبية كانت في ذي

القعدة، وعمرة القضاء كانت في ذي القعدة، وعمرة المعرانة كانت في ذي القعدة، وعمرة الحج كانت أيضًا مع الحج، وهذا يدل على أن العصرة في أشبهر الحج لها مزية وفضل، لاختيار النبي عليه هذه الأشبهر لها.



قال أهل العلم قياسًا على ما جاءفى حلق شعر الرأس حيث قال الله تعالى: ﴿ فَمَنْ كَانَ مَنْكُمْ مَرِيضًا أَوْ بِهِ أَذًى مِنْ رَأْسِهِ فَفِدْيَةً مِنْ صِيَامِ أَوْ مَ رَقَ هُ أَوْ نُسُكُ ﴾ [البقرة:١٩٦]، وقد فصل النبى ﷺ الصيام والصدقة

حكم الاحراد بالحج قيل دخول المواقيت الزمانية

سُدل: ما حكم الإحرام بالحج قبل دخول هذه المواقيت الزمانية؟

أجاب اختلف العلماء رحمهم الله في الإحرام بالحج قبل دخول أشهر الحج.

فمن العلماء من قال: إن الحج قبل أشهره ينعقد ويبقى محرمًا بالحج، إلا أنه يكره أن محرم بالحج قبل دخول أشهره.

ومن العلماء من قالوا: إن من يحرم بالحج قبل أشهره، فإنه لا ينعقد ويكون عمرة، أي يتحول إلى عمرة؛ لأن العمرة كما قال النبي عيد: «دخلت في الحج»، وسماها النبي عليه: الحج الأصغر، كما في حديث عمرو بن حزم المرسل المشهور، الذي تلقاه الناس بالقبول.

#### من لا يستطيع ليس الاحرام

سُئل: شخص معاق لا يستطيع أن يلبس ثياب الإحرام فكيف يصنع

أجاب إذا كان الإنسان لا يستطيع أن يلبس ثياب الإحرام فإنه يلبس ما يقدر عليه من اللباس الآخر، وعليه عند أهل العلم إما أن يذبح في مكة شاة يفرقها على الفقراء، أو يطعم ستة مساكين لكل مسكين نصف صاع،

ىما ذكرناه. العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون التوحيح

#### لبس القفازين

سُمُل هل يجوز للمحرمة أن تلبس القفازين والجورب؟

احاب أما لبس المرأة الجورب فلا بأس به. وأما لباسها القفازين فإن النبي ﷺ نهى عن ذلك فقال في المحرمة: «لا تلبس القفازين».

#### تأخير العمرة للحائض

سُعل: امراة مرت بالمقيات وهي حائض فاحرمت منه ونزلت إلى مكة وأخُرت العمرة حتى طهرت فما حكم عمرتها؟

احاب: العمرة صحيحة ولو أخرتها إلى يوم أو يومين ولكن بشرط أن يكون ذلك بعد طهارتها من الحيض؛ لأن المرأة الحائض لا يحل لها أن تطوف بالبيت، ولهذا لما حاضت عائشة رضي الله عنها وهي قد أقبلت إلى مكة محرمة بالعمرة قال لها النبي ته: «احرمي بالحج وافعلي ما يفعل الحاج غير أن لا «أحابستنا هي» ظن أنها لم تطف طواف الإفاضة، فقالوا: إنها قد أفاضت، فقال: «انفروا» فالمرأة الحائض لا يحل لها أن تطوف بالبيت، فإذا قدمت إلى مكة وهي حائض وجب عليها الانتظار

حــتى تطهـر، ثم تطوف بالبـيت، أمـا إذا حـصل وقبل السعى فلتكمل عمرتها ولا شيء عليها، وإذا أتاها الحيض بعد السعي فلا يجب عليها طواف الوادع حينئذ؛ لأن طواف الوداع يسقط عن الحائض.



حكم الجاهل والناسي لحظورات الإحرام

سُنّل من فعل شيئًا من محظورات الإحرام ناسيًا أو جاهلاً فما الحكم؟

احاب إذا فعل شيئًا من محظورات الإحرام بعد أن لبس إحرامه وهو لم يعقد النية بعد فلا شيء عليه؛ لأن العبرة بالنية لا بلبس ثوب الإحرام، ولكن إذا كان قد نوى ودخل في النسك فإنه إذا فعل شيئًا من المحظورات ناسيًا أو جاهلاً فلا شيء عليه، ولكن يجب عليه بمجرد ما يزول العذر فيذكر إن كان ناسيًا، ويعلم إن كان جاهلاً يجب عليه أن يتخلى من ذلك المحظور.

مثال هذا: لو أن رجلاً نسي فلبس ثوبًا وهو محرم فلا شيء عليه، ولكن من حين ما يذكر يجب عليه أن يخلع هذا الثوب، وكذلك لو نسي فأبقى سرواله عليه، ثم ذكر بعد أن عقد النية ولبى، فإنه يجب عليه أن يخلع سرواله فورًا ولا شيء عليه، وكذلك لو كان جاهلاً فإنه لا شيء عليه مثل أن يلبس فنيلة ليس فيها خياطة بل منسوجة نسجًا يظن أن المحرم لم يلبس ما فيه خياطة فإنه لا شيء عليه، ولكن إذا تبين له أن الفنيلة وإن لم يكن بها توصيل فإنها من اللباس الممنوع فإنه

والقاعدة العامة في هذا أن جميع محظورات الإحرام إذا فعلها الإنسان ناسيًا أو جـاهلاً أو مكرهًا فـلا شيء عليه؛ لقوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا لاَ تُوَّاحَــدُّنَا إِنْ نَسِـينَا أَوْ أَخْطَأْنَا ﴾ [البـقـرة: ٢٨٦]، فـقـال تعالى: قـد فـعلت،

يحب عليه أن يخعلها.

الموحيج العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون

ولقوله تعالى: ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا أَخْطُأْتُمْ بِهِ وَلَكِنْ مَا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا رَحَبِمًا ﴾ [المائدة: ٩٥]، ولا فرق في ذلك بين أن يكون محظور الإحرام من اللباس، والطيب ونحوهما، أو من قتل الصيد، وحلق شعر الرأس ونحوهما، وإن كان بعض العلماء فرق بين هذا وهذا، ولكن الصحيح عدم التفريق؛ لأن هذا من المحظور الذي يعذر فيه الإنسان بالجهل، والنسيان، والإكراه.

V V V V V

#### التمسح بكسوة الكعبة

سئل: هل يجوز التمسح بثوب الكعبة؟ احاب: التبرك بثوب الكعبة والتمسح به من البدع؛ لأن ذلك لم يرد عن النبي ﷺ، ولما طاف معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه بالكعبة وجعل يمسح جميع أركان البيت، أنكر عليه عبد الله بن عباس- رضي الله عنهما، فأجاب معاوية: «ليس شيء من البيت مهجورًا»، فرد عليه ابن عباس بقوله: «لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة، وقد رأيت النبي ﷺ يمسح الركذين اليمانيين» يعني الحجر الأسود والركن اليماني، وهذا دليل

على ما جاءت به السنة؛ لأن هذه هي الأسوة الحسنة في رسول الله ﷺ، وأما الملتزم الذي بين الحجر الأسود والباب فإن هذا قد ورد عن الصحابة رضي الله عنهم أنهم قاموا به فالتزموه يدعون، والله أعلم.

#### الحلق والتقصير في العمرة

سُحَّل: مـا حكم الحلق أو التـقـصـيـر في العمرة؛ وأيهما أفضل؟

أجاب: الحلق أو التقصير بالنسبة للعمرة واجب؛ لأن النبي ﷺ لما قدم مكة في حجة الوداع وطاف وسعى أمر كل من لم يسق الهدي أن يقصر ثم يحل، فلما أمرهم أن يقصروا، والأصل في الأمر الوجوب، دل على أنه لابد من التقصير، ويدل لذلك أن النبي ﷺ أمرهم حين أحصروا في غزوة الحديبية أن يحلقوا حتى إنه ﷺ غضب حين توانوا في ذلك.

وأما أيهما الأفضل في العمرة التقصير أو الحلق؟ فالأفضل الحلق إلا للمتمتع الذي قدم متأخرًا فإن الأفضل في حقه التقصير من أجل أن يوفر الحلق للحج.

#### من لم يحلق او يقصر في العمرة

سُنَّل: حاج متمتع طاف وسعى للعمرة ولبس ملابسه العادية ولم يقصر ولم يحلق وسأل بعد الحج فأخبر أنه أخطأ فماذا يفعل؟

أجاب: هذا الرجل يعتبر تاركًا لواجب من واجبات العصرة وهو الحلق أو التقصير، وعليه عند أهل العلم أن يذبح فدية في مكة، ويوزعها على فقراء مكة، وهو باق على تمتعه وعمرته صحيحة.

العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون التوحير

الحمد لله الغذي الحميد، وصلى اللهم وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى اله وصحبه ومن تبعهم بإحسان.. وبعد: إن أهل البدع والضلالات بتمسكهم ببدعهم وضلالاتهم. وباتباعهم لأهوائهم وعدم اضبياقهم لشبرع الله تعالى وعده مسابرتهم له، وطرحهم لدين الله جانبا وجعلهم مجموعة من الاهواء والضبلالات هي الأصل بدلا من هذا الدين القيم، وإذا حديثة هم بالدليل من كتاب الله تعالى وسنة رسوله 🐨 مما بضالف باطلهم أولوا الدليل يما لا يوافق معناه الصبحبيح يدون قرينة تؤيد هذا التاويل بل هذا التحريف، إنهم بفعلهم هذا بحاولون هدم الدين الحق بمعاول أشد من المعاول التي يحاول بهنا إعداء الدين هدمه، ويبعدون الناس عن الدين الصحيح إما جهلا وإما عمدا

وكمتال لهذه المقاهيم المغلوطة التي يقدمونها للناس مفهوم الزهد، فهم يوهمونهم بان الزهد هو لبس المرقع من التبياب واكل الخشن من الطعام والتبرؤ من المال والاهل، فيؤدي نشر هذا الفهم الخاطئ إلى نفور الناس من هذا الخلق العظيم، في حين أن الزهد لا يعني هذا مطلقًا. العني، اللغوي

في لسان العرب لابن منظور: الزَّهد والزُّهادة (بالفتح) في الدنيا، ولا يقال (الزُّهد) (بالضم) إلا في الدين خاصة، والزُّهد: ضد الرغبة والحرص على الدنيا، والزَّهادة في الأشياء كلها ضد الرغبة، والتزهيد في الشيء وعن الشيء خلاف الترغيب فيه. وزهده عن الأمر رغبه عنه. وفي حديث الزهري وسئل عن الزهد في الدنيا فقال: هو الا يغلب الحلال شُكره ولا الحرامُ صبرَه، أراد ألا يعجز ويقصر شكره على ما رزقه الله من الحلال، ولا صبره عن ترك الحرام.

الصحاح: يقال زهد في الشيء وعن الشيء. وفلان يتزهد أي يتعبد، وقوله عز وجل: «وكانوا فيه من الزاهدين»، قال ثعلب: اشتروه على زهد فيه.

والزهيد الحقير.. وشيء زهيد: قليل فنرى أنه أهم شيء في المعنى اللغوي للزهد هو أنه ضد الرغبة والحرص على الدنيا كما بدأ بذلك ابن منظور في لسان العرب وجعل الزهد بمعنى القلة والحقارة في أخر المعاني التي جاء بها لهذه الكلمة.



ملم

عاطف التاجوري

1 211

م التوحيط العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون

#### المعنى الشرعى

في الحديث الحادي والثلاثين من كتاب جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثًا من جوامع الكلم لإبن رجب الحنبلي قال:

عن أبي العباس سهل بن سعد الساعدي رضي الله عنه قال: جاء رجل إلى النبي ﷺ فقال: يا رسول الله دلني على عمل إذا عملته أحبني الله وأحبني الناس فقال: «ازهد في الدنيا يحبك الله، وازهد فيما عند الناس يحبك الناس».

قال حديث حسن رواه ابن ماجه وغيره بأسائيد حسنة.

وقال المحقق الدكتور محمد الأحمدي أبو النور إن هذا الحديث قد حسنه النووي والعراقي والمنذري رحمهم الله، وأورده الشيخ ناصر الدين الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة برقم ٩٤٤ ثم قال ابن رجب رحمه الله تعالى: وقد اشتمل هذا الحديث على وصيتين عظيمتين: إحدهما الزهد في والثانية: الزهد فيما في أيدي الناس فإنه مقتض لمحبة الناس، فأما الزهد في الدنيا فقد كثر في القرآن الإشارة إلى مدحه وإلى ذم الرغبة في الدنيا حما قال الله تعالى: ﴿ بَلْ تُؤْثِرُونَ الحَياةَ الدُنيَا \* وَالآخَرَةُ حَيَّرُ وَاَبْقَى ﴾ [الاعلى: ١-14].

وْقال تَعالى: ﴿ تَّرْبِيدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللَّهُ يُرِيدُ الآخِرَةَ ﴾ [الأنفال: ٢٧].

وقال تعالى في قصبة قارون: ﴿ فَخُرَجَ عَلَى قَوْمِهِ فِي زِينتِهِ قَالَ الَّذِينَ يُرِيدُونَ الحُياةَ الدُّنْيَا يَا لَئْتَ لَذَا مِثْلُ مَا أُوتِي قَارُونُ إِنَّهُ لَذُو حَظَّ عَظِيم \* وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعَلَمَ وَيَلَكُمْ ثَوَابُ اللَّهِ خَيْرَ لِنَّ آمَنَ وَعَمَلَ عَالَحًا وَلَا يُلَقَاهَا إِلاَ الصَّابِرُونَ ﴾ إلى قوله: ﴿ تَلْكَ الدَّارُ الآخِرَةُ نَجْعَلَهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوا فِي الأَرْضِ وَلاَ فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَقَتِينَ ﴾ [القصص:٧٩-٣٨].

> وقال تعالى ﴿ وَفَرِحُوا بالحيَاةِ الدُّنْيَا وَمَا الحَيَاةُ الدُّنْيَا فَي الأَخْرَةِ إِلاَّ مَتَاعَ ﴾ [الرعد:٢٦] وقال تعالى: ﴿قُلْ مَتَاعُ الدُّنْيَا تَظْلَمُونَ فَتَعِالَى حَكَيا عَن قوم آل فرعون؛ أنه قال لقومه ﴿ يَا قَوْم التَّعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ الرُّشْنَادِ \* يَا قُوْمُ إِنَّمَا هَذِهِ الحُيَاةُ الدُّنْيَا مَتَاعَ



وَإِنَّ الآخِرَةَ هِيَ دَارُ الْقَرَارِ ﴾ [غافر:٣٨-٣٩].

وقد ذم الله عز وجل من كان يريد الدنيا بعمله وسعيه ونيته وقد سبق ذكر ذلك في الكلام على حديث الأعمال بالنيات والأحاديث في ذم الدنيا وحقارتها عند الله عز وجل كثيرة جدًا ففي صحيح مسلم عن جابر رضي الله عنه أن النبي ته مر بالسوق والناس يكتنفونه فمر بجدي أسك مدا له بدرهم، فقالوا: ما نحب أنه لنا بشيء، وما هذا له بدرهم، فقالوا: ما نحب أنه لنا بشيء، وما نصنع به؟ قال: «أتحبون أنه لكم؟ قالوا: والله لو كان حيا كان عيبًا فيه لأنه أسكً والأسكُ صغير الأذنين ـ فكيف وهو ميت؟ فقال: «فوالله! للدنيا أهون على الله من هذا عليكم».

وفيه أيضًا عن المستورد الفهري عن النبي ﷺ قـال: «ما الدنيا في الآخرة إلا كما يجعل أحدكم أصبعه في اليم فلينظر بماذا يرجع».

وخرج الترمذي من حديث سهل بن سعد رضى الله عنه، عن النبي 🐲 قال: «لو كانت الدنيا تعدل عند الله جناح بعوضة ما سقى كافرًا منها شربة ماء» وصححه اه. ثم فسر معنى الزهد من خلال معض الآثار الصحيحة الموقوفة على بعض الصحابة كما جاء في كتاب الزهد للإمام أحمد قال أبو مسلم الخولاني رضى الله عنه «ليس الزهادة في الدنيا بتحريم الحلال ولا إضاعة المال، إنما الزهادة في الدنيا أن تكون بما في يد الله أوثق منك بما في يديك، وإذا أصبت بمصيبة كنت أشيد رجاء لأجرها وذخرها من إياها لو بقيت لك، وكذلك عن بعض التابعين مثل يونس بن ميسرة كما خرجه ابن أبى الدنيا عنه قال «ليس الزهادة في الدنيا بتحريم الحلال ولا بإضاعة المال، ولكن الزهادة في الدنيا أن تكون بما في يد الله أوثق منك بما في يدك، وأن تكون حالك في المصيبة

وحالك إذا لم تصب بها سواءً، وأن يكون مصادحك وذامك في الحق سواءً».

ثم يقول ابن رجب: ففسر الزهد في الدنيا بثلاثة أشياء كلها من أعمال القلوب لا من أعمال الجوارح، ولهذا كان أبو سليمان يقول: لا تشهد لأحد بالزهد، فإن الزهد في القلب. أحدها: أن يكون العبد بما في يد الله أوثق منه بما في يد نفسه

العدد الحادي عشر - السنة الثانية والثلاثون التوحيح

وهذا ينشأ من صحة اليقين وقوته، فإن الله سبحانه ضمن أرزاق العباد وتكفل بها كما قال تعالى: ﴿وَمَا مِنْ دَابَّة فِي الأَرْضِ إِلاً عَلَى اللَّهِ رِزْقُهُا ﴾ [هود:7]. وقال تعالى: ﴿وَفَي السِّمَاءِ رِزَقُهُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ [الذاريات:٢٢].

والثاني: أن يكون العبد إذا أصيب بمصيبة في دنياه من ذهاب مال أو ولد أو غير ذلك أرغب في ثواب ذلك مما ذهب منه في الدنيا أن يبقى له. وهذا أيضًا ينشأ من كمال اليقين، وقد جاء في الحديث عن ابن عمر رضي الله عنه أن النبي كان يقول في دعاته «اللهم اقسم لنا من خشيتك ما تحول به بيننا وبين معاصيك، ومن طاعتك ما تبلغنا به جنتك، ومن اليقين ما تهون به علينا مصائب الدنيا» وروى الحديث بكماله الترمذي في السنن وقال حسن غريب.

والثالث: أن يستوي عند العبد حامده وذامه في الحق، وهذا من علامات الزهد في الدنيا، واحتقارها، وقلة الرغبة فيها؛ فإن من عظمت الدنيا عنده أحب المدح وكره الذم؛ فربما حمله ذلك على ترك كثير من الحق؛ خشية الذم، وعلى فعل كثير من الباطل؛ رجاء المدح.

أقسام الناس في الزهد:

ثم يقــول ابن رجب إن الناس في الزهد منقسمون إلى ثلاثة أقسام ويعني به هنا المؤمنين بالله تعالى فإن غير المؤمن همه التمتع بالدنيا واغتنام لذاتها قبل الموت ومنهم من كان يأمر بالزهد في الدنيا لأنه يرى أن الإستكثار منها يوجب الهم والغم وإنه كلما كثر التعلق بها تالت النفس بمفارقتها.

وبالنسبة للمؤمنين فهذه الأقسام هي:

ظالم لنفسه، ومقتصد، وسابق بالخيرات بإذن الله فالظالم لنفسه هم الأكثرون منهم، وأكثرهم وقف مع زهرة الدنيا وزينتها

ف اخذها من غير وجهها، واستعملها في غير وجهها، وصارت الدنيا أكبر همه، لها يغضب وبها يرضى ولها يوالي وعليها يعادي، وهؤلاء هم أهل اللهو واللعب والزينة والتفاخر والتكاثر. وكلهم لم يعرف المقصود من الدنيا ولا أنها منزل سفر، يتزود منها لما بعدها من دار الاقامة، وإن كان أحدهم يؤمن

بذلك إيمانا مجملا فهو لا يعرفه مفصلا، ذاق ما ذاقه أهل المعرفة بالله في الدنيا مما هو أنموذج ما ادخر لهم في الآخرة.

والمقتصد منهم أخذ الدنيا من وجوهها المباحة، وأدى واجباتها، وأمسك لنفسه الزائد على الواجب يتوسع به في التمتع بشهوات الدنيا، وهؤلاء قد أختلف في دخولهم في اسم الزهاد في الدنيا كما سبق ذكره، ولا عقاب عليهم إلا أنه ينقص من درجاتهم في الآخرة بقدر توسعهم في الدنيا فقد روى الإمام أحمد في كتابه الزهد بإسناده عن عمر رضي الله عنه قال: لولا أن سمعت الله عير قومًا فقال: ﴿ أَنَّهْبَتُمْ طَيَّبَاتِكُمْ في حيَاتِكُمُ الدُنيَا وَاسْتَمْتَعْتُمْ بِهَا ﴾ [الآحقاف: ٢٠].

ويشهد لهذا أن الله عز وجل حرم على عباده أشياء من فضول شهوات الدنيا وزينتها وبهجتها حيث لم يكونوا محتاجين إليها، وادخرها لهم عنده في الآخرة، وقد مضت الإشارة إلى هذا بقوله عـز وجل: ﴿ وَلَوَّلاَ أَنْ يَكُونَ الْنَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ \* وَلَمُيُوَتِهِمْ سُقُفًا مِنْ فَضَةً وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ \* وَلَمُيُوَتِهِمْ أَبُوابًا وَسَرُرًا الحَياةِ الدُّنْيا وَالآخِرَةُ عَنْدَ رَبَكَ لِلْمُ تَقَاعُ

وأخرج الترمذي عن قتادة بن النعمان عن النبي ﷺ قال «إن الله إذا أحب عبداً حمام الدنيا كما يظل أحدكم يحمي سقيمه الماء» وأخرجه الحاكم ولفظه «إن الله ليحمي عبده الدنيا وهو يحبه كما تحمون مريضكم الطعام والشراب تخافون عليه» وصحح الحاكم الحديثين وأقره الذهبي.

وفي صحيح مسلم عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما عن النبي ﷺ قال:

«الدنيـــا ســـجن المؤّمن وجنة الكافر».

وأما السابق بالخيرات بإذن الله فهم الذين فهموا المراد من الدنيا وعملوا بمقتضى ذلك، فعلموا أن الله إنما أسكن عباده في هذه الدار ليبلوهم أيهم أحسن عملا كما قال: ﴿وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَةٍ أَيَام وكَانَ عَرْشُهُ عَلَى المَاءِ



لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [هود:٧].

وقال تعالى: ﴿ الَّذِي خَلَقَ الْمُوْتَ وَالصَّيَاةُ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [الملك: ٢].

وجعل ما في الدنيا من البهجة والنضرة محنة لينظر من يقف منهم معها ويركن إليها، ومن ليس كذلك كما قال تعالى ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الأَرْض زينَةً لَهَا لِنَبْلُوَهُمُ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [الكهف:٧]. ثم من انقطاعه ونفاده فقال ﴿ وَإِنَّا لَجَاعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُزًا ﴾ [الكهف:٨].

فلما فهموا أن هذا هو المقصود من الدنيا جعلوا همهم التزود منها للآخرة التي هي دار القرار، واكتفوا من الدنيا بما يكتفى به المسافر في سفره كما كان النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم يقول: «ما لي وللدنيا إن مثلى ومثل الدنيا كراكب قال في ظل شجرة ثم راح عنها وتركها» رواه أحمد في السنن وصححه الشيخ أحمد

ووصى ابن عمر أن يكون في الدنيا كأنه غريب أو عابر سبيل ورواه البخاري في كتاب الرقاق.

ليس من حب الدنيا طلب المصالح:

قال الحسن: ليس من حيك للدنيا طلب ما يصلحك فيها، ومن زهدك فيها ترك الحاجة يسدها عنك تركها ومن احب الدنيا وسرته ذهب خوف الآخرة من قلده.

وقال سعيد بن جبير: متاع الغرور ما يلهيك عن طلب الأخرة، وما لم يلهك فليس متاع الغرور ولكنه متاع إلى ما هو خير منه.

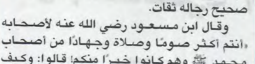
وقال أبو سليمان: كان عثمان بن عفان وعيد الرحمن بن عوف رضى الله عنهما خازنين من خزان الله في أرضه ينفقان في طاعة الله وكانت معاملتهما لله بقلوبهما.

وكان مالك بن دينار يقول: الناس يقولون: مالك زاهد!؟ إنما الزاهد عمر بن

عيد العزيز.

وفى المسند وسنن ابن ماجه عن زيد بن ثابت عن النبي 📽

«من كانت الدنيا همه فرق الله عليه أمره وجعل فقره بين عينيه ولم يأته من الدنيا إلا ما كتب له، ومن كانت الأخرة همه جمع الله له أمره، وجعل غناه في قلبه، واتته الدنيا وهي



«أنتم أكثر صبومًا وصلاة وجهادًا من أصحاب محمد ﷺ وهم كانوا خيرًا منكم! قالوا: وكيف ذلك قال: كانوا أزهد منكم في الدنيا، وأرغب منكم في الأخرة».

راغمة» ورواه الترمذي عن أنس مرفوعًا وقال

البوصيري في مصباح الزجاجة هذا إسناد

الزهد فيما في أيدي الناس:

وقد جاء من حديث سهل بن سعد مرفوعاً: شرف المؤمن قيامه بالليل وعزه استغناؤه عن الناس في أخر حديث أطول وقد أخرجه الحاكم فى المستدرك وقال صحيح الإسناد ولم يخرجاه وأقره الذهبي.

وقال الحسن: لا تزال كريمًا على الناس، أو لا يزال الناس يكرمونك ما لم تعاط ما في أيديهم، فإذا فعلت ذلك استخفوا بك وكرهوا حديثك وأنغضوك.

وقد تكاثرت الأحاديث عن النبي ﷺ بالأمر بالاستعفاف عن مسالة الناس والاستغناء عنهم فمن سال الناس ما بايديهم كرهوه وأبغضوه، لأن المال محبوب لنفوس بنى آدم. فمن طلب منهم ما يحبونه كرهوه لذلك. وأما من كان يرى المنة للسائل عليه، ويرى أنه لو خرج له عن ملكه كله لم ىف له يبذل سؤاله له، وذلته له، أو كان يقول لأهله: ثيابكم على غيركم أحسن منها عليكم، ودوابكم تحت غيركم أحسن منها تحتكم، فهذا نادر جدًا من طباع بنى آدم، وقد انطوى بساط ذلك من أزمان متطاولة.

وأما من زهد فيما في أيدي الناس، وعف عنهم؛ فإنهم يحبونه لذلك ويكرمونه، ويسبود به عليهم، كما قال أعرابي لأهل البصرة: من سيد أهل هذه القربة؛ قالوا: الحسن، قال:



بم سادهم؟ قالوا: احتاج الناس إلى علمه، واستغنى هو عن دنياهم.

انتهى باختصار من جامع العلوم والحكم لابن رجب وإنما اكتفينا به لأننا وجدناه أنسب المراجع في هذا الباب، والله أعلم والحمد لله رب العالمين.

العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون التوحيح



#### ثالثًا، قدرات الملائكة:

١ ـ القدرة على التشكل في صورة بشرية
 والأدلة على ذلك متعددة في الكتاب والسنة
 منها:

أ) أن جبريل عليه السلام جاء مريم عليها السلام في صورة بشرية يقول سبحانه (وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ مَرْيَمَ إِذِ انْتَبَدَتْ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانًا شَرْقِيًا × فَاتَخَذَتْ مِنْ دُونِهِمْ حِجَابًا فَأَرْسَلْنًا إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَتَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًا ﴾ [مريم:11-17].

ب) أن الملائكة جاءوا إبراهيم عليه السلام في صورة بشر ولم يعرفهم فمال إلى أهله فجاء بعجل سمين وقدمه إليهم على أنهم بشر، يقول سبحانه: ﴿ هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ ضَيْفَ إِبْرَاهِيمَ المُكْرَمِينَ × إِذْ دَخَلُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سلاماً قَالَ سلامً قَوْمٌ مُنْكَرُونَ × فَرَاغَ إِلَى أَهْلَهِ فَجَاءَ بِعِجْلِ سَمِينِ... ﴾ [الذاريات:٢٤-٢٦].

ج) جاءت الملائكة لوطًا عليه السلام في هيئة شباب حسان فضاق بهم ذرعًا لأنه خشي عليهم من قومه حيث كانوا يأتون الذكران من العالمين يقول سبحانه: ﴿وَلمَا جَاءَتْ رُسُلُنَا لُوطًا سبيءَ بهمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعًا وَقَالَ هَذَا يَوْمُ عَصِيتُ ﴾ [هود:٧٧].

د ) وفي الحديث الذي رواه البخاري ومسلم أن جبريل عليه السلام جاء النبي ﷺ في صورة رجل شديد بياض الثياب شديد سواد الشعر ولم يعرفه الصحابه إلا بعد أن أخبرهم النبي ﷺ أنه جبريل أتاهم يعلمهم أمور دينهم.

٢ - سرعتهم التي تفوق التصور البشري،
 حيث كان جبريل ياتي النبي ﷺ والسائل

#### بقلم/ أسامة سليمان

عنده بين يديه ومن ذلك قصصة المرأة التي جادلت النبي في زوجها عندما ظاهر منها فأنزل الله ﴿قَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ في زَوْجِهَا... ﴾ وقصة هلال بن أمية رضي الله عنه لما لاعن زوجته عند رسول الله فأنزل الله آيات سورة النور وهلال بين يدي النبي ﷺ: إلاَ أَنْفُسُهُمْ فَشَهَادَةُ أَحَرِهِمْ... ﴾ [النور:٦]

٣ ـ دقة تنفيذهم للأوامر الإلهية ونظامهم في كل شؤونهم:

ومن آدلة ذلك أن جبريل عليه السلام في رحلة المعراج كان يستأذن من ملائكة كل سماء وكذلك في حديث مسلم أن خازن الجنة يقول للنبي ﷺ أمرت ألا أفتح لأحد قبلك، وفي الحديث «ألا تصفون كما تصف الملائكة عند ربها؟ قالوا: وكيف يصفون عند ربهم؟ قال: يكملون الصف الأول فالأول يتراصون في الصف، رواه الجماعة إلا البخاري.

٤ - اختصامهم أي تماريهم فيما خفي عليهم من أمر الوحي وقد ورد اختصام الملائكة في القرآن والسنة فاختصامهم في خلق آدم عليه السلام ورد في قوله تعالى: (مَا حَالَهُ اللَّعْلَى إِذْ مَا حَصَمُونَ \* إِنْ يُوحَى إِلَيُّ إِلاً أَنَّمَا أَنَا نَذِيرُ مُبِينُ ﴾ [ص: ٦٩ - ٧].

واختصامهم في الكفارات والدرجات ورد في حديث الترمذي ومسند أحمد «أتدري فيم يختصم الملأ الأعلى؟ قلت: نعم، في الكفارات والدرجات». والكفارات: المكث في المسجد بعد

الصلوات والمشي على الأقسدام إلى الجماعات، واسباغ الوضوء في المكاره. والدرجات: إفشاء السلام وإطعام الطعام والصلاة بالليل والناس نيام. [صحيح الجامع (٢/١]).

#### رابعا : عباداتهم

والملائكة جبلوا على عبادة الله فليس لهم قدرة على المعصية ﴿ لاَ يَعْصُونَ اللَّهُ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم: ٢] فالملائكة تفعل ما تؤمر به وتسارع إلى إجابة أمر ربها وهم عباد مكرمون يتصفون بكامل العبودية لربهم فهم في خوف دائم وخشية في أمر ربهم يقول سبحانه: ﴿ لاَ يَسْبِقُونَهُ بالقَوْلُ وَهُمْ بأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ (٢٧) يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا يقول سبحانه: ﴿ لاَ يَسْبِقُونَهُ بالقَوْلُ وَهُمْ مَنْ يُوَنِهِ فَذَلِكَ نَجْ زِيهِ جَهَنَّمَ كَذَلِكَ نَجْ زِي الظَّلْمَنَ ﴾ [الأنبياء:٢٩].

#### ومن صور عبادتهم لريهم

١ - التسبيح: يقول سبحانه: ﴿ الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبَعُمْ... ﴾ [غافر:٧].

ويقول سبحانه: ﴿ يُسَبِّحُونَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لاَ يَفْتُرُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٠].

ويقول جل شانه: ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ × وَإِنَّا لَنَحْنُ الْسَبَحُونَ ﴾ [الصافات:١٦٩-١٦٦].

٢ - صلاتهم فهم يصطفون للصلاة ففي الحديث «أطت السماء وحق لها أن تئط ما فيها موضع شبر إلا وعليه ملك ساجد أو قائم» [السلسلة الصحيحة٨٥٢].

٣ - حجهم: فالملائكة لها كعبة تحجها كما لأهل الأرض، ففي الحديث الذي أخرجه البخاري ومسلم، أن النبي ﷺ قال: «إنه رفع له في السماء السابعة البيت المعمور، وإذا هو يدخله كل يوم سبعون ألفًا لا يعودون إليه

#### أخر ما عليهم».

والبيت المعمور حيال الكعبة الأرضية وهو كعبة أهل السماء السابعة ولأن الجزاء من جنس العمل وجد النبي ﷺ إبراهيم عليه السلام مسندًا ظهره إلى البيت المعمور لأنه رفع القواعد من البيت لأهل الأرض.

#### خامسا ، الملائكة وعلاقتهم بادم:

وعلاقة الملائكة بادم عليه السلام واضحة بينة فعندما أراد الله خلق آدم أخبر الملائكة فسالت عن الحكمة من خلق آدم لا سيما أنه سيقع من ذريته إفساد في الأرض وإراقة للدماء يقول جل شانه: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائَكَة إِنِّي جَاعِلُ في الأَرْض خَلَيفَةُ قَالُوا أَتَجْعَلُ فيها مَنْ يُفْسِدُ فِيها وَيَسَنْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبَّحُ بحَصْدِكَ وَنُقَدَّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة:٣٠].

وبعد خلق آدم عليه السلام أمر الله سبحانه الملائكة بالسجود له، والسجود لأدم كان على سبيل التحية والتعظيم والتكريم وليس على سبيل العبادة فالسجود لأدم والطاعة لله يقول سبحانه: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا للْمَلاَئِكَة اسْحُدُوا لاَدَمَ فَسَجَدُوا إِلاَّ إِبْلِيسَ أَبَى وَاسْتَكْبَرُ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة: ٣٤]، والملائكة هي التي علمت آدم تحية الإسلام ففي الحديث «خلق الله آدم على صورته، طوله ستون ذراعًا، فلما خلقه قال: اذهب فسلم على أولئك النفر، من الملائكة جلوس، فاستمع ما محمونك، فإنها تحميتك وتحمية ذريتك، فذهب فقال: السلام عليكم فقالوا: السلام عليك ورحمة الله». قال: «فزادوه ورحمة الله» متفق عليه. ولما مات آدم عليه السلام غسلته الملائكة بالماء وترًا، ففي حديث الطبراني بإسناد صحيح «لما توفى آدم غسلته الملائكة بالماء وترًا، والحدوا له، وقالوا: هذه سنة آدم في ولده» [صحيح الجامع ٥/٨٤].

والحمد لله رب العالمين.

العدد الحادي عشر - السنة الثانية والثلاثون التوحيح ( ٢٥

والحلقة الثالثة

متام د.محمود عبد الرازق

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد..

في العدد الماضي تحدثنا عن القاعدة الأولى والثانية اللتين نفهم من خلالهما عقيدة أهل السنة والجماعة، ونواصل الحديث في هذا العدد بنكر القاعدة الثالثة.

فالقاعدة الثالثة التي نفهم من خلالها العقيدة الصحيحة التي كان عليها سلفنا الصالح، أن الاحتجاج بالأحاديث النبوية كالاحتجاج بالآيات القرآنية سواء بسواء، ولا خلاف بين جمهور العلماء الذين يعتد بهم في أن السنة يحتج بها، وتستقل بتشريع الأحكام، وآنها كالقرآن الكريم سواء بسواء في تحليل الحلال وتحريم الحرام، وأنها المصدر الثاني الحلال وتحريم الحرام، وأنها المصدر الثاني هو خير الكلام، وأنه لا يستغني عنها مطلقا لأنها المغصحة عن معاني القرآن، الكاشفة عن أسراره.

ح التوحيد العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون

ولو أغفلنا السنة في الاحتجاج فإن الأحكام التي نستخلصها بعقولنا وجهدنا من القرآن لن تعبر عن حقيقة الوحي، وقد أكد القرآن بوضوح أن السنة وحي من الله يجب الإيمان به، ويجب اتباع الرسول في كل شيء، وفي كل وقت، في حياته وبعد مماته، لأنها أصول لم تخصص بزمن دون زمن، فيجب تصديق رسول الله أوامره هي عن رضي ومحبة.

يقول ابن حزم في الإحكام: (إن القرآن لما كان هو الأصل الذي يرجع إليه في معرفة الإسلام، وجدنا فيه وجوب طاعة ما أمرنا به رسول الله ك، ووجدناه عز وجل يقول فيه واصفًا لرسوله ك: ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنَ الْهَـوَى (٣) إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيُ يُوحَى ﴾ [النَجم:٣-٤]، فصح لنا بذلك أن الوحي من الله عاز وجل إلى رسوله تقد ينقسم قسمين:

أحدهما: وحي متلو مؤلف تاليفًا معجز النظام وهو القرآن.

والثاني: وحي مروي منقول غير مؤلف ولا معجز النظام ولا متلو لكنه مقروء، وهو الخبر الوارد عن رسول الله تُنه، وهو المُبَيِّنُ عن الله عز وجل مراده منا).

ومن الأدلة القرآنية التي تقرر هذه الحقيقة بلا نزاع قوله سبحانه وتعالى: (ومَا أَتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنَّهُ فَانَّتَ هُـوا وَاتَّقُـوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهُ شَـدِيدُ تَحَيُّونَ اللَّهُ فَاتَعُونِي يُحْبِيُكُمُ اللَّهُ وَيَعْفِرُ الْعِقَابِ ﴾ [الحشر:٧]، وقوله: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تَحَيُّونَ اللَّهُ فَاتَعُونِي يُحْبِيُكُمُ اللَّهُ وَيَعْفِرُ الْعَمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورُ رَحيمُ (٣١) قُلْ اللَّهُ فَاتَعُونِي فَانَ تَوَلُوا فَإِنَ اللَّهُ اللَّهُ فَاتَعُونِي فَانَ عَمَورُ أَنْ عَمَرُوا فَإِنَ اللَّهُ اللَّهُ مَحْبُهُمْ اللَّهُ وَالرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلُوا فَإِنَ اللَّهُ وقوله: ﴿ فَانَ اللَّهُ فَانَ مَحْرًا مَعُونَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَيَعْفَرُ اللَّذِينَ يُحَلِّفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً

وقـوله: ﴿ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُـولَهُ فَـقَـدٌ ضَلَّ ضَلَالًا مُبِينًا ﴾ [الأحزاب:٣٦].

وأمثال ذلك في القرآن كثير، وكله يدل على أنَّ السنة وحي من الله تعالى لرسوله ﷺ وأنه لابد من اعتماد السنة في معرفة أصول الأشياء، والإذعان لها كالقرآن سواء بسواء.

وقد ثبتت روايات كثيرة في السنة تؤكد أن الصحابة رضي الله عنهم كانوا لا يتهاونون في ذلك، وأن النبي تله حذرهم من الكذب عليه أو التكذيب بسنته، فحن ذلك ما رواه أبو داود وصححه الشيخ الألباني من حديث المقدام بن مُعْدِي كَرِبَ رضي الله عنه أن النبي تله قال: «ألا إني أوتيت الكتاب وصله معه، ألا يوشك رجل شبعان على أريكته يقول:عليكم بهذا القرآن فما وجدتم فيه من حلال فأحلوه، وما وجدتم فيه من حرام فحرَمُوه».

> وفي رواية أخرى عند البخاري ومسلم من حديث علقمة عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه قال: العن الله الواشمات والمستوشمات، والنامصات والمتنمصات، والمتفاجات للحسن، المغيرات خلق الله، فبلغ ذلك امرأة من بني أسد، يقال لها أم يعقوب، وكانت تقرأ القرآن، فأنته

فقالت: ما حديث بلغني عنك أنك لعنت الواشمات والمستوشمات والمتنمصات والمتفلجات للحسن المغيرات خلق الله، فقال عبد الله: وما لي لا ألعن من لعن رسول الله ﷺ وهو في كتاب الله، فقالت المرأة: لقد قرأت ما بين لوحي المصحف فما وجدته فقال: لئن كنت قرأتيه لقد وجدتيه، قال الله عز وجل: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرُسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عنَّهُ فَانَتَهُوا ﴾ [الحشر:٧] فقالت المرأة: فإني أرى شيئا، فجاءت إليه فقالت: ما رأيت شيئا، فقال: أما لو كان ذلك لم نُجامعها،.

ومعنى لم نجامعها، قال جماهير العلماء: معناه لم نصاحبها ولم نجتمع نحن وهي، بل كنا نطلقها ونفارقها، وقيل: يحتمل أن معناه لم أطأها، وهذا ضعيف كما ذكره النووي، والصحيح

أن من عنده امرأة مرتكبة معصية كوصل الشعر أو ترك الصلاة أو غيرهما ينبغي له أن يطلقها.

وكلام عبد الله بن مسعود واضح في التزامه بالسنة قولاً وعملاً، كالتزامه بمقتضى أحكام القرآن، وروى أبو داود عن عمران بن حصين رضي الله عنه أنه كان جالسا مع أصحابه، فقال له رجل من القوم: حيا أبا نجيد إنكم لتحدثوننا باحاديث ما نجد لها أصلاً في القرآن، فغضب عمران وقال للرجل: أوجدتم في كل أربعين درهما درهم، ومن كل كذا وكذا شاة شاة، ومن كل كذا وكذا بعيرًا كذا وكذا، أوجدتم هذا في القرآن؟ قال: لا، قال: فعمن أخذتم هذا؟ أخذتموه عنا، وأخذناه عن نبي الله في وذكر أشياء نحو هذا».

فلا عبرة بمذهب الشيعة والخوارج في رد بعض ما ورد في السنة لأن لهم مواقف خاصة في كثير من الصحابة، وهم رواة الحديث عن

لله المستعنية، وتم روي مسيوطي في رد رسول الله ، قال السيوطي في رد هذا الرأي الفاسد في عدم الاحتجاج بالسنة أن الزنادقة وطائفة من غلاة الرافضة، ذهبوا إلى إنكار الاحتجاج بالسنة والاقتصار على القرآن، وهم في ذلك مختلفوا المقاصد، فمنهم من كان يعتقد أن النبوة لعلي وأن جبريل

أخطأ في نزوله إلى سيد المرسلين، تعالى الله عما يقول الظالمون علوًا كبيرًا، ومنهم من أقر للنبي تي بالنبوة ولكن قال: إن الخلافة كانت حقًا لعلي، فلما عدل به الصحابة عنه إلى أبي بكر رضي الله عنهم أجمعين.. كفروا الصحابة وبنوا على ذلك رد الأحاديث كلها، لأنها عندهم بزعمهم من رواية قوم كفار».

ولا عبرة أيضا ببعض أراء المعتزلة والمتكلمين الداعية إلى عدم الاحتجاج بالسنة في الآحاد، أو المتواتر من الروايات بحجة مخالفتها لآرائهم الكلامية كقول أبي الهذيل العلاف من شيوخ المعتزلة: •إن الحجة من طريق الأخبار فيما غاب عن الحواس من آيات الأنبياء عليهم السلام وفيما سواها لا تثبت باقل من عشرين نفسا، فيهم واحد من أهل الجنة أو أكثر، ويذكر عبد القادر المغدادي أن كلام العلاف تعطيل للأخبار الواردة

العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون ألتوحيح

في الأحكام الشرعية عن فوائدها وتهكم واحتقار لما خــالف ذلك من روايات السنة واســتــهــزاء بناقليها.

فينبغي قبول خبر الواحد كالمتواتر، فلم يختلف أحد من الأمم في أن رسول الله ﷺ بعث إلى الملوك رسلاً، رسولاً واحداً إلى كل مملكة يدعوهم إلى الإسلام، واحدا واحدا إلى كل مدينة، وإلى كل قبيلة كصنعاء وحضرموت ونجران يعلمهم أحكام الدين وعمان، وغير ذلك من البلدان، يعلمهم أحكام الدين كلها، وافترض على كل جهة قبول رواية أميرهم ومعلمهم، فصح قبول خبر الواحد الثقة عن مثله مبلغًا إلى رسول الله ﷺ، وقد ثبت عن أبي حنيفة ومالك والشافعي وأحمد وداود، وجوب القول بخبر الواحد في العقيدة وسائر الأحكام.

> ومن البرهان على قبول خبر الواحد قوله تعالى عن موسى عليه السلام لما قال له رجل: ﴿وَجَاءَ رَجُلُ مِنْ أَقْصَى المُدِينَةِ يَسَعَى قَالَ يَا مُوسَى إِنَّ المُلاَ يَأْتَمَرُونَ بِكَ لِيَ قُتُلُوكَ فَاحْرُحُ إِنِّي لَكَ مَنَ النَّاصِحِينَ ﴾ [القصص: ٢٠]، فصدقه وخرج فارًا، وكذلك تصديقه المرآة في قولها الذي ذكره القرآن: ﴿فَجَاءَتُهُ إِحْدَاهُمَا تَمْشِي عَلَى

اسْتَحْيَاء قَالَتْ إِنَّ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا فَلَمًا جَاءَهُ وَقَص عَلَيْهِ الْقَصَص قَالَ لاَ تَحَفُّ نَجَوْتَ مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِينَ ﴾ [القصص:٢٥] فمضى معها وصدقها.

وجمهور العلماء على أن خبر الواحد العدل الضابط عن مثله إلى منتهاه إلى رسول الله من غير شذوذ ولا علة يوجب العلم والعمل معًا، فلا عبرة بقول المعتزلة والخوارج: إن خبر الواحد لا يوجب علينا علمًا ولا عملاً.

ويجدر التنبه إلى حال بعض المعاصرين، أو الدارسين على أيدي المستشرقين في هجومهم على سنة خاتم النبيين ونفي حجيتها، والدعوة إلى الأخذ بالقرآن فقط، أو محاولاتهم المتكررة لتقييم السنة لا على قـواعـد علم الحـديث، ولكن على استحسان أحدهم أو ادعاءاته أن العلوم العصرية

تعارض مدلول الأحاديث أو غير ذلك من الأسباب.

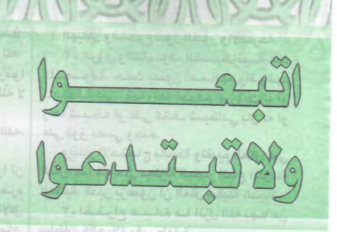
وينبغي أن يعلم أنه ليس في صحيح الإمام البخاري حديث واحد يخالف ما جاء في القرآن أو صحيح المنقول، وقد تلقته سائر الأمة من وقت البخاري إلى الآن بالرضي والقبول، حتى العامة في البخاري، ولو سالته: من البخاري<sup>9</sup> قال: لا أعرف، فانظر ماذا يقول الدكتور مصطفى محمود، انظر إلى المحسوب على علماء الإسلام، الذي ينفي الشفاعة عن صاحب الحوض والمقام، وهو يقول في جريدة الأهرام: «وما يقوله البخاري مناقض للقرآن لا يلزمنا في شيء ويسال عنه البخاري ولا وأرضاه هو الوحيد الذي خاض في موضوع السيرة النبوية، لكن كتاب السير كثيرون وقد

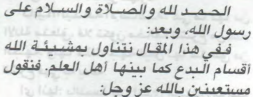
تناقضوا واختلفوا بين بعضهم البعض، وامتلات كتب السير بالموضوع والمدسوس من الأحاديث والعجيب والمنكر من الإسرائيليات، لم يميز العالم المتبحر النحرير مساحب برنامج العلم والإيمان بين كتب السيرة وكتب الحديث؟ قال ابن القدم رحمه الله:

والذي يشهد الله ورسوله به أنه لم تأت سنة صحيحة واحدة عن

رسول الله تن تناقض كتاب الله وتخالفه البتة، كيف ورسول الله تن المبين لكتاب الله وعليه أنزل، وبه هداه الله وهو مامور باتباعه، وهو أعلم الخلق بتأويله ومراده، ولو ساغ رد سنن رسول الله تن لما فهمه الرجل من ظاهر الكتاب لردت بذلك أكثر السنن وبطلت بالكلية، فما من أحد يحتج عليه بسنة صحيحة تخالف مذهبه ونحلته إلا ويمكنه أن يتشبث بعموم أية أو إطلاقها، ويقول هذه السنة مخالفة لهذا العموم والإطلاق فلا تقبل، حتى إن الخوارج ردت من الأحاديث الدالة على الشفاعة وخروج أهل الكبائر من الموحدين من النار بما فهموه من ظاهر القرآن، ظاهر القرآن،.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.





تنقسم البدع إلى أنواع عديدة بحسب مخالفتها للشرع، من جهة كونها تتعلق بالعقائد أو بالأحكام، وبحسب ارتباطها بازمنة معينة أو أمكنة معينة أو بحسب ما يندرج تحتها من مخالفات للشرع، وإليك البيان:

#### القسم الأول: البع عالة فيه والبدع المعلية

أولا: البدعة الركية فقد تكون البدع بترك ما فعله النبي ﷺ بزعم التقرب به إلى الله تعالى: من أمثلة ذلك:

كل اعتقاد كان عليه النبي ﷺ وأصحابه ومن تبعهم من السلف الصالح فإنه يجب الأخذ به والملازمة له، وأنه هو الصواب الذي لا محيد عنه وكل فرقة من فرق الضلال والابتداع قد تركت شيئًا أو أشياء مما كان عليه النبي ﷺ فمن ذلك:

ا ـ الرافضية:

تركت اعـتـقـاد مـحـبـة أصـحـاب النبي 📽 وموالاتهم.

ب.الحوارج

تركوا طاعة إمام المسلمين.



معاودةمحمد هيكل

ج - المرجفة:

تركوا اعتقاد دخول العمل في الإيمان. د و الحيمية

تركوا اعتقاد الصفات لله عز وجل. وكل فـرقـة من الفـرق الضـالـة تركت بـعض الحق واعتنقت مكانه باطلا.

(٣) بدع تركية في العيادات:
 من أمثلة ذلك:

من أملله دلك

١ - ما يزعمه ملاحدة الصوفية من سقوط
 التكاليف عن العارف وجواز تركه للوحي
 ولوازمه استغناءً عنه بالعلم اللدني.

٢ - ترك الرافضة المسح على الخفين.

(٢) بدع تركية في المعاملات:

أ - مـــثل: ترك الزواج، وترك كــسب الرزق الحـلال لإجل التفرغ للعـبادة والخلوة من أجل مزيد القربة كما يفعله المتصوفة ويعتقدونه ديئًا وطاعة لله.

ب - ترك الخــوارج مــؤاكلتــهم المسلمين وممبايعتهم ومناكحتهم وغير ذلك.

(٤) بدع تركية في الأقوال:

أ - كترك المتصوفة القرآن والحديث والاستعاضة عنهما بالغناء والرقص والأوراد المبتدعة كصلاة الفاتح ونحوها وكتركهم للأذكار الشرعية واستبدالها بأذكار طرقهم البدعية المليئة بالشركيات والخرافات والبدع.

العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون ألبو حير

من المتصوفة تناول الطيبات من الرزق تنسكًا، وتعذيبًا للنفس وحرمانها من الحلال تعبدًا لله. قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا لاَ تُحَرَّمُوا طَيَّبَاتِ مَا أَحَلُّ اللَّهُ لَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ [المَائدة:٨٧].

فـفي الآية نهي عن تحـريم مــا أحل الله، وإشعار بأن ذلك اعتداء لا يحبه الله.

وفي الحديث: أن بعض الصحابة أرادوا أن يحرموا على أنفسهم أنواعًا من الحلال فحرم بعضهم على نفسه نوم الليل وحرم الآخر الأكل بالنهار وأخر أكل اللحم وأخر إتيان النساء. فبلغ ذلك النبي تلك فقال: "ما بال أقوام يقول أحدهم كذا وكذا لكني أصوم وأفطر وأنام واقوم وأكل اللحم وأتزوج النساء فمن رغب عن سنتى فليس منى.. متفق عليه.

ثانياً: البدعة الفعلية: قد تكون بفعل ما لم يفعله النبي ﷺ، والتقرب إلى الله تعالى بما لم يتعبد به النبي ﷺ.

١ - كتخصيص يوم من الأيام بصيام مع أن
 النبي ﷺ لم يخصصه بصيام.

ب - وكتخصيص ليلة من الليالي بصلاة وقيام مع أن النبي ﷺ لم يخصصها بقيام وصلاة.

ج - وكتخصيص زيارة المقابر في أيام معينة مع أن النبي ﷺ لم يخصصه بالزيارة. وفي كل ذلك يزعم صاحبها التقرب إلى الله تعالى، وجلب خير لنفسه أو للمسلمين.

القسم الثانى: البدعة الحقيقية والبدعة الإضافية

أولا: البدعة الحقيقية: هي التي لم يدل عليها دليل شرعي لا من كـــــاب ولا من سنة ولا من إجماع ولا استدلال معتبر عند أهل العلم لا في الجملة ولا في التفصيل كما بين ذلك الشاطبي. من أمثلتها: من أمثلتها: و الوقوف بغير عرفة، ووضع

التوحير العدد الحادي عشر - السنة الثانية والثلاثون

الهياكل والشموع حول القبور والأضرحة. ٢ - الرؤى والكشوف الشيطانية عند المتصوفة، حيث يبنون أعمالهم واقوالهم المبتدعة على رؤيا راها أحدهم أو رؤيت له أو راها شيخه أو على كشف شيطاني بان له أو على ذوق نفسى وجده.

وإنكار الاحتجاج بالسنة وتقديم العقل على النقل، كما هو حال معتزلة العصر أتباع المدرسة العقلية، الذين يزعمون أن العقل سفينة النجاة.

٣- اختراع عبادة ما أنزل الله بها من سلطان، كالصلاة بغير طهارة.

ثانيًا: البدعة الأضافية: هي ما لها من الأدلة متعلق، فلا تكون مخالفة للشرع من هذه الجهة، ولها كذلك جهة ليس لها متعلق من الشرع فهي به بدعة.

أي أنها: بالنسبة إلى إحدى الجهتين موافقة للشرع مستندة إلى دليل، وبالنسبة للجهة الأخرى بدعة لأنها مستندة إلى شبهة لا إلى دليل أو غير مستندة إلى شيء.

الفـرق بين البـدعـة الإضـافـيـة والبـدعـة الحقيقية

والفرق بين البدعة الإضافية والبدعة الحقيقية من جهة المعنى: أن الدليل على الإضافية من جهة الأصل قائم ومن جهة الكيفيات أو الأحوال أو التفاصيل لم يقم عليها دليل، من أنها محتاجة إليه، لأن العبادات توقيفية تحتاج لدليل شرعى.

روى أبن وضاح بسنده عن عبد الرحمن بن أبي بكرة قال: «كنت جالسًا عند الأسود بن سريع وكان مجلسه في مؤخر المسجد الجامع فافتتح سورة بني إسرائيل حتى بلغ:

(وكبره تكبيرا) فرفع أصواتهم الذين كانوا جلوسا حوله، وجاء مجالد بن مسعود يتوكا على عصاه فلما رآه القوم قالوا: مرحبًا مرحبًا. اجلس. قال: ما كنت لأجلس إليكم وإن مجلسكم حسنٌ. ولكنكم قبل صنعتم شيئًا أنكره المسلمون فإياكم وما أنكر المسلمون.

فتحسينه المحلس كان لقراءة القرآن وأما رفع الصوت بالتكبير عند الآبة فهو الأمر المحدث الذي نهى عنه محالد وأنكره، وهذه هي البدعة الإضافية.

من أمثلة الدرع الإضافية: ١. صلاة لدلة النصف من شعدان: وهي مائة ركعة كل ركعتين يتسليمة يقرأ فى كل ركعة بعد الفاتحة الإخلاص إحدى عشرة مرة.

٢ ـ صلاة الرغائب: وهي اثنتا عشرة ركعة عقب صلاة المغرب ليلة الجمعة الأولى من رجب مفصل بين كل ركعتين بتسليمة يقرأ في كل ركعة بعد الفاتحة سورة القدر ثلاث مرات، والإخلاص اثنتى عشرة مرة.

قال الإمام النووي في صلاة الرغائب: «ليس لأحد أن يستدل على شيرعيتها لما روى عنه ع انه قال: «الصلاة خير موضوع فإن ذلك يختص مصلاة لا تخالف الشرع بوجه من الوجوه وقد صح النهى عن الصلاة في الأوقات المكروهة» ٣ - صلاة بر الوالدين.

٤ . صلاة مؤنس القبر.

وهذه كلها بدع قبيحة.

ووجه مشابهة الشرع استحباب صلاة التطوع لقوله ﷺ: «الصلاة خير موضوع» رواه الطبراني في الأوسط، وهي بدعة من جهة التزام وقت مخصوص وكيفية مخصوصة ونية مخصوصة مخالفة للشرع لم تثبت.

٥ - التلحين في الأذان والزيادة فيه:

بإخراج كلماته عن كيفيتها الشرعية بإيقاعها على ألحان بدعية وزيادة لفظ التسبيد فى «شبهادة أن محمدًا رسول الله» والصلاة والسلام عليه عليه الأذان جهرًا وجعلها بمنزلة الأذان.

٦ - التاذين للعيدين: فالأذان قرية وهنا يدعة. ٧. ختم الصلاة بصورة جماعية ويكيفية مخالفة في اذكارها لما كان يفعله النبي 🕾

وأصحابه. ٨. قراءة الصمدية مائة

تنبيه: صاحب البدعة الاضافية يتقرب إلى الله تعالى بمشروع وبغير مشروع، والتقرب إنما يكون بمحض المشروع، إذ لا يتقرب إلى الله إلا بما شرع، فكما يجب أن يكون العمل مشروعًا باعتبار ذاته بجب أن يكون

مشروعًا باعتبار كيفيته. كما يفيده قوله 🚁: «من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد» رواه sula.

ألف مرة.

لذلك ينبغى للدعاة الاهتمام البالغ عند بيان الددعة الإضافية لأنها تلتبس على كثير من الناس لعدم دراية فاعليها بحقيقة مخالفة الشرع فدها.

القسم الثالث: البدعة الكلية والبدعة الجرشة

أولا: البدعة الكلية: هي التي تعتبر كالقاعدة أو الأصل لبدع أخرى تبنى عليها ويتعدى أثرها إلى أمور كثيرة كما بين ذلك الشياطبي في الاعتصام.

من أمثلة ذلك:

١ - يدعة عصيمة الأئمة عند الروافض:

فهى بدعة كلية يترتب عليها جملة من الضلالات والبدع.

- كإنزالهم أئمتهم منزلة لا يصل إليها ملك مقرب ولانبى مرسل واعتقاد الصواب المطلق في أقوالهم وأفعالهم.

. وكاعتقاد خروج المهدي من السرداب إلى غدر ذلك من الضلالات.

٢ - القول بأن للشريعة ظاهرًا وباطنًا كما يقول الباطنية.

٣ - الزعم بأن منزلة الولى فوق منزلة النبي كما يقول زنادقة الصوفية.

٤ - ترك العمل بالحديث النبوى كما بفعل الخوارج.

العدد الحادي عشر . المننة الثانية والثلاثون التوحيد

٥ - وإنكار الأحاديث النبوية. أو إنكار حجية أخبار الآحاد في العقائد، فيندرج تحتها مالا نهاية له من المخالفة لفروع من أحكام الشريعة. ثانياً: البدعة الحرنية:

فهي لا تتجاوز ذاتها فلا يبنى عليها شيء من البدع ولا يمتد أثرها إلى شيء من الأعمال الأخرى التي يفعلها صاحبها فهي على عكس الددع الكلية.

ومن أمثلتها:

١ - بدعة المداومة على المصافحة عقب الصلوات كقول بعضهم لبعض بعد التسليم «حرمًا».

٢ - وبدعة الجهر بالنية في الصلاة.

٣ - وبدعـة تلقين الميت في قـبـره بعـد دفنه وبدعة التلحين والزيادة في الأذان.

القسم الرابع البدع الاعتقادية والبدع العملية

#### أولا: البدع الاعتقادية:

كاعتقاد خلاف ما جاء به الرسول ﷺ لا على وجه المعاندة للشرع بل بنوع من شبهة:

 ١ - كغلو الرافضة والمتصوفة في أهل البيت والمشايخ والأولياء.

٢ - كبدعة الخوارج في اعتقادهم تكفير عصاة المسلمين بل باهوائهم اعتقدوا كفر عدد من الصحابة.

٣ ـ كالمجسمة والمشبهة الذين شبهوا الله بخلقه تعالى الله عن ذلك علوا كبيرًا.

٤ ـ كالجهمية الذين نفوا الصفات والأشاعرة الذين أولوا الصفات.

٥ - كإنكار القدر وتعطيل الصفات أو تأويلها، وجعل الإيمان مجرد القول والاعتقاد فقط.

ثانيا: البدع لعطية كالذكر أمام الجنائز وبدع زيارة القبور (كقراءة الفاتحة ويس على المقابر، وقصد القبر للدعاء رجاء الإجابة، وقصدها للصلاة، والتوسل إلى الله بالمقبور وطلب الحاجات من الموتى، اعتقاداً منهم أن الميت يتصرف في الأمور من دون الله عز وجل) تعالى الله عن ما يقولون علواً كبيرا.

#### القسم الخامس: يدع الأرمنة والأمكنة

وذلك باعـتبار الأزمنة أو الأمكنة التي تقع فيها البدع:

١-يد عالا رضة: كبدع الموالد والأعياد والمواسم مثل: الاحتفال بعيد شم النسيم وعيد رأس السنة الميالادية وغيار ذلك من الأعياد المتعدة.

المساجد والمقابر والجنائز والماتم، وهي كثيرة غير محصورة. وقد تكون البدع عامة لا تختص بزمان ولا بمكان كت قليد المت فرنجين للأوربيين وأهل الجاهلية فيما هو مخالف للشرع.

وبعد فإن الأمثلة التي ذكرناها تحت كل قسم من أقسام البدع ليست حصرًا ولا استقصاءً لها، وإلا فحصرها لا ينتهي بل هي بعدد الأهواء، بل بعدد أنفاس أهل البدع.

هدانا الله وإياهم إلى طريق أهل السنة والجماعة ووقانا الله وإياهم البدعة والخلاف والفرقة.

والحمد لله رب العالمين وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

#### ق\_راراشهار

رقم ٦٠٦ بتاريخ ٢٠١٣/١١/١٣م

تشهد مديرية الشئون الاجتماعية بكفر الشيخ بأنه قد تم إشهار جمعية / أنصار السنة المحمدية ببلطيم وذلك طبقا للقانون ٨٤ لسنة ٢٠٠٢ بشأن الجمعيات والمؤسسات الخاصة واللائحة التنفيذية لذلك القانون

الموجعة العدد الحادي عشر . السنة الثانية والثلاثون

us ou ling cut

عن وجود مجلدات مجلة التوحيد للبيع وقد تقرر أن يكون سعر المجلد لأي سنة داخل مصر للأفراد والهيئات والمؤسسات ودور النشر ١٨ جنيها مصريا. وفروع أنصار السنة ١٥ جنيها مصريا. ويتم البيع للأفراد خارج مصر بسعر ١٠ دولارات أمريكية. والهيئات والمؤسسات ودور النشر ٨ دولارات أمريكية.



لأول مرة نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على
 ٣٠ مجلداً من مجلة التوحيد عن ٣٠ سنة كاملة.
 ٥٠٠ جنيه للكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات



داخل مصر. • ١٢٥ دولاراً لمن يطلبها خارج مصر بخلاف سعر الشحن.

• ٧٥ دولارا للشحن.

علما بأن متفذ البيع الوحيد في المركز العام هو الدور السابع بمقر مجلة التوحيد



#### elub lob als للعطورومس

المملكة العربية السعودية جدة / المنطقة الصناعية المرحلة الرابعة ت: ۱۲/ ۲۳۵۵۲۲ / ۲۰ فاکس: ۲۷۷۵۵۳۲ / ۲۰

جمهورية مصر العربية ٢/٣١٢٦٠٣٧ القاهرة +1+/701171 JIA

### هدية لحجاج بيت الله الحرام من محلات حامل المسك لاتنسى هدية الأهل والأحباب عند العودة من (المسك الحمدي) الجديد من حامل المسك