

#### رئيس مجلس الإدارة د. جمال المراكبي





#### وعديلفورالجديد

إنها السنن ورب الكعبة... عدو الأمس هو عدو اليوم... وسط الفشل الذريع في مجرد عقد لقاء لما يسمى بالقمة العربية وإصدار تونس لقرار مفاجئ بالغاء القمة العربية، ولازلنا نعيش الآثار المدمرة للوعد الإجرامي الصادر عن بريطانيا في عام ١٩١٧م فيما سمى بوعد بلفور لصالح اليهود، وزرعهم في دولة فلسطين، وإقتلاع شعب بأكمله من أرضه ودياره...، بخرج علينا اليوم وفي وقت قاتل حامى حمى اليهود وبلا منافس ولا منازع الإرهابي بوش بطل تدمير الفالوجة وتصفيتها بتصريحات نارية هي بمثابة وعد بلفور الجديد الإسرائيل والذي كان بمثابة الفاجعة لن يتطلعون إلى وهم السلام المزعوم، حيث أعلن بوش التزامه وحرصه على أمن إسرائيل واصفًا الجدار العنصري بأنه جزءمن خطة إسرائيل للدفاع عن نفسها وحقها في الإحتى الخيريية، واستحالة العودة لحدود ١٩٦٧م، واستحالة عودة اللاجئين الفلسطينيين ومنح الشرعية للمستوطنات الإسرائيلية في الضفة.

انها أحلام وأوهام السلام ١١

﴿ وما كيد الكافرين إلا في ضلال ﴾

رئيس الحرير





اسلامية ثقافية شهرية

المشرف العسام

د.عبداللهشاكر

اللجنة العلمية

د. عبد العظيم بدوي زكرباحسيني جمالعبدالرحمن معاويةمحمدهيكل



#### البريدالإلكتروني

Mgtawheed@hotmail.com 2 Gshatem@hotmail.com Ashterakat@hotmail.com التوزيعوالاشتراكات www.altawhed.com www.ELsonna.com

رئيس التــــحـــرير موقع الحلة على الانترنت موقع الركز العام

التحرير / ٨ شارع قوله ـ عابدين القاهرة ت: ۱۵۲۰۶۹۲ واکس: ۲۹۳۰۵۱۷: ت قسم التوزيع والاشتراكات ت: ٣٩١٥٤٥٦

#### لأسس التحرير جمال سعد حاتم مدير التحرير الفني حسين عطاالقراط



#### ثمن النسخة

مصر ١٥٠ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس ، المغرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو.

#### الاشتراك السنوي:

١- في الداخل ٢٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد \_ على مكتب بريد عابدين). ٢ \_ في الخارج ٢٠ دولارا أو ٧٥ ريالا سعوديا أو ما يعادلها. ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الاسلامى فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد \_انصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).



التوزيع الداخلي

مؤسس الأهرام

#### في هذا العدد

الافتتاحية: «اتباع نهج السلف الصالح» الحلقة الثانية

د . جمال المراكبي

كلمة التحرير: رئيس التحرير باب التفسير: «سورة الملك» الحلقة الأولى

د . عبد العظيم بدوي

باب السنة : «تعظيم الرسول ﷺ» زكريا حسيني خطبة الجمعة للشيخ السديس

اختتام المخيم الربيعي لجمعية إحياء التراث الإسلامي مشروع حفظ السنة على حشيش

مصطفى البصراتي من علوم القرآن: «أسباب النزول» (٣)

معاوية محمد هيكل اتبعوا ولا تبتدعوا: الحلقة الثامنة كيف نفهم العقيدة: الحلقة السابعة د. محمود عيد الرازق

أسامة سليمان مفاهيم عقائدية: «الملائكة ويقية المخلوقات الإعلام بسير الأعلام: «قدوة المفسرين والمحدثين قتادة»

مجدى عرفات

واحة التوحيد

عدنان الطرشة ماذا بحب الله وماذا بكره: الحلقة الثالثة اسألوا الصوفية صفوت الشوادفي

دراسات شرعية: نية الاتباع (٢) د. محمد محمد شتا أبو سعد

الأمن يوم الفزع الأكبر (٢) صلاح عبد الخالق

أطفال المسلمين: (٢٧) جمال عبد الرحمن

شوقى عبد الصادق الإسلام ومجتمع العفة أسئلة القراء عن الأحاديث أبو إسحاق الحويني

من القصص الواهية: (٤٤) المظاهرة التي قادها حمزة وعمر

على حشيش رضى الله عنهما فتاوى اللحنة بالمركز العام

فتاوی ابن عثیمین

تقسيم التوحيد: الحلقةالسادسة

74 عيد الرازق بن عبد المحسن البدر

وقفات على طريق طالب العلم: الحلقة الثالثة فهد اليحي حديث حذيفة بن اليمان رضى الله عنهما في التحذير من

77 الفتن التي تقع في أخر الزمان عبد القادر شبيه الحمد

الاحتفال بالمولد في ميزان الشريعة حسين الدسوقي

المستشار/ أحمد السيد على

الرزق في القرآن

الركز العام: القاهرة ـ ٨ شارع قوله ـ عابدين

هاتف: ۲۹۱۵۵۷۳ ـ ۲۹۱۵۴۳

مطابع التجارية - قليوب - مصر

وفروع أنصار السنة المحمدية

Upload by: altawhedmag.com

10

09

# الباعملاي

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن

سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له.

وأشبهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشبهد أن محمدًا عبده ورسوله.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَّ إلاَّ وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ [ال عمران]

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثُّ

مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسِنَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ

رَقِيبًا ﴾ [النساء:١].

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ وَقُولُوا قَوْلاً سَندِيدًا (٧٠) يُصلح لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ

وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبِكُمْ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ [الاحزاب: ٧٠، ٧٠].

أما بعد: فإن أصدق الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد ﷺ، وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة.

تكلمنا عن وجوب اتباع منهج السلف الصالح، فهو منهج الأمة المجمع عليه قبل وقوع الفرقة والخلاف، فالله سبحانه جعل لنا نبينا أله أسوة يقتدي به المؤمنون من هذه الأمة فاقتدى به وبسنته وهديه خير قرون هذه الأمة والواجب على من جاء بعدهم أن ينتهج نهجهم ويسير على طريقتهم، ومن ترك ذلك فقد خرج عن منهاج الرسول واتبع غير سبيل المؤمنين: ﴿ وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيِّنَ لَهُ الْهُدَى وَنَصْلِهُ فَيْرَ سَبِيلِ المُؤْمِنِينَ نُولَةً مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهُ وَسَاءَتْ مُصَيِرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

لقد حذرنا النبي الله من الاختلاف وأمرنا أن نعتصم بسنته وسنة الراشدين من بعده، فقال:

TO CONTROLLED TO THE STATE OF T

«إنه من يعش منكم بعدي فسيرى اختلافًا كثيرًا، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، عضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة».

وإذا كان النبي ﷺ قد أسر إلى فاطمة رضي الله عنها- وهي بضعة منه- في مرضه الذي توفي فيه بأنه قد حضر أجله وأنها أول أهله لحوقًا به ﷺ، ثم أوصاها بقوله: «فاتقى الله

بقدرطاعتنا لرسول الله على واتباعنا

لقد حددرنا النبي عليه من الاختلاف وأمرنا أن

البدع التي يحدثها النساس على

واصبري فإني نعم السلف أنا لك». [متفق عليه]. فنحن والله أحصوج إلى هذه الوصيية، بتحقيق تقوى الله عز وجل في السر والعلن والقول والعمل، والصبر على طاعة الله عز وجل وطاعة نبيه والتباع سنته وهديه، فإنه في خير سلف لكل مؤمن مهتد وهو سلف رحمة لأمته كما جاء في صحيح مسلم: «إن الله إذا أراد رحمة أمة من عباده قبض نبيها قبلها فجعله لها فرطًا وسلفًا بين يديها، وإذا أراد هلكة أمة عذبها ونبيها حي فأهلكها وهو ينظر فاقر عينه بهلكتها حين كذبوه». [صحيح الحامع].

وبقدر طاعتنا لرسول الله واتباعنا لهديه يكون نصيبنا من هذه الرحمة، ويتجلى هذا حين يقوم الناس لرب العالمين حفاة عراة غرلاً بهمًا وتدنو الشمس من الرؤوس وتشتد الكرب بالناس ويشتد بهم العطش في جدون رسول الله في في مواطن الشفاعة، ويجدونه على حوضه يسقيهم بيده شربة لا يظمأون بعدها أبدًا، أما من ترك هدي النبي في واحدث في دين الله ما ليس منه فترده الملائكة عن الحوض كما في الصحيحين من حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: قام فينا النبي صلى الله عليه وسلم يخطب فقال: إنكم محشورون حفاة عراة غرلاً: ﴿كَمَا بَدَأْنَا أُولُ مُحَدِدُهُ وَعُدًا عَلَيْنَا إِنّا كُنّا فَاعِلِينَ ﴾، وإن خلق ألول ألخلائق تُكْسَى يوم القيامة إبراهيم الخليل،

لهديه الم وننصيبنا من رحمة الله

نعتصم يسنته وسنة الخلفاء الراشدين من بعده

خالافالنهج تجرهم إلى الهلاك

وإنه سيجاء برجال من أمتي فيؤخذ بهم ذات الشمال، فأقول: يا رب أصحابي، فيقول: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك، فأقول كما قال العبد الصالح: ﴿وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهْيدًا مَا دُمْتُ فيهمْ فَلَمَّا تَوَقَّيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرُّوْيِنَ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَى كُلُ شَيْءٍ شَهْيدًا وَأَنْتَ عَلَى كُلُ شَيْءٍ شَهْمِيدًا وَأَنْتَ عَلَى كُلُ شَيْءٍ شَهْمِيدًا وَأَنْتَ عَلَى كُلُ شَيْءٍ شَهْمِيدًا إِنْ تُعَذَّبُهُمْ فَإِنْكُمُ هَإِنْكُ أَنْتَ الرُّوْيِنَ المُكيمُ ﴿ وَأَنْتَ عَلَى وَإِنْ تَعْفَرُ لَهُمْ فَإِنْكُ أَنْتَ الْعُزِيزُ الحُكيمُ ﴿ .

لَ فيقال: إنهم لم يزالوا مرتدين على أعقابهم. [متفق عليه] .وهذا لفظ البخاري في كتاب الرقاق باب الحشر.

وفي الحديث الآخر، فيقال: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك، فأقول: سحقًا. [متفق عليه].

فالبدع التي يحدثها الناس على خلاف منهج الرسول في تجرهم إلى هذا المصير، لأن كل بدعة ضاللة، وكل بدعة في الدين مردودة على من ابتدعها كما في الصحيحين من حديث عائشة رضي الله عنها: «من أحدث في أمرنا هذا ما لعس منه فهو رد».

ولقد كان سُلفنا الصالح أشد الناس اتباعًا لهدي رسول الله ﷺ. قال ابن مسعود: اتبعوا ولا تندعوا فقد كفيتم.

وقيال ابن عمر: كل بدعة ضلالة وإن راها الناس حسنة.

وقال ابن عباس: ما يأتي على الناس من عام إلا أحدثوا فيه بدعة وأماتوا فيه سنة، حتى تحبى الندع وتموت السنن. [اللالكائي].

وقال عمر بن عبد العزيز: أوصيك بتقوى الله والاقتصاد في أمره واتباع سنة نبيه ، ورد ما أحدث المحدثون بعد ما جرت به سنته، وكفوا مؤنته، فعليك بلزوم السنة فإنها لك بإذن الله عصمة، ثم اعلم أنه لم يبتدع الناس بدعة إلا قد مضى قبلها ما هو دليل عليها أو عبرة فيها، فإن السنة إنما سنها من قد علم ما في خلافها من الخطأ والزلل والحمق والتعمق، فارض من الخطأ والزلل والحمق والتعمق، فإنهم على

一点ない。

علم وقفوا وببصر نافِذ كفوا، وهم على كشف الأمور كانوا أقوى، وبفضل ما كانوا فيه أولى، فإن كان الهدى ما أنتم عليه لقد سبقتموهم إليه، ولئن قلتم إنما حدث بعدهم، فما أحدثه إلا من اتبع غير سبيلهم، ورغب بنفسه عنهم، فإنهم هم السابقون. [أبو داود- كتاب السنة].

والبدع التي يروج لها أعداء السن كثيرة جدًا، حتى لو رأيت الناس اليوم، وقارنت بينهم وبين ما كان عليه سلف الأمة لرأيت البون شاسعًا، والأمة غير الأمة، وشتان بين أمة في حال عزها وقوتها واجتماعها على الحق، وبين أمة قد نزغ الشيطان بينها فصارت فرقًا وأحزابًا كل حزب بما لديهم فرحون، تركت سبيل عزها، واتبعت سنن من كان قبلها من الأمم إن شبرًا فشبر وإن ذراعًا فذراع.

وإن مما أحدثه أهل البدع في زمان الضعف والفرقة بدعة الاحتفال بمولد النبي في والفرقة بدعة الاحتفال بمولد النبي في ذلك هدي الثاني عشر من ربيع الأول متبعين في ذلك هدي النصارى في احتفالهم بعيد الميلاد، والعجيب أن النبي في لم يتفق العلماء على يوم مولده تحديدا، وأنه صلى الله عليه وسلم مات في شهر ربيع الأول، ولخل المدينة بعد الهجرة في شهر ربيع الأول، ولكن أبى المبتدعون إلا أن شهر ربيع الأول، ولكن أبى المبتدعون إلا أن النبي في كان يحتفل بالمولد لأنه كان يصوم يوم يوم يوم ولدت فيه، ولو صدقوا في زعمهم واتبعوا السنة لصاموا يوم الاثنين ويوم الخميس كما السنة لصاموا يوم الاثنين ويوم الخميس كما كان رسول الله في يصوم.

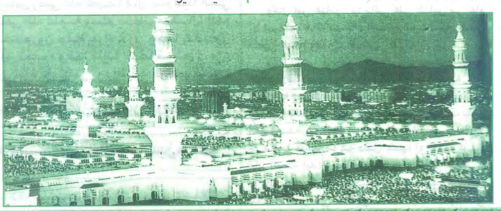
ولكن أهل البدع لا يهتمون بالعبادة بقدر ما يهتمون بالبدعة ولهذا فاليوم عندهم بل والشهر كله موسم للطعام والشراب وعرائس الحلوى مما ورثوه عن أسلافهم من العبيديين الذين كانوا يتقربون بسبّ أبي بكر وعمر وعثمان وعائشة وحفصة وسائر الصحابة، ويغالون في علي وبنيه ويبنون القباب والمشاهد ويرفعون القبور ويطوفون بها ويدعون أهلها من دون الله عز وجل، ومن نصحهم وقال لهم: هذا خلاف السنة نبذوه واتهموه ببغض النبي ﷺ وبغض الصالحين.

فإلى الله المستكى ممن ترك هدي النبي على وسنة الخلفاء الراشدين من بعده واتبع غير سبيل المؤمنين، ونذكرهم بمقالة الجنيد رحمه الله: الطرق كلها مسدودة على الخلق إلا على من اقتفى أثر الرسول على.

وبمقالة إمام دار الهجرة: لن يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها.

ونسال الله أن يعصمنا الزلل وأن يجعلنا ممن اعتصم بالكتاب والسنة وبهدي سلفنا الصالح، وأن يهدي ضال المسلمين وأن يوحد صفوفهم على الحق إنه ولي ذلك والقادر عليه والحمد لله أولا وأخرا.

وصلى الله على نبينا محمد وعلى اله وصحبه ومن اقتفى أثره واتبع هداه وسلم تسليمًا كثيرًا.



التهجير

الحمد لله معز الإسلام بنصره، ومدل الشرك بقهره، ومصرف الأمور بأمره، ومستدرج العاصين بمكره.. والصلاة والسلام على من لا نبى بعده.. وبعد:

فإن العالم الإسلامي اليوم ليمرّ بظروف عصيبة وخطوب عظيمة، والأمة المسلمة بأسرها شاخصة أبصارها ألمًا وحيرة وذهولا، بل يزداد ألمها حينما ترجع البصر كرات وكرات، ثم ينقلب إليها البصر خاسئًا وهو حسير، فإذا بالضربات تتوالى عليها وتتقاذف كحمم بركانية لا تجد الأمة أمامها ملجأ أو مغارات أو مدَّخلا يحميها من الظلم الطاغي والإرهاب الدولي المقنَّن، بل إنها تتلقى الضربات تلو الضربات وما من ملب وما من مجيب.

إننا نعيش في زمن بُليت فيه أمة الإسلام بتفريق الكلمة، وتصارع الأهواء، وحُجبت بالجهل عن معرفة أحوال عدّوها وصنائعه مما جعلها تستسلم للمحتل المجرم الباغي.

وبالأمس القريب وعلى أرض تونس حيث كانت تجرى الاجتماعات التحضيرية لعقد القمة العربية، حيث كانت أجهزة النقل السرية تنقل وقائع الجلسات إلى الخارجية الأمريكية والبيت الأبيض وجهات أخرى عديدة مصحوبة بترجمة فورية، وكان لكل هذه الجهات رأيها في عقد القمة من عدمها فهي كانت معنية بالأساس بالتطورات الدائرة داخل أروقة القمة مما استدعى تدخلها في الوقت المناسب لإفشال القمة.

وكانت بعض الدول العربية ومن بينها تونس قد تلقت تقريرًا أمريكيًا عاجلًا يؤكد المتابعة المباشرة والدقيقة لأعمال وزراء الخارجية العرب، لذلك فإن كولن باول وزير الخارجية الأمريكي قد أجرى اتصالات عاجلة خلال الاجتماع الأخير مع عدد من القادة العرب، ثم نقل تقريرًا من الخارجية الأمريكية بشكل عاجل إلى تونس وبعض البلدان العربية الأخرى يتضمن انتقادات لمسار الاجتماع المغلق والمنعقد في تونس.

وقد جاء تقرير الخارجية الأمريكية بعد أن اتفق الوزراء العرب على أن يبدأ مشروع البيان الختامي للقمة بتوجيه تحية تقدير وإكبار للرئيس عرفات على صمود الشعب الفلسطيني وتصديهم الشجاع للعدوان الإسرائيلي المستمر والمتصاعد، وإدانة حائط الفصل العنصري.

وراح البيان يؤكد إدانة إرهاب الدولة الذي تمارسه حكومة شارون.. سفاك ومصاص الدماء، وسياسة العقاب الجماعي التي تمارسها، والعملية الإرهابية التي قامت بها جنود الاحتلال وقتل الشيخ أحمد ياسين في ٢٢ / ٣ / ٢٠٠٤ وعدد من رفاقه تمثل تجسيدًا لإرهاب الدولة، وتدل على استمرار سياسات الحكومة الإسرائيلية العدوانية التي تظهر بشكل جلي وواضح أنها لا تعبأ

\_ارون

التوحة

## كلمة التحرير

عباس ولأطها بالخاصا وا

بالأمسس القسريب اعتصرت الأمة الماوحزاوهي تشاهد اغتيال قادة الجهاد الفلسطيني في مشهد دموي

بالمبادرات الهادفة إلى تحقيق السلام العادل والشامل في المنطقة.

وقد تردد أن السفير الإسرائيلي في واشنطون كان يتابع من داخل مقر الخارجية الأمريكية في واشنطون الوقائع المباشرة للاجتماع المغلق، كما قدم كولن باول احتجاجًا قبله في الحال، وأطلع الرئيس بوش على هذه الصيغة التي كانت ستصدر من قمة تونس ووفقًا للمعلومات الدبلوماسية فإن بوش أصدر أوامره إلى كولن باول بالتحرك سريعًا لإفشال هذا الموقف، وبالفعل جرى إعداد تقرير أمريكي عاجل وسريع وصل إلى عدة عواصم عربية في وقت واحد طالب فيه بإلغاء فقرة إدانة إسرائيل في قضية اغتيال أحمد ياسين وإلغاء كل ما ورد عن فكرة إرهاب الدولة لإسرائيل.

وشملت المذكرة الأمريكية تدخلا سافرًا في كل البنود المعروضة على اجتماع وزراء الخارجية، وبعد وصول التقرير الأمريكي دارت المناقشات حتى صدرت الأوامر السيادية من الرئيس التونسي لوزير خارجيته بالإعلان عن إلغاء المؤتمر وتأجيله إلى أجل غير مسم...

#### وجهان قبيحان لعملة واحدة

ومع كل ما يقع في ديار المسلمين من نكبات نجد أن البشر جميعًا يشتركون في استدعاء البلاء لهم دون فرق في الانتماء الديني أو العرقي، بَيْد أن المسلمين إذا ابتلوا فإنهم يتقلبون في رحمة الله عز وجل إن هم استحضروا أمر الله وحكمته في ذلك الابتلاء فيكون أمرهم كله لهم خير، إن أصابتهم سراء شكروا فكان خيرًا لهم، وإن أصابتهم ضراء صبروا فكان خيرًا لهم ولا يكون ذلك إلا لأمة الإسلام ولذلك قال الله تعالى: ﴿ أَفَنَجْعَلُ السَّلْمِينَ كَالمُجْرَمِينَ \* مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ [القلم: ٣٥]، وقوله تعالى: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ النَّيْنِ أَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ كَالمُقْسِدِينَ فِي الأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ المُتَوِينَ كَالْمُقْبِرِينَ فِي الأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ المُتَوْنِ كَالْمُوبَارِ ﴾ [صن ٢٨].

#### جرائم اليهود لا تتوقف

وبالأمس القريب اعتصرت القلوب ألم وهي ترى وتشاهد للمرة الثانية خلال أقل من شهر مشهدًا دمويًا مؤسفًا، فبعد اغتيال الشيخ المقعد أحمد ياسين مؤسس حركة حماس وذلك باستهادفه أثناء خروجه من صلاة الفجر، وفجرت جسد الشيخ القعيد وحولته أشلاء متناثرة في منظر بشع لا يعبر إلا عن حقد دفين على الإسلام والمسلمين، وما أشبه الليلة بالبارحة فقد تكرر المشهد أكثر بشاعة وجرمًا في عملية وحشية جديدة تضاف إلى سجل جرائم الإرهابي شارون.. عندما سلط صواريخه الثلاثة من طائرة استهدفت قائد حركة حماس الدكتور عبد العزيز الرنتيسي وثلاثة من مرافقيه في ظل الضعف والهوان الذي أصاب الأمة وقد يتكرر المنظر مرات ومرات وفي كل مرة يكون أكثر بشاعة من سابقه .. والدعم الأمريكي يتحرك على الفور فشارون يشرف بنفسه على تلك العمليات، ورفيقه

بوش يتابع الموقف عن كثب ويصدر أوامره على الفور بتهنئة شارون وتغطية العملية على المستوى الدولي ببيان يصدر على الفور من وزارة الخارجية الأمريكية يؤكد أحقية إسرائيل في الدفاع عن نفسها وإنا لله وإنا إليه راجعون.

إن أيادي اليهود القتلة ملوثة بدماء الأنبياء، ولا عجب فجرائمهم عبر تاريخهم الطويل معلومة لأمة الإسلام منذ اللحظة الأولى لبعثة النبي صلى الله عليه وآله وسلم، وما حدث في بني قريظة وبني قينقاع وبني النضير خير شاهد على ذلك، وما يجري اليوم على أرض فلسطين من قتل واغتيالات ونقض للعهود، لهو دليل دامغ على حقدهم الدفين على أمة الإسلام، قال الله عز وجل: «نشابهت قلوبهم».

#### المأزق الأمريكي في العراق.. ومذابح الفالوجة المسلم

وعلى الطرف الآخر لجناحي الشر قامت قوات التحالف بقيادة بوش بارتكاب مذابح جماعية تفوق المذابح التي يحاولون محاكمة صدام ونظامه بشانها ... ولكن من يحاكم بوش وأعوانه والملاعب الرياضية في الفالوجة شاهدة بعد أن تحولت لمقابر جماعية لشهداء الفالوجة فقد استشهد أكثر من ٧٠٠ شهيد وجرح ما يزيد على ألف وسبعمائة اكتظت بهم مستشفيات الفالوجة ... بعد الحصار الذي فرضته قوات التحالف.

#### ويمكرون ويمكرالله والله خير الماكرين

وفي ظل الحصار الدامي الذي تفرضه قوات التحالف بقيادة أمريكا يكشف تقريرًا أمريكيًا أعدته وزارة الخارجية الأمريكية بمشاركة وزارة الدفاع وجهاز الأمن القومي «الـ سي. أي. إيه» يرصد ما جرى منذ بدء عملية حصار الفالوجة. حيث أكد التقرير الأمريكي أن الوضع الميداني في العراق معقد للغاية، وأن السبب الرئيس لذلك هو أن قوات التحالف دخلت في مرحلة حرب حقيقية مع عناصر عسكرية مدربة لديها قدرة جيدة على استخادم الأسلحة والإيقاع بالمعدات والجنود الأمريكين.

وقدر التقرير الخسائر البشرية في قوات التحالف في خلال الأيام العشرة الأولى في هذا الشهر بحوالي ٩٨٣ قتيلا وذلك في إحصاء أوّلي، في حين أن الجنرال كيميت نائب قائد قوات التحالف في العراق قدر العدد بنحو ٧٠ قتيلا فقط، وقال التقرير الأمريكي: إن هذا العبدد لا يضم المفقودين أو الرهائن الذين لا تزال القوات الأمريكية تعتبرهم في عداد الأحياء، حيث يصل عدد المفقودين من القوات الأمريكية إلى حوالي ٧٠٠ شخصًا بينما وصل عدد الجرحى من قوات التحالف إلى حوالي ٢٠٠٠ شخص من بينهم ٩٠٠ إصابة خطيرة، ١٠٠٠ إصابة متوسطة، ٢٠٠٠ إصابة بسيطة.

وأكد التقرير الأمريكي «أن المقاتلين العراقيين يستخدمون الأسلحة العراقية التي كانت مخبأة، والتي فشلت القوات الأمريكية

إن أيادي اليهود القتلة ملوثة بدماء الأنبياء، ولاعجب فجرائمهم عبر قجرائمهم عبر تاريخهم الطويل معلومة لأمة الإسلام منذ اللحظة الأولى اللحظة الأولى المعثة النبي واله عليه واله وسلم

## كلمة التحرير

ومع كل مسا يحسدت على أرض العسراق وفلسطين فإننا نستبشر بذلك نستبشر بذلك خيراً، فكم في طيات المحن من منح، وكم في ثنايا النقم من نعم، وبشسر الصسابرين

#### في العثور عليها لمدة عام كامل.

وفي ضوء ذلك التقرير صدرت الأوامر من البيت الأبيض بضرورة مواجهة كافة العناصر التي تهدد قوات التحالف مع ضرورة أن تنتهي المخابرات الأمريكية في غضون أسبوعين فقط من إعداد خطط الفتنة بين الشيعة والشيعة، وبين السنة والسنة، وبين الشيعة والسنة وفي ضوء ذلك تجرى حاليًا الاستعانة بعدد من الخبراء الإسرائيليين للتخطيط في اغتيال القيادات والرموز الفلسطينية لاستخدامها في عمليات الاغتيال المرتقبة ضد رموز السيعة والسنة، وقد ذاقت قوات التحالف ما لم تذقه من قبل في حرب شوارع واختطافها رهائن من كل الجنسيات مما جعل قوات التحالف تراجع موقفها جيدًا مرة أخرى برغم الضغوط الأمريكية الشديدة عليها لعدم الإنسحاب.

#### وبشرالصابرين

ومع كل ما يحدث على أرض العراق وفلسطين فإننا نستبشر بذلك خيرًا، فكم في طيات المحن من مِنْح، وكم في ثنايا النَّقَم مَن نعم، وتلك سنة الله عز وجل الكونية والشرعية، وسبجل التاريخ خير شاهد مما يبعث في نفس المسلم الثقة بالله عز وجل ونصرة دينه، قال تعالى: ﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَ الذِينَ آمَنُوا فِي الحُيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الأَشْهَاد ﴾، والمُوفَقُ من فقه الدروس وأخذ العبرة من الأحداث، وفهم آثارها وأسرارها وعواقبها، قال تعالى: ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبُكَ مِنْ لِلْذِينَ هَاجَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا فُتِنُوا ثُمَّ جَاهَدُوا وَصَبَرُوا إِنَّ رَبُكَ مِنْ بَعْدِهَا لَعْفُورُ رَحِيم ﴾ فاعتبروا يا أولي الأبصار.

فصبراً صبراً أيها المسلمون المجاهدون في كل بقاع الأرض، وليستيقن الجميع أن ثمة حقيقة واضحة ينبغي ألا تغربَ عن الأذهان مطلقا، وهي أن عاقبة التدافع بين القوى وثمرة الصراع بين الحق والباطل إنما هي للمؤمنين المتقين، فليهنأ المسلمون بذلك، ولتقر أعينهم، فالنصر للإسلام وأهله مهما طال الزمان أو قصر، وما علينا إلا الإخلاص والصدق والجد والعمل، ﴿وَالنَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ سُبُلُنَا وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ المُحْسِنِينَ ﴾ [العنكبوت: ٦٩]، وقال تعالى: ﴿وَيَوْمَنَذِ يَقْرَحُ المُؤْمِنُونَ (\*) بِنَصْرِ اللَّهِ يَنْصُرُ مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ ﴾ [الروم: ٤، ٥]

وصلى اللهم وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وأرض اللهم عن خلفائه الراشدين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

﴿ تَبَارَكَ الَّذِي بِيده اللَّلْكُ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَديرٌ \* الَّذي خَلَقَ المُوْتَ وَالْحَيَاةَ ليَبلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً وَهُو الْعَزِيزُ الْغَفُورُ \* الَّذي خَلَقَ سَبْعَ سَمَوات طباقًا مَا تَرَى في خَلْق الرَّحْ مَن منْ تَفَاوُت فَارْجع الْبَصَرَ هَلْ تَرَى منْ فُطُور \* ثُمَّ ارْجع الْبَصَرَ كَرَّتَيْن يَنْقَلبْ إِلَيْكَ الْبَصَرُ خَاسِئًا وَهُوَ حَسِيرٌ \* ﴾ الملك: ١-٤

## رد. عبد العظيم يدوي

بينيدىالسورة

سورة مكدة، شانها شان السور المكدة في الاهتمام بترسيخ العقيدة، وبيان أصول الدين، وبخاصة: التوحيد، والرسالة، والبعث.

ولقد كان رسول الله ﷺ بقرؤها كل لعلة، وحث على قراءتها، فقال: إن سورة من القرآن ثلاثون أمة، شبفعت لرجل حتى غُفِرَ له، وهي: ﴿ تَعَارِكَ الَّذِي مِعَدِهِ الْمُلْكُ ﴾ [الملك:١].

وقد قررّت الآيةُ الأولى منها حقيقتين: الأولى: أن الملك بيد الله وحده، والثانية: أن الله على كل شيء قدير، قال تعالى: ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَهُو عَلَى كُلِّ شُنَيْء قَدِيرٌ ﴾ ثم جاءت الآيات التسعُ والعشرون تؤكد هاتين الحقيقتين وتقررهما بأساليب مختلفة، وهذا ما يمكن قوله في هذه

#### و تفسير الأيات و

قوله تعالى: ﴿ تُدَارِكُ الَّذِي بِيْدِهِ الْمُلْكُ وَهُو عَلَى كُلِّ شَنِيْءِ قَدِيرٌ ﴾. هكذا محد اللَّهُ نفسه: ﴿ تَعَارِكَ الَّذِي ينده المُلْكُ ﴾ تنزّه وتعالى عن النقائص، وكَــُـرِتْ بركاته وعمّ خيره، ﴿ الَّذِي يَدِهِ الْمُلْكُ ﴾ فهو المالك له، المهدمنُ عليه، القايضُ على ناصبته، المتصرّف فيه، وهذه هي الحقيقة الأولى، التي تقررُها الآبة كما ذكرتُ. وهي حقيقةُ طالما ذكرها القرآن وكررها: قال تعالى: ﴿ قُلِ اللَّهُمُّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشِيَاءُ وَتَنْزِعُ الْمُلْكَ مِـمَّنْ تَشيَاءُ وَتُعِرُّ مَنْ تَشْيَاءُ وَتُذِلُّ مَنْ تَشْيَاءُ بِعَدِكَ الخُيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَنيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [ال عمران: ٢٦]. وقال تعالى: ﴿ لِلَّهِ مُلْكُ السُّمُواتِ وَالأُرْضِ بَخْلُقُ مَا يَشْنَاءُ يَهَتُ لِنْ يَشْنَاءُ إِنَاثًا وَيَهَبُ لِنْ يَشْنَاءُ الذُّكُورَ (٤٩) أَوْ يُزَوِّجُ هُمْ ذُكْرَانًا وَإِنَاثًا وَيَجْعَلُ مَنْ يَشْنَاءُ عَقِيمًا إِنَّهُ عَليمٌ قَدِيرٌ ﴾ [الشورى:٤٩، ٥٠].

وقال تعالى: ﴿ فَسُنَّدُ مَانَ الَّذِي سَده مَلَكُوتُ كُلِّ شَنَيْء وَإِلَيْهِ تُرْحَعُونَ ﴾ [ىس: ٨٣].

وهي حقيقة، حين تستقر في القلب تحدّد له الوجهة والمصير، وتخلّيه من التوجّه أو الاعتماد أو الطلب من غير المالك المهيمن المتصرف في هذا الملك بلا شريك،

كما تخلّيه من العبودية والعبادة لغير الملك الواحد.

وقوله تعالى: ﴿ وَهُو عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾. هذه هي الحقيقة الثابتة: أن اللَّه الذي له ملك السـمـوات والأرض لا يَعْجَرُ عن شيء، ولا يعجزه شيء، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لَيُعْجِزَهُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمُوَاتِ وَلاَ فِي الأَرْضِ لِيُعْجِزَهُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمُوَاتِ وَلاَ فِي الأَرْضِ لِيُعْجِزَهُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمُوَاتِ وَلاَ فِي الأَرْضِ لِيَّهُ كَانَ عليمًا قَديرًا ﴾ [فاطر: ٤٤]، وكما قال تعالى حكاية عن الجن: ﴿ وَأَنَّا ظَنَنًا أَنْ لَنْ نَعْجِرَهُ هَرَبًا ﴾ تعالى حكاية في الأَرْضِ وَلَنْ ثُعْجِرَهُ هَرَبًا ﴾ نعْجِر اللَّه فِي الأَرْضِ وَلَنْ ثُعْجِرَهُ هَرَبًا ﴾ [البن: ١٦]، وهو سبحانه: ﴿ فَعَالُ لِمَا يَرِيدُ ﴾ إلى ولا معقب لحكمه، ولا علي غالب لأمره: ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئُونَ ﴾ [سن: ٢٨]، وهي حقيقة حين يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونَ ﴾ [سن: ٢٨]، وهي حقيقة حين تستقر في القلب بُطلق تصوره لمشيئة

الله وفعله من كل قيد يرد عليه من مالوف الحسّ أو مالوف العقل أو مالوف الخيال، فقدرة الله وراء كل ما يخطر للبشر على أي حال. والقيود التي ترد على تصور البشر بحكم تكوينهم المحدود

تجعلُهم أسرى لما يالفون في تقدير ما يتوقعون من تغيير وتبديل فيما وراء اللحظة الحاضرة والواقع المحدود. فهذه الحقيقة تُطلُقُ حسنهم من هذا الإسار، فيتوقعون من قدرة الله كل شيء بلا حدود، ويكلون لقدرة الله كل شيء بلا قيود، وينطلقون من أسر اللحظة الحاضرة والواقع المحدود.

وهاتان الحقيقتان تجعلان المسلم دائمًا لا يلتفتُ إلى غير الله، ولا يتعلق قلبُه بغير الله رجاءً ولا خوفًا، فإذا سأل سأل الله، وإذا استعان استعان بالله، ليقينه أن الله وحده هو المالك وما سواه مملوك، وأن الله وحده هو القادر وما سواه أعجز عن أن يحقق لنفسه نفعًا أو يدفع عنها ضرًا، فضلاً عن أن

يكون أقدر على ذلك لغيره، وهذا ما وصى به النبي ابن عباس حين قال له: «يا غلام، إني أعلمك كلمات، احفظ الله يحفظك، احفظ الله تجده تُجاهك، إذا سالت فاسال الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أنّ الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، ولو اجتمعوا على أن يضروك بشيء قد كتبه الله لك، ولو اجتمعوا على أن يضروك بشيء قد كتبه الله عليك، رُفِعت الأقلام وجفّت الصحف».

قوله تعالى: ﴿ الَّذِي خَلَقَ الْمُوْتَ وَالحْيَاةَ لِيَبِّلُوكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً وَهُو الْعَزِيرُ الْعَلَا وَكُمْ أَدُّ مِنَ آثار انفراده الْغَفُولُ الْقِرَبِةُ لَهُ وَالْوَلُ أَثْرِ مِنَ آثار انفراده سبحانه بالملك وتصريفه له، وأولُ أثر من آثار قدرته على كل شيء وطلاقة إرادتُه، فهو سبحانه وتعالى يحيي ويميت، وقد خلق الموت والحياة لغاية خلق الموت والحياة لغاية عظيمة، وإنما قدّم ذكر الموت لأن الموت سابق الحياة، والعدم سابق الوجود، كما قال

تعالى: ﴿هَلْ أَتَى عَلَى الإِنْسَانِ حِينٌ مِنَ الدَّهْرِ لَمْ يَكُنْ شَيْدًا مَذْكُورًا ﴾ [الإنسان:١]، كما قال تعالى: ﴿كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنْتُمْ أَمُواتًا فَأَحْيَاكُمْ ثُمَّ يُميِيتُكُمْ ثُمَّ يُحييكُمْ ثُمَّ إلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [البقرة: ٢٨]، وحكى اللَّه تعالى عن أهل النار، أنهم إذا دخلوها وذاقوا أليم عـذابها، ﴿قَالُوا رَبَّنَا أَمَ تُئَا اثْنَتَ يْنِ فَأَعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا فَهَلْ إِلَى فَرُوجٍ مِنْ سَبِيلٍ ﴾ [غافر:١١]، والمراد بالموتة فرُوج مِنْ سَبِيلٍ ﴾ [غافر:١١]، والمراد بالموتة وهو المذكور في قوله تعالى: ﴿هَلْ أَتَى عَلَى الإِنْسَانِ حِينٌ مِنَ الدَّهْرِ لَمْ يَكُنْ شَيْئًا مَذْكُورًا ﴾ والمراد بالحياة الأولى هذه التي الإنسان: ١]، والمراد بالحياة الأولى هذه التي يحياها كلِّ منا الآن، ثم يموت كلِّ إذا استوفى أجله، فهذه الموتة الشانية، ثم يبعث اللَّه

الموتى، وهذه هي الحياة الثانية. كما أن من أسباب تقديم الموت على الحياة أن يكون الإنسان أكثر ذكرًا للموت، فلا يغفل عما بعده، كما قال ﷺ: «أكثروا ذكر هاذم اللذات: الموت». [حسن صحيح، رواه الترمذي (٣/٢٤٠٩ و٣٧٨/٢٤٠٩)، وابن ماجه (٣/٢٧٤ (٢/١٤٣٢)، والنسائي (٤/٤)].

وقوله تعالى: ﴿لِيَـبُلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ بيانُ لحكمة خَلْق الخلق، وخلق الموت والحياة، وقد تكرّر ذكر هذه الغاية في ثلاثة مواضع من القرآن الكريم، هذا واحدٌ منها، والثاني في سورة الكهف، في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الأَرْضِ زِينَةٌ لَهَا لِنَبُلُوهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [الكهف: ٧]، والثالث في قوله تعالى تعالى في سورة هود: ﴿ وَهُو الذِّي خَلَقَ السَّمَواتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةٍ أَيّام وَكَانَ

عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ لِيَ بُلُوكُمْ اَيُّكُمْ اَيُّكُمْ اَيُّكُمْ اَيُّكُمْ اَيُّكُمْ اَيْكُمُ اَيْكُمُ اَيْكُمُ اَحْسِنُ عَمِلاً ﴿ [هود:٧]، ولم يقل سبحانه ليبلوكم أيكم أكثر عملاً، وإنما قال: ﴿لِيَبْلُوكُمْ أَيْكُمْ أَيْكُمْ اَحْسِنُ عَمَلاً ﴾ حتى يهتم المسلم بتحسين عملاً ﴾ حتى يهتم المسلم بتحسين عمله لا بكثرته، فركعتان بُسُنِعُ

وضوءَهما، ويُحْسِنُ قراءتهما، ويطمئن في العمله فعرفها، قال ركوعهما وسجودهما، خيرٌ من ألف ركعة المحكف ذلك. قال الفضيل بن عياض رحمه اللَّهُ الركت من سبيل تم في تفسير هذه الآية: لا يكون العمل مقبولاً فيها لك. قال :كذ حتى يكون خالصًا وصوابًا، فإن كان خالصًا وليس موابًا، أو صبوابًا وليس بخالص، لم فالإخلاص الإ فالإخلاص المحالص ما ابتغي به وجه اللَّه، والصواب ما الخالص ما ابتغي به وجه اللَّه، والصواب ما المتول الله في قبول العمل الصالح من المؤمن، المؤمن، الأول: الإخلاص لله، والثاني: المتابعة لرسول الله في العبادة، العبادة، فلا بد من توحيد الله في العبادة، العبادة، والسول في في المتابعة الرسول في في المتابعة الرسول في في المتابعة المسول في في المتابعة.

قال تعالى: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللَّهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدَّينَ حُنَفَاءَ ﴾ [البينة: ٥]، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكُ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرُكُت لَيَحْبُطَنَّ عَ مَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِنَ الْخِنْ أَشْرَكُت لَيَحْبُطَنَّ عَ مَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِنَ الخَّاسِرِينَ (٦٥) بَلِ اللَّهُ فَاعْبُدُ وَكُنْ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴾ [الزمر: ٦٠، ٦٠]، وعن أبي هريرة الشَّاكِرِينَ ﴾ [الزمر: ١٠، ٦٠]، وعن أبي هريرة يقول: ﴿ إِن أول الناس يُقضى يوم القيامة عليه رجلٌ استشهد، فأتي به فعرفه نعمه فعرفها. قال: فما عملت فيها ؟ قال: قاتلت لأن يُقال استشهدت، قال: كذبت، ولكنك قاتلت لأن يُقال حتى جريء. فقد قيل، ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقي في النار، ورجل تعلم العلم وعلمه وقرأ القرآن، فأتي به فعرفه نعمه فعرفها، قال: فما عملت فيها ؟ قال: تعملت العلم وقما العلم الع

ا عملت فيها إقال: العملت العلم وعلمته وقرأت فيك القرآن، قال:

كذبت، ولكنك تعلمت العلم ليقال عالم، وقرأت القرآن ليقال: هو قارئ، فقد قيل، ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقي في النار، ورجل وسع الله عليه

وأعطاه من أصناف المال كله، فأتي به فعرفه نعمه فعرفها، قال: فما عملت فيها؟ قال: ما تركت من سبيل تحب أن ينفق فيها إلا أنفقت فيها لك. قال :كذبت ولكنك فعلت ليقال هو جواد، فقد قيل، ثم أمر به فسحب على وجهه، ثم ألقى في النار».

فالإخلاص الإخلاص عبادَ الله، وإياكم والرياء، وعليكم بالسنة وإياكم ومحدثات الأمور، قال تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحبُونَ اللهَ فَاتَبِعُونِي ﴾ [العمران:٣]، وقال: ﴿ وَاتَبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾، قال النبي ﷺ: «مَن أحدثُ في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد». وفي رواية لمسلم: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو

قال العلماء: ينبغي لكل من همّ بعمل أن

Canana annon as an Agentidan

يسأل نفسه سؤالين: لم وكيف فإن كان الجواب؛ لله وعلى طريقة رسول الله فلي توكل على الله وإنْ كان الجواب؛ لغير الله وعلى غير طريقة رسول الله فليرح نفسه من عناء عمل لا يُسمن ولا يغني من جوع وكذا لو كان أحد الجوابين مخالفًا والآخر موافقًا، لأنه لا بدّ من تحقق الجوابين الصحيحين: لله وعلى طريقة رسول الله

«وقوله تعالى: ﴿ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْفَقُورُ ﴾
أي هو العزيز العظيم، المنيع الجناب، وهو
مع ذلك غفورُ لمن تاب إليه وأناب بعدما
عصاه وخالف أمره، وإن كان تعالى عزيزًا
فهو مع ذلك يغفر ويرحم، ويصفح ويتجاوز»
إتفسير أبن كثير ١٩٦٢]، لأنه سبحانه رحيم
بعباده، لا يعنتهم، ولا يحب أن يعذبهم، إنما
يريدُ لهم أن يتيقظوا لغاية وجودهم وأن
يرتفعوا إلى مستوى حقيقتهم، وأن يحققوا
تكريم الله لهم، فإذا تم لهم هذا فهناك
الرحمة السابغة، والعون الكبير، والسماحة
الواسعة، والعفو عن كثير.

وصدق الله العظيم حيث يقول: ﴿مَا يَفْعَلُ اللَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِنْ شَكَرْتُمْ وَآمَنْتُمْ وَكَانَ اللَّهُ شَاكِرًا عَلِيمًا ﴾ [النساء:١٤٧].

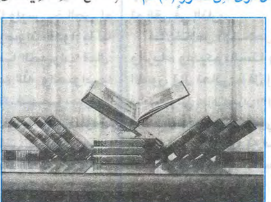
قوله تعالى: ﴿ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَاتٍ طِبَاقًا مَا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِنْ تَفَاوُتٍ فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَى مِنْ فُطُورِ (٣) ثُمُّ

ارْجِعِ الْبُصَرَ كَرُتَيْنِ
يَنْقَلُبْ إِلَيْكَ الْبُصَرُ
خَاسِنًا وَهُوَ جَسِيرُ
(٤) وَلَقَدَدُ رُبَيِّنًا
السِّمَاءَ الدُّبُنْيَا
بِمَصَابِيحَ ﴾، هذه
ايضًا بعض آثار
قدرته وتصرفه في
ملكه: ﴿الُّذِي خَلَقَ

﴿ مُا تَرَى فِي خَلْقِ الرُّحْ مَن مِنْ تَفَاوُتٍ ﴾

فليس فيه خلل ولا نقص ولا اضطراب، ﴿فَارْجِعِ الْبَصَرَ ﴾ مرةً بعد مرة ﴿هَلْ تَرَى ﴾ في خلق الرحمن ﴿مِنْ فُطُور ﴾ أي شقوق وخلل، ﴿ثُمَّ ارْجِعِ الْبَصَرَ كَرَّتَيْن ﴾ فريما فاتك شيء في النظرة السابقة لم تتبينه، فأعد النظر ثم أعده، فالنتيجة واحدة، وهي ﴿يَدْقَلِبُ إِلَيْكَ الْبَصَرُ حَاسِدًا وَهُوَ حَسِيرٌ ﴾ أي كليل متعب، وقد انقطع من الإعياء من كثرة التكرر ولا يرى نقصنًا، لأن السماء ﴿صُنْعَ اللَّهِ الَّذِي أَنْقَنَ كُلُّ شَيْءٍ ﴾ [انمل:٨٨]،

وخَـلْقَ ﴿ الَّـذِي أَحْـسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَهُ ﴾ [السجدة:٧]. وللحديث بقية بإذن الله تعالى، وأخر دعـوانا أن الحـمـد لله رب العالمين.



## تعظيم الرسول علية

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال سمعت عمر بن الخطاب رضي الله عنه يقول: «لا تطروني كما الله عنه يقول: «لا تطروني كما أطرت التَّصَاري ابْنَ مَرْيَم فاتَّمَا أنا عَبْدُهُ فَقُولُوا عَبْدُ الله ورُسُولُهُ»

هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري في كتاب أحاديث الأنبياء باب «واذكر في الكتاب مريم» برقم (٣٤٤٥) وفي كتاب الحدود مطولا باب «رجم الحبلي في الزنا إذا أحصنت» (٦٨٣٠) كما أخرجه الإمام أحمة في المسند برقم (١٥٤)، (١٦٤) ومطولا برقم (١٩٩)، وكذلك أخرجه الدارمي في السنن في كتاب الرقاق باب في «قول

#### سي د د د دوي الحديث

النبي ﷺ » «لا تطروني». برقم (٢٧٨٤).

هو أميس المؤمنين أبو حفص عمر بن الخطاب بن نفيل بن عبد العزى بن رياح، وأمه حنتمة بنت هاشم بن المغيرة بن عبد الله بن عمر بن مخزوم.

مولده بمكة قبل الفجار الأخير باربع سنين، وقــيل مــولده يوم الاثنين لأربع بقين من ذي الحجة، أسلم عمر رضي الله عنه بعد تسعة وثلاثين رجلا وإحدى عشرة امرأة، وكان إسلامه عزًا ظهر به الإسلام. قال أبو عمر بن عبد البر: ضرب رسول الله هي صدر عمر رضي الله عنه ثلاث مرات وقال: «اللهم أخرج ما في صدر عمر من غلّ وأبدله إيمانا» وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله هي: «إن الله جعل الحق على لسان عمر وقلبه»، وعن أبي هريرة وعقبة بن عامر رضي الله عنهما عن النبي هي: «إن النبي هريرة وعقبة بن عامر رضي الله عنهما عن النبي هديرة الوكان بعدي نبي لكان عمر بن الخطاب».

ولِي الخالفة بعد أبي بكر الصديق،

#### بقلم/زكرياحسيني

واستمرت خلافته عشر سنين وستة أشهر، قتل لشلاث بقين من ذي الحجة سنة ثلاث وعشرين للهجرة، ودفن إلى جوار أبي بكر الصديق رضي الله عنهما.

#### شرح الحديث

قـوله ﷺ: «لا تطروني»:قـال في النهـاية الإطراء مجاورة الحد في المدح، والكذب فيه، جاء في لسـان العـرب: أطرى الرجل: أحـسن الثناء عليه، وأطرى فلان فلانا إذا مدحه بما ليس فيه.

والمقصود أنه ﷺ نهى أمته عن الكذب في مدحه برفعه فوق منزلته، كما فعلت النصارى بعيسى ابن مريم عليه السلام.

وأما رسولنا ﷺ فقد بين الله عز وجل أنه بشر، وأنه رسول مثل الرسل قبله؛ فقال تعالى: ﴿ وَمُ اللَّهُ مُنْ إِنَّهُ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ لِوُحَى إِلَيُّ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَيْ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَّهُ وَاَحِدٌ ﴾ [الكهف: ١١٠]، وقال سبحانه: ﴿ وَمَا مُحَمّدٌ إِلاَّ رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ ﴾ [ال عمران: ١٤٤].

ولقد كان أصحاب رسول الله و والتابعون وتابعوهم بإحسان يعظم ون رسول الله ووقرونه ويعزرونه كما أمرهم الله عز وجل في كتابه وكما بين لهم رسولهم صلوات الله وسلامه عليه، فكانوا ياتون من ذلك كله الحق لا

عباني وهناك فيق عقانم من الصب والحدادة القي

はいる

يجاوزونه؛ فلا يرفعونه فوق منزلته التي أنزله الله إياها ولم يجعلوه شريكا لله يتصرف في ملك الله، ولا نسبوا إليه ما ليس بصحيح من أمور اعتقادية كأن يكون خلق من نور، أو أن الله خلق الخلق من أجله، أو ما شابه ذلك من الكذب والباطل الذي درج عليه المبتدعة وأهل الأهواء قديما وتابعهم عليه معتدعة زماننا حديثا.

وانظر رحمني الله وإياك إلى ما رواه الترمذي في الشمائل عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه وهو من أقرب الناس إليه - يصفه بالأوصاف البشرية التي تفوق كل البشر، ومع ذلك لا تخرجه عن كونه بشرًا صلوات ربي وسلامه عليه يقول: «كان رسول الله و أجود الناس صدرًا وأصدقهم لهجة، وألينهم عريكة، وأكرمهم عشرة، من رآه بديهة هابه، ومن خالطه معرفة أحبه، يقول ناعتُهُ: لم أر قبله ولا بعده مثله».

وأما قوله 🐲: «فإنما أنا عبدُهُ» وفي رواية: «عبدٌ» أي عبد الله، فهو 👑 يبين لنا أنه عبد لله مخلوق لله لا يرتفع عن منزلته التي أنزله الله تسارك وتعالى، والله عز وجل وصفه بوصف العبودية في أشرف الأحوال، فقال: ﴿ الحُمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَى عَنْدِهِ الْكِتَابَ وَلَمْ نَجْعَلْ لَهُ عِوْجًا ﴾ [الكهف: ١]، وقال سيحانه: ﴿ سُنِّحَانَ الَّذِي أَسْرَى بعَبْدِهِ لَيْلاً مِنَ الْمُسْجِدِ الصُّرَامِ إِلَى الْمُسْجِدِ الأَقْصَى ﴾ [الإسراء: ١]، وقوله: ﴿ فَقُولُوا عَبِدُ اللَّهُ ورسوله ﴾، أمرنا ﷺ أن نصفه بهذين الوصفين وصف العبودية لله، ووصف الرسالة، فهما أعظم وصف يوصف به المخلوق أن يكون عبدًا لله تعالى وهذا أشرف مقام للمخلوق مع خالقه، ثم وصف الرسالة الذي يتميز به عن عامة البشر، فإنه يعني أنه يوحى إليه من ربه فلذلك أمره ربه سبحانه أن يقول ذلك لأمته وللناس جميعًا أنه جمع الله تعالى له بين الوصفين، قال سبحانه وتعالى: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَيْرٌ مِثْلُكُمْ بُوحَى إِلَىَّ أَنْمَا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ ﴾ [الكهف: ١١٠]، أي معلنا توحيد الله تعالى وعدم الإشراك به فإن كان هو 🛎 عبدًا لله يوحى إليه الله بشرعه فإن الله واحد لا شريك له لا في الخلق ولا في الأمر، فينبغي أن يعظم ويحب ويؤله، إنما يكون الحب والتعظيم لمن أمر الله بحبه وتعظيمه وهو عبده ورسوله محمد 🐸 والصالحون من عباده، وهناك فرق عظيم بين الحب والعبادة التي

يشرك فيها المبطلون بربهم رسوله أو أولياءه من رفع بعضهم فوق منزلته التي أنزله الله تعالى وصرف كثير من العبادات لغير الله تعالى سواء لرسوله أو لأوليائهم الذين يتخذونهم أندادًا من دون الله.

فحقوق الرسول ﷺ التي تقتضي منا القيام بها هي:

١ - الإيمان به ﷺ: قال تعالى: ﴿ فَآمِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ الّذِي أَنْزَلْنَا ﴾ [التغابن: ٨].

وقال هو ﷺ: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله ويؤمنوا بي وبما جئت به»، ومعنى الإيمان به ﷺ التصديق بنبوته ورسالته، وأن كل ما جاء به وما أخبر به فهو صدة..

آ - محبته ﷺ: قال تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَآبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَائُكُمْ وَآرُوْاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَآمُوْالُ وَقَبْرَوْنَ كَصَادَهَا وَمَسَاكِنُ اقْتَرَفْتُمُونَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَحْشَنُونَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا وَرَسُولِهِ وَجَهَادٍ فِي سَيْدِيلِهِ فَتَرَبُّصُوا حَتَّى يَاقِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا سَيدِيلِهِ فَتَرَبُّصُوا حَتَّى يَاقِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا يَعْدَى الْقَوْمُ الْفَاسِقِينَ ﴾ [التوبة: ٢٤].

وقال ﷺ: «لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أحمعن».

". طاعته : قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ اَمَنُوا اَطِيعُوا اللَّهُ وَاَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلاَ تُبْطِئُوا اَعْمَالُكُمْ ﴾ [محمد: ٢٣]، وقال تعالى: ﴿ مَنْ يُطِع الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ ﴾ [النساء: ٨٨]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ ﴾ [النساء: ٨٨]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا اَتَاكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ [الحشر: ٧]، وقال : «ما أمرتكم به فاتوا منه ما استطعتم وما نهيتكم عنه فاجتنبوه». عقيدة عقد وقولا واجبة، بل هي الدين كله، ومخالفته في ذلك هي الخروج من الدين كله، قال تعالى: ﴿ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّمُ تَهْتَدُونَ ﴾ [الأعراف: ١٩٨]، وقال تعالى: ﴿ وَاتَّبِعُوهُ أَوْلُ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهُ فَاتَبِعُونِي يُحْبِيْكُمُ اللَّهُ وَيَعْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾ [آل عمران: ٣١].

#### ومن مظاهر هذه المتابعة

(أ) أن لا يبتدع المسلم بدعة، وألا يعمل ببدعة البتدعها غيره مهما كان هذا المبتدع.

(ب) رد كل قول لقوله، وترك كل تشريع لشرعه، والإعراض عن كل ما خالف هديه في الاعتقاد

والقول والعمل.

(ج) التمسك بالسنة الواجبة والمستحبة على السواء.

الاقتداء به ﷺ: قال الله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسُوّةً حَسَنَةً ﴾ [الأحزاب:٢١].

كأن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه يقول: 
«القصد في السنة خير من الاجتهاد في البدعة، 
وكان أبي بن كعب رضي الله عنه يقول: «إن 
اقتصادًا في سبيل وسنة خير من اجتهاد في 
خلاف سبيل وسنة وموافقة بدعة، وانظروا أن 
يكون عملكم إن كان اجتهادًا واقتصادًا أن يكون 
على منهج الأنبياء وسنتهم».

٦- توقيره : وتوقير النبي همعناه تعظيمه وإجلاله والإكبار من شانه ورفع قدره حتى لا يدانيه أحد من الناس وهذا واجب المسلم، وضد ذلك هو الاستخفاف به وهو كفر وخروج من ملة الإسلام. قال تعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُ بَسَسْرًا وَنَذِيرًا (٨) لِتُوْمِئُوا بِاللَّهِ وَرَسَنُ ولِهِ وَتُعَرِّرُوهُ وَتُعَرِّرُوهُ وَتُسَبَّحُوهُ بُكُرَةً وَاَصِيلاً ﴾ وتُعَرَّرُوهُ وَتُوقَرُوهُ وَتُسَبَّحُوهُ بُكُرَةً وَاَصِيلاً ﴾ [الفتح: ٨، ٩].

فالتعزير النصرة والتأييد، والتوقير الإجلال والتعظيم.

#### ومن مظاهر توقيره

(أ) ما أرشد الله إليه في كتابه بقوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [الحجرات:١]، أي لا تقولوا قبل أن يقول، وإذا قال فاستمعوا له وأنصتوا.

(ب) وما أرشد الله إليه بقوله تعالى: ﴿يَا أَيُهَا النَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَرْفَعُوا آصُوْاَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النّبِيّ وَلاَ تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْر بَعْضِكُمْ لِيَعْضِ أَنْ تَحْبَطُ أَعْمَالُكُمْ وَأَنْتُمْ لاَ تَشْعُرُونَ ﴾ [الحجرات: ٢]. فرفع الصوت عنده يدل على عدم توقيره وعدم الأدب معه، وكذلك الجهر بالقول له إذا خاطبوه وكلموه.

(ج) عدم ندائه باسمه العلم «يا محمد» وإرشادهم أن يدعوه بلقب الرسالة والنبوة قال تعالى: ﴿ لاَ تَجْعَلُوا دُعَاءَ الرَّسُولِ بَيْنَكُمُّ كَدُعَاءِ بَعْضِكُمْ بَعْضًا ﴾ [النور:٦٣].

٧ ـ تعظيم شأنه: أي احترام كل ما له تعلق به، كاسمه وحديثه وسنته وشريعته وأل بيته وصحابته وأفراد أمته، إذ كل ذلك داخل تحت

حرمات الله تعالى والله يقول: ﴿ وَمَنْ يُعَظِّمُ حُرُمًاتِ اللّهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ عِنْدُ رَبّهِ ﴾ [الحج: ٣٠]. ولقد بلغ الصحابة والتابعون وتابعوهم في ذلك مبلغا عظيما.

٨ - النصح له ﷺ: قال تعالى: ﴿وَلاَ عَلَى النَّذِينَ لاَ يَجِدُونَ مَا يُنْفِقُ ونَ حَرَجٌ إِذَا نَصَدَدُوا لِلّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [التوبة: ٩١]. وقال ﷺ: «الدين النصيحة لله ولكتابه ولرسوله» فجعل ﷺ النصح له دينا، ومن النصيحة للرسول ﷺ:

- (أ) التصديق بنبوته والتخلق بأخلاقه والتأدب بأدابه.
- (ب) شدة المحبة له ولال بيته وجميع اصحابه.
   (ج) إبلاغ رسالته بعده ونشر دعوته وإقامة شريعته وإعزاز أهل ملته، وإذلال أهل بغضه

وعداوته من الكائدين لدينه والأمته وملته.

(٩) محبة آل بيته وصحابته: إذ محبة آل بيته ومحبة أصحابه من محبته، وما دامت محبته واجبة فمحبة فمحبة ما يحب واجبة أيضا ويكفي في ذلك بعض الأحاديث التي وردت عنه ومنها: «الله الله في أهل بيتي» وقوله و في أصحابي» إلى آخر ما جاء عنه في في هذا الشأن، ولقد كان الصحابة نعم من يعمل بذلك وينفذه.

(١٠) الصلاة عليه ﷺ: إن الصلاة عليه ﷺ من أوجب الواجبات، وهي واجبة بالقرآن والسنة والإجماع. فقد قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُوا عَلَيْهِ وَسَلَّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ [الأحزاب:٥٦].

وقال ﷺ: «رغم أنف امرئ ذكرت عنده ولم يصل عليُّ» وقال ﷺ: «وصلوا عليَّ حيث كنتم فإن صلاتكم تبلغني» إلى غير ذلك من النصوص الدالة على ذلك.

وأخيرًا فأين المدعون لمحبته المحتفلون بيوم مولده من هذه الحقوق العشرة انهم أبعد الناس عن ذلك ولا سيما اتباعه والعمل بسنته، والنصح له على وطاعته. وما أيسر الكلام والادعاء، وما أصعب العمل والمتابعة.

نسال الله تعالى الهداية والتوفيق والسداد لجميع المسلمين. وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله محمد وآله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

## خطبة الجمعة فضيلة الشيخ السايس بمسجد التوجيد بمدينة العاشر من رمضان

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله.

فإن هذه الخطبة الجامعة، القاها فضيلة الشيخ/ عبد الرحمن السديس إمام وخطيب بيت الله الحرام بمكة المكرمة يوم الجمعة ١٩ صفر ١٤٢٥هـ بمسجد التوحيد بمدينة العاشر من رمضان بمصر.

وقد بين فيها ـ حفظه الله ـ سبل خروج الأمة من أزمتها، ووسائل تحصيل نصر الله تعالى، مجيبا بذلك عن التساؤلات التي تختلج في صدور الغيورين من أهل الإسلام.

وجماعة انصار السنة المحمدية بمصر عامة؛ ولسان دعوتها مجلة التوحيد خاصة إذ تقدم الخطبة لقراء المجلة؛ لا تنسى في هذا المقام تقديم الشكر والامتنان لرجال الأمن في مدينة العاشر من رمضان الذين كانوا على أعلى مستوى من المسئولية والكفاءة والنظام لتسهيل أداء الوفود الحاشدة لفريضة الجمعة وسماع خطبة ضيف مصر المباركة، كما تشكر القائمين على مسجد التوحيد بالمدينة لما قاموا به من أعمال ولما بذلوه من جهود، كما نخص بالشكر فضيلة الدكتور سيد عبد الحليم - حفظه الله - الذي كان سببا في وفود فضيلة الشيخ عبد الرحمن السديس ضيفا على أهل مصر أكثر من مرة ونسال الله تعالى المزيد من فضله، وإلى الخطبة حياكم الله.

أيها المسلمون: أوصيكم ونفسي بتقوى الله عز وجل، فإنها وصيته سبحانه وتعالى للأولين والآخرين، يقول تعالى: ﴿ وَلَقَدْ وَصَّيْنًا الَّذِينَ أُوتُوا النَّاكِمُ وَالْمَاكُمُ أَن اتَّقُوا اللَّهَ ﴾.

أيها المسلمون، سر هَذُه الأمةَ وسنعادتها وصلاحها وهدايتها منوطُ بتمسكها بكتاب الله وسنة رسوله ، يقول الله تعالى: ﴿فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَايَ فَلاَ يَضِلُّ وَلاَ يَشْقَى (١٢٣) وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضِنْكًا ﴾.

معاشر المسلمين: لقد بعث الله نبيه محمدًا بالهدى ودين الحق فبلغ عليه الصلاة والسلام رسالة ربه، ونصح الأمة وجاهد في الله حق جهاده وما مات عليه الصلاة والسلام إلا وقد دل أمته على كل خير وحذرها من كل شير، ثم حمل لواء الدعوة بعده عليه الصلاة والسلام صحابته الكرام، فجاهدوا في الله حق جهاده ودعوا إلى دين الله تبارك وتعالى وانطلقت حضارة الإسلام ورفرفت رايتها على جميع أقطار المعمورة، كل ذلك بفضل الله عز وجل ثم بجهاد الصحابة رضي الله عنهم، ثم إنه بعد القرون الأولى المفضلة عن وجل ثم بجهاد الصحابة رضي الله عنهم، ثم إنه بعد القرون الأولى المفضلة بيت في الأمة المحن، وكثرت فيها الفتن، واتبعت الأهواء، وأعرض كثير من الناس

عن نور الوحيين كتاب الله عز وجل وسنة رسوله ، وتمضي الأيام والسنوات والقرون، وترسو سفينة هذه الأمة على شاطئ واقعنا المعاصر وعالمنا الحاضر، وقد أل أمر هذه الأمة إلى ما يراه الغيورون ضعفًا من داخلها وتحديات من خارجها، وتساءل المحبون الغيورون عن سبل النجاة وعن طريق الخلاص.

إن ذلك كله مرهون بتمسك الأمة بما تمسك به الأوائل، فلن يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها، إن هناك أمورًا متعددة تمثل زمام الأمر وطوق النجاة لهذه الأمة في الخروج من مازقها وأزماتها، ومحنها ونكباتها. أولا: التوحيد الخالص سبب نصر الأمة

أول هذه القضايا وأساسها وأصلها وأهمها وأعظمها توحيد رب العالمين والقيام بعبودية الله عرُّ وجل التي هي سر وجودنا في هذه الحياة، يقول سبحانه: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الجَنُّ وَالإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ ﴾.

التوحيد حق الله على العبيد، فالخلق لله والأمر لله: ﴿ أَإِلَهُ مَعَ اللَّهِ تَعَالَى اللَّهُ عَمًّا يُشْرِكُونَ ﴾، ﴿ أَأَرْبَابُ مُتَفَرَّقُونَ خَيْرٌ أَمِ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ﴾.

إن الإيمان بالله عز وجل وتوحيده وطاعته والاستقامة على شرعه وتقواه حق تقاته سبيل الخلاص.

ثانياً: تقوى الله والإيمان بربوبيته

الإيمان بربوبية الله عز وجل وتحقيق التقوى كما شرع الله سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُ وا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنْتُمُ مُسْلِمُونَ ﴾، بالإيمان والتقوى تتحقق الخيرات وتحل البركات وترتفع النوب والافات: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهُلَ الْقُرَى آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَفَتَحْنًا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ... ﴾.

ثالثًا: العناية بالقرآن

العناية بالقرآن الكريم والتمسك بكتاب الله عز وجل فيه الهداية، والتي هي أقوم من كل أمر من أمور الحياة: ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقُومُ مُن كل أمر من أمور الحياة: ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مَن هِيَ أَقُومُ مُن اللَّهُ نُورٌ وكِتَابٌ مُبِينٌ (١٥) يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مَن التَّبَعُ رَضُوانَهُ سُبُلُ السَّلاَم ﴾، ينبغي أن تستقيم أمورنا وتتشبع نفوسنا بكتاب الله حفظًا وتدبرًا وعملاً وسلوكًا وفكرًا.

رابعا: التمسك بالسنة الحمدية

التمسك بالسنة، سنة الحبيب رسول الله ﷺ: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ ﷺ: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أَسُورَةٌ حَسَنَةٌ لِنْ كَانَ يَرْجُو اللّهُ وَالْيَوْمُ الآخِرَ وَذَكَرَ اللّهَ كَثِيرًا ﴾. لا عز للأمة إلا باتباع نبيها محمد صلى الله عليه وسلم القائل: «كل أمتي يدخلون الجنة إلا من أبى». قيل: ومن يأبى يا رسول الله والله قال: «من أطاعني دخل الجنة ومن عصانى فقد أبى».

إن حفظ الدين مقصد من مقاصد هذه الشريعة الغراء ولا يمكن أن تنصر هذه الأمة إلا بتمسكها بالكتاب والسنة، يقول الله تعالى: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ هَذَهُ الأَمة إلا بتمسكها بالكتاب والسنة، يقول الله تعالى: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾، ويقول ﷺ: «من عملاً عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد. إن نصرة السنة والعناية بها تاج على رءوس أهل الإسلام، كل منا يحب الله عز وجل ويحب رسوله ﷺ، ومقتضى هذا اتباع كتاب الله وأمر رسول الله ﷺ، ﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحْدِبُونَ اللهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ الله ﷺ وَيَعْفِرْ لَكُمْ ثُنُوبَكُمْ ﴾، ولهذا فإن الأمة جمعاء مطالبة بنصرة سنة رسول الله ﷺ اتباعًا والتزامًا وبعدًا عن المحدثات

تحن في حاجة ماسة إلى أن تسلم قابوينا وأن تتوحد صفوقتا وأن تكون أمة واحدة ضد أعداء أمتنا.



مهماتريصت الصهيونية العالمية بالإسلام والسلمين فالنصرقادم بإذن الله ﴿ والله غالب

على أمره .



علينا أن نتعاون جميعًا على دفع سفينة هذه الأمواج أمام هذه الأمواج والفتن العاتية التي تحريد أن تنحرف بها عن جادة الصواب.

والمخالفات.

#### خامساً: العلم النافع المالا

ومما يكون سببًا في خروج الأمة من أزماتها ونكباتها العلم النافع: ﴿ وَقُلْ رَبِّ زِيْنِي عِلْمًا ﴾، ﴿ يَرْفَعَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ يَرَحَاتَ ﴾.

العلم بكتاب الله وسنة رسول الله ته ، والعلم الذي تحتاج إليه الأمة في كل مجالاتها وفي كل أزمانها وأماكنها.

#### سادسا اتباع العلم بالعمل

#### سابعًا:التخلق بالأخلاق الحسنة والشمائل النبيلة

يقول الله عز وجل في حق رسوله ... ( وَإِنَّكَ لَعَلَى حُق رسوله ... ( وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُق عَظِيم ... وعلى كل مسلم أن يحفظ لإخوانه في الدين أموالهم وأعراضهم وأن يكف عن أذاهم وأن يسلم قلبه لله عز وجل، وأن يُسلم قلبه لله عز وجل، وأن يُسلم قلبه لله عز الله تبارك وتعالى..

ذكر الحافظ ابن كثير: أن رجالاً ذكر رجالاً بسوء عند أحد الصالحين فقال له: أغزوت الروم. قال: لا. قال: أغزوت الفرس؟ قال: لا. قال: أغزوت الترك؟ قال: لا. قال: أيسلم منك الروم والفرس والترك ولا بسلم منك أخوك.

فنحن بحاجة ماسة إلى أن تَسْلم قلوبنا وأن تتوحد صفوفنا على أعدائنا وأن نكون أمة واحدة كما أراد الله عز وجل.

#### ثامنًا جمع الكلمة والحدر من الفرقة

وذلك بتحقيق أخوة الإسلام والعناية بجمع كلمة المسلمين، والحذر من التفرقة والاختلاف: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلاَ تَفْرَقُوا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا ﴾.

فلماذا النَّخلافُ والرب واحد والنبي الخاتم واحد، والقِبلة واحدة، فينبغي على المسلمين أن

يتقوا الله عز وجل وأن يحذروا من الخلافات التي تمزق صفوفهم وتثير العدو ضدهم.

#### تاسعا: العناية بشأن الأسرة والشباب والمرأة

فكلُّ له حق في هذه الشريعة، فينبغي أن يُعتَنَى بترتبيهم تربية إسلامية صحيحة انطلاقًا من قول الحق تبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالحَجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَائِكَةً غِلاَظُ شِدادٌ لاَ يَعْصنُونَ اللَّهُ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾.

#### عاشرا الثقة بالله عزوجل وينصره

فهو سبحانه ناصر دينه ومعر أولياءه، مهما طال الزمان أو قصر، ومهما احلولكت الظلمات فالفجر قادم بإذن الله والمستقبل للإسلام وأهله، مهما سعت الصهيونية العالمية للوقيعة بين أهل الإسلام، ﴿ وَعَدَ اللّهُ الّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَدملُوا الصَّالحات لَيَسْتَخْلُفَ الْمَنْ مَنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِينَ مَنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ عَفْر جَوْفهمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ عَفْر جَوْفهمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ عَفْر بَعْد ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ .

#### ديننا وأمتنا وسط

إنه مما ينبغي أن يلترم به المسلم منهج الوسطية في هذا الدين، يقول الله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةُ وسط لِتَكُونُوا شُسُهَ دَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾، فلا غلو في دين الله، ولا جفاء، ودين الله وسط بين الغالي فيه والجافي عنه، إن كل مسلم يؤرقه ما آل إليه أمر أمة الإسلام في فلسطين والعراق وفي أجزاء كثيرة من الأمة، لكن ينبغي أن يكون واثقًا بنصر الله، يقول الله تعالى: ﴿ وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ اللَّهُ مَنِينَ ﴾، ﴿ يَا أَيُّهَا النَّذِينَ أَمْدُوا إِلَّهُ اللَّهِ يَنْصُرُكُمْ وَيُثُبِّتُ أَقْدَامَكُمْ ﴾.

وينبغي أن تتوحد كافة الجهود وكل القنوات في خدمة دين الله عز وجل؛ الولاة والعلماء والزعماء والقادة والدعاة والمصلحون والإعلاميون ورجال التربية والتعليم، وحملة الأقلام والفكر والثقافة، كل أولئك يسيرون في سفينة واحدة هي سفينة هذه الأمة، أمة محمد أن وكل خرق في السفينة سيغرقها ولا شك، فعلينا أن نتعاون جميعًا: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُونَى وَلاَ تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ

#### دين عالى وأمة معطاءة

بُعث ﷺ ليتمم مكارم الأخلاق، وإننا ولله الحمد والمنة نجد في طول البلاد وعرضها وفي عالمنا الإسلامي كله، نجد هذا الخير موجودًا، ونجد في هذه الأمة المباركة الحرص على الإسلام وأهله، وكل

ذلك ولله الحمد والمنة، ليس بغريب على هذه الأمة، فأمة الإسلام أمة معطاءة، تقف أمام التحديات، فإن فيها والحمد لله من يجدد لها دينها، فعلينا الجد والعمل، وعلى الله سبحانه وتعالى التوفيق، والسداد والنصر والتمكين: ﴿ وَالّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهُ دِينَةً هُمْ سُبُلُنَا وَإِنَّ اللَّهُ لَمَعَ الْمُصْعِنِينَ ﴾.

والمسلمون في كل مكان يتعرضون لحملات إعلامية مغرضة، فالوقوف أمام هذه المعارك يكون بصدق انتمائنا لهذا الإسلام، وبتطبيق إسلامنا تطبيقاً صحيحًا على كتاب الله وعلى سنة رسوله فقط بل للإنسانية جميعًا؛ لأن رسالة الإسلام رسالة الإسلام رسالة الإنسانية جميعًا؛ لأن رسالة الإسلام رسالة معلية، ونحن مطالبون أن نكون بحسن أخلاقنا ونبل شيمنا محققين ذلك إلى خُلق إسلامي عظيم، نحب الخير للناس، ونرد الشر والفتن عن العباد والبلاد، هذا هو منهج المسلم.

ولقد رأينا ولله الحمد والمنة في إخواننا في مصر الإسلام ومصر الإيمان هذه الهمة العالية وهذه العاطفة المجبولة على حب الإسلام وأهله وبلاد الحرمين وأهلها.

ثم الدعاء الدعاء... ينبغي أن نتسلح جميعًا بسلاح الدعاء.

قَال الحق تبارك وتعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمُ دَاخِرِينَ ﴾. ﴿ وَإِذَا سَالَكُ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لَي وَلْيُؤُمِنُوا بِي لَعْلَهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾.

أصلح الله الحال والمال، ووفق الجميع لما فيه الخير في الدارين والسعادة في الحياتين وحفظ أمة الإسالام من شرور الفتن والمجن، إنه جواد كريم.



## اختتات ينبن حينا بضع مجملا صفوت نورا للدين رحم سافي القران والسناة

#### المستوى الأول:

- أن لا يزيد سن المتسابق عن ٣٠ عامًا.
- حفظ أربعة أجزاء من أول القرآن إلى نهاية الجزء
   الرابع.
  - تفسير الربع الأول والثاني من أول سورة النساء.
- حفظ الأحاديث من ١٠٠١ إلى ٢٠٠ من صحيح البخاري من (كتاب التجريد الصريح لأحاديث الجامع الصحيح للزبيدي).
- الاستماع إلى شريطٌ « وقفة محاسبة » للشيخ صفوت نورالدين ـ رحمه الله ـ .

#### المستوى الثاني:

- أن لا يزيد سن المتسابق عن ١٨ عاما.
  - حفظ جزئي تبارك وعم.
    - تفسير سورة الملك.
- حفظ الأحاديث من ٥١ إلى ١٠٠ من (كتاب مختصر صحيح مسلم للمنذري).
- الأستماع إلى شريط «دور المسجد في تربية الفرد والأسرة».
  - تسجَّل الأسماء وتسدد الاشتراكات في كل فرع ثم تورد بمعرفة مندوب الضرع إلى إدارة شئون القرآن بالمركز العام، أو مُجْمع التوحيد ببلبيس.
    - قيمة الاشتراك ١٥ جنيه للمستوى الأول، ١٠ جنيه للمستوى الثاني.
      - آخر موعد لقبول الطلبات يوم السبت ٣١ / ٧ / ٤٠٠٢م

موعد الامتحان يوم الثلاثاء ٣١ / ٨ / ٢٠٠٢م بمسجد بلبيس ابتداء من الساعة التاسعة صباحًا.

## الغيم الربيعي الفامن عشر الجمعية إحياء التراف الإسلامي بالكويت يختتم فعاليته

## المنهج السلفي سبيل النجاة من الفان

اختتمت جمعية إحياء التراث الإسلامي بالكويت مخيمها الربيعي الثامن عشر والذي انعقد تحت عنوان: المنهج السلفي سبيل النجاة من الفتن، وقد تشرفت الجمعية باستضافة كوكبة من المشايخ العاماء

وفي بداية حفل الافتتاح القى الشيخ/ طارق العيسى – رئيس مجلس إدارة جمعية إحياء التراث الإسلامي – كلمة بهذه المناسبة – بعد أن رحب بالشيوخ الأفاضل، والحضور أوضح فيها: أن الإسلام اليوم يواجه حرباً ضروساً، مما يستوجب أن تضع الأمة الإسلامية شعوباً وحكاماً الخطط الكفيلة بمواجهتها.

• بعد ذلك بدأت أولى محاضرات المخيم والتي كانت بعنوان: (منهجية السلف في تلقي العلم)، حيث تحدث في بدايتها الشيخ/ د. جمال المراكبي - رئيس جماعة أنصار السنة المحمدية في مصر - حول (الأصول العامة التي تلقى منها السلف هذا العلم)

وأكد د. المراكبي أنه يجب على كل مسلم عاقل التباع منهج السلف في العقيدة والسلوك لأن الأمة الإسلامية مرت بمرحلتين: أولها مرحلة الاجتماع على الإيمان قبل أن تظهر المقالات المنحرفة والفرق الضالة.

والمرحلة الشانية: مرحلة الاختلاف في الدين والتنازع واتباع الأهواء المضلة، وظهور مقالات الخوارج والمرجئة والقدرية وغيرها من المقالات الفاسدة التي لم يقل بها أحد من السلف الصالح. بل أنكروها وردوها.

• بعد ذلك تحدث الشيخ/حسين العوايشة (الأردن) حول فضل العلم والعلماء، فقال: إذا تأملنا قوله ﷺ: (العلماء ورثة الأنبياء)، نجد أن وراثة الأنبياء لا تحد بحدود، ولا تقيد بقيود، وليست محصورة في جنس أو لون، أو عرق، ولا في أي اعتبار من الاعتبارات، فهذا الحديث بطاقة مفتوحة لكل مخلص وصادق ليكون من ورثة النبي ﷺ.

ونحن نسير في خطواتنا لا بد أن نقدم النقل على العقل والهوى.

وضمن فعاليات المخيم في يومه الثاني ألقى الشيخ د. عبدالسلام بن برجس العبدالكريم الاستاذ في المعلكة العربية في المعلكة العربية السعودية محاضرة بعنوان «أصول المخالفين لأهل السنف». أكد فيها أن أصول المخالفين لأهل السنة والجماعة هشة لأنها لا تعتمد على وحي من الله عز وجل، وإنما تعتمد على خيال وأوهام ولذلك لا

#### الكويت علاء الدين مصطفى

تطمئن إليها قلوب أهل الإيمان.

وذكر الشيخ أن المخالفين خدم لإبليس،
 وإبليس لا بريد للأمة أن تجتمع.

من جانبه، تحدث الدكتور وليد الربيع الأستاذ
 في كلية الشريعة - جامعة الكويت فالقى الضوء
 على بعض مصادر التلقى عند المناهج المخالفة لمنهج

على بعض مصادر التلقي عند المناهج أهل السنة والجماعة.

وأكد أن كل فريق قد أصل لنفسه أصل دين وضعه إما برأيه وقياسه الذي يسميه «عقليات»، أو بذوقه وهواه الذي يسميه «نوقيات» أو بما يتأوله من القرآن ويحرّف فيه الكلم عن مواضعه، ويقول: إنه إنما يتبع القرآن كالخوارج، وإما بما يدعيه من الحديث والسنة ويكون كذباً وضعيفاً كما يدعيه الروافض من النص والآيات، وكثير ممن يكون قد وضع دينه برأيه أو ذوقه يحتج من القرآن بما يتأوله على غير تأوله، ويجعل ذلك حجة لا عمدة، وعدته في الناطن على رأيه.

في اليوم الشالث للمخيم تحدث الدكتور عبدالرزاق البدر الأستاذ بكلية الشريعة بالمدينة المنورة حسول الأمن من الفتن، وأن منهج السلف الصالح هو سبيل تحقيق هذا الأمن.

وقال د. العباد إن الأمن منة ربانية ومنحة الهية؛ فالمسلم يعلم أن الأمن عند الله تعالى فالا يطلب إلا منه، ولذلك يسعى المسلم لتحصيل الأمن بالوسائل الشرعية، وعجبا لمن يظن أن تحكيم الدين هو سبب القلق والإضطراب في الأرض.

في ثم تحدث بعد ذلك الدكتور عادل المطيرات الاستاد في كلية الشريعة جامعة الكويت حول الموضوع نفسه مؤكداً أن أعظم وسيلة للمحافظة على أمن البلاد والمحافظة على هويتها الشرعية، وحفظها من البلاء والهلاك أداء الفريضة العظيمة التي فرضها الله سبحانه وتعالى، ألا وهي فريضة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، التي هي سياج الأمة الذي يحفظها من كل سوء بإذنه سيحانه.

وفي ختام المخيم ، وفي محاضرة بعنوان «الفكر الخارجي المعاصر.. مظاهره ومفاسده» تحدث فضيلة الشيخ عبدالمحسن العبيكان عن إثارة الفتن والقيام باعمال التخريب، فاشار إلى أن هذا العمل لا يقره الشرع ولا يقبله العقل.

وأكد أن من يقوم بأعمال التخريب وزعزعة أمن البلاد يتسبب في أضرار كبيرة للمسلمين.

### شريع تيسير حنظ السرة درر البحار من صحيح الأحاديث القصار

#### ٦١- «إِنَّ الْعَبْدُ لَيَتَكَلُّمُ بِالْكَلِمَةِ مَا يَتَبَيَّن فيها، يَزِلُّ بِها في النَّارِ، أبعدَ ما بيَنَ [متفق عليه من حديث أبي هريرة] الله الله المؤمن من جُحْر واحد مَرَّتَيْن». [متفق عليه من حديث أبي هريرة] ٦٣ - «أنَّ النبيُّ ﷺ كان يُحدِّثُ حديثًا، لَو عَدُّه العادُّ لأَحْصَاهُ». - ا [متفق عليه من حديث عائشة] - "أَخْنُعُ(١) الأَسْمَاءِ عِنْدَ اللهِ رَجُلُ تَسِمَّى بِمَلِكِ الأَملاك». [متفق عليه من حديث أبي هريرة] - «سَمُوا بِاسْمِي ولا تَكَنُّوْا بِكُنْيَتِي». [متفق عليه من حديث أبي هريرة] - «العائد في هيته كالْكَلْب يَقِيءُ ثُمُّ يَعُودُ في قَيْئِهِ». [متفق عليه من حديث ابن عباس] ٧٧- «تُنْكَحُ الْمُزَاّةُ لأَرْبَع: لِمِالِها ولحَسَنِبِها وجَمَالِها ولِدِينِها، فاظْفَرْ بِذَاتِ الدّين، [متفق عليه من حديث أبي هريرة] تربَتْ بَدَاكَ». «يَكْبَرُ ابِنُ آدَمَ ويَكْبَرُ مَعَهُ اثْنتان: حُبُّ المال وطُولُ العُمُر». [متفق عليه من حديث أنس] -19 «مَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَسْئَأُلُ النَّاسَ حتى يأتي يَوْمَ القِيَامَةِ ليس في وَجْهِهِ مُزْعَةُ(٢) لحم». [متفق عليه من حديث ابن عمر] ·٧- «اليِّدُّ العُلْيَا خَيْرٌ مِن اليِّدِ السُّقْلَى، فالْيَدُ العُلْيَا هِيَ المُنْفِقَةُ، والسُّقْلَى هِيَ الستَّائلَةُ». [متفق عليه من حديث ابن عمر] الله تَصنُومُ المُرْأَةُ وَيَعْلُهَا شَاهِدُ، إلا بإذْنِهِ». [متفق عليه من حديث أبى هريرة] ٧٧- «مَنْ نبحَ عَلَيْهِ يُعَذَّبُ بَمِا نبحَ عَلْيهِ». [متفق عليه من حديث المغيرة بن شعبة] ٧٣ «نُصِرْتُ بِالصَّبَا(٣) وَأُهْلِكَتْ عَادٌ بِالدَّبُورِ(٤)». [متفق عليه من حديث ابن عباس] ٧٤- «إِذَا جِاءَ أَحَدُكُمُ الجُمُعَةَ فَلْيَقْتَسِلْ». [متفق عليه من حديث ابن عمر] إذا قُلْتَ لِصناحيكَ يَوْمَ الجُمُعَةِ أَنْصِتْ، والإمَامُ يَخْطُبُ، فَقَدْ لَغَوْتَ». [متفق عليه من حديث أبي هريرة] ٧٦ «مَنْ غَدَا إلى المستجدِ وَرَاحَ أَعَدُّ اللهُ لَهُ نُزلَهُ مِنَ الجنَّةِ كُلَّمَا غَدَا أو رَاحَ». [متفق عليه من حديث أبي هريرة] ٧٧ «مَن سَمَّعَ سَمَّعَ اللهُ بهِ، ومَنْ يُرَائِي يُرَائِي اللهُ به». متفق عليه من حديث جُنْدَب إلا

التوحية

南十二日

الحمد الله والصلاة والسلام على رسول الله وأله وصحبه ومن ولاه. وبعد:

فقد وقفنا في الحلقتين السابقتين مع علم أسباب النزول، وذكرنا قسميه وكيفية معرفته أو استخراجه من النقل الصحيح، وصور تعدد الروايات في نزول آية واحدة.

وفي هذه الحلقة إنّ شياء الله نكمل الحديث بذكر صورة أخرى من صور أسباب النزول وهي: تعدد نزول الآيات لسبب واحد.

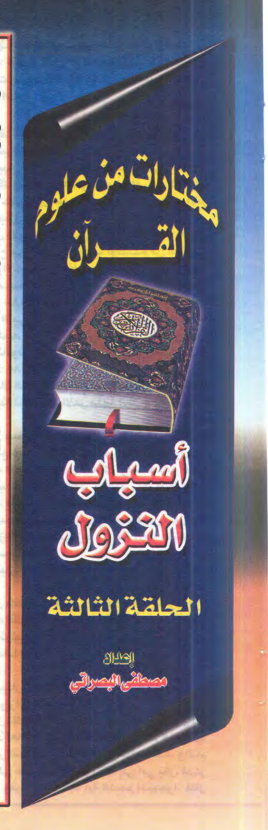
قد يكون أمرٌ واحدٌ سببًا لنزول آيتين أو آيات متعددة ولا مانع من ذلك، لأنه لا ينافي الحكمة في إقناع الناس، وهداية الخلق، وبيان الحق عند الحاجة، بل إنه قد يكون أبلغ في الإقناع وأظهر في البيان.

مثال السبب الواحد تنزل فيه أيتان، ما أخرجه ابن جرير الطبري والطبراني وابن مردويه عن ابن عباس قال: كان رسول الطبري والطبراني وابن مردويه عن ابن عباس قال: كان رسول الله على جالساً في ظلَّ شجرة، فقال: «إنه سيأتيكم إنسانٌ ينظرُ إليكم بعيني شيطان، فإذا جاء فالا تكلمُوه، فلم يُلْبَثُوا أن طلع رجلُ أزرقُ العينين، فدعاهُ رسول الله على ققال: علام تشتمني انت وأصحابك، فانطلق الرجلُ فجاء باصحابه فحلفوا بالله ما قالوا حتى تجاوز عنهم، فأنزل الله: ﴿ يَحْلِفُونَ بِاللّهِ مَا قَالُوا وَلَقَدْ قَالُوا كَلِمَةَ الْكُفْرِ وكَفَرُوا بَعْدَ إِسْلاَمِهمْ وَهَمُّوا بِمَا لَمْ يَنَالُوا وَمَا نَقَمُوا إِلاَّ أَنْ أَعْنَاهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ مِنْ فَضَلّهِ فَإِنْ يَتُوبُوا يَكُ حَيْرًا لَهُمْ وَإِنْ يَتُوبُوا يَكُ حَيْرًا لَهُمْ وَإِنْ يَتُوبُوا يَكُ حَيْرًا لَهُمْ وَإِنْ يَتُوبُوا يَكُ حَيْرًا لَهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرةِ وَمَا لَهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرةِ وَمَا لَهُمْ فِي الأَرْض مِنْ وَلِيّ وَلاَ نَصِيرٍ ﴾ [التوبة: ٤٧].

وَأَخْرِجُ الْحَاكُمْ وَأَحْمَد هَذَا ٱلْحَدِيثُ بِهِذَا اللَّفْظُ وقالا: فَانزلَ اللَّهُ ﴿ يَوْمُ يَبْعَثُهُمُ اللَّهُ جَمِيعًا فَيَحْلِفُونَ لَهُ كَمَا يَحْلِفُونَ لَكُمْ وَيَحْسَبُونَ النَّهُمْ عَلَى شَيْءً أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ الْكَاذِبُونَ (١٨) اسْتَحْوَذَ عَلَيْ هِمُ الشَّيْطَانِ أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ النَّاذِبُونَ (١٨) اسْتَحْوَذَ عَلَيْ هِمُ الشَّيْطَانِ أَلاَ إِنَّهُمْ أَلْكُهِ أُولَئِكِ حَزْبُ الشَّيْطَانِ أَلاَ إِنَّ حَرْبُ السَّعْطَانِ أَلاَ إِنَّ حَرْبُ الشَّيْطَانِ أَلاَ إِنَّ حَرْبُ الشَّعْطَانِ هُمُ الخَاسِرُونَ ﴾ [المجادلة: ١٨- ١٩].

ومثال السبب الواحد ينزل فيه أكثر من أيتين ما أخرجه الحاكم والترمذي عن أم سلمة أنها قالت: يا رسول الله، لا أسمع الله نكر النساء في الهجرة بشيء، فانزل الله: ﴿ فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِي لاَ أَضِيعُ عَمَلَ عَامِلِ مِنْكُمْ مِنْ ذَكَرِ أَوْ أُنْتَى بَعْضُكُمْ مِنْ رَبُهُمْ أَنِي لاَ أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلِ مِنْكُمْ مِنْ ذَكَرِ أَوْ أُنْتَى بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضُ فَالْذِينَ هَاجَرُوا وَأُخْرِجُوا مِنْ دَيَارِهِمْ وَأُودُوا فِي سَبِيلِي وَقَاتَلُوا وَقُتِلُوا لاَكُمَّ مَنْ عَنْهُمْ سَتَتَاتِهِمْ وَلاَّذَخِلَتُهُمْ جَنَاتَ تَجْرِي مِنْ وَقَاتَلُوا وَقُتِلُوا لاَكُمْ اللهِ وَالله عَنْدَهُ حُسْنُ الثُّوابِ ﴾ [آل عمران: ١٩٥].

وأخرج الحاكم أيضًا عنها أنها قالت: قلت: يا رسول الله، تذكرُ الرجال ولا تذكر النساء، فأنزلت: ﴿ إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ ﴾ [الأحزاب: ٣٥]، وأنزلت: ﴿ أَنِّي لاَ أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلِ مِنْكُمْ مِنْ ذَكَر أَوْ أُنْثَى ﴾ [آل عمران: ١٩٥]، وأخرج الحاكم أيضًا أنها قالت: تغزو الرجال ولا تغزو النساء وإنما لنا نصف الميراث، فأنزل الله: ﴿ وَلاَ تَتَمَنُّوْا مَا فَضًلَ اللَّهُ بِهِ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾ [النساء: ٣٣]، وأنزل: ﴿ إِنَّ المُسْلِمِينَ وَالمُسْلِمَاتِ ﴾ [الأحزاب: ٣٥].



خصوص السبب وعموم اللفظ:

قال الزركشي في البرهان: «وقد يكون السبب خاصًا والصيغة عامة، لينبّه على أن العبرة بعموم اللفظ». وقال الزمخشري في تفسير سورة الهمزة: يجوز أن يكون السبب خاصًا والوعيد عامًا ليتناول كلً من باشر ذلك القبيح، وليكون جاريًا مجرى التعريض بالوارد فيه، فإن ذلك أزجر له وأنكى فيه. اهـ.

فإذا نزلت الآية لسبب خـاص، ولفظها عـام كان حكمها شاملاً لسببها، ولكل ما يتناوله لفظها، لأن القرأن نزل تشريعًا عامًا لجميع الأمة فكانت العبرة بعموم لفظه لا بخصوص سببه. مثال ذلك: أيات اللعان، وهي قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَاجَهُمُ وَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ شُهُدَاءُ إِلاَّ أَنْفُسُهُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ إِنْ كَانَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ [النور: ٦- ٩] .ففي صحيح البخاري من حديث ابن عباس رضى الله عنهما: أن هلال بن أمية قذف امرأته عند النبي ﷺ بشريك بن سحماء، فقال النبي ﷺ: «البينة أو حدُّ في ظهرك»، فقال هلال: والذي بعثك بالحق إنى لصادق، فلينزلن الله ما يبرئ ظهري من الحد، فنزل جبريل وأنزل عليه: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَاجَهُمْ ﴾ [النور: ٦]، فقرأ حتى بلغ: ﴿إِنْ كَانَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ [النور: ٩] الحديث. فهذه الآيات نزلت بسبب قذف هلال بن أمية لامرأته، لكن حكمها شامل له ولغيره، بدليل ما رواه البخاري من حديث سهل بن سعد رضي الله عنه أن عويمر العجلاني جاء إلى النبي ﷺ فقال: يا رسول الله رجل وجد مع امرأته رجلاً يقتله فتقتلونه أم كيف يصنع؟ فقال النبي ﷺ: «قد أنزل الله القرآن فيك وفي صاحبتك». فأمرهما رسول الله ﷺ بالملاعنة بما سمى الله في كتابه، فلاعنها. الحديث. فجعل النبي على حكم هذه الأيات شاملاً لهلال بن أمية

تقدم نزول الأبة على الحكم:

ذكر هذا النوع الزركشي فقال: «واعلم أنه قد يكون النزول سابقًا على الحكم، وهذا كقوله تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَّى ﴾» [الأعلى: 14]، فإنه يُستدل بها على زكاة الفطر. روى البيهقي بسنده إلى ابن عمر أنها نزلت في زكاة رمضان، ثم أسند مرفوعًا نحوه.

وقال بعضهم: لا أدري ما وجه هذا التأويل لأن هذه السورة مكية، ولم يكن بمكة عيد ولا زكاة. وأجاب البغوي في تفسيره بانه يجوز أن يكون النزول سابقًا على الحكم كما قال تعالى: ﴿لاَ أَقْسِمُ بِهَذَا الْبُلَدِ (١) وَأَنْتَ حِلُّ بِهَذَا الْبُلَدِ ﴾، فالسورة مكية، وظهر أثر الحل يوم فتح مكة، حتى قال عليه السلام: «أُحلُتُ لى ساعةً من نهار». وكذلك نزل بمكة:

﴿ سَيُهُ هُزَمُ الجُمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرَ ﴾، قال عمر بن الخطاب: كنت لا أدري أي الجمع يُهزم، فلما كان يوم بدر رأيت رسول الله ﷺ يقول: «سيهزم الجمع ويولون الدبر».

فوائد معرفة أسباب النزول:

معرفة أسباب النزول مهمة جداً، لأنها تؤدي إلى فوائد كثيرة، منها:

١- بيان أن القرآن نزل من الله تعالى، وذلك لأن النبي على يسال عن الشيء فيتوقف عن الجواب أحيانًا، حتى ينزل عليه الوحي، أو يخفى عليه الأمر الواقع فينزل الوحى مبينًا له.

مثال الأول: قولَّه تعالى: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ مَنْ أَمْ رِرَبِّي وَمَا أُوتِ بِثُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ [الإسراء: ٨٥]، ففي صحيح البخاري عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أن رجلاً من اليهود قال: يا أبا القاسم، ما الروح؛ فسكت، وفي لفظ فأمسك النبي ﷺ، فلم يرد عليهم شيئًا، فعلمت أنه يُوحى إليه، فقمت مقامي، فلما نزل الوحي قال: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْ رِبِي ﴾ [الإسراء: ٨٥].

ومثال الثاني: قوله تعالى: ﴿ يَقُولُونَ لَئِنْ رَجَعْنَا إِلَى الْمُدِينَةِ لَيُخْرِجَنُ الْأَعَنُّ مِنْهَا الْأَذَلُ ﴾ [المنافقون: ٨]

٢- بيان عناية الله تعالى برسوله ﷺ في الدفاع

مثال ذلك: قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ لاَ 
 نُزُلُ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدَةً كَذَلِكَ لِنُثَبَّتَ بِهِ فُوَّادَكَ 
 وَرَتُلْنَاهُ تَرْتِيلاً ﴾ [الفرقان: ٣٧]، وكذلك آيات الإفك، 
 فإنها دفاع عن فراش النبي ﷺ عما دئسه به 
الأفاكون.

 ٣- بيان عناية الله تعالى بعباده في تفريج كرباتهم وإزالة غمومهم:

مثال ذلك آية التيمم، ففي صحيح البخاري أنه ضاع عقد لعائشة رضي الله عنها وهي مع النبي على في بعض أسفاره، فأقام النبي على للطبه، وأقام الناس على غير ماء، فشكوا ذلك إلى أبي بكر، فذكر الحديث، وفيه: فأنزل الله آية التيمم فتيمموا، فقال

٤- فهم الآية على الوجه الصحيح وإزالة الإشكال أو التعارض المتوهم فيها مع غيرها:

فمعرفة سبب النزول خير سبيل لفهم معاني القرآن، وكشف الغموض الذي يكتنف بعض ألآيات في تفسيرها ما لم يعرف سبب نزولها. قال ابن دقيق العيد: «بيان سبب النزول طريق قوي في فهم معاني القرآن». وقال ابن تيمية: «معرفة سبب النزول يعين على فهم الآية، فإن العلم بالسبب يورث العلم بالسبب.».

مثال ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الصَّفَا وَالمُرْوَةَ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ فَمَنْ حَجُّ الْبَيْتَ أَوِ اعْتَمَرَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطُوّفَ بِهِمَا ﴾ [البقرة: ١٥٨]، أي: يسعى بينهما، فإن ظاهر قُوله: ﴿ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ ﴾ أن غاية أمر السعي بينهما، أن يكون من قسم المباح. وفي صحيح البخاري عن عاصم بن سليمان قال: سالت أنس بن مالك رضي الله عنه عن الصفا والمروة، قال: كنا نرى أنهما من أمر الجاهلية فلما كان الإسلام أمسكنا عنهما، فانزل الله تعالى: ﴿ إِنَّ الصَّفَا وَالمُرُونَ مَنْ شَعَائِرِ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٥٨] إلى قوله: ﴿ أَنْ مَنْ يَطُونُ بَهِمَا ﴾ وبهذا عرف أن نفي الجناح ليس المراد به بيان أصل حكم السعي، وإنما المراد نفي تحرجهم بإمساكهم عنه، حيث كانوا يرون أنهما من أمر الجاهلية، أما أصل حكم السعي فقد تبين بقوله: ﴿ مِنْ شَعَائِر اللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٥٨].

وقالت عَائشة رضي الله عنها: وقد سن رسولِ الله ﷺ الطواف بينهما- أي شرع ذلك- فليس لأحد أن يترك الطواف بينهما.

ومن أمثلة فوائد معرفة أسباب النزول في إزالة الإشكال والتعارض قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ الْمُسْرِقُ وَالْمُغْرِثُ فَأَيْنَمَا تُولُوا فَثُمَّ وَجْهُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ وَاسْعُ عَلِيمٌ ﴾ [السقرة: ١١٥]، فظاهر هذه الآية يفيد أن للمصلى أن يتوجه في صلاته إلى حيث يشاء دون التقيد بجهة القبلة، وذلك يتعارض مع الأمر بذلك في قوله تعالى: ﴿ قُدْ نَرَى تَقَلُّبُ وَجْهِكَ فِي السُّمَاءِ فَلَنُولَئِينَكَ قِبْلُةً تَرْضَاهَا فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمُسْجِدِ الحُرَام وَحَدْثُمَا كُنْتُمْ فَوَلُوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ وَإِنَّ الَّذِينَ أَوَتُوا الْكِتَابَ لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الحُّقِّ مِنْ رَبِّهِمْ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلِ عَمَّا يَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة: ١٤٤]، لكن هذا التعارض يزول حينما يعرف سبب نزول الآية الأولى وهو ما روى عن ابن عمر رضي الله عنهما أنها نزلت في صلاة المسافر على الراحلة حيثما توجهت به راحلته تيسيرًا له في التطوع بالنافلة وتيسيرًا عليه في الأداء، لأنه لو ألزم بجهة القبلة كالفريضة لاضطر إلى التوقف عن المسير أو الاستناع عن

التطوع وفي كليهما من الحرج ما لا يخفى.

ومَثَّالُ أَخْرِ عَلَى إِزَالَةَ الإِشْكَالُ والتَّعَارُضُ، تحريمُ المعنى المراد من الآية ما روى أن مروان بن الحكم وقف عند قوله تعالى: ﴿ لاَ تَحْسَبَنُ الدِّينَ يَقْرَحُونَ بِمَا أَتَوْ ا وَيُحبُّونَ أَنْ يُحْمَدُوا بِصَا لَمْ يَقْعَلُوا فَالاَ تَحْسَبَنَّ لَهُمْ مِثَوَارَةً مِنَ الْعَذَابِ وَلَهُمْ عَذَابُ اللِيمُ ﴾ [ال عمران: ١٨٨]، وأرسل إلى ابن عباس رضى الله عنهما يقول: لئن كان كل أمرئ فرح بما أوتي وأحب أن يحمد بما لم يفعل معذب، لنعتبن أجمعون.

فأجابه ابن عباس رضي الله عنهما ببيان سبب نزول الآية وأنها نزلت في أهل الكتاب حين سالهم النبي ﷺ عن شيء فكتموه إياه وأخبروه بغيره، متظاهرين أنهم أخبروه بما سألهم عنه، وامتنوا عليه بذلك طالبين أن يحمدوا بما لم يفعلوا.

ه- من هذه الفوائد لاسباب النزول- دفع توهم الحصر فيما يوهم ظاهره ذلك- مثل قوله تعالى: ﴿ قُلُ لاَ أَجِدُ فِيما أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعم يَطْعَمُهُ إِلاَّ أَنْ يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمَا صَيْفُوحًا أَوْ لحْمَ خَنْزِيرٍ فَإِنَّهُ رَجْسٌ أَوْ فَسِنْقًا أُهلِ لِقَيْرِ اللَّهِ بِهِ فَمَنِ اضْطُرَّ عَيْرٌ بَاغِ رَجْسٌ أَوْ فَسِنْقًا أُهلِ لِقَيْرِ اللَّهِ بِهِ فَمَنِ اضْطُرَّ عَيْرٌ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ رَبِّكَ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [الأنعام: 150].

فظاهر نص هذه الآية الكريمة يفيد حصر المحرمات في هذه الأربع المذكورة فيها، بينما جاءت أيات أخر تعدد المحرمات في أكثر من ذلك، مثل آية سورة المائدة في قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ المُّيْتَةُ وَالدُّمُ وَلَحْمُ الْخَنْرِيرِ وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمُوْقُوذَةُ وَالْمُتَرِدِّيَّةً وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكُلُ السَّبُّعُ إِلَّا مَا ذَكُنْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النُّصِي وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالْأَزْلَامِ ذَلِكُمْ فِسْقُ الْيَوْمَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ دِينِكُمْ فَالَّا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسْالَامَ دِينًا فَمَن اصْطُرُّ فِي مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِاثْم فَإِنَّ اللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [المائدة: ٣]، وقد تمسك بعض الأئمة بظاهر الحصير في نص الآية الأولى قائلاً بعدم وجود شيء من المحرمات إلا ما كان من هذه الأربع الواردة في الآية، وأنها نزلت في دحض افتراءات الكفار الذين أحلوا هذه الأنواع من المحرمات بينما يحرمون ما أحل الله فيما زعموه من البحيرة والسائبة والوصيلة والحام.

قال إمام الحرمين: وهذا في غاية الحسن ولولا سبق الشافعي إلى ذلك لما كنا نستجيز مخالفة في حصر المحرمات فيما ذكرته الآية.

٦- بيان الحكمة التي دعت إلى تشريع حكم من الأحكام وإدراك مراعاة الشرع للمصالح العامة في علاج الحوادث رحمة بالأمة.

#### ثالثًا: الجهل بعلوم الشريعة:

الجهل من أعظم أسباب الابتداع سواء أكان جهلا بالنصوص - بعدم الإطلاع عليها - أم كان جهلا بمنزلتها في الدين أو بدلالات الألفاظ ومقاصد الشريعة.

قال الإمام أحمد في وصف المبتدعة: عقدوا الوية البدعة وأطلقوا عقال الفتنة، فهم مختلفون في الكتاب مخالفون للكتاب، مجمعون على مفارقة الكتاب، يقولون على الله وفي الله وفي كتاب الله بغير علم، يتكلمون بالمتشابه من الكلام، ويخدعون جهال الناس بما يشبهون عليهم، فنعوذ بالله من المضلين. اهـ.

فشعار المبتدعة ترك الآثار، وشعار أهل السنة مثل ما قال محمد بن سيرين رحمه الله: «كانوا يرون أنهم على الطريق ما كانوا على الأثر».

ولذلك فإن أهل السنة أتباع الحق والهدى، يُسمون أهل الحديث تارة، وأهل الأثر تارة، كما قال هارون الرشيد: «طلبت أربعة فوجدته في العديدة، وطلبت الكفر فوجدته في المعتزلة، وطلبت الكذب فوجدته في الرافضة، وطلبت الحق فوجدته مع أصحاب الحديث».

فانظر كيف فرق بين أتباع الهدى أصحاب الاتباع، وأتباع الردى ذوي الابتداع؛ لأن الله عصم أولئك بمسلكهم خلف رسول الله على كما قال وكيع بن الجراح: «لو أن الرجل لم يصب في الحديث شيئًا إلا أن يمنعه من الهوى كان قد أصاب فيه».

وأساس علوم الإسلام كتاب الله وسنة رسوله، وقد أخبر المصطفى عليه الصلاة والسلام عن ذهاب العلم فقال: «إن الله لا يقبض العلم انتزاعًا ينتزعه من الناس، ولكن يقبض العلم بقبض العلماء، فإذا لم يبق علمًا اتخذ الناس رؤوسًا جهالاً، فأفتوا بغير علم فضلوا وأضلوا».

[اخرجه البخاري (۱۹٤/۱ فتح)]

ولقلة علمهم اتبعوا المتشابه، وتركوا المحكم، كما قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: «سياتي ناس يجادلونكم بشبهات القرآن، فخذوهم بالسنن فإن أصحاب السنن أعلم بكتاب الله عز وجل». [الشريعة للآجري].

وقد وصف الصادق ﷺ الخوارج بصفات منها: ما رواه على رضي الله عنه حيث قال: وإني سمعت النبي ﷺ يقول: «سيخرج قوم في آخر الزمان، حدثاء الأسنان، سفهاء الأحلام، يقولون من قول خير البرية، يقرأون القرآن لا يجاوز إيمانهم خناجرهم، يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية، فاينما لقيتموهم فاقتلوهم، فإن في قتلهم أجرًا لمن قتلهم عند الله يوم القيامة».

[أخرجه البخاري (١١٤/٦)، ومسلم (١/٤٦/)]

وهم على عكس أهل السنة الذين من صفاتهم الرسوخ في العلم ورد المتشابه إلى المحكم، إذ من صفات المبتدعة

## اتبعوا ولا تبتدعوا







#### بقلم / معاوية محمد هيكل

الحمد لله والصالاة والسالام على رسول الله وبعد:

عرضنا في الحلقة السابقة لأول الأسباب التي أدت إلى الابتداع في دين الله عز وجل، وذكرنا من ذلك اتباع الهوى والاستدلال ببعض النصوص دون النظر في غيرها، وفي هذا العدد نكمل ما بداناه، فنقول مستعينين بالله عز وجل:

العدد الثالث السنة الثالثة والثلاثون

الزيغ، وقلة العلم، واتباع المتشابه، فمن جهة الجهل بالشرع حصل لهم الزيغ، فتركوا الأدلة المحكمة واتبعوا المتشابه فقادهم ذلك إلى الابتداع.

وفروع جهل البتدعة بالشريعة كثيرة ومتنوعة، منها:

١- الجهل بالسنة النبوية والاعتماد على المرويات الواهية

فظهر نتيجة ذلك بدع عديدة نذكر منها على سبيل المثال:

أ- بدعة الحقيقة الحمدية أو النور المحمدي، والتي تعتمد على حديث النور المحنوب الذي لا أصل له، المنسوب إلى مصنف عبد الرزاق عن جابر رضي الله عنه قال: قلت: يا رسول الله، بأبي أنت وأمي، أخبرني عن أول شيء خلقه الله قبل الأشياء؟ قال النبي ﷺ: «إن الله فجعل ذلك النور يدور في القدر حيث شاء الله، ولم يكن في ذلك الوقت لوح ولا قلم، ولا جنة ولا نار، ولا قمر، ولا جني، ولا أرض، ولا شمس، ولا قمر، ولا جني، ولا إنسي، فلما أراد أن يخلق الخلق، ولا جني، قسم ذلك النور أربعة أجزاء:

١- الجزء الأول وخلق منه القلم.

٢- ومن الثاني: اللوح.

٣- ومن الثالث: الجنة والنار.

٤- ثم قسم الرابع إلى أجزاء.

أ- فــخلق من الأول: نور أبصــار وُمنين.

ب- ومن الثاني: نور قلوبهم- وهو المعرفة بالله.

ج- ومن الثالث: نور أنسهم- وهو التوحيد- لا إله إلا الله، محمد رسول الله... الحديث. [كشف الخفاء للعجلوني].

وهذا كلام مصادم للنصوص الشرعية التي بينت أن مبدأ خلق العالم هو الماء والعرش كما في قوله تعالى: ﴿ وَهُو اللّٰذِي خَلَقَ السّمُواتِ وَالأَرْضُ فِي سِنّةٍ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُلُهُ عَلَى المَّاءِ ﴾، وقوله على المَّاءِ ﴾، وقوله على المَّاء شمخلق السماوات عرشه على الماء ثم خلق السماوات والأرض وكتب في الذكر كل شيء».

البخاري ١٥٢/٩] [أخرجه البخاري ١٥٢/٩]

وأما حديث: «أول ما خلق الله القلم، ثم قال له: اكتب، فجرى بما هو كائن إلى يوم القيامة». [السند ١/٣١٧]. فالأولية في هذا الحديث مقيدة بالنسبة لما عدا العرش والماء، أو بالنسبة لما صدر منه من الكتابة، أي قيل له أول ما خُلق: اكتب. [انظر فتح الباري ٢٨٩/٢].

ب- وبدعة وحدة الوجود اساسها حديث لا أصل له: «ما وسعتني سمائي ولا أرضي، ولكن وسعني قلب عبدي المؤمن».

ج- وكذلك بدعة خلق المخلوقات من أجل النبي تعتمد على الحديث المكنوب: «لولاك لولاك ما خلقت الأفلاك».

الموالك وإفساد العقائد

ومما يؤسف له أن مسئل هذه الأحاديث الواهية والمكذوبة يروج لها الصوفية كل عام عبر وسائل الإعلام وهم يحتفلون ببدعة المولد النبوي التي لم يحتفلون بها النبي شي ولا أحد من أصحابه، فينشرون بذلك العقائد الفاسدة والمبادئ الهدامة في صفوف الفاسدة والمبادئ الهدامة في صفوف الأمة، ويشوهون بذلك حقائق الدين الحنيف ومعالمه بدعوى محبة النبي

#### ٢- الجهل بأساليب اللفة العربية

فقد جعل العلماء لزامًا على كل من أراد أن ينظر في الكتاب والسنة أن يتعلم لسان العرب الذي به أديت ونقلت نصوص الشريعة، وأن ينظر في أساليبهم واستعمالاتهم.

قال الشاطبي في بيان مأخذ المبتدعة في الاستدلال: «ومنها تخرصهم على الكلام في القرآن والسنة العربيين، مع العزوف عن علم العربية الذي يفهم به عن الله ورسوله، فيفتاتون على الشريعة بما فهموا، ويدينون به، ويخالفون بلما فهموا، ويدينون به، ويخالفون الراسخين في العلم، وإنما دخلوا في ذلك من جهة تحسين الظن بانفسهم، واعتقادهم أنهم من أهل الاجتهاد والاستنباط، وليسوا كذلك».

والعجيب أن من كان عالمًا باللغة من المبتدعة، فإنه قد يحرف قواعد اللغة وما تعارف عليه العرب، من أجل أن يوافق

• بسبب جهل المبتدعة بالكتاب والسنة حصل لهم الزيغ فتركوا الأدلة المحكمة واتبعوا المتشابه في المحكمة واتبعوا المتشابه في المحكمة والمحكمة المحكمة والمحكمة وا

• بدعة الحقيقة الحسمدية أوالنور المحمدي التي تعتنقها الصوفية تعتمد على حديث مكثوب لا أصل له وهو: «أول ما خلق الله نورنبيك باجابي.

still think to the

• بروج الصوفية كل عام عبر وسائل الإعلام وهم يحتفلون ببدعة المولد النبوي للعقائد الفاسدة في صفوف الأمة ويشوهون معالم الدين الحنيف.

التوحية

مذهبه الباطل، وإليك هذين المثالين:

الْمُثَالُ الْأُولُ: إنكار رؤية الله تعالى في الجنة:

قال تعالى: ﴿ وَلِمّا جَاءً مُوسَى لمِيقَاتِنَا وَكَلُمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبُّ أَرْنِي أَنْظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَنْ تَرَانِي ﴾ [الاعراف: ٢١]، زعم المعتزلة أن: «لن» تفيد تأبيد نفي المستقبل. يعني: لن تراني في الآخرة! وهذا مخالف لقواعد اللغة؛ ف: لن عند العرب لا تفيد النفي المؤبد؛ ودليل ذلك قول الله تعالى: ﴿ فَلَنْ أَبُرْحَ الأَرْضَ حَتَّى يَأْذَنَ لِي أَبِي ﴾ [يوسف: ٨]، وقوله تعالى: ﴿ إِنّي نَذَرْتُ لِلرُحْمَنِ صَوْمًا فَلَنْ أَكُمْمَ الْمَيُومَ إِنْسِيًا ﴾ [مريم: ٢٦]، ولهذا قال ابن مالك في ألفيته:

#### ومن رأى النفي بـ ( لن ) مـــؤبدا فـقـوله اردد وسـواه فــاعـضــدا

وقال الخازن في تفسيره: «وقد تمسك من نفي الرؤية من أهل البدعة والخوارج والمعتزلة وبعض المرجئة بظاهر هذه الآية، وهو قوله تعالى: ﴿ لَنْ تَرَانِي ﴾، قالوا: «لن» تكون للتأبيد والدوام، ولا حجة لهم في ذلك، ولا دليل؛ ولا يشهد لهم في ذلك كتاب ولا سنة، وما قالوه في أن «لن» تكون للتأبيد خطا بين، ودعوى على أهل اللغة، إذ ليس يشهد لما قالوه نص عن أهل اللغة العربية، ولم يقل به أحد منهم».

ويدل على صحة ذلك قوله تعالى في صفة اليهود: ﴿ وَكَنْ يَتَمَنُوهُ أَبَدًا ﴾ [البقرة: ١٥]، مع أنهم يتمنون الموت يوم القيامة، يدل عليه قوله تعالى: ﴿ وَنَادَوْا يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنًا رَبُّكَ ﴾ [الزخرف ١٧٧]، وقوله: ﴿ يَا لَيْتَهَا كَانَتِ الْقَاضِيةَ ﴾ [الحافة: ٧٧].

فإن قالوا: إن «لن» معناها تابيد النفي، كه «لا» التي تنفي المستقبل، قلنا: إن صبح هذا التأويل فيكون معنى: «لن تراني». محمولاً على الدنيا؛ أي: لن تراني في الدنيا؛ جمعًا بين دلائل الكتاب والسنة؛ فإنه قد ثبت في الحديث الصحيح: أن المؤمنين يرون ربهم عز وجل يوم القيامة في الدار الآخرة. [انظر شرح الطحاوية ٢٠٠٧] المثال الثاني:

تأويل حديث النبي ﷺ: «إنما قلب ابن آدم بين إصبعين من أصابع الرحمن». [خرجه الدارمي وابن ابي عاصم في السنة ١٠٣/١] إلى أن المراد بالإصبعين «قدرتين»، ولهذا قال الدارمي: «فهذه ألفاظ رسول الله ﷺ في الحديث الذي بينته ورويته بلسان عربي مبين، ففي أي لغات وجدت أنها قدرتين من القدر، وهل من شيء ليس تحت قدرة الله التي وسعت كل شيء حتى خص رسول الله عدرة الله التي وسعت كل شيء حتى خص رسول الله التيوب من بينها بقدرتين إلى أن قال عن الجهمي – فقال إصبعاه: نعمتاه، قال: وهذا جائز في كلام العرب».

فيقال لهذا المعارض: في أي كلام العرب وجدت

إجازته؟ وعن أي فقيه أخذته فأسنده إليه، وإلا فإنك من المفترين على المريسي ٦٦]. المفترين على المريسي ٦٣]. ٢٠٠٠ الجهل لمقاصد الشريعة

فإن الدين قد كمل، ولم يمت رسول الله ﷺ، إلا وقد وضح كل شيء بشهادة الله سبحانه وتعالى، بذلك حيث قال سبحانه: ﴿ الْيُوْمَ أَكُمُلْتُ لَكُمُّ دِينُكُمُ وَأَتُمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِغْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسْلاَمَ دِينًا ﴾ [المائدة:٣].

فأما النوازل الحادثة والوقائع المتجددة، فإنها تنضوي تحت كليات الشرع وقواعده «فلم يبق للدين قاعدة يحتاج إليها في الضروريات والحاجيات، أو التكميليات، إلا وقد بُينت غاية البيان». [الاعتصام ٢/٣٠٥].

والنوازل والجزئيات التي تستجد تدخل تحت هذه القواعد، وينظر في كل نازلة بمنظار الشرع، فإنه لا بد أن يكون لها حكم بالقبول أو الرد، سبواء كان ذلك في مجال العبادات أو في المعاملات، ومن كليات هذا الدين وقواعده الأساسية التي تنتظم كل الجزئيات الحادثة قوله على «وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة».

وهذه القاعدة الشرعية تصوغ لنا مقاصد شرعية أغفلها المبتدعة فضلوا وأضلوا، منها:

١- النظر إلى الشرع بعين الكمال لا بعين النقص، بحيث لا يخرج عنه البتة، ولا يتقدم بين يدي الله ورسوله بشيء يخترعه، فإن الزائد في الشريعة والمنقص منها هو المبتدع المنحرف عن الجادة إلى بنيات الطرق.

وعندماً أغفل المبتدعة هذا المقصد الشرعي، استدركوا بأقوالهم وأفعالهم على الشرع الكريم فاتهموه – بواقع حالهم أو بمقالهم – بالنقص.

[الاعتصام ٢/١١، ١١١]

٢- الإيقان بأن لا تضاد بين آيات القرآن، ولا بين الأخبار النبوية، ولا بين أحدها مع الآخر، بل الجميع جار في مسار واحد منتظم في نظام واحد، ولما ترك المبتدعة هذا اليقين في النظر إلى الشريعة، تخبطوا واختلفوا فاعرضوا عن بعض الشرع، وضربوا كتاب الله بعضه ببعض.

"- الإيقان بأن لا تعارض بين العقل الصريح والنص الصحيح مطلقا، فلما تخلف هذا الإيقان عند بعض المبتدعة صالوا على النصوص صولة المحاربين، وردُّوا الإحاديث التي جرت غير موافقة لأغراضهم ومذاهبهم، ويدَّعون أنها مخالفة للمعقول كالمنكرين لعناب القبر، والصراط، والميزان، ورؤية الله في الآخرة، وحديث الذباب، وأن في أحد جناحيه داء وفي الآخر دواء، وأحاديث نزول عيسى وخروج الدجال والدابة، وما اشبه ذلك من الأحاديث الصحيحة المنقولة عن العدول من سلف الأمة.

الله تعالى وللحديث بقية إن شاء الله تعالى

# المنظمة السامة والمنظمة السامة والمنظمة السامة والمنظمة السامة والمنظمة السامة والمنظمة والمنظمة والمنظمة والم

#### بقلم: د. محمود عبد الرازق

المعلومات، والنظر في الأدلة لموضوع من الموضوعات، وذلك حتى يرفع الله الذين آمنوا والذين أوتوا العلم درجات، فالقرآن نور لمن نور الله بصيرته في النظر إلى الآيات، كما قال سبحانه وتعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنًا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنًا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلاَ الإيمانُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عَبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم ﴾ [الشورى: ٢٥].

فلا بد لكل مسلم أن يعلم أن القرآن يفسر بعضه بعضا، فما أجمله في موضع أفاض فيه في موضع أخر، فينبغي لنا حتى نتعرف على دليل من القرآن والسنة لحقيقة غيبية، أو مشهودة واقعية، أو أي موضوع من الموضوعات، ينبغي أن ننظر في جميع الآيات، وما ثبت في السنة من الأخبار والمرويات.

فَ مَثْلاً فِي قُولِه تَعَالَى: ﴿ فَ وَيُلِّ لِلْمُصَلِّينَ ﴾ [الماعون: ٤]، إذا وقفت عندها يصبح معناها وعيدًا للمصلين، وحجة للمفسدين، ولو وصلتها بما بعدها، لبان لك مراد رب العالمين، حيث يقول تعالى: ﴿ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ \* الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلاَتِهِمْ سَاهُونَ \* الَّذِينَ هُمْ يُرْاءُونَ \* وَيَمْنَعُونَ المَّاعُونَ ﴾ [الماعون: ٤-٧].

 الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه وبعد:

استكمالاً لعرض المنهج الصحيح لفهم عقيدة السلف الصالح من أهل السنة والجماعة فإننا قد توقفنا مع ست قواعد هامة في فهم منهج السلف للقرآن والسنة،

ما تيسر من تلك القواعد:

#### القاعدة السابعة

وفي هذه الحلقة إن شياء الله تعالى نكمل

التي نفهم من خلالها العقيدة الصحيحة التي كان عليها سلفنا الصالح: أنه يجب الرجوع إلى القرآن الكريم والسنة الثابتة بكل ما فيهما لمعرفة الدليل على الموضوع الواحد، وذلك لكي يكون المنهج منهجًا صحيحًا نابعًا من القرآن والسنة وبالفعل، فالقرآن هو كلام الله تعالى إلى عباده، الذي يمثل نورًا لكل العباد، وعباد الله متعددون في النوعية ومختلفون في العقلية، يختلفون ويتنوعون زمانًا ومكانًا، كما أن القرآن يتحدث عن كثير من الحقائق، ويعرض كثيرًا من الموضوعات، لكنها ليست في خطة دراسية مكونة من أبواب وفصول، أو مباحث جزئية أو مطالب بحثية، كمباحث الماجستير والدكتوراه، فليس فيه باب مستقل عن الصلاة، أو فصل مختص بالزكاة، أو غير ذلك من أحكام اللَّه، ولكن الموضوع الواحد قد يكون مطروحًا في سور القرأن التي تضم ألاف الآيات والجمل والكلمات، والله عز وجل ترك الاجتهاد مفتوحًا لجمع

#### ه كثير من النصوفة والتكلمين قد شابهوا اليهود في فعلهم فأخذوا بيعض النصبوس وتركو السعم نسواء عن قيمت أو غيستر قيمت هيج إداعيش قيادهم ميشورها قيامي

تَقْتُلُونَ أَنْفُسَكُمْ وَتُخْرِجُونَ فَرِيقًا مِنْكُمْ مِنْ بِيَارِهِمْ تَظَاهَرُونَ عَلَيْهِمْ بِالإِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَإِنْ يَاْتُوكُمْ أُسَارَى تُفَادُوهُمْ وَهُوَ مُحَرِّمٌ عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ أَفَتُوكُمْ أَسَارَى بِيَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِيَعْضِ فَمَا جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ نَلِكَ مِنْكُمْ إِلاَّ خَزْيٌ فِي الحَياةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدَ الْعَذَابِ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَـمًا يَرُدُونَ إِلَى أَشَدَ الْعَذَابِ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَـمًا تَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة: ٤٨، ٨٥].

فإذا كان بنو إسرائيل قد أمنوا ببعض الكتاب وكفروا ببعض، عن سوء نية وسوء قصد، فإن كثيرًا من المتصوفة والمتكلمين، أتباع الجهمية، قد شابهوا اليهود في فعلهم، فأخذوا ببعض ما ورد في كتاب ربهم وسنة نبيهم، وتركوا البعض، سواء عن قصد أو غير قصد، تركوا النظرة الشاملة للقرآن والسنة، فجاء اعتقادهم مشوهًا قاصرًا، مضطربًا مختلفًا باطلاً.

ومثال ذلك أن بعض الصوفية بدلوا مجال الاختيار الذي ورد في الإسلام، من اختيار بين الدنيا والأخرة أو بين الجنة والنار، إلى اختيار بين الله وبين سائر المخلوقات في الدنيا والأخرة، كما روى عن رابعة العدوية أنها قالت: «ما عبدتك خوفًا من نارك ولا طمعًا في جنتك، ولكن حيًا لذاتك». فقد جعلت حب الذات- ذات الله- خيارًا مطروحًا في مقابل الدنيا والآخرة، ومن ثم صرح أغلب الصوفية بأن العبد ينبغي أن يعبد الله دون انتظار للثواب أو خوف من العقاب، بل يعبد الله حبًا لذاته، فأدى ذلك إلى أن وصلوا إلى درجة يحتقرون فيها من عبد الله انتظارًا لثوابه، وخوفًا من عقابه، وقد وصفوه أنه من التجار الذين لا يعطون إلا لانتظار البديل، بل غالى بعضهم فوصف هذا الفريق بأنهم عبيد السوء الذين لا يوقرون الله عزُّ وجلُّ لذاته ولكن لما يصلهم من نفع أو نعمة، حتى قال أبو بكر الشبلي: «إن لله عبادًا لو برقوا على جهنم الطفاوها». وقال أيضنًا: «لو خطر ببالي أن الجحيم بنيرانها وسعيرها تحرق منى شعرة لكنت مشركًا».

ولما رجعوا إلى القرآن، لم يرجعوا إلى القرآن الكريم كله بالتكامل مع السنة لكي يكون المنهج صحيحًا والموضوع نابعًا من القرآن بالفعل، ولكنهم استدلوا ببعض وتركوا دلالة البعض الآخر معطلة،

فاستدل الكلاباذي بجزء من قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسِ لَهُمْ وَأَمْوَ اللَّهُمْ ﴾ [التوية: ١١١]، وقال معقبًا: ليعبدوه بالرق لا بالطمع، وقطع الآيات عن نهايتها التي لو استكملت لتغير المعني تمامًا، فشراء الله لأنفس المؤمنين وأموالهم إنما كان بعوض وهو الجنة، وعمل المؤمنين كان سببًا للوصول إلى هذه الجنة، وإن كان لا يزنها، ولكن هذا لا يمنع المؤمن أن يطمع في فضل الله ورحمته، فقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُ سَهُمْ وَأَمْ وَالَّهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الجُنَّةَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيَقْ تُلُونَ وَيُقْ تَلُونَ وَعْدًا عَلَيْهِ حَقًّا فِي التَّـوْرَاةِ وَالإِنْجِيلِ وَالْقُرْآنِ وَمَنْ أَوْفَى بِعَهُدِهِ مِنَ اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُوا بِيَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُمْ بِهِ وَذَٰلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ [التوية: ١١١]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللَّهِ لاَ نُرِيدُ مِنْكُمْ جَزَاءً وَلاَ شُكُورًا \* إِنَّا نَخَافُ مِنْ رَبِّنَا يَوْمًا عَبُوسًا قَمْطُرِيرًا \* فَوَقَاهُمُ اللَّهُ شَرَّ ذَلِكَ الْيَوْم وَلَقَاهُمْ نَضْرَةً وَسُرُورًا \* وَجَزَاهُمْ بِمَا صَيَرُوا جَنَّةً وَحَرِيرًا ﴾ [الإنسان: ٩- ١٢].

وإذا أخذت نصوص القرآن والسنة مجتمعة، فسوف تجد الثناء على عباد الله وأوليائه بسؤال الجنة ورجائها، والاستعادة من النار، كقوله تعالى: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا يُسْتَارِعُونَ فِي الخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ ﴾ [الأنبياء: ٩]. وقال سبحانه: ﴿وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا اصْرُوفْ عَنًا عَذَابَ جَهَنَّمُ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا \* إِنَّهَا سَاَءَتْ مُسْتَقَرًا وَمُقَامًا ﴾ [الفرقان: ٥٥- ٦٦].

وفي الحديث عن أبي هريرة رضي الله عنه أنه شي قال لرجل: «ما تقول في الصلاة؟» فقال: أتشهد ثم أقول: اللهم إني أسألك الجنة وأعوذ بك من النار، أنا والله ما أحسن دندنتك ولا دندنة معاذ، فقال شي: «حولها ندندن».

فالعبادة الحقة عند الصوفية هي ما كانت دون طلب العوض من الله، وأن التطلع إلى الجنة عندهم معصية، وطلب ها نقص في حق العابد، روي عن رابعة العدوية أنه دخل عليها جماعة يعودونها من شكوى، فقالوا: ما حالك قالت: والله ما أعرف لعلتي سببًا، غير أني عرضت علي الجنة فملت بقلبي إليها، فأحسب أن مولاي غار علي، فعاتبني فله العتبى.

#### •كان الصحابة يتبع ون ولا يبتدع ون، وكان والق ولون ما يفعلون

ومعنى هذا أن مجرد ميل القلب إلى الجنة يعتبره المتصوفة ذنبًا يعاقبون عليه، ففي سبيل هذه العقيدة حولوا معاني الآيات والأحاديث إلى ما يريدون إثباته، فقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ اشْتَرَى مِنَ المُؤْمِنِينَ أَنْفُستَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ ﴾ استدلوا بهذا المقطع من الآية فقط، وقطعوا الآية عن نهايتها التي ترد قولهم وهي قوله تعالى: ﴿بِأَنُ لَهُمُ الجُنُّةَ ﴾ فشراء الله لانفس المؤمنين وأموالهم إنما كان بعوض وهو الجنة، وعمل المؤمنين كان سببًا للوصول إلى هذه الجنة، وإن كان غير مكافئ لها، ولكن لا يمنع هذا المؤمن أن يطمع في فضل الله ورحمته ودخول جنته، المؤمن أن يطمع في فضل الله ورحمته ودخول جنته،

#### القاعدة الثامنة

التي نفهم من خلالها العقيدة الصحيحة التي كان عليها سلفنا الصالح: أنه لا يجوز تفسير القرآن إلا بدليل، لا بمجرد الرأي والهوى، فمن المعلوم أن الله تعالى خاطب عباده بما يفهمونه، ولذلك أرسل الرسل بلسان قومهم، وأنزل للصحابة كتابه بلغتهم، فالقرآن إنما أنزل بلسانهم، ونزل على قلوبهم وعقولهم، فشغلهم وأثار انتباههم منذ اللحظة الأولى لسماعه من نبيهم، فدعاهم إلى الالتفات إلى ما جاء به من حسن التعبير والبيان، وحارث عقولهم لما جمع من الفاظ حسان، فوجدنا كثيرًا من الصحابة رضى الله عنهم يسال رسول اللَّه ﷺ عن معنى بعض الألفاظ ليفهم بها خطاب الله عز وجل، روى البخاري عن عبد الله بن مسعود قال: لما نزلت: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْم ﴾ [الأنعام: ٨٢]، قلنا: يا رسول الله، أينا لا يظلم نفسه؟ قال: ليس كما تقولون: «لم يلبسوا إيمانهم يظلم» يشيرك، أُولَمْ تسمعوا إلى قول لقمان لابنه: ﴿ وَإِذْ قَالَ لُقُمَانُ لَابْنِهِ وَهُوَ يَعِظُهُ يَا بُنَىُّ لاَ تُشْرِكْ بِاللَّهِ إِنَّ الشِّرُّكَ لَظُلْمُ عَظيمٌ ﴾ [لقمان: ١٣].

ففسر النبي ﷺ الظلم بالشرك كما روى البخاري بسنده عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «إنه لياتي الرجل العظيم السمين يوم القيامة، لا يزن عند الله جناح بعوضة، اقرؤوا إن شئتم: ﴿فَلاَ نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمُ الْقَيّامَةِ وَزُنًا ﴾».

غير أن الصحابة رضى الله عنهم كانوا يعلمون

من خطاب الله ظو اهر القرآن وأحكامه، أما أعماقه وأغواره ودقائق سانه، فكانت تظهر لهم بعد البحث والسؤال وطلب البيان، وكان هذا حالهم مع القرآن في أغلب الأحيان، ولذلك لم ينقل البنا عنهم تفسيرٌ القرآن بحملته، أو تأويل كامل لمعانيه وحكمته، لأن إيمانهم العميق بالنبي ﷺ ودعوته، جعلتهم على استعداد تام للتصديق بكل ما جاء به من عند ريه، وليس الأمر كما يقوله المستشرقون من النصاري الحاقدين، كالمسمى جولد تسييهر، أن أفهام الصحابة كانت في طور النمو والاكتمال، لأن الإسلام بعد موت النبي ﷺ كان طفلاً يافعًا، ولم يكن كاملاً ناضجًا، نقول لهؤلاء: إن الصحابة كانوا أكمل من غيرهم فهمًا، وأكثر من غيرهم علمًا، وأفضل الناس قو لأ وعملاً، والله أنزل على نبيه ﷺ قبل موته: ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإستالاَمَ دِينًا ﴾ [المائدة:٣].

وقد دلت الآية على اكتمال الدين وتمام النعمة، وأي تشكيك في ذلك يكشف سوء النبة، ويكشف دعاوى الحقد والجهل، لقد كان الصحابة رضي الله عنهم يتبعون ولا يستدعون، ينظرون ويدققون، وكانوا يقولون ما يفعلون، لكنهم كانوا يسالون، إذا غاب عنهم معنى أبة في كتاب الله أو حهلوا حكمًا ذكره رسول الله ﷺ، ولذلك روى عن أبي بكر الصديق أنه سُئل عن قوله تعالى: ﴿وَفَاكِهَةً وَأَنَّا ﴾ [عبس: ٣١]، فقال: «أي سماء تظلني، وأي أرض تقلني، إن قلت في كــــاب الله مــا لا أعلم». وعند الحاكم وقال: صحيح على شرط الشبيخين ولم يخرجاه، من حديث أنس بن مالك رضى الله عنه أنه سمع عمر بن الخطاب رضى الله عنه يقول: ﴿ فَأَنْبَتْنَا فِيهَا حَبُّا (٢٧) وَعِنْبًا وَقَصْبُا (٢٨) وَزَيْتُونًا وَنَخْلِاً (٢٩) وَحَدَائِقَ غُلْبًا (٣٠) وَفَاكِهَـةُ وَأَبًّا ﴾ [عبس: ٧٧: ٣١]، قال: فكل هذا قد عرفناه فما الأب؟ ثم نقض عصا كانت في يده، رماها وقال: هذا لعمرُ الله التكلف، اتبعوا ما تبين لكم من هذا الكتاب.

والله من وراء القصد.

## مفاهيمعقائدية

# ٩

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على

من لا نبي بعده... وبعد:

بعد أن وضحنا العلاقة بين الملائكة وعموم البشر، نبين العلاقة بين الملائكة وبقية المخلوقات.

#### ١- حملة العرش:

العرش أعظم المخلوقات، والرحمن مستو

عليه استواءً يليق بعظمته سبحانه، وجاء ذكر العرش في كتاب ربنا سبحانه في مواضع منها:

١- ﴿ الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ
 حَوْلَهُ يُسْبَحُونٍ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ

وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُوا ﴾ [غافر: ٧].

٢ ﴿ وَيَحْمِلُ عَـرُشَ رَبِّكَ فَـوُقَـهُمْ يَوْمَـئِـذِ
 ثَمَانِيَةُ ﴾ [الحاقة].

٣- ﴿ فَإِنْ تَوَلُواْ فَقُلْ حَسْبِيَ اللَّهُ لاَ إِلَهُ إِلاَّ هُوَ عَلَيْهِ تَوَكُلْتُ وَهُو رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴾ [التوبة: 1۲٩].

4 ﴿ قُلْ لَوْ كَانَ مَعَهُ الهَةٌ كَمَا يَقُولُونَ إِذًا لِأَبْتَغَوْا إِنَّهِ إِلَا سِراء: ٤٢].

﴿ رَفِيعُ الدَّرَجَاتِ ذُو الْعُرْشِ يُلْقِي الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَشْنَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ [غافر: ١٥].
 وأما السنة فقد ورد ذكر العرش في أحاديث

كثيرة عن النبي ﷺ منها:

احما رواه مسلم في كتاب القدر عن عبد الله بن عمرو قال: سمعت رسول الله على يقول: «كتب الله مقادير الخلائق قبل أن يخلق السماوات والأرض بخمسين ألف سنة، وعرشه على الماء».

وفي الحديث دلالة على أن العرش كان مخلوقًا قبل السماوات والأرض.

٢- أخرج مسلم في كتاب البر والصلة،
 عن عائشة رضي الله عنه قالت: قال
 رسول الله ﷺ: «الرحم معلقة
 بالعرش تقول: من وصلني وصله
 الله، ومن قطعني قطعه الله».

٣- وعن أبي هريرة رضي
 اللعنقالقال السولالله المعنقالة المعنقالة المعنفالة المعنف

الله الخلق كتب في كتاب، فهو عنده فوق العرش إن رحمتي غلبت غضبي». البخاري في بدء الخلق، ومسلم في كتاب التوبة.

وللعرش حملة يحملونه، وهذا أمر ثابت بالكتاب والسنة، أما الآيات فقد دلت على أن لله ملائكة من جملة خلقه يحملون عرشه، وآخرون يكونون حوله ويوم القيامة يحمله ثمانية. [نقض التأسيس (١/٥٧٥) لشيخ الإسلام].

وليس العرش هو الملك كما تقوله طائفة من الجهمية لأن الملك هو كل الخلق، وفي حديث جابر رضي الله عنه أن النبي على قال: «أذن لي

# إعداد/ أسامة سليمان

الجلقة السادسة

أن أحدث عن ملك من مالئكة الله من حملة العرش أن ما بين شحمة أذنه إلى عاتقه مسيرة سبعمائة عام». رواه أبو داود وصححه الألباني. والقول بأن حملة العرش مالئكة هو قول السلف، أما الذين أنكروا استواء الله على عرشه، وقالوا: إن الاستواء بمعنى الاستيلاء، وأن العرش بمعنى الملك، فإنهم أنكروا كون حملة العرش من الملائكة وتأولوا الآيات، ومنهم الفلاسفة فقد قالوا إن المراد بالحملة الثمانية، الشمانية أفلاك التي تحت الفلك المحيط أو ما سمونه بالفلك التاسع. [العرش للذهبي].

#### ٢- ملك الجيال:

للجبال ملائكة، وقد أرسل الله ملك ال<mark>جبال</mark> للنبي ﷺ، عندما آذاه قومه، ففي الب<mark>خا</mark>ري

ومسلم عن عائشة رضي الله عنها قالت للنبي ﷺ: «هل أتى عليك يوم كان أشد من يوم أحد؟» قال: لقد لقيت من قومك ما لقيت، وكان أشد ما لقيت منهم يوم العقبة، إذ عرضت نفسى على ابن عبد يا ليل بن كلال، فلم نفسى على ابن عبد يا ليل بن كلال، فلم

يجبني إلى ما أردت فانطلقت وأنا مهموم على وجهي، فلم استفق إلا وأنا بقرن الثعالب- قرب مكة - فرفعت رأسي فإذا أنا بسحابة قد أظلتني، فنظرت فإذا فيها جبريل فناداني، فقال: إن الله قد سمع قول قومك لك، وما ردوا به عليك، وقد بعث الله إليك ملك الجبال لتأمره بما شئت فيهم، فناداني ملك الجبال فسلم عليً، ثم قال: يا محمد، إن شئت أن أطبق عليهم الأخشبين محمد، إن شئت أن أطبق عليهم الأخشبين جبالان بمكة - فقال النبي عنه الله لا يشرك به يخرج الله من أصلابهم من يعبد الله لا يشرك به

٣- الموكلون بالقطر والنبات والأرزاق:

عن ابن عباس رضي الله عنها، أن الرسول ﷺ قال: «الرعد ملك من مالائكة

الله، موكل بالسحاب، معه مخازيق من نار يسوق بها السحاب حيث شاء الله» [صحيح الجامع ١٨٨/٣]، وفي حديث مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «بينما رجل بفلاة في الأرض، فسمع صوتًا في سحابة يقول: اسق حديقة فلان، فتنحى ذلك السحاب، فأفرغ ماءه في حرة، فإذا شرجة من تلك الشراج قد استوعبت ذلك الماء كله، فتتبع الماء فإذا رجل قائم في حديقة يحول الماء مسحاته، فقال له: يا عيد الله، ما اسمك قال:

فلان، للاسم الذي سمع في السحابة، فقال له: يا عبد الله، لم تسألني عن اسمي؟ قــال: إني ســمــعت صــوتًا في السحاب الذي هذا ماؤه يقول: اسق حديقة فلان لاسمك، فما تصنع فيها؟ قال: أما إذ قلت هذا، فإني أنظر إلى ما يخرج منها،

فاتصدق بثلثه، وأكل أنا وعيالي ثلثًا، وأرد فيها

والحديث يوضح أن للسحاب ملائكة توكل به، تصرفه حيث أراد الله سبحانه، وما من قطرة ماء تنزل من السماء إلا ومعها ملك يقرها حيث يأمره الله عز وجل، والملائكة تدبر حركة السماوات والأرض بأمر خالقها، يقوله سبحانه: ﴿ فَالْمُرَاتِ أَمْرًا ﴾ يقول جل شأنه: ﴿ وَالْمُرْسَلَاتِ عَرْفًا (١) وَالنَّاشِرَاتِ عَرْفًا (١) فَالْعَاصِفَاتِ عَصْفًا (٢) وَالنَّاشِرَاتِ نَمْرًا ﴾ والحديث في الأيات عن الملائكة وتدبيرها شئون والحريث في الأيات عن الملائكة وتدبيرها شئون السموات والأرض بأمر خالقها.

والله من وراء القصد.



#### إعداد /مجدي عرفات

اسمه ونسبه: هو قتادة بن دعامة بن قتادة بن عزيز، وقيل: قتادة بن دعامة بن عُكابة أبو الخطاب السدوسي البصري الضرير الأكمه. مولده: ولد سنة ستن.

شيوخه، روى عن عبد الله بن سرجس وأنس بن مالك وسعيد بن المسيب وأبي العالية الرياحي وأبي عث مالك وسعيد بن المسيب وأبي العالية الرياحي وأبي عشمان النهدي وعكرمة مولى ابن عباس والحسن البصري، وبكر بن عبد الله المزني، وعطاء بن أبي رباح، وأبي الشعثاء وجابر بن زيد، وحميد بن عبد الرحمن بن عوف، وسالم بن أبي الجعد، وعبد الله بن شقيق، ومحمد بن سيرين، وأبي مجلز، وخلق كثير.

الرواة عنه، روى عنه أئمة الإسلام أيوب السختياني، وابن أبي عروبة، ومعمر بن راشد، والأوزاعي، ومستعر بن كِدَام، وعمرو بن الحارث المعري وشعبة بن الحجاج، وجرير بن حازم، وشيبان النحوي، وهمام بن يحيى، وحماد بن سلمة، وأبان العطار وسعيد بن بشير، وشهاب بن خراش، وأبو عوانة الوضاح اليشكري، وأمم

سواهم.

ثنّاء العلماء عليه: قبل للزهري: اقتادة اعلم عندكم أو مكحول؛ قال: بل قتادة، ما كان عند مكحول إلا شيء يسير.

قال محمد بن سيرين: قتادة من أحفظ الناس.

قال بكر المزني: من سره أن ينظر إلى أحفظ من أدركنا فلينظر إلى قتادة.

قال سعيد بن المسيب: ما أتاني عراقي أحفظ من قتادة. وقال له: ما كنت أظن أن الله خلق مثلك.

قال معمر: لم أر في هؤلاء أفقه من الزهرى وقتادة وحماد.

قال أحمد بن حنبل: كان قتادة عالمًا بالتفسير وباختلاف العلماء، ثم وصفه بالفقه والحفظ، وقال: قلما تجد من يتقدمه، وقال: كان قتادة أحفظ أهل البصرة لا يسمع شيئًا إلا حفظه، قرئ عليه صحيفة حاير مرة واحدة فحفظها.

قال الثوري: وهل كان في الدنيا مثل قتادة؟

قال مطر الوراق: كان قتادة إذا سمع الحديث أخذه العويل والزويل حتى حفظه.

قال ابن مهدي: قتادة أحفظ من خمسين مثل حميد الطويل.

قال أبو حاتم: صدق ابن مهدي.

قال يحيى بن معين: ثقة.

وقال أبو زرعة: قتادة من أعلم أصحاب الحسن.

قـال أبو حـاتم: أثبت أصـحـاب أنس الزهري، ثم قتادة وهو أحب إليًّ من أيوب ويزيد الرشك إذا ذكـر الخـيـر يعني إذا صرح بالسماع.

قال ابن سعد: كان ثقة مأمونًا حجة في الحديث.

قال ابن حبان: كان من علماء الناس بالقرآن والفقه ومن حفاظ أهل زمانه.

قال ابن حجر: ثقة ثبت يقال وُلد أكمه.

قال الذهبي: حافظ العصر قدوة المفسرين والمحدثين، وكان من أوعية العلم وممن يضرب به المثل في قوة الحفظ، وهو حجة بالإجماع إذا بين السماع فإنه مدلس معروف بذلك. (والمدلس أن يروي الراوي ما لم يسمعه من شيخه بصيغة تحتمله كعن ونحوه).

وقال: ولا يشك أحدٌ في صدقه وعدالته وحفظه، ولعل الله يعذر أمثاله ممن تلبس ببدعة يريد بها تعظيم الباري وتنزيهه وبذل وسعه والله حكم عدل لطيف بعباده ولا يسأل عما يفعل ثم إن الكثير من أئمة م قال ابن مهدي: سمعت شعبة يقول كنت أنظر إلى فم قتادة كيف يقول فإذا قال حدثنا يعني كتبت.

قال مطر الوراق: ما زال قتادة متعلمًا حتى مات. قال أبو هلال: قالوا لقتادة نكتب ما نسمع منك؟ قال: وما يمنعك أن تكتب وقد أخبرك اللطيف الخبير أنه يكتب فقال: «علمها عند ربي في كتاب» وسمعته يقول: الحفظ في الصغر كالنقش في الحجر.

قال قتادة: باب من العلم يحفظه الرجل لصلاح نفسه وصلاح من بعده أفضل من عبادة حول.

قلت: فالعبادة من غير علم قد تكون على بدعة والعلم هو الذي ينير للمرء طريقه.

قال أبان العطار: ذكر يحيى بن أبي كثير عند قتادة فقال: متى كان العلم في السماكين؟ فذكر قتادة عن يحيى فقال: لا يزال أهل البصرة بشر ما كان فيهم قتادة، قال الذهبي كلام الأقران يطوى ولا يروى فإن ذُكر تأمله المحدث فإن وجد له متابعًا وإلا أعرض عنه

قال قتادة: ما سمعت أذناي شيئًا قط إلا وعاه بي.

قال له سعيد بن المسيب: لم أر أحدًا أسأل عما يختلف فيه منك، قال قتادة إنما يسأل عن ذلك من يعقل.

قال قتادة في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِمِ الْعُلَمَاءُ ﴾ قال: كفى بالرهبة علمًا اجتنبوا نقض الميثاق فإن الله قدم فيه وأوعد، ذكره في أي من القرآن تقدمة ونصيحة وحجة، وإياكم والتكلف والتنطع والغلو والإعجاب بالأنفس تواضعوا لله لعل الله برفعكم.

قال أبن شُوذب: كان قتادة رأسًا في العربية والغريب وأيام الناس وأنسابها حتى قال فيه أبو عمرو بن العلاء كان قتادة من أنسب الناس.

قال ابن المديني: قلت ليحيى بن سعيد: إن عبد الرحمن يقول: اترك من كان رأسًا في بدعة يدعو إليها، قال: فكيف يصنع بقتادة وابن أبي روًاد عمر بن در وذكر قومًا ثم قال يحيى: إن ترك هذا الضرب ترك ناسًا كثيرًا.

#### وفاته:

توفي بواسط في الطاعون وهو ابن ست أو سبع وخمسين سنة وذلك سنة مائة وسبع عشرة أو ثماني عشرة، رحمه الله.

#### المراجع

سير أعلام النبلاء- تهذيب التهذيب- تقريب التهذيب.

العلم إذا كثر صوابه وعلم تحريه للحق واتسع علمه وظهر ذكاؤه وعرف صلاحه وورعه واتباعه يغفر له ذلك ولا نضلله ونفارقه وننسى محاسنه. نعم لا تقتدي به في بدعته وخطئه ونرجو له التوبة من ذلك.

قلت: لعل القدر الذي رُمي به قتادة ونفيه خلق الله الشر أو قدرة العباد على فعل الشر وهذا خطا فإن منهب أهل السنة أن الله عز وجل خالق كل شيء، كما قال تعالى: ﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾، في من عقال تعالى: ﴿ وَاللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَاللّهُ مَا اقْتَتَلَ النّينَ مَنْ بَعْدهِمْ مِنْ بَعْد مَا جَاءَتُهُمُ الْبَيّئَاتُ وَلَكِن اخْتَلَقُوا فَمَيْهُمْ مَنْ كَفَر وَلَوْ شَاءَ اللّهُ مَا اقْتَتَلُوا وَلَكِنَ النّهُ مَا يُرِيدُ ﴾، وكما قال رسول اقْتَتَلُوا وَلَكِنَ اللّهُ يَقْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴾، وكما قال رسول الله عَنْ في بيانه للإيمان: «... وتؤمن بالقدر خيره وشره. ومع ذلك لا نضيف الشر وحده إلى الله عز وجل كما قال يُقي: «والشر ليس إليك» أي لا يضاف وجل كما قال يَقي: «والشر ليس إليك» أي لا يضاف إليه الشر محضًا أو أن الشر هو شرٌ من جهة المتعلق به وهو العبد، أما الله عز وجل فكل أفعاله خير وهو كما يقول الإمام الذهبي حكم عدل لطيف بعباده ولا سيال عما يفعل.

#### من أحواله وأقواله:

قال معمر: أقام قتادة عند سعيد بن المسيب ثمانية أيام فقال له في اليوم الثالث: ارتحل يا أعمى فقد أنزفتني (أي أخذت منى علمي كله).

قال معمر: وسمعت قتادة يقول: ما في القرآن آية إلا وقد سمعت فيها شيئًا. وعنه قال: ما سمعت شيئًا إلا حفظته.

قال مطر: كان قتادة إذا سمع الحديث يختطفه اختطافًا، يأخذه العويل والزويل حتى يحفظه (أي القلق والانزعاج).

قال معمر: قال قتادة لسعيد بن المسيب: يا أبا النضر، خذ المصحف، قال: فعرض عليه سورة البقرة فلم يُخْطِ فيها حرفًا، قال: فقال: يا أبا النضر، أحكمت؟ قال: نعم، قال: لأنا لصحيفة جابر بن عبد الله أحفظ مني لسورة البقرة، قال: وكانت قرئت عليه الصحيفة التي يرويها سليمان البشكري عن جابر.

قال أبو هلال: سالت قتادة عن مسالة فقال: لا أدري، فقلت: قل فيها برأيك، قال: ما قلت برأي منذ أربعين سنة وكان يومئذ له نحو من خمسين سنة، قلت: فدل على أنه ما قال في العلم شيئًا برأيه.

قال عبد الرزاق: عن قتادة قال: تكرير الحديث في المجلس يذهب نوره وما قلت لأحد قط: أعد على.

قال أبو هلال: سمعت قتادة يقول: إذا سرك أن يكذب صاحبك فلقنه.

قال شعبة: كنا نعرف الذي لم يسمع قتادة مما سمع إذا قال: قال فلان وقال فلان عرفنا أنه لم

التوحيية

#### من نوركتاب الله

﴿ ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظَّمْ حُرُمَاتِ اللَّهِ فَهُوَ حَدْرُمَاتِ اللَّهِ فَهُوَ خَدْرُ لَهُ عَنْدُ رَبَّهِ وَأَحِلَّتْ لَكُمُ الأَنْعَامُ إِلاَّ مَا كُنْ لَكُمُ الأَنْعَامُ إِلاَّ مَا كُنْ يَتْلَى عَلَيْكُمْ فَاجْتَنِبُوا الرَّجْسَ مِنَ الأَوْثَانِ وَاجْتَنِبُوا قَوْلَ الرُّورِ \* حُنَفَاءَ لِلَّهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ وَمَنْ يُشْرِكِ بِاللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرُ مِنَ السَّمَاءِ فَيَ وَمَنْ السَّمَاءِ فَتَ خُطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ الرِّيحُ فِي مَكَانٍ سَحيق ﴾ [الحج: ٣١،٣٠].

#### من هدي الرسول علية

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «عَلِّمُوا ويسرُوا ولا تعسروا وإذا غضيت فاسكت، وإذا غضيت

> فاسكت، وإذا غضبت فاسكت، [مسند الإمام أحمد ٢٣٩/١].

#### من أقوال السلف

عن ابن عــبــاس رضي الله عنهــمــا قــال: «إن هذا العلم دين فــانظروا عــمن تأخــذون دبنكم» [ذم

فانظروا ع<u>من</u> تأخذون دينكم» [ذم ا<mark>لكلا</mark>م للهروي ٥/٥٨].

عن عبد الله رضي الله عنه قال: «العلم في كبرائكم ولن تزالوا بخير ما كان كذلك، فإذا قال الصغير للكبير ما يدريك فهناك» [ذم الكلام للهروي ٧٩/ه].

قـال ابن دهب: «كنا عند مـالك بن أنس، فـنكـرت السنة، فقال مالك: السنة سفينة نوح، من ركبها نجا، ومن تخلف عنها غرق».

#### حكم ومواعظ

قال الشافعي: «لا يكمل الرجل في الدنيا إلا بأربعة: بالديانة،

والأمانة، والصيانة، والرزانة» والرزانة» في الكلام للهروي ٧٠/٥]. قال يحيى بن معاذ: «الذي حجب الناس عن التوبة طول الأمل،

حجب الناس عن التوبة طول الأمل، وعلامة التائب إسبال الدمعة وحب الخلوة والمحاسبة للنفس عند كل همّة» ﷺذم الهوى لابن الجوزي ص١٧٤].

قال الثوري: التأني في الحركات واجتناب العبث هو السكينة المحمودة أما غض البصر وخفض الصوت وعدم الالتفات فهو الوقار» الشعفة الأخيار ص٩٢].

#### منوصاياالسلف

قال رجل لسفيان أوصني، فقال: إياك والأهواء، إياك والخصومة. [ذم الكلام ٤/١٤].

من أثار البدع.. غلّ الصدور قال عنيسة بن سعيد

الكلاعي: «ما ابتدع رجل بدعة إلا غل صدره على المسلمين واختلجت منه الأمانة. [8/١٥٥] ذم الكلام]

#### الإنابة

قال ابن القيم: «الإنابة هي عكوف القلب على الله عز وجل كاعتكاف البدن في المسجد لا يفارقه، وحقيقة ذلك عكوف القلب على محبقه وذكره بالإجلال والتعظيم وعكوف الجوارح على طاعته بالإخلاص له والمتابعة لرسوله ومن لم يعكف قلبه على الله وحده، عكف على التماثيل المتنوعة، كما قال إمام الحنفاء لقومه ﴿مَا هَنْمِ التَّمَاثِيلُ النّبِياءُ: ٢٥]. ﷺ الفوائد لابن القيم ص١٩٦].

لغرر التالث السنية الشابية والشار

منمعاني الآثار

كان رسول الله الله المستخارة في كل شيء، (خير)
الخير ضد الشر. تقول منه خرْت يا
رجل. فأنت خائرٌ وخيرٌ. وخار الله لك: أي
أعطاك ما هو خيرٌ لك. والخيرةُ بسكون الياء:
الاسمُ منه. فأمّا بالفتح فهي الاسم، من قولك
اخْتَارَه الله، ومحمد الله خيرةُ الله من خلْقه.
يقال بالفتح والسُّكون. والاستخارة: طلب
الخيرة في الشيء، وهو استَّقْعَالٌ منه. يقال
استَّقْرِ الله يَخرْ لك.

ومنه دُعاء الاستخارة «اللهم خِرْ لِي» أي اخْتَر لِي أَصَاء الاستخارة «اللهم خِرْ لِي» أي اخْتَر لِي أَنْ الخَيرة في عُريب الحديث في عالم المالية أن المال

[4/9

من مناقب الصحابة

روى الإمام البخاري بسنده المعت عن إسماعيل بن قيس قال سمعت سعدًا رضي الله عنه يقول: «إني لأول العرب رمى بسهم في سبيل الله، وكنا نغزو مع النبي هي ما لنا طعام إلا ورق الشجر».

من آثار التوحيد: العزة والسعادة

قال شيخ الإسلام ابن تيمية . رحمه الله .:
والعبد كلما كان أنل لله وأعظم افتقارًا
إليه وخُضوعًا له؛ كان أقرب إليه، وأعزُ له،
وأعظم لقدره، فاسعد الخلق أعظمهم عبونية
لله، وأما المخلوق فكما قيل: احتج إلى من
شئت تكن أسيره، واستغن عمن شئت تكن
نظيره وأحسن إلى من شئت تكن أميره.

عُدُالفتاوى - الجزء الأول].

من آثار المعاصى: زوال النعم

ومازالت عن العبد نعمة إلا بذنب، ولا حلت به نقمة إلا بذنب كما قال علي بن أبي طالب

رضي الله عنه: «ما نزل بلاء إلا بذنب، ولا رفع إلا بتوبة» وقد قيل: إذا كنت في نعمة فارعها فـــان الذنوب تزيل النعم [ابن القيم: الداء والدواء]

#### من أمثال العرب

غَثُكَ خَيْرٌ مِنْ سَمِينِ غَيْرِكُ يضرب مشلا للقناعة بالقليل من حظك، يقول: إن قليلك إذا قنعت به كان خيرًا لك من كثير غيرك؛ يطمح إليه طرفك فتذلُّ وتهون وتتعب وتنصب.

> اعرفعدوك الشيطان يأمرك بالغيبة

عن سفيان عن سليمان عن أبي رزين قال:

جاع رجل إلى فضيل بن بزوان فقال: إن فلانًا يقع فيك فقال: لأغيظنً من أمره. يغفر الله لى وله.

قيل له: من أمره؟ قال: الشيطان. [الورع للإمام أحمد]

من معانى اللغة

(الأم) لكلمة أم عند العرب إذا أضيفت معاني كثيرة، فيقال: أم كلبة وهي الحمى، وأم الصبيان وهي الريح التي تعرض لهم فريما غُشي عليهم منها. وأم جابر:

الخبن، وأم عبيد:
الصحراء، وأم عطية:
الرحى، وأم عطية:
الشمس، وأم نرزز: الدنيا،
وأم الخُلْفُفْ: الداهية، وأم
بَحْنَة: النخلة، وأم عامر: المقبرة،
وأم البَيْض: النعامة، وأم
الرأس: الدماغ، وأم اللهيم:
المنية، وأم عمرو: الضيع.

قال رسول الله ﷺ: «أحب الأعمال إلى الله إيمان بالله، ثم صلة الرحم، ثم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر».

وقد قال الله تعالى في شان الأمسرين بالمعسروف والناهين عن المنكر: ﴿ كُنْتُمْ مُ حَيْثُ مُ اللهُ عَيْرُونَ مِنْ المُعْسِرُونَ مِنْ المُعْسِرُونَ مِنْ المُعْسِرُونَ مِنْ المُعْسِرُونَ وَتَنْهُونَ عَنِ المُعْسِرُونَ وَتَنْهُونَ عَنِ المُعْمِرُ فَ وَتَنْهُونَ عَنِ المُعْمِرُ فَ وَتَنْهُونَ عَنِ المُعْمَرِ ﴾

[ال عمران: ١١٠] المعروف: حميع الطاعات، وس

معروفًا لأنها تعرفها العقول السليمة والفطر المستقيمة، وتقرها الشرائع السماوية، وأول المعروف توحيد الله، من واجبات ومستحبات كله—ا تدخل في نطاق المعروف، فكل ما أمر الله تعالى به أو أمر به رسوله

قانه معروف.
المنكر: كل ما نهى الله
تعالى عنه ورسوله، فجميع
المعاصي كسبسائرها
وصغائرها منكر، لأنها

تنكرها العقول السليمة والفطر المستقيمة، وتنكرها الشرائع السماوية، وأعظم المنكز الشرك بالله عز وجل.

وجميع الرسل الذين بعثهم الله تعالى دعوا الناس إلى توحيد الله، الذي هو أعظم المعروف، ونهوا الناس عن الشرك بالله سيحانه، الذي هو أعظم المنكر، كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلُّ أُمُّةً رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهُ وَاجْتَنَيُوا الطَّاعُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦]، وكما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلُو مِنْ رَسُولٍ إِلاَّ تُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنَا قَبْدُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٥].

إن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فرق بين

المؤمنين والمنافقين، وهو أخص أوصاف المؤمن، وهناك مصراتب ثلاث للأمر بالمعروف والسنهي عن المنكر بينها والسالة والسلام: فقال عليه منكرًا الصلاة والسلام: فلي غيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يطع ف حقله وذلك أضعف

بالعروف

والنبيعن النكر

كــذلك هناك ثلاث صــفات ينبعي أن يتحلى بها الأمر بالمعروف والناهي عن المنكر، وهي:

الصفة الأولى:

العلم: أن يكون عالمًا بالمعروف الذي يأمر به، والمنكر الذي ينهى عنه.

الصفة الثانية:

الرفق: أن يكون رفيقًا حكيمًا بما يأمر به

وفيما ينهى عنه، قال المصطفى ﷺ: «إن الرفق لا يكون في شيء إلا زانه، ولا ينزع من شيء إلا شانه».

الصفة الثالثة؛ الصبر: أن يكون صبورًا على الأذى، كما حكى الله سبحانه عن وصية لقمان الحكيم لابنه ليمتثلها الناس ويقتدوا بها لانها وصية نافعة: ﴿يَا بُنَيُّ أَقِم الصَّلاَةَ وَأَمُنْ بِالمُعْرُوفِ وَانْهَ عَن المُنْكَر وَاصْعِنْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْم الأُمُور ﴾ [لقمان: ١٧].

فالعلم يكون قبل الأمر والنهي، والرفق يكون في حالة الأمر والنهي، والصبر يكون بعد الأمر والنهي.



عـاهدوا، ويقطعـون مـا أمـر الله به أن يوصل من الأرحـــام والقـرابات، ويقْ جُرون إذا خاصموا، ويهلكون الحرث فــلا زرع ينبت ولا ثمــار، ويهلكون نتاج الحيوانات.

هم الذين يرتكبون الشذوذ الجنسي، ويشربون الخمر، ويتعاطون المخدرات، ويتعاملون بالربا والرشوة، ويحتكرون في التجارة، ويأكلون أموال اليتامي

وأموال الناس بالباطل، وينقصون الميكال والميسران، ويحستالون على الناس ويغشونهم، ويتعاملون بالسحر والشعوذة، ويوالون الكفار ويتأمرون معهم على المسلمين، ويعملون السحر فيفرقون بين المرء وزوجه ويفسدون في الأرض بكل أنواع الفساد.

الصلاح.

المصلاح.

المسلون: هم الذين يعدلون عن الحق وهو لا إله إلى الباطل وهو اتخاذ آلهة مسن دون الله، ويكفرون ويصدون عن سبيل الله، بصد الناس عن الادمان بمحمد على الله المان بمحمد على الله المان بمحمد على الله المان بمحمد على الله المان بمحمد على الله المهان بمحمد على الله المان بمحمد على الله المان بمحمد على الله المهان بمحمد على المهان بمهان بمه

الاستقامة إلى ضدها، وهو ضد

#### بقلم / عدنان الطرشة

والقران، ويكيدون ويمكرون بالمسلمين، وإذا دخلوا قرية عاثوا فيها فسادًا وقتلاً وحرقًا وتدميرًا وجعلوا أعزة أهلها أذلة.

هم ﴿ النَّذِينَ يُفْسِدُونَ فِي الأَرْضِ وَلاَ يُصْلِحُونَ ﴾ [الشعراء: ١٥٢]، ويتجبرون ويطغون ويعصون أوامر الله، ويركبون ما نهاهم عن ركوبه، ويفسدون سنن النبي ، ويبتدعون في الدين، وينقضون

# اسائواالعبوقية

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله 👺، أما بعد:

- إذا كانت الصوفية أعلى مراتب العبودية، فهل أنتم أفضل من مرتبة الإحسان أم أقل منها أم عليها؟ فإذا قلتم نحن في مرتبة الإحسان، فقد استبدلتم الذي هو أدنى بالذي هو خير، سماكم الله المحسنين وسميتم أنفسكم صوفية، وإذا قلتم إنكم أعلى من مرتبة الإحسان فقد كذبتم على الرسول الذي جعل الإحسان أعلى مرتبة، وإذا قلتم نحن أقل من مراتب الدين فقد تساويتم بغيركم من المسلمين فلا وجه لتسميتكم بهذا الاسم.
- أنتم تخالفون في مسائل العقيدة الأصلية، ثم ما أنتم عليه من بدع وخرافات منتشرة تصادم صراحة ما صدر عن علماء الأزهر من فتاوى بهذا الخصوص، فلماذا الإصرار عليها؟
- تقولون: إن القرآن له ظاهره وباطنه، ومعلوم أن ذلك قال به الباطنية قديمًا، وجددتموها قديمًا وحديثًا.
- تقولون: «من اعترض انطرد»!! فليس عندكم شورى وليس عندكم «يسالونك» ولكن عندكم: «كن بين يدي شيخك كالميت بين يدى من يغسله»!
- إذا كنتم تزيدون في مصر على سبعين طريقة فهل الرسول عند الله بسبعين طريقة أم بطريقة واحدة؟.
- أنتم فيما بينكم تختلفون اختلافًا لا يرتفع، فبعضكم يقول: نحن لا نؤمن بالتصوف البدعي وهو التصوف الغلسفي، والآخرون يقولون: بل أنتم أصحاب المذهب الباطل، فأنتم تخطئون بعضكم بعضًا، ونحن نخطئكم جميعًا، والفارق بيننا وبينكم ليس في مبدأ أنكم على خطأ ولكن الفارق في حجم الخطأ.
- نحن مأمورون بحب الأولياء فمن عاداهم فهو ضال مضل، ولكننا منهيون عن عبادتهم، وأنتم خلطتم بين الكرامة الربانية والخارقة الشيطانية، فجعلتموهما شيئًا واحدًا.
- نحن نعترف بكرامات الأولياء، ومنكرها يتردد بين الضلال والكفر، بنصوص القرآن الكريم،
   ولكننا نقول أن هذه الكرامات في أصلها أمر خارق للعادة يمكن أن يكون كرامة ربانية أو خارقة شيطانية.
- «هل في الكتاب والسنة: أن يَنْذِر المريد للسيدة زينب فولاً وللبدوي عجولاً وما حكمه لو نذر للسيدة العجول بدلاً من الفول»!
- دار الإفتاء المصرية أصدرت فتوى تقول: «النذر لأولياء الله الصالحين باطل بالإجماع». فإذا كان باطلاً بالإجماع فلماذا تصر الصوفية على مخالفة إجماع الأمة؟

- وصدرت فتوى أخرى تقول: «لا يجوز بناء التركيبة والقبة فوق قبر الميت (أي الضريح)، فكيف تجرؤ الصوفية على مخالفة فتوى كبار العلماء ثم لا يُقال لهم أنتم خالفتم ولماذا السكوت على مخالفيهم؟
- الأوراد التي تستعملونها؛ إما أن تكون نفس الأوراد التي سنَّها الرسول ﷺ وإما أن تكون غيرها، فإذا كانت هي فنحن معكم ولن نخالفكم، وإذا كانت غيرها فلماذا تصرون على مخالفة السنة?.
  - أنتم تقولون: إن الأقطاب أربعة. مَن الذي جعلهم أربعة ولم يكونوا أكثر أو أقل من ذلك؟
- أنتم تحددون الأقطاب بأسماء ثابتة ليس فيها أحد من الصحابة، فإذا كانت الأقطاب مرتبة عالية، فهل يعقل أن الصحابة ليس لهم ممثل ينوب عنهم في هؤلاء الأقطاب؟
- اختياركم لهؤلاء الأقطاب فيه شيء مريب هو أن هؤلاء الأربعة إذا نظرنا فيهم سنجد أن العراق
   اختصت باثنن والمغرب بواحد ومصر اختصت بالأماكن لمن دفن فيها من هؤلاء الأربعة.
- تقولون: من المعروف صوفيًا أن عدد الأولياء في كل عصر بعدد جميع الأنبياء وهو ١٧٤ ألف! وأشهد الله أنني لم أكن أعلم قبل ذلك أن هناك مكتب تنسيق للأولياء كالثانوية العامة! ومعلوم أن الولاية إيمان وتقوى كما ذكر القرآن الكريم، فلماذا تصرون على منع أي مسلم مستوف لشروط الولاية من الالتحاق بالأولياء، لا انتظام ولا انتساب لأن العدد عند الصوفية رجمًا بالغيب قد اكتمل، وعلى كل ولي لله بعد العدد المذكور أن ينتظر إدراج اسمه في العصر القادم بأولوية الحجز؟! ولم تذكروا لنا توزيع عدد الأولياء المذكور على دول العالم مترامية الأطراف.
- في مسالة الموالد نسالكم: لماذا تقيمون مولدًا للحسين رضي الله عنه ولا تقيمون مولدًا لعلي بن أبي طالب مع أنه بإجماع الأمة أفضل من الحسين، وهو أبوه ونحن نعرف جوابًا لهذا، لكنكم لا تتجرءون على إظهاره وهو أن الشيعة خشيت أن تقيم الصوفية مولدًا لعلي بن أبي طالب فيترتب عليه مطالبة جمهور المسلمين بإقامة مولد لأبي بكر وعمر وعثمان، وهذا يترتب عليه أن الشيعة تعترف بالخلفاء الأربعة، والشيعة تبغض أبا بكر وعمر وتسميهما الجبت والطاغوت، فخوفًا من أن تقام موالد لهؤلاء الأربعة ضحت الصوفية بعلي بن أبي طالب ولم يتم إقامة مولد له لا من الصوفية ولا من الشيعة حتى لا تقع في مأزق إقامة موالد مشابهة للخلفاء الأربعة.
  - ونتساءل هل في الكتاب والسنة أن تقام موالد للأولياء ولا تقام موالد للأنبياء؟
- الرأي العام يتساءل: لماذا يتسلم خليفة السيد البدوي أكثر من ١٠٠ الف جنيه سنويًا (بإحصائية قديمة منذ ٧ سنوات) لأنه يركب الحصان لمدة دقائق وهي مجموعة من أموال الفقراء والمحتاجين؟ وإذا كنا نحرر واقعة نصب واحتيال لمن يبتز أموالاً قليلة من المواطن فماذا يُقال عن هذا الخليفة الذي يبتز بدون عمل ولا وظيفة؟ ولماذا تصر وزارة الأوقاف على السكوت عن هذا الابتزاز بصفتها مسئولة عن صناديق النذور؟
  - وهل هذا الخليفة أولى من توجيه هذه الأموال للمنافع العامة، مع أن أصلها غير مشروع؟
- ولكن حتى لو تُنزلنا إلى هذا القول فإن وزارة الأوقاف قد عجزت ولا أقول أنها رفضت عن أن تنفذ مثل هذا الرأي لأنها وُوجهت بـ لوبي صوفي " يستطيع أن يوقف أي قرار من هذا النوع، لما له من منافع شخصية تتعارض مع الصالح العام.
- -المجلس الصوفي الأعلى في مصر أو المشيخة من رئيسه المباشر؟ لا أحد، إذًا فقد أُنشئت الفرق الصوفية في مصر بطريقة تجعلها لا تتبع وزيرًا من الوزراء ولا تخضع للمساءلة إلا إذا أخطأت خطاً يهدد الأمن العام. إذن فالمقصود أن تناوئ الطرق الصوفية مشيخة الأزهر، فتصبح لها مشيخة، ولا يخضع شيخ الطرق الصوفية لا لمشيخة الأزهر ولا لسلطان وزير من الوزراء، فمن الذي أنشا هذه الفكرة الخبيثة في مصر، ولماذا تكون الصوفية مستقلة تقول وتفعل ما تشاء؟





سبق أن أشرنا في العدد السابق إلى تعريف النية وأمارتها ودورها في الأعصال، وتأثرها بالإخلاص، وبنانًا لما أحملنا نقول:

#### النبة هي أساس الأعمال كلها:

فأي عمل لا تكون النية قاعدته أو أساسه هو عمل حابط، إما لانعدام الإخلاص الذي هو جوهر النية، وإما لانطوائه على المراءاة، وإما لتخلف النية كلية، فالنية رأس كل أمر، وهي روح أي عمل، فلا يصح إلا بصحة النية ولا يفسد إلا بفساد النية(١)، وقد جرت سنة الله التي لا تتبدل ولا تتحول أن يكافئ كل إنسان: (بحسب إخلاصه ونيته ومعاملته لربه)(٢) وأن يلبس المرائي من المقت والمهانة ما هو لائق به، فالمخلص له المهابة والمحبة وللآخر المقت والمعادة المحبة والذخر المقت

كل الأعمال، فلا عمل بلا نية «إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امرئ ما نوى». كما قال الصادق المصدوق في حديث عمر بن الخطاب المشار الده.

وقد قعد ابن حزم في عبارة عامة مجموعة قواعد عن النية كأساس للعمل يمكن القول إنها تتمثل في أمور أهمها:

(أ) أنه لا يد لكل عمل من نية.

 (ب) أن العمل سواء كان حركة أو إمساكًا عن حركة لا يصح إلا بنية.

(ج) أن من توضا أو ركع أو سجد بنية الرياء فهو فاسق وعاص، ومن أكل البر دون رغبة في البر بل لؤمًا وبخلا فأثم، (ومن لبس الوشي المرقع الذي ليس حريرًا بنية الاقتداء بالنبي على فمأجور فاضل، ومن لبس بنية التخنث والأشر والإعجاب ففاسق ومذموم، وهكذا جميع الأعمال أولها عن أخرها، فصح أن لا عمل أصلا إلا بنية)(٤).

وعلى ذلك فإن العبادات لا تصح إلا بنية، والنية هي مناط التمييز بين العادة والعبادة(٥)، وهي أساس جعل العادة طاعة، وكل عمل من أعمال العددات، لا يقترن بنية التقرب إلى المعدود لا يُعتد

به؛ ذلك أن (نية التقرب والتعبد جزء من نية الإخلاص ولا قوام لنية الإخلاص للمعبود إلا بنية التعبد، فإذا كانت نية الإخلاص شرطًا في صحة أداء العبادة، فاشتراط نية التعبد أولى وأحرى)(1).

#### كما أن الاخلاص هو جوهر النية:

وأعلى مراتب النية الإخلاص لله، وهي المرتبة التي إن تحققت، صلحت كل أعمال الإنسان سواء كانت عبادات أم عادات، وسواء كانت حركة أم سكونًا، والإخلاص لله هو استسلام كامل له، بلا ريب قادح، أو شك محبط للعمل، ولا يتحقق ذلك إلا بتوحيد الله، والبعد عن عبادة أحد سواه، والناي عن الشرك وإزالة خفاياه، وعدم الاعتماد إلا على رب العرش العظيم، فعندئذ تستقر الحقيقة الإيمانية في

أعماق الإنسان استقرار يقين، قال تعالى: ﴿قُلْ إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدُ اللَّهَ مُخْلِصِنًا لَهُ الدِّينَ ﴾ [الزمر: ١١].

وبدون الإخلاص في العبادة يخلع الإنسان نفسه من زمرة أهل التوحيد، ويكون واجب المسلمين في هذه الحالة هو التبرؤ منه والبعد عنه، فقوام النية هو الإخلاص، الذي به ترتفع موازين أعمال البشر وترقى حتى يقبلها الله، وما قبله الله لا بد أن

يرضى عنه كل من خلقهم.

#### وشرط النية هو المتابعة:

أما الإخلاص فهو أكبر معالم النية، بل هو جوهرها، فلا نية بلا إخلاص، ولكن قد توجد النية ويت جلى فيها الإخلاص، رغم أن الإنسان يغفل أحيانا عن متابعة هدي رسول الله ﷺ، لذا قال أهل العلم: إن المتابعة من أهم شروط النية، فيشترط للنية اتباع هدي رسول الله ﷺ في كل ما أمر به وتصديقه في كل ما أخبر عنه واجتناب ما نهى عنه، وألا يعبد الله إلا بما شرع(٧)، ولذا فإن المسلم قد تتوافر لديه نية العبادة وتقوم النية على الإخلاص فتتوافر النية ولكنها لا تحقق غايتها، وسبب ذلك هو تخلف شرطها وهو متابعة سئة رسول الله ﷺ، وذلك



بالبعد عن البدع واجتناب آثامها، فالمغنية التي تمدح رسول الله و على صوت أنغام الموسيقى، قد تكون قد قصدت فعلا عبادة الله بعملها والتقرب إليه به وهو مدح رسول الله و من خالاله، ولكن شرط المتابعة لا يكون موجودًا فيحبط عملها ويكون وبالا عليها، لأنها لم تمنع صوتها عن أن يسمعه الآخرون فهو عورة، والنية لا تصح بالباطل، ولأنها أسمعت غيرها صوتها على أنغام موسيقى، والموسيقى هي مزامير الشيطان، ولأنها كانت سافرة فاشاعت بذلك الرذيلة، فما لم توجد متابعة فإن شرط النية يتخلف ويصبح وجودها عدما(٨)، ولا يجني المسلم من عمله غير المقرون بالمتابعة أي حسنات، بل يضع نفسه موضع من تضاعف لهم السيئات.

#### والعمل الصالح هو سرزان النية:

وقد بين المثال المتقدم أن صلاح العمل لا يتحدد بحسب نظرة الإنسان إليه، بل بحسب مدى متابعة الإنسان لدينه فيه، امتثالا للقرآن الكريم وعملا بالسنة النبوية المطهرة، قال تعالى: ﴿ وَمَا اَتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا اَتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا اَتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ

أما إذا كان العمل غير صالح بأن خالف الكتاب والسنة، أو انطوى على بدعة

في أمور العقائد والعبادات، أو في أمور العادات التي لنا فيها هدي من الكتاب أو السنة، لا في الأمور المتروكة على حكم الإباحة الأصلية؛ فإن ميزان النية يكون قد اختل وصار صاحب العمل غير الصالح من أهل الطاعات.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: (وإنما يمتاز أهل الطاعة لله عن أهل معصيته بالنية والعمل الصالح كما في الصحيحين عن النبي ﷺ: «إن الله لا ينظر إلى صوركم ولا إلى أموالكم وإنما ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم»)(٩).

ويزعم مدعو الولاية والتصوف أنهم ياتون أعمالا صالحة، تقرب الناس من شرع الله، وهذا زعم باطل، لأنه يكرس الابتداع لا الاتباع، ذلك أن العمل الصالح كميزان للنية له خصائصه، فهو عمل اتباعى

#### بقلم / د. محمد محمد شتا أبو سعد

### والطاعة هي الحكمة الكامنة وراء النية كما أن حبوط العمل ثمرة فسادها:

الإسلام دين الفطرة، الطاعة فيه لها ثوابها والمعصية فيه لها عقوبتها ما لم يتب فاعلها توبة نصوحًا.

وإذا كانت النية أساس أعمال الإنسان، فما ذلك إلا لأنها تجسد إخلاص العبد لله، وعدم الإساءة إلى أحد من عباده ولو في معاملة بسيطة، فإن نوى الإنسان الخير في كل تصرفاته

مع رب العباد، فقد حقق الحكمة الكامنة وراء النية وهي طاعة رب البربة.

وطاعة الله المتصدلة في نية إرضائه وعدم الإساءة لخلق الله وعباده - ولو بكلمة نابية - تضفي على المسلم مهابة، لأن سلوكه الظاهر يكون صدى لكامن نيته وداخل سريرته وطويته، فيندفع الناس إلى حبه، فإن أحبه عباد الله أحبه الله ولم يلحقه أدى من بغض أو مقت أو كره. (وأصل كل هذا هو النية الصالحة والعمل المستقيم)(١٠)، وهكذا تتحدد المقاصد بالنيات، ولا يوجد خلاف بين أهل العلم في للوم النية في المقاصد(١١)، سواء تعلق الأمر باعمال الجوارح أو أعمال القلوب(١١)، والأقوال، فمن حديث معاذ أن رسول الله على قال «على مناخرهم إلا النار على وجوههم» أو قال «على مناخرهم إلا حصائد السنتهم»(١٢).



وبيان ذلك أن حكمة مشروعية النية تكمن في تمييز العادات من العبادات، وتمييز مراتب العبادات بعض (١٤) فأي فعل كالغسل والذهاب إلى المسجد ودفع المال وملاقاة العدو قد يتم على سبيل العادة، وقد ينوي الشخص إتيانه عبادة لا لمجرد النظافة ولا للراحة ولا للهدية ولا الرياء في الأمثلة المتقدمة وعندئذ تميز النية العادة عن العبادة.

كذلك الشان في العبادات فالنية أساس بيان مراتبها، فالصلاة والصدقات منها ما هو فرض ومنها ما هو نفل على تفصيل، والنية هي التي تحدد مرتبة العبادات من فروض ونوافل. ثم إنه هل (يميز المؤمن عن المنافق إلا بما في قلب كل واحد منهما من الأعمال التي ميزت بينهما)(١٥).

فإذا كان العمل خالصًا لله لا تشوبه شبهة رياء ولا مظنة سمعة، ولا طلب دنيا بل التماس الآخرة، كانت النية سليمة والمقاصد سليمة والوسائل سليمة، فحق لصاحب تلك النية أن ينال أعلى الدرجات عند رب البرية، لأن الإنسان يكون قد صرف نيته خالصة لله، والله سبحانه وتعالى يقول: ﴿أَلاَ

للَّه الدِّينُ الخُالِصُ ﴾ [الزمر:٣]، وذلك انطلاقًا من نبته العامة المواكبة لإيمانه، ونبته الخاصة المقترنة بعياداته والتي تتخصص بها العيادة عما سواها(١٦)، حيث ترتفع النية بالإنسان في مدارج كمالات الايمان، فلا ثواب ولا عقاب إلا بنية(١٧)، إلا أنه بغتفر في الوسائل ما لا بغتفر في المقاصد (١٨)، وإن الإنسان إذا احتال لكي بحلل الحرام أو بحرم الحلال فإنه معاقب شرعًا وبحب معاملته ينقيض قصده(١٩)، وقد قال سيحانه(٢٠): ﴿ مَمْحَقُ اللَّهُ الرِّبَا وَنُرْنِي الصَّدَقَاتِ ﴾ [البقرة: ٢٧٦]، وكذلك فإنه يجب في النبة أن تستند إلى علم جازم في العبادات والتصرفات، أو ظن راجح في بعض الحالات، كأكل من يريد الصيام شاكًا في طلوع الفجر، حيث يصح صيامه استصحابًا للأصل(٢١) ولاستعماله ما يملك من الوسائل، والله تعالى يقول: ﴿ فَاتَّقُوا اللَّهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ [التغاين:١٦]، وبالحظ أن مقاصد اللفظ على ندة اللافظ، ويستثنى من ذلك الحلف فإنه على نية المستحلف كقاعدة عامة ترد عليها بعض الاستثناءات(٢٢).

(١) يقول ابن القيم في إعلام الموقعين ج؛ ص١٩٩: (النية رأس الأمر وعموده وأساسه وأصله الذي يبنى عليه فإنها روح العمل وقائدة وسائقة والعمل التابع لها يبنى عليها، يصح بصحتها ويفسد بفسادها، وبها يستجلب التوفيق، وبعدمها يحصل الخذلان، وبحسبها تتفاوت الدرجات في الدنيا والإخرة...).

(٢) المرجع السابق ص١٩٩. (٣) المرجع السابق ص١٩٩. (٤) الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم ج٥ ص٦، ٧.

(٥) بدائع الفوائد لابن القيم ج٣ ص٢٣٠. (٦) بدائع الفوائد لابن القيم ج٣ ص٢٣٠.

(V) الأصول الثلاثة لشيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب ص٢٠.

(٨) روى البخاري في كتاب الرقاق ومسلم في كتاب الفضائل قوله ﷺ: «مثلي ومثلكم كمثل رجل أوقد نارًا، فجعل الجنادب والفراش يقعن فيها وهو يذبهن عنها، وأنا أخذ بحجزكم عن النار وأنتم تفتلتون من يدي».

(٩) مجموع فتاوي شيخ الإسلام ابن تيمية ج٣ ص٤٩٣. (١٠) إعلام الموقعين لابن القيم ج٤ ص١٩٩٠.

(١١) تفسير القرطبي جه ص٢٣٣، بداية المجتهد ونهاية المقتصد لابن رشد ج١ ص٨، فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني ج١ ص١٤. (١٦) قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يُرِدُ فِيهِ بِالحَّادِ بِظُلْم نُذِقْهُ مِنْ عَذَابِ اَلِيم ﴾ [الحج: ٢٥].

(١٤) الأشياه والنظائر للسيوطي ص١٢.

(١٣) رواه الترمذي في كتاب الإيمان، وقال: حديث حسن صحيح.

(١٥) بدائع الفوائد لابن القيم ج٣ ص٢٢٤ وما بعدها.

(١٦) ويستوي بعد ذلك أن تكون النية فعلية أو حكمية، قصد بها تميز العمل أم تميز المعمول، وسواء كان المنوي فيها مقصودًا لذاته أم مقصودًا لغيره (كالوضوء)، حيث تكفي النية المجملة دون نية كل الجزئيات، وسواء أراد الإنسان بالعمل الدار الآخرة إرادة كلية مطلقة أم أراد معها منفعة دنيوية. انظر تفصيلات ذلك وغيره: د. صالح بن غانم السدلان، النية وآثرها من ص١٩٤ ص١٠٠٠.

(١٧) الأشباه والنظائر لابن نجيم ص١٦٦. (١٨) المرجع السابق ص١٥٨. (١٩) إغاثة اللهفان من مكايد الشيطان لابن القيم ج١ ص٣٧١.

(٢٠) انظر تفسير القرطبي ج١٨ ص٢٣٨-٢٤٤.

(۲۲) إلا إذا كان المستحلف ظالمًا فإن اليمين تكون على نية الحالف: انظر الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ج١٠٠ ص١٨٠-١٨٦.
 وانظر حديث أبى هريرة الوارد في المتن بصحيح مسلم في كتاب الإيمان ج٣ ص١٧٢، وفي الأمر تفصيلات لا مجال لها الأن.

عن أبي أمامة رضى الله عنه: قال رسول الله الله تعالى لا يقبل من العمل إلا ما كان له على الله تعالى الله تعا خالصًا وابتغى به وجهه». [السلسلة الصحيحة ٥٢].

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا نُطْعَمُكُمْ لُوَحْهُ اللَّهُ لِأَ نُرِيدُ مِنْكُمْ حِزَاءً وَلاَ شُكُورًا (٩) إِنَّا نَخَافُ مِنْ رِئِّنَا يَوَّمًا عَبُوسًا قَمْطَرِيرًا (١٠) فَوَقَاهُمُ اللَّهُ شَرَّ ذَلِكَ الْيَوْم وَلَقَّاهُمْ نَضْرَةً وَسُرُورًا ﴾ [الإنسان: ٩- ١١].

هُؤلاء المخلصون لا يريدون من بني أدم جزاءً ماليًا ولا ثناءً قوليًا، وإنما هدفهم وجه الله تعالى، فكان الجزاء أن وقاهم الله شر ذلك اليوم.

قال الإمام القرطبي في تفسيره (١٣/٨): ﴿ فُوقًاهُمُ اللَّهُ ﴾ أي: فدفع عنهم شير ذلك اليوم بأسه وشدته وعذابه.

قال تعالى: ﴿ بِلَى مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنُ فَلَهُ أَجْرُهُ عِنْدَ رَبِّهِ وَلاَ خُوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ١١٢].

قال الحافظ ابن كثير في تفسيره (١٥٤/١): قال تعالى: ﴿ بِلِّي مَنْ أَسْلُمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ ﴾ أي: أخلص العمل لله وحده لا شيريك له، ﴿ وَهُوَ مُحْسِنُ ﴾ أي: اتبع فيه الرسول على، فإن للعمل المتقبل شيرطين؛ أحدهما: أن يكون خالصًا لله وحده، والآخر: أن يكون صوابًا موافقًا للشريعة، فمتى كان العمل خالصًا ولم يكن صوابًا لم يُتقبل.

الشهادة بالأمن

قال تعالى: ﴿ لاَ خُوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ وهذا هو خاتم الأمن والأمان من الرحيم الرحمن للمخلصين يوم الفزع الأكبر.

النجاةمن النار

قبال تعبالي: ﴿ فَأَنَّذُرْتُكُمْ نَارًا تَلَظِّي (١٤) لاَ نَصْلاَهَا إِلاَّ الأَشْفَى (١٥) الّذي كَذَّبَ وَتُولِّي (١٦) وَسَيُجِنَّبُهَا الْأَتَّقَى (١٧) الَّذِي يُؤْتِي مَالَهُ يَتَزَكَّي (١٨) وَمَا لأَحَد عِنْدَهُ مِنْ نِعْمَة تُجْزَى (١٩) إلاَّ ابْتِفَاءَ وَجْهِ رَبِّهِ الأَعْلَى (٢٠) وَلَسَوْفَ يَرْضَي ﴾ [الليل: ١٤ - ٢١].

وهذا وعد من الله عز وجل للمخلص بأنه سَيُزُحزح عن النار ويُدْخُلُ الجنة مع الأبرار.

تالثاً:الإيمان،الله تعالى

من علامات الإيمان بالله تعالى:

١- إعمار المساجد، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا نَعْمُرُ مُسَاجِدُ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الأَخْرِ وَأَقَامَ الصَّالاَةَ وَاتَّى الزُّكَاةَ وَلَمْ يَخْشُ إلاَّ اللَّهُ فَعَسنى



إعداد/ صارح عبد الخالق

الحمد لله على نعمة الإيمان، والصلاة والسلام على خبير الأنام...

فإن العالم بأجمعه يبحث عن الأمن والأمان حتى يتمتع بحياته ويعيش باطمئنان، ولكن الأمن الحقيقي هو الذي يحدث في يوم تشبيب له الولدان، قال تعالى في محكم القرآن: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحِا فَازَّنْفُسِهِمْ يَمْهَدُونَ ﴾ [الروم: ٤٤]. قال العلامة السعدي في تفسيره (١/١٣): أي يهيئون، ولأنفسهم يعمرون أخرتهم، ويستعدون بالفوز بمنازلها وغرفاتها. اهـ.

نكرنا في الحلقة السابقة أول وسائل الأمن يوم الفزع الأكسر وهو تحقيق التوحيد لله رب العالمين.

أمايخشيمن تركذرية ضعفاءأن يضيعوا؟ فليتقالله وليتقالله اللهأبناءه ويرعاهممن بعسده.

أُولَئِكَ أَنْ يَكُونُوا مِنَ الْمُهْتَدِينَ ﴾ [التوبة: ١٨]

٢- تحقيق الإيمان قولاً وعملاً: قال تعالى: ﴿إِنَّ النَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالَةَ وَآتُوا الصَّالَةَ وَآتُوا الرَّكَاةَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْرَنُونَ ﴾ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْرَنُونَ ﴾ [البقرة: ٧٧٧]

وعن ابن عباس رضي الله عنه قال: أمر رسول الله قله وقد عبد القيس بأربع: أمرهم بالإيمان بالله وحده، قال: أندرون ما الإيمان بالله قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: «شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وصيام رمضان وأن تعطوا من المغنم الخُمس». [صحيح مسلم].

٣- الإحسان إلى الآخرين:

عن أبي هريرة رضي الله عنه: قال رسول الله عنه: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه، ومن كان يؤمن بالله ولايوم الآخر فليصل رحمه، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلي قل خيرًا أو ليصمت. وفي رواية: «ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذي يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذي جاره».

[صحيح البخاري ٦١٣٨].

#### ومن ثمرات الإيمان

١- الأمن في الدنيا:

قال تعالى: ﴿مَنْ عَمِلَ صَالَحًا مِنْ ذَكَرِ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلَنُحْبِيْنَةُ ثَكَرِ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلَنُحْبِيْنَةُ حَيَاةً وَلَنَجْ رِيَنَهُمْ أَجْرَهُمُ بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [النحل:٩] قال العلامة السعدي في تفسيره (٤٤٩/١): قوله: ﴿ فَلَنُحْبِينَةُ حَيَاةً طَيَّبَةً ﴾ وذلك بطمأنينة قلبه وسكون نفسه وعدم التفاته لما يشوش عليه قلبه، ويرزقه الله رزقًا حلالاً طيبًا من حيث لا يحتسب.

٢- الأمن يوم الفزع الأكبر:
 قـال تعـالى: ﴿ مَنْ آمَنَ باللَّهِ

وَالْيَـوْمِ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَالَحِا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْرَّنُونَ ﴾ [البقرة: ٦٢].

هُوَّلاء الذين حققوا الإيمان بالله قولاً وعملاً لهم الأمن والأمان في يوم تشيب له الولدان ولكن بشيرط عدم الشيرك بالله، قال تعالى: ﴿ فَأَيُّ الْفَرِيقَ فِي أَدَقُ بِالأَمْنِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُ سَونَ (٨١) الَّذِينَ آمَنُوا ولَمْ يَلْبِسنوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولَئِكَ لَهُمُ يَلْبِسنوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولَئِكَ لَهُمُ يَلْبِسنوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ ﴾

[الأنعام: ٨١، ٨٦]

قال الحافظ ابن كثير في تفسيره (١٥٦/٢): أي هؤلاء الذين أخلصوا العبادة لله وحده لا شريك له ولم يشركوا به شيئًا هم الآمنون يوم القيامة المهتدون في الدنيا والآخرة.

٣- التخفيف من طول يوم القيامة:

عن أبي هريرة رضي الله عنه: قال رسول الله ﷺ: «يوم القيامة على المؤمنين كقدر ما بين الظهر و العصر».

[صحيح الجامع ١٩٩٣]

من رحمة الله عز وجل وتكريمه للمؤمنين بأن خفف عنهم طول يوم القيامة من خمسين ألف سنة إلى كما بين الظهر والعصر من اليوم.

٤- الجلوس على كـراسي من ذهب:

عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما: قال رسول الله على: «يشتد كرب ذلك اليوم حتى يُلجم الكافرَ العرقُ، قيل له فأين المؤمنون؟ قال: على كراسيّ من ذهب ويظلل عليهم الغمام».

[اخرجه البيهقي في البعث بسند حسن]
يوم القيامة شديد الحرارة حيث
تقترب الشمس من الرؤوس بمقدار
ميل ويزداد حرها بضعة وستين
ضعفًا في هول يوم القيامة، بينما
تجد المؤمنين يجلسون على كراسيً
من ذهب في الظل.

Allega Pica ellela

٥- التمتع بنعيم الجنة:

قال تعالى: ﴿ يَا عِبَادِ لاَ خَوْفُ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ وَلاَ أَنْتُمْ تَحْرَنُونَ (٦٨) الَّذِينَ آمَنُوا بِآيَاتِنَا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ (٦٩) ادْخُلُوا الجُنَّةَ أَنْتُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ تُحْبَرُونَ ﴾ [الزخرفك ٦٨- ٧٠].

معنى تحبرون: أي تنعمون وتكرمون ويأتيكم من فضل ربكم من الخيرات والسرور والأفراح واللذات ما لا تعبر الألسن عن وصفه.

[تفسير السعدي ٧٦٩]

رابعاً: تقوى الله تعالى

قال تعالى: ﴿ أَلا إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ لاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ (٢٣) خَوْفٌ أَلْدُينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ (٣٣) لَهُمُ النِّيشْرَى فِي الحُياةِ الدُّنْيَا وَفِي الْخَياةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ لاَ تَبْدِيلَ لِكِلمَاتِ اللَّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفُوزُ الْعَظِيمُ ﴿ إِبونِسَ: ٢٣- ٢٤].

هؤلاء الأولياء الأتقياء الأنقياء أعد الله لهم فضائل عظيمة منها:

١- البشرى في الحياة الدنيا، وتتمثل في:

أ- الثناء الجميل: في صحيح مسلم عن أبي ذر أنه قال: يا رسول الله، الرجل يعمل العمل ويحمده الناس عليه ويثنون عليه، فقال رسول الله عليه «تلك عاجل بشرى

ب- الرؤيا الصالحة: عن أبي هريرة رضي الله عنه: قال رسول الله عنه: هال رسول الله عنه: الله عنه: هي الله عنه هي البشرى التي يراها المؤمن أو ترى

[صحيح الجامع ٣٥٢٧] ج- لطف الله وتيسيره لأحسن الأعـمال والأخـلاق وصرفه عن مساوئ الأخلاق. اهـ.

[تفسير السعدي للآيات من سورة يونس]

٢- البشرى عند الموت:
 قال تعالى: ﴿ إِنَّ النَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا
 اللَّهُ ثُمُّ اسْ تَ قَامُ وا تَتَذَرُّلُ عَلَيْ هِمُ

الْمُلاَئِكَةُ أَلاَّ تُخَافُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَأَبْشِ رُوا بِالجُنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٠].

تتنزل الملائكة على المتقين عند الموت تبشرهم بعدم الخوف والحزن وتبشرهم بالنعيم في جنات رب العالمين. عن أبي هريرة رضي الله عنه: قال رسول الله ﷺ: «إن الميت تحضره الملائكة، فإذا كان الرجل صالحًا قالت: اخرجي أيتها النفس الطيبة كانت في الجسد الطيب اخرجي حميدة وأبشري بروح وريحان ورب غير غضبان، فلا يزال يقال لها ذلك حتى تخرج».

[صحيح الجامع ١٩٦٨]

"- البشرى بالأمن يوم الفزع:

﴿ وَلاَ خَـوْفُ عَلَيْ هِمْ وَلاَ هُمْ

يَحْرَنُونَ ﴾ قال الإمام القرطبي في
تفسيره (٣٨٤/٤): من تولاه الله
تعالى وتولى حفظه وحياطته
ورضي عنه فلا يخاف يوم القيامة
ولا يحرن، قال تعالى: ﴿ إِنَّ الذِينَ
سَبَقَتْ لَهُمْ مِنًا الحُسننَى أُولَئِكِ عَنْهَا
مُبْعَدُونَ ﴾ أي عن النار مبعدون.

٤- البشرى بالأمن للذرية في لدنيا:

قال تعالى: ﴿ وَلْيَخْشُ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَةً ضِعَافًا خَافُوا عَلَيْ هِمْ فَلْيَتَّقُوا اللَّهَ وَلْيَقُولُوا قَوْلاً سَنِيدًا ﴾ [النساء: ٦].

#### ذلك الفوز العظيم

قال العلامة السعدي: لأنه اشتمل على النجاة من كل محظور والظفر بكل مطلوب محبوب وحصر الفوز فيه لأنه لا فوز لغير أهل الإيمان والتقوى. اهـ.

رزقني الله وإياكم العلم النافع والعمل الصالح. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

الخلصون لا يريدون جزاءً ماليًا ولا ثناءً قوليًا، وإنما هدفهم وجه الله تعالى، فسأعطاهم الله ما أرادوا ووقاهم الفزغ يوم القيامة..

原とする



## السالمين، كيف

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله،

وبعد:

في هذه الحلقة نت عرف على هدي الهادي البشير في ربط الأطفال بالله تعالى عند الشدائد، وكذلك بث الثقة في نفوسهم بتكليفهم بالمهام العظيمة، فيا أخى المربى؛ حى على هدي نبينا.

#### (١٢٠) ويريطهم ﷺ بالله تعالى

عندالشدائدوغيرها

قال السدي وزعم أن رجلاً من أصحاب النبي يقال له عوف بن مالك رضي الله عنه كان له ابن، وأن المشركين أسروه فكان فيهم، وكان أبوه يأتي رسول الله في فيشكو إليه مكان ابنه وحاله التي هو بها وحاجته، فكان رسول الله ي يامره بالصبر ويقول له: «إن الله سيجعل لك فرجًا» فلم يلبث بعد ذلك إلا يسيرًا أن انفلت ابنه من أيدي يلبث بعد ذلك إلا يسيرًا أن انفلت ابنه من أيدي العدو فمر بغنم من أغنام العدو، فاستاقها فجاء بها إلى أبيه، وجاء معه بغني قد أصابه من الغنم فنزلت هذه الآية: ﴿ وَمَن يَتَق اللّهُ يَجْسَعُل للّهُ مَنْ رَبِينَ اللّهُ يَجْسَعُل للّهُ مَنْ رَبِينَ اللّهُ يَجْسَعُل للله مَنْ رَبّا السورة الطلاق: ٢، ٣].

وفي رواية ابن أبي حاتم: قال محمد بن وفي رواية ابن أبي حاتم: قال محمد بن إسحاق: جاء مالك الأشجعي إلى رسول الله في فقال له رسول الله في فقال له رسول الله في أرسل إليه أن رسول الله في يأمرك أن تُكثر من قول: لا حول ولا قوة إلا بالله وكانوا قد شدوه بالقد (ربطوه بسير من جلا) فسقط القد عنه فخرج فإذا هو بناقة لهم فركبها، وأقبل فإذا هو بسرح القوم (الماشية التي تسرح) الذين كانوا قد شدوه، فصاح بهم فاتبع أولها آخرها، فلم يفجأ أبويه إلا وهو ينادي بالباب، فقال أبوه: عوف ورب الكعبة. فقالت أمه: واسواتاه، وعوف كيف والخادم، فإذا عوف عد من القد- فاستبقا الباب والخادم، فإذا عوف قد ملا الفناء إبلاً، فقص على واليه أمره وأمر الإبل، فقال أبوه: قفا حتى آتى

رسول اللَّه ﷺ فأسأله عنها، فأتى رسول اللَّه ﷺ فأخبره بخبر عوف وخبر الإبل، فقال له رسول اللَّه ﷺ: «اصنع بها ما أحببت وما كنت صانعًا بمالك» ونزل: ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللَّهُ يَجْعَل لَّهُ مَحْرَجًا \* وَيَرْزُقُهُ مَنْ مَيْثُ لَا يَحْدَدُهُ اللهُ عَرْدُلُهُ اللهُ عَرْدُرُهُ اللهُ عَرْدُرُهُ اللهُ عَرْدُرُهُ اللهُ عَرْدُ اللهُ عَرْدُرُهُ اللهُ عَرْدُرُهُ اللهُ عَرْدُرُهُ اللهُ عَرْدُرُهُ اللهُ عَرْدُ اللهُ عَلْلُهُ عَرْدُ اللهُ عَرْدُ اللهُ عَرْدُ اللهُ عَلْدُ اللهُ عَرْدُ اللهُ عَرْدُ اللهُ عَرْدُ اللهُ عَرْدُ اللهُ عَرْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَرْدُ اللهُ عَرْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَرْدُهُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَنْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَرْدُلُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ اللهُ عَلَيْدُ عَلَيْدُونُ اللهُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ عَلَيْدُونُ اللهُ عَلَيْدُونُ اللهُ عَلَيْدُونُ اللهُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ عَلَيْدُونُ اللهُ عَلَيْدُ عَلَيْدُونُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْدُونُ اللهُ عَلَيْدُ عَلَيْدُونُ عَلَيْدُونُ اللهُ عَلَيْدُ عَلَ

#### السلف يرسخون العقيدة الصحيحة عند الأبناء

عن عيد الواحد بن سليم قال: قدمت مكة فلقيت عطاء بن أبي رياح، فقلت له يا أبا محمد، إن أهل البصرة يقولون في القدر، قال يا بني أتقرأ القرآن ؟ قلت: نعم، قال: فاقرأ الزخرف، قال: فقرأت: ﴿ حم \* وَالْكِتَابِ الْمُعِينِ \* إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ \* وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الْكِتَّابِ لَدَيْنَا لَعَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾ [الزخرف: ١- ٤] . فقال: أتدرى ما أم الكتاب ؟ قلت: اللَّه ورسوله أعلم، قال: فإنه كتاب كتبه الله قبل أن يخلق السماوات وقبل أن يخلق الأرض، فيه أن فرعون من أهل النار، وفيه: ﴿ تُبُّتْ يَدُا أَبِي لَهُبِ وَتُتُ ﴾ [ المسد: ١] قال عطاء: فلقيت الوليد بن عبادة بن الصامت صاحب رسول الله 🐉 فسألته: ما كان وصية أبيك عند الموت ؟ قلت: دعاني أبي فقال لي: يا بني، اتق الله، واعلم أنك لن تتقى الله حتى تؤمن بالله وتؤمن بالقدر كله خيره وشره، فإن مِتُّ على غير هذا دخلتُ النار، إني سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «إن أول ما خلق الله القلم، فقال: «اكتُب» فقال: ما أكتب ؟ قال: «اكتب القدر ما كان وما هو كائن إلى الأبد»(٣). وفي رواية أن عبادة بن الصامت قال لابنه: (يا بني، إنك لن تجد طُعم حقيقة الإيمان حتى تعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطأك لم يكن ليصيبك ...)(٤). وقد سبق أن زين العابدين على بن الحسين بن علىّ قال: كنا نُعَلُّم مغازي رسول اللَّه ﷺ كما نُعَلَّم السور من القرآن.

#### (١٢١) ويوكل اليهم على المهام العظيمة

إن الطفل إذا رُبِّي تربية صحيحة سليمة، على القواعد الشرعية الحكيمة ؛ فلا شك أنه يمكن في سن مبكرة الاستفادة من ذلك الطفل، وتكليفه بالمهام العظيمة، والمسئوليات الجسيمة، وبالتالي يكون عنصرًا فعالاً في الأمة، بل من الشباب من

والحلقة السابعة والعشرون و



### عبد الرحمن

الذي جعله النبي الله أميرًا على جيش فيه كبار الصحابة وفيهم عمر بن الخطاب، حتى أن عمر نفسه كان لا يلقى أسامة قط إلا قال: السلام عليك أيها الأمير ورحمة الله ! توفي رسول الله في وانت على أمير(٧).

وهل يقول أحد إن النبي و جامل أسامة حين ولا معلى ذلك الجيش ؟ إن قيادة الجيش ليست مجاملة، لأن المحاربين عادة يستهدفون القادة بالقتل أول شيء. فهل تصلح المجاملة هنا ؟ كلا والله ما يجامل النبي ف أحدًا على حساب مصلحة كائنًا من كان، وهو الذي رد أسامة عينه يوم جاء يشفع في امرأة من أشراف قريش سارقة، فقال له: «أتشفع في حد من حدود الله ؟» ثم قام فخطب وقال: «يا أيها الناس، إنما ضل من قبلكم أنهم كانوا إذا سرق فيهم أقاموا عليه الحد، وايم الله، سرق الضعيف فيهم أقاموا عليه الحد، وايم الله، لو أن فاطمة بنت محمد سرقت ؛ لقطع محمد بدها»(٨).

لم يبق إلا أن نقول إنها الثمرة المباركة للتربية النبوية المباركة، والعناية والرعاية للنشء على الأسس والقواعد الشرعية التي سقى شجرتها الاسلام الحنيف.

بجعل الله سيحانه وتعالى من جهودهم وعقولهم ورجولتهم نقطة تحول في حياة الأمم على صغر سنهم. ومن أمثلة تلك المواقف العظيمة عليٌّ بن أبي طالب رضي الله عنه حين بات في فراش النبي ﷺ ليلة الهجرة ؛ متحملاً مواجهة أقوى رجالات قريش ؛ تلك المواجهة التي كان متوقعًا أن يكون من أول نتائجها ؛ قتل على رضى الله عنه، ذلك الشباب الذي كان في مقتبل عمره وربعان شبابه، فقد كان عمره أنئذ ثماني عشرة سنة، فقال له رسول الله ﷺ: «نم على فراشي، وتَسبَجُّ بدردي هذا الحضرمي الأخضر، فنم فيه، فإنه لن يخلص إليك شيء تكرهه منهم» حتى إذا خرج النبي 🎎 وهم لا يشعرون، تطلعوا من صبير الباب فرأوا عليًا، فقالوا: والله إن هذا لمحمدٌ نائمًا، عليه نُرْدُه، فلم يبرحوا كذلك حتى أصبحوا. وقام عليٌّ عن الفراش، فسنُقط في أيديهم، وسألوه عن رسول الله 🐲 فقال: لا علم لي به(٥). ما الذي جعل عليًا رضى الله عنه يتحمل تلك المخاطرة على حياته؟ إنها التربية الإسلامية الصحيحة، التي جعلته يفدي النبي ﷺ بروحه، فنجاه الله كما نجَّى نبيَّه 👑 . كم من الشباب مثل على ١٢

وهذا أسامة بن زيد رضي الله عنهما، استعمله النبي على على جيش لغزو الشام، وفي الجيش عمر، والكبار (كبار الصحابة)، فلم يَسِرْ حتى توفي رسول الله عنه ؛ فبادر الصديق رضي الله عنه بعثهم(٦).

قَالَ الذَّهُبُي: لِمَّا أَمَّرِهُ النَّبِي ﷺ على ذلك الجيش كان عمره ثماني عشرة سنة.

فانظر يا بُنِّيُّ إلى أسامة، ذلك الشاب الصغير

(٢)الدر المنثور، ١٩٧/٨.

- (١) تفسير ابن كثير ج٤ ص٣٨١، وتفسير الطبري ج٢٨ ص١٣٨ .
  - (٣) صحيح. انظر السلسلة الصحيحة (ح ١٣٣).
- (٤) صحيح سنن أبي داود، كتاب السنة ح٣٩٣٣. وانظر السلسلة الصحيحة ح ٢٤٣٩.
  - (٥) زاد المعاد لابن القيم، ٢/,٢٥ السيرة النبوية لابن هشام ج٣ص٨.
  - (٦) سير أعلام النبلاء، ج٢ ص ٥٠٠ . (٧) المصدر السابق.
    - (٨) البخاري ـ كتاب الحدود (٦٢٩٠).

(۱)اندر المنبور، ۱۹۷/۸ .

التوجية









### بقلم/شوقي عبدالصادق

الحمد لله الذي خلق الإنسان ويعلم ما توسوس به نفسه، وهو أقرب إليه من حبل الوريد، والصلاة والسلام على من أنزل عليه القرآن المجيد، وحفظه ربه من كل شيطان مريد. وبعد:

يقول الله تعالى: ﴿ وَاَنْكِدُوا اللهَ تعالى: ﴿ وَاَنْكِدُوا الْاَيَامَى مِنْكُمْ وَالصَّالِحِينَ مِنْ عِبَالِكُمْ وَإِمَائِكُمْ إِنْ يَكُونُوا فُقَرَاءَ لَيْعْنِهِمُ اللّهُ مَنْ فَضْلُهِ وَاللّهُ وَاسعٌ عَلِيمٌ ﴾ [النور:٣٢].

يقول ابن كثيرفي تفسيره: والأيامي جمع أيم، ويقال ذلك للمرأة التي لا زوج لها وللرجل الذي لا زوجة له، وسواء كان قد تزوج ثم فارق أو لم يتزوج واحد منهما، ويقول ابن عباس: رغبهم في التزويج وأمر به الأحرار والعبيد ووعدهم عليه بالغنى، فقال تعالى: ﴿إِنْ يَكُونُوا فُقَرَاءَ يُغْنِهِمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلُه ﴾.

فهذا أمر الله للأمة المسلمة أحرارها وعبيدها بأن يقيموا سنة النبيين في الزواج، كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلُا مِنْ قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزْوَاجًا وَذُرِّيَّةً وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَنْ يَأْتِي بِأَيَّةً إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ لِكُلِّ أَجَلَ كِتَّابٌ ﴾ [الرعد: ٢٨] لعلمه سبحانه بأن الزواج هو أقرب السبل وأقصر الطرق إلى حفظ الفروج وغض الأبصبار وحرث الذرية الأبرار، فينتشر الإحصبانُ والعفافُ وتزول المخادنة والسفاح، ومن لا يجد النكاح به فليستجب أيضًا إلى أمر ربه: ﴿ وَلْيَسْتُعْفِفِ الَّذِينَ لاَ يَجِدُونَ نِكَاحًا حَتِّي يُغْنِيَهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضَلِّهِ ﴾ [النساء: ٣٣]. فهذا أمر الله تعالى بالتعفف من الحرام، وأما الخطوات العملية لذلك التعفف فنحدها منثورة في آبات القرآن الكريم وأحاديث سيد المرسلين ﷺ، منها ما يجب عمله في داخل الإنسان نفسه، ومنها ما هو في البيوت، ومنها ما هو خارج البيوت، حتى تظلل المجتمع المسلم سحائب العفة وتصان فيه الأعراض وتحفظ الذرية والأنساب، فما الذي يجب عمله وصولاً إلى العفة؟

ثانيًا: شرع الإسلام الختان تهذيبًا لشهوة المرأة؛ لما رواه أنس بن مالك أن رسول الله ﷺ قال لأم عطية: «إذا أخفضت فأشمي ولا تنهكي فإنه أسرى للوجه وأحظى للزوج» [السلسلة الصحيحة].

يقول الشيخ جاد الحق رحمه الله شيخ الأزهر السابق: وهذه الروايات وغيرها تحمل دعوة النبي على الله إلى ختان النساء ونهيه عن الاستئصال وعلل هذا بقوله: «فإنه أشرق للوجه وأحظى للزوج». وهذا التوجيه النبوي إنما هو لضبط ميزان الحس الجنسي عند الفتاة، فأمر بالخفاض لضبط الاشتهاء مع الإبقاء على لذات النساء واستمتاعهن مع

أزواجهن، ونها عن إبادة مصدر هذا الحس، وبذلك يتحقق الاعتدال، فلم يعدم المرأة مصدر الاستمتاع والاستجابة ولم يبقها دون خفض فيدفعها إلى الاستهتار وعدم القدرة على التحكم في نفسها عند الإثارة. اهـ.

ثاثثًا: وفي البيت أمر الإسلام بالتفريق بين الإخوة في المضجع، وذلك حتى ينشأ البنون والبنات على العفة وهم في قعر بيتهم. فعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال: قال رسول الله ﷺ: «مروا أولادكم بالصلاة وهم أبناء سبع سنين واضربوهم عليها وهم أبناء عشر سنين وفرقوا بينهم في المضاجع»(١).

ورابعًا: نهى الإسلام عن الدخول على الأجنبيات والخلوة بهن؛ لما في الصحيحين من حديث عقبة بن عامر أن رسول الله على قال: «إياكم والدخول على النساء». فقال رجل من الأنصار: يا رسول الله، أفرأيت الحَمْوَ؟ قال: «الحَمْوُ الموت»(٢).

أي لقاء الحمو مثل لقاء الموت؛ إذ الخلوة به تؤدي إلى هذاك الدين إذا وقعت المعصية وهم أقارب الزوج (غير أبائه وأبنائه لأنهم محارم للزوجة) والمراد بهم الأخ وابن الأخ ونحوهما ممن يحلّ لهم الزواج بامرأته لو لم تكن متزوجة، وجرت العادة بالتساهل في هذا الدخول فيخلو الأخ بامرأة أخيه وهو أولى بالمنع من الأجنبي، فالشر به أكثر من الأجنبي والفتنة به أمكن لسهولة وصوله إلى المرأة، وفي الصحيحين أيضًا من حديث ابن عباس أنه سمع رسول الله على يقول: «لا يخلون رجل بامرأة ولا تسافرن امرأة إلا ومعها محرم»(٣).

وخامساً؛ وفي خارج البيت حرم الإسلام النظر إلى محاسن المرأة، وكذا نظر النساء بشبهوة إلى الرجال، فقال تعالى: ﴿قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُنُوا مِنْ أَبُصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فَرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَرْكَى لَهُمْ إِنَّ اللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ (٣٠) وَقُلْ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضُنْ مِنْ أَبُصَارِهِنَّ ﴾ [النور: ٣٠، ٣١]، وقال ﷺ: «النظرة سهم مسموم من سهام إبليس، فمن غض بصره عن محاسن امرأة لله أورث الله قلبه حلاوة إلى يوم يلقاه»(٤). وقال ﷺ: «يا علي، لا تتبع النظرة النظرة، فإن لك الأولى وليست لك الآخرة»(٥).

ومعلوم أن النظرة الأولى هي نظرة الفجأة وليست النظرة التي تكون عن عمد أو التي يستمرئها صاحبها فتدوم ساعة، ثم يقول: هذه هي الأولى، ولكن مفهوم السياق أن الأولى هي نظرة الفجأة،.

ويلحق بحرمة النظر إلى محاسن المرأة حرمة النظر بشهوة إلى الأمرد وهو الأجرد ومن لم تنبت له لحية، وكل هذا درء للفتنة وحسم لمادة الشر؛ لقول النبي على فيما رواه الشيخان عن أسامة بن زيد: «ما تركتُ بعدي فتنة أضرً على الرجال من النساء»(٦).

سادسًا: وخارج البيت نهي الإسلام عن الجلوس في الطرقات سدًا لباب النظر ونشرًا للعفة لما رواه الشيخان عن أبي سعيد الخدري قال رسول الله على: «إياكم والجلوس على الطرقات». فقالوا: ما لنا بد منه، إنما هي مجالسنا نتحدث فيها، قال: «فإذا أبيتم إلا المجالس فأعطوا الطريق حقها». قالوا: وما حق الطريق؟ قال: «غض البصر، وكف الأذى، ورد السلام، وأمر بالمعروف ونهى عن المنكر»(٧).

سابعًا:عدم خضوع المرأة بالقول أمام الرجال؛ لقوله تعالى أمرًا نساء

• وسائل العفة في مسجست مع المسلمين منهاما هسوفي داخسل الإنسان نفسه ومنهاما هو في البيوت ومنهاما هو خارج البيوت

•• من مقومات نشر العفة في المجتمع تحريم الغناء، والنظرة المحسره والجلوس في الطرقات بغير حساج

التوحي

النبي ﷺ والأمر لكل المؤمنات: ﴿ فَلاَ تَخْـضَـعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعُ الَّذِي فِي قُلْبِهِ مَرَضٌ ﴾ [الأحزاب: ٣٢]، ولحديث أبي هريرة عند مسلم: «والأذنان زناهما الاستماع»(٨).

ثامنًا؛ عدم تعطر المرأة عند الخروج، وإن كان خروجها لأداء الصلاة في المسجد الحرام؛ لحديث أبي موسى قال: قال رسول الله على: «أيما امرأة استعطرت ثم مرت على القوم ليجدوا ريحها فهي زانىة»(٩).

ولحديث أبي هريرة قال رسول الله على: «أيما امرأة تطيبت ثم خرجت إلى المسجد لم تقبل لها صلاة حتى تغتسل اغتسالها من الجنابة»(١٠). فلا بد من إزالة هذا العطر قبل خروجها ولو بالإغتسال.

تاسعا: لا تصافح النساء الرجال ولا الرجال النساء غير المحارم؛ لأن هذه المصافحة ضرب من الزني؛ لحديث أبي هريرة عن النبي ﷺ قال: «كتب على ابن آدم نصيبه من الزني مدرك ذلك لا محالة، فالعينان زناهما النظر، والأذنان زناهما الاستماع، واللسان زناه الكلام، واليد زناها البطش، والرجل زناها الخطى والقلب يهوى ويتمنى، ويصدق ذلك الفرج ويكذبه»(١١).

ولحديث: «لأن يطعن في رأس أحدكم بمخيط من حديد خير له من أن يمس امرأة لا تحل (1Y)«al

عاشراً: نهى الله المرأة أن تثير الرجال بمشبيتها ولباسها، فقال تعالى: ﴿ وَلاَ يَضْرَبُّنَ بأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ مِنْ زِينَتِهِنَّ وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمَّ تُفْلِحُونَ ﴾ [النور: ٣١]، وقوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لأَزْوَاجِكَ وَيَنَاتِكُ وَنِسِنَاءِ الْمُؤْمِنِينَ يُدُنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلاَبِيهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ يُعْرَفْنَ فَلاَ يُؤْذَيْنَ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَحِيمًا ﴾ [الأحراب: ٥٩].

وفي معنى: ﴿ ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ يُعْرَفْنَ فَلاَ يُؤْذَيْنَ ﴾ يقول ابن كثير: أي إذا فعلن ذلك عُرفن أنهن حرائر لسن بإماء ولا عواهر، وقال السدى: كان ناس من أهل المدينة يخرجون بالليل حين يختلط الظلام إلى طرق المدينة فيعرضون للنساء، فإذا رأوا المرأة عليها جليات قالوا: هذه حرة فكفوا عنها وإذا رأوا المرأة ليس عليها حليات، قالوا: هذه أمة فوثبوا عليها. وقال مجاهد يتجلبين فيُعلم أنهن حرائر فلا يتعرض لهن فاسق بأذي ولا ربية. اهـ.

فإذا أرادت المسلمة أن تكون أمة لله حقًا حرة من عبودية التقاليد الجاهلية أرخت عليها جلبابها إذا خرجت من بيتها للضرورة وسترت جميع بدنها وزينتها لتُعرف أنها أمة الله حقًا.

وحادي عشر: ومن مقومات نشر العفة في المجتمع المسلم تحريم الغناء المحرم والموسيقي والصور الماجنة والمجلات الفاحشية التي تنشير العهر وفضائح الناس فيتجرأ الذي في قلبه مرض على الفاحشة ويسود الشر وينزوي الخير قال تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْتُرِي لَهُ وَ الحَّدِيثِ لِيُضِلُّ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٌ وَيَتَّخِذَهَا هُزُواً أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ [لقمان: ٦]، وفي قراءة: «ليضل» ( يفتح الساء) فيكون المعنى أن الغناء المحرم ولهو الحديث إما يضل الغير، وإما يضل المشترى له، ولقول النبي على: «ليكونن أقوام من أمتى يستحلون الحبر والحبرير والخمير والمعارف «(١٣). والحر أي الفرج، والمعارف: آلات العزف والموسيقي.

ولا يجوز إصدار المجلات التي تشتمل على نشر الصور النسائية الخليعة أو أخيار حوادث الزنى واللواط والفواحش أو شرب المسكرات أو نحو ذلك مما يروج للباطل ويعين عليه، ولا يجوز العمل في مثل هذه المصلات لا بالكتابة ولا بالترويج والبيع لما في ذلك من التعاون على الإثم والعدوان، ونشر الفساد في الأرض، والدعوة إلى إفساد المجتمع ونشير الرذائل، أفتى بذلك أهل العلم.

وفي الختام نسأل الله أن يستر عوراتنا، وأن يؤمن روعاتنا، إنه سميع قريب، وصلى الله وسلم على نبينا محمد.

#### الهوامش:

- (۱) ابن کثیر (۲۷۷/۳).
- (٢) الصحيحة برقم (٧٢٢).
  - (٣) صحيح الجامع (٨٦٨ه).
- (٤، ٥) اللؤلؤ والمرجان (١٤٠٣، ٨٥٠). (۲، ۷) صحیح الجامع (۷۸۳۰، ۲۹۵۷).
  - (٨، ٩) اللؤلؤ والمرجان (١٧٤٤، ١٣٧٤).
    - (١٠) مسلم (ج٤ ح٢٦٥٧).
- (۱۱، ۱۲) صحیح الجامع (۳۲۳، ۲۷۰۳).
- (۱۳) مختصر مسلم (۱۸۵۰).
  - (١٤) صحيح الجامع (٥٠٤٥).
    - (١٥) البخاري معلقًا.

«من بات طاهراً بات في شعاره ملك، فلا يستيقظ من الليل إلا قال الملك: اللهم اغفر لعبدك كما بات طاهراً».

#### والحواب بحول الملك الوهاب: أنه حديث ضعيف.

أخرجه البزار (٢٨٨- زوائد) قال: حدثنا وهب بن يحيى بن زمام القيسيُّ، ثنا ميمون بن زيد، ثنا الحسن بن ذكوان، عن سليمان الأحول، عن عطاء، عن ابن عمر مرفوعًا فذكره. وميمون بن زيد لينه أبو حاتم، ولكن تابعه ابنُ المبارك، فرواه عن الحسن بن ذكوان بهذا الاستاد. أخرجه ابنُ حيان (١٠٥١) من طريق أبي عاصم أحمد بن حوَّاس الحنفي، حدثنا ابن المبارك بهذا. وأحمد بن حوَّاس أحد شبوخ مسلم وأبي داود وثقه مطيٌّ، وابن حيان وأبو على الغساني ومسلمة بن قاسم، وروى عنه محمد بن مسلم بن وارة وأحسن الثناء عليه، وقد خالفه الحسين بن الحسن المروزي أحد الثقات، ومن أصحاب ابن المبارك، فروى هذا الحديث في «كتاب زهد ابن المبارك» (١٧٤٤) قال: أخبرنا ابن المبارك، أخبرنا الحسن بن ذكوان، عن سليمان الأحول، عن عطاء، عن أبي هريرة مرفوعًا، وأخرجه ابنُ عدى في «الكامل» (٧/ ٧٣٠) من طريق سويد بن نصر و الحسن بن عدسي بن ماسر حس قالا: ثنا أبن المبارك بهذا الاستاد. وكذلك أخرجه الدارقطني في «الأفراد»- كما في «أطراف الغرائد» (٢٣٤/٥)- عن ابن المبارك بمثله. فحعله هؤ لاء عن ابن المبارك من «مسند أبي هربرة» بدل «ابن عمر»، وليس على واحد من الرواة عن ابن المبارك عهدة هذا الخلاف، وبدلُّ على ذلك أن أحمد بن الحواس رواه عن ابن المعارك فجعله من «مسند أني هريرة» أيضًا كما عند ابن عدى. وقد قال الدارقطني: «غريب من حديث سليمان الأحول خال ابن أبي نجيح عنه، تفرد به: الحسن بن ذكوان، وعنه عبد الله بن المبارك». وإنما تقع عهدة هذا الاختلاف على الحسن بن ذكوان، فقد ضعفه أكثر النقاد: أحمد وابن معين وأبو حاتم والنسائي وابن المديني والدارقطني، ومشاهُ ابنُ عدى، وكان يدلس ولم يصرح بتحديث، ولذلك لم تُصِب الهدشميُّ إذ قال في «مجمع الزوائد» (٢٢٦/١): «أرجو أنه حسن الإسناد»، وقد رأيت ما فيه لا سيما وقد وقع اختلاف فيه على عطاء بن أبي رياح. فقد رواه سليمان الأحول عنه مرّة عن ابن عمر ومرة عن أبي هريرة. ورواه العباس بن عتبة عن عطاء بن أبي رباح، عن ابن عباس مرفوعًا «طهروا هذه الأحساد طهركم الله، فإنه ليس من عبد بييت طاهرًا، إلا يات معه في شعاره ملك، لا ينقلبُ ساعة من الليل إلاَّ قال: اللهم اغفر لعيدك، فإنه بات طاهرًا». أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٥٠٨٧) قال: حدثنا محمد بن العباس المؤدب، قال: نا عاصم بن على، قال: نا إسماعيل بن عياش، عن العباس بن عتبة، عن عطاء بن أبي رباح، عن ابن عباس مرفوعًا، وقال: «لم يرو هذا الحديث عن عطاء بن أبي رياح إلا العباس بن عتبة، تفرد به: اسماعيل بن عياش». وجوِّد إسناده المنذري في «الترغيب» (٨٦٨) والحافظ في «الفتح» (١٠٩/١١)، وحسنه الهيثمي في «المجمع» (١٢٨/١٠)، كذا قالوا، وقد علمت مما مضى من التخريج أن هذا أحد أوجه الاختلاف في الحديث، والعباس بن عتبة ذكره الذهبي في «الميزان» (٣٨٤/٢)، وقال: «عن عطاء لا بصبح حديثه، وعن إسماعيل بن عياش»، وذكر هذا الحديث، فظاهر من هذه الترجمة أنه مجهول فكيف يجوِّد إسنادُ حديثه مع ما فيه من الإختلاف.



The state of the

العدد الثالث السنة الثالثة والثلاثون

والصوابُ أنه حديث ضعيف كما قدَّمت. واللهُ أعلمُ.

■ ويسأل القارئ: رياح عبد العظيم-قويسنا محافظة المنوفية عن درجة هذه الأحاديث:

ان حافتي نهر الكوثر من قباب اللؤلؤ
 المجوف.

٢- إن أنهار الجنة تجري في غير أحدود.

والجواب بحول الملك الوهاب: أما الحديث الأول: «إن حافتي نهر الكوثر...» فصحيح.

السئلة

اأستلة

أخرجه البخاري في «كتاب الرقاق» عن قتاب الرقاق» عن قتادة، عن أنس، عن النبي تق. ثم قال البخاري: وحدثنا هئبة بن خالد، حدثنا همام، البخاري: وحدثنا هئبة بن خالد، حدثنا همام، حدثنا قتادة، حدثنا أنس بن مالك، عن النبي قال: «بينما أنا أسير في الجنة، إذ أنا بنهر، حافتاه: الدرن المجوف. قلت: ما هذا يا جبريل؛ قال: هذا الكوثر الذي أعطاك ربك، فإذا طبئه و أو طبئه مسك أذفر، شك هُدْبة.

قُلْتُ: وشكُّهُ: هل هو بالباء الموحدة من «الطيب» أو هو بالنون من «الطين»؟ والصوابُ الراجح أنه بالنون، يدلُّ على ذلك أن بقي بن مخلد رواه في «جزء ما روي في الحوض والكوثر» (٣٦) قال: حدثنا هُدْبةُ بن خالد، نا همام بسنده سواء، وفيه: «فضرب الملك بيده، فإذا طينتُهُ مسك أذفر». وأخرجه أبو يعلى (٢٨٧٦)، والبيهقي في «الشعب» (١١٧) من طريق الحسن بن الطيب اللخمي، قالا: ثنا هُدبةُ بِنُ خالدٍ بهذا الإسناد بالنون. فهذا يدلُّ على أن هدبة كان بشك أحسانًا، وقد رواه البخاري عن شيخه أبي الوليد، عن همام فلم يشكُّ. وأخرجه أحمد (١٩١/٣) قال: حدثنا بهزبن أسد وعفان بن مسلم، قالا: ثنا همام بهذا الإسناد فقالا: «طينُهُ» بالنون. وأخرجه الطيالسيّ (١٩٩٢) قال: حدثنا همام، عن قتادة بهذا وفيه: «فأدخلت يدي، فإذا ترابُّهُ مسك أذفر». وهذا يؤكد أنه بالنون. وأخرجه الخلعي في «الخلعيات» (ق١/١٣٨) من طريق عفان، ثنا همام مثله. وأخرجه أحمد (٣/٣١-٢٣٢)، وأبو محمد بن فارس في «جـزء من حديثه» (ق١/٣٥٣)، وابن بشران في «الأمالي» (ج١/ق٢/٢١٩) عن عبد الوهاب بن عطاء الخفاف. وابنُ جرير في «تفسيره» (٣٢٣/٣٠)،

وابن حبان (٦٤٧٤)، والأجري في «الشريعة» (ص٥٩٥- ٣٩٦) عن يزيد بن زريع، كلاهما عن سعيد بن أبى عروبة، عن قتادة، عن أنس مرفوعًا وفيه: «وضرب- يعنى: الملك- بيده، فأخرج من طينه المسك». وسنده صحيح، ويزيد بن زريع وعسد الوهاب من قدماء أصحاب سعيد بن أبي عروبة. وأخرجه البخاري (۸/۷۳۱)، وأبو داود (۷۲۸)، والترمذي (٣٣٥٩، ٣٣٦٠)، وعبد بن حميد (۱۱۸۹)، وأحمد (۲۰۲، ۲۰۷)، وابن جرير (٣٠/٣٠٠)، والبيهقي في «البعث» (١١٥، ١١٨) من طرق عن قتادة، عن أنس مرفوعًا نحوه. ورواه عن قتادة: معمر بن راشد، وشيبان بن عبد الرحمن التيميُّ، والحكم بن عبد الملك، وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

#### أما الحديث الثاني: «إن أنهار الجنة تجري في غير أحدود» فضعيف مرفوعًا.

أخرجه ابن مردويه في «تفسيره» كما في ابن كثير (٢٩٧/٧) وأبو نعيم في «الحلية» من حريق «صفة الجنة» (٣١٦) من طريق مهدي بن حكيم، ثنا يزيد بن هارون، أنبأنا الجريري، عن معاوية بن قُرَّة، عن أنس مرفوعًا: «لعلكم تظنون أن أنهار الجنة أخدودُ» لا والله! إنها لسائمة على وجه الأرض، حافتاها خيام اللؤلؤ، وطينُها المسك الأذفرُ». قلت: يا رسول الله، وما الأذفرُ» قال: «الذي لا خلط فيه»، وعزاه السيوطي في «الدر المنثور» لخلية الجنة».

قلت: وهذا إسنادٌ صَعَيف، والجريري اسمه: سعيد بن إياس الجريري، كان اختلط، وقد وسماع يزيد بن هارون منه في الاختلاط، وقد اضطرب فيه، فرواه يعقوب بن عبيد وبشر بن معاذ كلاهما عن يزيد بن هارون بهذا الإسناد موقوفًا. أخرجه ابن أبي الدنيا (٦٩)، وأبو نعيم (٣١٦) كلاهما في «صفة الجنة». ورجح المنذري في «الترغيب» (١٨/٤) وقفه وقال: «هو أشبه بالصواب». وطريق المرفوع والموقوف واحد. فلعل قائلاً يقول: لا يصح المرفوع ولا الموقوف. فالجوابُ: إن طريقة العلماء في مثل هذا أن يأخذوا بالأقل، لأنه الموافق للاحتياط. والله أعلمُ وللموقوف شاهدٌ عن ابن عباس رضي الله عنهما. أخرجه شاهدٌ عن ابن عباس رضي الله عنهما. أخرجه

(ج١/ق٢/٢) عن الخفاف. وابنُ جري

العدد الثالث السنة الثالثة والثلاثون

الاسية

-12

100

ابنُ أبي الدنيا في «صفة الجنة» كيما في «الترغيب» (١٨/٤) - يرويه عن سماك، أنه لقي التن عباس بالمدينة بعدما كُفّ بصرُهُ، فقال: يا ابن عباس! ما أرضُ الجنة؟ قال: مرمرة بيضاء من فضة كأنها مرآةٌ، قلتُ: ما نورُها؟ قال: ما فررُها، إلا أنها ليس فيها طلوعُ الشمس؟ وملاير. قال: قلت: فما أنهارها في أخدود؟ قال: مهرير. قال: قلت: فما أنهارها في أخدود؟ قال: تغيض هاهنا ولا هاهنا، قال الله لها: كوني، فكانت. قلت: فما حُلل الجنة؟ قال: فيها شجرةُ فيها ثمرُ كأنه الرُمُان، فإذا أراد وليُ الله منها كسوةُ، انحدرت من غصنها، فانفلقت له عن مسبعين حُلَّة ألوانًا بعد ألوان، ثم تنطبق فترجع كما كانت.

وأخرجه أبو نعيم في «صفة الجنة» (٣١٧) من طريق زميل بن سماك، أنه سمع أبان يقول: قلت لابن عباس فذكر الشاهد منه. وزميل هذا ترجمه ابن أبي حاتم (٢٠/٧/١)، ولم يذكر فيه جرحًا ولا تعديلاً، وحسن إسناده المنذري! ولو كان إسناد أبن أبي الدنيا مثل إسناد أبي نعيم ففي تحسين إسناده نظر. والله أعلمُ. ويعضد هذا الموقوف بعض الشواهد

المقطوعة، منها ما: أخرجه ابن أبي شيبة (٩٠/١٣)، وهناد بن السري في «الزهد» (٩٠/١٠) والمروزي (٩٠/١٢)، والمروزي (١٤٩٠)، وابنُ صاعد (١٤٩٠) وابنُ صاعد (١٤٩٠) وابنُ حرير في «تفسيره» (١٠٥، ١٥٠، ١٥١)، وابن قتيبة في «غريب الحديث» (٢٩٠، ١٥٠)، وابن قتيبة في «البعث» (٢٩٢)، وأبو نعيم في والبيهقي في «البعث» (٢٩٢)، وأبو نعيم في مصرة بن أبي عبيدة، عن مسروق قال: «أنهار مرة، عن أبي عبيدة، عن مسروق قال: «أنهار الجنة تجري في غير أخدود، وثمرها كالقلال، الجنة تجري في غير أخدود، وثمرها كالقلال، الخنا عشر ذراعًا». قال عمرو بن مرة: فقلت لأبي عبيدة: من حدثك وفخضب وقال: مسروق. عبيدة صحيح.

وأخرج أبو نعيم (٣١٨) من طريق إبراهيم بن محمد بن الحسن، ثنا عبد الجبار بن العلاء، ثنا سفيان بن عيينة، عن عمرو بن دينار، قال: سمعت عبيد بن عمير يقول: «أرض الجنة مستوية، لا تُكْلَمُ- يعني: لا تُشق ولا تُخدُ- أنهارها».

وسندُهُ جيد، وإبراهيم بن محمد؛ ترجمه أبو نعيم في «أخبار أصبهان» (١٨٩/١) وأثنى عليه.

فاجعةالغير

إنَّ حكم الله لا محالة نافذ، وأمره لا شك واقع، ولا نملك إلا أن نمتثل بهدي رسول الله ﷺ ونقول: «اللهم آجرنا في مصيبتنا وأخلفنا خيرًا منها».

ففي يوم الجمعة الثاني عشر من شهر صفر من عام خمس وعشرون وأربعمائة وألف، فارق الدنيا وانتقل إلى رحمة الله ورضوانه بإذنه سبحانه وتعالى، فضيلة الشيخ عبد السلام بن برجس بن ناصر آل عبد الكريم رحمه الله رحمة واسعة، فهذا الشيخ الكريم له محبين في جميع البلدان الإسلامية، لما للشيخ من علم وافر ومنهج واضح واتصافه بحسن الخلق ولين الجانب مع تواضع جم، مما يجعل خبر وفاته فاجعة لمن تلقى الخبر، وإن مما رأيناه من حب الشيخ وبكاء عليه، وحزن لفقده لهو علامة خير ودليل رشاد وأمارة فلاح فالأنفس متحسرة والدموع واكفة، وحُقّ لها ذلك.

وجماعة أنصار السنة المحمدية تسال المولى العلي القدير أن يجعل مثواه الجنة وأن يجمعنا به في دار كرامته مع النبين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقًا.

التوحيط

#### أولاً: من القصة

رُوي عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال: «شيرح الله صدري للإسلام، فقلت: الله لا إله إلا هو له الأسماء الحسني، فما في الأرض نسمة أحب إلىَّ من نسمة رسول الله ﷺ، قلت: أين رسول الله صلى الله على عالت أختى: هو في دار الأرقم بن أبي الأرقم عند الصفا، فأتيت الدار وحمزة في أصحابه جلوس في الدار، ورسول الله ﷺ في البيت، فيضربت البياب فاستجمع القوم جلوسًا في الدار، ورسول الله ﷺ في البيت، فضربت الباب فاستجمع القوم فقال لهم حمزة: ما لكم؟ قالوا: عمر، قال: فخرج رسول الله 👺 فأخذ بمجامع ثيابه ثم نثره نثرة فما تمالك أن وقع على ركبته، فقال: «ما أنت بمنته يا

فقلت: أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشبهد أن محمدًا عيده ورسوله، فكبر أهل الدار تكبيرة سمعها أهل المسجد. فقلت: يا رسول الله، ألسنا على الحق إن متنا وإن حيينا؟ قال: «بلي، والذي نفسي بيده إنكم على الحق إن متم وإن حييتم». فقلت: ففيم الاختفاء؟ والذي بعثك بالحق لنخرجن فأخرجنا في صفين حمزة في أحدهما وأنا في الآخر لنا كديد ككديد الطحين حتى دخلنا المسجد، فنظرتْ إليَّ قريش وإلى حمزة فأصابتهم كأبة لم يصبهم مثلها.

#### ثانيا: التخويج

القصة أخرجها أبو نعيم في «الحلية» (٤٠/١) قال: حدثنا محمد بن أحمد بن الحسن، حدثنا محمد بن عثمان بن أبي شبية، حدثنا عبد الحميد بن صالح، حدثنا محمد بن أبان عن إسحاق بن عبد الله عن أبان بن صالح عن مجاهد عن ابن عياس عن عمر بن الخطاب به.

قلت: وبهذا السند أخرجها أبو نعيم في «الدلائل» (١٩٤). ثالثًا: التحقيق:

هذه القصة واهية وعلتها: «إسحاق بن عبد الله».

۱- أوردها الإمام المزي في «تهذيب الكمال» (٣٦٢/٥٧/٢) وقال: «إسحاق بن عبد الله بن أبي فروة روى عن أبان بن صالح». اه.

 ٢- قال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» ترجمة (٥٠): «متروك الحديث».

قلت: وهذا المصطلح له معناه حيث قال الحافظ ابن حجر في «شيرح النخبة» (ص٦٩): «مذهب النسائي أن لا يترك. حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». اهـ.

 ٣- قال الإمام البخاري في «الضعفاء الكبير» ترجمة (٢٠): «إسحاق بن عبد الله بن أبي فروة: تركوه».



نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت واتخذها أصحاب المظاهرات دليلاً على مشروعيتها.



العدد الثالث السنة الثالثة والثلاثون



 ٤- قال الإمام الدارقطني في «الضعفاء والمتروكين» رقم (٩٤): «متروك». اهـ.

وقال علي بن الحسن الهسنجاني، عن يحيى:
 كذاب. كذا في «تهذيب الكمال» (٦١/٢).

٦- وقال ابن حبان في «المجروحين» (١٣١/١):
 «كان يقلب الأسانيد ويرفع المراسيل وكان أحمد بن حنبل ينهى عن حديثه».

٧- قال ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل»
 (٢٢٨/٢) رقم (٧٩٢): «سمعت أبي يقول: إسحاق بن
 عبد الله بن أبي فروة: متروك الحديث».

ثم أخرج ابن أبي حاتم بسنده عن يحيى بن معين قال: «إسحاق بن أبي فروة كذاب». وبسند آخر عن يحيى أنه قال: «إسحاق بن أبي فروة لا شيء كذاب».

ثم قال ابن أبي حاتم: سمعت أبا زُرْعة يقول: «إسحاق بن عبد الله بن أبي فروة ذاهب الحديث متروك الحديث».

ثم أخرج ابن أبي حاتم بسنده إلى عمرو بن علي الصيرفي أنه حدثه «بأن إسحاق بن عبد الله بن أبي فروة متروك الحديث».

٨- قلت: ولقد بين هذا الترك ابن عدي في «الكامل» (٣٢٦/١) (١٥٤/١٥٤) في ترجمة بلغت أكثر من ثمانين سطرًا ختمها قائلاً: «وإسحاق بن أبي فروة هذا ما ذكرت هاهنا من أخباره بالأسانيد التي ذكرت فلا يتابعه أحد على أسانيده، ولا على متونه، وسائر أحاديثه مما لم أذكره تشبه هذه الأخبار التي ذكرتها وهو بين الأمر في الضعفاء». اهـ.

قلت: بهذا التحقيق يتبين الأتى:

ان مذهب النسائي لا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه.

٢- تبين حقيقة أخبار إسحاق بن عبد الله بن
 أبي فروة فلا يتابعه أحد على أسانيده ولا على
 متهنه.

٣- وعلى هذا تكون القصة واهية وسندها تالف
 والخبر موضوع.

#### رابعا: «قرائن تدل على عدم صحة القصة»:

ا – لقد بوّب الإمام البخاري في «صحيحه» في كتاب «مناقب الأنصار» بابًا برقم (٣٥): «إسلام عمر بن الخطاب رضي الله عنه» وتحت هذه الترجمة أخرج حديث (٣٨٦٥) من حديث عبد الله بن عمر

رضي الله عنهما قال: «لما أسلم عمر، اجتمع الناس عند داره وقالوا: صباً عمر – وأنا غلام فوق ظهر بيتي – فجاء رجل عليه قباء من ديباج، فقال: قد صبا عمر، فما ذاك فأنا له جار؟. قال: فرأيت الناس تصدعوا عنه، فقلت: من هذا؟ فقالوا: العاص بن وائل».

٢- وأورده الحافظ ابن كثير في البداية والنهاية (٨١/٣) في إسلام عمر بن الخطاب: قال ابن إسحاق: وحدثني نافع مولى ابن عمر عن ابن عمر قال: لما أسلم عمر قال: أي قريش أنقل للحديث؛ فقيل له: جميل بن معمر الجمحي. فغدا عليه. قال عبد الله: وغدوت أتبع أثره، وأنظر ما يفعل وأنا غلام أعقل كل ما رأيت، حتى جاءه فقال له: أعلمت يا جميل أني أسلمت ودخلت في دين محمد ﴾

قال: فوالله، ما راجعه حتى قام يجر رداءه، واتبعه عمر، واتبعته أنا، حتى إذا قام على باب المسجد صرخ بأعلى صوته: يا معشر قريش، وهم في أندبتهم حول الكعبة، ألا إن ابن الخطاب قد صدا.

قال: يقول عمر من خلفه: كذب، ولكني قد أسلمت، وشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، وثاروا إليه فما برح يقاتلهم ويقاتلونه حتى قامت الشمس على رؤوسهم. قال: وطلّح فقعد، وقاموا على رأسه وهو يقول: افعلوا ما بدا لكم، فأحلف بالله أن لو قد كنا ثلاثمائة رجل لقد تركناها لكم، أو تركتموها لنا.

قال: فبينما هم على ذلك؛ إذ أقبل شيخ من قريش عليه حلة حبرة وقميص موشى، حتى وقف عليهم، فقال: ما شأنكم؟

فقالوا: صبأ عمر. قال: فمه؛ رجل اختار لنفسه أمرًا، فماذا تريدون؟ أترون بني عدي يسلمون لكم صاحبكم هكذا؟ خلوا عن الرجل.

قال: فوالله، لكأنما كانوا ثوبًا كُثبطَ عنه.

قال: فقلت لأبي بعد أن هاجر إلى المدينة: يا أبت، من الرجل الذي زُجَـرَ القـوم عنك بمكة يوم أسلمت وهم يقاتلونك؟

قال: ذاك أي بني، العاص بن وائل السهمي. وهذا إسناد جيد قوي، وهو يدل على تأخر إسلام عمر؛ لأن ابن عمر عرض يوم أحد وهو ابن أربع عشرة سنة، وكانت أحد في سنة ثلاث من الهجرة، وقد كان مميزًا يوم أسلم أبوه، فيكون

التوجية



إسلامه قبل الهجرة بنحو من أربع سنين، وذلك بعد البعثة بنحو تسع سنين. والله أعلم.

قلت: وأورد هذه القصة أيضًا الحافظ ابن كثير في كتاب «السيرة النبوية» نقلاً عن ابن إسحاق ثم ذكر هذا التحقيق، وكذا ابن هشام في «السيرة النبوية» (٢٣٧/١) (ح٣٤٠) نقالاً أيضًا عن ابن إسحاق، وكذا ابن الأثير في «أسد الغابة» (١٥٠/٤) من نقالاً عن ابن إسحاق، وأخرجه الحاكم (3/85) من طريق ابن إسحاق، وقال: صحيح على شرط مسلم. ووافقه الذهبي وكما بينا آنفًا قال ابن كثير: «وهذا إسناد جيد قوي».

قلت: ويزداد قوة بأن البخاري أخرجه (ح٣٨٤) من طريق أخرى عن زيد بن عبد الله بن عمر عن أبيه قال: «بينما هو- يعني عمر في الدار خائفًا...» الحديث بلفظه كما بينا أنفًا.

#### خامساً: «الصبروالثبات في الشدة- لا المظاهرات»: ال

أخرج البخاري في «صحيحه» (ح٣٨٥٢) من حديث خباب بن الأرت قال: «أتيت النبي وهو متوسد بردة وهو في ظل الكعبة- وقد لقينا من المسركين شدة- فقلت: يا رسول الله، ألا تدعو الله لنا؟ فقعد وهو محمر وجهه، فقال: لقد كان من قبلكم ليمشط بأمشاط الحديد ما دون عظمه من لحم أو عصب، ما يصرفه ذلك عن دينه، ويوضع المنشار على مفرق رأسه فيشق باثنين، ما يصرفه ذلك عن دينه، وليتمن الله هذا الأمر حتى يسير الراكب من صنعاء ولي حضرموت ما بخاف إلا الله».

قلت: وأخرج هذا الحديث أيضًا الإمام البخاري (ح٢١٢٣) من حديث خباب وفيه قال رسول الله ﷺ: «والله ليَتِمَّن هذا الأمُر حتى يسير الراكب من صنعاء إلى حضرموت لا يخاف إلا الله أو الذئب على غنمه ولكنكم تستعجلون». وفي الحديث (٦٩٤٣) «و» بدلاً من «أو».

قلت: هذا الحديث يبين لنا تربيه النبي الله للصحابة في الشدائد على الصبر، والثبات واليقين في وعد الله وعدم الاستعجال عملاً بقول الله تعالى: ﴿ فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقُّ وَلاَ يَسْتَ خَفِّتُكَ النَّينَ لاَ يُوقِنُونَ ﴾ [الروم: ٦٠]. ﴿ فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُو الْعَرْمِ مِنَ الرَّسُلِ وَلاَ تَسْتَعْجِلْ لَهُمْ ﴾ [الأحقاف: ٣٥].

#### سادسا: «الدعاء عند الشدائد لا المظاهرات»:

ا- أخرج الإمام البخاري في "صحيحه" (ح ٣٨٥٤) من حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: "بينا النبي قل ساجدًا وحوله ناس من قريش، جاء عقبة بن أبي معيط بسلى جزور فقذفه على ظهر النبي قله فلم يرفع رأسه، فجاءت فاطمة عليها السلام فاخذته من ظهره ودعت على من صنع، فقال النبي قله: اللهم عليك الملأ من قريش، أبا جهل بن هشام، وعتبة بن أبي ربيعة، وشيبة بن ربيعة، وأمية بن خلف، فرأيتهم قتلى يوم أحد فالقوا في بئر غير أمية بن خلف تقطعت أوصاله فلم يلقى في النبئ،

رعل وذكوان ولحيان وعُصية عصت الله. قال أنس: أنزل الله في الزين قتلوا ببئر معونة قرآنًا قرآناه حتى نُسخ بعد أن بلُغوا قوْمنا أن قد لقينا ربنا فرضى عنا ورضينا عنه. اه.

#### سابعًا: النفير لا المظاهرات

أخرج البخاري في «صحيحه» (ح٣٠٧٧) ومسلم (ح١٣٥٣) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال النبي ﷺ يوم فتح مكة: لا هجرة بعد الفتح ولكن جهاد ونية وإذا استنفرتم فانفروا.

وقال تعالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا ۗ النَّدِينَ آمَنُوا مَا لَكُمُّ إِذَا قِيلَ لَكُمُّ الْفَرُوا فِي سَبَدِلِ اللَّهِ اثَّاقَلْتُمْ إِلَى الأَرْضِ أَرَضِيتُمْ بالحَيَاةِ الدُّنْيَا مِنَ الآخِرَةِ فَمَا مَتَاعُ الحَّيَاةِ الدُّنْيَا فِي الآخِرَةِ إِلاَّ قَلِيلُ ﴾ [التوبة: ٣٨].

وقالُ: ﴿ إِلاَّ تَنْفِرُوا يُعَنَّبُكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا وَيَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلاَ تَضُرُّوهُ شَيْئًا وَاللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [التوبة: ٣٩].

قُلت: هذه هي السنة عند الشدائد: الصبر والثبات واليقين وعدم الاستعجال، خاصة في حالة الاستضعاف، ثم النفير في حالة تجميع الأمة وإعداد ما استطاعت من قوة والدعاء في الحالين.

أما المظاهرت فما هي إلا جعجعة. قال صاحب «مختار الصحاح» (ص١٠٥): «الجعجعة صوت الرحى، وفي المثل أسمع جعجعة ولا أرى طحنا بكسر الطاء أي دقعقًا». اهـ.

وخير الهدي هدى محمد ﷺ.

هذا ما وفَّقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

#### هل تزكى أموال بيت المال؟

يسأل سائل: جمعية خيرية أهلية تقوم بتقديم خدمات ومساعدات اجتماعية من خلال أنشطتها المختلفة التي تُدِرُ أرباحها لتغطية هذه المشروعات الخيرية، فهل على أموال هذه الجمعية زكاة؟ وخصوصًا أن رأس مالها يزيد بزيادة الأرباح، وكيف يتم حسابها وإخراجها؟

الجواب: من شروط إيجاب الزكاة أن يكون المال مملوكًا ملكًا تامًا للمسلم، وهذا المال المسئول عنه ليس له مالك، بل هو من تبرعات أهل الخير للفقراء والمساكين، وعليه فلا تجب الزكاة على أموال هذه الجمعية في هذا المال.

#### إدارة أموال السجين

يسأل سائل؛ رجل أدخل السجن وما يزال إلى الآن، وله مبلغ من المال معي فقمت بتشغيل ماله معي في زراعتي حتى أصبح هذا المال الآن مضاعفًا ويبلغ النصاب منذ أكثر من سنة، ولم أُزَكُ عنه حتى الآن، فهل أحتفظ به حتى يخرج ويقوم هو بإخراج الزكاة عنه أم أقوم أنا بإخراج الزكاة عنه ألمال نيابة عنه؟

الجواب؛ جزّاك الله خيرًا على أمانتك ونصحك لأخيك، وأنت الآن بمنزلة وكيله في ماله، فأخرج عنه الزكاة، وقيد ذلك عندك، حتى إذا رجعه الله عرف ماله وماذا أخرجت منه.

#### زكاة الزروع على المستأجر وليس على المالك

يسأل سائل: رجل استأجر أرضًا من مالكها ليزرعها، فهل تجب الزكاة عليه أم على مالك الأرض؟

الجواب: الزكاة واجبة على من زرع، لا على المالك.

#### سترالعورة في الصلاة

يسأل سائل: ما حكم الصلاة في «البنطلون» إذا كان يجسم العورة أو في ثوب شفاف يظهر لون البشرة للفخذ تحته؟ وما الحكم في صلاة المأمومين خلفه؟

الْحِوْابِ: من شروط صحة الصلاة ستر العورة، فإذا صلى المصلي في ثياب رقيقة شفافة يظهر منها لون الجلد فصلاته باطلة، وأما الصلاة في البنطلون فأقل أحوالها الكراهة لأنها تجسم العورة، وليس المقصود من ستر العورة ستر اللون فقط، بل المقصود أعمّ من ذلك. والله أعلم.

#### الانفاق بعد اخراج الزكاة

يسأل سائل: أنا رجل موسر- والحمد لله- وأخرج زكاة مالي وزكاة الفطر- ولله الحمد- لكن قال لي أحد الإخوة بإنه يجب في مالي حق آخر بخلاف زكاة المال والفطر لأن لي أقارب فقراء، فهل تجب النفقة على أقاربي المحتاجين، وما هي حدود القرابة التي تحب النفقة عليهم؟

ٱلْجِوابِ: قَالَ تُعالى: ﴿ يَسْنَأْلُونَكَ مَاذَا يُنْفَقُّونَ قُلْ مَا أَنْفَقْتُمُ

Mill having - Brane WACO by the Co. II This is a related that his many the above

The Park

العدد الثالث السفة الثالثة والثلاثون

مِنْ خَيْرِ فَلِلُوْ الدَيْنِ وَالأَقْرَبِينَ وَالْيَتَامَى وَالْسَاكِينِ
وَابْنِ السَّبِيلِ ﴾ قال أبن كثير (٢٥١/١): «معنى الآية:
يسألونك كيف ينفقون؟ قاله ابن عباس ومجاهد،
فبين لهم تعالى ذلك، فقال: ﴿قُلْ مَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ خَيْرِ
فَلْلُوا الدَيْنِ... ﴾ إلخ أي اصرفوها في هذه الوجوه،
كما جاء في الحديث: «أمك وأباك، وأختك وأخاك، ثم
أدناك أدناك» اهـ.

فائفق على المحتاجين من الأقربين إذا احتاجوا وإن كنت أخرجت الزكاة وذلك من صدقة التطوع، واعلم أنهم أولي بزكاتك من غيرهم ماداموا من أهلها؛ لقوله على المسكين صدقة، وعلى ذي الرحم ثنتان صدقة وصلة». [صحيح النسائي ٢٥٨١].

#### زكاة السيارات

يسأل سائل: رجل اشترى سيارة تعمل بالأجرة وتُسندد اقساطها تدريجيًا واصل ثمنها (٥٠,٠٠٠ جنيه) فهل عليها زكاة ام يُشترط سداد الأقساط أولاً، وإذا سددت السيارة أقساطها فكيف أخرج زكاتها؟

الجواب: ليس في عين السيارة زكاة قبل تسديد ثمنها ولا بعده، ولكن إذا أدرت عليك دخلاً وادخرت منها ما يبلغ النصاب ففيه الزكاة إذا حال عليه الحول.

#### الزكاة لمن لم يجد عملا

يسأل سائل: مِن الفقراء من يكونون قادرين على الكسب- لكن يحتج أحدهم بأنه لا يجد عملاً- فهل هؤلاء يستحقون من الزكاة أم لا؟

الجواب: إذا كنت تعرف وتطلع على أحواله وتعلم أنه فعلاً يسعى للعمل ولا يجد فلا مانع من إعطائه، وأما إذا كنت تعلم أنه يغلب عليه الكسل ويخلد إلى الأرض فلا تعطه.

#### سداد دين الميت من الزكاة

يسأل سائل: هل يجوز إخراج زكاة المال لسداد دين على متوفى لم يترك تركة يمكن الوفاء فيها، وهل يعتبر هذا المتوفى غارمًا، من الأصناف التي تستحق الزكاة؟

الجواب: تم الجواب على هذا السؤال في المجلة عدد شوال سنة ١٤٢٤هـ ص٥٠ تحت عنوان «دين الميت الفقير».

#### علاج الوسواس القهرى

يسأل سائل: هل من علاج لمرض الوسواس

القهري والأمراض النفسية الأخرى والتي قد ابتلانا الله بها في هذا العصر- أقصد علاجًا من القرآن-؟

الجواب: علاج الوسواس يتمثل في الإكثار من ذكر الله، والمصافطة على أذكار الصباح والمساء، وأذكار النوم، ومنها قراءة سور الإخالاص والمعوذةين، فمن استعاذ بالله أعاده. وكذلك آية الكرسي والرقية بها وبسورة الفاتحة وغير ذلك من الرقى الشرعية.

#### رجل محب للناس أكثر من حيه لدينه

يسأل سائل: ما حكم رجل لا يصلي ويسب الدين دائمًا عند الغضب ليس عنده أي معرفة بدينه مع ذلك فهو يحب الناس جدًا ويساعدهم كثيرًا، فهل هو كافر أم مسلم؟

الجواب: سبّ الدين كفر بالله عز وجل، وترك الصلاة من أكبر الكبائر، وإن كان تركها جحودًا وإنكارًا فهو كافر خارج عن الإسلام، وإن تركها تهاونًا بها، مع اعتقاد وجوبها فقد قال بعض الأئمة بغفره أيضًا، والجمهور على أن كفره كفر أصغر لا يخرجه من الملة، ولا شك أن معصية سماها رسول الله من كفرًا هي أعظم من الكبائر التي لم نسميها كفرًا. وعليه أن يتقي الله، وأن يبادر بالتوبة قبل أن تفوته ويواظب على الصلاة في أوقاتها، وعلى السائل أن يعلم أن هناك فرقًا بين الحكم العام وبين تنزيله على الشخص المعين، حتى لا يقع في تكفير من ليس بكافر.

#### تأثيرالسحر

يسأل سائل: هل السحر يضر الإنسان فعلاً؟

الجواب: السحر حقيقة، وهو سبب من أسباب الضرر إذا قدر الله ذلك، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا هُمُ الضرر إذا قدر الله ذلك، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا هُمُ حَرام، وهو كفر بالله عَز وجل، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَلَمُوا لَمْنِ الشّتَرَاهُ مَا لَهُ فِي الأَخْرَةِ مِنْ خَلاَق ولَبِنْسَ مَا شَرَوا بَه أَنْفُسَهُمْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾، وقال النبي مَا شَرَوا بِه أَنْفُسَهُمْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾، وقال النبي تقالوا: وما هن يا رسول الله؛ قال: «الشرك بالله، والسحر». الحديث رسق عليه].

وقال ﷺ: «ليس منا من تطير ولا من تطير له، أو تكهن أو تكهن أو تسحر أو تسحر له». [صحيح الجامع ٥٣١١].

ومن أصابته الأعراض فظن أنه سحر فعليه بالرقية الشرعية، وهي: قراءة الفاتحة، والإخلاص، والمعوذتين، وما يحفظ من الأحاديث الصحيحة في الرقية، يذهب الله عنه البأس بفضله وكرمه، ولا يجوز له إتيان السحرة لحلّ السحر. والله أعلم.

## <u>ڴؚڮؠڡۺڸڎڟڛٵٚڲٳۺۼٵؠڿڡۺؠڹڕٞڔڿؽڮٳڵڮ</u>

#### حكم انكار صفة من صفات الله

## سُئل: ما حكم إنكار شيء من أسماء الله تعالى أو صفاته؟

أجاب: الانكار نوعان:

النوع الأول: إنكار تكذيب، وهذا كفر بلا شك، فلو أن أحدًا أنكر اسمًا من أسماء الله، أو صفة من صفاته الثابتة في الكتاب والسنة، مثل أن يقول: ليس لله يد، فهو كافر بإجماع المسلمين؛ لأن تكذيب خبر ألله ورسوله كفر مخرج عن الملة.

النوع التساني: إنكار تأويل، وهو أن لا يجحدها، ولكن يؤلها وهذا نوعان:

الأول: أن يكون لهذا التأويل مسوغ في اللغة العربية فهذا لا يوجب الكفر.

الثاني: أن لا يكون له مسوغ في اللغة العربية فهذا موجب للكفر، لأنه إذا لم يكن له مسوغ صار تكذيبًا، مثل أن يقول: ليس لله يد حقيقة، ولا بمعنى النعمة، أو القوة، فهذا كافر، لأنه نفاها نفيًا مطلقًا فهو مكذب حقيقة، ولو قال في قوله تعالى: ﴿بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ [المائدة: ٦٤]، المراد بيده السماوات والأرض فهو كافر؛ لأنه لا يصح في اللغة العربية، ولا هو مقتضى الحقيقة الشرعة فهو منكر مكذب.

لكن إن قال: المراد باليد النعمة أو القوة فلا يكفر؛ لأن اليد في اللغة تطلق بمنعى النعمة، قال الشاعر:

وكم لظلام الليل عندك من يد

تحصدث أن المانوية تكذب

من «يد» أي: من نعمة، لأن المانوية يقولون: إن الظلمة لا تحدث الخبر وإنما تحدث الشر.

#### الحسبوالخليل

#### سُئِل: ما حكم وصف النبي على يحبيب الله؟

أجاب: النبي على حبيب الله لا شك، فهو حاب لله ومحبوب لله، ولكن هناك وصف أعلى من ذلك وهو خليل الله، فالرسول عليه الصلاة والسلام خليل الله كما قال على: «إن الله اتخذني خليلاً كما اتخذ إبراهيم خليلاً». ولهذا من وصفه بالمحبة فقط فإنه نزله من مرتبته، فالخلة أعظم من المحبة وأعلى، فكل المؤمنين أحباء لله، ولكن الرسول عليه الصلاة والسلام في مقام أعلى من ذلك وهي الخلة، فقد اتخذه الله خليلاً كما اتخذ إبراهيم خليلاً، لذلك نقول: إن محمدًا رسول الله عليه الله، وهذا أعلى من قولنا حبيب الله؛ لأنه متضمن الله حيدة، وزيادة لأنه غاية المحبة.

#### عذابالقبر

#### سُئل: هل عداب القبر ثابت؟

أجاب: عذاب القبر ثابت بصريح السنة وظاهر القرآن وإجماع المسلمين، هذه ثلاثة أدلة.

أما صريح السنة فقد قال النبي ﷺ: «تعوذوا بالله من عذاب القبر، تعوذوا بالله من عذاب القبر، تعوذوا بالله من عذاب القبر».

وأما إجماع المسلمين، فالأن جميع المسلمين يقولون في صلاتهم: «أعوذ بالله من عذاب جهنم، ومن عذاب القبر» حتى العامة الذين ليسوا من أهل الإجماع ولا من العلماء.

وأما ظاهر القرآن فمثل قوله تعالى في آل فرعون: ﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًا وَعَشَيًا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدُ الْعَذَابِ ﴾ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدُ الْعَذَابِ ﴾ [غافر: ٤٦]، ولا شك أن عرضهم على النار ليس من أجل أن يتفرجوا عليها، بل من أجل أن يصيبهم من عذابها، وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذِ الظَّالْمِونَ من عذابها، وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذِ الظَّالْمِونَ

THE PARTY

التوادع

في عَمَرَاتِ المُوْتِ وَالمُلاَئِكَةُ بَاسِطُو أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُوا أَنْفُسَكُمُ ﴾ الله أكبر، إنهم لشحيحون بأنفسهم ما يريدون أن تخرج: ﴿ الْيَوْمُ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنْتُمْ تَقُولُونَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنْتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللّهِ غَيْرَ الحُقِّ وَكُنْتُمْ عَنْ آيَاتِهِ سَنْتَكْبِرُونَ ﴾ [الأنعام: ٩٣]. فقال: «اليوم» و«ال» هنا للعهد الحضوري اليوم يعني اليوم الحاضر الذي هو يوم وفاتهم ﴿ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنْتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللّهِ غَيْرَ الحُقِّ وَكُنْتُمْ عَنْ آيَاتِهِ كُنْتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللّهِ غَيْرَ الحُقِّ وَكُنْتُمْ عَنْ آيَاتِهِ شَتْعُبُونَ ﴾.

إذن فعذاب القبر ثابت بصريح السنة، وظاهر القرآن وإجماع المسلمين، وهذا الظاهر من القرآن يكاد يكون كالصريح؛ لأن الآيتين اللتين ذكرناهما كالصريح في ذلك.

#### تأثير الدعاء في المكتوب

#### سئل: هل للدعاء تأثير في تغيير ما كتب للإنسان قبل خلقه؟

أجاب؛ لا شك أن للدعاء تأثيرًا في تغيير ما كتب، لكن هذا التغيير قد كتب أيضًا بسبب الدعاء، فلا تظن أنك إذا دعوت الله فإنك تدعو بشيء غير مكتوب، بل الدعاء مكتوب وما يحصل به مكتوب، ولهذا نجد القارئ يقرأ على المريض فيشفى، وقصه السرية التي بعثها النبي علله، فنزلوا ضيوفًا على قوم ولكنهم لم يضيفوهم، وقدر أن لدغت حية سيدهم فطلبوا من يقرأ عليه، فاشترط الصحابة أجرة على ذلك، فأعطوه قطيعًا من الغنم، فذهب أحدهم فقرأ عليه الفاتحة، فقام اللديغ كأنما نشط من عقال، أي كانه بعير فك عقاله، فقد أثرت القراءة في شفاء المريض.

فللدعاء تأثير، لكنه ليس تغييرًا للقدر، بل هو مكتوب بسببه، وكل شيء عند الله بقدر، وكذلك جميع الأسباب لها تأثير في مسبباتها بإذن الله، فالأسباب مكتوبة والمسببات مكتوبة.

#### البناءعلى القبور

#### سئل: ما حكم البناء على القبور؟

أجاب: البناء على القبور مُحرَّم، وقد نهى عنه النبي ﷺ، لما فيه من تعظيم أهل القبور، وكونه وسيلة وذريعة إلى أن تعبد هذه القبور وتتخذ

ألهة مع الله، كما هو الشأن في كثير من الأبنية التي بنيت على القبور، فأصبح الناس يشركون أصحاب هذه القبور، ويدعونها مع الله تعالى، ودعاء أصحاب القبور والاستغاثة بهم لكشف الكربات شرك أكبر وردة عن الإسلام. والله المستعان.

#### الزكاة في مال الأيتام

#### سُئل: فضيلة الشيخ، من كان عنده دراهم لأيتام فهل فيها زكاة؟

أجاب: أما الدراهم التي للأيتام فتجب فيها الزكاة فيخرجها الولي عنهم؛ لأن الصحيح من أقوال أهل العلم أن الزكاة لا يشترط فيها بلوغ ولا عقل؛ لأن الزكاة واجبة في المال.

#### دفع الزكاة للأقارب

#### سُئل: ما حكم دفع الزكاة للأقارب؟

أجاب، القاعدة في ذلك أن كل قريب تجب نفقته على المزكي فإنه لا يجوز أن يدفع إليه من الزكاة ما يكون سببًا لرفع النفقة عنه، أما إذا كان القريب لا تجب نفقته كالأخ إذا كان له أبناء، فإن الأخ إذا كان له أبناء، فإن الأخ إذا كان له أبناء فلا يجب على أخيه نفقته نظرًا لعدم التوارث لوجود الأبناء، وفي هذه الحال يجوز دفع الزكاة إلى الأخ إذا كان من أهل الزكاة، كذلك لو كان للإنسان أقارب لا يحتاجون الزكاة في النفقة لكن عليهم ديون فيجوز قضاء ديونهم ولو كان القريب أبًا، أو ابنًا، أو بنتًا، أو أمًا ما دام هذا الدين الذي وجب عليهم ليس سببه التقصير في النفقة.

مــــــــــــال ذلك: رجل حـــصل لابنه حــــادث والزم بغرامة السيارة التي أصابها، وليس عنده مال فــــــــــوز للأب أن يدفع الغرم الذي على الابن من زكـــاته- أي من زكـــاة الأب- لأن هذا الغــرم ليس سببه النفقة، بل إنما وجب لأمر لا يتعلق بالإنفاق، وهكذا كل من دفع زكاة إلى قريب لا يجب عليه أن يدفعه بدون سبب الزكاة فإن ذلك جائز من الزكاة.

## القول السليدني الردعلي من أنكر تقسيم التوحيك

الجامة السادسة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فإننا نستكمل مع القارئ الكريم الأدلة من كلام سلفنا الصالح في تقرير تقسيم التوحيد إلى أقسامه الثلاثة؛ توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية، وتوحيد الأسماء والصفات.

ذكر الإمام الحافظ أبو عبد الله محمد بن إسحاق بن يحيى بن منده المتوفى سنة ٣٩٥هـ في كتابه «كتاب التوحيد ومعرفة أسماء الله عز وجل وصفاته على الاتفاق والتفرد» أقسام التوحيد، واستعرض كثيرًا من أدلتها في الكتاب والسنة بشرح وبسط لا مزدد عليه.

ا - نِكرُ ما وصف الله عز وجل به نفسه ودلً على وحدانيته عز وجل وأنه أحدُ صمد لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد.

٧- ذكرُ معرفة بدء الخلق.

٣- ذكر ما يدل على أن خلق العرش تقدم على خلق الأشداء.

ُ - ذِكْرُ ما يدل على أنَّ الله قدَّر مقادير كل شيء قبل خلق الخلَّق.

٥- ذَكِرُ ما يَستدل به أولو الألباب من الآيات الواضحة التي جعلها الله عز وجل دليلاً لعباده من خلقه على معرفته ووحدانيته من انتظام صنعته وبدائع حكمته في خلق السماوات والأرض.

آ- ذكرُ مـــا بدأ الله عـــز وجل به من الآيات
 الواضحة الدالة على وحدانيته.

٧- ذِكرُ الآيات المتفقة المنتظمة الدالة على توحيد
 الله عز وجل في صفة خلق السماوات التي ذكرها
 في كتابه وبينها على لسان رسوله شخ تنبيها
 لخلقه.

ثم ذكر أبوابًا أخرى. ٢٠٠٠ أن الناس الماليا الماليا

ومن الأبواب التي عقدها وهي متعلقة بتوحيد الألوهية ما يلي:

ً ١ – ذِكرُ مُعَرِّفة أسماء الله عز وجل الحسنة التي تسمَّى بها وأظهرها لعباده للمعرفة والدعاء والذكر.

 ٢- ذكرُ معرفة إسم الله الأكبر الذي تسمَّى به وشرُفه على الأذكار كلِّها.

وذكر تحت هذا الباب، ما بلي:

ُ أَ قُـولُ النَّبِي ﷺ: «أُمِرتُ أَن أَدعَـو النَّاسِ إِلَى شهادة أن لا إله إلا الله».

ب- قول النبي ﷺ: «بُني الإسلام على شهادة أن لا إله إلا الله».

ج- قول النبي ﷺ: «مَن كان يؤمن بالله واليوم

### إعداد عبد الرزاق بن عبد المحسن البدر

الآخر فليقل خيرًا أو ليسكت».

د- قـــولُ النبي ﷺ لرجل: «قل ربي الله، ثم استقم».

هـ - قول النبي ﷺ لرجل: «الله بمنعني منك».

و- قول النبي ﷺ: «من كان حالفًا فلي حلف بالله
 عز وجل، ومن حلف بغير الله فقد أشرك».

ز- قـول النبي ﷺ: «انكـروا الله على جـمـيع الأمور، قال تعالى: ﴿وَانْكُرُوا اللَّهُ كَثِيرًا ﴾ [الجمعة: ١٠] ».

وذكر أمورًا أخرى كثيرة متعلقة بتوحيد الإلوهية.

ومن الأبواب التي عقدها وهي متعلقة بتوحيد الأسماء والصفات ما بلي:

-ذكرُ معرفة صفات الله عز وجل التي وصف بها نفسه، وأنزل بها كتابه، وأخبر بها الرسول ﷺ على سبيل الوصف لربه عز وحل منتنًا ذلك لأمته.

وذكر أبوابًا أخرى كثيرة في توحيد الأسماء والصفات، وكان قبل هذا ذكر جملة كبيرة من أسماء الله الحسني.

قال شيخنا الدكتور على بن ناصر فقيهي في مقدمة تحقيقه لكتاب ابن منده المتقدم: «ومؤلف هذا الكتاب عاش في القرن الرابع الهجري (٣١٠-٣٩٥-)، وقد اشتمل كتابه على أقسام التوحيد التي ورد ذكرها في كتاب الله تعالى: توحيد الربوسة، توحيد الألوهية، توحيد الأسماء والصفات، فيدأ بقسم الوحدانية في الربوبية مستدلاً به على توحيد الله في الألوهية، ثم ذكر عنوانًا لتوحيد الأسماء، ومنه دخل في توحيد الألوهية، وذلك من الفصل الثاني والأربعين إلى الفصل الخمسين، ثم عاد لتكميل أسماء الله تعالى، ثم أتبعه بتوحيد الصفات حيث بحثه مستقلاً عن أسماء الله عز وحل، ثم عاد إلى توحيد الربوبية بالتصريح بذلك في آخر الكتاب، ولم يضرج في استدلاله على ذلك عن كتاب الله ولا سنة رسوله ﷺ وأقوال السلف كما يحد ذلك القارئ في الكتاب».

٩- قال أبو بكر محمد بن الوليد الطرطوشي المتوفي سنة ٢٠هـ في مقدمة كتابه سراج الملوك: «وأشهد له بالربوبية والوحدانية، وبما شهد به لنفسه من الأسماء الحسنى والصفات العلى والنعوت الأوفى». فذكر الأقسام الثلاثة.

وللحديث بقية بإذن الله تعالى.

التوحة

بعض وقيفات على طريق طلب العلم، وقلنا أن العلم قــربة من أجلّ القــربات إلى الله، وأن العلم

الشرعي هو الجدير بمصطلح العلم عند الإطلاق، وأن طالب العلم طريقه المنهجية في الطلب ويختلف عن المثقف لأن طريقته أن يقرأ ما يروق له، ثم نكرنا في الوقفة الرابعة أن العلم يحتاج في طلبه إلى

التلقي عن أهل العلم، ولذا نكــرنا أن الفــائدة من

حضور دروس العلم ليس مجرد الاستكثار من

ونكمل في هذه الحلقة إن شياء الله تعالى بعض الوقفات على طريق طلب العلم.

#### الوقفة الخامسة: كيفية التلقى في الدرس

احتوت الوقفة على عدة مسائل مهمة، أرى كل واحدة تحتاج لأن تكون وقفة ..

حين يحضر طالب العلم في الدرس فإنه ينبغي أن يكون حرصه على إتقان هذا الفن المراد تدريسه أو المتن المراد شرحه والطريقة التي يُشرح بها وجمع الأدلة وكيفية الاستدلال وكيفية منهج دراسة المسالة والنظر بين الأقـوى في الأدلة والأرجح من الأقـوال وكيفية تصحيح الأحاديث أو تضعيفها وإعلالها السنه أن ينبغي لطالب العلم أن ينتبه لها أكثر لا أن يكون الهم هو أن يجمع أن ينتبه لها أكثر لا أن يكون الهم هو أن يجمع المعلومات فحسب، نعم جمع هذه المعلومات حسن وتقييدها مهم ولكن أيضا إتقان الطريقة وكيفية الاستفادة من هذا الدرس أو من هذا الشيخ هي من الأهمية بمكان كما ذكرت.

اشتمل التساؤل في نهاية الوقفة السابقة على شطرين يكمل بعضهما الآخر .... سر التلقي، وكيفية التلقي، وللإجابة على الشطر الأول أقول:

يت ميز تلقي العلم عن أهله في دروسهم عن مطالعة الكتب بأمور منها: ما أشار إليها الشاطبي فيما سبق من الخاصية التي جعلها الله تعالى بين المعلم والمتعلم ولها ما يكون في الدرس من الالتزام.

• الحلقة الثالثة • •

#### فهداليحيي

إن على طالب العلم أن يتعلّم مع من يتلقى منه العلم لا أن يقتصر على الأخذ عنه فقط، وليعلم أنه لن ينال مناه من علم ما بحضور الدرس فحسب حتى يكون له مع ذلك جهد بنفسه بمراجعة الكتب والبحث في بعض المسائل الواردة في ذلك الدرس ، إن العلم الذي يتم استحضاره لا يتم بجمع المعلومات لا يمكن أن تخرج بها مستحضراً لما فيه من علم بل وأكثر من ذلك لو أنك حفظت هذا الكتاب عن ظهر قلب فقد لا تستطيع استحضار كثير مما فيه ... لماذا قلب هذا المثال لعله يقرب المراد:

إذاً ليست القضية في الحفظ و القراءة يقدر ما هي في طريقة ذلك الحفظ وتلك القراءة ، وفي تنوع الحوافر للذهن لعلوق المعلومة فيه ، ولذلك نجد النبي ﷺ لا يعتمد على الإلقاء المجرد بل ينوع الطريق في تلقين العلم ، فتراه تارة يستخدم أسلوب الاستفهام فيقول مثلا : «أتدرون من المفلس؟» قالوا: المفلس فينا من لا درهم عنده ولا متاع، قال: «ولكن المفلس من جاء يوم القيامة بكذا وكذا»، فأثارهم بالسؤال. وتارة يستفهم ويكرر ولا ينتظر جواباً كقوله: «ألا أنبئكم بأكبر الكبائر ألا أنبئكم بأكبر الكبائر» ثم قال: «الإشبراك بالله، وعقوق الوالدين»، وربما ترك لهم الفرصة للبحث والتداول، كما في حديث «أخبروني بشجرة كالرجل المسلم لا يتحات ورقها تؤتى أكلها كل حين، فوقع الناس في شبجر البوادي ... وربما كان على نحو آخر كحديث السبعين ألفأ الذين يدخلون الجنة بغير حساب، فأثارهم بهذا النقل فخاض الصحابة في هؤلاء ثم جاء فأخبرهم .

وتارة يربط التعليم بنوع من الفعل للتصوير أو الإثارة، فمن الأول حينما خط خطأ مستقيماً وخط

عن يمينه وشهاله خطوطاً لتوضيح الصراط المستقيم وبيان سبل الشيطان.

ومن الثاني حينما صعد المنبر وقال آمين ثم صعد فقال آمين ثم صعد فقال آمين فسالوه فأخبرهم ... ثم قال اتقوا النار ولو بشق تمرة.

أو يمشي مع صحابته ويقول سيروا هذا جمدان (جبل منفرد) ثم قال سبق المفردون: قالوا: وما المفردون والله كثيراً المفردون يا رسول الله: قال: الذاكرون الله كثيراً والذاكرات فأثارهم بكونهم ينظرون إلى هذا الجبل العظيم المنفرد ثم ريطهم بهذا الانفراد فقال سبق المفرّدون والشاهد من كل ذلك أن العلم يثبت بالإثارة وتعلق مسائله بانواع من الحوافز التي ينبغي العناية بها، إذا أشكل عليك شئ من مسائل العلم في الفقه أو في الحديث أو غيرها فلتسارع بمراجعته في مظانه فإن هذا من أقوى حوافز ثبوت العلم.

ومن هذا كان للتلقي شائه في تحصيل العلم لما يشتمل عليه من حفز للذهن على تلقف المعلومة ومن أسرار كون التلقي للدروس هو الطريق الأمثل لطلب العلم، أن فيها إلزاماً ......

ومنها تنمية، ومنها إثارة همة، ومنها التربي على يد الشيخ في سمته وأخلاقه وعبادته.

فالدرس ليس المقصود منه حشو المعلومات في ذهن المستمع، بل المقصود منه أكبر من ذلك بكثير.

من مقاصد التلقي:

أولا : إلزام النفس بهذا الدرس وإتمام هذا المتن ثانيا : إثارة الذهن وحفزه على البحث والمراجعة مما يرسخ فيه العلم بخلاف ما لو قرأ وحده فلربما لا يتحقق له ذلك ، ولأهمية هذا الأمر - «ميزات التلقي ومقاصده» - أزيده بياناً فاقول : طالب العلم يتربى على يد شيخه ويُجله ويقدره ويأخذ

عنه العلم بنفس مقبلة راغبة ، ولا يتشاغل عنه في الدرس ، ولا يقاطعه بكلام ، ولا يشعره بسبق علمه لشيء مما يلقيه ، فقد عُلم أنه ما من علم يُلقى إلا ويكون منه ما ليس بجديد على سامعه .

وإذا ساله ساله بأدب وخفض جناح، سؤال تعلم لا سؤال تعنت واختبار، وإذا ناقشه أو حاوره فبمثل ذاك

لكنه مع كل هذا يحتفظ لنفسه بشخصيتها ولا بأس أن يخالف شيخه في الرأي والترجيح، لكنه ليس من الأدب أن يستعلن بذلك وأن يفرح أنه ظفر بشيء لعله غاب عن شيخه، فيذهب يتطاول عليه، أو يُسر به إلى زم الأنه كالمنقص للشيخ من حيث لا يشعر.

ثالثا: ما يستفيده في الدرس من علم وطريقة وسمت المنام العلم فلا بد فيه من مراعاة قصد الإثارة، بمعنى الايقتصار على الأخذ من الشيخ فحسب بل عليه أن يشارك بجهده.

رابعًا: تنمية الثقة بالنفس بما تحمل من علم، وتحفظ من محفوظات، ولا سيما في الحفظ فإنه قل أن يتقن أحد حفظاً لقرآن أو حديث أو غيرهما إلا بقراءته على أحد ، أما الحفظ دون ذلك فإما أن ينقطع لأنه لا يشعر بالالتزام تجاه أحد ، وإن أتمه فقد لا يتمه في نفس الزمن الذي يتمه لو حفظه على غيره ، وقد يقع في أخطاء فيما حفظه ، وما أصعب تصحيح الخطأ فيما حُفظ على خطأ.

وإن سلم من كل ذلك فليس من يحفظ على نفسه في ثقته بنفسه وقوته في حفظه كمن حفظ على غيره.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

### تشكيل لجنة العمرة بالركز العام

تم بحمد الله تعالى تشكيل لجنة العمرة بالمركز العام للجماعة والمكونة من كلا من:

١-أبو العطا عبد القادر ٢-أسامة سليمان ٣-محمد عبد الخالق

٤. محمد شهبة ٥. أحمد يوسف

وقد قررت اللجنة في أول اجتماع لها الموافقة على تنظيم رحلة العمرة الأولى لها في شهر رجب مضان ١٤٢٥هـ.

والله الموفق

### اشهار

بعد الاطلاع على القانون ٨٤ لسنة ٢٠٠٣م بشأن الجمعيات والمؤسسات العامة وعلى قرار وزيرة الشئون الاجتماعية رقم ١٧٨ لسنة ٢٠٠٢م باللائحة التنفيذية للقانون وعلى مذكرة سجل المديرية، تم إشهار فرع بني عامر- مركز الزقازيق شرق.

## الأستحالي وروان الأستران

الحمد لله رب العالمين والعاقبة للمتقين والصلاة والسلام الأتمان الأكملان على محمد خاتم النبيين... وبعد:

قان مما يؤلم النفس ويحزن القلب أن يتغرق شمل المسلمين، وأن يصيروا شيعًا وأحزابًا، وأن يكون هم كل حزب أن يفرح بما هو عليه ويصف من سواه بالضلال والانحراف، وقد يحكم عليه بالكفر والخروج عن ملة الإسلام ناسيًا أو متناسيًا قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَاعْتَصِمُوا عِبْ لِللّهِ جَمِيعًا وَلاَ تَقَرُّقُوا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبُحْتُمُ بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلاَ تَقَرُّقُوا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبُحْتُمُ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُقْرَةً مِنَ النَّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَا كَذَلكِ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ بَنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُقْرَةً مِنَ النَّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَا كَذَلكِ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ وَنُ عَنِ المُنْكَرِ وَأُولَئكِ لَهُمْ النَّهُ لَكُمْ أَمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الخُيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ المُنْكَرِ وَأُولَئكِ لَهُمْ المُقَالِ مُلْمُ الْمَنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَأُولَئكِ لَهُمْ المُقَلِّ مِنْ النَّهُ اللّهُ الْمَنْ اللّهُ وَالْمَالِ لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه اللّهُ اللّهُ وَالمَالِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّه

عَذَابٌ عَظيمٌ ﴾ [آل عمران].



#### كتبه: عبد القادر شيبة الحمد الدرس بالمسجد النبوي الشريف

وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٌ فَوَلِي اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تَؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تَؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْبُسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تَؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْبَسِوْمَ الآخِرِ ذَلِكَ خَصِيْسُرُ وَاَحْسَسَنُ تَأْوِيلاً ﴾ [النساء:٨٥-٩٥].

فهاتان الآيتان الكريمتان تنتظم بهما السياسة الشرعية الرشيدة التي تسعد البلاد والعباد ويتمتع الناس في ظلها بالامن والاستقرار.

أما الأمر الأول من هذه الأمور الثلاثة فهو توحيد الله عز وجل وإخلاص العبادة له وحده لا شريك له وطاعته في السبر والعلن والسبراء والضراء والشبهادة بأنه لا إله إلا الله، وهي كلمة التوحيد التي هي مفتاح الجنة وهي الحقيقة الكبرى التي من أجلها خلق الله السماوات والأرض وبث فيهما من دابة ومن أجلها خلق الجن والإنس وأقام سوق الجنة والنار، حيث يقول: ﴿وَإِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ لاَ إِلهَ إِلاً هُوَ الرَّحْمُنُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ١٦٣]، ولا شك أن جميع الأمم يكادون يطبقون على الإقرار بخالق السماوات والأرض على مر العصور واختلاف

كما وقف رسول الله في يوم النحر خطيبًا محذرًا من التعدي على دماء المسلمين وأموالهم وأعراضهم، فقد روى البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث أبي بكرة رضي الله عنه في خطبة رسول الله في يوم النحر قال: «فإن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا في بلدكم هذا في شهركم هذا وستلقون ربكم في بلدكم هذا في شهركم هذا وستلقون ربكم في بلدكم عن أعمالكم ألا فلا ترجعوا بعدي ضلالا يضرب بعضكم رقاب بعض». وقد علم من قواعد يضرب بعضكم رقاب بعض، وقد علم من قواعد المسلام وتعاليمه المكونة للمجتمع المثالي المتماسك المرصوص الذي يشبه البنيان المرصوص الذي يشد بعضه بعضًا بأن هناك ثلاثة أمور لا سعادة للفرد أو للمجتمع إلا بها وهي:

طاعة الله تبارك وتعالى.

وطاعة رسوله محمد ﷺ.

وطاعة ولي أمر المسلمين.

وقد ساق الله تبارك وتعالى آيتين مقترنتين في هذا الأمر حيث قال الله عز وجل: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَاْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ إِنَّ اللَّهَ نَعِمًّا يَعِظُكُمْ بِهِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا (٨٠) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطْيِعُوا اللَّهَ سَمِيعًا بَصِيرًا (٨٠) يَا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُوا أَطْيِعُوا اللَّهَ

## التي تقع في الخوالارباق

الأجناس وتباين الألسنة واللغات.

فهم متعرفون بالخالق العظيم، وقد ورثوا ذلك من عهد آدم وتتابعت اعترافاتهم به إلى أمة محمد في عهد آدم وتتابعت اعترافاتهم به إلى أمة محمد في ، ولذلك كثر في القرآن العظيم توجيه الأسئلة للمشركين بانهم ما داموا مقرين بأن الله هو وحده خالق السماوات والأرض وما فيهما فلماذا يشركون به ويعبدون غيره؟ حيث يقول الله عز وجل: ﴿قُلْ لِلهِ وَلُونَ وَمِنْ فِيهَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ (١٤٨) سَيَقُولُونَ لِللّهِ قُلْ أَفَلاً تَذَكّرُونَ (١٨٥) قُلْ مَنْ رَبُّ السَّمَوَاتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظيم (١٨١) سَيَقُولُونَ لِللّهِ قُلْ آفَلاً تَتَقُونَ (١٨٨) قُلْ مَنْ بِيَدِم مَلكُوتُ كُلُّ شَيْء وَهُوَ يُجيرُ وَلا يُجَارُ عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ (١٨٨) سَيَقُولُونَ لِلّهِ قُلْ قَلْمُونَ (١٨٨) سَيْقُولُونَ لِلّهِ قُلْ قَلْمُونَ (١٨٨) سَيَقُولُونَ لِلّهِ قُلْ فَنْ عَلْمُونَ (١٨٨) سَيَقُولُونَ لِلّهِ قُلْ فَنْ مَنْ يَعْلَمُونَ (١٨٨) سَيَقُولُونَ لِلّهِ قُلْ فَنْ مَنْ يَعْلَمُونَ (١٨٨) سَيَقُولُونَ لِلّهِ قُلْ فَنْ مَنْ مَنْ مَنْ عَلْمُونَ (١٨٨) سَيَقُولُونَ لِلّهِ قُلْ فَنْ مَنْ مَنْ يَعْلَمُونَ (١٨٨) سَيَقُولُونَ لِلّهِ قُلْ فَنْ مَنْ يَعْلَمُونَ (١٨٨) مَنْ مَنْ عَلْمُونَ (١٨٨) سَيَقُولُونَ لِلّهِ قُلْ فَنْ مَنْ يَعْلَمُونَ (١٨٨) سَيَقُولُونَ لِلّهِ قُلْ فَنْ مَنْ يَعْلَمُونَ (١٨٨) مَنْ يَعْلَمُونَ (١٨٨) مَنْ مُنْ وَلَهُمْ وَلَا يَعْرَبُونَ اللّهُ قُلْ مَنْ يَعْلَمُونَ (١٨٨) مَنْ مُونَ هُمْ اللّهُ قُلْ فَنْ مَنْ يَعْلَمُ وَنَا لَهُ وَلَا مَنْ عَلْهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ السَّمَونَ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ الْعَلِيْ الْعَلْمُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا لَهُ لَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَوْ اللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا لَا لَا لَا لَهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَا لَا لَهُ مِنْ مِنْ لَا لَا لَالْمَالِونَ لَا لَا لَا لَهُ فَلَا لَا لَا لَا لَا لَا لَهُ لَا ل

وقد أقام الله عز وجل في كل شيء من الأنفس والأفاق أيات شاهدات وبراهين قاطعات الدلالة على ربوبيته وألوهيته وأسمائه الحسنى وصفاته العلى. ولله در أبى نواس حيث يقول:

ولله در ابي نواس حيث يقول:

تأمل في نبيات الأرض وانظر
إلى آثار ميا صنع المليك
عيون من لجين شاخيصات
وأزهار كيما الذهب السبيك
على قضب الزبرجيد شاهدات
بأن الله ليس له شيريك
وما أحسن قول ابن المعتز:

فيا عجبًا كيف يعصى الإلـ ــه أم كيف يجــده الجــاحــد وفـــي كـــل شـــيء لـــه آيـــة تـدل عـلـى أنــه الــواحـــــــــــد

أما الأمر الثاني فهو طاعة رسول الله ته بتصديقه فيما أخبر وطاعته فيما أمر والانتهاء عما نهى عنه وزجر.

وقد أيده الله عز وجل بالمعجزات التي يؤمن على مثلها البشر، وقد خصه بالقرآن العظيم الذي هو حجة الله البالغة وهو الآية الكبرى والمعجزة العظمى الباقية التي لا تنسخ حتى ينسخ الليل والنهار والسماوات والأرض.

وقد بعثه الله عز وجل بالشريعة الكاملة التامة الشاملة المستملة على أسباب سعادة الخلق في

دنياهم وأخراهم ومعاشهم ومعادهم ولا يقبل الله من أحد عملاً إلا إذا كان خالصًا لله موافقًا لشريعة محمد ﷺ.

أما الأمر الثالث فهو طاعة من ولاه الله أمر المسلمين في السر والعلن والمكره والمنشط وألا تنزع بد من طاعة.

وقد ألف شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله رسالته المعروفة باسم السياسية الشرعية وجعل مبناها على هاتين الآيتين الكريمتين، حيث قال في صدرها: «هذه رسالة مختصرة فيها جوامع من السياسة الإلهية والآيات النبوية لا يستغنى عنها الراعى والرعية اقتضاها من أوجب الله نصحه من ولاة الأمور، كما قال النبي ﷺ فيما ثبت عنه من غير وجه في صحيح مسلم وغيره: إن الله يرضى لكم ثلاثًا: أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئًا، وأن تعتصموا بحبل الله جميعًا ولا تفرقوا وأن تناصحوا من ولاه الله أمركم، وهذه الرسالة مبنية على أيتين في كتاب الله وهي قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ إِنَّ اللَّهَ نِعِمًّا يَعِظُكُمْ بِهِ إِنَّ اللَّهُ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا (٥٨) نَا أَتُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مَنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولَ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَـوْمِ الآخِرِ ذَلِكَ خَـيْـرٌ وَأَحْـسَنُ تأويلاً ﴾». اه.

وقد حض رسول الله الله على طاعة ولي الأمر وحذر أشد التحذير من معصيته ما دام لم يأمر بمعصية الله عز وجل، واعتبر رسول الله الله الأمر في الأمر من طاعة رسول الله الله الأمر من طاعة رسول الله الله الله المعصية رسول الله الله الله عنه معصية رسول الله الله عنه أن رسول الله الله عنه أن رسول الله الله عنه أن رسول الله الله عال: «من أطاعني فقد أطاع الله، ومن عصاني فقد عصى الله، ومن أطاع أميري فقد أطاعني، ومن عصى أميري فقد عصاني».

وبهذا يتاكد وجوب طاعة الأمير ما دام لم يأمرك بمعصية الله، فإن أمرك بمعصية الله فلا طاعة لمخلوق في معصية الخالق تدارك وتعالى.

一一一一

ولذلك روى البخاري ومسلم من حديث عبد الله ابن عمر رضي الله عنهما عن النبي الله على المرء المسلم السمع والطاعة فيما أحب وكره إلا أن يؤمر بمعصية فإن أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة».

كما روى البخاري ومسلم من طريق جنادة بن أمية قال: دخلنا على عبادة بن الصامت وهو مريض، قلنا: أصلحك الله، حدث بحديث ينفعك الله به سمعته من النبي أن قال: دعانا النبي فنها يعناه، فكان فيما أخذ علينا أن بايعنا على السمع والطاعة في منشطنا ومكرهنا وعسرنا ويسرنا وأثرة علينا وألا ننازع الأمر أهله إلا أن ترو كفرًا بواحًا عندكم من الله فيه برهان.

كما روى البخاري من حديث أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «اسمعوا وأطيعوا وإن استعمل عليكم عيد حيشي كأن رأسه زييية».

كما روى مسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ : «عليك السمع والطاعة في عسرك وسبرك ومنشطك ومكرهك وأثرة عليك».

كما روى مسلم من حديث أبي ذر رضي الله عنه قال: «إن خليلي أوصائي أن أسمع وأطيع وإن كان عيدًا محدم الأطراف».

وفي لفظ: «وإن كان عبدًا حبشيًا مجدع الأطراف».

كما روى مسلم في صحيحه من حديث أم الحصين رضي الله عنه أنها سمعت رسول الله الخطب في حجة الوداع وهو يقول: «ولو استعمل عليكم عبد يقودكم بكتاب الله فاسمعوا له وأطبعوا». وقد أوجب الإسلام طاعة ولي الأمر حتى لو ضرب ظهرك أو أخذ مالك بغير حق، وأن من خرج على ولي الأمر فمات على ذلك فميتته جاهلية، فقد روى البخارى ومسلم من حديث ابن عياس رضي

وفي رواية للبخاري ومسلم واللفظ للبخاري من حديث ابن عباس رضي الله عنهما عن النبي الله عنهما عن النبي الله عنهما عن النبي الله عنه من كرم من أميره شيئًا فليصبر فإنه من خرج من السلطان شبرًا مات ميتة جاهلية».

الله عنهما أن رسول الله 🎏 قال: «من رأى من أميره

شيئًا بكرهه فليصبر عليه فإنه من فارق الجماعة

وقد لوحظ في هذه الأيام وجود دعاة عليهم سيما التدين إلا أنهم يتعصبون إلى فرق متفرقة وأحزاب متباينة لا يتورعون عن وصف مخالفيهم

بالخروج من الدين ويكفرون ما لم يكفره الله ولا وسوله ﷺ .

وقد رسم رسول الله المنهج الحق لما يحب أن يكون عليه المسلم عند تفرق الكلمة وتشتت الرأي، فأوجب على المسلم أن يلزم جـماعـة المسلمين وإمامهم، وأن يدع الفرق كلها إلا التي فيها الإمام وذلك فيما حدث به حنيفة بن اليمان رضي الله عنهما صاحب سر رسول الله أن ، فقد روى البخاري ومسلم من طريق أبي إدريس الخولاني قال: سمعت حنيفة بن اليمان يقول: كان الناس يسالون رسول الله عن الخير وكنت أسأله عن الشر مخافة أن يدركني، فقلت: يا رسول الله، إنا كنا في جاهلية وشر فجاءنا الله بهذا الخير، فهل بعد هذا الخير من شر؟ قال: نعم. قلت: وهل بعد ذلك الشر من خير؟ قال: نعم، وفيه دخن. قلت: وما دخنه؟ قال: قوم يهدون بغير هديي تعرف منهم وتنكر.

قلت: فهل بعد ذلك الخير من شر؟ قال: نعم، دعاة على أبواب جهنم، من أجابهم إليها قذفوه فيها. قلت: يا رسـول الله، صـفهم لنا، قال: هم من جلدتنا ويتكلمون بالسنتنا. قلت: فما تأمرني إن أدركني ذلك؟ قال: تلزم جماعة المسلمين وإمامهم.

قلت: فإن لم يكن لهم جـمـاعـة ولا إمـام؟ قـال: فاعتزل تلك الفرق كلها، ولو أن تعض بأصل شجرة حتى بدركك الموت وأنت على ذلك.

وفي لفظ لمسلم من طريق أبي سلام قال: قال حذيفة بن اليمان: قلت: يا رسول الله، إنا كنا بشر فجاء الله بخير فنحن فيه فهل من وراء هذا الخير شر؟ قال: نعم. قلت: هل وراء ذلك الشر من خير؟ قال: نعم. قلت: فهل وراء ذلك الخير شر؟ قال: نعم. قلت كيف؟ قال: يكون بعدي أئمة لا يهتدون بهداي ولا يستنون بسنتي وسيقوم فيهم رجال قلوبهم قلوب الشياطين في جثمان إنس.

قال: قلت: كيف أصنع يا رسول الله، إن أدركت ذلك؟ قال: تسمع وتطيع للأمير وإن ضرب ظهرك وأخذ مالك فاسمع وأطع.

وبهذا يتضبح بما لا مجال للشك فيه أن الفرقة الناجية هي من كانت مع جماعة المسلمين وإمامهم.

فالزم أيها المسلم المنهج المستقيم واحذر أشد الحذر من اتباع الهوى ودعاة الجحيم.

والدين النصيحة، والحمد لله رب العالمين.

شيرًا فمات إلا مات ميتة حاهلية».



يتخذ المبتدع لنفسه ما لم يشرعه له ربه ومولاه، غير أن وقوعه في الابتداع الذي هو شهادة زور وعدوان؛ أن محمدًا على قد خان الرسالة، إذ قد بلغها لنا المحدد الجديد من المستحدث الجديد من الاحتفال بعيد غير العيدين؛ الفطر والأضحى، أو لربما يرى صاحب البدعة هذه أو المستمسك بها أنه على ملة أهدى من ملة النبي الله النبي

ورضي الله عن ابن مسعود إذ قال: «اتبعوا ولا تبتدعوا، فقد كُفيتم، وكل بدعة ضلالة». ومع قدوم شهر ربيع الأول تطل علينا برأسها بدعة الاحتفال بالمولد النبوي الشريف، وهي أوّلى تلك البدع بالاحتفال عند عامة المسلمين وللأسف فتجد كثيرًا من الصوفية يهرولون إلى إقامة هذا العيد بذلكم الاحتفال البدعي ووراءهم عوام المسلمين يتبعونهم دون وعي ويهتدون بهم إلى غير هدي ولسان حالهم: ﴿ إِنَّا وَجَــدُنَا أَبَاءَنَا عَلَى أُمّــةً وَإِنًّا عَلَى آثارِهِمْ مُهْتَدُونَ﴾ [الزخرف: ٢٢].

وربما يظن ظان أن الكلام المتقدم لا يدخل تحته الاحتفال بالمولد النبوي الشريف، لكونه ليس عيدًا، ولكن لو رحنا نبحث عن معنى العيد في لغة العرب والتي نزل بها القرأن الكريم لوجدنا في كتاب الله عز وجل وسنة رسول الله على ما ينطق علينا بالحق. قال تعالى: ﴿قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ اللَّهُمُ رَبُنَا قَالَ عَيدًا لأَوْلِنَا وَأَنْتُ مَا يُنُونُ لَنَا عِيدًا لأَوْلِنَا وَأَخْرَنَا وَأَيْةُ مَنْ السَّمَاءِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لأَولِينَ ﴿ وَأَخْرَنَا وَائِةٌ مَنْكُ وَالرَّرُقْنَا وَأَنْتُ خَيدًا الرَّارِقِينَ ﴾ وَأَرْرُقْنَا وَأَنْتُ خَيدُرُ الرَّارِقِينَ ﴾ [المائدة: ﴿لا تجعلوا قبري عيدًا».

فالعيد في لغة العرب: كل يوم فيه جمع. [لسان العرب].

وقال ابن تيمية رحمه الله: العيد اسم جنس

مناسبات ومواسم تحتل في نفوس الكثير من المسلمين مكانة التعظيم، رغم أنها إما أعياد لأهل الكفر وشعائر لهم تُعبَّر عن عقائد باطلة، وإما بدع مستحدثة في دين الله تعالى، فإن جئت لتنكر اتخاذ ذلك الموسم عيدًا يُحتفل به رُميت أنت بالنكارة والشذوذ، ذلك لأنها صارت عادات مالوفة شاب عليها الكبير، فهل اتخاذ تلك المواسم أعيادًا يُخرجها من أعيادًا يُخرجها من

يقول ابن تيمية رحمه الله: «والأعياد من أخص ما تتميز به الشرائع، ومن أظهر ما لها من الشعائر...» [اقتضاء الصراط المستقيم ص١٨٦].

دائرة المنكر إلى دائرة المعروف؟

فعلم من هذا أن الأعياد من أظهر شعائر الشريعة، فهي أقرب إلى باب الطاعات منها إلى باب العادات؛ لأن الشعيرة هي العلامة، وهي مأخوذة من الإشعار الذي هو الإعلام. [لسان العرب].

وإذا أُضيفت الشعائر إلى الله تعالى فهي «أعلام دينه التي شرعها، فكل شيء كان علمًا من أعلام طاعته فهو من شعائر الله» [التعريفات للجرجاني].

قال تعالى: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالْمُرُّوَةَ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ ﴾، وقال سبحانه: ﴿وَالْبُدْنَ جَعَلْنَاهَا لَكُمْ مِنْ شَعَائِرِ اللَّه...﴾.

والعيد يجري عليه ما يجري على شعائر الدين من أحكام، الأصل فيها الحرمة حتى يرد دليل بالمشروعية، فإن ثبتت مشروعية الشعيرة وجب على المسلمين إقامتها وإظهارها، فرضًا كانت الشعيرة أو نفلاً، وترك شعائر الله يدل على التهاون في طاعة الله واتباع أوامره عز وجل، قال تعالى: ﴿ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظَّمْ شَعَائِرُ اللهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى الْقُلُوبِ ﴾ يُعَظَّمْ شَعَائِرُ اللهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى الْقُلُوبِ ﴾ [الحج: ٣٢]، وتعظيمها أداؤها على الوجه المطلوب شرعًا.

وإنك لتأسف على من يضيعون شعائر من الدين مشروعة كصلاة العيدين، وسنن العيد الظاهرة كسنة الأضحية مثلاً، بينما يحتفلون بمناسبات دينية أو وطنية وليست من دين الله في شيء، بل هي من باب الابتداع في دين الله رب العالمين، ذلكم باب الشير الأول بعد الشرك بالله تعالى؛ لأنه يعني أول ما يعني منازعة الله رب العالمين في سلطان التشريع؛ إذ

التوحية

يدخل فيه كل يوم أو مكان فيه اجتماع. [اقتضاء الصراط المستقيم ص٢٠١] .

إذن فكل ما يتكرر مجيؤه في زمان معين من كل سنة مثلاً فهو عيد. وحيث ذكرنا أن الأعياد شعيرة من شعائر الإسلام وقلنا: إن الأصل فيها الاتباع، فإن هذا يعني وجوب تحري النص الشرعي الصحيح المعمول به في إثبات اختصاص هذا اليوم بالاحتفال، فأين هو الدليل على إقرار تلك البدعة وفعلها، ورسول الله على إقرار تلك البدعة وفعلها، ورسول الله على تقرير،

بل إنه ﷺ لما قَدِم المدينة ولأهل المدينة يومان يلعبون فيهما، قال ﷺ: «ما هذان اليومان؟» قالوا: كنا نلعب فيهما في الجاهلية، فقال ﷺ: «إن الله قد أبدلكما بهما خيرًا منهما، يوم الأضحى ويوم الفطر». [أبو داود ١١٣٤].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «إن اليومين الجاهليين لم يقرهما رسول الله الله الله قد تركهم يلعبون فيهما على العادة، بل قال: «إن الله قد أبدلكم بهما خيرًا منهما»، والإبدال من الشيء يقتضى ترك المبدل منه».

فإن ادعى أحد أن صيام النبي ﷺ ليوم الاثنين هو احتفال بمولده ﷺ فعن أبي قتادة الأنصاري رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ سُئل عن صوم الاثنين فقال: «فيه وُلدِّتُ، وفيه أنزل عليّ». [مسلم ١١٦٢].

فإننا لا ننكر مشروعية صوم الاثنين من كل أسبوع، ولكننا ننكر ذلك القياس الفاسد الذي يُقاس فيه ما هو مشروع (من صيام يوم الاثنين من كل أسبوع) على ما لم يشرع من الاحتفال بمولده الله كل سنة.

وإذا كان أصحاب النبي ﷺ وهم أشد الناس حبًا لرسول الله ﷺ وأكثر الناس علمًا وورعًا وإيمانًا لم يحتفلوا بمولده، فلماذا لا نتبعهم ونهتدي بهديهم

قال ابن عبد البر: «كان الحسن البصري في مجلس، فذكر أصحاب محمد وشي فقال: إنهم كانوا أبر هذه الأمة قلوبًا، وأعمقها علمًا، وأقلها تكلفًا، قومًا اختارهم الله لصحبة نبيه شي فتشبهوا باخلاقهم وطرائقهم فإنهم ورب الكعبة على الهدى المستقيم. [جامع بيان العلم ٩٧/٢]. وإن كان قُرب عهدهم بالنبي شي لم يُحوجهم إلى الاحتفال بمولده شي . فإن بُعد الزمان بيننا وبين رسول الله شي لا يُبرَر الإحداث في دين الله تعالى ما ليس منه، لأن من أصول هذا الدين قوله شي: «من أحدث في أمرنا هذا الس منه فهو رد». [متفق عله]

ومنذ مـتى نسي المسلمـون نبـيـهم ﷺ حـتى يتذكروه في العام مرة واحدة؟

أم أنه قد خُشي على رسول الله ﷺ النسيان من أمة ما عرفت الحق ولا تعلمت الهدى ولا أوتيت الخبر إلا على بده ﷺ؟

قَالَ تَعَالَى: ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعْلَمُهُمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعْلَمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحَكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ [آل عمران:١٦٤].

إن من تُقام له الذكرى هو من لا يُذكر ويَحْشى عليه أتباعه من طي النسيان، وإذا كان مولده نعمة، فما هكذا تُقابل نعم الله عليه باحتفالات وتجمعات على أذكار مبتكرة أو صلوات عليه مخترعة وكيفيات منكرة، ولا حتى بشيراء الحلوى والعرائس، وإنما تُقابل نعم الله بالشكر الذي هو حمد وعمل بمقتضى النعمة على مُراد المنعم عن وجل، قال تعالى: ﴿ اعْمَلُوا اَلَ دَاوُدُ شَكُرًا ﴾ [سبأ:١٣].

ولو رُحنا نُقلِّب في كلام الله عز وجل ما وجدنا في القرآن الكريم ما يشير إلى مولد النبي في وإنما نجد ما يشير إلى مولد النبي في وإنما نجد ما يشير إلى بعثته في على أنها نعمة ومنة عظيمة من الله تعالى علينا، قال تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمَّ يَيْنَ رَسُّ ولا مَنْهُمْ عَتْلُو عَلَيْ هِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعْلَمُهُمُ الْكِتَابَ وَالحَكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي صَلَالًا مُبِينَ ﴾ [الجمعة:٢]

وهذا شأن جميع المرسلين قد امتن الله عز وجل على الناس ببعثتهم لا بمولدهم، قال تعالى: ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَجَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّينَ مُ بَشَّرِينَ وَمُنْذِرِينَ وَأَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بالحَقِّ لِيَحْكُمُ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَقُوا فِيهِ وَمَا اخْتَلَقَ فِيهِ إِلاَّ النَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتُّهُمُ الْبَيَّنَاتُ بَعْيًا بَيْنَهُمْ فَهَدَى اللَّهُ الذِينَ أَمَنُوا لِما اخْتَلَقُوا فِيهِ مِنَ الحُقَ بإِنْنَهُمْ فَهَدَى اللَّهُ الذِينَ أَمَنُوا لِما اخْتَلَقُوا فِيهِ مِنَ الحُقَ بإِنْنِهِ وَاللَّهُ اللَّهُ الذِينَ أَمَنُوا لِمَا الْخَتَلَقُوا فِيهِ مِنَ الحُقَ بإِنْنِهِ وَاللَّهُ يَهْدِي مَنْ بَشَاءُ إِلَى صَرِّاطٍ مُسْتَقَعِم ﴾ [المقرة: ٢١٣]

والسؤال: هُل كانت حياته ولله بما فيها من تضيحة حتى وصلت إلينا نعمة الدين من أجل أن نقيم له حفل تكريم تُوزع فيه الحلوى ويستمع فيه لمديحه في فكرى مولده كل عام، ثم تُهجر سنته التي وصانا بها: «عليكم بسنتي...» ويُتأسى بغيره ويُهتدى بغير هديه، وهو الذي بلغنا عن ربه قوله تعالى: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ لِنْ كَانَ يَرْجُو اللّهَ وَالْيَوْمَ الأَخِرَ وَنَكَرَ اللّهَ كَثِيرًا ﴾ كَانَ يَرْجُو اللّهَ وَالْيَوْمَ الأَخِرَ وَنَكَرَ اللّهَ كَثِيرًا ﴾ الأحزاب: ٢١]

نسال الله تعالى أن يرشدنا إلى الحق، ويوفقنا للعمل به واتباعه، وأن يُجنبنا الهوى والزلل. العباد من أرزاق تحتاج إليها الأبدان في نموها وحفظها، ومن العباد من أرزاق تحتاج إليها الأبدان في نموها وحفظها، ومن أرزاق معنوية وهي تعبر عما ينزله سبحانه من الشرائع والكتب على رسله من البشر لهداية الخلق وإرشادهم إلى ما فيه صلاحهم وخيرهم وتكميل فطرهم بالعلوم النافعة والمعارف الصحيحة، وما ينزله كذلك على قلوب أوليائه من السكينة، وما يفتح عليهم من أبواب المعرفة به سبحانه وبأنواع الحقائق التي تزيل عنهم غشاوة الجهل وتبدد عنهم غياهب الخرافة والوهم.

٢- انفراد الله عز وجل بالرزق انفرد الله عز وجل بالرزق فالا رازق إلا الله، فقال سبحانه: ﴿إِنَّ اللَّهُ هُوَ الرَّرَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ [الذاريات: ٥٨]، وقسال: ﴿ وَمَسَا مِنْ دَائِةً فِي الأَرْضِ إِلاَّ عَلَى اللَّهُ رَبَّقَهَا ﴾ [هود: ٦]، وقال: ﴿ وَمَايَنْ مِنْ دَائِةً لاَ تَحْمِلُ رِزْقَهَا اللَّهُ يَرَّزُقُهَا وَإِيَّاكُمْ ﴾ [العنكبوت: ٦٠].

ُـُّهُ ٣ُ - شُبِّهِ أَوَالُردَ عَلَيْهَا؛ قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَعَلَى الْمُوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسْوَتُهُنَّ بِالْمُورُوفَ ﴾ [البقرة: ٣٣٣]، وقال: ﴿ فَارْزُقُوهُمْ مَنْهُ وَقُولُوا لَهُمْ قَوْلاً مَعْرُوفًا ﴾ [النساء: ٨].

قد يسال سائل كيف نجمع بين ما قررنا من انفراد الله بالرزق وبين إثبات الرزق لغير الله كما في الآيات السابقة فالجواب أن يقال أن رزق الله سبحانه وتعالى كلي فهو خالق الأرزاق وموصلها إليهم، وخالق أسباب التمتع بها، أما غيره سبحانه فيسمى رازقًا لإيصاله الرزق إلى الآخرين، فكل رزق يجري على يد بعض العباد لبعضهم فهو منه سبحانه، لا رازق سواه ولا معطي غيره، وفي الحديث: «دعوا الناس يرزق الله بعضهم من بعض». [رواه مسلم]. ويؤيد هذا أن الرزق في اللغة بأتى أيضًا بمعنى العطاء.

نَّهُ- استَفْنَاء الله سَبِحانه وَتَعَالَى عَنْ خُلَقَهُ: بِينَ الله سَبِحالهُ وَتَعَالَىٰ عَنْ خُلَقَهُ: بِينَ الله سَبِحالهُ وَتَعَالَىٰ اللهُ سَبِحالهُ وَتَعَالَىٰ اللهُ سَبِحَالُهُ وَتَعَالَىٰ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَ عُبُدُونِ (٥٦) مَا أُرِيدُ مَنْهُمُ مِنْ رِزْقٍ وَمَا أُرِيدُ أَنْ يُطُعُمُونَ ﴾ [الذاريات: ٥٠، ٥٧].

٥- أَمْرَهُ سَبِحَانَهُ وَتَعَالَى الْنَاسِ بِطَلْبِ الرَّقِ مَنْهُ دُونَ سُواهِ: لما بِين الله عز وجل أنه هو الرزاق وأنه منفرد بالرزق مستغن عن خلقه فقد أمر عباده بطلب الرزق منه دون سواه فقال تعالى: ﴿ فَابْتَعُوا عِنْدَ اللهِ الرَّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْتُكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [العنكبوت: ١٧].

- انكاره سَبْحانه وتعالى على من يطلب الرزق من غيره: قال تعالى: ﴿ هَلْ مِنْ خَالِقَ عَيْرُهُ اللّهِ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ ﴾ تعالى: ﴿ هَلْ مِنْ خَالِقِ عَيْرُ اللّهِ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ ﴾ [فاطر]، وقال: ﴿ هَلْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَيْرُرُقُكُمْ إِنْ أَمْ سَكَ رَزُقُنَكُمْ ﴾ [الروم: ٢٨]، وقال: ﴿ أَمْ مَنْ هَذَا الّذِي يَرْزُقُكُمْ إِنْ أَمْ سَكَ رِزْقَهُ ﴾ [الملك: ٢١].

٧- تكمل الله عنر وجل بالرزق خلق الله عن وجل الإنسان والجن لغاية عظيمة هي العبادة، ولذلك فقد تكفل الله سبحانه وتعالى لعباده بالرزق حتى يطمئنوا ويتفرغوا لعبادته فقال تعالى: ﴿ وَفِي السَّمَاءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ [الذاريات]، وقال: ﴿ وَامْرُ آهُلُكُ بِالصَّلَاةِ وَاصَعْطِرْ عَلَيْهَا لاَ نَسْأَلُكُ رِزْقًا نَصْنُ نَرْزُقُكَ وَالْعَاقِنَةُ لِلتَّقُونَ ﴾ [طه: ١٣٣]، وقال: ﴿ وَلاَ تَقْتُلُوا أَوَّلاَنكُمْ مِنْ إِمْلاَق نَحْنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ ﴾ [الإسراء: ٣٥]، فقام الله رزق خَشْية إمْلاق نَحْنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ ﴾ [الإسراء: ٣١]، فقدم الله رزق الآباء على الأبناء على قتلهم لفقر الآباء فقدم رزقهم، وقدم الله رزق الأبناء الفقر لآباء في سورة الإسراء؛ لأن الإقدام على قتلهم لفقر ارزقهم.

المستشار/أحمد السيدعلي

الحدد لله رب العالمين والصالاة والسالام على نبينا محمد خاتم النبيين وإمام المرسلين وعلى آله وصحبه أجمعين والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد: وردت كلمة الرزق ومشتقاتها في القرآن الكريم في أكثر من آية، وبتتبع هذه الآبات وجمعها

وُجد ما يلي:

التوحية

٨- رَزْقَ الله دائم لا ينصد، قال تعالى:
 ﴿ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَى ﴾ [طه: ١٣١]، وقال:
 ﴿ إِنْ هَذَا لُرِزْقُنَا مَا لَهُ مِنْ نَفَادٍ ﴾ [ص: ٤٤].

٩- رزق الله عز وجل للجميع قال تعالى: ﴿ رَبِّ اجْعِكْ هَذَا بِلَدًا آمِنًا وَارْزُقٌ أَهْلَهُ مِنَ الثُّمَرَاتِ مَنْ آمَنَ مِنْهُمْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ قَالَ وَمَنْ كَفَرَ فَأَمَتُّعُهُ قَلِيلاً ثُمَّ أَضْطُرُّهُ إِلَى عَذَابِ النَّارِ وَبِئِّسَ الْمُصِيرُ ﴾ [البقرة: ١٢]، لما قال الله تعالى لإبراهيم عليه السلام: ﴿ إِنِّي حَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا ﴾ قال إبراهيم عليه السلام: ﴿ وَمَنْ ذُرِّيَّتِي ﴾ أي اجعل يا رب أيضًا أئمة من ذريتي، فقال: ﴿ لاَ يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِينَ ﴾، فظن إبراهيم أن رزق الله عـــز وجل خاص بالمؤمنين فقط قياسًا على الإمامة فيين الله سيحانه وتعالى له أن الرزق رحمة دنيوية شاملة للبر والفاجر بخلاف الإمامة فإنها خاصة بالخواص من المؤمنين، وقد نبه الله على هذه الحقيقة في سورة الإسراء فقال تعالى: ﴿ كُلاُّ نُمِدُّ هَوُّ لاَّءَ وَهَؤُلاءِ مِنْ عَطَاءِ رَبُّكَ وَمَا كَانَ عَطَاءُ رَبُّكَ مَحْظُورًا ﴾ [الإسراء: ٢٠].

التباط الرزق بحكمته سبحانه وتعالى: في رَزُقُ مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ الْقَوِيِّ الْعَزِيزُ ﴾ [الشورى: ١٩]، وقال تعالى: ﴿ اللّهُ يَبْسُعُ الرَزْقَ لَمْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ وَفَرِحُوا ﴿ اللّهُ يَبْسُعُ الرَزْقَ لَمْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ وَفَرِحُوا بِالحَّيَاةُ الدُّنْيَا فِي الأَخْرَةِ بِالحَّيَاةُ الدُّنْيَا فِي الأَخْرَةِ لَا مُنَاعُ فِي الرَّزْقَ فَمَا الدِينَ بَعْضِ فِي الرَزْقِ فَمَا الدِينَ فَي الرَّزْقِ فَمَا الدِينَ فَي الرَّزْقِ فَمَا الدِينَ فَي الرَّزْقِ فَمَا الدِينَ فَي الرَّزْقِ فَمَا الدِينَ فَهُمْ فِي الرَّزْقِ فَمَا الدِينَ فَهُمْ فِيهِ سَوَاءُ ﴾ [النحل: ١٧]، وقال: ﴿ وَلَوْ فِي الأَرْضِ فَهُمْ فِيهِ الرَزْقَ لِعِبَادِهِ لَتَعْوُا فِي الأَرْضِ وَلَكِنْ يُنَزَلُ بِقَدَرُ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ خَبِيرٌ وَلَكِنْ يُنَزَلُ بِقَدَر مَا يَشَاءُ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ خَبِيرٌ وَلِيرٌ بَصِيرٌ ﴾ [الشوري: ٢٧].

١١- الرزق بغير حساب قال تعالى: 
﴿ تَرْزُقُ مَنْ تَسْاءُ بِغَيْر حِسَابِ ﴾ [آل عمران: 
٢٧]، وقال: ﴿ قَالَتْ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهُ 
يَرْزُقُ مَنْ نَشَاءُ بِغَيْر حِسَابِ ﴾ [النور: ٣٨]، 
وقال: ﴿ فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الجُنَّةُ يُرْزُقُونَ فِيهَا 
بغَيْر حِسَابِ ﴾ [غافر: ٤٠].

١٠ - امتن الله على عباده بالرزق الطيب؛ فقال تعالى: ﴿ فَاوَاكُمْ وَاَيْدُكُمْ بِنَصْرِهِ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيْبَاتِ لَعَاكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيْبَاتِ لَعَاكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [الإنفال: ٢٦]، وقال: ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْوَاجِكُمْ بَنِينَ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجِكُمْ بَنِينَ وَكَمْ مِنْ الطَّيِّبَاتِ ﴾ [النحل: ٢٧]، وقال: ﴿ وَصَوَرُكُمْ فَاحُسْنَ صَنُورَكُمْ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ ﴾ [النحل: ٢٧]، من الطُيِّبَاتِ ﴾ [عال: ﴿ وَصَمَانِنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ ﴾ [الإسراء: ٧٠].

١٣- الأمر بالأكل من الرزق الطيب:

قال تعالى: ﴿ وَكُلُوا مِمُّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ حَلَالًا طَيِّبًا ﴾ [المائدة: ٨٨]، وقال: ﴿ وَاَلْزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمُنَّ وَالسَّلُوى كُلُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمُ ﴾ [البقرة: ٥٧]، وقال: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمِنُوا كُلُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَاشْكُرُوا لِلَّهِ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٧]، وقال: ﴿ فَامَّشُلُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِنْ رِزْقِهِ ﴾ [الملك: ١٥].

11 - الانكار على من حرم رزق الله: قال تعالى: ﴿قَدْ حَسِرَ النَّذِينَ قَتَلُوا أَوْلاَدَهُمْ سَفَهًا بِغَيْرِ عِلْمٌ وَحَرَّمُوا مَا رَزَقَهُمُ اللّهُ افْتِرَاءً عَلَى اللّهُ قَدْ خُلُوا وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾ [الانعام: الله قَدْ خُلُوا وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾ [الانعام: ﴿قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ حَرَامًا وَحَالَ اللّهُ الْمُونَ ﴾ [الونس: ٥٩].

١٥ - الأنكار على من لم يصبر على قلة الرزق: قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا إِذَا مَا ابْتَلاَهُ فَقَدَرَ عَلَى الْمَدْنَ قَالُهُ لِرُقَّهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَهَانَنَ ﴾ [الفجر: ١٦].

 أ- الرزق في الجنة: له عدة اسماء وصف منها:

أَ- الرَّرْقِ الكريمِ: قال تعالي: ﴿ لَهُمُّ دَرَجَاتٌ عِنْدَ رَبَّهِمْ وَمَ غُ فِرَهٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾ دَرَجَاتٌ عِنْدَ رَبَّهِمْ وَمَ غُ فِرَهٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٤]، وقال: ﴿ وَمَنْ يَقَنْتُ مِنْكُنُ لِلّهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلُ صَالحا نُؤْتِهَا أَجْرَهَا مَرَّتَيْنُ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلُ صَالحا نُؤْتِهَا أَجْرَهَا مَرَّتَيْنُ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلُ ﴾ [الأحزاب: ٣١].

ب- الرَّرْقُ الْعلوَمَ، قَالَ تعالى: ﴿ إِلاَّ عِبَادَ اللَّهِ الْمُذْلُصِينَ (٤٠) أُولَئِكَ لَهُمْ رِزْقُ مَعْلُومُ ﴾ [الصافات: ٤٠، ٤١].

ج- الرزق الحسن، قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ هَاجَرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ قُتِلُوا أَوْ مَاتُوا لَيُرْزُقَنَّهُمُ اللَّهُ رِزْقًا حَسَنًا ﴾ [الحج: ٨٥].

د- رَزْقَ الشَّهِداءِ قَالُ تَعِالِي: ﴿ وَلاَ تَحْمَالِهِ: ﴿ وَلاَ تَحْمَالُكُ أَمُواتًا بَلْ تَحْمَانُنَ اللّٰهِ أَمُواتًا بَلْ أَحْمَاءُ عَنْدُ رَبِّهِمْ يُرُزْقُونَ ﴾ [آل عمران: ١٦٩]. أَحْمَاءُ عِنْدُ رَبِّهِمْ يُرُزْقُونَ ﴾ [آل عمران: ١٦٩].

هُ- رَدِّقَ دَائِم لا يَنْفُدِ:قَالَ تَعَالَى: ﴿لاَ يَسُنْمَعُونَ فِيهَا لَغُوا إِلاَّ سَلاَمًا وَلَهُمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكْرَةً وَعَشْيِنًا ﴾ [مريم: ٦٢].

و- التشابه مع رزق الدنيا في الاسم فقط، قال تعالى: ﴿ كُلُمَا رُزقُوا مِنْهَا مِنْ ثَمَرَة رِزْقًا قَالُوا هَذَا الَّذِي رُزقْنَا مِنْ قَـبْلُ وَأَتُوا بِهِ مُتَشَابِهًا ﴾ [البقرة: ٢٥]. والله المستعان.

## تعلق مجالة التوحيد

عن وجود مجلدات المجلة للبيع وقد تقرر أن يكون سعر المجلد لأي سنة داخل مصر للأفراد والهيئات والمؤسسات ودور النشر ١٨ جنيها مصرياً. وفروع أنصار السنة ١٥ جنيها مصرياً. وفروع أنصار السنة ١٥ جنيها مصرياً. ويتم البيع للأفراد خارج مصر بسعر ١٠ دولارات أمريكية. والهيئات والمؤسسات ودور النشر ٨ دولارات أمريكية.

لأول مرة نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٣٠ مجلداً من مجلة التوحيد عن ٣٠ سنة كاملة.



- السعر: ٥٥٠ جنيه للكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر.
- ١٢٥ دولاراً لمن يطلبها خارج مصربخلاف سعر الشحن.



• ٧٥ دولاراً للشحن.

تنبيه:علمًا بأن منفذ البيع الوحيد في المركز العام هو الدور السابع بمقرم جلة التوحيد

## الحمد للهويعده إن وسائل الإعلام في كثير من البلدان في غالب الأحيان صارت عوامل هدم للمجتمعات، ومن هنا سارعت دول الكفر والمذاهب الهدامة إلى السيطرة على زمام تلك الوسائل لتبثمن خلالها سمومها التي أشربتها كثير من القلوب فسقطت صرعى وهلكى، أو مرضى في طريق سيرها إلى لله والدار الآخرة، وكان من نتائج ذلك محاولات هدم أركان العقيدة ومحاربة الفضيلة ونشر الرذيلة والفاحشة. فعُيدت القيور وذيحت القرابين لغير الله عز وجل، وانتشر السحر والسحرة واتبعت الشهوات وكثرت المنكرات، لكن سرعان ما تنبه العقلاء من السلمين للخطر الداهم فسارعوا إلى معالجة المرضى وإنقاذ الهلكي، فكان من جهودهم هذه المجلة الغراء- مجلة التوحيد- منبر الدعوة السلفية بمصر، والتي عملت على نشر التوحيد منذ أكثر من ثلاثين عامًا۔ ومن هذا المنطق ندعوكم أيها الأخوة . حفظكم الله إلى نشر التوحيد عبر مجلة التوحيد بتوزيعها بالداخل؛ السنة الكاملة بـ ١٥ ربالاً فقط أو د٧٠ جنبها مصريًا فقط قيمة اشتَّراك بُهدي إلى معلم أو واعظ يؤثر في مجتمعه، و٢٠ دولارًا قيمة اشتراك خارجي يهدى إلى من يحشاج إلى من ينيسر له الطريق، فبالا تحسرم نفسك باأخي من السُّنة الحسنة والأجر الجزيل. قال ﷺ؛ «من دعا إلى هٰدى كان له من الأجر مثل أجور من تبعه». ويمكن المشاركة بدعم المجلة بعمل حوالة أو شيك مصرفي على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة حساب رقم ١٩١٥٩٠ باسم مجلة التوحيد. أنصار السنة. وفقنا الله وإياكم لما يجبه ويرضله

Upload by: altawhedmag.com