# هجمة الشيطان وأعوانه على الإسلام والمسلمين 22 عقيدة أهل الإسلام في السبح عليم السلام المسلام في السبح عليم السلام في السبح عليم المسلام في السبح عليم المسلم لوحدة الإسلامية.. Upload by: altawhedmag.com

## رئيس مجلس الإدارة د. جمال المراكبي



# الاسالام عليكم

# مناعتزيغيراللهذل

عندما ذهب عمر رضي الله عنه لفتح بيت المقدس – الذي استعصى على المسلمين اليوم . قال له أصحابه: يا أمير المؤمنين؛ فلو لبست هذه الثياب البيض، وركبت هذا البرذون (البغل) لكان أجمل في المروءة وأحسن في المركز وخيرا في الجهاد . فقال عمر: ويحكم لا تعتزوا بغير ما أعزكم الله به فتذلوا! ورأى بعضا من المسلمين وقد لبسوا لباس الروم وتشبهوا بهم في هيئتهم فقال: احثوا في وجوههم التراب حتى يرجعوا إلى هيئتنا ولباسنا وسنتنا.

ثم خطب فقال: يا أهل الإسلام إن الله قد صدقكم الوعد، ونصركم على الأعداء وورثكم البلاد ومكن لكم في الأرض، فلا يكن جزاء ربكم إلا الشكر، وإياكم والعمل بالمعاصي فإن العمل بالمعاصي كُفْرُ للنعم، وقَلَّ ما كَفَر قوم بما أنعم الله عليهم ثم لم يفزعوا إلى التوبة إلا سلّبوا عزهم وسلّط عليهم عدوهم!!

فهل تنفع توجيهات عمر رضي الله عنه أم أن بيننا وبينه أكثر من ١٤٠٠ سنة؟!

رئيس التحرير





إسلامية ثقافية شهرية

المشرف العام

د.عبداللهشاكر

اللجنة العلمية

د. عبد العظيم بدوي زكريا حسسيني جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل



#### البريدالإلكتروني

Mgtawheed@hotmail.com
Gshatem@hotmail.com
Ashterakat@hotmail.com
www.altawhed.com
www.ELsonna.com

التحرير/ ۸ شارع قوله ـ عابدين القاهرة ت: ٣٩٣٠٦٦٧ ـ فاكس: ٣٩٣٠٦٦٢ قسم التوزيع والاشتراكات ت: ٣٩١٥٤٥٦

# لأسان التحرير جمال سعد حاتم مدير التحرير الفني حسين عطا القراط



#### ثمن النسخة

مصر ١٥٠ قرشًا ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المفرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، اوروبا ٢ يورو.

#### الاشتراك السنوي:

١- في الداخل ٢٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد على مكتب بريد عابدين). ٢ \_ في الخارج ٢٠ دولارا أو ٢٥ ريالا سعوديا أو ما يعادلها. ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الاسلامي فرع القاهرة باسم مجلة التوحيد - انصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).



# عططا الككرفي

د. حمال المراكبي افتتاحية العدد: رئيس التحرير كلمة التحرير: باب التفسير: «سورة الملك» الحلقة الأخيرة د. عيد العظيم بدوي ياب السنة: «المعجزة الكبرى للنبي الله المعجزة الكبرى للنبي الله المعجزة الكبرى النبي المعجزة الكبرى النبي الله المعجزة الكبرى الله المعجزة الكبرى النبي الله المعجزة الكبرى النبي الله المعجزة الكبرى النبي المعجزة الكبرى المعجزة الكبرى المعجزة الكبرى المعجزة المعجزة الكبرى المعجزة الكبرى المعجزة المعجزة الكبرى المعجزة المعجز منبر الحرمين: «خطورة التكفير» عبد الرحمن السديس مشروع حفظ السنة من علوم القرآن: «خصائص القرآن المكي والمدني» مصطفى البصراتي وقفات مع القصة: «إيذاء بني إسرائيل لموسى عليه السلام، عبد الرزاق السيد عيد اتبعوا ولا تبتدعوا : «موقف السلف من أهل البدع» معاوية هيكل اللحنة العلمية فضل الصلاة على النبي على أسامة سليمان مفاهدم عقائدية: «الإيمان بالرسل» علاء خضر واحة التوحيد محمد محمد شتا أبو سعد دراسات شرعية : «نيه الاتباع، 21 صلاح عبد الخالق الأمن يوم الفزع الأكبر مفاتيح الخير: «الحلقة الأولى» EY عبد الرزاق بن عبد المحسن البدر ماذا بحب الله وماذا بكره: الحلقة الخامسة عدنان الطرشة محدى عرفات الإعلام سسر الأعلام عقيدة أهل الإسلام في المسيح عليه السلام صلاح عبد المعبود اطفال المسلمين: «الحلقة الثامنة والعشرون، جمال عند الرحمن اسئلة القراء عن الاحاديث ابو اسحاق الحويثي على حشيش من القصيص الواهية: فتاوى المركز العام فتاوى الشيخ ابن عثيمين، رحمه الله متولى البراجيلي الأمور بمقاصدها

الركز العام: القاهرة - ٨ شارع قوله - عابدين هاتف: ۲۹۱۵۵۷٦ ـ ۲۵۱۵۱۴۳

وقفات على طريق طلب العلم: «الحلقة الرابعة» فهذ البحيي

حرمة أعراض العلماء

التربية والتزكية

التوزيع الداخلي

مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

Upload by: altawhedmag.com

احمدسليمان

د . محمد بسری

# الوحدة الإسالامية..

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن

سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.

#### أما بعد:

تعيش الأمة الإسلامية حالة من التردي بين طعنات الطاعنين.. وضربات أهل الكفر والحاقدين على الإسلام والمسلمين فيها هم أعداء الإسلام يحاولون جاهدين فرض ما أسموه بالشرق الأوسط الكبير، والشرق الأوسط الأوسع في محاولة لتذويب الهوية الإسلامية والهوية العربية.. ووسط كل هذا وذاك لا نجد بدًا من التالف والوحدة.

ولا شك أن العاقل يرى أن الوحدة ضرورة واجبة يوجبها العقل، وأن الفرقة داء قاتل يرفضه العقل، فالوحدة قوة، والفرقة ضعف، الوحدة أمان والفرقة هلكة.

والنصوص الشرعية تحث المسلمين على الوحدة حول كتاب الله عز وجل، وشرعه ومنهاجه.

قال تعالى: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلاَ تَفَرَّقُوا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمُّ أَعْدَاءُ فَالُّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا وَكُنْتُمُ عَلَى شَفَا حُفْرَة مِنَ النَّارِ فَأَنْفَذَكُمْ مِنْهَا كَذَلِكَ يُبَيَّنُ اللَّهُ لَكُمْ أَنْهَا كَذَلِكَ يُبَيَئنُ اللَّهُ لَكُمْ أَنْهَا كَذَلِكَ مُنْهَا كَذَلِكَ مُبِيَّنَ اللَّهُ لَكُمْ أَنْهَا لَكُمْ أَنْهَا لَهُ لَكُمْ أَنْهَا لَكُمْ أَنْهُونَ عِنْ المُعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ المُنْكُر وَأُولِنَا لِلْمُعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ المُنْكُر وَأُولِلَكِ هُمُ المُفْلِحُ وَنَ (١٠٤) ولاَ تَكُونُوا المُنْكُر وَالْوَلِدَ اللَّهُ لَكُمْ أَنْهُونَ عَنِ المُنْكُر وَأُولَالِكَ هُمُ المُفْلِحُ وَنَ (١٠٤) ولاَ تَكُونُوا

كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَقُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَأُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [آل عمران:١٠٥،١٠٣].

نحن جميعا مطالبون بأن نتعلم من ماضينا حتى نعمل في حاضرنا ولمستقبلنا، بأن نلجا إلى الله تعالى نطلب منه أن يمن علينا بالتالف والتآزر، وأن يجنبنا العداوة والبغضاء فهو سبحانه أهل ذلك والقادر عليه ﴿ لَوْ أَنْفَقْتَ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا مَا أَلُقْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنُ اللّهُ اَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنُ اللّهُ اَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنُ اللّهُ اَلَّفَ بَيْنَهُمْ إِنْهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ [الأنفال:٣٣].

نحن جميعا مطالبون بأن نأخذ بأسباب الوحدة، وأن نعمل على نبذ الفرقة والاختلاف، حتى لا نكون كأولئك الذين تفرقوا واختلفوا من بعد ما جاءهم البينات.

﴿ مِنَ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شَيِعًا كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴾ [الروم:٣٣].

ورسول الله ﷺ يدعو إلى الوحدة ويحث عليها، ويحذر من الفرقة، فعبادة الله وحده لا شريك له، والاعتصام بحبل الله المتين، ومناصحة ولاة الأمور، ولزوم جماعة المسلمين كلها أركان

يقوم عليها صرح الدولة الإسلامية.

إن الله يرضى لكم ثلاثًا... يرضى لكم أن تعبدوه ولا تشكروا به شيئا وأن تعتصموا بحبل الله جميعًا، وأن تناصحوا من ولاه الله أمركم، [أحمد ومسلم ومالك].

وثلاث لا يغل عليهن قلب مسلم: إخلاص العمل لله، والنصيحة للمسلمين، ولزوم جماعتهم، فإن دعوتهم تحيط من ورائهم.

#### تصورمستقبلي للوحدة الإسلامية

إن السبيل إلى الوحدة واضح ولكننا أبينا إلا الافتراق والاختلاف وضيعنا أحد فروض الدين، ولكن لهذا الدين رب لا يضيعه.

﴿ وَعَـدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَـمِلُوا الصَّالحات ليَسْتُ خُلِفَنَّهُمْ فِي الأَرْضُ كَمَا اسْتَخْلُفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدِّلُنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفُرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ [النور:٥٥].

وكما تنبأ رسول الله ﷺ بالفرقة التي تشتت شمل الأمة، تثبًا أيضًا بالوحدة بعد الفرقة، وبأن الساعة لن تقوم حتى يمكن الله للمسلمين في الأرض.. وإن الله زوى لي الأرض فرأيت مشرقها ومغربها، وإن أمتى سيبلغ ملكها ما زوى لي منها،

«ولي بلغن هذا الأمر ما بلغ الليل والنهار، ولا يترك الله بيت مدر ولا وبر إلا أدخله هذا الدين بعز عزيز أو بدل ذليل، عزا يعز به الله الإسلام، وذلا يذل به الكفر». [أحمد والطبراني وصحمه الالعاني].

SUNTAINT SUNTAINTS SANS

في منتصف القرن العشرين عقب إلغاء الخلافة

العثمانية، وتقسيم الأقاليم الإسلامية بين المستعمرين نهائيا هبت شعوب العالم الإسلامية تبغى الاستقلال التام وعدم التبعية للمستعمرين، وقد كان لها ما أرادت، واست قلت الأقاليم الإسلامية، ولكن التبعية للاستعمار قد بقيت بشكل أو بأخر وقنعت كل الأقاليم الإسلامية باستقلالها مع ضعفها، وتناست أمر وحدتها.

وقد كائت هناك اصوات كثيرة تنادي بالوحدة الإسلامية فالوحدة وإن لم تكن دينًا، فهي من البديهيات العقلية لأن فيها القوة والعزة والمنعة. وهذا العصر الذي شهد ويشهد التكتلات والأحلاف في الشرق والغرب بين دول غير منسجمة، لماذا لا يكون هو نفسه عصر وحدة المسلمين وتكتلهم.

ولكن الأصوات المنادية بالوحدة قد سكتت أو أسكتت، وقنع كل إقليم باستقلاله وذاتيته، وصيار أمر الوحدة مجرد وهم يسيطر على بعض العقول، وأصبح من يدعو إلى الوحدة دعوته غريبة وصوته منكر.

ينبغى أن تعلو أصواتنا بالدعوة إلى الوحدة الإسلامية الكبرى، فهي من صميم الدعوة إلى الإسلام، إن أول الطريق أن تشعر الشعوب بحاجتها إلى الوحدة، أن تعلم أن الوحدة الإسلامية هي أحد فروض الدين، وأنه بدونها نفقد الكثير والكثير. قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَنَازَعُوا فَتَفْشَلُوا وتَذْهِبَ رَبِحُكُمْ ﴾.

#### واجب العلماء والدعاء

إن واحب الدعاة والعلماء بعد أن يعملوا على تثبيت العقيدة الإسلامية الصحيحة من توحيد الله عز وجل واتباع رسول الله ﷺ أن يبثوا في نفوس المسلمين هذا الفهم السليم، وأن يعلموا الناس أن الدين الإسلامي كل لا يتجزأ وأن الوحدة الإسلامية ضرورة واجبة بمقتضى الشرع ويمقتضى العقل، وأن الوضع الصالى من التفرق هو وضع شائن غير جدير بالإسلام والمسلمين، فالاسلام بعلو ولا يعلى، والمسلمون أعزة بالإسلام فلا ينبغى أن يرضوا بالذلة والهوان والضعف والتخلف، بل ينبغي أن يتقلدوا مكانهم السامي الرفيع في قيادة هذا العالم والأخذ بيده وإخراجه من الظلمات إلى النور، إن واجب الحكومات الإسلامية أن تعمل على تحقيق التعاون والتأزر والتكتل بين المسلمين، وأن يجلس الحكام بعضهم مع البعض وأن يكون هدفهم الرئيسي هو العمل على رفعة شنأن دينهم.

إن الوحدة الإسلامية لن تتحقق حتى يسبقها شعور عام بالأخوة بين المسلمين التي يشعر فيها المسلم بانه أخو المسلم، حتى يسود الشعور بأن «المسلم أخو المسلم، لا يسلمه ولا يخذله ولا يحقره» [مسلم ٢٥٦٤] وأن ما يصيب المسلم في أقصى الأرض من ألم أو ضرر فإنما هو واقع بالمسلمين جميعا لأن المسلمين كالجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الأعضاء بالحمى والسهر، وإذا أصيب بلد أو إقليم إسلامي بضرر أو هدد بخطر ها المسلمون جميعا لنجدته.

#### كيف تتحقق الوحدة الإسلامية؟

لن تتحقق الوحدة الإسلامية ما لم يتم التعاون والتضافر بين المسلمين جميعا في المال والاقتصاد والثقافة والتعليم والقوى البشرية، ما لم يشعر المسلم أن كل الاقاليم الإسلامية على اتساعها بلده، لا يشعر فيها بغربة ولا يعامل فيها كالغرب.

﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْوَى وَلاَ تَعَاوَنُوا

على الإثم والعُدوان ﴾ [المائدة:٢]، لن تتحقق الوحدة حتى يشعر المسلمون في مشارق الأرض ومغاربها بضرورة الوحدة والحاجة الماسة إليها، والعمل على تطبيق دين الله وشرعه في كل أرجاء الأرض الإسلامية، فتحل العقائد الإسلامية محل العقائد المشبوهة والمنحرفة التي تغزو ديار المسلمين، فإن دين الله تعالى وشريعته توجب الوحدة وتحث عليها، وتتناول كل صغير وكبير من أمور الحياة بالتنظيم، فإذا ما عملنا على تطبيق شرع الله في كل الأنحاء، فإن الوحدة بغير شك ستكون من ثمار هذا التطبيق.

إذا ما وصلنا إلى هذه الدرجة من الشعور بضرورة الدين والوحدة والتطبيق الكامل للشرع في كل نواحي الحياة داخليا وخارجيا، فإن تحقيق الوحدة سيكون سهلا ميسورا، ولن يكون علينا سوى أن ندرس ونتباحث أمر شكل الوحدة وكفيتها.

#### المستقبل للإسلام

فإذا ما توحدت الأمة وتجمعت أوصالها فإن الله سبحانه قد وعدها بالعزة وقد قال سبحانه.

ُ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الحُقَّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلَّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْشُنْرِكُونَ ﴾ [التوبة:٣٣].

تبشرنا هذه الآية الكريمة بأن المستقبل للإسلام بسيطرته وظهوره وحكمه على الأديان كلها، وقد يظن بعض الناس أن ذلك قد تحقّق في عهده وعهد الخلفاء الراشدين والملوك عهده ويش وعهد الخلفاء الراشدين والملوك من هذا الوعد الصادق؛ كما أشار إلى ذلك النبي بقوله: «لا يذهبُ الليلُ والنّهارُ حتى تُغبّدَ اللاتُ والعُزْى. فقالتُ عائشةُ: يا رسولَ الله! إن كنت لأظن وين انزل الله: ﴿هُوَ الّذِي أَرْسَلُ رَسُولُهُ بِاللّهُ دَى وَدِينِ الحُقِّ لِيُظْهِ وَدُو كَرِهَ لَهُ اللّه الله المُعنى الدّينِ كُلّه ولَوْ كَرِهَ وَدِينِ الحُقِّ لِيُظْهِ وَلَوْ عَلَى الدّينِ كُلّه ولَوْ كَرِهَ المُناءِ الله الحديث.

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

الحمد لله رب العالمين والعاقبة للمتقين ولا عدوان إلا على الظالمين والصلاة والسلام على رسوله الأمن. وبعد.

إن الحال التي وصل إليها المسلمون ليحزن لها قلب كل مسلم ومؤمن، وتدمع العين، وتأسى النفس، فقد تكالب عليهم الأعداء، وساموهم سوء العذاب، وانتهكوا أعراضهم في كثير من الأقطار وأذلوهم، ومزقت المسلمين التعصبات المذهبية والمناهج الحزبية والقوميات الجاهلية، والبدع المحدثة، وأضعف المسلمين تناحرهم وتفرقهم والأهواء الضالة، واتباع الشهوات المحرئمة، وليس ذلك الضعف والانحطاط والذلة عن قلة عدد المسلمين فهم أكثر أهل الأديان عددًا، وإنما مُصابُ المسلمين في البعد عن شريعة ربهم، فلابد من التغيير إلى ما يرضي الله سبحانه حتى يزيل الغمة عن الأمة قال الله تعالى: ﴿ إن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بانفسهم الله المعددال.

وبينما لا تزال المجازر البشعة والجرائم المروعة تصبُ على إخواننا في فلسطين، تستمر المؤامرة على العراق الجريح بين تدمير وحصار وقتل وتشريد للنساء والصغار، ومجازر بربرية ومذابح جماعية، وإبادة وحشية، ظلمُ صارخ وعدوان سافر، تتفطُّر منه الاكباد، وتنوب النفوس منه كمدا، يمارسُ أمام نظر العالم وسمعه، ومؤسساته وهيئاته، انظمة صماء بكماء عمياء، ماذا جنى المقهور من ندائها؟! ماذا أدرك المظلوم من رجائها؟! والمجرم يصول في ظلها ويُحمَى باسنَة حرابها ويبارك بَغية وعُدوانه في ساحاتها.

إنها أنظمةُ وُضعت لحماية حقوق الإنسان، ولكن ليس كل إنسان، وتدافع عن سيادة البلدان، ولكن ليس كل البلدان.

إعلان الحرب على الثوابت الإسلامية

واستمرارًا للحرب الشرسة على الإسلام والمسلمين وهجمة الشيطان وأعوانه وفرض الوصاية على الشعوب والأمم، تطالعنا الأنباء بفصل جديد من فصول التبجح الأمريكي اليهودي في خضم الحملات المستمرة لتشويه الإسلام وحصره في خندق الاتهام مدفوعة بإيعاز من الصهيونية العالمية التي تسعى لهدم الإسلام دينًا وأمة تخرج علينا اللجنة الأمريكية اليهودية المعروفة ب إيباك وهي أكبر منظمة صهيونية على المستوى العالمي وتتخذ من الولايات المتحدة مقرًا لها في مؤتمرها الأخير الذي عقد في العاصمة الأمريكية واشنطون خال الأيام الماضية. مطالبة بإلغاء الزكاة من الفروض الإسلامية واعتبار أن الزكاة هي أحد المصادر الرئيسية التي تمول الإرهاب، وأن كثيرًا من الجماعات الإرهابية اعتمد في العمليات التي تنفذها على الزكاة، ولذلك فإن تجفيف هذا المنبع يمكن أن يمثل ضربة قاسية موجهة إلى الجماعات الإرهابية! إذا لم تستح فافعل ما شئت!!

والدعوة لمحاربة الزكاة وإنهامها بأنها تفرخ الإرهاب هو اتجاه يتبناه الرئيس الأمريكي وبعد أن وقعت أحداث سبتمبر، حوربت البنوك الإسلامية في الغرب وصودرت أرصدتها بشبهة أنها تمول الإرهاب، والمطالبة الحالية بإلغاء الزكاة من قبل اليهود عمل هستيري وفكر مارق فالزكاة ركن من أركان الإسلام كالصلاة التي يباشرها المكلف بدون أدنى رقابة عليه، وكذلك الأصل في الزكاة أن يؤديها الأغنياء للفقراء بطريقة مباشرة، ولن يستطيع أحد أن يمنع مسلما أن يؤدي زكاة ماله.

وإذا كانت الزكاة تنفق للمرضى واليتامى والأرامل والمساكين، وتقوم عليها مشروعات النماء في المجتمع فإن هؤلاء من خلال دعاويهم الباطلة بسعون إلى تعطيل بناء القوة الإسلامية، ويجب أن يعلم هؤلاء الظلمة أنه والسلمان



# كلمة التحرير

••إعلان الحرب على الثوابت الإسلامية هي السمة الرئيسية للحملة الشيطانية الأمريكية على الإسلام والمسلمين

و الدعوة لحاربة فريضة الزكاة وإتهامها بأنها المول للإرهاب اتجاه يتبناه الرئيس الأمريكي وهيهات!

ليس هناك إرهاب في العالم أشد وطأة من إرهاب أمريكا وإسرائيل، فالإرهاب صناعة أمريكية إسرائيلية!! قال تعالى: ﴿ ولن ترضى عنك اليهود ولا النصارى حتى تتبع ملتهم ﴾، وقال النبي الأمين على في الحديث الذي أخرجه مالك في موطئه وقواه الألباني في الصحيحة، «تركت فيكم ما إن

تمسكتم به لن تضلوا بعدي كتاب الله وسنتي. قمة الثماني دول والشرق الأوسط الكبير

وفي الفصل الثاني من فصول المؤامرة والهجمة الشرسة الشيطان وأعوانه على الإسلام والمسلمين وفي خضم القرارات التي أصدرتها تلك المجموعة بدءًا لتنفيذ المؤامرة الكبرى حيث جاء بيان المجموعة معبرًا عن إرادة بوش ورغبته الكامنة والظاهرة في التدخل المباشر في شئون المنطقة العربية خاصة أنه قد استطاع في هذا المؤتمر أن يفرض المبادرة الأمريكية حول الإصلاح في الشرق الأوسط لتصبح واحدًا من البنود الهامة للقمة؛

وكان من بين القرارات التي أصدرتها المجموعة إعلانها عن بدء تدريب مائة آلف معلم كمرحلة أولى لإعادة صبياغة العقول من دول المنطقة في أمريكا يكون هدفهم القضاء على الأمية التعليمية باعتبار أن ذلك يعوق المساركة السياسية، وأن هؤلاء وإن كانوا يُشكلون تبارًا رئيسيًا في محو الأمية إلا أن المرحلة الثانية المرتبطة بتدريب مائة آلف آخرين ستكون أكثر تركيزًا على المناهج التعليمية التي لا بد من إدخال تعديلات جوهرية عليها لتتواءم مع طبيعة المرحلة الجديدة وأن هذه البرامج ستتركز على:

- \*\* المنهج التعليمي الجيد في إطار التعاون مع الثقافة الغربية.
  - \*\* الأصول المشتركة لتدريس العلوم الدينية في المدارس.
    - \*\* تطوير التعليم في اللغات الأجنبية.
- \*\* المناهج التربوية في تشكيل عقل متحضر بعيدًا عن التعصب الانانية.
  - \*\* المشاركة السياسية الفردية وتقديسها في المناهج التعليمية.
- \*\* الإعداد المشترك لرؤية تعليمية ذات أهداف بعيدة المدى في المواطنة والالتزام بالقيم العالمية.
- \*\*المبادئ العلمية لنقل أفكار التلاميذ إلى التنفيذ الفعلي وعبر التطابق مع الاتجاهات العالمية للتحديث والتطوير.
- \*\* الإسلام كدين يختلف عن الممارسة الفعلية والأهداف المستوحاة من تطوير هذه الممارسات.
  - \*\* مدادئ الالتزام المشترك في تطوير أهداف العملية التعليمية.

ويذكر أن كل نقطة من النقاط السابقة كانت قد أعدت بشانها الإدارة الأمريكية أوراق عمل مختصرة وأن هذه الأوراق تضمنت الروية الأمريكية في المناهج التعليمية مع تدريس العلوم الدينية والمناهج التعليمية وفقًا لله فية الأم يكنة!

وقد تداركت القيادة السياسية في كل من مصر والمملكة العربية السعودية بالحس الواعي والحكيم ما يحاك في المؤتمر قبل انعقاده بوقت كاف واعتذرتا عن المشاركة في مثل هذا المؤتمر المشبوه اعتراضًا على ما كان يزمع مناقشته والقرارات التي بيتت النبة الإصدارها!!

دعاوى جاهلية للمساوآة بين الرجل والمرأة في الميراث !!

وفي فصل أخر من فصول المؤامرة على الإسلام والمسلمين بعد اتهام الإسلام بالتحير ضد المرأة خرج علينا بعض العلمانيين يسعون بكل وسيلة وبمعاونة شياطينهم إلى محاولة الإساءة للإسلام، وفتح الأبواب للهجوم عليه. مطالبين بالمساواة بين الرجل والمرأة، وإلغاء نظام المواريث في

الإسلام والمساواة بين الرجل والمرأة في الميراث.

وقد تدرج الإسلام في الحديث عن المواريث نظرًا لظهوره في بيئة جاهلية تمكنت منها قوانين بالية مجحفة تقوم على هضم حقوق الضعفاء والأطفال والنساء. فبدأ الإسلام أول ما بدأ بتقرير حق توريث تلك الفئات المستضعفة وإثبات أحقيتها في الميراث سواء أكان كثيرًا أو قليلا.

قال تعالى: ﴿ للرجال نصيب مما ترك الوالدان والأقربون وللنساء نصيب مما ترك الوالدان والأقربون مما قل منه أو كثر نصيبا مفروضا ﴾ [النساء:٧].

ولم يلق ذلك التغيير استحسانًا أو قبولا من قبل عدد من الناس الذين درجوا على تلك العادة من حرمان النساء من الميراث. ولكن الإسلام جاء بأحكامه وتشريعاته العادلة ليبطل عادات الجاهلية، وتعسقُها تجاه المرأة، كما أتى على كل الأعراف المناقضة لمقاصد تعاليمه وشريعته القائمة على

فالإسلام أعطى للنساء نصيبًا مفروضًا، ولكنه جعل للذكر مثل حظ الأنثيين، فالمرأة لا تحصل على نصف نصيب الرجل إلا إذا كانا متساويين في الدرجة والسبب الذي يتصل به كلا منهما إلى المتوفي.

فالإبن والبنت.. والآخ والآخت، يكون نصيب الرجل هنا ضعف نصيب المراق. كما جاء في القرآن الكريم: ﴿ يوصيكم الله في أولادكم للذكر مثل حظ الانتبن ﴾ [النساء].

وقال تُعالى: ﴿ وإن كانوا إخوة رجالا ونساء فللذكر مثل حظ الأنثيين يبين الله لكم أن تضلوا والله بكل شيء عليم﴾ [النساء:١٧٦].

وإن الحكمة السامية في تنصيف نصيب المرأة في الميراث. أن الرجال وإن الحكمة السامية في تنصيف نصيب المرأة في الميراث. أن الرجال تلحقهم مؤن كثيرة وغرامات ونفقات، فالرجل تقع على كاهله إعالة الأسرة بما فيها البنات، فكان ذلك متمشيًا مع تلك المسئولية والعبء المالي المنوط على عائمة الرحل.

على على الربط. فالأحكام الشرعية المنصوص عليها في قضية ميراث المرأة لا تخرج عن نطاق النصوص القطعية الثبوت والدلالة وهي على هذا الأساس غير خاضعة ولا قابلة لتأويل جديد أو فهم آخر بعيد عند أهل السوء أتباع كل

والتشريع الإسلامي وضعه رب العالمين الذي خلق الرجل والمرأة، وهو العليم الخبير بما يصلح شانهم من تشريعات وهو القائل: ﴿ ياأيها الناس أنتم الفقراء إلى الله والله هو الغني الحميد ﴾ [فاطر:٥١].

والمرأة قد غُمرت برحمة الإسلام وفضله فوق ما كانت تتصور بالرغم والمرأة قد غُمرت برحمة الإسلام وفضله فوق ما كانت تتصور بالرغم من أن الإسلام أعطى الذكر ضعف الأنثى، فهي مرفهة ومنعمة أكثر من الرجل لأنها تشاركه في الإرث دون أن تتحمل تبعات. وتدخر المال دون أن تشارك الرجل في تكاليف العيش ومتطلبات الحياة، ولربما تقوم بتنمية مالها في حين أن ما ينفقه أخوها وفاءً بالالتزامات الشرعية قد يستغرق الجزء الأكبر من نصيبه في الميراث.

وشهادة المراة في الإسلام تعدل نصف شهادة الرجل كما نص على ذلك القرآن الحكيم والسنة النبوية فقد قال تعالى في سورة البقرة: ﴿ واستشهدوا شهيدين من رجالكم فإن لم يكونا رجلين فرجل وامراتان ممن ترضون من الشهداء. أن تضل إحداهما فتذكر احداهما الأخرى ﴾ ففيه دلالة على أن إشهاد امراتين إنما هو لإنكار إحداهما الأخرى إذا ضلّت ونسيت، وهذا إنما يكون فيه الضلال في العادة وهو النسيان.

والحقيقة أن الله سبحانة وتعالى في آيات كثيرة من كتابه الحكيم قد

وانكان الإسلام جعل شهادة المرأة نصف شهادة الرجل؛ وأعطاها في حالات من الميسراث نصف نصيب الرجل فإنه نصيب الرجل فإنه ساواها بالرجل في عموم التكليف والتشريف والجزاء ودخول الجنة والوصول إلى أعلى درجاتها

# كلمة التحرير

بين وأكِّد أن المرأة مساوية للرجل تمامًا في التكليف وفي التشريف وفي المسئولية، ففي التكليف فهي مكلفة بأركان الإيمان، ومكلفة بأركان الإسلام، ومسئولة عمَّن استرعاها الله عز وجل من رعاية بيت زوجها وأولادها، وفي الآخرة تدخل الجنة كالرجل.

لكن الله سبحانه وتعالى خلق الرجل ببنّية جسّميّة، وبنية نفسية، وبنية عقلية تختلف عما خلق المراة، وهذا يؤكده قولُه تعالى: ﴿وليس الذكر كالإنثى ﴾ [آل عمران:٣٦]

الخوارج الجدد والهجمات على أرض الحرمين

وتستمر الهجمة الشيطانية على بقعة غالية على قلب كل مسلم وبينما تتسارع الأحداث حيث تواجه الأمة بغي عدوها واستطالته وتجبره، تطالعنا الأنباء في الأيام القليلة الماضية حول العمليات الإرهابية الأثمة والتي استهدفت بلاد الحرمين الشريفين.

وإن ما حدث يعد جريمة نكراء لا يتردد في إنكارها وتحريمها وتجريمها أحد، فقد أقدم منفنوها على قتل إخوان لهم مسلمون يشهدون أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، واستهدفوا بلدًا يذكر فيه اسم الله كثيرًا، بلدًا أمنا يرفع راية الكتاب والسنّة. ولا شك أن باعث هؤلاء الضالين في عملهم الشنيع هذا فكرٌ منحرف وفقه ضال جعل التدمير والفساد مبتغاه، واتخذ من الاعتداء على المسلم في دمه وماله وأهله مسلكًا.. فعميت البصائر، وضلّ السعى، فكان قتل المعصومين، وترويع الآمنين.

إن هذه البلاد المباركة هي موئل العقيدة ومارز الإيمان وجزيرة الإسلام، ومَحطُّ أنظار المسلمين في جميع الأمصار والأقطار، ومهوى أفئدة الحجاج والعُمَّار والزُّوار، حفظُ آمنها واجبُ معظم، وحماية أرضها فرضٌ مُحَتَّم، وستَقطلُ بحول الله بلدًا آمنًا مطمئنًا ساكنًا مستقرًا متلاحمًا متراحما وإن رغمت أنوفٌ. وقد قال رسول البشرية ﷺ: «من فارق الجماعة شبرًا فمات مات ميتة جاهلية»، أخرجه البخاري في كتاب الفتن.

إن الأمة ستبذل المهج والدماء والأشلاء والشهداء للدفاع عن دينها وعقيدتها، والزود عن أرضها وعرضها، والذّبَّ عن حُرماتها ومُقَدِّساتها، مستحضرة قول قائدها وإمامها نبينا محمد ﷺ: «من قُتِلَ دون ماله فهو شهيد، ومن قُتِلَ دون دينه فهو شهيد، ومن قُتِل دون الله فهو قُتِل دون الده فهو شهيد، ومن قُتِل دون الده فهو شهيد، ومن

﴿ والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون ﴾ [يوسف؟٢١].

والجماعة منَّعة، والفرقة عذاب، والجماعة لب الصواب، والفرقة أسُ الخراب، وبادرةُ العِثَار، وتحيل العمار خرابًا، والأمن سرابًا. وأن أعداء الملة لا يألون جهدًا في محاولة تفريق الكلمة وتمزيق الصفّ، صدعًا للأمّة، وقطعًا للعُروة، يغرون قريشًا بتميم وزيدًا بعمرو وبعضًا ببعض، ليحكموا السيطرة، ويفرضوا الهيمنة ، ومتى تفرقت الأهواء وتباينت الآراء وتناثرت القلوب، واختلفت الالسن وقع الخطر باكمله وجثم العدو بكلكله.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

الحلقة الأخيرة

⇒ عبدالعظیمبدوی

قَـال تعـالي: ﴿ أَمَنْتُمْ مِنْ فِي السُّلَمَاءِ أَنْ بخُسف بكُمُ الأرُض فَإِذَا هِي تَمُورُ (١٦) أمَّ امنتُمُ مَنْ فِي السُّمَاءَ أَنْ يُرْسِلُ عَلَيْكُمْ صَاصِ فستغلمُون كنِّف نذير (١٧) ولقدْ كذب الذين من قَتَّالِيمٌ فَكَنُف كَانْ نَكِس (١٨) ﴾.

إنها جملةً من التهديدات التي تهزُّ الغافلين هزًا ، ليفيقوا من غفلتهم ، وينتبهوا من رقدتهم ، قبل أن يأخذهم الله كما أخذ الذين من قبلهم : ﴿ إِنَّ أَخْذَهُ أَلِيمُ شَدِيدٌ ﴾ [هود: ١٠٢] ، وهذه التَهديدات قد تكررَت في القرآن الكريم ، في قوله تعالى : ﴿ أَفَأُمِنْتُمْ أَنْ يَخْسِفَ بِكُمْ جَانِبَ الْبَرِّ أَوْ بُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِيًا ثُمَّ لا تَجِدُوا لَكُمْ وَكِيلاً ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يَرَوْا إِلَى مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خُلْفَهُمْ مِنَ السِّمَاءِ وَالأَرْضَ إِنْ نَشَا لَخُسِفْ بِهِمُ الأَرْضَ أَوْ نُسُقُطُ عَلَيْهِمْ كِسِنَفًا مِنَ السِّمَاءِ إِنَّ

في ذَلِكَ لَآيَةً لِكُلُّ عَبْدٍ مُنيبٍ ﴾ [سبأ: ٩] . وهذا الإنذار من لطفه تعالى ورحمته بخلقه ، فهو قادرٌ على تعذيبهم بسبب كفر بعضهم وعبادتهم معه غيره ، وهو مع هذا يحلم ويصفح ، ويؤجل ولا يعجل، ويرسل رسله لينذروا عباده قبل أن يأخذهم بذنوبهم ، كما قال تعالى : ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ أَنْ أَنْذِرْ قَوْمَكَ مِنْ قَبْلُ أَنْ يَأْتِيَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴾ [نوح: ١] ، ﴿ فَإِنْ أَسْلَمُ وَا فَقَدِ اهتدوا ﴾ ، وإن تولوا : ﴿ وَسَنَّا عَلَمْ وَن كَنْفُ نَدْسِ ﴾ ، ﴿ وَلَقَدُ كَدُّبِ الَّذِينَ مِنْ قَبِّلِهِمْ ﴾ قومُ نوح وعاد وثمود والذين من بعدهم لا يعلمهم إلا الله، ﴿ فَكُنْفَ كَانَ نَكْثِرَ ﴾ أي فكيف كان إنكاري عليهم وأخذي لهم ؟ كان والله عظيمًا شديدًا أليمًا ، ذكره الله في قوله : ﴿ فَكُلاً أَخَذْنَا بِذَنْبِهِ فَمِنْهُمُّ مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُمْ مَنْ أَخَـٰذَتْهُ

لأرض فإذا هي تَمُورُ (١٦) أمَّ أَمِنْتُمْ

سَيَعُلَمُونَ كَنُفُ نَذِيرِ (١٧) وَلَقَدُ كَذِبَ الَّذِينَ مِنْ عُلَهِمْ فَكَنْفَ كَانَ بَكِيرِ (١٨) أُولَمْ يَرُوَّا إِلَى الطَيْرِ

صراط مُسْتَقْيم (٢٢) قلْ هُو الذي انْسَاكُمْ وَجَعَلَ

الذين كفرُوا وقيل هذا الذي كُنْتُمْ بِهِ تَدْعُونَ (٢٧) قُلَّ أَرَائِتُمْ إِنَّ اهْلَكْنِي اللَّهُ وَمِنْ مَعَى أَوَّ رَحَمَنَا فَمَنْ حير الكافرين من عداب اليم (٢٨) قلُّ هُو الرَّحْمَنُ أمنًا به وعليه توكلنا فستعلم ون من هو في

ضَلال مُدِينَ (٢٩) قُلُ أَرَائِتُمُ إِنْ أَصَلِيحٍ مَاؤَكُمْ غُورًا فَمَرْ بَاتِيكُمْ بِمَاءِ مِعْنَ (٣٠) ﴾ [الملك: ١٦ - ٣٠].

(٢٣) قَالَ هُو الدِّي دَرَاكُمْ فِي الأرض والعُ تَحْشَرُونَ (٢٤) ويقولون منى هذا الوعْدُ إِنْ كُنْتُهُ صيادقين (٢٥) قُلْ إِنْصَا الْعَلْمُ عَبِّدُ اللَّهِ وَإِنْصَا أَنَّا

العدد الخامس السنة الثالثة والثلاثون

الصَيْدَةُ وَمِنْهُمْ مَنْ خَسَفْنَا بِهِ الأَرْضَ وَمِنْهُمْ مَنْ أَغُرَقْنَا هِ، ﴿ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُر ﴾ [القمر: ١٦] . قوله تعالى: ﴿ أُولَمْ بِرُوّا إلى الطير فوقه ما المستهن إلا الرحمن إنه بخل من عنا ويقيضن ما يمستهن إلا الرحمن إنه بخل تعالى، وأثر من أثار تدبيره أمر كل شيء ، يلفت انظارهم إليه ، ليريهم أياته : ﴿ أُولِمْ يَرُوّا إلى الطير فوقهم صافات ﴾ اجنحتهن تارة الله فوقهم صافات ﴾ اجنحتهن تارة فوقهم صافات ﴾ اجنحتهن تارة يقعن على الأرض ﴿ إلا الرحمن إنه بكل شيء من يقعن على الأرض ﴿ إلا الرحمن إنه بكل شيء من يقيد عن على الأرض ﴿ إلا الرحمن إنه بكل شيء من مخلوقاته ، وهذه الآية كقوله تعالى : ﴿ أَلَمْ يَرَوُّا إِلَى الطَيْرِ مُسَخُرُاتٍ فِي جَوَّ السّماء مَا يُمسكُهُنَ إِلَّا اللّهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَاتِ لِقَ صَوْم يُؤُمِنُونَ ﴾ إلى الطير مُستَخُرات في جَوَّ السّماء مَا يُمسكُهُنَ إِلاَ اللّهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَاتٍ لِقَ صَوْم يُؤُمِنُونَ ﴾ إلى الطير مُستَخُرات في جَوَّ السّماء مَا يُمسكُهُنَ إِلاَ اللّهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَاتٍ لِقَ صَوْم يُؤُمِنُونَ ﴾ إلى الطير مُستَخُرات في جَوَّ السّماء مَا يُمسكُهُنَ أَلِنَ لَا يَاتٍ لِقَ صَوْم يُؤُمِنُونَ ﴾ إلَّ اللّهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَاتٍ لِقَ صَوْم يُؤُمِنُونَ ﴾ إلى اللّهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَاتٍ لِقَ صَوْم يُؤُمِنُونَ ﴾ إلى اللّه إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَاتٍ لِقَ صَوْم يُؤُمِنُونَ ﴾ إلى الشكاء مَا يُمسكِهُنَ

والله الذي يمسك الطير في السماء هو الذي يمسك الطائرات ، وهو الذي يمسك السفن في البِحارِ أَنْ تَغْرِقَ فَيِهَا ، قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَآَيَةً لَهُمُّ أَنَّا حَمَلْنَا ذُرِّيَّتَهُمْ فِي الْفُلْكِ الْمُشْحُونِ (٤١) وَخَلَقْنَا لَهُمُّ مِنْ مِثْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ (٤٢) وَإِنْ نَشَا نُغُرِقُ هُمْ فَالاَ صَرِيخَ لَهُمْ وَلاَ هُمْ يُنْقَدُونَ (٤٣) إِلاَّ رَحْمَةً مِنَّا وَمَتَاعًا إِلَى حِينَ ﴾ [يس: ٤١- ٤٤] ، كما أن الله هو الذي يمسك السماء وما فيها أن تقع على الأرض ، ويمسك السموات والأرض أن تزولا ، قال تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهُ سَخُرَ لَكُمْ مَا فِي الأَرْضِ وَالْفُلْكَ تَحْرِي فِي الْبُحْرِ بِأَمْرِهِ وَيُمْسِكُ السِّمَاءَ أَنْ تَقَعَ عَلَى الأَرْضِ إِلاَّ بَإِذْنِهِ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ [الحج: ٦٥] ، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ يُمْسِكُ السُّمُ وَاتِ وَالأَرْضَ أَنْ تَزُولاً وَلَدِّنْ زَالَتَ إِنْ أَمْسَكَهُمَا مِنْ أَحَدِ مِنْ بَعْدِهِ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴾ [فاطر: ٤١].

وقاطر ١٠١٠ . وألم من هذا الذي هو حند لكم من من الكافرون إلا في من من دون الرخمن إن الكافرون إلا في عُرور ﴾ ، هذا تهديد آخر ، وقد سبق أن هدهم بان يخسف بهم الأرض ، أو يرسل عليهم حاصبًا ، وهو في هذه الآية يسألهم : من هذا الذي ينصرهم ويحميهم من الله ، غير الله ؟ أمن هذا الذي ينصرهم على أعدائهم ، غير الله ؟ أمن هذا الذي ينصرهم أتخذوا من دُون الله المها له الله ؟ لمن من الله أن الهتهم أعجز ما تكون عن نصر فأخبرهم الله أن الهتهم أعجز ما تكون عن نصر أنفسها ، فضلاً عن نصرها لهم ، فقال تعالى: ﴿ لا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ وَهُمْ لَهُمْ جُنْدٌ مُحْضَرُونَ ﴾ ، يستقطيعُونَ نصرهم أهم جُنْدٌ مُحْضَرُونَ ﴾ ، وقال هنا : ﴿ إن الكافرون الأفي عُرور ﴾ حين وقال هنا : ﴿ إن الكافرون الأفي عُرور ﴾ حين بعتقدون أن غير الله قادر على أن يدفع عنهم بأس

الله ، أو ينصرهم على أعدائهم ، والله يقول : ﴿ سَالَ سَائِلُ بِعَذَابِ وَاقع (١) لِلْكَافِرِينَ لَيْسَ لَهُ دَافِعُ (٢) مِنَ اللَّهُ ذِي الْمُعَارِجُ ﴾ [المعارج: ١-٣] ، ويقول: ﴿ إِنْ يَنْصُرُكُمُ اللَّهُ فَالْ غَالِبَ لَكُمْ وَإِنْ يَدْ دُلْكُمُ فَمَنْ ذَا الَّذِي يَنْصُرُكُمُ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ [آل عمران: ١٦٠].

وقوله تعالى: ﴿ أَمُّ مَنَّ هَذَا الَّذِي يُرِّزُقُكُمَّ إِنَّ امست رزقة ﴾ ؟ وهم يعلمون أنه لا رازق لهم إلا الله ، كما قال تعالى : ﴿ قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السِّمَاءِ وَالأَرْضِ أُمِّنْ يَمُّلكُ السِّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَمَنْ بُخْرِجُ الحيُّ مِنَ الْمُنِّتِ وَيُضْرِجُ الْمُيِّتَ مِنَ الحُيِّ وَمَنْ يُدَبِّرُ الأَمْرَ فَسَنَ قُولُونَ اللَّهُ ﴾ [يونس: ٣١]، ومع هذا يعبدون غيره ، ولذا قال تعالى : ﴿ بِلِّ لَجُوا فِي عُنُو وَنَفُورٍ ﴾ ، أي: استمروا في طغيانهم وإفكهم وضلالهم ، وكان الواجب وقد اعترفوا أن الله هو الذي يرزقهم أن يعبدوه وحده ، لا يشركوا به شيئًا، ولذا لما اعترفوا بذلك أمر الله نبيه أن يقول لهم: ﴿ فَقُلْ أَفَلاَ تَتَّقُونَ (٣١) فَذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ الحَّقِّ فَمَاذَا بَعُدَ الدُّقِّ إِلاَّ الضَّالاَلُ فَأَنَّى تُصُّرَفُونَ ﴾ [يونس: ٣١، ٣١]، وقال تعالى: ﴿ مَا أَنُّهَا النَّاسُ اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَالِقِ غَيْرُ اللَّهِ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السِّمَاءِ وَالأَرْضِ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ هُوَ فَأَنِّي تُؤْفَكُونَ ﴾ [فاطر: ٣] ، وقال تعالى: ﴿ وَإِبْرَاهِيمَ إِذَّ قَالَ لِقَوْمِهِ اعْتُدُوا اللَّهَ وَاتَّقُوهُ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنَّ كُنْتُمْ تَعْلَمُ وِنَ (١٦) إِنْمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْتَانًا وَتَخْلُقُونَ إِفْكًا إِنَّ الَّذِينَ تَعْ بُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لاَ يَمْلِكُونَ لَكُمْ رَزُّقًا فَابْتَغُوا عِنْدَ اللَّهِ الرَّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [العنبكوت: TI, VI].

قَالَ تعالى : ﴿ وَمَنْ يَهْدِ اللَّهُ فَهُوَ الْمُهْتَدِ وَمَنْ

يُضْئِلُ فَلَنْ تَجِدُ لَهُمْ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِهِ وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ الْقَيْامَةِ عَلَى وُجُوهِ هِمْ عُمْيًا وَبُكُمًا وَ صَنْمًا ﴾ الْقَيْامَةِ عَلَى وُجُوهِ هِمْ عُمْيًا وَبُكُمًا وَ صَنْمًا ﴾ [الإسراء: ٩٧] . عن أنس بن مالك قال : قيل : يا رسول الله ، كيف يُحشر الناس على وجوههم ؟ فقال : «أليس الذي أمشاهم على أرجلهم بقادر على أن يمشيهم على وجوههم».

وعلى ذكر الهدى والضلال ، يذكرهم بما وهبهم الله من وسائل الهدى ، وأدوات الإدراك ، وهبهم الله من وسائل الهدى ، وأدوات الإدراك ، ثم لم ينتفعوا بها ، ولم يكونوا من الشاكرين . وقل هو الذي أنشاكم والله الذي خلق الموت والحياة ، ووجعل لكم السفع والإنصار والافتدة وهي وسائل الإدراك والهداية ، كما قال تعالى : ووالله وسائل الإدراك والهداية ، كما قال تعالى : ووالله لكم السفع والأبصار والأفتدة ، وهي ومع ذلك والأبصار والأفتدة لعلكم تشكرون شيئا وجعل ومع ذلك وقليا ما تشكرون واله بها عليكم وستعملون هذه القوى التي أنعم الله بها عليكم في طاعته وامتثال أوامره وترك زواجره .

﴿ قُلُ هُو الَّذِي ذُرَاكُمْ فِي الأَرْضِ ﴾ أي: بثكم في الأرض ، وفروقكم في أقطارها ﴿ وَالْمُسِهِ تحسرون و أي تجمعون بعد هذا التفرق، كما قال تعالى: ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السِّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا يَثُ فِيهِمَا مِنْ دَائِةً وَهُو عَلَى جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قديرٌ ﴾ [الشورى: ٦٠]، ولكن الكافرين ينكرون قدرة الله على جمعهم: ﴿ وَيَقُولُونَ مَنَّى هَذَا الْوَعُدُ إِنَّ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ وهو سؤال الشاك المستريب، حملهم عليه حهلهم بما أعدُ الله من العذاب لمن كذب بالساعة ، قال تعالى: ﴿ لَوْ يَعْلَمُ الَّذِينَ كَفَرُوا حِينَ لاَ يَكُفُونَ عَنْ وُجُوهِهِمُ النَّارَ وَلاَ عَنْ ظُهُورِهِمْ وَلاَ هُمْ نُنْصَرُونَ (٣٩) بَلْ تَأْتِيهِمْ بِغْتَةً فَتَبْهَتُهُمْ فَلاَ يُسْ تَطِيعُ ونَ رَدُّهَا وَلاَ هُمْ يُنْظَرُونَ ﴾ [الأنبياء: ٣٨- ٤٠] ، فلا أحد يعلم متى تأتيهم ؟ ومتى يكون هذا الوعد ، ولذا قال لنبيه : ﴿ قُلْ انْمَا الْعَلْمُ عَنَّدُ الله ﴾ اي لا يعلم وقت ذلك على التعيين إلا الله عز وجل: ﴿ وَإِنْمَا أَنَا نَذِيرُ مُعِينٌ ﴾ ، وقد أنذرتكم . «وبينما هم يسالون في شك ويُجابون في جزم، يوضح السياق القرآني كأن هذا اليوم الذي يسالون عنه قد حاء ، والموعد الذي يشكون فيه قد حان، وكانما هم مواجهوه الآن : ﴿ فَلَمَّا رَاوُهُ زُلُفَهُ سَعِيْتُ وَجُوهُ الَّذِينَ كَفَرُوا وقِيلَ هَذَا الَّذِي كُنَّتُمُّ بِهِ تَدَّعُونَ ﴾ فقد رأوه قريبًا مواجهًا لهم حاضرًا أمامهم ، دون توقع ودون تمهيد ، فسييئت وجوههم ، وبدا فيها الاستياء ، ووُجه إليهم

التانيب : ﴿ وقيل هَذَا الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تَدُّعُونَ ﴾ ، كما قـال تعـالى: ﴿ وَنُفِحُ فِي الصُّورِ فَـإِذَا هُمُ مِنَ الأحْدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَنْسِلُونَ (٥١) قَالُوا يَا وَيْلَنَا مَنْ بَعَثْنَا مِنْ مَـرُقَدِنَا هَذَا مَـا وَعَدَ الرَّحْمَنُ وَصَدَقَ الْمُرْسِلُونَ (٥٢) إِنْ كَانَتْ إِلاَّ صَنْحَةً وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ حَمِيعُ لَدُنْنَا مُحْضَرُونَ ﴾ ، ولقد كان المشركون يقولون عن النبي ﷺ شاعر نتربص به ريب المنون، وكانوا بتواصون بينهم بالصبر عليه حتى يموت كما مات من قبله من الشعراء ، فأمر الله نبيه أن يقول لهم: ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنَّ أَهْلَكْنَى اللَّهُ وَمِنَّ معى أوْ رحمنا فَمَنْ يُحِيرُ الْكَافِرِينَ مِنْ عَذَابِ الدم ﴾ ؟ فماذا ينفعكم إن أهلكني الله ومن معي ؟ وإن رحمنا فذلك فضله ، ولن تعمكم رحمته ، وْ فَمَنْ يُحِيرُ الْكَافِرِينَ مِنْ عَذَابِ البِمِ ﴾ ، وهكذا يلتفتُ من الخطاب إلى الغيبة، فهو لا يقول لهم: فمن يجيركم ؟ ولكن : فمن يجير الكافرين ؟ وهو أسلوب رائع من أساليب الدعوة، التي يجب على الدعاة أن يأخذوا أنفسهم به ، وقد تكرر في القرأن الكريم مرات ، كما قال موسى وهارون لفرعون : ﴿ إِنَّا قَدْ أُوحِيَ إِلَيْنَا أَنَّ الْعَذَابِ عَلَى مَنْ كَذَب وتُولِّي ﴾ أي: فأحذر أن تكذب وتتولى فتعذب، وهذا الأسلوب من فوائده أن يجعل المخاطب يفكر في الهداية واتباع الرسل ، أما المجابهة والمواجهة والصراحة فإنها تنفر المدعو ، وتحمله على العناد والاصرار، والله تعالى يقول: ﴿ أَدُّعُ إِلَى سَعِيلَ رَبُّكَ بِالحَكْمَةِ وَالْمُوْعِظَةِ الحُسنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هي أحْسَنَ .

ثم أمر الله نبيه أن يعلن إيمانه هو والذين أمنوا معه ، فقال : ﴿ قُلُ هُو الرَّحْمَنُ أَمَنَّا لِهِ وَعَلَيْهِ تَوَكَّنَّا ﴾.

وأخيرًا يلمح لهم بعداب الدنيا قبل عذاب الآخرة ، وذلك بحرمانهم من سبب الحياة الأول وهو الماء. ﴿ قُلُ أَرَائِتُمْ إِنَّ أَصْبِح صَاوَّكُمْ عُورًا ﴾ أي: ذاهبًا في الأرض إلى أسفل ، ﴿ فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِهِ اللهِ عَلَى وَجِهُ الْأَرْضِ ، أي لا يقدر على ذلك إلا الله عز وجل ، فمن فضله وكرمه أن أنبع لكم المياه ، وأجراها في سائر أقطار الأرض بحسب ما يحتاج العباد إليه من القلّة والكثرة . فلله الحمد والمنة .

# الدجري الكيدي

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال النبي : ما من الأنبياء

نبى إلا اعطى من الأبات ما مثله أمن عليه البشر. وإنما كان الذي اوتينه

وحيا أوحاه الله إلى فأرجو أن أكون أكثرهم تابعا بوم القيامة .

هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري في موضعين من صحيحه؛ أحدهما في كتاب فضائل القرآن، باب: «كيف نزل الوحي وأول ما نزل» برقم (٤٩٨١)، والثاني في كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة باب قول النبي في: «بعثت بجوامع الكلم» برقم (٤٧٢٧)، كما أخرجه الإمام مسلم في صحيحه كتاب الإيمان باب وجوب الإيمان برسالة نبينا محمد في، إلى جميع الناس ونسخ الملل قبله برقم (١٥٢)، كذا أخرجه الإمام أحمد في المسند، والنسائي في الكبرى.

#### راوي الحديث

قال الذهبي: الإمام الفقيه المجتهد الحافظ، صاحب رسول الله ت أبو هريرة الدوسي اليماني، سيد الحفاظ الأثبات، اختُلِف في اسمه واسم أبيه على أقوال جمة أرجحها: عبد الرحمن بن صخر.

ويقال: كان في الجاهلية اسمه عبد شمس «أبو الأسود»، فسمًاه النبي عند الله وكناه أبو هريرة. قال الطبراني: وأمه رضى الله عنها هي ميمونة بنت صبيح.

حمل عن النبي علمًا كثيرًا طيبًا مباركًا فيه لم يُلحق في كثرته وكذلك عن أبيً بن كعب وأبي بكر وعمر وأسامة وعائشة والفضل وبصرة بن أبي بصرة وكعب الحبر.

حدث عنه خلق كثير من الصحابة والتابعين، فقيل: بلغ عدد أصحابه ثمانمائة أو أكثر كما قال البخاري.

عن محمد بن قيس قال: كان أبو هريرة يقول: لا تكنُّوني أبا هريرة؛ كناني رسول الله : أبا هر، فقال: «ثكلتك أمك أبا هر». والذكر خير من الأنثى، وعن الوليد بن رباح أن أبا هريرة كان يقول: كان النبي خدوني: «أبا هر».

قال أبو هريرة: والله ما خلق الله مؤمنًا يسمع بي إلا أحبني. قال يزيد بن عبد الرحمن لأبي هريرة: وما علمك بذلك قال: إن أمي كانت مشركة، وكنت أدعوها إلى الإسلام، وكانت تأبى عليً، فدعوتها يومًا فأسمعتني في رسول الله عما أكره، فأتيت رسول الله قوانا أبكي فأخبرته، وسألته أن يدعو لها، فقال: «اللهم اهد أم

# إعداد/ زكريا حسيني

أبي هريرة، فخرجت أعدو أبشرها، فأتيت فإذا الباب مجاف وسمعت خضخضة الماء، وسمعت حصي، فقالت: كما أنت، ثم فتحت وقد لبست درعها وعجلت عن خمارها، فقالت: أشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله. قال: فرجعت إلى رسول الله أنكي من الفرح كما بكيت من الحزن، فأخبرته، وقلت: ادع الله أن يحببني وأمي إلى عباده المؤمنين، فقال: «اللهم حبب عبيدك هذا وأمه إلى عبادك المؤمنين وحببهم إليهما». أخرجه مسلم وأحمد.

#### شرحالحديث

قوله ﷺ: «ما من الأنبياء نبيُّ إلا أُعْطى». هذا يدل على أن كل نبي من الأنبياء لابد له من مع جزة تقتضي إيمان من شاهدها بصدقه وعدم تكذيبه، ولا يضره بعد ذلك من أصر على تكذيبه.

قوله: «من الآيات» أي: المعجزات الخوارق للعادات.

وقوله: «ما مثله آمن عليه البشر»: المِثْلُ يطلق ويراد به عين الشيء، ويطلق أيضًا على ما يساويه، والمعنى أن كل نبي من الانبياء أعطي معجزة أو أكثر؛ من شأن من يشاهدها من البشر أن يؤمن ويصدق هذا النبي لأجلها، و«على» هنا بمعنى اللام أوالباء، وإنما عبر بـ «على» لأنها تفيد معنى الغَلَبَة، أي أنه يؤمن بذلك مغلوبًا عليه بحيث لا يستطيع دفعه عن نفسه، ولكنه قد بحيث لا يستطيع دفعه عن نفسه، ولكنه قد

بحدد ويعاند، كما قال تعالى: ﴿ وَجَدُوا بِهَا وَاسْتَنْقَنَتْهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُواً ﴾. قوله 🍜: «وإنما كان الذي أوتيته وحيا أوحاه الله إلىُّ اي إن معجزتي التي تحديثُ بها هي الوحي الذي أنزل علىً وهو القرآن لما اشتمل عليه من الإعجاز الواضح، وليس المراد حصر معجزاته 📚 فيه، ولا أنه لم بؤت من المعجزات مثل ما أوتى من تقدمه من الأنبياء، بل المراد أن القرآن هو المعجزة العظمي التي اختصه الله بها دون غيره، لأن كل نبي أعطى معجزة خاصة به لم يعطها بعينها غيره تحدى بها قومه، وكانت معجزة كل نبي تقع مناسبة لحال قومه، فلما كان السحر فاشتا عند فرعون وقومه جاءه موسى عليه السلام بالعصا على صورة ما بصنع السحرة، لكنها تلقف ما صنعوا أي تبطله، ولم يقع ذلك بعينه لغيره من الأنبياء، وكذلك لما كان الأطباء والحكماء في عهد عيسى عليه السلام في غاية الظهور كانت معجزته عليه السلام إحياء الموتى وإبراء الأكمه والأبرص وهو ما لم تصل إليه قدرتهم. ولما كان العرب الذين بعث فيهم النبي 🎏 في الغاية من البلاغة والفصاحة جاءهم بالقرآن الذي تحداهم أن يأتوا بسورة من مثله فلم يقدروا على ذلك، وقيل المراد أن القرآن ليس له مثل لا صورة ولا حقيقة، بخلاف غيره من المعجزات فإنها لا تخلو عن مثل، وقيل المراد أن كل نبي أعطى

一一一一一

# القرآن عام النفع كثير الفائلة بشتمل على

# سامع القرآن لا يمجه وقارئه لا يمل من تلاوته،

#### لن يستطيع أعداء الإسلام والمسلمين أن يصرفوهم عن

سيوجد، فحسن ترتيب الرجاء المذكور على ذلك، وهذا الرجاء قد تحقق، فإنه أكثر الأنبياء تابعًا، ثم قال رحمه الله: وقد جمع بعضهم إعجاز القرآن في أربعة أشياء:

أحدها: حسن تاليفه والْتِئام كلمِه مع الإيجاز والبلاغة.

ثانيها: صورة سياقه وأسلوبه المخالف الساليب كلام أهل البلاغة من العرب نظمًا ونثرًا حتى حارت فيه عقولهم ولم يهتدوا إلى الإتيان بشيء مثله مع توفر دواعيهم على تحصيل ذلك وتقريعه لهم على العجز عنه.

ثالثها: ما اشتمل عليه من الإخبار عما مضى من أحوال الأمم السالفة والشرائع الدائرة مما كان لا يعلم منه بعضه إلا النادر من أهل الكتاب.

رابعها: الإخبار بما سيأتي من الكوائن التي وقع بعضها في العصر النبوي، وبعضها بعده.

ومن غير هذه الأربعة أيات وردت بتعجيز قوم في قضايا أنهم لا يفعلونها فعجزوا عنها مع توفر دواعيهم على تكذيبه، كتمني اليهود الموت، ومنها الروعة التي تحصل لسامعه، ومنها أن قارئه لا يمل من ترداده، وسامعه لا يمجه ولا يزداد بكثرة التكرار إلا طراوة ولذاذة، ومنها أنه أية باقية لا تعدم ما بقيت الدنيا، ومنها جمعه لعلوم ومعارف لا تنقضي عجائمها ولا تنتهى فوائدها. اهـ.

من المعجزات ما كان مثله لمن كان مثله لمن كان قبله، والقرآن لم يؤت أحد قبله مثله، وقيل المراد أن الذي أوتيته لا يتطرق إليه تخييل وإنما هو كلام معجز لا يقدر أحد أن يأتي بما يتخيل منه التشبيه به، بخلاف غييره فإنه قد يقع في معجزاتهم ما يقدر الساحر أن يخيل شبهه فيحتاج من يميز بينهما إلى نظر، والنظر عرضة للخطأ، فقد يخطئ الناظر فيظن تساويهما، وقيل أن معجزات الأنبياء انقرضت بذهاب

المراد أن معجزات الأنبياء انقرضت بذهاب عصورهم وأزمانهم فلم يشاهدها إلا من حضرها، ومعجزة القرآن مستمرة إلى يوم القيامة، وخرقه للعادة في أسلوبه وبلاغته وإخباره بالمغيبات، فلا يمر عصر من العصور إلا ويظهر فيه شيء مما أخبر به أنه سيكون يدل على صحة دعواه، وهذا أقوى المحتملات، وقيل المعنى أن المعجزات الماضية كانت حسية تشاهد بالأبصار كناقة صالح وعصا موسى، ومعجزة القرآن تشاهد بالبصيرة فيكون من يتدعه لأحسها أكثر، لأن الذي يشاهدُ بعين الرأس ينقرض بانقراض مشاهده، والذي بشاهد بعين العقل باق يشاهده كل من جاء بعد الأول مستمرًا، قال الحافظ ابن حجر بعد أن ساق هذه الأقوال: ويمكن نظم هذه الأقوال كلها في كلام واحد؛ فإن محصلها لا ينافي ىعضه يعضاً.

قوله : «فأرجو أن أكون أكثرهم تابعًا يوم القيامة». قال الحافظ في الفتح: رتب هذا الكلام على ما تقدم من معجزة القرآن المستمرة لكثرة فأئدته وعموم نفعه، لاشتماله على الدعوة والحجة والإخبار بما سيكون، فعم نفعه من حضر ومن غاب ومن وجد ومن

# ولا يزداد بكثرة التكرار إلا طراوة وحلاوة

دينهم وعن كتاب ربهم إذا استمسكوا به وحفظوه وتم بهجروه

قال الإمام النووي رحمه الله في شرح صحيح مسلم: ومعجزة نبينا قلق القرآن المستمر إلى يوم القيامة مع خرق العادة في أسلوبه وبلاغته وإخباره بالمغيبات وعجز الجن والإنس عن أن يأتوا بسورة من مثله مجتمعين أو متفرقين في جميع الأعصار مع اعتنائهم بمعارضته فلم يقدروا وهم أفصح القرون. مع غير ذلك من وجوه إعجازه المعروف، والله أعلم.

ثم قال رحمه الله: وقوله : «فأرجو أن أكون أكثرهم تابعًا «علّمُ من أعلام النبوة؛ فإنه أخبر عليه السلام بذلك في زمن قلة المسلمين، ثم مَنَّ الله تعالى وفتح على المسلمين البلاد وبارك فيهم حتى انتهى الأمر واتسع الإسلام في المسلمين إلى هذه الغاية المعروفة ولله الحمد على هذه النعمة وسائر نعمه التي لا تحصى، والله أعلم.

هذا ولا شك أن القرآن الكريم هو معجزة نبينا محمد وأنه الوحي الذي أوحاه الله تعالى إليه، وكذلك السنة النبوية وحي الله تبارك وتعالى إلى رسوله في، قال تعالى: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَ وَى (٣) إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيُ يُوحَى ﴾، والقرآن باق ومحفوظ بحفظ الله تعالى لا يتبدل ولا يتغير، قال تعالى: ﴿ لاَ يَنْدِيكُ النّاطِلُ مَنْ بَيْنَ يَدِيّهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلُ مَنْ حَكِيم حَمِيدٍ ﴾، وقال تعالى: ﴿ إِنّا نَحْنُ مَنْ حَكِيم حَمِيدٍ ﴾، وقال تعالى: ﴿ إِنّا نَحْنُ مَنْ خَلْفِه تَنْزِيلُ مَنْ حَكِيم حَمِيدٍ ﴾، وقال تعالى: ﴿ إِنّا نَحْنُ مَرْالًا الذَّكْرَ وَإِنّا لَهُ لَمَافِئُونَ ﴾، ليس بحاجة فَرُلْنَا الذَّكْرَ وَإِنّا لَهُ لَمَافِئُونَ ﴾، ليس بحاجة

إلى حفظ البشر، فإن الله البشر، فإن الله تعالى حافظه، وإنما يسعد المسلمون ويرقون ويفوزون في الدنيا والآخرة إذا تعلموا هذا الكتاب واعتنوا به، تلاوة وحفظا وتدبرًا وفهمًا وعلمًا وعملاً، حافظوا على تلاوته وحفظه وتفسيره وإعرابه، فإنه منهاجهم الذي فيه عزهم ونصرهم في الدنيا، وفوزهم بالجنة ونجاتهم من النار في الآخرة.

ولن يستطيع أعداء الإسلام والمسلمين أن يصرفوهم عن دينهم وعن كتاب ربهم إذا استمسكوا به وحفظوه ولم يهجروه، أما إذا هجروه تلاوة وحفظا وفهما وتدبرا وعلما وعملاً، فإن الأعداء يسهل عليهم أن يتسلطوا على المسلمين ويعيثوا فسادًا يتشكيكهم في كتابهم وإلقاء الشبه عليهم فيتهوك منهم من يتهوك ويتشكك من يتشكك، وذلك لضعف الإيمان والجهل بالقرآن، ولا عجب بعد ذلك أن يُطْلَب من المسلمين مَحْوُ آيات من القرآن تتعارض مع مبادئ الكافرين وأهوائهم أو تتصادم مع مصالحهم فيما يزعمون، بل أكثر من ذلك أن يؤلفوا كتابًا أو كتبًا بديلة عن القرآن للمسلمين، ليأخذوه فيستبدلون الذي هو أدنى بالذي هو خير، ومن هان عليه دينه هان عليه كل شيء.

نسال الله تعالى أن يحفظ علينا ديننا وعقائدنا، وأن يجعلنا من أهل القرآن المستمسكين به العاملين به في الدنيا الفائزين به في الأخرة، وأن يجعله شفيعنا إلى جنات النعيم، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله محمد وآله وصحبه أجمعين.

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

The Land

# <u>پاپ منبر الحرمين</u>

# لفضيلة الشيخ/ عبد الرحمن السديس

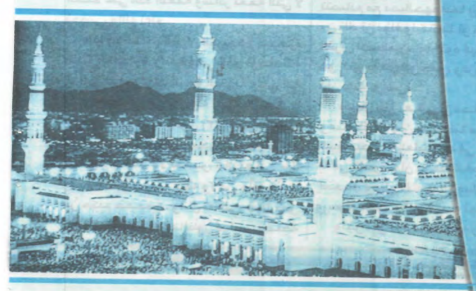
# إمام الحرم المكي

الحمدُ لله، والصلاة والسلام على رسول الله. أمّا بعد: فيا عبادَ الله، العيشُ الوثير والخير الوفير والرزق الكثير ثمرةُ تقوَى المولى الله، العيشُ الوثير، فاتقوا الله رحمكم الله، يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهُ وَامِنُوا بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كَفُلْنُنِ مِنْ رَحْمَتِهِ وَيَجْعَلْ لَكُمْ نُورًا تَمْشُونَ لِلهُ وَيَجْعَلْ لَكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْفَرْ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمُ [الحديد: ٢٨].

ايها المسلمون، لا يرتابُ الغيورون على أحوال الأُمَّة أنها تعيش زمن طوفان الفتن، وأنُ واقعها المرير يعُجُ بفتن عمياء ودواه دهياء، قد انعقد غمامُها وادلهم ظلامُها، غير أنَ هناك فتنة فاقرة وبلية ظاهرة، فتنة أمتُحن المسلمون بها عبر التاريخ، فتنة عانت منها الأمّة طويلاً وذاقت مرارتها وتجرّعت غصصتها ردحًا من الزمن، فتنة طال ليلها وأرخى سدوله بشتى همومها وناءت بكلكلها وغمومها، كم نجم عنها من سفك الدماء وتناثر الأشلاء وحلُّ جرّاءها من نكبات وأرزاء، وبالجملة فهي محيطُ ملغوم ومركب مثلوم ومستنقعُ محموم وخطر محتوم، زلت فيها أقدام وضلت فيها أفهام، وبالتالي فهي جديرة بالتذكير حفية بالتفكير قمنة بالتبصير، بله صرخة ننير وصيحة تحذير، حتى لا تتجدد فواجعُ الأمّة في العنف والتدمير والإرهاب

آجُزَمُّ أنه لم يعُد يخفى على شريف علمكم أنها الظاهرةُ الجديرة بالتنديد والتفكير والمعالجة والتغيير، إنها فتنةُ التكفير، وكفى بها من فتنة تولّد فتناً.

المالية



المام المقلبا المحطورة المكفير

إخوةَ الإسلام، المجازفةُ بالتكفير شرُّ عظيم وخطر جسيم، كم أذاق الأمَّةُ من الويلات ووبيل العواقب والنهايات. لا يسارع فيه من عنده أدنى مسكة من ورع وديانة أو شنزرة من علم أو ذرّة من رزانة، تتصدّع له القلوب، وتفرّع منه النفوس، وترتَّعِد من خطره الفرائص، يقول الإمام الشوكانيُّ رحمه الله: وها هنا تُسكَب العبرات ويُناح على الإسلام وأهلِه بما جناه التعصِّبُ في الدين على غالب المسلمين من الترامي بالكُفر لا لسنَّة ولا لقرآن، ولا لبيان من الله ولا لبرهان، بل لما غلت به مراجلُ العصبيَّة في الدين وتمكِّن الشيطانُ الرجيم من تفريق كلمة المسلمين، لقُّنهم إلزامات بعضهم لبعض بما هو شبيه الهباء في الهواء والسَّراب بقيعة، فيا لله والمسلمين من هذه الفاقرة التي هي أعظمُّ فواقر الدين والرزية التي ما رُزئ بمثلها سبيلُ المؤمنين... - إِلَّى أَنْ قَالَ رحمه الله: - والأدلة الدالة على وجوب صيانة عرض المسلم واحترامه تدلُّ بفحوى الخطاب على تجنُّب القدح في دينه بأيُّ قادح، فكيف إخراجه عن المُلَّةَ الإسلاميَّةَ إلى المُلَّةِ الكَفْرِيَّةَ؟! فَإِنَّ هَذِه جِنَايَّةٌ لا يغْدِلُها جِنايَّةً وجِراةٌ لا تماثلها جرأة، وأين هذا المجترئ على تكفير أخيه من قول رسول الله: «المسلمُ أَخُو المسلم؛ لا يظلمِه ولا يُسلمُه» (١) وقوله عليه الصلاة والسلام: «سبابُ المسلم فسوقُ وقِتالُه كفر «(٢) وقوله: «إنّ دماءُكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام (٣) انتهى كلامه رحمه الله(٤).

إخوة الإيمان، لقد جاءت النصوصُ الزاجرة عن هذا المرتع الوخيم والمسلك المشين، يقول سبحانه: فَتَبَيِّنُوا وَلا تَقُولُوا لِنْ ٱلْقَى إِلَيْكُمْ السِّلامَ لَسُتُ مُؤْمِنًا تَبْتَغُونَ عَرْضَ الحَيَاةِ الدُّنْيَا [النساء: ٩٤]، وفي الصحيحين من حديث ابن عمر رضى الله عنهما قال: قال رسول الله: ﴿إِذَا قَالَ الرَّجِلُّ لأخيه: يا كَافر فقد باء بها أحدُهما، فإن كان كما قال وإلا رجعت عليه (٥)، وفيهما من حديث أبى ذر رضى الله عنه أنه سمع رسول الله يقول: «من دعا رجلاً بالكفر أو قال: عدو الله وليس كذلك إلا حار عليه (٦)، وعند الطبرانيّ بسند صحيح أنّ رسولَ الله قال: «مَن رمي مؤمنًا بكفر فَهو

المتهج الشرعي تجاد التكفير

وعلى هذا المنهج الناصع الوضيء سار صحابة رسول الله، خرج الإمام أحمد والطبرانيّ وغيرهما عن أبي سفيان قال: سالتُ جابرًا وهو مجاورٌ بمكة: هل كنتم تزعُمون أحدًا من أهل القبلة مشركًا؟ فقال: معاذ

ينبغى الاحتراز منالتكفيرما وجدالى ذلك سبيلاً، ا يترتبعليه مناستباحة اللمكاء. والخطأ في ترك ألف كافر أحساءًا، أهون يكثير من سفك دممسلم 22 10



الله، وفَرْع لذلك، فقال رجلٌ: هل كنتم تدعون أحدًا منهم كافرًا؟ قال: لا(٨).

وعلى هذا المسلك المشرق اللآلاء سار السلف الصالح رحمهم الله، فوضَعُوا لهذا الحكم أصولاً وشروطًا وضوابط، ورسموا له حالات وموانع، لا بد من مراعاتها والتثبت فيها، وما ذلك إلا لخطورته و دقته.

و أهمُّ هذه الضوابط أنَّ التكفيرَ حكم شرعيُّ ومحضٌ حقَّ الله سبحانه ورسوله، يقول الإمام العلامة ابن القيم رحمه الله:

الكفرر حق الله ثم رسولة بالنص بنسبت لا بقول فالان من كان رب العالمين وعبده قد كفراه فذاك دو الكفران(١)

ويقول الإمام الطحاوي رحمه الله: ولا نكفر أحدًا من أهل القبلة بذنب ما لم يستحلُّه (١٠)، قال ابن أبي العزَّ رحمه الله: 'إنَّ بابَ التَّفير وعدم التكفير بابٌ عظُمت الفتنةُ والمحنةُ فيه، وكثر فيه الافتراق، وتُستَّتَت فيه الأهواء والآراء، وتعارضت فيه دلائلُهم، فالنَّاس فيه على طرفين ووسط (١١)، ثم قال: وإنه لمن أعظم البغي أن يُشهد على معيِّن أن الله لا يغفر له ولا يُرحمه، بل يخلُّده في النار (١٢)، وقال الغزاليّ رحمه الله: والذي ينبغي الاحترازُ منه التكفيرُ ما وجد إليه سبيلا، فإنّ استباحة الدماء والأموال من المصلِّين إلى القبلة المصرّحين بقول: لا إله إلا الله محمَّد رسول الله خطأ، والخطأ في ترك الف كافر في الحياة أهونُ من الخطأ في سفك دم لمسلم (١٣)، وقال الإمام النووي رحمه الله: "اعلم أنّ مذهب أهل الحقُّ أنه لا يكفِّر أحدُ من أهل القبلة بذنب، ولا تُكفِّر آهلُ الأهواء والبدِّع وغيرُهم (١٤)، ويقول الإمام القرافي رحمه الله: كونُ أمر ما كفرًا-أي أمر كان- ليس من الأمور العقليّة، بل هو من الأمور الشرعيَّة، فإذا قال الشارع في أمر ما: هو كفر فهو كُفر ، ويقول شيخ الإسلام ابن تيميّة رحمه الله: فلهذا كان أهلُ العلم والسنَّة لا يكفّرون من خالفهم وإن كان ذلك المخالف يُكفَّرهم؛ إذ الكفر حكمٌ شيرعي، فليس للإنسان أن يعاقب بمثله كمن كذب عليك وزنى بأهلك، ليس لك أن تكنِّب عليه ولا تزنى بأهله، لأنَّ الكذبَ والزنا حرامُ لحقَّ الله تعالى، وكذلك التكفير حقَّ الله، فلا يُكفِّر إلاً من كفِّره الله ورسوله (١٥)، وقال الشيخ المحدّد محمد بن عبد الوهاب رحمه الله: وبالحملة فيجب على كلِّ من نصبح نفسته أن لا يتكلُّم في هذه المسالة إلا يعلم ويرهان من الله، وليحذر من إخراج رجل من الإسلام بمجرد فهمه واستحسان عقله، فيان إخراج رجل من الإسلام أو إدخاله من أعظم أمور الدّين، وقد استزلَّ الشيطان آكثر الناس

في هذه المسالة (١٦). الله أكبر، هذا هو ورّعُ السلف في هذا الباب،

فكيف يسوغ بعد هذه النقول كلّها لمن لم يبلغ في مقدار علمهم وفضلهم نقيرًا ولا قطميرًا أن يتجاسر على المسارعة إلى الحكم بالكفر الصرَّراح في حق إخوانه المسلمين جملة وتفصيلاً عيادًا بالله عيادًا، أوما علم هؤلاء ما يترتب على التسرُّع في التكفير من أمور خطيرة من استحلال الدم والمال ومنع التوارُث وفسخ النكاح وتحريم الصلاة عليه وعدم دفنه في مقابر المسلمين، مع ما يستوجبه من الخلود في النار والعياذ بالله، إلى غير ذلك مما هو مزبور في مظانه افلا جرم بعد ذلك كله أن يقف الشرع منه موقي في مطانه المسارمًا، يسد الطريق على أحفاد ذي موقي في ممن يكفرون أهل الإسلام ويدعون أهل الأوثان، بل يوزعون صكوك جهنم على الخليقة وهم الأوثان، بل يوزعون صكوك جهنم على الخليقة وهم المشعون، والله المستعان.

أصة الإسلام، ومن الضوابط المهمّة في هذه المسألة الخطيرة أن المسلمَ لا يُكفُّر بقول أو فعل إلا المسالة الخطيرة أن المسلمَ لا يُكفُّر بقول أو فعل إلا شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: فليس لاحد أن يكفُّر أحدًا من المسلمين وإن أخطأ وغلط حتى تُقامَ عليه الحجّة وبيئ له المحجّة، ومن ثبت إسلامُه بيقين لم يزل عنه ذلك بالشك، بل لا يزول إلا بعد اقامة الحجة وإزالة الشبهة (١٧).

ومن الضوابط أنه يجب التفريق بين الفعل والفاعل والإطلاق والتعيين وتنزيل النصوص على الوقائع والاشخاص، جاء في مجموع الفتاوى ما نصّه: فإنَّ نصوص الوعيد التي في الكتاب والسنة ونصوص الائمة بالتكفير والتفسيق ونحو ذلك لا يستلزم ثبوت موجبها في حق المعين إلا إذا وجدت الشروط وانتفت الموائع، لا فرق في ذلك بين الأصول والفروع (١٨).

ومنها أنَّ الكفرَ نوعان: أكبر وأصغر، اعتقاديً وعمليّ، وهذا ممّا التبس على كثير ممّن يتراشقون بالتكفير، فغفلوا عن الجمع بين النصوص والمنهج الصحيح فيما ظاهره التعارضُ.

ولهذا ذهب جماهير العلماء سلفًا وخلفًا إلى التفصيل في قضية الحاكمية، وهو مذهب حبر الأمة وترجمان القرآن عبد الله بن عبّاس رضي الله عنهما حيث يقول رضي الله عنهما: (ليس بالكفر الذي يذهبون إليه، وإنما هو كفرٌ دون كفر)(١٩)، وإليه نهب الطبريّ وابن كثير والقرطبيّ وعكرمة ومجاهد وعطاء وطاوس والزجّاج والآجريّ وابن عبد البر والسمعانيّ والجصاص وأبو يعلى وأبو حيّان وابن بطّة وابن عطيّة وابن الجوزيّ وشيخ الإسلام وتميذه ابن القيم وأئمة الدعوة والمحققون قديمًا

وَعدُ أَهُلُ العِلمِ أَربِعِ حَالَاتَ في هذه المسألة على تفصيل نفيس يحقق الجمعُ بين النصوص، مما

بؤكد الإجماع على براءة أهل السنة من تكفير عصاة الأمّة، مع أنّ وجوب الحكم بما أنزل الله لا يتمارى فيه مسلمان، وكلُّ مسلم للحُكم بغير الشريعة من القالين، بيد أنَّ هذا الجُرمَ المستبين لا ينبغي أن نُذر حنا لحماسة مشبوهة وعاطفة جياشة عن قواعد

أهل العلم والإيمان وأصول أهل السنة والقرأن ومنهج السلف في النظر والاستدلال، وماذا بعد

الحقّ إلا الضلال؟!

ومن الضوابط في هذه المسالة أنه لا يُكفُر باللوازم من الأقوال، ولا يُعتبر بما تؤول إليه من افعال، يقول الإمام الشاطبيّ رحمه الله: مذهب المحققين من أهل الأصول أنَّ الكفر بالمال ليس بكفر في الحال"، وقال الحافظ ابن حجر: "إنَّ الذي يُحكم عليه بالكفر مَن كان الكفرُ صبريحَ قوله، وكذا من كان لازمَ قوله وعُرضَ عليه فالتزمَه، أمَّا من لم يلتزمه وناضَل عنه فَاِنَّه لا يكون كافرًا ولو كان اللازم كفرا (۲۰).

وأخيرًا - يا رعاكم الله - فإنّه لا يكفّر إلاً من أجمع أهل الإسلام على تكفيره أو قام على تكفيره دليلٌ لا معارضَ له، حكاه ابن عبد البرّ وابن بطَّالَ وشبيخ الإسلام ابن تيمية والإمام المجدّد محمد بن عبد الوهاب رحمهم الله إذ يقول: ولا نكفُر إلاَّ ما أجمع

عليه العلماء كلهم (٢١). مع أنّ من مسلّماتِ هذه القضية العلمَ بأنّ هذا العملَ كفرٌ، فالجاهلُ لا يكفّر حتى تقومَ عليه الحجّة، يقول الإمام أحمد في الجهمية: لو قلتُ قولكم لكفرتُ، ولكنِّي لا أكفُركم لأنُّكم عندي جُهُ ال (٢٢)، ويقول شبيخ الإسلام: وهذا المتأوّل ينبغي إقامةً الحجة عليه أولاً وإظهارُ خطئه وإعلامُه بالحقِّ، كما ينبغي أن تُعلَمَ الموانِع المانعِةُ من التكفير، ومنها الحِهِلُ والخطأ والإكراه، قال تعالى: مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ مَعْد إيمانِهِ إلا مَنْ أَكْرِهُ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنَ بَالإيمان [النحل:١٠٦]، ومنها التّأويل السائغ، ولهذَا أَتَّفَقُّ الصحابة رضى الله عنهم على عدم تكفير من استحلُوا الخمرُ لوجود الشبهةِ لديهم، وهي تاويلُهم قولَ الله عن وجل: لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالحاتِ جُنَّاحُ فِيمَا طَعِمُوا الآية [المائدة:٩٣] (٢٣).

#### الإسلام لايقر القوضي والإجرام

وبعدُ: أبها المسلمون، فإنّ الغيورن حيثما ببيِّنون خطورة المجازفة في التكفير ويذكرون شروط التكفير وضوابطَه فإنهم يُعلِنون للعالَم بأسره أنَّ الإسلام بريء من هذا المعتقد الخاطئ، وأنّ ما جرى في بلادنا المحروسة وبجرى في بعض بلاد المسلمين من سَفَكَ الدماء المعصومة وإزهاق الأنفس البريسَّة وأعمال التفجير والتدمير والتخريب والإفساد والإرهاب لهُو من الأعمال الإجراميّة المحرّمة، ولا بحوز أن يُحمَّل الإسلام وأهلُه المعتدلون جَريرة هذه

الأحداث التي هي إفرازُ فكر تكفيريَ منحرف، مما تاباه الشبريعة الستمحة والفطر السليمة والعقول الستقيمة.

أيِّها الإخوةُ في الله، إنَّ ظاهرةُ الغلوِّ في التكفير والاعتساف لهي من أخطر ما بُليت به الأمّة فحوّلها إلى إسراف في أطراف.

لقد بدأت هذه الفتنة بحرب كلام، وانتهت إلى استحلال الدم الحرام، وزاد شططُها حينما حُمِل السلاحُ في وجه الأمّة، وأذكي أوارُها حينما برزت في صورةِ فتاوى تكفيريّة تحريضيّة، تلقّفها حُدثاء الأسنان سفهاء الأحلام، فسلكوا مسالك أهل البغي والإجرام، فهل بعدَ هذا يسنِّعُ السكوتُ من أهلَّ الإسلام؟!

#### التكفير والتدمير تنعكس أثاره السلبية

#### على العالم بأسره

لقد كان الغبورُ على أبناء أمّته برى خلال الرماد وميضَ نار وأنَّ الحربَ أول ما تكونَ فتيَّةً، واليومَ نرى الأمرَ أمرًا منكرًا، فما زال الفكر التكفيري يسرى بقوة في صفوف شباب الأمة الذين نظر بعضُهم إلى المجتمعات نظرة سوداويّة قاتمة، وأنّه لا مُخرج من المحن والسلايا التي رُزئت بها الأمّة إلا بالتكفير ثم التفحير والتدمير.

ومما يزيد في الأسنى ما يُزى من تسربُ هذه اللوثة الخطيرة إلى بعض شياب الأمَّة، ويعظُم الأمرُ حينما يكون الحكم بالتكفير جزافًا على وُلاة أمر المسلمين ومن بايعهم على الكتاب والسنة من العلماء الربانيِّين، فرُموا بالعَمالة والمداهِّنة، بل لقد سرى الخطر إلى عوامُ المسلمين وناشئتهم.

#### العلماءهم أولى الناس بمواجهة ذلك الخطر

#### والعنف لايواجه بالعنف

وممًا مد في أجل هذا الفكر المتهافت وبسط رواجه هو التقصيرُ في التصدِّي له وذكر أسبابه، والتي من أهمُّها ضحالة العلم وقلَّة الفهم والخطأ في منهجيّة الطلّب والتحصيل، فلم يُؤخّذ العلم من أهله المعروفين، بل زُهُد فيهم، وأفقدت الثقة بهم، مع عدم الدراية بمقاصد الشريعة وقواعد الفقه ورعاية المصالح العليا في الأمّة والتعلّق بشُبّه ومتشابهات، مع ترك للنصوص المحكمات الواضحات، إضافة إلى ما يعُجُّ به واقِّع الأمَّة من صُور من الظلم والإضطهاد، غير أن ذلك ليس بمبرر ولا مُسوع للخَطا، فالعُنف لا يعالجُ بالعُنف، وإذا كان المصلحون يرون الأمة ممزقة والممتلكات مغتصية والمقدسات مستلبة فهل المخرج من هذه الرزايا بتكفير الولاة والخروج على الجماعة وحمل السلاح في وجه الأمة؟! ألا يفيق هؤلاء؟! ألا يعتبرون بمن

حَولِهم؟! ألم يقرؤوا التأريخُ ليدركوا كم أضرُ هذا الفكرُ بالأمَّة وصدَها عن دينها وخوَّف شبابها من التمستُ بالسنة والتزام الشريعة؟! ماذا قدَم هذا الفكر الأحاديُّ للأمَّة؟! وماذا أثمرَ في مسيرةِ الدعوةِ والعمل الخيري والإصلاحيِّ؛ فاللهمُّ غُفرًا غُفرًا، أفلا يَسَعَ هؤلاءِ ما وسع أنبياءَ الله ورسلَه وصحابةً رسول الله والسلف الصالح ومن تبعهم بإحسان، فشبغلوا أنفسهم تعلمًا وتعليمًا ودعوةً وإصلاحًا؟!

أيِّها الإخوةُ في الله، أمَّا العلاجُ فبالعِلم العِلم، وبالفهم الفهم، وبالحوار الحوار، حتى لا تُحْرِبُ الديار ويحلّ الدّمار ويلحق بالأمّة العارُ والشّنار، وما أشبه الليلة بالبارحة، فلقد كفّر أسلافُ هؤلاء خيارَ هذه الأمة من صحابة رسول الله، ورضى الله عنهم وأرضاهم، وجازى من كفرهم وعاداهم بما يستحقّ دنيا وأخرى.

وهنا لا بدّ من التاكيد على أنّ الناس في هذه القضيية طرفان ووسيط فأهل السيئة والجماعة وسط بن الخوارج والمرجئة، وكما عانتِ الأمَّةُ من فِكر التكفير عانت من الإرجاء والتأخير، ولهذا وضَّع أهلُّ العلم بابَ الردة ونواقض الإسلام، غيرَ أنَّه لا بدُّ أن يتصدى لذلك ذوو العلم والبصيرة.

وطالب بعض المنهزمين فكريًا بتمييع الدين وذوبان الشريعة بدعاوي فجُّة، ونسبوا إلى مناهج التعليم الشبرعيَّة النقصِّ والثُّلب، لا بلُّغهم الله ما

والدعوةُ موجِّهةُ بحرارة إلى شياب الأمَّة بالبقظَّة والانتباه وأخذ الحذر من كلِّ انحراف فكريِّ بجانب منهج الوسطية والاعتدال.

والنداءُ موجّهُ إلى شباب بلاد الحرمين خاصة وشبباب المسلمين عامة الذين نشوؤوا على صحة

المعتقد والسنة ومنهج أئمة الدعوة الإصلاحية المباركة أن يحذَّروا اللوثاتِ الفكريَّة المنحرفة، وأن يثبتوا على منهجهم الصحيح رغم التحديات والمتغيّرات، وأن يلتحموا بولاتهم وعلمائهم، وأن يحذَّروا من أن يُستغَلُوا أو يستهدَّفوا ويستفزُّوا، في أفكار دخيلة أو مناهج هزيلة.

وإلى المصطادين بالماء العكر المستغلين كلُّ هفوة من بعض الأخيار والصالحين أن كُفُّوا عن تعميم الأحكام، وعلى رسلكم عن الوقيعة في شباب الإسلام، فوالله لن يصلُحَ حالُ الأمَّة إلا بالقيام بأمر الدين ونُصرة حَملتِه والذبِّ عن أعراض الصالحين المصلحين والدعاة الصادقين وإعلاء راية الحسببة والدعوة إلى الله عز وجل بالحكمة والموعظة الحسنة.

ويعلم الله الذي لا إله غيرُه أنَّ ذلك عينُ النُّصح للْأَمَة والسعي في براءةِ الذَّمَّة وإن شرق بذلك أناسُ وطار فرحًا آخرون، فليس يخلُو المرء من قدح ومدح وإن كان أقومَ من قدح، لكن العزاء الانتصارُ للحقُّ بدليله وإن سخط الناسُ كلُّ الناس، وحسبننا أنه محضُ النصيحةِ الموافِقة للنصوص الصحيحة والنقول الصريحة، إنْ أُريدُ إِلاَّ الإصَّلاحَ مَا اسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِي قِي إِلاَّ بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوكُلْتُ وَإِلَيْهِ أُنبِي [هود:٨٨].

الهوامش

<sup>(</sup>١) آخرجه البخاري في المظالم (٢٤٤٢)، ومسلم في البر (٢٥٨٠) عن ابن عمر رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>٢) آخرجه البخاري في الإيمان (٤٨)، ومسلم في الإيمان (٢٤) عن ابن مسعود رضي الله عنه. (٣) أخرجه البخاري في العلم (٦٧)، ومسلم في القسامة (١٦٧٩) عن ابي بكرة رضي الله عنه، وثبت عن عيرهم من الصحابة رضي الله عنهم. (٤) السيل الجرار (٤/٤٨٥-٥٨٥).

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري: كتاب الايب (٢١٠٤)، صحيح مسلم: كتاب الإيمان (٦٠).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري: كتاب الآدب (٦٠٤٥)، صحيح مسلم: كتاب الإيمان (٦١) واللفظ له.

<sup>(</sup>٧) آخرجه البخاري في الأنب (٦١٠٥) من حديث ثابت بن الضحاك رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٨) المعجم الأوسط (٧٣٥٤)، وآخرجه أيضًا أبو يعلى في مسنده (٢٣١٧)، قال الهيثمي في المجمع (١٠٧/١): رجاله رجال الصحيح ، ولم يعزه

<sup>(</sup>٩) من الكافية الشافية في الانتصار للفرقة الناجية، المشهورة بنوئية ابن القيم.

<sup>(</sup>١٠) العقيدة الطحاوية (ص١٩). (١١) شرح العقيدة الطحاوية (ص٢١٦). (١٢) شرح العقيدة الطحاوية (ص٣١٨).

<sup>(</sup>١٣) التفرقة بين الإيمان والزندقة، انظر: انظر: فتح الباري (٢٠٠/١٢).

<sup>(</sup>١٦) انظر: الدرر السنية () (١٤) شرح صحيح مسلم (١٠/١). (١٥) الرد على البكري (٢/٢٤).

<sup>(</sup>۱۸) مجموع الفتاوي (۱۰/۲۷۲)

<sup>(</sup>١٧) مجموع الفتاوي (١٧/٢٦٤). (١٩) اخرجه المروزي في تعظيم قدر الصلاة (٢٩٥، ٧٠٠ ، ٧٥، ٧١٥ ، ٩٧٥)، والطبري في تفسيره (٢٠٦٦)، والبيهقي في الكبري (٢٠/٨). وصححه

<sup>(</sup>٧٠) انظر: فتح المغيث (٢٩/٢) (٢١) انظر: الدرر السنية (١٥/١).

<sup>(</sup>٢٢) قال نحوه ابن تيمية للجهمية من الحلولية والنفاة. انظر: الرد على البكري (٢٩٤/٢).

# مشروع تيسير حفظ السنة درر البحار من صحيح الأحاديث القصار

العلقة الرابعة , ۱۲۱ ، ۱۵۰ ، اعداد / على حشيش

الله عَكُنِ النَّبِيُّ ﷺ فَاحِشِنًا وَلاَ مُتَفَحَّشْنًا ، وكَانَ يقولُ : «إِنَّ مِنْ خِيَارِكُم أَحْسَنَكُمُّ أَخْلاقًا».

rel - Obret - Obret

١٢٣ - «أَلحقُوا الفَرَائضَ باهْلِهَا ، فَمَا بَقِيَ فَهُوَ لأَوْلَى رَجُلٍ ذَكَرِ».

[متفق عليه من حديث ابن عباس]

174- «أنُ النبئُ ﷺ تُوفِّي وهُو ابنُ ثَلاثٍ وَسِتَّينَ». [منفق عليه من حديث عائشة]

الله على خمسة أسماء: أنا محمدٌ ، وأحمدُ ، وأنا الماحي الذي يمحو الله بي الكفرَ ،
 وأنا الحاشرُ الذي يُحْشَرُ الناسُ على قَدَمي ، وأنا العاقبُ ١١)».

متفق عليه من حديث جبير بن مطعم

١٢٦ واختَتَنَ إبراهيمُ عليهِ السَّالمُ ، وهُوَ ابنُ ثَمَانِينَ سَنَةُ بالقَّدُّومِ ..

متفق عليه من حديث أبي هويرة]

١٢٧ - ﴿ لا يَنْبَغِي لِعَبْدِ أَنْ يَقُولَ انَا خَيْرٌ مِن يُونُسَ بِنِ مَتَّى ».

[متفق عليه من حديث أبي هريرة]

١٢٨- رَايِتُ النبِيُّ ﷺ والحَسَنُ عَلَى عَاتِقِهِ يقولُ : «اللَّهُمُّ إِنِّي أُحِبُّهُ فَأَحِيَّهُ».

[منفق عليه من حديث البراء]

١٢٩ - «تَجِدُونَ النَّاسَ مَعَادِنَ ، خَيارُهُم في الجَاهِلِيَّةِ خِيَارُهُم في الإسْلامِ ، إذَا فَقِهُوا ».

[متفق عليه من حديث أبي شريرة]

-۱۳۰ ﴿ جَاءَ رَجُلُ إِلَى رسول ﷺ فقالَ : يا رسولَ اللهِ ، مَنْ أَحَقُ النَّاسِ بِحُـسْنُ صَحَابَتِي ؟ قالَ : أَمُكُ ، قالَ : ثُمُ مَنْ ؟ قالَ : ثُم مَنْ ؟ قالَ : ثَم مَنْ ؟ قالَ : ثَم مَنْ ؟ قالَ : ثَم مَنْ ؟ قالَ : مُنْ مَنْ كَالًا : ثَم مَنْ كَالًا : مُنْ مَنْ حَدِيثُ اللهِ مِرْدَةً وَاللَّهُ مِنْ حَدِيثُ اللهِ مَا لَا اللَّهُ مِنْ حَدِيثُ اللهِ مَنْ حَدِيثُ اللهِ مَنْ حَدِيثُ اللهِ مَا لَا اللَّهُ مِنْ حَدِيثُ اللهِ مَا اللَّهُ مِنْ حَدِيثُ اللهِ مِنْ حَدِيثُ اللَّهُ اللَّ

ا ۱۳۱ حجاءً رجلٌ إلى النبي ﷺ ، فاستُتَأَذَنَه في الجهَادِ ، فقالَ : «أَحَيُّ والدَاك ؟» قالَ : وَعَدِهُمَا فَجَاهِدٌ». وَاسْتَأَذَنَه في الجهَادِ ، فقالَ : «فَقِيهِمَا فَجَاهِدٌ».

اللهِ إِخْوَانَا ، لا تَبَاغَضُوا ، ولا تَحاسَدُوا ، ولا تَدَابَرُوا(۱)، وكُونُوا عِبَادَ اللهِ إِخْوَانَا ، لا يَحِلُ المثلم أَنْ يَهْجُرَ آخَاهُ فَوْقَ ثَلاثَةِ أَيَّامِ». ولا تَدَابَرُوا(۱)، وكُونُوا عِبَادَ اللهِ إِخْوَانَا ، لا يَحِلُ

ُ مُرْتُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْهُ جُرِّ أَخْاهُ فَوْقَ ثَلاثِ لَيَالٍ ، يَلْتَقَيان ، فَيُعْرِضُ هذا ويُعْرِضُ هذا ويُعْرِضُ هذا ، وخَيرُهُما الّذِي يَبْدُأْ بِالسّلامِ».

174- «مَا مِنْ مُصِيبَةِ تُصِيبُ الْمُسْلِمَ إِلا كَفُرَ اللهُ بِها عَنْهُ ، حَتَّى الشُّوكَةِ يُشَاكُها ».

[متفق عليه من حديث عائشة]

التوحية

١٣٥- «مَا يُصِيبُ المسلِمُ مِنْ نَصَبِ")، ولا وَصَبِ (اللهِ مَمَّ ، ولا حَزَن ، ولا أَذَى ، ولا غمُّ ، حَتَّى الشَّوكَةِ يُشْنَاكُهَا ، إلا كَفُر اللهُ بِهَا مِنْ خَطَايَاهُ ». [متفق علبه من حديث ابي سعيد] ١٣٦ - ﴿إِنَّ اللَّهَ لَيُمَّلِي لِلظَّالِمِ حَتَّى إِذَا أَخَذَه لَمْ يُقُلِّنَّهُ ، قالَ : ثُمُّ قَرَأَ : ﴿ وَكَذَلِكَ أَخْذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَى وَهِيَ ظَالِمَةٌ إِنَّ أَخْذَهُ ٱلِيمُ شَدِيدٌ ﴾، [متفق عليه من حديث آبي موسى] [متفق عليه من حديث جرير]. ١٣٧ - «مَنْ لاَ يَرْحَمُ لاَ يُرْحَمُ». ١٣٨ - إِنَّا قَضَى اللَّهُ الخَلْقَ كَتُبَ فَي كِتَابِهِ ، فَهُو عِنْدَهُ ، فَوْقَ العَرْش ، إِنْ رَحْمتِي سَبَقَتْ [متفق عليه من حديث ابي هريرة] - اللَّهِ اللَّهِ عَلَى الرَّجُلُ يُحِبُّ القَوْمَ وَلَمَّا يَلْحَقْ بِهِمْ . قَالَ : المَرءُ مَعَ مَنْ أَحَبُّ، [متفق عليه من حديث أبي موسى] انَّه لَيَاتَى الرَّجُلُ العَظيمُ السَّمِينُ يومَ القِيَامَةِ لاَ يَزِنُ عِندَ اللَّهِ جَنَاحَ بَعُوضَةٍ. وقال: اقرعوا: ﴿ فَالاَ نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَزُنَّا ﴾ [متفق عليه من حديث ابي هريرة] 181- «حُجِبَتْ النَّارُ بِالشُّهُوَاتِ ، وَحُجِبَتْ الجَنَّةُ بِالْمَكَارِهِ» . [متفق عليه من حديث ابي هريرة] ١٤٢- ويُسَلِّمُ الرَّاكِبُ عَلَى المَاشِي ، والمَاشِي على القَاعِدِ ، والقَلِيلُ عَلَى الكَثِيرِ». [متفق عليه من حديث ابي هريرة] [متفق عليه من حديث سعد] ١٤٣ - «جَمَعَ لي النَّبِيُّ ﷺ أَبَوَيْهِ يَوْمَ أُحُدِهِ. 1٤٤ - «مَا رَأَيْتُ النبِيِّ ﷺ يُفَدِّي رَجُلاً بَعْدَ سَعْدٍ ، سَمْعِيَّهِ يقولُ : «ارْم فِدَاك أَبِي وأُمِّي». [متفق عليه من حديث على] ١٤٥- «مَنْ أَكُلَ مِنْ هَذِهِ الشَّجَرَةِ» يَعْنِي الثُّوْمَ «فَلا يَقْرَبِنُ مَسَعْجَدِنَا». متفق عليه من حديث ابن عمر] ١٤٦ - ﴿ وَيُلْكُمْ ، أَوْ وَيْحَكُمْ ، لاَ تَرْجِعُوا بَعْدِي كُفَّارًا يَضْرِبُ بَعْضُكُم رِقَابَ بَعْضٍ .. [متفق عليه من حديث ابن عمر] [متفق عليه من حديث انس] ١٤٧- «قَنْتَ النَّبِيُّ ﷺ شَهْرًا يَدْعُو عَلَى رَعْلِ وَذَكْوَانَ». ١٤٨ - «أَوْصَانِي خَلِيلِي بِثَلاثٍ ؛ لاَ أَدَعُهُنَّ حَتَّى آَمُوتَ : صَوْم ثَلاثَة آيًّام مِن كُلُّ شَهْر ، [متفق عليه من حديث ابي هريرة] وصلاة الضُّحَى ، ونوم على وتر». ١٤٩ - « ذُكِرَ عِنْدَ النَّبِي ﷺ رَجُلُ نَامَ لَئِلَةً حَتَّى أَصْبَحَ ، قالَ : «ذَاكَ رَجُلُ بَالَ الشَّيْطَانُ في متفق عليه من حديث ابن مسعود] ١٥٠ خَرَجَ النَّبِيُّ ﷺ وَقَدْ وَجَبَتِ (\*) الشَّمْسُ ، فَسَمِعَ صَوْتًا ، فقالَ : «يَهُودُ تُعَذَّبُ في متفق عليه من حديث ابي ايوب] قُبُورها». الهوامش: (١) العاقبُ: ليس بعده نبي . (٣) نصب : تعب . (٥) وَحَنت: غربت.

# منارات من على خصائص القرآن القرآن المكي والمدني

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

ذكرنا في الحلقة السابقة مقدمة عن أهمية معرفة المكي والمدني من أيات وسور القرآن

الكريم، وعرُّفنا المكي والمدني.

وأشرنا إلى أن الطريق الموصل إلى معرفة المكي والمدني هو ما ورد عن الصحابة والتابعين

وفي هذه الحلقة نذكر إن شاء الله تعالى خصائص القرآن المكي والمدني.

#### - خصائص القرآن المكي

#### أولا : الخصائص الأسلوبية

١- قصر أكثر أياته وسوره، وذلك لنزوله بمكة، وأكثر أهلها يومئذ يمتازون بعلو كعبهم في الفصاحة والبلاغة، وتملكهم لناصية القول، والخطابة والشعر وبلوغهم الغاية في لطف الحس، وذكاء العقل، وسرعة الخاطر، فكان من المناسب لهم النذر القارعة والعبارات الموجزة، والفقرات القصيرة ذات اللفظ الجزل، والجرس القوى، والمعنى الفحل، فتُصنعُ الأذان وتستولى على المشاعر وتلجمُ السنتهم عن المعارضة وتدعهم في حيرة ودهشة مما يسمعون فلا يلبث البليغ منهم بعد سماعها أن يلقى عصا العجز ويرسلها قولة صريحة تشهد بالإعجاز كما قال الوليد بن المغيرة القرشي لما سمع القرآن: «والله لقد سمعت كلامًا ما هو بالشعر ولا بالسحر ولا بالكهانة، وإن له لحلاوة، وإن عليه لطلاوة، وإن أعلاه لمثمر، وإن أسفله لمغدق، وما هو بقول بشر، وإنه ليعلو ولا يعلى، وإنه لَيَحْطِمُ ما تحته،.

٢- كثرة أسلوب التاكيد ووسائل التقرير ترسيخًا للمعاني، كالإكثار من القسم وضرب الأمثال، والتشبيه.

٣- كل سورة فيها لفظ «كلا» فهي مكية وقد ذكر
 هذا اللفظ في القرآن ثلاثًا وثلاثين مرة، في خمس

### بقلم/ مصطفى البصراتي

عشرة سورة كلها في النصف الأخير من القرآن. قال العماني: "وحكمة ذلك أن نصف القرآن الأخير نزل أكثره بمكة، وأكثرها جبابرة، فتكررت فيه على وجه التهديد والتعنيف لهم والإنكار عليهم بخالف النصف الأول، وما نزل منه في اليه ود لم يحتج إلى إيرادها فيه لذلتهم وضعفهم، اه.

٤- كل سورة في أولها حروف التهجي فهي مكية سوى سورة البقرة وآل عمران فإنهما مدنيتان بالإجماع. وفي الرعد خلاف.

#### ثانيا الخصائص الموضوعية

١- تقرير أسس العقيدة ودعوة الناس جميعًا
 إلى توحيد الله تعالى وإفراده بالعبادة وعلى بعث
 الأجساد مع أرواحها من بعد الموت للحساب.

٢- ذكر قصص الأنبياء والأمم الخالية ودعوة الناس إلى الاعتبار بهم، إلا ما يتعلق بالحديث عن مريم وعيسى عليه السلام وقضية ولادته فقد نزل بعض ذلك في المدينة محاججًا لأهل الكتاب.

٣- محاجة المشركين ومجادلتهم وإقامة الحجة عليهم في بطلان عبادتهم الأصنام وبيان أنها بمعزل عن الألوهية واستحقاق العبادة وأنها لا تضر ولا تنفع ولا تخلق، ولا تحس، ولا تعي أي

شيء، ودعوتهم إلى استعمال عقولهم ونبذ التقليد بغير حجة وعلم، قال تعالى: ﴿بَلُ قَالُوا إِنَّا وَجَدْنَا أَبَاءَنَا عَلَى أَمَّةً وَإِنَّا عَلَى أَتَّارِهِمْ مُهُ تَدُونَ (٢٢) وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلاَّ قَالَ مَنْ قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلاَّ قَالَ مَنْ قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلاَّ قَالَ مَنْ فَيْكِ مَنْ عَلَى أُمَّةً وَإِنَّا عَلَى مُمَّا رَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَى أُمَّةً وَإِنَّا عَلَى وَجَدْنَا عَلَى إِنَّا قَالَ اَولُوْ جِنْتُكُمْ بِأَهْدَى مِمَّا وَجَدْنَامُ عَلَيْهِ آبَاءَكُمْ قَالُوا إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُمْ بِهِ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَبْعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتْبِعُ مَا وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَبْعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَبِعُ مَا وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَبْعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَولُوْ كَانَ الشَيْطَانُ يَدْعُوهُمْ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَولُوْ كَانَ الشَيْطَانُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ السَّعِيرِ ﴾ [لقمان: ٣٠]، وإقامة الأدلة على أن القَرآن حق لا شك فيه وأنه من عند الله، على أن القرآن حق لا شك فيه وأنه من عند الله، وقد وقع التحدي بالقرآن في ثلاث سور مكية ولم يقع التحدي به في القسم المدني إلا في سورة ولم

3- الدعوة إلى أصول التشريعات العامة والآداب والفضائل الثابتة التي لا تتغير بتغير الزمان والمكان ولا سيما ما يتعلق منها بحفظ الدين والنفس والمال والعقل والنسب وهي الكيات الخمس التي تتفق فيها جميع الشرائع وذلك كالحث على الثبات على العقيدة والاستهائة بكل شيء في سبيلها والأمر بالصلاة والصدقة، والعفو والعدل، والإحسان والتواصي بالحق، والخير، والصبر، والنهي عن القتل وواد البنات والظلم والزنا وأكل أموال الناس بالباطل وذلك مثل قوله تعالى في أواخر الأنعام: ﴿ قُلْ تَعَالَوْا الْعُرَافَ وَقَي سورة الْعُرافَ وَقَي سورة المُعالِينَ وَقَي سورة المُعالِينَ وَالْعُرَافَ وَأَعُرُ بِالْعُرَافِ وَأَعْرِضُ عَنِ الْعُرافَ وَأَعْرُضُ عَنِ المُعالِينَ وَالْعُرَافَ وَأَعْرُضُ عَنِ الْعُرافَ وَأَعْرِضُ عَنِ الطَّالِينَ المَعْرَافَ وَأَعْرُ بِالْعُرَافِ وَأَعْرِضُ عَنِ الطَّالِينَ المَعْرَافَ وَأَعْرُ بِالْعُرَافِ وَأَعْرِضُ عَنِ الطَّالِينَ في المَعْرَافَ وأَعْرُ بِالْعُرَافِ وَأَعْرِضُ عَنِ الطَّالِينَ في المَعْرَافِ وأَعْرُ بِالْعُرَافِ وأَعْرُضُ عَنِ الطَّالِينَ في المَعْرَافَ وأَعْرُ بِالْعُرَافِ وأَعْرُ فِي سورة المُعْرَافِ وأَعْرُ بِالْعُرَافِ وأَعْرِضُ عَنِ الطَّالِينَ في المَعْرَافَ وأَعْرُ بِالْعُرَافِ وأَعْرُضُ عَنِ الطَّالِينَ في المَعْرَافَ وأَعْرُ بِالْعُرَافِ وأَعْرُضُ عَنِ الطَّالِينَ في المَعْرَافَ وأَعْرَافَ وأَعْرُ بِالْعُرَافِ وأَعْرَضُ عَنِ القَالَانَ في المَعْرَافَ وأَعْرَافَ الْعَلَاقِ الْعَلْمِ وأَعْرَافَ وأَعْرَافَ وأَعْرَافَ وأَعْرَافَ وأَعْرَافَ وأَعْرَافَ وأَعْرَافَ الْعَلْمُ الْعَلْمُ والْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَرَافِي الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُل

#### ب خصائص القرآن المدني

#### أولا: الخصائص الأسلوبية:

الأشياء السابقة، وهي تقتضي البسط والإطناب وإطالة النُّقس كما أن أهل المدينة لم يكونوا في درجة أهل مكة في البلاغة والفصاحة ولا سيما اليهود الذين كانوا يساكنونهم في المدينة، فكان الحال باعثًا على الإطالة، والإطناب في مقام الإيجاز واجب الإطناب لازم، والإيجاز في مقام الإيجاز واجب ووضع أحدهما مكان الآخر ليس من البلاغة في شيء، وقد سلك القرآن كلتا الطريقتين مع كونه في أعلى درجات البلاغة والفصاحة.

٢- الأسلوب الهادئ والحجة الباهرة عندما يتعرض لأهل الكتاب، والأسلوب التهكمي عندما.
 يتعرض للمنافقين وفضح نواياهم الخبيثة.

#### ثانيا: الخصائص الوضوعية:

التحدث عن التشريعات التفصيلية والأحكام العملية في العبادات والمعاملات كأحكام الصلاة، والصيام، والزكاة، والقصاص، والنكاح، والطلاق، والبيوع، والمداينات، والربا، والحدود كحد الزنى، والسرقة، والكفارات، ككفارة القتل الخطا والظهار والأيمان إلى غير ذلك مما اشتملت عليه السور المدنية كما في سورة البقرة والنساء والمائدة والنور، وذلك لأن حياة المسلمين في المدينة بدأت في الاستقرار وأصبح لهم كيان ودولة وسلطان، ومن شان الجماعة التي لها رابطة تربطها أن تكون في مسيس الحاجة إلى تشريع بتكفل بما تحتاج إليه في دينها ودنياها.

۲- الأمر بالجهاد والقتال والتعليق على الغزوات، وما تعلق بها من شأن الغنائم والأسرى

٣- البحث في شئون الحكم والشورى
 وضرورة الرجوع فيهما إلى الكتاب والسنة.

٤- محاجة أهل الكتاب وبيان ضلالهم في عقائدهم التي ضاهوا بها أسلافهم من زائغي الأمم السابقة كقولهم بالتثليث أو الحلول أو الإبنية أو الصلب.

٦- كل سورة فيها ذكر المنافقين فهي مدنية ما عدا سورة العنكبوت، والتحقيق أن سورة العنكبوت مكية ما عدا الآيات الإحدى عشرة الأولى منها، فإنها مدنية وهي التي ذكر فيها المنافقون.

وبعد: فهذه خصائص القرآن المكي والمدني ذكرتها بإيجاز، إلا أن الشيء الذي ينبغي التنبيه عليه قبل أن ننتقل من هذا المبحث هو أن بعض هذه الخصائص خصائص غالبية كالضوابط، إذ لا يعني حينما يقال: إن القسم المكي امتاز بتقرير أسس العقيدة لا يعني ذلك أن القسم المدني يخلو من الحديث عن العقيدة، وإنما تعني هذه الخاصية أنها في القسم المكي أوسع منها في المدني.

والله من وراء القصد

الحمد لله ذي الجلال والإكرام والعزَّة التي لا ترام ، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له ، كل شيء هو خالقه ، وكل حي هو رازقه ، وكل نور هو مُشرقه، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله ورحمته للعالمين ، أما بعد :

فمن المعلوم عن بنى إسرائيل شدَّة إيذائهم للأنبياء بشتى أنواع الإيذاء النفسي والبدني، قال تعالى: ﴿ أَفَكُلُّمُا جَاءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لاَ تَهْوَى أَنْفُسُكُمُ اسْتَكْبَرْتُمُ فَفَرِيقًا كَذَّبْتُمْ وَفَرِيقًا تَقْتُلُونَ ﴾ [البقرة: ٨٧] ، هكذا وصف الله حال اليهود في التطاول على أنبياء الله، والآيات والشواهد كثيرة على تعنَّت بني إسرائيل مع النبيين، ومع كل من يأمر بالقسط، وقد أشرنا في أحاديثنا السابقة إلى حوانب من ذلك ، وسنشبير مستقبلاً إن شاء الله إلى هذا الأمر بشيء من التفصيل، لكننا اليوم بصدد الحديث عن لون محدُّد من الإيذاء الذي وقع على نبى الله وكليمه موسى عليه السلام ، وقد جاء ذِكْر ذلك في كتاب الله عز وجل وفي سنة نبينا محمد

قال الله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ آذَوْا مُوسَى فَبَرَّأَهُ اللَّهُ مِمَّا قَالُوا وَكَانَ عِنْدَ اللَّهِ وَجِيهًا ﴾ [الأحزاب: ٦٩]. وقال تعالى: في المساولية المساولية المساولية

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسِنِي لِقَوْمِهِ يَا قَوْم لِمَ تُؤْذُونَنِي وَقَد تُعْلَمُونَ أَنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقُوْمَ الْفُاسِقِينَ ﴾ [الصف:٥].

₹ روى البخاري في صحيحه: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : ﴿إِنْ مُوسَى كَانَ رَجَلاً حييًا ستيرًا لا يرى من جلده شيء استحياءً منه ، فأذاه من أذاه من بني إسرائيل، فقالوا: ما يستتر هذا التستر إلا من عيب بجلده إما برص ، وإما أدرة وإما آفة، وإن الله أراد أن يبرئه مما قالوا ، فخلا موسى عليه السلام يومًا وحده بغتسل ، فوضع ثيابه على الحجر ، ثم اغتسل ، فلما فرغ أقبل إلى ثيابه ليأخذها ، وإن الحجر عدا بثويه فاخذ موسى عصاه فرأوه عربانًا أحسن ما



خلق الله وأبرأه مما يقولون ، وقام الحجر فآخذ ثوبه فلبسه وطفق بالحجر ضربا بعصاه، فوالله إن بالحجر لندبًا من أثر ضربه ثلاثًا أو أربعًا أو خمسًا ، فذلك قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الّذِينَ آمَنُوا لاَ تَكُونُوا كَالّذِينَ آذَوْا مُوسَى فَبَرّاً هُ اللّهُ مِمًا قَالُوا وَكَانَ عِنْدَ اللّهِ وَجِيهًا ﴾.

وقــوله: «آدر» أو «أدرة» أي: انتــفــاخ الخصيتين وكبر حجمهما

والحديث ورد ذكره بروايات متقاربة في صحيح البخاري في أكثر من باب ، كما ورد أيضًا في صحيح مسلم ، والحديث كما نلاحظ جاء تفسيرًا لآية الأحزاب وموضحًا لنوع من أنواع إيذاء بني إسرائيل لموسى عليه

السلام، وبنو إسرائيل الذين ما برحوا يُؤْنُون موسى عليه السلام بعصيانهم ومخالفتهم لمنهج الله حتى وصل بهم الأمر أن عبدوا عجلاً واعتبروه إلههم الذي لم يهتد إليه موسى ، وغير ذلك من الأمور العظام التي تناولناها خلال

حديثنا الطويل عنهم . وهاهم يواصلون هنا إيذاء نبيهم ورسولهم الكريم الذي هو من أولى العزم، والذي كلُّمه ربه تكليمًا ، لكن الإيذاء هذه المرة في بدن موسى عليه السلام . كان موسى يغتسل يومًا وحده مستترًا عن الناس، لكن الجهَّال منهم فهموا مسلك موسى عليه السلام على غير الحق، فأشاعوا بين الناس كذبًا وزورًا أن سبب استتار موسى عنهم إنما يرجع لعلَّة في بدنه أو عيب يخفيه عن الناس مثل البرص ، أو غِلَظِ خصيته أو غير ذلك من العيوب الجسدية ، ولا شك أن هذا القول فيه سفاهة ، وتطاول على مقام النبوة ، فأراد الله عز وجل أن يظهر براءة موسى من كل عيب خلقي وخلقي فوقعت قصة هذا الحجر الذي حمل ثوب موسى وانطلق به عند القوم ، وخرج موسى من الماء يجري خلف

الحجر ويقول للحجر: ثوبي ثوبي، وعندما وصل الحجر إلى مجتمع بني إسرائيل وقف هناك ورأى بنو إسرائيل موسى عليه السلام سليمًا معافى لا عيب في بدنه فاكتمل له الكمال الذي لا تشوبه شائبة لا في خلقه ولا خُلُقه، ولتخرس الالسنة التي أشاعت الكذب والبهتان ولتطمئن قلوب المؤمنين، وتناول موسى ثيابه ولبسها، وأخذ يضربُ الحجر ضربات متتالية بعصاه وهو يعلم أنه حجر لكنه فعل فعلاً لا يُقعل الحجارة ففعل موسى معه فعلاً لا يُقعل بالحجارة.

#### الدروس والفوائد المستنبطة

ا- عظم حياء موسى عليه السلام ، ومن حيائه عدم إظهار شيء من جسده للناس، فكان هذا ورعًا منه وموافقًا لأخلق الأنبياء ، وكذا كان نبينا محمد وشائسد حياءً من العذراء في خدرها.

اصحاب النفوس الضعيفة والأهواء المغرضة يؤولون مسلك

الصالحين على حسب هواهم، وبئس ما يصنعون ، كما فعل الجهال مع موسى عليه السلام . وهذا من قلب الحقائق وتغييرها كما فعل قوم لوط بلوط وكما فعل فرعون بموسى .

- لم ينج الرسل والأنبياء من أذى أهل الجهالة فضلاً عن الصالحين وعلى المرء أن يواجه الأذى بصبر.

الله سبحانه موسى عليه السلام مما رماه المغرضون بطريقة قد تفاجأ بها موسى ؛ ولكنها أزالت الغمة ، وكشفت الشبهة، وكله لحكمة بالغة.

في هذا الحديث أيتان من أيات الله في خلقه: فرار الحجر بثياب موسى ، وليس من شأن الحجارة ذلك ، تأثر الحجر بالضرب الذي ظهر أثره عليه.

الأنبياء أكمل الناس خُلقًا وخَلْقًا ، لأن
 الله يصطفيهم على أكمل وجه .

اليهود أعداء الله ، وأعداء ملائكته ومنهم «جبريل وميكال» ، وأعداء الأنبياء وأعداء الأنبياء وأعداء الخبياء وأعداء الحق أينما كان، والتوراة التي حرّفوها طافحة بهذه العداوة ، ولولا خشية الإطالة لذكرت أمثلة عديدة ؛ لكن يكفينا أن الله لعنهم في كتابه على لسان رسله، وتوعدهم بالعذاب الأليم والخسران المبين في الدنيا والآخرة : ﴿ لُعِنَ الذِينَ كَفَرُوا مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُدُ وَعِيسَى بْنِ مَرْيَمَ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا وَكَانُوا نَعْتَدُونَ ﴾ [المائدة: ٧٨] .

٨- لقد عاب اليهود على موسى عليه السلام حياءه ، وتستره ، وهل هذا خُلق يعاب نعم يُعاب عند اليهود لانهم منكوسو الفطر ، فإنهم يعتبرون التعري والانحلال والإباحية أسمى معاني الفن والرقي ، والحضارة والأناقة ، بينما يعتبرون الحياء والتستر

والفضيلة - وبخاصة عند المؤمنات الفاضلات - تأخراً وانحطاطا، ويعتبرون الحجاب الإسلامي ستارًا تخفي المؤمنة تحته قبحها وامراضها، وتشوهات جسدها، قبحهم الله، إن اليهود لا يكفون عن نشر الرذيلة في أنحاء المعمورة، وينطلقون بذلك من منطلق عقائدي.

يقول غوستاف لويون في كتابه «اليهود في تاريخ الحضارات الأولى»: «الزنى بالأخت، والبنت، والأم، واللواط، والمساحقة، ومواقعة البهائم من أكثر الآثام كانت ولا تزال شائعة بين ذلك الشعب اليهودي. لقد خلطوا اللذات الآثمة بالطقوس الدينية، فغدا السكر نوعًا من العبادة، هذا ماضيهم السحيق، أما واقعهم المعاصر فهم مستنقع الرذائل».

يقول الكاردينال مردل: «لقد ثبت أن اليد

اليهودية كانت دائمًا ولا تزال وراء صدور كل كتاب فاحش ومجلة عاهرة تستفزنا صورها وتشمئز منها نفوسنا».

وأقول جازمًا: إنه ما من مشهد خليع أو منظر فاجر أو كلمة خبيثة تقع على الأرض إلا وعلى اليهود إثمها الأول لأنهم من ورائه، ويتفاخرون بذلك ويعلنونه. يقول قائلهم وهو المدعو أوسكار ليفي: «نحن اليهود لسنا إلا سادة العالم ومفسديه ومحركي الفتن فيه وجلاديه».

هذه عقيدة اليهود وهذا سلوكهم ، الفساد والإفساد ، وصدق ربنا سبحانه وتعالى الذي

وصفهم بقوله تعالى: ﴿ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَــسَــادًا وَاللّهُ لاَ يُحِبُ الْمُقْسِدِينَ ﴾ [المائدة: 3٤]. وليس بعد قول الله قول، وليس بعد وصف الله وصف ، وهذا يغنينا عن كثير من الاستشهادات لفساد اليــهــود في الأرض والتي لو حمعناها لمائت مجلدات، وتأمل قوة

التعبير بقوله تعالى: «ويسعون»، فإن في ذلك ما يشير إلى انطلاقهم في هذا الأمر بسعي حثيث نابع من عقيدة شيطانية عششت في عقولهم وظهرت في سلوكهم، و«الفساد» يشمل الفساد في العقيدة، والفساد في السلوك والأخلاق، و«الأرض» تشير إلى الشمول.

- ينهى الله المؤمنين عن التشبه باليهود في إيذائهم لأنبيائهم وصالحيهم، وكذلك التشبه بهم في شيء من عقيدتهم أو أخلاقهم أو سلوكهم: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ آدَوُا مُوسَى فَبَرُّأَهُ اللَّهُ مِمًّا قَالُوا وكَانَ عَدْ اللَّه وَجِيهًا ﴾ الآية.

هذا وأسأل الله الكريم رب العرش العظيم أن ينفعنا بما نقول ، وأن يوفقنا لقول الحق والعمل به . وإلى لقاء . والسلام عليكم ورحمة

التوحي



لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فقد تضافرت الأدلة الشرعية كتابا وسنة وإجماعًا على وجوب فهم الإسلام في ضوء منهاج سلف هذه الأمة، الذي هو منهج الرسول ﷺ واصحابه والتابعين ومن تبعهم

بإحسان وسار على نهجهم من الأئمة الأعلام المشهود لهم بالخير، لأنه الفهم المجمع على صحته على توالى القرون، قال تعالى: ﴿ فَإِنَّ امْنُوا بِمِثِّل مَا اَمَنْتُمْ بِهِ فَقَدِ اهْتَدَوًا وَإِنَّ تَوَلُوْا فَإِنْمَا هُمُ فِي سُفًاقٍ ﴾ [11V:0, E.11]

وعليه قلا يجوز لأي قرد كائنًا من كان أن ينتهج منهجًا مغايرًا لمنهجهم لما دلت عليه الآية السابقة.

ودونك في هذا المقال صورًا عملية تؤيد ذلك وتؤكده من خلال مواقفهم المضيئة مع أهل البدع مما

يدل على أنهم على علم وقفوا وببصر ثاقب أخذوا.

# صورمن إنكار السلف على المتدعة

### أولا: موقف عبد الله بن مسعود رضى الله عنه من أصحاب حلقات الذكر المبتدع

عن عمرو بن سلمة: كنا نجلس على باب عبد الله بن مسعود قبل الغداة ، فإذا خرج مشينا معه إلى المسجد ، فجاءنا أبو موسى الأشعري، فقال: أَخْرَجَ البكم أبو عبد الرحمن بعد ؟ قلنًا : لا . فجلس معنا حتى خرج ، فلما خرج قمنا إليه جميعًا ، فقال له أبو صوسى: يا أبا عبد الرحمن ، إني رأيت في المسجد أنفًا أمرًا أنكرته ، ولم أر - والحمد لله - إلا خيرًا. قال : فما هو ؟ فقال : إن عشت فستراه. قال : رايت في المسجد قومًا حِلْقًا حِلُوسًا ينتظرون الصلاة ، في كل حلقة رجل ، وفي أيديهم حُصَى ، فيقول: كبروا مائة ، فيكبرون مائة ، فيقول: هللوا مائة ، فيهللون مائة ، ويقول : سبحوا مائة ، فسيحون مائة.

قال: فماذا قلت لهم؟ قال: ما قلت لهم شيئًا انتظار رأيك وانتظار أمرك.

قال: افلا أمرتهم أن يعدوا سيئاتهم ، وضمنت لهم أن لا يضيع من حسناتهم شيء؟

ثم مضى ومضينا معه ، حتى أتى حلقة من تلك الحلق ، فوقف عليهم ، فقال : ما هذا الذي أراكم تصنعون ؟ قالوا : يا آبا عبد الرحمن ، خصتي نعد به التكبير والتهليل والتسبيح.

قال: فعدوا سيئاتكم، فأنا ضامن أن لا يضيع من حسناتكم شيء . ويحكم يا أمة محمد، ما أسرع هلكتكم! هؤلاء صحابة نبيكم 🍲 متوافرون، وهذه ثيابه لم تبل ، وأنيته لم تكسر ، والذي نفسي بيده، إنكم لعلى ملَّة أهدى من ملَّة محمد ، أو مفتتحوا باب ضلالة. قالوا: والله يا أبا عبد الرحمن ، ما أردنا إلا الخير . قال : وكم من مريد للخير لن يصيبه .

إن رسول الله 🍣 حدثنا أن قومًا يقرؤون القرآن لا بحاوز تراقيهم.

وأيم الله ما أدري ، لعل أكثرهم منكم ، ثم تولى عنهم. فقال عمرو بن سلمة: رأينا عامة أولئك الحلق يطاعنونا يوم النهروان مع الخوارج.

[أخرجه الدارمي وصححه الالباني، انظر السلسلة الصحيحة ٥/١٢] هذا الأثر العظيم تضمن أصولاً عظيمة وهي:

١- أن الذي شرع الفاية لم ينس الوسيلة، فعندما شرع الله الذكر لم ينس وسيلته ؛ فقد كان رسول الله يعقد التسبيح بيمينه، ويقول: «إنهن مستنطقات، [اخرجه أبو داود ١٥٠٢]

وكثير من الناس إذا أنكرت عليه بدعة يفعلها أو محدثة برتكبها ، يقول لك مسوعًا فعله : «هذه



وسيلة، والغاية عبادة الله ، وللوسائل حكم الغايات أو المقاصد».

فهل قاعدة: «للوسائل حكم القاصد» قاعدة مطردة ؟ وهل تنطبق على البدع التي نحن بصدد الكلام عليها ؟ أم أن لها موردًا آخر ؟

قال العلامة ابن قيم الجوزية رحمه الله مبينًا وجه الصواب في هذه القاعدة :

... لا يلزم ذلك ، فقد يكون الشيء مباحًا، بل واجبًا – ووسيلته مكروهة – كالوفاء بالطاعة المنذورة، هو واجب مع أن وسيلته – وهو النذر – مكروه منهي عنه ، وكذلك سؤال الخلق عند الحاجة مكروه ، ويباح له الانتفاع بما أخرجته له المسالة، وهذا كثيرٌ حدًا.

فقد تكون الوسيلة متضمنة مفسدة تكره أو تحرم لأجلها ، وما جعلت وسيلة إليه ليس بحرام ولا مكروه. [مدارج السالكين /١١٦/

وهذه قصة جليلة ، ترى فيها بجلاء كيف كان علماء الصحابة رضي الله تعالى عنهم يتعاملون مع العبادات بوسائلها ومقاصدها ونيات اصحابها، وبيان ذلك :

1 - قوم يذكرون الله تعالى: تكبيرًا ، وتهليلاً، تسبكًا.

ب - استعملوا في ذكرهم حَصَى كـ وسيلة، لعدً هذا التكبير والتسبيح .

ج - نياتهم في عملهم هذا حسنة ، يريدون به: عبادة الله ، وذكره ، وتعظيمه ، ولذلك قالوا : والله يا أيا عبد الرحمن ما أردنا إلا الخير .

د - ومع ذلك أنكر عليهم عبد الله بن مسعود هذا العمل ضمن هذه الوسيلة ؛ لأنه لم يعهد عن رسول الله على ، رغم وجود المقتضى له في عصره .

هـ - رتب على عملهم المحدث هذا الإثم لمخالفتهم السنة ومواقعتهم البدعة .

#### ٢- البدعة الإضافية ضلالة:

وهي التي تستند إلى دليل من جهة الأصل، وغير مستندة من جهة الكيف والصفة؛ فسميت إضافية !

## إعداد :معاوية محمد هيكل

لأنها لم تخلص لأحد الطرفين: المخالفة الصريحة ، أو الموافقة الصحيحة .

فهؤلاء القوم لم يقولوا كفرًا ، ولم يفعلوا نكرًا - فيما يظهر لهم - بل كانوا يذكرون الله، وهو أمر مشروع بالنُصُّ ، إلا أنهم خالفوا الكيفية والصفة التي سنها محمد ، فأنكر الصحابة عليهم ، وأمروهم أن يعدوا سيئاتهم.

٧- الله سبحانه وتعالى لا يعبد إلا بماشرع، لا بالأهواء ، والعوائد ، والبدع .

البدعة تميت السنة ، فهؤلاء النفر اخترعوا صفة للذكر لم تُؤثر عن رسول الله على ، فاماتوا هدي محمد على ، وهذا أصل فهمه السلف الصالحون ، وعلموا يقينًا أن البدعة والسنة لا تجتمعان .

قال التابعي الجليل حسان بن عطية رحمه الله: دما ابتدع قوم بدعة في دينهم ، إلا نزع من سنتهم مثلها ». [اخرجه الدارمي ١/٥٠]

أَ الْبِدَعَةُ سِبِ الْهُلاكُ؛ لأَنْهَا تَقُود إلى تَرِكُ السَّنَةُ ، وَفَى ذَلْكُ ضَلالَ بِعَيْدِ .

قال الصحابي الجليل عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: «ولو تركتم سنة نبيكم لضللتم».

[oula 1/101]

وإذا ضلت الأمة هلكت ، لذلك قال عبد الله بن مسعود لتلك الحلق : «يا أمة محمد ما أسرع هلكتكم».

وفي الأثر دلالة على أن الصحابة جميعهم على هذا الإنكار ؛ لأن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه احتج على الحلق بأن الصحابة رضي الله عنهم متوافرون.

وهذا شاهد صريح على أن الصحابة رضي الله عنهم علموا أن منهجهم حجة على من بعدهم، مما يؤكد حجية منهج السلف.

البدعة بريد الكفر الأن المبتدع نصب نفسه مشرعا ، ولله ندًا ، فاستدرك على أحكم الحاكمين ، وظن أنه على ملة أهدى من ملة محمد ...

٧- البدع تفتح باب الخلاف على مصراعيه . وهو باب ضلالة . ومن سن في الإسلام سنة سيئة ؛ فعليه وزرها ، ووزر من عمل بها إلى يوم القيامة ، لا ينقص من اورارهم شيء ؛ لأن الدال على الخير كفاعله.

التقليل من شأن البدع يقود إلى الفسوق والعصيان والخروج على جماعة السلمين وإمامهم ،الم تر أن هؤلاء النفر أصبحوا في صفوف الخوارج يوم النهروان يقاتلون الصحابة رضي الله عنهم بقيادة أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه الذي استاصل شافتهم في ذلك اليوم المشهود.

قال البربهاري رحمه الله: واحدر صغار المحدثات؛ فإن صغار البدع تعود حتى تصير كبارًا، وكذلك كل بدعة أحدثت في هذه الأمة، كان أولها صغيرًا، يشبه الحق، فاغتر بذلك من دخل فيها، ثم لم يستطع المخرج منها، فعظمت وصارت دينًا يدان به، فخالف الصراط المستقيم، فخرج من الإسلام.

فانظر رحمك الله كل من سمعت كلامه من أهل زمانك خاصة، فلا تعجلنُ، ولا تدخلن في شيء منه حتى تسال وتنظر: هل تكلم فيه أحد من أصحاب النبي في، أو أحد من العلماء؛ فإن أصبت فيه أثرًا عنهم، فتمسك به، ولا تجاوزه لشيء، ولا تختر عليه شيئًا، فتسقط في النار، [طبقات الحنابلة ١٨/٢-١٩]

4- إنما الأعمال الصالحة بالنيات الصالحة، والنية الحسنة لا تجعل الباطل حقًا؛ لأن النية وحدها لا تكفي لتصحيح الفعل، فلابد أن ينضم إليها التقيد بالشرع. [مدارج الساعين ٥٠/١]

ولذلك لم يجعل عبد الله بن مسعود رضي الله عنه حسن نياتهم سبيلاً للتغاضي عن عملهم، أو دليلاً على صحة فعلهم، إذ النية الحسنة لا تجعل البدعة سنة، ولا القبيح حسناً.

قال الفضيل بن عياض في تفسير قوله تعالى: ﴿ لِنَ بِنُوكُمُ أَيْكُمُ أَحُسَنُ عَـمَالاً ﴾ [الملك: ٢]، قال: «أخلصه وأصوبه، إن العمل إذا كان خالصًا ولم يكن صوابًا، لم يقبل، وإذا كان صوابًا ولم يكن خالصًا، لم يقبل، والخالص إذا كان لله عز وجل، والصواب إذا كان على السنة».

قال ابن القيم - رحمه الله -: «قال بعض السلف:

ما من فعلة - وإن صغرت - إلا ينشر لها ديوانان: لم وكيف أي: لم فعلت وكيف فعلت؟

فالأول: سؤال عن علة الفعل وباعثه وداعيه: هل هو حظ عاجل من حظوظ العامل، وغرض من أغراض الدنيا في محبة المدح في الناس أو خوف ذمهم، أو استجلاب محبوب عاجل، أو دفع مكروه عاجل؟

أم الباعث على الفعل القيام بحق العبودية، وطلب التودد والتقرب إلى الرب سبحانه وتعالى، والتغاء الوسيلة إليه؟

ومحل هذا السؤال أنه: هل كان عليك أن تفعل هذا الفعل لمولاك، أم فعلته لحظك وهواك؟

والثاني: سؤال عن متابعة الرسول عليه الصلاة والسلام في ذلك التعبد؛ آي: هل كان ذلك العمل مما شرعته لك على لسان رسولي؟ أم كان عملاً لم أشرعه ولم أرضه؟

فالأول: سـؤال عن الإضلاص، والثاني: عن المتابعة، فإن الله لا يقبل عملاً إلا بهما.

فطريق التخلص من السؤال الأول بتجريد الإخلاص، وطريق التخلص من السؤال الثاني بتحقيق المتابعة، وسلامة القلب من إرادة تعارض الإخلاص، وهوى يعارض الاتباع.

وعلى ذلك فلا يجوز تسويغ باطل العمل بمجرد ان نية صاحبه حسنة، ولذلك قال عبد الله بن مسعود للحلق: «وكم من مريد للخير لن يصيبه».

[انظر البدع واثرها السيء في الأمة/ للشيخ الهلالي حفظه الله]

الألباني رحمه الله: في هذه القصة عبرة لأصحاب الطرق وحلقات الذكر على خلاف السنة، فإن هؤلاء الطرق وحلقات الذكر على خلاف السنة، فإن هؤلاء إذا أنكر عليهم منكر ما هم فيه اتهموه بإنكار الذكر من أصله! وهذا كفر لا يقع فيه مسلم في الدنيا، وإنما المنكر ما ألصق به من الهيئات والتجمعات التي لم تكن مشروعة على عهد النبي ، وإلا فما الذي أنكره ابن مسعود رضي الله عنه على أصحاب تلك الحلقات؛ ليس هو إلا هذا التجمع في يوم معين، والذكر بعدد لم يرد، وإنما يحصره الشيخ صاحب الحلق، ويأمرهم به من عند نفسه، وكانه مشرع عن الله تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكًاءُ شَرَعُوا لَهُمْ مِنَ الدَّينِ مَا الشابة عنه الشابة فعلا وقولا إنما هي التسبيح الشابئة عنه الشابية فعلا وقولا إنما هي التسبيح الثابنة عنه المصحيحة (١٢/٤). على ذلك أن السنة المحيحة (١٢/٤).

#### ثانيًا: موقف عبد الله بن عمر رضي الله عله من الذكر المِتدع

وهذا عبد الله بن عمر رضي الله عنه كان من الله الصحابة إنكارًا للبدعة، وهجرًا للمبتدعين، فقد سمع رجلاً عطس، فقال: الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله.

فقال له: ما هكذا علمنا رسول الله في بل قال:

«إذا عطس احدكم، فليحمد الله»، ولم يقل: وليصل
على رسول الله.

#### ثالثا: وعلى نفس النهج سار التابعون

فقي هذا الباب ما ورد عن سعيد بن المسيب رحمه الله أنه رأى رجلاً يصلي بعد طلوع الفجر اكثر من ركعتين، يكثر فيهما الركوع والسجود، فنهام، فقال: يا أبا محمد، يعذبني الله على الصلاة؟ قال: لا، ولكن يعذبك على خلاف السنة.

[البيهقي في السنن الكبرى (٢/٤٩٦)]

وهذه الحجة الريانية من بدائع أجوبة سعيد بن المسيب، فهي صاعقة على رؤوس المبتدعة الذين يستحسنون كثيرا من البدع باسم الذكر والصلاة، ثم ينكرون على أتباع السنة إنكار ذلك عليهم، ويتهمونهم بأنهم لا يذكرون الله إلا قليلا، أو أنهم يكرهون الصلاة على النبي عليه الصلاة والسلام، كبرت كلمة تخرج من أفواههم إن يقولون إلا كذبا، فإنه عين الصواب.

وهذه الآثار تضمنت فوائد جليلة منها:

الصحيحة، وريما أغلظوا في الرد عليه.

إلا عبران كل عبادة مرعومة لم يشرعها لنا رسول الله عليه بقوله ، ولم يتقرب هو بها إلى الله بفعله، فهي مخالفة لسنته ، وعليه فالبدعة التركية ضلالة كما أن البدعة القولية (و الفعلية ضلالة فلا ينبغي قول او فعل او ترك ما أمر الله به ورسوله عليه.

لأن السنة على قسمين : سنة فعلية، وسنة تركية. فما تركه على من العبادات ، فمن السنة تركه

الا ترى مثلاً: أن الأذان للعيدين ولدفن الميت مع كونه ذكرًا وتعظيمًا لله عز وجل لم يجُز التقرب به إلى الله عز وجل، وما ذاك إلا لترك رسول الله

وقد فهم هذا المعنى اصحابه رضي الله عنهم، فكثر عنهم التحذير من البدع تحذيرًا عامًا ، كما هو

مذكور في موضعه. [حجة النبي 🎉 للالباني رحمه الله

قال الحافظ ابن حجر رحمه الله: دفاما ما اتفق السلف على تركه ، فلا يجوز العمل به؛ لأنهم ما تركوه إلا على علم انه لا يعمل به».

[فضل علم السلف ص٣١]

ولابن قيم الجوزية رحمه الله تفصيل حسن فيما نقله الصحابة رضي الله عنهم لِما تُركه ﷺ حيث قال : «أما نقلهم لتركه ﷺ، فهو نوعان، وكلاهما سنة :

أحدها: تصريحهم بأنه ترك كذا وكذا ولم يفعله ؛ كقوله في شهداء احد: «ولم يغسلهم ولم يصلً عليهم» وقوله في صلاة العيد: «لم يكن أذان، ولا إقامة، ولا نداء» وقوله في جَمْعِه في بين الصلاتين «ولم يسبح بينهما، ولا على إثر واحدة منهما»

والثاني: عدم نقلهم لما لو فعله ؛ لتوفرت هممهم ودواعيهم ، أو اكثرهم ، أو واحد منهم، على نقله ، فحيث لم ينقله واحد منهم البتة ، ولا حدث به في مجمع ابدًا، علم أنه لم يكن .

ثم ذكر رحمه الله عدة امثلة على ذلك ، منها : تركه على التلفظ بالنية عند دخول الصلاة ، وترك الدعاء بعد الصلاة على هيئة الاجتماع . وغير ذلك.

ثم قال: ﴿ومن ههنا يعلم أن القول باستحباب ذلك خلاف السنة ، فإن تركه تق سنة ، كما أن فعله سنة ، فإذا استحببنا فعل ما تركه ، كان نظير استحبابنا ترك ما فعله ، ولا فرق ، [اصول السن ص ٢٠]

#### رابعا: إنكار الأنهة على البتدعة

فمن مواقفهم المضيئة بنور الحق ؛ موقف الإمام مالك رحمه الله عندما اتاه رجل ، فقال : يا ابا عبد الله، من أين أُحُرم؟

قال: «من ذي الحليفة ، من حيث احرم رسول الله عليه الما

فقال: إني أريد أن أحرم من المسجد من عند

قال : لا تفعل ، فإني أخشى عليك الفتنة.

فقال: اي فتنة هذه ؟ إنما هي أميال ازيدها.

قال: وأي فتنة أعظم من أن ترى أنك سبقت إلى فضيلة قصر عنها رسول الله و ابني سمعت الله تعالى يقول: ﴿ فَلْيُحُذُرُ النَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمُ فِذَابُ أَلِيمٌ ﴾ [النور: ٦٣]. والنته (١٤٨/١)]

والحمد لله رب العالمين.

#### معنى الصلاة على النبي

قال أبو العالية: «صلاة الله على نبيه: ثناؤه عليه وتعظيمه، وصلاة الملائكة وغيرهم عليه: طلب ذلك له من الله، والمراد طلب الزيادة، لا طلب اصل الصلاة، ذكره الحافظ في الفتح، ورّد القول المشهور أن صلاة الرب الرحمة، وفصل ذلك ابن القيم في جلاء الأفهام، فقال رحمه الله: بل الصلاة المأمور بها فيها «أي في الآية، هي الطلب من الله ما أخبر به عن صلاته وصلاة ملائكته، وهي ثناء عليه وإظهار لفضله وشرفه، وإرادة تكريمه وتقريبه. فهي تتضمن الخبر والطلب، وسمي هذا السؤال والدعاء منا نحن صلاة عليه لوجهن:

أحدهما: أنه يتضمن ثناء المصلي عليه، والإشارة بذكر شرفه وفضله، والإرادة والمحبة كذلك من الله تعالى فقد تضمنت الخبر و الطلب.

والوجه الثاني: أن ذلك سمي منا صلاة لسؤالنا من الله أن يصلي عليه، فصلاة الله عليه: ثناؤه وإرادته لرفع ذكره وتقريبه، وصلاتنا نحن عليه: سؤالنا الله تعالى أن يفعل ذلك به. اهـ.

[جلاء الأفهام ص٨١]

#### فضل الصلاة عليه

والأحاديث في فضلها والحث عليها أكثر من أن تُحصر ولكن نشير إلى أحرف من ذلك تنبيهًا على ما سواها، وتبركا بذكرها.

ال عن أبي طلحة رضي الله عنه قال: إن رسول الله عنه قال: إن رسول الله عنه أبي طلحة رضي الله عنه قال: إن رسول الله عنه خرج عليهم يومًا يعرفون البشر في وجهه فقالوا: إنا نعرف الآن في وجهك النشر يا رسول الله، قال: «أجل أتاني الآن أت من ربي، فأخبرني أنه لن يصلي علي أحد من أمتي إلا ردها الله عليه عشر أمثالها الدواه احمد والنسائي وصححه الالباني في فضل الصلاة على النبي رقم(١)

٢ - وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: ارتقى النبي على المثير درجة، فقال: أمين، ثم ارتقى الثانية، فقال: آمين، ثم ارتقى الثانية، فقال: آمين، ثم ارتقى الثالثة، فقال: آمين، ثم استوى فجلس، فقال أصحابه: علام أمنت قال: اتاني جبريل، فقال: رغم أنف امرئ ذُكِرتَ عنده فلم يُصل عليك، فقلت: آمين. فقال: رغم أنف امرئ أدرك أبويه فلم يدخل الجنة فقلت: آمين، فقال: رغم أنف امرئ أدرك رمضان فلم يغفر له، فقلت: آمين.

[اخرجه الحاكم وصححه الالباني في قضل الصلاة على التبي رقم(١٩)]

٣ - وعن علي رضي الله عنه قال: قال رسول الله

«لا تجعلوا قبري عيدًا، ولا تجعلوا بيوتكم
قبورًا، وصلوا علي وسلموا حيثما كنتم، فسيبلغني
سلامكم وصلاتكم».

[صحيح برقم (٢٠) في فضل الصلاة على النبي ] ٤ - وعن ابن مسعود رضي الله عنه عن النبي



الحمد لله والصادة والسادم على

رسول الله 🎏 وبعد:

إن أحب البشر على الإطلاق عند الله وعند المؤمنين؛ من كان الله مولاه وجبريل وصالح المؤمنين، إنه سيد البشر، سيد ولد آدم سيدنا محمد، الذي ما عرفنا عز الدنيا والآخرة إلا به.

ووالله إنا لنشرف بالانتساب إليه وإلى ملته وسنته، ونفت خر أن نقول قال رسولنا وأمر رسولنا ونهى رسولنا، ولهذا وأكثر من هذا امرنا الله تعالى بالصلاة عليه فقال سبحانه:

﴿ إِن الله ومـــلائكتـه يصلون على النبي يا الها الذين امنوا صلوا عليه وسلموا تسليمًا ﴾.

قال ابن كثير: المقصود من هذه الآية ان الله سبحانه وتعالى أخبر عباده بمنزلة عبده ونبيه عنده في الملأ الأعلى بانه يثنى عليه عند الملائكة المقربين، وأن الملائكة تصلي عليه، ثم آصر الله تعالى أهل العالم السفلي بالصلاة والتسليم عليه، ليجتمع الثناء عليه من أهل العالمين السفلي والعلوي جميعًا.

العدد الخامس السنة الثالثة والثلاثون

The rest

٢ - في صلاة الجنازة بعد التكبيرة الثانية: فقد روى الشافعي عن أبي أمامة بن سهل أنه أخبره رجل من أصحاب النبي أن السنة في الصلاة على الجنازة أن يكبر الإمام ثم يقرأ بفاتحة الكتاب بعد التكبيرة الأولى سرًا في نفسه ثم يصلي على النبي في خلص الدعاء للجنازة في التكبيرات لا يقرأ في شيء منهن ثم يسلم .... الحديث

[رواه البيهقي (٢٩/١) وصححه الالباني في احكام الجنائز برقم (٢٩/١]

٣ ـ بعد إجابة المؤذن: لقول رسول الله عن: 'إذا
سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما يقول ثم صلوا علي
فإنه من صلى علي صلاة صلى الله عليه بها عشرا
ثم سلوا لي الوسيلة فإنها منزلة في الجنة لا تنبغي
إلا لعبد من عباد الله تعالى وأرجو أن أكون أنا هو
فمن سال الله لي الوسيلة حلت له شغاعتي. رواه
مسلم.

٤ ـ عند الدعاء: لقـول النبي 🦥: «كل دعاء محجوب حتى يصلى على النبي 💞».

[صحيح الجامع (٢٢٥٤)]

ه ـ عند يخول المسجد والخروج منه: قال رسول
 الله قوليقل: «اللهم افتح لي أبواب رحمتك»، وإذا
 خرج فليسلم على النبي وليقل: «اللهم اعصمني من
 الشيطان الرجيم». [صحبح الجامع برقم ١٩٥]

٦ - عند اجتماع القوم: قال رسول الله عند المحلس قوم مجلساً لم يذكروا الله تعالى فيه ولم يصلوا على نبيهم إلا كان عليهم ترة فإن شاء عنبهم وإن شاء غفر لهم، صحيح رواه الترمني.

٧ ـ عند ذكره = قال رسول الله = البخيل
 من ذكرت عنده فلم يُصل علي». [صحيح رواه احمد وغيره]

٨. يوم الجمعة: قال رسول الله ﷺ: «إن من افضل أيامكم يوم الجمعة: فيه خلق آدم، وفيه قبض، وفيه النقحة، وفيه الصعقة، فاكثروا على من الصلاة فيه، فإن صلاتكم معروضة على، قال: قالوا: يا رسول الله؛ وكيف تعرض صلاتنا عليك وقد أرمت يقولون: بليت فقال: «إن الله عز وجل حرم على الأرض الحساد الأنساء». [صحيح سن ابي داود]

اللهم صل على عبدك ورسولك محمد النبي الأمي وسلم تسليما كثيرا. قال: «إن لله في الأرض ملائكة سياحين يبلغوني من أمتى السلام». [صحيح الجامع رقم ٢١٧٤]

وغن أبي بكر رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﴿
 الله ﴿
 الكثروا الصلاة عليّ، فإن الله وكل بي ملكًا عند قبري، فإذا صلى عليٌ رجل من أمتي قال لي ذلك الملك: يا محمد إن فلان بن فلان صلى عليك الساعة».

[حديث حسن في صحيح الجامع رقم ١٢٠٧]

٦ - وعن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله
 ١٠ - أك ثروا الصالاة علي يوم الجمعة وليلة الجمعة، فمن صلى علي صلاة صلى الله عليه عشراً ١٠ - حسنه الابياني في صحيح الجامع ١٢٠٩]

وعن على بن حسين عن ابيه رضي الله عنه أن رسول الله قال: «إن البخيل لمن ذُكِرْتُ عنده فلم يصل على». [رواه النسائي وابن حبان وجود إسناده الالبائي فلم يصل على». [رواه النسائي وابن على النبي قلم الالبائي)

٨ - وعن الحسين رضي الله عنه أن رسول الله
 قال: «من ذُكرَت عنده فخطئ الصلاة على، خطئ طريق الجنة». [صحيح الجامع (٦٢٥٠)]

٩ ـ وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «ما جلس قوم مجلسًا لم يذكروا الله، ولم يصلوا على نبيهم ﷺ، إلا كان مجلسهم عليه ترة يوم القيامة، إن شاء عفا عنهم، وإن شاء أخذهم». [صحيح الجامع (١٩٥٧)]

من صيغ الصلاة على النبي

عن أبي مسعود البدري رضي الله عنه قال: التانا رسول الله في ونحن في مجلس سعد بن عبادة رضي الله عنه، فقال له بشير بن سعد: أمرنا الله عز وجل أن نصلي عليك يا رسول الله، فكيف نصلي عليك فسكت رسول الله في، حتى تمنينا أنه لم يساله، ثم قال رسول الله في، قولوا: «اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم، وبارك على محمد، وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم، إنك حميد مجيد، والسلام كما قد علمتم، وراه مسلم.

عن أبي محمد كعب بن عُجُرةً رضي الله عنه، قال: خرج علينا النبي قفي فقلنا: يا رسول الله، قد علمنا كيف نصلي عليك قال: قولوا: اللهم صل على محمد، وعلى أل محمد، كما صليت على آل إبراهيم، إنك حميدٌ مجيدٌ. متفق عليه.

وعن أبي حُمْيد الساعدي، رضي الله عنه قال: قالوا يا رسول الله كيف نصلي عليك قال: قولوا: اللهم صل على محمد، وعلى أزواجه وذريته، كما صليت على إبراهيم، وبارك على محمد، وعلى أزواجه وذريته، كما باركت على إبراهيم، إنك حميد محيد متفق عليه.

事子子は

يقول سبحانه: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يُفَرَّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرُسْلِهِ وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْض وَنَكُفُرُ بِبَعْض وَيُرِيدُونَ أَنْ يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً (١٥٠) أُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَ قُا ﴾ [النساء: ١٥٠]، بل إن الكفر برسول واحد من رسل الله كفرُ بسائرهم، وفي ذلك يقول سبحانه: ﴿ كَنُبُتُ قَوْمُ نُوحِ الْمُرْسَلِينَ ﴾ [الشعراء:١٠٥]، ومعلوم أن قوم نوح كذبوا بنبيهم فقط، ولكن الله عز وجل وصفهم بكفرهم بكل الرسل لتكذيبهم لنبيهم.

لذلك فإن الله أثنى على أمة النبي محمد ﷺ لإيمانهم بجميع المرسلين وعدم التفرقة بينهم، يقول سبحانه: ﴿ اَمَنَ الرُّسُولُ بِمَا أَنْزَلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِثُونَ كُلُّ آمَنَ بِاللَّهِ ومَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لاَ ثُفَرَقُ بِيْنَ أَحَدِ مِنْ رُسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفُرَانَكَ رَبُّنَا وَإِلَيْكَ الْمُصِيرُ (٢٨٥) لاَ يُكَلِّفُ اللَّهُ نُفْسًا إِلاَّ وُسُعْهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ رَبُّنَا لاَ تُؤَاخِذُنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبُنَا وَلاَ تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْرُا كَمَا حَمَلْتُهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا رَبُّنَا وَلاَ تُحَمَّلْنَا مَا لاَ طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرُ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنْتَ مَوْلَانَا فَانْصَنُرْنَا عَلَى الْقُوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

وذم أهل الكتاب لإيمانهم ببعض الرسل وكفرهم بِبعض، يقول سبحانه: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُّ آمِنُوا بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا نُؤْمِنُ بِمَا أُنْزِلَ عَلَيْنًا وَيَكْفُرُونَ بِمَا وَرَاءَهُ وَهُوَ الحُقُّ مُصِدَقًا لِمَا مَعَهُمْ ﴾ [البقرة: ٩١].

فاليهود لا يؤمنون بعيسى ومحمد عليهما السلام، والنصاري لا يؤمنون بسيد البشر ﷺ.

#### ونتناول في هذا البحش

- ١- تعريف النبي و الرسول و الفرق بينهما.
- ١- عدد الأنبياء والرسل المذكورين في القرآن الكريم.
  - ٣- أنبياء ذكروا في السنة.
- ٤- صالحون نتوقف في أمر نبوتهم. ١١٠ - ١١٠

أولاً: تعريف الثبي والرسول

١- النبي: لغة مشتق من النبأ وهو الخبر، يسمى النبي نبيًا لانه مَخْبِر ومَخْبَر، مَخْبِر عن الله، ومَخْبَر من الله، يقول سبحانه: ﴿ قَالَتُ مَنْ أَنْبَأَكَ هَذَا قَالَ نَبُأَنِيَ الْعَلِيمُ الخُبِيرُ ﴾ [التحريم: ٣]، ويقول جل شانه: ﴿ نَبِّئُ عِبَادِي أَنِّي أَنَا الْغَفُورُ الرُّحِيمُ ﴾ [التحريم: ٤٩].

والانبياء هم أشرف الخلق وهم الأعلام الذبن يهتدى بهم الناس فتصلح دنياهم واخراهم.



# بقلم/أسامة سليمان

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبى بعده...

فإن الإيمان بالرسل ركن هام من اركان الإيمان، لا يتم الإيمان إلا به وعدم الإيمان بالرسل كفر بالله العظيم.



٢- الرسول: لغة من التوجيه، يقول سيحانه:

﴿ وَإِنِّي مُـرْسِلَةُ إِلَيْهِمْ بِهَـدِيَّةٍ فَنَاظِرَةٌ بِمَ يَرْجِعُ المُرْسَلُونَ ﴾ [النحل: ٣٥]، فالرسل مبعوثون برسالة وكلفوا يحملها وتبيلغها إلى من أرسلوا إليهم.

ولا شك أن هذاك فرقًا بين الرسول والنبي، وأدلة ذلك متعددة منها قوله سبحانه: ﴿ وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ مُوسِنِي إِنَّهُ كَانَ مُخْلَصِنًا وَكَانَ رَسُولاً نَبِيًّا ﴾، فحمع الله سيحانه وتعالى له بين وصفى الرسالة

والرسالة تشمل النبوة وليس العكس، ويذكر البعض أن النبي من أوحى الله إليه ولم يؤمر بالسلاغ، والرسول من أوحى الله إليه وأمسر بالبلاغ، وهذا غير صحيح من وجوه، منها أن النبي مرسل كالرسول في قوله تعالى: ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبِعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ وَٱنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ ﴾ [البقرة: ٢١٣]، والإرسال يقتضى البلاغ من المرسل، هذا أولاً، وثانيًا: قول النبي ﷺ: «عُرض على الأمم فرأيت النبى ومعه الرهط، والنبي ومعه الرجل والرجلان، والنبى وليس معه أحد، [البخاري ومسلم].

يدل هذا على أن الأنبياء، أصروا بإبلاغ وأن الاستحابة لهم تتفاوت.

ولذلك فالفرق بين النبى والرسول أن الرسول أوحى إليه بشرع والنبي يبلغ شرع من قبله. تانيا من ذكر منهم في القران:

ذكر الله في كتابه ثمانية عشر نبيًا ورسولاً، في آية الأنعام: ﴿ وَتِلْكَ حُجُّتُنَا آتُنْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى قُوْمِهِ نَرُفُعُ دَرَجَاتٍ مَنْ نُشْبَاءُ إِنَّ رَبُّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ \* وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْ صَاقَ وَيَعْقُوبَ كُلاً هَدَنْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِنْ قَبْلُ وَمِنْ ذُرِّيَّتِهِ دَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيُّونِ وَيُوسِنُفَ وَمُوسِنِي وَهَارُونَ وَكَذَٰلِكَ نَجْزي الْمُحْسِنِينَ \* وَزَكَرِيًّا وَيَحْيَى وَعِيسَى وَإِنْيَاسَ كُلٌّ منَ الصَّالِحِينَ \* وَإِسْمَاعِيلَ وَالْيَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوطًا وكُلاً فَضِيَّانَا عَلَى الْعَالَينَ ﴾، ففي هذه الآيات ذكر سيحانه ثمانية عشر نبيًا، وجاء ذكر ثمانية أنبياء رسل في مواضع متفرقة: «آدم وهود وصالح وشعيب وإسماعيل وإدريس وذا الكفل ومحمد عليه.

#### يقول سبحانه:

- ١- ﴿ إِنَّ اللَّهُ اصْطُفَى آدَمَ... ﴾ [آل عمران: ٣٣].
  - ٢- ﴿ وَإِلَى عَادِ أَخَاهُمْ هُودًا ﴾ [هود: ٥٠].
- ٢- ﴿ وَإِلَى ثُمُودَ أَخُاهُمْ صَالَحًا ﴾ [هود: ٦١].
- الله ﴿ وَالَّهِ مَدْنَنَ آخَاهُمْ شُعَدْنًا ﴾ [هود: ٨٤].
- ٧،٦،٥ ﴿ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِدْرِيسَ وَذَا الْكِفْلِ كُلُّ من الصَّابرين ﴾ [الأنبياء: ٨٥].
- ٨- ﴿ مُ حَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ... ﴾

#### ثالثا: أنبياء ذكروا في السنة

ورد في سنة النبي ﷺ أسماء بعض الأنبياء، الذين لم يذكروا في القرآن وهم:

أ- شيث عليه السلام، ففي صحيح ابن حبان عن أبي ذر عن النبي ﷺ أنه أنزل عليه خمسون صحيفة.

#### ب- يوشع بن نون:

ففي صحيح مسلم ومسند أحمد، عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «غزا نبي من الأنبياء، فقال لقومه: لا يتبعني رجل قد ملك بضع امرأة وهو يريد أن يبنى بها، ولما ين، ولا أخر قد بني بنيانًا ولم يرفع سقفها، ولا آخر قد اشترى غنمًا أو خَلِفات وهو ينتظر أولادها، فغرا فدنا من القرية حين صلى العصر أو حقريبًا من ذلك. فقال للشمس: أنت مأمورة، وأنا مامور، اللهم أحبسا على شيئًا. وفي الحديث أن الشمس لم تحبس إلا ليوشع ليالي سار إلى بيت المقدس. رواه أحمد في مسنده وهو على شبرط العذاري.

#### رابعا: صالحون تتوقف في أمر نبوتهم دو القرنان:

ذكر الله خبر ذي القرنين في كتابه: ﴿ قُلْنَا يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ... ﴾، والتوقف في أمر نبوته هو الأولى حيث ورد في مسند الحاكم وسنن البيهقي أن رسول الله ﷺ قال: «ما أدرى ذا القرنين نبيًا أم لاء. فإن كان النبي ﷺ توقف في أمره فنحن من باب أولى نتوقف عن ذلك.

والله من وراء القصد.

## مصيركيد الكافرين

من نور كتاب الله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُحَشِّرُونَ ﴾ [الانفال: ٣٦].

كَفَرُوا يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ لِيَصِيدُوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ فَسَيْنُفِقُونَهَا ثُمُّ تَكُونُ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمُّ يُعْلَيُونَ وَالْدُينَ كُفُرُوا إِلَى جَهِنَّمَ

#### من هدى رسول الله علية

عَنْ أَبِي قَتَادَةً قَالَ: سَمَعَتَ رَسَوَلَ اللَّهُ عقول: «الرؤيا من الله والحلم من الشبيطان، فإذا رأى أحدكم شبيثًا بكرهه فلينفث حين يستيقظ فلاث مرات، ويتعوذ من شدرها، فإنها لا تضدره، مضفق

#### احذر التشيه

قال شيخ الإسلام ابن تيمية محذرًا التشبه باصحاب الجحيم: دإن المشابهة في الظاهر تورث نوع محبة ومودة

وموالاة في الباطن، كما أن المحبة في السياسي الباطن تورث المشابهة في الظاهر، وهذا أمر يشهد به الحس والتجربة».

#### من أمثال العرب

«كَمَا تُدِينُ ثُدَانُ اي: كما تَفْعل يُفْعَل بِك، والجِـرُاءَ من جنس العمل، فمن أراد الخير فعليه يفعل الخبر بجد خبرًا والحمد لله، ومن ظلم وبغي ارتد عليه

ظلمه وبغيه، ولا يلومن الا نفسه.

المجمع الأمقال ١٩٨/٢]

#### من وصايا السلف القاقدان

قال أبوب السختياني: «لا ينبل الرجل حتى يكون فيه خصلتان: العفة عما في أيدي

الناس، والتجاوز عما يكون منهم».

[مكارم الأخلاق ص١٦ لابن أبي الدنيا] قال عبد الرحمن بن مهدي: «فليتُق

الرجل دناءة الأخلاق كما يتَّقى الحرام، فإن الكرم من الدين».

[مكارم الأخلاق ص١٢ لابن أبي الدنيا]

#### شناعة البدعة

قـــال أبو إدريس الخولاني: ولأن أرى المسجد نارًا لا استطيع إطفاءها أحبُّ إلى من أن أرى بدعـــة لا استطيع تغييرها، إماجاء في الندع ص١٨]

#### من تراث أنصار السنة المحمدية

الشبيخ عبد الرحمن الوكيل: البست الدعوة إلى الأخلاق الفاضلة هي الفيصل [اقتضاء الصراط المستقيم ص ٢٢١] بين دين ودين أو دعوة ودعوة، فإن الدعوة إلى الأخلاق القاضلة موجودة في كل دعوة وفي كل دين، وإنما الفينصل بين الأديان والدعوات وكونها حنقا وباطلأء خَيِرُا أَوْ شَرًا هُوَ الْعَقْيِدَةُ الَّتِي تنبحث عنيا هذه الدعوة

المُدّة من الصوفية ص١٩٣٠]

#### منالبتدعات

اعلم أخي هداني الله وإياك أن بناء القباب على قبور المسايخ وعمل التوابيت وكسوتها بالاحمر والاخضر، وعمل المقاصير النحاس المفضضة والمذهبة،

وتعليق القناديل والمصابيح عليها، وتعليق القناديل والمصابيح عليها، وتنسيق الزينات على الجدران وكتابة الآيات القرآنية عليها أو اسم المقبور أو الأبيات الشعرية للإشادة بذكر الميت لا شك أنه من أهم أسباب اشتداد غضب الله على هذه الأمة، ولا ريب أن هذا من أكبر الكبائر في الإسلام، وأفحش المعاصي التي يظن كثير من الطفام والعوام والجهلة أنها من أفضل

[السنن والمبتدعات للقشيري ص١١١]

#### فراسية

عن علي بن إسحاق بن راهويه قال: «ولد أبي من بطن أمه مثقوب الأذنين، فمضى جدي راهويه إلى الفضل بن موسى فساله، فقال: يكون ابنك راسنا إما في الخير، وإما في الشر».

[سير اعلام النبلاء (١١/ ٣٨٠)]

#### عجانب

قسال الحساكم؛ حسدتنا أبي، سسمع الطهماني يقول: «رايتُ بِخُوارزم امراةُ لا تاكلُ ولا تشربُ، ولا تروث». [قال الذهبي؛ سقتُ قصتها في «تاريخ الإسلام، وهي؛

رصمة بنت إبراهيم، قُتل رُوجها وترك ولدين، وكانت مسكينة، فنامت فرات رُوجها مع الشهداء، ياكل على موائد، وكانت صائمة، قالت: فاستاذنهم، وناولني كسرة اكلتُها، فوجدتها اطيب من كل شيء، فاستيقفلت شبعانه. واستمرت، وهذه حكاية صحيحة، فسيحان القائر على كل شيء] [سير اعلام

## التمكن من التربية الإسلامية

ونظر رجل إلى معاوية بن أبي سفيان وهو غلام صغير فقال: إني أظن أن هذا الغلام سيسود قومه، فسمعته أمه هند فقالت: ثكلِّتُه إذن إن لم يُسئد إلا قومه. [العقد

### أسباب السيادة

قالوا: يسود الرجل باربعة أشياء: بالعقل، والأدب، والعلم،

والمال.

وقيل لغرابة الأوسي: بم سنودك قومك؟ قال: باربع خالال: انخدع لهم في مالي، وأذل لهم في عرضي، ولا احقر صغيرهم، ولا أحسد كبيرهم.

وفي عرابة الأوسيُ يقول الشماخ بن ضرار:

رايتُ غرابة الأوسيُ يستَمو إلى الخيرات منقطع القرينِ إذا ما رايةُ رُفِعت الجددِ تلقّاها غدرابةُ باليحين





## النية في العبادات (٢)

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله

وبعد:

ذكرنا في الحلقة السابقة النية في مجال العبادات وما يتعلق بها من أحكام في الطهارة والوضوء والتيمم والصلاة والزكاة وفي هذه الحلقة الأخيرة نكمل الحديث عن بقية العبادات وبعض أحكام النية فيها.

#### النبة والصبام

الإجماع منعقد على أنه لا يصبح صوم الفرض أو التطوع إلا بنية، لأنه عبادة محضة، فلا يقوم بدون النبة.

وإذا تعلق الصيام بفرض كصيام رمضان أداءً و قضاءً، وصيام النذر والكفارات فإنه يجب على المسلم أن ينوي الصيام من الليل. وسند ذلك ما روي عن ابن جريح وعبد الله بن أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم عن الزهري عن سالم عن أبيه عن حفصة عن النبي قال: «من لم يبيت الصيام من الليل فلا صيام له» وورد في لفظ ابن حزم: «من لم يجمع الصيام قبل الفجر فلا صيام لله» أخرجه النسائي وأبو داود والترمذي، وروى الدارقطني بإسناده عن عائشة عن النبي قال: همن لم يبيت الصيام قبل طلوع الفجر فلا صيام الدارقطني بإسناده كلهم ثقات.

وهذا الصديث يستلزم النية من الليل دون تخصيص، فيكفي تقديم النية على ابتداء الصيام في أي وقت من الليل دفعًا للمشقة ودرءًا لأي تحكم، ولكن لو فسخ النية، كان نوى الفطر بعد نية الصيام فإن النية تزول حقيقة وحكمًا، ولا تجزئه النية المنسوخة.

ويختلف التطوع عن الفرض من ناحيتين: أولهما: أن الفرض يقتضي توافر النية في جميع النهار، بحيث لا يكون الإنسان صائمًا بغير النية ببيتها الشخص قبل جميع النهار، أما صوم

التطوع فيمكن الإتيان به ولو في جزء من النهار بشرط عدم تناول المفطرات في أوله.

والثانية: أن التطوع أمر يرغب فيه الإسلام، ولتكثيره فقد سومح في نيته من الليل كالمسامعة في ترك القيام في صلاة التطوع.

وإذا نوى شخص من النهار صوم الغد لم تجزئه تلك النية إلا إذا استصحب هذه النية إلى جزء من الليل، لأنه لا يجوز للإنسان أن يصوم دون نية.

وتجب النية لكل يوم، ولكن الإمام أحمد يذهب إلى أن نية واحدة تجزئ الشهر إذا نوى صوم الشهر جميعه، وبهذا قال الإمام مالك وإسحاق.

والنية قصد القلب فعل الصوم وعزمه عليه دون تردد، ويكفي لوجود نية الصوم أن يخطر بقلب الإنسان في الليل أن الغد من رمضان وأنه صائم فنه.

ويقول صاحب المغني: وأما ليلة الثالثين من رمضان فتصح نيته (أي نية صومه) وإن احتمل أن يكون من شوال لأن الأصل بقاء رمضان. وقد أمر النبي على بصومه بقوله: «ولا تفطروا حتى تروه» لكن إن قال: (إن كان غدًا من رمضان فأنا صائم وإن كان من شوال فأنا مفطر. قال ابن عقيل: لا يصح صومه، لأنه لم يجزم بنية الصيام، والنية اعتقاد جازم، ويحتمل أن يصح لأن هذا شرط واقع والأصل بقاء رمضان)(١).

وهكذا فيجب تعيين النية في كل صوم واجب، ولكن قيل إنه لو نوى أن يصوم تطوعًا ليلة الثلاثين من رمضان فوافق رمضان أجزأه، وهذا اختيار أبي القاسم، وقال أبو حفص: لا يجزئه إلا أن يعقد من الليل بلا شك.

ومن نوى الصيام من الليل، فأغمي عليه قبل طلوع الفجر ولم يفق حتى غربت الشمس لم يجزه صيام ذلك اليوم، لأنه لا يكفي النية وحدها بل يجب إضافة الإمساك إليها، فلا يجزئ أحدهما وحده، فالصوم إمساك مع النية، وذلك الشخص

وإن كان قد نوى إلا أنه كان مغمى عليه فلا يضاف الإمساك إليه وبالتالي لا يجزئه(٢).

وإن نوى المسافر الصوم في سفره، ثم بدا له أن يفطر فله ذلك، وقال الإمام مالك إنه يلزمه القضاء والكفارة، لأنه افطر في صوم رمضان فلزمه ذلك، لأنه يعتبر في حكم من كان حاضرا، ويقول صاحب المغني: إن هذا صوم لا يجب المضي فيه، شان من شق عليهم الصيام مع رسول الله عام الفتح، حيث وصف من لم يفطر بانه من العصاة.

ولا يجوز للمسافر أن يصوم في رمضان عن غيره كالنذر والقضاء لأن الفطر أبيح رخصة وتخفيفًا عن المسلم، فإذا لم يرد التخفيف عن نفسه لزمه صوم الأصل وهو رمضان.

ومن نوى الإفطار فقد افطر، وهذا صحيح؛ لأن الصوم عبادة ومن شرط العبادة استمرار النية في جميع أجزائها، ولما كان يشق اعتبار حقيقتها، فقد اعتبر بقاء حكمها، وهو الا ينوي الشخص قطعها، فإن نوى الإفطار فقد زالت حقيقة وحكمًا، وفسد الصوم لزوال شرطه(٣).

النيةوالاعتكاف

## إعداد/د. محمد محمد شتا أبو سعد

إذا صلى الصبح دخل معتكفه، فلما صلّى الصبح انصرف فبصر بالأبنية فقال «ما هذا"، فقالوا بناء عائشة وحفصة وزينب، فقال رسول الله ﷺ: «البر أردتن؟ ما أنا بمعتكف، فرجع، فلما أفطر اعتكف عشرًا من شوال. متفق على معناه.

ولما كان الاعتكاف عبادة تتعلق بالمسجد، فإنها تلزم بالدخول فيها، شانها شان الحج، ولم يقل أحد بهذا القول سوى ابن عبد البر، وما ذكره ابن عبد البر حجة عليه، فلو كان النبي في يرى الاعتكاف واجبًا لما تركه، وقد ترك أزواجه الاعتكاف بعد وفاته في، وقد تطوع النبي في يقضاء الاعتكاف دون أن يكون واجبا عليه ذلك.

ولا شك أن النية لها دور محدد في الاعتكاف، فهو لا يجب إلا لنذر (فإن نوى شخص الاعتكاف مدة لم تلزمه، فإن شرع فيها، فله إتمامها أو الخروج منها متى شاء، وقال مالك: يلزمه بالنية مع الدخول فيه فإن قطعه فعليه قضاؤه)(٤).

النية والحج والعمرة

والنية ضرورية في الحج والعمرة والذبائح الشرعية والجهاد والقرب المالية والنكاح والطلاق والرجعة والخلع والإيلاء والظهار والعدد والجنايات وتولي القضاء ووسائل إثبات الحقوق وغيرها، ولكن لحاجة العمل الملحة فإننا سنكتفي بالتعرض لاحقًا بشيء من التفصيل للنية في عقود المعاملات المالية.

وحاصل خصائص النية التي تنبئي عليها احكام العقيدة والعبادات والمعاصلات والتي يتعين على مدعي الولاية والتصوف مراعاتها كأهل السنة والجماعة: أن النية محلها القلب فلا يجوز من حيث المبدأ التلفظ بها، ولذا لم ينقل عن الإمام مالك رحمه الله شيء في ضرورة التلفظ بها بل نقل عنه قوله: (تحريم الصلاة التكبير وتحليلها.

التسليم)(٥)، والأولى عند المالكية ترك التلفظ بالنية عن الصلاة أو غيرها(٦)، وقد سئل الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله أتقول شيئًا قبل التكبير؟ قال: لا، إذ لم ينقل عن النبي في ولا عن أحد أصحابه(٧). وفي الإقناع وشرحه أن التلفظ بالنية في الوضوء والغسل وسائر العبادات بدعة(٨).

ويجوز تقديم النية على العمل بزمن يسير عرفًا، منعًا للمشقة والحرج، اما مقارنة النية للعمل فهو قول عامة أهل العلم من المذاهب الأربعة، وأما تأخير النية عن أول العمل فلا يجوز باستثناء نية صوم النفل، ولكن مقارنة النية للمنوى لس كافئا لتحقق النية، ذلك أن النية لا بد

أن تتعلق بأمر يخص الناوي لا غيره، وأن يكون الأمر المنوي معها معلوم الوجوب، أي الوقوع، أو مظنون الوقوع وليس مشكوكًا فيه. وقد قال ابن رشد: إنه يجب في الناوي، أن يكون مسلمًا، مميزًا، عالمًا بما نوى، غير مقارف لفعل مناف لما نواه، فضلا عن مقارنة النية للمنوي بأمر يخص الناوي وبامر متيقن أو بظن غالب(١٢).

أما استصحاب النية، فالحاصل فيه أنه إذا كان استصحاب ذكر النية مستحبًا فإن استصحاب حكمها واجب، وذلك بالا ينوي قطع نية العبادة التي نواها، ولا يأتي بمناف يتنافى مع العبادة المنوية، وعليه أن يستصحب حكمها ثم لا يضر عزوب نيتها عن باله(١٣).

ولا يصح تحويل النية أو قلبها من نية فرض الى نية فرض آخر، إذ بانقطاع الأولى تنتهي ولا تكون للصلاة الثانية - مثلا - نية. كما لا يصح التحول من نية نفل إلى نية نفل آخر، ولا قلب نية نفل إلى نية فرض، ولكن يجوز قلب نية الفرض إلى نفل لثبوت عدم دخول الوقت مثلا، أو لوجود مصلحة، كأن كان قد أحرم منفردًا ثم حضرت جماعة، وكذلك تحول الشخص من كونه إمامًا إلى مأموم وبالعكس(١٤)، وإذا شك الإنسان في إنشاء النية ولم يحصل له يقين يزيل الشك، فعليه استثناف الصلاة، وإن شك في تعيين النية وهل نوى فرضًا أم نفلا فإن استمر معه الشك أتم العيادة نفلا(١٥).

<sup>(</sup>١) المغنى ج٣ ص٩٤. (١) المغنى ج٣ ص٩٨. (٣) المغنى ج٣ ص١١٩. (٤) انظر التفاصيل في المغنى، ج٣ ص١٨٤ وما بعدها.

المدونة جا ص١٦، ٦٦. (٦) أقرب المسالك جا ص٤٠٣. (١) كشاف القناع جا ص٢٣٨. (٨) المرجع السابق ص٨٧.

<sup>(</sup>١) البخاري ج٣ ص١٦٧، ومسلم ج٣ ص١٣٤٣.

١٠ في الفقه الحنفى: تبدين الحقائق شرح كنز الدقائق للنسفى ج٢ ص٩، وفي الفقه الحنبلي انظر الكافي لابن قدامة ج١ ص٥٣، وفي اشتراط القول كالتلبية دون مجرد النبة انظر في الفقه المالكي: الشرح الصغير ج٢ ص١٦ وانظر عند الشافعية: النووي المجموع على المهذب ج٢ ص٢٣١.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ج٢ ص٨٨٧، وانظر رسالة الدكتور صالح بن غائم السدلان ج١ ص٣٣٥. أما التلفظ بالنية عند نبح النسك فهو سئلة وليس واجبًا لأن محل النية هو القلب على ما اتفق عليه أهل العلم.

<sup>(</sup>١١) مقدمات ابن رشد ج١ ص٠٤.

<sup>(</sup>١٣) رسالة د. صالح بن غانم السدلان، ج١ ص٢٧٨. وهذا بستلزم إعادة ما فعله من العبادة عدا الوضوء.

<sup>(1)</sup> المغني (١٠٢/١) والمقنع (١٣٦) المهنب (٢٠/١) الأشباه والنظائر للسيوطي (٣٨).

<sup>(</sup>١٩) تفاصيل آخري في المقنع (١٣٥)، المغني (١/٢٧٤).

## الحمد لله على نعمة الإسلام والإيمان،

والصلاة والسلام على خير الأنام... وبعد:

فنكمل ما بدأناه بحول الله وقوته عن وسائل الامن يوم تشبيب رؤوس الولدان في الأخرة، ونكرنا بعضًا منها قبل ذلك، وكان مما نكرناه تحقيق التوحيد لله عز وجل، والإخلاص، والإحسان إلى الناس، وتقوى الله عن وجل. الله راته شد ملاا يعد الهويه

#### قامنا وافامة الصلاة

المقصود بإقامة الصلاة: إقامتها ظاهرًا بإتمام أركانها وواجباتها وشروطها، وإقامتها باطنًا بحضور القلب فيها وتدبر ما يقوله المصلي ويفعله منها وهي التي يترتب عليها الثواب فلا ثواب للمسلم من صلاته إلا ما عقل منها ويدخل في الصلاة فرائضها ونوافلها. [تفسير السعدي: ٤١/١]

قال رسول الله ﷺ: «إن العبد إذا قام يصلي أتى بذنوبه كلها فوضعت على راسه وعاتقيه، فكلما ركع أو سجد تساقطت عنه».

[السلسلة الصحيحة (١٣٩٨)]

قال الإمام المناوي: إنه كلما أتم ركنًا سقط عنه ركن من الذنوب حتى إذا أتمها تكامل السقوط، وهذه في الصالاة متوافرة الشروط والأركان والخشوع، كما يُؤذن به لفظ العبد والقيام، إذ هو إشارة إلى أنه في مقام عبد ذليل بين يدي ملك

وقال رسول الله ﷺ: «ما من مسلم يتوضيا فيسبغ الوضوء ثم يقوم في صلاته فيعلم ما يقول إلا انتقل وهو كيوم ولدته أمه». [صحيح الجامع ٥٧٥] ومعنى يسبغ الوضوء: أي يتمه ويكمله

فيوصله مواضعه على الوجه المسنون.

والحديث دال على أن الذي يتم الوضوء ويقيم الصلاة فيعلم ما يقول خرج من ذنوبه كيوم ولدته

## إعداد/صلاح عبد الخالق

أمه. والله أعلم.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالحِـاتِ وَأَقَامُـوا الصَّالَةَ وَآتُوا الزُّكَاةَ لَهُمُّ أَجْ رُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْ هِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٧]. قال العلامة السعدي في تفسيره: إذا انتفى الخوف والحزن حصل ضدهما وهو الأمن التام. اه.

فمن أقام الصلاة حصل له الأمن والسعادة في الدنيا والأخرة.

وفي الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله (وذكر منهم) رجل قلبه معلق بالمساجد...، الحديث. في هذا الحديث شبه النبي 😅 قلب هذا الرجل كأنه معلق في المسجد، دل ذلك على شدة التعلق بالمسجد والصلاة فكان الجزاء أن يظله الله بظل عرشه يوم الحر الشديد.

وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «من صلى في المسجد جماعة أربعين ليلة لا تفوته الركعة الأولى من صلاة العشاء كتب الله له بها عتقًا من النار».

[اخرجه ابن ماجه وصححه الالباني (٧٩٨)]

فسابقوا إلى مغفرة من ربكم وحافظوا على التكبيرة الأولى في صلاة الجماعة أربعين ليلة متواصلة تعتق رقابكم من النار، قال تعالى: ﴿ قُدُ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ (١) الَّذِينَ هُمْ فِي صَـَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾، ثم قال تعالى في ثمرة تلك الصفات: ﴿ أُولَئِكَ هُمُ الْوَارِثُونَ (١٠) الَّذِينَ يَرِثُونَ الْفِرُدُوْسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ فوصفهم بالفلاح أولاً وبوراثة الفردوس أخرًا.

فهيا بنا نتسابق إلى الفردوس الأعلى من الجنة بإقامة الصلاة والحرص على صلاة الجماعة والصفوف الأولى.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى

فإنٌ من أنفع أبواب العلم واكثرها خيرًا وعائدةً على المسلم معرفة مفاتيح الخير من مفاتيح الشرّ، ومعرفة ما يحصل به الضر، فإن الله سبحانه وتعالى جعل لكل خير مفتاحًا وبابًا يُدخل منه إليه، وجعل لكل شرّ مفتاحًا وبابًا يدخل منه إليه، وما من مطلوب إلا وله مفتاح به يُفتح.

قال الله تعالى: ﴿وَسِيقَ الدّينَ اتُقَوّا رَبُهُمْ إِلَى الجُنْةِ زُمَرًا حَتَى إِذَا جَاعُوهَا وَقُلِحَتْ أَبُوابُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا سَلاَمُ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوهَا خَالِدِينَ \* وَقَالُوا الحُمْدُ لِلّهِ الّذِي صَدقَنَا وَعُدَهُ وَأَوْرَثَنَا الأَرْضَ نَتَبَوّا مِنَ الجُنَّةِ حَيْثُ نَشَاءُ فَنِعْمَ آجُنُ الْعَامِلِينَ ﴾ [الزمر: ٧٣- ٧٤].

فالجنَّة لها أبواب مفتاحها التوحيد والصلاة والصيام والبرُّ والإحسان وغير ذلك من الطاعات.

فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه أبواب ومن أنفق زوجين في سبيل الله نودي من أبواب الجنة: يا عبد الله، هذا خير، فمن كان من أهل الصلاة دعي من باب الصلاة، ومن كان من أهل الجهاد دعي من باب الجهاد، ومن كان من أهل الصيام دعي من باب الريان، ومن كان من أهل الصيام دعي من باب الريان، ومن كان من أهل الصدقة دعي من باب الصدقة. قال أبو بكر رضي الله عنه: بأبي أنت وأمي يا رسول الله، ما على من دعي من تلك الأبواب من ضرورة، فهل يدعي أحد من تلك الأبواب عنه، وأرجو أن تكون منهم، [البخاري]

وفي الصحيحين عن سهل بن سعد رضي الله عنه أن رسول الله قال: «في الجنة ثمانية أبواب، فيها بابُ يُسمى الريان لا يدخله إلا الصائمون». [البخاري ١٣٥٧] وأول من يستفتح باب الجنة نبينا محمد هما، روى مسلم في صحيحه عن أنس بن مالك رضي الله عنه أنه قال: قال رسول الله هذا التي باب الجنة يوم القيامة فاستفتح فيقول الخازنُ: مَن أنت فأقول: محمد، فيقول: بها أمرت لا أفتح لاحد قبلك، [سلم ١٩٧]

وروى مسلم في صحيحه عن أنس بن مالك رضي الله عنه أنه قال: قال رسول الله عنه أنا أولُ شفيع في الجنة، وفي لفظ له: «وأنا أول من يقرع باب الجنة».

قال ابن القيم رحمه الله: وقد جعل الله سبحانه لكل مطلوب مفتاحًا يفتح به، فجعل مفتاح الصلاة الطهور، كما قال ﷺ: «مفتاح الصلاة الطهارة». [صحبح الجامع ١٨٠٥]. ومفتاح الحر الصدق،



الحمد لله الحليم العظيم الكريم، يفتحُ على من يشاء من عباده بالحقُ وهو الفتاح العليم، وأشبهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، آتاه الله فواتح الخير وجوامعه وخواتمه، ووصفه بانه بالمؤمنين رؤوف رحيم، صلى الله وسلم عليه وعلى آله وصحبه أحمعن. وبعد:



العدد الخامس السنة الثالثة والثلاثون

الوحياة

#### טונ

## أد/عيد الرزاق بن عبد الحسن البدر

وقال سهل بن عبد الله: «ترك الهوى مفتاح الجنة؛ لقوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامُ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَـوَى (٤٠) فَـالِنُ الجنَّةُ هِيَ النُّوْسَ عَنِ الْهَـوَى (٤٠) فَـالِنُ الجنَّةُ هِيَ النَّوْسَ عَنِ الْهَـوَى (٤٠)

وقال سغيان: «كان يُقال: طولُ الصمت مفتاحُ العبادة». [رواه ابن ابي الدنيا في الصمت ١٣٦]

وقال شيخ الإسلام: «فالصدق مفتاح كلُ خير، كما أن الكذب مفتاح كل شر».

[الاستقامة ١/٧٢٤]

وقال رحمه الله: «الدعاء مفتاح كل خير». [مجموع الفتاوى ١١/١٠]

وكما أن لكل باب من أبواب الخير مفتاحًا، فإن الشر كذلك لكل باب منه مفتاح، وقد ثبت عن النبي في شان الخمر أنه مفتاح كل شر، ففي سنن ابن ماجه، عن النبي في أنه قال: «لا تشرب الخمر، فإنها مفتاح كل شر».

قال ابن القيم رحمه الله: «فإن الله سيحانه وتعالى جعل لكل خير وشر مفتاحًا وبابًا يُدخل منه إليه، كما جعل الشرك والكبر والإعراض عما بعث الله به رسوله، والغفلة عن ذكره والقيام بحقه مفتاحًا للنار، وكما جعل الخمر مفتاح كلُّ إثم، وجعل إطلاق النظر في الصور مفتاح الطلب والعشق، وجعل الكسل والراحة مفتاح الخبية والحرمان، وجعل المعاصى مفتاح الكفر، وجعل الكذب مفتاح النفاق، وجعل الشنح والحرص مفتاح البخل وقطيعة الرحم وأخذ المال من غير حله، وجعل الإعراض عما جاء به الرسول على مغتاح كل بدعة وضلالة، وهذه الأمور لا يصدق بها إلا كل من له بصيرة صحيحة وعقلُ يعرف به ما في نفسه وما في الوجود من الخير والشر، فينبغي للعبد أن يعتنى كل الاعتناء بمعرفة المفاتيح وما جُعلت المفاتيح له، والله الهادي إلى سواء السبيل، له الملك وله الحمد وله النعمة والفضل، لا يسال عما يفعل وهم يسالون،

والحمد لله رب العالمين

ومفتاح الجنة التوحيد، ومفتاح العلم حسن السؤال وحسن الإصغاء، ومفتاح النصر والظفر الصبر، ومفتاح المزيد الشكر، ومفتاح الولاية المحبة والذكر، ومفتاح الفلاح التقوى، ومفتاح التوفيق الرغبة والرهبة، ومغتاح الإجابة الدعاء، ومفتاح الرغبة في الأخرة الزهد في الدنيا، ومفتاح الإيمان التفكير فيما دعا الله عباده إلى التفكير فيه، ومفتاح الدخول على الله إسلام القلب وسلامته له والإخلاص له في الحب والبغض والفعل والترك، ومفتاح حياة القلب تدبر القرآن والتضرع بالأسحار وترك الذنوب، ومفتاح حصول الرحمة الإحسان في عبادة الخالق والسعي في نفع عبيده، ومفتاح الرزق السعى مع الاستغفار والتقوى، ومفتاح العز طاعة الله ورسوله، ومفتاح الاستعداد للاخرة قصر الأمل، ومفتاح كلُّ خير الرغبة في الله والدار الأخرة، ومفتاح كل شرّ حب الدنيا وطول

وهذا باب عظيم من أنفع أبواب العلم، وهو معرفة مفاتيح الخير والشر، لا يُوفق لمعرفته ومراعاته إلا من عظم حظه وتوفيقه.

[الجواب الكافي ص١٠٠]

وقد ورد عن السلف رحمهم الله في هذا المعنى جملة من الآثار أذكر منها ما يلي:

قال عون بن عبد الله: «اهتمامُ العبد بذنبه داع إلى تركه، وندمُهُ عليه مفتاحُ للتوبة، ولا يزالُ العبدُ يهتم بالذنب يصيبه حتى يكون أنفع لله من بعض حسناته». [رواه ابو نعيم في الحلية ٢٥١/٤] وقال سفيان بن عيينة: «التفكر مفتاح

الرحمة، ألا ترى أنه يتفكّر فيتوب،

[رواه ابو الشيخ في العظمة رقم ٢٩]

وقال وهب: «الصمتُ فهم للفكرة، والفكرة مفتاح للمنطق، والقول بالحق دليل على الجنة». [رواه أبو الشيخ في العظمة رقم ٥٠]

وقال محمد بن على لابنه: «يا بني، إياك والكسل والضجر، فإنهما مفتاح كل شر، إنك إن كسلت لم تؤد حقًا، وإن ضجرت لم تصبر على حق، [رواه أبو نعيم في الطبة ١٨٣/٣]

وقال الحسن: «مفتاح البحار السفن، ومفتاح الأرض الطرق، ومفتاح السماء الدعاء».

[تفسير القرطبي ١٤/٥٥]

قال رسول الله : (إن الله تعالى يحب معالى الأمور ، وأشرافها وأشرافها والمديح الجامع وقم ١٨٩٠].

في مقدمتها الأمور الدينية وهي كل أمر أَمْرَ الله به في كتابه أو على لسان رسوله محمد ان ، ومن ذلك : أركسان الإسلام الخمسة: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله ، وإقام الصلاة ، وإيتاء الزكاة ، صوم رمضان الحج . ومنها النوافل : كالسنن القيدانة والبعدية وقيام الليل وصلاة الضحى وغيرها . وذكر الله والصدقة.

وأشرافها: يأتى

وكذلك الأخلاق الشرعدة والخصال

الدينية والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وأداب المعاملة بين الناس، وأداب اللسان، قال الله تعالى: ﴿ لاَ خَيْرَ فِي كَثِيرِ مِنْ نَجُواهُمْ إِلاَّ مَنْ أَمَرَ بِصِيدَقَةٍ أَقْ مَعْرُوفٍ أَقْ إِلمَّالًا الله الله الناس ﴾ [النساء: ١١٤].

فمنُ اتصف من عبيده بالأخلاق الزكية أحبه ، وشرَفُ النفس صونها عن الرذائل والمطامع القاطعة لأعناق الرجال فيربأ بنفسه أن يلقيها في ذلك ، إن العبد إنما يكون في صفات الإنسانية التي فارق

ىها غىدرە من الحيوان والنبات والجماد بارتقائه عن صفاتها إلى معالى الأمسور وأشرافها التي هي صفات الملائكة، فحينئذ تزكو نفسه إلى العـــالم الرضواني وتنساق إلى الملأ الروحاني ، قال بعض الحكماء: بالهمم العالية والقرائح الزكية تصفو القلوب إلى نسيم العقل الروحاني وترقى فى ملكوت الضياء والقدرة الخفية عن الأسسار

المحيطة بالأنظار وترتع في رياض الألباب والمصفاة من الأدناس، وبالأفكار يصفو كدر الأخلاق المحيطة بأقطار الهياكل الجسمانية فعند الصفو ومفارقة الكدر تعيش الأرواح التي لا يصل إليها انحلال ولا اضمحلال.

والإنسان يضارع الملك بقوة الفكر والتمييز، فمن صرف همته إلى اكتساب معالي الأخلاق واشرافها أحبه الله تعالى، فحقيق أن يلتحق بالملائكة لطهارة أخلاقه.

والغيبة والنميمة والقيل والقال وكثرة السؤال والثرثرة وإخلاف الوعد والجهل والظلم والشهوة والغضب والشح والبخل وعدم العفة

والنهمة والجشع والذل والدناءة والكبر والحقد والحسد والعدوان والسفه والخسة واللؤم والذل والحرص.

إن الإنسان يضارع البهيمة بالشهوة والدناءة ، فمن صرف همته إلى السفساف من الأمور ورذائل الأخلاق التحق بالبهائم فيصير إما ضاريًا ككلب ، أو

شرهًا كخنزير، أو حقودًا كجمل، أو متكبرًا كنمر ، أو رواغًا كثعلب ، وكذلك الفحش والتفحش أو عابثًا كقرد، أو جامعًا لذلك

قال رسول الله على: «إن الله تعالى سما معالى وأشرافها، ويكره سفسافها» [صحيح الجامع رقم ١٨٩٠].

س ف ساف الأمور: ويأتي فی مقدمتها الأمور الدينية وهی کل نهی نهى الله تعالى عنه في كتابه أو

بقلم/عدنان الطرشة

على لسان رسوله محمد ﷺ ، ومن ذلك: الكفر والشرك والنفاق.

والطيش والبذاءة والمراء والجدال كشيطان.



اعداد/مجدي عرفات

#### اسمه ونسيه : هو محمد

بن مسلم بن عبيدالله بن عبد الله
بن شهاب بن عبد الله بن الحارث بن زهرة
أبو بكر القرشي الزهري المدني نزيل الشام.
صفته: قال يعقوب بن عبد الرحمن: رأيته
رجلا قصيرا قليل اللحية له شعيرات طوال خفيف
العارضين.

قال ابن عيينة؛ رأيت الزهري أحمر الرأس واللحية في حمرتها انكفاء كأنه يجعل فيها كتما وكان اعيمش وله جمة.

> مولده؛ ولد سنة ست وخمسين، وقيل: سنة خمسين أو إحدى وخمسين.

شير على ابن عمر حديثين، وقيل ثلاثة أحاديث. وروى عن أنس بن مالك ولقيه بدمشق، وروى عن سهل بن سعد والسائب بن يزيد ومحمود بن الربيع وأبي الطفيل عامر بن واثلة وسعيد بن المسيب وجالسه ثماني سنوات وتفقه به، وعلقمة بن وقاص وعروة بن الزبير وأبي إدريس الخولاني وسالم بن عبد الله وأبي سلمة بن عبد الرحمن، وعبيد الله بن عبد الله بن عبد الرحمن، وعبيد الله بن وأبي بكر بن عبد الرحمن بن الحارث، وغيرهم كثير.

الرواة عنه، روى عنه عطاء بن أبي رباح وهو أكبر منه، وعمر بن عبد العزيز، وعمرو بن دينار، وقتادة بن دعامه، وزيد بن أسلم، وأيوب السختياني، ويحيى بن سعيد الأنصاري، وأبو الزناد، وابن جريج، ومعمر بن راشد، والأوزاعي، ومالك بن أنس، والليث بن سعد، وسفيان بن عيينة، وهشيم بن بشير، وابن أبي ذئب، وابن إسحاق، وأمم سواهم.

ثناء العلماء عليه: قال الليث بن سعد: ما رأيت عالمًا قط أجمع من ابن شهاب، يحدث في الترغيب فنقول لا يحسن إلا هذا، وإن حدث عن العرب والأنساب قلت لا يحسن إلا هذا، وإن حدث عن القرآن والسنة كان حديثًا.

قال سفيان بن عيينة: كان الزهري أعلم أهل المدينة.

قال عمر بن عبد العزيز: ما ساق الحديث أحدُ مثل الزهري.

قال عمرو بن دينار: ما رأيت أحدًا أنص للحديث من الزهري- يعني يرويه بنصـه- وما رأيت أحـدًا أهون عن الدراهم منه، كانت عنده بمنزلة البعر.

قال أبو حاتم: أثبت أصحاب أنس الزهري.

قال يحيى بن سعيد: ما بقي عند أحد من العلم ما بقي عند ابن شهاب. قال مكحول: ما بقي أعلم بسنة ماضية من ابن شهاب.

قال أيوب: ما رأيت أحدًا أعلم من الزهري، فقال له صخر بن جويرية ولا الحسن البصري؟ فقال: ما رأيت أحدًا أعلم من الزهري.

قال سعيد بن عبد العزيز: ما كان إلا بحرًا.

قال شعيب بن أبي حمزة: قيل لمحول: من أعلم من لقيت؟ قال: أبن شهاب، قيل: ثم من؟ قال: أبن شهاب، قيل: ثم من؟ قال: أبن شهاب.

قال مالك: بقي ابن شهاب وما له في الناس نظير.

> قال ابن المديني: أفتى أربعة: الحكم وحماد وقتادة والزهري، والزهري عندهم أفقههم.

قيل لعراك بن مالك: من أفقه أهل المدينة؟ قال: أما أعلمهم بقضايا رسول الله تلك وقضايا أبى بكر وعمر وعثمان وأفقههم فقها

وأعلمهم بما مضى من أمر الناس فسعيد بن المسيب، وأما أغزرهم حديثًا فعروة، ولا تشاء أن تفجر من عبيد الله بن عبد الله بحرًا إلا فجرته

وأعلمهم عندي جميعًا ابن شهاب فإنه جمع علمهم جميعًا إلى علمه.

قال مالك: إن هذا العلم دينُ فانظروا عمن تأخذونه، لقد أدركت في المسجد سبعين ممن يقول قال فلان، قال رسول الله هو وإن أحدهم لو ائتمن على بيت مال لكان به أمينًا فما أخذت منهم شيئًا لأنهم لم يكونوا من أهل هذا الشئان ويقدم علينا الزهري فنزدحم على بابه.

قال ابن سعد: كان الزهري ثقة كثير الحديث والعلم والرواية فقيهًا جامعًا.

قال قائد بن أكرم يمدح الزهري: ذَرٌ ذَا وأثن على الكريم محصد واذكر فواضله على الأصحاب

وإذا يقال من الجواد بماله
قيل الجواد محمد بن شهاب
اهل المدائن يعرفون مكانه
ولربيع ناديه على الأعسراب

قال ابن اخي الزهري: جمع عمي القرآن في ثمانين ليلة.

قال ابن شهاب: كنت أخدم عبد الله بن عبد الله حتى إن كنت أستقي له الماء المالح، وكان يقول لجاريته: من بالباب فتقول: غلامك الأعمش.

قال سعد بن إبراهيم: ما سبقنا ابن شهاب من العلم بشيء إلا أن كان يشد ثوبه عند صدره ويسال عما يريد وكنا تمنعنا الحداثة.

قال أبو الزناد: كنا نكتب الحلال والحرام وكان ابن شهاب يكتب كل ما سمع، فلما احتيج إليه علمت أنه أعلم الناس وبصر عيني به ومعه ألواح أو صحف يكتب فدها الحديث وهو يتعلم يومئذ.

قال الليث: كان ابن شهاب يقول: ما استودعت قلبي شيئًا قط فنسيته وكان يكره أكل التفاح وسؤر الفار وكان يشرب العسل ويقول: إنه يذكر،

قال صالح بن كيسان: كنت أطلب العلم أنا والزهري فقال: تعال نكتب السنن، قال: فكتبنا ما جاء عن النبي ، ثم قال: تعال نكتب ما جاء عن الصحابة، فكتب ولم أكتب، فأنجح وضيعت.

قال الزهري: ما قلت لأحد قط أعد عليُّ.

قال الليث: تذكر ابن شهاب ليلة بعد العشاء حديثًا وهو جالس يتوضا فما زال ذاك مجلسه حتى أصبح.

قال يعقوب بن عبد الرحمن: إن الزهري كان يبتغي العلم من عروة وغيره. فياتي جارية له وهي نائمة فيوقظها يقول لها: حدثني فلان بكذا وحدثني فلان بكذا فتقول: ما لي ولهذا، فيقول: قد علمت أنك لا تنتفعي به ولكن سمعت الأن فاردت أن استذكره.

قال الوليد بن مسلم: خرج الزهري من عند عبد

الملك فجلس عند ذلك العمود، فقال: ما أمها الناس، إنا كنا قد منعناكم شيئًا قد بذلناه لهؤلاء فتعالوا حتى أحدثكم فسمعهم يقولون: قال رسول الله 👺 ، فقال: يا أهل الشام ما لي أرى أحاديثكم ليست لها أزمَّة ولا خُطُم (أزمة جمع زمام وخُطُم جمع خطام وهو ما يجعل في رأس الدابة لتقاد يه) قال الوليد: فتمسك أصحابنا بالأسانيد من يومئذ ي ملا سا معا صد بالبياني بالله

قال الزهرى: الاعتصام بالسنة نحاة. وقال: أمروا أحاديث رسول الله ﷺ كما جاءت.

قلت: يعنى أحاديث الصفات من غير تاويل ولا تعطيل، وقال: إنما يُذهب العلم النسيان وترك المذاكرة. كالبعال تنفية المربيع المدرات

> قال مالك: كان ابن شهاب من أسخى الناس فلما أصاب تلك الأموال قال له مولى له وهو يعظه: قد رايت ما مر عليك من الضيق فانظر ماذا تكون، قــال: إن الكريم لا تحنكه التجارب. علمته بدو تسما المسا

> > قال الزهري: إعادة الحديث أشد من نقل الصخر.

قلت: على سبيل الترويح من أن تحل النفس والأذن من سماع الحديث.

قال الزهري: إذا طال المجلس كان للشيطان فيه والزادي القال: تعال نكتب الحن الل عد بيهمن

وقال: لا يُرضى الناس قول عالم لا يعمل ولا عمل عامل لا يعلم.

عن معاوية بن صالح أن أبا جبلة حدثه قال: كنت مع ابن شبهاب في سفر فصام يوم عاشبوراء فقيل له: لم تصوم وأنت تفطر في رمضان في السفر؟ قال: إن رمضان له عدة من أيام أخر وإن عاشوراء يفوت.

وقال أيضًا: الإيمان بالقدر نظام التوحيد فمن وحد ولم يؤمن بالقدر كان ذلك ناقضًا توحيده.

قلت: الإيمان بالقدر أصل من أصول الإيمان وهو أن الله عز وحل علم فكتب فشاء فخلق ﴿ وَخَلَقَ كُلُّ شَنَّء فَقَدَّرَهُ تَقْدِيرًا ﴾.

قال الزهرى: ما استعدت حديثًا قطوما شككت في حديث إلا حديثًا واحدًا فسألت صاحبي فإذا هو كما حفظت.

قال معمر: سمعت الزهري يقول: يا أهل العراق يخرج الحديث من عندنا شبرًا ويصير عندكم ذراعًا. قلت: يعنى ينكر عليهم الزيادة في الحديث وهو اتهام لهم. اعداد عداد الما

قال ابن عيينة: حدث الزهري يومًا بحديث، فقلت له: هات بلا إسناد، قال: أترقى السطح بلا سلم، قلت: يعنى بالإسناد برتقى الإنسان إلى المتن ولولاه لما صعد الإنسان ووصل إلى الحديث، والاستاد من خصائص أمة الإسلام.

قال السيوطي في الفيته:

أول جامع الحديث والأثر

ابن شهاب آمرًا له عمر

فائدة: قال بحيى بن سعيد القطان مرسل الزهري شير من مرسل غيره لأنه حافظ وكل ما قدر أن يُسمِّي سمِّي وإنما يترك من لا يحب الما المناطقة

قال الذهبي: مراسيل الزهري كالمعضل لأنه يكون قد سقط منه

اثنان ولا يسوغ أن تظن أنه أسقط الصحابي فقط ولو كان عنده عن صحابي لأوضحه ولما عجز عن وصله ولو أنه يقول: عن بعض أصحاب النبي ﷺ ومن ظن مرسل الزهري كمرسل سعيد بن المسيب وعروة بن الزبير ونحوهما فإنه لم يدر ما يقول، نعم مرسله كمرسل

قال أبو حاتم: حدثنا أحمد بن أبي شريح سمعت الشافعي يقول: إرسال الزهري ليس بشيء لأنا نجده يروي عن سليمان بن أرقم.

وفاته: مات سنة ثلاث أو أربع أو خـمس وعشرين ومائة. القريمية وتعصيص المات المحلو والرواحة القليل حاصل

المراجعه

ـ سير أعلام النبلاء. ـ تهذيب التهذيب.

ـ تقريب التهذيب.

## بقلم/ صلاح عبد المعبود

الْغَنِيُّ لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ إِنْ عِنْدَكُمْ مِنْ سُلْطَانِ بِهِذَا أَتَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [يوس ٦٢].

ومن اعتقد أن المسيح ابن مريم هو الله فقد كفر: قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ ﴾ [المادة: ١٧].

ومن قال إن الله تعالى ثالث ثلاثة: «الآب والابن والروح القدس، فقد كفر: قال تعالى: ﴿لَقَدْ كَفُرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهُ ثَالِثُ ثَلاَثَةً ﴾ [المندة: ٧].

والقرآن الكريم ينصح أصحاب عقيدة التثليث في قولاً أهل الكتاب لا تَغْلُوا في بينكُمْ ولا تَقْولُوا غي بينكُمْ ولا تَقْلُوا غي بينكُمْ ولا تَقْلُوا غي بينكُمْ ولا تَقْولُوا على الله إلا الحق إنْمَا النسيخُ عيسى بْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللهِ وَكَلَمتُهُ الْقَاهَا إلي مَرْيَمَ وَرُوحُ مِنْهُ فَامَنُوا بِاللهِ وَرُسْلِهِ ولا تَقُولُوا تَلاَثَةُ النَّتَهُوا خَيْرًا لَكُمْ أَنْما اللهُ وَلَد لهُ مَا لَكُمْ أَنْما اللهُ وَلَد لهُ مَا لَكُمْ أَنْما اللهُ وَلَد لَهُ مَا في الأَرْضِ وَكَفَى بِاللهِ وَكِيلاً ﴾ أن يكونَ لهُ وكيداً لهُ مَا إلى الساء ١٧١].

#### عصدتناف قضية صاب السيح وقتله

نحن نعتقد أن المسيح عليه السلام لم يصلب ولم يقتل بل رفعه الله إليه، قال تعالى: ﴿ وَمَا قَتُلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَمَا صَلْبُوهُ وَلَكِنْ شُبُهَ لَهُمْ وَإِنَّ النَّينَ اخْتَلَفُوا فِيهِ لَفِي صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شُبُهَ لَهُمْ وَإِنَّ النَّينَ اخْتَلَفُوا فِيهِ لَفِي صَلَّبُوهُ مَلِّهُ مَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمَ إِلاَّ اتَّبَاعَ الظُنُّ وَمَا قَتُلُوهُ يَقِينًا (١٥٧) بَلُّ رُفَعَهُ اللَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ عَرَيدًا لَاللَّهُ عَريدًا وَالنَّعِلَى وَاللَّهُ عَريدًا لَللَّهُ عَريدًا وَالنَّعِلَى وَاللَّهُ عَلَيْكَ إِلَيْ وَمُطَهَّرُكُ مِنَ النَّينَ وَقَالَ تعالى: ﴿ وَهُو النِّذِي يَتَوقُوا هُواللَّهُ وَلَا تعالى: ﴿ وَهُو النَّذِي يَتَوقُوا كُمْ بِاللَّيلِ وَيَعْلَمُ مَا كَفُرُوا ﴾ [العمران ٥٠]، والمراد بالوفاة هنا النوم، كما حَرَيثُ مُن عليها لَوْتَ وَيُرْسِلُ النَّعِلَ وَيَعْلَمُ مَا مَنْتَوفَى الأَنْفُسِ حِينَ مَوْتِها وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِها فَيُمْسِكُ النِّي قَضَى عَلَيْهَا المُوتُ وَيُرْسِلُ الأُخْرَى إِلَى فَيُعْمَا أَمْلُ وَيَعْلَمُ مَا أَجَل مُسْمَى ﴾ [الزمر: ٢٤]، وكان رسول الله عن يقول إذا قُام من نومه: «الحمد لله الذي أحيانا بعدما أماتنا وإليه النشور، [رواه البذاري].

فَالُوْفَاةَ تَطْلُقُ أُحْيِانًا عَلَى النوم، وهذا الذي

حدث مع عيسى . في في خيب في المسيح قد صلب بكفر لأنه تكذيب فمن اعتقد أن المسيح قد صلب بكفر لأنه تكذيب لصريح القرآن، قال تعالى: ﴿ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَا شَكَّةً لَهُمْ ﴾ [النساء: ١٥٧].

والله من وراء القصد.

#### الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على صن لا نبي بعده، وبعد:

يعتصر القلب الما وأسفًا على كثير من المسلمين الذين صاروا يأخذون دينهم وعقائدهم من الإعلام، والذي يكون موجهًا في الغالب توجيها غير سليم.

وتعجب اشد العجب من كشير من المسلمين يدفعهم الفضول إلى السقوط في الهاوية، هاوية الانصراف في العقيدة بعد انتشار ذلكم الفيلم التنصيري الذي يدور حول قصة نبي من أنبياء الله المسح عسى عليه السلام.

ولأن الأفلام ليست مصدرًا يوثق به في معرفة العقائد وقصص الأنبياء رأينا أن نثبت العقيدة الإسلامية الصحيحة ونؤكدها في قلوب أهل الإسلام في المسيح عليه السلام من كتاب الله وسنة نبيه .

روى الإمامان البخاري ومسلم في صحيحيهما أن رسول الله في قال: «من شهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمدًا عبده ورسوله، وأن عيسى عبده ورسوله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه والجنة حق والنارحق أدخله الله الجنة على ما كان من العمل».

فالمسيح ابن مريم عبد الله ورسوله، قال تعالى: 
إِنَّمَا الْمُسِيحُ عِيسَى بْنُ مَرْيَمُ رَسُولُ اللَّهِ وَكَلِمَتُهُ
الْقَاهَا إِلَى مَرْيَمُ وَرُوحُ مِنْهُ ﴾ [انساء ١٧١]، وقال تعالى: 
لا يُسْتِقَلِّفُ الْمُسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْدًا لِلَّهِ وَلَا الْمُلاَئِكَةُ الْمُسِيحُ ابْنُ الْمُعَلَى: ﴿ مَا الْمُسِيحُ ابْنُ مَرْيَمُ إِلاَ المُلاَئِكَةُ مَرْهُمَ إِلاَّ المُسَيحُ ابْنُ مَرْيَمُ إِلاَّ المُسَلِعُ وَأَمَّهُ صِدِيقَةُ وَكِلاً الرُّسُلُ وَأُمَّهُ صِدِيقَةُ كَانَ الطَّعَامَ ﴾ [الله ق ١٤]، وقال تعالى: ﴿ مَا الْمُسِيحُ ابْنُ مَرْيُمُ إِلاَ المُسْلَمُ وَأُمَّهُ صِدِيقَةُ كَانَ الطَّعَامَ ﴾ [الله ق ١٤]،

وأول مَّا تَكَلَّم بِهُ وهو في المهد: ﴿قَالَ إِنِّي عَبْدُ اللَّهِ آتَانِيَ الْكِتَابَ وَجَعَلْنِي نَبِيًا ﴾ [مريه ٢٠].

فالمسيح ابن مريم عبد الله ورسوله، ومن اعتقد خلاف ذلك كفر بالله تعالى.

قال تعالى: ﴿ وَقَالَتِ الْنَهُودُ عُزَيْرُ ابْنُ اللّهِ وَقَالَتِ النَّصَارَى اللّهِ وَقَالَتِ النَّصَارَى الْسِيعِحُ ابْنُ اللّهِ ذَلِكَ قَوْلُهُمْ بِأَفُواهِمْ يُضَاهِبُونَ قَوْلُ اللّهُ أَنَى يُضَاهِبُونَ قَوْلُ اللّهُ أَنَى كَفَرُوا مِنْ قَبْلُ قَاتَلَهُمُ اللّهُ أَنَى يُؤْفَكُونَ ﴾ [التوبة ٢٠].

وقال رسول الله عن قال الله تعالى: «شتمني ابن آدم وما ينبغي له أن يشتمني، وكذبني وما ينبغي له أن يشتمني، وكذبني وما ينبغي له أن يكذبني، أما شتمه إياي فقوله إن لي ولدًا وأنا الله الأحد الصمد لم ألد ولم أولد ولم يكن لي كفوًا أحدًا، أما تكذيبه إياي فقوله ليس يعيدني كما بدأني وليس أول الخلق بأهون علي من إعادته».

[صححه الألبائي في صحيح الجامع ٢٣٣٤] وقال تعالى: ﴿ قَالُوا اتَّخَذُ اللّهُ وَلَدًا سُبُحَانَهُ هُوَ

التوحية



# السالمين السالمين الميا

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله..

وبعد:

كان ما مضى من حلقات في بيان التربية التي ربّى عليها رسول الله الله النشء المسلم في مراحل العمر المختلفة - حتى البلوغ، والآن وبعد بلوغ الأطفال نود أن نتحدث عن تلك الفترة التي تلى البلوغ والتي هي بعنوان؛

### من وصايا لقمان في تريية الولدان

تعريف بلق مان: لق مان رجل أتاه الله المحكمة، كما قال جل شانه: ﴿ وَلَقَدْ أَتَيْنًا لُقْمَانَ المحكمة كما قال جل شانه: ﴿ وَلَقَدْ أَتَيْنًا لُقْمَانَ المحكمة ﴾ [لق مان ١٦] منها العلم والديانة والإصابة في القول، وحكِمه كثيرة ماثورة، كان يُقتي قبل بعثة داود عليه السلام، وأدرك بعثته وأخذ عنه العلم وترك القتيا، وقال في ذلك: ألا اكتفي إذا كُفيت؟ وقيل له: أي الناس شر؟ قال: الذي لا يبالي إن رأه الناس مسئاً (١).

وقال مجاهد: كان لقمان الحكيم عبدًا حبشيًا غليظ الشفتين مشقق القدمين، أتاه رجل وهو في مجلس ناس يحدثهم فقال له: ألست الذي كنت ترعى الغنم في مكان كذا وكذا؟ قال: بلى، قال: فما بلغ بك ما أرى؟ قال: صدق الحديث والصمت عما لا يعنيني.

وعن خالد الربعي قال: كان لقمان عبدًا حبشيًا فقال له مولاه: اذبح لنا هذه الشاة فذبحها، قال: أخرج أطيب مضغتين فيها،

فأخرج اللسان والقلب، ثم مكث ما شاء الله ثم قال: اذبح لنا هذه الشاة، فذبحها، قال: أخرج أخبث مضغتين فيها، فأخرج اللسان والقلب، فقال مولاه: أمرتك أن تُخرج أطيب مضغتين فيها فأخرجتهما، وأمرتك أن تُخرج أخبث مضغتين فيها فأخرجتهما. فقال لقمان: إنه ليس أطيب منهما إذا طابا، ولا أخبث منهما إذا خبثاً. [تفسير ابن كثير، سورة لقمان].

وقال القرطبي: قيل إنه ابن أخت أيوب أو ابن خالته، رأى رجلاً ينظر إليه فقال: إن كنت تراني غليظ الشفتين فإنه يخرج من بينهما كلام رقيق، وإن كنت تراني أسود فقلبي أسض.

والأنمع وصايا لقمان

## الوصية الأولى: البناء العقدي للطفل وتصحيح العقيدة

﴿ وَإِذْ قَالَ لُقْمَانُ لابْنِهِ وَهُوَ يَعِظُهُ يَا بُنَيُّ لاَ تُشْرِكْ بِاللَّهِ إِنَّ الشَّرُّكَ لَظُلُّمُ عَظِيمٌ ﴾ [لقمان١٣].

قَالُ ابن كثير رحمه الله في تفسيرها: يوصي ولده الذي هو أشفق الناس عليه، واحبهم إليه، فهو حقيق أن يمنحه أفضل ما يعرف. ولهذا أوصاه أولاً بأن يعبد الله وحده ولا يشرك به شيئًا، ثم قال له محذّرًا: ﴿إِنَّ الشَّرِكَ لَظُلْمُ عَظِيمٌ ﴾ أي هذا أعظم الظلم، قال البخاري: عن عبد الله رضي الله عنه قال: لما نزلت: ﴿ النّينَ آمَنُواْ وَلَمْ يَلْبِ سُولُ الله، أينا لا بِظُلْمٍ ﴾ [الإنعام: ١٨] قلنا: يا رسُول الله، أينا لا يظلم نفسه؛ قال: اليس كما تقولون لم يلبسوا



الحلقة الثامنة والعشرون

إيمانهم بظلم: بشرك، أولَمَ تسمعوا قول لقمان لابنه: ﴿ يَا بُنَيُّ لاَ تُشْرِكْ بِاللَّهِ إِنَّ الشَّرُكَ لَظُلُمُ عَظِيمُ ﴾ (٢).

ف الظلم هنا بمعنى الشرك، ولم يلبسوا إيمانهم بظلم، أي لم يخلطوا إيمانهم بشرك. ثم قرن بوصيته إياه بعبادة الله وحده؛ البر بالوالدين، كما قال تعالى: ﴿ وَقَضَى رَبُكَ أَلا تَعْلَى الْمَا وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ تعالى بين الله قى القرآن الكريم.

#### الوصية الثانية:

﴿ يَا بُنَيُّ إِنَّهَا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبُّةٍ مِّنُ خُرْدُلًا فَتَكُن فِي صَنَحْرَةً أَوْ فِي السَّمَاوَاتِ أَوْ فِي الأَرْضِ يَأْتِ بِهَا اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ ﴾ [لقمان: ١٦].

قال ابن كثير: ولو كانت تلك الذُرُة (من العمل) مُحَصِّنة محجِّبة في داخل صخرة صمًاء، أو غائبة ذاهبة في أرجاء السماوات والأرض، فإن اللَّه يأتي بها؛ لأنه لا تخفى عليه خافية ولا يعزب عنه مثقال ذرة في السماوات ولا في الأرض، ولهذا قال: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَطِيفُ خَبِيرٌ ﴾ [لقمان: ١٦]، أي لطيف العلم فلا تخفى عليه الأشياء وإن دقّت ولطفت، «خبير» بدبيب النمل في الليل البهيم.

وقال القرطبي: رُويَ أن ابن لقمان سأل أباه عن الحبة التي تقع في سفْل البحر أيعلمها الله؛ فراجعه لقمان بهذه الآية: ﴿يَا بُنَيُّ إِنَّهَا إِن تَكُ مِثْقَالَ... ﴾ [لقمان: ١٦].

## بقلم / جمال عبد الرحمن

#### المصية الثالثة: بناء الطفل عباديا وتهذيب نفسه

لا زال القمان يوجه واده فيقول: ﴿يَا بُنَيُّ الْهُمُ وَاللهُ عَنِ الْمُنَيُّ الْمُكْرِ وَاللهُ عَنِ الْمُنْكَرِ وَاصْدِ بِرْ عَلَى مَا أُصَابِكُ إِنَّ ذَلِكَ مِنَّ عَرْمُ الأُمُور﴾ [لقمان: ١٧].

قال ابن كثير: أقم الصلاة، أي بحدودها وفروضها وأوقاتها، وأمر بالمعروف وانه عن المنكر بحسب طاقتك وجهدك، واصبر على ما أصابك، لأن الأمر بالمعروف والناهي عن المنكر لا بد أن يناله من الناس أذى، فأمره بالصبر. وقوله: ﴿ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الأُمُورِ ﴾ [لقمان: ١٧] أي الصبر على أذى الناس من عزم الأمور.

وقيل: أمره بالصبر على شدائد الدنيا كالأمراض وغيرها وألا يخرج من الجزع إلى معصية الله عز وجل وهذا قول حسن لأنه يعُم. قال القرطبي: والظاهر والله أعلم أن قوله تعالى: ﴿إِنَّ ذَلِكَ ﴾ يشبر إلى إقامة الصلاة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والصبر على الأذى والبلاء وكلها من عزم الأمور.

#### الوصية الرابعة: بناء الطفل أخلاقيا

﴿ وَلاَ تُصَعَّرُ خَدُكَ لِلنَّاسِ وَلاَ تَمْشِ فِي الأَرْضِ مَـرَحًا إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُّ كُلُّ مُـخُـتَالٍ فَخُورٍ ﴾ [لقمان ١٨].

الصَعْر: الميل، وأصله داء يأخذ الإبل في اعناقها أو رءوسها حتى تفلت أعناقها من

رءوسها. فشبّه به الرجل المتكبر، قال ابن كثير: لا تتكبر فتحتقر عباد الله وتُعرض عنهم بوجهك إذا كلّموك.

والصّعُار هو المتكبر لأنه يميل بخده ويُعرض عن الناس بوجهه (٣). ومعنى الآية عند القرطبي: ولا تُملِ خدّك للناس كبرًا عليهم وإعجابًا بنفسك واحتقارًا لهم، وهذا تأويل ابن عباس وجماعة... فالمعنى أقبل عليهم مؤنسًا مستانسًا، وإذا حدّثك أصغرهم فأصغ إليه حتى يكمل حديثه، وكذلك كان النبي عفعل. ﴿وَلاَ تَمْشُ فِي الأَرْضُ مَرَحًا ﴾: قال القرطبي: وهو النشاط والمشي فرحًا في غير شعل وفي غير حاجة، وأهل هذا الخُلُق ملازمون للفخر والخيلاء، فالمرح مختال في مشيته، والفخور هو الذي يعدد ما أعطي ولا يشكر الله تعالى، قاله مجاهد.

#### الوصية الخامسة: مزيد من البناء الأخلاقي:

﴿ وَاقْصِدْ فِي مَشْيكِ وَاغْضُضْ مِن صَوْتِكِ إِنَّ أَنكَرَ الأَصُواتِ لَصَوْتَ الحَمِيرِ ﴾ القمان ١٩]. قال القرطبي: لمَّا نهاه عن الخُلُق الذميم رسم له الخُلُق الكريم الذي ينبغي أن يستعمله فقال: ﴿ وَاقْصِدْ فِي مَشْيكِ ﴾ أي توسطُ فيه، فقال: ﴿ وَاقْصِدْ فِي مَشْيكِ ﴾ أي توسطُ فيه، ورُوي عن والقصد: ما بين الإسراع والبطء، ورُوي عن النبي ﷺ: «سرعة المشي تُذهب بهاء المؤمن» (٤). فأما ما رُويَ عنه عليه الصلاة المؤمن» (٤). فأما عنا رُويَ عنه عليه الصلاة في عمر رضي الله عنه: أنه رضي الله عنه كان في عمر رضي الله عنه: أنه رضي الله عنه كان إذا مشي أسرع؛ وقول عائشة إذا مشي أسرع، فإنما أرادت السرعة المرتفعة عن دبيب المتماوت، والله أعلم، وقد مدح الله سيحانه من هذه صفته حسيما تقدّم بيانه في

قَلتُ: يقصد قول اللّه تعالى: ﴿وَعِبَادُ الرُّحْمَنِ الدِّينَ يَمُشُونَا ﴾ الرُّحْمَنِ الدِّينَ يَمُشُونَا ﴾

[الفرقان: ٦٣].

﴿ وَاغْضُضْ مِن صَوْتِكَ ﴾ قال القرطبي: أي انقص منه، أي لا تتكلف رفع الصوت وخذ منه ما تحتاج إليه؛ فإن الجهر باكثر من الحاجة تكلُّف يؤذي، والمراد بذلك كله التواضع، وقد قال عمر رضي الله عنه لمؤذن تكلُّف رفع الأذان باكثر من طاقته: لقد خشيت أن ينشق مريطاؤك (ما بين السرُّة إلى العانة) والمؤذن هو أبو محذورة، سمرة بن معير.

وإن أنكر الأصوات لصوت الحمير والقرطبي: أي أقبحها وأوحشها، وقال: القرطبي: أي أقبحها وأوحشها، وقال: والحمار مثل في الذم البليغ والشتيمة وكذلك نهاقه، وفي الآية دليل على تعريف قُبْح رفع الصوت في المخاطبة والملاحاة بقبح أصوات الحمير، لأنها عالية، وفي الصحيح عن النبي أنه قال: وإذا سمعتم نهيق الحمير فتعودوا بالله من الشيطان الرجيم؛ فإنه رأى شيطانا (٥). وقد رُوي أنه ما صاح حمار ولا نبح كلب إلا أن يرى شيطانا. وقال سفيان الشوري: صياح كل شيء تسبيح إلا نهيق الحمار. اهـ.

قال أبن كثير: وهذا التشبيه في هذا بالحمير يقتضي تحريمه وذَمُهُ عَاية الذَم لأن رسول الله على قال: «ليس لنا مَثَلُ السُوْء»(٦). اه.

#### الهو امش

- (١) تفسير الجلالين: سورة لقمان:١٢.
- (٢) البخاري، كتاب احاديث الانبياء ٣١١٠.
  - (٣) تفسير القرطبي ٧٠/١٧.
- (٤) حديث منكر . «السلسلة الضعيفة» ج١/ص١٣٢.
  - (٥) صحيح الترمذي للألباني (٣٤٥٩).
- (٦) البخاري، كتاب الهبة ح٢٤٢٩. والترمذي كتاب البيوع ح١٢١٩ وغيره.

الفرقان. اه.

اولياء على بن أبي طالب في الجنة. ومبغضود في النار.
 إن الله فرض فرائض فالا تضييعوها وحد حدودا فلا تعتدوها، وحرم أشياء فالا تنتهكوها، وسكت عن أشياء رحمة بكم من غير نسيان فلا تبحثوا عنها.

الجواب: أما حديث: «أولياء علي بن أبي طالب...» فهو حديث باطل. ولم أقف عليه بهذا اللفظ، ووقفت عليه بلفظ: «علي قسيم النار، يدخلُ أولياؤه الجنة، وأعداؤه النار». أخرجه الدارقطني في «العلل» (٢٧٣/٦)، قال: حدثنا الشافعي أبو بكر، قال: ثنا محمد بن هاشم الثقفي، ثنا عبيدالله بن موسى، ثنا الأعمش، عن إبراهيم التيمي، عن أبي ذر، قال: قال النبي فذكره.

قال الدارقطني: «وهذا الحديث باطل بهذا الإسناد، ومن دون عبيد الله ضعفاء، والقبلي ضعيف جدًا، وإنما روى هذا الحديث: الأعمش، عن موسى بن طريف، عن عباية، عن علي». انتهى.

قلت: وحديث الأعمش هذا أخرجه الفسوي في «المعرفة والتاريخ» (٧٦٤/٢) قال: حدثنا يحيى بن عبد الحميد، ثنا علي بن مسهر، عن الأعمش، عن موسى بن طريف، عن علي قال: «أنا قسيم النار، إذا كان يوم القيامة قلت: هذا لك وهذا لي».

قال الفسوي: سمعت الحسن بن الربيع يقول: قال أبو معاوية: قلنا للأعمش: لا تُحدث بهذه الأحاديث. قال: يسالونني فما أصنع ربما سهوت، فإذا سالوني عن شيء من هذا فسهوت فذكروني، قال: فكنت عنده يومًا، فجاء رجل فساله عن حديث: «أنا قسيم النار»، قال: فتنحنحت. قال: فقال الأعمش: هؤلاء المرجئة لا يدعون أحدًا يحدث بفضائل علي، أخرج وهم من المسجد حتى أحدثكم.

وروى هذا الأثر العقيلي في «الضعفاء» (١٥٨/٤) من طريق سيلام الخياط، عن موسى بن طريف بهذا الإسناد، ونقل عن عبدالله بن داود الخريبي، قال: كنا عند الأعمش، فجاء يومًا وهو مغضب، فقال: ألا تعجبون من موسى بن طريف يحدِّث عن عباية، عن علي رضي الله عنه قال: أنا قسيم النار. وروى أيضًا عن أبي بكر بن عياش، روى عن موسى بن طريف أنه كان يروي مثل هذا الكلام يسخر به ممن يعتقده. فهذا يدل على قلة مبالاة، وموسى ابن طريف أحد الهلكي، وكذبه بعض النقاد، ولا يثبت هذا الكلام لا مرفوعا ولا موقوفًا، وقبّح الله المفترين.

السئلة استلة altrul رالاحادث رالأحاديث

أبوإسحاق الحويني

三年十二日

العدد الخامس السنة الثالثة والثلاثون

أما حديث: «إن الله فرض فرائض لا تضيّعوها، فهو حديث ضعيف أخرجه الدارقطني (١١٨٣/٤ - ١٨٤)، والطبراني في «الكسسر» (ح٢٢/ رقم ٥٨٩، ٢٢١، ٢٢٣)، وابن بطة في «الإبانة» (٢٠٠)، والبيهقي (١٢/١٠- ١٣)، وأبو نعيم في «الحلية» (١٧/٩)، والخطيب في «الفقيه والمتفقه، (٦٣٠) من طرق عن داود بن أبي هند، عن مكحول، عن أبي ثعلبة الخشني مرفوعًا فذكره. وهذا الحديث حسنه النووي في «الأربعين» (ص٤٠)، وفي «رياض الصالحين» (ص٤٤٥)، وفي «الأذكار» (ص٣٥٣) وسيقه إلى هذا الحكم أبو بكر السمعاني في «الأمالي» كما ذكره ابن رجب في حامع العلوم» (ص٢٤٢)، وذكر شيخنا الألباني رحمه الله في «غاية المرام» (ص١٨) أن أبا الفتوح الطائي خرَّجه في «الأربعين» وقال: «حديثُ كبيرُ حسنُ، تفرد به داود عن مكحول».

النئلة

قُلْتُ: وهذا الحكمُ ليس يصواب، لأن مكصولاً لم يسمع من أبي ثعلبة، وهو كثير الإرسال، فيخشى من ذلك، وهذه علة لا سحيل إلى حبيرها، وذكير الدارقطني في «العلل» (٣٢٤/٦) أنه اختلف على مكحول في رفعه ووقفه، فرفعه إسحاق الأزرق ومحمد بن فضيل

> وغدرهما عن داود. ورواه بزيد بن هارون وحفص بن غياث عن داود فوقفاه. ورواه حفص عند البيهقي (۱۲/۱۰)، ورواه قحذم بن سليمان قال: سمعت مكحولاً يقول: ولم يتجاوز

يه. ورجح الدارقطني الطريق المرفوع وقال: «هو أشهر» وقد مرُّ بك ما أعلُّ به. وله شاهد من حديث أبي الدرداء رضى الله عنه: أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٧٤٦١) قال: حدثنا محمد بن إبراهيم الوشاء. وأخرجه أيضًا في «الصغير» (١١١١) قال: حدثنا نوح الأبلِّي قالا: ثنا أبو الأشعث أحمد بن المقدام نا أصرمُ ابنُ حوشب، نا قرَّةُ بنُ خالد، عن الضحاك بن مراحم، عن طاووس، قال: سمعتُ أبا الدرداء يقول: سمعت رسول الله 👺 فذكر مثله.

قال الطبراني: «لم يرو هذا الحديث عن قرة بن خالد، إلا أصرمُ بنُ حوشب، تفرد به: أبو الأشعث». وأصرم هذا أصرم من الخسر، فإنه كذاب وضاعً. ورواه نهشل الخراساني، عن الضحاك ابن مزاحم أنه اجتمع هو والحسن بن أبى الحسن ومكحول الشيامي وعمرو بن دينار المكئ وطاووس اليهماني، فاجتمعوا في مسجد الخيف، فارتفعت أصواتُهم، وكثُر لغطُهم في القدر، فقال طاووس وكان فيهم مرضيًا: أنصتوا حتى أخبركم ما سمعت من أبي الدرداء رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله 🕸 يقول: «إن الله افترض عليكم فرائض...» الحديث. وفي أخره: نقول ما

قال ربنا ونبينا ﷺ، الأمور سد الله، من عند الله مصدرُها، وإليه مرجعها، ليس إلى العداد فدها تفويضُ ولا مشيئةً. فقاموا وهم راضون بقول طاووس.

أخسرجسه الدارقطني (۲۹۷/٤-



٢٩٨) من طريق إسحاق الأزرق، عن أبي عمرو المصري، عن نهشل الخراساني بهذا. وسنده مثل سابقه ساقط، ونهشل كذبه ابن راهويه، وتركه النسائي وأبو حاتم والكلامُ فيه طويل الذيل. وللفقرة الثالثة طريق آخر عن أبي الدرداء، وهي قوله: «وما سكت عنه فهو عفو، فاقبلوا من الله عافيته، فإن الله لم يكن لينسي شيئًا»، ثم تلا هذه الآية: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكُ

أخرجه البزار (١٢٣، ٢٣١، ٥٨٥٥-كشيف الأستار) عن إسماعيل بن عياش. والصاكم (٣٧٥/٢)، وعنه البيهقي (١٢/١٠) عن أبي نعيم الفضل بن دكين، كليهما عن عاصم بن رجاء بن حيوة، عن أبيه، عن أبي الدرداء مرفوعًا: «ما أحلُّ الله في كتابه فهو حلال، وما حرَّم فهو حرام، وما سكت عنه ... ، قال الحاكم: «صحيح الإسناد». وقال البزار: «إسناده صالح». وحسن إسناده الهيثمي في «مجمع الزوائد» (١٧١/١٠). وله شاهد من حديث سلمان الفارسي بسند ضعيف خرّجتُهُ في «تنبيه الهاجد» (١١٦٢).

يسأل: رباح عبد العظيم- قويسنا-المنوفية عن درجة حديث: وأنهار

الجنة تضجرمن تحت جيال المسك».

والجواب بحول الملك الوهاب: أنه حديث حسن.

أخرجه ابن حسان (۲۲۲۲)، والعقيلي في الف ع فاء،

(۲۲/۲)، والحاكم- كـمـا في «حـادي الأرواح» (ص١٢٣)- وأبو نعيم في «صفة الجنة، (٣١٣)، والبيهقي في «البعث» (٢٦٦) من طرق عن أسد بن موسى، ثنا عبد الرحمن بن ثابت بن ثوبان، عن عطاء بن قرة، عن عبد الله بن ضمرة، عن أبى هريرة مرفوعًا: «أنهار الجنة تفجرُ من تحت تلال- أو من تحت جبال-المسك». ولفظ البيهقى: «من سره أن يسقيه الله عز وجل الخمر في الأخرة فليتركها في الدنيا، ومن سرَّه أن يكسوه الله الحرير في الآخرة فلي تركه في الدنيا، أنهار الجنة تفجر من تحت تلال أو من تحت حيال المسك، ولو كان أدني أهل الجنة حلية، عدلت بحلية أهل الدنيا جميعًا، لكان ما يُحلِّيه به الله عز وجل به في الأخرة، أفضل من حلية أهل الدنيا جميعًا». وأخرجه الطبراني في «الأوسط» (ج٢/ق٢٦٦) قال: حدثنا مقدام، ثنا أسد بن موسى ثنا ابن ثوبان بهذا الإسناد بالفقرة الأولى والثانية، ثم قال: «لم يرو هذا الحديث عن ابن ثوبان، إلا أسد بن موسى». وهذا سندٌ حسنُ كما قال العراقي في «تذريج الإحياء» (٤/٢/٤). وقال المنذري في «الترغيب» (۳/ ۱۰۰، ۲۲۲): «رواه الطبراني في «الأوسط» ورواته ثقات، إلا شيخه المقدام

ىن داود، وقد وثقه». انتهى. وقد رأيت أنه لم يتفرد به المقدام فتابعه الربيع بن سليمان عند البيهقي على محلِّ الشاهد. والحمد لله رب





النتلة

# قصية صبنم بواناة وماحدث فيه

#### أولا : متن القصة :

رُوي عن ابن عباس قال : حدثتني أم أيمن قالت : كان ببوانة صنم تحضره قريش تعظمه ، تنسك له النسائك ، ويحلقون رؤوسهم عنده ، ويعكفون عنده يومًا إلى الليل ، وذلك يومًا في السنة ، وكان أبو طالب يحضره مع قومه ، وكان بكلم رسول الله ﷺ أن يحضر ذلك العيد مع قومه فيابي رسول الله ﷺ ذلك ، حتى رأيت أبا طالب غضب عليه ، ورأيت عماته غضبن عليه يومئذ أشد الغضب ، وجعلن يقلن: إنا لنخاف عليك فما تصنع من اجتناب الهتنا ، وجعلن يقلن : ما تريد يا محمد أن تحضر لقومك عيدًا ولا تكثّر لهم جمعًا ، قالت : فلم يزالوا به حتى ذهب فغاب عنهم ما شاء الله ، ثم رجع إلينا مرعوبًا فزعًا ، فقالت له عمّاته : ما دهاك ؟ قال : إني أخشى أن يكون بي لم ، فقلن : ما كان الله ليبتليك بالشيطان وفيك من خصال الخير ما فيك؟ فما الذي رأيت: قال: إنى كلما دنوت من صنم منها تمثل لي رجل أبيض طويل يصبيح بي وراءك يا محمد لا تمسه ، قالت : فما عاد لعبد لهم حتى تنبا ،. اهـ.

#### ثانيا : التخريج:

الحديث الذي جاءت به هذه القصة أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى (٧٥/١)، وأبو نعيم في «دلائل النبوة» (ص٨٥) من طريق أبي بكر بن عبد الله بن أبي سبرة ، عن حسين بن عبد الله بن العباس ، عن عكرمة عن ابن عباس به». اهه.

#### ثالثًا: التحقيق:

القصة : موضوعة ، فهي واهية باطلة ، وإلى القارئ الكريم بيان ما بها من علل :

الأولى: حسين بن عبد الله بن عبيد الله بن العباس:

۱- اورده الحافظ المزي في «تهديب الكمال» (۱۳۹۷/٤٦٩/٤) ، وذكر الذين روى عنهم ومنهم: عكرمة مولى ابن عباس ، ثم ذكر الذين رووا عنه ، ومنهم: أبو يكر بن عبد الله بن أبي سبرة .

٢- أورده الإمام النسائي في «الضعفاء والمجروحين».
 رقم (١٤٥) وقال: «متروك الحديث».

وهذا المصطلح له معناه عند الإمام النسائي ، يبين



نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة الوعاظ والخطباء والقصاص.

وقبل الشروع في سرد القصة الواهية لهذا العدد ، نحب أن نشير إلى أن رسولنا الكريم والله كان محفوظا في صغره بحفظ الله تعالى محميا مصوبًا عن القبائح وأخلاق الجاهلية ، وقد وردت الاحاديث الصحاح بذلك ، وسنوردها في نهاية المقال ففيها كفاية عما يسوقه القصاص والواهية ،

كالقصة التي بين ايدينا وهي:

# المُرْبِي عَلِيْكُ فَعِبِل الْبِعِبِينِ السَّعِيةِ مِن القَصِين الوالمِيةِ مِن القَصِينَ الوالمِينَ المُن المُن المُن المِن المُن الم

ذلك الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٦٩) حيث قال: «مذهب النسائي أن لا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». اهـ .

٣- وأورده الإمام البخاري في كتابه «التاريخ الكبير» (٢٨٧٢/٣٨٨/٢) وقال: «حسين بن عبد الله بن عبيد الله بن عباس الهاشمي عن كريب وعكرمة ، قال علي : تركت حديثه». اه. .

كذلك قال في كتابه «الضعفاء الصغير» برقم (٧٨) .

٤- وأورده ابن عدي في كتابه «الكامل» (٣٤٩/٢) (٤٨٠/١١١) وأخرج قول علي بن
 المديني بأنه ترك حديثه وأخرج أيضًا قول النسائي: «متروك الحديث».

٥- وأورده الإمام العقيلي في «الضعفاء الكبير» (٢٩٣/٢٤٥/١) ، وأخرج أيضًا قول الإمام علي بن المديني شيخ البخاري ، ثم ختم الترجمة قائلاً : «وله غير حديث لا يتابع عليه من حديث ان عاس» . اه..

٦- وقال ابن حبان في «المجروحين» (٢٤٢/١):
 «يقلب الأسانيد ويرفع المراسيل». اهـ.

٧- ونقل الصافظ ابن صحبر في «التهذيب»
 (٢٩٦/٢) عن البخاري قوله : «يقال أنه كان يتهم بالزندقة» . اه .

. ^- وما نقله الحافظ ابن حجر نقله أيضًا الإمام الذهبي في «الميزان» (٢٠١٢/٥٣٧/١).

#### العلة الثانية :

أبو بكر بن عبد الله بن أبي سبرة .

1- أورده الصافظ المزي في "تهذيب الكمال" (٣٨٣٤/٧٥/٢١) قال: أبو بكر بن عبد الله بن محمد بن أبي سبرة بن أبي رهم بن عبد العزى بن أبي قيس بن عبد ود نصر بن مالك بن حسل بن عامر بن لؤي بن غالب القرشي العامري السبري المدنى.

قلت: لقد ذكرت الترجمة كاملة حتى أقف على



حقيقة الراوي لأن الإمام أبا نعيم أورده في «الدلائل» (ص٥٨) بالكنية والنسب فقط ، حيث قال: حدثنا عمرو بن محمد بن جعفر ، قال : حدثنا إبراهيم بن علي قال : حدثنا النضر بن سلمة ، قال: حدثنا عبد الجبار بن سعيد أبو معاوية المساحقي ، عن أبي بكر العامري ، عن حسين بن عند الله به .

في الوقت الذي أورده ابن سعد في «الطبقات» (٧٥/١) بالكنية دون النسب العامري حيث لم يصل باسم الراوي إليه حيث قال: أخبرنا محمد ابن عمر قال: حدثني أبو بكر بن عبد الله بن أبي سبرة عن الحسين بن عبد الله بن عبيد الله بن العباس به .

قلت : ثم ذكر الذين روى عنهم ومنهم : حسين ابن عبد الله بن عبيد الله بن عباس ، ثم ذكر الذين رووا عنه ومنهم : محمد بن عمر الواقدي». الله .

وإلى القارئ الكريم أقوال علماء الجرح والتعديل فيه بعد هذا التثبت:

٢- قال الإمام ابن حبان في كتابه «المجروحين» (١٤٧/٣): «أبو بكر بن عبد الله بن محمد بن أبي سبرة السبري من أهل المدينة ، كان ممن يروي الموضوعات عن الأثبات لا يحل كتابة حديثه ولا الاحتجاج به بحال، كان أحمد بن حنبل يكذبه».

٣- قال النسائي في كتابه «الضعفاء
 والمتروكين» رقم (٦٦٦): «أبو بكر بن عبد الله بن
 أبي سبرة: متروك الحديث».

٤- أورده الإمـــام الذهبي في «الميـــزان» (/٤) ١٠٠٢٤/٣٠٥) وقال: «روى عبد الله وصالح ابنا أحمد عن أبيهما قال: كان يضع الحديث». ثم نقل عن ابن معين قوله: «ليس حديثه بشيء».

التوحية



#### العلة الرابعة:

عبد الجبار بن سعيد أبو معاوية المساحقي: وهو الراوي لهذه القصة عن أبي بكر بن سبرة عند أبي نعيم كما بينا آنفًا .

أورده الإمام العقيلي في الضعفاء الكبير (١٠٥٦/٨٦/٣) وقال: «عبد الجبار بن سعيد المساحقي مديني في حديثه مناكير وما لا يتابع عليه».

وأقره على ذلك الإمام الذهبي في «الميزان» (٤٧٤٠/٥٣٣/٢) ، والحافظ ابن حجر في «اللسان» (٤٧٤/٣) (٤٧٤/٥٥٥) .

قلت: يتبين من هذا التحقيق ما في سند القصة من الوضاعين والكذابين والمتروكين والذي به تصبح هذه القصة واهية موضوعة.

#### البدائل الصحيحة

ومن البدائل الصحيحة التي تدل على أنه 🐉 كان مصونا عما يستقيح قبل البعثة وبعدها بما فيه غنى عن مثل هذه القصص الواهية. ما أخرجه البخاري في صحيحه ح(٣٦٤)، (١٥٨٢)، ح(٣٨٢٩) ومسلم في صحيحه ح(٣٤٠)، وأحمد في مسنده (٣٨٠/٣)، ح(١٥١١) والبيه قي في السنن (٢٢٧/٢) من حديث جابر بن عبد الله قال: لما بُنيتْ الكعبة ذهب النبي عليه وعباس ينقلان حجارة فقال العباس للنبي ﷺ: اجعل إزارك على عاتقك من الحجارة، ففعل فخرُّ إلى الأرض، وطمحت عيناه إلى السماء ثم قام فقال: إزاري إزاري فشيد عليه إزاره». وهذا اللفظ متفق عليه عند مسلم والبخاري ح(١٥٨٢) وزاد البخاري في ح(٣٦٤)، فما رأي بعد ذلك عربانا ﷺ قال النووي في شرح مسلم: «وفي هذا الحديث بيان بعض ما أكرم الله سبحانه وتعالى به رسوله 👺 . وأنه كان مصونا محميًا في صغره عن القبائح وأخلاق الجاهلية.

والله من وراء القصد.

٥- أورده الإمام الحافظ ابن عدي في كتابه «الكامل» (٢٩٥/٧) (٢٢٠٠/١٢) حيث أخرج بسنده عن عبد الله بن أحمد بن حنبل قال: قال أبي:
 «ليس بشيء كان يضع الحديث ويكذب».

وقال ابن عدي: حدثنا الجنيدي قال: حدثنا البخاري قال: أبو بكر بن عبد الله بن أبي سبرة المدنى: منكر الحديث، أه.

وهذا المصطلح بالنسبة للإمام البخاري له معناه ، حيث قال الإمام السيوطي في «التدريب» (٣٤٩/١) : «البخاري يطلق : فيه نظر وسكتوا عن: فيمن تركوا حديثه ، ويطلق منكر الحديث على من لا تحل الرواية عنه». اه. .

ثم ختم ابن عدي الترجمة قائلاً:

«ولأبي بكر بن أبي سبرة غير ما ذكرت من الحديث وعامة ما يرويه غير محفوظ ، وهو في جملة من يضع الحديث». اهـ .

#### العلة الثالثة:

محمد بن عمر الواقدي : وهو الراوي لهذه القصة عن أبي بكر بن أبي سبرة عند ابن سعد كما بينا أنفًا .

۱- أورده الإمـــام الذهبي في «الميـــزان» (۷۹۹۳/٦٦۲/۳) .

ونقل عن الإمام أحمد بن حنبل قوله: «هو كذاب يقلب الأحاديث».

ونقل عن الإمام ابن معين قوله: «ليس بشيء». ونقل عن الإمام ابن راهويه قوله: «هو عندي ممن يضع الحديث».

ثم ختم ترجمته بقوله : «واستقر الإجماع على وهن الواقدي». اهـ .

٢- وقال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» رقم (٣٣٤) : «متروك الحديث».

٣- وقال ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل»
 (٢٠/٨) : «سالت أبي عن محمد بن عمر الواقدي فقال : متروك الحديث». اه. .

#### يسأل: أ. م: هل الطلاق ثلاثا في وقت واحد طلاق بدعي يأثم فاعله، وهل هذا الطلاق يقع واحدة أم ثلاثا؟

الجواب؛ نحن ننصح من طلق أن يواجه المفتى مواجهة، ولا يكون السؤال والجواب عن طريق الكتابة في المجلات والجرائد؛ لأن الأحوال تختلف، وقد يُطبق قارئُ جوابًا قرأه على نفسه-مثلاً- مع أن الجواب لا يصلح له، ولا ينطبق على حاله، وأما الطلاق ثلاثًا بلفظ واحد فهو بدعى، وعلى المسلم أن بناى بنفسه عن البدع، والفتوى على أنه يقع طلقة واحدة خلافًا لما عليه الجمهور.

#### حكم الاستمناء

#### يسأل سائل عن حكم إنزال المنى باليد، أو ما ي بالاستمناء؟

الجواب؛ الاستمناء حرام؛ لقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ هُمُّ لِفُرُوجِ هِمْ حَافِظُونَ \* إِلاُّ عَلَى أَزْوَاجِ هِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ \* فَمَن ابْتَغَى وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْعَادُونَ ﴾ فليس هناك سبيل لقضاء الوطر إلا الزوجة أما من يستمني فهو باغ، ملوم، عاد، والنبي 🏶 حين وصى المستطيع من الشباب بالزواج، وصى من لم يستطع بقوله: «ومن لم يستطع فعليه بالصوم، ولو كان هناك سبيل مباح لصرف الشهوة لبينه، لأن تأخير البيان عن وقت الحاجة لا يجوز.

فكيف توزع تركة عمى وكيف توزع تركة زوجة عمى؟

الجواب؛ توزع تركة العم على النحو التالى:

للزوجة الثمن فرضا وللبنت النصف فرضا

والباقى لابنى الأخ تعصيبًا

وتوزع تركة الزوجة على النحو التالى:

للبنت النصف فرضًا، والباقي ردًا ولا شيء لأبناء أخ

زوجها لأنهما ليسا من أقاربها. والله أعلم.



Upload by: altawhedmag.com

#### الهدى حقيقة لا خرافة

يسأل محمد السيد - سوهاج - جرجا: عن حقيقة المهدي المنتظر الذي كثرت عنه الأقاويل هذه الأيام وهل هذا المهدي ، سيكون سبباً في توحيد صفوف المسلمين وضمهم في دولة واحدة كما كانوا من قبل، وإن كان هذا القول صحيحاً فما هي صفاته وما هو الوقت المرتقب لظهوره؟

الجواب المهدي المنتظر الذي يؤمن بظهوره أهل السنة رجل من أهل البيت، اسمه محمد بن عبد الله، يظهره الله في آخر الزمان فيملاً الأرض قسطاً وعدلاً، ويحيي السنة، ويميت البدعة، وينزل عيسى ابن مريم عليه السلام من السماء في زمانه، ويصلي وراءه، وقد تواترت الأحاديث بخروجه فكان الإيمان له واحداً.

ومن شاء المزيد فعليه بمراجعة اعقيدة اهل السنة والأثر في المهدي المنتظر، لفضيلة الشيخ عبد المحسن العبّاد، و«الاحتجاج بالأثر على من أنكر المهدي المنتظر، لفضيلة الشيخ حمود التويجري، وكتاب «المهدي، للدكتور محمد إسماعيل.

#### مايحرم من الرضاعة

يسأل: ع.م.ع. محافظة كفر الشيخ- القنطرة البيضاء يقول: أنا شاب أريد الزواج من ابنة خالي، ولكني قد رضعت من أختها الكبرى، ولا أحد يذكر عدد الرضعات ولكن قيل إنني قد رضعت يومين أو ثلاثة:

الجواب: من الخطأ اعتقاد أن الحرمة التي تثبت بالرضاع تقتصر على الطفلين اللذين اجتمعا على الثدي وقت الرضاع، والصواب أن الحرمة دائرتها واسعة، بينها النبي في بقوله: "ويحرم من الرضاعة ما يحرم من النسب، [متفق عليه] فبالنسبة للشاب السائل الذي رضع من امرأة خاله تحرم عليه ابنة خاله التي رضع معها، وتحرم عليه سائر أخواتها اللاتي ولدن قبلها وبعدها، ثم تتسع الدائرة حتى تشمل المذكورات في الحديث السابق. والرضاع الذي تثبت به الحرمة هو ما كان في الحولين، وبلغ خمس وضعات.

وقولك: إنك رضعت يومين أو ثلاثة يدل على أنك رضعت أكثر من خمس، فالحرمة ثابتة بينك وبين

بنات خالك. ونحن ننصح المسلمين بالاحتياط في النكاح إذا قيل هناك رضاع، وإن لم يكن خمسنًا، لما رواه البخاري وغيره عن عقبة بن الحارث أنه تزوج ابنة لأبي إهاب بن عزيز فأتته امرأة فقالت: إني قد ارضعت عقبة والتي تزوج، فقال لها عقبة: ما أعلم أنك أرضعتني، ولا أخبرتيني، فركب إلى رسول الله ففارقها عقبة، فساله، فقال ﷺ: «كيف وقد قيل؟» ففارقها عقبة، ونكحت زوجًا غيره.

#### حكم القيام جماعة في غير رمضان

يقول سائل؛ نصلي في مسجدنا ليلة الاثنين وفي مسجد آخر ليلة الخميس من كل أسبوع وفي مسجد آخر ليلة الخميس من كل أسبوع ركعتين جماعة بنية قيام الليل، وندعو الله فيهما أن يفرج عن أمتنا، ولما دخل علينا شهر ذي الحجة دعونا الناس في مساجد قريتنا إلى صلاة ركعتين جماعة عقب صلاة العشاء طيلة أيام العشر بنية قيام الليل ونقنت في هذه الصلاة، فخرج علينا البعض وزعم أن هذا لا يجوز؛ لأن الرسول الله له يجمع الناس في القيام إلا في رمضان. فنرجو من فضياتكم بيان الحق في ذلك حسما للخلاف؟ وجزاكم الله خيرا.

الجواب: الأصل في العبادة التوقيف، وأنه لا نُعدد اللَّه إلا مما شرع على لسان رسول اللَّه ﷺ، قال اللَّه تعالى: ﴿ قُلُّ إِنَّ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبِكُمْ وَاللَّهُ غَفُورُ رَحِيمٌ ﴾، فلايد لكل مسلم إذا هم بعبادة أن يسال نفسه ســؤالين: لمن وكـيف والجــواب عن الأول: لله، والثاني: على طريقة رسول الله عنه، فإن اتفق الحوادان فاعزم على العمل: ﴿ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوكُّلُ عَلَى الله ﴾، وإذا تخلف أحدهما لم يجز للمسلم أن يقدم على تلك العبادة؛ لأن ما ليس لله مردود على صاحبه، وكذلك ما كان على غير طريقة رسول الله 🛎. والحقيقة أن الذين نصحوكم بعدم هذا العمل قد اصابوا؛ لأنه لم بثبت عن النبي على، والمسلم وقاف عند شرع الله، مستجيب له، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيحْكُمَ بَيْنَهُمْ أَنْ يَقُـولُوا سَـمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَئِكَ هُمُّ المُفلحُون .

#### الختان في الشريعة الإسلامية

## سئل: ما حكم الختان في حق الرجال والنساء؟

أجاب؛ حكم الختان محل خلاف، وأقرب الأقوال أن الختان واجب في حق الرجال، سنة في حق النساء، ووجه التفريق بينهما أن الختان في حق الرجال فيه مصلحة تعود إلى شرط من شروط الصلاة وهو الطهارة؛ لأنه إذا بقيت القلفة، فإن البول إذا خرج من ثقب الحشفة بقي وتجمع في القلفة وصار سببًا للالتهابات، أو لكونه كلما تحرك خرج منه شيء فيتنجس بذلك.

أما المرأة فإنه غاية ما فيه من الفوائد أنه يقلل من غُلمتها- أي شهوتها- وهذا طلب كمال، وليس من باب إزالة الأذى.

ودليل وجوب الختان في حق الرجال: أولاً: أنه وردت أحاديث متعددة بأن النبي أمر من أسلم أن يضتن، والأصل في الأمر الوجوب.

والنصارى، حتى كان المسلمون يعرفون والنصارى، حتى كان المسلمون يعرفون قتلاهم في المعارك بالختان، فقالوا: وإذا كان ميزة فهو واجب لوجوب التمييز بين الكافر والمسلم، ولهذا حرم التشبه بالكفار لقول النبي على: «من تشبه بقوم فهو منهم».

وقطع شيء من البدن، وقطع شيء من البدن حرام، والحرام لا يُستباح إلا لشيء واجب. فعلى هذا يكون الختان واجبًا.

رابعا: أن الختان يقوم به ولي اليتيم وهو اعتداء عليه واعتداء على ماله، لأنه سيعطي الخاتن أجره، فلولا أنه واجب لم يجز الاعتداء على ماله وبدنه، وهذه الأدلة الأثرية والنظرية – أو النظرية والعقلية – تدل على

وجوب الختان في حق الرجال.

أما المرأة ففي وجوبه عليها نظر؛ فأظهر الأقوال: أنه واجب على الرجال دون النساء، وهناك حديث ضعيف وهو: «الختان سنة في حق الرجال، ومكرمة في حق النساء». [أخرجه الإمام أحمد في المسند ٥/٥٧]. فلوصح هذا الحديث لكان فاصلاً.

#### من أحكام الوضوء

#### المراد بالموالاة في الوضوء؟ وما المراد بالموالاة في الوضوء؟ وما حكمها؟

أجاب: الترتيب في الوضوء معناه أن تبدأ بما بدأ الله به، وقد بدأ الله تعالى بذكر غسل الوجه، ثم غسل اليدين، ثم مسح الرأس، ثم غسل الرجلين، ولم يذكر الله تعالى غسل الكفين قبل غسل الوجه ليس واجبًا بل غسل الكفين قبل غسل الوجه ليس واجبًا بل هو سنة، هذا هو الترتيب أن تبدأ بأعضاء الوضوء مرتبة كما رتبها الله عز وجل لأن النبي على الما أقبل عليه قرأ: ﴿ إِنَّ الصَفَا بِالصَفَا، فلما أقبل عليه قرأ: ﴿ إِنَّ الصَفَا بِدا الله به، فبين أنه إنما أتى إلى المصفا قبل المروة التداء بما بدأ الله به،

وأما الموالاة فمعناها: أن لا يفرق بين أعضاء الوضوء بفصل بعضها عن بعض، مثال ذلك لو غسل وجهه، ثم أراد أن يغسل يديه ولكن تأخر، فإن الموالاة قد فاتت، وحيئنذ يجب عليه أن يعيد الوضوء من أوله؛ لأن الوضوء عبادة واحدة، والعبادة الواحدة لا يُبني بعضها على بعض مع تفرق أجزائها.

فالصحيح: أن الترتيب والموالاة فرضان من فروض الوضوء.

#### أحكام الجنابة

سنل: ما هي الأحكام المتعلقة بالجنابة؟

أجاب الأحكام المتعلقة بالجنابة هي: أولا أن الجُنْبَ تحرم عليه الصلاة، معلم و ذفلها، حتى صلاة الحنازة؛ لقوله

فرضها ونفلها، حتى صلاة الجنازة؛ لقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ جُنُبًا فَاطَّهُرُوا ﴾ [المائدة: ٦].

أُثانياً أَن الجنب يُصَرَّم عليه الطواف بالبِيت مُكث في بالبِيت مُكث في المسجد، وقد قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ اَمَنُوا لاَ تَقُرَّرُوا الصَّلاَة وَانْتُمْ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ وَلاَ جُنْبًا إلاَّ عَابِرِي سَبِيلِ حَتَّى تَعْلَمُوا ﴾ [النساء: ٤٣].

ثالث: أنه يحرم عليه مس المصحف، لقول النبي على: «لا يمس القرآن إلا طاهر». [رواه الطبراني، وصححه الالباني في «صحيح الجامع» (٧٧٨)].

رابعا أنه يحرم عليه المكث في المسجد إلا بوضوء لقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا لاَ تَقْرَبُوا الصَّلاَةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ وَلاَ جُنْبًا إِلاَّ عَابِرِي سَبِيلٍ حَتَّى تَعْلَمُوا يَتُعْتَسلُوا ﴾ [النساء: ٤٣].

خامساً يحرم عليه قراءة القرآن حتى يغتسل؛ لأن النبي على كان يُقرئ الصحابة القرآن ما لم يكونوا جُنبًا. قصد الشيخ بهدا حديث على قال: كان رسول الله على قرئنا القرآن ما لم يكن جنبًا. [رواه احمد (ح٢٢٧ ج١)، وصحح إسناده الشيخ احمد شاكر. وقال: وصححه ايضا الحاكم ووافقه الذهبي].

هذه الأحكام الخمسة التي تتعلق بمن عليه حناية.

#### حكم الضمضة والاستنشاق في الوضوء

سنل: إذا اغتسل الإنسان ولم يتمضمض ولم يستنشق فهل يصح غسله؟

أجاب، لا يصح الغسل بدون المضمضة والاستنشاق؛ لأن قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ جُنُبًا فَاطُهُرُوا ﴾. يشمل البدن كله، وداخل الفم والأنف في البدن الذي يجب تطهيره، ولهذا أمر النبي ﷺ بالمضمضة والاستنشاق في الوضوء، لدخولهما في

قوله تعالى: ﴿ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ ﴾ [المائدة: آ]. فإذا كانا داخلين في غسل الوجه والوجه مما يجب تطهيره وغسله في الطهارة الكبرى - كان واجبًا على من اغتسل من الجنابة أن يتمضمض ويستنشق.

#### وصية المت بنقل جثمانه

سَنْل: مَا رَأَيكُمْ فَيَمَنْ يُوصِي إِذَا مَاتَ أَنْ يَدَفَّنْ فَي الْكَانُ الْطَلْإِنْيَ، هَلْ تَنْفَذْ هَذْهِ الْوصِيةَ؟

أجاب أولاً: لأبد أن يسال لماذا أختار هذا المكان فلعله اختساره إلى جنب ضريح مكذوب، أو إلى جنب ضريح يُشرك به مع الله، أو لغير ذلك من الأسباب المحرمة، فهذا لا يجوز تنفيذ وصيته، ويدفن مع المسلمين إن كان مسلمًا.

أما إذا كان أوصى لغير هذا الغرض، بل أوصى أن ينقل إلى بلده الذي عاش فيه فهذا لا حرج أن تنفذ وصيته إذا لم يكن في ذلك إتلاف للمال، فإذا كان في ذلك إتلاف للمال بحيث لا ينقل إلا بدراهم كثيرة فإنها لا تنفذ وصيته حينئذ وأرض الله تعالى واحدة، مادامت الأرض أرض مسلمين.

#### الصلاةعلى الغائب

سئل: هل تشرع الصلاة على الغائب مطلقا أم لها شروط معينة؟

أجاب القول الراجح من أقوال أهل العلم أن الصلاة على الغائب غير مشروعة إلا لمن الصلاة على الغائب غير مشروعة إلا لمن المعنى عليه، كما لو مات شخص في بلاد الكفار ولم يُصل عليه أحد، وأما من صلِّي عليه فالصحيح أن الصلاة عليه غير مشروعة، لأن ذلك لم يرد في السنة إلا في قصة النجاشي، والنجاشي لم يُصلُ عليه في بلده، فلذلك صلى عليه النبي في في المدينة، وقد مات الكبراء والزعماء في عهد النبي ولم يُنقل أنه صلى عليهم، وقال بعض أهل العلم: من كان فيه منفعة في الدين بماله، أو عمله، أو علمه فإنه يُصلى عليه مباله، أو عمله، أو علمه فإنه يُصلى عليه عليه. وقال بعض أهل العلم: يُصلى عليه عليه. وقال بعض أهل العلم: يُصلى على الغائب مطلقاً، وهذا أضعف الأقوال.

الأصل في ذلك ما رواه عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: سمعت النبي تقيد يقول: «إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى، فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله، فهجرته إلى الله ورسوله، ومن كانت هجرته إلى دنيا يُصيبها، أو امراة ينكحها، فهجرته إلى ما هاجر إليه». [متفق عليه].

يقول ابن القيم رحمه الله في «إعلام الموقعين»:

«والنبي ه قال كلمتين كفتا وشفتا، وتحتهما
كنوز العلم، وهما قوله: «إنما الأعمال بالنيات،
وإنما لكل امرئ ما نوى»، فبين ه في الجملة
الأولى، أن العمل لا يقع إلا بنية، ولهذا لا يكون عمل
إلا بنية، ثم بين في الجملة الثانية، أن العامل ليس
له من عمله إلا ما نواه، وهذه تعم العبادات
والمعاملات والأيمان والنذور وسائر العقود

وقد تواتر النقل عن الأئمة في تعظيم قدر هذا الحديث، قال الحافظ ابن حجر: «وقد اتفق عبدالرحمن بن مهدي، والشافعي فيما نقله عنه البُوْيطي، وأحمد بن حنبل، وعلي بن المديني، وأبو داود، والترمذي، والدارقطني، وحمزة الكِنانيُّ: على أنه ثلث الإسلام، ومنهم من قال: ربعه، واختلفوا في تعدين الباقي. وقال ابن مهدي أيضاً: يدخل في ثلاثين بابًا من العلم، وقال الشافعي: يدخل في سبعين بابًا، ويحتمل بهذا العدد المبالغة.

وقال عبد الرحمن بن مهدي أيضًا: ينبغي أن يجعل هذا الحديث رأس كل باب.

ووجَّه البيهقي كونه ثلث العلم بأن كسب العبد يقع بقلبه ولسانه وجوارحه، فالنية أحد أقسامها الثلاثة وأرجحها، لأنها قد تكون عبادة مستقلة وغيرها يحتاج إليها.

وكلام الإمام أحمد يدل على أنه بكونه ثلث العلم أنه أراد أحد القواعد الثلاث التي تُردُ إليها جميع الأحكام عنده، وهي هذا «حديث الأعمال بالنيات»، «ومن عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»، و«الحلال بيِّن والحرام بيِّن» الحديث. [فتح الباري

#### ثانيا: شهاهد هذه القاعدة

شواهدها كثيرة جدًا من الكتاب والسنة، فمن الكتاب:

قوله تعالى: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ



إعداد / متولي البراجيلي

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا

نبي بعده، وبعد:

الأمور جمع أمر، وهو لفظ عام للأفعال والأقوال كلها، ومنه قوله تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يُرْجَعُ الْأَمْرُ كُلُهُ لِلّهِ مُرْجَعُ الْأَمْرُ كُلُهُ لِلّه مُا الْأَمْرُ كُلُهُ لِلّه مُا وقوله تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّ الْأَمْرُ كُلُهُ لِلّه مُا وقوله تعالى: ﴿ قُلُ إِنّ الْأَمْرُ كُلُهُ لِلّهُ مُا وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَمْرُ فَرْعَوْنَ بِرَسْيِدٍ ﴾.

والأمور بمقاصدها، اصل عظيم وقاعدة كبرى من قواعد الفقه الإسلامي، ومعناها: أن اعمال الشخص وتصرفاته تختلف احكامها الشرعية التي تترتب عليها باختلاف مقصود الشخص من تلك الأعمال والتصرفات، فالقصد (النبية) هو الميزان الذي توزن به أعمال الشخص، وهو المرجع في الحكم عليها من حيث الحل والحرمة والصحة

التوحية

مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنُفَاءَ ﴾ [البينة: ٥].

قوله عز وجل: ﴿ فَاعْبُدِ اللَّهُ مُخْلِصًا لَهُ الدَّينَ ﴾ [الزمر: ٢]، وقوله سبحانه: ﴿ وَمَنْ يَفْعُلْ ذَلِكَ ابْتَغَاءَ مَرْضَاةِ اللَّهِ فَسَوُفَ نُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: 118]،

قوله جل شانه: ﴿ لاَ يُؤَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغُو فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَكِنْ يُؤَاخِذُكُمْ بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٧٥].

وقوله سبحانه: ﴿وَمَنْ يَخْرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمُّ يُدْرِكُهُ الْمُوْتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَحِيمًا ﴾ [النساء].

وقال السيوطي رحمه الله: قوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ يَعْلَمُ الْمُقْسِدَ مِنَ الْمُصْلِحِ ﴾، أصلُ لقاعدة الأصور بمقاصدها، فربُ أصر مُباح أو مطلوب لمقصد، ممنوع باعتبار مقصد آخر. [الإكليل].

أما في السنة فهناك أحاديث كثيرة تشهد لهذه القاعدة، منها ما روته عائشة رضى الله عنها، قالت: قال رسول الله : "يغزو جيش الكعبة فإذا كانوا ببيداء من الأرض يخسف بأولهم وأخرهم. قالت: قلت: يا رسول الله كيف يخسف بأولهم وأخرهم وفيهم أسواقهم ومن ليس منهم قال: يخسف بأولهم وأخرهم، ثم يبعثون على نياتهم منها.

وما رواه معن بن يزيد رضي الله عنه قال: وكان أبي يزيد آخرج دنانير يتصدق بها، فوضعها عند رجل في المسجد، فجئت فأخذتها، فاتيته بها.

فقال: والله ما إياك أردت، فخاصمته إلى رسول الله ﷺ. فقال: لك ما نويت يا يزيد، ولك ما أخذت يا معن. [البخاري ١٤٢٢].

«فوضعها عند رجل: أي أذن له أن يتصدق بها على محتاج وأطلق الإنن فجاء أبن معن فرأى الرجل أنه محتاج فأعطاها له».

وفي الحديث عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: ومهما أنفقت فهو لك صدقة حتى اللقمة ترفعها في في (فم) امرأتك. [البخاري ٥٣٥٤].

وفي الحديث عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: لا هجرة بعد الفتح ولكن حهاد ونية. [البخارى ٣٧٨٣].

#### ثالثًا؛ أمثلة لتطبيقات هذه القاعدة

الوكالات، لو وكل إنسان غيره بشراء فرس معين أو نحوه فاشترى الوكيل فرسًا، ففيه تفصيل: إن كان نوى شراءه للموكل، أو أضاف العقد إلى دراهم الموكل يقع الشراء للموكل، وإن نوى الشراء لنفسه أو أضاف العقد إلى دراهم نفسه يقع الشراء لنفسه وإن تكاذبا في النية يحكم النقد، فيحكم بالفرس لمن وقع نقد الثمن من ماله لأن في هذا دلالة ظاهرة على أنه أريد الشراء لصاحب النقد المدفوع ثمنًا للفرس.

#### ٢- الإحرازات (استملاك الأشياء المباحة):

النية والقصد هنا شرط في إفادة ألمك. مثل رجل وضع شبكة صيد فوقع فيها صيد، هل يملكه أم لأي أحد أن يأخذه، يُنظر في النية والمقصد، فإن كان نشر الشبكة لتجفيفها مثلاً ووقع الصيد فيها فإنه لا يملكه ولغيره أن يستملكه بالأخذ، أما إن وضعها من أجل الصيد، فما صادته يكن ملكا وليس لأحد أن يأخذه. [المجلة العدلية مادة ١٣٠٣].

#### ٢- الأمانات والضمانات:

مثل اللقطة: فإن التقطها ملتقط بنية حفظها لمالكها كانت أمانة لا تُضمن إلا بالتعدي، وإن التقطها بنية أخذها لنفسه كان في حكم الغاصب فيضمن إذا تلفت في يده بأي صورة كان تلفها، والقول للمتلفظ بيمينه في النية لو اختلفا فيها.

وكذا لو التقطها ثم ردها لمكانها، فإن كان التقطها للتعريف لم يضمن بردها مكانها سواء ردها قبل أن يذهب بها أو بعده وسواء خاف بإعادتها هلاكها أو لا، وإن كان التقطها لنفسه لا يبرأ بإعادتها لمكانها ما لم يردها لمالكها. [الدر المختار وحاشيته رد المحتار].

ومثل الوديعة: فإن المودع إذا استعملها ثم تركها بنية العود إلى استعمالها لا يبرأ عن ضمانها لأن تعديه باق، وإن كان تركها بنية عدم العود إلى استعمالها يبرأ، ولكن لا يصدُق في ذلك إلا ببينة.

#### رابعاً: قواعد تندرج تحت قاعدة الأمور بمقاصدها

 ١٠ المقصود من النية تمييز العبادات من العادات، وتمييز مراتب العبادات بعضها عن بعض:

يقول ابن القيم في «إعلام الموقعين»: «ولهذا لو وقع في الماء ولم ينو الغسسل، أو دخل الحسام

للتنظيف، أو سبح للتبرد، لم يكن غسله قربة ولا عبادة بالإتفاق، فإنه لم ينو العبادة فلم تحصل له، ولو أمسك عن المفطرات عادة واشت غالاً، ولم ينو القربة لم يكن صائمًا».

٢- الثواب لا يكون إلا بالنية:

لأن المقصود منها تمييز العبادة عن العادة.

٣- اللفظ الصريح بحتاج إلى نية:

الأصل أن «الصريح لا يحتاج إلى نية» لانصرافه بصراحته إلى مدلوله، لكن إذا ظهر القصد بخلافه افتقر إلى نية.

يقول ابن القيم: إذا قال العبد لسيده وقد استعمله في عمل يشبق عليه -: اعتقني من هذا العمل، فقال: أعتقك، ولم ينو إزالة ملكه منه لم يعتق بذلك.

وكذلك إذا قال عن امرأته: هذه أختي، ونوى أخته في الدين، لم تحرُّم بذلك ولم يكن مظاهرًا، وكذلك المتكلم بالطلاق والعتاق والوقف واليمين والنذر مكرهًا لا يلزمه شيء من ذلك لعدم نيته، وقد أتى باللفظ الصريح.

ولو قال الأعجمي لامراته: «أنت طالق»، وهو لا يفهم معنى هذا اللفظ لم تطلق، لأنه ليس مختارًا للطلاق، فلم يقع طلاقه كالمكرد. [إعلام الموقعين].

٤- الكناية مفتقرة إلى نية:

ومنها الفاظ الطلاق بالكناية فإنها تقع إذا اقترنت بنية التطليق.

ه- تخصيص العام بالنية وتقييد المطلق:

قال ابن القيم: قال أصحاب أحمد وغيرهم، لو قال: نسائي طوالق، واستثنى بقلبه إلا فلانه صح استثناؤه، ولم تطلق. ولو قال نسائي الأربع طوالق واستثنى بقلبه إلا فلانة لم ينفعه، وفرقوا بينهما بأن الأول ليس نصاً في الأربع فجاز تخصيصه بالنبة بخلاف الثاني.

وهل يجوز الاستثناء بالقلب

عقد ابن القيم فصلاً في "إعلام الموقعين" سماه: هل يصح الاستثناء في القلب: قال فيه: المشهور من مذاهب الفقهاء أنه لا ينفعه حتى يتلفظ به، ونص عليه أحمد، فقال: لا يجوز له أن يستثني في نفسه حتى بتكلم به.

وقد قال صاحب المغني وغيره: إذا قال: «أنت طالق»، ونوى بقلبه من غير نطق إذا دخلت الدار أو بعد شهر أنه يُديّن فيما بينه وبين الله تعالى، وهل يقبل في الحكم. على روايتين:

وفي مسالة: هل يصحُّ الاستثناء بتحريك اللسان.

عقد ابن القيم فصلا لها أيضًا في «إعلام الموقعين، قال فيه: فاشترط أصحاب أحمد وغيرهم آنه لا بد وأن يكون بحيث يسمعه هو أو غيره. ولا دليل على هذا من لغة ولا عرف ولا شرع، وليس في المسالة إجماع، وكان شيخ الإسلام يميل إلى القول بانه (المستثنى) لابد أن يسمع نفسه.

٦- اعتبار النية في الأَيْمان:

أي حمل اليمين على مقتضى النية، فإن عُرِمت النية رجع إلى سبب اليمين وما هيجًها فحُمل اللفظ عليه لأنه دليل على النية.

فمثلاً: إذا حلف على أمر لا يفعله لسبب، فزال السبب، لم يحنث بفعله فإذا دعي إلى شراب مسكر ليشربه، فحلف أن لا يشربه، فانقلبت الخمر خلاً فشربه لم يحنث بفعله.

وكذلك إذا حلف: لا دخلت هذه الدار، وكان سبب يمينه أنها تعمل فيها المعاصي، فزالت المعاصي، وعادت مجمعًا للصالحين، وقراءة القرآن والحديث، فدخلها لم يحنث، وكذلك لو حلف المريض: لا يأكل لحمًا أو طعامًا، وسبب يمينه كونه يزيد في مرضه، فصح هذا المريض، وصار هذا الطعام نافعًا له لم يحنث باكله.

ومن نظائر هذا أيضًا: لو دُعي إلى طعام فظنه حرامًا فحلف: لا أطعمه، ثم ظهر أنه حلال لا شبهة فيه، فإنه لا يحنث باكله، لأن يمينه إنما تعلقت به لكونه حرامًا وذلك قصده. [إعلام الموقعين-بتصرف].

اليمين على نية الحالف إن كان مظلومًا،
 وعلى نية المستحلف إن كان ظالمًا:

يقول ابن القيم: أن يحلف الرجل على شيء في الظاهر، وقصده ونيته خلاف ما حلف عليه، وهو غير مظلوم، فهذا لا يتفعه ظاهر لفظه، ويكون يمينه على ما يصدقه عليه صاحبه اعتبارًا بمقصده ونته.

ومن ذلك ما نقل عن الإمام أحمد أنه قال:

إن كان مظلومًا فاستثنى في نفسه رجوت أنه يجوز إذا خاف على نفسه.

وقاعدة الأمور بمقاصدها، لها تعريفات كثيرة وتطبيقات متعددة، وما ذكرناه يكفي- إن شاء الله-لإلقاء الضوء على أهميتها.

التوحية

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات

أعمالنا من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له.

وبعد:

فإن من تعظيم حرمات الله تعظيم ما أمر الله بإكرامه وإجلاله، وأولى الناس بذلك هم

#### العلماء.

قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَائِرَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقُوى الْقُلُوبِ ﴾، وقال عز من قائل: ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْذُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِاتِ بِغَيْرِ مَا اكْتَسَبُوا فَقَدِ احْتَمَلُوا بُهْتَانًا وَإِثْمًا مُبِينًا ﴾.

وثبت في صحيح البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله ﷺ: أن الله عز وجل قال: «من أذى لئ وليًا فقد أذنته بالحرب».

قال الحافظ أبو القاسم ابن عساكر: اعلم ياخي وفقني الله وإياك لمرضاته وجعلنا ممن يخشاه ويتقيه حق تقاته أن لحوم العلماء مسمومة وعادة الله في هتك أستار منتقصيهم معلومة، وأن من أطلق لسانه في العلماء بالثلب؛ بلاه الله قبل موته بموت القلب، فأييَّذُر النَّزِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمُ عَذَابُ أَلِيمُ ﴾ (١).

وإن المسيئ إلى العلماء، والطاعن عليهم بغيًا وعدوًا، قد ركب متن الشطط، ووقع في أقبح الغلط، لأن حرمة العلماء مضاعفة، وحقوقهم متعددة، فلهم كل ما ثبت من حقوق المسلم على أخيه المسلم، ولهم حقوق المسنين والأكابر، ولهم حقوق حملة القرآن الكريم ولهم حقوق العلماء العاملين، والأولياء الصالحين.

وروي عن الإمام أحمد قوله: «لحوم العلماء مسمومة، من شمُّها مرض، ومن أكلها مات».

#### اعداد/أحمدسليمان

لحوم اهل العلم مسمومة ومن يعاديهم سريع الهالاك فكن لأهل العلم عصونًا وإن عاديتهم بوما فخذ ما إناك

فهؤلاء المغتابون المتجرئون على العلماء، الناعقون بين الرعاع هم الذين وصفهم النبي بقوله: «إن من الناس مفاتيح للخير، فطوبى لمن جعل الله مفاتيح الخير على يديه، وويل لمن جعل الله مفاتيح الشر على يديه، (٣).

فكم صد أولئك عن الخير وفتحوا أبواب الشر بطعنهم في العلماء وتجريئهم السفهاء، وغمزهم إياهم بالألفاظ النابيات، فيا ليتهم عقدوا مجالسهم للذكر والقرآن، وتدبر السنة وعلم البيان، فما انتفعوا بما قالوا، ولا نفعوا إخوانهم إذ وثقوا بهم.

قال شيخ الإسلام في مجموع الفتاوى (١٥/٢٨): وليس للمعلمين أن يضربوا الناس ويفعلوا ما يلقى بينهم العداوة والبغضاء، بل يكونون مثل الإضوة المتعاونين على البر والتقوى وإذا وقع بين معلم ومعلم وتلميذ أو معلم وتلميذ خصومة أو مشاجرة لم يجز لأحد أن يعين أحدهما حتى يعلم الحق فلا يعاونه بجهل ولا بهوى.

فلما كان الكلام في المسلم عظيم الخطورة،

豆

فإن أنست من نفسك فهمًا وصدقًا ودينًا وورعًا وإلا فلا تفعل، وإن غلب عليك الهوى والعصيبة لرأى ولمذهب فسالله لاتتعب وإن عرفت أنك مخلط مخيط مهمل لحدود الله فأرحنا منك. اهـ.

فكيف لو رأى الإمام الذهبي أهل زماننا ممن لا يعد من طلاب العلم، وليس منهم ولا على طريقتهم، ثم تراه نصب نفسه إمامًا في علم الجرح والتعديل وهو لم يتأهل معد:

«وكيف بطير ولما يريِّش»؟!

ورحم الله الذهبي عندما قال: فابن علم الحديث؟ وأين أهله؟ كدت أن لا أراهم إلا في كتاب أو تحت تراب.

كلام الأقران في يعض

قد يقع عالم في الطعن على أخر مثله فلا ينبغى أن تطير بما قاله، فربما يخرج الكلام لعداوة أو لحسد أو لمذهب.

قال الإمام الذهبي: كلام الأقران بعضهم في بعض لا يُعبا به، لا سيما إذا لاح لك أنه لعداوة أو لمذهب أو لحسد، وما ينحو منه إلا من عظم الله، وما علمت أن عصرًا من الأعصار سلم أهله من ذلك سوى الأنبياء والصديقين(٤).

ورحم الله سلمة بن دينار وهو يصف حال علماء زمانه وما وصلوا إليه من وقيعة يعضهم في بعض، فيقول:

العلماء كانوا فيما مضى من الزمان إذا لقى العالم من هو فوقه في العلم كان ذلك يوم غنيمة، وإذا لقى من هو مثله ذاكره، وإذا لقى من هو دونه لم يَزْهُ عليه، حتى كان هذا الزمان فصار الرجل يعيب من هو فوقه التغاء أن ينقطع منه حتى برى الناس أنه ليس به حاجة إليه، ولا يذاكر من هو مثله، ويزهو على من هو دونه فهلك الناس. اهـ.

فكم قطع كلام الأقران في بعضهم انتفاع الطلاب منهم، وصد الناس عنهم، أبكلمة واحدة يسقط العالم وبهمزة ولمزة بهجر او بزلة أو سقطة بنتهك عرضه ويهجر قوله؟ والله إن هذا وخيم العاقبة، وجب التورع في الكلام عن المسلم عامة وعن أهل العلم خاصة.

قال الإمام النووي في رياض الصالحين تحت كتاب الأمور المنهى عنها: اعلم أنه ينبغي لكل مكلف أن يحفظ لسانه عن جميع الكلام إلا كلامًا ظهرت فيه المصلحة، ومتى استوى الكلام وتركه في المصلحة فالسنة الإمساك عنه، لأنه قد ينجر الكلام المباح إلى حرام أو مكروه وذلك كثير في العادة، والسلامة لا يَعْدلُها شيء. ثم قال:

#### مايياح من الفيية

اعلم أن الغيبة تباح لغرض صحيح شرعى، لا يمكن الوصول إليه إلا بها وهو بستة أسباب:

١- التظلم.

٢- الاستعانة على تغيير المنكر ورد العاصى إلى الصواب.

٣- الاستفتاء.

٤- تحذير المسلمين من الشير ونصيحتهم، وذلك من وجوه منها جرح المجروحين من الرواة والشبهود، وذلك حائز بإحماع المسلمين بل واحب للحاجة.

٥- أن يكون مجاهرًا بفسقه أو بدعته؛ فیجوز ذکره بما پجاهر به ویحرم ذکره بغیره من العدوب.

٦- التعريف إذا كان الإنسان معروفًا بلقب كالأعمش. اهـ يتصرف.

وعلى هذا قام علم الجرح والتعديل ووضع العلماء له الضوابط التي تسير عليها، فهو علم اختص به جماعة من الأفذاذ وليس مسرحًا لأنصاف طلاب العلم ولا المتعالمين الحهال.

قال الإمام الذهبي في تذكرة الحفاظ (٤/١): حق على المحدث أن يتورع فيما يؤديه وأن يسال أهل المعرفة والورع ليعينوه على إيضاح مروياته، ولا سبيل إلى أن يصير العارف الذي يزكى نقلة الأخبار ويجرحهم- جهبذا إلا بإدمان الطلب والفحص عن هذا الشان وكثرة المذاكرة والسهر والتعقظ والفهم مع التقوى والدين المتين والإنصاف والتردد إلى العلماء والاتقان و إلا تفعل:

قال ابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله (١٥٠/٢): من صحت عدالته، وثبتت في العلم إمامته، وبانت ثقته، وبالعلم عنايته، لم يُلتفت فيه إلى قول أحد إلا أن يأتي في جرحته ببينة عادلة يصح بها جرحته على طريق الشهادات، والعمل فيها من المشاهدة والمعاينة لذلك بما يوجب تصديقه فيما قاله لبراءته من المغل والحسد والعداوة والمنافسة وسلامته من ذلك كله، فذلك كله يوجب قبول قوله من جهة الفقه والنظر.

وساق عن ابن عباس رضي الله عنهما قوله: «خذوا العلم حيث وجدتم، ولا تقبلوا قول الفقهاء بعضهم في بعض فإنهم يتغايرون».

#### وانما نحترمك ما احترمت العلماء:

من الناس من طبعه خنزير يمر على الطيبات فلا يلوي لها عنقًا، فإذا وجد رجيعًا أو روقًا هَمُهُ والتهمه.

فهكذا القلوب المريضة لا تحفظ إلا الشر ولا يستر وجهها إلا سماع السقط، ففي تناقل زلل الناس غايتها المنشودة، وعنايتها الدؤوبة.

قال ابن الأثير: إنما السيد من عدت سقطاته، وأخذت غلطاته، فهي الدنيا لا يكمل بها شيء. اه.

فمن لم يحترم العلماء وإن بدرت منهم بادرة - فليس محترمًا عندهم. ذكر الذهبي في السير (٥٨/١٩) عن الحافظ ابن عساكر قال: كان العبدري أحفظ شيخ لقيته، وكان فقيهًا داوديًا، ذُكر أنه دخل دمشق في حياة أبي القاسم بن أبي العلاء وسمعته وقد ذكر مالك فقال: جلف جاف ضرب هشام بن عمار بالدرة، وقرأت عليه «الأموال» لأبي عبيد فقال: ما كان إلا حمارًا مغفلاً لا يعرف الفقه.

وقيل لي عنه: إنه قال في إبراهيم النخعي: أعور سوء فاجتمعنا يومًا عند ابن السمرقندي في قراءة كتاب «الكامل» فجاء فيه: وقال السعدى كذا.

فقال: يكذب ابن عدي، إنما ذا قول إبراهيم الجوزجاني، فقلت له فهو السعدي فإلى كم

نحتمل منك سوء الأدب، تقول في إبراهيم كذا وكذا، وتقول في مالك جاف، وتقول في أبي عبيد؟ فغضب وأخذته الرعدة وقال: كان ابن الخاضبة والبرداني وغيرهما يخافونني، فأل الأمر إلى أن تقول في هذا؟ فقال له ابن السمرقندي: هذا بذاك.

فقلت: إنما نحترمك ما احترمت الأئمة، فهذا كما قالوا:

#### إن يسمعوا الخير يخفوه وإن سمعوا شيرا اداعوه وإن لم يستمعوا كذبوا

وقارن بين هؤلاء وبين ما قاله الإمام الهمام المنصف ابن القيم: «من قواعد الشرع والحكمة أيضًا: أن من كثرت حسناته وعظمت، وكان له في الإسلام تأثير ظاهر، فإنه يحتمل منه ما لا يعفى عن غيره، ويعفى عنه ما لا يعفى عن غيره، فإن المعصية خبث، والماء إذا بلغ قلتين لم يحمل الخبث بخلاف الماء القليل فإنه لا يحتمل أدنى خيث (٥).

#### نصحة

عليك بالجماعة، وإياك والشذوذ، واشتغل بالعلم، ودعك من قيل وقال، واتق زلة العالم فقد يقول اليوم قولاً ويرجع عنه ويتوب فتتحير ولا تهدي، صحح نيتك وحدد هدفك واهتم بما ينفعك واهجر ما يضرك، ولا تحمل في قلبك بغضًا وغلاً لمن كان سببًا في هدايتك.

فرب العالمين يقول: ﴿ وَالنَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبُنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا النَّذِينَ اسْنَقُونَا بِالإيمَانِ وَلاَ تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبُّنَا إِنَّكَ رَغُوفٌ رَحِيمٌ ﴾.

وصلِّ اللَّهم على محمدٍ وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### الهوامش:

- (١) انظر مقدمة المجموع (ص٢٤).
  - (٢) انظر حرمة أهل العلم (٩- ١٠).
- (٣) انظر السلسلة الصحيحة (١٣٣٢).
- (٤) ميزان الاعتدال (١١/١).
  - (٥) مفتاح دار السعادة (١٧٦/١).

الريانية

إن الربانية هي تحقق بتلك الصلة الوتيقة بالله تعالى، أداءً للفرائض، واجتنابًا للمحارم، واستدامة للذكر، وعناية بالشكر، وتحليًا بالصبر، وإيثارًا للإيثار، واتشاحًا باليقين، وتلذذًا بالصيام، وتنعمًا بالقيام، وتربية بصغار العلم قبل كباره، قال تعالى: ﴿ كُونُوا رَبَّانِيَّينَ ﴾ [آل عمران:٧٩]، أولئك الربانيون، فهم العلماء العاملون، والحكماء المربون، والفقهاء المعلمون(٤).

إن سياج الربانية يقيم في قلب المتربي فرقانًا بين الحق والباطل، وينشئ حاجزًا بينه وبين مضلات الفتن، ويضبط السلوك ويقيم الجوارح على رعاية السنن والهدي الظاهر، وحسن السمت، وملازمة الأدب، وإذا كان الإسلام هو الدواء الناجع لمشاكل البشرية، فإن العلماء الربانيين الطائفة القائمة على تحقيق ذلك.

#### الوسطية

فكما أن أهل السنة وسط بين فرق الأمة في مسائل الاعتقاد، فهم أيضًا وسط في باب التربية والسلوك بين طرفي الإفراط والتفريط.

وهم وسط في باب الإخلاص بين المرائين والملامية(٥).

وهم وسط بين المشتغلين بإقامة العبادات القلبية دون العملية كبعض الصوفية، والمشتغلين بإقامة رسوم العبادات الظاهرة فقط كبعض المتفقهة، فكانوا أهل العبادة الظاهرة والناطنة (٦).

وهم وسط بين من يريد من الله ولا يريد الله، وبين من يريد الله ولا يريد من الله، فهم يريدون رضا الله وجنته، وأما غيرهم فمنهم من يريد رضا الله ولا يريد جنته، كحال كثير من المتصوفة، ومنهم من يريد نعيم الجنة المخلوق، ولا يريد رضا الله كحال كثير من المتكلمة(٧).

وهم وسط بين أصحاب التفريط والاستهتار والإسراف والمبالغة في المتع والترف، وأصحاب الإفراط في التصوف والرهبانية والتشديد على النفس وتعذيب البدن.. فلا إسراف في تنعيم الأبدان ولا تنطع وحرمان.

#### السافية

ومنهج التربية والتركية يقوم على موافقة نصوص الشارع في السلوك لفظا ومعنى، فليس أهل السنة من الذين وافقوا النصوص في اللفظ دون المعنى كالباطنية، وليسوا كالذين تكلموا في المعنى بالفاظ مبتدعة ككثير من الصوفية، وليسوا كالذين خالفوا النصوص لفظا ومعنى كالفلاسفة والملاحدة، وإنما هم – بحمد الله – أتباع السلف الصالح من الصحابة والتابعين والأئمة المهديين، الذين أقاموا معالم السلوك وتزكية النفوس، وتحققوا بالمعاني وتمسكوا بالمبانى، علما وحالاً، وعملاً ومقالاً، فلا يشتبه لديهم الزهد



اعداد د .محمد بسری

الحــهـــد لله والصــلاة والســلام على رســول الله ويعد:

يقوم منهج التربية والتزكية عند أهل السنة والجماعة على العالم الآتية:

التوحية

الشرعي بالعجز والكسل، ولا التوكل بالتواكل، ولا الورع الشرعي بالبدعي.

#### الانحانية

وهي تعنى المبادرة العملية على وجه السداد والمقاربة، لا المثالية أو السلبية، فهي منهج الواقعية الإيجابية، والتي تعنى القصد في الأمر كله؛ ومراعاة احوال المكلفين، وتحقيق الملاءمة والمواءمة بين طبيعة هذا الدين وطبيعة المكلفين، وفي الحديث: سددوا وقاربوا، واغدوا وروحوا، وشيء من الدلجة، والقصد القصد تبلغوا (٨).

فأولى القربات الفرائض المكتوبات، وأما تكليف النوافل المندوبات فبحسب الوسع والطاقة، و أحب العمل إلى الله أدومه وإن قل (٩)، و المؤمن يقول قليلا ويعمل كثيرًا (١٠)، والمثل الكامل في التربية والسلوك هو رسول الله ، أطهر الخلق نفسا وأقومهم منهجًا، كما قال في إن أنقاكم وأعلمكم بالله أنا (١١).

قال الحسن البصري: إن هذا الدين دين واصب، وإنه من لا يصبر عليه يدعه، وإن الحق ثقيل، وإن الإنسان ضعيف، وكان يقال: ليآخذ أحدكم من العمل ما يطيق، فإنه لا يدري ما قدر أجله، وإن العبد إذا ركب بنفسه العنف، وكلف نفسه ما لا يطيق، أوشك أن يسيئب ذلك كله، حتى لعله لا يقيم الفريضة، وإذا ركب بنفسه التيسير والتخفيف، وكلف نفسه ما تطيق كان أكيس، وامنعها من العدو، وكان يقال: شرر المقحقة(١٢) (١٣).

ومن سمات الإيجابية: الواقعية في إدراك أن تفاوت القدرات إنما هو بسبب تنوع المواهب واختلاف الاستعدادات؛ ذلك أن الله قسم الأعمال والأخلاق كما قسم الأموال والأرزاق، وعلى كل أن يرضى بما فتح له فيه، وأفضل الأعمال بعد الفرائض بختلف باختلاف الناس فيما يقدرون عليه.

قال شيخ الإسلام: وإذا ازدحمت شعب الإيمان قدم ما كان أرضى لله وهو عليه أقدر، فقد يكون على المفضول أقدر منه على الفاضل، ويحصل له أفضل مما يحصل من الفاضل، فالأفضل لهذا أن يطلب ما هو أنفع له، وهو في حقه أفضل، ولا يطلب ما هو افضل مطلقا، إذا كان متعذرًا في حقة أو متعسرًا يفوته ما هو أفضل له وأنفع (١٤).

ومن الناس من فتح الله عليه في باب دون باب، ومنهم من فتح الله عليه في كل باب، وضرب له في كل خير بسهم، وما على من دعى يوم القيامة من

أبواب الجنة الشمانية من حرج، وذلك فضل الله يؤتيه من بشاء.

وفي الجملة فإن التربية أصل ضخم واساس متين، لا يتم بدونه تغيير، ولا تنجح بدونه دعوة، وليس له غاية ينتهي عندها، ولا يستغني عنها الكبير فضلاً عن الصغير، ولا المنتهي فضلاً عن المتدى.

#### وللتربية أنواع متعددة:

فتربية علمية تؤهل القادرين، وتبني ملكات الفهم، وتضبط قواعد العلم، قال تعالى: ﴿ وَقُلْ رُبِّ رَدْنِي عِلْمًا ﴾ [طه:١١٤].

وَاحْـرى وجـدانيـة تعنى بالمشاعـر، وترعى الخواطر، وتوقظ القلوب، قال تعالى: ﴿ فَلْيَحْدُر الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتَّنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ اللهِ ﴾ [النور: ٦٣].

وثالثة جهادية تحرك إيمان الصادقين، لتدافع عن ديار المسلمين، قال تعالى: ﴿ وَإِنْ جُنْدَنَا لَهُمُ الْغَالِيُونَ ﴾ [الصافات:١٧٣].

ورابعة إيمانية تصون الإيمان أن يبلى، واليقين أن يُزوى، والفرد أن يتردى، قال تعالى: ﴿ فَإِنْ آمَنُوا بِمِثْلُ مَا آمَنْتُمُ بِهِ فَقَدِ المُثَدُوا ﴾ [البقرة:١٣٧].

# وللتربية مستويات ومجالات؛ منها ما يوجه للأمة بعامة، ومنها ما يوجه لقاعدة الدعوة بخاصة

ووسائلها جميعًا أعم من الدرس والموعظة والصحية والرحلة، ولكن جوهرها القدوة!.

#### أفات التربية

وكما أن لكل عمل عظيم أفات، فمن أخطر آفات التربية: التهوين من شأن العقيدة، وضعف التربية على معانيها، والتربية على التقليد والتعصب لراية أو شعار دون الإسلام، والمغالاة في النظرة للتربية الخاصة على حساب البلاغ المبين للدين، والاهتمام بالشكل دون المضمون، والعناية بالظاهر على حساب الباطن، وفقدان التوازن بين أنواع التربية ومجالاتها، واتخاذ الترخص الجافي منهجا في مسائل الفقه والأحكام، أو اعتماد التنطع الغالي منهجا في مسائل القود والإيمان، وكما أن التهور منهجا في عليات عن عجز وكسل، وكلا طرفي قصد والاندفاع البائس يعكس خللاً تربوياً، فالتشاقل والتباطؤ ينبئ عن عجز وكسل، وكلا طرفي قصد الأمور ذميم.

والله من وراء القصد .



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد: ﴿ ﴿ اللَّهُ عَلَى رَسُولَ اللَّهُ وَبِعَدَ: ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُعَالِمُ عَلَى رَسُولَ اللَّهُ وَبِعَدَ: ﴿ ﴿ اللَّهُ وَالْمُعَالَمُ اللَّهُ وَالْمُعَالَمُ عَلَى رَسُولَ اللَّهُ وَبِعَدَ: ﴿ ﴿ اللَّهُ وَالْمُعَالَمُ عَلَى رَسُولَ اللَّهُ وَبِعَدَ: ﴿ اللَّهُ وَالْمُعَالَةُ وَالْمُعَالَمُ عَلَى رَسُولُ اللَّهُ وَالْعَدَانُ لِللَّهُ وَالْمُعَالَمُ عَلَى رَسُولُ اللَّهُ وَالْمُعَالَى اللَّهُ وَالْمُعَالَقُ اللَّهُ وَالْمُعَالَقُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَالْمُعَالَمُ عَلَى رَسُولُ اللَّهُ وَالْمُعَالَقُ اللَّهُ وَالْمُعَالِمُ عَلَى رَسُولُ اللَّهُ وَالْمُعَالِمُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُعَالِمُ عَلَى اللَّهُ وَلَهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلِعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ وَلَهُ عَلَى اللَّهُ وَلَاعِمُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّاعِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَالِمُ عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا

نكمل مع القارئ الكريم ما ابتداناه من وقفات على طريق طلب العلم.

#### الوقفة السادسة: حياة العلم مذاكرته

مذاكرة العلم من الحوافز المهمة لتثبيت العلم، والمذاكرة تكون مع النفس وتكون مع الغير. قال علي رضي الله عنه: «تزاوروا وتذاكروا الحديث فإنكم إن لم تفعلوا يدرس علمكم». ذكره ابن عبدالبر في جامع بيان العلم ١٠١/١، وقصص مذاكرة العلماء مع بعضهم كثيرة ولو راجعت تذكرة الحفاظ أو سير أعلام النبلاء أو غيرها من كتب السير لوجدت الكثير.

وقال ابن جماعة في تذكرة السامع ص ١٤٠٠ فإن لم يجد الطالب من يذاكره ذاكر نفسه بنفسه وكرر معنى ما سمعه ولفظه على قلبه ليعلق ذلك على خاطره ، فإن تكرار المعنى على القلب كتكرار اللفظ على اللسان سواء بسواء ، وقل أن يفلح من يقتصر على الفكر والتعقل بحضرة الشيخ خاصة ثم يتركه ويقوم ولا يعاوده . اه .

وفي الآداب الشرعية لابن مفلح ١٩٩/١ قال:

«روى أحمد عن ابن مسعود قال تذاكروا الحديث
فإن حياته المذاكرة» وفي شرح خطبة مسلم:
بالمذاكرة يثبت المحفوظ ويتحرر، ويتأكد ويتقرر،
ويذاكر مثله في الرتبة أو فوقه أو تحته، ومذاكرة
حاذق في الفن ساعة أنفع من المطالعة والحفظ
ساعات بل أيام وليتحر الإنصاف، ويقصد
الاستفادة أو الإفادة ولا يترفع على صاحبه. اه.

وما أجمل أن يكون لطلاب العلم مجالس يتذاكرون فيها العلم بمعنى أن تكون جُل مجالسنا كذلك

## الوقفة السابعة : موقف طالب العلم من اختلاف أهل العلم

الكلام على اختلاف أهل العلم وأسبابه طويل، وقد أُلَف فيه وتُكلِّم عنه، لكن حسبي في مثل هذا المقال أن أشير إلى مهمات فيه لاسيما وأنا أتحدث إلى طالب العلم، وأما العامة فلهم بيان آخر فيما بتعلق بالاختلاف.

إن طالب العلم ينبغي ألا يضيق بالضلاف ذرعاً، بل إن كثيراً من الخلاف بين أهل العلم في القديم والحديث لا محيد عنه ولا مفرّ، وهو أمر من طبيعة اختلاف البشر واجتهاداتهم وتباين آرائهم وأنظارهم ولكن على الطالب أن يتنبه لأمور:

ا. قل أن تجد مسالة فقهية بل وغير فقهية حاشا مسائل العقيدة إلا وتجد فيها اختلافاً ، وقل أن تجد حديثاً حاشا ما في الصحيحين إلا وتجد خلافاً في الحكم عليه ، وحين يعرض الشيخ المسألة أو يتعرض لحديث فلا يلزم أن يتعرض للخلاف فيها لأنه لو فعل ذلك في كل مسألة أو حديث لطال الدرس وتشعب حتى لا يكاد الطالب يلم به أو بشيء منه فضالاً عن أن هذا يعسر استيفاؤه ، والغرب أن بعض طلبة العلم يتطلع

التوحية

دائماً لإيراد الضالاف في كل مسالة مع أنه قد لا يتقن أحكام ما لديه من مسائل على قول واحد.

#### الاجتهاد في السائل الخلافية لا يعارض بمثله

٢ ـ الخلاف في الترجيح بين الأقوال في المسائل أو في الحكم على الأحاديث ليس على درجة واحدة فمنه الخلاف القوي الذي تكاد تتقابل فيه الأدلة، ومنه الضعيف الذي فيه قول ظاهر القوة وما عداة دون ذلك، ومنه ما بين هذا وذاك.

وعليه فترجيح مجتهد لقول ما في مسالة أو حكم على حديث لا يعني اطراح القول المقابل له حتى لا يُنظر إليه ألبتة أو يظن الطالب أن الحكم في المسألة أو على الحديث قد فرُغ منه لاسيما في ما كان الخلاف فيه قوياً ما لم يكن ذلك القول المطرح ظاهر الضعف.

وتع جب ممن يقولون لا نقلد أحد المذاهب لكنهم في الحقيقة يقعون في تقليد أخرين من سابقين أو معاصرين.

حتى إن البعض في مذهب الحنابلة مثلاً يدع هذا القول فيه ويذهب إلى القول الآخر فقط لأن شيخ الإسلام - رحمه الله - قال به فضلاً عمن هو دون شيخ الإسلام ولو سالته عن دليل هذا ودليل ذاك لحار جواباً وما علم أنه ترك قول الإمام أحمد - رحمه الله - لقول شيخ الإسلام ، والإمام أحمد أجل وأقدم عند الأمة من شيخ الإسلام مع جلالته وإمامته فليس تقليد شيخ الإسلام باولى من تقليد الإمام أحمد ، بل كل هؤلاء ليس تقليدهم باولى من تقليد صحابي من الصحابة - رضوان الله عليهم وكم من قول في مذهب الإمام أحمد يرجح بعض المحققن خلافه وهو قول لصحابي .

فالعبرة بالاتباع وليس بالتقليد ، والعبرة باتباع الدليل بمعنى أن تأخذ بهذا القول لأن دليله أو تعليله أقوى من دليل أو تعليل الأخر - فيما يتبين لك - لا لأن فلاناً قال به فحسب. وكما قدمت سلفاً أن الكلام مع طالب العلم وليس مع العامي لأن العامة لهم في هذا بيان آخر .

والعجب من البعض أيضاً أنهم إذا وجدوا فتوى تخالف ما اعتادوه أو ما مشى عليه الناس في بلدهم بناءً على فتوى علمائهم ، إذا رأوا ذلك طاروا به كل مَطّبر وكأنهم ظفروا بما لم يظفر به

السابقون، ولم يعلموا أن الاجتهاد لا يعارض بمثله وأن هذه قاعدة عظيمة سارية المفعول لا أعلم أنها انقطعت... فعلام يعارضون فتوى فلان بفتوى فلان ؟! ربما لو قلت له إن ما تخالفه هو فتوى فلان من الصحابة أو جُلُ الصحابة لتعجب لأنه كان يظن أن ما ظفر به من الفتوى قاطعٌ قول كل خطيب، والخطب أيسر من ذلك بكثير فهذا أداه اجتهاده إلى كذا أوهذا أداه اجتهاده إلى كذا وكلهم يعلم أن المسالة ليست مقطوعاً بها ولا مجمعاً عليها، ولو اجتمعا في مجلس لم ينكر أحدهما على الآخر ولم يعنفه، ولكن المصيبة غالباً ما تأتى من النقلة والرواة والاتباع.

وإذا كان هذا في الترجيح في المسائل فمثله بقال في الحكم على الأحاديث والاختلاف فيه فإنك قد تجد من إذا ظفر بمن يضعف حديثاً قد اشتهر عند الناس العمل به لتصحيح بعض علمائهم له من السابقين والمعاصرين ممن شبهد له الناس بالمعرفة في هذا الفن إذا ظفر بذلك ظن أن تصحيحه غير معتبر البتة وراح يحذر الناس منه وكانه حديث موضوع اتفق العلماء على تركه ، وهذا الحديث الموضوع هو الذي يُحذِّر منه ، أما أن تؤخذ الأحاديث كلها على درجة واحدة فغير صحيح ، فالحديث الموضوع أو ظاهر الضعف عند العلماء أو كثير منهم فهذا يحذر منه وينبه عليه أما ما كان الخلاف في الحكم عليه موجوداً في السابقين والمعاصرين وليس الضعف فيه بيناً ، بل فيه مجال للاجتهاد فلا ينبغي معاملته كما يعامل الأول ، فهو وإن ضعفه فلان فقد صححه فلان أيضاً ممن هو من أهل هذا الشان وريما بكون له سلف أيضاً في تصحيحه ، وعلى طالب العلم أن يكون صدره متسعاً لهذا وذاك ، وإذا ضَعُف الحديث متبعاً قول فلان فلا ينبغي أن يكون على وجه الاستهانة بمن صححه أو عدم الاعتبار له ، ولا ينبغي أيضاً أن يحمل الناس على

ورحم الله الإمام مالكًا لما صنَّف الموطأ فأراد المنصور أن يحمل الأمصار على العمل به فأبى ذلك الإمام مالك وقال: يا أمير المؤمنين قد انتهى إلى كل بلد علم عملوا به ومضوا عليه فدعهم على ذاك

والحمد لله رب العالمين.



في إطار التواصل والتآخي بين جماعات الدعوة في مصر وبين الأزهر والأوقاف قام وفد جماعة أنصار السنة المحمدية بزيارة لفضيلة الإمام الأكبر شيخ جامع الأزهر الشيخ محمد سيد طنطاوي وذلك لعرض الجهود الدعوية التي تقوم بها جماعة أنصار السنة المحمدية في مصر.

وقد رحب فضيلة الإمام بوفد أنصار السنة ترحيبًا حارًا ودعى الله سبكانه أن يوفق الحماعة وعلماءَها إلى ما يحيه ويرضاه.

وقد قام رئيس تحرير مجلة التوحيد بعرض إنجازات مجلة التوحيد التي أصبحت بفضل الله أوسع المجلات الإسلامية انتشارًا في العالم حيث وصل توزيعها إلى قرابة مائة وخمسين ألف نسخة شهريًا.

وقد ضم الوفد كلا من الدكتور جمال المراكبي الرئيس العام للجماعة والشيخ زكريا الحسيني والشيخ أبو العطا عبد القادر والشيخ أحمد يوسف والأستاذ محمد عبد الخالق والأستاذ جمال سعد حاتم.

وقد قدم الوفد الدعوة لفضيلة الإمام لزيارة المركز العام لأنصار السنة وإلقاء محاضرة في مسجد الجماعة بعابدين. وقد وعد فضيلته بتلبية الزيارة في أقرب فرصة بإذن الله تعالى. كما قام وفد الجماعة بزيارة فضيلة وكيل الأزهر بمكتبه بمشيخة الأزهر.

وفي إطار التعاون في شتى المجالات الدعوية قام وفد من جماعة أنصار السنة المحمدية في يوم الأحد الموافق ١٨ جـمادى الأولى ١٤٢٥هـ - ٢٠٠٤/٦/٦ مبزيارة الأستاذ الدكتور وزير الأوقاف لتنسيق العمل الدعوي بين الجماعة والوزارة استمرارًا للتعاون المستمر والمثمر بين الوزارة وجماعة أنصار السنة، وقد أبدى معالي الدكتور الوزير سروره الشديد وثناءَه على الجهود الدعوية التي تبذلها جماعة أنصار السنة من خلال مساجدها ومعاهدها وفروعها في أنحاء الحمهورية.

كما أبدى معالي الوزير استعداده الدائم للتعاون الوثيق مع الجماعة في شتى المناحي. وقد كان في استقبال الوفد فضيلة الشيخ شوقي عبد اللطيف وكيل أول وزارة الأوقاف لشئون الدعوة.

وقد ضم الوفد الذي زار معالي الوزير كلا من الشيخ علي حشيش والشيخ أبو العطا عبد القادر والأستاذ محمد عبد الخالق والأستاذ جمال سعد حاتم رئيس تحرير مجلة التوحيد.

## تنظيم رحلة عمرة رجب ورمضان

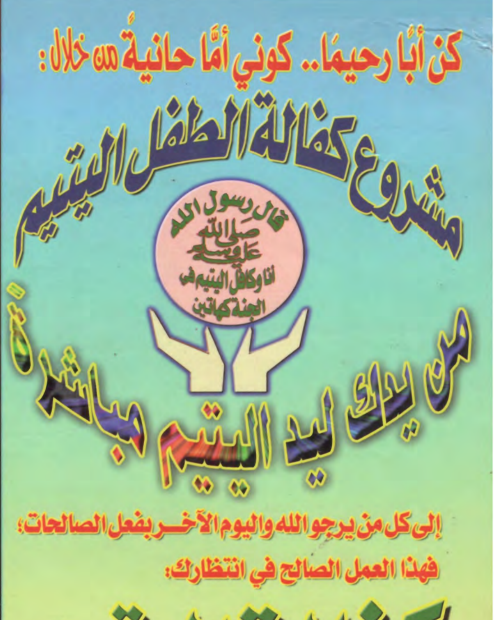
قررت لجنة العمرة بالمركز العام تنظيم عمرة رجب ورمضان على النحو التالي: عمرة رجب: طيران ٢٨٥٠ - ١٧ يوم. عمرة رجف أولى ١٨٥٠ - ١٧ يوم. عمرة رمضان النصف الثاني: طيران ٤٢٠٠ بواخر درجة أولى ٢٣٠٠ السكن في أماكن قريبة من الحرمين للاستعلام الاتصال على رقم ٢٩١٥٤٥٦ - ٣٩١٥٤٧٦



لن يرغب به في التبرع يرجب التبرع يرجب التوجب المركبة المحمدية السنة المحمدية بالقاهب قولة. عساب ين المورالخامس



أوالاتصال بهاتف رقسم ٣٩٥٩٢٠٣ أو الإرسال على حساب دقسم ٢١٣٧٩٧ بنك فيصل الإسلامي يرجى إرسال صورة الحدوالة على الفاكس أو عمل حوالة بريدية السم/ مدير إدارة الأيتام على نفسس العنوان على نفسس العنوان على نفسس العنوان على أو عمل حوالة بريدية على مكتب بريد عابدين على نفسس العنوان على أو على نفسس العنوان على نفسس العنوان على نفسس العنوان على نفسس العنوان على أو المناس العنوان على نفسس العنوان على نفسس العنوان على نفس العنوان المناس العنوان المناس العنوان على نفس العنوان المناس العنوان العنوان العنوان المناس العنوان العنوا





مسحة جناق على رأس اليتيم لها أجر عظيم.. فكيف بكفالته ..؟

فتعاونوا معنامي أجل أيتاح المسلميي

Upload by: altawhedmag.com