

## رئيس مجلس الإدارة د. جمال المراكبي



## السالام عليكم

### هل النتي مدير الشيامة

في سنة ٤٦٢هـ كان الملحمة العظمي بين الإسلام والروم، خرج أرمانوس في ٢٠٠ ألف مقاتل وكان السلطان المسلم آلب أرسيلان في ١٥ ألف مقاتل، فلما التقى الجمعان بعث السلطان بطلب الهدنة فقال أرمانوس: لا هدنة فانزعج السلطان، فقال له إمامُه العالِم أبو نصر: إنك تقاتل عن دين وعد الله بنصره وإظهاره على الأديان فأرجو أن يكون الله قد كتب باسمك هذا الفتح، والقَهُم بوم الحمعة والخطباء على المنابر بدعون للمجاهدين، فليس البياض (الكفن) وتحنط (تعطر) وقال: إن قتلت فهذا كفني، وعفر وجهه في التراب وأكثر التضرع ثم ركب فرسه، ودخل المسلمون في الوسط فقتلوا في الروم كيف شياءوا ونزل النصير وتطايرت الرؤوس، وأسير ملك الروم، وأحضر بين بدي السلطان فضريه بالمقرعة، وقيال: ألم أسبالك الهدنة؛ قيال: لا توبخ وافعل ما تريد، قال: ما كنت تفعل لو أسرتني؟ قال: أفعل القبيح، قال: فما تظن بي؟ قال: تقتلني، أو تُشْهَرِّ بِي فِي بِلادك، والثالثة بعيدة؛ أن تعفو وتأخذ الأموال، قال السلطان: ما عزمت على غيرها، ففك أرمانوس نفسه بألف ألف دينار وخمس مائة ألف دينار (مليون ونصف الملبون).

ما أعظم الأئمة وعلماء الأمة حين يخلصون ويجتهدون في نصرة الملة.

التحرير





إسلامية ثقافية شهرية

المشرف العام

د.عبداللهشاكر

اللجنة العلمية

د. عبد العظيم بدوي زكريا حسيني جمالعبدالرحمن معاويةمحمدهيكل



Mgtawheed@hotmail.com ~ Gshatem@hotmail.com التوزيعوالاشتراكات Ashterakat@hotmail.com www.altawhed.com www.ELsonna.com

موقع الجلة على الانترنت وقع المركز العام

التحرير / ٨ شارع قوله ـ عابدين القاهرة ت: ۲۹۳۰۵۱۷ - فاکس: ۲۲۲۰۹۹۳ قسم التوزيع والاشتراكات ت: ٣٩١٥٤٥٦

## شيسة التحرير جمال سعد حاتم مدير التحرير الفني حسين عطا القراط



#### صاحبةالامتياز

المالية المالية

#### ثمن النسخة

مصر ۱۵۰ قرشاً ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٢ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المفسرب دولار أمسريكى ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو.

#### الاشتراك السنوي:

١- في الداخل ٢٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد على مكتب بريد عابدين).
٢- في الخارج ٢٠ دولاراً أو ٢٥ ريالاً سعودياً أو ما يعادلها.
ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك في صل الاسلامي فرع القاهرة باسم مجلة التوحيد \_ انصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).



## في هذا العدد

LANGE BUT BUT LEVEL !

الافتتاحية: فضل الذكر والذاكرين د. جمال المراكبي ٢

المؤسس المال فعالى وفالكروس الشركم واستروا لي

كلمة التحرير: كلمة التحرير: ٥

باب التفسير: «سورة الجن» الحلقة الرابعة

د. عبد العظيم بدوي ٩

باب السنة: الحج عن الغير (كريا حسيني ١٣

سُبُل الشيطان لإهلاك الإنسان صلاح نجيب الدق ١٧

العَيْن حق الدائمة ١٠

درر البحار من صحيح الأحاديث: على حشيش ٢١

سد الذرائع في الأعمال د. عبد الله شاكر الجنيدي ٢٣

مختارات من علوم القرآن: فضائل سورة الفاتحة

مصطفى البصراتي ٢٦

منبر الحرمين: السنة النبوية وأثرها في صلاح الأمة

على عبد الرحمن الحذيفي ٣٠

إليك أنها الحاج أسامة سليمان ٤'

واحة التوحيد علاء خضر ٣٦

اتبعوا ولا تبتدعوا: «مناسك الحج وأخطاء الحجيج»

معاوية محمد هيكل ٢٨

دراسات شرعية: الترجيح في السُّنَّة متولى البراجيلي ٢٠

الأسرة المسلمة في ظلال التوحيد جمال عبد الرحمن ٦

لياس الرحال

تحذير الداعية: «قصة سؤال موسى عليه السلام ربه شبيئًا

تحدير الداعية. الحصة شوال تنوشي عيث الشارم رب سي

یذکره به، علي حشیش

فتاوى لجنة الفتوى بالمركز العام ٥٦

فتاوى اللجنة الدائمة ١٠

حول ظاهرة انتشار جراحات التجميل د. حسن حجاب ١٤

إخلاص العبادة لله في الحج سعيد عامر ١٧

there's all their the at tolk my till the

التوبة وفضلها محمد رزق ساطور

الركز العام: القاهرة ـ ٨ شارع قوله ـ عابدين هاتف: ٣٩١٥٤٥٦ ـ ٣٩١٥٤٥٦

التوزيع الداخلى مؤسسة الأهسرام وفروع أنصار السنة المحمدية

Upload by: altawhedmag.com

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وعلى أله وصحبه وبعد.

فإن الذكر ضد النسيان وضد الغفلة.

لأجل هذا أمر المولى تسارك وتعالى به عساده المؤمنين قال تعالى: ﴿ فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ وَاشْكُرُوا لِي ولا تكفرون ﴿ [البقرة:١٥٢].

وقِال تُعالى: ﴿ وَاذْكُرْ رَبُّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعُا وَخِيفَةً وَدُونَ الجُهْرِ مِنَ الْقَوْلِ بِالْغُدُوِّ وَالاَصِالِ وَلاَ تَكُنَّ من الغافلين ﴿ [الأعراف: ٢٠٥].

وقال تعالى: ﴿ يَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا \* وَسَنِحُوهُ بُكْرَةُ وَأَصِيلاً ﴾ [الأحزاب: ٤١-٤١].

وقال: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسْوَةٌ حَسَنَةً لِمِنْ كَانَ يَرْجُو اللَّهُ وَالْيَوْمَ الآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهُ كَثِيرًا ﴾ [الأحزاب:٢١].

وقال: ﴿ إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِتَاتِ وَالصَّادِقِينَ والصيادقات والصيابرين والصيابرات والذاشيعين وَالخُاشِعَاتِ وَالْمُتَصِدَقِينَ وَالْمُتَصِدَقَاتِ وَالصَّائِمِينَ والصبائمات والمافظين فروحهم والمافظات وَالذَّاكِرِينَ اللَّهَ كَثِيرًا وَالذَّاكِرَاتِ أَعَدُّ اللَّهُ لَهُمْ مَغْفَرَةً وَأَحْرًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب:٣٥].

والذاكرون الله كثيرًا هم الذين يذكرون الله في كل حال كما قال ربنا: ﴿ الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَامًا وَقَعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ رَبُّنَا مَا خُلُقْتُ هَذَا بِاطِلاً سُئِحَانِكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ [آل عمران:۱۹۱].

وفي الصحيح عن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان النبي ﷺ يذكر الله على كل أحيانه». [رواه مسلم]

وعن أبى هريرة رضى الله عنه قال: كان رسول الله ﷺ يسير في طريق مكة، فمر على حيل بقال له جمدان فقال: سيروا هذا جمدان، سيق المفردون.

قالوا: وما المفردون يا رسول الله؟ قال: الذاكرون الله كثيرًا والذاكرات». [رواه مسلم]

قال ابن عباس: الذاكرون الله كثيرًا والذاكرات يذكرون الله في أدبار الصلوات، وغدوًا وعشيًا أي صباحًا ومساءً، وفي المضاجع أي عند النوم، وكلما استيقظ من نومه، وكلما غدا أو راح من منزله أي في دخوله وخروجه والمعنى أنهم يذكرون الله في جميع

وقال ابن الصلاح: إذا واظب المسلم على الأذكار المُأثورة الثابتة صباحاً ومساءً، وفي الأوقات والأحوال المختلفة ليلا ونهارًا كان من الذاكرين الله كثيرًا والذاكرات، وفي الحديث الذي رواه الأربعة إلا الترمذي «إذا أيقظ الرجل أهله من الليل فصليا ركعتين جميعا، كتبا في الذاكرين الله كثيرًا والذاكرات» ذكر ذلك النووي في الأذكار وروى ابن ماجه عن عبد الله بن بُسر رضى الله عنه أن أعرابيا قال لرسول الله ﷺ إن شرائع الإسلام قد كثرت على فأنبئني منها بشيء



٢ التوحيد العدد ٧٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

أتشبث به، قال: لا برال لسانك رطبًا من ذكر الله عز وحل». [وصعحه الالباني] اليماني المانياتيات

فيما أعظم أخي المسلم ومنا أنسير أن تكون من الذاكرين الله كثيرًا والذاكرات، وأن سقى لسانك وقليك وظاهرك وباطنك على هذا الذكر، فلا تغفل عن الله طرفة عين.

وقد ورد في فضل الذكر آبات وأحاديث كثيرة بطول المقال بذكرها منها ما رواه ابن ماحيه والترمذي عن أبي الدرداء رضي الله عنه أن النبي 🛎 قال: ألَّا أنبئكُمْ بخير أعمالكم، وأرضاها عند مليككم، وأرفعها في درجاتكم، وخير لكم من إعطاء الذهب والورق ومن أن تلقوا عدوكم فتضربوا أعناقهم ويضربوا أعناقكم

> قالوا: وما ذاك ما رسول الله؟ قال: ذكر الله». حضور الملائكة محالس الذكر

والملائكة بتتبعون الذاكرين ويحرصون على محالس الذكر كما في الصحيح عن أبي هريرة عن النبي 🛎 قال: إن لله تبارك وتعالى ملائكة سبارةً فُضَالًا بدتفون محالس الذكر فإذا وحدوا محلسنًا فيه ذكر قعدوا معهم، وحف بعضهم بعضًا بأحنجتهم حتى بماروا ما بينهم ويين السيماء الدنيا، فاذا تفرقوا عرجوا وصعدوا إلى السماء، قال: فيسألهم الله عيز وحل وهو أعلم بهم من أبن حيد تم فيقولون: حئنا من عند عياد لك في الأرض يستحونك ويكبرونك ويهللونك ويحمدونك ويستألونك، قال: وماذا يسالونني؟ قالوا: يسألونك حنتك. قال: وهل رأوا جنتى؟ قالوا: لا أي رب. قال: فكيف لو رأو Lang & Other Assessed Office printed to

قالوا: ويستجيرونك. قال: ومم يستجيرونني؟ قالوا: من نارك يا رب.

قال: وهل راوا ناري؟ ﴿ مِينَا مِنْ مِيرَامِنَا مِنْهُ إِنَّ

قالوا: لا.

قال: فكيف لو رأوا ناري؛ قالوا: ويستغفرونك.

قال: فيقول: قد غفرتُ لهم، وأعطيتهم ما سألوا وأجرتهم مما استجاروا.

قال: يقولون: رب فيهم فلأنُّ عبدٌ خطاء إنما مَرُّ فجلس معهم.

قال: فيقول: وله غفرت، هم القومُ لا يشبقي بهم حليسهم. [رواه مسلم].

فتأمل أخى المسلم هذه المحاورة بين الله عز وجل وبين الملائكة، وفكر في قول الله تعالى: ﴿ فَاذْكُرُونِي أذكركم ﴾ وفي قوله في الحديث القدسي: «أنا عند ظنَّ عبدى بى وأنا معه إذا ذكرنى فإن ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي وإن ذكرني في ملا ذكرته في ملا خير منهم وإن تقرب إلى شبرًا تقربت إليه ذراعا وإن تقرب إلى ذراعًا تقربت إليه باعًا وإن أتاني بمشي أتيته هرولة». [رواه البخاري]

وقوله: «أنا مع عيدي إذا هو ذكرني وتحركت بي شفتاه». [صحيح ابن ماحه]

وسل نفسك هل أنت مع ربك، وهل تحب أن يكون الله معك، وأن يذكرك في الملأ الأعلى من الملائكة، أم تريد أن تعرض عن الله وأن ترضي بملازمية الشياطين ومصاحبتهم أعاذنا الله منهم. ذكر الله عزوجل عصمة من الشيطان

فيا من بشكو من مس الشبطان ومن وسوسية الشبطان أبن أنت من ذكر الله ومعدة الرحمن والله تعارك وتعالى بقول: ﴿ خُذِ الْعَفْقِ وَأَمُّرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الحُاهِلِينَ \* وَامَّا يَثْرُغَنُّكُ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغُ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ \* إِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوْا َ إِذَا مُسِنِّهُمْ طُائِفٌ مِنَ الشُّيْطَانِ تَذَكُّرُوا فَاذَا هُمْ مُنْصِرُونَ ﴾ [الاعراف:١٩٩-٢٠١] ﴿ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسِنُ السِّنِّئَةَ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ \* وَقُلْ رَبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الشَّيْبَاطِينُ \* وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَنْ يَحْضُرُونِ ﴾ [المؤمنون: ٩٨-٩٦].

﴿ وَلاَ تُسْتُوى الحُسنَةُ وَلاَ السَّنَّئَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةً كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ (٣٤) وَمَا نُلَقَّاهَا إِلاَّ الَّذِينَ صَيَرُوا وَمَا يُلَقَّاهَا إِلاَّ ذُو حَظُ عَظِيمِ (٣٥) وَأَلِمُّا يَنْزَغَنُّكَ مِنَ الشُّبِيْطَانَ نَزْغُ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [فصلت: ٣٤-٣٦].

فهذه مواضّع ثلاثة في الأعراف والمؤمنون وحم السجدة يرشد فيها المولى تبارك وتعالى إلى معاملة العاصى من الإنس بالمعروف وبالتي هي أحسن فإن هذا يُصلحه ويكفه عما هو فيه من التمرد بإذن الله تعالى حتى يصبح كأنه ولي حميم.

ثم برشيد المولى تبارك وتعالى إلى الاستعادة به من العدو الأصيل وهو الشيطان الرجيم ﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُقٌّ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوًّا إِنَّمَا يَدْعُو حِزْيَةُ لَنَكُونُوا مِنْ أَصِيْحَابِ السِّعِيرِ ﴾ [فاطر:٦].

فإنه لا يكف عنك الاحسان لإنه يريد هلاكك بالكلية وهو عدو لك ولأبويك من قبلك، وكل همه أن بحول بينك وبين الحنة كما فعل مع أبويك من قيل: ﴿ قَالَ فُهِمَا أَغُورُيْتُنِي لِأَقْعُدَنَّ لَهُمْ صِرَاطُكَ الْمُسْتَقِيمَ (١٦) ثُمُّ لَأَتِينَـٰهُمْ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِـهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَنْ شَمَائِلِهِمْ وَلاَ تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ ﴾

ولهذا أرشد عباده إلى الاستعادة بالله منه فهو سبحانه الذي يرد كيده، ويكف شره، ويعفو عن زلات عداده ويتوب عليهم كما تاب على الأبوين حين زلا ﴿ قَالاً رَبُّنَا ظُلُمْنَا أَنْفُسَنَا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتُرْحَمْنَا لَنْكُونَنُ مِنَ الحَّاسِرِينَ ﴾ [الأعراف:٢٣] ﴿ فَتَلَقِّي آدَهُ مِنْ رُبِّهِ كُلِمَاتِ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّـوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة:٣٧]

وذكر الله عـز وجل في الجـملة يحـمي من الشيطان الرجيم، وفي الحديث الذي رواه الترمذي وأحمد عن الحارث الأشعري عن النبي 👺 قال: إن الله أمر يحيى بن زكريا بخمس كلمات أن يعمل بهن وأن يأمر بني إسرائيل أن يعملوا بهن، فذكر أمرهم بالتوحيد والصلاة والصوم والصدقة ثم ذكر الخامسة وهي ذكر الله عز وجل فقال: «وأمركم أن تذكروا الله عز وجل، فإن مثل ذلك كمثل رجل خرج العدو في أثره سراعًا حتى إذا أتى على حصن حصين فأحرز نفسه منهم، فكذلك العبد لا يحرز نفسه من الشيطان إلا بذكر الله عز وجل». الحديث

قال ابن القيم: فلو لم يكن في الذكر إلا هذه الخصلة لكان حقيقًا بالعبد أن لا يفتر لسانه عن ذكر الله عز وجل وأن لا بزال لهجًا بذكره سيحانه، فإن العبد لا يحرز نفسه من عدوه إلا بالذكر، ولا يدخل عليه عدوه إلا من باب الغفلة، فهو يرصد العبد ويتربص به فإذا غفل العبد وثب عليه وافترسه، فإذا ذكر العبد ربه انخنس عدو الله وتصاغر حتى يكون كالذباب ولهذا سماه المولى تبارك وتعالى الوسواس الخناس لأنه يوسوس في الصدور فإذا ذكر الله تعالى خنس وكف وانقبض وتصاغر، ولا يتسلط إلا على من عبيز عن ذكر ربه من أولياء الشيطان الضالين المضلين.

وقد روى أحمد في مسنده عن بعض أصحاب النبي 🍜 قال: كنتُ رديف النبي 🍜 على حمار فعثر الحمار فقلت: تعس الشيطان.

قال النبي 🍜: لا تقل تعس الشبيطان فإنك إذا قلت تعس الشبيطان تعاظم في نفسه وقال: صرعته

فإذا قلت: بسم الله، تصاغرت إليه نفسه حتى تكون أصغر من الذباب». [شرح السنة ج١٢ ص٥٤٣ ح٢٣٨٤] وقد روى عن أبي هريرة أنه قال: إن الشيطان إذا لَعَنْ صَحِكَ وإِذَا تُعُوذُ مِنْهُ هُرِبٍ.

وقال ابن عباس: الشيطان جاثم على قلب ابن آدم فإذا سها وغفل وسوس، فإذا ذكر الله تعالى خنس. [الوابل الصيب لابن القيم]

فالغفلة عن ذكر الله عز وجل موات للقلوب.

«ومثل الذي يذكر ربه والذي لا يذكر ربه مثل الحي والميت». [متفق عليه] والبيت الذي لا يصلي فيه أهله كالقبر الذي يسكنه الأموات، وفي الحديث الصحيح «اجعلوا من صلاتكم في بيوتكم ولا تتخذوها قبورًا». [متفق عليه]، وفي صحيح البخاري عن أبي هريرة عن النبي 🛎 قال: «بعقد الشبيطان على قافية رأس أحدكم إذا هو نام ثلاث عُقد يضرب على مكان كل عقدة، عليك ليلٌ طويل فارقد، فإن استيقظ فذكر الله انحلت عقدة، فإن توضأ انحلت عقدة، فإن صلى انحلت عقدة، فأصبح نشيطًا طيب النفس و إلا أصبح خييث النفس كسلان».

وإن من الموات أن يترك بعض الناس اللجوء إلى الله تعالى ويلجأون إلى ما يضرهم ولا ينفعهم من السحرة المشعوذين والكهنة والعرافيين، وهذا أعظم

ما يطمع فيه الشيطان من ابن آدم أن يوقعه في الشيرك ويحول بينه وبين التوكل على الله وحده، وينسون قول الله تعالى ﴿ وَمَا هُمْ بِضَارِّينَ بِهِ مِنْ أَحَدِ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُنُّرُهُمْ وَلاَ يَنْفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمَن اشْتُرَاهُ مَا لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ خَالاَق وَلَبِئْسَ مَا شَرَوْا بِهِ أَنْفُسَهُمْ لَوَّ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [العقرة:٢٠١].

وإن من العجب العجاب أن يلجأ بعض المسلمين إلى طلب الرقية ممن يزعمون أنهم يعالجون بالقرآن الكريم والرقية الشرعية مع أن نبينا محمدًا 😸 الذي علمنا الرقية الشرعية حذرنا من أن نطلبها من أحد أو نسأل أحدًا وهو الذي يقول: «إذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، وإن اجتمعوا على أن يضروك لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك، رفعت الأقلام وجفت الصحف». [الترمذي واحمد]

وأخبرنا 🐷 أن السبعين ألفًا الذين يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب من صفوة هذه الأمة «هم الذين لا يسترقون» أي لا يطلبون الرقية من أحد من الناس مع أن الرقية مشروعة ونافعة بإذن الله تعالى ولكنها مع ذلك لا يطلبها المؤمنون المتوكلون على الله عز وجل فهم «لا يسترقون، ولا يكتوون، ولا يتطيرون وعلى ربهم يتوكلون» جعلنا الله منهم بمنه

واعلم أخى المسلم أن الغفلة عن ذكر الله تورث قسوة القلب، فيصدأ القلب، ويغلفه الران، حتى يصبح الغافل على شفا جرف هار ينهار به في أتون النفاق المفضى إلى الدرك الأسفل من النار، ولا ينقذنا من هذه الهاوية إلا الله عز وجل نحتمي به ونعتصم يه من الضلالة.

وذكر الله عز وجل أمان من النفاق، لأن المنافقين لا يذكرون الله إلا قليلا كما قال ربنا عز وجل.

﴿ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصُّلاَّةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَاعُونَ النَّاسَ وَلاَّ يَذْكُرُونَ اللَّهُ إِلَّا قُلِيلاً ﴾ [النساء:١٤٢].

لأجل هذا ختم المولى تبارك وتعالى سورة «المنافقون» بالتحذير من الغفلة عن ذكر الله عز وجل مخالفةُ لسبيل المنافقين فقال: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُلْهِكُمْ أَمْوَالُكُمْ وَلاَ أَوْلاَدُكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَمَنْ يَفْعَلْ ذُلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الخَّاسِرُونَ \* وَأَنْفِقُوا مَمَّا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ أَحَدَكُمُ الْمُوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلاً أَخَرْتَنِي إِلَى أَجَلُ قَرِيبٍ فَأَصِدُّقَ وَأَكُنْ مِنَ الصَّالحِينَ \* وَلَنْ يُؤْخَرُ اللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا وَاللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المنافقون: ٩-١١].

وللحديث يقية إن شاء الله تعالى.

الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله أما بعد: -

تتوالى مواسم الطاعات وتنجلي، بالأمس القريب ودعنا شهر رمضان، وها نحن نستقبل موسمًا آخر من مواسم الطاعات، فمن قصر في أيامه الخالية فعليه أن يستدرك ما فات، وأن يغتنم عمره قبل الممات، وأن يتوب إلى الله من العصيان، وأن يكون على ما يحب الرحمن فيما يستقبل من الزمان، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله : «من تاب قبل طلوع الشمس من مغربها تاب الله عليه». [صحيح مسلم] فكم من مستقبل يومًا لم يكمله، وكم من مسقبل العبيه. [صحيح مسلم] فكم من مستقبل يومًا لم يغرق بين صغير وكبير، ولا ذكر وأنثى قال تعالى: ﴿ وَأَنْفِقُوا مِمًا لَمُ لَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلاً أَخُرْتَنِي إِلَى أَجْلُ هَنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ أَحَدَكُمُ المُوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلاً أَخُرْتَنِي إِلَى أَجْل قَريب فَاصَدًى وَ المَّالِحينَ \* وَلَنْ يُؤخّرَ اللّهُ نَفْسًا إِذَا جَالَ قَبْمَلُونَ ﴾ [المنافقون ١٠-١١].

إن عالم اليوم يعيش محطات تاريخية فاصلة، تاتي أمة الإسلام في قلبها وبؤرتها، إن العالم من حولنا يعيش متغيرات وتقلبات تحتّم على الأمة أن تتوقف لتحاسب نفسها وتراجع مسيرتها، قالأمة مدعوة وبقوة للمراجعة والنظر مليًا في ماضيها القريب، فأمة الإسلام محاصرة من قبل أعدائها في الداخل وفي الخارج مما يستدعي وقفة عميقة وجادة لتنظر ماذا تصنع وكيف تتدبر، وكيف تقاوض، في نفس الوقت الذي يجب فيه على الأمة أن تراجع علاقاتها مع شعوبها وحكوماتها وقياداتها وأنظمتها.

#### مدرسة الحج عبر وفوائد 22

ومع توالى مواسم الخير ونحن على أبواب موسم الحج، وأفئدة المسلمين إلى بيت الله الحرام حيث يستعد الحجيج للتوجه إلى الأراضي المطهرة، وقلوبهم وأبصارهم تتطلع إلى أرض الله الحرام، إلى البيت المعمور، يتجهون إليه كل يوم في صلاتهم، ﴿ فَوَلَّ وَجْ هَكَ شَطْرَ المُسْجِدِ الحُرام ﴾ [البقرة: ١٤٤] وأنظارهم تتطلع لبقاع مباركة تتجدد فيها العبر والعظات، قال سبحانه: ﴿ فِيهِ أَيَاتُ بَيّنَاتُ ﴾ [آل عمران: ٩٧]، الأمن والأمان في ربوعه بأمان من الله قال جل وعلا: ﴿ وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمنًا ﴾ [آل عمران: ٩٧]، الأرزاق إليه دارة، والنعم حوله متوالية قال جل وعلا: ﴿ وَلَا مُنْ شَكَنْ لَهُمْ حَرَمًا آمنًا يُجْبَى إِلَيْهِ ثَمَرَاتُ كُلُّ شَيْء رِزْقًا مِنْ لَعُذًا وَلَكُنُ آكُنُ المَنْ عَرَرُقًا مِنْ لَعُمْ وَلَكُونَ الْمَنْ الْمَنْ عَرَرُقًا مِنْ اللهِ قال جل وعلا: ﴿ وَلَكُ اللهِ قال جل وعلا: ﴿ وَلَكُ اللهِ قال جل وعلا: ﴿ وَلَا القصص: ٥٧]، الأرزاق إليه دارة، والنعم حوله متوالية قال جل وعلا: ﴿ وَلَكُنُ آلَكُمُ مُكَنْ لَهُمْ حَرَمًا آمنًا يُجْبَى إلَيْهِ ثَمَرَاتُ كُلُّ شَيْء رِزُقًا مِنْ لَدُنًا وَلَكِنُ آكُمُرَاتُ كُلُّ شَيْء رِزُقًا مِنْ لَدُنًا وَلَكِنُ آكُمُرَاتُ كُلُ شَيْء رَزُقًا مِنْ الله قال إلى القصص: ٥٧].

وحج بيت الله الحرام باب رحب لحط الأوزار والآثام يقول عليه الصلاة والسلام لعمرو بن العاص عند إسلامه: «أما علمت أن الإسلام يهدم ما كان قبله، وأن الهجرة تهدم ما كان قبلها؛ وأن الحج يهدم ما كان قبله!!. [رواه مسلم]

ففيه غسل أدران الخطايا والرزايا يقول النبي : «من حج فلم يرفث ولم يفسق رجع كيوم ولدته أمه». [متفق عليه صحيح البخاري ومسلم] ثوابه جنات النعيم يقول المصطفى : «الحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة». [رواه مسلم]

ومع اقتراب موسم من مواسم الطاعات واستعداد الحجيج

M اعداد رنيس التحرير جمال سعد حاتم

# ZINS Mireney

Mark Mills of the first of

للسفر إلى بيت الله الحرام لتادية فريضة فرضها الله على القادر من عباده، فإن في الحج منافع وعبر وفوائد، فالتجرد من المخيط تُذكِرُ بلباس الأكفان بعد الرحيل.

وفيه إرشاد إلى التواضع ونبذ الكبرياء، الجمع كله إزار ورداء، والرأس خاضع للديان، هيأته الخضوع والاستكانة للرحمن، وإخلاص العمل لله وإفراده بالعبادة شعار الحجّ وبه افتتاح النُسُك «لبيك اللهم لبيك» فيها إعلان التوحيد ونبذ الشرك: «لبيك لا شريك لك لبيك» فيها تذكيرٌ بإسداء النَّعمَ والثناء على المُنعم: «إن الحمد والنعمة لك». ومن لبي في بلد الله الحرام كان إلى التزام نداء الله بعد حجّه واستجابته لأوامره بعد أداء نُسُكه أقرب.

ومع اقتراب موسم الحج ففي رؤية بيت الله المعمور مشهد لإخلاص الأعمال لله. الخليل وابنه يرفعان أشرف معمور ومع هذا يسالان الله قبول العمل وعدم رده ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبِّنَا تَقَبَلُ مِنًا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [البقرة:١٢٧].

وللطواف وقع على القلوب ومهابةً في النفوس في بساط بيت الله الآمن، فلا موطن على الأرض يُتَقرَّب فيه إلى الله بالطواف سوى الكعبة المُشرُّفة.

وفي تقبيل الحجر الأسود حسن الانقياد لشرع الله وإن لم تظهر الحكمة، يقول عمر بن الخطاب رضي الله عنه «والله إني لأعلم أنك حجر لا تنفع ولا تضرً، ولولا أني رأيتُ رسول الله على يقبلك ما قبلتك». [البخاري ومسلم].

ومع اقتراب موسم الحج ففي مناسكه درسٌ في التقيُّد بالسنّة وحسن الاتباع، يقول النبي ﷺ: «خذو عني مناسككم». [أخرجه مسلم من حديث جابر رضي الله عنه] فعلى المسلم اتباع المصطفى في كل قربة واقتفاء أثره في كل طاعة، ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرُّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ [الحشر:٧].

ومع اقتراب موسم الحج ففيه يوم عرفة يومُ أغرّ، ملتقى المسلمين المشهود، يوم رجاء وخشوع وذُلِّ وخضوع، يوم كريم على المسلمين، يقول شبيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوى: «الحجيج عشية عرفة ينزل على قلوبهم من الإيمان والرحمة والنور والبركة ما لا يمكن التعبير عنه».

وأفضل الدعاء دعاء ذلك اليوم يقول ابن عبد البر في التمهيد 1/7 التقوى مع مفهوم مدلولها ومعانيها خير الكلام، يقول المصطفى التقوى مع مفهوم مدلولها ومعانيها خير الكلام، يقول المصطفى التقوى مع مفهوم مدلولها ومعانيها خير الكلام، يقول المصطفى الإ الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير». وإذا الترمذي في سننه]. يوم يكثر فيه عتقاء الرحمن ويباهي بهم ملائكته المقربين، يقول الله وها من يوم أكثر من أن يُعتق الله فيه عبدًا من النار من يوم عرفة، وإنه ليدنوا ثم يباهي بهم الملائكة...». [صحيح مسلم من حديث عائشة رضي الله عنها]. قال ابن عبد البر: «وهذا يدل على أنهم مغفور لهم، لأنه لا يباهي بأهل الخطايا والذنوب إلا من بعد التوبة والغفران». [التمهيد: ١٩٠١] فكن مُخْبِتًا لله في ذلك اليوم، متواضعًا في كرمه، راغبًا في وعده، راهبًا من وعيده.

إن العسالم من حولنا يعيش مستغيرات مستغيرات وتقلبات؛ تحتم على الأمسة أن تتوقف لتحاسب نفسها وتراجع مسيرتها

٦ التوحيك العدد ٧٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

إن اجتماع الناس في عرفة تذكير بالموقف الأكبر يوم الحشر لفصل القضاء بين الخلائق ليصيروا إلى منازلهم؛ إمَّا نعيم وإما جحيم.

ومن عظم الله على عباده أن جعل الدعاء في ذلك البوم عظيم المكانة، رفيع الشنأن، يرفع الحاج إلى مولاه حوائجه ويستأله من كرمه المتوالي، فتقيد بشيروطه، وتمسك بأدابه، وأحذر من الوقوع في شيء من موانع إجابته، وتحرّ الأوقات والأمكنة الفاضلة لقبوله، وتوجه إلى الله بقلبك امتثالا لأمره في قوله: ﴿ فَادْعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ [غافر:١٤]، وارفع له سؤالك، وناجه بكروبك، وأيقن بتحقيق الإجابة، وألحُّ على الكريم في الطلب، ولا تيأس من تأخُّر العطاء، ففي التأخير رحمة وحكمة وهو الخلاق العليم، ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذًا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَتَكُونُ ﴾ [ىس:٨٧].

ومع اقتراب موسم الحج فإننا نُذكِرُ بأن نُسُكُ النحر عبادة محضة لله، يتقرب بها المسلمون لربهم من هدى أو أضحية، ﴿ لَنْ يَثَالُ اللَّهُ لحُومُهَا وَلاَ دِمَاؤُهَا وَلَكِنْ يَنَالُهُ التُّقْوَى مِنْكُمْ ﴾ [الحج:٣٧].

يقترب موسم الحج وفي وضع النواصي بين يدي ربها حلقًا أو تقصيرًا استسلام لهيمنة الله وخضوعُ لعظمته تَذَلُّلُ لعزَّته، والذكر وسيلة لحِياة القلب، وتهذيب النفوس، وتزكية الفؤاد، وإقامةُ ذكر الله، والإكثار منه في المشاعر مقصد من مقاصد أداء تلك الشعيرة، وأرجى لقبولها وأصدق في إخلاص فعلها، قال تعالى: ﴿ لِيَشْهُدُوا مَنَافِعَ لَهُمُّ وَيَذْكُرُوا اسْمُ اللَّهِ فِي أَيَّام مَعْلُومَاتٍ ﴾ [الحج: ٢٨] وقال جل وعلا: ﴿ فَإِذَا أَفَضْتُمُ مِنْ عَرَفَاتٍ فَاذْكُرُوا ۚ اللَّهُ عِنْدَ الْمُشْعَرِ الحُّرَامِ ﴾ [البقرة:١٩٨]، وقال جِل جِلاله: ﴿ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرِكُمْ آبَاءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْرًا ﴾ [البقرة: ٢٠٠]، وقال سبحانه: ﴿ وَاذْكُرُوا اللَّهُ فِي أَيَّام مَـعْدُودَاتٍ ﴾ [البقرة:٢٠٣]، فصاحب ذكر الله في سائر حجَّك فمشاعر الحج شُرعت لذلك يقول النبي ﷺ: «إنما جُعل الطواف بالبيت والسعى بين الصف والمروة ورمى الجمار ولإقامة ذكر الله». [سنن الترمذي وأبي داوود].

اصلاح العقيدة أساس كل اصلاح

يقترب موسم الحج والمسلمون في أمس الحاجة لتبصر أحوالهم في هذا المنعطف الخطير من تأريخ أمتهم. وليعلموا أن ما لحق بهم من ذل ومهانة، وما مسهم من لغوب واستكانة في كثير من المجتمعات إنما يعود إلى تمزق عُراهم وتفرق قواهم، وما شعيرة الحج إلا دعوة للمسلمين إلى وجوب الوحدة والاتحاد وثنيُّ لهم عَمَّا مُنُوا بِه في هذه الحقبة المعاصرة من ضعف وتدابر، لقد أن الأوان أن تجعل أمة الإسلام من هذا الموسم فرصة لاجتماعها، ومناسبة لاتحادها بعدما فرقتها الفتنُ والأهواء وشبتتتها المحن، والله عز وجل يقول: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ [الحجرات: ١٠]، ويقول سبحانه: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ حُميعًا وَلاَ تَفُرَّقُوا ﴾ [آل عمران:١٠٣].

وصلاح العقيدة سبب لكل صلاح فتوحيد الله من أعظم المقاصد في الحج، والإذعان له من كل فج والتقرب له سبحانه، وما التلبية التي يدوى بها الحجيج وتهتزلها جنبات البلد الأمين، وتجلجل بها المشاعر المقدسة إلا عنوان التوحيد والإيمان، وشبعار الطاعة والإذعان وقد وصف جابر بن عبد الله رضي الله عنهما إهلال النبي ﷺ قائلاً فأهل رسول الله ﷺ بالتوحيد: «لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك إن الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك». [أخرجه مسلم]

إناجتماع الناس فيعرفة تذكير بالموقف الأكسر لومالحشر لفصل القضاء ين الحسلائق ليصيرواإلى منازلهم؛ إمّا نعيم واماجحيم

# ANS MERCLE

إن التلبية التي يدوي به يدوي به الحجيج وتهتزلها جنبات البلد الأمين، وتجلجل بها المشاعر المقدسة لهي عنوان التوحيد عنوان التوحيد والإذعان للواحد السديان

إن الغيور على دينه من أهل الإسلام عمومًا، وقاصدي المسجد الحرام خصوصًا أن يكون مثلا عاليًا في إسلام الوجه لله، وإفراده بخالص التوحيد، وصدق العبودية، مع التمستُ الوثيق بالسنّة والتزام منهج الإسلام الحق في الاعتدال والوسطية ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهُدَاءَ عَلَى النّاسِ ﴾ [البقرة:١٤٣]، والتحلي بجميل الأخلاق والمزايا وكريم الشمائل والسجايا.

#### أمة الإسلام وأصحاب الهوى 12

الحج مشهد جليل مهيب من مشاهد هذه الأمة يجتمع فيه المسلمون من مشارق الأرض ومغاربها، وإن الناظر في أحوال الحجيج يقف على صورة جليّة تحكي واقع الأمة الإسلامية بحلوه ومرّه، ولذلك فإن المنطلقات المهمة أن تستثمر الأمة هذه المناسبة العظيمة لإصلاح واقعها في جميع جوانبه، والمستقرئ لأحوالها يرجع بالأمس لما آل إليه أمرها في كثير من أوضاعها، حيث اندرست جملة من معالم الشريعة حينما كدرتها شوائب الضلالة وأصحاب الهوى ممن على صوتهم، وخفت عملهم، وكثرت شعاراتهم الجوفاء، فانفرط عقد وحدتها، وتناثر سلسال رونقها، وتفرقت بها السئبل والآراء، وتجارت بها المحن والأهواء، وذرّ قرن الفتنة في كثير من مجتمعاتها، وتكلمت الرويبضة، واستنسر خفافيش الظلام ممن في نفوسهم عَرض وفي قلوبهم هوى ومرض ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم!!

فيا أمة الإسلام، يا حجاج بيت الله الحرام، يا جموع الطائفين بكعبة الله، القائمين حول بيته، الراكعين الساجدين في حرم الله، يا من أتيتم من كل فج عميق، واجتمعتم في هذا البيت العتيق، هذه قبلتكم قبلة واحدة، وهذه أمتكم أمّة واحدة، فبأي مسوع شرعي تختلفون؟ وبأي مقتضى علمي تتفرقون؟! وبأي موجب منطقي تتنازعون، وأنتم أمام قبلتكم تجتمعون، وحيثما كنتم إليها تتوجّهون وشطرها تيممون؟! أما تعلمون وتوقنون أن في مخالفتكم ما أمرتم به من الاعتصام بحبل الله جميعًا ذهاب ريحكم، وضياع هيبتكم، وتسليط عدوكم عليكم؟! وقد قال في مثل هذا الموقف العظيم: «تركت فيكم ما إن تمسكتم به فلن تضلوا بعدي أبدًا: كتاب الله وسنتي».

نناشدكم الله أن تكونوا في طليعة الأمة إلى إصلاح أحوالها، وفي الصدارة إلى استقامة أوضاعها ﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ ﴾ [الرعد:١١].

ولتستقبلوا أيامكم بصفحة ناصعة منعمة بجلائل الأعمال، ولتعلموا أن من أسباب صلاح الحال ورفع البلاء الإلحاح على الله بالدعاء.

إحذروا عدَّوكم الشيطان الذي يريد أن تكون حياتكم لهوًا ولعبًا وكسبلا عن الطاعات، ويريد أن ينغمس الإنسان في اللذائذ المحرمًات والشبهوات، وأن يفرق في بحار الغفلة والموبقات، فاعتصموا بربكم واثبتوا على صراط الله المستقيم فإنه الطريق إلى جنًات النعيم.

تقبل الله منا ومنكم الطاعات ورفع شأن الأمة وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمن!!

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَنَّا لَسُنَّا السَّمَاءَ فَوَجَدْنَاهَا مُلِئُتْ حُرَسًا شَندِيدًا وَشُهُبًا (٨) وَأَنَّا كُنَّا نَقْعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْعِ فَمَن نَسْتُمِعِ الْإِنَ يُجِدُّ لَهُ شَبِهَابًا رُّصَدًا (٩) وَأَنَّا لاَ نَدْرِي أَشَرِّ أُرِيدَ بِمَن فِي الأَرْضَ أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدًا (١٠) وَأَنَّا مِنَّا الصَّالِجِونَ وَمِنَّا دُونَ ذَلِكَ كُنَّا طَرَائِقَ قِدَدًا (١١) وَأَنَّا ظَنُنًّا أَن لَّن نُعْ جِبْزَ اللَّهُ فِي الأَرْضِ وَلَن نُعْجِزَهُ هَرَيًا (١٢) وَأَنَّا لِمَّا سَمِعْنَا الهُدَى آمَنَّا بِهِ فَمَن يُؤْمِن بِرَبَّهِ فَلاَ يَخَافُ يَخُسِّا وَلاَ رَهَقًا (١٣) وَأَنًا مِنَّا الْمُسْلِمُ وِنَ وَمِنَّا الْقَاسِطُونَ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُوْلَئِكَ تَحَرَّوْا رَشْدًا (١٤) وَأَمَّا القَاسِطُونَ فَكَانُوا لَجِهَنَّمَ حَطَبًا (١٥) وَأَن لُو اسْتَقَامُوا عَلَى الطَّربقَة لأَسْقُنْنَاهُم مَّاءً غَدَقًا (١٦) لِنَقْتِنَهُمْ فِيهِ وَمَن بُعْرِضْ عَن ذِكْر رَبِّه يَسْلُكُهُ عَذَابًا صَعَدًا (١٧) وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلاَ تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا (١٨) وَأَنَّهُ لِمَّا قَامَ عَبْدُ اللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِيَدَّا (١٩) قُلْ إِنَّمَا أَدْعُو رَبِّي وَلاَ أَشْبُرِكُ بِهِ أَحَدًا (٢٠) قُلْ إِنِّي لاَ أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلاَ رَشَنْدًا (٢١) قُلْ إِنِّي لَن يُحِيرَنِي مِنَ اللَّهِ أَحَدٌ وَلَنْ أَحِدَ مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًّا (٢٢) إِلاَّ بِلاغًا مِّنَ اللَّهِ وَرسَالاتِهِ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا (٢٣) حَتَّى إِذَا رَأَوْا مَا يُوعَدُونَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ أَصْعْفُ نَاصِرًا وَأَقَلُّ عَدَدًا (٢٤) قُلْ إِنْ أَدْرِي أَقَرِيبُ مَّا تُوعَدُونَ أَمْ يَجْعَلُ لَهُ رَبِّي أَمَدًا (٢٥) عَالِمُ الغَيْبِ فَلاَ يُطْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا (٢٦) إلاَّ مَن ارْتَضَى مِن رُسُولِ فَإِنَّهُ يَسِئْلُكُ مِنْ بَيْن يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا (٢٧) لِنِعْلَمَ أَن قَدْ أَبْلَغُوا رسبَالات رَبِّهمْ وَأَحَاطَ بِمَا لَدَبْهِمْ وَأَحْصِنِي كُلُّ شَنَّءٍ عَدَدًا ﴾ [الجن: ٨- ٢٨].

#### تفسر الأيات

هذا إخبار من الجنُّ عما كانوا يقومون به من استراق السمع قبل بعثة النبي ﷺ، وأنه بعد بعثته ﷺ مُلئت السماء حرسًا شديدًا، وحُفظت من سائر أرجائها، وحيل بين الجن وبين ما كانوا يخطفون من خير السماء، فيلقونه على السنة الكهنة، كما سيق بيانه، فالآن لا يقدرون على ذلك، ولهذا قالوا: ﴿ وَأَنَّا لَمُسْنَا السَّمَاءَ فُوَحَدْنَاهَا مُلِئَتْ حَرَسًا شَدِيدًا وَشُهُنًا × وَأَنَّا كُنَّا نَقْعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسُّمْع ﴾ يعنى قبل ذلك، ﴿ فَمَنْ يَسْتَمِع الآنَ يَجِدْ لَهُ شَبِهَابًا رَصَدًا ﴾ أي: من يروم أن يسترق السمع اليوم يجد له شهابًا مرصدًا له، لا يتخطاه ولا يتعداه، بل يمحقه ويهلكه.

ثم نَفُوا عن أنفسهم علم الغيب فقالوا: ﴿ وَأَنَّا لَا نَدْرَى أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَنْ فِي الأَرْضِ أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَيدًا ﴾، أي: ما ندري هذا الأمر الذي حدث في السماء أهو شير أريد بمن في الأرض، أم أراد يهم ربهم رشدا؟ لا ندري لأنه من علم الغيب ونحن لا نعلم الغيب، وفي قولهم: هذا تأدب مع الله تعالى، حيث لم يسندوا الشر إليه،



وأسندوا إليه الرشيد، وهذا من أدب الأنبياء والصالحين، فقد قال الخليل إبراهيم عليه السلام: ﴿ الَّذِي خَلَقَنِي فَهُوَ يَهْدِينِ × وَالَّذِي هُوَ يُطْعِمُنِي ، وَيَسْقِين × وَإِذَا مَرضْتُ فَهُو يَشْفِين ﴾ [الشعراء: ٨٧- ٧٨]، فأسند المرض إلى نفسه، ولم يُسنده إلى الله تعالى.

وكان الخليل محمد 👺 يقول: «والشير ليس

))وَأَنَّا مِنَّا الصَّالحِونَ وَمِنَّا دُونَ ذَلِكَ كُنًّا طَرَائِقَ قِدِدًا ﴾ هذا إخبارٌ من الجن بأنَّهم مثلنا تمامًا، فرَقٌّ، وطَرُقٌ، وأحزابُ، ﴿ كُلُّ حِزْب بِمَا لَدَنْهِمْ فَرِحُونَ ﴾، قَالُوا: ﴿ وَأَنَّا مِنَّا الصَّالِحِونَ وَمِنَّا دُونَ ذَلِكَ كُنَّا طَرَائِقَ قِدَدًا ﴾، ثم أخبروا عن ضعفهم وعجزهم، وقدرة الله عليهم، فقالوا: ﴿ وَأَنَّا ظَنَنًّا ﴾ والظنّ هنا بمعنى الاعتقاد الجازم ﴿ أَن لِّن نُّعْجِزَ اللَّهُ فِي الأَرْض وَلَن نُعْجِزَهُ هَرَبًا ﴾، فانظر كيف أخبروا أنهم خلق من خلق الله، نواصيهم بيده، إذا شاء أن يأخذهم أخذهم، ولن يعجزوه، ولن يستطيعوا- إذا حاولوا- أن يهربوا من قدره، ولهذا قال تعالى: ﴿ يَا مَعْشَرَ الجِنِّ وَالإنس إن اسْتَطَعْتُمْ أَن تَنفُذُوا مِنْ أَقْطَارِ السِّمَوَاتِ وَالأَرْضِ فَانفُذُوا ﴾ [الرحمن: ٣٣]، قال العلماء في تفسيرها: إن استطعتم أن تخرجوا من أقطار السماوات والأرض هربًا من قضائي فاخرجوا، ثم أخبر عن عجزهم، فقال: ﴿ لاَ تَنفُذُونَ إلاُّ بسُلُطَان ﴾ [الرحمن: ٣٣] أي بقوة أقوى من قوة الله وأنى لهم ذلك؟!

وقولهم: ﴿ وَأَنَّا لَّمَا سَمِعْنَا الهُدَى آمَنَّا يه ﴾ يفتخرون بذلك، وحُقّ لهم، ولقد سمعوا القرآن فسموه هدى؛ لأن الهدى حقيقته، والهدى طبيعته، والهدى كامنٌ فيه، من ابتغى الهدى في غيره أضلّه الله، قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَذَا القُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ﴾ [الإسراء: ٩]، وقال: ﴿ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مَّنِّي هُدًى فَـمَن اتَّبَعَ هُدَايَ فَـلاَ يَضِلُّ وَلاَ يَشْـقَى (١٢٣) وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنَكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ القِيَامَةِ أَعْمَى ﴾ [طه: ١٢٣، ١٢٤]، وفى قولهم هذا تعريض بالمشركين الذين أعرضوا عن القرآن، وقالوا: ﴿ لاَ تَسْمَعُوا لِهَذَا القُرْآنِ وَالْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ ﴾ [فصلت: ٢٦]، ﴿وَقَالُوا قُلُوبُنَا فِي أَكِنَّةٍ مِّمًّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ وَفِي آذَانِنَا وَقُرُّ وَمِنْ بَنْنَا

وَبَنْنِكَ حِجَابٌ فَاعْمَلْ إِنَّنَا عَامِلُونَ ﴾ [فصلت: ٥]، وكأن الحِنّ المؤمنين بقولون لهو لاء: ﴿ فَأَنْنَ تَذْهَبُونَ ﴾ [فصلت: ٥]؟ ﴿ وَأَنَّا لِمَّا سَمِعْنَا الهُدَى أَمَنًّا بِهِ ﴾ لأول مرة، فما بالكم لا تؤمنون والقرآنُ يُتلى عليكم صباحَ مساءَ.

وقولهم: ﴿ فَمَن يُؤْمِن بِرَبِّهِ فَلاَ يَخَافُ بَخْسًا وَلاَ رَهَقًا ﴾ أي لا يخاف أن يُبخس حقًا، ولا يُحمّل وزر غيره، كما قال تعالى: ﴿ وَعَنْتِ الوُحُوهُ لِلْحَيِّ القَنُّومِ وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلْمًا (١١١) وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّالِحِاتِ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلاَ يَخَافُ ظُلْمًا وَلاَ هَضْمًا ﴾ [طه: ١١١، ١١٢].

وق ولهم: ﴿ وَأَنَّا مِنَّا الْمُسْلِمُ وَنَ وَمِنَّا القَـاسِطُونَ ﴾ أي الحائرون الظالمون، القاسط هو الجائر الظالم، أما المقسط فهو العادل، قال تعالى: ﴿ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ بُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾، وقال هنا: ﴿ وَأَمَّا القَاسِطُونَ فَكَانُوا لَجِهَنَّمَ حَطَّيًا ﴾.

وقولهم: ﴿ فَمَنْ أَسْلُمَ فَأُوْلَئِكَ تَحَرُّوْا رَشْيَدًا ﴾ أى: اختاروا لأنفسهم النحاة بقبولهم الإسلام الذي هو دين الحق بعد التحري ودقة النظر والتأمل فيه، حتى تبين لهم أنه الحق، ﴿ وَأَمَّا القَاسِطُونَ فَكَانُوا لِحِهَنَّمَ حَطَنًا ﴾ كما قال تعالى للمشركين: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ حَصِيبٌ حَهَنَّمَ ﴾ [الأنبياء: ٩٨]، يعنى حطب جهنم، ولذا قال تعالى للمؤمنين: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَفُوا قُوا أَنْفُ سَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالحَجَارَةُ ﴾ [التحريم: ٦]، فالناس هم القاسطون، والحجارة هي الأصنام التي كانوا يعبدونها من دون الله.

وقوله تعالى: ﴿ وَأَن لُّو اسْتُقَامُوا عَلَى الطُّريقَةِ لأَسْقَيْنَاهُم مَّاءٌ غَدَقًا ﴾: المراد بالطريقة: الطريقة المحمدية النبوية.

فعليك يا عبد الله بطريقة رسول الله ﷺ، ودع سائر الطرق، فإنها طرق ضلالة، إنّ طريقة رسول اللَّه ﷺ هي صراطُ الله، الذي أمرت بالسير عليه، واجتناب ما سواه، قال تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلاَ تَتَّبِعُوا السُّبُلُ فَتَفَرُقَ بِكُمْ عَن ستبيله ﴾ [الأنعام: ١٥٣].

إن طريقة محمد ﷺ غنىً عن جميع الطرق، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ فِي هَذَا لَبَلاغًا لَّقَوْم عَابِدِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٦]، أي: إن في هذا القرآن لكفاية لقوم

عبدوا الله واجتنبوا الطاغوت، ومن لم يكفه القرآن فلا كفاه الله، ومن لم يستغن بالقرآن فلا أغناه، وقوله تعالى: ﴿ لأَسْقَيْنَاهُم مَّاءً غَدَقًا ﴾ أي: ماء هنيئًا مريئًا متتابعًا، لا ينقطع عنهم، كما قال تعالى: ﴿ لُّكُم مِّنْهُ شَيْرَاتُ وَمِنْهُ شَيْجَرُ فِيهِ تُسِيمُونَ (١٠) يُنبِتُ لَكُم بِهِ الزَّرْعَ وَالزَّيْتُ وِنَ وَالنَّذِ عِلْ وَالْأَعْنَابَ وَمِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ ﴾ [النحل: ١٠، ١١]، ولقد ربط الله تعالى سعة الرزق ورغد العيش بالاستقامة في أكثر من آية، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ القُرَى آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ مِّنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ وَلَكِن كَذَّنُوا فَأَخَذْنَاهُم بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ [الأعراف: ٩٦]، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَّق اللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مَخْرَجًا (٢) وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَـيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ ﴾ [الطلاق: ٢، ٣]، وقال تعالى: ﴿ وَأَمُرْ أَهْلَكَ بِالصَّلاةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا لاَ نَسْأَلُكَ رِزْقًا نُحْنُ نَرْزُقُكَ وَالْعَاقِيَةُ لِلتَّقْوَى ﴾ [طه: ١٣٢].

وقوله تعالى: ﴿لِنَفْتَنَهُمْ فِيهِ ﴾ أي: نوسع عليهم في الرزق: ﴿لِنَبْلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [الكهف: الكهف: ١٠]. ولنعلم من يشكر منهم ومن يكفر.

وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يُعْرِضْ عَن ذِكْرِ رَبّهِ يَسْلُكُهُ عَـذَابًا صَعَدًا ﴾ أي: يدخله في نوع من العداب خاص، وهو الصعود، فيكلف وهو في أسفل وادر في جهنم أن يصعد في جبل منها، وفي ذلك من العناء والإرهاق والمشقة ما لا يخفى، كما قال تعالى: ﴿ سَأَرُهُ قُهُ صَعُودًا ﴾، عافانا الله وسائر المسلمين، وهذا الصعود نوع من أنواع عقوبة الاعراض عن ذكر الله، وثمَ أنواع أخرى:

منها: تسلّط الشيطان على الإنسان فيصدّه عن الهدى والحق، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن نِحْرِ الهِدى والحق، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن نِحْرِ الرَّحْمَن ثُقْيَضٌ لَهُ شَيْطَانًا فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ (٣٦) وَإِنَّهُمْ لَيَصَدُّونَهُمْ عَنِ السَّعِيلِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم مُّهْتَدُونَ ﴾ لَيَصدُونَ أَنَّهُم مُّهْتَدُونَ ﴾ [الزخرف: ٣٦، ٣٧.(((

ومنها: الطبعُ على القلب، قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِآيَاتِ رَبِّهِ ثُمُّ أَعْرَضَ عَنْهَا إِنَّا مِنَ الْجُرمِينَ مُنتَقِمُونَ ﴾ [السجدة: ٢٧].

ومنها: المعيشة الضنك، قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْسُرُهُ يَوْمَ القِيَامَةِ أَعْمَى ﴾ [طه: ١٢٤].

ومنها: الإنذار بصاعقة مثل صاعقة عاد وثمود،

قال تعالى: ﴿ فَإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلْ أَنذَرْتُكُمْ صَاعِقَةً مَثْلَ صَاعِقَة عَادِ وَثَمُودَ ﴾ [فصلت: ١٣].

ومنها: كونُ المعرض كالحمار، قال تعالى: ﴿فَمَا لَهُمْ عَنِ التَّذْكِرَةِ مُعْرضِينَ (٤٩) كَأَنَّهُمْ حُـمُـرُ مُسْتَنْفِرَةً ﴾ [المدثر: ٤٨- أه].

يقول تعالى آمرًا عباده أن يوحدوه في محالً عبادته: ﴿ وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلاَ تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا ﴾، لأن دعاء غير الله ينافي توحيد الله، ﴿ فَلاَ تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا ﴾، كما قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَدْعُ مِن لَوْنِ اللَّهِ مَا لاَ يَنفَعُكَ وَلاَ يَضُرُكَ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنْكَ إِذًا مِنَ الظَّالِمِينَ (١٠٦) وَإِن يَصْسَسُكُ اللَّهُ بِضُرُّ فَلاَ كَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُو وَإِن يَصْسَسُكُ اللَّهُ بِضُرُّ فَلاَ كَاشِفِ لَهُ إِلاَّ هُو وَإِن يُردُكَ بِخَيْرِ فَلاَ رَادً لِفَضَيْهِ يُصِيبُ بِهِ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُو الْعَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ يُوبس: ١٠٦-١٠٧].

وإذ الأمر كذلك ﴿ فَلاَ تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا ﴾، لأن «الدعاء هو العبادة»، كما قال النبي ﷺ، وإذا كان أحد لا يملك لنفسه نفعًا ولا ضرًا، فضلاً عن أن يملكه لغيره، فكيف تدعونه من دون الله؟! ﴿ أَفَتَ عْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لاَ يَنفَعُكُمْ شَيْئًا ولايض رُكُمُ (٦٦) أَفَ لَكُمُّ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴾ [الأنبياء: ٦٦، ٦٧]، ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمِّن يَدْعُ و مِن دُونِ اللَّهِ مَن لاَ يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ القَيامَةِ وَهُمْ عَن دُعَائِهِمْ غَافِلُونَ (٥) وَإِذَا حُشْنِلَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءً وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ ﴾ [الأحقاف: ٥- ٣].

إنّ من العجيب أن ترى أناسًا من أهل التوحيد ياتون الأضرحة والمقامات يتضرعون إليها، ويستغيثون بها، وإن تسمع لقولهم تسمع الكفر البواح: فهذه امرأة لا تلد! تسال سيدها صاحب المقام أن تحمل! وهذه أولادُها يموتون! تسال سيدها صاحب للقام أن يعيشوا! وهذا رجلٌ موظفٌ في مكان بعيد! يسأل سيده صاحب المقام أن ينقله إلى بلده! يا هؤلاء أفيقوا: ﴿إِنَّ النَّينَ تَدْعُونَ مِن رُونِ اللَّهِ عِبَادُ أَمْ شَالُكُمْ ﴾ [الأعراف: ١٩٤]، ﴿ مَا يَعْلَكُونَ مِن قِطْمِيرِ (١٣) إِن تَدْعُوهُمْ لاَ يَسْمَعُوا يَعْلُكُونَ مِن قِطْمِيرِ (١٣) إِن تَدْعُوهُمْ لاَ يَسْمَعُوا يَعْفُرُونَ شِبْرِكِكُمْ وَلاَ يُنَبَّئُكُ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴾ [فاطر: ١٣، يَعْفُرُونَ شِبْرِكِكُمْ وَلاَ يُنَبَّئُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴾ [فاطر: ١٣، يَعْفُرُونَ شِبْرِكُكُمْ وَلاَ يُنَبَّئُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴾ [فاطر: ١٣، يَعْفُرُونَ شِبْرِكُكُمْ وَلاَ يُنَبَّئُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴾ [فاطر: ١٤]، ﴿ وَاذَا سَائتم فاستعينوا وإذا سألتم فاسالوا الله، وإذا استعنتم فاستعينوا

Upload by: altawhedmag.com

بالله، واعلموا أن الأمر كله لله، ﴿ مَا يَفْتَحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رُحْمَةٍ فَلاَ مُمْسِكِ لَهَا وَمَا يُمْسِكِّ فَلاَ مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ﴾ [فاطر: ٢].

وقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ لِمَّا قَامَ عَبْدُ اللّهِ يَدْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا ﴾ المراد بعبد الله رسول الله ﷺ وإنما وصفه ربه بالعبودية لأنها أشرف ما يوصف بها إنسان، ولذا وصف الله تعالى بها نبيه ﷺ في أشرف المقامات، فقال في مقام التنزيل: ﴿ الحُمْدُ لِلّهِ النّٰذِي أَنزُلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَل لَهُ عِوجَا ﴾ [الكهف: ١]، وقال في مقام الدعوة: ﴿ وَأَنَّهُ لِمَّا قَامَ عَبْدُ اللّهِ يَدْعُوهُ ﴾ الآية، وقال في مقام الدعوة: التحدي: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مَمَّا نَزُلْنَا عَلَى عَبْدِنَا ﴾ [البقرة: ٣٣] الآية، وقال في مقام الإسراء: هَبْدِنَا ﴾ [البقرة: ٣٣] الآية، وقال في مقام الإسراء: المَرْزَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مَنَ المَسْجِدِ المَرْزَم إلَى المَسْجِدِ المَوْصَى ﴾ [الإسراء: ١].

ومَعنى الآية: أنه لما قام رسول الله على بالدعوة إلى الله اجتمعت الإنس والجن على إطفاء نور هذا الدين، فأبى الله إلا أن يظهره على الدين كله، وقوله تعالى: ﴿قُلُ إِنِّمَا أَدْعُو رَبِّي﴾ أي أعبده ﴿وَلاَ أُشْرِكُ بِهِ أَحَدًا ﴾، وهذه الآية كقوله تعالى: ﴿قُلُ اللَّهَ أَعْبُدُ مُخْلِصًا لُهُ دِينِي (١٤) فَاعْبُدُوا مَا شَيْتُمُ مَن دُونِهِ ﴾ [الزمر: ١٤، ١٥].

ثم أمر الله نبيه أن يعين لهم أنه ليس له من الأمر، وإنما هو نذير ميين، فقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّي لاَ أَمْلِكُ لَكُمْ ضَبَرًا وَلاَ رَشَيْدًا ﴾ كما قال تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَن يَشْيَاءُ ﴾ [البقرة: ٢٧٢]، وكما قال تعالى: ﴿ إِنُّكَ لاَ تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَن يَشْنَاءُ ﴾ [القصص: ٥٦]، كما أمر الله نبيه أن يبين لهم إذا كان لا يملك لهم ضرًا ولا رشيدًا، فإنه كذلك لا يملك لنفسه ضرًا ولا نفعًا، وأنه إن عصى الله فلن يجد من يدفع عنه عذابه، فقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّي لَن يُجِيرَنِي مِنَ اللَّهِ أَحَدُ ﴾ أي لا أحد ينقذني من عذاب الله إن عصيته: ﴿ وَلَنْ أَجِدَ مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا ﴾، أي لا أجد نصيرًا ولا ملجأ ألجأ إليه، وأستجير به من عذاب الله، وقوله تعالى: ﴿ إِلَّا بَلَاغًا مِّنَ اللَّهِ وَرسَالَاتِهِ ﴾ معناه: أنه لا سبيل لنجاتي من عذاب الله إلا أن أبلغكم ما أرسلت به إليكم، فهذا هو السبيل الأوحد لنجاتي، فهذه وظيفتي، البلاغ، ﴿ فَإِن تَوَلُّواْ فَقَدْ أَبْلَغْتُكُم مَّا

أَرْسِلْتُ بِهِ إِلَيْكُمْ ﴾ [هود: ٧٥]، ﴿ وَمَن يَعْصِ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدُّ حُدُودَهُ يُدْخِلْهُ نَارًا خَالِدًا فِيهَا ﴾، وهذا وعد حق، ﴿ حَـتًى إِذَا رَأَوْا مَا يُوعَدُونَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ أَضْعُفُ نَاصِرًا وَأَقَلُ عَدَدًا ﴾ أهم أم المؤمنون الموحدون وهم بلا شك أضعف ناصرًا وأقل عددًا.

وكما أمر الله نبيه الله نبيه الله أن يقول لهم: ﴿ لا أَمْلِكُ مُ ضَرًا وَلاَ رَشَدًا ﴾ أمره أن يبين لهم أنه لا يعلم الغيب، فقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنْ أَدْرِي أَقَرِيبٌ مَّا تُوعَدُونَ أَمْ يَجْعَلُ لَهُ رَبِّي أَمَدًا ﴾ يعني لا أعلمُ متى يول بكم عذاب الله، ولا أعلم متى تكون الساعة؛ لأن ذلك من علم الغيب، وهو من خصائص الرب سبحانه، فهو سبحانه ﴿ عَالِمُ الغَيْبِ فَلاَ يُظْهُرُ عَلَى مُسلِم، ولا ولي صالح من الجن والإنس، وقد سبق عَيْبِهِ أَحَدًا ﴾ فلا يعلمُ الغيب ملك مقرب، ولا نبي مرسل، ولا ولي صالح من الجن والإنس، وقد سبق قول الله تعالى حكاية عن الجن: ﴿ وَأَنَّا لاَ نَدْرِي وَلقد سبق أَرُونَ بَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدًا ﴾ ولقد سبقل عن المسئول عنها بأعلم من السائل». وكان قال: «ما المسئول عنها بأعلم من السائل». وكان السائل حبريل عليه السلام.

ولذا قال تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي لاَ يُجَلِّيهَا لِوَقْتِهَا إِلاَّ مُوْتَقَلَتْ فِي السُّمُوَاتِ وَالأَرْضِ لاَ تَأْتِيكُمْ إِلاَّ بَعْنَةً يَسْئَالُونَكَ كَأَتُكَ حَفِيٍّ عَنْها قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عَنِدَ اللَّهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ١٨٧].

وقوله تعالى: ﴿إِلاَّ مَنْ ارْتَضَى مِن رَسُولٍ ﴾ من الملائكة أو من ينزلون عليهم بالوحي من البشر يعني فإن الله يُطلعه على بعض الغيبيات، وهذه كما قال تعالى: ﴿وَلاَ يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مَنْ عِلْمِهِ إِلاَّ يَما شَاءَ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، وقوله تعالى: ﴿فَإِنَّهُ بِمَا شَاءَ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، وقوله تعالى: ﴿فَإِنَّهُ بِمِنْ يَدْنِهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا ﴾، أي يخصته بمزيد حفظه من الملائكة، ﴿لِيَعْلَمُ أَن قَدْ أَبْلَغُوا رِسَالات رَبِهِمْ ﴾ أي ليعلم الله أن الرسل قد أبلغوا رسالات ربهم، من غير زيادة ولا نقص، وهو سبحانه يعلم ذلك سلفًا، ولهذا قال تعالى: ﴿وَانَبْلُونَكُمْ حَتّى وَإِنما هذه الآية كقوله تعالى: ﴿وَانَبْلُونَكُمْ حَتّى أَن وَنَبْلُونَ أَخْبَارَكُمْ ﴾ واحمد: ٢٦)، ونحوها، والله تعالى إعلم.

الحمد لله حمدًا كثيرًا طيبا مباركا فيه كما يحب ربنا ويرضى، والصلاة والسلام على المصطفى المبعوث رحمة وهداية للناس أجمعين وعلى آله وصحبه أجمعين والتابعين وتابعيهم بإحسان إلى يوم الدين. وبعد..

عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال: أردف النبي ﷺ الفضل بن عباس يوم النحر خلفه على عجز راحلته، وكان الفضل رجلا وضيئًا، فوقف النبي 👺 للناس يفتيهم، وأقبلت امرأة من خثعم وضيئة تستفتى رسول الله 🕮 ، فطفق الفضل ينظر إليها، وأعجبه حسنها، فالتفت النبي 👺 والفضل ينظر إليها، فأخلف بيده فأخذ بذقن الفضل فعدل وجهه عن النظر إليها، فقالت: يا رسول الله، إن فريضة الله في الحج على عباده أدركت أبي شيخًا كبيرًا لا يستطيع أن يستوي على الراحلة، فهل يقضي عنه أن أحج عنه؟ قال: «نعم».

#### أولاً: تخريج الحديث

هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري في صحيحه في أربعة مواضع، أولها: في كتاب الحج، باب وجوب الحج وفضله برقم (١٥١٣). والثاني في كتاب جزاء الصيد، باب: الحج عمن لا يستطيع أن يثبت على الراحلة برقم (١٨٥٤) وباب حج المرأة عن الرجل برقم (١٨٥٥). والثالث في كـــاب: المغازي، باب: حجة الوداع برقم (٤٣٩٩) والرابع في كتاب الاستئذان، باب: قول الله تعالى: ﴿ لاَ تَدْخُلُوا بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ... ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَقُلُ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُنُضُنْ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ ﴾ برقم

وأخرجه الإمام مسلم في الصحيح في كتاب الحج باب الحج عن العاجز لزمانة وهرم ونحوهما أو للموت برقم (١٣٣٤) وبرقم (١٣٣٥)، وأخرجه الإمام أبو داود في سننه كتاب المناسك باب الرجل

#### إعداد/زكريا حسيني

يحج عن غيره برقم (١٨٠٩) وأخرجه الإمام الترمذي في جامعه في كتاب الحج، باب: ما جاء في الحج عن الشيخ الكبير والميت برقم (٩٢٨)، والإمام النسائي في سننه، في كتاب: مناسك الحج، باب: حج المرأة عن الرجل برقم (٢٦٤٢)، والإمام ابن ماجه في سننه في كتاب المناسك، باب: الحج عن الحي إذا لم يستطع برقم (٢٩٠٧) والإمام مالك في الموطأ في كتاب الحج، باب: الحج عمن يحج عنه، والإمام أحمد في المسند بالأرقام [٧٦/١] ٧٥١، ٢١٢، ٢١٩، ٢٥١، ٢٣٩، ٢٤٣، ٢٥٩] والإمام الدارمي في سننه في كتاب المناسك.

#### ثانيا:أحاديث في الموضوع نفسه

منها حديث ابن عباس رضى الله عنهما أن النبي 👑 سمع رجلا يقول: لبيك عن شُبْرُمة. قال: «ومن شبرمة؟» قال: أخ لى - أو قريب لى - فقال: بن الخطاب رضي الله عنه.

#### (ب) مفردات الحديث:

الرديف: الراكب خلف الراكب.

خثعم: اسم قبيلة مشهورة.

الوضيء: حسن الوجه جميل الصورة.

عَجُزُ الراحلة: مؤخرها.

فأخلف يده: أدارها من خلفه.

الذقن: مجتمع اللحيين من أسفلهما، العظم أسفل الفم.

لا يستطيع أن يستوي: أي لا يستطيع أن يثبت على الراحلة لشيخوخته وكبر سنه.

فهل يقضي عنه أن أحج عنه؟ أي: فهل يجزئ عنه أن أحج عنه؟.

#### (ج) معنى الحديث وفقهه:

في هذا الحديث وغيره من الأحاديث التي سُقناها مشروعية الحج عن الغير، قال الحافظ في الفتح: واستدل الكوفيون بعمومه على جواز أن يحج الإنسان عن غيره وإن لم يحج عن نفسه، وخالفهم الجمهور فخصوه بمن حج عن نفسه واستدلوا بحديث ابن عباس فيمن سمعه النبي 🐸 يقول: «لبيك عن شُنُرُمَة» فقال: «أحججت عن نفسك؟» قال: لا، قال: «هذه عن نفسك ثم حج عن شيرمة». قال الحافظ: واستُدل به على أن الاستطاعة تكون بالغير كما تكون بالنفس، وعكس بعض المالكية فقال: من لم يستطع بنفسه لم يلاقه الوجوب. وأجابوا عن حديث الباب بأن ذلك وقع من السائل على سبيل التبرع وليس في شيء من طرقه تصريح بالوجوب. وبأنها عبادة بدنية فلا تصح النيابة فيها كالصلاة، وقد نقل الطبري وغيره الإجماع على أن النيابة لا تدخل في الصلاة، ثم قال الحافظ ابن حجر: وأجيب بأن قياس الحج على الصلاة لا يصح؛ لأن عبادة الحج مالية بدنية معًا فلا يترجح إلحاقها بالصلاة على إلحاقها بالزكاة. وقال عياض: لا حجة للمخالف في حديث الباب؛ لأن قوله: «إن فريضة الله على عباده في الحج...» معناه: إن إلزام الله عباده بالحج. وتعقب أيضا بأن في بعض طرقه التصريح بالسؤال «حججت عن نفسك؟» قال: لا، قال: الحج عن غيره، وابن ماجه في المناسك باب حبان في صحيحه] ومنها حديث أبي رزين العقيلي قال: يا رسول الله، إن أبي شيخ كبير لا يستطيع الحج والعمرة ولا الظعن، قال: لا يستطيع الحج والعمرة ولا الظعن، قال: «احجج عن أبيك واعتمر». [أخرجه أبو داود، والترمذي وقال: هذا حديث حسن صحيح وأخرجه النسائي وابن ماجه] ومنها حديث بريدة قال: جاءت امرأة إلى النبي هي فقالت: إن أمي ماتت ولم تحج، أفأحج عنها، قال: «نعم حجى عنها» أخرجه الترمذي وقال: هذا حديث حسن

ومنها حديث ابن عباس أن امرأة سألت النبي عن أبيها مات ولم يحج، قال: «حجي عن أبيك». [اخرجه النسائي]

ومنها حديث حصين بن عوف قال: قلت يا رسول الله: إن أبي أدركه الحج ولا يستطيع الحج إلا معترضا، فَصَمَتَ ساعة، ثم قال: «حُجُّ عن أبيك». [أخرجه ابن ماجه]

#### ثالثًا:شرح الحديث

## (أ) تعريف بالفضل بن عباس رضي الله سنهما:

هو الفضل بن عباس بن عبد المطلب بن هاشم القرشي الهاشمي أبو عبد الله، ويقال: أبو محمد ويقال: أبو العباس المدني ابن عم رسول الله ، وأمه أم الفضل لبابة الكبرى بنت الحارث بن حزن الهلالية وكان شقيق عبد الله بن عباس، روى عنه أخوه عبد الله وغيره، غزا مع رسول الله محمة وحنينًا، وثبت معه يومئذ حين ولى الناس، وشهد معه حجة الوداع وأردف رسول الله . وفي صحيح مسلم أن النبي في زوجه وأمهر عنه، وكان فيمن غسل النبي ولي دفنه، مات في طاعون عمواس سنة ثماني عشرة من الهجرة في خلافة عمر

عن الإجزاء فيتم الاستدلال. وفي بعض طرق مسلم «إن أبي عليه فريضة الله في الحج» والحمد في رواية «والحج مكتوب عليه». وادعى بعضهم أن هذا الحديث مخصوص به أبو الخثعمية والخثعمية، كما خُص سالم مولى أبي حذيفة برضاعه في حال الكبر، قال ابن عبد البر: وممن قال بذلك مالك وأصحابه، وهو مروي عن عبد الله بن الزبير وعكرمة وعطاء والضحاك، قال الحافظ ابن حجر: وتعقب بأن الأصل عدم الخصوصية وقد قال 👺 للمرأة الجهنية: «اقضوا الله فالله أحق بالوفاء»، قال: وادعى آخرون منهم أن ذلك خاص بالابن يحج عن أبيه ولا يخفي أنه جمود. اهـ. وكذلك برده حديث من لبي عن شبرمة بقوله: أخ لي أو قريب لي.

عمن تكون النيابة في حج الفريضة ؟؟

قال الحافظ في الفتح: واتفق من أجاز النيابة في الحج على أنها لا تجزئ في الفرض إلا عن موت أو عطب فـــــلا يدخل المريض؛ لأنه يرجى برؤه، ولا المجنون؛ لأنه يرجى إفاقته، ولا المحبوس؛ لأنه يرجى خلاصه ولا الفقير؛ لأنه يرجى استغناؤه، والله أعلم. وأما في النافلة فلا يشترط الموت والعطب، والله

#### هل بلزم المحرم للمرأة في حج الفريضة؟

قال أبو عمر ابن عبد البر: وقد زعم بعض أصحابنا أن في هذا الحديث دليلا على أن للمرأة أن تحج وإن لم يكن معها ذو محرم؛ لأن رسول الله 👺 قال للمرأة الخثعمية: «حجى عن أبيك» ولم يقل: إن كان معك محرم. ثم قال: وهذا ليس بالقوي من الدليل؛ لأن العلم ما نطق به لا ما سكت عنه، وقد قال 🍜: «لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر تسافر إلا مع ذي محرم أو زوج». [رواه مسلم من حديث ابن عمر]. ورواه البخاري ومسلم من حديث ابن عمر أيضنًا: «لا تسافر المرأة ثلاثا إلا ومعها ذو محرم».

#### من الفوائد في هذا الحديث

١ ـ ركوب شخصين على دابة إذا كانت الدابة تطيق ذلك، قال ابن عبد البر: هذا مما لا خلاف في جوازه.

٢ - إياحــة الارتداف؛ فإن رسول الله 👺 أردف الفضل، كما أردف عبد الله بن عباس وأردف معاذ بن جبل وغيرهم.

٣ - تواضع الرسول ﷺ، قال ابن عبد البر: وأفعال الرسول ﷺ كلها سُنُنُ مرغوب فيها يحسن التأسى بها على كل حال، ومنها حميل الارتداف بالجليل من الرجال.

٤ - بيان ما رُكِّبَ في الأدميين من الشهوات وما يخشى من نظر الرجال إلى النساء والنساء إلى الرجال، قال ابن عبد

البر: وكان الفضل بن عباس من أجمل الشبان في زمانه، ووقع في رواية الطبري في أخر الحديث قوله ﷺ: «رأيت غلاما حدثا وجارية حدثة فخشيت أن يدخل بينهما الشيطان».

٥ - أن على العالم والإمام أن يغير من المنكر كل ما يمكنه بحسب ما يقدر عليه إذا رآه، وليس عليه ذلك فيما غاب عنه.

٦ - فيه دليل على أنه يجب على الإمام أن يحول بين الرجال والنساء اللواتي لا يُؤمّن عليهن ولا منهن الفتنة، وأن يمنعهن من الضروج والمشي في الصواضر والأسواق وحيث ينظرن إلى الرجال وينظر الرجال إليهن، أفاده ابن عبد البر ورَوى حديث أسامة بن زيد «ما تركت بعدي فتنة أضر على الرجال من النساء».

[أخرجه البخاري ومسلم والترمذي وابن ماجه] ٧ - منزلة الفضل بن العباس رضى الله عنهما من النبي 🚟 .

 ٨ - تحريم النظر إلى الأجنبيات ووجوب غض البصر عنهن، قال الحافظ في الفتح: قال عياض: وزعم بعضهم أنه غير واجب إلا عند خشية الفتنة، قال: وعندي أن فعله 👺 إذ غطى وجه الفضل أبلغ من القول. ثم قال: لعل الفضل لم ينظر نظرًا ينكر، بل خشى عليه أن يئول إلى ذلك.

 بر الوالدين والاعتناء بامرهما والقيام بمصالحهما من قضاء دين وخدمة ونفقة وغير ذلك من أمور الدين والدنيا.

١١ - قال ابن العربي: حديث الخثعمية أصل متفق على صحته في الحج خارج عن القاعدة المستقرة في الشريعة من أن ليس للإنسان إلا ما سعى رفقا من الله تعالى في استدراك ما فرط فيه المرء بولده وماله.

17 ـ فيه صحة حج المرأة عن الرجل والرجل عن المرأة، خلافا لمن منع حج المرأة عن الرجل معللا أن حج المرأة غالبا ما يعتريه النقص وأنها تلبس ولا يلبس، فقد أباح النبي على المرأة السائلة أن تحج عن أسها.

۱۳ ـ فيه جواز أن يعرض الرجل ابنته على الرجل الصالح؛ وذلك لما جاء في رواية أبي يعلى لهذا الحديث بإسناد قوي ـ كما قال ابن حجر ـ عن ابن عباس عن الفضل بن عباس قال: كنت ردف النبي وأعرابي معه بنت له حسناء فجعل الأعرابي يعرضها لرسول الله ﴿ رجاء أن يتزوجها، وجعلت التفت إليها، ويأخذ النبي ﴿ برأسي فيلويه...».

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: في الحج عن الميت أو المعضوب بمال يأخذه، فإما أن يكون المال الذي يأخذه نفقة فهذا جائز بلا خلاف، وإما أن يكون أجرة على الحج أو جعلا، فهذا فيه نزاع بين الفقهاء، فمن أصحاب الشافعي من استحب ذلك وقال: هو من أطيب المكاسب؛ لأنه يعمل صالحًا ويأكل طيبًا، والمنصوص عن أحمد أنه قال: لا أعرف في السلف من كان يعمل هذا، وعده بدعة، وكرهه، ولم يكره إلا الإجارة والجعالة، قلت ـ القائل ابن

تيمية .: حقيقة الأمر في ذلك أن الحاج يستحب له ذلك إذا كان مقصوده أحد شيئين: الإحسان إلى المحجوج عنه بإبراء ذمته في الفرض وهذا بمنزلة قضاء دينه كما جاء ذلك في عدة أحاديث.

فإن كان مقصود الحاج قضاء هذا الدين الواجب عن هذا فهذا محسن إليه، والله يحب المحسنين فيكون مستحبًا، وذلك يكون الباعث عليه إما رحم بينهما وإما مودة وصداقة أو إحسان له عليه يكافئه به ويأخذ من المال ما يستعين به على أداء الحج عنه بمقدار الكفاية، وكذا لو وصًى بحجة مستحبة وأحب إيصالها إليه. ولهذا جوزنا نفقة الحج بلا فراع.

والموضع الثاني: إذا كان الرجل مؤثرًا أن يحج محبة للحج وشوقًا إلى المشاعر، وهو عاجز فيستعين بالمال المحجوج به على الحج، وهذا قد يعطى المال ليحج به لا عن أحد، كما يعطى المجاهد المال يغزو به، فلا شبهة فيه، فيكون لهذا أجر الحج ببدنه ولهذا أجر الحج بماله، كما في الجهاد فإنه من جهز غازيًا فقد غزا»، وقد يعطى المال ليحج به عن غيره، وهذا أيضا إنما ياخذ ما ينفقه في الحج كما لا يأخذ إلا ما ينفقه في الغزو. قال: فهاتان صورتان مستحبتان، وهما الجائزتان من أن يأخذ نفي الخيرة ويرد الفضل أي الزيادة ..

وأما إذا كان قصده الاكتساب بذلك فهو صورة الإجارة والجعالة، والصواب أن هذا ليس مستحبًا، وإن قيل بجوازه؛ لأن العمل المعمول للدنيا ليس بعمل صالح في نفسه إذا لم يقصد به إلا المال فيكون من نوع المباحات، ومن أراد الدنيا بعمل الآخرة فليس له في الآخرة من خلاق. [انتهى بتصرف واختصار من مجموع الفتاوى جـ٢٦ ص١٤ وما بعدها]

نسال الله تعالى أن يرزقنا العلم النافع والعمل الصالح، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

# شُبِّل اشْبِطَان لِإِدَا (كَالْإِنْسَانُ

الحمد لله الذي لم يتخذ ولدًا ولم يكن له شريك في الملك وخلق كل شيء فقدره تقديرًا، والصلاة والسلام على عبده ومصطفاه، نبينا محمد وعلى آله وصحبه إلى يوم الدين، أما

بعد:

فإن الشيطان- منذ أن طرده الله من رحمته ولعنه بسبب رفضه السجود لآدم عليه السلام- دائمًا يتربص ببني آدم بالمرصاد، ويحاول بشتى السُّبل أن يصدهم عن طريق الرحمن ليكونوا معه في نار جهنم، أعاذنا الله منها، ووسائل الشيطان الإضلال بني آدم كثيرة يمكن أن نوجزها فيما يلى:

#### أولاً: دعوة الإنسان إلى الشرك بالله تعالى:

عقوبة الشرك بالله تعالى:

إن إيقاع الإنسان في الشرك بالله تعالى هو أعظم غايات الشيطان؛ لأنه يعلم أن الله لا يغفر للمشرك إذا مات على شركه، وهذا واضح في كثير من آيات القرآن الكريم.

قـال تعـالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَن يُشْـُرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمِن يَشْـَاءُ وَمَن يُشْـُرِكْ بِاللَّهِ فَقَدِ افْتَرَى إِنْمًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٤٨].

ويحرص الشيطان على إيقاع الإنسان في الشرك بالله تعالى؛ لأنه يعلم أن الشرك يُحبط

#### إعداد / صلاح نجيب اللق

جميع الأعمال الصالحة، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى النَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكُ وَإِلَى النَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنً عَمَلُكُ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الخَاسِرِينَ (٩٥) بَلِ اللَّه فَاعْبُدُ وَكُن مِّنَ الشَّاكِرِينَ ﴾ [الزمر: ٦٥- ٦٦].

#### ثانيًا: القاعُ السلم في البدعة في الدين:

إذا فشل الشيطان في إيقاع الإنسان في الشرك فإنه يدعوه إلى الابتداع في الدين، ولذا يجب على المسلم أن يعرف الفرق بين السنة والبدعة.

السنة: كل ما صدر عن النبي ﷺ من قول أو فعل أو تقرير. [علم أصول الفقه لخلاف ص٣٦]

وهذه السنة المباركة أمرنا الله تعالى باتباعها وحذرنا من مخالفتها قدر استطاعتنا، ولا يكلف الله نفسًا إلا وسعها، قال جل شانه: ﴿ وَمَا اَتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾ [الحشر:٧]. وقال تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ النَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَ هُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَ هُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ أن تُصِيبَ هُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [النور:٦٣].

البدعة: طريقة في الدين مُخْترعة تضاهي الشرعية يقصد بالسلوك عليها المبالغة في التعبد لله سيحانه. [الاعتصام للشاطبيج ١ ص ٢٨]

#### التحذير من الابتداع في الدين:

قال تعالى: ﴿ اليَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَٱنْمَمْتُ
عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلامَ دِينًا فَمَنِ اضْطُرُ
في مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفِ لِإِثْمٍ فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ
رُحِيمٌ ﴾ [المائدة: ٣].

روى الشيخان عن عائشة رضي الله عنها أن النبي على قال: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد». [البخاري ٢٦٩٧، ومسلم ١٧١٨]

وروى مسلم عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أن النبي على قال: «إن خير الصديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد الله، وخير الهدي هني محمد الله، وكل بدعة ضلالة». [مسلم: ٨٦٧]

روى الترمذي عن العرباض بن سارية رضي الله عنهما قال: وعظنا رسول الله في موعظة بليغة نرفت منها العيون، ووجلت منها القلوب. فقلنا: يا رسول الله، إن هذه لموعظة مودع، فماذا تعهد إلينا، قال: «أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة وإن عبدًا حبيشًا، فإنه من يعش منكم بعدي فسيرى اختلافًا كثيرًا فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة».

[حديث صحيح. صحيح الترمذي للآلباني ح١٢٥٧] روى الشيخان عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن النبي على قال: «من رغب عن سنتي فليس مني».
[البخاري ٦٣٠٥، ومسلم ١٤٠١]

#### ثالثًا: تزيين فعل الكبائر:

إذا عجز الشيطان عن إيقاع المسلم في طريق البدع ووجده يسلك سبيل أهل السنة والجماعة، فإنه ينتقل إلى دعوة الإنسان إلى ارتكاب الكبائر باختلاف أنواعها، ويحرص الشيطان على أن يوقع الإنسان المسلم فيها، خاصة إذا كان عالمًا متبوعًا، حتى ينشر ذنوبه ومعاصيه بين الناس، وذلك لينفر الناس عنه وعن الانتفاع بعلمه.

[التفسير القيم لابن القيم ص٦١٣]

#### تعريف الكبيرة:

قال ابن عباس رضي الله عنهما: الكبائر كل ذنب ختمه الله بنار أو غضب أو لعنة أو عذاب.

وقال الحسن البصري: كل موجبة في القرآن كبيرة.

وقال سعيد بن جبير: كل ذنب نسبه الله إلى النار فهو من الكبائر.

وقال الضحاك بن مزاحم: الكبائر كل موجبة، أوجب الله لأهلها النار، وكل عمل يُقام به الحد فهو من الكبائر. [تفسير ابن جرير الطبري جه ص٤١، ٤٢] التحديد من الكبائر؛

قال تعالى: ﴿ إِن تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفَّرْ عَنكُمْ سَيَّنَاتِكُمْ وَتُدْخِلْكُم مُّدْخَلاً كَرِيمًا ﴾

[النساء: ٣١]، قال الذهبي: «تكفل الله تعالى بهذا النص لمن اجتنب الكبائر أن يدخله الجنة».

[الكبائر للذهبي ص١

وقال سبحانه: ﴿ الَّذِينَ يَجْتَنبُونَ كَبَائِرَ الإِثِّم وَالْفُواحِشَ إِلاَّ اللَّمَمَ إِنَّ رَبَّكَ وَاسِعُ الْمَعْفِيرَةِ ﴿ [النجم:٣٢].

روى مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي تلاقي قال: «الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة ورمضان إلى رمضان مكفرات ما بينهن إذا الجنبت البكائر». [مسلم- كتاب الطهارة حديث ١٦]

#### رابعا: إغراقه الإنسان في فعل الصعائر:

إذا يئس الشعيطان من إيقاع الإنسان في ارتكاب الكبائر، فإنه يدعوه إلى ارتكاب الصغائر التي إذا اجتمعت على الإنسان ربما أهلكته.

[التفسير القيم ص٦١٣]

روى ابن ماجه عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال لي رسول الله ﷺ: «يا عائشة، إياك ومُحقرات الأعمال، فإن لها من الله طالبًا».

[صحیح ابن ماجه ۳٤۲۱]

وروى الترمذي عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «إن العبد إذا أخطأ، نكتت في قلبه نكتةً سوداء، فإذا نزع واستغفر وتاب

١٨ التوحيي العدد ٧٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

صُقِلِ قلبه، وإن عاد زيد فيها حتى تعلو قلبه، وهو الران الذي ذكر الله: ﴿ كَلاَّ بِل رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾» [صحيح الترمذي ٢٦٥٤]

قال ابن حجر العسقلاني: رُوي عن أسد بن موسى، في الزهد، عن أبي أيوب الأنصاري رضي الله عنه قال: «إن الرجل ليعمل الحسنة فيثق بها وينسى المحقرات، فيلقى الله وقد أحاطت به، وإن الرحل ليعمل السيئة فلا يزال مشفقًا حتى يلقى الله أمنًا».

قال ابن بطال: المحقرات إذا كثرت صارت كبارًا مع الإصرار. [فتح الباري ج١١ ص٢٣٧]

قال ابن القيم: ولا يزال الشيطان يسهل على الإنسان محقرات الذنوب حتى يستهين بها، فيكون صاحب الكبيرة الخائف منها أحسن حالاً منه. [التفسير القيم ص٦١٣]

روى أحمد عن سهل بن سعد رضى الله عنه أن رسول الله 🐲 قال: «إياكم ومحقرات الذنوب، فإنما مثل محقرات الذنوب كقوم نزلوا بطن واد، فجاء ذا بعود، وجاء ذا بعود حتى أنضجوا خبزهم، وإن محقرات الذنوب متى يؤخذ بها صاحبها تهلكه».

[الصحيحة ١/٩٨٣]

#### خامسا: إلهاء الإنسان في الأمور الباحة:

إذا عجز الشيطان أن يوقع الإنسان في صغائر الذنوب، دعاه إلى الاشتخال بالمباحات التي لا ثواب فيها ولا عقاب، بل عاقبتها فوات الثواب الذي ضاع عليه باشتغاله به.

[التفسير القيم لابن القيم ص٦١٣]

#### سادساً: الاشتغال بالمضول عما هو أفضل منه:

إذا عجز الشيطان أن يشغل الإنسان بالأمور المباحة، وكان الإنسان حافظًا لوقته، شحيحًا به، يعلم مقدار أنفاسه وانقطاعها، وما يقابلها من النعيم والعداب، حاول أن يشغله بالعمل المفضول عما هو أفضل منه، ليزيح عنه الفضيلة، ويفوته ثواب العمل الفاضل، فيأمر بفعل الخير المفضول

ا ويحضه عليه ويحسنه له إذا تضمن ترك ما هو أفضل وأعلى منه، وقل من ينتبه لهذا من الناس، فإنه إذا رأى فيه داعيًا قويًا ومحركًا إلى نوع من الطاعة، لا يشك أنه طاعة وقرية، فإنه لا يكاد يقول: إن هذا الداعي من الشبيطان، فإن الشبيطان لا يأمر بخير، ويرى أن هذا خير، فيقول: هذا الداعي من الله، وهو معذور، ولم يصل علمه إلى أن الشيطان يأمر بسبعين بابًا من أبواب الخير، إما ليتوصل بها إلى باب واحد من الشير وإما ليفوِّت بها خيرًا عظيمًا من تلك السبعين بابًا وأجل وأفضل.

وهذا لا يتوصل إلى معرفته إلا بنور من الله يقذفه في قلب العبد، يكون سببه تجريد متابعة النبي 👑 وشدة عنايته بمراتب الأعمال عند الله وأحبها إليه وأرضاها له وأنفعها للعبد وأعمها نصيحة لله ولكتابه ولرسوله ولعباده المؤمنين، خاصتهم وعامتهم، ولا يعرف ذلك إلا من كان من ورثة الرسول ﷺ ونوابه في الأمة وخلفائه في الأرض، وأكثر الخلق محجوبون عن ذلك، فلا يخطر بقلوبهم، والله يمن بفيضله على من يشياء من عباده. [التفسير القيم ص٦١٣، ٦١٤]

#### سابعاً: تسليط الأنس والجن:

إذا عجز الشيطان عن إيقاع الإنسان في واحدة مما سبق، سلط عليه حربه من الإنس والجن بأنواع الأذى والتكفير والتضليل والتبديع، والتحذير منه، وقصد إخماله وإطفاءه ليشوش عليه قلبه، ويشغل بحربه فكره، وليمنع الناس من الانتفاع به فيبقى سعيه في تسليط المبطلين من شياطين الإنس والجن عليه لا يفتر.

فحينئذ يلبس المؤمن لأمة الحرب ولا يضعها عنه إلى الموت، ومتى وضعها أسر وأصبيب فلا يزال في جهاد حتى بلقى الله.

[التفسير القيم لابن القيم ص١١٤]

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. وصلى الله وسلم على نبينا محمد.



## اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، مد:

فقد ورد سؤال إلى اللجنة الدائمة للإفتاء بالسعودية عن حقيقة العين أو الحسد ومشروعية الرقية منه، وإليك نص السؤال والفتوى:

ما حقيقة العين- النضل- قال تعالى: ﴿ وَمِنْ شُرَّ حَاسِدٍ إِذَا حَسنَدُ ﴾، وهل حديث الرسول ﷺ صحيح والذي ما معناه قوله: «ثلث ما في القبور من العين» وإذا شك الإنسان في حسد أحدهم فماذا يجب على المسلم فعله وقوله وهل في أخذ غسالة الناضل للمنضول ما يشفى وهل يشربه أو يغتسل به ؟

الجواب: العين مأخوذة من عان يعين إذا أصابه بعينه، وأصلها من إعجاب العائن بالشيء ثم تتبعه كيفية نفسه الخبيثة ثم تستعين على تنفيذ سهمها بنظرها إلى المعين، وقد أمر الله نبيه محمدًا عبالاستعادة من الحاسد فقال تعالى: ﴿وَمَنْ شَرَّ حَاسِدٍ بِالاستعادة من الحاسد فقال تعالى: ﴿وَمَنْ شَرَ حَاسِدِ عائن ألله عائن حاسد وليس كل حاسد عائنًا، فلما كان الحاسد أعم من العائن كانت الاستعادة منه الستعادة من العائن وهي سهام تضرح من نفس الحاسد والعائن نحو المحسود والمعين تصيبه تارة وتخطئه تارة، فإن صادفته مكشوفًا لا وقاية عليه اثرت فيه وإن صادفته حذرًا شاكي السلاح لا منفذ فيه للسهام لم تؤثر فيه وربما ردت السهام على صاحبها. [من زاد المعاد بنصوف]

وقد ثبتت الأحاديث عن النبي الله عن الإصابة بالعين، فمن ذلك ما في الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان رسول الله الله المرني أن استرقى من العين». [البخاري: ٣/٧، ومسلم: ١٨٤/١٤]

وأخرج مسلم وأحمد والترمذي وصححه عن ابن عباس رضي الله عنهما عن النبي الله عنهما عن النبي والد عال شيء سابق القدر لسبقته العين وإذا استغسلتم فاغسلوا». [مسلم: ١٧١/١، والترمذي: ٣٩٧/٤]

وأخرج أحمد والترمذي وصححه عن أسماء بنت عميس أنها قالت: يا رسول الله، إن بني جعفر تصيبهم العين، أفنسترقي لهم قال: «نعم فلو كان شيء سابق القدر لسبقته العين».

[الترمذي ٢٩٥/٤، وابن ماجه ٢/١٦٠]

وروى أبو داود عن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان يؤمر العائن فيتوضا ثم يغسل منه المعين».

[ابو داود: ١٤٠/٤]

وأخرج أحمد ومالك والنسائي وأبن حبان وصححه عن سهل بن حنيف: «أن النبي الله خرج

وسار معه نحو مكة حتى إذا كانوا بشعب الخرار من الجحفة اغتسل سهل بن حنيف وكان رجلاً أبيض حسن الجسم والجلد، فنظر إليه عامر بن ربيعة أحد بني عدي بن كعب وهو يغتسل فقال: ما رأيت كاليوم ولا جلد مخبأة، فلبط سهل، فأتى رسول الله هو فقيل: يا رسول الله ها فلك في سهل والله ما يرفع رأسه، قال: «هل تتهمون فيه من أحد؟» قالوا: نظر إليه عامر بن ربيعة، فدعا رسول الله ها عامرًا فتغيظ عليه، وقال: «علام يقتل أحدكم أخاه، هلا إذا رأيت ما يعجبك بركت؟». ثم قال له: «اغتسل له» فغسل وجهه ويديه ومرفقيه وركبتيه وأطراف رجليه وداخلة إزاره في قدح ثم صب ذلك الماء عليه يصبه رجل على رأسه وظهره من خلفه ثم يكفأ القدح وراءه، ففعل به ذلك، فراح سهل مع الناس ما به بأس.

فالجمهور من العلماء على إثبات الإصابة بالعين للأحاديث المذكورة وغيرها ولما هو مشاهد وواقع، وأما الحديث الذي ذكرته «ثلث ما في القبور من العين». فـلا نعلم صـحـتـه، ولكن ذكـر صـاحب نيل الأوطار أن البزار أخرج بسند حسن عن حاس رضي الله عنه عن النبي على قال: «أكثر من يموت من أمتى بعد قضاء الله وقدره بالأنفس». [السنة لابن ابي عاصم: ١٣٦/١]. يعني بالعين. ويجب على المسلم أن يحصن نفسه من الشياطين من مردة الجن والإنس بقوة الإيمان بالله واعتماده وتوكله عليه ولجئه وضراعته إليه، والتعوذات النبوية وكثرة قراءة المعوذتين وسورة الإخلاص وفاتحة الكتاب وأية الكرسي، ومن التعوذات «أعوذ بكلمات الله التامات من شير ما خلق»، و«أعوذ بكلمات الله التامة من غضبه وعقابه ومن شر عباده ومن همزات الشياطين وأن يحضرون». وقوله تعالى: ﴿ حَسْبِيَ اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴾، ونصو ذلك من الأدعية الشرعية وهذا هو معنى كلام ابن القعم المذكور في أول الحواب

وإذا علم أن إنسانًا أصابه بعينه أوشك في إصابته بعين أحد فإنه يؤمر العائن أن يغتسل لأخيه فيحضر له إناء به ماء فيدخل كفه فيه فيتمضمض ثم يمجه في القدح ثم يدخل يده اليسرى فيصب على ركبته اليمنى في القدح ثم يدخل يده اليمنى فيصب على ركبته اليمنى ثم يغسل إزاره ثم يصب على رأس الذي تصيبه العين من خلفه صبة ثم يصب على رأس الذي تصيبه العين من خلفه صبة واحدة فيبرأ بإذن الله. وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وأله وصحبه وسلم.

٦٦١- «احْتَجَم النبيُّ ﷺ وَهُو مُحْرَمٌ بِلَحْي (١) جَمَل، في وَسَطِ رأسه».

[متفق عليه من حديث ابن تُحينة]

٦٦٢- عن ابن عباس قالَ: بَيْنُمَا رَجُلُ واقِفُ بَعَرَفَةَ، إِذْ وَقَعَ عن راحلتِهِ فُوقَصتْه(٢)، أَوْ قَالَ: فَأَوْقصتهُ؛ قالَ النبيُّ ﷺ: «اغسِلُوهُ بِمَاءٍ وسيدْر، وكَفنوهُ في ثُوبِين وَلاَ تُحنِّطوهُ، ولا تُخَمِّروا راستُه، فإنَّه يُبعثُ يُومَ القيامةِ مُلَدِيًا». ومن عباس] [متفق عليه من حديث ابن عباس]

٦٦٣- دُخُلُ رسول اللَّهِ 🐉 على ضُنْبَاعَةَ بنتِ الزُّبيرِ فقالَ لهَا: «لَعَلُّكُ أَرُدتِ الحجُّ». قالت: واللَّهِ مَا أَجِدُنِي إلا وَجِعَةً. فقال لها: «حُجِّي واشْتُرطى، قولى: اللهم مَحلِّي حيثُ حَبستني».

[متفق عليه من حديث عائشة]

٦٦٤- عن عائشة قالت: خَرَجِنَا لاَ نَرَى إلاَّ الحجُّ، حتَّى إذا كُنَّا بِسَرِف(٣) حِضْتُ فَدَخَلَ على النبيُّ النبيُّ في وأنا أبكي، قال: «مَا لَك، أَنْفِسْت؟»-يعنى الحيضة - قلتُ: نَعَمْ. قال: «إنَّ هَذَا أَمْرٌ كَتَبَهُ اللَّهُ على بناتِ أَدَمَ فَاقْضِي مَا يَقْضِي الحاجُّ غيرَ أنْ لا تَطُوفي بِالبِيتَ». وضحِّي رسولُ اللَّهِ ﷺ عن نسائه بالنقر. ﴿ أَمِنْفُو عَلَيْهُ مِنْ حِيثُ عَائِشُهُ إ

- عن عبد الرحمن بن أبي بكر قال: إنَّ النبيُّ ﷺ أَمْرَهُ أَنْ يُرْدِفَ عائشةً وَيُعْمِرُها من التُّنْعِيمِ. [متفق عليه من حديث عبد الرحمن]. ٦٦٦- عَن محمُّد بن أبي بكر الثُّقَفِيِّ، قال: سَأَلت أَنْسًا، ونحنُ غاديان مِنْ مِنْى إلى عُرِفاتٍ عِن التُّلْبِية كيف كنتم تصنعُونَ مع النبيُّ و الله عنه الله الله الله عنه على الله عنه عليه عنه المُكبِّرُ فلا يُنْكرُ عليه ، ويكبِّر المُكبِّرُ فلا يُنْكرُ [متفق عليه من حديث محمد بن أبي بكر]

٦٦٧ - اسْتَأذن العباسُ بْنُ عبدِ المطلبِ رسولَ اللَّهِ ﷺ أَنْ يَبِيتَ بِمِكةَ لَيالِي مِنِيٌّ مِن أَجِل سِقَاية، فأَذْنَ له». [متفق عليه من حديث ابن عمر]

٦٦٨- عن ابن عباس قال: «لَيْسَ التحصيبُ بشيع إنَّما هُوَ منزلُ نَزَلَهُ رسولُ الله 👛 ». [متفق عليه من حديث ابن عباس]

٦٦٩- رَأَىُ النبيِّ ﷺ رجُلا يسنُوقُ بَدَنَةً، فقالَ: «ارْكَبْهَا». قال: إنَّها بَدَنَةٌ، قال: «ارْكبها». قال: «إنَّها بَدَنَةٌ». قال: «ارْكبها» ثلاثًا. والبدنة هي [متفق عليه من حديث انس]

- ٦٧٠ «كان رسولُ اللَّهِ ﷺ يأتي قباءَ رَاكِبًا وماشيبًا».

[متفق عليه من حديث ابن عمر] ٦٧١- نَهَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، عَنْ مُتَعَةِ النِّسَاءِ يُومَ خَيْبِرٍ، وعن أكل الحُمُر [متفق عليه من حديث علي]

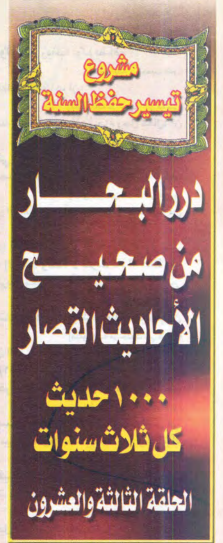
٦٧٢ - عن عائشةً قالت: دُخَلَ علىَّ النبيُّ 🐲 وعندي رَجُلُ، قال: «يَا عائشيةُ، مَن هذا؟» قُلْتُ: أخى مِن الرضاعةِ. قال: «يَا عائشةُ، انْظُرنَ مَن إخوانُكُنَّ، فإنَّما الرضاعةُ مِن المَجَاعَةِ ». [متفق عليه من حديث عائشة]

[متفق عليه من حديث ابي هريرة] ٦٧٣- «الْوَلَدُ لِصِنَاحِبِ الْفِرَاشِ».

٣٧٤- «المراةُ كالضَّلَع إِنْ أقمتَهَا كَسَرْتَهَا، وإِن اسْتَمْتَعتُ بِها اسْتَمعْتَ [متفق عليه من حديث ابي هريرة] بها وفيها عوج».

٦٧٥ عن أبي سعيد الخُدريِّ. قال: أصبنا سَبْيًا فَكنَّا نَعْزلُ، فسألْنَا رسولَ اللَّهِ ﷺ فقال: «أَوَ إِنُّكُمْ لَتَفْعَلُونَ؟». قالَها ثلاثًا: «مَا مِن نَسِمَة كائنة إلى موهم القيامة إلا هي كائنةً».

[متفق عليه من حديث أبي سعيد]





٦٧٦- عن أنس قال: «ما أَوْلَمُ النبيُّ ﷺ، على شيءٍ من نسائِهِ مَا أَوْلَمَ على زَينَبَ؛ أَوْلَمَ بِشِنَامٍ». [متفق عليه من حديث انس] ٦٧٧- «مَنْ كانَتْ لَهُ حِارِيةٌ فَعَالَهَا فَأَحْسَنَ إليها، ثُمُّ أَعْتَقَها وتزوجَهَا، كانَ لهُ أجران». [متفق عليه من حديث أبي موسي] ٦٧٨- عن أنس قال: «إن رسولُ اللَّهِ ﷺ دَخَلَ عامَ الفَتْحِ وَعَلَى رأسهِ المِغْفَرُ، فَلَمَّا نَزَعَهُ جَاءَ رجلُ فقال: إنَّ ابنَ الأخطل مُتعلقُ بأستار الكعبة. فقال: اقْتُلُومْ». [متفق عليه من حديث انس] - عن أبي هريرة قال: إنْ أبا بكر الصديقَ بَعْثَهُ في الحَجَّةِ التي أمَّرَهُ عليها رسولُ اللهِ 👺 قبلَ حَجَّة الوداع يومَ النحر، في رهط يؤذنُ في الناس: ألا لا يحجَ بعدَ العَام مُشركٌ، ولا يَطُوفُ بالبيتِ [متغق عليه من حديث ابي هريرة] - عن ابن عُمر قال: إنَّ رسولَ اللَّهِ 😸 أَنَّاحُ(٤) بالبطحاءِ بذي الحُلَيْفَةِ فَصَلَّى بِهَا وكان عبدُ اللَّهِ بنُّ عمر بفعل ذلك. [متفق عليه من حديث ابن عمر] ٦٨١- عن ابن عُمرَ رضي الله عنهما قال: إنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ كانَ إذا قَفَلَ(٥) مِن غزو أو حجُّ أو عمرة يُكبِّرُ على كُلِّ شَرَفً (٦) مِن الأرض ثلاثَ تكبيرات، ثم يقولُ: «لا إله إلا الله، وحدهُ لا شريكَ له، له الملكُ وله الحمدُ وهو على كلُّ شيءٍ قَديرٌ، أيبُون(٧) تائبونَ عابدونَ، لِرَبِّنَا حَامِدُونَ، صَدَقَ اللَّهُ وَعْدَهُ، وَنَصَرَ عَبْدَهُ، وَهَزْمَ الأحزابَ وَحْدَهُ». [متفق عليه من حديث ابن عمر] ٦٨٢- «دَعُوني مَا تَرَكْتُكُمْ إِنَّمَا هِلَكَ مَنْ كَانِ قَبْلُكُمْ بِسُؤُّ الِهِم واختلافهم على أنبيائِهم، فإذا نَهيتُكُم عن شيع فاجْتَنبُوهُ، وإذا أمَرْتُكُمْ بأمر فَأْتُوا مِنه ما استطعتُم». [متفق عليه من حديث أبي هريرة] ٦٨٣ - عن عُرُوةَ قال: سُئِل أسامةُ وأنا جالسٌ، كيف كَانَ رسولَ الله يسيرُ في حَجَّةِ الوَدَاعِ حينَ دَفَعُ(٨)؟ قال: كَانَ يسيرُ العَنْقَ(٩)، فإذا وَجَد فَجوة(١٠) نصَّ(١١). ٦٨٤- «مَنْ شَرِبَ الخَمْرَ في الدُّنْيا، ثُمَّ لَهْ يِتُبْ مِنِها، حُرِمَها في الآخرة». [متفق عليه من حديث ابن عمر] ممه- «لا تَترُكُوا النَّارَ في بيوتكُم حين تَنَامَونَ». [متفق عليه من حديث ابن عمر] ٦٨٦- عن عُمرَ بن أبي سَلَمَةَ قال: كُنْتُ غُلامًا في حَجْر (١٧) رسول اللَّهِ ﷺ، وكَانَتْ يَدِي تَطِيشُ في الصُّحْفَةِ، فقال لي رسولُ اللَّهِ ﷺ: «يا غُلاَمُ، سَمَّ اللَّهُ، وكُلُّ بيمينِك، وكُلُّ مما بَلِيكَ». فَمَا زَالَتْ تِلْكَ طعمتي نعد. [متفق عليه من حديث عمر بن أبي سلمة] ٦٨٧- عن أبي هريرة قال: أتِي رسولُ اللَّهِ ﷺ ليلةَ أُسْريَ بِهِ بإيلياءَ (١٣) بقَدَحين مِن خمر ولبن فَنَظَرَ إليهمًا، فأخذُ اللِّبنُ. قال جبريلُ: الحمدُ للَّهِ الذي هَدَاكَ للفطرةِ، لَوْ أَخذت الخمرُ غُوَتْ أُمثُكَ. [متفق عليه من حديث ابي هريرة] هذه النَّارَ إِنَّما هي عَدَقُّ لكُم، فإذًا نِمْتُمْ فأطْفِئُوهَا عَنْكُمْ». ٦٨٩- عَن عمرانَ بن حصين قال: قال رَجُلُ: يا رسولَ اللَّه، أَيُعْرَفُ أهلُ الجنةِ مِنْ أهل النَّار؟ قال: «نَعَمْ».

١٨٨- عن أبي موسى قال: احْتَرَقَ بيتُ بالمدينة على أهله من الليل فحُدث بشانهم النبيُّ ﷺ، قال: «إنَّ [متفق عليه من حديث أبي موسي]

قال: فَلِمَ يَعْمَلُ العَامِلُونَ؟ قال: «كُلُّ يعملَ لما خُلُقَ لهُ، أَوْ لما يُسرِّرُ لَهُ». [متفق عليه من حديث عمران بن حصين]

٦٩٠- كَانَ النبيُّ 🐉 يَدْعُو بِهَذَا الدُّعاءِ: «رَبِّ اغفْر لي خَطِئيتي وَجَهْلي وإسرافي في أمري كُلُه، وما أنتَ أعلمُ بهِ مِنِي، اللهمُ اغْفِرْ لي خَطَاياي وَعَمْدِي، وَجَهْلَى وَهَزْلِي، وَكُلُّ ذَلِكَ عِنْدِي، اللَّهمُّ اغْفِر لي ما قَدُّمْتُ وَمَا أَخُرْتُ، وَمَا أسررتُ ومَا أعلنتُ، أنت الْمُقَدِّمُ، وأنت المؤخِّرُ وأنتَ على كلِّ شيء قديرٌ».

[متفق عليه من حديث ابي موسي]

(١) بلحى جمل: اسم موضع بين مكة والمدينة، وهو إلى المدينة أقرب

(٣) بسرف: موضع على عشرة أميال من مكة.

(٦) شرف: مكان عال. (٥) قفل: رجع.

(٨) دفع: أي انصرف من عرفات إلى المزدلفة.

(۱۰) فجوة:

(۱۲) حَجْر: أي يربيه تحت نظره.

(٢) فوقصته: أي كسرت عنقه.

(٤) أناخ: أبرك راحلته.

(V) أيبون: نحن راجعون إلى الله.

(٩) يسير العنق: السير بين الإبطاء والإسراع.

(١١) نص: أي سار سيرًا شديدًا يبلغ به الغاية.

(١٣) إيلياء: بيت المقدس.

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، ويعد: مدايدًا من علام عالا

فقد نهى الشيارع عن الشيرك في الألفاظ وسيد كل الوسائل المؤدية إليه، كذلك نهى أيضًا وحذر من الوسائل المفضية إلى الشرك في الأعمال، ويظهر ذلك في الصور التالية:

#### أ- النهي عن التمائم:

التمائم: جمع تميمة، وهي خرزات كان العرب يعلقونها على أولادهم يتقون بها العين في زعمهم، فأبطلها الإسلام.

[النهاية في غريب الحديث ١٩٧/١]

وعن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله 👺 يقول: «إن الرقى والتمائم والتولة شرك».

[ابو داود: ١٠/٧٦٠، وابن ماجه ١١٦٧/١، وأحمد ١٨١٨١]

وقد اختلف العلماء في التمائم إذا كانت من القرأن الكريم، فأباحها البعض كالرقى الشرعية، ومنعها أخرون سدًا لذريعة الوقوع في الشيرك، ومن هؤلاء ابن مسعود وابن عباس وغيرهم.

قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب في كتابه «التوحيد»: «التمائم شيء يعلق على الأولاد عن العين، لكن إذا كان المعلق من القرآن فرخص فيه بعض السلف، وبعضهم لم يرخص فيه وجعله من المنهى عنه منهم ابن مسعود رضي

قال شارحه: «هذا هو الصحيح- أي النهي عن تعليق التمائم من القرآن- لوجوه ثلاثة تظهر للمتأمل:

الأول: عموم النهى ولا مخصص للعموم. الثاني: سد الذريعة، فإنه يفضى إلى تعليق ما ليس

الثالث: أنه إذا علق فلابد أن يمتهنه المعلِّق بحمله معه في حال قضاء الحاجة والاستنجاء ونحو ذلك.

[فتح المجيد: ١٣٢، ١٣٣]

وقال الشيخ حافظ الحكمى:

وفى التمالعاة

إن تك أيات مصر عنات

فالاختالف واقع بين السلف فيعضهم أحازها والبعض كف

ثم ذكر بعض أسماء المانعين والمبيحين وعقب بقوله: «ولا شك أن منع ذلك سد لذريعة الاعتقاد والمحظور، لا سيما في زماننا هذا، فإنه إذا كرهه أكثر الصحابة والتابعين في تلك العصور الشريفة، والإيمان في قلوبهم أكبر من الجبال، فلأن مكره في وقتنا هذا - وقت الفتن والمحن - أولى وأجدر بذلك». [معارج القبول: ١/٩٦٤، ٤٧٠]

وقال الشيخ عبد العزيز بن باز: «واختلف العلماء في التمائم إذا كانت من القرآن أو من الدعوات المباحة، هل هي محرمة أم لا؟ والصواب تحريمها؛ لوجهين:

أحدهما: عموم الأحاديث المذكورة، فإنها تعم التمائم من القرآن وغير القرآن.

والوجه الثاني: سد ذريعة الشرك، فإنها إذا أبيحت التمائم

الحامة الخامسة

من القرآن اختلطت بالتمائم الأخرى واشتيه الأمر، وانفتح باب الشرك بتعليق التمائم كلها، ومعلوم أن سد الذريعة المفضية إلى الشرك والمعاصي من أعظم القواعد الشرعية. والله ولي التوفيق.

[فتاوى الشيخ ابن باز ٢٧٩/١]

وعلى ذلك فتعليق التمائم ينهى عنه بإطلاق سدًا للذريعة في ذلك التي منها تعليق ما ليس من القرآن، وتعظيمًا لكلمات الله وأياته من امتهانها أثناء قضاء الحاحة وغير ذلك، خاصة في هذا الزمان الذي كثرت فيه البدع وانتشر أهل الخرافة والدحل والمشعوذون وغلب الجهل على كثيرين.

قال الشيخ الألباني بعد ذكره لتعريف التميمة: «ولا تزال هذه الضلالة فاشية بين البدو والفلاحين وبعض المدنيين، ومثلها الخرزات التي يضعها بعض السائقين أمامهم في السيارة- يعلقونها على المرأة وبعضهم يعلق نعلاً في مقدمة السيارة أو في مؤخرتها، وغيرهم يعلقون نعل فرس في واجهة الدار أو الدكان، كل ذلك لدفع العين زعموا، وغير ذلك مما عم وطم بسبب الجهل بالتوحيد وما ينافيه من الشركيات والوثنيات التي ما بعثت الرسل وأنزلت الكتب إلا من أجل إبطالها والقضاء عليها». [السلسلة الصحيحة ١٠١١]

#### ب- النهي عن انحناء الرجل للرجل أو القيام له:

عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: «قال رجل: يا رسول الله، الرجل منا يلقى أخاه، أو صديقه، أينحني له؟ قال: لا، قال: فيلتزمه ويقبله. قال: لا، قال: فيأخذ بيده ويصافحه، قال: نعم».

[الترمذي: ١٤/٧، وابن ماجه ١٢٢٠/١، واحمد ١٩٨/٣] قال ابن القيم: «إن النبي 🕮 نهي الرجل أن ينحني للرجل إذا لقيه كما يفعل كثير من المنتسبين إلى العلم ممن لا علم له بالسنة بل يبالغون إلى أقصى حد الانحناء مبالغة في خلاف السنة جهلاً، حتى يصير أحدهم بصورة الراكع لأخيه، ثم يرفع رأسه من الركوع كما يفعل إخوانهم من السجود بين يدي شيوخهم الأحياء والأموات، فهؤلاء أخذوا من الصلاة سجودها، وأولئك ركوعها، وطائفة ثالثة قيامها، يقوم عليهم الناس وهم قعود كما يقومون في الصلاة، فتقاسمت الفرق الشلاث أجزاء الصلاة، والمقصود أن النبي 👺 نهى عن انحناء الرجل لأخيه سدًا لذريعة الشرك،

كما نهى عن السجود لغير الله».

[إعلام الموقعين ١٦٦/، ١٦٧]

تنبيه المابق في حديث أنس السابق نهي عن الالتزام وهو المعانقة، وقد وردت عن أصحاب النبي 👺 لقول أنس رضي الله عنه: «كان أصحاب رسول الله 👺 إذا تلاقوا تصافحوا، وإذا قدموا من سفر تعانقوا».

[ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ٣٦/٨]

وعانق عبد الله بن أنيس جابر بن عبد الله رضى الله عنهما لما رحل إليه من المدينة إلى الشام ليسأله عن حديث لرسول الله 🤐.

[البخاري ٢/٨٥٤]

وقد جمع العلماء بين هذه الأحاديث، ودفعوا التعارض الظاهر بينها، ومنهم الإمام البغوي، وفي ذلك يقول: «قال حميد بن زنجويه: قد جاء عن النبي 😻 أنه نهى عن المعانقة والتقبيل، وجاء أنه عانق جعفر بن أبي طالب وقبله عند قدومه من أرض الحبشة، ولكل وجه عندنا، فأما المكروه من المعانقة والتقييل، فما كان على وحه الملق والتعظيم وفي الحضر، فأما المأذون فيه، فعند التوديع وعند القدوم من السفر وطول العهد بالصاحب، وشيدة الحب في الله ومن قبل فلا يقبل الغم، ولكن اليد والرأس والجنهة».

[شرح السنة للبغوي ٢٩٢/١٢، ٢٩٣]

وقال الشبيخ الألباني عقب ذكره لبعض أحاديث النهى وأحاديث الإباحة: «فيمكن أن يقال: إن المعانقة في السفر مستثنى من النهي لفعل الصحابة ذلك». [سلسلة الأحاديث الصحيحة ٢٥٢/١]

وكما نهي 😻 عن الانحناء سدًا للذريعة، كره أن يقوم الناس له، وقد ذكر وعيدًا شيديدًا لمن يحب أن يتمثل الناس له قيامًا.

فعن أنس رضي الله عنه قال: «ما كان في الدنيا شخص أحب إليهم رؤية من رسول الله 🤏، وكانوا إذا رأوه لم يقوموا إليه، لما يعلمون من كراهيته لذلك». [البخاري ٤١٩/٢، والترمذي ٢٩/٨]

وعن أبى مجلز قال: «خرج معاوية فقام عبد الله بن الزبير وابن صفوان حين رأوه، فقال: اجلسا، سمعت رسول الله 👺 يقول: «من سره أن يتمثل له الرجال قيامًا فليتبوأ مقعده من النار». قال الترمذي: «وفي الباب عن أبي أمامة، وهذا حديث حسن». [سنن الترمذي ٢٠/٨]

ولا يتعارض النهي عن القيام هنا مع قول النبي 👺 لمًا قدم سعد بن معاذ إلى بني قريظة ليحكم فيهم: «قوموا إلى سيدكم». [البخاري ٢٩/١١] للفرق بين الحالين، وقد وضح ذلك أبن تيمية رحمه الله وفصله تفصيلاً دقيقاً فقال: «لم تكن عادة السلف على عهد النبي 👺 وخلفائه

الراشدين أن يعتادوا القيام كلما يرونه كما يفعله كثير من الناس، بل قد قال أنس بن مالك: لم يكن شخص أحب إليهم من النبي 👺 ، وكانوا إذا راوه لم يقوموا له، لما يعلمون من كراهيته لذلك، ولكن ريما قاموا للقادم من مغييه تلقيًّا له، كما روى عن النبي 👺 أنه قام لعكرمة وقال للأنصار لما قدم سعد بن معاذ: قوموا إلى سيدكم، وكان قد قدم ليحكم في بني قريظة، وأما القيام لمن يقدم من سفر ونحو ذلك تلقيًا له فحسن، وإذا كان من عادة الناس إكرام الجائي بالقيام ولو ترك لاعتقد أن ذلك لترك حقه، أو قصد خفضه، ولم يعلم العادة الموافقة للسنة، فالأصلح أن يقام له، لأن ذلك أصلح لذات البين وإزالة التباغض والشحناء، وأما من عرف عادة القوم الموافقة للسنة، فليس في ترك ذلك إيذاء له، وليس هذا القيام المذكور في قوله: «من سره أن يتمثل له الرجال قيامًا فليتبوأ مقعده من النار». فإن ذلك أن يقوموا له وهو قاعد، ليس هو أن يقوموا لمجيئه إذا جاء، ولهذا فرقوا بين أن يقال: قمت إليه وقمت له، والقائم للقادم ساواه في

[مجموع فتاوی ابن تیمیة ۳۷٤/۱، ۳۷۰]

كما جمع بين الأحاديث ابن القيم جمعًا حسنًا، وذكر أن الأحاديث التي ورد فيها القيام كان لعارض، وأنه كان قيامًا إلى الرجل للقائه، لا قيامًا له، ثم قال: «فالمذموم: القيام للرجل، وأما القيام إليه للتلقي إذا قدم: فلا بأس به، وبهذا تجتمع الأحاديث،. [عون المعود: ١٣٧/١٤]

القيام بخلاف القائم للقاعد».

قلت: هذا جمع جيد وحسن بين النصوص الثابتة، وعليه فينهى القيام للشخص للتعظيم مهما كانت منزلته سدًا لذريعة الوقوع في الشرك، بعد الغلو فيه، أو مجاوزة الحد في حبه وتعظيمه وما إلى ذلك كما هو واقع من بعض أتباع الطرق لمشايخهم، وأما القيام لعارض كالقيام للقادم من سفر، أو لغائب على سبيل البر والاكرام فلا بأس به.

وقد نقل أبو عبد الله بن الحاج عن أبي الوليد بن رشد أن القيام يقع على أربعة أوجه: الأول، محظور، وهو أن يقع لمن يريد أن يقام

إليه تكبرًا وتعاظمًا على القائمين إليه.

الثاني: مكروه، وهو أن يقع لمن لا يتكبر ولا يتعباظم على القائمين، ولكن يخشى أن يدخل نفسه بسبب ذلك ما يحذر، ولما فيه من التشبه بالجبابرة.

الثالث: جائز، وهو أن يقع على سبيل البر والإكرام لمن لا يريد ذلك، ويؤمن معه التشبه بالحيادة.

الرابع؛ مندوب، وهو أن يقوم لمن قدم من سفر فرحًا بقدومه ليسلم عليه، أو إلى من تجددت له نعمة فيهنئه بحصولها أو مصيبة فيعزيه بسببها.

وقال التوريشتي في شرح المصابيح: معنى «قوموا إلى سيدكم»، أي إلى إعانته وإنزاله من دابته، ولو كان المراد التعظيم لقال: «قوموا لسيدكم».

وقال الألباني في حديث أبي مجلز: «دلنا هذا الحديث على أمرين:

الأول: تحريم حب الداخل على الناس القيام منهم له، وهو صريح الدلالة، بحيث إنه لا يحتاج إلى بيان.

والأحر: كراهة القيام من الجالسين للداخل، ولو كان لا يحب القيام، وذلك من باب التعاون على الخير، وعدم فتح باب الشر، وهذا معنى دقيق دلنا عليه راوي الحديث معاوية رضي الله عنه، وذلك بإنكاره على عبد الله بن الزبير قيامه له، واحتج عليه بالحديث، وذلك من فقهه في الدين، وعلمه بقواعد الشريعة التي منها الدين، وعلمه بقواعد الشريعة التي منها سد الذرائع. [السلسلة الصحيحة: 174/1]

ومن هذا الباب ما جاء في صحيح البخاري عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: «صلى رسول الله في في بيته وهو شاك، فصلى جالسًا، وصلى وراءه قوم قيامًا، فأشار أن اجلسوا، فلما انصرف قال: إنما جعل الإمام ليؤتم به، فإذا ركع فاركعوا، وإذا رفع فارفعوا». [البخاري ١٨٤/٢]

قال أبن القيم: «إن النبي المسلم المامومين أن يصلوا قعودًا إذا صلى إمامهم قاعدًا، وقد تواتر عنه ذلك، ولم يجيء عنه ما ينسخه، وما ذاك إلا سدًا لذريعة مشابهة الكفار، حيث يقومون على ملوكهم وهم قعود». [إعلام الوقعين ١٥٨/٣]

قلت: تأمل أيها المسلم حرص الإسلام ورسول رب العالمين وسلف الأمة الصالحين على مخالفة الكفار والمشركين، ونهي الشريعة الغراء عن المباح خوفًا من الوقوع في الحرام، كل ذلك صيانة وحماية للعقيدة، وتحقيقًا للتوحيد.

فما بالنا اليوم نجد جراة كبيرة، حتى من بعض المنتسبين إلى العلم في التساهل في هذا الباب، ويا ليت الأمر- مع خطورته- اقتصر على الجائز المؤدي إلى الحرام، بل وقعوا صراحة في ما نهى عنه الشارع الحكيم، وسقطوا في أعمال الجاهلين. فإنا لله وإنا إليه راجعون.

Upload by: altawhedmag.com

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خاتم النبيين سيدنا محمد صلى الله عليه وعلى الله وصحبه أجمعين. أما بعد، فحديثنا في هذه

الحلقة عن فضائل سورة الفاتحة، فمن ذلك أن:

#### سورة الفاتحة أعظم سورة في القرآن الكريم

عن أبي سعيد بن المعلى رضي الله عنه قال: كنت أصلي في المسجد فدعاني رسول الله في فلم أُجبه، فقلت: يا رسول الله، إني كنت أصلي، فقال: «ألم يقل الله: ﴿ اسْنَجِيبُوا لِلّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ ﴾ [الانفال: ٢٤]؟ ثم قال لي: «لأعلمنك سورة هي أعظم السور في القرآن قبل أن تخرج من المسجد». ثم أخذ بيدي، فلما أراد أن يخرج قلت له: ألم تقل لأعلمنك سورة هي أعظم سورة في القرآن؟ قال: «الحمد لله رب العالمين، هي السبع المثني والقرآن العظيم الذي أوتيته». [اخرجه البخاري واحمد وابو والقرآن العظيم الذي أوتيته». [اخرجه البخاري واحمد وابو

قوله ﷺ: «هي السبع المثاني» أراد به فاتحة الكتاب هي سبع أيات؛ سميت الفاتحة مثاني؛ لأنها تثنى في الصلاة في كل ركعة، وقيل: سميت الفاتحة مثاني؛ لأنها استثنيت لهذه الأمة، لم تنزل على من قبلها، وقيل: سميت مثاني، لما فيها من الثناء على الله، فهي مفاعل من الثناء، والواحد مثنى، وقد وصف القرآن كله بالمثاني.

قال الله تعالى: ﴿ اللَّهُ نَزُلُ أَحْسَنُ الحَدِيثِ كِتَابًا
مُتَشَادِهًا مُتَانِيَ ﴾ [الزمر: ٢٣]، لأن القصص والأمثال
ثنيت فيه، وقد أطلق المثاني على السور التي تقصر عن
المثين وتزيد على المفصل، قيل لها مشاني كأن المئين
جعلت مبادي والتي تليها مثاني.

وفي الحديث دليل على جواز تفضيل بعض القرآن على بعض. قال ابن التين في الكلام على قول النبي على المعض. قال ابن التين في الكلام على قول النبي الأعلمنك سورة هي أعظم السور في القرآن»: معناه أن ثوابها أعظم من غيرها، واستدل به على جواز تفضيل بعض القرآن على بعض، وقد منع ذلك الأشعري وجماعة، لأن المفضول ناقص عن درجة الأفضل، وأسماء الله وصفاته وكلامه لا نقص فيها، وأجابوا عن ذلك بأن معنى التفاضل أن ثواب بعضه أعظم من ثواب بعض، فالتفضيل إنما هو من حيث المعاني لا من حيث الصفة، ويؤيد التفضيل قوله تعالى: ﴿ نَاْتِ بِخَيْرٍ مِنْهَا أَوْ



مِثْلِهَا ﴾، وقد روى ابن أبي حاتم من طريق على بن أبى طلحة عن ابن عباس في قوله: ﴿ نَأْتُ بِخُدُر مِنْهَا ﴾ أي في المنفعة والرفق والرفعة، وفي هذا تعقب على من قال: فيه تقديم وتأخير، والتقدير نأت منها بخير، وهو كما قيل في قوله تعالى: ﴿ مَنْ جَاءَ بِالحُسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا ﴾، لكن قوله في أية الباب: ﴿ أَوْ مِثْلِهَا ﴾ يرجح الاحتمال الأول، فهو المعتمد، والله أعلم. [ذكره ابن حجر في الفتح]

لا شك أن المعانى تتفاوت وتتفاضل، فمعانى ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴾ أفضل من معاني ﴿ تَبُّتْ بَدَا أَبِي لَهَبٍ ﴾، ومعانى ﴿ وَإِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ ﴾ أفضل من معانى ﴿ ثُمَانِيَةَ أَزْوَاجٍ مِنَ الضَّأْنِ اثَّنَيْنِ وَمِنَ المُعْزِ اثْنَيْنَ ﴾ مع أن الكل مشترك في الصفة وهي كونه كلام الله.

وعن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: كان النبي 🐲 في مسسير له، فنزل، ونزل رجل إلى جانبه فالتفت إليه النبي 👛 فقال: «ألا أخبرك بِأَفْضِلَ القَرآنِ؟» قَـالَ: فتلا عليه: ﴿ الحُمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَـالْمَينَ ﴾ [اخرجه النسائي في الكبري وابن حبان والحاكم وصححه وأقره الذهبي والبيهقي في الصغرى وفي شعب الإيمان، وذكره الشيخ الالباني في السلسلة الصحيحة برقم ١٤٩٩، وقال:

وعن عبد الله بن جابر رضى الله عنه قال: انتهدت إلى رسول الله على وقد أهراق الماء (أي صبه) فقلت: السلام عليك يا رسول الله، فلم يرد علىُّ، فقلت: السلام عليك يا رسول الله، فلم يرد علىُّ. فقلت: السيلام عليك يا رسيول الله، فلم يرد عليَّ، فــانطلق رســول اللَّه 👺 يمشيي وأنا خلفــه حــتى دخل على رحله (أي منزله)، ودخلت أنا المسجد كثيبًا حزينًا، فخرج علىَّ رسول الله ﷺ وقد تطهر فقال: «عليك السلام ورحمة الله، وعليك السلام ورحمة الله، وعليك السلام ورحمة الله». ثم قال: «ألا أخبرك با عبد الله بن جابر بخير سورة في القرآن الكريم». قلت: بلي يا رسول الله، قال: «اقرأ الحمد لله رب العالمين حتى تختمها».

[أخرجه الإمام أحمد والبيهقي في شعب الإيمان وذكره الحافظ ابن حجر في الإصابة وعزاه للإمام أحمد وإسناده حسن. قال الحافظ ابن كثير بعد أن ذكر هذا الحديث: هذا إسناد جيد]

هي السبع المثاني والقرآن العظيم

عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول

الله ﷺ: «أم القرآن هي السبع المثاني والقرآن العظيم».

[أخرجه البخاري والترمذي والحاكم والإمام أحمد والدارمي والبغوي في شرح السنة والبيهقي في الصغري]

قال الإمام البخاري في صحيحه: باب ما جاء في فاتحة الكتاب، وسميت أم الكتاب؛ لأنه يبدأ بكتابتها في المصاحف، ويبدأ بقراءتها في الصلاة، قال الحافظ ابن حجر: سميت أم القرآن؛ لاشتمالها على المعاني التي في القرآن، من الثناء على الله تعالى، والتعبد بالأمر والنهي، والوعد والوعيد، وعلى ما فيها من ذكر الذات والصفات والأفعال واشتمالها على ذكر المبدأ والمعاد والمعاش.

قال الحافظ ابن كثير بعد أن ذكر هذا الحديث: هذا نص أن سورة الفاتحة هي السبع المثاني والقرآن العظيم، ولكن لا ينافي وصف غيرها من السبع الطوال بذلك، لما فيها من هذه الصفة كما لا ينافى وصف القرآن بكماله بذلك أيضًا كما قال تعالى: ﴿ اللَّهُ نَزُّلُ أَحْسَنَ الحَّدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهًا مَثَانِيَ ﴾ [الزمر: ٢٣]، فهو مثاني من وجه، ومتشابه من وجه، وهو القرآن العظيم أيضًا. اه..

ووصف الفاتحة بأنها القرآن العظيم راجع إلى كونها سورة فيه، ولم ينزل مثلها في الكتب المنزلة.

#### لم ينزل في التوراة ولا في الإنجيل ولأفى الربور متلها

عن أبى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله 🐉 خرج على أبيّ بن كعب فقال رسول الله 👺: «يا أبيّ وهو يصلي، فالتفت أبيُّ ولم يجبه، وصلى أبيُّ فَخَفْ ثم انصرف إلى رسول الله ﷺ فقال: السلام عليك يا رسول الله. فقال رسول الله ﷺ: وعليك السلام، ما منعك يا أبي أن تجيبني إذ دعوتك؟» فقال: يا رسول الله، إنى كنت في الصلاة، قال: «أفلم تجد فيما أوحى إلىُّ: ﴿ اسْتَجِيبُوا لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْدِيكُمْ ﴾ [الأنفال: ٢٤]». قال: بلى ولا أعود إن شياء الله، قال: «تحب أن أعلمك سورة لم ينزل في التوراة ولا في الإنجيل ولا في الزبور ولا في الفرقان مثلها؟» قال: نعم يا رسول الله، قال رسول الله 👑: «كيف تقرأ في الصلاة؟» قال: فقرأ أم القرآن، فقال رسول الله ﷺ: «والذي نفسي بيده ما أنزلت في التوراة ولا في

الإنجيل ولا في الزبور ولا في الفرقان مثلها، وإنها سبع من المثاني والقرآن العظيم الذي أعطيته». [اخرجه النسائي ومالك واحمد والدارمي والحاكم والبغوي في شرح السنة والبيهقي في السنن الصغير وعبد بن حميد والطحاوي في مشكل الأثار، قال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح، وقال الحاكم: صحيح على شرط مسلم واقره الذهبي وقال البغوي: صحيح]

#### التعليق:

في هذا الحديث الشريف، إرشاد للمؤمنين إلى سرعة الاستجابة لله وللرسول الله على ذلك من الفوائد الكثيرة وأهمها: الحياة الطيبة لقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لِلَّهِ وَلَارْسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِكُمْ ﴾ [الانفال: ٢٤]، وأن الاستجابة للرسول الله لا تبطل الصلاة إذا كان المنادى عليه يصلى.

وفي الحديث إشارة إلى حرص أبي بن كعب رضي الله عنه على العلم لقوله الله عنه على العلم لقوله الله الله عنه هأ تحب أن أعلمك سورة». فأشار بذلك إلى أنه يعلم ما عنده من الحرص على العلم، وأن يتشوق إلى فضل ما يخبره به ويتطلع إليه حتى يكون أكثر تحصيلاً له، فقال له أبي: نعم يا رسول الله. وقال الخطابي: في هذا الحديث دلالة على أن الفاتحة هي القرآن العظيم، وأن الواو في قوله: «إنها السبع المثاني والقرآن العظيم»، ليست عاطفة تفصل بين شيئين وإنما هي التي تجيء بمعنى التفصيل كقوله تعالى: ﴿ فِيهِ مَا فَاكِهَ لَهُ وَنَحْلٌ وَرُمَّانٌ ﴾ والرحمن: ١٨].

#### الفاتحة رقية شافية بإذن الله تعالى من الأمراض

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال:

«انطلق نفر من أصحاب النبي في في سفرة
سافروها، حتى نزلوا على حي من أحياء العرب
فاستضافوهم فأبوا أن يضيفوهم، فلاغ سيد ذلك
الحي، فسعوا له بكل شيء، لا ينفعه شيء، فقال
بعضهم: لو أتيتم هؤلاء الرهط الذين نزلوا لعله أن
يكون عند بعضهم شيء. فأتوهم. فقالوا: يا أيها
الرهط إن سيدنا لدغ، وسعينا له بكل شيء لا
ينفعه، فهل عند أحد منكم شيء فقال بعضهم: نعم
والله، إني لأرقي، ولكن والله لقد استضفناكم فلم
تضيفونا، فما أنا براق لكم حتى تجعلوا لنا جعلاً،
فصالحوهم على قطيع من الغنم، فانطلق يتفل
عليه ويقرأ: ﴿ الحُمْدُ لللهِ رَبّ الْعَالَينَ ﴾، فكانما
غليه ويقرأ: ﴿ الحُمْدُ لللهِ رَبّ الْعَالَينَ ﴾، فكانما

فأوفوهم جعلهم الذي صالحوهم عليه. فقال بعضهم: اقسموا، فقال الذي رقى: لا تفعلوا حتى ناتي النبي فه فنذكر له الذي كان فننظر ما يأمرنا. فقدموا على رسول الله ه فنكروا له، فقال: «وما يدريك أنها رقية؟» ثم قال: «قد أصبتم، اقسموا واضربوا لي معكم سهمًا، فضحك النبي

[اخرجه البخاري في كتاب الإجارة باب ما يعطى في الرقية على احياء العرب بفاتحة الكتاب، وكذلك اخرجه في فضائل القران، واخرجه أيضنًا في كتاب الطب، وأخرجه مسلم في كتاب السلام باب جواز أخذ الإجرة على الرقية بالقران، واخرجه أبو داود والترمذي والنسائي وابن الجارود في المنتقى وابن ماجه]

#### التعليق:

قد تكرر ذكر الرقية والرقى والاسترقاء في الحديث، والرقية: (هي تلاوة شيء من القرآن أو المأثورات ونحوها على المريض وصاحب الأفة كالحمى والصرع وغير ذلك للشفاء أو الحفظ). والرقية مشروعة بإجماع إذا تحققت فيها شروط معلومة.

قال ابن حجر في الفتح: وقد أجمع العلماء على جواز الرقى عند اجتماع ثلاثة شروط:

أن تكون بكلام الله تعالى وباسمائه وصفاته وباللسان العربي وبما يعرف معناه وأن يعتقد أن الرقية لا تؤثر بذاتها بل بقدر الله تعالى. اهـ.

أما عن الحديث فقد قال ابن القيم رحمه الله بعد ذكره: فقد أثر هذا الدواء في هذا الداء وأزاله حتى كأنه لم يكن. وهو أسهل دواء وأيسره، ولو أحسن العبد التداوي بالفاتحة لرأى لها تأثيرًا عجيبًا في الشفاء، ومكثت بمكة مدة يعتريني أدواء (أمراض)، ولا أجد طبيبًا ولا دواء، فكنت أعالج نفسي بالفاتحة فأرى لها تأثيرًا عجيبًا، فكنت أصف ذلك لمن يشتكي ألمًا، فكان كثير منهم يبرأ سريعًا.

وقال رحمه الله في موضع آخر: "وقد قيل: إن موضع الرقية منها (أي من الفاتحة) ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَلا ريب أن هاتين الكلمتين من أقوى أجزاء هذا الدواء، فإن فيهما من عموم التفويض والتوكل، والالتجاء والاستعانة، والافتقار والطلب والجمع بين أعلى الغايات، وهي عبادة الرب وحده، وأشرف الوسائل وهي الاستعانة به على عبادته ما ليس في غيرها، ولقد

مر بي وقت بمكة سقمت فيه، وفقدت الطبيب والدواء، فكنت أتعالج بها، أخذ شربة من ماء زمزم، وأقرؤها عليها مرارًا، ثم أشربه فوجدت بذلك البرء التام، ثم صرت أعتمد ذلك عند كثير من الأوجاع، فانتفع بها غاية الإنتفاع». اهـ.

وعن عبد الله بن عباس رضي الله عنه أن نفرًا من أصحاب النبي هو مروا بماء (أي بقوم نزلوا على ماء) فيهم لديغ أو سليم (والسليم هو اللديغ؛ سمي بذلك تفاؤلاً من السلامة لكون غالب من يلدغ يعطب)، فعرض لهم رجل من أهل الماء فقال: هل فيكم راقي إن في الماء رجلاً لديغًا أو سليمًا فانطلق رجلٌ منهم فقرأ بفاتحة الكتاب على شاء فبرأ فجاء بالشاء إلى أصحابه فكرهوا ذلك وقالوا أخذت على بالشاء إلى أصحابه فكرهوا الله وقالوا أخذت على رسول الله أجرًا على كتاب الله أجرًا وقال رسول الله، أخذ على كتاب الله أجرًا كتاب الله».

[اخرجه البخاري وابن حبان والبيهقي والدارقطني]

#### التعليق

قال الإمام ابن القيم رحمه الله: إذا ثبت أن لبعض الكلام خواصٌّ ومنافع فما الظن بكلام رب العالمين، ثم بالفاتحة التي لم ينزل في القرآن ولا في غيره من الكتب مثلها لتضمنها جميع معاني الكتاب، فقد اشتملت على ذكر أصول أسماء الله ومجامعها، وإثبات المعاد وذكر التوحيد والافتقار إلى الرب في طلب الإعانة به والهداية منه، وذكر أفضل الدعياء وهو طلب الهداية إلى الصراط المستقيم المتضمن كمال معرفته وتوحيده وعبادته بفعل ما أمر به واجتناب ما نهى عنه والاستقامة عليه، ولتضمنها ذكر أصناف الخلائق وقسمتهم إلى: منعم عليه لمعرفته بالحق والعمل به، ومغضوب عليه لعدوله عن الحق بعد معرفته وضال لعدم معرفته له، مع ما تضمنته من إثبات القدر والشبرع والمعاد والتوبة وتزكية النفس وإصلاح القلب والرد على جميع أهل البدع.

وحقيق بسورة هذا بعض شانها أن يستشفى بها من كل داء والله أعلم.

ويستفاد من الحديث جواز الرقية بكتاب الله، ويلتحق به ما كان بالذكر والدعاء الماثور وكذا غير الماثور مما لا يخالف ما في المأثور، وأما الرقى بما سوى ذلك فليس في الحديث ما يثبته وفيه الاجتهاد عند فقد النص، وعظمة القرآن في صدور

الصحابة خصوصًا الفاتحة. وفيه أن الرزق المقسوم لا يستطيع من هو في يده منعه ممن قسم له، لأن أولئك منعوا الضيافة وكأن الله قسم للمحابة في ما لهم نصيبًا فمنعوهم فسبب لهم لدغ العقرب حتى سيق لهم ما قسم لهم، وفيه الحكمة البالغة حيث اختص بالعقاب من كان رأسًا في المنع لأن من عادة الناس الائتمار بأمر كبيرهم فلما كان رأسهم في المنع اختص بالعقوبة دونهم جزاء وفاقًا.

وقوله ﷺ: «إن أحق ما أخذتم عليه أجرًا كتاب الله». هذا تصريح لجواز أخذ الأجرة على الرقية بالفاتحة والذكر، وأنها حلال لا كراهة فيها، وكذا الأجر على تعليم القرأن. قال الترمذي: رخص الشافعي للمعلم أن يأخذ على تعليم القرأن أجرًا ويرى له أن يشترط على ذلك واحتج بحديث أبي سعيد الخدري في الرقية بفاتحة الكتاب.

وقال الإمام الزركشي: ويجوز أخذ الأجرة على التعليم، ففي صحيح البخاري: «إن أحق ما أخذتم عليه أجرًا كتاب الله».

#### إذا قرئت على من به جنون برئ ياذن الله تعالى

عن خارجة بن الصلت التميمي عن عمه أنه أتى رسول الله في فأسلم، ثم أقبل راجعًا من عنده فمر على قوم عندهم رجل مجنون موثق بالحديد، فقال أهله: إنا حُدثنا أن صاحبكم هذا قد جاء بخير، فهل عندكم شيء تَدَاوَوْنه وُنه وُقيته بفاتحة الكتاب فبرأ، فأعطوني مائة شاة، فأتيت رسول الله فأخبرته فقال: «هل قلت إلا هذا؟» قلت: لا. قال: «خذها فلعمري لمن أكل برقية باطل، لقد أكلت برقية حق». [أخرجه أبو داود والنسائي وأحمد وابن حبان والحاكم وصححه واقره الأهبي]

#### التعليق

فقوله: «فلعمري لمن أكل برقية باطل» أي من الناس من يأكل برقية باطل كـنكـر الكواكب والاستعانة بها وبالجن: «لقد أكلت برقية حق»، أي بذكر الله تعالى وكلامه، وإنما حلف بعمره لما أقسم الله به حيث قال: ﴿لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكْرَتِهمْ يَعْمُهُونَ ﴾ [الحجر: ٢٧]. قال الطيبي: لعله كان مأذونًا بهذا الإقسام وأنه من خصائصه على، وقد أقسم الله تعالى بحياته وما أقسم بحياة أحد قط كرامة له في العالمين

الحمد لله العزيز العليم، التواب الرحيم، يهدى من يشياء إلى صراط مستقيم، ويضل من يشاء بعدله وحكمته وعلمه، أحمد ربي وأشكره على فضله العميم، وأشبهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، العلى العظيم، وأشهد أن نبينا وسيدنا محمدًا عبده ورسوله، المبعوث بالهدى القويم، اللهم صلّ وسلم وبارك على عبدك ورسولك محمد، وعلى آله وصحبه ذوي الخلق الكريم.

إنَّ الله تفضل وتكرُّم على الخلق ببعثة سيد ولد آدم محمد 🚁، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاًّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٧]، فالمسلم مرحوم رحمة خاصة برسالة محمد 🐸؛ لأنه أمن بها واتَّبِعها وعمل بها، والكافر مرحومٌ رحمةً عامة برسالة الإسلام؛ لأن تمسك المسلمين بدينهم وتطبيقهم لتعاليمه، يخفف الله به شير الكافرين، ويخفف الله به منابع فسياد المفسيدين، قيال الله تعالى: ﴿ وَلَوْلا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَلَهُمْ بِبَعْض لَفَ سَدَتْ الأَرْضُ وَلَكِنَّ اللَّهَ ذُو فَ ضُلِّ عَلَى الْعَالَمْنَ ﴾ [البقرة:٢٥١].

وقد أنزل الله على نبيه أعظمَ كتاب، وأنزل عليه أعظم تفسير للقرآن الكريم وهو

السنَّة النبويَّة، وحفظَ الله القرآن والسنة من التغيير والتّبديل، وحفظهما من فاسد الآراء والتأويل الباطل، وأقام الله الحجّة على العالمين بسيد المرسلين عليه أفضل الصلاة والتسليم، وهدى الله نبينا محمِّدًا 👺 إلى أحسنن الهَدى، ويستّره لأحسن الستيل وأسهل المناهج، قال الله تعالى لنبيّه: ﴿ وَنُيَسِّرُكَ للنُستْرَى ﴾ [الأعلى: ٨]، وروى مسلمٌ من حديث جابر -رضى الله عنه- قال: قال رسول الله 🏂: «إن خير الحديث كتاب الله، وخير الهدى هدى محمد، وشيرٌ الأمور محدثاتها، وكلُّ بدعة ضلالة»(١).

وقد وفَّى النبيِّ ﷺ مقاماتِ العباداتِ كلُّها ومراتب الدِّين، وفضائل الأعمال والخصال المحمودة والأخلاق المرضية، قد وفِّي هذه الأمورَ كلُّها حقُّها، وأتى بالغاية في ذلك كلُّه، فرسول الله هو القدوةُ للعابد، والقدوةُ للداعية، والقدوة للمعلِّم، والقدوةُ للحاكم، والقدوة للقائد، والقدوةُ للحنديّ، والقدوةُ للزّوج وللأب، والقدوةُ في المعاملات وفي كلّ حال يتقلّب فيه الإنسان، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُلُولِ اللَّهِ أُسُلُوةٌ حَسَنَلَةٌ لِمِّن كَانَ يَرْجُو اللَّهُ وَالْيَوْمَ الآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهُ كَثِيرًا ﴾ [الاحزاب: ٢١]، وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: ٤]، قالت عائشًا رضى الله عنها: «كان خلقه القرآن»(٢)، أي: بعمَل به في كلّ صغيرة وكبيرة، ويتَّصف وبعمَل بما يدعو إليه القرآن، ويجانبُ ما ينهى عنه القرآن.

وسنّة رسول اللّه 🐸 معالم هُدى في

# امام المسجد النبوي

الصراط المستقيم، يقتدى بها المسلمون، ولقد جمعت سنةُ رسول الله 👺 الفضائل كلّها والخيرات والكمالات كلّها، فمن عمل بالسنة فقد جمع الله له الخير كله، ومن ترك السنة فقد حُرم الخيرَ كلُّه، ومن ترك بعض السنة فقد فاته من الخير بقدر ما ترك من السنة النبوية.

وإذا كانت هذه منزلة السنة النبوية، وهذا فضلها ومكانها السنى وشرفها العلى، فما معنى هذه السنة؟

السنة- يا عياد الله- معناها في اللغة: الطريق المسلوك والعادة المتَّبعة، قال تعالى: ﴿ سُنَّةً مَن قَدْ أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِن رُّسُلِنَا وَلاَ تُجِدُّ لِسُئُتِّنَا تُحُويلاً ﴾ [الإسراء: ٧٧].

ويرادُ بالسنة في الشرع: التمسكُ والعمل بما كان عليه رسول الله ﷺ هو وخلفاؤه الراشدون المهديون وصحابتُه السابقون من الاعتقادات والأعمال والأقوال، كما برادُ بالسنة أقوالُ رسول اللَّه ﷺ وأفحالُه وتقرير اته؛ لأن ذلك أصلُ الاعتقاد والعمل.

أمة الإسلام، إنَّ الحال التي وصل إليها المسلمون يحزن لها قلبُ كلّ مؤمن، وتدمع العين، وتأسى النفس، فقد تكالب عليهم الأعداءُ، ونال هؤلاء الأعداءُ من المسلمين ما يغيض المسلمين في كل مجال، واستهانوا يحقوقهم وتجرعوا عليهم واستخفوا بقيمهم، وتمادوا في الظلم والعدوان عليهم، ومزقت المسلمين نزعات التعصب المذهبي والمناهج الحزبية، والقوميات الجاهلية والبدع المحدثة، وأضعف المسلمين تناحرهم

وتفرقهم والأهواء الضالة واتباع الشهوات المصرمة، وليس ذلك الضعفُ والانحطاط والذُّل لقلة عدد المسلمين، فهم أكثر أهل الأديان عددًا، وإنما مُصابُ المسلمين بالتقصير في العمل بدينهم، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقُومٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ وَإِذَا أَرَادَ اللَّهُ بِقَوْم سُوءًا فَلاَ مَرَدَّ لَهُ وَمَا لَـهُـم مِّن دُونِـه مِـن وَال ﴾

> وإنّ الوضع الذي عليه المسلمون اليومَ من كيد أعدائهم لهم، وإنزال أنواع البلايا والمحن عليهم، إنّ تلك الحالَ وذلك الوضع قد أيقظَ الهممَ العالية، وأوجب النصائح الصادقة أن ارجع وا- أيها المسلمون- إلى ربِّكم، وتوبوا إلى بارئكم، وتمسُّكوا بدينكم، واعملوا بكتاب ربّكم وسئنَّة نبيكم، يرحمكم ريتُكم ويرفع ما نزل بكم.

وإنَّ أسباب أمراضَ المسلمين قد كثرت، وإن أسبباب انحطاطهم قد تعدُّدت، ومصائبهم قد توالت والعقوبات قد عظمت، وقد يزداد الأمرُ سوءًا ولكنَّ العاقبة للإسلام. إنَّ أدواءَ المسلمين ليس لها دواءٌ إلاَّ

السنَّة النبوية، إنَّ اتباعَ سنةِ رسول الله 👺 والتمسك بمنهج السلف الصالح، علاجُ الأمراض وزوال المكروهات ونزول البركات

والخيرات، والتمستُك بالسنة هو الاحتماع ونَبِذَ الخلافات وتوادُّ القلوب واتفاق النيات، والتمسيُّك بالسنة هو النصيرُ على أعداء الحقُّ، وعلى أهل الغيّ والشهوات، قال بعض أهل العلم: "ما من بلد بعيمل أهله بالسنة وتظهر فيه أنوارها إلاً كان منصورًا ظاهرًا على عدوَّه، وما مِن بلدٍ تنطفئ فيه أنوارُ السنة إلاَّ غلب عليه عدوُّه . وفي حديث عبد الله بن عمر رضى الله عنهما قال: قال رسول الله: «جُعِل رزقى تحت ظلَّ رمحى، وجُعلت الذَّلَّة والصنَّفار على من خالف أمري، ومن تشبُّه بقوم فهو منهم»(٣)، وروى أبو داود والترمذي عن العرباض بن سارية -رضى الله عنه-، قال: وعظنا رسيول الله 👺 موعظة وجلت منها القلوب وذرَفت منها العيون، فقلنا: يا رسول الله، كأنها موعظةً مـودًع فـاوصنا، قـال: «أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة، وإن تأمُّر عليكم عبد، فإنه من يعش منكم فسيرى اختلافًا كثيرًا، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديّين من بعدي، عضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثاتِ الأمور، فإن كلّ ىدعة ضلالة»(٤).

إنّ الدعوة للسنة النبوية هي للناس كلّهم، ففرض على كلّ مسلم أن يقوم بذلك، فدعوة المسلم لأخيه المسلم بتكميل نقص تمسنّكِه بالسنة، واستدراكِ ما فاته من العمل بالسنة، وجَبر تقصيره في دينه وتذكيره بغفلته وتعليمه ما يجهله، ومعاونته على

الخير وتحذيره من الشر، ودعوة المسلم للكافر ببيان محاسن الإسلام وإقامة الحجّة عليه، وأن يكونُ المسلم قدوةً صالحة في دينه.

وأنتم أيها المسلمون في هذه البلاد عافاكم الله مما ابتليت به بعض البلدان من كثير من الشرور، فاحمدوا الله على ذلك، ولكن احذروا أن تفتحوا على أنفسكم أبواب الشر الذي فُتح على غيركم، فإن الأمة ما تزال بخير ما لم تفتح على نفسها باب الشر، فإذا انفتح باب شر فلن يُغلق، واعتبروا بما وقع فيه العالم من الفتن التي يرقق بعضها بعضا، والتي أفسدت الحياة ودمرت المجتمعات، والسعيد من وعظ بغيره والشقي من وعظ به غيره، واحذروا التهاون بالذنوب، فإنها سبب العقوبات، وليكن بالننوب، فإنها سبب العقوبات، وليكن بالننوب، فإنها سبب العقوبات، وليكن بالننوب، في يومه خيراً منه في أمسيه، وفي غده خيراً منه في المعصية.

وإياكم معشر المسلمين والموانع من اتباع السنة اتباع السنة وأعظمُ مانع من اتباع السنة الباغ الهوى، قال الله تعالى عن المعاندين البحق: ﴿ فَإِنْ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكَ فَاعْلَمْ أَنَمَا يَتَبِعُونَ أَهْوَاءَهُمْ وَمَنْ أَصَلُ مِمِنْ التَّبَعَ هَوَاهُ يَتَبِعُونَ أَهْوَاءَهُمْ وَمَنْ أَصَلُ مِمِنْ التَّبَعَ هَوَاهُ يَتَبِعُونَ أَهْوَاءَهُمْ وَمَنْ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّلْمِينَ ﴾ [القصص: ٥٠]. وأهلُ البدع يُسميهم السنة قل المنع يُسميهم السنة أهلَ الأهواء لمباعدتهم السنة. وإياكم وفتنة الدنيا وركوبَ الشهواتِ المحرمة، فإنَّ الله يصد عن السنة، قال الله تعالى: ﴿ بُلْ تُوثِرُونَ الحُينَا \* وَالاَخْرِرَةُ خَيْرُ وَ اَلْاَتْكِمُ وَالْمُعْوَا الصَالاة وَاتَبَعُوا الصَالاة وَاتَبَعُوا الشَهُواتِ فَسَوْف يَلْقُونَ غَيًا ﴾ [الاعلى: ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَصَاعُوا الصَالاة وَاتَبَعُوا الشَهُواتِ فَسَوْف يَلْقُونَ غَيًا ﴾ [الأَلْمَةُ وَاتَبَعُوا الصَّلاة وَاتَبَعُوا الشَهُواتِ فَسَوْف يَلْقُونَ غَيًا ﴾ [الشَهُواتِ فَسَوْف يَلْقُونَ غَيًا ﴾ [الشَهُواتِ فَسَوْف يَلْقَوْنَ غَيًا ﴾ [المَنْ الذَهُ وَاتَ بَعُوا الْمَا عُوا الْمَالِة وَاتَبَعُوا الْمَالِهُ وَاتَ فَسَوْف يَلْهُونَ عَيَا ﴾ [المَنْ الْقَوْنَ عَيْلُهُ الْمَالِقُونَ عَيْلُهُ الْمِنْ الْمَالِيَّةُ وَالْمَالِيَّةُ وَالْمُونَاتِ فَالْمُونَاتِ فَالْمَالِيَاتُ الْمُونَاتِ فَلَوْلُونَ عَلَالِهُ عَلَالُهُ الْمُوالِي السَالِي اللهُ الْمُونَاتِ فَلْمُونَاتِ فَالْمُونَاتِ فَلَوْنَ عَلَالِهُ عَلَالُهُ الْمَالِي الْمُونَاتِ فَالْمُونَاتِ فَالْمُونَاتِ فَالْمُونَاتِ فَالْمُ الْمُونَاتِ فَالْمُ الْمُونَاتِ فَالْمُونَاتِ فَالْمُ الْمُعْمُ الْهُ الْمُنْ الْمُعْلَاقُ الْمُونَاتِ الْمُعْلَاقُ الْمُونَاتُ الْمُعْلَالُهُ الْمُونَاتِ الْمُولُولُ الْمُنْ الْمُعْلَاقُ الْمُنْ الْمُونُ الْمُونُ الْمُعْلِقُوا الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْعُوا الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْعُوا الْ

وممًا يصئدُ عن سنَّة المصطفى على تقليدُ

الضالين المُضلِّين من ذوي التعصبُّ المذموم، وأرباب الطُّرُق الضالة والأهواء المنحرفة، قال الله تعالى: ﴿ اتَّعِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ وَلا تَتَّبِعُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ قَلِيلاً مَا تَذَكَّرُونَ ﴾ [الاعراف:٣].

وممّا يصندُ عن سنّةِ المصطفى الجهلُ الجهلُ بها، وفي الحديث: «من يُردِ الله به خيرًا يفقّهه في الدين» رواه البخاري ومسلم من حديث معاوية - رضي الله عنه -.

فلا يحلُّ بينك وبين السنة – أيها المسلم – ائل، ولا يصدَّنَك عنها شيء، فإنه لا يأمَن من الشر والعقوبات ولا يفوز بالخير والجنات، إلاَّ من تمسئك بما كان عليه رسول الله وأصحابه، فتمسك بهذه السنة في كل صغيرة وكبيرة من حياتك، واحفظ من القرآن واحفظ من الحديث ما تحتاجه في عباداتك ومعاملاتك، وكلما ازددت فهو خير لك، قال الله تعالى: ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَانْتَهُوا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلا تَولُوا عَنْهُ وَأَنْتُمْ تَسْمَعُونَ \* وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُوا سَمِعْنَا وَهُمْ لا يَسْمَعُونَ \* وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُوا سَمِعْنَا وَهُمْ لا يَسْمَعُونَ \* وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُوا سَمِعْنَا وَهُمْ لا يَسْمَعُونَ \* وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُوا سَمِعْنَا وَهُمْ لا يَسْمَعُونَ \* وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُوا سَمِعْنَا وَهُمْ لا يَسْمَعُونَ \* وَلا تَكُونُوا وَالْاللَّهُ وَالْمَانِ \* وَالْ اللَّهُ وَالْمَانِ \* وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُوا سَمِعْنَا وَهُمْ لا يَسْمَعُونَ \* وَلا تَكُونُوا وَالْاللَّهُ وَالْمُؤْوِا وَالْعَانِ \* وَلا يَسْمَعُونَ \* وَلا تَكُونُوا وَالْمُؤْوِدُ وَالْمُؤْوِلُوا عَنْهُ وَالْمُؤْوِدُ وَالْمُؤُولُوا عَنْهُ وَالْمُؤْوِدُوا وَالْمُؤْوِدُوا وَالْمُؤْوِدُوا وَالْمُؤْوِدُوا وَالْمُؤْوِدُوا وَالْمُؤْوِدُوا وَالْمُؤْودُوا وَالْمُؤْودُوا وَالْمُؤُودُوا وَالْمُؤْودُوا وَالْمُؤْودُوا وَالْمُؤْودُوا وَالْمُؤْودُوا وَالْمُؤْودُوا وَالْمُؤْودُوا وَالْمُؤْودُوا وَالْمُؤْودُوا وَالْمُؤْودُوا وَالْمُؤْودُولُوا وَالْمُؤْودُولُوا وَالْمُؤْودُولُوا وَلَالْمُؤْودُوا وَالْمُؤْودُولُوا وَالْمُؤْودُوا وَالْمُؤْودُولُوا وَالْمُؤْودُولُوا وَالْمُؤْودُوا وَالْمُؤْودُولُوا وَالْمُؤْودُولُوا وَالْمُؤْودُولُوا وَالْمُؤُولُولُوا وَالْمُؤْودُوا وَالْمُؤْودُولُوا وَالْمُؤْودُولُوا وَالْمُؤْودُولُوا وَالْمُؤْودُوا وَالْمُؤْلُوا وَالْمُؤْلُوا وَالْمُؤْلُوا وَالْمُؤْلُوا وَالْمُؤْلُوا وَلَالْمُؤْلُوا وَالْمُؤْلُوا وَلَالُوا الْمُؤْلُوا وَلَالُوا وَلَالُوا وَلَالْمُؤْلُوا وَلَالْمُؤْلُوا وَلُولُوا وَلَالُوا الْمُؤْلُوا وَلُولُوا وَلُولُوا وَلَالْمُؤْلُوا وَلَا

عباد الله، اغتنموا الأوقات في الأعمال الصالحات، ولا تضيعوا الأعمار بتفويت فرص القدرة على فعل الخيرات والتمكن من الحسنات، قال الله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ اَمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَا قَدِّمَتْ لِغَدِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ حَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ حَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ حَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الحشيرة عن النبي المحديث عن النبي المحديث عن النبي المحديث عن النبي المحديث أن الناس، المحتقق والْفَرَاغُ ». وإذا أرخى المسلم لنفسه الزمام فلا يتعدى المباح إلى المحرم، فطوبى الزمام فلا يتعدى المباح إلى المحرم، فطوبى

لمن لم يتجاوز المباح إلى المحرمات. وأحسنوا الرعاية على من ولاكم الله أمره من الرعية، فمسؤولية الأولاد مسؤولية عظيمة، فلا تتركوهم يتعرضون للشرور والضياع، ولا تغفلوا عن إصلاح بيوتكم، فإن الأسرة لبنة المجتمع، ولا ترتادوا في السياحة إلا البلاد المأمونة من الفساد، وفي بلادكم مبتغىً لمريد الاصطياف والسلامة والأمان.

عباد الله، إن الله أمركم بأمر بدأ فيه بنفسه فقال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ وَمَلائِكَتَهُ يُصِلُونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا وَمَلائِكَتَهُ يُصِلُونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلَّمُ وا تَسْلِيهِ مِّا ﴾ [الاحزاب:٢٥]. وقد قال: «من صلى علي صالة واحدة صلى الله عليه بها عشراً». فصلُّوا وسلَّموا على سيَّد الأولين على سيَّد الأولين وإمام المرسلين.

اللهم صلِّ على محمد وعلى آل محمّد كما صليت على إبراهيم وعلى آل المحمّد كما صليت إبراهيم إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، وسلَّم تسليمًا كثيرا.

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم (ح۸۹۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (ح٢٤٧).

<sup>(</sup>٣) آخرجه أحمد (٢/٥٠)، والحديث صححه الألباني في الإرواء (١٣٦٩).

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود (ح٤٦٠٧)، وصححه الالباني في صحيح الترغيب (٣٧).

وقد فرض الحج على المكلف مرة واحدة في عمره وما زاد فهو تطوع وهذا من رحمة الله بنا، قال ﷺ: «إن الله فرض عليكم الحج فحجوا» فقال رجل: أكل عام يا رسول الله؟ قال: «لو قلت نعم لوحيت ولما استطعتم» [أخرجه

ولقد جاءت فرضية الحج مقرونة بالاستطاعة في قوله سبحانه ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾، وهو من العبادات البدنية المالية، حيث لابد من توافرهما معًا لتحقيق شرط الاستطاعة، فضلا عن ترك الحاج لأهله وأولاده ما يكفيهم من طعام وكسوة ونحوهما حتى يعود من حجه، ففي الحديث «كفي بالمرء إثمًا أن يضيع من يقوت» [اخرجه أبو داود وحسنه الالباني] فعلى المسلم أن يبادر بأداء تلك الفريضة ولا يؤخر أداءها فقد يمرض الصحيح وتعطب الدابة وفي حديث أبي داود عن ابن عباس رضى الله عنهما «من أراد الحج فليتعجل».

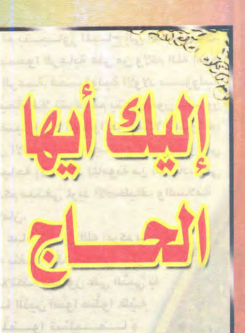
وعلى الحاج قبل سفره بعض الواجبات والمستحبات التي يجب عليه أداؤها منها.

١. التوبة والإخلاص: فإذا شاء الله للمسلم الحج فعليه أولا أن يقلع عن كل الذنوب، ويعزم على عدم العودة إليها، ويندم على فعلها، وأن يرد الحقوق إلى أهلها، فيخرج من مظالم العباد، ويرد الأمانات إلى أهلها، ويؤدي الديون إذا حان وقت سداداها، أما إذا قرب وقت أدائها فعليه أن يستأذن أصحابها لإمهاله وإنظاره إلى أن يعود من حجه، وأن يتحلل ممن اغتابهم ويكثر الاستغفار لهم، ويسأل الله أن يرحمه ويرضى خصماءه عنه، ويتقبله في الصالحين، وأن يخلص النية في عمله لله رب العالمين، فلا ستغي بذلك رِياءً ولا سمعة ﴿ فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالَحًا وَلاَ يُشْرُكُ بِعِيَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾.

٢ المشورة والنصيحة: ويستحب للحاج أن يطلب النصيحة والمشورة ممن يثق في دينهم وعلمهم، وأن يكتب وصية قبل سفره ويشهد عليها ويوكل غيره في أداء حقوق العباد إذا حان وقت أدائها أثناء سفره فضلا عن حقوق رب العياد كالزكاة وغيرها.

٣. تحري المال الحلال في نفقة حجه وعمرته، وقد ذهب الإمام أحمد رحمه الله إلى أن الحج لا يجزيه إذا حج من مال حرام، إذ المال الحرام يعظم به الوزر ويزداد به الإثم.

٤. تعلم مناسك الحج وأحكامه قبل السفر، فالعلم مقدم على العمل فطلب العلم فريضة ولاسيما إذا تعلق بالفروض العبنية، وكم شاهدنا من مسائل هي من بدهيات الحج يقع



اعداد

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، ويعد:

فإن الحج أحد أركان الإسلام، تتجلى فيه مظاهر العبودية لله عز وجل، ويبدو ذلك واضحًا في كل أعماله، والعبودية لله سبحانه فيها سكينة القلب وطمانينة النفس وراحية البيال، والذل لله والخضوع لمقتضى أمره ونهيه فيشعر المرء يحلاوة ذل العبودية.

فيها الحاج بسبب عدم علمه بالمناسك، وعلى الدعاة أن يبينوا للحجاج قبل سفرهم كل ما يعملونه في تلك الرحلة المعاركة.

 ٥. أن يودع أهله وإخوانه قبل سفره، فقد كان النبي 🎏 قبل سفره بودع أصحابه ويقول: «استودع الله دينكم وأمانتكم وخواتيم أعمالكم» [رواه أحمد والترمذي] وفي صحيح البخاري أن رجلا جاء إلى النبي 👑 فقال: يا رسول الله إني أريد السفر فرودني، فقال له النبي 🐲: «زودك الله التقوي»، قال: زدني، قال: «وغفر ذنبك»، قال: زدني، قال: «ويسر لك الخير حيثما كنت» وقال له رجل: إنى أريد سفرًا، فقال: أوصيك يتقوى الله والتكبير على كل شيرف فلما ولى قال: «اللهم ازْو له الأرض، وهوِّن عليه السفر».

[رواه البخاري]

#### ٦. الحافظة على أدعية السفر:

فقد ثبت أن النبي ﷺ كان إذا استوى على بعيره خارجًا إلى سفر، كبر ثلاثًا، ثم قال: «سبحان الذي سخر لنا هذا وما كنا له مقرنين وإنا إلى رينا لمنقلبون اللهم إنا نسبألك في سيفرنا هذا البر والتقوى ومن العمل ما ترضى، اللهم هون علينا سفرنا هذا واطُوعَنّا بعده، اللهم أنت الصاحب في السفر، والخليفة في الأهل، اللهم إنى أعوذ بك من وعثاء السفر، وكأنة المنظر وسوء المنقلب في المال والأهل». [رواه مسلم]، ومقرنين أي مطيقين والوعشاء هي الشدة، والكابة تعنى تغير النفس، والمنقلب هو

٧. التكبير اذا صعد مرتفعًا والتسبيح إذا هبط منخفضاً، فقد ثبت في البخاري عن جابر رضي الله عنه قال: كنا إذا صعدنا كبرنا وإذا نزلنا سبحنا، وقد رأى النبي ﷺ قومًا يهللون ويكبرون إذا أشرفوا على واد يرفعون أصواتهم بذلك فقال لهم النبي 👺: «أيها الناس أربعوا على أنفسكم فإنكم لا تدعون أَصنَمُّ ولا غائبًا، إنه معكم، إنه سميع قريب». متفق عليه. أربعوا على أنفسكم أي ارفقوا بها.

١٨ الصحية الصالحة: فالرفقاء إن كانوا على غير الصلاح أفسدوا الطريق وقد يفسدون الصديق، فالصديق قبل الطريق، والصاحب ساحب، فليتحر الحاج اختيار الرفقة المؤمنة، فالمرء على دين خليله فلينظر أحدكم من بخالل، والجليس الصالح كحامل

المسك، وشيرف الزمان والمكان لا يحتمل سوء الخلق وصحبة السوء.

#### ٩. الحذر من المعاصى والتضريط في الواجبات:

فمن العجب أن ترى من أحرم والسجارة في فمه، ولسانه بغتاب وينم ويكذب ويضيع الصلوات ويجلس أمام الشاشات لمشاهدة المنكرات وكذا المرأة تحرم في ملابس تجسد عورتها أو ملابس زينة وتخالط الرحال وتخضع بالقول، فمتى بقلع العبد عن المعاصى إن لم يقلع في هذا الزمان وهذا المكان الذي تنزل فيه الرحمات وتعتق فيه الرقاب من الهلكات وتضاعف فيه الحسنات.

فعحل أخي بالحج لتُكَفَّر لك الذنوب وتُستَر لك العبوب، فالحج المبرور جنزاؤه الجنة، والحج والعمرة ينفيان الفقر كما تنفي النار خيث الحديد وهو أفضل الجهاد للمرأة.

- وإليك أخي ما قال شيخ الإسلام عندما سئل عن أيهما أفضل إيثار الفقراء أم الحج؟

ماذا يقول أهل العلم في رجل أتاه ذو العرش مالا حج واعتمرا فهزه الشوق نحو المصطفى طريا أترون الحج أفضل أم إبشاره الفقرا أم حجه عن أبيه ذاك أفضل أم ماذا الذي ما سادتي ظهرا فأفتوا محبالكم فديتكمو وذكــركم دأبه إن غــاب أو حــضــرا

نقول فيه إن الحج أفضل من فعل التصدق والإعطاء للفقرا والحج عن والديه فسيسه برهمسا والأم أسعق في البر الذي ذكرا لكن إذا خص الأب كـــان إذًا هو المقدم فيما يمنع الضررا كما إذا كان محتاجًا إلى حلةٍ وأمه قد كفاها من برى البشرا هذا حـوابك با هذا مـوازنـةُ وليس مفتيك معدودًا من الشعرا

والله من وراء القصد.

يقتضي تحريمه وذمه غاية الذم». [تفسير ابن كثير]

#### حكم ومواعظ

قال طاووس رحمه الله: «إن من السنة أن نوقر أربعة: العالم، وذو الشيبة، والسلطان، والوالد».

[الدر المنثور للسيوطي]

قال يحيى بن معاذ الرازي: أعداء الإنسان ثلاثة: دنياه، وشيطانه، ونفسه، فاحترس من الدنيا بالزهد فيها، ومن الشيطان بمخالفته، ومن النفس بترك الشهوات. [ص٠١٣ عن مدارك السالعين]

قال يحيى بن معاذ رحمه الله تعالى:
«الذي حجب الناس عن التوبة طول الأمل،
وعلامة التائب إسبال الدمعة وحب
الخلوة والمحاسبة للنفس عند كل
همة». [نم الهؤي لابن الجوزي]

#### منمكارم الأخلاق

عن عائشة رضي الله عنها قالت:

«إن مكارم الأخلاق عشرة: صدق
الحديث، وصدق التأسي في طاعة الله،
وإعطاء السائل، ومكافأة الصنيع، وصلة
الرحم، وأداء الأمانة، والتذمم للجار،
والتذمم للصاحب، وقرى الضيف وراسهن
الحياء». [مكارم الاخلاق ابن ابي النبي]

#### النصرالحقيقي

قال ابن المبارك: قوله هذا النصر مع الصبر» يشمل النصر في الجهادين، جهاد العدو الظاهر وجهاد العدو الباطن، فمن صبر فيهما نصر وظفر بعدوه، ومن لم



#### من نوركتاب الله ليست الكثرة علامة على الحق

قال تعالى: ﴿قُلْ لاَّ يَسْتُويِ الخَــدِيثُ وَالطُّيِّبُ وَلَوْ أَعْـجَـبَكَ كَثْرَةُ الخَييثِ فَاتَّقُوا اللَّهُ يَا أُوْلِي

كَثَرُهُ الْخَبِيثِ فَاتَقُوا اللَّهَ يَا أَوْلِي اللَّهَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ الأَلْبَابِ لَعَلَّكُمُ تُفْلِحُونَ ﴾ [اللَّهَ يَا أَوْلِي

#### من هديرسول الله ﷺ تعريف الزائر بنفسه

عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: أتيت النبي عنه في دَين كان على أبي، فدققت الباب، فقال: «من ذا؟» فقلت: أذا. فقال: «أذا أذا». كأنه كرهها. [مصح البخاري]

#### من فضائل الصحابة

عن انس بن مالك رضي الله عنه حدثهم أن النبي الله عنه وابو بكر وعمر وعثمان فرجف بهم فقال: «اثبت أحد، فإنما عليك نبي وصديق وشهيدان».

[صحيح البخاري]

#### مندررالتفاسير

قال ابن كثير رحمه الله تعالى عند تفسير قوله تعالى: ﴿ وَاقْصِدْ فِي مَشْئِكَ وَاغْضِضْ مِن صَوْتِكَ ﴾ [للمان: ١٨]: «أي لا تبالغ في الكلام ولا ترفع صبوتك فيما لا فائدة فيه وله قاله إلاً نكرا لأصورات أصورتُ

فيه وله قال إن إن أنكرا لأصنو التلصنوت الصمير »، وقال مجاهد: ﴿إِنَّ الْصَوْتِ الْصَوْتُ الْصَمِيرِ »؛ أنكرَ الأصوبة من رفع صوته أنه يشبه بالحمير في علوه ورفعه، ومع هذا فهو بغيض إلى الله، والتشبيه في هذا بالحمير



#### يصبر فيهما وجزع قهر وصار أسيرا لعدوه أو قتيلاً له. [جامع العلوم والحكم ص١٧٢]

#### ها عدواها من فقه النصاحة ما

قال ابن رجب رحمه الله: كان السلف إذا أرادوا نصيحة أحد وعظوه سرًا حتى قال بعضهم: من وعظ أخاه فيما بينه وبينه فهي نصيحة، ومن وعظه على رؤوس الناس فإنما ويخه. [جامع العلوم

### والحكم ص٧١] \_\_\_المالية وحدد ما

#### من أمثال العرب الرائد لا يكذب أهله

الرائد لغة: الذي يتقدم القوم لطلب الماء والكلا لهم فإن كذَّبُهم أفسيد أميرهم وأَمْنَ نفسه معهم، لأنه واحد منهم. ويضرب مثلاً لمن تولى من أمر الناس شبيئًا وكان لهم ناصحًا أمينًا غير كاذب ولا غاش لهم.

[ جمهرة الإمثال ٤/٤٤]

#### صريح الإيمان

في حديث الوسوسة: «ذاك صريح الإيمان» أي: كراهتكم له وتفاديكم منه صريح الإيمان، والصريح: الخالص من كل شيء، وهو ضد الكناية، يعنى أنه صريح الإيمان الذي يمنعكم من قبول ما يلقيه الشعطان في أنفسكم حتى يصير ذلك

> وسوسة لا تتمكن في قلوبكم، ولا تطمئن إليه نفوسكم، وليس معناه أن الوسوسة نفسها صريح الإيمان؛ لأنها إنما تتولد من فعل الشيطان وتسويله، فكيف يكون إيمانًا صريحًا. [النهاية لابن الأثير ٢/٢٠]

#### من نصائح السلف

قال محمد بن الحسين: «دخلت على محمد بن مقاتل، فقلت له: عظني، فقال: اعمل فإن مت لم تعد أبدًا، وانظر إلى الذاهبين هل عادوا؟

تذهب أيامنا على لعب منها والذنوب تزداد أين أحبابنا وبهجتهم؟ بطيب أيام عيشهم بادوا

[تضرة النعيم ٢/٣٨٧]

#### العفومن الفضائل

قال الفضيل: إذا أتاك رجل بشكو إليك رجلاً فقل: يا أخى اعف عنه فإن العفو أقرب للتقوى، فإن قال: لا يحتمل قلبي العفو ولكن

أنتصر كما أمرني الله- عز وجل-فَقُلْ: فإن كنت تحسن تنتصر مثلاً بمثل وإلا فارجع إلى باب العفو فإنه باب أوسع؛ فإنه من عفا وأصلح فأجره على الله، وصاحب العفو بنام الليل على فراشه، وصاحب الانتصار يقلب الأمور.

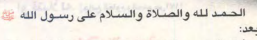
#### الزم جماعة السلمين وامامهم

عن سماك بن الوليد الحنفي؛ أنه لقى ابن عباس فقال: «ما تقول في سلاطين علينا يظلموننا، ويشتموننا، ويعتدون علينا في

صدقاتنا، ألا نمنعهم؟ قال: لا، أعطهم، الجماعة الجماعة، إنما هلكت الأمم الخالبة بتفرقها، أما سمعت قول الله: ﴿ وَاعْتُصِمُوا بِحَيْلِ اللَّهِ حَمِيعًا وَلاَ تَفَرُقُوا ﴿».



[الدر المنثور للسيوطي]



فإن الحج من أفضل العبادات وأجل الطاعات لأنه أحد أركان الإسلام الذي بعث الله به محمداً ﷺ والتي لا يتم دين العبد إلا بها والعبادة لا تكون مقبولة إلا

أحدهما: الإخلاص لله- عز وجل- بأن يقصد بها وجه الله والدار الآخرة، لا يقصد بها رياءً ولا سمعة ولا حظاً من حظوظ الدنيا.

الثاني: اتباع النبي ﷺ فيها قولاً وعملاً، واتباع النبي لا يمكن تحقيقه إلا بمعرفة سنته على.

وفي هذا المقال نوضح مناسك الحج وأخطاء بعض الحجيج فيه ليكون المسلم على بينة من أداء نسكه فنقول مستعينين بالله عز وجل.

أعهال الحسج:

#### اولا: الاحسرام

ثبت في الصحيحين وغيرهما عن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي ﷺ وقت لأهل المدينة ذا الحليفة، ولأهل الشيام الححفة، ولأهل نجد قرن المنازل، ولأهل الدمن يلملم، وقال: «فهن لهن ولمن أتى عليهن من غير أهلهن لمن كان يريد الحج والعمرة».

وعن عائشة رضى الله عنها أن النبي ﷺ وقت لأهل العراق ذات عرق. [رواه أبو داود والنسائي]

فهذه المواقيت التي وقتها رسول الله 👺 حدود شرعية توقيفية لا يحل لاحد تغييرها أو التعدى فيها، أو تجاوزها بدون إحرام لمن أراد الحج أو العمرة، فإن هذا من تعدي حدود الله وقد قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَعَدُّ حُدُودَ اللَّهِ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الظَّالِمِنَ ﴾ [البقرة:٢٢٩]، ولأن النبي ﷺ قال: «يهل أهل المدينة مِن ذي الحليفة ويهل أهل الشيام من الجحفة، ويهل أهل نجد من قرن» [متفق عليه من حديث ابن عمر رضي الله عنهما] وهذا خبر بمعنى الأمر.

والأهلال: رفع الصوت بالتلبية، ولا يكون إلا بعد عقد الإحرام، فالإحرام من هذه المواقيت واجب على من أراد الحج أو العمرة إذا مربها أو حاذاها سواء أتى من طريق البر أو البحر أو الجو.

#### أخطاء تقعفى الإحرام من بعض الحجيج

١ - بعض الناس يمرون من فوق الميقات في الطائرة أو ما يحاذيه ويؤخرون الإحرام حتى بنزلوا حدة، وهذا مخالف لأمر النبي ﷺ، وتعد لحدود الله تعالى.

فإذا وقع الإنسان في هذا الخطأ فنزل جدة قبل أن يحرم فعليه أن يرجع إلى الميقات الذي حاذاه في الطائرة فيحرم منه، فإن لم يفعل وأحرم من حدة فعليه



٣٨ التوحية العدد ٧٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

عند أكثر العلماء فدية يذبحها في مكة ويوزعها كلها على الفقراء فيها، ولا يأكل منها ولا يهدي منها لغني لأنها بمنزله الكفارة.

٢ - بعض الرجال إذا أحرموا كشفوا عن أكتافهم على هيئة الاضطباع وهذا غير مشروع إلا في حالة «طواف القدوم أو طواف العمرة» وما عدا ذلك بكون الكتف مستورًا بالرداء في كل الحالات.

٣ ـ بعض النساء يعتقدن أن الإحرام يتخذ له لون خاص، كالأخضر أو الأبيض مثلا وهذا خطأ لأنه لا يتعين لون خاص للثوب الذي تلبسه المرأة في الإحرام وإنما تحرم بثيابها العادية إلا ثياب الزينة أو الثياب الضيقة أو الشفافة فلا يجوز لها لبسها لا في الإحرام ولا في غيره.

٤ - بعض النساء إذا مرت بالميقات تريد الحج أو العمرة وأصابها الحيض قد لا تحرم ظنًا منها أو من وليها أن الإحرام تشترط له الطهارة من الحيض فتتجاوز الميقات بدون إحرام والصواب أن تحرم وتفعل ما يفعل الحاج غير الطواف بالبيت فإنها تؤخره إلى أن تطهر، كما وردت به السنة وإذا أخرت الإحرام وتجاوزت الميقات بدونه فإنها إن رجعت إلى الميقات وأحرمت منه فلا شيء عليها وإن لم ترجع فعليها دم لتركها و احيًا.

٥ - يظن بعض الناس أن المخصط الذي منع منه المحرم هو كل ما كان فيه خيوط وهذا فهم خاطئ بل المراد بالمخيط ما كان مفصلا على حجم العضو من رأس وذراع وقد وغيره.

#### تانيا: الطهواف

ثبت عن النبي 🥰 أنه ابتدأ الطواف من الحَجُر الأسود في الركن الشرقي الجنوبي من البيت، وأنه طاف بجميع البيت من وراء الحجر.

وأنه رمل في الأشواط الشلاثة الأولى فقط في الطواف أول ما قدم مكة.

وأنه كان في طوافه يستلم الحجر الأسود ويقبله واستلمه بيده وقبلها، واستلمه بمحجن كان معه وقبلً المحجن وهو راكب على بعيره، وطاف على بعيره فجعل يشير إلى الركن يعنى الحجر كلما مر به. وثبت عنه أنه كان يستلم الركن اليماني.

#### الأخطاء الفعلية التي تقع في الطواف

١- ابتداء الطواف من قبل الحجر أي فيما بينه وبين الركن اليماني، وهذا من الغلو في الدين الذي نهى عنه النبي

٢- طوافهم عند الزحام من داخل باب الحجر، وهذا خطأ عظيم لا يصبح الطواف بفعله لأن الحقيقة

أنه لم يطف بالبيت وإنما طاف ببعضه. حيث إن الحجر جزء من الكعية.

٣- الرمل في جميع الأشواط السبعة.

٤- المزاحمة الشديدة للوصول إلى الحَجَر لتقبيله، حتى إنه يؤدي في بعض الأحيان إلى المقاتلة والمشاتمة، فيحصل من الأقوال المنكرة ما لا يليق بهذا البيت العتيق، وهذه المزاحمة تذهب الخشوع وتنسى ذكر الله تعالى، وهما من أعظم المقصود في الطواف.

٥- اعتقادهم أن الحَجَر نافع بذاته، ولذلك تجدهم إذا استلموه مسحوا بأيديهم على أجسامهم أو مسحوا بها على أطفالهم الذين معهم، وكل هذا جهل وضلال، فالنفع والضر من الله وحده، وفي الصحيحين عن عمر رضى الله عنه أنه كان يقبل الحجر ويقول: «إني لأعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع، ولولا أني رأيت النبي 🥰 يقبلك ما قبلتك».

٦- استلامهم- أعنى بعض الحجاج- لجميع أركان الكعبة وربما استلموا جميع جدران الكعبة وتمسحوا بها، وهذا جهل وضلال، لأن النبي 👺 لم يستلم من البيت سوى الركن اليماني والحجر الأسود

#### لأخطاء القولية في الطواف

ثبت عن النبي على أنه كان يكبر الله تعالى كلما أتى على الحجر الأسود. وكان يقول بين الركن اليماني والحجر الأسود: ﴿ رَبُّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَـسَنَةً وَفِي الآخِـرَةِ حَـسَنَةً وَقِنَا عَـذَابَ النَّارِ ﴾ [البقرة: ٢٠١] وقال: «إنما جعل الطواف بالبيت وبالصفا والمروة ورمى الجمار لإقامة ذكر الله».

[رواه الترمذي كتاب الحج ٩٠٢]

١- يعض الطائفين يخصص كل شوط بدعاء معين لا يدعو فيه بغيره. ولم يرد عن النبي 👺 في الطواف دعاء مخصوص لكل شوط، قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: وليس فيه- يعني الطواف- ذكر محدود عن النبي 👺 لا بأمره ولا بقوله ولا بتعليمه، بل يدعو فيه بسائر الأدعية الشرعية، وما يذكره كثير من الناس من دعاء معين تحت الميزاب ونحو ذلك فلا أصل له.

٢ - ومما يفعله بعض الطائفين أن بحت مع جماعة على قائد يطوف بهم ويلقنهم الدعاء بصوت مرتفع فيتبعه الجماعة بصوت واحد فتعلو الأصوات وتحصل الفوضي والتشويش على الطائفين. والأخطاء التي يرتكيها بعض الحجاجهي:

١- أنهم بنزلون خارج حدود عرفة ويبقون في منازلهم حتى تغرب الشمس ثم ينصرفون منها إلى مزدلفة من غير أن يقفوا يعرفة، وهذا خطأ عظيم يفوت به الحج، فإن الوقوف بعرفة ركن لا يصح الحج إلا به، فمن لم يقف يعرفة في وقت الوقوف فلا حج له، لقول النبي 😅: «الحج عرفة من حاء ليلة حمع قبل طلوع الفحر فقد أدرك». [رواه أبو داود ٢٩٤٩]

٢ - أنهم ينصرفون من عرفة قبل غروب الشمس، وهذا خلاف سنة النبي 🛎 حيث وقف إلى أن غربت الشمس وغاب قرصها، ولأن الانصراف من عرفة قبل الغروب عمل أهل الحاهلية.

٣- أنهم يستقبلون جبل عرفة عند الدعاء ولو كانت القيلة خلف ظهورهم أو على أيمانهم أو شمائلهم، وهذا خلاف السنة فإن السنة استقبال القبلة كما فعل النبي 🥶.

#### خامسا المبيت بمزدلفة وما يقع فيها من أخطاء

المطلوب من الحاج إذا وصل إلى مردلفة أن يصلى المغرب والعشاء حمعًا ويبيت فيها فيصلى بها الفجر ويدعو إلى قبيل طلوع الشمس. ثم ينصرف إلى مني، ويجوز لأهل الأعذار خاصة النساء وكبار السن والأطفال ومن يقوم بتولي شؤونهم الانصراف بعد منتصف الليل، ولكن يحصل من بعض الحجاج أخطاء في هذا النسك.

- فيعضهم لا يتأكد من حدود مزدلفة ويبيت خارجها

وبعضهم يخرج منها قبل منتصف الليل ولا يبيت فيها ومن لم يبت بمزدلفة من غير عذر فقد ترك واجبًا من واجبات الحج بلزمه به دم جبران مع التوبة والاستغفار.

#### عادسا: رمى الجمرات

ثبت عن النبي 👺 أنه رمي جمرة العقبة وهي الجمرة القصوى التي تلى مكة بسبع حصيات ضحى يوم النحر، يكبر مع كل حصاة. كل حصاة منها مثل حصى الخذف أو فوق الحمص، وفي مسند الإمام أحمد عن ابن عباس رضى الله عنهما-قال: قال لي رسول الله 🝣 غداة العقبة وهو واقف على راحلته: «هات، القط لي». قال: فلقطت له حصيات هن حصا الخذف فوضعهن في يده فقال: «بأمثال هؤلاء» مرتين وقال بيده، وأشار يحيى أنه رفعها وقال «وإياكم والغلو فإنما هلك من كان قبلكم بالغلو في الدين».

وفي صحيح البخاري عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه كان يرمى الجمرة الدنيا بسبع حصيات يكبر على إثر كل حصاة، ثم يتقدم حتى يُسُهْل فيقوم

#### ركعتا الطواف وأخطاء الحجيج فيهما

-ثبت عن النبي 😅 أنه لما فرغ من الطواف تقدم إلى مقام إبراهيم فقرأ:

﴿ وَاتَّخَذُوا مِن مُـقَامِ إِنْرَاهِمِهُ مُـصِلِّي ﴾ [البقرة:١٢٥] فصلى ركعتين والمقام بينه وبين الكعبة، وقرأ في الركعة الأولى الفاتحة و ﴿ قُلْ مَا أَتُّهَا الكَافِرُونَ ﴾ وفي الثانية سورة الفاتحة و ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ١٠٠

والخطأ هنا إيذاء الطائفين بالإصرار على الصلاة عند المقام وفي هذا عسرُ شيديدٌ على الناس والركعتان تجزئان في أي مكان من المسجد الحرام.

ثالثا: السعى بين الصفا والمروة

ثبت عن النبي 👺 أنه حين دنا من الصفا قرأ: ﴿ إِنَّ الصَّفَا وَالْمُرْوَةَ مِن شَعَائِرِ اللَّهِ ﴾، ثم رقى عليه حتى رأى الكعبة فاستقبل القبلة ورفع يديه فجعل يحمد الله ويدعو ما شياء أن يدعو، فوحد الله وكبره وقال: «لا إله إلا الله وحده لا شربك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيئ قدير، لا إله إلا الله وحده، أنجز وعده، ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحده ثم دعا بين ذلك فقال مثل هذا ثلاث مرات ثم نزل ماشياً، فلما انصبت قدماه في بطن الوادي - وهو ما بين العلمين الأخضرين. سعى حتى إذا تجاوزهما مشي حتى أتى المروة، ففعل على المروه كما فعل على

#### الأخطاء التي ترتكب في السعي

١- بعض الساعين إذا صعدوا الصفا والمروة كبروا ثلاث تكبيرات يرفعون أيديهم ويومئون بها كما يفعلون في الصلاة عند تكبيرة الإحرام ثم ينزلون، وهذا خلاف ما جاء عن النبي 🐸.

٧- بعض الساعين يشتدون في المشي ما بين الصفا والمروة كله، وهذا خلاف السنة، فإن السعى ما بين العلمين فقط والمشي في بقية المسعى، وأكثر ما يقع من ذلك إما جهلاً من فأعله أو محبة كثير من الناس للعجلة والتخلص من السعى والله المستعان.

ثبت عن النبي النبي 💝 أنه مكث يوم عـرفــة بنمرة حتى زالت الشمس، ثم نزل فصلى الظهر والعصر ركعتين ركعتين جمع تقديم باذان واحد وإقامتين، ثم ركب حتى أتى موقفه ووقف وقال: «وقفت هاهنا وعرفة كلها موقف» [رواه مسلم كتاب الحج ١٢١٨] فلم يزل واقفاً مستقبل القبلة رافعاً يديه يذكر الله ويدعوه حتى غربت الشمس وغاب قرصها فدفع إلى مزدلفة. مستقبل القبلة، فيقوم طويلاً ويدعو ويرفع يديه، ثم يرمى الوسطى ثم يأخذ ذات الشيمال فيسهل ويقوم مستقبل القبلة فيقوم طويلأ ويدعو ويرفع يديه ثم يرمى حمرة العقبة من بطن الوادي ولا يقف عندها، ثم ينصرف فيقول هكذا رأيت النبي 👺 يفعله، وروى أحمد وأبو دادود عن عائشة رضى الله عنها أن النبي 攀 قال: «إنما جعل الطواف بالبيت وبالصفا والمروة ورمى الجمار لإقامة ذكر الله».

#### الأخطاء التي يفعلها بعض الحجاج عند الرمي هي:

١- اعتقادهم أنه لا بد من احد الحصى من مزدلفة، فيرهقون أنفسهم بلقطها في الليل واستصحابها معهم في أيام منى وقد علم مما سبق أنه لا أصل لذلك عن النبي 👺.

٢- اعتقادهم أنهم برميهم الجمار إنما برمون الشياطين ولهذا يطلقون اسم الشياطين على الجمار فيقولون: رمينا الشيطان الكبير أو الصغير أو رمينا ابا الشبياطين بعنون بها الجمرة الكبرى حمرة العقبة، ونحو ذلك من العبارات التي لا تلبق بهذه المشاعر، ولذلك نرى ونسمع من حماقات الرماة الشيء المؤسف فنراهم يرمون بالحجارة الكبيرة والأحذية والأخشباب مصحوبًا ذلك بالسب والشتم وما لا يليق بالمناسك.

٣ - ومن الناس من يرمي في غير وقت الرمي بأن يرمى الجمرات الثلاث في أيام التشريق قبل زوال الشهمس وهذا الرمي لا يجْزئ لأنه في غير الوقت الذي حدده النبي

٤ - رميهم الجمرات في غير محل الرمي وهو حوض الجمرة وذلك بأن يرمى الحصى من مكان بعيد فلا تقع في الحوض أو يضرب بها الشاخص فتطير بعيدًا وهذا الرمى لا يجُّزئ لأنه لم يقع في الحوض والسبب في ذلك الجهل والعجلة وعدم المالاة بالعبادة.

٥- تركهم الوقوف للدعاء بعد رمى الجمرة الأولي والثانية في أيام التشريق.

٦- رميهم الحصى حميعاً دفعة واحدة، وهذا خطأ فاحش وقد قال أهل العلم إنه إذا رمى بكف واحدة أكثر من حصاة لم يحسب له سوى حصاة

٧- تهاونهم برمى الجمارٌ بأنفسهم فتراهم يوكلون من يرمى عنهم مع قــدرتهم على الرمي ليسقطوا عن أنفسهم معاناة الزحام ومشقه العمل، وهذا مخالف لما أمر الله تعالى به من إتمام الحج حيث يقول سبحانه: ﴿ وَأَتِمُّوا الْحَجُّ وَالْعُمْرَةُ لِلَّهِ ﴾ [البقرة: ١٩٦] فالواجب على القادر أن يباشس الرمي بنفسه ويصبر على المشقة، فليتق الحاج ربه وليتم

نسكه كما أمره الله تعالى به ما استطاع إلى ذلك meet.

#### سابعا:طوافالوداع

ثبت في الصحيحين عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: «أمر الناس أن يكون أخر عهدهم بالبيت إلا أنه خُفِفَ عن الحائض " وفي لفظ لمسلم عنه قال: «كان الناس ينصرفون في كل وحه، فقال النبي 😇: «لا ينفرنّ أحدٌ حتى يكون أخر عهده بالبيت» ورواه أبو داود يلفظ: «حتى بكون أخر عهده الطواف بالبيت».

#### والخطا الذي يقعمن بعض الناس هناء

١- نزولهم من منى يوم النفر قبل رمى الجمرات فيطوفون الوداع ويرجعون إلى منى فيرمون الحمرات، ثم يسافرون إلى بلادهم من هناك، وهذا لا يجوز لأنه مخالف لأمر النبي 👺 أن يكون آخر عهد الحجاج بالبيت، فإن رمى بعد طواف الوداع فقد جعل أخر عهده بالجمار لا بالبيت، ولأن النبي 🛎 لم يطف للوداع إلا عند خروجه حين استكمل جميع مناسك الحج، وقد قال: «خذوا عنى مناسككم».

[رواه مسلم ۱۲۹۷]

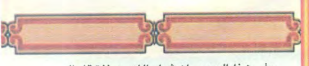
٢- مكثهم بمكة بعد طواف الوداع فلا يكون آخر عهدهم بالبيت، وهذا خلاف ما أمريه النبي وبينه لأمته بفعله، ولكن رخص أهل العلم في الإقامة بعد طواف الوداع للحاجة إذا كانت عارضة كما لو أقيمت الصلاة بعد طوافه للوداع فصلاها أو حضرت جنازة فصلى عليها، أو كان له حاجة تتعلق بسفره كشيراء متاع وانتظار رفقة ونحو ذلك، فمن أقام بعد طواف الوداع إقامة غير مرخص فيها وجبت عليه إعادت

٣- خروجهم من المسجد بعد طواف الوداع مولين وجوههم للكعبة وأظهرهم للطريق يزعمون بذلك تعظيم الكعية، وهذا خلاف السنة بل هو من البدع التي حذرنا منها رسول الله 🐸.

٤- التّفاتهم إلى الكعبة عند باب المسجد بعد انتهائهم من طواف الوداع ودعاؤهم هناك كالمودعين للكعبة، وهذا من البدع لأنه لم يرد عن النبي 👺 ولا عن خلفائه الراشيدين

فالواجب على المؤمن بالله ورسوله أن يكون في عباداته متبعاً لما جاء عن رسول الله 👺 فيها لينال بذلك محبة الله ومغفرته كما قال تعالى: ﴿قُلْ إِن كُٰنِتُمْ تُحِبُّونَ اللِّهُ قَاتَبِعُوْنِي يُحْبِبِّكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ دُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رُحِيمٌ ﴾ [ال عمران: ٣١].

واتباع النبي 攀 كما يكون في أفعاله يكون كذلك في متروكاته. فمتى وجد مقتضى الفعل في عهده ولم يفعله كان ذلك دليلاً على أن السنة والشريعة تركه، فلا يجوز إحداثه في دين الله تعالى ولو أحبه والحمد لله رب العالمين الإنسان وهواه.



وفي هذا العدد- إن شاء الله- سننتقل إلى الخطوة الثالثة لدفع التعارض، ألا وهو الترجيح، فإذا لم نتمكن من الجمع بين الدليلين ولم نتوصل لمعرفة الناسخ من المنسوخ، وكان هناك منافاة بين النصين، بحيث إذا أعمل أحدهما أهمل الآخر، فحينئذ يصار إلى الترجيح، فيتعين ترجيح أحد النصين على الآخر بوجه من وجوه الترجيح، واعلم أنه: «لا يجوز ترجيح أحد الدليلين المتعارضين على الآخر بدون دليل، إذ أن ترجيح أحد الدليلين بلا دليل تحكم، وهو باطل، ولا يجوز في دين الله التخير بالتشهيّ والهوى بلا دليل ولا برهان». [فتاوى النبية على]

أوجه الترجيح: وأوجه الترجيح بين المتعارضين كثيرة جدًا، نسوق بعضها لبيان هذا الأمر، وأنه ينبغي لمن يتصدى للترجيح أن يكون واقفًا على أوجه الترجيح وقوفًا جيدًا.

ا- ترجيح النص على الظاهر؛
النص هو ما دل على معنى واحد لا يحتمل غيره، مثل قوله تعالى: ﴿ تِلْكُ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾ غيره، مثل قوله تعالى: ﴿ تِلْكُ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾ [البقرة: ١٩٦]، والظاهر: هو ما احتمل معنيين أو أكثر، هو في أحدهما أو أحدها أرجح، مثل: الأسد، فإن ظاهره في الحيوان المفترس، ويبعد أن يراد به الرجل الشجاع مع احتمال اللفظ له، وهنا لا يجوز العدول عن المعنى الظاهر إلى غيره إلا

مثال: زكاة الحلى.

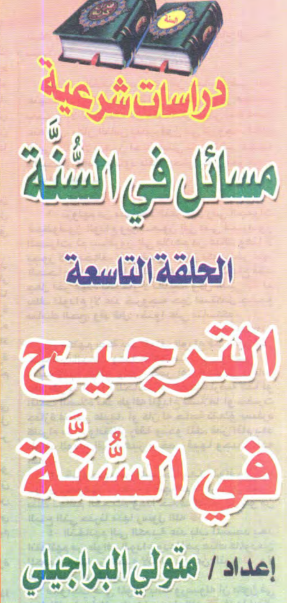
فقد ورد فيها حديث خاص وحديث عام.

الحديث الخاص: في قضية المرأة التي اتت النبي ﷺ وفي يد ابنتها مسكتان غليظتان من نهب، فأمر النبي ﷺ بإخراج الزكاة عنها، حيث توعدها بالنار إذا لم تؤد الزكاة. [[رواء الغليل ٢٩١/٣]

والحديث العام: قوله ﷺ: «ما من صاحب ذهب ولا فضة لا يؤدي منها حقها إلا إذا كان يوم القيامة، صُفّحت له صفائح من نار...» الحديث.

[مسلم ۹۸۷]

فعندما نستدل لإثبات الحكم في هذه المسألة نبدأ بالخاص لأنه نص في الموضوع، إذ أن العام يمكن للمعارض أن يقول: خرج من عمومه كذا وكذا، لكن النص الذي يخص هذا الشيء بعينه لا يمكن المنازعة فيه إلا في ثبوته، إذًا يقدم النص على الظاهر. [شرح الاصول من علم الاصول لابن عثيمين، ومعالم



الحمد لله وحده، والصيلاة والسيلام على من لا نبى بعده، وبعد:

بيننا في الأعداد السابقة كيفية دفع التعارض الظاهري بين النصوص، وذكرنا أن الأصل في الدليلين الإعمال لا الإهمال، ومتى أمكننا الجمع بين الدليلين وجب ذلك، ثم انتقلنا إلى الخطوة التالية الا وهو النسخ، مدلّين على ذلك بالأمثلة العملية.

٤٢ التوحي العدد ٧-٤ السنة الرابعة والثلاثون



أصول الفقه للجيزاني]

#### ٧- ترجيح الظاهر على المؤول:

والظاهر هو الذي يدل على الشيء دلالة ظاهرة، والمؤول: يدل عليه بتاويل، والتاويل هو صرف اللفظ عن الاحتمال الراجح إلى الاحتمال المرجوح بدليل يدل على ذلك.

فلو جاءنا نصان أحدهما يدل على المسألة ظاهرًا، والثاني: يدل على خلافها تأويلاً أخذنا بالظاهر. [المسادر السابقة]

#### ٣- ترجيح المنطوق على المفهوم:

المنطوق: هو ما دلَّ عليه اللفظ في محل النطق، والمفهوم: هو ما دلَّ عليه اللفظ لا في محل النطق.

مثال: قوله ﷺ: «إن الماء طهورٌ لا ينجسنًه شيىء». [إرواء الغليل ٢٤]

وقوله ﷺ: «إذا بلغ الماء قلتين لم ينجس».

[إرواء الغليل ٢٣] فإذا وجد ماء كثيرٌ أصابته نجاسة ولم تغيره فهو طهور على كلا اللفظين. (الحديثين).

لأنك إن أخذت بعموم الأول (المنطوق): الماء طهور لا ينجسه شيء، فهذا طهور أصابته نجاسة ولم تغيره فيكون طهورًا، وإن اخذت بالثاني: إذا بلغ الماء قلتين، فهذا قد بلغ قلتين ولم ينجس فيكون طهورًا.

لكن إذا كان دون القلتين فأصابته نجاسة ولم يتغير، فأيهما نقدم؟

عندنا الآن منطوق ومفهوم، المنطوق: الماء طهور لا ينجسه شيء، والمفهوم:

إذا بلغ الماء قلتين لم ينجس، فمفهومه: إذا لم يبلغ القلتين كان نجسنًا، فنقدم المنطوق على المفهوم، ونحكم بطهارة الماء الذي خالطت نجاسة ولم يتغير رغم أنه أقل من القلتين عمالاً بالمنطوق: «الماء طهور لا ينجسه شيء»، ولأنه إن تغير بالنجاسة فهو نجس بالإجماع.

#### ١- ترجيح المثبت على النافي:

لأن المثبت معه زيادة علم، فالنافي قد ينفي

الشيء لعدم علمه، فإذا جاءنا حديث ينفي وقوع هذا الشيء، وجاءنا حديث أخر يثبت وقوعه، فالمثبت مقدم على النافي.

مثال: ما ذهب إليه الإمام أحمد في صيام عشر ذي الحجة، حيث ورد عن النبي الله في ذلك حديثان:

أحدهما: فيه نفي أن يكون الرسول ﷺ يصومها، فعن عائشة رضي الله عنها قالت: ما رأيت رسول الله ﷺ صائمًا في العشر قط.

[1177 [

والثاني فيه إثبات أنه كان يصومها، فعن بعض نساء النبي ﷺ، أن النبي ﷺ كان يصوم يوم عاشوراء، وتسعًا من ذي الحجة...

[صحيح سنن النسائي ٢٣٧١]

فأخذ الإمام أحمد رحمه الله بحديث المثبت، وقال: إنه مثبت والمثبت مقدم على النافي.

[المصادر السابقة]

### ٥- ترجيح الثاقل عن الأصل على البقي عليه،

لأن مع الناقل زيادة علم، فإذا وجد دليلان أحدهما مبقٍ على الأصل، والثاني ناقل، قدم الناقل عن الأصل، لأن الذي دل على الأصل بني على أصل وهو الوجود، والناقل دل على شيء ناقل عن الأصل فمعه زيادة علم.

ومثلوا لذلك بحديث طلق بن علي، وحديث بسرة بنت صفوان، فحديث طلق: سئل النبي ﷺ عن الرجل يمس ذكرِه في الصلاة هل عليه الوضوء؟ قال: لا، إنما هو بضعة منك.

[صحيح أبي داود والترمذي والنسائي]

وحديث بسرة: من مسُّ ذكره فليتوضأ.

[رواه اصحاب السنن وغيرهم وهو صحيح]

وقالوا: عندنا حديثان، أحدهما مبقٍ على الأصل، والثاني ناقل عن الأصل.

فقوله: «من مسَّ ذكره فليتوضاً»، ناقل عن الأصل، لكن لما قال: الرجل يمس ذكره في صلاة هل عليه وضوء قال: لا، فهذا مبق على الأصل، لأن الأصل عدم النقض، فرجَح بعضهم حديث بسرة لأنه ناقل عن العضهم حديث بسرة لأنه ناقل عن

لتوجين العدد ٧-٤ السنة الرابعة والثلاثون ٢٠١

(ملحوظة: الراجح- والله أعلم- كما سبق وبينا في الجمع بين الأدلة حمل حديث بسرة على المس بشهوة جمعًا بين حديثها وحديث طلق وهو الأولى).

٦- ترجيح العام المحقوظ على غير حفوظ:

فإذا تعارض عامًان أحدهما محفوظ، وهو الذي لم يدخله التخصيص، وآخر غير محفوظ، وهو الذي دخله التخصيص.

والعام إذا دخله التخصيص ضعف عمومه، حتى إن بعض الأصوليين يقول: إنه إذا دخل التخصيص على العام بطلت دلالته على العموم؛ لأن خروج بعض أفراده موجب لاحتمال خروج بعض الأفراد الأخرى.

يقول الشيخ ابن عثيمين: لكن القول الراجح أن العام إذا خُصص يبقى حجة في العموم إلا في مسألة التخصيص.

مثال: قـول الرسـول ﷺ: إذا دخل أحـدكم المسجد فلا يجلس حتى يصلي ركعتين. [منفق عليه] وقوله ﷺ: «لا صلاة بعد صلاة الصبح حتى تطلع الشمس». [منفق عليه]

فالآن عندنا عمومان، الأول: عموم قوله ﷺ: «إذا دخل أحدكم المسجد...» الحديث، وهو يشمل كل وقت.

والثاني: عموم قوله 😂: لا صلاة بعد صلاة الصبح... الحديث.

وهو يشمل عموم كل صلاة، فإذا دخل رجل المسجد بعد صلاة الصبح وقبل طلوع الشمس فحينئذ يقع التعارض، فحديث: لا يجلس حتى يصلي ركعتين، يقول: صلّ، وحديث: لا صلاة بعد صلاة الصبح، نقول: لا تصلّ.

فحديث: "إذا دخل أحدكم المسجد فلا يجلس حتى يصلي ركعتين» هذا عام محفوظ لم يدخله التخصيص، لم يستثن النبي هذا علم مسألة واحدة وهي دخول الخطيب يوم الجمعة فانه لا يصلي، وهذا يمكن أن يجاب عنه بأن الخطبة تعتبر كالمقدمة بين يدي الصلاة. وخصصً أيضًا بما إذا دخل الإنسان المسجد الصرام يريد الطواف، فإنه بعدا بالطواف ولا

يصلي ركعتين، وهذا يمكن أيضًا أن يجاب عنه فيقال: إن الطواف كالصلاة، والطواف أيضًا يشرع له بعد الفراغ منه ركعتان خلف المقام.

وناتي للحديث: «لا صلاة بعد صلاة الصبح»، فنجد فيه تخصيصات كثيرة، منها:

أولاً، إذا صلى الإنسان الصبح ثم حضر مسجد جماعة فإنه يصلي ولو قبل طلوع الشمس، والدليل: حديث الرجلين اللذين جيء بهما إلى الرسول وهو يصلي في مسجد الخيف بمنى، فجيء بهما ترعد فرائصهما هيبة من رسول الله ، لأن الرسول كان من رآه بداهة هابه، فله هيبة عظيمة، ومن خالطه أحبه، فقال لهما: ما منعكما أن تصليا معنا؟ فقالا: يا رسول الله، صلينا في رحالنا، قال: «إذا صليتما في رحالكما ثم أتيتما مسجد جماعة فصليا معهم فإنها لكما نافلة».

ألثاً: إذا جمع الإنسان بين الظهر والعصر، فإن سنة الظهر البعدية تصلى بعد العصر، فهذا تخصيص.

رابعا: إذا فاتت الإنسان صلاة مفروضة وذكرها في وقت النهي فإنه يصليها، فحينئذ نقدم حديث: إذا دخل أحدكم المسجد فلا يجلس حتى يصلي ركعتين، لأنه محفوظ (لم يخصص أو خصص قليالاً) على حديث: لا صلاة بعد صلاة الصبح حتى تطلع الشمس لأنه غير محفوظ. (دخله التخصيص الكثير).

 ٧- ترجيح ما كانت صفات القبول فيه أكثر على ما دونه:

وهذا في الحديث الشاذ والمحفوظ، فالحديث الشاذ: ما رواه الثقة مخالفًا لمن هو أرجح منه عددًا أو حفظًا.

فلو لدينا رجالان رويا عن شيخ حديثًا، كل واحد منهما رواه على وجه يخالف الآخر وكل منهما ثقة، لكن أحدهما أقوى في الأوثقية وأشد وثوقًا في الشبيخ، مثل أن يكون صهره أو ابن عمه أو ابن أخيه أو خادمه – مثل نافع عن ابن

عمر- فهنا نقدم الثاني، لأن صفات القبول فيه اقوى وأكثر من الآخر.

#### مثال للشدود في المتن: ﴿ وَهِذَا الْمُعَالِينَ الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ الْمُعَالِّ

أخرج أبو داود من طريق همام بن يحيى قال: حدثنا قتادة عن الحسن عن سمرة عن رسول الله ﷺ: كل غلام رهينة بعقيقته، تذبح عنه يوم السابع، ويحلق رأسه ويُدمًى.

فكل من روى الحديث عن قتادة وهم أكثر وأضبط قالوا: ويُسمَّى بدلاً من «ويدمَّى» ومنهم سعيد بن أبي عروبة وهو من اثبت أصحاب قتادة، وصاحب رواية «ويدمَّي» وهو همام بن يحيى ليس من الطبقة الأولى من أصحاب قتادة وهو صاحب أوهام فيما يرويه عنه، فرواية همام بهذا اللفظ شاذة ونرجح عليها الرواية الأخرى المحفوظة، وهي قوله ﷺ: «ويُسمَّى».

#### مثال آخر للشذوذ في المتن:

روى البخاري في صحيحه من طريق معمر بن راشد، عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله عنها قالت: قال رسول الله عنه: «إذا صلى أحدكم ركعتي الفجر فليضطجع». وفي صحيح سنن أبي داود أنه كان يضطجع على شقه الأيمن.

وقد أخذ ابن حرّم بظاهر هذا الحديث وقال ببطلان من لايضطجع لأن الأمر يقتضي الوجوب وأغرب في هذا جدًا.

وقد روى هذا الصديث مع معمر جماعة حوالي خمسة كلهم اجتمعوا على رواية الحديث بجعل الضجعة بعد ركعتي الفجر.

لكن خالفهم الإمام مالك فروى هذا الحديث عن عائشة رضي الله عنها قالت: إن النبي ته كان يصلي من الليل إحدى عشرة ركعة يوتر منها بواحدة، فإذا فرغ اضطجع على شقه الأيمن. [موطا الإمام مالك ٢٠٤]

فالحديث الأول يعارض الشاني ولا يمكن الجمع بينهما إلا إذا قلنا إن هناك موضعين للضجعة وهذا لم يأت به دليل.

فرجِّح العلماء رواية البخاري، وجعلوا رواية مالك شاذة. [محاضرة للشيخ أبي إسحاق الحويني]

#### مثال للشدوذ في الإسناد؛

ما أخرجه الإمام أحمد والبخاري ومسلم وغيرهم من طرق: عن الأعمش عن أبي وائل عن حذيفة بن اليمان: أن النبي ﷺ أتى سباطة قوم

فبال عليها قائمًا، فاتيته بوضُوعها فذهبت لأتأخر عنه فدعاني حتى كنت عند عقبيه، فتوضأ ومسح على خفيه.

فقد روى هذا الحديث عن الأعمش جماعة منهم: ابن عيينة، ووكيع، وشعبة، وأبو عوانة، وعيسى بن يونس، وأبو معاوية، وغيرهم.

وخالفهم أبو بكر بن عياش، وهو ثقة له أخطاء، فرواه عن الأعر<mark>ش عن أبي وائل عن</mark> المغيرة بن شعبة.

فنرجح الرواية الأولى عن حنيفة فهي المحفوظة، أما الرواية الثانية فشاذة.

#### ٨- ترجيح صاحب القصة على غيره:

فلو روى صاحب القصة حديثًا، وروى غيره حديثًا يخالفه- في نفس القصة- قدمنا صاحب القصة؛ لأنه أدرى بها، فالقصة وقعت له وهو أحفظ لها.

مثال: روى ابن عباس- رضي الله عنهما- أن النبي ﷺ تزوج ميمونة وهو محرم. [متفق عليه] وروت ميمونة رضي الله عنها أن النبي ﷺ تزوجها وهو حلال. [مسلم]

وأبو رافع وهو الواسطة بينها وبين الرسول في روى أن الرسول في تزوجها وهو حلال. فنرجح رواية ميمونة لأنها صاحبة القصة على رواية ابن عباس.

وإن كان بعض أهل العلم ذهب إلى ترجيح رواية ابن عباس لأنها في الصحيحين على رواية ميمونة لأنها في صحيح مسلم، وذهبوا إلى أن نكاح المحرم حرام إلا الرسول وجعلوا ذلك من خصائصه

يقول الشيخ ابن عثيمين في شرح الأصول: نعم هو من خصائصه ﷺ لولا ما هو أقوى منه-وهو حديث ميمونة نفسها وحديث السفير بينهما وهو أبو رافع.

وكما ذكرت فإن وجوه الترجيح كثيرة جدًا لا تنحصر، والضابط فيه: أنه متى اقترن باحد الدليلين ما يقويه ويُغلب جانبه وحصل بذلك الاقتران زيادة ظن أفاد ذلك ترجيحه على الآخر، والله أعلم.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

لتوحيك العدد ٧٠٤ السنة الرابعة والثلاثون ( ٤٥

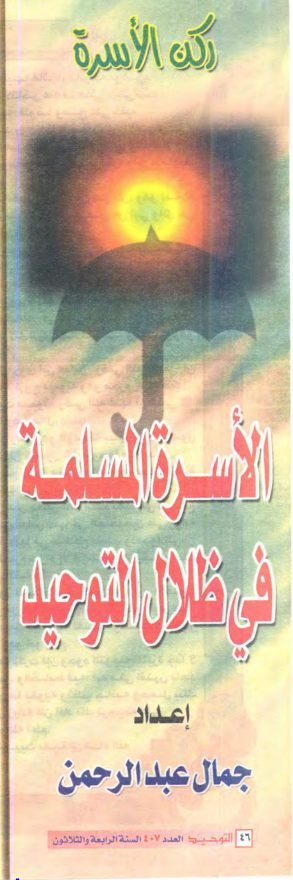
الحمد لله الذي مَنَّ علينا بتوحيده، وذلك من فضل الله علينا وعلى عبيده، والصلاة والسلام على خاتم أنبياء الله ورسله ، وبعد:

#### الثبات على التوحيد:

فعن أبي الدرداء يرفعه إلى النبي الله قال: «لا تشرك بالله شيئًا وإن قُطعت وحُرقت ولا تترك صلاة مكتوبة متعمدًا فمن تركها متعمدًا فقد برئت منه الذمة، ولا تشرب الخمر فإنها مفتاح كل شر».

[صحيح: انظر صحيح الجامع حديث رقم: ٢٣٣٩] وهكذا يشحذ رسول الله ﷺ همم المسلمين للثبات على الحق، والممات على التوحيد الخالص.

وعن بيان ما ينبغي لرب البيت وراعي الأسرة المسلمة من حماية جناب التوحيد، ووقاية أهله من الوقوع في الشرك ومفارقته، نعرض ما حدث مع هذا النموذج الجليل داخل أسرة مسلمة بين جدران بيت مسلم، هذا النموذج وهذا البيت هو بيت الصحابي التقي الورع عبد الله بن مسعود رضى الله عنه جاء ذلك في روايات؛ منها: الرواية الأولى أخرجها ابن حبان فی صحیحه (۱۰۹۰/۱۳) عن یحیی بن الجزار قال: دخل عبد الله على امرأته وفي عنقها شيء معوذ فجذبه فقطعه ثم قال: لقد أصبح أل عبد الله أغنياء أن يشركوا بالله ما لم ينزل به سلطانًا، ثم قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إن الرقى والتمائم والتولة شيرك». قالوا: يا أبا عبد الرحمن هذه الرقى والتمائم قد عرفناها فما التولة؛ قال: شيء بصنعه النساء يتحبين به إلى أزواجهن. والرواية الثانية رواية ابن ماجه عن زينب قالت: كانت عجوز تدخل علينا ترقى من الحمرة، وكان لنا سرير طويل القوائم، وكان عبد الله إذا دخل تنحنح وصوت، فدخل يومًا فلما سمعت صوته احتجبت منه، فجاء فجلس إلى جانبي، فمسنى فوجد مس



خيط، فقال: ما هذا؟ فقلت: رقي لي فيه من الحمرة، فجذبه فقطعه فرمى به وقال: لقد أصبح آل عبد الله أغنياء عن الشرك، سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إن الرقى والتمائم والتولة شرك». قلت: فإني خرجت يومًا فأبصرني فلان فدمعت عيني التي تليه فإذا رقيتها سكنت دمعتها وإذا تركتها دمعت، قال: ذلك الشيطان إذا أطعته تركك، وإذا قال: ذلك الشيطان إذا أطعته تركك، وإذا عصيته طعن بإصبعه في عينك، ولكن لو فعلت كما فعل رسول الله ﷺ كان خيرًا لك فعلت كما فعل رسول الله ﷺ كان خيرًا لك وأجر رأن تشفين تنضحين في عينك الماء وتقولين: «أذهب البأس رب الناس اشف أنت الشافي لا شفاء إلا شفاؤك، شفاء لا يغادر سقمًا».

[سنن ابن ماجه ٢/ص١٦٦، وقال الألباني: صحيح]
وأما الرواية الثالثة: فهي رواية الحاكم
وذُكر فيها اسم المرأة التي كانت ترقي زينب
امرأة عبد الله بن مسعود، كما ظهر في
الرواية شدة ابن مسعود على امرأته لما رأى
عليها مظهرًا من مظاهر الشرك، وجنبه
إياها حتى كادت تقع على وجهها.

عن أم ناجية قالت: دخلتُ على زينب امرأة عبد الله أعوذها من حمرة ظهرت بوجهها وهي معلقة بحرز فإني لجالسة دخل عبد الله فلما نظر إلى الحرز أتى جذعًا معارضًا في البيت فوضع عليه رداءه ثم حصر عن ذراعيه فأتاها فأخذ بالحرز فجذبها حتى كاد وجهها أن يقع في الأرض فانقطع ثم خرج من البيت فقال: لقد أصبح أل عبد الله أغنياء عن الشرك، ثم خرج فرمى بها خلف الجدار، ثم قال: يا زينب أعندي بها خلف الجدار، ثم قال: يا زينب أعندي تعلقين؟ إني سمعت رسول الله على يقول: نأهي عن الرقى والتمائم والتولة». فقالت أم ناجية: يا أبا عبد الرحمن، أما الرقى والتائم فقد عرفنا؛ فما التولة؟ قال: التولة ما يهيج النساء. [المسترك 1/13]

قال السيوطي: قد أجمع العلماء على جواز الرقى عند اجتماع ثلاثة شروط:

۱- أن تكون بكلام الله أو بأسـمـائه وصفاته.

٢- باللسان العربي وما يُعرف معناه.
 ٣- أن يُعتقد أن الرقية لا تؤثر بذاتها بل بتقدير الله تعالى. [فنح المجيد ص١٤٥]

قال المناوي رحمه الله: والرقى أي التي لا يُفهم معناها، إلا التعوذ بالقرآن ونحوه فإنه محمود. و«التمائم» جمع تميمة وأصلها خرزات تعلقها العرب على رأس الولد لدفع العين. و«التولة» بكسر التاء وفتح الواو كعنبة؛ ما يُحَبِّبُ المرأة إلى الرجل من السحر، وقد سمى النبي في ذلك شركًا لأن المتعارف فيها في عهده ما كان معهودًا في الجاهلية وكان مشتملاً على ما يتضمن الشرك، أو لأن اتخاذها يدل على اعتقاد تأثيرها ويفضي إلى الشرك. ذكره القاضى رحمه الله.

وقال الطيبي: المراد بالشرك: اعتقاد أن ذلك سبب قوي وله تأثير، وذلك ينافي التوكل. اهـ.

والمقصود بالحمرة التي ظهرت بوجهها حُمرة الوجه، وهي حمرة تعلو الجسد من المرض، وكل هذه الأشياء من الرقى والتمائم والتولة، كلها باطلة لإبطال الشرع إياها؛ لأن اتخاذها يدل على اعتقاد تأثيرها وهو يفضي إلى الشرك. ذكره القاري.

ومما سبق يتبين أن رجل البيت المسلم يجب أن ينصح أهله ويعلمهم ويدلهم على ما ينجيهم عند الله من عذابه، فيغير المنكر الذي يراه على أهله، ويرشدهم إلى المعروف الذي ينفعهم في دينهم ودنياهم.

#### همم عالية وطموحات جليلة

أيها المسلم، ما هي طموحاتك وأغلى أمانيك؟ وإذا عُرض عليك تحقيق أمنية عظيمة لك؛ فماذا ستختار؟ غالبًا ستحتار، فتعلم من هؤلاء الأخيار:

عن ربيعة بن كعب الأسلمي قال: كنت أبيت مع رسول الله 👛 فأتيته بوضوئه وحاجته فقال لي: «سل». فقلت: أسألك مرافقتك في الحنة. قال: «أو غير ذلك؟» قلت: هو ذاك. قال: «فأعنى على نفسك بكثرة السحود». [صحيح مسلم ١/٣٥٣]

وعنه رضي الله عنه قال: كنت أخدم النبي 🍣 نهاري، فإذا كان الليل أويت إلى باب رسول الله 😻 فيت عنده فيلا أزال أسمعه بقول: «سيحان الله سيحان الله ربي» حتى أمل أو تغلبني عيني فأنام، فقال يومًا: «يا ربيعة؛ سلني فأعطبك». فقلت: أنظرني حتى أنظر، وتذكرت أن الدنيا فانية منقطعة، فقلت: يا رسول الله، أسألك أن تدعو الله أن ينجيني من النار ويدخلني الجنة، فسبكت رسول الله 🎏 ثم قال: «من أمرك بهذا؟ قال: قلت: ما أمرني به أحد، ولكنى علمت أن الدنيا منقطعة فانية، وأنت من الله بالمكان الذي أنت منه، فأحببت أن تدعو الله قال: إنى فاعل فأعنى بكثرة السجود.

قلت: في الصحيح بعضه رواه الطبراني في الكبير وفيه ابن إسحاق، قاله الهيثمي في مجمع الزوائد (٢٤٩/٢).

وهذا نموذج آخر من رجال مدرسة النبي محمد ﷺ، وهو معاذ بن جبل رضى الله عنه، قال له النبي ﷺ: «سلني يا معاذ». قال: قلت: حدثني يا رسول الله عن عمل يدخلني الجنة، قال: «بخ بخ، قد سألت عن عظيم إلا أنه يسير، تشبهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، وتقيم الصلاة وتؤدى الزكاة وتعبد الله وحده». ثم أقبلت عليه أساله قلت: يا رسول الله، أي الأعمال أفضل الصلاة بعد الصلاة؟ قال: «لا ونعم ما هي».

قلت: يا رسول الله، الزكاة بعد الزكاة المفروضية؟ قال: «لا ونعم ما هي». قلت: يا رسول الله، فالصيام بعد الصيام المفروض، قال: «لا، ونعم ما هو». قال: «ألا أخبرك يا معاذ يرأس هذا الأمر وقوامه وذروة السنام منه؟» قلت: نعم يا رسول الله، قال: «رأس هذا الأمر تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا عبده ورسوله، وأن قوامه إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة، وأن ذروة السنام منه الجهاد في سبيل الله، والذي نفسى بيده ما تغيرت قدما عبد قط ولا وجهه في عمل أفضل عند الله بعد الصلاة المفروضة من جهاد في سبيله، ألا أخبرك يا معاذ بأملك الناس من ذلك؟» قلت: نعم، فوضع إصبعه على لسانه، فقلت: يا رسول الله، أو كلما نقول بالسنتنا يُكتب علينا؟ فضرب منكبي الأيسر بيده اليمنى حتى أوجعني ثم قال: «ثكلتك أمك با معاذ، وهل يك الناس في النار على مناخرهم إلا حصائد السنتهم».

[المعجم الكبير ٢٠/ص٥٥]

وهذا الشبهيد الصالح عبد الله والد جابر بن عبد الله رضى الله عنهما قال النبي ﷺ لجابر: «ألا أبشرك عما لقى أبوك؟ إن الله كلم أباك من غير حجاب». فقال له: «عبدي، سلني، فقال: يا رب رُدني إلى الدنيا حتى أقتل فيك». قال: «فإنى قد قضيت عليهم ألا يرجعوا». قال: يا رب فأبلغهم عنا، فأنزل الله عز وجل: ﴿ وَلاَ تَحْسَنِنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْ وَاتًا بِلْ أَحْ يَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزُقُونَ ﴾ وعبد الله هو عبد الله بن عمرو بن حرام، قُتل يوم أحد شهيدًا. [أخرجه الترمذي وغيره، وحسنه الألباني رحم الله تعالى هؤلاء الأخيار، وجمعنا

بهم في خير دار.



#### إعداد/محمد فتحي

على عفة المرأة وكرامتها.

-قلة المصنفات التي تعالج أحكام لياس الرجال وبيان المشروع منه والمنوع.

لما سبق وغيره تأتى أهمية الحديث عن هذا الموضوع.

وسوف ينتظم البحث في لباس الرجال حول سبعة عناصر وهي:

١- شروط يجب توافرها في لباس الرجال.

٢- ما يستحب في لباس الرجال.

٣- محاذير في لباس الرجال.

٤- لباس الرجال في الصلاة.

٥- لباس الرجال في الإحرام.

٦- لباس الرجال في الكفن.

٧- فتاوى تتعلق بلباس الرجال.

#### أولاً: شروط يجب توافرها في لباس الرجال:

#### أ- أن يكون مباحاً طاهراً:

يشترط في اللباس عموماً سواءً كان لباس رجل أو امرأة أن يكون مباحاً طاهراً فلا يجوز لبس المسروق والمغصوب ونحوهما، كما أنه لا يجوز للرجال لبس الحرير أو ما تلبسه النساء، وكذلك لا يجوز لبس النجس، ولا ما فيه تصاوير لذوات الأرواح، وكل هذا واضح بين مقرر في كتب الفقهاء، وتعظم المسألة إذا لبس ذلك وصلى فيه.

#### ب- أن يكون ساتراً للعورة:

وعورة الرجل كما هو معلوم أنها بين السرة والركبة على خلاف مشهور في الفخذ

قال النووي: وعورة الرجل حرا كان أو عبدا ما بين السرة والركبة على الصحيح.

وقال ابن قدامة المقدسى: وعورة الرجل ما بين سرته وركبته لما روى أبو أيوب الأنصاري قال: قال رسول الله 👺 : «ما يين السيرة ويين

#### الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام

على سيد المرسلين وبعد فنخص هذا المقال بالحديث عن شروط لباس الرجال فنقول مستعينين بالله تعالى:

باب لباس الرجال أوسع من باب لباس النساء؛ لأن الأصل في المرأة أن تقر في بيتها وأن لا تخرج إلا لحاجة، بخلاف الرجل؛ فالأصل سعيه في الأرض واكتساب المعاش الحلال، لذا

كان باب اللباس في حقه أوسع.

لكن لا يعنى ذلك أن يلبس الرجل ما يشاء وما يهوى من غير أن ينضبط بضابط الشرع

وقد ظهرت في هذا الزمان أشكال من اللباس- أعنى لباس الرجال- تزرى بلابسها؛ وملابس قصيرة وما يسمى بالشورتات (السراويل القصيرة) لم يستح كثير من الرجال والشبباب اليوم أن يظهروا بها في مجامع الناس ومنتدياتهم؛ إذا ليست الثوب إلى منتصف الساق قالوا تشدد وتزمت ورجعية ومنظر قبيح، وإذا لبس هو مثل هذا اللباس إلى منتصف الساق قالوا هذا موضة، فسيحان الله!!! سنة المختار تزمت وتخلف ورجعية ومنظر قبيح، والتشبه بالكفار والفجار وأرباب العهر والفسوق حضارة ومدنية ورقى، فإلى الله المشتكي وهو حسينا ونعم الوكيل.

وترجع أهمية الحديث عن لباس الرجال في زمن الغربة وبيان المشروع منه والممنوع إلى عوامل كثيرة منها:

-اعتقاد الكثير أنه لا ممنوع في اللباس ويما أن اللياس من العادات فللإنسان أن يرتدي ما بشاء وأن بليس ما يريد.

-اهتمام العلماء والدعاة وطلبة العلم وانشىغالهم بالحديث عن لياس المرأة المسلمة-وحق لهم- ومواجهة الحملات المسعورة للقضاء

وهناك أمور تنافي كون اللباس ساتراً للعورة كأن يكون ضيقاً يصف أو رقيقاً يشف قال الكاساني: فإن كان الثوب رقيقاً يصف ما تحته لا يجوز لأن عورته مكشوفة من حيث المعنى.

وقال إبراهيم بن علي الشيرازي: ويجب ستر العورة بما لا يصف البشرة من ثوب صفيق أو جلد، فإن ستر بما يظهر منه لون البشرة من ثوب رقيق لم يجز لأن الستر لا يحصل بذلك.

وقال محمد بن أحمد الغرناطي: وأما الساتر فيجب أن يكون صفيقًا كثيفًا فإن ظهر ما تحته فهو كالعدم.

يظهر مما سبق أن ستر العورة لا يحصل مع كون اللباس ضيقاً يبرز العورة ويفصلها ويبين حجمها كما هو الحال في كثير من هذه السراويلات التي يلبسها الناس اليوم والتي وجودها كالعدم.

#### ج- أن لا يشبه لباس النساء:

استفاضت السنن عن النبي في الصحاح وغيرها بلعن المتشبهات من النساء، بالرجال والمتشبهين من الرجال بالنساء، وفي رواية أنه لعن المختثين من الرجال والمترجلات من النساء. عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: لعن

رسول الله ﷺ الرجل يلبس لبسة المرأة والمرأة تلبس لبسة الرجل.

قال أبو الطيب:قال الطبري: المعنى لا يجوز للرجال التشبه بالنساء في اللباس والزينة التي تختص بالنساء ولا العكس.

وقال ابن حجر:قال الشيخ أبو محمد بن أبي جمرة نفع الله به ما ملخصه: ظاهر اللفظ الزجر عن التشبه في كل شيء لكن عرف من الأدلة الأخرى أن المراد التشبه في الزي والحركات ونحوها لا التشبه في أمور الخير.

وقال أيضا: اللعن الصادر من النبي ﷺ على

ضربين: أحدهما: يراد به الزجر عن الشيء الذي وقع اللعن بسببه وهو مخوف فإن اللعن من علامات الكبائر.

قال المناوي: قال النووي: حرمة تشبه الرجال بالنساء وعكسه لأنه إذا حرم في اللباس ففي الحركات والسكنات والتصنع بالأعضاء والأصوات أولى بالذم والقبح في حرم على الرجال التشبه بالنساء وعكسه في لباس اختص به المسبه به بل يفسق فاعله للوعيد عليه باللعن.

قال الشوكاني: قوله لعن الله المتشبهين من الرجال الخ فيه دليل على أنه يحرم على الرجال التشبه بالنساء وعلى النساء التشبه بالرجال في الكلام واللباس والمشي وغير ذلك.

قال شيخ الإسلام: الضابط في نهيه عن تشبيه الرجال بالنساء وعن تشبيه النساء بالرجال أن الأصل في ذلك ليس هو راجعا إلى مجرد ما بختاره الرجال والنساء ويشتهونه ويعتادونه فإنه لو كان كذلك لكان إذا اصطلح قوم على أن يليس الرجال الخمر التي تغطى الرأس والوجه والعنق والجلابيب التي تسدل من فوق الرؤوس حتى لا يظهر من لابسها إلا العينان وأن تلبس النساء العمائم والأقبية المختصرة ونحو ذلك أن يكون هذا سائغا وهذا خلاف النص والاحماع فإن الله تعالى قال للنساء: ﴿ وَلْنَصْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُنُوبِهِنَّ وَلاَّ يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِيُعُولَتِهِنَّ ﴾، الآية، وقال: ﴿ قُل لأَزْوَاحِكُ وَيَنَاتِكُ وَنِسَاءِ الْمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلابِيهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَى أَن يُعْرَفُنَّ فَلاَ يُؤْذَيْنَ ﴾ الآية، وقَـالُ: ﴿ وَلاَ تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الجَـاهِلِيَّـةِ الأولى ﴾، فلو كان اللياس الفارق بين الرجال والنساء مستنده مجرد ما يعتاده النساء أو الرحال باختيارهم وشهوتهم لم يجب أن يدنين عليهن الجلابيب ولا أن يضربن بالخمر على الجيوب ولم يحرم عليهن التبرج تبرج الجاهلية الأولى لأن ذلك كان عادة لأولئك... إلى أن قال رحمه الله: فالفارق بين لباس الرجال

والنساء يعود إلى ما يصلح للرجال وما يصلح للنساء وهو ما يناسب ما يؤمر به الرجال وما تؤمر به النساء.

وقال: والرجل المتشبه بالنساء يكتسب من أخلاقهن بحسب تشبهه حتى يفضى الأمر به إلى التخنث المحض والتمكين من نفسه كأنه

وإنك لا تستطيع أن تفرق بين لباس الرجل والمرأة في كشير من بلاد المسلمين وهذا مما يؤسف له، فالله المستعان.

#### د- أن لا يشبه لباس الكافرين:

مفارقة المسلم للمشرك والكافر ظاهرأ وياطنأ أمر مقصود شرعًا، فكما حصل التفريق في الباطن بالاعتقادات وجب التفريق في الظاهر باللباس، لذا جاءت الأدلة الكثيرة المتظاهرة تحرم التشبه وتوجب التميز فإن المشابهة في الظاهر توجب المشابهة في الباطن وهذا من جملة مقاصد الشريعة الكاملة المطهرة؛ إذ المقصود الأعظم هو ترك الأسباب التي تدعو إلى موافقتهم ومشابهتهم باطنا وظاهراً.

وقد نقل غير واحد من أهل العلم إحماع المسلمين على التميز عن الكفار ظاهرا وترك التشبه بهم في اللباس وغيره، أما ترك المشابهة في الباطن فهذا أمر لا يختلف فيه اثنان.

قال العلامة ابن القيم: فليس المقصود من التمييز في اللباس وغيره مجرد تمييز الكافر عن المسلم بل هو من جملة المقاصد، والمقصود الأعظم ترك الأسباب التي تدعو إلى موافقتهم ومشابهتهم باطنا، والنبي على سن لأمته ترك التشببه بهم بكل طريق وقال خالف هدينا هدى المشركين. اه.

فالمقصود الأعظم من التميز إذن هو قطع الأسباب عن مشابهة المغضوب عليهم والضالين ظاهراً وباطناً، وليس المقصود عدم ليس ما يصنعون أو ينسجون.

قال ابن عثيميين رحمه الله: وإذا قبل تشبيه بالكفار فلا يعنى ذلك أن لا نستعمل شيئاً من

صنائعهم فإن ذلك لا يقوله أحد، وقد كان الناس في عهد النبي صلى الله عليه وسلم وبعده بلبسون ما يصنعه الكفار من اللباس، ويستعملون ما يصنعونه من الأواني،

والتشبيه بالكفار هو التشبيه بلياسهم، وحلاهم، وعاداتهم الخاصة، وليس معناه أن لا نركب ما يركبون، أو لا نلبس ما يلبسون، لكن إذا كانوا يركبون على صفة معينة خاصة بهم فلا نركب على هذه الصفة، وإذا كانوا يخيطون الثياب على صفة معينة خاصة يهم فلا نصنع مثل هذا الضيع، وإن كنا نركب مثل السيارة التي يركبونها، وتخيط من نوع النسيج الذي يخيطون منه.

#### ثانياً: ما يستحب في لباس الرجال: ١- ليس القميص:

يستحب للرجال لبس القميص لأنه أستر للعورة وأكمل في الزينة، وقد كان القميص أحب اللباس لرسول الله على.

عن أم سلمة رضى الله عنها قالت: كان أحب الثياب إلى رسول الله ﷺ القميص. وفي رواية لأبي داود لم يكن ثوب أحب إلى رسول الله 🐸 من القميص.

قال ابن القيم: وليس القميص ﷺ وكان أحب الثياب إليه وكان كمه إلى الرسغ.

#### ٢- اللباس الأبيض:

اللون الأبيض من خير الألوان وأحبها إلى النفس وأجلاها للبصبر وهو دليل الصفاء والنقاء.

عن ابن عباس رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: البسوا من ثيابكم البياض فإنها من خبر ثبابكم وكفنوا فيها موتاكم ...».

قال أبو الطيب: والحديث يدل على استحباب لبس البيض من الثياب وتكفين الموتى بها قال في النيل والأمر في الحديث ليس للوجوب؛ أما في اللياس فلما ثبت عنه صلى من لبس غيره (أي غير الأبيض) وإلباس جماعة من الصحابة وعثمان وتقريره لحماعة منهم ليس

غير البياض وأما في الكفن فلما ثبت عند أبي داود قال الحافظ بإسناد حسن من حديث جابر مرفوعا: «إذا توفي أحدكم فوجد شيئا فليكفن في ثوب حبرة». انتهى.

قال ابن القيم: وكان أحب الألوان إليه البياض وقال هي من خير ثيابكم فالبسوها وكفنوا فيها موتاكم.

والأبيض هو لباس الملائكة المقاتلين مع المسلمين يوم أحد.

عن سعد قال: رأيت عن يمين رسول الله ﷺ وعن شماله يوم أحد رجلين عليهما ثياب بياض ما رأيتهما قبل ولا بعد يعني جبريل وميكائيل عليهما السلام.

## ٣. لبس أحسن الشياب في الجمعة والعيدين:

السنة أن يغتسل المرء وهو خارج إلى الجمعة والعيدين، ويلبس أحسن ما عنده من الثياب، ويتطيب ويتزين، لأنه من باب تعظيم شعائر الله، والأفضل أن يخصص ملابس حسنة جميلة نظيفة للجمعة والعيدين.

قال ابن القيم: يستحب أن يلبس فيه أي يوم الجمعة أحسن الثياب التي يقدر عليها فقد روى الإمام أحمد في مسنده من حديث أبي أيوب رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله على يقول: «من اغتسل يوم الجمعة ومس من طيب إن كان له، ولبس من أحسن ثيابه ثم خرج وعليه السكينة حتى يأتي المسجد ثم يركع إن بدا له ولم يؤذ أحدا ثم أنصت إذا خرج إمامه حتى يصلى كانت كفارة لما بينهما».

وفي سنن أبي داود عن عبد الله بن سلام رضي الله عنه أنه سمع رسول الله على يقول على المنبر في يوم الجمعة: «ما على أحدكم لو الشترى ثوبين ليوم الجمعة سوى ثوبي مهنته».

وفي سنن ابن ماجه عن عائشة رضي الله عنها أن النبي في خطب الناس يوم الجمعة فرأى عليهم ثياب النمار فقال: «ما على أحدكم إن وجد سعة أن يتخذ ثوبين لجمعته سوى

ثوبي مهنته». والنمار هي جلود النمور.

قال شيخ الإسلام: ولهذا كان تميم الداري قد اشترى حلة بألف درهم فكان يصلي فيها بالليل، وقال نافع: رأني ابن عمر وأنا أصلي في ثوب واحد فقال: ألم أكسك؟ قلت: بلى، قال أرأيتك لو بعثتك في حاجة كنت تذهب هكذا؟ قلت: لا، قال: الله أحق أن تتزين له. رواه ابن بطة، ويدل على ذلك قول النبي صلى الله عليه و سلم: «فالله أحق أن يستحيا منه». ويستحب له أيضا ستر رأسه بالعمامة ونحوها لأن النبي كان يصلي كذلك، وهو من تمام الزينة والله تعالى أحق من تزين له.

#### ٤ التواضع في اللباس:

التواضع في كل شيء مطلوب ومرغوب، في الملبوس، والماكول، والمركوب، والمسكون، فمن تواضع لله رفعه ه، ومن تكبر أذله الله، والتواضع سمة المتقين، والإسراف سمة الجهلة والمتكبرين، ولهذا نهى الشارع الحكيم عن لباس الشهرة.

قال ابن القيم: وكذلك لبس الدنيء من الثياب يذم في موضع ويحمد في موضع، فيذم إذا كان شهرة وخيلاء ويمدح إذا كان تواضعًا واستكانة، كما أن لبس الرفيع من الثياب يذم إذا كان تكبرًا وفضرًا وخيلاء ويمدح إذا كان تجملاً وإظهارًا لنعمة الله.

ففي صحيح مسلم عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله هذا «لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال حبة خردل من كبر ولا يدخل النار من كان في قلبه مثال حبة خردل من إيمان». فقال رجل: يا رسول الله، إني أحب أن يكون ثوبي حسنا ونعلي حسنة أفمن الكبر ذاك؟ فقال: «لا، إن الله جميل يحب الجمال، الكبر بطر الحق وغمط الناس».

والحمد لله رب العالمين.

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة الخطباء والوعاظ والقُصَّاص. أولا: من القصة:

رُوي عن أبي سعيد الخدري عن النبي ﷺ قال: «قال موسى عليه السلام: يا رب علمني شيئًا أذكرك به وأدعوك به؟ قال: قل يا موسى: لا إله إلا الله. قال: كل عبادك يقول هذا. قال تعالى: قل لا إله إلا الله، قال موسى: لا إله إلا أنت إنما أريد شيئًا تخصني به، قال تعالى: يا موسى لو أن السموات السبع وعامرهن غيري والأرضين السبع في كفة ولا إله إلا الله في كفة مالت بهن لا إله إلا الله».

تانيا: التخريج:

هذه القصة أخرجها الإمام النسائي في «السنن الكبرى» (٢٠٩/٦) (ح١٠٦٧)، وأبو يعلى في «المسند» (٢/٨/٢) ح(١٣٩٣)، وابن حبان ح(٢٣٢٤ - موارد)، والحاكم في «المستدرك» (١/٨١م)، والبيهقي في «الأسماء والصفات» (ص١٦٤)، والطبراني في الدعاء ح(١٤٨)، وأبو نعيم في «الحلية» (٣٢٧/٨) كلهم من طريق دراج أبي السمح عن أبي الهيثم عن أبي سعيد به مرفوعًا.

تالتا: التحقيق:

هذه القصة واهية وسندها غريب من حديث دراج عن أبى الهيثم.

أ- فقد أوردها الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (٣/ ١٨٠) وقال:

١- دراج بن سمعان يقال اسمه عبد الرحمن، ودراج لقب، أبو السمح القرشي السهمي مولاهم المصري القاصُّ.

٢- قال عبد الله بن أحمد عن أبيه: «حديثه منكر».

٣- وقال فضلك الرازى: «ليس بثقة ولا كرامة».

٤ - وقال الدارقطني: «ضعيف». وقال في موضع آخر:

٥- وقال النسائي: «ليس بالقوي»، وقال في موضع أخر: «منكر الحديث».

ب- وأوردها الإمام ابن عـدي في «الكامل» (١١٢/٣) (٦٤٧/٢٥) وقال:

١- سمعت ابن حماد يقول: دراج أبو السمح منكر الحديث. قاله أحمد بن شعيب النسائي.

٢- حدثنا ابن أبي عصمة، قال: حدثنا أحمد بن أبي يحيى قال: سمعت أحمد بن حنبل يقول: «أحاديث دراج عن أبي الهيثم عن أبي سعيد فيها ضعف».

٣- ثم ساق له ابن عدي أحاديث وقال: «عامة هذه الأحاديث مما لا يتابع دراج عليه».

قلت: وأحاديث دراج عن أبي الهيثم عن أبي سعيد غير مستقيمة. قاله الأجري عن أبي داود. كذا في «التهذيب» (١٨١/٣)، وهذه القصة منها، ولقصد بين الإمام الذهبي في «الميسزان» ولقصد بين الإمام الذهبي في «الميسزان» كان يقص بمصر، مات سنة ست وعشرين ومائة، ثم أقر الإمام الذهبي أقوال الأئمة التي أوردناها أنفًا في دراج بأنه «منكر الحديث» خاصة في روايته عن أبي الهيثم عن أبي سعيد، وبين أن لابن وهب عن عمرو بن الحارث عن دراج نسخة عن أبي الهيثم عن أبي سعيد مرفوعًا ثم أورد أحاديث منكرة منها. وبهذا السند جاءت القصة فهي واهية منكرة.

ج- ولقد أورد هذه القصة الشيخ الألباني رحمه الله في «ضعيف الترغيب والترهيب»
 (٤٦٠/١) (ح٩٢٣) وبين علتها وضعفها.
 رابعا: دلائل نكارة المتن:

لقد بينا من التحقيق أن الحديث الذي جاءت به القصة منكر ودلائل النكارة ظاهرة على المتن.

١- من قوله: «عامرهن غيري» حيث اثبت حلول الله في السماء وهذا لا يقوله أحد من أهل السنة أن الله من عمار السماء ولا يتوهم الحلول من قوله تعالى: ﴿ أَأَمِنتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَن يَحْسِفَ بِكُمُ الأَرْضَ ﴾ [الملك: ١٦].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (٥٢/٣): «وكذلك قوله تعالى: ﴿ أَأُمِنْتُمُ

من توهم أن مقتضى هذه الآية أن يكون الله في داخل السماوات فهو جاهل ضال بالاتفاق.

ولما كان قد استقر في نفوس المخاطبين أن الله هو العلي الأعلى وأنه فوق كل شيء كان المفهوم من قوله: إنه (في السماء) أنه في العلو، وأنه فوق كل شيء.

وإن قدر أن السماء المراد بها الأفلاك: كان المراد أنه عليها، كما قال: ﴿وَلِأُصَلَّبَنَّكُمُ فِي جُذُوعِ النَّخْلِ﴾، وكما قال: ﴿فَسِيرُوا فِي الأَرْضِ﴾ وكما قال: ﴿فَسِيحُوا فِي الأَرْضِ﴾.

قلت: وهذا البيان نقله الدكتور محمد خليل هراس في «شرح العقيدة الواسطية» طبعة الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة ص(٢، ٨٠) حيث قال: «ولا يجوز أن يفهم من قوله في السماء أن السماء ظرف حاو له سبحانه بل إن أريد بالسماء هذه المعروفة (فُفي) بمعنى (على) كما في قوله تعالى: ﴿وَلاَصلَابَنّكُمُ فِي جُذُوعِ للنّخَلِ ﴾ [طه: ٧١]، وإن أريد بها جهة العلو (ففي) على حقيقتها فإنه سبحانه في أعلى العلو».

٢- ومن دلائل نكارة رواية دراج عن أبي الهيثم، مراجعة موسى ربه مرتين، ورده الذكر بكلمة التوحيد مرتين، بدعوى أنه يريد شيئا يخصه به غير كلمة التوحيد، وكان موسى عليه السلام لا يعرف مقدار فضل هذه الكلمة التي بين النبي أنها أفضل جميع شعب الإيمان كما في صحيح مسلم (ح٨٥) من حديث أبي هريرة قال رسول الله ﷺ: «الإيمان بضع وسبعون أو بضع وستون شعبة فأفضلها قول لا إله إلا الله وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان».

وكذا البخاري واللفظ لمسلم كما هو مبين، وحمى الله موسى عليه السلام من هذه القصص المنكرة، فالمرسلون جميعًا أعلم الناس بفضل لا إله إلا الله، قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولٍ إِلاَّ نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُونٍ ﴾ [الأنبياء: ٢٥].

بل موسى عليه السلام في بدء الوحى قال له رب العزة: ﴿ وَأَنَا اخْتَرْتُكَ فَاسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى (١٣) إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لاَ إِلَّهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدْنِي وَأَقِم الصَّلاةَ لِذِكْرِي ﴾ [طه: ١٣، ١٤].

وبدء الوحى بهذا في غاية التناسب لأن موسى عليه السلام ذاهب إلى فرعون الذي قال عنه رب العزة: ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَا أَيُّهَا المَلأُ مَا عَلِمْتُ لَكُم مِّنْ إِلَهٍ غَيْرِي ﴾ [القصص: ٣٨].

فمن كان هذا شانه فهو عالم بفضلها ومعناها، وعامل بمقتضاها.

#### خامسا: بدائل صحيحة

هناك العديد من الأحاديث والقصص الصحيحة التي تبين فضل لا إله إلا الله بعيدة عن هذه المنكرات مودية هذا المعنى في غاية الوضوح، وهو أنَّ اسم الله لا يثقل معه شيء، فعلى سبيل المثال لا الحصر حديث البطاقة الذي أخرجه الترمذي في «السنن» (ح٢٦٣٩)، وابن ماجه في «السنن» ح(٤٣٠٠)، والحاكم في «المستدرك» (٦/١، ٢/٩)، وأحمد في «المسند» (٢١٣/٢) من طريق الليث بن سعد عن عامر بن يحيى عن أبي عبد الرحمن الحبلي قال: سمعت عبد الله بن عمرو قال: سمعت رسول الله ﷺ قال: «إن الله سيخلص رجالاً من أمتى على رؤوس الخلائق يوم القيامة فينشر عليه تسعة وتسعين سجلاً، كل سجل مثل مد البصر ثم يقول: أتنكر من هذا شيئًا، أظلمك كتبتي الحافظون؟ فيقول: لا يا رب، فيقول: أفلك عذر، فيقول: لا يا رب، فيقول: يلى إن لك عندنا حسنة فإنه لا ظلم عليك اليوم، فتخرج بطاقة فيها أشهد أن لا إله إلا الله، وأشبهد أن محمدًا عبده ورسوله، فيقول: احضر وزنك، فيقول: ما هذه البطاقة مع هذه السجلات؛ فقال: إنك لا تُظلم، قال: فتوضع السجلات في كفة، والبطاقة في كفة، فطاشت السجلات، وثقلت البطاقة، فلا بثقل مع اسم الله شيء». سادساً: تحقيق وفوائد

قال الحاكم: حديث صحيح الاسناد على شرط مسلم.

قلت: ووافقه الذهبي في «التلخيص»، ونقله الألباني في «الصحيحة» (٢١٣/١) (ح١٣٥)، وأقره حيث قال: «وهو كما قالا».

ثم قال: «وفي الحديث دليل على أن ميزان الأعمال له كفتان مشاهدتان، وأن الأعمال وإن كانت أعراضًا فإنها توزن، والله على كل شيء قدير، وذلك من عقائد أهل السنة والجماعة والأحاديث في ذلك متضافرة وإن لم تكن متواترة». اه.

قلت: نعم هي مــــواترة، ولقــد أثبت هذا التواتر الإمام الكتاني في كتابه «نظم المتناثر من الحديث المتواتر» (ح٢٩٦) قال: «أحاديث الصراط والميزان وإنطاق الجوارح وتطاير الصحف وأهوال الموقف وأحوال الجنة والنار».

نقل البرزلي عن «شيرح الإرشياد» أنها متواترة، ونقله عنه أبو على بن رحال في شرحه لختصر خليل، وفي الشهاب على الشفا في الكلام على حديث الشفاعة الكبرى، ما نصه:

«وفي هذا ونحـوه مما بلغ حـد التـواتر المعنوى رد على المنكرين من أهل الكلام».

قلت: لذا قال ابن أبي العز في «شرح العقيدة الطحاوية» ص(٤١٩): «فعلينا الإيمان بالغيب كما أخبرنا الصادق ﷺ من غير زيادة ولا نقصان، وما خيبة من ينفي وضع الموازين القسط ليوم القيامة كما أخبر الشارع، لخفاء الحكمة عليه ويقدح في النصوص بقوله: «لا يحتاج إلى الميزان إلا البقال والفوال، وما أحراه بأن يكون من الذين لا يقيم الله لهم يوم القيامة وزنا».

فاللهم اجعلنا ممن قلت فيهم: ﴿ فَأُمُّا مَن ثَقُلَتْ مَوَازِينُهُ (٦) فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رُاضِيةٍ ﴾ [الواقعة: ٦، ٧].

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.



## العثاوي

#### تجيب عليها لجنة الفتوي

#### حكم اللعب بالنرد والشطرنج والكوتشينة

يسأل محمد محمود حسن ميت غمر . ما حكم الشرع في اللعب بالنرد والشطرنج والكوتشينة؟!

. وما الحكم في ألعاب الأتاري والكمبيوتر. والبلاي استاشن، وما حكم التكسب منها على سبيل تأجير تلك الأجهزة للعب بها؟

. وهل صلاة المرأة في (البنطلون صحيحة؟!

الجواب: حكم اللعب بالنرد (وهو ما يطلق على مثل الدمنو والطاولة) والشطرنج والكوتشينة قال ابن قدامة في المغنى: كل لعب فيه قمار فهو محرم وهو من الميسر الذي أمر الله تعالى باجتنابه، ومن تكرر منه رُدُّت شبهادته، وما خلا القمار وهو اللعب الذي لا عوض فيه من الجانبين ولا من أحدهما فمنه ما هو محرم ومنه ما هو مباح، فأما المحرم فاللعب بالنرد ... قال أبو موسى: سمعت رسول الله 🐸 قال: «من لعب النردشير فقد عصبي الله ورسوله».

- وقال مالك من لعب بالنرد والشطرنج فلا أرى شبهادته طائلة لأن الله تعالى يقول: فماذا بعد الحق إلا الضلال، وهذا ليس من الحق فيكون من الضلال.

قال: فأما الشطرنج فهو كالنرد في التحريم إلا أن النرد أكد منه في التحريم لورود النص في تحريمه، لكن هذا في معناه فيثبت فيه حكمه قياسا عليه .. وممن ذهب إلى تحريمه علىُّ بن أبي طالب وابن عمر وابن عباس وسعيد بن المسيب والقاسم، وسالم وعروة ومحمد بن على بن الحسين ومطر الوراق ومالك وهو قول أبى حنيفة، وذهب الشافعي إلى إباحته حاكيا ذلك عن بعض السلف.

قال الإمام أحمد رحمه الله: أصح ما في الشيطرنج قول على رضى الله عنه لما مر على قوم يلعبون بالشطرنج فقال: ما هذه التماثيل التي أنتم لها عاكفون.

وما قيل في الشطرنج والنرد يقال في الكوتشينة وما في معناها، والله أعلم.

#### حكم العاب الاتارى والكمبيوتر

. أما ألعاب الأتاري والكمبيوتر والبلاي ستيشن إذا كانت عبارة عن تحريك أشخاص على هيئة جنود متحاربة، أو طائرات متقاتلة، بقصد الترفيه وتعلم مراوغة الأعداء فلا بأس بها. وإن كان تحريك أشخاص يلعبون بقصد الترفيه والتعليم بدون قمار من طرف أو الطرفين، وبدون ظهور ما يعبر عن العورات كظهور الأفخاذ حتى ولو كانت صورًا غير حقيقية لكن لكي لا يتعلم الشباب أن ظهور الأفضاذ جائز، وبشرط ألا يصحبها موسيقي، وبشرط ألا تعطل عن واجب كطلب العلم الشرعي، والتعرف على كتاب الله وسنة رسوله 👛، وكأداء الصلوات في مواقيتها في المسجد جماعة؛ فلا بأس بها أيضا بما تقدم من الشروط، علما بأن الترفيه في الإسلام مباح إذا لم يكن بمحرم، والترفيه استثناء وليس أصلا، بمعنى أن أصل الوقت للعمل والجد، والترفيه جزء يسير من الوقت لترويح النفس واستجمامها واستعادة نشاطها.

والذي يجعل له محلا يضع فيه هذه الأدوات الترفيهية للشباب إن استطاع أن يلتزم بالضوابط السابقة عند تأجيره المحل ساعة أو ساعتين بمقابل مالي لا حرج عليه في ذلك وإن لم يلتزم بالضوابط السابقة فلا بحوز له ممارسة هذه المهنة.

لقول الله تعالى: ﴿ وتعاونوا على البر والتقوى ولا تعاونوا على الإثم والعدوان ﴾ والله أعلم.

- أما عن صلاة المرأة في (البنطلون) فقد أخرج الحاكم عن أم سلمة رضى الله عنها أنها سألت النبي 🐲 أتصلى المرأة في درع وخمار ليس عليها إزار؟ قال: «إذا كان الدرع سابغًا يغطى ظهور قدميها» صحيح على شرط البخاري فعلى المرأة أن تستر بدنها كله في الصلاة إلا وجهها وكفيها.

وعن عائشة رضي الله عنها أنها كانت تقوم إلى الصلاة في الخمار والإزار والدرع فتسبل الإزار فتتجلبب به، وكانت تقول: ثلاثة أثواب لابد للمرأة منها في الصلاة إذا وجدتها: الخمار والجلباب والدرع. [شرح العمدة]

فالواجب على المرأة الحرة المكلفة ستر جميع بدنها في الصلاة ما عدا الوجه والكفين لأنها عورة كلها فإن صلت وقد بدا شيء من عورتها كالساق والقدم والرأس أو بعضه لم تصح صلاتها لقول النبي تن «لا يقبل الله صلاة حائض إلا بخمار». [رواه أحمد] وعلى المسلمة أن تلتزم باللباس الشرعي في الصلاة وهو الساتر لجميع بدنها، فلا يكون ضيقا فيجسم بدنها ولا شفافا فيظهره، ولا قصيرًا فيبدي بعض جسدها، فالبنطلون بالصورة الموجودة الأن لا تتحقق فيه هذه الشروط وبناء عليه لا تصح الصلاة فيه. والحمد لله رب العالمين والله أعلم.

#### حكم التواشيح والابتهالات

يسأل محمد شحاتة محمد ههيا ـ شرقية: قام بعض الإخوة المصلين في مسجدنا بعد صلاة التراويح بالقاء بعض التواشيح والابتهالات الدينية فهل هذا العمل جائز شرعًا، وهل يُنكر على فاعله أمام الناس ـ وجزاكم الله خيرا.

الجواب الميزان الصحيح والمقياس الحق في هذه الأفعال قول النبي ، من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد» [مسلم] فإذا لم يثبت العمل عن النبي وأصحابه فيُنكر على فاعله ويُرشد إلى التزام السنة.

#### من ترك ركنًا من أركان الصلاة

- يسأل سائل عن الحكم في ما لو ترك المسلي ركثا من أركان الصلاة؟

الجواب: لو ترك المصلي ركنا من أركان الصلاة كالفاتحة أو الركوع ناسيا أو متعمدًا بطلت صلاته، وتبطل الركعة وحدها إذا ترك فيها ركنا كالفاتحة مثلا وعليه الإتيان بركعة مكانها لتتم الصلاة وإلا بطلت كلها.

وقد قال النبي ﷺ: «لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب» [مسلم عن عبادة بن الصامت].

#### لأبحور حل السحر بالسحر

ـ يسأل مصطفى عبد الله ـ قنا هل يجوز حل السحر بالسّحر؟ مع العلم أنه يوجد من أهل العلم من قال به مثل سعيد بن السيب وغيره.

الجواب: لا يجوز أن يعالج السحر بالسحر ولكن يعالج بالرقية، وبقراءة القرآن والأذكار النبوية الواردة في الرقية، وبالدعاء وطلب الشفاء من الله.

لما ورد في الحديث الصحيح عن جابر عند أحمد وأبي داود أن رسول الله ﷺ سئل عن النشرة فقال: هي من عمل الشيطان.

قال العلامة ابن القيم: النشرة هي حل السحر عن المسحور، وهي نوعان؛ أحدهما: حَل السحر بسحر مثله وهو الذي من عمل الشيطان (كما في حديث جابر) فيتقرب الناشر والمنتشر إلى الشيطان بما يحب فيبطل عمله عن المسحور والثاني: النشرة بالرقية والتعوذات والأدوية والدعوات المباحة فهذا جائز (وعليه عمل كلام من أباحها من العلماء كسعيد بن المسيب).

وقال الشيخ عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ في فتح المجيد تعليقًا على قول سعيد ابن المسيب - رحمه الله - دمه الله - في ذلك يُحـمل على نوع من النشـرة لا يُعلم أنه

#### التنكيس في الصلاة

. يسأل أحمد عبد الله محمد. أسوان: صليت إمامًا بالناس في صلاة الصبح الركعة الأولى بالعاديات والثانية بالزلزلة فقال لي أحد المصلن هذا تنكيس في الصلاة.

فهل هذا صحيح؟ وإن لم يكن صحيحًا فما هو التنكيس إذًا وهل الصالة على النحو السابق صحيحة؟

الجواب: سئل الإمام أحمد عن ذلك فقال: لا بأس به؛ أليس يعلم الصبي على هذا؟ ويعني الإمام أحمد بذلك أن كل الصبيان يعلمون القرآن من سورة الناس فيقرعونه هكذا عند التعلم وعند المراجعة، وقد روي أن الأحنف قرأ بالكهف في الأولى وفي الثانية بيوسف؛ وذَكَرَ أنه صلى مع عمر الصبح بهما. استشهد به البخاري.

وقال النووي في شرحه لصحيح مسلم: والذي نقوله أن ترتيب السور ليس بواجب لا في الصلاة ولا في الدرس ولا في التلقين والتعليم وأنه لم يكن من النبي على في ذلك نص ولا حَدُّ تحرم محالفته.. إلى أن قال ولا خلاف أنه يجوز للمصلي أن يقرأ في الركعة الثانية سورة قبل التي قرأها في الأولى وإنما يكره ذلك في ركعة.

وذكر أن قراءة القرآن منكوسًا تأوله البعض على من يقرأ من آخر السورة إلى أولها لأن ترتيب آيات كل سورة بتوقيف من الله تعالى على ما عليه المصحف الآن، وهكذا نقلته الأمة عن نبيها ﷺ.

وقال ابن حجر: قال ابن بطال: لا نعلم أحدًا قال بوجوب ترتيب السور في القرآءة لا داخل الصلاة ولا خارجها، بل يجوز أن يقرأ الكهف قبل البقرة، والحج قبل الكهف، وأما ما جاء عن السلف من النهي عن قراءة القرآن منكوسا فالمراد به أن يقرأ من أخر السورة إلى أولها. أه من فتح الباري والذي يظهر من مجموع ما سبق أن القراءة بدون ترتيب

السور ليس هو التنكيس المنهي عنه وقد فعل النبي ذلك في صلاته من الليل وقرأ سورة آل عمران قبل سورة النساء كما ورد في صحيح مسلم من حديث حذيفة رضي الله عنه. وعلى هذا يحمل كلام ابن مسعود رضي الله عنه لما سئل عمن يقرأ القرآن منكوسا؟ قال: ذلك منكوس القلب وقد كره بعض العلماء التنكيس بين السور، وذلك لمخالفة ترتيب المصحف. والله أعلم.

#### هل الحجر الأسود من الجنة؟

- يسأل محمد رمضان سمك من الإسكندرية:
نشرت مجلة التوحيد في عدد ربيع الأول العام
١٤٠٩ - عن فضيلة الشيخ/ محمد علي عبد
الرحيم-رحمه الله- قوله: إن الحجر الأسود ليس
من أحجار الجنة، بينما ذكر بعض الإخوة لنا
أحاديث ثابتة عن رسول الله الله تفيد أن الحجر
الأسود من أحجار الجنة، نرجو من فضيلتكم
التفضل بالتعقيب؟

الجواب: نشكر الأخ الكريم/ محمد رمضان سمك من الإسكندرية على إيراده هذا السؤال وما يتعلق به، ونفع الله به الإسلام والمسلمين ونقول إن الشيخ إذا كان قال هذا الكلام عن الحجر الأسود فلغياب النص والدليل عنه، وهذا دليل واضح على ما يتمتع به بنو البشر من ورود الخطأ من كل أحد منهم كما قال النبي في: «كل ابن آدم خطاء وخير الخطائين التوابون» رواه الحاكم وصححه عن أنس، والصواب كما ورد عن النبي في من حديث ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي في قال: «نزل الحجر الأسود من الجنة وهو أشد بياضا من اللبن فسودته خطايا بني أدم». [الترمذي وقال: هذا حديث حسن صحيح وصححه الشيخ الألباني رحمه الله]

والنصيحة للإخوة الكرام - فالدين النصيحة - ما داموا قد عرفوا أن الخطأ وارد على كل أحد من

الناس فلا يحدث البلبلة والاختلاف والجدل، ولا تقوم الدنيا وتقعد، فإن الأمور تتدارك، والحق ضالة المؤمن حيثما وجده التزمه والله الهادي إلى سواء السبيل.

#### حكم شركات التأمين

- يسأل محمد مصطفى - الشرقية:

فكرت في تأمين مستقبل ولدي فذهبت إلى إحدى شركات التأمين لأدفع مبلغا شهريا وأحصل بعد ٢١ سنة على مبلغ كبير أستطيع تزويجه به فهل هذا المبلغ حلال أم حرام؟

الجواب: الشخص الذي يؤمن على حياته أو مصنعه أو على ولده لا يدري كم من الأقساط سيدفع، ولا كم من المال يستحق ومتى يستحق هذا المال؛ إلا في حالة واحدة هي حالة انتهاء مدة عقد التأمين دون تعرض للكوارث، وهذا من قبيل الغرر والجهالة الذي يفسد العقود وهو كذلك يدفع مالا مقابل مال سيأخذه دون مماثلة في قدر هذا المال أو تقابض في المجلس وهذا من الربا المحرم شرعًا، فضلا عن أن شركات التأمين تستثمر حصيلة أموالها في البنوك الربوية لتحصل منها على أعلى فائدة، وهذا هو الربا المحرم وهذا الذي عليه أكثر علماء الأمة وهو الذي انتهت إليه المجامع الفقهية التي بحثت هذا الموضوع، فهذا النوع من التأمين يسمى التأمين التجاري وهو حرام لأنه يشتمل على ما تفسد معه العقود من الغرر والربا وغيره.

#### صوابط المشاركة في المشروعات

- يسأل حمدي محمد - الإسكندرية:

نرجو الإفادة عن شركة تسمى الفرسان للإنتاج الداجني تقوم بعمل مشاريع تربية طيور وهي عبارة عن دورات تربية وعلى العميل الذي يريد الاشتراك دفع تكاليف المشروع ومحدد فيه نسبة

ربح كل دورة تربية فإجمال تكلفة الدورة ١٠٠٠ جنيه وربحها ٧٥٠ جنيه، لكنهم يقولون إن هذه الدراسة خاضعة للجدوى الاقتصادية بزيادة أو نقصان ١٠٠ عن قيمة الربح المحددة سلفا فهل التعاقد مع هذه الشركة بحكم خبرتها في مجال تربية الدواجن لإدارة المشروع جائز شرعًا أم لا ١٤٤٤ أرجو الإفادة...

الجواب: الأرباح المبينة في نموذج دراسة الجدوى هي أرباح تقديرية قائمة على أساس سير المبروع كما هو مخطط له، وقد تزيد وتنقص بسبب عوارض قدرية، وقد يحدث جائحة أو مرض يصيب الطيور لا يُعرف سببه ولا علاجه، وعند ذلك سيقل الربح وقد تكون خسارة، فإذا كان التعامل خاضعًا للمكسب والخسارة فلا حرج في هذا التعامل حينئذ، وأما إذا كان الاتفاق على الربح دون الخسارة فتصبح المعاملة ربوية، وهذه الأخيرة هي الواضحة فيما جاء في السؤال. فليعدل الاتفاق أو يصرف النظر عن هذا التعامل.

#### مواردث

ـ يسأل مؤمن عبد الله ـ سقارة جيزة: توهيت امرأة عن زوج وأبناء أخت وأخوات لأم، فما نصيب كل هؤلاء من تركتها؟

الجواب

للزوج النصف فرضًا للأخوات لأم الثلث فرضًا

وأبناء الأخت من ذوي الأرحـــام لا يرثون في وجود أصحاب الفروض، فليس لهم شيء.

والباقي يرد على الأخوات لأم فقط على الراجح من أقوال العلم والمعمول به في الفتوى والقضاء لأن الرد على أحد الزوجين متأخر عن ذوي الأرحام.



## الفتاوي



#### فتاوى اللجنة الدائمة

#### من تحرك من عرفة قبل غروب الشمس فعليه دم معالتوبةإلىالله

س: وقفت بعرفة حتى قبيل المفرب ورأيت الحجاج يتحركون إلى مزدلفة فسرت معهم، وقد نبهني أحد الحجاج بعدم المسير الآن ولكنني لم أسمع كلامه، فهل حجى صحيح؟ أو ماذا على؟ أفيدوني جزاكم الله خيراً.

الجواب: إذا كان الواقع هو ما ذكرت في السؤال ولم ترجع إلى عرفة وتقف بها حتى غروب الشمس فعليك دم يُذبح في منى أو مكة للفقراء، مع التوبة إلى الله من ذلك. وفق الله الجميع.

#### من قطع طوافه تحديث أو تحاجة هل يستأنفه أم يبنى على ما مضى

س: الأخ الذي رمز لاسمه: ق. ن. ع. من القاهرة يقول في سؤال له: رجل شرع في الطواف فخرج منه ريح، هل يلزمه قطع طوافه أم يستمر؟

الجواب: إذا أحدث الإنسان في الطواف بريح أو بول أو مني، أو مس فرج أو ما أشبه ذلك انقطع طوافه كالصلاة، يذهب فيتطهر ثم يستأنف الطواف، هذا هو الصحيح، والمسألة فيها خلاف، لكن هذا هو الصواب في الطواف والصلاة جميعًا؛ لقول النبي 🥧 : «إذا فــسا أحــدكم في الصــلاة فلينصــرف، وليتوضأ، وليعد الصلاة». رواه أبو داود وصححه اين خزيمة.

والطواف من جنس الصلاة في الجملة، لكن لو قطعه لحاجة مثلاً كمن طاف ثلاثة أشواط ثم أقيمت الصلاة فإنه يصلى ثم يرجع فيبدأ من مكانه ولا

يلزمه الرجوع إلى الحجر الأسود، بل بيدأ من مكانه ويكمل، خلافًا لما قاله بعض أهل العلم: إنه يبدأ من الحجر الأسود. والصواب: لا يلزمه ذلك، كما قال جماعة من أهل العلم، وكذا لو حضر جنازة وصلى عليها، أو أوقفه أحد يكلمه، أو زحام، أو ما أشبه ذلك، فإنه يكمل طوافه، ولا حرج عليه في ذلك، والله ولى التوفيق.

#### الوكالة في الرمي لا تجوز إلا من عذر شرعي

س: ما حكم من وكل في رمى الجمار وهو قادر وسافر بعد يوم العيد ولم يمكث في منى يومين؟

الجواب: الوكالة لا تجوز إلا من علة شرعية مثل كبر السن والمرض ومثل الحبلي التي يخشى عليها، وما أشبه ذلك، أما التوكيل من غير عذر شرعى فهذا لا يجوز، والرمى باق عليه حتى ولو كان حجه نافلة على الصحيح؛ لأنه لما دخل في الحج والعمرة وجب عليه إكمالهما وإن كان نافلة؛ لقوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَأَتِمُّوا الحَجُّ وَالْعُمْرَةَ لِلَّهِ ﴾ [البقرة: ١٩٦]، فهذا يعم حج النافلة وحج الفرض كما يعم عمرة النافلة، لكن إذا كان معذورًا لمرض أو كبر سن فلا بأس، والنائب يرمى عنه وعن موكله في موقف واحد الجمرات كلها هذا هو الصواب.

وكذلك إن سافر قبل طواف الوداع فهذا أيضًا منكر ثان لا يجوز؛ لأن طواف الوداع بعد انتهاء الرمى وبعد فراغ وكيله من الرمى إذا كان عاجزًا، وكونه يسافر قبل طواف الوداع وقبل مضى أيام منى هذا فيه شيء من التلاعب فلا يجوز هذا الأمر، بل عليه دمان: دم عن ترك الرمى يذبح في مكة ودم عن ترك طواف الوداع يذبح في مكة أيضًا، ولو

٦٠ التوحي 
العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

طاف في نفس يوم العيد لا يجزئه ولا يسمى وداعًا؛ لأن طواف الوداع يكون بعد رمى الجمار فلا يطاف للوداع قبل الرمى؛ لقول النبي 👺: «لا ينفرنُ أحدكم حتى يكون أخر عهده بالبيت». ولما ثبت عن ابن عباس رضى الله عنهما أنه قال: «أمر الناس أن يكون أخر عهدهم بالبيت إلا أنه خفف عن المرأة الحائض». متفق على صحته.

وعلى المذكور دم ثالث عن ترك المبيت بمنى ليلة أحد عشير وليلة اثنى عشير مع التوبة إلى الله من فعله المذكور.

#### مكان الحلق والتقصير

س: إذا رمينا جمرة العقبة فهل لابد من الحلق في منى أو نحلق بعد النزول إلى مكة؟ وخـاصـة أنه ربما لا توجد إمكانيات الحلاقة في منى؟ أرجو من سماحتكم إيضاح ذلك؟

الجواب: الحلق أو التقصير يجوز فعله في مني وفي مكة وغيرهما.

#### حكم التحلل بعدرمي جمرة العقبة

س: امرأة جاهلة رمت جمرة العقبة يوم النحر وأحلت إحرامها ولبست البرقع، ولم تقصر، ولم تطف طواف الإفاضة ماذا يجب عليها؟

الجواب: ليس عليها شيء؛ لأن التحلل الأول يحصل برمى جمرة العقبة عند جمع من أهل العلم، وهو قول قوي وإنما الأحوط هو تأخير التحلل الأول حـتى يحلق المحـرم أو يقـصـر أو يطوف طواف الإفاضة ويسعى إن كان عليه سعى بعد رمى جمرة العقبة، ومتى فعل الثلاثة المذكورة حلَّ التحلل كله. والله ولى التوفيق.

#### حكم من فعل محظورات الإحرام من جنس واحد

#### س: هل تدخل بعض المحظورات في بعضها الآخر وتكون لها كفارة واحدة؟

الجواب: نعم إذا كانت المحظورات من جنس واحد، كما لو قلم أظفاره ونتف إبطه أو لبس المخيط عامدًا، فعليه التوبة وتكفى فدية واحدة وهي: إطعام ستة مساكين أو صوم ثلاثة أيام أو ذبح شاة.

س: حديث كعب بن عجرة رضى الله عنه قال: « حُملتُ إلى رسول الله ﷺ والقملُ يتناثر على وجهى. فقال: ما كنت أرى الوجع بلغ بك ما أرى، أتجد شاة؟ قلت: لا. قال: فصم ثلاثة أيام أو أطعم ستة مساكين لكل مسكين نصف صاع ». متفق عليه. هل هذا الحديث تفسير للآية: ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُم مريضًا أوْ بِهِ أَذِّي مِّن رَّأْسِهِ ﴾ الآية؟

الجواب: هذا الحديث يفسر الآية المذكورة ويدل بجميع رواياته على التخيير بين الأصناف الثلاثة كما هو ظاهر الآية الكريمة، وهي: صيام ثلاثة أيام، أو إطعام ستة مساكين لكل مسكين نصف صاع من قوت البلد من تمر أو غيره، أو ذبح شاة تجزئ في الأضحية.

#### إحرام الحائض والنفساء

س: امرأة دخلت مكة محرمة ثم جاءها الحيض بعد الطواف فماذا يجب أن تفعل؟!

الجواب: هذه المرأة عليها أن تسعى وتقصر من رأسها وتحل بنية العمرة، فإذا كان يوم التروية وهو الثامن من ذي الحجة أحرمت بالحج عند خروجها إلى منى، أما إن كانت أحرمت بالحج حين قدومها وترغب أن تبقى على إحرامها بالحج فإنها بالخيار: إن شاءت سعت وهي في حال الحيض لأن السعى لا يشترط له الطهارة، وإن شاءت أخرت السعى إلى أن تنزل من عرفة، ثم تسعى مع طواف الحج؛ لأنها بذلك تكون قد أفردت بالحج، وذلك جائز ولكن جعل إحرامها عمرة أفضل كما أمر بذلك النبي الصحابه رضي الله عنهم لما دخلوا مكة في حجة الوداع، وقد أحرم بعضهم بالحج وبعضهم بالعمرة ويعضهم قد أحرم بهما جميعًا، فأمرهم عليه الصلاة والسلام أن يحلوا جميعًا ويجعلوا إحرامهم عمرة إلا من كان معه الهدي، وهذا معروف في الأحاديث الكثيرة الصحيحة، والمشروع للمؤمن أن يتحرى في أقواله وأعماله في الحج وغيره ما يوافق سنة رسول الله في التوفيق.

#### الاشتراط في العمرة

إذا خشيت المرأة أن تحيض إذا أتت الحرم هل
 تشترط في العمرة؟

الجواب: لها ذلك؛ لأن الحيض قد يحبسها عن إتمام عمرتها ولا تستطيع معه التخلف عن رفقتها، أما الحج فوقته واسع فالحيض لا يكون فيه إحصار.

#### نيةالصبي

#### س: هل يشترط نية الصبي؟

الجواب: إذا كان دون السابعة فليس له نية، بل ينوي عنه وليه الذي يتولى الحج به من أب أو أم أو غيرهما؛ لما ثبت في الحديث الصحيح أن امرأة رفعت للنبي في في حجة الوداع صبيًا فقالت: يا رسول الله، ألهذا حج قال: «نعم، ولك أجر». ولما روي عن جابر رضي الله عنه أنه قال: «لبينا عن الصبيان ورمينا عنهم».

أما إذا كان الصبي قد بلغ السابعة أو أكثر فإنه يعلمه وليه النية وغيرها.

#### حكم من نسى الإحرام عمن حج عنه

س: ما حكم من حج عن والدته وعند الميقات لبى بالحج ولم يلب عن والدته؟

الجواب: ما كان قصده الحج عن والدته ولكنه نسي فإن الحج يكون لوالدته والنية أقوى؛ لقول الرسول عليه الصلاة والسلام: «إنما الأعمال بالنيات». فإذا كان القصد من مجيئة هو الحج عن أمه أو عن أبيه ثم نسي عند الإحرام فإن الحج يكون للذي نواه وقصده من أب أو أم أو غيرهما.

#### حكم من لم يستطع الهدى

س: ما حكم من أحرم بالحج والعمرة وبعد وصوله إلى مكة ضاعت نفقته ولم يستطع أن يفدي وغير نيته إلى مضرد هل يصح ذلك. وإذا كانت الحجة لغيره ومشترط عليه التمتع فماذا يفعل؟

الجواب؛ ليس له ذلك ولو ضاعت نفقته، وإذا عجز يصوم عشرة أيام، والحمد لله، ثلاثة أيام في الحج، وسبعة إذا رجع إلى أهله، ويبقى على تمتعه، وعليه أن ينفذ الشرط بأن يحرم بالعمرة ويطوف ويسعى ويقصر ويحل ثم يُلبي بالحج ويفدي، فإن عجز صام عشرة أيام في الحج قبل عرفة وسبعة إذا رجع إلى أهله؛ لأن الأفضل أن يكون يوم عرفة مفطرًا.

#### المشروع لن أحرم مفردا

س: جئت مع جماعة للحج وأحرمت مضرداً
 وجماعتي يريدون السفر إلى المدينة، فهل لي أن
 أذهب إلى المدينة وأرجع لمكة الأداء العمرة بعد أيام
 قليلة؟

الجواب: إذا حج الإنسان مع جماعة وقد أحرم بالحج مفردًا ثم سافر معهم للزيارة، فإن المشروع له أن يجعل إحرامه عمرة، ويطوف لها ويسعى ويقصر ثم يحل، ثم يحرم بالحج في السوم الثامن ويكون بذلك متمتعًا، وعليه هدي التمتع كما أمر النبي ﷺ بذلك أصحابه في حجة الوداع الذين ليس معهم هدی.

## الأفضل لن لم يسق الهدي أن يفسخ حجه إلى

س: ما حكم من نوى الحج بالإفراد شم بعد وصوله إلى مكة قلبه تمتعا فأتى بالعمرة شم تحلل منها فماذا عليه؟ ومتى يحرم بالحج؟ ومن أين؟

الجواب: هـذا هـو الأفضل إذا قدم المحرم بالحج أو الحسج والعمرة جميعًا فإن الأفضل أن يجعلها عـمـرة، وهو الذي أمـر النبي 👺 أصحابه لما قدموا، بعضهم قارن وبعضهم مفرد بالحج، وليس معهم هدي، أمرهم أن يجعلوها عمرة، فطافوا وسعوا وقصروا وحلوا إلا من كان معه الهدى فإنه يبقى على إحرامه حتى يحل منهما إن كان قارنًا أو من الحج إن كان محرمًا بالحج يوم

والمقصود أن من جاء مكة محرمًا بالحج وحده أو بالحج والعمرة جميعًا في أشهر الحج وليس معه هدي، فإن السنة أن يفسخ إحرامه إلى عمرة فيطوف ويسعى ويقصر ويتحلل، ثم يحرم بالحج في اليوم الثامن من ذي الحجة في مكانه الذي هو مقيم فيه داخل الحرم أو خارجه ويكون متمتعًا وعليه دم التمتع.

#### القران لا يفسخ إلى الإفراد

س: ما حكم من نوى الحج متمتعًا وبعد الميقات غير رأيه ولبى بالحج مفردا هل عليه هدى؟

الجواب: هذا فيه تفصيل، فإن كان نوى قبل وصوله إلى الميقات أنه يتمتع، وبعد وصوله إلى الميقات غيّر نيته وأحرم بالحج وحده فهذا لا حرج عليه ولا فدية، أما إن كان لبي بالعمرة والحج جميعًا من الميقات أو قبل الميقات ثم أراد أن يجعله حجًا فليس له ذلك ولكن لا مانع أن يجعله عمرة أما أن يجعله حجًا فلا، فالقران لا يفسخ إلى حج ولكن يفسخ إلى عمرة إذا لم يكن معه هدي؛ لأن ذلك هو الذي أمر به النبي ﷺ أصحابه عليه الصلاة والسلام الذين لم يسوقوا الهدي في حجة الوداع، فإذا أحرم بهما جميعًا من الميقات ثم أراد أن يجعله حجًا مفردًا فليس له ذلك، ولكن له أن يجعل ذلك عمرة مفردة وهو الأفضل له كما تقدم فيطوف ويسعى ويقصر ويحل، ثم يلبي بالحج بعد ذلك في اليوم الثامن من ذي الحجة فيكون متمتعًا.

#### من محظورات الاحرام

س: ما حكم تغطية الرأس في الإحرام مثل أن يحمل متاعه على رأسه؟

الجواب: حمل بعض المتاع على الرأس لا يعد من التغطية الممنوعة إذا لم يفعل ذلك حيلة، وإنما التغطية المحرمة هي: ما يغطي بها الرأس عادة كالعمامة والقلنسوة، ونحو ذلك مما يغطى به الرأس، وكالرداء والبشت ونحو ذلك، أما حمل المتاع فليس من الغطاء المحرم كحمل الطعام ونحوه إذا لم يفعل ذلك المحرم حيلة؛ لأن الله سبحانه قد حرم على عباده التحيل لفعل ما حرم، والله ولى التوفيق.

# حول ظامرة انتشار

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام

على أشرف المرسلين سيدنا محمد وعلى آله

وصحبه أجمعين، أما بعد:

قرأت منذ سنوات إعلانًا في إحدى الجرائد

صادرًا عن أحد مراكز جراحات التجميل يعدد

مواهبه وإمكانياته على النحو التالي:

- ١- تكبير بعض أجزاء الجسم (أو تصغيرها).
  - ٢- تفتيح لون البشرة.
    - ٣- شد الوجه.
    - ٤- تنسيق القوام.
      - ٥- الوشيم.

وغير ذلك كثير كثير. راجعتها جميعًا فلم أجد منها شيئًا مباحًا، ولكنها تغيير لخلق الله دون ضرورة تبيح المحظور، ثم توالت الإعلانات وكثرت مراكز جراحات التجميل ولاقت رواجًا بين الفاسقات اللاهثات وراء سراب الشهرة والجمال، وفيما يلي حكم الشرع في عمليات جراحات التجميل.

أُولاً: يُقَـول ربنا تبارك وتعالى في معرض الصديث عن الشيطان الرجيم: ﴿ لَعَنَهُ اللَّهُ وَقَـالَ لَاتَحِيْنَ مَنْ عَبَادِكَ نَصِيبًا مُقْرُوضًا (١١٨) وَلأُضلِّنَهُمْ وَلأُمَرِنَّهُمْ فَلَيُبَتَكُنُ آذَانَ الأَنْعَامِ وَلاَمُرَنَّهُمْ فَلَيُبَتَّكُنُ آذَانَ الأَنْعَامِ وَلاَمُرَنَّهُمْ فَلَيْبَاءَ ١١٨، ١١٨].

ثانيا؛ روى البخاري ومسلم أن رسول الله الله الله الله الله الواصلة والمستوصلة». قال العلماء عليهم رحمة الله: الواصلة هي التي تصل شعرها أو شعر غيرها بشعر أدمية أو بشعر صناعي، والمستوصلة هي التي تطلب من شخص أخر أن يفعل ذلك بشعرها، واللعن هو الطرد من رحمة الله.

ثالثًا: روى البخاري ومسلم عن ابن عمر رضي الله عنه ما أن رسول الله الله عنه الواصلة والمستوصلة والواشمة والمستوشمة.

قال العلماء عليهم رحمة الله: الواشمة هي التي تصنع الوشم لنفسها أو لغيرها، والمستوشمة هي التي تطلب من غيرها أن يصنع الوشم لها.

رابعا: روى البخاري ومسلم عن عبد الله بن

مستعود رضي الله عنه أن رستول الله ﷺ «لعن الواشمات والمستوشمات والمتنمصات والمتفلجات للحسن المغيرات لخلق الله».

قال العلماء عليهم رحمة الله: النامصة هي التي تأخذ من شعر حاجبها أو حاجب غيرها وترققه ليصير حسنًا، والمتنمصة هي التي تطلب من غيرها أن تفعل ذلك بحاجبها.

والمتفلجة هي التي تبرد من أسنانها ليتباعد بعضها عن بعض قليلاً وتحسنها، وهو الوشر.

حامسًا: روى الإمام مسلم عن جابر رضي الله عنه أن أبا قحافة والد أبي بكر الصديق رضي الله عنه جاء يوم فتح مكة ورأسه ولحيته كالثغامة بياضًا، فقال رسول الله تنه عيروا هذا واجتنبوا السواد». والثغام نبات أبيض.

قال العلماء عليهم رحمة الله: يجوز خضاب شعر اللحية والرأس الأبيض بالحناء الصفراء أو الحمراء.

#### مما سبق نخلص إلى ما يلي:

 ١- تنسيق قوام الجسم بتكبير بعض أجزائه (أو تصغيرها) حرام لأنه تغيير لخلق الله.

٢- تفتيح لون البشرة حرام لأنه تغيير لخلق الله، والله تعالى يقول: ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضُ وَاخْتِلافُ أَلْسِنَتِكُمْ وَأَلْوَانِكُمْ ﴾ [الروم: ٢٢].

٣- شُد الوجه وصبغ الشعر بالسواد، حرام لأنه تغيير لخلق الله، ولأن فيه تدليسًا حيث يوحي للآخرين بأن هذا الشخص أو تلك المراة أصغر سنًا من الحقيقة.

 ٤- الوشم والنمص ولبس الباروكة وتصغير الأسنان حرام لانه يستوجب اللعن وهو الطرد من رحمة الله.

همليات شغط الدهون وشد الترهلات وتكبير بعض أجزاء الجسم أو تصغيرها تستخدم فيها طرق تؤدي أحيانًا إلى الشلل أو اختلال نسبة الهرمونات بالجسم، وتحتاج أحيانًا إلى تعريض الجسم لبعض الجلسات الكهربائية أو غير ذلك، والغرض الأساسي منها هو الربح المادي للأطباء، وتؤدي في كثير من الأحيان إلى مضاعفات خطيرة تتسبب في اعتلال الصحة وربما الموت.

٦- المرأة التي تُجرى لها عمليات التجميل

تتكشف للأطباء الذكور دون ضرورة قهرية إلا ما يزينه لها الشيطان من السعى وراء سراب الجمال والشهرة.

٧- القرار في البيت واجب على نساء المسلمين جميعًا، والمرأة المسلمة إذا اضطرت للخروج تخرج منتقبة حتى لا يرى الرجال الأجانب وجهها، ويتأكد ذلك في حق الشابة الجميلة جمالاً طبيعيًا حتى تعين إخوانها المسلمين على غض البصر، وحتى تتشبه بنساء الجنة من الحور العين اللاتي قال عنهن ربنا جِل جِلاله: ﴿ حُورٌ مُّقُصُّورَاتُ فِي الخِيَامِ ﴾ [الرحمن: ٧٢]، وهذا معناه أنها تحفظ نفسها ولا تخرج من بيتها حتى لا يراها إلا زوجها من أهل الجنة، وقال تعالى أيضنًا: ﴿ فِيهِنُ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ ﴾ [الرحمن: ٥٦]، وهذا معناه أن المرأة من الصور العبن لا تنظر إلا إلى زوجها، وهذا لا يتأتى إلا بالقرار في البيت.

وعلى ذلك فإن أي امرأة مسلمة عفيفة تطمع في دخول الجنة عليها أن تتشبه بنساء الجنة من الحور العين بألا تنظر إلى رجل غير زوجها أي أنها تغض بصرها عن سائر الرجال الأجانب، وهي في نفس الوقت لا تعطى فرصة لأي رجل غير زوجها للنظر إليها ( وذلك بالقرار في البيت ).

٨- استخدام مستحضرات التجميل المعاصرة لدهان الشفتين والعينين والخدين والأظفار ربما يكون التورع عنه أحوط، وإذا اضطرت المرأة لذلك لتعف زوجها عن النظر المحرم فليكن ذلك مقصورًا في البيت في غير حضرة الرجال الأجانب، بل ويستحب في غير حضرة المحارم؛ لأن ذلك قد يحرك الشبهوة عندهم، وفي غير حضرة الأطفال المميزين لأنهم قد يصفون حال أمهم في البيت لغير المحارم، ثم إن هؤلاء الأطفال قد تختل عندهم القيم عندما يرون أمهم تتشبه بالفاسقات اللاتي يخرجن إلى الشوارع متزينات.

وبإحصائية بسيطة إذا اعتبرنا وجود حوالي ٣٢ مليون أنثى بمصر نصفهن أي حوالي ١٦ مليون امرأة ما بين العشرين عامًا والخمسين عامًا، وإذا اعتبرنا أن نصف هؤلاء (يعنى حوالي ٨ مليون امرأة) يستعملن مستحضرات التجميل بمعدل لا يقل عن عشرة جنيهات شهريًا لكل امرأة فإن الحصيلة حوالي ٨٠ مليون جنيه شهريًا، أي حوالي مليار

جنيه في العام الواحد تنفق لتزيين النساء المسلمات للناظرين من الرجال الأجانب وللإعانة على إثارة الغرائز والشهوات وللحيلولة دون غض البصر.

فإذا تورعت النساء المسلمات عن استعمال مستحضرات التجميل فإن الحصيلة (مليار جنبه سنويًا) يمكن توظيفها لإطعام الجائعين من المسلمين والمسلمات ولعلاج المرضى منهم، بل لبناء مساكن للأحياء الذين يسكنون القبور مع الموتى!

٩- عمليات التجميل رغم حرمتها في الغالب فإنها قد تجر على صاحبتها وأسرتها مصائب تتلخص فيما يلى:

أولاً: دفع الكثيرين من الرجال إلى عدم غض البصر أمام إغراء الجمال المصطنع. بل ودفع بعض الفساق إلى مغازلة تلك المرأة الجميلة، وفي ذلك مفاسد كثيرة قد تؤدي إلى انحراف تلك المرأة الجميلة وسقوطها في أوحال الرذيلة أمام تكرار تلك المغازلات، بل قد تحدث تلك المغازلات أمام الزوج فيجد نفسه مضطرًا إلى التشاجر مع هؤلاء الفساق، وربما يضطر في النهاية إلى طلاق تلك الزوجة التي تجر عليه المشاكل، وفي بعض الأحيان يغري بعض الفساق تلك المرأة الجميلة لطلب الخلع من زوجها ليتزوجها أحدهم.

ثانيا: المرأة الجميلة قد تعرض نفسها في أوساط النساء إلى الحسد الذي لا تحمد عقباه، وكما يقول النبي 🐲 في الحديث المتـفق عليـه: «العين حق». ويقول ﷺ: «العين تدخل الرجل القبر والجمل القدر». رواه أبو داود وغيره وحسنه الألباني.

كما أن أي امرأة فاسقة قد تصفها لزوجها أو لغيره، وقد نهى رسول الله 👺 عن أن تصف المرأة امرأة أخرى لزوجها كأنه ينظر إليها. [رواه البخاري ومسلم].

أيضًا فإن المرأة سقيمة القلب قد تكون شهوتها موجهة نحو بنات جنسها، ومثل هذه لا بحل للمرأة المسلمة العفيفة محالستها ولا الخلوة بها.

١٠- هل هناك عمليات تجميل مباحة شرعًا؟

في بعض الأحيان تكون عملية التجميل مباحة أو مستحبة أو واجبة على النحو التالي:

اولا: وجود عيب خلقي بجسم الإنسان يمنع أحد أعضاء الجسم من أداء وظيفته أو يقلل كفاءته، مثال

ذلك:

أ- شخص عينه مغلقة أو عليها سحابة تمنع الرؤية، هذا يحل له إجراء عملية لتمكين عينه من الرؤية.

ب- شخص فمه أو شفته مشقوقة تعوق الكلام والطعام والشراب، لا حرج هنا في إجراء عملية جراحية لتصحيح هذا العيب.

- شخص أذنه مغلقة أو بها ثقب في الطبلة بحيث لا يمكنه السماع أو عنده ضعف في السمع، فإذا كانت العملية الجراحية تعيد إليه السمع أو تقويه فلا مانع من إجراء تلك العملية.

د- شخص يده ملتوية أو أصابعه معوجة أو هناك تشوهات تعوق أداء تلك اليد لوظيفتها؛ هنا لا جناح من إجراء عملية جراحية لتصحيح الحالة غير الطبيعية.

ه- شخص له ساق أطول من الأخرى بدرجة تؤثر على مشيته، لا مانع من إجراء عملية جراحية لزيادة طول الساق القصيرة لتصبح مثل الساق الأخرى.

و- شخص إحد أسنانه أطول من بقية الأسنان بدرجة ملحوظة تؤذيه، هنا يباح تقصير السن الطويل لإزالة الضرر. وهكذا.

ثانيًا: حدوث تشوهات بجسم الإنسان نتيجة حادث سيارة أو حريق أو حالة مرضية. هنا يرخص بالتدخل الجراحي لإعادة الوضع إلى ما كان عليه؛ لأن القاعدة الشرعية هي: «لا ضرر ولا ضرار». ويستفتى في ذلك علماء الدين وعلماء الطب على النحو التالى:

علماء الدين: هل هذه العملية مباحة شرعًا؟ ولا يكتفي بسؤال عالم واحد، بل تسال لجنة الفتوى بالأزهر، أو عدد من العلماء المشهود لهم بالعلم

والورع.

علماء الطب: هل يغلب على الظن نجاح هذه العملية؛ وهل لها أضرار؟

ويشترط سؤال أكثر من طبيب ماهر في مهنته مشهود له بخشية الله بحيث لا يكون كل همه جمع المال والربح المادي.

11- أقول للفتيات: الزواج ليس هو نهاية المطاف ولكن قد يكون بداية لسلسلة من البلايا والمتاعب أشهرها حياة زوجية تعيسة تنتهي بالطلاق غالبًا، وربما حياة زوجية هادئة ولكن بدون إنجاب، أو إنجاب أطفال معوقين.

17- الله تعالى أنعم على كل مخلوق بنعم كثيرة، فمن ابتغى ما عند الله بمعصية الله فعليه دفع ثمن ذلك من النعم الحلال- أي بفقد الصحة أو المال أو العيال- أو ربما بسوء الخاتمة والعياد

17- الوظيفة الأساسية للمرأة المسلمة هي عبادة الله وتربية الأجيال، ولا يصح ولا يليق بالمرأة المسلمة أن ترضى لنفسها أن تصبح وسيلة للترفيه عن راغبي المتعة الحرام بالنظر إلى محاسنها والاستمتاع بالحديث معها والانس بمجالستها وشم رائحة عطرها، وغير ذلك مما يعف اللسان عن ذكره، وفي التميح ما يغني عن التصريح.

14- مستحضرات التجميل التي كانت معروفة على عهد رسول الله و كانت قاصرة على العطر والكحل والحناء للرجال والنساء على السواء، وكانت المراة لا تضرح من بيتها إلا لضرورة، والضرورة بقدرها، وإذا خرجت فلا تخرج متعطرة ولا تكشف وجهها.

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

#### تهنئةواجبة

يسعد أسرة تحرير مجلة التوحيد أن تتقدم بخالص التهاني للأستاذ/ محمد العربي السيد غالي بمناسبة ترقية ابنه المستشار/ تامر محمد العربي مديراً لنيابات مصر الجديدة ندعو الله له بمزيد من الرقى والتقدم والتوفيق.

رئيسالتحرير

# إخلاص العبادة لله في الجج

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على محمد وآله وصحبه... وبعد.

فيقول الله عز وجل: ﴿ وَأَتِمُوا الحَّجُّ وَالْعُمْرَةَ لِلهِ... ﴾ [البقرة:١٩٦].

أوجب الله الحج على القادر المستطيع، فرضه في العمر مرة، وندب إليه بقدر ما يطيق العبد، حتى سئت المتابعة بين الحج والحج.

والحج فوق كونه شعيرة إسلامية، وركنًا ركينًا من أركان الدين، فإنه دعوة خالصة لموسم سنوي ومؤتمر عالمي، يحضر فيه المسلمون من كل فج عميق... يبتغي فيه الناس فوق المغفرة الفضل من الله بكل صنوف الفضل، فمن منافع جماعية إلى فوائد فردية، مؤتمر يجمع بين اهل الصلاة والتقى في موطن تنزل فيه الرحمة، والناس في خشوع وخضوع ورجاء ودعاء وتلبية، التوحيد منطقهم، والتعبد والذكر شغلهم، والله مولاهم ومقصدهم، ورضوانه سبحانه بغيتهم.

رحلة إيمانية نورانية مباركة، دعاهم ربهم فأجابوه ولبُوْا نداءه. أسلموا قلوبهم لله، وانقادوا لأمره، وانصاعوا لحكمه، واعتصموا بكتابه، واستنوا بسنة نبيهم في وأخلصوا العمل لله وحده، مع التوحيد الخالص، المطهر من شوائب الشرك وأدران الوثنية، واستمسكوا بالعروة الوثقى.

السرك وادران الوندية، واستمسخوا بالغروة الونقى. إذا وصل الحاج أو المعتمر إلى الميقات أحرم بالحج أو بالعمرة، والميقات هو المكان الذي حدده رسول الله على قبل الدخول إلى مكة، ففي الحديث المتفق عليه من حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: إن رسول الله على وقت لأهل المدينة ذا الحليفة ميقات أهل المدينة، ولأهل الشام الجحفة وتحاذيها رابغ وهي ميقات أهل الشام ومصر ومن مر بها، ورابغ تحاذي الجحفة وهي تطل على البحر. ولأهل نجد قرن المنازل - ويعرف الآن بالسيل الكبير، وهو ميقات لأهل المشرق - نجد والطائف وبلاد العراق وإيران ومن مر به ولأهل اليمن يلملم، ميقات أهل اليمن ويعرف الآن بالسعدية، يمر منه حجاج اليمن وإندونيسيا وماليزيا والصين والهند وحجاج جوب أسيا، قال على «هن لهن ولمن أتى عليهن من جنوب أسيا، قال على «هن لهن ولمن أتى عليهن من

#### إعداد/سعيد عامر

غير أهلهن لمن كان يريد الحج والعمرة فمن كان دونهن فمهله من حيث أنشا حتى أهل مكة من مكة».

وزاد جمهور المحدثين - ذات عرق - وهو ميقات لأهل العراق، وهو منصوص عليه بأحاديث النبي على الراجح، ويقع شرقي مكة، وهو مهجور الآن. وهذه المواقيت الخمسة لمن أراد الحج والعمرة لأهلها ولكل من مر عليها من غير أهلها إذا مر بها أو حاذاها، ومن أحرم بعد تجاوز الميقات، فعليه إما أن يعود إلى الميقات ليحرم منه، أو عليه فدية ذبيحة لا الكل منها.

وعلى من أحرم أن يرفع صوته بالتلبية. روى مسلم من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما في سياق حجته و ... فصلى رسول الله و في المسجد ثم ركب القصواء، حتى إذا استوت به ناقته على البيداء... فأهل النبي و بالتوحيد «لبيك اللهم لدك ...»

وكان ﷺ يرفع صوته بالتلبية، وأمر أصحابه أن يرفعوا أصواتهم بها ـ وليس من هدي النبي ﷺ التلفظ بقول «نويت....» لا في صالاة ولا في حج ولا غيره ـ النية محلها القلب، وعليه أن يقول: لبيك اللهم حجًا ـ أو لبيك اللهم عمرة، ثم يشرع في التلبية.

وقد جاءت عن رسول الله الله الما الله الله الله الما الله المثيرة الخبرنا فيها عن رؤيته الله الورام الأنبياء والمرسلين وهم قاصدون بيت الله الحرام حاجين معتمرين، يرفعون أصواتهم بالتلبية لله عز وجل، ومن هذه الأحاديث.

ما رواه البخاري ومسلم من حديث ابن عباس رضي الله عنه ما أن رسول الله هم مو بوادي الأزرق (١) قال: «أي واد هذا» فقالوا: هذا وادي الأزرق، قال: «كأني أنظر إلى موسى عليه السلام هابطًا من الثنية وله جؤار إلى الله بالتلبية» ثم أتى ثنية هرشى (٢)، فقال: «أي ثنية هذه» قالوا: ثنية هرشى. قال: «كأني أنظر إلى يونس بن متَّى عليه السلام على ناقة حمراء جعدة - مكتنزة اللحم - عليه السلام على ناقة حمراء جعدة - مكتنزة اللحم - عليه

Upload by: altawhedmag.com

جبة من صوف، خطام ناقته خلبة وزمام ناقته من ليف ـ وهو يلبي».

وفي الحديث المتفق عليه من حديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله في: «أراني ليلة عند الكعبة فرأيت رجلا آدم - أسمر اللون - كاحسن ما أنت راء من أدم الرجال، له لمة - الشعر إذا جاوز المنكبين - كاحسن ما أنت راء من اللَّم قد رجلها - سرحها - فهي تقطر ماء، متكفًا على رجلين يطوف بالبيت، فسألت من هذا؟ فقيل: هذا المسيح يطوف بالبيت، فسألت من هذا؟ فقيل: هذا المسيح ابن مريم) والتلبية نداء جديد، لأن خاتم النبيين محمدًا في ندب إليه، وقاد قوافل ووضع مناسكه، وإن وفود الحجيج وهي تنطلق صوب البيت العتيق ملبية هذا النداء، ومخلفة وراءها مشاغل الدنيا، وهاتفة بأصوات خاشعة «لبيك اللهم لبيك...» إن هذه وهاتفة بأصوات خاشعة «لبيك اللهم لبيك...» إن هذه من إخلاص له، وطاعة مطلقة، وانقياد تام، وذكر وشكر وتوحيد وتمجيد.

فنداء الحجيج يصدقه كل شيء في البر والبحر والجو، فالملبي عندما يرفع النداء يتجاوب مع الملكوت الساجد طوعًا وكرهًا، أو يتجاوب معه الملكوت.

روى الترمذي والبيهقي وابن ماجه «ما من ملب يلبي إلا لبى ما عن يمينه وشماله من حجر أو شجر أو مدر حتى تنقطع الأرض من ها هنا، وها هنا عن يمينه وشماله».

فالجبال كانت تردد مع داود عليه السلام، وتصغى إليها الطير الغاديات والرائحات.

قال تعالى: ﴿إِنَّا سَخُرْنَا الجِبَالِ مَعَهُ يُسَبَّحْنَ بِالْعَشْبِيِّ وَالإِشْرَاقِ (١٨) وَالطَّيْرَ مَحْشُنُورَةً كُلُّ لَهُ أَوَّاكُ [ص:١٨- ١٩].

إن هذه التلبية الآن ينفرد بها أتباع محمد على حملة راية التوحيد، أما غيرهم فهم بين معطل ومشرك وجاحد ومنحرف، وقد كان أهل الجاهلية الأولى يشركون في تلبيتهم كما روى مسلم عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان المشركون يقولون: لبيك لا شريك لك، قال: فيقول رسول الله عن: «ويلكم قد قد، (كفاكم هذا الكلام فاقتصروا عليه ولا تزيدوا) (والمعنى: فيقولون: إلا شريكا هو لك تملكة وما ملك يقولون هذا وهم يطوفون بالبيت، ومن ثم كانت

التلبية الإسلامية هي شعائر حج التوحيد، الذي هو روح الحج، ولذلك أمرنا الله بإتمام الحج والعمرة في إخلاص كامل له سبحانه، فتكون الحجة والعمرة لله، لا رباء فيها ولا سمعة.

وقد علق العلامة ابن القيم على هذه التلبية فقال: قد اشتملت كلمات التلبية على قواعد عظيمة وفوائد جليلة.

إحداها: أن قولك: «لبيك» يتضمن إجابة داع دعاك ومناد ناداك.

الثانية: أنها تتضمن المحبة. ولا يقال: لبيك إلا لمن تحبه وتعظمه.

الثالثة: أنها تتضمن التزام دوام العبودية. الرابعة: أنها تتضمن الخضوع والذل.

الحامسة: أنها تتضمن الإخلاص، ولهذا قيل: إنها من اللب، وهو الخالص.

السادسة: أنها تتضمن الإقرار بسمع الرب تعالى.

السابعة: أنها تتضمن التقرب من الله، ولهذا قيل: إنها من الإلباب، وهو التقرب.

الثامنة: أنها جعلت في الإحرام شعارًا للانتقال من حال إلى حال، ومن منسك إلى منسك.

التاسعة: أنها شعار التوحيد ملة إبراهيم، الذي هو روح الحج ومقصده، بل روح العبادات كلها ومقصودها.

العاشرة: انها متضمنة لمفتاح الجنة وباب الإسلام الذي يدخل منه إليه وهو كلمة الإخلاص والشهادة ثم قال:

الأخيرة: أن كلمات التلبية متضمنة للرد على كل مبطل في صفات الله من الجهمية المعطلين لصفات الكمال التي هي متعلق الحمد، فهو سبحانه محمود لذاته، ولصفاته والأفعاله (٣). ..... فيجب إخلاص النية لله في الحج أو العمرة.

- (١) وادي الأزرق بالحجاز. ماء في طريق حجاج الشام.
- (٢) الثنية: ما ارتفع من الأرض. وهرشى بسكون
   الراء والقصر آخرها، وهي ثنية في طريق مكة
   قريبة من الجحفة، يُرى منها البحر.
- (٣) انظر: عون المعبود شرح سنن أبي داود، بيروت دار الكتب العلمية (١٨٠٩٧٨).

رابعا: التائب يقبله الله تعالى ويتوب عليه، ولو لم يكن في التوبة إلا أن يسامحه الله ويقبل توبته لكفى ذلك شرفًا وفضلاً، قال جل شانه: ﴿عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ كُنتُمْ تَخْتَانُونَ أَنْفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ ﴾ [البقرة: ١٧٨].

والمراد قَبِلَ توبتكم حين تبتم عن المحظور الذي ارتكبتموه. [روح المعاني ١٠/٢/١]. ١٠ المعاني ١١٠/٢/١

قال الرازي: لأن التوبة من العباد الرجوع إلى الله تعالى بالعبادة، ومن الله الرجوع إلى العبد بالرحمة والإحسان، وأما العفو فهو التجاوز يعني عن المعاصي، فبين الله تعالى إنعامه علينا بتخفيف ما جعله ثقيلاً على من قبلنا كقوله تعالى: ﴿وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالأَغْلالَ الّتِي كَانَتْ عَلَيْهُمْ ﴾ [الاعراف: ١٥٧].

فتوبة الله تعالى دليل الرضا وتوفيق الله تعالى لمن تاب عليهم، فلقد أخبر سبحانه أنه تاب على النبي والمهاجرين والأنصار كرمًا منه سبحانه وفضلاً، فقال ﴿لَقَد تَّابَ اللَّهُ عَلَى النَّبِيُ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالأَنصَارِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ العُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِنْ هُمُ ثُمُّ تَابَ عَلَيْهُمْ إِنَّهُ بَهُمْ رَعُوفُ رُحِيمٌ ﴾.

قال ابن الجوزي: كرر- سبحانه- ذكر التوبة، لأنه ليس في ابتداء الآية ذكر ذنبهم، فقدم ذكر التوبة فضلاً منه، ثم أعاد ذكر التوبة. [زاد المسير لابن الجوزي ١٦/٣].

وقال القاسمي: اعلم أن الله تعالى لما بين فيما تقدم مراتب الناس في أيام غزوة تبوك، مؤمنهم ومنافقهم، والمنفق لها طوعًا أو كرهًا، والمرغب فيها أو عنها والمتخلف نفاقًا أو كسلاً، وأنبا عما لحق كلا من الوعد والوعيد، وميز الصادقين عن غيرهم ختم بفرقة منهم كانوا قد تخلفوا ميلاً للدعة وهم صادقون في إيمانهم، ثم ندموا فتابوا وأنابوا، وعلم الله صدق توبتهم فقبلها، ثم أنزل توبتهم في هذه الآية وصدرها بتوبته على رسوله وكبار صحبه جبرًا لقلوبهم وتنويهًا لشأنهم بضمهم مع المقطوع بالرضا عنهم، وبعشًا للمؤمنين على التوبة، وأنه ما من مؤمن إلا وهو محتاج إلى التوبة والاستغفار، حتى النبي في والمهاجرين والأنصار، كل على حسبه، وإبانة لفضل التوبة ومقدارها عند الله، وأنها صفة التوابن والأوابين صفة الأنبياء.

[محاسن التاويل للقاسمي ٣/٣٨٥]

وقال جل شانه عن أبينا أدم: ﴿ وَعَصَى آدَمُ رَبُّهُ فَغَوَى (١٢١) فُمُ الْحِبْدَاهُ رَبُّهُ فَقَابَ عَلَيْهِ وَهَدَى ﴾ [طه: ١٦١].

فتوبة الله اجتباء وتوفيق لمن تاب الله عليه وتشريف لأن الله تعالى تاب عليهم ليتوبوا ودلهم على التوبة،

إعلالا

## محمدرزق ساطور

### الحلقةالثانية

الحمد الذي يقبل التوبة عن عباده ويأخذ الصدقات، وهو التواب الرحيم، والصلام على نبينا محمد ،

فقد استعرضنا في الحلقة الماضية حقيقة التوبة، وذكرنا شيئًا من فضائلها، وفي هذه الحلقة نكمل بعض فضائل التوبة إن شاء الله تعالى - فنقول:

وقبلهم ليقبلوا عليه ويتوبوا إليه حبًا وطمعًا في فضله جل شانه، وقال سبحانه: ﴿إِنَّ رَبُكُ يَعُلُمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَى مِن ثُلُثَى اللَّيْلِ وَنِصْفَهُ وَثُلُثَهُ وَطَائِفَةً مَّنَ النَّيْلِ وَنِصْفَهُ وَثُلُثَهُ وَطَائِفَةً يُقَدِّرُ اللَّيْلِ وَالنَّهَارَ وَطَائِفَةً مَنَ النَّهَارَ وَالنَّهَارَ عَلَيْكُمْ فَاقْرَعُوا مَا تَيَسِرً عَلَيْكُمْ فَاقْرَعُوا مَا تَيَسِرً مِنَ القُرْانِ ﴾ [المزمل: ٢٠].

وسئل بعض السلف عما ينبغي أن يقوله المذنب فقال: يقول ما قاله أبواه: ﴿رَبُنَا ظَلَمْنَا أَنفُسنَا وَإِن لُمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنُ مِنَ الخَاسِرِينَ ﴾ [الاعراف: ٣].

وقال موسى عليه السلام: ﴿ رَبِّ إِنِّي ظُلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ لِي ﴾ [القصص: ١٦].

وقال يونس عليه السلام: ﴿ لاَ إِلَهَ إِلاَ أَنْتَ سُنْدُحَانَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ الظَّالِمِ فَي ﴿ الأَبْدِاءِ ٨٨].

وقال أبن أبي نجيح: عن مجاهد أنه كان يقول في قوله تعالى: ﴿فَتَلَقَّى أَدُمُ مِن رُبَّهُ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ ﴾ قال الكلمات اللهم لا إله إلا أنت سبحانك وبحمدك، رب إني ظلمت نفسي فاغفر لي، إنك خير الغافرين، اللهم لا إله إلا أنت سبحانك وبحمدك، رب إني ظلمت نفسي فارحمني، إنك خير الراحمين، اللهم لا إله إلا أنت سبحانك وبحمدك، رب إني ظلمت نفسي سبحانك وبحمدك، رب إني ظلمت نفسي، فتب

على، إنك أنت التواب الرحيم. [تفسير ابن عثير]. المحيم، وتفسير ابن عثير]. الله تعالى يضرح بتوبة عبده، فرحًا يليق بذاته جل وعلا، فهو سيحانه ﴿لَيْسَ كَمِيْلُهِ شَنَيْءٌ وَهُو السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].

وفرح الله تعالى بتوبة عبده، يدل على فضل التوبة وشرفها ومنزلتها، فعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله يقول: «لله أفرح بتوبة العبد من رجل نزل منزلاً وبه تهلكة ومعه راحلته عليها طعامه وشرابه، فوضع راسه فنام نومة، فاستيقظ وقد نهبت راحلته حتى اشتد عليه الحر والعطش أو ما شاء الله، قال أرجع إلى مكاني، فرجع فنام نومة ثم رفع راسه فإذا راحلته عنده».

البخاري ١٠٥/١١، ومسلم ١٠/٦٠، ٦٦]

وأول شيء ننبه عليه في هذا الحديث أن المسلم يجب عليه أن يحذر من التعطيل والتمثيل، فإن كلا منهما منزل ذميم ومرتع وخيم

ولا ينبغي لأحد أن يشم من نفسه ذلك الأصر الفاسد لأنه يفسد الذوق، ويحرم العبد الفهم والوعي ولا يمكنه أن يذوق طعم الإيمان، بل يعلم أن فرح الله تعالى لا يطلع عليه إلا من له معرفة خاصة بالله وأسمائه وصفاته، وما يليق بعز جلاله سبحانه، وربما كان الأولى بنا طي الكلام في ذلك إلى ما هو اللائق بأفهام بني الزمان وعلومهم وضعف عقولهم عن احتماله، ولكن الله جلت قدرته يسوق هذه البضاعة إلى من يعرف قدرها، فرب حامل فقه ليس بفقيه، ورب حامل فقه إلى من هو أفقه منه.

يقول ابن القيم رحمه الله: اعلم أن الله سبحانه وتعالى اختص نوع الإنسان من سي خلقه بأن كرمه وفضله وشرفه، وخلقه لنفسه، وخلق كل شيء له، وخصه عن معرفته ومحبته وإكرامه بما لم يعط غيره، وسخر ما في سماواته وأرضه وما بينهما حتى ملائكته الذين- هم أهل قربه- استخدمهم له، وجعلهم حفظة له في منامه ويقظته، وظعنه وإقامته، وأنزل إليه وعليه كتبه، وأرسل إليه رسله، وخاطبه وكلمه منه إليه، واتخذ منهم الخليل والكليم، والأولياء والخواص والأحيار، وجعلهم معدن أسراره ومحل حكمته وموضع محبته، وخلق الجنة والنار لهم، فالخلق والأمر والثواب والعقاب مداره على النوع الإنساني، فللإنسان شأن ليس لسائر المخلوقات، وقد خلقه بيده ونفخ فيه من روحه، وأسجد له ملائكته، وعلمه أسماء كل شيء، وأظهر فضله على الملائكة، فالمؤمن من نوع الإنسان: خير البرية على الإطلاق، وخيرة خلق الله من العالمين، فإنه خلقه ليتم نعمته عليه، وليتواتر إحسانه إليه، وليخصه من كرامته وفضله بما لم تنله أمنيته، ولم يخطر على باله، ولم يشعر به؛ ليساله من العطايا والمواهب الظاهرة والباطنة، العاجلة والأجلة، التي لا تنال إلا بمحبته ولا تنال محبته إلا بطاعته وإيثاره على ما سواه، فاتخذه محبوبًا له، وأعده له أفضل ما يعده محب غنى قادر جواد لمحبوبه إذا قدم عليه، وعهد إليه عهدًا تقدم إليه فيه بأوامره ونواهيه، وأعلمه في عهده

ما يقريه اليه، ويزيده محية وكرامة عليه وما سعده منه ويسخطه عليه، فيتنما هو حيييه المقرب المخصوص بالكرامة، إذ انقلب أبقًا شياردًا مائلاً عنه إلى عدوه ناسبًا لسيده، منهمكًا في موافقة عدوه وارتك مساخط مولاه، فهو بذلك استدعى من سيده خلاف ما هو أهله، فيينما هو كذلك غرضت له فكرة فتذكر بر سيده وعطفه وحبوده وكرميه، وعلم أنه لا يد له منه، وأن مصيره إليه وعرضه عليه، فقر إلى سيده من يلد عدوه وحدُّ في الهرب حتى وصل إلى بايه، ووضع خده على عتبة بايه وتوسد ثرى أعتابه متذللاً متضرعًا خاشعًا باكبًا أسفًا، بتملق سيده وسترحمه ويستعطفه ويعتذر إليه قد ألقي ييده إلىه واستسلم له وأعطاه قداده وألقى إليه يزمامه، فعلم سيده ما في قليه فعاد مكان الغضب عليه رضا عنه ومكان الشيدة رحمة يه وأبدله بالعقوبة عفوا وبالمنع عطاء وبالمؤاخذة حلمًا، هذا إذا نظرت إلى تعلق الفرح الإلهي بالإحسان والحود والبر، أما إذا لاحظت تعلقه بالهبته وكونه معبودًا، فذاك مشبهد أجل من هذا

[مدارج السالكين ١/ ٢٣٠، ٢٣٧ يتصرف]

سادسا: أن الله تعالى دعا كل الخلق إلى التوبة فدعا إليه الذين عبدوا المسيح، ومن قال المسيح هو الله، ومن قيال هو ثالث ثلاثة، ومن قال عزير ابن الله، ومن قال بد الله مغلولة، ومن قال إن الله فقير ونحن أغنياء، ومن دعا لله الصاحبة والولد، فقال لهم جميعًا: ﴿ أَفَلاَ يَتُّوبُونَ إِلَى اللَّهِ وَيَسْتُغْفِرُونَهُ وَاللَّهُ غَفُورُ رّحدة ﴾ [المائدة: ٧٤].

وأعظم منه، وإنما بشهده خواص المحدين.

قال ابن كثير: وهذا من كرمه وجوده، ولطفه ورحمته بخلقه مع هذا الذنب العظيم وهذا الافتراء والكذب والإفك يدعوهم إلى التوية والمغفرة، فكل من تاب إليه تاب عليه.

[تفسير ابن كثير ٨١/٢]

ودعا سيحانه إلى التوية من هو أعظم محادة لله من هؤلاء وهو من قال: ﴿أَنَا رَبُّكُمُ الأَعْلَى ﴾ [النازعات: ٢٣]، وقال: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمَلُّ مَا عَلِمْتُ لَكُم مِّنْ إِلَه غَيْرِي ﴾ [القصص: ٣٨]، فقال الله

تعالى لكليمه موسى: ﴿ انْهَنَا إِلَى فَرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى (٤٣) فَقُولا لَهُ قَوْلاً لَيِّنًا لُّعَلَّهُ بَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَى ﴾ [طه: ٤٣، ٤٤].

وقال أنضنًا: ﴿ أَن ائْتِ القَوْمُ الظَّالِمِينَ (١٠) قَوْمَ فِرْعَوْنَ أَلَا يَتَّقُونَ ﴾ [الشعراء: ١٠، ١١]، ودعا سيحانه إليها المشركين فقال: ﴿فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتَوُا الزُّكَاةَ فَخَلُّوا سِيبلَهُمْ إِنَّ اللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [التوية: ٥]، ودعا إليها الكفار فقال حِل شانه: ﴿ قُل لِّلَّذِينَ كَفَرُوا إِن يَنتَهُوا يُغْفَرْ لَهُم مَّا قَدْ سَلَفَ وَإِن يَعُودُوا فَقَدْ مَضَتْ سُنُتُ الأولين ﴾ [الإنفال: ٣٨].

ودعا إليها المنافقين فقال سيحانه: ﴿إِنَّ المُنَافِقِينَ فِي الدِّرْكِ الأَسْفُلِ مِنَ النَّارِ وَلَن تَحدُ لَهُمْ نَصِيرًا (١٤٥) إِلاَّ النَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُوا وَاعْتَصِمُوا بِاللَّهِ وَأَخْلَصِنُوا دِينَهُمْ لِلَّهِ فَأُوْلِئِكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ وَسَـوْفَ يُؤْتِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ أَجْـرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ١٤٥، ١٤٦].

ودعا إليها من كتم ما أنزل الله تعالى من السينات والهدى فقال حل ذكره: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ نَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ النَّنَاتِ وَالْهُدَى مِنْ يَعْدِ مَا نَتُنَّاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتِّابِ أُوْلَٰئِكَ يَلْعَنُّهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُّهُمُ اللَّاعِنُونَ \* إِلَّا الدِّينَ تَابُوا وَأَصْلَحُ وا وَيَتَّذُوا فَا أُوْلَئِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ وَأَنَا التَّوَّابُ الرَّحيم ﴾ [البقرة: ١٥٩، ١٦٠].

وقال حل شائه: ﴿ كَنْفَ نَهْدَى اللَّهُ قَوْمًا كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِمْ وَشَبِهِدُوا أَنَّ الرَّسُولَ حَقٌّ وَجَاءَهُمُ الدَيِّنَاتُ وَاللَّهُ لاَ دَهْدى القَّوْمَ الظَّالِمِينَ (٨٦) أُوْلَئِكَ جَزَاؤُهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَعْنَةَ اللَّهِ وَالْمُلائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ (٨٧) خَالِدِينَ فِيهَا لاَ يُخَفُّفُ عَنْهُمُ الْعَدْاتُ وَلاَ هُمْ يُنظُرُونَ (٨٨) إِلاَّ الَّذِينَ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلُحُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورُ رُحيمٌ ﴾ [ال عمران: ٨٦- ٨٩].

ودعا سيحانه إلى توية السارق والسارقة فقال حل شانه: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا جَزَاءً بِمَا كَسَيَا نَكَالاً مِّنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِينٌ حَكِيمٌ (٣٨) فَمَن تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّ اللَّهُ يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رُحِيمٌ ﴾[المائدة: ٣٨، ٣٨] ودعا إليها من أضاع الصلاة واتبع الشبهوات، فقال حل شائه: ﴿ فَخُلُفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُوا الصَّلَاةَ وَاتَّبَعُوا الشُّهُوَاتِ فَسَوَّفَ يَلْقُوْنَ غَيًّا (٥٩) إِلاَّ مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالحا فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ وَلاَ يُظْلَمُونَ شَيْئًا ﴾

مريم: ٥٩، ٢٠]

ودعا إليها من يدعو مع الله إلها أخر ومن يقتل ومن يزني فقال: ﴿ وَالَّذِينَ لاَ يَدْعُونَ مَعَ اللّهِ إِلَّهُا أَخَرَ وَلاَ يَقْتُلُونَ النَّفْسَ النّبي حَرَّمَ اللّهُ إِلاَّ بِالحُقِّ وَلاَ يَرْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلُقَ أَقَامًا (٦٨) يُضَاعَفُ لَهُ الغذَابُ يَوْمَ القَيَامَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَانًا يُكنَاعَفُ لَهُ الغذَابُ يَوْمَ القَيَامَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَانًا (٦٩) إِلاَّ مَن تَابَ وَأَمَنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالحًا فَأُولَلْكِ يُبِدِّلُ اللَّهُ عَفُورًا لِيُكَلِّلُ اللَّهُ عَفُورًا اللَّهُ عَفُورًا اللَّهُ عَفُورًا اللَّهُ عَفُورًا وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا رَحْمَلُ ﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا لاَ اللَّهُ الفَرَانِ ١٨٠ - ١٧].

وقال جل وعلا: ﴿ وَالَّذِينَ عَمِلُوا السَّيِّئَاتِ ثُمُّ تَابُوا مِنْ بَعْدِهَا وَآمَنُوا إِنَّ رَبِّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَعَفُورُ رُحِيمٌ ﴾ [الإعراف: ١٠٣].

وقَّال سبحانه: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ سُنُوءًا أَوْ يَظُّلِمْ نَقْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللَّهَ يَجِدِ اللَّهَ غَفُورًا رُحِيمًا ﴾ [النساء: ١١٠]

فالتوبة بابها مفتوح لكل العباد لأنهم عباد الله وهو خالقهم ورازقهم والمدبر لشئونهم، فحينما يعودون إليه يقبلهم ويتجاوز عن سيائتهم وقبيح صنيعهم، وهذا يدل على شرف التوبة وفضلها لمن وعاها واقبل بها على ربه سيحانه.

وقد قال النبي ﷺ: «لا أحد أحب إليه العذر من الله، ومن أجل ذلك بعث المبشرين والمنذرين». [البخاري: ١١/١٢]، ومسلم ١١٣٦/٢]

سابعا: يجعل الله تعالى من يخطئ ويتوب

أفضل المخطئين وخيرهم فإذا كان الخطأ يبعد العبد عن ربه، ويكون سببًا في العذاب فإن التوبة تجبر الخطأ ويكون التائب المخطئ خير التوابين، فعن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله \*: «كل بني أدم خطاء وخير الخطائين التوابون». [[حمد في مسنده ١٩٨/٣].

فإذا علم العبد ذلك سارع إلى الله تعالى بالتوبة، وشغل نفسه بتطهير ما تدنس منه وكان حذرًا من الذنوب، حتى يكون خير

والحمد لله رب العالمين

ا ال عزيز الل الله ومن قال بد الله مقاولة، ولي " إلى وا بنقد إيمانهم وشيهدوا أنَّ الرَّسُول عو

أسرة تحرير مجلة التوحيد تتقدم بالتهنئة الأستاذ السيد عبد الفتاح بمطابع الأهرام بقليوب لترقيته إلى نائب مدير عام المطابع، كما تهنئ الأستاذ يوسف كامل لترقيته إلى وكيل إدارة. ندعو الله لهما بمزيد من الرقى والتقدم.

رئيسالتحرير

## 

ما المام ١٠٠٥/١٠/١٩ بتاريخ ٢٠٠٥/١٠/١٩ ميما

تشهد مديرية الشئون الاجتماعية بالغربية. الإدارة الاجتماعية بقطور أنها قد أشهرت فرع جمعية أنصار السنة المحمدية بالشين. ونطاق عملها وأنشطتها مركز قطور. وذلك طبقا لأحكام القانون رقم ٨٤ لسنة ٢٠٠٧ ولائحته التنفيذية.



عن وجود مجلدات مجلة التوحيد للبيع، وقد تقرر أن يكون سعر المجلد لأي سنة داخل مصر للأفراد والهيئات والمؤسسات ودور النشر ١٨ جنيها مصرياً. وفروع أنصار السنة ١٥ جنيها مصرياً. ويتم البيع للأفراد خارج مصر بسعر ١٠ دولارات أمريكية. والهيئات والمؤسسات ودور النشر ٨ دولارات أمريكية.

مفاحاة



- لأول مرة تقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٣٠ مجلداً من مجلة التوحيد عن ٣٠ سنة كاملة.
- ٥٥٠ جنيه للكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر.
- ١٢٥ دولاراً لمن يطلبها خارج مصر بخلاف سعر الشحن.
  - ٧٥ دولاراً للشحن.

علما بأن منفذ البيع الوحيد في المركز العام هو الدور السابع بمقرم جلة التوحيد



# كفالت اليتيم بناء لأجيال المستقبل

مئ يدك ليد اليتي

لمن يرغب في التبرع يرجى التوجه إلى المركز الرئيسي لجماعة أنصار السنة المحمدية بالقاهرة المشارع قولة عسابرقم المسارع قولة عسابرقم والمقامس أو الاتصال بهاتف رقم ٣٩٥٩٠٠٣ أو عمل إيداع على حسابرقم ٣٩٥٩٠٠٣ بنك في صل الإسالاس فرع القاهرة ويرجى إرسال صورة المولة على الفال المسالات على مدين على نفس العنوان أو عسمل حسوالة بريدية باسم / مسدير إدارة الأيتام على مكتب بريد عسابدين على نفس العنوان

Upload by: altawhedmag.com