

## رئيس مجلس الإدارة د. جمال المراكبي



# السالام عليكم

## هؤلاءهم الرجال، وبهم تعلو الأمم

في حرب القادسية بين جيش المسلمين بقيادة سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه وبين جيش الفرس خرج رجل من الفرس ينادي: مَنْ يُبارز؛ فقام له «علباء بن جحش» فتصدى له وضربه ضربة أصابت سَحْره وهو الرئة وضربه الفارسي ضربة أصابه في أمعائه وسقط الاثنان، فأما الفارسي فمات من ساعته، وأما المسلم فخرجت أمعاؤه خارج بطنه، فلم يستطع القيام، فحاول إدخالها فلم يقدر حتى مَرَّ به رجل من المسلمين فقال له: يا هذا؛ أعِنِّي على بطني، فأدخله له، فأخذ يمسك بجلد بطنه حتى لا تخرج أمعاؤه مرة أخرى، ثم زحف نحو صف العدو متحديًا لا يلتفت إلى المسلمين، فأدركه الموت وبينه وبين صف فارس ثلاثون ذراعًا.

سبحان الله! يطلب العون على بطنه وأمعائه لتدخل، ونحن نطلب العون على بطوننا لنأكل!!

التحرير





إسلامية ثقافية شهرية

السنة الرابعة والثلاثون

العدد ٣٩٩ ـ ربيع أول ١٤٢٦هـ الثمن ١٥٠ قرشًا

المشرف العام

## د.عبداللهشاكر

اللجنة العلمية

د. عبد العظیم بدوي زكرياحسيني جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل



#### البريدالإلكتروني

Mgtawheed@hotmail.com والمحافظة المحافظة المحاف

التحرير / ۸ شارع قوله ـ عابدين القاهرة تعرير / ۸ شارع قوله ـ عابدين القاهرة تعريب : ۲۹۳۰٦٦۲ ـ فاكس : ۲۹۳۰٦٦۲ مطابع التوزيع والاشتراكات ت : ۲۹۱۵٤٥٦ مطابع التوزيع والاشتراكات ت : ۲۹۱۵٤٥٦

## لليس التحرير جمال سعد حاتم مدير التحرير الفني حسين عطا القراط



## صاحبةالامتياز

المالية المالية

#### ثمنالنسخة

مصر ۱۵۰ قرشا ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٢ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المفسرب دولار أمسريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو.

#### الاشتراك السنوي:

 ١- في الداخل ٢٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد \_ على مكتب بريد عابدين).
 ٢- في الخارج ٢٠ دولاراً أو ٢٥ ريالا سعوديا أو ما يعادلها.
 ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على
 بنك في صل الاسلامي \_ فرع القاهرة \_ باسم مجلة التوحيد \_ انصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).



## في هذا العدد

الافتتاحية: «بدعة أمريكية جديدة» د. جمال المراكبي ٢

أمل على المرك الفي والموامرات وما

كلمة التحرير: «صوت الحق ومصرع الخرافة» رئيس التحرير • ه بات التفسير: «سورة المعارج» الحلقة الأولى

د. عبد العظيم بدوي ٩

باب السنة: «تكفير المسلمين من معتقد فرقة الخوارج»

زکریا حسینی ۱۲

تحبير المقال في حكم الاحتفال عبد الرحمن السديس ١٨

درر البحار من صحيح الأحاديث: (١٥) علي حشيش ٢١

لمحات من حياة الإمام: «محمد بن إسماعيل الصنعاني»

د. عبد الله شاكر الجنيدي ٢٣

محدى عرفات

الإعلام بسير الأعلام

أسامة سليمان ٢٨

الإيمان بالرسالات

منبر الحرمين: «الإعلام بانواع الكلام» صلاح بن محمد البدير ٣٠

القصة في كتاب الله: «قصة سليمان عليه السلام (١)».

عبد الرزاق السيد عيد ٣٤

واحة التوحيد علاء خضرا

اتبعوا ولا تبتدعوا: الغلو وأثره السيء في الأمة الإسلامية

معاوية محمد هيكل ٢٨

دراسات شرعية: مسائل في السنة (٢) ﴿ متولى البراجيلي ١

الأسرة المسلمة في ظلال التوحيد جمال عبد الرحمن ٦

وللرجال عليهن درجة شوقى عبد الصادق ٥٠

أسئلة القراء عن الأحاديث أبو إسحاق الحويني ٥٣

تحذير الداعية: «قصة أبي هريرة والنبي ﷺ، علي حشيش 💎 🗸

فتاهي

إبراء ذمة المسلمين من إمامة المرأة للمصلين

أحمد إبراهيم السيد ٦٣

تحذيرات نبوية فيما يتعلق بالأضرحة والقبور

محمود المراكبي ٦٦

مفاتيح الخير.. ومفاتيح الشر

د.عيد الرزاق بن عيد المحسن البدر ٩

هدى النبي على في التعامل مع المخطئين: الحلقة الثانية

علم العزين ١٧١ محمد فتحي عبد العزين ٧١

المركز العام: القاهرة ـ ٨ شارع قوله ـ عابدين هاتف: ٣٩١٥٤٥٦ ـ ٣٩١٥٤٥٦

مؤلاء في والدمة واغرب واهله ال الم

مطابع التجارية - قليوب - مصر

مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

التوزيع الداخلي

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، وبعد:

في ظل الهجمة الشرسة على ثوابت الدين، تطل علينا من أمريكا الفتن والمؤامرات، وما أكثر ما يصيب الإسلام من أهله ببدعة جديدة، وهي إمامة المرأة لجموع المسلمين، لذا فقد دار هذا الحوار:

قال لي محاورًا: هل سمعت الخبر الذي تناولته وكالات الأنباء؟

قلت: أي خبر؟

قال: امرأة أمريكية مسلمة تؤم المسلمين في صلاة الجمعة.

قلت: لا حـول ولا قوة إلا بالله وإنا لله وإنا إليه راجعون.

قال: لماذا تسترجع وهل هناك مخالفة شرعية في ذلك أم أن المخالفة لأعرافنا وعاداتنا في بلاد حطت من شأن المرأة وظلمتها على مدى قرون عديدة ؟

قلت: أنا أسترجع ولا أستغرب أن يحدث هذا وأكثر منه، فالنبي الله أخبرنا عما يحدث في هذه الأمة من تفريط في الدين ومتابعة لهدي غير المسلمين، فقال: «لا تترك هذه الأمة شيئًا من سنن الأولين حتى تأتيه». وقال: «لتركبن سنن من كان قبلكم شبرًا بشبر وذراعًا بذراع حتى لو أن أحدهم دخل جحر ضب لدخلت موه ولو أن أحدهم جامع امرأته بالطريق لفعلتموه. قالوا: اليهود والنصارى؟ قال: فمن».

وقد أصبح المسلمون يقلدون الغرب في كل شيء ويزعمون أن تقدم هذه البلاد في متابعة هؤلاء الغربيين ونقل حضارتهم وثقافتهم وياليتهم نقلوا لنا تقدمهم التقني والعلمي، بل نقلوا لنا من عاداتهم وأخالقهم الفاسدة وانحرافاتهم الكثيرة، وأنا لا أستبعد أن يصل هؤلاء في تقليدهم للغرب وأهله أن يخرج علينا من يبيح الزواج المثلي، أي زواج الرجل بالرجل وزواج المرأة بالمرأة وإباحة اتخاذ المرأة صديقًا تعاشره معاشرة الأزواج، فهذه هي الحرية عندهم وهذه هي أمريكا كعبة الحرية وقبلة



الديمقراطية. من مقافاتها مستنوة والما

قال: دعك من هذا وقل لي: هل هناك ما يمنع المرأة من الإمامة وما الدليل؟ امام ومدّ حاف الما

قلت: أجمعت الأمة على ذلك فلا يجوز للمرأة أن تؤم الرجل ولا نعرف في تاريخ المسلمين حالة واحدة لامرأة تؤم المصلين حتى خرجت علينا هذه الأمريكية بهذه البدعة.

قال: لم تأت بدليل من الكتاب والسنة وتدعى الإحماع على ذلك، وقد قال الإمام أحمد: «من ادعى فقد كذب»، وما بدريك لعل الناس اختلفوا؟ وإنما هي العادات والأعراف البالية التي حرمت المرأة من حقوقها عبر العصور، ولكن أبن أدلة الكتاب والسنة على ما تقول؟ منا والسنة على ما

قلت: الإجماع دليل قطعي ولا يستطيع أحد أن يأتي يسابقة تخرق هذا الإجماع، ومع هذا سأذكر لك الأدلة من الكتاب والسنة وهي عام وخاص لمغم ليتالمس يممه والسااحص

قال تعالى: ﴿ الرِّجَالُ قُوَّامُونَ عَلَى النَّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ اللَّهُ بِعُضْبَهُمْ عَلَى بِعْضِ وَبِمَا أَنفَقُوا مِنْ أَمْوَالِهِمْ ﴾. عليه عاقبة إليا بوانتاها بسبي

قال: هذه في الأسرة وليست في الصلاة.

قلت: نعم وفيها إشارة إلى أن النساء لا يتقدمن على الرجال، لقد جعل الله تعالى أحكامًا عامة للتكليف يشترك فيها كل المكلفين رحالاً ونساءً، وهذه عامة أحكام العقائد والتكاليف الشبرعية وخص بعض المكلفين بأحكام خاصبة، فالقوامة للرجال على النساء وترك الصلاة والصبام حال الحيض والنفاس من خصوصيات النساء وعدم وجوب الجهاد على النساء؛ لقول النبي ﷺ: «جهادكن الحج».

قال: أريد نصاً في الإمامة في الصلاة.

قلت: لن تفهم النص ودلالته ما لم تفهم هذه المسائل ومع هذا فسوف أعطيك ما تريد، قال رسول الله ﷺ: «لن يفلح قوم ولوا أمرهم امرأة». قال: هذه واقعة عن، لما علم النبي 🚟 أن

الفرس ولو- أمّروا- عليهم ابنة كسرى أخبر أنهم لن يفلحوا وهذا خاص بالفرس.

قلت: ولكن الخسر خرج مخرج العموم والعبرة يعموم اللفظ لا يخصوص السيب. قال: ولكن هذا الخدر في الإمامة العامة

وليس في إمامة الصلاة.

قلت: وإمامة الصلاة فرع عن الإمامة العامة لعموم المسلمين ومع ذلك فسأذكر لك ما ورد في الصلاة بصفة خاصة فقد جعل النبي 📽 الإمامة للرجال فقال لنسائه وهو في مرض موته: «مروا أيا بكر فليصلّ بالناس». وأمر الرجال بالتقدم في الصفوف وأمر النساء بالتأخر وذلك في صلاة الحماعة، فقال: «خير صفوف الرجال أولها وشر صفوف الرجال أخرها، وخير صفوف النساء أخرها وشر صفوف النساء أولها». [رواه مسلم]. علم في القالم البياء

بل وجعل صفوف النساء خلف صفوف الرحال وخلف صفوف الصبيان وما هذا إلا لأن النساء أمرن بالفرار في البيوت ونهين عن البروز والتبرج، قال تعالى: ﴿ يَا نِسِنَاءَ النَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدِ مِّنَ النِّسَاءِ إِنِ اتَّقَنْتُنَّ فَلاَّ تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلَّبِهِ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلًا مُّعْرِوفًا (٣٢) وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلاَ تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجْ الجَاهِلِيُّةِ الأُولَى ﴾. سيا مثل الله إلى عا تُسبح عد

ولو كان التقدم في صفوف الصلاة صالحًا للنساء لما أمرهن النبي على بالتأخر فكيف تتقدم المرأة على الجميع رجالاً ونساءً في إمامة الصلاة وفي ذلك مفاسد عظيمة تتعلق بستر المرأة وعدم إظهار زينتها وعورتها حتى قال رسول الله ﷺ: «لا تمنعوا إماء الله مساجد الله وليخرجن تفلات». المراسة والتومالة والما يايم

وقال 🛎: «إذا شهدت إحداكن المسجد فلا تمس طيبيا»، رواه مسلم. وعند أبي داود: «وبيوتهن خير لهن».

وكان الله إذا سلم من الصلاة ينتظر حتى ينصرف النساء فيدخلن بيوتهن قبل أن ينصرف الرحال وحعل للنساء بابًا وكان عمر ينهي أن يدخل الرجال من باب النساء. وقال ﷺ: لو تركنا هذا الياب للنساء. فلم يدخل منه ابن عمر حتى وقال ابن عزم وجميع فرق اهل اللبدة ، تالم

قال: لم تأتني بنص يمنع المرأة من إمامة وأنا أذكر لك حديثًا يبيح للمرأة أن تكون إمامًا في الصلاة. و منه علم هذه الله عبد الله على الله

قلت: تعنى حديث أبى داود عن عبدالرحمن ين خلاد الأنصاري عن أم ورقة الأنصارية أن

النبي ﷺ كان يزورها في بيتها وجعل لها مؤذنًا يؤذن لها وأمرها أن تؤم أهل دارها.

قال: نعم والحديث رواه أحمد في مسنده من طريق أخرى.

قلت: الحديث في إسناده مقال، ولهذا اختلف أهل العلم في قبوله والعمل به.

قال شارح السنن: ثبت من هذا الحديث أن إمامة النساء وجماعتهن صحيحة ثابتة من أمر النبى ﷺ وقد أمت النساء عائشة وأم سلمة رضى الله عنهما في الفرض والتراويح.

وذكر الحافظ في تلخيص الحبير هذه الأحاديث وأن عائشة كانت تؤم النساء فتقوم معهن في الصف.

وأن أم سلمة أمت نساء فقامت وسطهن. قال الدارقطني: إنما أذن لها أن تؤم نساء أهل دارها، وذهب الحمهور إلى عدم صحة إمامتها

قال صاحب «الفتح الرباني»: ويمكن الجواب عن حديث أم ورقة بأنه ليس صريحًا في أن المؤذن والغلام كانا يصليان خلفها، فيحتمل أن المؤذن كان يؤذن لها ثم يذهب إلى المسحد ليصلى فيه، وكذا الغلام، فكانت تؤم نساء دارها لا غير، ويؤيده ما رواه الدارقطني من طريق عمرو بن شيبة قال: حدثنا الوليد بن جميع عن أمه عن أم ورقة أن رسول الله ﷺ أذن لها أن يؤذن لها ويُقام وتؤم نساءها.

والحديث معارض بمثله وهو حديث جابر مرفوعًا: «ألا لا تؤمنَّ امرأة رجلاً، ولا يؤم أعرابي مهاجرًا، ولا يؤم فاجر مؤمنًا، إلا أن يقهره سلطان يخاف سيفه وسوطه». رواه ابن ماجه في سننه وسنده ضعيف.

قال في سبل السلام: وهو يدل على أن المرأة لا تؤم الرجل وهو مذهب الهادوية والحنفية والشافعية وغيرهم.

وقال ابن حزم: وجميع فرق أهل القبلة ليس منهم أحد يجيز إمامة المرأة. [الفصل في الملل والأهواء والنحل].

قال: كلامهم هذا فيه ظلم للمرأة واتهام لها

قلت: أجمع العلماء على عدم جواز تولى

المرأة منصب الخلافة، ويدخل في ذلك الآن رئاسة الدولة ورئاسة الحكومة، وذلك للحديث: «لن يفلح قوم ولوا أمرهم امرأة». وحمه ور العلماء على عدم حواز توليها منصب القضاء.

قال البغوى: اتفقوا على أن المرأة لا تصلح أن تكون إمامًا ولا قاضمًا لأن الامام بحتاج إلى الخروج لإقامة أمر الجهاد والقيام بأمور المسلمين والقاضى يحتاج إلى البروز لفصل الخصوصات والمرأة عورة لا تصلح للبروز وتعجز لضعفها عن القيام بأكثر الأمور، ولأن المرأة ناقصة والإمامة والقضاء من كمالات الولايات فلا يصح لها إلا الكمال من الرحال. انتهى. [شرح السنةج،١٠ ص٧٧].

قال: ما هذا الكلام، عورة وناقصة؟

قلت: الذي أمرها بالستر والقرار في البيوت هو الله سبحانه، ووصفُها بالنقص ثابت في صحيح السنة وهو من سماتها وخصائصها، ولا يعنى هذا الحط عليها بل لعله من حسناتها، والكمال ليس محجوبًا عنها، ولكن الكمال بحسب الالتزام، ثم إن هؤلاء اللواتي بتحدثن عن حرية المرأة وحقوق المرأة هل ترى منهن امرأة ملتزمة في حجابها إلا من رحم ربي أم أن القضية هي الإفتتان بمنهج الغرب والسير على سننه، وأخيرًا أذكر بقول رسول الله ﷺ: «يا معشير النساء، تصدقن وأكثرن من الاستغفار فإنى رأيتكن أكثر أهل النار». فقالت امرأة منهن جزلة- عاقلة-: وما لنا يا رسول الله أكثر أهل النار؟ قال: «تكثرن اللعن وتكفرن العشير، وما رأيت من ناقصات عقل ودين أذهب لذي لُب منکن».

قال: يا رسول الله وما نقصان العقل و الدين؟ قال: أما نقصان العقل فشبهادة امرأتين تعدل شبهادة رجل فهذا نقصان العقل، وتمكث الليالي ما تصلى، وتفطر في رمضان فهذا نقصان الدين. رواه مسلم.

وقوله ﷺ: «كَمُلُ من الرحال كثير ولم يكمل من النساء إلا مريم ابنة عمران وأسية امرأة فرعون وخديجة بنت خويلد وفاطمة بنت محمد». 👑 ورضى الله عنهن.

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

MANUAL MORE YEAR



والي أن يتحقق الله له الإلخاء لإنه ان

of a case of the Blance along the Ma

the party which this is included الربية الملاقيع بجالها وعهد الدينة

## وزير الأوقاف بصرح: الموالد اساءة الى الاسلام

الحمد لله الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، وبعد:

إن الخشية من المخلوق ذلٌ ومهانة، ومن خشى من خالقه عاش عزيزًا، وفي حياته سعيدًا، وأنار بصيرته فكان متذكرًا، قال سبحانه: ﴿ سَيَذُكُّرُ مَن يَحْشَى ﴾، واتعظ بالمواعظ والعبر، قال جل وعلا: ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَعِبْرَةً لَن يَخْشَى ﴾ [النازعات: ٢٦]، وكان كتاب الله له سعادة وذكرًا: ﴿مَا أَنزُلْنَا عَلَيْكَ القُرْآنَ لِتَشْقَى (٢) إِلاَّ تَذْكرَةً لَن يَحْشَنِي ﴿ [طه: ٢،٣].

فاجعل ربك بين ناظريك، واخش الأمن مكره وحلول عقوبته، ولا تخشى غير الله في قطع رزق أو تأخر شيفاء أو حلول شيقاء، قال سبحانه: ﴿ فَلاَ تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَـوْنِي وَلأَتِمَّ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَهْتُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٠]. الما

والعبد ضعيف بنفسه، فقير إلى عون ربه القوى، وبالاستعانة به جل وعلا تستغنى عن الاستعانة بالخلق، والطلب من المخلوق، ومن لم يكن مستعينًا بالله مفقترًا إليه في حصوله أغلقت في وجهه الدروب، وتعثرت أمامه المكاسب كما قال نبي الأمة ﷺ لابن عباس رضى الله عنهما: «يا غلام، إنى أعلمك كلمات: احفظ الله يحفظك، احفظ الله تجده تجاهك، إذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله». والاستعانة عليها مدار الدين: ﴿ إِيَّاكَ نَغْيُدُ وَإِنَّاكَ نَسْتُعِينَ ﴾.

وقد وقعت عيناني على حوار أجرته جريدة الأهرام المصرية في يوم الجمعة ١٩ ديسمبر ١٩٧٥م مع فضيلة الدكتور محمد محمد حسين الذهبي وزير الأوقاف شئون الأزهر الأسبق، رحمه الله، فدحض من خلال ردوده بدع المتنطعين ووهم الواهمين من منتسبي التصوف يرفض فيه إقامة الموالد، ويدحر الخرافات والبدع.

### والمرا تاولها لتقرياجراما فالموزير الأوقاف

#### أفضل الفاء الموالد لأن الشر فيها أكثر من الخير

- الإلغاء يحتاج إلى شجاعة وإلى تعاون كل الهيئات والأزهر على رأسها.

-الأضرحة ليست من الإسلام وإقامة أضرحة جديدة ممنوع

وزارة الأوقاف لا تملك إلا الدعوة إلى الحق بالحكمة والموعظة الحسنة.

قال فضيلة الدكتور محمد محمد حسين الذهبي وزير الأوقاف وشيئون الأزهر أنه لا يوافق شخصيًا على إقامة الموالد، ولكنه في نفس الوقت مضطر إلى حضورها لكي لا تخلو الساحة للمروجين للخرافة والانحراف وحدهم.

وقيال: إن من المؤسف أن صوت الخرافة أقوى من صوت الحقيقة، وأن البدع كثيرًا ما تنتصر على الحقائق، وقال: إن وزارة

كه أن النجر من كاما الحراث

•• الغساء الموالد يحتاج إلى شجاعة والى تعساون كل الهيئات وعلى رأسها الأزهسسر

\*\*\*

• الأضرحة ليست من الإسلام وإقامة أضرحة جديدة ممنوع قسسانونا

\* \* \*

• وزارة الأوقاف لا تملك إلا الدعوة إلى الحق بالحكمـــة والموعظة الحـسنة

الأوقاف ليس لديها سلاح تحارب به الضلال والانحراف إلا الدعوة إلى الحق بالحكمة والموعظة الحسنة، وأنها ليست وحدها المسئولة، ولابد أن يساندها الأزهر، ووسائل الإعلام المختلفة للقيام بثورة لتصحيح المفاهيم الإسلامية، وتخليص المعتقدات والسلوك من الانحرافات التي لا يرضى عنها الله ورسوله.

في البداية نريد أن نعرف رأيك، وأنت على قمة المسئولية، في الموالد التي تشارك فيها الملايين، هل هذه الصورة بقرها الإسلام؟

أقول لك: الحقيقة أن الموالد الآن شرها أكثر من نفعها، المفروض أنها تقام لإحياء ذكرى رجال الإسلام العظماء وأبطاله، والمفروض أن تكون مناسبة نأخذ منها شحنة من الإيمان الصحيح تدعم القيم الإسلام الصحيحة لكن هذا لا يحدث، إنها مليئة بأمور لا تليق بالمسلمين، ولا تليق بجلال الذكرى، وفيها الكثير مما لا يقره الإسلام بمثل صور الذكر بالطبول والراقصات.

#### وكم مولد يقام في مصر؟

الموالد التي تقام في كل المدن والقرى لا يمكن حصرها، ولكن هذاك موالد شبه رسمية مثل مولد الحسين والسيدة زينب والسيدة نفيسة والسيد البدوى والسيد إبراهيم الدسوقي والسيد عبد الرحيم القناوي.

ألا تقام هذه الموالد بتراخيص من وزارة الأوقاف؟

الأوقاف توافق على إقامة بعض الموالد، ووزارة الداخلية هي التي تصدر التراخيص.

#### وإذا كنت كوزير مسئول لا توافق عليها، فلماذا تعطي الوزارة موافقتها؟

بحكم ما جرت به العادة منذ عشرات السنين، صحيح أن في الموالد خيرًا، لكن جانب الشر فيها هو الغالب، ومادمنا لا نستطيع أن نحافظ فيها على شعائر الإسلام الحقة فإنني أرى أن إلغاءها أفضل لأنها بصورتها الراهنة تسيئ إلى الإسلام.

إذا كان هذا هو الرأي، فكيف تشهد كوزير للأوقاف وشئون الأزهر هذه الموالد؟

لأن ما لا يدرك كله لا يترك كله، وإلى أن نصقق فكرة الإلغاء لابد أن نمضي في طريقنا لمحاولة الإصلاح، ووجود وزير الأوقاف وعلماء الإسلام الهدف منه في الحقيقة توحيد هذه الموالد وجهة سليمة، لأننا لا نستطيع أن نترك الساحة للمنحرفين وحدهم لينفردوا بهذه الموالد، ويفعلوا فيها ما يشاءون بعيدًا عن أعين رجال الدين.

ومتى يبدأ الإلفاء ما دام الرأي الصحيح أن هذه الموالد لا يقرها الإسلام؟

يحتاج الأمر إلى جرأة، لأن الذي يتقدم لإلغاء هذه الموالد سوف يواجه بعاصفة قوية جدًا من المعارضة من المنتفعين بهذه الموالد والمروجين للبدع والمدافعين عنها.

#### الأمراذن أن البدعة تنتصر على الحقيقة؟

هو كذلك، فالعادات إذا استحكمت أصبحت جزءً من عقائد الناس، والعادة يمكن أن تصبح ضربًا من ضروب العبادة، وهناك جماهير واسعة تتحمس لهذه الموالد، ومواجهتها ليس بالأمر الهين، المسألة تحتاج إلى سياسة حكيمة، وهذا ما نرجو أن نصل إليه حتى نقضي على هذه المظاهر

التي تشوه وجه الإسلام. في عدادة الإمالة التي تأليق الديمة العم

يتردد أن المنتضعين بالموالد يكسبون منها كثيراً، على سبيل المثال كم يبلغ إيراد صندوق الندور في السيد البدوي مثلاً على مندوق النادور في السيد

في آخر مرة فتح الصندوق في المولد كان فيه ٢١ ألف جنيه.

إذا كانت الخرافة تنتصر على الحقيقة، فكيف نسكت وكيف

،بدلك؟

أقول لك قصة مما في كتب التراث الصحيح تكفي لتفهم ما أريد أن القول: فقد سافر عامر الشعبي، وهو من التابعين، من العراق إلى الشام، وفي طريقه دخل مسجدًا، فوجد رجلاً يقص على الناس مجموعة من الخرافات منها مثلاً أن لله صورين ينفخ فيها يوم القيامة، وبعد انتهاء الدرس قال له عامر الشعبي: كيف نقول هذا، ولله صور واحد وفي القرآن: «يوم ينفخ في الصور»، فصاح الرجل فيه أمام العامة: يا هذا، أقول لله صوران فتقول له صور واحد، استكثرت ذلك على الله.

يقول عامر الشعبي: فقام الناس يضربونني فما انجاني منهم إلا أن قلت لهم: والله، إن لله سبعين صورًا، هكذا تنتصر الخرافة على الحقيقة، وينتصر الضلال على الهدى، ولو قامت الوزارة بمنع هذه الموالد بصورتها الشائعة لوجدت مقاومة من العامة الذين يسمونهم الأدعاء.

ولهذا أقول: إنني أشهد هذه الموالد، وكذلك يشترك فيها رجال الدين ليقولوا كلمة الحق ويقاوموا الانحراف بقدر الإمكان.

في الشكلة لها جانب آخر، هناك أولياء جدد يظهرون، وأضرحة مع ديدة تقام، وبالتبالي موالد جديدة، ألا يمكن حتى وقف ما يستجد ؟ على لمدة للنادة والمدالة المدالة المد

إقامة الأضرحة الجديدة ممنوعًا قانونًا، وكذلك يمنع القانون دفن واحد مهما يكن في مسجد من المساجد.

#### يهمنا أن نعرف رأيكم في إقامة الأضرحة في المساجد؟

المعروف أن الميت إذا مات أيا كان فيجب أن يدفن ويسوى قبره بالأرض، وهذه هي سنة رسول الله ﷺ، أما أن يبنى على القبر ضريح، فهذا أمر مستحدث في الإسلام، ومن الخير التزام سنة رسول الله ﷺ.

والصلاة في مقصورة الحسين والسيدة زينب والسيد البدوي؟

استقبال القبر في الصلاة – أيا كان صاحبه – حرام؛ لأن المصلي يجب أن يتجه إلى الله، وأن يستقبل القبلة وحدها ولا يستقبل الضريح، وكل من اعتقد أن ثوابه يكون أكبر لو أنه صلى في المقصورة أو استقبل الضريح فهو مخطئ، وهذا ليس من الدين ولقد نهى الرسول على عن اتخاذ القبور مساجد، ولعن في الحديث المعروف من اتخذ قبور أنبيائهم مساجد.

#### من حقنا أن نسأل ماذا فعلت الوزارة لتحارب البدع في الدين؟

الوزارة تبذل جهدها، وليس لديها سلاح إلا الدعوة بالحكمة والموعظة الحسنة، وأعتقد أن جهودها قد أثمرت إلى حد ما، فإن البدع السائدة الآن أقل بكثير مما كان سائدًا في الماضي، وهذا نتيجة للتوعية الدينية التي يقوم بها الوعاظ والأئمة، لكن الأمر يحتاج إلى أن تساعدنا وسائل الإعلام.

• إن اعسداء الإسلام لجاوا الني وسسائل خبيثة ليشوهوا حسمال هذا جسمال هذا المدين أمور المدين أمور فريق أمور فريق أمور فريق أودعاء التشيع، وتشويه الذكر السلفي إلا الذكر السلفي إلى المنكر السلفي المنكر السلفي إلى المنكر السلفي إلى المنكر السلفي المنكر المنكر السلفي المنكر المنكر المنكر المنكر المنكر السلفي المنكر المن

• و کثیر من کتب التراثمليئةيما لانقاله الإسالام، ومع هذاتطبع وتنشردون تمحسصاو تحقيق أوتنبيه الناس إلى ما فيها من انحرافات ١١

#### وهل ترى أن وسائل الإعلام لا تساعد في ذلك؟ " ﴿ وَهُلُ تُرِي أَنْ وَسَائِلُ الْإِعْلَامُ لَا تَسَاعِدُ فَي ذَلِكُ؟ " ﴿ أبدًا ما زالت وسائل الإعلام مبعدة والوزارة تعمل وحدها.

والذين ينتسبون اليهم من أولياء الله الصالحين؟ الولى الحق لا يعلن عن نفسه و لا يعلن عن كراماته.

والانحرافات في بعض الطرق الصوفية؟

حقيقة لقد اندس على التصوف قوم ليسوا من أهله والتصوف بريء منهم وهؤلاء استطاعوا استهواء العامة وخداعهم بكثير من الأباطيل، وفي اعتقادي أن أعداء الإسلام لما عجزوا عن إطفاء نوره لجأوا إلى وسائل خبيثة ليشوهوا جمال الإسلام، ووصلوا إلى فرضهم من طريق أمور ثلاثة: ادعاء التصوف وادعاء التشبيع، وتشويه الذكر السلفي، وهؤلاء قال عنهم الإمام محمد عبده أنهم قوم تبطنوا الكفر والتحفوا بالإسلام.

#### هكذا يجرنا الحديث مرة أخرى إلى الطرق الصوفية وما وصلت إليه؟

الصوفية عندنا فريقان، فريق لا زال يمشي في الطريق الصحيح على أساس كتاب الله وسنة رسوله، لا يشغلون أنفسهم إلا بالقرآن وحديث الرسول، وفريق أقحم نفسه على الصوفية فادعى لنفسه الولاية، ونسب كرامات، وتسلط على مريديه بشعوذات بحسيها يسطاء العقول كرامات، وهؤلاء ليسوا من الدين في شيء، وإنما هم قوم مخادعون يطلبون الدنيا ياسم الدين، ويروجون لأنفسهم.

#### إذن، ما دور الوزارة بالنسبة لهؤلاء؟

ليس للوزارة سلطان على الطرق الصوفية، هناك المجلس الأعلى للطرق الصوفية هو المسئول، ولقد نبهنا إلى خطورة الطريقة البرهانية وأصدرت وزارة الداخلية قرارًا يحظر نشياطها ومع ذلك فما زالت موجودة ولها مريدون بالآلاف و لا يد أن ننقذ هؤلاء من ضحابا التضليل.

#### إذا كنا بالقانون نحمي كل سلعة من الغش، فكيف لا نحمي بالقانون عقائد الناس وأفكارهم؟

الحق معك، ولكن المسألة لا يمكن فيها القانون وحده، مسائل الاعتقاد تحتاج إلى ثورة متجددة لحماية الإسلام وأفكاره ومواجهة المفسدين الذين يدعون الإصلاح، المضللين الذين يدعون الإرشياد.

#### تبقى مسألة خطيرة جدا، هل ترضى عن الكتب التي تصدر وهي مليئة بالخرافات والأفكار المخرفة؟

صحيح، هناك كتب كثيرة من التراث مليئة بما لا يقبله العقل ولا يقبله الإسلام، ومع هذا تطبع وتنشر دون تمحيص أو تحقيق أو تنبيه الناس إلى ما فيها من انحرافات، وهناك من يؤمن بما فيها من خرافات، ويريد أن يحمل الناس على أن يؤمنوا بها كذلك لأنها منسوبة إلى بعض الأولياء، ولابد أن تخضع للمنهج العلمي الذي لا يقبل من الأحاديث المنسوبة للرسول في بما يفيد القطع واليقين، وما كان منها متعلقًا بالعبادات فلابد أن يروى مرفوعًا إلى الرسول بالسند الصحيح المتصل، فإذا كان هذا هو الشان في الحديث فكيف نقبل ما يروى في هذه الكتب وهي خالية من الأسانيد، وفيها أسانيد باطلة.

«نقلاً عن جريدة الأهرام: الجمعة في ١٩ ديسمبر ١٩٧٥م»

يقول تعالى: ﴿ سَأَلُ سَائِلُ بِعَذَابٍ وَاقِعِ (١) لِلْكَافِرِينَ لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ (٢) مِنَ اللَّهِ ذِي الْمَعَارِجِ (٣) تَعْرُجُ الْمُلائِكَةُ وَالرُّوحُ اِلنَّهِ فِي يَوْم كَانَ مِقْدَارُهُ خَـمْسِينَ أَلْفُ سَنَةٍ (٤) فَاصْبِرْ صَـبْرًا جَمِيلاً (٥) إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيدًا (٦) وَنَرَاهُ قُرِيبًا (٧) يَوْمَ تَكُونُ السَّمَاءُ كَالْمُهْلِ (٨) وَتَكُونُ الحِبَالُ كَالْعِهْنِ (٩) وَلاَ بَسْأَلُ حَمِيمُ حَمِيمًا (١٠) يُبَصَّرُونَهُمْ يَوَدُّ الْمُجْرِمُ لَوْ يَفْتَدِي مِنْ عَذَاب يَوْمِئِذٍ بِبَنِيهِ (١١) وَصَاحِبَتِهِ وَأَخِيهُ (١٢) وَفُصِيلَتِهِ الَّتِي تُؤْوِيهِ (١٣) وَمَن فِي الأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ يُنجِيهِ (١٤) كَلاَّ إِنَّهَا لَظَے (١٥) نَزَّاعَـةً لُّلَشُّ وَى (١٦) تَدْعُو مَنْ أَدْبَرَ وَتَوَلَّى (١٧) وَجَمَعُ فُأُوعَى ﴾ [المعارج: ١- ١٨].

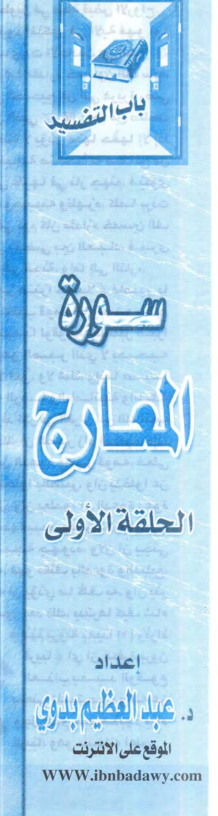
#### المعادة المن المن بين يلاي السورة الله مُنْ المُعَدِّمَةُ اللهُ

السورةُ مكية تتحدث أيضًا عن اليوم الآخر وما فيه من عذاب للكافرين الذين كانوا يستعجلونه لشدّة تكذيبهم يه، ولئن كانت سورة الحاقة تحدثت عن أهل النوم الآخر وما يُحدثه من تغيّرات كونيّة، فإن هذه السورة تتحدث عن نفس الأهوال وما تحدثه من جزع وفرع في النفوس الله وقوعه ﴿ مِنَ اللَّهُ ذِي الْمُعَارِجِ ﴿ أَي ذَى أَعَى أَعَالِهِ اللَّهِ وَمِنْ اللَّهُ ذِي الْمُعَارِجِ ا

كما تتحدث السورة أيضًا عن النفس البشيرية وكيف تكون في الضرّاء والسرّاء، ثم ختمت السورة بأمر النبي 🕮 بالإعراض عن المكذبين، وإمهالهم ﴿ حَتَّى يُلاقُوا يَوْمَ هُمُ الَّذِي يُوعَدُونَ (٤٢) يَوْمَ يَخْرُجُونَ مِنَ الأَجْدَاثِ سِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصُّبِ يُوفِضُونَ (٤٣) خَاشِعَةً أَبْصَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةٌ ذَلِكَ البَوْمُ الَّذِي كَانُوا بُوعَدُونَ ﴾ . ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّالَّا اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

#### 7 / 78 تفسير الأبات الشيعة المعالمة والأ

كان المشركون لشدّة تكذيبهم بيوم الدين، وما لهم فيه من العذاب المهين، يستعجلون هذا العذاب، ويسألون الله أن يعجله لهم في الدنيا قبل الآخرة، وقد ذكر الله سبحانه استعجالهم هذا في أكثر مِن آية، وأخبرهم أنه واقعٌ بهم لا محالة، وأنه لا يمنعه عنهم إلا كلمة سيقت من الله وأجلُّ مسمى، قال تعالى: ﴿وَقَالُوا رَبُّنَا عَجُّل لُّنَا قِطُّنَا قَبْلَ يَوْم الحسناب ﴾ [ص: ١٦]، وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالُوا اللَّهُمُّ إِنَّ كَانَ هَذَا هُوَ الحَقُّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّنَ السَّمَاءِ أَو ائْتِنَا بِعَذَابِ أَلِيمٍ ﴾ [الأنفال: ٣٢]، وقال تعالى: ﴿ وَنَسْ تَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلَوْلا أَجِلٌ مُّسَمِّى لَجَّاءَهُمُ العَذَاتُ وَلَنَاْتِنَنَّهُم نَغْتَةً وَهُمْ لاَ نَشْعُرُونَ (٥٣) نَسْتَعْحَلُونَكَ



بِالْعَذَابِ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لِمُحِيطَةٌ بِالْكَافِرِينَ (٥٤) يَوْمَ يَغْشَاهُمُ العَذَابُ مِن فَوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْحُلُهِمْ وَيَقُولُ ذُوقُوا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [العنكدوت:٥٥ – ٥٥]، ويتن سيحانه أنّ استعجالهم هذا راجع إلى جهلهم بحقيقة عذاب الله، ولو علموها ما استعجلوه، قال تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ مَتِّي هَذَا الوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ (٣٨) لَوْ يَعْلَمُ الَّذِينَ كَفَرُوا حِينَ لاَ يَكُفُّونَ عَن وَجُوهِهِمُ النَّارَ وَلاَ عَن ظُهُورِهِمْ وَلاَ هُمْ يُنصَرُونَ (٣٩) بَلْ تَأْتِيهِم يَغْتُـةً فَتَبْهَتُهُمْ فَلاَ يَسْتَطِيعُونَ رَدُّهَا وَلاَ هُمْ سُنظرُونَ ﴾ [الأنساء: ٣٨- ١٤].

فقوله تعالى هنا: ﴿سَأَلُ سَائِلٌ بِعَذَابٍ وَاقع ﴾ فسألوا استعجالَ العذاب، والعذابُ لا محالة بهم واقع، ﴿ لِّلْكَافِرِينَ لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ ﴾ أي لا دافع له، ولا راد له، إذا أراد الله وقوعه ﴿ مِنَ اللَّهِ ذِي الْمُعَارِجِ ﴾ أي ذي الدرجات، كما قال تعالى: ﴿ رَفِيعُ الدُّرَجَاتِ ذُو العَرْشِ ﴾ [غافر: ١٥]، ﴿ تَعْرُجُ الْمَلائِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْم كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَنْفُ سَنَةٍ ﴾ والروح قسد يكون المرادُ به حدريل عليه السلام، كما قال تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنزيلُ رَبِّ العَالَمِينَ (١٩٢) نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأمِينُ ﴾ [الشبعراء: ١٩٢، ١٩٣]، يعنى جبريل، وعروجُ جبريلَ والملائكة واضح، وهو أنهم ينزلون بالأمر من الله، ثم يعرجون إليه، كمما

> يتنزلون في ليلة القدر حتى مطلع الفجر ثم يعرجون، وقد يكون المرادُ بالروّح روح المنت حين تقيضها الملائكة فإنهم يعرجون بها إلى السماء فيستفتحون فيُفتح للمؤمن ولا يُفتح للكافر، كما سبق بيانه في حديث البراء

بن عارب الطويل في صفة قبض الأرواح. وأما اليومُ المذكور في الآية فهو يوم القيامة، فقد وردت الأحاديث عن النبي على أنّ يوم القيامة مقداره خمسون ألف سنة، كما جاء في الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي على قال: «مَا مِن صاحب ذهب ولا فضتة لا يؤدى منها حقّها إلا إذا كان يوم القيامة صنفحتْ له صفائح من نار، فأحمى عليها في نار جهنم، فيُكوى بها جنبه وجبينه وظهره، كلما بردت أعددت له، في دوم كان مقدارُه خمسين ألف سنة، حتى نُقضى بين العباد، فبرى سبيلُه، إمّا إلى الجنّة، وإمّا إلى النار».

الله المنس منسرًا حَمِيلا ﴾ فاصبريا نبينا على تكذيب قومك لك واستعجالهم العذاب استبعادًا لوقوعه، «فاصبر صبرًا جميلاً، وهو الصبر الذي لا يصحبه سَخُطٌ، ولا قُلَقٌ، ولا شكّ، وإنما صبرٌ يصحبه الرضا والطمأنينة والثقة والرضى، وقد كثر في القرآن أمر الله لنبيه بالصير، وذلك أن الصير زاد الداعية، فإذا نَفُذ قعد عن الدعوة وهجر قومه، فعلى الدعاة أن يتحلُّوا بالصير، وأن يتخلوا عن الاستعجال، وأن يعلموا أن الدعوة دعوة الله، ونتائجها بيده، وليس بلازم أن يرى الداعية نتيجة جهوده، ولان أن يجني ثمرة سعيه، فهو مكلّف بالدعوة والتبليغ، فعليه أن يؤدي ما كُلف به، وأن يذر

الأمور بعد ذلك، بدترها كيف شياء ﴿ إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيدًا (٦) وَنَرَاهُ قُرِيبًا ﴾ أي أن الكفرة يرون العذاب بعيد الوقوع بمعنى المستحيل، والله عز وجل الذي سيعذبهم يراه قريبًا، وهو سيحانه أعلم.

ثم ذكر سبحانه أهوال يوم القيامة، الذي يقعُ فيه العناب بالكافرين فقال: ﴿ يَوْمَ تَكُونُ السَّمَاءُ كَالْمُهْلِ ﴾ أي: كالزيت إذا أُغلى، وذلك لبلوغ الهول منها كل مبلغ، ﴿ وَتَكُونُ الحِيَالُ كَالْعِهْنِ ﴾ أي كالصوف المنفوش، كما قال تعالى: ﴿ وَتَكُونُ الجِبَالُ كَالْعِهْنِ المَنفُوشِ ﴾ [القارعة: ١]، ﴿ وَلاَ نَسْنَالُ حَمِيمٌ حَمِيمًا ﴾ يومئذ، لا يسألُ قريبٌ قريبه عن حاله، ولا يسألُ صديقٌ صديقًا، وحتى لا يُظنُّ أن عدمَ السؤال لعدم الرؤية، قال تعالى: ﴿ يُبَصِّرُونَهُمْ ﴾، ولكن ﴿ لِكُلِّ امْرِئِ مِنْهُمْ يَوْمَـئِذِ شَـأْنُ يُغْنيهِ ﴾ [عيس: ٣٧]، فالكل قد أتاه ما يُشبغله، والكلّ يقول نفسى نفسى، ولذا قال تعالى: ﴿ نَا أَنُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبُّكُمْ وَاخْشُواْ بَوْمًا لاً يَجْزى وَالدُّ عَن وَلَدِهِ وَلاَ مَوْلُودٌ هُوَ جَان عَن وَالِدِهِ شَبِينًا ﴾، وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا حَاءَتِ الصَّاخَّةُ (٣٣) يَوْمَ يَفِرُّ المَرْءُ مِنْ أَخِيهِ (٣٤) وَأُمُّهِ وَأَبِيهِ (٣٥) وَصَاحِبَتِهِ وَبَنِيهِ (٣٦) لِكُلِّ امْرِئ مِنْهُمْ يَوْمَئِذٍ شَنَانٌ يُعْنيِهِ ﴾ [عبس: ٣٣- ٣٧]، وقال تعالى : ﴿ وَإِن تَدْعُ مُثْقَلَةٌ إِلَى حِمْلِهَا لاَ يُحْمَلْ مِنْهُ شَيَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْنَى ﴾ [فاطر: ١٨]، وقال هنا: ﴿ يُوَدُّ الْمُحْرِمُ لَوْ يَفْتَدِي مِنْ عَذَابِ يَوْمِئِذِ بنييه (١١) وَصَاحِبَتِهِ وَأَخِيهِ (١٢)

> وَفَصِيلَتِهِ النَّتِي تُؤْوِيهِ (١٣) وَمَن فِي الأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ يُنجيه ﴾، فلم يقتصر الأمرُ على فرار الأقارب بعضهم من بعض، ولم يقتصر الأمرُ على انشىغال الوالد بنفسه عن ولده، والمولود عن والده، بل بلغ الأمر حدا لا يتصور،

حيث ﴿ يُوَدُّ الْمُجْرِمُ لَوْ يَفْتَدِي مِنْ عَذَاب يَوْمِئِذٍ بِبَنِيهِ ﴾ الذين كان في الدنيا يفتدي ظُفْرَ أحدهم بروحه، صبارَ البومَ بودُ لو يفتدي نفسه من عذاب الله يهم حميعًا، يل وبمن في الأرض جميعًا، ولكن هيهات هدهات، فهذا دومٌ لا تُقْدَلُ فده الفداء، كما قال تعالى: ﴿ فَالْيَوْمَ لاَ يُؤْخَذُ مِنِكُمْ فِدْيَةٌ وَلاَ مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مَاْوَاكُمُ النَّارُ هِيَ مَوْلاكُمْ وَيِئْسُ الْمُصِيرُ ﴾ [الحديد: ٦]، وقال هنا بعد ذكر تمنيّ المجرم الفداء: «كلا» أي: لا بقيلُ منه فداءٌ ولو حاء بأهل الأرض، ويأعز ما يجده من المال، ولو يملء الأرض ذهبًا، أو من ولده الذي كان في الدنيا حشاشة كنده.

ثم قال تعالى واصفًا النار التي تنتظر الكافرين: ﴿ إِنَّهَا لَظَى ﴾ سئميت بذلك لأنها تلظى، أي تتوقّد وتتوهّج، كما قال تعالى: ﴿ فَا أَنذُرْتُكُمْ نَارًا تَلَظَّى ﴾ [الليل: ١٤]، ﴿ نَزَّاعَ ـ أَ لِلْشِّـ وَى ﴾ أي تنزع الحلود عن الوجوه والرءوس نزعًا، ﴿ تَدْعُو مَنْ أَدْبَرَ وتُولِّي (١٧) وَحَـمَعَ فَـأُوْعَي ﴾ أي تُنادي النَّارُ على كلِّ من أدبر عن الهدى، وتولَّى عن داعي الخدر، تناديه الناريوم القيامة فيُقيل عليها ويحييها، ولا يستطيع أن نُدْسِر ولا أن يتولى، ولقد كان جَمَع المال فأوعاه، ولم يؤدّ حق الله، واليومَ لا يغنى

عنه ماله من الله شيئًا، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَن تُغْنِيَ عَنْهُمْ أَمْوَ اللَّهُمْ وَلا أَوْلادُهُم مِّنَ اللهِ شَيْئًا وَأُوْلَئِكَ هُمْ وَقُودُ النَّارِ ﴾ [آل عمران: ١٠].

وللحديث يقية إن شياء الله تعالى

الحمد لله حق حمده وأكمله لا نحصى ثناء عليه سيحانه، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

عن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه قال: بعث على رضى الله عنه إلى رسول الله عَنَّهُ مِن اليمن بذهبية في أديم مقروظ لم تحصُّلُ من ترابها، قال: فقسمها بين أربعة نفر؛ بين عيينة بن بدر، وأقرع بن حابس وزيد الخيل، والرابع إما علقمة وإما عامر بن الطفيل، فقال رجل من أصحابه: كنا نحن أحق بهذا من هؤلاء قال: فيلغ ذلك النبي 👺 فقال: «ألا تأمنوني وأنا أمن من في السماء، بأتيني خير السماء صياحًا ومساءً؟» قال: فقام رجل غائر العينين مشرف الوجنتين، ناشر الجيهة كث اللحية، محلوق الرأس مشمر الإزار، فقال: يا رسول الله، اتق الله، قال: «ويلك، أولست أحق أهل الأرض أن يتقى الله؟» قال: ثم ولى الرجل. قال خالد بن الوليد: يا رسول الله، ألا أضرب عنقه؟ قال: «لا، لعله أن يكون يصلى». فقال خالد: وكم من مصلِّ بقول بلسانه ما لبس في قلبه، قال رسول اللَّه ﷺ: «إنى لم أؤمر أن أنْقُب قلوب الناس ولا أشق بطونهم». قال: ثم نظر إليه وهو مُقَفٍّ، وقال: «إنه بخرج من ضيئضي هذا قوم بتلون كتباب الله رطبًا لا بحاوز حناجرهم بمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية». وأظنه قال: «لئن أدركتهم لأقتلنَّهم قتل ثمود».

> هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري في صحيحه في عدة مواضع أولها في كتاب أحاديث الأنبياء باب (قوله تعالى: ﴿ وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ ﴾ برقم (٣٣٤٤)، وثانيها في كتاب المناقب ياب «علامات النبوة» برقم (٣٦١٠) وثالثها في كتاب المغازي باب (بعث على وخالد بن الوليد إلى اليمن) برقم (٤٣٥١)، ورابعها في كتاب التفسير باب (قوله تعالى: «والمؤلفة قلوبهم» برقم (٤٦٦٧) وخامسها في كتاب فضائل القرآن باب (إثم من راءي بقراءة القرآن) برقم (٥٠٥٨) وسادسها في كتاب الأدب باب (ما جاء في قول الرجل ويلك) برقم (٦١٦٣)، وسابعها في كتاب استتابة المرتدين باب قتل

الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم برقمي (٦٩٣١، ٦٩٣٣)، وثامنها في كتاب التوحيد باب قول الله تعالى: ﴿ تَعْرُجُ الْمُلائِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ ﴿ بِرَقِمِ (٧٤٣٢)، وتاسعها في كتاب التوحيد أيضًا باب (قراءة الفاحر والمنافق وأصواتهم وتلاوتهم لاتحاوز حناجرهم) برقم (٧٥٦٢)، كما أخرجه الامام مسلم في صحيحه في كتاب الزكاة باب (ذكر الخوارج وصفاتهم) برقم (۱۰۶٤) (۱۶۳، ۱۶٤، ١٤٥، ١٤٦، ١٤٧، ١٤٨)، وأخرجه أبو داود في كتاب السنة باب (قتال الخوارج) برقم (٤٧٦٤)، والنسائي في كتاب الزكاة باب (المؤلفة قلوبهم) برقم (٢٧٥٩)، وفي كــــاب المحاربة باب (من شهر سيفه ثم وضعه في

# عنقه ولا مناف في ذلك ولا تضن ولا جدا ان يكون كل منهميا سيال أم ذلك، وقد منا

#### الناس) برقم (١٠٦). ما ما يه ماسه عند طالب ل رائقة بالمُشرح الحابث ولقَّة بولقَـعقال

قوله: «بذهبية» تصغير ذهبة، وفي معظم النسخ من صحيح مسلم بذهبة بدون تصغير. وقوله: «في أديم مقروظ» أي في جلد والسوالة: مواحلة أن يكون يصني الخوالم

وقوله: «لم تحصل من ترابها» أي: لم تخلص من تراب المعدن فكان تبرًا لم تسبك، وقد الد «أن أنقد قاء طيسال المصباغة و

وقوله: «بين عبينة بن بدر» نسب لجده الأعلى، وإنما هو عيينة بن حصين بن حذيفة بن بدرة الفراري فالعال القدم الهينة له رمله ماله

وقوله: «وأقرع بن حابس» هكذا في هذه الرواية، وجناء في غيرها على الأصل بالألف واللام، «الأقرع بن حابس» وقد استشهد به ابن مالك على أن الأعلام ذوات الالف واللام قد تحذف منها في غير نداء ولا إضافة ولا ضرورة قلمها المنضال قيام روع ،قمصعا

وقوله: «وزيد الخيل» هو زيد بن مهلهل الطائي، وقبيل له: زيد الخبيل لكرائم الخبيل التي كانت له، وسماه النبي ﷺ : زيد الخير بالراء بدل اللام وأثنى عليه، وأسلم وحسين إسلامه ومات في حياة النبي الله المات

قوله: «والرابع إما علقمة» بعنى ابن عُلاثة العامري، و«إما عامر بن الطفيل» وهو العامري قال الحافظ في الفتح: وجرم في رواية سعيد بن مسروق بأنه علقمة بن علاثة العامري ثم أحد بني كلاب، وهو من أكابر بني عامر، وأسلم علقمة وحسن إسلامه، قال الحافظ: وذكر عامر بن الطفيل غلط من عبد الواحد (أي في هذه الرواية) فإنه كان مات قبل ذلك. وإلى لا إلى وهم وعم إلى المرابع

قوله: «وقال رجل من أصحابه» هكذا في الرواية، وفي رواية أخرى «فغضيت قريش والأنصار». وقالوا: يعطى صناديد أهل نجد ويدعنا، فقال على الله المالية ا

«إنما أتألفهم» والصناديد جمع صنديد وهو الرئيس، وفي رواية أخرى: «فتغيظت قريش والأنصار»، وفي رواية رابعة: «فتغضبت

قريش والأنصار».

قوله: «فقال ألا تأمنوني وأنا أمين من في السماء، يأتيني خبر السماء صباحًا ومساءً». وفي الرواية الأخرى أنه على قال ذلك عقب قول الخارجي الذي يذكر بعد هذا، قال الحافظ: وهو المحفوظ.

قال الحافظ في الفتح: واختلف في هذه الذهبية فقيل: كانت أخمس الخمس، وفيه نظر، وقيل من الخيمس، وكان ذلك من خـصـائصــه 👺 لم يضعـه في صنف دون الأصناف للمصلحة، وقيل من أصل الغنيمة وهو بعيد.

قوله: «فقام رجل غائر العينين» أي عيناه داخلتان في محاجرها للصفنين بقعر الحدقة. قوله: «مشرف الوجنتين» أي بارزهما،

و الوحنتان العظمان المشرفان على الخدين. وقوله: «ناشر الجبين» أي: مرتفع الجبين، وفي رواية: «ناتئ» من النتوء وهو الارتفاع and cells.

وقوله: «محلوق الرأس»، وفي رواية ابن سيرين قيل ما سيماهم؟ قال: «سيماهم التحليق أو التسييدي» شك من الراوي،

إن لم أكن أعدل».

قوله: «قال خالد بن الوليد: يا رسول الله، ألا أضرب عنقه؟» في رواية أبي سلمة بن عبد الرحمن: «قال عمر بن الخطاب دعني أضرب عنقه» ولا منافاة في ذلك ولا تضاد ولا جدال أن يكون كلّ منهما سأل في ذلك، وقد صئرت بذلك عند مسلم من طريق جرير عن عمارة بن القعقاع: «فقام عمر بن الخطاب، فقال: يا رسول الله، ألا أضرب عنقه، قال: لا، ثم أدبر فقام إليه خالد بن الوليد سيف الله فقال: يا رسول الله، أضرب عنقه؛ قال: لا».

وقــوله: «ولعله أن يكون يصلي» قــال الحافظ: قيل فيه دلالة بطريق المفهوم أن تارك الصلاة بقتل، وفيه نظر.

وقوله: «أن أنقب قلوب الناس» أي: إنما أمرت أن آخذ بظواهر أمور الناس ولم أؤمر بالتنقيب عن قلوبهم، أو أن أشق صدورهم لأطلع على ما فيها، ونقل الحافظ عن القرطبي قوله: إنما منع قتله وإن كان قد استوجب القتل لئلا يتحدث الناس أنه يقتل أصحابه ولا سيما من صلى كما ورد نظيره في قصة عبد الله بن أبى.

وقوله: «يخرج من ضئضئ هذا» بالضاد المعجمة، وفي رواية بالضاد المهملة والمراد النسل والعقب، وقد جاء في رواية أخرى: من ضئضئ هذا أتوا من عقب هذا. وفي رواية أبي سلمة بن عبد الرحمن: «دعه فإن له أصحابًا» فهم أتباع لهذا الرجل سواء كانوا أصحابًا له على طريقته أم كانوا من عقبه، وعلى كل فقد ظهروا وخرجوا في خلافة أمير المؤمنين على بن أبي طالب رضي الله عنه وقد قاتلهم.

وقوله: «يتلون كتاب الله رطبًا» وفي رواية: 
«يقرُّون القرآن» أي: يتلون كتاب الله تلاوة 
حسنة كما أنزل، وقوله: «لا يجاوز حناجرهم»، 
وفي رواية أبي سلمة بن عبد الرحمن: «لا 
يجاوز تراقيهم» أي أن إيمانهم لا يجاوز 
حناجرهم [جمع حنجرة] أو لا يجاوز تراقيهم

والتسبيد بمعنى التحليق، وقيل إنَّ التسبيد أبلغ من التحليق وقيل: هو ترك دهن الشعر وغسله، والأولى أولى، قال الحافظ: وكان السلف يوفرون شعورهم لا يحلقونها، وكانت طريقة الخوارج حلق جميع الرأس.

قوله: «يا رسول الله، اتق الله» وفي رواية أخرى: «فقال: اعدل يا رسول الله». وفي رواية ثالثة: «فقال: اتق الله عمرو فقال: «اعدل يا محمد». وفي لفظ عمرو فقال: «اعدل يا محمد». وفي لفظ له عند البزار والحاكم: «فقال: يا محمد: والله لئن كان الله أمرك أن تعدل ما أراك تعدل». وفي رواية مقسم التي أشرت إليها: «فقال يا محمد قد رأيت الذي صنعت، قال: وكيف رأيت؟ قال: لم أرك عدلت». وفي حديث أبي بكرة: فقال: يا محمد، والله ما تعدل، وفي بكرة في القسمة»، ونحوه في حديث أبي برزة. اهـ في القسمة»، ونحوه في حديث أبي حديث أبي برزة. اهـ في القسمة»، ونحوه في حديث أبي حديث أبي حديث أبي برزة. اهـ في الفتح.

وهذا الرجل هو ذو الخويصرة التميمي كما صرح به في بعض الروايات وعند أبي داود أن اسمه: نافع، قال الحافظ ورجحه السعدي، وقيل حرقوس هو ذو الثدية الذي السعدي، وقيل حرقوس هو ذو الثدية الذي جاء في رواية أبي سلمة بن عبد الله عن أبي سعيد: «أيتهم رجل إحدى يديه – أو قال ثدي مثل ثدي المرأة، أو قال مثل البضعة يدردر يخرجون على حين فُرقة من الناس، قال أبو سعيد: أشهد سمعت من النبي ها أن عليًا قتلهم وأنا معه، مجيء بالرجل على النعت الذي نعت له النبي ألم قال: فنزلت فيه: الذي نعت النبي المثرة في الصدّقات في المدّ

وُقُـوله ﷺ: «أولست أحق أهل الأرض أن يتقي الله». وفي رواية: «فقال: ومن يطع الله إذا عصيته». وفي رواية ثالثة: «ومن يعدل إذا لم أعدل». وزاد في رابعة: «قد خبتُ وخسرتُ

[حمع ترقوة((، ويحوز أن يكون المعنى قراءتهم للقرآن قراءة بالأفواه والألسن لا تتحاوزها إلى القلب، ويحتمل أنه لكونه لا تفقه قلوبهم ويحملونه على غيير المراديه، ويحتمل أن تلاوتهم لا ترتفع إلى الله تعالى.

وقوله: «بمرقون من الدين». وفي رواية سعيد بن مسروق: «يمرقون من الاسلام»، وقد أوَّل الخطابي الدين بالطاعة أي طاعة الإمام، وفي رواية سعيد «من الإسلام»، رد على تأول الخطابي، قال الحافظ: والذي يظهر أن المراد بالدين الإسلام كما فسيرته الرواية الأخرى، وخرج الكلام مخرج الزجر، وأنهم بفعلهم هذا تخرجون من الإسلام الكامل، وزاد سعيد بن مسروق في روايته: «يقتلون أهل الإسلام ويدعون أهل الأوثان» وهو مما أخبر به النبي 📸 من المغيبات فوقع كما قال ﷺ.

قوله: «وأظنه قال: لئن أدركتهم لأقتلنهم قتل ثمود». وفي رواية سعيد بن مسروق: «لئن أدركتهم لأقتلنهم قتل عاد» بالجزم بالا تردد، وهو الراحح.

وقد استشكل قوله ﷺ: «لئن أدركتهم لأقتلنهم» مع أنه نهى عمر وخالدًا عن قتل أصلهم، وأجــيب بأنه ﷺ أراد إدراكــهم عند خروحهم على المسلمين بالسيف، ولم يكن ظهر ذلك في زمانه، بل إنهم خرجوا في عهد علىّ رضي الله عنه كما هو مشهور، واستدل به على تكفير الخوارج وهي مسألة مشهورة والخلاف بين علماء الأمة فيها مشهور معلوم.

وقوله: «كما يمرق السهم من الرمية»: الرمية على وزن فعيلة وهي الصيد المرميُّ، شبه النبي ﷺ خروج الخوارج من الدين بخروج السهم من جسم الصيد بسرعة حتى إنه لا يعلق منه شيء بالسهم من شدة سرعته، فكنلك الخوارج يمرقون من الدين لم يبق في قلوبهم منه شيء على الرغم من صلاتهم وللبالغة فيها وفي العبادات، وذلك كما حاء في رواية أبي سلمة: «يحقر أحدكم صلاته إلى صلاتهم وصيامه مع صيامهم». وفي رواية:

«تحقرون أع مالكم مع أعمالهم». وقد وصفوا بأنهم يصبومون النهار ويقومون الليل ويأخذون الصيدقيات على السنة، وعن ابن عياس في قصبة مناظرته للخوارج قال: فأتبتهم فدخلتُ على قوم لم أر أشيد اجتهادًا منهم، أيديهم كأنها ثفن الإيل، ووجوههم معلمة من آثار السجود. وقوله في رواية أبي سلمة بن عيد

الرحمن: «حيء بالرجل على النعت الذي نعته النبي ﷺ » وهم الذين قتلهم على، قال: إن عليًا لما كاتب معاوية وحكما الحكمين خرج عليه ثمانية ألاف من قراء الناس فنزلوا بأرض بقال لها حروراء من جانب الكوفة وعتبوا عليه فقالوا: انسلخت من قميص ألدسكه الله ومن اسم سماك الله به، ثم حكمت الرجال في دين الله ولا حكم إلا لله، فبلغ ذلك عليًا فجمع الناس فقال: كتاب الله بيني وبين هؤلاء، يقول الله في امرأة رجل: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ شَبِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَابْعَثُوا حَكَمًا مِّنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِّنْ أَهْلِهَا إِن تُرِيدًا إِصْلَاحًا يُوَفِّق اللَّهُ بَيْنَهُمَا ﴾ الآية، وأمة محمد أعظم من امرأة رحل، ونقموا على أن كاتبت معاوية، وقد كاتب رسول الله على سهل بن عمرو، ولقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة، ثم بعث إليهم ابن عباس فناظرهم فرجع منهم أربعة آلاف فيهم عيد الله بن الكواء، فيعث على إلى الآخرين أن يرجعوا فأبوا، فأرسل إليهم: كونوا حيث شئتم وبيننا وبينكم ألا تسفكوا دمًا حرامًا، ولا تقطعوا سبيلاً ولا تظلموا أحدًا، فإن فعلتم نبذت إليكم الحرب، قال عبد الله بن شداد: فوالله ما قتلهم حتى قطعوا السييل وسفكوا الدم الحرام. الحديث.

ولابن أبي شبيبة من طريق أبي مجلز قال: قال على لأصحابه: لا تبدءوهم بقتال حتى بحدثوا حدثًا، قال: فمر بهم عبد الله بن

قالوا له: حدثنا عن أبيك فحدثهم بحديث، فقدموه فضربوا عنقه، ثم دعر سريته وهي حيلي فبقروا بطنها، وكانوا مروا على ساقته فأخذ واحد منهم تمرة فوضعها في فيه، فقالوا له تمرة معاهد فيم استحللتها؟ فقال لهم عبد الله بن خداب: أنا أعظم حرمة من هذه التمرة، فأخذوه فذبحوه، فبلغ ذلك عليًا فأرسل إليهم: أفهدونا بقاتل عبد الله بن خياب، فقالوا: كلنا قتلة، فأذن حينئذ

في قتالهم، وقد التمس الرجل ذو الثديَّة فلم يجدوه إلا في خربة فأتوا به فوضعوه بين يديه، فلما رأه على على النعت الذي نعته رسول الله 👺 هلل وكبير وقيال: صدق الله ويلغ رسوله.

هذا، وقد اختلف علماء الأمة في تكفير الخوارج، فممن قال بتكفيرهم بعد إقامة الحجة عليهم الطبري والبخاري كما قال الحافظ يفهم ذلك من صنيع البخاري في تراجمه، وأبو بكر بن العربي، فقال الصافظ ومن المتأخرين الشبيخ تقى الدين السبكي وكذلك الإمام القرطبي، وصاحب الشيفاء وصاحب الروضة واحتج القائلون بتكفير الخوارج بقول النبي 👑: «يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية». ويقوله 🛎: «لأقتلنهم قتل عاد». ولفظ: «ثمود» وكل منهما إنما هلك بالكفر، وبقوله 🐸 : «هم شير الخلق» ولا يوصف بذلك إلا الكفار، ولقوله: «إنهم أبغض الخلق إلى الله تعالى»، ولحكمهم على كل من خالف معتقدهم بالكفر والتخليد في النار فكانوا هم أحق بالاسم منهم على كل من خالف معتقدهم بالكفر والتخليد في النار فكانوا هم أحق بالاسم منهم.

قال السبكي: احتج من كفر الخوارج وغلاة الروافض ( الشبيعة ) بتكفيرهم أعلام

الصحابة لتضمنه تكذيب النبي 👑 في شبهادته لهم بالجنة، قال: وهو عندي احتجاج

قال الحافظ في الفتح: ويؤيد القول المذكور الأمر بقتلهم مع ما تقدم من حديث ابن مسعود: «لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث- وفيه-: التارك لدينه المفارق للجماعة».

قال الحافظ: وذهب أكثر أهل الأصول من أهل السنة إلى أن الخوارج فساق، وأن حكم الإسلام يجري عليهم لتلفظهم بالشهادتين ومواظبتهم على أركان الاسلام.

وإنما فسقوا بتكفيرهم المسلمين مستندين إلى تأويل فاسد، وجرهم ذلك إلى استباحة دماء مخالفيهم وأموالهم والشهادة عليهم بالكفر والشيرك، وممن ذهب إلى ذلك الخطابي والقاضى عياض وأبو المعالى الجويني وأبو بكر الباقلاني والغزالي، وقد قال الغزالي في كتابه التفرقة بين الإيمان والزندقة: والذي ينبغي الاحتراز عن التكفير مما وجد إليه سبيلاً، فإن استباحة دماء المصلين المقرين بالتوحيد خطأ، والخطأ في ترك ألف كافر في الحساة أهون من الخطأ في سفك دم لمسلم واحد.

قال ابن بطال: ذهب جمهور العلماء إلى أن الخوارج غير خارجين عن جملة المسلمين لقوله: «يتمارى في الفوقة» أو هل علق شيء من الصيد؛ لأن التماري من الشك. وإذا وقع الشبك في ذلك لم يقطع عليهم بالخروج من الإسلام، لأن من ثبت له عقد الإسلام بيقين لم يخرج منه إلا بيقين، قال: وقد سئئل عليٌّ عن أهل النهر: هل كفروا؟ قال: من الكفر فروا، وقد قال الحافظ إلى القول بتكفيرهم ونقل قول القرطبي فيهم والقول بتكفيرهم أظهر في الحديث.

قال القرطبي: فعلى القول بكفرهم يقاتلون ويقتلون وتسبى ذراريهم وتغنم أموالهم وهو قول طائفة من أهل الحديث في الخوارج، وعلى القول بعدم تكفيرهم يسلك بهم مسلك

أهل الدغى إذا شيقوا عصبا الطاعة، فأما من استتر منهم بيدعة فبإذا ظهر عليه هل يقتل بعد الاستتابة أو لا بقتل محتهد في رد بدعته؟ اختلف فيه بحسب الاختلاف في تكفيرهم.

قال: وباب التكفير باب خطر ولا نعدلُ بالسيلام شبيئًا. قال: وفي الحديث علم من أعلام النبوة حيث أخير بما وقع قبل أن يقع، وذلك أن الخوارج لما حكموا بكفر من خالفهم استباحوا دماءهم وتركوا أهل الذمة فقالوا: نفى لهم بعهدهم، وتركوا قتال المشركين واشت غلوا بقتال المسلمين، وهذا كله من آثار عبادة الجهال الذين لم تنشرح صدورهم بنور العلم، وكفي أن رأسهم رد على رسول الله ﷺ أمره ونسبه إلى الجور. نسأل الله السلامة.

قال ابن هبيرة: وفي الحديث أن قتال الخوارج أولى من قتال المشركين، والحكمة في ذلك أن في قتالهم حفظ رأس مال الإسلام، وفي قتال أهلَّ الشرك طلب الربح، وحفظ رأس المال أولى، وفعه الزحر عن الأخذ بظواهر جميع الآبات القابلة للتأويل التي يفضى بظواهرها إلى مخالفة إجماع السلف، وفيه التحذير من الغلو في الديانة والتنطع في العبادة بما لم يأذن به الشرع، وإنما ندب الشرع إلى الشدة على الكفار وإلى الرأفة بالمؤمنين فعكس الخوارج ذلك، وفيه جواز قتال من خرج عن طاعة الإمام العادل، ومن نصب الحرب فقاتل عن اعتقاد فاسد، ومن خرج يقطع الطريق وبخيف السييل ويسعى في الأرض بالفساد، وفيه إياجة قتال الخوارج بالشيروط المتقدمة وقتلهم في الحرب وثبوت الأجر لمن قتلهم، وفيه أن من المسلمين من بخرج من الدين من غير أن يقصد الخروج منه ومن غير أن يختار دينًا على دين الإسلام، وفيه أن الخوارج شير الفرق المبتدعة من أمة محمد ﷺ، بل من البهود والنصاري، وفيه منقبة عظيمة لعمر وكذلك لخالد بن الوليد لشيدتهما في الدين، وفيه أنه لا يكفي في التعديل بظاهر الحال ولو بلغ المشهود يتعديله الغاية في العيادة

والتقشف والورع.

وبعد، فهذا خبر فرقة من الفرق بين هذا الحديث وغسره من الأحاديث عن على وحابر بن عبد الله وجندب بن عبد الله البجلي وعبد الله بن عمر وغيرهم تبين الأحــاديث حــالهم وحكم النبي 👑 فيهم، تساق ليكون المسلم على حذر شديد من الوقوع في مثل ما وقع فيه هؤلاء فإن من رد حكم الله تعالى أو حكم رسوله 👑 أو ظن أن حكم الرسول يستوى مع حكم غيره من البشر، أو خرج على إمامه وولى أمره الذي بايعه أو تسبب في الفتن بين المسلمين تحت أي مسمى من المسميات فإنه على خطر عظيم يوشك أن يخرج من الإسلام وهو لا يدري ويظن أنه على شيء، ويحسب أنه يحسن صنعًا، فأما أولياء الأمور وإنه لهم على رعاياهم وخاصة العلماء منهم النصيحة بالحكمة واللين في الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، وذلك عنده أي عند ولى الأمر وجهًا لوجه فيما بينه وبينه وليس على الملأ فإن النصيحة على الملأ فضيحة، بل ليس على المنابر ولا على صفحات الصحف ولا وسائل الإعلام، بل على العلماء ألا يتشبهوا بأهل الأحزاب المعارضة الذين لا يقيمون لدينهم وزنًا ولا لأمتهم نصحًا يل همهم تجريح الحكومات القائمة كزرع العداوة بينها وبين شعوبها، وذلك مخطط صهيوني يسعى إليه وإلى تنفيذه من يجهلون حقائق الأمور، وهم يحسبون أنهم أفهم الأمة بمصالح الأمة، والحق أن كل واحد يزين نفسه في عبون الشعب ولا يكون ذلك إلا بذم الآخرين وتقبيحهم وما أسلوب الانتخابات

نسأل الله تعالى أن يلهم الأمة الإسلامية رشدها، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه.

# المقال في

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

لقد جاء الأمر بطاعة الرسول ﷺ، ولزوم سنته في آيات كثيرة من كتاب الله وأحاديث شريفة من سنة رسول الله ﷺ، وكلها نصوص صريحة في وجوب طاعته واتباع سنته، والتسليم له دون اعتراض وعدم الخروج عن أوامره وزواجره بأي حال، قال تعالى: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرُّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾ [الحشر: ٧]، وقال سبحانه: ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾ [آل عمران: ٣١]، وقال سبحانه محذرًا من بِخَالِف أمرِه عليه الصلاة والسلام: ﴿ فَلْبَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَاتٌ أَلِيمٌ ﴾ [النور].

> كما زخرت سنة المصطفى بما يدل على وجوب طاعة الرسول ﷺ، واتباع السنة، والتحذير من البدع في الدين.

> عن العرباض بن سارية رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «إنه من يعش منكم، فسيرى اختلافًا كثيرًا، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشيدين المهديين؛ فتمسكوا بها، وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة».

> فتحلى لكل مسلم- من هذه النصوص والأبات الكريمة التي يقصر المقام عن ذكرها كلها أن المسلم مأمور بالاتباع، ومنهى عن الابتداع، وإحداث الأمور المخالفة للدين؛ فعن عائشة رضى الله عنها أن رسول اللَّه ﷺ قال: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد» .متفق عليه، وفي رواية لمسلم: «من عمل عملاً ليس طيه أمرما فهو رد» أي: مردود علمه، غير مقبول.

وعن ابن عمر رضى الله عنهما قال: «كل بدعة ضلالة، وإن رأها الناس حسنة».

وقال بعض السطف: «الطرق كلها مسدودة على

الخلق، إلا على من اقتفى أثر الرسول عليه الصلاة و السلام».

ومن البيدع المحيدثة في دين الله، التي كيثير انتشارها ورواحها النوم، بل وضربت أطنابها في أقطار كثيرة جدًا من العالم الإسلامي، واستحكمت في قلوب كشير من الناس، وصارت عندهم من المعروف الذي لا مرية فيه- ما يفعل في شهر ربيع الأول من الاحتفالات والاجتماعات التي ما أنزل الله بها من سلطان، ويسميها أصحابها: احتفالات بذكرى مولد الرسول الأعظم ﷺ! بل وصل الأمر ببعضهم: أن يُخصصوا هذا الشهر لشد الرحال إلى مكة والمدينة؛ قربًا من مواطن المصطفى-بزعمهم- وهذا عملٌ لا بُرهان له، وتخصيصٌ لا دليل عليه، ﴿ تِلْكَ أَمَانِيُّ هُمْ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صِادِقِينَ ﴾ [البقرة].

فتخصيص ليالي هذا الشهر أو بعضها بالاحتفالات لا يجوز شرعًا؛ لأدلة كثيرة:

الأول: أن ذلك من البدع المحدثة في الدين؛ لأن الرسول 🛎 لم يفعله، ولا خلفاؤه الراشدون، ولا غيرهم من الصحابة رضى الله عنهم ولا التابعون

# حكم الاحتفال المدين السديس

لهم بإحسان في القرون المفضلة، وهم أعلم الناس بالسنة، وأكمل حبًا لرسول الله ﷺ ومتابعة لشرعه، ممن جاء بعدهم؛ فيسعنا ما وسعهم، ولو كان خيرًا لسبقونا إليه.

الثاني: ما ثبت من الآيات والأحاديث في كتاب الله وسنة رسوله، التي توجب طاعة الرسول عليه الصلاة والسلام والوقوف عند سنته، وتحذر من الابتداع في الدين.

الثالث: أن الله سبحانه أكمل لنا الدين، ورسوله بلغ البلاغ المبين، وإحداث مثل هذه الموالد يُفهم منه أن الله لم يكمل الدين، وأن الرسول له لم يبلغ ما أنزل إليه من ربه، حتى جاء هؤلاء المتأخرون بعد القرون المفضلة، فأحدثوا في شرع الله ما لم يأذن به؛ زاعمين أن ذلك مما يقربهم إلى الله، وكفى بهذا اعتراضاً على الله سبحانه، وتنقصاً الشرعه، وقدماً في تبليغ رسوله، عليه الصلاة والسلام.

الرابع: أن إقامة مثل هذه الاحتفالات خروج عن جادة الصواب، وتشبه بالكفار من أهل الكتاب في أعيادهم؛ وقد نُهينا عن التشبه بهم.

الْحَامِس؛ أن العبادات توقيفية؛ ليس لأحد أن يشرع فيها، وإنما يشرع منها ما شرع الله ورسوله، قال تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرُكَاءُ شَرَعُوا لَهُم مَنْ الدَّيْنِ مَا لَمْ يُأَذَنْ بِهِ اللّهُ ﴾ [الشورى: ٢١].

السادس؛ أن قواعد الشريعة ومقاصد الدين، تردُّ مثل هذه الاحتفالات، فمن القواعد المقررة في الشريعة: «رد ما تنازع الناس فيه إلى الكتاب والسنة»، وقد رددنا مثل ذلك إليها، فوجدنا فيها التحذير عن مثل ذلك، وكذلك قاعدة: «سد الذرائع» و«إزالة الضرر» وأكبر الضرر: الضرر في الدين، أضف إلى ذلك ما يجري فيها من المنكرات التي

أعظمها: الشرك الأكبر بالله، من دعاء الرسول وطلب الحاجات وتفريج الكربات منه، وإنشاد القصائد الشركية بمدحه والغلو فيه، كما يحصل فيها الاختلاط، والإسراف وتبذير الأموال، ورفع الأصوات بلغو القول وساقط المقال. هذا مع أن الشهر الذي ولد فيه رسول الله هي هو بعينه الذي تُوفي فيه، فليس الفرحُ بأولى من الحزن فيه.

وتخصصيص ليلة من ليالي هذا الشهر بالاحتفالات خلط وهوًى؛ لتضارب اقوال المؤرخين في تحديد يوم ميلاده عليه الصلاة والسلام، ومن حدد ليلة بعينها للاحتفال، فعليه الدليل، وليس ثمة دليل، ولعلماء الإسلام المعروفين باتباع السنة قديمًا وحديثًا مؤلفات واقوال كثيرة في إذكار هذه الاحتفالات.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «أما اتخاذ موسم غير المواسم الشرعية؛ كبعض ليالي شهر ربيع الأول، التي يُقال: إنها ليلة المولد فهي من البدع التي لم يستحبها السلف الصالح، ولم يفعلوها». وقال رحمه الله: «إن هذا- أي اتخاذ المولد عيدًا- لم يفعله السلف، مع قيام المقتضى له، وعدم المانع منه، ولو كان هذا خيرًا محضًا، أو راجحًا، لكان السلف أحق به منا؛ فإنهم كانوا أشد محبة لرسول الله عليه الصلاة والسلام وتعظيمًا له منا، وهم على الخير أحرص». وقال: «فأما الاجتماع في عمل المولد على غناء ورقص ونحو ذلك، واتخاذه عبادةً: فلا يرتاب أحدً من أهل العلم والإيمان في أن هذا من المنكرات التي يُنهى عنها، ولا يستحب ذلك إلا جاهل أو زنديق».

وخشية الإطالة أحجمت عن ذكر اقوال كثيرة للسلف، تنهي عن هذه الاحتفالات، وتُحذر منها. إخـوة الإسـلام، بقى أن تعلمـوا أن الذين

يحتلفون بهذه الأمور البدعية هم ثلاثة أصناف:

الأول: جهلة مقلدون، لسان حالهم يقول: رأينا الناس يفعلون شبيئًا ففعلناه، وكفى بهذا ضلالاً، وقد قال الله فيهم وفي أمثالهم: ﴿إِنَّا وَجَدْنَا آيَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِم مُّقْتُدُونَ ﴾ [الزخرف].

الشانى: مرتزقة أكالون، يريدون إشباع شبهواتهم من وراء هذه الاحتفالات؛ بالأكل والشرب، واللهو واللعب، والاجتماع الباطل.

الثالث: دعاة سوء وضلال مغرضون، يريدون الدس على الإسالام، وصارف الناس عن السنن، وإشغالهم بالبدع والخرافات.

فاتقوا الله يا أمة الإسلام إلى متى التخيط في مثل هذه الترهات، وفي مثل هذه الضلالات؟! إلى متى الإحداث في دين الله والتغيير؟! أبن الغيرة على عقيدة التوحيد؟ أين الرغبة في التسمك بسنة المصطفى ﷺ ؟ إنا لله وإنا إلىه راجعون؛ «إن الإسلام بدأ غريبًا، وسيعود غريبًا كما بدأ فطوبي للغرباء».

وقد زين الشيطان لأرباب هذه البدع شبهات يتبجحون بها؛ ليلبسوا على العامة وقليلي العلم، وهي في الحقيقة أوهام كنسج العنكسوت؛ لمخالفتها النصوص الصريحة من الكتاب والسنة، ومنهج سلف الأمة.

فمن شبهاتهم: زعمهم أن فعلهم هذا تعبيرٌ عن الحب لرسول الله ﷺ، والفرحة بذكري مولده، وأن من لم يفعل ذلك فلا يحب رسول الله عليه الصلاة والسلام وتلك حجة واهية، إن يتبع قائلوها إلا الظن وما تهوى الأنفسُ؛ فحب رسول الله ﷺ إنما هو باتباع شرعه، ولزوم سنته، لا بالاحتفالات البدعية المنكرة؛ قال جل في علاه: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ 

ومن شبهاتهم: قولهم: «إن هذه الاحتفالات بدعة حسنةً »، وذلك قول باطل، فإن كل بدعة ضلالة، كما ثبت عن المصطفى ﷺ، ومن أين لهم من كتاب

الله وسنة رسوله ﷺ أن في الاسلام بدعة حسنة؟! ومن شبهاتهم: دعواهم أن الناس تعارفوا عليها، وأصبحوا يفعلونها، من غير نكير، ويرد على ذلك: بأنا لم نتعبد بأفعال الناس وعاداتهم المخالفة للدين، وإنما تعيدنا بما دل عليه الدليل من كتاب الله وسنة رسوله ﷺ.

ومن العجائب والغرائب: أن الشيطان قد زين هذه المنكرات لأصحابها، وأغوى قلوبهم، فجعلهم ينشطون ويجتهدون في حضور هذه الاحتفالات، ويتعصبون لها، ويدافعون عنها، ويتهجمون على من أنكرها، وريما تركوا كشيرًا من الواحسات الشرعية، ولا يرفعون لذلك رأسًا، ولا شك أن ذلك من قلة البصيرة في الدين، ومن الجهل المبين.

ومن ذلك: أن بعضهم يظن أن رسول الله ﷺ يحضر بدعهم؛ ولهذا يقومون له محيين ومرحبين، وهذا من أبطل الباطل، وأقبح الجهل، والعباذ

بهذه الأدلة الناصعة، وهذه الردود الواضحة، يتجلى لنا تهافت هذه البدعة ودحضها وتفنيدها، ويتبين لمن له أدنى بصيرة وإنصاف واتباع للحق أنها من الخطأ في دين الله، وأنها من الأمور المبتدعة، ولم يبق إلا أن ننادي المسلمين بنداء العقل والإشتفاق، لترك التعصب، وللبحث عن الحقيقة، واتباع ما دل عليه الدليل من كتاب الله وسنة رسول الله على، ننادى بهجر هذه البدع فهي لا تزيد أصحابها من الله إلا بعدًا، ولا من رسوله وسنته إلا صدودًا، وأن يستمسكوا بسنة نبيهم، فطالما شوه الاسلام الناصع بهذه الاحتفالات الباطلة، وأمثالها من البدعيات التي حرفت كمال الإسلام، وشوَّهت جماله وجوهرهُ؛ إنه نداءٌ يملؤه التجرد عن التعصب والهوى، والدعوى إلى الحق، قال تعالى: ﴿ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [البقرة]، ﴿ فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُوا لَكُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّمَا أُنزِلَ بعِلْمِ اللَّهِ وَأَن لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ فَهَلْ أَنتُم مُّسلِمُ ونَ ﴾ [القصص].

هذا وبالله التوفيق.

### إعداد اعلى حشيش

#### Ban Zam Ban Zahan

٤٢١ - عَن على قال: لمَّا كَانَ يَوْمُ الأَحْرَابِ، قالَ رسولُ اللَّهِ ﷺ : «مَالَا اللَّهُ بُيُوتَهُمٌ وَقُبُورَهُمْ نارًا، شَغْلُونَا عن الصَّلاةِ الوُسْطَى حَتَّى غَايتِ الشَّمسُ». [متفق عليه من حديث على]

٤٢٢ - «بَتُعاقَنُونَ فِيكُمْ مَلائكةُ بِاللِّيلِ وملائكَةُ بِالنِّهَارِ، وَيَجْتَمِعُونَ في صَلاةٍ الفجر، وصَلاةٍ العَصْر، ثم يَعْرُجُ الذينَ بَاتُوا فِيكم فَيَسْأَلُهُم رَبُّهُمْ، وهو أَعلَمُ بهم، كيفَ تَرَكْتُمْ عِبَادِي؟ فَيَقُولُونَ تَركنَاهُمْ وَهُمْ يُصِلُونَ، وأَتَنْنَاهُمْ وهُم يُصِلُونَ». [متفق عليه من حديث ابي هريرة]

٤٢٣ - «نَزْلَ جِبِرِيلُ فَأَمُّني فَصَلَّيْتُ مَعَهُ، ثُمُّ صِلَّيْتُ مَعَهُ، ثُمُّ صَلَّيْتُ مَعَهُ، ثُمُّ صَلَيْتُ مَعَهُ، ثُمُّ صَلَّيْتُ مَعَهُ». يَحْسُنُ بأَصَابِعِهِ خُمْسَ صِلُواتٍ. [متفق عليه من حديث ابي مسعود]

٤٧٤ - عَن عائشةَ قالَت: سَمِعتُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ سَيْتَعِيذُ في صَلَاتِهِ مِنْ فَتَّنَةِ الدِّحَالِ.

[مثفق عليه من حديث عائشة]

 
 ذان رسولُ الله ﷺ يَدَعُو: «اللَّهُمُّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ القَبْرِ وَمِن عذابِ النَّارِ، وَمِن فِتْنَةِ [متفق عليه من حديث ابي هريرة] المُحْيَا والمُمَات، ومن فِتنَة المسيح الدُّحَال».

٤٢٦ - سُئل أنسُ: هَلَ اتَّخَذَ ٱلنَّدِئُ ﴾ خاتمًا؛ قالَ: أَخُرُ لَيْلَةً صَلَاةَ العِشَاءِ إلى شَطْر اللَّيل، ثُمُّ أَقْبَلَ عَلَينَا بِوجِهِهِ، فَكَانِي أَنظر إِلَى وَبِيصُ (١) خَاتَمِهِ قَالَ: ﴿إِنَّ النَّاسِ قَد صلُّوا ونَامُوا وإنُّكُمْ لَمْ [متفق عليه من حديث انس] تَزَالُوا في صِلاَةِ ما انْتَظُرْتُمُوهَا».

\* ٤٢٧ - عَنْ عائشةَ، قالت: كُنَّ نِساءُ المُؤمناتِ يشهدنَ مَعَ رسول اللهِ ﷺ صلاةَ الفجر مُتَلَفَّعَاتًا ۖ ا بمروطِهِنْ ۖ ثُمَّ يَنْقَلِيْن ۚ إلى بيُوتِهِنَّ حِينَ يَقْضِينَ الصَّلاةَ لاَ يَعْرِفُهُنَّ أحدُ مِن الغُلَس ۖ أ

[متفق عليه من حديث عائشة]

٨٢٤ - «صَلاةُ الجَمَاعَةِ تَقْضُلُ صَلاةَ الفَثَا\ بسَبْع وعشرينَ دَرَجةً». [متفق عليه من حديث ابن عمر]

٤٢٩ - «أعظمُ النَّاس أجرًا في الصالاة أَبْعَدُهُمْ فَأَبِعِدُهُمْ مَمْشَى، والذِي يَنْتَظِرُ الصَّالَةُ حتَّى يُصلِّيَها مَعَ الإمام أعظمُ أجرًا مِنَ الذي يُصلِّي ثُمَّ ينَامُ». [متفق عليه من حديث ابي موسى]

٤٣٠ - عَنْ أَنسَ قال: بَعَثَ النبيُّ ﷺ سَرِيةً يُقالُ لهم القُرَّاءُ فَأُصِيبُوا، فَمَا رَأَيْتُ النَّبي ﷺ وَجَدًّا ۗ ۖ على شيع مَا وَجَدَ عَلَيْهِم فَقَنَتَ شهرًا في صَلاةِ الفجر، ويقولُ: «إِنَّ عُصيفًا^) عَصَوُا اللَّهَ».

٤٣١ - «مَنْ نَسِي صَلَاةً فَلْيَصِلِّ إِذَا نَكَرَهَا لا كَفَّارَةً لَهَا إِلاَّ ذَلَك، وأقَّم الصَّلاةَ لِذكْرى».

[متفق عليه من حديث انس]

٤٣٢ - عَنْ أَنَس قالَ: «صَلَّيْتُ الظَّهْرَ مَعَ النبيِّ اللَّهِينِ المُلينةِ أَربِعًا، وبذي الحُليفةِ ركعتَين».

[متفق عليه من حديث انس]

٤٣٣ - «نُهيَ أَنْ يُصلِّيَ الرَّجُلُ مُخْتَصراً»(٩). [متفق عليه من حديث ابي هريرة] 🚧 ـ عن ابن عمر قال: إنَّ رسولَ اللَّهِ 👺 رأى بُصاقًا في جدَارَ القِبْلَةِ فَحَكُّهُ، ثُمُ أقبلَ على الناس فقالَ: إذا كانَ أحدُكُم يُصلِّى فلا يَبِصنُقْ قِبلَ وَجْهِهِ، فإنَّ اللهَ قِبلَ وجههُ إذا صلَّى». [متفق عليه من حديث ابن عمر] ٤٣٥ - «النُزاقُ في المُسحد خَطيئةٌ وكفارَتُهَا دفنُها». [متفق عليه من حديث انس] ٤٣٦ - «لا تَقُومُ الساعةُ حتى تَطْلُعَ الشمسُ مِن مغربهَا، فإذا طَلَعَتْ وَرَاهَا الناسُ آمنُوا أَحْمَعُونَ، وذَلِكَ حِينَ لا يَنْفَعُ نَفْسًا إيمانُها». ثم قرأ الآية. [متفق عليه من حديث أبي هريرة] ٤٣٧ - «إنَّ الإيمانَ لَياْرِزُ (١٠) إلى المدينةِ كَمَا تَأْرِزُ الحَيَّةُ إلى جُحْرِهَا». [متفق عليه من حديث أبي هريرة] ٤٣٨ - إنَّ النبيُّ بعث معادًا إلى اليمن، فقال: «اتق دَعوةَ المظلوم فإنها ليسَ بينَها وبينَ اللهِ ححاث». [متفق عليه من حديث ابن عياس] ٤٣٩ ـ «مَا مِن الأنبياءِ نبِيٌّ إلا أُعْطِيَ مَا مِثِلُهُ آمَنَ عَلَيهِ البِشرُ، وإنَّما كانَ الذي أوتيتُهُ وحيًا أوحاهُ [متفق عليه من حديث ابي هريرة] اللَّهُ إِلَىَّ، فأرجُو أن أكونَ أكثرهُم تابعًا يَومَ القيامة». \* £ ع- «إنَّ رجلاً سأل النبي ﷺ: أيُّ الإسلام خيرٌ؛ قال: تُطْعِمُ الطَّعامَ، وتَقرأُ السلامَ عَلى مَن عَرَفْتَ وَمَنْ لَمْ تَعْرِفْ». [متفق عليه من حديث ابن عمرو] ٤٤١ - «لَيْسَ مِنْ رجلِ ادَّعَى لِغَيْرِ أبيهِ وهوَ يعلمُهُ إلاَّ كَفَرَ، ومَن ادَّعَى قومًا ليسَ له فيهم نسبُ فَليتبوأ مَقْعَدَهُ مِنَ النار». [متفق عليه من حديث ابي ذر] ٤٤٢ - وَجِعَ أَبُو مُوسَى وَجَعًا شَدِيدًا فَغُشِي عليه ورأسهُ في حَجْر امرأةٍ مِن أَهْلِهِ فَلَم يستطع أن يَرُدُ عليها شبيئًا، فَلَمًا أَفَاقَ قال: أنَا بريءٌ مِمِّنْ بَرئَ مِنْهُ رسولُ اللهِ 🐸 إنَّ رسولَ اللهِ 🐉، بَرئَ مِن الصَّالقَة و الحالقَة و الشَّاقَّة». متفق عليه من حديث ابي موسى] ££٣ - «جَنَّتَان مِن فِضَّةٍ أنيتهُا وما فِيهما، وجِنتان مِنْ ذَهَبِ، أنيتُهُما وما فيهما، وَمَا بِينَ القوم [متفق عليه من حديث ابي موسي] وبِينَ أَنْ يَنظرُوا إلى ربِّهم إلاَّ ردَّاء الكِبرِ على وَجِههِ في جنَّة عَدْن». £££ . جاءَتُّ امرأةُ النبيُّ فقالَت: أرأيتَ إحدَانَا تحيضُ في الثوب كيفَ تصنعُ؟ قال: «تَحُتُّهُ ثمُّ تَفْرِصِهُ (١١) بالماء تنضحه ثم تُصلِّي فيه». [متفق عليه من حديث أسماء] 250 - كانَ النبيُّ 👺 إذا أرادَ أنْ بَنَامَ وهو حُنْتُ غَسِلَ فَرْحَهُ وتوضُّنَّا للصلاة. [متفق عليه من حديث عائشة] \$ \$ - إِذَا جِلُسَ بِينَ شُعْمِهِا الأربِعِ ثُمَّ جَهَدَهَا فَقَدْ وَجَبَ الغُسُلُ. [متفق عليه من حديث ابي هريرة] ££٧ - «أسْرعُوا بالجنازةَ فإنْ تكُ صَالحةً فخيرٌ تُقدمونها إليه، وإنَ يكُ سِوَى ذَلِكَ فشرٌ تَضَعُونَهُ عَن [متفق عليه من حديث أبي هريرة] ٤٤٨ - «قاتل اللَّهُ اليهودَ اتَّخَذُوا قُبورَ أنبيائِهمْ مساحدَ». [متفق عليه من حديث أبي هريرة] \$£4 - «يَا عَبْدَ الرحمن بِن سَمُرَةَ لاَ تَسَالُ الإمارة، فإنَّكَ إِنْ أُوتِيتُها عَن مَسَالَةٍ وُكِلْتَ إليها وإن أُوتِيتُها مِنْ غَيرِ مَسْأَلَةِ أُعِنْتَ عليها». [متفق عليه من حديث عبد الرحمن بن سمرة] • 2 - «إِنَّ الله تجاوزُ عَنْ أُمتي مَا حَدَّثَتْ بِهِ أَنفُسِهَا مَا لَمْ تَعْمَلِ أَو تتكلمْ». [متفق عليه من حديث ابي هريرة] (٢) متلفعات: أي متلفحات. (١) وُبِيضِ: يريقُ ولمعان. (٣) بمروطهن: جمع مرط، كساء من صوف أو خز. (٤) بنقلين: برجعن. (٦) الفُذِّ: المنفرد. (٥) الغلس: ظلمة آخر الليل إذا اختلطت بضوء الصباح. (A) عُصِيتُة: تصغير عصا قبيلة معروفة. ٩) مختصرًا: أن يضبع بده على خاصرته. ١٠) الحية:... بجحرها ورجعت إليه ويظفرها مع صب الماء عليه. (١) تقرصه بالماء: أي تفرك الثوب وتقلعه بدلكه بأصابعها.

٢٢ التوجيك العدد ٢٩٩ السنة الرابعة والثلاثون

#### بعض المسائل والاجتهادات العلمية التي حققها للصنعاني رحمه الله

كثير من المسائل العلمية التي قام بتحقيقها، وهي تدل على أنه صاحب فكر نيّر ومفهوم سليم للقضايا الإسلامية المختلفة وملتزم تمام الالتزام بالقواعد الفقهية الصحيحة التي تعتمد على الكتاب والسنة وإجماع سلف الأمة، وما كان عليه الصحابة والتابعون.

وسأذكر هنا بعض النماذج لبيان هذه الحقيقة، ولتظهر لنا شخصية الصنعاني العلمية كمجتهد مطلق، لم يتقيد بمذهب.

ولقد ذكر الدكتور أحمد العليمي أهم المسائل العلمية للصنعاني، وختم بحثه بقوله: «والمتتبع لكلام الصنعاني في كتبه كلها: العدة، وسبل السلام، وضوء النهار... إلخ، يرى أنه بناقش المسائل الواردة، ويذكر أقوال العلماء من الصحابة والتابعين وأصحاب المذاهب مع ذكر أدلتهم ودلائلهم، ثم يذكر ما يترجح له منها، مع ذكر دليل الترجيح وسببه غير متعصب ولا متحامل 👭.

والذي يقرأ سبل السلام وغيره من كتب الصنعاني يلمس ذلك ويجده ظاهرًا، فهذه بعض الأمثلة:

العلمى القوى لمسألة فناء النار، وقد ألف في هذا كتابًا سماه: «رفع الأستار لإبطال أدلة القائلين بفناء النار»، وقد وصفه لى أستاذي الدكتور على ناصر فقيهي بقوله: إنه بحث علمي قيم، وقد ناقش فيه الصنعاني الأدلة التي ساقها ابن القيم في بعض كتبه حول هذه المسألة، وقد يظن البعض أن ابن تيمية وتلميذه ابن القيم بقولان بفناء النار والأمر ليس كذلك، وإن ثبت أن واحدًا منهما قال بذلك فيكون يقينًا قد رجع عنه، لأن النصوص التي بين أيدينا من أقوالهما تبين ذلك، وقد سئل ابن تيمية عن حديث أنس بن مالك عن النبي ﷺ أنه قال: سبعة لا تموت ولا تفنى ولا تذوق الفناء: النار وسكانها، واللوح، والقلم، والكرسي والعرش، فهل هذا الحديث صحيح؛ فأجاب رحمه الله بقوله: «هذا الخبر بهذا اللفظ ليس من كلام النبي 👛 وإنما هو من كلام بعض العلماء، وقد اتفق سلف الأمة وأئمتها وسائر أهل السنة والجماعة على أن من المخلوقات ما لا يعدم ولا يفني بالكلية كالجنة والنار والعرش وغير ذلك، ولم يقل بفناء جميع المخلوقات إلا طائفة من أهل الكلام المتدعة ١٠٠١ . صفراها المان ويصدا بعناا م

وابن القيم رحمه الله وإن حشيد من الأدلة الكثيرة على فناء النار، ودافع عن ذلك كما يظهر من كلامه"؛ إلا أنه توقف في النهاية وقال: «فإن قيل: فإلى أين انتهى قدمكم في هذه المسئلة العظيمة الشأن التي هي أكبر من الدنيا بأضعاف مضاعفة؟ قيل إلى قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبُّكَ فَعَالٌ لَمَّا يُرِيدُ ﴾ الله .

وقد صرح في كتابه «الوابل الصيب» بغير هذا، وذكر أن النار

نائب الرئيس العام

الحمد لله والصلاة والسلام

Hadro & Brade school To war

له الله الريد عصوم في يكن م خالع

على رسول الله عليه، وبعد:

نكمل ما ذكرناه من حياة

here out and and all the

Head West Wille Whater

حبيث وبرح فعهناء وكان إماننا في

المعلد يهاع المخاولة

الامام الصنعاني رحمه الله

تعالى . فنقول: من مناها الما

التي تفني هي نار العصاة، ويعني بذلك خروج الموحدين من النار. ويه على فيعلما الالبعدا

يقول رحمه الله: «ولما كان الناس على ثلاث طبقات: طيب لا يشينه خبيث، وخبيث لا طيب فيه، وأخرون فيهم خبيث وطيب كانت دورهم ثلاثة: دار الطيب المحض، ودار الخبيث المحض، وهاتان الداران لا تفنيان، ودار لمن معه خبيث وطيب، وهي الدار التي تفني وهي دار

٢- بحثه القيم لمسألة الصلاة على الآل، وقد بحث في هذه المسئلة الأقوال ورجح ما يتفق مع النصوص الواردة، وهو بحث جدير بالقراءة والاطلاع (١)

ويدأ كلامه فيها بقوله: «ولقد أحسن الناظم جلال الدين رحمه الله في صلاته على الآل، لأنه أتى في حديث التعليم في بيأن كيفية الصلاة بذكرهم كما سمعته، فلا يتم الامتثال في الإتيان بالصلاة التي علمها 🐲 في التشهد في الصلاة ونديها فيه على أله، إلا بالصلاة عليهم فإنه بدون ذلك بكون تفريقًا بين ذوى الأرحام في الأحكام.

٣- مناقشته للهادوية والإمامية والخوارج في القول بعدم جواز المسح على الخفين، وقد ساق رحمه الله الأدلة على حواز المسح على الخفين، وتوسع في نقل أقوال أهل العلم، وأبطل حجج المخالفين (٧).

¿-إثباته للخبار في المحلس بين المتبابعين، وقد استدل في ذلك بحديث ابن عمر المتفق عليه ورجح ذلك، وناقش المذهب المخالف، وهو للهادوية والحنفية ومالك والإمامية (^).

هذا وقد كان الصنعاني يرجح دائمًا ما ثبت به النص الصحيح، وإذا تعارضت النصوص في الظاهر درسها دراسة جيدة من حيث المتقدم والمتأخر منها، أو الصحيح والضعيف، أو يجمع بين النصوص متى أمكن الجمع، وهذا ظاهر في كتابه سبل السلام وغيره.

وكثيرًا ما كان يرجح أقوال شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم، كما في مسألة طلاق

الشلاث (٩)، ورضاع الكبير (١٠)، وتحريم الحشيشة (١١)

وكان في هذه المسائل وغيرها ينقل كلام ابن تيمية وابن القيم بنصه وينصره، وهذا بدل على تحقيقه رحمه الله في المسائل العلمية المختلفة ورجوعه إلى مصادر السلف فيها.

#### سابعاً: ثناء الناس عليه ووفاته

لقد عرف القاصى والداني وسمع بالأمير محمد بن إسماعيل، وقدُّر له أهل العلم و الفضل ما قدمه من خير ونفع وإصلاح للمجتمع الإسلامي.

وما تركه من علم غزير ينتفع به ويعضه يدرس الآن في الجامعات كسيل السلام، جعل العلماء يثنون عليه، وهذه نماذج قليلة مما قاله فيه أهل العلم اكتفيت بها، لأن ما قبل فيه كثير ويطول حصره.

١- قال الإمام الشوكاني رحمه الله: «الإمام الكبير المجتهد المطلق صاحب التصانيف، وبرع في جميع العلوم وفاق الأقران وتفرد برئاسة العلم في صنعاء، وتظهر بالاجتهاد وعمل بالأدلة ونفر عن التقليد، وزيف ما لا دليل عليه من الأراء الفقهية، وجرت له مع أهل عصره خطوب ومحن» (۱۲).

٧- وقال العلامة المحقق عثمان بن بشر النجدي رحمه الله: «فريدُ عصره في قطره عالم صنعاء وأديبها الشيخ المحقق محمد بن إسماعيل رحمه الله تعالى وكان ذا معرفة في العلوم الأصلية والفرعية، صنف عدة كتب في الرد على المسركين المعتقدين في الأشجار والأحجار والرد على أهل وحدة الوجود وغير ذلك من الكتب النافعة، والشيخ رحمه الله تعالى شمس فضائله شارقة في الأقطار، عالية مكارمه على كل منار، ومن وقف على مصنفات صاحب هذه الترجمة علم فضله ونور علمه»(١٣).

 ٣- وقال العلامة صديق حسن خان: «هو الإمام الكبير المحدث الأصولي المتكلم الشهير، قرأ كتب الحديث وبرع فيها، وكان إمامًا في الزهد والورع»(١٤).

٤- وقال الشيخ محمد محيى الدين عيد الحميد: «هو الإمام المتقن والعلامة المتفنن، البارع في غالب العلوم، المحدث، الحافظ، الضابط، أبو إبراهيم محمد بن إسماعيل» (١٥).

٥- وقال الدكتور / إبراهيم هلال: «د<mark>رس</mark> في اليمن وفي مكة المكرمة على طريقة أهل الحديث، وتأصل في علم الحديث، وألم به إلمام الشوامخ، وألف فيه وكتب الكتب التي تعتبر أمهات في بانها، وكان أن قادته هذه الدراسة الحديثية إلى تعظيم مبدأ الاجتهاد والأخذ به، وإلى اتباع طريقة السلف فيما يتصل بالعقيدة والنبوات وصفات الباري سبحانه، ثم إلى مناقضته الصوفية، وقد كان هذا من قبله بالنسبة لابن تيمية، ثم من بعده لابن عبد الوهاب والشوكاني» (۱۲۱)

بعد جهاد حافل- كما سبق بيانه- مات الصنعاني- رحمه الله- في يوم الثلاثاء ثالث شهر شعبان من سنة اثنتين وثمانين ومائة وألف ١١٨٢هـ. ودفن غربي منارة حامع المدرسة بأعلى صنعاء.

م قال الشوكاني: «ورثاه شعراء العصر وتأسفوا عليه» (۱۷). قالمة السيار صلية

وقند أرخ وفاته نظمًا محمد بن هاشم بن يحيى الشامي في أبيات منها:

عَنَّ الأماجدُ من أهل المفاخر في طود من المجد لا أعنى به رجالا بل طود علم ينابيعُ العلوم به تجري بحارًا بلا نهر لمِنْ سَالا كما رثاه تلميذه العلامة عبد الله بن أحمد بن إسحاق بن إبراهيم بن المهدى بقصيدة عامرة

أَحَقًا قَضَى شبخُ الشبوخ محمدُ وعطل من بدر الكمـــال منازلة هو الشمسُ عَمُّ البِّرُّ والبحر نورُها وما خَبَرَ ذاكَ النورَ مَنْ هوَ جَاهِلُهُ فُــمَنْ لكتــاب الله والسُّنة التي رأى نشرها فرضًا فعمَّتْ نُوافِلُهُ ولم تُثْنِه مِنْ نَشْـرِها عَــدُلُ عــاذِل وقد رَشَعَتُهُ بالسهام عَواذلُهُ تُدرُعُ لامات من الصحير دونُها وسنحسر القنا والمرهفات دلائلة رماحٌ وأسيافٌ من الحُجَج التي غدت مُفْحِمات كلُّ خُصِيْم نُحِادِلُهُ(١٨)

أسال الله جل ذكره أن يغفر لنا وله وأن يجمعنا في جنات النعيم وصلَّى الله وبارك على نبينا محمد وعلى أله وصحيه وسلم.

<sup>(</sup>١) انظر الصنعاني وكتابه توضيح الأفكار ص٨٣٠.

<sup>(</sup>۲) انظر محموع الفتاوي حـ۱۸ / ۳۰۷.

<sup>(</sup>٣) انظر حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح ص٢٤٨ . ٢٧٤ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ص٢٧٣، ٢٧٤ .

<sup>(</sup>٥) الوابل الصيب ص٤٩ .

<sup>(</sup>٧) انظر سبل السلام جـ١ / ٨٦. ٨٨، بتحقيق الإستان عبد العزيز الخولي.

۱۸ / ۱۸ مرجع السابق جـ۱ / ۸۸ .

<sup>(</sup>٩) المرجع السابق جـ٣ / ١٠٨٧ .

<sup>(</sup>١٠) المرجع السابق جـ٣ / ١١٥٥، ١١٥٥ .

<sup>(</sup>١١) المرجع السابق جـ٤ / ١٣٢١ .

<sup>(</sup>۱۲) البدر الطالع جـ٢ / ١٣٣ .

<sup>(</sup>١٣) عنوان المجد في تاريخ نجد جـ١ / ٥٣ ـ ٥٦ .

<sup>(</sup>١٤) أبجد العلوم جـ٣/ ١٩١.

<sup>(</sup>١٥) انظر مقدمة توضيح الأفكار ص٧٣.

<sup>(</sup>١٦) انظر كتاب الوجهة السلفية عند الأمير الصناعي ص٣، ٤.

<sup>(</sup>١٧) البدر الطالع د٢ / ١٣٩.

<sup>(</sup>١٨) نشر العرف ج٣ / ٤٥ .



إساعيل بي هلية الطارية

عداد/ مجدي عرفات

#### اسمه وتسبه:

هو إسماعيل بن إبراهيم بن مقسم أبو بشر الأسدي مولاهم مولى عبد الرحمن بن قطبة الأسدي أسد خزيمة وعلية أمه، كان جده مقسم من سبي القيقانية، وكان إبراهيم بن مقسم تاجرًا من الكوفة كان يقدم البصرة للتجارة فتخلف وتزوج عُلية بنت حسار مولاة لبني شيبان وكانت عاقلة لها دار بالعَوقة (بالبصرة) تعرف بها وكان صالح المري وغيره من وجوه البصرة وفقهائها يدخلون عليها فتبرز لهم وتحادثهم وتسائلهم، وأقام ابنها إسماعيل بالبصرة.

مــولده؛ ولد سنة مــات الحـسن البـصـري سنة عشر ومئة.

شيوخه ومن روى عنهم، روى عن أبي بكر محمد بن المنكدر التيمي، وأيوب السختياني ويونس بن عبيد وحميد الطويل وعطاء بن السائب وابن أبي نجيح، وعبد العزيز بن صهيب وأبي التياح وسعيد الجريري وابن جريج، وحجاج الصواف وخالد الحذاء، وروح بن القاسم، وعاصم بن سليمان الأحول وعوف الأعرابي، وداود بن أبي الأحول وحبيب بن الشهيد وخلق كثير.

تلامذته والرواة عنه: روى عنه ابن جريج وشعبة وهما من شيوخه، وحماد بن زيد وعبد الرحمن بن مهدي وابن المديني، وأحمد بن حنبل ويحيى بن معين، وأبو حفص الفلاس وأبو حنيفة، وعلي بن حُجر ومحمد بن بشار، ونصر بن علي وخليفة بن خياط ومحمد بن المثني والحسن بن محمد الزعفراني وخلق كثير.

تناء العلماء عليه؛ قال شعبة: إسماعيل بن علية سيد المحدثين.

قال أبو داود: ما أحد من المحدثين إلا وقد أخطأ إلا إسماعيل بن علية، ويشر بن المفضل.

قال ابن معين: كان ابن علية ثقة تقيًا ورعًا.

قال غندر: نشأت في الحديث يوم نشأت وليس أحد يقدم في الحديث على ابن علية.

وقال شعبة أيضًا: ابن علية ريحانة

قال يحيى القطان: ابن علية أثبت من وهيب.

قال أبن مهدي: هو أثبت من هشيم. قال عفان: كنا عند حماد بن سلمة فاخطأ عن حديث وكان لا يرجع إلى قول أحد، فقيل له: قد خولفت فيه، فقال: من قالوا: حماد بن زيد فلم يلتفت، فقيل: إن إسماعيل بن علية يخالفك فقام ودخل ثم خرج فقال: القول ما قال إسماعيل.

قال أحمد: إليه المنتهي في التثبت بالبصرة.

قال النسائي: ابن علية ثقة ثبت. قال الهيثم بن خالد: اجتمع حفاظ البصرة فقال أهل الكوفة لهم: نحوا عنا



إسماعيل وهاتوا من شئتم

قال ابن المديني: ما أقول إن أحدًا أثبت في الحديث من إسماعيل.

قال زياد بن أيوب: ما رأيت لابن علية كتابًا قط وكان يقال: ابن علية يعدُ الحروف.

قال يزيد بن هارون: دخلت البصرة وما بها

خلق يفضل على ابن علية في الحديث. قال ابن سعد: كان ثبتًا حجة ولي صدقات البصرة وولى ببغداد المظالم في أخّر خلافة

قال يعقوب السدوسي: ابن علية ثبت جدًا. قال الذهبي: كان فقيها، إمامًا، مفتيًا من أئمة الحديث وكان يقول: من قال ابن علية فقد اغتابني، قلت: هذا سوء خلق رحمه الله شيء قد غلب عليه فما الحيلة؛ قد دعا النبي ﷺ غير واحد من الصحابة بأسمائهم مضافًا إلى الأم كالزبير ابن صفية، وعمار ابن سمية. اهـ.

قلت: لهذا كان الشافعي يقول: حدثنا إسماعيل الذي يقال له ابن علية، قال ابن حجر:

من أحواله وأقواله: قال عمرو بن زرارة النيسابوري: صحبت ابن علية أربع عشرة سنة فما رأيته تبسم فيها. قال الذهبي: ما في هذا مدح ولكنه مؤذن بخشية وحزن.

قال حماد بن سلمة: ما كنا نشيبه شمائل إسماعيل ابن علية إلا بشمائل يونس (يعنى ابن عىيد) حتى دخل فيما دخل فيه.

قال الذهبي: يريد ولايته الصدقة، وكان موصوفا بالدين والورع والتأله منظورًا إليه في الفضل والعلم، وبدت منه هفوة خفيفة لم تغير رتبته إن شاء الله، وقد بعث إليه ابن المبارك ىأىيات حسنة يعنفه فيها وهي:

يا جــاعل العلم له بازيا يصطاد أمسوال المسساكين احستلت للدنيسا ولذاتهسا حبلة تذهب بالدين فصرت محنونا بها بعدما كنت دواءً للمحكانين این روایاتك فسیسها مستضى عن ابن عـون وابن سـيـرين ودرسك العلم بأثباره في ترك أبواب السلطين إن قلت اكسرهت فسذا باطل زل حـــمـــار العلم في الطين لاتبع الدين بالدنيا كسما مفسعل ضسلال الرهابين

روى الخطيب في التاريخ أن الحديث الذي

أخد على إسماعيل شيء يتعلق بالكلام في القرآن؛ وكان حدث بحديث «تجئ البقرة وآل عمران كأنهما غمامتان تحاجان عن صاحبهما» فقيل لابن علية: أله<mark>ما لس</mark>ان؟ قال: نعم، فقالوا: إنه يقول: القرآن مخلوق وإنما غلط. قال الذهبي معلقًا على ذلك: أنظر كيف كان الصدر الأول في انكفافهم عن الكلام فإنه لو قال أيضنًا: يتكلم بلا لسان لخطؤوه والله تعالى يقول: «ولا تقف ما ليس لك به علم»، ومن الناس من يقول: ثواب البقرة وأل عمران، وابن علية فقد تاب ولزم

قال الإمام أحمد: بلغني أنه أدخل على الأمين، فلما رآه زحف وجعل يقول: يا ابن الفاعلة تتكلم في القرآن؟ وجعل إسماعيل يقول: جعلني الله فداك زلة من عالم، ثم قال أحمد: إن يغفر الله له - يعنى الأمين - فبها، ثم قال أحمد: وإسماعيل ثبت.

قال محمد بن المثنى: بت ليلة عند ابن علية فقرأ ثلث القرآن وما رأيته ضحك قط.

قال الذهبي: وقد انحرف بعض الحفاظ عنه بلا حجة حتى إن منصور بن سلمة الخزاعي تحدث مرة فسيقه لسانه فقال: حدثنا إسماعيل ابن علية ثم قال: لا ولا كرامة بل أردت زهيرًا، وقال: ليس من قارف الذنب كمن لم يقارفه أنا والله استتبته، قلت: يشير بذلك إلى تلك الهفوة الصغيرة وهذا من الجرح المردود وقد اتفق علماء الأمة على الاحتجاج بإسماعيل بن إبراهيم العدل المأمون، وقد قال عبد الصمد بن يزيد مردويه: سمعت إسماعيل بن علية يقول: القرأن كلام الله غير مخلوق.

قلت: هذا من مسائل العقيدة التي كان يعظم شأنها العلماء من سلفنا الصالح حتى يدونوها في كتبهم ويشنعوا على من خالفها، بخلاف الخلف من أهل زماننا الذين يقولون: لا تثيروا علينا ما كان في الماضي فلهم زمانهم ولنا زماننا ثم لا يعتقدون بهذا المعتقد وقد تقدم مرارًا أنه لابد أن يقول ويعتقد المسلم أن القرآن كلام الله غير مخلوق ولا يسكت، فمن سكت كان جهميًا كما قال الإمام أحمد، رحم الله إسماعيل بن علية وسائر أئمة السنة الذين يقولون: القرآن كلام الله غير مخلوق منه بدأ وإليه يعود.

وفاته: توفي إسماعيل سنة ثلاث وتسعين ومئة رحمه الله. .

الراجع: تهذيب التهذيب ـ سير أعلام النبلاء - تقريب التهذيب - ميزان الاعتدال.



الحمد لله وحده والصلاة والسيلام على من لا نبي بعيده...

فيان من أصيول الإيمان التصديق الجازم بما أوصاه الله إلى رسله وأنسسائه من رسالات ليبلغوها للناس، يقول سيحانه: ﴿ يَا مُوسِنَى إِنِّي اصْطَفَيْتُكُ عَلَى النَّاس برسنالاتِي وَبِكُلامِي ﴾ [الأعراف: ١٤٤]، ويقول جل شانه: ﴿ فَتُـوَلِّي عَنَّهُمْ وَقَالَ مَا قَوْم لَقَدٌ أَبْلَغْتُكُمْ رِسَالِاتِ رَبِّي وَيَصْحَتُّ لَكُمْ فُكَنُّفُ أَسْمَى عَلَى قُـوْم كَافِرِينَ ﴾ [الأعراف: ٩٣]، ولقد أثنى الله على رسله وأنبيائه لبلاغهم ما أوحاه الله البهم من خشيته وحده سيحانه وعدم خشية سواه: ﴿ الَّذِينَ يُعَلِّغُ وِنَ رِسَالِاتِ اللَّهِ وَيَخْشُونَهُ وَلاَ يَخْشُونَ أَحَدًا إِلاَّ اللَّهُ ﴾ [الأحزاب: ٣٩]. عنا الله الساب

والرسالات الإلهية منها ما نزل مكتوبًا من السماء كالتوراة التي أنزلها الله على موسى عليه السلام، يقول سيحانه: ﴿ وَكَتَدْنَا لَهُ فِي الْأَلْوَاحِ مِن كُلُّ شَنَيْءٍ مُوْعِظَةً وَتَفْصِيلًا لَكُلَّ شَنِيْءٍ فَخُذْهَا بِقُوَّةٍ وَأَمُرْ قَوْمَكَ يَأْخُذُواْ بِأَحْسِنِهَا ﴾ [الأعراف: ١٤٥]، ومنها ما نزل بالتلاوة كالقرآن الذي نزل على سيد الخلق ﷺ ، يقول سيحانه: ﴿ وَقُرْاَنًا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثِ وَنَزُلْنَاهُ تَنزيلا ﴾ [الإسراء: ١٠٦].

والكتب الإلهية يصدق بعضها بعضًا فهي لا تعارض لأنها مصدرها واحد يقول حل شانه: ﴿ مُصَدَّقًا لمَّا بَيْنَ يَدَيُّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّرًا برَسُول يَأْتِي مِنْ يَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ ﴾ [الصف].

والإيمان لكل الرسالات الإلهية أمرٌ واجبٌ على كل مسلم إذ الكفر بشيء منها هو الضلال البعيد، يقول سيد حانه: ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِاللَّهِ وَصَلائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَالا نَعِيدًا ﴾

والشرائع ينسخ بعضها بعضًا، فالشريعة اللاحقة تنسخ الشريعة السابقة كليًا أو جزئيًا، فالقرآن نسخ أثرًا من أحكام التوراة والانحيل، والإنجيل نسخ بعض أحكام التوراة، يقول سبحانه: ﴿ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسِئُولَ النَّبِيُّ الْأُمِّيُّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالإنجيل يَاْمُرُهُمْ بِالْمُعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الخَسَائِثُ وَيَضْعُ عَنْهُمْ إصْرَهُمْ وَالأَغْلالَ التِّي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴾ [الأعراف:

#### وتتفق الرسالات الإلهية في أمور منها:

#### ١- مصدرها والغاية من انزالها:

فجميع الرسالات السماوية مصدرها رب العزة سيحانه، بقول حل شَانِه: ﴿ الم (١) اللَّهُ لاَ إِلَهُ إِلاَّ هُوَ الدِّيُّ القَيُّومُ (٢) نَزَّلَ عَلَيْكُ الكِتَابَ بِالحْقِّ مُصَدِّقًا لِمَّا بِيْنَ يَدِّيْهِ وَأَنزَلَ التَّوْرَاةَ وَالإِنجِيلَ (٣) مِن قَبْلُ هُدًى لُّلنَّاس و أَنزُلُ الفُرْقَانَ ﴾ [ال عمران].

وقد نزلت لتكون منهجًا لحياة الناس يعيشون في رحابها فتقودهم وتهديهم وتجلى لهم الظلمات، يقول سبحانه: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدِّي وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا لِلَّذِينَ هَادُوا وَالرَّبَّانِيُّونَ وَالْأَحْبَارُ بِمَا اسْتُحْفِظُوا مِن كِتَابِ اللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُنُهَدَاءَ ﴾ [المائدة].

فلا سُعَادة للبشرية إلا في ظل تعاليم تلك الرسالات، بقول سيحانه: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَاكَ عَلَى شُرِيعَةٍ مِّنَ الأَمْرِ فَاتَّبِعْهَا وَلاَ تَتَّبِعْ أَهْوَاءَ الَّذِينَ لاَ يَعْلُمُونَ ﴾ [الحاثية: ١٨].

وإذا ما حادت البشرية عن منهج الرسالات فستبقى تائهة مختلفة، يقول سبحانه: ﴿ كَانَ النَّاسُ أَمَّةً وَاحِدَةً فَبَعْثَ اللَّهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَخْزَلَ مَعَهُمُ الكِتَابَ بِالحُقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فيه ﴾ [البقرة].

#### ٢- الرسالة العامة والرسالة الخاصة:

نزلت الرسالات السابقة على الرسالة الخاتمة خاصة لأقوام بأعينهم أما الرسالة الخاتمة فنزلت للبشرية كلها، لذلك حاءت صالحة لكل زمان

ومكان فامتازت عن الرسالات السابقة بكمالها وشمولها، قال سبحانه: ﴿وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الكِتَابَ تَتْنَانًا لَكُلُّ شَيَّءٍ ﴾ [النحل: ٨٩]، فجمعت محاسن الرسالات السابقة وهيمنت عليها، قال الحسن البصري رحمه الله: أنزل الله مائة وأربعة من الكتب، أودع علومها أربعة: التوراة والإنجيل والزبور والقرآن ثم أودع علوم الثلاثة القرآن.

#### ٣- حفظ الرسالات:

لأن الرسالات السابقة نزلت مرهونة بوقت وزمان معين، فهي لا تبقى ولا تخلد، وعهد الله بحفظها للأحدار والربانيين بما استحفظوا من كتاب الله، يقول سبحانه: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدًى وَنُورُ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُ وَا لِلَّذِينَ هَادُوا وَالرَّبَّانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ بِمَا اسْتُحْفِظُوا مِن كِتَابِ اللَّهِ وكَانُوا عَلَنْه شُهُدَاءً ﴾.

بيد أن. الربانيين والأحبار بدلوا وحرفوا وخان بعضهم الأمانة فغيروا ويدلوا وحرفوا وما تحريفهم بغامض على أصحاب الألباب فقد نسبوا إلى الله سيحانه النقائص وطعنوا في الأنبياء والرسل، يقول سبحانه: ﴿ فَوَيْلُ لَلَّذِينَ يَكْتُنُونَ الْكِتَابَ بأَنْدِيهِمْ ثُمُّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِندِ اللَّهِ لِيَقَنْتَرُوا بِهِ ثَمَنَّا قَلِيلًا فُوَيْلُ لَهُم مَمَّا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَّهُم مَمَّا بَكْسِبُونَ ﴾

أما القرآن الكريم فقد تكفل يحفظه الله عز وحل لأنه الرسالة الخاتمة الخالدة، يقول سبحانه: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزُلْنَا الذُّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [الحجر:٩]، ويسر سبحانه أسباب حفظه فهو محفوظ في الصدور والسطور لو أراد ملحد أو يهودي ماكر أو صليبي خبيث أن يغير فيه حرفًا وقف له الجميع بالمرصاد فرد كيده إلى نحره، وما محاولات مسيلمة الكذاب والأسود العنسى وأخيرا شورش صاحب الفرقان الحق الذي أضحك من سفاهته العالم.

#### ٤- الطول والقصرة علا مصالو علاا فالصيد

تتفق الرسالات السماوية في أنها جميعًا نزلت في رمضان، ففي الحديث: «أنزلت صحف إبراهيم أول ليلة من شبهر مضان، وأنزلت التوراة لست مضين من رمضان، وأنزل الإنجيل لثلاث عشرة مضت من رمضان، وأنزل الزبور لثمان عشرة خلت من رمضان، وأنزل القرآن لأربع وعشرين خلت من رمضان». رواه الطبراني، وانظر صحيح الجامع.

والقرآن الكريم أطول الكتب السماوية وأشملها، يقول 🛎: «أعطيت مكان التوراة السبع الطوال، وأعطيت مكان الزبور المئين، وأعطيت مكان الإنجيل المثاني، وفضلت بالمفصل». الطبراني في الكسير، وصحيح الجامع (٢٨/٢).

تتفق الرسالات أيضنًا في أن جوهرها هو الدعوة إلى عبادة الله وحده لا شيريك له والكفر بما يعيد من دونه، يقول سيحانه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَدْلِكَ مِن رُسُولِ إِلاَّ نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٢٥]، ليس هذا فحسب بل ببنت الأسباب التي يستحق بها سيحانه عبادته وحده لا شربك له فذكرت نعم الله على عباده وخلق السماوات والأرض والموت والحياة والظلمات والنور، يقول جل شانه: ﴿ أَلَمْ تَرَوُّا كَيْفَ خَلَقَ اللَّهُ سَنْعَ سَمَوَاتٍ طِيَاقًا (١٥) وَجَعَلَ القَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ الشَّمْسُ سِرَاجًا (١٦) وَاللَّهُ أَنْدَتَكُم مِّنَ الْأَرْضِ نَدَاتًا (١٧) ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا وَيُضْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا (١٨) وَاللَّهُ جَعْلَ لَكُمُ الأَرْضَ بِسَاطًا (١٩) لِتَسْلُكُوا مِنْهَا سِنُلا فِجَاجًا ﴾ [نوح:١٣-٢٠].

والإيمان بالله واليوم الآخر جاء في كل الرسالات السماوية يتضح ذلك من قوله سيحانه: ﴿ وَارْزُقُ أَهْلَهُ مِنَ الشُّمَرَاتِ مَنْ آمَنَ مِنْهُم بِاللَّهِ وَالْبَوْمِ الآخِرِ ﴾، وفي قوله سبحانه: ﴿ بَلْ تُؤْثِرُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا (١٦) وَالْآخِرَةُ خَـيْرُ وَأَبْقَى (١٧) إِنَّ هَذَا لَفِي الصُّحُفِ الأُولَى (١٨) صُحُف إِبْرَاهِيمَ وَمُوسِنِي ﴾ [الأعلى: ١٦- ١٩].

حتى الدجال أنذر به كل الأنبياء أقوامهم.

وفي الحديث: «ما مضي نبي إلا أنذر أمته الدجال». رواه البخاري.

فضلاً عن القواعد العامة التي تتفق فعها كل الرسالات كقاعدة الثواب والعقاب ومسئولية المرء عن عمله يقول سبحانه: ﴿ أَمْ لُمْ يُنَيُّأُ بِمَا فِي صَبُّحُفِ مُوسِنَى (٣٦) وَإِنْرَاهِيمَ الَّذِي وَفَي ﴾ [النجم: ٣٦- ١٤].

ويقول جل شنانه: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبُّنَا فِي الزُّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذُّكْرِ أَنُّ الأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّالحِونَ ﴾ [الانبياء: ١٠٥]، وتبيين الباطل وإنكار المنكر وإزالته كتطفيف الميزان وانحراف الفطرة المشربة والاستعلاء في الأرض اتفقت الرسالات على حرمته وبيان قبحه، يقول تعالى: ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَتُأْتُونَ الفَاحِشَةَ مَا سَيَقَكُم بِهَا مِنْ أَحَدِمِّنَ العالمين .

والله من وراء القصد.

# الإعلام بأنواع الكلام

أيّها المسلمون، الكلمةُ عنوان المرءِ، تُتَرجمِ عن مُستَودعاتِ صَدره، وتبرهنِ على مكنوناتِ قَلبِه، وتذلّل على أصله وعقلهِ.

أيّها المسلمون، عثراتُ القولِ طريقُ الندَم، والمنطقِ الفاسدِ الذي لا نظِام له ولا خطام عنوانُ الحرمان ودليل الخذلان، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ : «إنَّ العبدَ ليتكلَّم بالكلمة ما يتبيَّن فيها يزلِّ بها في النارِ أبعدَ ما بين المشرق والمغرب، متفق عليه(٢)، وعن معاذ بن جبل رضي الله عنه قال: قلت: يا رسول الله، وإنَّا لمؤاخَذون بما نتكلَّم به؟! فقال: «ثكلِتكُ أمّك يا معاذ، وهل يكُبُ الناسَ في النار على وجوههم إلاَّ حصائدُ

السنتهم؟!» أخرجه الترمذي(٣).

الكلمة الطيبة مغنم، والكلمة الخبيثة مأثم، والكلمة الخبيثة مأثم، المسلمون - هي شنهادة أن لا إله إلا الله وأنَّ محمدًا رسول الله، كلمة الإسلام وأصدق الكلام، الحجّة الواضحة العظمى والعروة الوثقى وكلمة التقوى، الكلمة العادلة السنواء، عاصمة الأموال والدّماء. شروطها:

العلم واليقين والقبولُ والانقياد فادر ما أقول والصدق والإخلاص والمحبّة وفَـــقَك الله لما أحـــبُّه

معناها: لا معبودَ حقّ إلاّ الله، فلا يجوز السَجودُ ولا الذّبح ولا النّدر ولا الدعاء إلا لله، ولا الحلِف إلاّ به، ولا التوكل إلا عليه، ولا يُلجَا في الشدائد إلا إليه، وتحرُم الاستعانة والاستعادَة والاستغاثة بمخلوقٍ ميّت أو

غائب أو فيما لا يقدر عليه إلا الله، ويجب على كلً مكلُّه إخالاصُ العبادة كلَّها لله وحده، ومن عمل عملاً يلتَمسِ به الدّنيا أو اجتلابَ المِدِحةِ أو الفَخرَ والرّياء كان عملُه عليه مردودًا، فعن أبي هريرةَ رضي الله عنه قال: قال رسول الله: «قال الله تعالى: أنا أغنى الشركاءِ عن الشرك، من عمل عملاً أشرك فيه معي غيري تركتُه وشركه» أخرجه مسلم(٤)، «وأفضل الذكر لا إله إلا الله» أخرجه الترمذي وابن ماجه(٥).

فلتُلهَج السنتُكم بالمساء والصباح والغدوِّ والرُّواح بالتهليل والتوحيد والتقديس والتمجيد والتميد، فعن أبي هريرة قال: قال رسول الله: «لأن أقول: سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر أحبُّ إليُّ ممّا طلعت عليه الشمس، أخرجه مسلم(٢)، «ومن كان آخر كلامه لا إله إلا الله وجبت له الجنة» أخرجه أحمد وأبو داود(٧).

أيّها المسلمون، وأمّا الكلِمَة الخبيثة فكلِمَة

#### لفضيلة الشيخ

# صلاح بن محمد البدير ... المام السجد النبوي المام الم

الكفر، وهي تفوّهُ بما يناقض التصديق وتلقُطُ بما ينافي التسليم وطَعنُ وستُخرية واستهزاء وتنقُص للدّين وازدراء، ومن استهزأ باللهِ أو آياتهِ أو أمره أو وعده أو وعدم أو استهزأ باللهِ أو برسوله محمد أو بشيء من أحكام دينه فقد خرَج عن إيمانه وكفر بعد إسلامه، ﴿قُلْ أَبِاللّهِ وَرَسُولِهِ كُنتُمُ تَسْتَهْزِئُونَ لا تَعْتَذرُوا قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ ﴾ [التوبة: 70]، 73]، ﴿يَحْلِفُونَ بِاللّهِ مَا قَالُوا وَلَقَدْ قَالُوا كَلِمَةُ وَلَا لَكُفْرُ وَكَفَرُوا بَعْدَ إِسلامِهِمْ ﴾ [التوبة: 78]، (الثوبة: 34].

وَكُلِّمَةُ أَهْلِ النَّفَاقَ بَالْدِيةُ في لَحْنِ قُولِهِمْ وَفَلْتَاتَ السِنَتِهِم مهما تقنَّعُوا بالنُّصح والإحسان، والإحسان، والله مخرج ما يكتُمون ومظهر ما يضمرون، ﴿ أَمْ حَسِبَ النَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَسِرَضُ أَنْ لَنْ يُخْرِجَ اللَّهُ أَضْغَانَهُمْ وَلَوْ نَشَاءُ لأَرْيُثَاكَهُمْ فَي لحْنِ فَلْعَرَفْ تَهُمْ فِي لحْنِ فَلْعَرَفْ أَنْ لَمْ وَلَتَعْرِفَنَهُمْ فِي لحْنِ الْقُولِ ﴾ [محمد: ٢٩، ٣٠]. كلامتُهم كلامُ عَثُ، وفكرُهم فكرُ رثُ.

أيها المسلمون، والقولُ الشَّطَطُ والكلِمةُ الغَلَط التي لا يقولها إلاَّ هالك حائر وجاهلِ بائر وضالُّ خاسر كلِمة الشركِ والتنديد التي هي أعظمُ الكذب والزور وأشيدُ البُهستان والفُجور. ومن زعم جوازَ الاستعانة بأرواح الأموات وطلب المدد من أصحاب الأضرحة والمزارات أو زعم أنَّ الأموات يتصرفون في الكون والأمور أو يعلمون الغيبَ المستور أو زعم أنهم يخرُجون بأبدانهم وأرواحهم من القبور لإغاثة ملهوف وإنقاذ غريق ومضرور فهو السنفية الذي قال على الله شططًا،

وافترى على الله كذيًا، وبَثُ شَرُ الأقاويل، ونشر في الأمة أخبث العقائد والأضاليل، وصد الناس عن منواء السبيل، داعية خُرافة، منا قدر الله حقَّ قدره ولا خافه، حتى أبان ضلاله وانحرافه، ﴿فَمَنْ أَظْلُمُ مِمِّنْ افْتَرَى على اللهِ كَذِبًا لِيُضِلُ النَّاسَ بِغَيْرِ عِلْم إِنَّ اللَّه لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِينَ ﴾ [الأنعام: ١٤٤].

عن أبي تميمة عن رجلٍ من قومه قال: شهدتُ رسولَ الله وأتاه رجلُ فقال: أنتَ رسول الله؟ فقال: «نعم»، قال: فإلام تدعو؟ قال: «أدعو إلى الله وحده، من إذا كانَ بك ضرُّ قدَعوتَه كشَفَه عنك، ومَن إذا أصابَك عامُ سنةٍ فحدعوتَه أنبتَ لك، ومَن إذا كنتَ في أرض قفر فأضللتَ فدعوتَه ردَّ عليك»، فأسلم فدعوتَه ردَّ عليك»، فأسلم الرجل. أخرجه أحمد وأبو داود(٨)

أيّها المسلمون، وأما كلمـةُ الفسوق فـهـي مـدلُ إلى المعصية وخُروج عن الاستقامة واسترسال في الحوب وإفاضة في الخنا وإشباعة لكلام الفحش ولهو الحديث وإذاعة لصوت المنكر الذي يسعث على الهوي والعَيث والمجون، وعبادُ الرحمن لا يتدنَّسون باللُّفُ و الفاجر، ولا يجاهرون بالمعاصى والمناكر؛ لأنَّ المعاصى إذا ظهرَت وانتشرَت بلا تَغيير ولا إنكار حلَّ العذابُ والخَسار وحاقَ العِقَابِ والدُّمارِ، ﴿ وَإِذَا أَرَدْنَا أَنْ نُهْلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتْرَفِيهَا فَفَسَقُوا فِيهَا فَحَقٌّ عَلَيْهَا الْقُولُ فَدَمَّرْنَاهَا تَدْمِيرًا ﴾ [الإسراء:١٦]، وعن زينَ بنتِ جحش رضى الله عنها قالت: خرَج

رسول الله يومًا فزِعًا محمَرًا وجهه يقول: «لا إله إلا الله، ويلُ للعرب من شرِّ قد اقترب، فُتِح اليـومَ مِن ردم يأجـوج ومـأجـوج مـثلُ هذه» وحلَّق بإصبعه الإبهام والتي تليها، فقلتُ: يا رسولَ الله، أنهلك وفينا الصالحـون؟! قال: «نعم إذا كثر الخبَث» متفق عليه(٩)، ويقول رسـولُ الهـدى: «ما مِن قـوم يُعـمَل فـيـهم بالمعاصي ثمّ يقدرون على أن يغيّروا ثم لا يغيّروا إلاّ يوشك أن يعمّهم الله بعقاب» فرجه أبو داود(١٠).

فاستدفعوا العقوبات والنقمات بإنكار المنكرات والتخلص من المحرصات والحذر من المجاهرة بالمعساصيي والمحظورات، واستديموا النعم بترك أسباب زوالها ودواعي اضمحلالها واندثارها.

أيّها المسلمون، وكلمّة الإرجاف والتحريش إظهار للشناعـة على رؤوس الأشبهاد وإشباعة لأراجيف الأخبار والتماس للفرقة وتفوه بما يفضي لانقصام العَصا وانفَصام العُرى وإثارَةِ الدهماء والغوغاء وتحريك القلوب بالسوء والفتنة ضد جماعة المسلمين وأئمَّتهم وعلمائِهم وبلادِهم ومناهجهم، عن عياض بن غُنم رضى الله عنه قال: قال رسول الله : «مَن أراد أن ينصبَحَ لسبُلطان بأمر فلا يبد له علانية، ولكن ليَأخذ بيده فيخلو به، فإن قبل منه فذاك، وإلا كان قد أدِّي الذي عليه له» أخرجه أحمد وأبن أبي عاصم وله شواهد(۱۱)

ونصيحة الأئمة واجبة على اليقين،

والإنكار عليهم فيما يخالف الشرع حَتمُ مِنَ الدين، ولكن بالحكمة والموعِظة الحسنة واللّين، ويُدعَى لهم بالصالح والمعافاة، ويُصبر على جَورِهم وظلمِهم، ولا يجوز الخروجُ عليهم أو قتالهم أو منابذتهم، ومن فعل ذلك فهو مبتدعُ على غير السنّةِ وطريق السلف، فعن عوف بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله: «خيارُ أئمتكم الذين تعبونهم ويحبونكم ويصلون عليكم وتصلون عليهم، وشرار أئمتهم الذين تبغضونكم، قيل: يا ويبغضونكم وتلعنونهم ويلعنونكم»، قيل: يا ما أقاموا فيكم الصلاة، وإذا رأيتُم من ولاتِكم شيئًا تكرهونه فاكرهوا عمله ولا تنزعوا يدًا من طاعة» أخرجه مسلم(١٢).

أيها المسلمون، المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، والقالة بين النّاس نميمة وأفيكة وبهيتة وعضيهة وقالة قبيحة، إفساد لذات البين وتفريق بين المتحابّين ونفتُ في عقد المكارم بين الزوجين، صاحبُها متوعد بالنار وسوء القرار، فعن حذيفة رضي الله عنه قال: قال رسول الله: «لا يدخُل الجنّة نمام» متفق عليه (١٣).

وكلمة الغيبة لسان مقراض وفري في الأعراض، همز ولل وغيمز وطعن وثلب الأعراض، همز ولل وغيمز وطعن وثلب مستنقع آسن ودرك هابط وولوغ في الجيف والأنتان، عقابها شديد ومصيرها رهيب فعن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله: «لما عرج بي مررت بقوم لهم أظفار من نحاس، يخم شون وجوههم وصدورهم، فقلت: من يخم سون وجوههم وصدورهم، فقلت: من لحوم الناس ويقعون في أعراضهم» أخرجه أحمد وأبو داود (١٤). فهل بعد هذا الوعيد من وعيد الله المناس عن هذا الوعيد من وعيد الله المناس عن هذا الألس عن هذا

الســقط؟! ومــتى نتــوب ونمتنع عن هذا الخضَّضُ واللغط؟!

أيّها المسلِمون، خاب الطّعَانُ وخسِر اللّعَان وباء بالخيبةِ الفاحش وبذيء اللسان، فعن ابن مسعود رضي الله عنه: «ليس المؤمنِ بالطّعَان ولا باللّعَان ولا الفاحش ولا البذيء» أخرجه الترمذي(١٥).

وقانا الله وإياكم من جميع الآثام، وحمانا

من الحرام، وعفا عن تقصيرنا وخطئنا فيما مضي من الأنام.

أيّها المسلمون، إنّ ثمرة ال<mark>استماع الاتّباع،</mark> فكونوا من الذين يستمعون ال<mark>قول فيتّبعون</mark> أحسنه.

اللَهم صل وسلم وبارك وأنعم على عبدك ورسولك محمد صاحب الحوض المورود والمقام المحمود ... أمين .

- (١) صحيح البخاري: كتاب الرقاق (٦٤٧٥)، صحيح مسلم: كتاب الإيمان (٤٧).
- (٢) صحيح البخاري: كتاب الرقاق (٦٤٧٧)، صحيح مسلم: كتاب الزهد (٢٩٨٨).
- (٣) سنن الترمذي: كتاب الإيمان، باب: ما جاء في صرمة الصلاة (٢٦١٦)، وأيضا أخرجه احمد (٢٣١/٥)، والنسائي في الكبرى (١١٣٩٤)، وابن ماجه في الفتن، باب: كف اللسان في الفتنة (٣٩٧٣)، قال الترمذي: "هذا حديث حسن صحيح"، وصححه الحاكم (٤٤٧/٢)، وهو في صحيح سنن الترمذي (٢١١٠).
  - (٤) صحيح مسلم: كتاب الزهد (٢٩٨٥).
  - (٥) سنن الترمذي: كتاب الدعوات (٣٣٨٣)، سنن ابن ماجه: كتاب الأدب (٣٨٠٠) عن جابر رضي الله عنه ، وأخرجه أيضا النسائي في عمل الدوم والليلة (٨٣١)، وحسنه الترمذي، وصححه ابن حبان (٨٤٦)، والحاكم (١٨٣٤، ١٨٥٢)، وحسنه الآلباني في صحيح سنن الترمذي (٢٦٩٤).
    - (١) صحيح مسلم: كتاب الذكر (٢٦٩٥).
  - (٧) مسند أحمد (٢٢٣/٥ ، ٢٤٧)، سنن أبي داود: كتاب الجنائز (٢١١٦) عن معاذ بن جبل رضي الله عنه، وأخرجه أيضا البزار (٢٦٢٦)، والطيراني في الكبير (١١٢/٢٠)، والبيهقي في الشعب (١٠٨/١، ٢٠٨٦)، وصححه الحاكم (١٢٩٩، ١٨٤٢)، وحسنه النووي في المجموع (١١١/٥)، والألباني في الإرواء (٢٨٥).
  - (٨) مسند أحمد (٣٧٧/٩)، سنن أبي داود: كتاب اللباس (٤٠٨٤)، وهذا لفظ أحمد وإسنادُه، أما أبو داود فأخرجه من طريق أبي تميمة عن أبي جري جابر بن سليم قال: رأيت رجلا.. وذكر القصة نحو رواية أحمد، وهو في صحيح الجامع (٢٤٤) وصحيح سنن أبي داود (٣٤٤٢).
    - (٩) صحيح البخاري: كتاب أحاديث الأنبياء (٣٣٤٦)، صحيح مسلم: كتاب الفتن (٢٨٨٠).
- (۱۰) سنن أبي داود: كتاب الملاحم (٤٣٣٨) عن أبي بكر رضي الله عنه، وأخرجه أيضا أحمد (٢/١، ٧، ٩)، والترمذي في الفتن (٢١٦٨)، وأبن ماجه في الفتن (٤٠٠٥)، قال الترمذي: "هذا حديث صحيح"، وصححه أبن حبان (٣٠٥)، وهو في صحيح سنن أبي داود (٣٦٤٤).
- (۱۱) مسند أحمد (۲۰۳/۳)، السنة (۲۰۹۱، ۲۰۹۷، ۲۰۹۸)، وأخرجه أيضا الطبراني في الكبير (۲۲۷/۱۷)، والبيهقي في الكبرى (۱۲٤/۸)، وصححه الحاكم (۲۲۹۸)، والإلباني في ظلال الجنة.
  - (١٢) صحيح مسلم: كتاب الإمارة (١٨٥٥).
  - (١٣) صحيح البخاري: كتاب الأدب (٦٠٦٥)، صحيح مسلم: كتاب الإيمان (١٠٥) واللفظ له.
- (١٤) مسند أحمد (٢٢٤/٣)، سنن أبي داود: كتاب الأدب (٤٨٧٨)، وأخرجه أيضًا والطبراني في الأوسط (٨)، والبيهقي في الشعب (٦٧١٦)، وصححه الضياء في المختارة (٢٢٨٥، ٢٢٨٨)، وهو في السلسلة الصحيحة (٣٣٥).
- (١٥) سنن الترمذي: كتاب البر، باب: ما جاء في اللعنة (١٩٧٧)، وأخرجه أيضا ابن أبي شيبة (١٦٢/٦)، وأحمد (١/ ٤٠٤)، والبخاري في الأنب المفرد (٣١٣)، وأبو يعلى (٥٠٨٨)، والبيهقي في الكبرى (١٩٣/١٠)، وقال الترمذي: حسن غريب، وصححه أبن حبان (١٩٢)، والحاكم (٢٩)، ورجح الدارقطني في العلل (٩٢/٥) وقفه، وهو في السلسلة الصحيحة (٣٢٠).



# قصة سليمان عليه السلام (١

الحمد لله على نعمه المتتالية ومن أعلاها نعمة الإسلام الذي جعله الله دين الأولين والآخرين، ولا يقبل من أحد دينًا سواه، والصلاة والسلام على نبيه محمد بن عبد الله الذي أكمل به الدين، وأتم به النعمة، وسمى أتباعه المسلمين. أما بعد:

أخي الكريم، سبق بنا الحديث عن نبي الله داود عليه السلام، وكيف مكُّن الله له في الأرض، وآتاه الحكم والنبوة، وكيف اتسعت دولة بني إسرائيل في حياته، وحديثنا اليوم امتداد لما سبق لأنه حديث عن ابنه سليمان الذي ورث داود في الملك والنبوة واستمر اتساع دولة بني إسرائيل في عهد سليمان عليه السلام باتساع ملكه عليه السلام، فقد أتاه الله من الملك ما لم يتسع لأحد من بعده وسنعرض لذلك بعون الله في الفصول الآتية من خلال النصوص القرآنية الكريمة:

> قال تعالى: ﴿ وَوَرِثُ سُلُيْمَانُ دَاوُدُ وَقَالَ يًا أَيُّهَا النَّاسُ عُلِّمْنَا مَنطِقَ الطُّنْرِ وَأُوتِينَا مِن كُلِّ شَنيْءٍ إِنَّ هَذَا لَهُ وَ الفَضْلُ المُدِينُ ﴾ [النمل: ١٦] بري عبال بالة هماس عبر يعام

سليمان لداود إنما كانت في النبوة والملك وليست في المال، وهذا قول صحيح؛ إذ لو كان الأمر يتعلق بالمال فإنه كان لداود عليه السلام بنون كثيرون غير سليمان، فقد كان لداود أزواج وذرية، لكن الأمر كما جاء على لسان نبينا محمد على من الحديث الثابت

في الصحاح من غير وجه: «نحن معاشر الأنبياء لا نورث». وفي رواية أخرى: «لا نورث ما تركناه فهو صدقة»، فهو بخصوص المال، فميراث الأنساء هو العلم أما الذي ورثه سليمان عن داود

فهو الملك والنبوة، ولك أن تتساعل لماذا خصُّ الله سليمان بهذا الميراث دون أبناء داود، وهناك إجابة عامة: ﴿ ذَلِكَ فَضَّلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الفَضْلُ العَظيم ﴾، وكذلك الله أعلم حيث يجعل رسالته وهو سبحانه بخلق ما بشاء وبختار، وهذا كثير في كتاب الله لكننا مع ذلك نجد في القرآن الكريم إجابة محددة عن سؤالنا.

نعم قد جاء في ثنايا الآيات الكريمة ما نستنبط منه تخصيص سليمان عليه السلام بهذا الفضل، ويمكن استخلاص ذلك على النحو التالي:

١- ﴿ وَوَهَ بُنَّا لِدَاوُودَ سُلَيْ مَانَ نِعْمَ العَبْدُ إِنَّهُ أَوَّاتٍ ﴾ [ص: ٣٠]. الله الما

تأمل معى- يرحمك الله- كيف امتن الله على داود ووهبه سليمان ثم بين سبب هذه الهبة ومسوع ذلك الفضل فقال

اعداد on hall some only

سبحانه مثنيًا على سليمان: ﴿ نِعْمَ العَبْدُ إِنَّهُ أُوَّابُ ﴾، «نعم العبد» هذا مدح من الله وثناء على سليمان بقيامه بحق العبودية على الوجه الذي استحق به الثناء والمدح من الله وهو سبحانه الحكيم الخبير فمدحه هو المدح وذمه هو الذم، ثم خصص الله من عبودية سليمان «إنه أواب» أي: رجاع إلى الله في جميع أحواله، بالتأله والإنابة، والمحبة، والذكر والدعاء والتضرع، والاجتهاد في مرضاة الله، وتقديمها على كل شيء.

٢- اشترك سليمان مع أبيه في صفة هي أخص صفات المؤمنين بل هي الإيمان في أسمى معانيه ألا وهي الشكر، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا دَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ عِلْمًا وَقَالا الحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي فَضَلَّنَا عَلَى كَثِيرِ مِّنْ عِبَادِهِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النمل:١٥]، والضمير في قوله: «وقالا» الضمير ألف الاثنين يعود على داود وسليمان فقد عرفا نعمة ربهما فَشَكُرا الله عليها، وفي قوله تعالى: ﴿وَقَالَ رَبُّ أُوْرْعْنِي أَنْ أَشْكُرُ نِعْمَتَكَ الْتِي أَنْعَمْتَ عَلَيٌّ وَعَلَى وَالدِيُّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحٍا تَرْضَاهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ في عِبَادِكَ الصَّالِمِينَ ﴾ [النمل: ١٩]، هذا هو سليمان كما حكى عنه القرآن يطالع نعم الله عليه فيقر بها بلسانه وقلبه ثم يسأل ربه أن يعينه على شكر نعمته سبحانه التي أنعم بها عليه وعلى والديه ثم يطالع عيب نفسه وعمله فيلهج بالدعاء لربه أن يدخله برحمته في عباده الصالحين، وهذا كما قال على في حديث سيد الاستغفار المروى في الصحيح: «أبوء لك بنعمتك على وأبوء بذنبي، فاغفر لي فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت، فهذا تواضع الأنبياء وإخباتهم لله وانكسارُهم بين يديه سبحانه واعترافهم أن دخول الجنة أولأ وأخيرًا يكون بفضل الله ورحمته هؤلاء الأنبياء ذرية بعضها من بعض، وإن كان الله سيحانه قد فضل بعضهم على بعض.

#### ثانيا : مظاهر سعة ملك سليمان :

تقدم سبب اصطفاء الله نبيه سليمان، وذلك كما بينا لاتصاف سليمان عليه السلام بخضوع العبودية، وكمال الشكر وتمام التواضع لله رب العالمين، ولما كان الله سيحانه إذا قضى قضاء لا يُرِدُّ أن الشُّكر يجلب المزيد، وأنه سيــــانه بعطي

الشاكرين بغير حساب، فإن الله سبحانه أعطى سليمان عليه السلام بغير حساب وأعطى سليمان ملكًا لا ينبغي لأحد من بعده في سعته وشموله، ومن مظاهر فضل الله على سليمان عليه السلام واتساع ملكه:

ما اعترف به سليمان عليه السلام في قوله في الآية المتقدمة التي صدرُنا بها مقال اليوم: قال: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ عُلِّمْنَا مَنطِقَ الطُّيْرِ وَأُوتِينَا مِن كُلِّ شَيْءٍ ﴾، هذا إجمال لنعم الله سيحانه على سليمان وقد جاءت مفصيّة في مواقع أخرى منها قوله تعالى: ﴿ فَسَخُرْنَا لَهُ الرِّيحَ تَجْرِي بِأَمْرِهِ رُخَاءً حَيْثُ أَصَابَ (٣٦) وَالشَّيَاطِينَ كُلُّ بَنَّاءٍ وَغُوَّاص (٣٧) وَآخَرِينَ مُقَرِّنِينَ فِي الأَصْفَادِ (٣٨) هَذَا عَطَاؤُنَا فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكْ بِغَيْرِ حِسَابِ (٣٩) وَإِنَّ لَهُ عِندَنَا لَزُلْفَى وَحُسْنَ مَابٍ ﴾ [ص: ٣٦- ٤٠]. اتسعت مملكة سليمان عليه السلام حيث حشر له جنوده من الطير والإنس والجن والريح، ومن أبرز ما يدل على سعة فضل الله على سليمان قوله سبحانه: ﴿ هَذَا عَطَاؤُنَا فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكْ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ ألا تلاحظ معى أخي هذا التعقيب القرآني المعجز كيف أشار إلى سعة عطاء الله لسليمان وإطلاق يد سليمان فيما أعطاه الله فإن الله سيحانه يقول له هذا الملك الذي أعطيناك من السيطرة على الريح والطير والجن والإنس أطلقنا بدك فيه فأعط من شئت أو أمسك عن من شئت لا حرج عليك في هذا ولا في ذاك فلا يقال لك كم أعطيت ولا لم منعت؟ أليس ذلك هو تمام الملك في الدنيا، ومن تمام نعمة الله على سليمان عليه السلام ما أعدُّه له في الأخرة في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ لَهُ عِندُنَا لَزُلْفَي وَحُسْنَ مَابٍ ﴾.

فالحمد لله الذي أتم على نبيه سليمان نعمته في الدنيا والآخرة، فكما أعطاه في الدنيا بغير حساب، كذلك أعد له في الأضرة الزلفي وحسن المئات أي القربي والجنة، وهذا فضل الله يؤتيه من يشاء، وهذه تقدمة بين يدي قصة سليمان عليه السلام ولنا إن شاء الله معها وقفات ووقفات، فإلى ذلك استودعكم الله الذي لا تضمع ودائعه.

من نوركتاب الله

﴿ وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ مِنَ الْمَاءِ

بَشْرًا فَجَعَلَهُ نَسْبًا وَصِهْرًا وَكَانَ رُبُّكَ قَدِيرًا. وَيَعْ بُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لاَ يَنفَ عُ هُمْ وَلاَ يَضُرُّهُمْ وَكَانَ الْكَافِرُ عَلَى رَبِّهِ ظَهِيرًا ﴾

[الفرقان ٥٥،٥٥]

من هدي رسول الله ﷺ سال الما معاد والما القاء السلام المعادية العاد

عن ابن مستعود أن النبي على قال:
السلام اسم من أسماء الله وضعه الله في
الأرض فافشوه بينكم فإن الرجل المسلم إذا مر
بقوم فسلم عليهم فردوا عليه كان له عليهم فضل
درجة يتذكيره إياهم السلام فإن لم يردوا عليه
رد عليه من هو خسيسر منهم و أطيب (بعني
الملائكة). [الطراني وصححه الابائي]

من دلائل النبوة تفجير المياه وتسبيح الطعام

عن عبد الله بن مسعود قال: كنا نعد الآيات بركة، وأنتم تعدونها تخويفاً، كنا مع رسول الله في في سفر، فقل الماء، فقال: (اطلبوا فضلة من ماء). فجاءوا بإناء فيه ماء قليل، فادخل يده في الإناء ثم قال: (حي على الطهور المبارك، والبركة من الله). فلقد رأيت الماء ينبع من بين أصابع رسول الله في، ولقد كنا نسمع تسبيح الطعام وهو يؤكل. البخاري

من فضائل العشرة

عن عبد الرحمن بن عوف. أن النبي شققال:
«أبو بكر في الجنة و عمر في الجنة و
عثمان في الجنة وعلي في الجنة و
طلحة في الجنة و الزبير في الجنة و
عبد الرحمن بن عوف في الجنة و
سعد بن أبي وقاص في الجنة
وسعيد بن زيد في الجنة و أبو عبيده

من دررالتفاسير

بن الجسراح في

الحنة». [الترمذي]

قَالَ تَعَالِي ﴿ وَاتَّبِعْ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَاصْبِرْ حَتَّى يَحُكُمُ اللَّهُ وَهُوَ خُـيْرُ الدُّاكِمِينَ ﴿ يُوسَ ١٠٩]

"واتبع ما يوحى إليك واصبر"
أي تمسك بما أنزل الله عليك
وأوحاه إليك واصبر على مخالفة من
خالفك من الناس «حتى يحكم الله» أي يفتح
بينك وبيثهم «وهو خير الحاكمين» أي خير
الفاتحين بعدله وحكمته. [تفسر ابن عثير]

#### انظرواعمن تأخذون دينكم ا

عن ابن أبي يونس: سمعت مالكا يقول: إن هذا العلم دين، فانظروا عمن تاخذونه. لقد أدركت في المسجد سبعين ممن يقول: قال فلان، قال رسول الله، وإن أحدهم لو المت من علي بيت مال، لكان به أمينا. فما أخذت منهم شيئا (يعني المال)، لأنهم لم يكونوا من أهل هذا الشأن، ويقدم علينا الزهري وهو شاب فنزدجم على بابه. [سر اعدم النبلاء ١٩٨٠]

#### ية يعيدا الله حكم ومواعظ الله الله

عن سفيان بن عيينة قال: كان الرجل من السلف يلق الأخ من إخوانه فيقول: يا هذا اتق الله وإن استقطعت أن لا تسيء إلى من تحب فافعل فقال له رجل يوما: وهل يسيء الإنسان إلى من يحب قال نعم؛ نفسك أعز الانفس عليك الله فقد أسات الى قاذا عصيت الله فقد أسات الى

نفسك

عن قال معاوية: لا يبلغ الرجل مبلغ الرأي حتى يغلب حلمه جهله، وصبره شبه وته، ولا يبلغ ذلك إلا بقوة الحلم.



من أخلاق السلف

عن معاوية بن قرة قال: قال لى أبي يا بني، إن كنت في محلس ترجو خبره فعجلت بك حاجة فقل: سلام عليكم فإنك تشركهم فيما أصابوا في ذلك المجلس، وما من قوم بجلسون مجلساً فيتفرقون عنه لم يذكر الله، إلا تفرقوا عن حيقة حمار. [الأدب المفرد للبخاري]

سيئ الخلق تنفرمنه الناس!

عن أبى حازم رحمه الله قال: السبئ الخلق أشقى الناس به نفسه، ثم زوجته، ثم ولده، حتى إنه ليدخل بيته وإنهم لفي سرور، فيسمعون صوته، فينفرون عنه فرقا منه، وإن كليه ليراه فينزوى على الجدار وحتى إن قطته لتفروا منه. [مساوئ الأخلاق ٢٦]

من علامات الرزق الحلال!

قال ابن رجب إن الحلال المحض لا يحصل لمؤمن في قلبه منه ريب، بل تسكن إليه النفس ويطمئن به القلب، وأما المستعهات فيحصل بها للقلوب القلق والاضطراب الموجب للشك. [جامع العلوم والحكم ٨٤]

من معانى الكلمات

إذا كان الرجل ذا رأي وتجربة وإصابة، فهو: داهية. فإذا نقب في البلاد واستفاد منها العلم والدهاء، فهو: نقاب فإذا كان ذا كيس ولب، فهو: عض. فإذا كان حديد الفؤاد، فهو: شهم. فإذا كان صادق الظن، حيد الحدس، فهو: ألمعي. فإذا كان ذكياً متوقداً مصيب الرأي، فهو:

لوذعي. فإذا ألقى الصواب في روعه، فهو: مروع ومحدث. وفي الحديث: «إن لكل أمة مروعين ومحدثين، فإذا كان في الأمة واحد منهم، فهو عمر»

[فقه اللغة للثعالبي]

عن همام بن يحيى قال: يكي عامر بن عبد الله في مرضه الذي مات فيه بكاءً شديداً، فقيل له: ما يبكيك يا

أبا عبد الله ؟ قال: أية في كتاب الله: ﴿ إِنْمَا يَتَقِيلُ اللَّهِ مِنَ المُتَقِينَ ﴾.

[كتاب المحتضرين ابن أبي الدنيا]

من أسباب فساد الخلق؟

عن ذي النون المصرى قال: «إنما دخل الفساد على الخلق من سقة أشياء: الأول ضعف النية بعمل الآخرة، والثاني: صارت أبدانهم مهيأة لشهواتهم، والثالث: غليهم طول الأمل مع قصير الأجل، والرابع: أثروا رضا المخلوقين على رضاء الله، والخامس: اتبعوا أهواءهم ونبدُوا سنة نبيهم ﷺ، والسادس: جعلوا زلاّت السلف حجة لأنفسهم، ودفنوا أكثر

> من أمثال العرب الرفق بمن والخرق شؤم

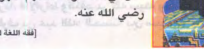
مناقبهم». [الاعتصام للشاطبي ١ /٧٢]

and the sin 12 - 5 and 1 and

البيمن: البركة، والرفق: الاسم من رفق به يرفق، وهو صد العنف، والذي في المثل من قولهم: «رفق الرجل فهو رفيق»، وهو ضيد الخرق من الأخرق، وفي الحديث: «ما دخل الرفق شيئا إلا رانه»، وهو ضد العنف [مجمع الامثال ٢٥٠٦]

أحب القلوب إلى الله !

قال ابن القيم رحمه الله: «من أراد صفاء قليه فليؤثر الله على شهواته، إذ القلوب المتعلقة بالشهوات محجوبة عن الله تعالى بقدر تعلقها، القلوب أنية الله في أرضه ، فأحبها إليه أرقها وأصلبها وأصفاها، وإذا غذى القلب بالتذكر وسقى بالتفكر ونقى من الدغل رأى العجائب وألهم الحكمة». [الغوائد ١٣]



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه، وبعد:

لما كان علم التوحيد أجل العلوم على الإطلاق كانت الدعوة إلى تصحيح العقيدة وتنقيتها من شوائب الشرك والبدع قرية عظمي إلى الله، وبدعة الغلو تعد من أكبر أسداب الانحراف عن الصراط المستقيم، مما كان له الأثر السيء في إفساد حقائق الدين وتشويه معالمه، فانتشرت العقائد الهدامة والمناهج الباطلة في صفوف الأمة. وفي هذا المقال تحذير من الغلو وخطره فنقول مستعينين بالله سيحانه:

> أولا: تعريف الفلو: غيلا في الدين والأمر يغلو غلوًا: جاوز حده، وفي التنزيل ﴿ لاَ تَعْلُوا فِي دىنكم ﴾.

وفي الحديث: «إياكم والغلو»، أي التشدد فيه ومجاوزة الحد. [لسان العرب ١٣٢/٥]

والغلو في الشيرع موافق للمعنى اللغوي وهو محاوزة حدود الشريعة اعتقادًا وعملا.

القرآن بحذر من الغلو وخطره:

قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لاَ تَغْلُوا فِي دِينَكُمْ وَلاَ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلاَّ الحُّقِّ إِنَّمَا الْسَبِيحُ عِيسَى بْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللَّهِ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ فَأَمِنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلاَ تَقُولُوا ثَلَاثَةُ انْتَهُوا خَيْرًا لَكُمْ إِنَّمَا اللَّهُ إِلَهُ وَاحِدُ سُنُحَانَهُ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَلَدُ لَهُ مَا فِي السُّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلاً ﴾ [النساء: ١٧١].

وقال تعالى: ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لاَ تَعْلُوا فِي دِينِكُمْ غَيْرَ الحُقِّ وَلاَ تَتَّبِعُوا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُّوا مِنْ قَبْلُ وَأَضَلُوا كَثِيرًا وَضَلُوا عَنْ سَوَأَءِ السُّبِيلِ ﴾ [المائدة:٧٧].

قال القرطبي: قوله تعالى: ﴿ يَا أَهُلَ الْكِتَابِ لاَ تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ ﴾ نهي عن الغلو، والغلو التجاوز في الحد، ويعنى بذلك فيما ذكره المفسرون غلو اليهود في عيسي حتى قذفوا مريم، وغلو النصاري فيه حتى جعلوه ربًا، فالإفراط والتقصير كله سيئة وكفر، ولذلك قال مطرف بن عبد الله: الحسنة بين سيئتين قال الشاعر:

لا تغل في شيء من الأمر واقتصد

#### كالاطرفي قنصد الأمور ذميم

قال ابن القيم رحمه الله: فدين الله بين الغالي فيه والجافي عنه، وخير الناس النمط الأوسط الذين ارتفعوا عن تقصير المفرطين ولم يلحقوا يغلو المعتدين وقد جعل الله هذه الأمة وسطًا، وهي الخيار العدول؛ لتوسطها بين الطرفين المذمومين، والعدلُ هو الوسط بين طرفي الجور والتفريط، والآفات إنما تتطرق إلى الأطراف، والأوساط محمية بأطرافها، فخيار الأمور أوساطها».

[إغاثة اللهفان (١/١/١)]

والسنة كذلك تحدرمن الغلو:

ففي الحديث الذي أخرجه ابن ماجه بسنده عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: «قال لي رسول الله 🎏 غداة العقبة وهو على ناقته: «القط لي حصى» فلقطت له سبع حصيات هن حصى الخذف.

فجعل ينفضهن في كفه ويقول: «أمثال هؤلاء فارموا» ثم قال: «يا أيها الناس إياكم والغلو في الدين فإنه أهلك من كان قبلكم الغلو في الدين».

قال ابن تيمية في شرح هذا الحديث:

وقوله: «إياكم والغلو في الدين» عام في حميع أنواع الغلو في الاعتقادات والأعمال، والغلو: مجاوزة الحد، بأن يزاد في حمد الشيء أو ذمه على ما يستحق ونحو ذلك».

صورمن الغلوفي العقيدة

١- ويتمثل في مجاوزة حدود الاعتقاد الصحيح إلى غيره من ضروب الانحراف، والمتأمل في أراء الفرق الكلامية التي فارقت أهل السنة والحماعة

ينوع اعتقاد بحدها قد غلت في ناحية من نواحي الاعتقاد حتى خرجت عن الصراط المستقيم فأهل السنة بثبتون لله الأسماء والصفات كما جاءت في الكتاب والسنة من غير تحريف ولا تعطيل ومن غير تكييف ولا تمثيل.

أما من انحرف عن الاستقامة في هذا الباب فإنه إما أن يعطل أسماء الله وصفاته بدافع التنزيه كما يقول، فيحمله الغلو في التنزيه إلى أن ينفي ما سمى الله به نفسه أو وصف به نفسه أو سمَّاه به رسوله أو وصفه به بحجة أن ذلك بلزم منه التشبيبه، فيلجأ إلى التحريف والتأويل وجحود أسماء الله وصفاته، هذا من جانب المعطل والذي حمله على هذا التعطيل والالحاد هو غلوه في التنزيه، ولا شك أن تنزيه الله حل وعلا مطلوب، ولكن ليس من تنزيه الله نفى ما أثبته لنفسه أو أثبته له رسوله 🐉، فإن الله جل وعلا أعلم بنفسه وأعلم بغيره وأحسن حديثًا من خلقه، ورسوله 🐲 أعلم الناس به عـز وحل. فليس في تسميته الله تعالى بأسمائه وصفاته تشبيه؛ لأن لله حل وعلا أسماءً وصفات تخصه وتليق به، وللمخلوقين أسماء وصفات تليق بهم، وإن اشتركت في اللفظ والمعنى إلا أنها تختلف في الكيفية والحقيقة، هذا مسلك أهل السنة والجماعة.

الطرف الثاني؛ طرف المشيئهة الذين عُلُوا في الإثبات، حتى شبهوا الله بخلقه وجعلوا أسماءه وصفاته من جنس أسماء المخلوقين وصفاتهم لا فرق بينها حتى شبهوا الخالق بالمخلوق، تعالى الله عما يقولون علوًا كبيرا، والذي حملهم على ذلك هو الغلو في الإثبات، والذي حــمل الأولين هو الغلو في التنزيه، فالغلو دائمًا وأبدًا مرفوض؛ لأنه يفضى إلى ما لا تحمد عقياه، وطريق الاستقامة في هذا الباب هو ما عليه السلف الصالح وأهل السنة والجماعة وهو إثبات الأسماء والصفات لله عز وجل على وجه يليق بحلاله، فينزهون الله جل وعلا عن مشابهة المخلوقين تنزيهًا بلا تعطيل، ويثبتون لله الأسماء والصفات إثباتًا بلا تمثيل، هذا هو طريق أهل السنة والحماعة وهو الاستقامة وهو الاعتدال، ولله الحمد.

#### خطر الغلو في الصالحين وتقديس قبورهم

قال الإمام العلامة ابن القيم رحمه الله: ومن جمع بين سنة رسول الله ﷺ في القبور وما أمر به ونهى عنه وما كان عليه أصحابه وين ما عليه أكثر الناس اليوم رأى أحدهما مضادًا للآخر مناقضًا له يحيث لا يحتمعان أبدًا.

فنهى رسول الله ﷺ عن الصلاة إلى القدور، وهؤلاء يصلون عندها وإليها.

ونهى عن اتخاذها مساحد، وهؤلاء بينون عليها الساحد، ويسمونها مشاهد مضاهاة ليبوت

-ونهى عن إيقاد السرج عليها، وهؤلاء يوقفون الوقوف ويوقدون القناديل عليها.

-ونهى عن أن تتخذ عيدًا، وهؤلاء يتخذونها أعيادًا ومناسك ويجتمعون لها كاجتماعهم للعيد أو

وأمر بتسويتها، كما روى مسلم في صحيحه عن أبى الهداج الأسدى قال: «قال لى على: ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله ﷺ! ألا تدع تمثالاً إلا طمسته ولا قبرًا مشرفًا إلا سويته». [صحيح مسلم: ٩٦٩] وهؤلاء ببالغون في مخالفة الحديث ويرفعونها عن الأرض كالبيت ويعقدون عليها القباب.

ونهى عن تجصيص القبر والبناء عليه، كما روى مسلم عن حادر رضي الله عنه: نهي رسول الله أن يحصص القبر، وأن يقعد عليه، وأن يبني عليه. [مسلم ۹۷۰]

والمقصود: أن هؤلاء المعظمين للقبور، المتخذينها أعدادًا، الموقدين عليها السرج، الذين يبنون عليها المساحد والقياب منافون لما أمريه رسول الله 🧠، محادون لما جاء به، وأعظم ذلك اتخاذها مساجد وإيقاد السرج عليها، وهو من الكبائر. انتهى.

وهو يصف ما حدث في وقته، وقد زاد الأمر على ما وصفه بأضعاف، فغلوا في الموتى فعيدوهم من

وكذلك غلوا في الصالحين، كما غلا فيهم قوم نوح من قبل حتى اعتقدوا فيهم شيئًا من خصائص

### بدعة الغلو تعدمن أكبر أسباب الانحراف عن الصراط المستقيم، مماكان لهالأثر السيوفي إفسساد حسقائق الدين وتشويه معالله

الإلهية من جلب النفع ودفع الضر مما لا بقدر عليه إلا الله تعالى، فهتفوا بأسمائهم عند الشدائد والكربات، واستغاثوا بهم في كشف الملمات، وطافوا بقبورهم كما يطاف بالكعبة، وذبحوا القرابين عند قبورهم، وصرفوا لهم النذور.

قال الإمام العلامة ابن القيم: وقد أدخل الشيطان الشرك على قوم نوح من باب الغلو في الصالحين، وقد وقع في هذه الأمة مثل ما وقع لقوم نوح لما أظهر الشيطان لكثير من المفتونين الغلو والبدع في قالب تعظيم الصالحين ومحبتهم ليوقعهم فيما هو أعظم من ذلك من عبادتهم لهم من دون الله، فما زال بوحي إلى عباد القبور ويلقى إليهم أن البناء والعكوف عليها من محبة أهل القبور من الأنبياء والصالحين، وأن الدعاء عندها مستجاب، ثم ينقلهم من هذه المرتبة إلى الدعاء بها والإقسام على الله بها، فإذا تقرر ذلك عندهم نقلهم منه إلى دعاء المقبور وعبادته وسؤاله الشفاعة من دون الله واتخاذ قدره وثنًا تعلق عليه القناديل والستور ويطاف به ويستلم ويقبل ويحج إليه ويذبح عنده، فإذا تقرر ذلك عندهم نقلهم منه إلى دعاء الناس إلى عبادته واتخاذه عبدًا ومنسكًا، ورأوا أن ذلك أنفع لهم من دنياهم

فإذا تقرر ذلك عندهم نقلهم منه إلى أن من نهى عن ذلك فقد تنقص أهل هذه الرتب العالبة وحطهم منزلتهم وزعم أنه لا حرمة لهم ولا قدر، وقد سرى ذلك في نفوس كثير من الجهال والطغام وكثير ممن ينتسب إلى العلم والدين حتى عادوا أهل التوحيد ورموهم بالعظائم ونفروا الناس عنهم. [انظر فتح المجيد] ٣- التحذير من الغلو في النبي على:

- نهى النبي 🎏 عن الغلو في شخصه فقال: «لا تطروني كما أطرت النصاري ابن مريم، إنما أنا عبد فقولوا: عبد الله ورسوله». [رواه الشيخان]

فقد كان الإطراء هو بداية الغلو في عيسى والادعاء أنه الله أو ابن الله أو ثالث ثلاثة، والإطراء هو مجاورة الحد في المدح والكذب فيه.

ولذلك كانت الحيطة التي لم ينتفع بها البعض كصاحب البردة «البوصيري»، حين قال:

فإن من جودك الدنيا وضرتها وسيرير ومن علومك علم اللوح والقلم

فجعل الدنيا والأخرة من عطاء النبي 👑 وإفضاله، وجزم بأنه يعلم ما في اللوح المحفوظا! ومن عجيب الأمر أن الشبيطان أظهر لهم ذلك في صورة محبته 🐲 وتعظيمه ومتابعته. وقال أيضًا مبالغًا في غلوه:

#### مــا لى من ألوذ بنه سـواك

عند حلول الحسادث العسمم

«فتأمل ما في هذا البيت من الشرك: منها: أنه نفى أن يكون له مالاذ إذا حلت به

الحوادث إلا النبي على، وليس ذلك إلا لله وحده لا شريك له، فهو الذي ليس للعباد ملاذ إلا هو.

ومنها: أنه دعاه وناداه بالتضرع وإظهار الفاقة والاضطرار إليه، وسال منه هذه المطالب التي لا تطلب إلا من الله، وذلك هو الشرك في الإلهية».

[تيسير العزيز الحميد / ٩٩]

صورمن الغلوفي النبي ﷺ أفسدت على الناس عقائدهم

قال العلامة الشيخ حامد الفقى رحمه الله مؤسس الجماعة تعليقًا على حديث إطراء النبي والغلو فيه:

١ فقد وقع ما نهى عنه النبي الله فإن كثيرًا ممن ينتسب إلى الإسلام يطري النبي غاية الإطراء فيعتقد فيه أنه يعلم الغيب وأنه لا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السماء، وقد نفي الله عنه ذلك في القرآن فقال: ﴿قُلْ لاَ أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلاَ ضَرًّا إِلاَّ مَا شُنَاءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنْتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لِأَسْتَكْثَرْتُ مِنَ الخُيْرِ وَمَا مُسِنَّنِيَ السُّوءُ ﴾ [الأعراف:١٨٨].

﴿ قُلْ لاَ أَقُـولُ لَكُمْ عِنْدِي خَـزَائِنُ اللَّهِ وَلاَ أَعْلَمُ الْغَنْف ﴾ [الانعام: ٥٠].

﴿ قُلْ مَا كُنْتُ بِدْعًا مِنَ الرِّسُلُ وَمَا أَدْرِي مَا يُفْعَلُ بي ولا بكُمْ ﴾ [الاحقاف: ٩]، فكفروا به واعتقدوا ما أوحته إليهم الشياطين.

٢ كثير منهم يعتقدون أنه بتصرف في الدنيا بعد موته ويزور من شاء في المشارق والمغارب.

وقد بلغ الضلال بالدجال أحمد التيجاني أن زعم أن النبي 🏙 يحضر مجلس مكائه وتصديته ومجالس كل من اتبعه في طريقه الضال، فصار هؤلاء الزائفون إذا جلسوا للغط واللغو الذي يسمونه صلاة الفاتح، ويزعمون بضلالهم أن المرة الواحدة منها أفضل من القرآن ستة آلاف مرة.

## بدعة الاحتفال بالمولد النبوي يرجع تاريخها إلى الدولة العبيدية الفاطمية والتي فشا فيها الشركيات والخرافات والبدع تحت شعار التشيع وحب آل البيت

وينشرون ثوبًا أبيض في وسط حلقهم ليجلس عليه النبي والخلفاء، وإنما زعم الدجال التيجاني هذا تمويهًا على أشباه الأنعام العامة ليتبعوه على دجله وباطله ويريهم أنه أتى بما لم يسبق إليه. وصدق فإنه لم يسبق إلى هذه الصورة في الكفر فنعوذ بالله من عمى القلوب، وشرع ما لم يأذن به الله. وتكاد السموات يتفطرن منه.

٣- بعضهم يعتقد أن النبي في يزوره ويشرع له من الدين ما يضالف شرعه الذي أتمه الله وأكمله وارتضاه ديثا قبل موته في فادعى ذلك الشعراني في كتاب العهود المحمدية. وزعم أن شيخه الخواص كان لا يفارق النبي في طرفة عين وهذا كله كذب وبهتان. فكم وقع بين الصحابة من الضلافات ما كان أولى أن يجيئهم فيها النبي في ليرجعهم فيها إلى الصواب الذي يطفئ الفتنة لو أمكن ظهوره.

2. بعضهم يعتقد أن السموات والأرض وما بينه ما مملوءة بالنبي ولو كشف عنا الحجاب لرأيناه عيانًا، فإذا سمع أهل الغرور هذه الخرافة أفنوا أعمارهم في الخلوات يهمهمون ويزمزمون، وانفقوا أموالهم كلها على الدجالين المشعودين الذين أغووهم كل ذلك طمعًا في المحال أن يروا النبي عيانًا مالئًا السماء والأرض وما بينهما، وقد انجر بنا الكلام إلى ذكر شيء من باطلهم تحذيرًا لمن لم يقع في حبائلهم وانذارًا لمن وقع، وهذا نذر يسير مما نعرفه عنهم وهو مسطور في كتبهم وأساطيرهم المطبوعة المنشورة.

السي ... ومن الغلو الاحتفال بمولده 🐲 👵 ويسم

مولد النبي في هو الذي يقيمه الصوفية في الثاني عشر من شهر ربيع الأول من كل عام إظهارًا للسرور بمولده، وتوسع بعضهم فأجازه في أي وقت من أوقات السنة طالما أنه مظهر سرور بالنبي في.

مع أنها من أكثر الدول التي فشا فيها الإلحاد والزندقة تحت شعار التشيع وحب أل البيت.

م و الابتداع [محبة النبي المتباع والابتداع] في الاتباع والابتداع] فأحدثوا سنة موالد: المولد النبوي، مولد على

رضي الله عنه، ومولد فاطمة رضي الله عنها، ومولد الحليفة الحسن والحسين رضي الله عنهما، ومولد الخليفة الحاضر في ذاك الزمان.

وعن طريقهم انتشرت الموالد وراجت رواجًا كثيرًا لدى الصوفية.

[الإداع في مضار الابتداع للشيخ على محفوظ من علماء الازهر الشريف]
فصارت كل طريقة تعمل لشيخها مولدًا يتناسب
ومقام الطريقة وشيخها!! هذا مع حرصهم على مولد
النبي في كل عام وتسير المواكب في الطرقات،
وتنشد القصائد، وتقام الحفلات إلى غير ذلك من
مظاهر الاحتفال بالمولد النبوي.

والاحتفال بمولده رفي بدعة منكرة لما يلي:

اتخاذه عيدًا شرعيًا، والأعياد الشرعية يومان الفطر والأضحى كما جاء بذلك النص. قال في: «إن الله أبدلكم بهما يومى الفطر والأضحى».

- جعله عبادة شرعية وقربة إلى الله، حتى إنهم في بعض البلدان يتهمون من لم يصضر المولد بالجفاء والمروق من الدبن أحبانًا.

[رسائل الشيخ عبد الله بن زيد آل محمود ٤٩٣/١]

- عدم فعل السلف له مع أنهم أشد الناس حبًا له صلوات الله وسلامه عليه، وهم أعرف الناس بحقوقه، ولو كان خيرًا لسبقونا إليه.

- إن عمل المولد يتضمن أمورا منهيًا عنها شرعًا كإنشاد القصائد الشركية والغلو فيه في وتشويه صورة الدين باعمال الخرافيين والمشعوذين والدجالين على ما يجرى عمله في أكثر البلاد.

ولنا أن نقول إن الاحتفال بالمولد بدعة فيها مشابهة للنصارى في احتفالهم بمولد المسيح عليه السيلام لأن دينهم المحرف قيام على الغلو في الأشخاص، وديننا ينهانا عن الغلو.

ربنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحمة إنك أنت الوهاب.

والحمد لله رب العالمين

أُولاً؛ قُولُه ﷺ؛ ويشمل كل أحاديثه ﷺ القولية مثال: قول النبي 👟 «لا تنكح الأيِّمُ حتى تستأمر، ولا تنكح البكر حتى تستأذن». قالوا: يا رسول الله، وكيف إذنها؟ قال: أن تسكت. [رواه البخاري].

ثانياً؛ فعله 🐉 قال ابن كثير رحمه الله في تفسير قوله تعالى: ﴿ لَقُدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسُوةً ۗ حَسَنَةً لَمْنَ كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمُ الْآخِرَ ﴾ [الأحزاب: ٢١]. هذه الآية أصل كبير في التأسى برسول الله 👺 في أقواله وأفعاله وأحواله.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية عن قوله تعالى: ﴿ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ [الأعراف: ١٥٨]، وذلك لأن المتابعة أن يفعل مثل ما فعل على الوحه الذي فعل، فإذا فعل فعلاً على وجه العبادة شرع لنا أن نفعله على وجه العبادة، وإذا قصد تخصيص مكان أو زمان بالعبادة خصصناه بذلك. [الفتاوي ١/٢٨٠].

وقال أيضًا: وطاعة الرسول ﷺ فيما أمرنا به هو الأصل الذي على كل مسلم أن يتعمده وهو سيب السعادة، كما أن ترك ذلك سُبِب الشقاوة، وطاعته في أمره أولى بنا من موافقته في فعل لم يأمرنا بموافقته فيه باتفاق المسلمين ولم يتنازع العلماء أن أمره أوكد من فعله، فإن فعله قد يكون مختصًا به وقد يكون مستحبًا، وأما أمره لنا فهو من دين الله الذي أمرنا يه. [الفتاوي ٢٢/٣٧٤].

وفعل النبي 🐲 قد يدل على الوجوب أو الاستحباب أو الإباحة، ولا يدل أبدًا على الكراهة، فإنه 🦝 لا يفعل المكروه.

واختلف العلماء في أمور قد فعلها النبي ﷺ هل هي من خصائصه أم للأمة أن تفعلها، وذلك مثل تركه للصلاة على الغالُ عن زيد بن خالد الجهني أنه قال: توفى رجل يوم خيبر فذكر لرسول الله ﷺ فقال: صلوا على صاحبكم، فتغيرت وجوه الناس لذلك فزعم زيد أن رسول الله ﷺ قال: إن صاحبكم قد غلُّ في سبيل الله، قال: ففتحنا متاعه فوجدنا خرزات من خرز اليهود ما تساوى درهمين. [أخرجه البغوى في تفسيره، ومالك في الموطأ، وأبو داود، والنسائي وغيرهم وهو صحيح كمًا بأحكام الجنائز للألباني].

ودخوله في الصلاة إمامًا بعد أن صلى بالناس غيره قال ابن عباس: لما مرض النبي 👺 أمر أبا بكر أن يصلى بالناس ثم وجد خفة فخرج، فلما أحس به أبو بكر أراد أن ينكص، فأومأ إليه الرسول 🐲 فجلس إلى جنب أبي بكر عن يساره واستفتح من الآبة التي انتهى إليها أبو بكر، فكان أبو بكر يأتم بالنبي، والناس يأتمون بأبي بكر. أخرجه أحمد وابن ماجه. [الفتاوي لابن تيمية ٣٢١/٢٢ بدون الأحاديث

وفعل النبي 🐲 ينقسم إلى أقسام ثلاثة: القسم الأول: الأفعال الجبلية: كالقدام والقعود الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نىي ىعدە، وىعد:

ذكرنا في العدد السابق تعريفات السنة المتعددة، ونلتقي في هذا العدد عند تعريف السنة عند الأصوليين لبيان مفرداته.

قلنا إن تعريف السنة عند الأصوليين: هي كل ما صحَّ عن النبي ﷺ من أقوال وأفعال وتقريرات، أو بتعريف أخر: تشمل قوله على وفعله وتقريره وكتابته وإشارته وهمه وتركه.

والآكل والشرب، فهذا القسم مباح، لأن ذلك لم يُقصد به التشريع ولم نتعبد به، ولذلك نسب إلى الجبلة وهي الخلقة، لكن لو تأسى به متأس محبة في النبي في فإنه يثاب عليه، كما ورد عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه كان يلبس النعال السبتية اقتداء بالنبي في، وكان يصبغ بالصفرة اقتداء به في، وقد سئل عن هذا فأجاب أنه رأى النبي يفعل ذلك ففعله. [أخرجه البخاري].

وكما جاء عن الإمام الشافعيّ عليه رحمة الله أنه قال لبعض أصحابه: اسقني فشرب قائمًا، فإنه شرب قائمًا.

فَائِدَة: الشرب قائمًا: وردت أحاديث تنهى عن الشرب قائمًا مثل حديث أنس أن النبي 🐲 زجر عن الشرب قائمًا. صحيح مسلم.

ومثل حديث أبي هريرة عن النبي الله قال: لا يشربن أحدكم قائمًا فمن نسي فليستقئ. صحيح مسلم. ومثل حديث أبي هريرة عن النبي الله قال: «لا يشربن أحدكم قائما، فمن نسي فليستقيء» [مسلم]

وأحاديث أخرى لبيان الجواز، فقد جاء في صحيح البخاري: باب الشرب قائمًا: عن النزال قال: أتي علي رضي الله عنه على باب الرحبة بماء فشرب قائمًا، فقال: إن ناسًا يكره أحدهم أن يشرب وهو قائم، وإني رأيت النبي تقفي فعل كما رأيتموني فعلت.

وفي البخاري عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: شرب النبي 🐉 قائمًا من زمزم.

وما جاء في صحيح مسلم: باب في الشرب قائمًا، أورد فيه حديث ابن عباس: سقيت رسول الله ﷺ فشرب وهو قائم.

وفي الترمذي من حديث ابن عمر رضي الله عنهما: كنا ناكل على عهد رسول الله ونحن نمشي ونشرب ونحن قيام، أشار الآلباني لصحته في رياض الصالحين بتحقيقه.

وقد سلك العلماء في أحاديث الباب مسالك حسنها:

الجمع بين الأحاديث وحمل أحاديث النهي على كراهة التنزيه وأحاديث الجواز على بيانه، وقد أيدً الحافظ ابن حجر هذا المسلك وقبال: هذا أحسن المسالك وأسلمها وأبعدها عن الاعتراض، وكذلك خلص الإمام النووي في شرحه على صحيح مسلم على أن النهي محمول على كراهة التنزيه وأن شربه على المنازيه وأن شربه قائمًا فلبيان الجواز.

وقــال الألبــاني في السلسلة الصــحـيــــة أن أحاديث الشرب قائمًا يمكن أن تحمل على

القسم الثّاني: الأفعال الخاصة به ، والتي ثبت بالدليل اختصاصه بها، كالجمع بين تسع نسوة، فهذا القسم يحرم فيه التاسي به.

الفسم الثالث:
الأفعال البيانية التي يقصد بها
البيان والتشريع، كافعال الصلاة:
مطوا كما رايتموني أصلي، والحج
مخذوا عني مناسككم، فحكم هذا القسم
حسب ما بينه ﷺ إن كان واجبًا أو مستحبًا أو
خلافه. [أضواء البيان ٢٨/٥، معالم أصول الفقه
للجيزاني].

ثَالثًا: السنة التقريرية (إقرار الرسول ﷺ):

وهو ما فُعل بحضوره ﷺ، ولم ينكره، أو تلفظ به أحد الصحابة بمحضر النبي ﷺ، ولم ينكره، ولم ينكره، ولم ينهه.

فهذا القول والفعل مشروع لأن النبي ﷺ لا يسكت على باطل، سواء كان الفعل في حضرته أو في غيبته وعلم به ﷺ، ومن أمثلة هذا:

- سكوته 👺 وعــدم إنكاره لـعب الغلمـــان بالحراب في المسجد.

- سكوته عن غناء جاريتين كانتا تغنيان بغناء حماسي عن حرب بعاث.

- أكل لحم الضب على مائدته 👛.

ومن التقرير أن يخبر الصحابي أنهم كانوا يفعلون في زمن النبي ﴿ كذا، فالظاهر أن رسول الله ﴾ قد اطلع عليه وأقره.

ومثل السكوت في الدلالة على جواز الفعل استبشاره و به، وإظهار رضاه عنه، واستحسانه له، بل هذا الرضا أو الاستحسان أظهر في الدلالة على جواز الفعل من مجرد سكوته. [الوجيز في أصول الفقه د. عبد الكريم زيدان، توثيق السنة: د. رفعت فوزي].

وإباحة الفعل المستفاد من سكوت النبي ﷺ لا يدل على إباحته فقط أي الجواز فقط، فقد يكون الفعل واجبًا بدليل أخر أو مندوبًا، وعلى هذا فمجرد سكوت النبي ﷺ لا يفيد أكثر من إباحة الفعل، وقد يستفيد الفعل صفة الوجوب أو الندب من دليل آخر.

والأصل في حجيـة إقرار النبي 🦥 يرجع إلى عاملين هامين:

١- أنه لا يجوز في حقه المنافي البيان عن وقت الحاجة، لأن سكوته الله في الصحيح، لذلك بوب الإمام البخاري رحمه الله في الصحيح: باب من رأى ترك النكير من النبي الله عن حجة لا من غير الرسول. [كتاب الاعتصام بالسنة باب ٢٣].

٢- إن من خصائص النبي قان وجوب إنكار المنكر لا يسقط عنه بالخوف على نفسه كغيره من الناس، لقوله تعالى:
 ﴿وَاللّهُ يَحْمِمُكُ مِنَ النّاس﴾ [المائدة:
 ١٣]، قال الحافظ ابن حجر في الفتح:
 وقد اتفقوا على أن تقرير النبى

له المخدرة الو يقال ويطلع عليه بغير إنكار دال عليه بغير إنكار دال على الجواز؛ لأن العصمة تنفي عنه ما يحتمل في حق غيره مما يترتب على الإنكار فلا يقر على باطل، فمن ثم قال البخاري في التبويب: لا من غير الرسول ، فإن سكوته (سكوت غيره) لا يدل على الجواز.

أما السكوت من غيره قف فاختلفوا فيه، فقالت طائفة: لا ينسب لساكت قول لأنه في مهلة النظر، وقالت طائفة: لا ينسب لساكت قول لأنه في مهلة النظر، وقالت طائفة إن قال المجتهد قولاً وانتشر ولم يخالفه غيره بعد الإطلاع عليه فهو حجة، وقيل لا يخون حجة حتى يتعدد القول به، على شرط أن لا فالجمهور على تقديم النص. فالصحابة كانوا يختلفون في كثير المسائل الاجتهادية فمنهم من كان ينكر على غيره إذا كان القول عنده ضعيفًا وكان عنده ما هو اقوى منه من نص كتاب أو سنة، ومنهم من كان يسكت فلا يكون سكوته دليلاً على الجواز؛ لتجويز أن يكون لم يتضح له الحكم فسكت وجهه. [فتح الباري شرح حديث ١٣٥٥].

رَابِعُا: كَتَابِتُهُ وَهُ وَهُو مَا أَمْرُ النَّبِي الْمُحْدِينَةِ الْمُحْدِينَةِ الْمُحْدِينَةِ الْمُحْدِينَةِ الْمُحْدِينَةِ الْمُحْدِينَةِ أَوْ لَلْمُلُوكُ وَالْأَمْرَاءُ، فَأَمْرِ النَّبِي فَي بَالْكَتَابَةِ لَأَبِي شَيَاهُ وَهُو مِنْ أَهُلَ النَّهِ فَي فَتَحَ مَكَةً. اليّمن، وذلك لما خطب رسول اللّه في في فتح مكة. (والحديث وقصته في النخاري ومسلم).

وفي البخاري بسنده عن أبي جحيفة قال: قلت لعلي رضي الله عنه: هل عندكم شيء من الوحي إلاً ما في كتاب الله؟ قال: لا والذي فلق الحبة وبرأ النسمة، ما أعلمه إلا فهما يعطيه الله رجلاً في القرآن، وما في هذه الصحيفة، قلت: وما في الصحيفة؟ قال: العقل، وفكاك الأسير، وأن لا يقتل مسلم بكافر. [أخرجه البخاري في مواضع متعددة].

أمسا: أشارته الله النبي النبي المساد المسادة بيده أو بأصابعه ليوضح المعنى المراد للسامع ويقربه لذهنه، وقد كان الصحابة رضي الله عنهم ومن تبعهم من المحدثين حريصين على نقل الحديث عن النبي السام فيه من إشارات مفهمة تحريًا منهم لدقة التحمل والأداء لحديث النبي النبي الشارات النبي النبي النبي الشارات النبي النبي النبي الشارات النبي الشارات النبي النب

وقد أخرج البخاري رحمه الله في كتاب الطلاق: باب الإشارة في الطلاق والأمور عدة أحاديث، منها: وقال ابن عمر قال النبي عنه عذب الله بدمع العين ولكن يعذب بهذا، فأشار إلى لسانه». [حديث المعدد المعد

وفي البخاري... وقالت زينب

قال النبي ﷺ: «فُتح من ردم يأجوج ومأجوج مثل هذه، وعقد تسعين» (أي بأصابعه) (حديث ٢٩٣ه).

وأخرج البخاري عن أبي هريرة قال: قال أبو القاسم ﷺ: "في الجمعة ساعة لا يوافقها عبد مسلم قائم يصلي فسأل الله خيرًا إلا أعطاه»، وقال (أشار) بيده ووضع أنملته على بطن الوسطى والخنصر، قلنا يزهدها (يقلّها). [حديث ٢٩٤٤].

وأخرج البخّاري أيضًا عن ابن عمر رضيّ الله عنه ما قال: سمعت النبي في يقول: الفتنة من هاهنا. وأشار إلى المشرق. (حديث ٢٩٦٦).

وأخرج البخاري عن سهل بن سعد رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: «أنا وكافل اليتيم في الجنة هكذا» وأشار بالسبابة والوسطى وفرُّج بينهما شيئًا. (حديث ٢٠٣٤).

إلى غير ذلك من الأحاديث التي استخدم فيها النبي ﷺ الإشسارات التي توضح المعنى المراد وتقربه إلى الأذهان.

قال الحافظ ابن حجر: قال ابن بطال: ذهب الجمهور إلى أن الإشارة إذا كانت مفهمة تتنزل منزلة النطق. وخالفه الحنفية في بعض ذلك، ولعل البخاري رد عليهم بهذه الأحاديث التي جعل فيها النبي ألا الإشارة قائمة مقام النطق، وإذا جازت الإشارة في أحكام مختلفة في الديانة فهي لمن لا يمكن النطق أحوز.

فائدة في الأشارة المفهمة وقد اختلف العلماء في الإشارة المفهمة فأما في حقوق الله تعالى فقالوا: يكفي ولو من القادر على النطق، وأما في حقوق الآدميين كالعقود والإقرار والوصية ونحو نلك فأختلف العلماء فيمن اعتقل لسانه (لا يستطيع النطق) فقال أبو حنيفة: إن كان ميؤوسنا من نطقه، وعن بعض الحنابلة :إن اتصل بالموت ورجحه الطحاوي وعن الأوزاعي: إن سبقه كلام.

سادساً: هم الله قلم بالشيء: نواه واراده وعزم عليه. [لسان العرب]. وهم النبي ي يدخل في السنة كما في تعريفها عند الأصوليين، وذلك مثل حديث النبي ق عن صيام عاشوراء وانه لم قالوا له يا رسول الله إنه يوم تعظمه اليهود والنصارى، فقال رسول الله ق: «فإذا كان العام المقبل إن شاء الله صمنا اليوم التاسع». [صحيح مسلم].

وممن رأى صيام التاسع والعاشر استنادًا لحديث النبي ﷺ ، الشاقعي وأحمد وإسحاق، وكره أبو حنيفة إفراد العاشر وحده بالصوم. [لطائف المعارف لابن رجب].

سَابِعًا: تَرِكُهُ ﷺ هذا القسم من سنة النبي ﷺ (السنة التركية) أصل عظيم وقاعدة جليلة به تُحفظ أحكام الشريعة ويوصد به باب الابتداع في الدين.

يقول ابن القيم في إعلام الموقعين: فإن تركه في سنة كما أن فعله سنة فإذا استحببنا فعل ما تركه كان نظير استحبابنا ترك ما فعله ولا فرق، وسنة الترك تبين حرص السلف الصالح على اتباع النبي في فيما فعل وفيما ترك، وشتًان بين هؤلاء وبين من يعرض عن سنة النبي في بكليتها !

وسنة الترك مبنية على المقدمات التالية:

القدمة الأولى: كمال الشريعة واستغناؤها التام عن زيادات المبتدعين واست دراكات المستدركين، فقد أتم الله عز وجل دينه ورضيه لنا، قال تعالى: ﴿المَوْمُ أَكُمْلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَدُّمَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَدُّمَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَدُّمَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَدَّمَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَدُّمَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَدُمَمْتُ عَلَيْكُمْ وَقُولُ النبي الله الله لقد تركتكم على مثل البيطانية المنافذة والمنافذة والمنا

المصددة الثانية؛ بيان النبي الهذا الدين وقيامه بواجب التبليغ خير قيام، فلم يترك النبي أمرًا صغيرًا كان أو كبيرًا من أمور هذا الدين إلا وبلغه الأمة، قال الله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بِلَغْ مَا أُنزلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ وَإِن لَمْ تَقْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رَسَالَتَهُ ﴾ [المأذرة: ٧٧]، وفي حجة الوداع استشهد النبي الماهدة، فقال مخاطبًا إياهم: «الأهل بلغت؟» قالوا: نعم قال: «اللهم فاشهد». [البخاري]،

المقدمة الثالثة: حفظ الله تعالى لهذا الدين وصيانته من الضياع: ﴿إِنَّا نَحْنُ ثَرُّلْنَا الذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [الحجر: أ]، وقد هيًا الله تعالَى الأسباب والعوامل التي يسرت حفظ هذا الدين ونقله وبقاءه.

وتَرُّكُ النبي ﷺ نوعان بالنسبة لنقل الصحابة رضى الله تعالى عنهم له:

النوع الأول: التصريح بانه الله ترك كذا ولم يفعله، كقول الصحابي في صلاة العدد: صلى العدد بلا أذان ولا إقامة.

النوع الثاني: عدم نقل الصحابة للفعل الذي لو فعله النبي قلت وفرت هم مهم ودواعيهم أو أكثرهم أو على الأقل واحد منهم على نقله للأمة، فحيث لم ينقله واحد منهم البتة، ولا حدث به في مجمع أبدًا، فعلم أنه لم يكن. كتركه قلا التلفظ بالنية عند دخوله الصلاة، وتركه الدعاء بعد الصلاة مستقبل المامومين وهم يؤمنون على دعائه. فترك النبي قلف لفعل من الأفعال يكون حجة، فيجب ترك ما ترك كما يجب فعل ما فعل، وذلك مشطع:

الشرط الأول: السبب المقتضى: أن يوجد السبب المقتضى المنافع في عهده وأن تقوم الحاجة إلى فعله، أما إذا لم يوجد السبب المقتضى لهذا الفعل فإن ترك النبي حينئذ لا يكون سنة. مثال: ترك قتال مانعى الركاة: إن هذا الترك

كان لعدم وجود السبب المقتضي وهو أنه لم يوجد في عصرة المرتدون الذين منعوا الزكاة، فلما قاتل أبو بكر رضي الله عنه مانعي الزكاة لم يكن هنا مخالفًا لسنة ألرسول

وهذا بخلاف ما فعله بعض الأمراء من الأذان للعيدين، فإن هذا من البدع، لماذا لأن السبب المقتضي كان موجودًا في عهده وهو صلاة العيدين، ومع ذلك لم يفعل أن أفدل ذلك على أن ترك الأذان في العيدين هو السنة، وخلاف ذلك بدعة

الشرط الشائي: انتفاء الموانع: فقد يوجد السبب المقتضي للفعل ويتركه النبي السبب وجود مانع يمنعه من الفعل.

مثال: ترك النبي صلاة التراويح جماعة في رمضان بعد أن صلاً ها عدة ليال، وذلك لأنه خشي أن تفرض على الأمة، فلما توفي رسول الله وانتفى مانع خشية الفرض على الأمة، عاد عمر رضي الله عنه إلى تجميع صلاة التراويح، ولم يكن هذا مخالفًا لسنة رسول الله في .

ف حاصل ترك النبي 🦥 لا يخلو من ثلاث حالات:

الحالة الأولى: الترك لعدم وجود السبب المقتضي له، كقتال مانعي الزكاة، فهذا الترك لا يكون سنة، فإذا قام المقتضي فالفعل هنا لا يكون مخالفًا للسنة.

الحالة الثانية: الترك مع وجود السبب المقتضي لوجود مانع من الموانع، كصلاة التراويح، تركها النبي مع وجود مقتضاها بسبب خشيته أن تفرض على الأمة، فهذا الترك لا يكون سنة، فإذا زال المانع بموته في ، كان فعل ما تركه كما فعل عمر ليس مخالفًا للسنة.

الحالة الشائشة؛ الترك الذي هو سنة: وهو الترك مع وجود المقتضي وانتفاء الموانع، كترك الأذان لصالاة العيدين، فهنا الترك سنة والفعل بدعة. [إعلام الموقعين، معالم أصول الفقه].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: إن الترك الراتب سنة، كما أن الفعل الراتب سنة، بخلاف ما كان تركه لعدم مقتضى أو فوات شرط، أو وجود مانع، وحدث بعده من المقتضيات والشروط وزوال المانع ما دلت الشريعة على فعله حينتني كجمع القرآن في المصحف، وجمع الناس في التراويح على إمام واحد، وتعلم العربية، واسماء النقلة للعلم، وغير ذلك مما يحتاج إليه في الدن. [الفتاوى ١٧٢/٢٦].

وللحديث بقية إنْ شاء الله عالى.

﴿ يَظُنُّونَ بِاللَّهِ غَــيْــرَ الْحَقِّ ظُنُّ الجَـاهِلِيَّـةِ ﴾ [آل عمران: ١٥٤].

وقـــال في الثانية محنرًا من عــمل أهل الجاهلية: ﴿وَلاَ تَبَرُجُنْ تَبَرُّجُ الجَاهِلِيَّةِ

الأُولَى ﴾ [الأحزاب: ٣٣]، وقال

في الثالثة عن ذم كل منهج دون الله: ﴿ أَفَ حُكْمَ الجَ اهلِيَّةِ يَبْ فُ ونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ حُكْمًا لَقَوْمٍ يُوقِنُونَ﴾ [المائدة: ٥٠].

إذًا فالجاهلية هي رأس كل بلية، وهي النموذج الأوحد الذي يندرج تحته كل شر وضلال.

والأسرة المسلمة حينما تستظل بظلال الإسلام تحت شجرة التوحيد التي أصلها ثابت وفرعها في السماء، يكون لكل فرد فيها دوره في العناية بهذا التوحيد ليكون لله خالصًا.

#### دورالوالد

فعلى الأب أن يغرس في أهل بيته توحيد الله وحقوق التوحيد، ويعلمهم العلم الشرعي الذي يجنبهم السقوط في مهاوي الردى، وظلمات الجاهلية، فيعلمهم قلة الكلام إلا في ذكر الله تعالى فليكثروا؛ لأن كثرة الكلام في غير ذكر الله تعالى تعد قلة ورع ومللاً من العبادة، حتى لا يكون الكلام أهون عليهم من العمل.

وفي كتاب الزهد لابن أبي عاصم ٢٧٢/١ أن الحسن دخل المسجد ومعه فَرْقد، فقعد إلى جنب حلقة

لحديثهم، ثم أقبل على فرقد فقال:
يا فرقد فقال:
يا فرقد، والله على فرقد والله على فرقد فقال:
ما هؤلاء إلا قوم ملوا العبادة،
ووجدوا الكلام أهون عليهم من أهون عليهم من العمل وقل ورعهم

فتكلموا. انتهى.

يتكلم ون، فنصت

وعليه أن يعلمهم أيضًا ما علمه سيد البشر و لاصحابه من ترك الجدال فإنه ثمرة ضلال، وقد ظهر ذلك في حديث أبي أمامة رضي الله عنه قال: قال رسول الله في: «ما ضل قوم بعد هدًى كانوا عليه إلا أوتوا الجدل». [حسن. صحيح الجامع رقم أوتوا الجدل، يعني بهذا من تَرك سبيل الهدى وركب سنن الضلالة ولم يمش حاله إلا بالجدل والخصومة بالباطل.

كذلك على الوالد أن يعلم أهل بيته ألا يعيروا إخوانهم لقلة مالهم أو لدمامة خلقتهم، أو لضيق أفقهم، ويبين لهم أن ذلك من عمل الجاهلية، كمما ورد ذلك في صححيح مسلم مررنا بأبي ذر بالربدة (مكان يسكن مررنا بأبي ذر بالربدة (مكان يسكن فيه) وعليه بُرد (كساء) وعلى غلامه مثله، فقلنا: يا أبا ذر؛ لو جمعت بيني وبين رجل من إخواني كلام، بيني وبين رجل من إخواني كلام، يعني وبين رجل من إخواني كلام، فشكاني إلى النبي مخفلة فلقيت النبي فشكاني إلى النبي



وخيثت سريرته:

الحمد لله، والصلاة

والسلام على رسول الله،

وعلى آله وصحبه ومن

تبع هداه، وبعد:

وتعالى العليم الخبير،

الغفور الرحيم ارتضي

لأصفيائه من عياده هذا

الدين القيم، أخرجهم به

من الظلمات إلى النور،

وهداهم به بعد ضادلة،

وتصرهم به بعد عمي،

فمحا عنهم ظلمات

الحاهلية، ونهاهم عن

الرجوع إليها وعن حمل

شعارها في التوحيد

والمعتقد، أو في السيرة

والسلوك، أو في الحكم

والمنهج، فقال في الأولى

عمن فسدت عقيدته

فإن الله سيحانه

جاهلية». قلت: يا رسول الله، من سب الرجال سبوا أباه وأمه، قال: «يا أبا ذر، إنك امرؤ فيك حاهلية، هم إخوانكم جعلهم الله تحت أسدكم فأطعموهم مما تأكلون وألبسوهم مما تلبسون، ولا تكلفوهم ما يغلبهم فإن كلفتموهم فأعينوهم».

وفي رواية قال: «يا أبا ذر؛ إنك امرؤ فيك جاهلية، إنهم إخوانكم فضلكم الله عليهم، فمن لم يلائمكم فبيعوه ولا تعذبوا خلق الله». صحيح الجامع (٧٨٢٢).

قال ابن حجر رحمه الله: «إنك امرؤ فيك جاهلية»: التنوين للتقليل، والجاهلية: ما كان قبل الإسلام، ويُحتمل أن يراد بها هنا: الجهل، أي: إن فيك جهلاً، ويؤخذ منه المبالغة في ذم السب واللعن، لما فيه من احتقار المسلم، وقد حاء الشرع بالتسوية بين المسلمين في معظم الأحكام، وأن التفاضل الحقيقي بينهم إنما هو بالتقوى، فلا يفيد الشريف النسب نسبُه إذا لم يكن من أهل التقوى، وينتفع الوضيع النسب بِالتَّقُوى كما قال الله سبحانه: ﴿ إِنَّ أَكْرُمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ فتح الباري (٤٦٨/١٠).

فالإسلام أمر بترك الافتخار بالنسب كما قال خير البشر ﷺ: «إن الله قد أذهب عنكم عبِّيَّة الجاهلية وفخرها، مؤمن تقى أو فاجر شقى؛ أنتم بنو آدم وأدم من تراب، ليدعن رجال فخرهم بأقوام، إنما هم فحم من فحم جهنم، أو ليكونن أهون على الله من الجعلان تدفع بأنفها النَّان». حديث حسن. صحيح الجامع (١٧٨٧). والجعلان حيوانات صغيرة كالخنفساء.

يجب على الأم المسلمة أن تقوم بدورها وتتضلع بمسئوليتها مع رعيتها، فقد يغيب الأب

كثيرًا عن البيت، وقد يكون مسافرًا خارج بالده، وقد يكون سفره أطول السفر، وحينئذ يظهر دور الأم، وتبدو الحاجة الملحة في رعايتها لبيتها والاهتمام بالنشء.

إن التاريخ الإسلامي ليظهر بجلاء ووضوح دور المرأة المسلمة كأم ومربية وراعية، وللتدليل، نقول: في حرب القادسية كانت النساء خلف الجيش في مكان يقال له: «العُذُيب» حيث تقيم نساء المجاهدين صابرات محتسبات، فَيَتَلَقَّيْنَ الجرحي ويتوليْن علاجهم وتمريضهم إلى أن يتم قضاء الله تعالى فيهم، ومع ذلك فلهن مهمة أعجب وأشق من ذلك نفسيًا ويدنيًا ألا وهي حفر قبور الشهداء، يشترك معهن في ذلك الصبيان، فلريما خطر لإحداهن خاطر وهي تحفر القبر أنها تحفره لأخيها أو أبيها أو زوجها، فضلاً عن مشقة ذلك العمل، لكن لانشغال الرجال بالجهاد وملاقاة العدو فلا بديل عن ذلك العمل وهو حفر قيور الشهداء، وبالإيمان والصير فلتقم النساء بذلك.

ومن عجيب ما فعلته النساء في تلك الغزوة (القادسية) أن امرأة كان لها ينون أربعة شهدوا القادسية، فقالت لينيها: إنكم أسلمتم فلم تُبدُّلوا، وهاجرتم فلم تثوبوا- أي لم ترجعوا عن هجــرتكم- ولم تَنْبُ بكم البـــلاد- يعنى لم يستثقلكم الناس- ولم تُقحمكم السُّنَّة- أي لم يضعفكم القحط والجوع، ثم جئتم بأمكم عجوز كبيرة فوضعتموها بين يدى أهل فارس، انطلقوا فاشهدوا أول القتال وآخره. فأقبلوا يشتدُون، فلما غابوا عنها رفعت يديها إلى السماء وهي تقول: اللهم ادفع عن بنبيٌّ، فرجعوا إليها وقد أحسنوا القتال ما كُلِمَ منهم رجل كَلْمًا. يعنى لم يجرح أحدهم جُرحًا. [تاريخ الطبري ٥٤٤/٣].

وهكذاتكون الأمهات المؤمنات، تفعل ما أمر الله به نبيه على حان قال تعالى له: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَـرِّض الْمُؤْمِنِينَ عَلَى القِـتَـال ﴾ [الأنفال]، وإنها لتحب بنيها الأربعة حبًا ماذ جوانحها، ولكن حيها لينتها لا يسبق حب الله وحب نصر دينه والحهاد في سبيله، فلم يحملها حيها الشديد لينيها أن تمنع الخير عنهم، والخير كل الخير في رفع درجاتهم بتقديمهم مجاهدين في سبيل الله تعالى، مدافعين عن حرمات الأمة الإسلامية، ناشرين دين الإسالام في الأرض، ولكن كيف تجمع تلك الأم بين حبها المفرط لبنيها وبين حبها الخير لهم ولأمتهم؟ ﴿ وَالْمَا الْحَيْلِ لَهُمْ وَالْمُتَّهُمْ؟ ﴿ وَالْمُعْمِ

إن السبيل إلى ذلك هو ما فعلته؛ أن تدفع بنيها للجهاد وتحرضهم عليه، ثم تدعو الله وتتضرع إليه في نفس الوقت أن يدفع عن بنيها ويردهم إليها سالمين، ولقد علم الله تعالى صدق نيتها في حب الأمرين فجمعهما لها وحقق لها ما أرادت، فرحمة الله قريب من المحسنين. وشبيه بهذه القصة ما جرى للخنساء مع بنيها الأربعة أيضًا في دفعهم إلى الجهاد، فقد زارها بنوها تلك الليلة فقوت من عزائمهم وحثتهم على التعرض للبأس الشديد من القتال، ومما قالت لهم: «فإن أصبحتم غدًا- إن شاء الله سالمين؛ فاغدوا إلى قتال عدوكم مستنصرين، فإذا رأيتم الحرب قد شمّرت عن ساقها، واضطرمت لظي سياقها، وحلَّلت نارًا على أرواقها (جوانيها)؛ فتيمموا وطبسها (وسطها)، وجالدوا رئيسها عند احتدام خميسها (جيشها)، تظفروا بالغُنْم والكرامة، في دار الخلد والمقامة». [الاستيعاب ٢٨٩/٤]. على أيها الملحسالة

بهذه الكلمات البليغة والسلوك العالى الرفيع ضربت الخنساء مثلاً عاليًا للأم المؤمنة، فلقد دفعت بنيها إلى مواطن الشهادة وهي عجوز أحوج ما تكون إليهم في كبرها، لكنها

لرسوخ إيمانها تشعر بأن ما تنتظره عند الله تعالى في دار كرامته أجل وأعظم، وخير وأبقى. انطلق بنوها الأربعة وقد شحنتهم أمهم العجوز بالشحنة الإيمانية التي ألهيت حذوة الحماس في صدورهم جميعًا، فتقدم الأول منهم بصدره للقتال فقال: المسلم علام عدام عدامة

نا إخوتي إنَّ العجوزَ الناصِحةُ قد نُصَحَتُنا إذْ دعْتنا البارحَةُ الله مقالةً ذاتَ بيان واضيحَـةٌ فُنَاكِرُوا الحربُ الضُّرُوسُ الكالحَةُ وإنما تَلقَوْنَ عندَ الصيائحةُ وَ عَندَ الصيائحةُ وَ عَندَ الصيائحةُ وَ عَندَ الصيائحةُ وَ عَندَ الصيائحةُ وَ الصيائعةُ وا من أل سَاسَانَ الكلابُ النابِحَةُ قد أيقَنُوا منكم بوَقْع الجائِمَةُ الصاحبةُ رمالا من وأنت مُ و بين حياة صالحية م او محتــة تُورثُ غُنْمًا رابحــة المحـــة وتقدم فقاتل حتى قتل، فحمل أخوه الثاني على الأعداء وهو يقول: القتلا والمتدار القارات إِنَّ العَجِوزَ ذَاتَ حَزِمٍ وَجَلَدٌ عَالِهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

والنَّظَر الأوْفَق والرَّاي السَّدَدْ والرَّاي السَّدَدْ عَدُّ أَمَّرَتُّنَا بِالسِّدَادِ والرِشَدُّ عَالِي السِّدِينَ ما منها وبرًا بالوَلدُ \_ فباكرُوا الحربُ حُمَاةً في العَدُدُ ما أن المُسالِفُ وْرْبارد على الكَرَبِدُ ال .. أو مَــــــُــــة ِ تُورِثُكُمْ عِــِنَّ الأَنَدُ لِي .... ... في جنة الفردوس والعيش الرُّغَدُّ عال وتقدم فقاتل حتى استشهد، فحمل الثالث وهو يقول: الله المقالا الله يعا والسالاة

ءَ واللَّهِ لا نَعْصِي العجبونَ حَرْفًا عَالِي ا والمناب قد المسترثَّنَّا حَدِيًّا وعَطْفُها اللَّهِ نُصْحُا وبرًا صادقًا ولُطْفَا و مَا مَا فَبَادِرُوا الحربَ الضُّروسَ زُحُفًا حُدتى تُلُفُّوا أَلَ كِنسرَى لُفُا الحالة أو يَكْشِيفُوكُم عن حماكم كُشْغُا إنا نَرَى التقصيرَ منكم ضَعْفَا ... والمارا والقَـتْلُ فـيكم نَجْـدَةً وزُلْفَى وقاتل حتى استشهد، فحمل الرابع وهو يقول: وتغصالم مستوليتها مع وعدتها فلد الحد

#### لستُ لخنْسَاءَ ولا للأَخْسِرُمْ ولا لعمرو ذي السنناء الأقدة إِنْ لَمَ أَرِدْ فِي الْجِيشِ جَيْشِ الْأَعْجَمْ ماض على الهول خضِمَةً خَضْرُمْ إما لِفَور عاجل ومَغْنَمْ

أوْ لِوفَاةٍ في السَّبِيلِ الأكْرَمْ

وقاتل حتى اسشتهد، فبلغ الخنساء خبرً بنيها الأربعة فقالت: الحمد لله الذي شرفني بقلتهم، وأرجو من ربي أن يجمعني بهم في مستقر رحمته. [الاستيعاب ٢٨٩/٤].

قلت: قد اعترض بعض أهل العلم على لفظ «مستقر رحمته» لأن مستقر الرحمة هو الذات، وهذا حق.

هذه المرأة العظيمة التي بكت أخاها صخرًا وناحت عليه ودعت بدعوى الجاهلية، ها هي اليوم تقدم أربعة من بنيها وهي تحرضهم على الموت في سبيل الله وخوض حمام القتل، ثم تقول هذا الكلام الإيماني الرفيع بعد استشهادهم، وهذا شاهد كبير على قوة هذا الدين وما يطرأ على معتنقيه من تحول كبير بعد ما يذوقون حلاوة الإيمان.

ولئن سكت التاريخ عن تسطير مأثر هؤلاء النسوة وهؤلاء الأبطال، فكل ذلك سطر في تاريخ الخلود، وسيجدونه في كتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها. إن شاء الله.

#### طفلنا السلم

أيها الأولاد، يا فلذات الأكباد، قد رأيتم إخوانكم الصغار من أبناء أسلافكم الأخيار وقد حفظوا كتاب الله تعالى في أول عقد من حياتهم أي في العشر سنين الأولى من عمرهم، فهل تحركت فيكم الرغبة، وهل أخذتكم الغيرة، في حفظ هذا الكتاب العزيز الذي لا يأتيه الباطل من سن يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد.

وفوق ما تقدم من سرد النماذج العظيمة في حفظ القرآن في صغرهم، فقد كانوا يتأثرون بالقرآن بكاءً وخشية، وتضرعًا وخيفة.

#### أيناءالسلفوتأثرهم الشديديالقرآن

لم يكن الحفظ عند أيناء السلف مجرد حفظ، وإنما بفهم وتدبر، ووعى وتفكر، وخضوع وتأثرُّ. فعن ابن عباس رضى الله تعالى عنهما قال: لمَّا أنزل الله عز وجل على نبيه ﷺ: ﴿يَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُ سَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا ﴾ [التحريم]، تلاها رسول الله ﷺ على أصحابه ذات ليلة، أو قال: ذات بوم، فخرَّ فتى مغشيًّا عليه، فوضع النبي ﷺ يده على فؤاده فإذا هو يتحرك، فقال: «يا فتى؛ قل: لا إله إلا الله» فقالها، فيشيّره بالجنة، فقال أصحابه: يا رسول الله؛ أمِنْ بيننا؟ يعني هل هذه التشرى له خاصة؟ فقال رسول الله 🎂: «أمًا سمعتم قول الله عز وحل: ﴿ ذَلِكَ لِنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدٍ ﴾ [الحاكم: ٢٣٣٨/٢، وقال: صحيح الإسناد]. يمينا والمو درانوا والم

وهذا مصعب بن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنهما قال: قلتُ لأبي: يا أبتاه؛ أرأيت قول الله تعالى: ﴿ الَّذِينَ هُمْ عَن صَالاتِهمْ سَاهُونَ ﴾ [الماعون: ٥]، أيُّنا لا يسهو؟ أيُّنا لا يُحَدِّث نفسه؟ قال: ليس ذاك، إنما هو إضاعة الوقت، يلهو حتى يضيع الوقت. [مسند أبي يعلى (٧٠٤/٢) يسند حسن. قاله الهيشمي في مجمع الزوائد 1/077].

وكثيرًا ما يحدث عند تحفيظ أبنائنا القرآن أن يشعر الطفل باستغراب فطرى نحو بعض الكلمات فيسأل أمه فيقول: ما معنى مؤصدة؟ أو ما معنى فإذا فرغت فانصب؟ وهكذا.

فالمرجو منك يا صغيرنا ويا صغيرتنا العناية بالقرآن ومحاولة فهم معانيه حتى تلحقوا بالسلف الأبرار في جنة العزيز الغفار. واستودعكم الله يا أعزاءنا.

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

ليسف لهالس فاه لهت

# الرحال عليان درجة

الحلقة التانية

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

رأينا في الحلقة السابقة كيف أن الرجل مقدم على المرأة، فله عليها درجة، وذلك مع

تساويهما معًا في الحقوق والواجبات وخضوعهما معًا لأحكام رب الأرض والسماوات.

وذكرنا أن وجود الدرجة للرجل على المرأة لا لتستمر المعركة بينهما، وليست لصالح طرف

دون الآخر، وإنما لمصلحة الإنسانية عمومًا، وهناء الأسرة التي هي نواة المجتمع بأسره. الم

وهذه الدرجة التي للرجل على المراة ليست من كسب الرجال، وإنما هي من عطاء الله الكبير المتعال، الذي يحكم ما يشاء ويفعل ما يريد، وفي حكمه وأحكامه صلاح العبيد.

وذكرنا من تفاصيل هذه الدرجة التي للرجل على المرأة أنه مقدم عليها في الخَلْق، فله تكوينه الطبيعي والنفسي الذي يتميز به عنها، ومقدم عليها في الفضل: فاختار الله عز وجل أنبياءه من الرجال دون النساء ومقدم عليها في المنزلة: فهو إمامها في الصلاة مهما بلغ علمها وفقهها، وهو الحاكم عليها،

يحكمها ولا تحكمه.

#### خامساً: هو سيدها وله حق الطاعة

على المراة طاعـــة
زوجها في غير معصية
الله تعالى لحديث عبد الله
بن أبي أوفى قال رسول
اللّه ﷺ: «والـذي نـفس
محمد بيده لا تؤدي المراة
حق ربها حتى تؤدي حق
زوجها ولو سالها نفسها

وهي على قتب لم تمنعه نفسها». [(صحيح)سنن ابن ماجة (١٨٥٣)] والقتب رحل صغير على قدر السنام، ولحديث معاذ بن جبل قال رسول الله الله قالت (وجها في الدنيا إلا قالت زوجته من الحور العين لا تؤذيه قاتك الله فإنما هو عندك دخيل يوشك أن يفارقك إلينا».

[صحيح الجامع (٧١٩٢)]

بل له الطاعة فيما هو أبعد من ذلك فنافلة الصوم لا تصومها إلا بإذنه لحديث أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال: «لا تُصم المرأة يومًا

واحدًا وزوجها شاهد إلا بإذنه إلا رمضان». رواه أحمد والبخاري ومسلم، قال الشيخ سيد سابق رحمه الله: وحمل العلماء النهي على التحريم وأجازوا للزوج أن يفسد دون أن يأذن لها لتعديها على حقه وهذا في غير رمضان فإنه لا يحتاج إلى إذن من الزوج، وكذلك لها



سابعًا: هو مؤدبها إذا اعوجتأو خاف نشوزها

لقوله تعالى: ﴿ وَاللَّاتِي تَخَافُونَ نُشُورَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ وَاهْجُ رُوهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنَّ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلاَ تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيًّا كَبِيرًا ﴾ [النساء: ٢٤].

اعداد

يقول ابن كثير في تفسيرها: والنساء اللاتي تخافون أن ينشرن على أزواجهن؛ والنشور هو الارتفاع، فالمرأة الناشر هي المرتفعة على زوجها التاركة لأمره المعرضة عنه المعضة له، فمتى ظهر له منها أمارات النشوز فليعظها وليخوفها عقاب الله، فإن الله قد أوجب عليها طاعته وحرم عليها معصيته لما له من الفضل عليها، وقد قال رسول الله ﷺ: «لو كنت أمرًا أحدًا أن يسجد لأحد لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها من عظم حقه عليها». [ج١ ص٢٢٤].

فالرجل هو الذي يهجر في المضجع ليؤدب، ويضرب ضربًا غير مبرح إذا لم ينفع الهجر، وكل هذا على سبيل الإصلاح والتقويم والتأديب حتى بتحقق الشيرط الوارد في الآية الكريمة:

﴿ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ ﴾ فليفعل هو الجواب المترتب على الشرط ﴿ فَلاَ تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلا ﴾، وإذا كان النشوز من الرجل على المرأة فالمرأة لا تؤدب الرجل وليست قوامه عليه، ولا يجوز لها أن تهجره في المضجع ولاأن تضربه كما خوله الشرع هذا

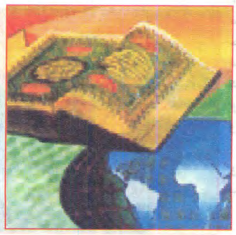
أن تصوم من غير إذنه إن كان غائبًا، فإذا قدم له أن يفسد صيامها، وجعلوا مرض الزوج وعجزه عن مباشرتها مثل غيبته عنها في جواز صومها دون أن تستأذنه. [فقه السنة ١/٨٤٤، ٤٤٩].

#### سادساً: هو وليها ومدير شئونها في خاصة نفسها

ذهب كثير من العلماء إلى أن المرأة لا تزوج نفسها ولا غيرها، وإلى أن الزواج لا ينعقد بعبارتها إذ أن الولاية شرط في صحة العقد، وأن العاقد هو الولى واحتجوا لهذا بقوله تعالى: ﴿ وَأَنكِدُوا الْأَيَامَى مِنكُمْ وَالصَّالِدِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَائِكُمْ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلاَ تُنكِحُوا المُشْركِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا ﴾.

ووجه الاحتجاج بالآيتين أن الله تعالى خاطب بالنكاح الرجال ولحديث أبي موسى أن رسول الله 🐲 قال: «لا نكاح إلا بولى». والنفى في الحديث يتجه إلى الصحة فيكون الزواج بغير ولى باطل، وحديث عائشة قال رسول اللَّه 🐲: «أيما امرأة نكحت بغير إذن وليها فنكاحها باطل فنكاحها باطل فنكاحها باطل، فإن دخل بها فلها المهر بما استحل من فرجها فإن اشتجروا فالسلطان ولى من لا ولى له». [فقه السنة ٢/١٢٥، ١٢٦]، ومعنى اشتجروا: امتنعوا عن التزويج.

> ويفترض القرطبي فرضًا مبينًا أهمية الولى إذا كانت المرأة في موضع لا سلطان فيه ولا ولى لها فإنها تُصنير أمرها إلى من يوثق به من جيرانها فيزوجها ويكون وليها في هذه الحال لأن النساء لابد لهن من الترويج وإنى يعلمون فيه بأحسن ما يمكن. [الجامع لأحكام القرآن ٢٦/٣].



#### ثامنًا: الرجل أكمل دينًا وعقلاً

قال تعالى في الإشهاد على الدين ﴿ وَاسْتَشْهُدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رَّجَالِكُمْ فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَامْرَأَتَانِ مِمْن تَرْضَوْنَ مِنَ الشَّهَدَاءِ ﴾ [البقرة: ٢٨٢]، فأقيمت المرأتان مقام الرجل لنقصان عقل المرأة.

ولما رواه مسلم عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال رسول الله قا: «يا معشر النساء تصدقن وأكثرن الاستغفار فإني رأيتكن أكثر أهل النار». فقالت امرأة منهن جَزْلَة: وما لنا يا رسول الله أكثر أهل النار، قال: «تكثرن اللعن وتكفرن العشير وما رأيت من ناقصات عقل ودين أغْلَبَ لذي لب منكن». قالت: يا رسول الله وما نقصان العقل والدين قال: أما نقصان العقل فشهادة امرأتين تعدل شهادة رجل، فهذا نقصان العقل وتمكث الليالي لا تصلي، وتفطر نقصان العقل وتمكث الليالي لا تصلي، وتفطر في رمضان فهذا نقصان الدين. [متخصر مسلم برقم ٤٧٤]. جزلة: أي ذات عقل ورأي. العشير: الزوج.

ولهذا النقصان اشترط الفقهاء في القاضي الذكورة إلا الحنيفية جوزوا للمرأة أن تكون قاضية في الأموال.

ويؤيد رأي الجمهور- في اشتراط الذكورة أن القضاء يحتاج إلى كمال الرأي، ورأي المرأة

ناقص ولا سـيـمـا في محافل الرجال، ويشهد له حديث النبي في أن أهل فارس لما ملكوا عليهم بنت كسرى قال: «لن يفلح قوم ولُوا أمـرهم امـرأة».

والله من وراء القصد، وصلى الله على نبينا

الحق لتأديبها، فإن حاولت أن تعامله بالمثل فتهجره في المضجع استوجبت اللعنة، لما رواه مسلم عن أبي هريرة قال: قال رسول الله هن: «إذا دعا الرجل امرأته إلى فراشه فلم تأت فبات غضبان عليها فلائكة حتى تصبح». [مغتصر مسلم ۱۹۳] فالعمل واحد وهو الهجر في المضبع فإذا فعله الرجل تقويمًا وتأديبًا يؤتي أُكُله طاعةً بإذن الله وإذا فعلته المرأةُ استعلاءً استوجب بإذن الله وإذا فعلته المرأةُ استعلاءً استوجب لعنةً من عند الله اليس في هذا أن لهم عليهن درجة الله الشرعي لنشوز الرجل هو قوله درجة إ والعلاج الشرعي لنشوز الرجل هو قوله تعالى: ﴿ وَإِنِ امْرَأَةُ خَافَتْ مِنْ بَعْلِهَا نُشُوزًا أَوْ الْعُرَاضًا فَلاً جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يُصلِّحاً بَيْنَهُمَا إِعْرَاضًا فَلاً جُنَاحَ عَلَيْهِما أَن يُصلِّحا بَيْنَهُمَا إِعْرَاضًا فَلاً جُنَاحَ عَلَيْهِما أَن يُصلُّحا بَيْنَهُمَا إِنْ الْمُرَاقَةُ عَلَيْهِما أَن يُصلُّحا بَيْنَهُما الله وَلَا الله وَلَا الله قَلْهُما أَن يُصلُّحا بَيْنَهُما الله وَلَا الله قَلْمُ الله قَلْهُما أَن يُصلُّحا بَيْنَهُما الله وَلَا الله قَلْمُ الله قَلْهُما أَن يُصلُّحا بَيْنَهُما الله وَلَا الله قَلْهُما الله وَلَاها الله وَلَا الله وَلَا الله وَلِيْهَا الله وَلَا الله وَلَاها الله وَلَاها الله وَلَاها الله وَلَاها الله وَلَاها الله وَلَالَه وَلَاها الله وَلْهَا الله وَلَاها الله

إسراك حربيا عيهما أن يصلحا بينهما مثلاً و والصلاح خيرٌ ﴾ [النساء: ١٢٨]، يقول ابن كثير: المرأة إذا خافت من زوجها أن ينفر عنها أو يعرض عنها فلها أن تسقط عنه حقها أو يعرض عنها فلها أن تسقط عنه حقها أو بعضاً من نفقة أو كسوة أو مبيت، أو غير ذلك من حقوقها عليه، وله أن يقبل منها ذلك فلا حرج عليها في بذلها ذلك ولا عليه في قبوله منها، وفي الصحيحين عن عائشة قالت: لما كبرت سودة بنت زمعة وهبت يومها لعائشة

فكان النبي ﷺ يقسم لها بيوم سودة، ونقل عن

علي رضي الله عنه في معنى الآية يكون الرجل عنده المرأة فتنبو عيناه عنها أو عنها من دمامتها أو كبرها أو سوء خلقها فتكره فراقه، فإن وضعت له من مهرها شيئًا حل له، وإن جعلت له من أيامها فلا حرج. [ابن كثير فلا مسرة].



يسال القارئ عجل: في قول: قال أحد الشيوخ الشاهير وهو يتكلم عن فضل الدعاء؛ إن الدعاء يمكن أن يخرج العبد من النار وإن وجبت له، واستدل بحديث رواه الترمذي كما قال أن امرأة كان لها ولد يقال: حارثة بن النعمان قتل يوم بدر فقالت أمّه للنبي أن أخبرني عن حارثة لئن كان أصاب خيرا احتسبت وصبرت وإن لم يصب خيرا اجتهدت في الدعاء. الحديث. فهل هذا حديث صحيح؟

والجواب بحول الملك الوهاب: أن هذا الحديث صحيح، لكن هذه اللفظة التي احتج بها هذا الشيخ لا تصح، وجزم الحافظ ابن حجر في «الفتح» (٢٧/٦) أنها خطأ، ولو سلمنا أن ثمَّ خطأ لم يقع فهي لفظة شاذةً، وإليك البيان:

فأخرج الترمذي (٣١٧٤) قال: حدثنا عبد بن حميد، قال: حدثنا روح بن عبادة، عن سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة، عن أنس أن الربيع بنت النضر أتت النبي أله ، وكان ابنها حارثة بن سراقة أصيب يوم بدر، أصابه سهم غرب، فأتت رسول الله أله ، فقالت: أخبرني عن حارثة لثن كان أصاب خيرًا احتسبت وصبرت ، وإن لم يصب الخير اجتهدت في الدعاء، فقال النبي أنه : «يا أم حارثة إنها جنان في جنة، وإن ابنك أصاب الفردوس الأعلى، والفردوس ربوة الجنة، وأوسطها،

قُلْتُ: هذا رواه عبد بن حميد عن روح، ورواه محمد بن محذوق، ثنا روح بن عبادة بهذا الإسناد دون القصة، أخرجه ابن حميد في «تفسيره» (١٥/٤٣٦ طبع هجر)، وقد رواه يزيد بن زريح، قال: ثنا سعيد بن أبى عروبة بهذا الإسناد بلفظ: «أنبئني عن حارثة أصيب يوم بدر، فإن كان في الجنة صبرتُ واحتسبتُ، وإن كان غير ذلك اجتهدتُ في البكاء». أخرجه ابن خزيمة في «التوحيد» (٢٤/٥٩٠) قال: حدثنا أبو موسى - هو محمد بن المثنى - والطبرانيُّ في «الكبير» (ج ٢٤/ رقم ٦٦٥) قال: حدثنا محمد بن عبد الله الحضرمي قالا: ثنا عباس بن الوليد، ثنا يزيد بن زريع بهذا، وأخرجه ابن حبان (٩٥٨)، والطبراني في «الكبير» (ج٣ / رقم ٣٢٣٥)، وأبو نعيم في «معرفة الصحابة» (١٩٧٠) من طريق محمد بن المنهال الضرير، ثنا يزيد بن زريع، ثنا سعيد بن أبي عروبة بهذا دون القصة وزاد: «فإذا سألتم الله عز وجل فاسألوه الفردوس الأعلى»، وهي زيادةُ ثابتةُ، ومحمد بن المنهال ثقة ثبتٌ، كان أثبت الناس في يزيد بن زريع كما قال أبو يعلى الموصليُّ. وكذلك رواه يلفظ «البكاء» بدل «الدعاء» أصحابُ قتادة،

منهم: شيبان بن عبد الرحمن، أخرجه البخاري في «الجهاد» (۲۰/٦- ۲۲)، وأحمد (۲۲۰/۳)، وابن خزيمة (۲۸۰/۰۸)، واليبهقي

ورواه أبان بن يزيد العطار، عن قتادة بهذا بلفظ «البكاء» أخرجه أحمد (٢٨٣/٣) قال: حدثنا عفان بن مسلم، وابنُ خزيمة (٢١/٥٨٨) عن مسلم بن إبراهيم قالا: ثنا أبان العطارُ، ولم نذكر أبنُ خزيمة لفظه.

ورواه أيضًا: أبو هلال الراسبي، عن قتادة، عن أنس بهذا اللفظ.

أخرجه أحمد (٢١٠/٣) قال: حدثنا عبد الصمد وحسن بن موسى، وابن خزيمة في «التوحيد» (٢٢/٥٨٨) عن سليمان بن حرب قالوا: ثنا أبو هلال، واللفظ لأحمد، والراسبي يضعف، ورواه الحكم بن عبد الملك وهو شبه المتروك عن قتادة عن أنس

أخرجه أبو نعيم في «معرفة الصحابة» (١٩٧١)، وأبو هلال والحكم متابعان كما ترى، وكذلك رواه أصحابُ أنس رضى الله عنه، فأخرجه البذاريُّ في «المغازي» (٢٠٤/٧)، وفي «كتاب الرقاق» (٢٠٤/١) عن أبى إسحاق الفزاري إبراهيم بن محمد، والبخاريُّ أيضًا في «الرقاق» (١١/١١)، والنسائيُّ في «المناقب» (٥/٦٤- ٦٥)، وأبو القاسم البغويُّ في «معجم الصحابة» (ق ٢/٥٤)، وابنُ حبان (٧٣٩١)، وأبو نعيم في «المعرفة» (١٩٧٢) عن إسماعيل بن جعفر، والحاكمُ (٢٠٨/٣)، والبيهقيُّ في «البعث» (۲۲٤) عن مروان بن معاوية، وابن أبي شيبة (٥/ ٢٨٩ - ٢٨٩)، وعنه أبو يعلى (٣٧٣٠) قال: حدثنا أبو خالد الأحمر، والطبرانيُّ في «الكبير» (ج٣/ رقم ٣٢٣٦)، وأبو نعيم في «المعرفة» (١٩٨٢) عن عبد العزيز بن محمد الدراورديّ كلهم عن حميد الطويل، قال: سمعتُ أنسنًا يقولُ: أصبيب حارثةُ يوم بدر

وهو غلامٌ، فجاءت أمُّهُ إلى النبي على وفي رواية أبي خالد الأحمر: ولم يكن لها غيرهُ فقالت: يا رسول الله قد عرفت منزلة حارثة مني، فإن يك في الجنة أصبر وأحتسب، وإن تكن الأخرى ترى ما أصنعُ!! يعني: من البكاء فقال: «ويحك أو هبلت و جنّهُ واحدةُ هي؟ إنها جنانٌ كثيرةٌ، وإنّه لفي جنّة الفردوس».

وكلف رواه ثابت النُناني، عن أنس مثله، أخرجه النسائي في «المناقب» (٨٢٣٢)، وأحمد (٣/٢١٥، ٢٨٢، ٣٨٣)، والطبالسيُّ (۲۰۲۹)، وابنُ المبارك في «الحهاد» (۸۳)، وابن أبي شيبة (١٤/ ٣٨٠ ٢٨١)، وابنُ حبان (٤٦٦٤)، والصاكم (٢٠٨/٣) عن سليمان بن المغيرة، وأحمد (١٢٤/٣)، ٢٧٢)، وابن سعد في «الطبقات» (٣/٥١٠، ٥١١)، وابنُ خزيمة في «التوحيد» (٨٧٣/٢)، وأبو يعلى (٣٥٠٠)، وابنُ أبي عاصم في «الحهاد» (١٥٩)، والطبرانيُّ في «الكبير» (ج٣/ رقم ٣٢٣٤)، والبيهقي في «البعث» (٢٢٣)، وأبو نعيم في «المعرفة» (١٩٦٩) عن حماد بن سلمة كالهما عن ثابت البناني، عن أنس، ووقع في رواية الطبرانيّ: «أنه قلل بوم أُحُدِ»، وهو خطأ محضٌ، فقد اتفقت كلُّ الروايات أنه أتاه سهم فقتله يوم يدر.

فقد رأيت- أراك اللهُ الخير- أن لفظ الحديث على اختلاف طرقه إنما هو «البكاء» ويدلُّ عليه ما وقع في بعض طرقه: «اجتهدت عليه في الثُّكُل»، وأما لفظةُ: «الدعاء» فهي إمًا خطأ وقع في نسخ الكتاب، وإمًا شادُّةُ، وهذا الثاني أقرب، ولا يحكمُ لأول إلاَّ بعد مراجعة النسخ العتيقة من كتاب الترمذي، والله أعلم.

و ويسأل القارئ؛ وسام عبد المجيد (علول- الشرقية عن درجة هذه الأحاديث،

١- الزهادة في الدنيا تريح القلب والبدن.

عُلَ التوديد الطَّدُولُ ٢٩ السنة الراجمة والثلاثون

٢- لا تنتهى البعوث عن غزوبيت الله تعالى، حتى يخسف بجيش منهم.

والحواب بحول الملك الوهاب: أمَّا الحديث الأول: «الزهادةً...» فحديثُ منكرٌ، فأخرجه الطبراني في «الأوسط» (٦١٢٠)، والعقيلي في «الضعفاء» (٣٩٤/٤٨)، والبيهقي في «الشعب» (١٠٥٣٨) عن يحيى بن بسطام، وابنُ عدي في «الكامل» (٣٦٧/١)، ومن طريقه البيهقيُّ في «الشعب» (١٠٥٣٨)، وابنُ الجوزي في «الواهيات» (٣١٨/٢) عن يحيي بن محمد العيدي، قالا: ثنا أشعث بن بزار الهُجيمي، عن على بن زيد، عن سعيد بن المسيب، عن أبي هريرة مرفوعًا، واللفظ للعقبلي، وهذا حديث غير محفوظ كما قال العقيليُّ، والأشعث بن براز- بالباء الموحدة، بعدها راءٌ وأخره زاى معجمة- تركه النسائي وغيرُهُ، وضعَّفه عمرو بن على الفلاَّس حدًّا، وقال البخارى: «منكرُ الحديث». وقال ابنُ عدى: «عامَّةُ ما برويه غير محفوظ، والضعفُ بيِّنُ على رواياته». أما الهيثمي فقال في «المجمع» (١٤٢/٧ و ٢٨٦/١٠): «لم أعرفْهُ»! وقد رأيت أنه معروفٌ، ولكن بالضعف الشديد، نسأل الله العافية.

وقال ابنُ الحوزي: «هذا حديثُ لا يصح عن رسول اللَّه ﷺ، قال أحمد: علىُّ بن زيدُ ليس بشيعٍ، وقال يحيى: علىُّ وأشعث ليسا بشيء».

قُلْتُ: لا ذنب لعلى بن زيد فيه، أما المنذري فقال في «الترغيب» (١٥٧/٤): «إسنادُهُ مقاربٌ»!! وهو عجب بعدما رابت علّته!

وله شاهدُ من حديث عبد الله بن عمرو مرفوعًا: «الزهدُ في الدنيا بريح القلب والبدن، والرغية في الدنسا تكثر الهم والحزن، والبطالةُ تُقسنّي القلب». أخرجه القضاعيُّ في «مسند الشبهاب» (٢٧٨) من طريق أبى عتبة أحمد بن الفرج، ثنا بقية بنُ الوليد، عن بكر بن خنيس، عن مجاهد، عن عبد الله بن عمرو بهذا. وإسنادُهُ واهِ.

وبقية يدلس التسوية، وبكر بن خُنيس ضعيف مل تركه غير واحد، والله أعلم.

واضرجه ابنُ أبى الدنيا في «ذم الدنيا» (٢٨٩) قال: حدثني محمد بن على بن الحسن، ثنا إبراهيم

بن الأشعث، قال: سمعتُ الفضيل بن عياض يذكرُ عن النبي ﷺ فذكر مثل حديث عبد الله بن عمرو دون قوله: «والبطالة».

و إسنادُهُ مُعضلُ.

وأخرجه البيهقي في «الشعب» (١٠٦٠٩) من طريق ابن أبى الدنيا، ثنا محمد بن ناجح، ثنا بقية بن الوليد، عن محمد بن مسرة التستريّ، قال: قال عمر بن الخطاب فذكر مثل حديث أبي هريرة.

وإسنادُهُ ضعيفٌ ومنقطعٌ.

وأخرجه ابن أبي الدنيا في «ذم الدنيا» (١٣١)، ومن طريقه البيهقي في «الشعب» (١٠٥٣٦) قال: حدثنا الهيثم بن خالد البصري، ثنا الهيثم بن جميل، ثنا محمد بن مسلم، عن إبراهيم بن ميسرة، عن طاووس قال: قال رسول الله عنه فذكر مثل حديث عبد الله بن عمرو دون أخره.

قال البيهقى: «مرسل».

قُلْتُ: ومحمد بن مسلم؛ هو الطائفي بتكلمون فيه، وهذا الوجه هو أقوى الوجوه كلِّها، والله أعلم. أما الحديث التالي: «لا تنتهي البعوث» فهو حديث صحيح.

أخرجه النسائي (٢٠٦/ ٢٠٧)، ومن طريقه تمام الرازي في «الفوائد» (١٧٢٥)، والفاكهي في «أخبار مكة» (٧٥٣)، والحاكمُ (٤٣٠/٤) قال: حدثني عبد الرحمن بن الجلاب قال ثلاثتهم: ثنا أبو حاتم الرازي، ثنا عمر بن حفص بن غياث، ثنا أبي، عن مسعر، عن طلحة بن مصرِّف، عن أبي مسلم الأغر، عن أبى هريرة مرفوعًا فذكره. قال الصاكمُ: «هذا حديثَ غريبٌ صحيحٌ، ولم يخرِّجاهُ، لا أعلمُ يحدِّثُ به غير عمر بن حفص بن غياث، يرويه عنه الإمام أبو

قُلْتُ: وقولُ الصاكم معناه أن أبا صاتم الرازي تفرُّد به عن عمر بن حفص وليس كذلك، بل تابعه عبيد بن غنام بن حفص بن غياث، قال: وجدتُ في كتاب عمى عمر بن حفص، ثنا أبي بسنده سواء.

أخرجه أبو نميم في «الطبية» (٣٤٤/٧) وقال: «تفرّد به حفص عن مسعر وسنده صحيح» والحمد لله رب العالمين.

# زُعفير العامية مع القدر الوامية

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة الخطباء والوعاظ والقصاص.

#### ولا: المن

رُوي عن أبي هريرة أنه قال: دخلت يومًا السوق مع رسول الله في فجلس إلى البرازين فاشترى سراويل بأربعة دراهم وكان لأهل السوق وزّان مال، فقال له رسول الله في: «زن وأرْجحِعْ». فقال الوزَّانُ: إنَّ هذه لكلمة ما سمعتها من أحد، قال أبو هريرة: فقلت له: كفى بك من الجفاء في دينك أن لا تعرف نبيك في فطرح الميزان ووثب إلى يد النبي في يقبلها، فجذب فطرح الميزان ووثب إلى يد النبي في يقبلها، فجذب رسول الله في يده منه وقال: «هذا إنما يفعله الأعاجم بملوكها، إنما أنا رجل منكم فزن وأرجح» وأخذ رسول الله في السراويل، قال أبو هريرة: فذهبت لأحمله عنه فقال: «صاحب الشيء أحق بشيئه أن يحمله إلا أن يكون ضعيفًا يعجز عنه فيعينه أخوه المسلم».

قال: قلت: يا رسول الله، وإنك لَتَلْبِسُ السراويل؟ قال: «نعم، وبالليل والنهار، وفي السفر والحضر فإني أُمِرْتُ بالتستر فلم أجد شيئًا أستر منه».

#### ثانيا التخريج

أخرج هذه القصة أبو يعلى أحمد بن علي المثنى التميمي في «مسنده» (٢٣/١١) (ح٢٦٢٦) قال: حدثنا عباد بن موسى (الختلي)، حدثنا يوسف بن زياد حدثنا عبد الرحمن بن زياد بن أنعم الأفريقي القاضي عن الأغر بن مسلم ويكنى أبا مسلم عن أبي هريرة قال: دخلت يومًا السوق مع رسول الله فذكر القصة، وأخرجها أيضًا الإمام الطبراني في «الأوسط» (٣٠٨/٧) (ح٣٥٠) قال: حدثنا محمد بن جعفر، قال حدثنا عباد بن موسى الختلي به.

وأخرجها ابن حبان في «المجروحين» (١/٢٥) قال: أخبرنا أبو يعلى به، وأخرجها ابن الجوزي في «الموضوعات» (١/٣٥) من طريق ابن حبان عن أبي يعلى.

الشيخ/علي حشيش

#### الله عنه القصة والمتعانية التحقيق المصفار معالم الما

القصة واهية ولا تصح والحديث الذي جاءت به القصة موضوع وغريب:

١- الغرابة: قال الإمام الطبراني في «الأوسط» (۲۰۹۰/۳۰۹/۷): «لم سرو هذا الحديث عن أبي هريرة إلا الأغر ولا عن الأغر إلا عبد الرحمن بن زياد».

٧- عبد الرحمن بن زياد بن أنْعُم الإفريقي القاضي:

أ- أورده الإمام ابن حسبان في «المحروحين» (۲/۰۰) وقال: «كان بروى الموضوعات عن الثقات، ويأتى عن الأثبات ما ليس من أحاديثهم وكان يدلس على محمد بن سعيد بن أبى قيس المصلوب»، ثم أخرج من واهياته الموضوعة هذه القصة.

ب- أورده الحافظ ابن حجر في «الطبقة الرابعة» رقم (١٥) من كتابه «طبقات المدلسين» وقال: «ذكر ابن حسبان في الضعفاء: أنه كان مدلسًا، وكذلك وصفة الدارقطني».

قلت: والطبقة الرابعة عرفها الحافظ ابن حجر في مقدمة كتاب «طبقات المدلسين» فقال: «الرابعة: من اتفق على أنه لا بحتج بشيء من حديثهم إلا يما صرحوا فيه بالسماع لكثرة تدليسهم على الضعفاء والمحاهيل، كيقية بن الوليد».

قلت: والحديث الذي حاءت به هذه القصة لم يصرح فيها عبد الرحمن بن زياد الإفريقي بالسماع مما يدل على أن هذاك سقط في إسناد فوق الطعن في الافريقي.

ج- أورده ابن عــدي في «الكامل» (۲۷۹/٤) (۱۱۰۹/۱٤۱)، أخرجه عن أحمد بن حنيل أنه قال: «عبد الرحمن بن زياد بن أنعم الإفريقي: ليس بشيء». وأخرج عن عبد الرحمن بن مهدي قال: «أما الإفريقي ما بنبغى أن يروى عنه حديث، ثم ختم ابن عدى ترجمته بقوله: «وعامة أحاديثه وما ب- أورده الإمام الذهبي في «الميــزان»

يرويه لا يتابع عليه».

د- أورده الإمسام الذهبي في «الميسزان» (٢/١٦/٥٦١/٢)، ثم ذكر هذه القصة وجعلها من مناكسره.

هـ- أورده ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل (٢/٢/٢) وقال: سألت أبي وأبا زرعة عن الإفريقي وابن لهيعة أيهما أحب البكما؟ قالا: حميعًا ضعيفين.

و- أورده البخاري في كتابه «الضعفاء الصغير» ترجمة (٢٠٧)، ونقل عن المُقْرى «في حديثه بعض المناكس».

ز- وأورده النسائي في «الضعفاء والمتروكين» ترجمة (٣٦١)، وقال: «عيد الرحمن بن زياد بن أنعم الإفريقي: ضعيف».

ح- وأورده الدارقطني في «الضعفاء والمتروكين» ترجمة (٣٣٧) وقال: «عدد الرحمن بن زياد بن أنعم الإفريقي: ليس

ط- وضعفه الحافظ ابن حجر في «التقريب» (١/ ٤٨٠).

٣- وعلة أخرى بوسف بن زياد.

أ- قال البخاري في «الضعفاء الصغير» (تا ٤١١): «يوسف بن زياد أبو عسيد الله البصري، منكر الحديث».

قلت: وهذا المصطلح عند الإمام البخاري له معناه، حيث إن الحافظ ابن حجر قال في «مقدمة الفتح» (ص٤٠٥): «وللدخاري في كلامه على الرجال توقف زائد وتحر بليغ يظهر لمن تأمل كلامه في الجرح والتعديل، فإن أكثر ما يقول سكتوا عنه، فيه نظر، تركوه ونحو هذا».

قلت: لذلك نجد السيوطي في «التدريب» (٣٤٩/١) في «التنبيهات» يقول في التنبيه الأول: «البخاري يطلق فيه نظر وسكتوا عنه فيمن تركوا حديثه ويطلق «منكر الحديث ﴾ على من لا تحل الرواية عنه.

(٩٨٦٨/٤٦٥/٤) وقال: يوسف بن زياد البصري أبو عبد الله، عن ابن أنعم الإفريقي: قال البخاري: منكر الحديث، وقال الدارقطني هو مشهور بالأباطيل، وكان ببغداد، وقال أبو حاتم أيضًا: منكر الحديث. والنعديل (١٦٦ جانتسا): الاستنتاج (١٦٠) بالت الي وأبا

من العلل التي أوردناها أنفُــا في التحقيق يتبين أن الحديث الذي جاءت به هذه القصة لا يصبح والقصة واهية.

١- أورد هذه القصة الإمام ابن الجوزي في «الموضوعات» (٤٧/٣)، ثم قال: «هذا حديث لا يصح، قال الدارقطني: الحمل فيه على يوسف بن زياد لأنه مشهور بالأباطيل ولم يحدث عن الإفريقي غيره، وقال ابن حبان: الإفريقي يروي الموضوعات عن الأثبات، وضعفه يحيى». اهـ. عَانِهُ وَعَلَاهِ

Y- قال الإمام السخاوي في «المقاصد الحسنة» في بيان كثير من الأحادث المشتهرة على الألسنة (ح١١٣) حديث: «صاحب الشيء أحق بحمله إلا أن يكون ضعيفًا» هو حديث طويل، وكذا هو عند ابن حبان في «الضعفاء» وأبي يعلى والطبراني في «الأوسط» والدارقطني في «الأفــراد» والعقيلي في «الضعفاء»، وأورده عياض في «الشفاء» بدون عزو، وهو ضعيف.

٣- قال الإمام العراقي في «تذريح الإحياء» (٢٤٠/٢): «صاحب المتاع أحق بحمله أبو يعلى من حديث أبي هريرة بسند ضعيف».

٤- أورد القصية الإمام الهيشمي في «مجمع الزوائد» (٥/١٢١، ١٢٢) ثم قال: «رواه أبو يعلى والطبراني في الأوسط وفيه يوسف بن زياد البصري وهو ضعيف».

قال الألباني رحمه الله في «الضعيفة» (ح٨٩): «فذهل عن علته الأخرى، وهي ضعف الإفريقي».

قلت: ولقد حكم على الحديث الذي جاءت

به هذه القصة بأنه «موضوع»، ووافق ابن الجوزى حيث قال: «والحق مع ابن الجوزي». سيدي جيدي

#### ية بينا سلما خامسا: ادعاء كرا سارا

ادعى البعض أن هناك متابعًا للقصة أخرجه البيهقي في «الشعب». الرد

ويرد عليه بأن البيه قي أخرجه في «الشبعب» (١٧٢/٥) (ح١٢٤٤) قال: أذبرنا أبو عيد الله الحافظ، أخدرنا أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن دينار، حدثنا زكريا بن ولويه حدثنا فتح بن الحجاج، حدثنا حفص بن عبد الرحمن حدثنا عبد الرحمن بن زياد الإفريقي عن الأغر أبي مسلم عن أبي هريرة قال: دخلت مع رسول الله على السوق... فذكر القصية.

فبالمقارنة بين ما أخرجه الطبراني في «الأوسط» وبين ما أخرجه البيهقي في «الشعب» نجد أن المتابعة لا تؤثر حيث إن الفردية التي قال بها الإمام الطبراني لم تتأثر بسند البيهقي ولا زالت قائمة بقول الطبراني: «لم يرو هذا الحديث عن أبي هريرة إلا الأغر، ولا عن الأغر إلا عبد الرحمن ىن زىاد».

فالعلة قائمة: عبد الرحمن بن زياد الأفريقي الذي يروى الموضوعات عن الثقات كذلك والتدليس لا يزال قائمًا لأن الإفريقي في رواية البيهقي «عنعن» أيضًا ولم بصرح بالسماع، فالقصة مردودة بالطعن والسقط، فهي واهية وحديثها لا يصبح كما قال الإمام ابن الجوزي، والعراقي، وابن حجر، والسخاوي والذهبي في «الميزان» جعلها من مناكس الإفريقي، وأقر الطبراني على تفرد الإفريقي، وجعلها ابن حسان في «المجروحين» من الموضوعات التي يرويها الافرىقى.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد. ا تعلق اللمقاد عمام يا عله

The same six a market in



## الفتاوي



## تجيب عليها لجنة الفتوى بالركز العام

#### بيع الصور وإهداؤها مسادات ملا

سؤال: هل يجوز بيع ملابس عليها صور وأشال فرعونية، وهدايا في صورة تماثيل صغيرة، وأطباق نحاسية عليها أشكال فرعونية،

الجواب: لا يجوز بيع التماثيل ولا الصور سواء الفرعونية أو غيرها لقول النبي ﷺ: «إن الله حرم بيع الخمر والميتة والخنزير والأصنام»، قالوا: يا رسول الله، أرأيت شحوم الميتة فإنه يُطلى بها السفن ويُستصبحُ بها؟ قال ﷺ: «قاتل الله اليهود؛ لما حرم الله عليهم شحومها جملوها ثم باعوها وأكلوا ثمنها»: أما بيع ما سوى ذلك فالأصل الإباحة، والله أعلم.

#### صلة المرأة أرحامها الأجانب

يسال سائل: تزوجت من امرأة لها بعض الإخوة والأخوات لا يُراعون الضوابط الشرعية في بيوتهم من حيث اختلاط الرجال بالنساء في الزيارات، فطلبتُ من زوجتي ألا تذهب إليهم خوفًا من ظهورها أو اختلاطها برجال أجانب عنها، فعارضت ذلك بشدة وخصوصًا أنها مرتبطة بهم جدًا ولا تريد أن تقطع رحمها، فما العمل؛ وجزاكم الله خيرًا.

الجواب: يجب على الزوجة أن تطيع زوجها فيما يأمر به ما لم يأمر بمعصية الله عز وجل خاصة إذا كان الزوج يخشى على زوجته من التعرض لبعض ما يؤديها ويوقعها في الحرج شرعًا، وعلى هذا تقول للزوجة لا تدخلي بيتًا يمنعك زوجك من دخوله إلا بصحبته، ولو كان بيت أخيك أو أختك، وليس في هذا قطيعة رحم، وإنما هي ضوابط لتحقيق الصلة بغير تفريط ولا إفراط، والله أعلم.

#### صلاة النبي عالم بالأنبياء في الإسراء والمعراج

سائل يسال: كيف صلى رسول الله ﷺ في بيت المقدس ولم تكن الصلاة فرضت بعد، فقد فرضت في المعراج، ثم لماذا صلى بهم عليه صلاة الله وسلامه وهو سوف يقابلهم بعد قليل في السماوات ويسلم عليهم، ثم لماذا يسائل جبريل عن كل نبي في كل سماء وهو قد راهم فعلا من قبلهم وعرفهم.

والجواب: فيما يخص صلاة النبي الله بالنبيين إمامًا ليلة الإسراء والمعراج ثبت في صحيح مسلم عن أبي هريرة عن النبي الله قال: وقد رأيتني في جماعة من الأنبياء فإذا موسى قائم يصلي الحديث وفيه فحانت الصلاة). [مسلم ٢٥٩، ٢٦٣، ٢٦٤] وما

أما كيف صلى ولم تكن الصلاة فرضت بعد؟ فنقول: إن الصلاة كانت مشروعة ومعروفة قبل رحلة الإسراء والمعراج والأدلة على ذلك كثيرة في السنة والسيرة، ولكن ما حدث ليلة الإسراء والمعراج هو جعل الصلاة فريضة، فرضت خمسين صلاة ثم خففت حتى صارت خمساً في العدد خمسين في الأجر.

. . أمــا قــول الســـائل: لماذا صلى بـهم وهو ســوف بقابلهم؟

فهذا أمر لا يقال فيه لماذا، لأن الله جعله تشريفًا لنبيه ﷺ، ولماذا كان يسئل جبريل عنهم في كل سماء إذا كان قد رأهم من قبل؟

فمعلوم أن أعداد الأنبياء والمرسلين كبير جدًا، هذا من ناحية ومن ناحية أخرى فإن العلماء اختلفوا في هذه المسالة، فابن حجر في الفتح قال: صلاة النبى بالأنبياء كانت قبل العروج.

أما ابن كثير في تفسيره لسورة الإسراء فيرى أن الصحيح أنه صلى بهم في بيت المقدس بعد عروجه.

وخلاصة القول: أن هذا من علم الغيب الذي لا يقال فيه: لم، ولا يقال: كيف ولكن نصدق النبي ﷺ

فيما قاله ونقله عنه الثقات الأثبات بالأسانيد الصحاح، والله أعلم.

#### تحديد الريح في البيع

يسائل سال: هل يجوز بيع السلعة الواحدة في السوق الواحد بأسعار متفاوتة وذلك بسبب المعرفة أو القرابة أو المجاملة؟ وهل إذا زاد مكسب التجارة عن ١٠٪ ندخل بذلك في وعيد الرسول الكريم إن التجارة هم الفجار؟

الجواب: يجوز بيع السلعة في السوق الواحد بأسعار متفاوتة ما لم يتضمن البيع غبنًا فاحشًا وتجوز المجاملة في البيع ولو بدون ربح ولو حتى باقل من سعر الجملة من باب الفضل: ﴿ وَلاَ تَنسَوُا الفَضْلُ بَيْنَكُمْ ﴾ إلا إذا حدد ولي الأمر سعرًا للسلعة لمصلحة فينبغي احترام ما حدده ولي الأمر.

ولا يوجد حدُ أقصى أو أدنى للربح وإنما يكون البيع حسب سعر السوق.

#### مواريث

يسال سائل: توفي رجل وترك: زوجتان وأخ شقيق متوفى وله أولاد ذكور وإناث، وأخت لأم، وأخت شقيقة متوفاة ولها أولاد ذكور وإناث، فمن يرث ومن لا يرث؟

الجواب: للزوجتان الربع، وللأخت لأم السدس، والباقي لأولاد الأخ الشقيق الذكور دون الإناث تعصيبًا.

#### المسح على الجوريين

يسأل سائل:

١- يقول الكثير من المسلمين بالمسح على الجورب الشراب عند الوضوء ولكن سمعت فتوى بإذاعة القرآن الكريم بأنه لا يجوز المسح على الجورب الموجود حاليًا لأن الخف الذي يتم المسح عليه هو المصنوع من الجلد، وعليه لا يجوز المسح على الجوارب المعروفة إلا في حالة الضرورة لمرض فرر شديد، أفيدونا أفادكم الله.

#### الجواب:

المسح على الجوربين رخصة تدل على سماحة الإسلام ويسر الدين، ولم يثبت في الكتاب والسنة أي شرط للمسح عليه ما سوى أن يدخل رجليه طاهرتين، فهذا هو الشرط الصحيح الثابت للمسح على الجوربين، وما ذكر من الشروط الأخرى بسبب الحرج على الناس ويحرمهم التمتع بهذه الرخصة، فعلى الواعظين والمدرسين بأن يتذكروا قول النبي في يسروا ولا تعسروا».

ويسال نحن نعلم أن أشهر الحج هي شوال وذو القعدة وذو الحجة فهل معنى ذلك أنه يجوز الحج في أي شهر أي أن النبي شه هو أي حدد الحج في وقته المعلوم أي يوم الثامن من ذي الحجة يوم التروية ويوم التاسع يوم عرفة ويوم العاشر وهو يوم النحر وهكذا؟

الجواب: معنى كون هذه الأشهر أشهر الحج أنه إذا أهلُ المسلم بالحج في أي يوم من أيامها انعقدت نيته وصار مُحْرمًا، ولكن الوقوف بعرفة لا يكون إلا يوم عرفة، وأعمال الحج من طواف وسعي ورمي لا يكون إلا بعد عرفة، كما فعل ذلك ﷺ وقال: «خذوا عني مناسككم».

#### معاملة الأب لابنه العاق سي

يسأل: ع. م. القاهرة:

١- ما حكم مقاطعة الأب لابنه العاق طول حياته.

٢- نحن نعلم كيف حثنا الله ورسوله ﷺ على
 صلة الأرحام، فمن هم أولو الأرحام الذين ناثم على
 عدم صلتهم الله على

الجواب بن ما ماند والمعال المانومة

٢- قال الإمام النووي رحمه الله: «اختلفوا في
 حد الرحم التي يجب وصلها، فقيل: كل رحم مُحررُه،

بحيث لو كان أحدهما أنثى والآخر ذكرًا حرمت مناكحتهما، وقيل: هو عام في كل رحم من ذوي الأرحام في الميراث، يستوي فيه المحرم وغيره وهو الصحيح، وصلة الرحم هي الإحسان إلى الأقارب على حسب الواصل والموصول، فتارة تكون بالمال، وتارة بالخدمة، وتارة بالزيارة والسلام وغير ذلك».

[مسلم بشرح النووي ١٦٢/١١٣].

ومن المعلوم أن صلة الرحم غير المحرم- كبنت العم وبنت الخال تكون حسب الشرع، بحيث لا يكون هناك اختلاط يفضي إلى محرم، فضلاً عن الخلوة بهن.

#### جمع الصلاة وقصرها

سؤال: مجموعة من العاملين في إحدى المدن المسناعية يجمعون بين صلاتي الظهر والعصر بدون قصر ولا يعتبرون أن المسافة بين مدنهم والمدينة التي يعملون فيها توجب القصر، ويحتجون بما صح عن النبي الله أن جمع في الحضر من غير خوف ولا مطر.

الجواب: إذا كانوا مسافرين فإن لهم الجمع والقصر، والقصر لهم ما لم يقيدوا بإمام مقيم، فإذا ائتموا به أتموا.

وإذا لم يكونوا مسافرين فليس لهم الجمع ولا القصر، وما استدلوا به استدلال في غير موضعه، فعليهم ترك الجمع بين الصلاتين ما داموا ليسوا مسافرين.

#### المحالون بيعالأدوية المخدرة حسال الناعب

يسال سائل: يدخل بعض رواد الصيدلية للسؤال عن إحدى الأدوية المخدرة أو بها بعض المواد المهدئة وهذا شائع في كثير من الأدوية، في غير محله كمسكر، فانصحه بعدم سلوك هذا المسلك، أو أُعَرَض بالكلام أن هذا الدواء ناقص، ورفقاء العمل ينصحونني بعدم فعل ذلك لأن هؤلاء الأشخاص يكونون أحيانًا في غير وعي وقد يقومون بالتهجم علي أو سرقة المكان أو أي شيء آخر، أفتونا جزاكم الله خيرًا.

الجواب: زادك الله حرصًا، وهذا هو الواجب عليك شرعًا، وما خوفك منه رفاقك ليس بصحيح، فالله حافظك، كما حفظت شرعه، وكما قال ﷺ: «احفظ الله بحفظك».

#### حياة البرزخ

يسال: محمد جابر رزق مهران- أسيوط: سمعت من بعض الأئمة في المساجد يقول: إن النبي ﷺ حي في قبره، علمًا بانه يستدل بحديث يقول: «ما من رجل يسلم عليً إلا رد الله روحي حتى أرد عليه السلام»، فهل هذا صحيح، وهل النبي ﷺ حى أم لا، نرجو الإفادة؟

الجواب: قال الله تعالى: ﴿وَلاَ تَحْسَبَنَ الدِينَ قَتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءً عِندَ رَبّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾، فكيفُ بالنبي ﷺ وهو سيد الخلق، وسيد يرزَقُونَ ﴾، فكيفُ بالنبي ﷺ وهو سيد الخلق، وسيد الشهداء كذلك، فهو حيّ عند الله، ولكنها حياة لا ندري عنها شيئًا ولا يجوز الخوض في صفتها، والحديث المذكور يدل على موته ﷺ كما مات الناس، بدليل قوله: «فيرد الله علي روحي»، ولا ندري أيضًا بدليل قوله: «فيرد الله علي روحي»، ولا ندري أيضًا شيئًا عن حقيقة هذا الرد، ومن الغلو أن يقال أن النبي ﷺ حي في قبره كما كان قبل موته، وأنه يأكل ويشرب ويعرف أحوال أمته، فإن هذا مما لم ينزل الله به سلطانًا.

#### أخذ أموال الشركات بدون إذن

سؤال: نعمل في إحدى الشركات الاستثمارية في التصنيع ومن ضمن خامات التصنيع ما هو في عبوات بلاستيكية «شكاير» نقوم بتفريغ المادة الخام ثم نحتفظ بالعبوة فارغة، ثم نأخذها ونسلمها لأحد العاملين ويقوم ببيعها وناخذ ثمنها، فهل هذا حلام أم حرام عم العلم أن هذه العبوات ستُلقى في القمامة إذا لم نأخذها ولن يستفيد منها صاحب المصنع.

الجواب: لا يجوز لكم هذا التصرف إلا بإذن المدير المسئول، أما إذا ألقيت هذه العبوة في القمامة فعلاً، ثم جمعتموها وبعتموها فلا حرج عليكم.



## المتاوي



## فتاوى دار الإفتاء المصرية

#### بيع السلم والبيع بالأجل جائزان شرعا

#### المدأة

بيع المحاصيل قيل حصادها بثمن معين متفق عليه بيع جائز شرعًا وانعقد عليه الإحماع لحاجة كل من البائع والمشتري إليه.

كما أن بيع السلعة بثمن محدد على أن يكون الثمن مؤحلاً حائز شرعًا.

سؤال: بالطلب المقيد برقم ١٦٠ سنة ١٩٧٥ المتضمن أن السائل يعمل تاجراً بقريته ويتعامل مع الجماهيرفي البيع والشراء بالأجل، ويحدث أن يأتي إليه أحد الناس يريد أن يبيع له محصول الفول أو القمح مثلاً قبل الحصاد بشهرين أو ثلاثة، فيتفق معه على الشمن ويعطيه المبلغ الذي يحصل الاتضاق عليه، كما يحدث أيضًا أن يأتي إليه أحد الناس ويريد الشراء منه بالأجل، وذلك بأن يتفق مع المشتري على ثمن معين لسلعة يرغب شراءها منه ثم يعطيه السلعة ويسدد ثمنها في الموعد المتفق عليه، وطلب السائل الإفادة عن الحكم الشرعي في هذين التعاملين المشار إليهما.

الجواب: إن بيع المزارعين محاصيلهم كالفول والقمح مثلاً قبل حصاده بثمن معين متفق عليه- هو المعروف في الفقه الإسلامي بييع السلم أو السلف، وهو بيع أجل ( وهو القمح ونحوه )- بعاجل ( وهو الثمن ) وقد رخص الشارع فيه، وإن كان المبلغ معدومًا عند البائع وقت العقد بنص القرآن الكريم في آية المداينة في سورة البقرة- وبالسنة الصحيحة-لما ورد عن ابن عباس- رضى الله عنهما- قال: قدم النبى صلى الله عليه وسلم المدينة وهم

يسلفون الشمار السنة والسنتين. فقال ( من أسلف في شيء فليسلف في كيل معلوم ووزن معلوم إلى أجل معلوم)، رواه الحماعة وانعقد عليه الإجماع. قال الكمال بن الهمام في فتح القدير بيانًا لحكمة مشروعية هذا النوع من البيع (لحاجة كل من البائع والمشترى إليه) فإن المشترى وهو رب السلم يحتاج إلى الاسترباح لنفقة عياله، وهو بالسلم أسهل، إذا لابد من كون المبيع وهو المسلم فيه نازلاً عن القدمة فيريحه المشترى- والبائع وهو المسلم إليه قد يكون له حاجة في الحال إلى المال وقدرة في المآل على المبيع فتندفع به حاجته الحالية إلى قدرته المالية، فلهذه المصالح شرع. اه.

والقمح والفول ونحوهما مما يجوز فيه السلم شرعًا، فيجوز للمزارعين أن يتعاقدوا على بيع كمية معلومة من القمح أو الفول بالثمن الذي يقبضونه من التاجر المسترى له في مجلس التعاقد، وعلى أن يسلم المبيع إلى المشتري في الوقت والمكان المعينين للتسليم، ويجب أن يذكر في العقد ما يفيد بيان نوع القمح أو الفول وصفته ومقداره ووقت التسليم ومكانه والشمن المقبوض بما يرفع الحهالة ويمنع وقوع النزاع، فمتى توافرت الشروط في هذا البيع المسئول عنه كان صحيحًا وحائزًا شرعًا، أما النوع الثاني من التعامل وهو السع بالأجل، وهو بيع السلعة بثمن محدد على أن يكون الثمن مؤجلاً، فهذا سع حائز أبضًا، إذ أنه يجوز في البيع شرعًا أن يكون الثمن حالاً أو مؤجلاً لأجل معلوم، ومما ذكر بعلم أن التعاملين المسئول عنهما جائزان شرعًا، والله سيحانه وتعالى أعلم.

# إجراوذماة الاسلمين من إمامة الارأة للمصلين

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام وعلى أشبرف المرسلين سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.. أما بعد:

طالعتنا الصحف ووكالات الأنباء والفضائيات المحلية والعالمية بخبر قيام أول امرأة مسلمة بإلقاء خطبة الجمعة وإمامة المصلين من الرجال والنساء وبعضهن متبرجات سافرات، وقد قوبل هذا الخبر بالاستهجان من غالبية المسلمين، ولنا مع هذا الحدث الوقفات الآتية:

#### الوقفة الأولى: حكم إمامة المرأة للرجال والنساء: أولاً: حكم إمامتها للنساء:

اختلف الفقهاء في حكم إمامة المرأة للنساء على عدة أقوال، فقد أجاز ذلك في الفرض والنفل عطاء والثورى والأوزاعي والشافعي وإسحاق وأبو ثور وذهب الرأى الثاني إلى كراهية إمامة المرأة للمرأة وهو قول الإمام أحمد ومذهب أبى حنيفة لكن إن فعلت أجزأها وأجزأهن ذلك.

وذهب الرأي الثالث إلى جواز ذلك في النفل دون الفرض وهو قول الشعبي والنخعي وقتادة، وذهب الرأى الرابع إلى منعه في الفرض والنفل وهو قول مالك والحسن وسليمان بن يسار وأرجح هذه الأقوال قول من جوز للمرأة أن تؤم النساء في الفرض والنفل دون كراهة، وذلك للآتي:

۱- ثبت أن النبي ﷺ قال: «إن النساء شقائق الرجال». [أخرجه أحمد وصحه الألباني في صحيح الجامع] فدل ذلك على جواز إمامة بعضهن لبعض.

٢- العمومات الواردة في فضل صلاة الجماعة تصدق عليهن.

٣- لم يرد نهى عن إمامتهن ليعضهن والأصل

#### إعداد الستشار/أحمل السيل إبراهيم

الحواز.

٤- ثبت ذلك عن أمهات المؤمنين وهن أعلم بفقه النساء من غيرهن، ومن ذلك:

أ- عن ريطة الحنفية أن عائشة رضى الله عنها أمتهن وقامت بينهن في صلاة مكتوبة. [أخرجه عبد الرزاق والدارقطني والبيهقي وهو صحيح بمتابعاته].

 عن أم الحسن أنها رأت أم سلمة رضى الله عنها أنها تؤم النساء وتقوم معهن في صفهن. [أخرجه الشافعي في المسند وابن حزم في المحلي وقال هذا إسناد كالذهب].

#### ثانياً: حكم إمامتها للرجال: على الساء علم الم

من شيروط الإمامة الذكورة المحققة فلا تصح إمامة النساء ولا إمامة الخنثى المشكل إذا كان المقتدى به رجال وذلك للآتى: 🌙 🌉

١- عن أبي بكرة قال: قال النبي على: «لن يفلح قوم ولوا أمرهم امرأة». [أخرجه البخاري].

وجه الاستدلال: أن الجماعة قد ولوا أمرهم الإمام فلم يصح أن تكون المرأة إمامًا لهم، وعموم الأمر كما يدخل فيه الإمارة يدخل فيه أيضنًا الإمامة فلا فلاح لقوم جعلوا امرأة إمامًا لهم.

٧- عن أبي هريرة رضى الله عنه أن النبي عليه قال: «خير صفوف الرجال أولها وشرها آخرها، وخير صفوف النساء آخرها وشرها أولها». [رواه

وجه الاستدلال: أن الشرع جعل موضع النساء في المؤخرة والإمامة موضع التقدم فلا يكون للنساء. ٣- عن أنس بن مالك رضى الله عنه أن جدته مليكة رضى الله عنها دعت رسول الله ﷺ لطعام صنعته فأكل منه فقال: قوموا لأصلى بكم، فقمت إلى حصير لنا قد أسود من طول ما لبث فنضحته بماء فقام رسول الله على معى والعجوز من ورائنا فصلى

بنا ركعتين. [رواه الشيخان].

وجه الاستدلال: أن المرأة لم تقف في صف الرجال رغم أنها ستقف بجوار محرم لها فمن باب أولى أن لا تقف في موضع الإمامة الذي بتقدم على صف الرحال.

٤- قول عبد الله بن مسعود رضى الله عنه: «أخروهن من حيث أخرهن الله». [أخرجه الطبراني في الكبير وهو صحيح موقوفًا عليه]. فلا يجوز لها أن تتقدم على الرجال.

٥- أن المرأة مأمورة بالبعد عن مخالطة الرجال والتستر عنهم ولذلك كان خير صفوف النساء أخرها وشرها أولها فلو أمت الرجال فقد خالفت هذا الأمر. 💵 ٦- عن عـائشـة رضى الله عنهـا أن النبي 🐉 صلى في خميصة (كساء مربع له علمان) لها أعلام فنظر إلى أعلامها نظرة فلما انصرف قال اذهبوا بخميصتي هذه إلى أبي جهم وائتوني بأنبجانية أبي جهم (كساء غليظ لا علم له)، فإنها الهتني أنفًا عن صلاتي. [رواه البخاري ومسلم]. قال الحافظ: ويستنبط منه كراهية كل ما يشغل عن الصلاة من الأصباغ والنقوش ونحوها. اهـ.

وصلاة الرجل خلف المرأة قد تذهب بخشوعه وتخل بصلاته لما يتخلل ذلك من النظر إليها ونحوه فالذي ينبغي أن لا يصف رجل خلف النساء مطلقًا.

#### شبهة والردعليها؛ الناساة البنال ومتال مصريلا

عن عبد الرحمن بن خلاد عن أم ورقة بنت عبد الله بن الحارث أن رسول الله 👺 كان يزورها في بيتها وجعل لها مؤذنًا يؤذن لها وأمرها أن تؤم أهل دارها. قال عبد الرحمن فأنا رأيت مؤذنها شبخًا كبيرًا. [رواه أبو داود وحسنه الألباني في تصحيحه لسننه] . استدل البعض بهذا الحديث على جواز إمامة المرأة للرجال في التراويح وتكون وراءهم. [يراجع المغنى والشيرح الكبير - دار الحديث - ج٢ ص٤٦٥]. ويرد على هذا القول الضعيف بالآتى:

١- ذهب بعض المحدثين إلى تضعيف الحديث لأن عبد الرحمن بن خلاد والوليد بن جميع لا يعرف زيادة بحب قبولها.

٢ ـ ليس في الحديث أنها كانت تصلي بمؤذنها

ولا برجل من أهل ستها.

٣ - في رواية الدراقطني أنه أذن لها أن تؤم نساء أهل دارها وهذه زيادة بجب قبولها.

٤- لو لم تذكر هذه الزيادة لتعين حمل الخبر عليها لأنه أذن لها أن تؤم في الفرائض بدليل أنه جعل لها مؤذنًا والأذان إنما يشرع في الفرائض ولا خلاف في أنها لا تؤمهم في الفرائض.

٥- لو قدر ثبوت ذلك لأم ورقة لكان خاصًا بها.

٦- أن النبي ﷺ كان يؤم متقدمًا وقال: «صلوا كما رأيتموني أصلي». فدل على أن موضع الإمامة لا يصح شرعًا أن يكون متأخرًا عن الصف بل يجب أن يكون متقدمًا عليهم، كما أن لفظ (الإمامة) في اللغة لا يطلق إلا على من تقدم القوم ولذلك قال ابن منظور في لسان العرب: «أم القوم وأم بهم تقدمهم». اهـ. فإذا تأخرت فلا تكون إمامًا ولا تدخل في عموم نصوص الامامة.

من كل ما سبق يتضح عدم جواز إمامة المرأة للرجال في الفرض والنفل وقفت أمامهم أم خلفهم. الوقفة الثانية: حكم أداء المرأة لخطية الجمعة:

قال الشافعي في الأم: «لا تجمع امرأة بنساء لأن الجمعة إمامة جماعة كاملة وليست المرأة ممن لها أن تكون إمام جماعة كاملة». اهـ. «الأم- دار الوفاء -الطبعة الأولى ج٢ ص٣٨٣».

#### الوقفة الثالثة: حكم أذان المراة وإقامتها:

قال الشبيخ عبد الرحمن الجزيري في كتاب الفقه على المذاهب الأربعة: «الأذان لصلاة النساء في الأداء والقضاء مكروه عند ثلاثة من الأئمة الأربعة وخالف الشافعية فقالوا إن وقع من رجل فلا كراهة فيه وإن وقع من واحدة منهن فهو باطل، ويحرم إن قصدت التشبيه بالرجال». اهـ)) .الفقه على المذاهب الأربعة -مكتبة الإيمان- الطبعة الأولى ج١ ص٣١٣]. ورخص لهن البعض في الإقامة في غير حضرة الرجال واشترط البعض الذكورة فيها مثل الأذان.

#### الوقفة الرابعة: حكم صلاة المرأة بغير خمار.

لا تصح صلاة المرأة بغير خمار في جميع المذاهب فإذا صلت عارية الرأس بطلت صلاتها ووجب عليها الإعادة لقوله ﷺ: «لا بقبل الله صلاة

حائض إلا بخمار» [رواه ابن ماجه وصححه الألباني في تصحيحه لسننه]. وقوله: «المرأة عورة». [رواه الترمذي وصححه الألباني في تصحيحه لسننه].

الوقفة الخامسة: الأسباب التي أدت إلى وقوع هذا الفعل:

يمكننا أن نلخص الأسباب التي أدت إلى وقوع هذه البدعة في الآتي:

١- ضعف المسلمين ضعفًا شديدًا نتيجة بعدهم عن رب العالمين مما أدى إلى تكالب الأعداء عليهم من كل حدب وصوب مصداقًا لقوله 😅: «يوشك أن تداعى عليكم الأمم كما تداعى الأكلة عللي قصعتها». [رواه أبو داود وصححه الألباني].

٧- تقاعس العديد من المؤسسات الدينية الرسمية في العالم الإسلامي عن أداء دورها المنوط يها والرد على مثل هذه الخروقات التي تحدث من أن لآخر مما أدى إلى زيادة الأطماع في المسلمين ودينهم مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ وَلاَ يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِن اسْتَطَاعُوا ﴾ [البقرة: ٢١٧].

٣- مدالغة بعض المنتسدين إلى أهل العلم في إلغاء الفروق بين الرجل والمرأة ليظهروا للغرب أن الاسلام ساوى بينهما في كل شيء متناسين قوله تعالى: ﴿ وَلَيْسَ الذَّكَرُ كَالْأُنثَى ﴾ [آل عمران: ٣٦]، وقوله: ﴿ الرِّحِـَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النَّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْض وَبِمَا أَنفَقُوا مِنْ أَمْوَالِهِمْ ﴾ [النساء: ٣٤]، وقوله: ﴿ وَلاَ تَتَمَنُّواْ مَا فَضَّلَ اللَّهُ بِهِ نَعْضَكُمْ عَلَى بَعْض ﴾ [النساء: ٣٢]، مما حدا ببعض النسوة - ممن لا خلاق لهن - إلى التجرؤ على الثوابت الشرعية مطالبات بالمساواة بينهن وبين الرجال في الميراث والشهادة ثم كانت الحادثة الأخيرة إمامة المصلين يوم الجمعة.

الوقفة السادسة: الخالفات والآثام التي انطوت عليها هذه الحادثة؛

١- الابتداع في الدين: حيث قال تعالى: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾ [الحشير: ٧]، وقال 🐸 : «سترون من بعدي اختلافًا شديدأ فعليكم يسنتي وسنة الخلفاء الراشيدين

المهديين عضوا عليها بالنواجذ وإياكم والأمور المحدثات فيإن كل بدعة ضيلالة». [رواه أبو داود 💉 وصححه الألباني]، وإمامة المرأة للرجال في الصلاة لىست من هديه ﷺ وليست من هدى أصحابه وهي من الاختلاف الشديد الذي حدث في هذا العصر من ىعدە كما أخير 🐸.

٢- تحمل هذه المرأة لوزرها ووزر من تبعها: قال ﷺ: «ومن سن سنة سبئة فعليه وزرها ووزر من عمل بها من بعده من غير أن ينقص من أوزارهم شيع». [رواه مسلم].

٣- تعرضها ومن معها للفتنة والعذاب الأليم: قال تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فَتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [النور: ٦٣].

٤- اتباعها غير سبيل المؤمنين: قال تعالى: ﴿ وَمَن نُشْبَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيِّنَ لَهُ الهُدَى وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولُهِ مَا تَولِّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مُصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

٥- تشبهها بالرجال: فعن ابن عباس رضى الله عنهما قال: «لعن رسول الله 🐸 المخنثين من الرجال والمترجلات من النساء. قلت له وما المترجلات من النساء قال المتشبهات من النساء بالرجال» [أخرجه البخاري].

٦- الاختلاط بين الرجال والنساء: حيث قعد الرجال بجوار النساء أثناء الخطبة وأثناء الصلاة وقد علمنا أن موقف النساء خلف الرجال والصبيان. ٧- التبرج والسفور أثناء أداء هذه الشعيرة

العظيمة: حيث وقفت العديد من النساء وهن يؤدين الصلاة بغير حجاب.

وفي النهاية لا يسعنا إلا أن ندعو ولاة أمور المسلمين وعلماءهم أن يبينوا للعالم حكم الله في هذه الأمور ويقفوا بحزم في وجه من يحاول العبث بشرع الله إذ أن الغرب ما فعلها بأيدي مسلمين إلا لجس نبض الرأي العالم الإسلامي فإن قوبل بشدة ارتدع وإن ظل صامتا تبعها بأخواتها، والله نسأل أن يهدينا ويهدى المسلمين إلى سواء السبيل.

# وعدد الالبالي المعالمة المعالم

# تحذيرات نبوية فيما يتعلق بالأضرحة والقبور

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وعلى آله وصحبه وبعد: فلقد حَذَّر رسول الله ﷺ أمته من اتباع اليهود والنصارى وأفعالهم التي ابتدعوها من عند أنفسهم، فقد اهتموا بالصور والتماثيل، واتخذوا القناديل والشموع على الأضرحة، وخصصوا لها السدنة.

وقد خَاف رسول الله ﷺ ذلك على أمِته، حتى أنه في مرض الموت بلُغ أصحابه فرادى وجماعات بخوفه من اتخاذ قبره عيدًا أو وثنًا، أو أن يبنوا عليه مسجدًا.

وتتابع الأحاديث وارتباطها بتوقيت مرض موت النبي ﷺ يؤكد خطورة الأمر، فكأن رسول الله ﷺ يوصي أمته وصية المفارق الحريص على إبلاغهم بأهم وأخطر أمر على الأمة.

وصدق رسول الله و ، فرغم تحذيره غفل الناس، ووقعوا فيما خوفهم من تبعاته، وفتحوا على أنفسهم أبواب الشرك بصوره المتعددة، حتى أصبح بلاؤنا اليوم عظيما، ويكفي أن ترى جملة من المظاهر البدعية والشركية التي لا يرضى عنها الله تعالى، ولا رسوله في ، بمناسبة مولد الولي الفلاني، أو القطب العلاني، ولا يتحرك عالم ولا متعلم لتصحيح الأمر وإرجاعه إلى العقيدة الصحيحة كما أمرنا بها.

يقول الإمام الشوكاني: وكم قد سرى عن تشييد أبنية القبور وتحسينها من مفاسد يبكي لها الإسلام، منها اعتقاد الجهلة لها كاعتقاد الكفار للإصنام، وعظم ذلك، فظنوا أنها قادرة على جلب النفع ودفع الضر، فجعلوها مقصداً لطلب قضاء الحوائج، وملجأ لنجاح المطالب، وسألوا منها ما يسأله العباد من ربهم، وشدوا إليها الرحال، وتمسحوا بها واستغاثوا [ومنهم من سجد على أعتابها]، وبالجملة لم يدعوا شيئا مما كانت تفعله الجاهلية بالأصنام إلا فعلوه، فإنا لله وإنا إليه راجعون، ومع هذا المنكر الشنيع لا نجد من يغضب راجعون، ومع هذا المنكر الشنيع لا نجد من يغضب لله، ويغار حمية للدين الحنيف.

وحتى نوضح خطورة الأمر فإننا نسوق الأدلة من كتاب الله تعالى وسنة رسوله و تلك التي تحذر الأمة من مواضع الشرك ومزالق الانحراف: الحقى النهى عن جمع المسجد والقبر في مكان

واحد.

يقول الحق تبارك وتعالى: ﴿ وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ للهُ فَلا تَدْعُو مَعَ الله أَحَدًا ﴾ [الجن-١٨]، ويفسر القرطبي هذه الآية، فيقول: هذا توبيخ للمشركين في دعائهم مع الله غيره في المسجد الحرام، وقال مجاهد: كانت اليهود والنصارى إذا دخلوا كنائسهم وبيَعهم أشركوا بالله، فأمر الله نبيه والمؤمنين أنَّ يخلصوا لله الدعوة إذا دخلوا المساجد كلها، يقول: فلا تشركوا فيها صنما وغيره مما يُعبد، وقيل: المعنى أفردوا المساجد لذكر الله، ولا تتخذوها هزوا، ومتجرا، ومجلسا، ولا طرقا، ولا تجعلوا لغير الله فيها نصيدا.

وتوضّح لنّا الأحاديث المتواترة الشابتة عن النبي في نوع الشرك الذي كانت اليه ود والنصارى واقعة فيه، فقد روى جمع من الصحابة رضي الله عنهم أحاديث تنص كلها على تحريم اتخاذ القبور في المساجد، أو بناء المساجد على القبور، لأن في ذلك تقليدًا لفعل اليهود والنصارى وشركهم، ومن هذه الأحاديث:-

ر را به ومن المعندة بن الجراح رضي الله عنه \* حديث أبي عبيدة بن الجراح رضي الله عنه قال: آخر ما تكلم به النبي في: (واعلم وا أن من شرار الناس الذين اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد).

\*حديث أبي هريرة، أن النبي على كان يكثر في دعائه من قوله: (اللهم لا تجعل قبري وثنا يعبد، لعن الله قوما اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد).

# إعداد / محمود الراكبي

\*حديث أسامة بن زيد رضى الله عنه، قال: قال لي رسول الله ﷺ: أَنْخِلُ عَلَىُّ أَصِحَابِي، فدخلوا عليه، فكشيف القناع، ثم قيال:(لعن الله اليهود والنصارى، اتخذوا قبور أنبيائهم

حديث عبد الله بن مسعود رضى الله عنه، أن رسول الله ﷺ، قال: (إن من شورار الناس من تدركهم الساعة وهم أحياء، ومن يتخذ القبور مساحد)

\* حديث جندب بن عبد الله البجلي رضى الله عنه، قال: سمعت رسول الله 🥶 قبل أن يموت بخمس، وهو يقول: (ألا وإن من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم وصالحيهم مساحد، ألا فلا تتخذوا القبور مساجد إنى أنهاكم عن ذلك).

\* حديث عائشة، أن أم حبيبة وأم سلمة- رضى الله عنهن- ذكرتا للنبي 🐲 كنيــســة بأرض الحبشة، وذكرتا من حسنها وتصاوير فيها، فقال: (إن أولئك إذا كان فيهم الرجل الصالح فمات، بنوا على قبره مسحدًا، وصوروا فيه تلك التصاوير، أولئك شرار الخلق عند الله يوم القيامة).

٢ ـ النهي عن رفع القبور.

بعث علي بن أبي طالب رضي الله عنه أبا الهيَّاج الأسدي قائلًا: "أبعثك على ما بعثني به النبي ﷺ، أن لا تدع قبرا مشرفا إلا سويته، ولا تمثالا إلا طمسته.

\* وقال الإمام الشافعي: "أكره أن يُرفع القبر إلا بقدر ما يُعرف أنه قبر، لكيـلا يُوطأ ولا يُجلس عليه . وقال أيضًا: "وأحب ألا يزاد في القبر من تراب وغيره، وإنما أحب أن يشخص على وجه الأرض شبيرا أو نحوه، وأحب أن لا يبني ولا يحصص، فإن ذلك يشبه الزينة والخيلاء، وليس الموت موضع واحد منهما، ولم أرَّ قبور المهاجرين والأنصار مجصصة، وقد رأيت الأئمة بمكة يأمرون بهدم ما يبنى على القبور، ورأيت من الولاة من يهدم ما بنى في المقابر، ولم أرَ الفقهاء يعيبون

\* وقال الشوكاني: والظاهر أن رفع القبور زيادة على القدر الماذونّ فيه محرم، وقد صرح بذلك أصحاب أحمد بن حنبل وجماعة من أصحاب الشيافعي ومالك".

\* وقَّتَاوى العلماء: أن من أوصى بعد موته أن يُرفع بناء قبره، أو تُوضع فوقه قبة، أو شيء من هذا القبيل، فإن الوصية باطلة، ولا يجوز العمل على تنفيذها لمخالفتها الأحاديث الصحيحة".

وكشيرمن الدسطاء لايهتدون

بهذه الأحاديث ولا يعملون بها، ويقولون: إن قبر النبي 👺 داخل الحرم المدنى، فكيف تنهون عن بنيان الأضرحة والقبور داخل المساجد؟ والقوم على بساطتهم في العلم يستخدمون القياس، فله ولاء نقول: إن النبي الله قبر في بيت عائشية رضى الله عنها، ولا شك أنَّ بيتها كان خارج المسجد، وظل القبر عشرات السنين خارج المسجد حتى وفاة الخلفاء الراشيدين، وظل القبر خارج المسجد بعد توسعات عثمان بن عفان وحتى عام ٨٨ هـ وفي عهد الوليد بن عبد الملك أُدخل القبر ضمن المسحد، وذلك في زمن متأخر عن

#### عهد النبوة. ٣. النهي عن سترالقبور.

أما التجصيص: أي الطلاء بالجيس، ومثله تزويق القبر ونقشه، والبناء عليه ورفع القباب فمنهى عن ذلك كله لحديث جابر بن عبد الله قال: تهى النبي 📽 أن تجصص القبور، وأن يكتب عليها، وأن يبنى عليها، وأن توطأ.

٤ . تحريم السرج على المقابر.

وروى ابن عباس رضى الله عنهما، قال:(لعن رسول الله 🐉 زائرات القبور، والمتخذين عليها المساجد والسرج).

#### ٥. كراهية الذبح عند القبور.

كان أهل الجاهلية يعقرون الإبل عند قبر الرجل الجواد، يقولون نجازيه على فعله؛ لذا فقد نهى الإسلام عن الذبح عند القبور منعا للتشبيه بأهل الحاهلية. قال ﷺ: «لعن الله من ذبح لغير

#### ٦- النهي عن الصلاة إلى القبر أو عليه.

نهى رسول الله ﷺ عن الصيلاة إلى القبر أو عليه، في العديد من المناسبات ومنها قوله:

\* «لا تصلوا إلى قبر، ولا تصلوا على قبر». \* وفي حديث أنس، قال: «نهي رسول الله 😅

## عن الصّلاَّة إلى القبور». ٧- النهي عن الاستفائة بالأولياء والنذر لهم.

إن العرب في الجاهلية لم يشركوا مع الله أحدا في أمر الربوبية، فلم يزعم أحد منهم أن أحدا مع الله خلق السموات والأرض، أو خلق الإنس والجن، وإنما كان شركهم في أمر الألوهية وفي مظاهر العبادة لله الواحد الأحد، ويقول علماء الحنفية فيمن نذر لغير الله: واعلم أن الذي يقع للأموات من أكثر العوام وما يؤخذ من الدراهم للشمع والزيت ونصوهما إلى ضرائح الأولياء الكرام تقربا إليهم هو بالإجماع باطل

وحرام.

\* ويقول ابن عابدين: قول العبد تقربا: يا سيدي فلان، إن ردَّ عليَّ غائبي، أو عوفي مريضي، أو قضيت حاجتي فلك من الذهب، أو الفضية، أو من الطعام، أو من الشمع.. باطل وحرام، لوجوه منها: نذر لمخلوق، وهذا النذر لا يجوز لأنه عبادة، والعبادة لا تكون لمخلوق، ومنها أن المنذور له منت والمنت لا يملك.

٨. النهي عن شد الرحال إلى الساجد.

يرسخ الإسلام عقيدة ظهارة الأرض، أحل الله عز وجل ترابها ليكون مسجدا للمسلم، وحيثما سجد فلا مانع ولا عائق، وأنه لا فضل لموضع على أخر باستثناء ثلاثة مساجد فقط، وهي: كما قال النبي عنه «لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد المسجد الحرام ومسجد الرسول والمسجد الأقصى».

أما ما سوى ذلك، فلم يثبت فضل لموضع آخر أما ما ما سوى ذلك، فلم يثبت فضل لموضع آخر أو سوى مسجد قباء لحديث النبي والمنافي فضله، أي المرحال إليها يثاب على زيارته لقباء، وليس من المعقول أن يشد آحد الرحال إلى مسجد قباء، ثم أن يغادر المدينة قبل زيارة مسجد رسول الله وحين يخبر النبي في حياته عن فضائل فو مسجده، فمن التعسف أن يقول آحد: إن المراد من فضله وجود قبره في فيه، فنابت ومعروف أن القبر كان خارج المسجد لسنوات طويلة، كما يحدد القبر كان خارج المسجد لسنوات طويلة، كما يحدد

النبي مقدار الثواب بقوله على (صلاة في مسجدي هذا خير من الف صلاة فيما سواه إلا المسجد الحرام). ٩ـ النهي عن التألي على الله.

حين نستال الناس لماذا صاحب هذا الضريح بالذات الذي حرمت موه من الدفن في مقابر المسلمين، ونسب جتم حوله هذا الكم الهائل من المخالفات الشرعية؟ يقولون لنا: إنه ولي من أولياء الله الصالحين، له مقام عظيم عند الله عز وجل، وزيارته قربة وزلفي لله تعالى.

وقد لا يعرف كثير من الناس أن رسول الله على علمنا أن لا نزكي على الله أحدا، أو أن نمدحه في حياته، ففي الحديث:

\* أن النبي ﷺ سمع رجالا يُثني على رجل ويطريه في المدحة، فقال: (لقد أهلكتم أأو قطعتم] ظهر الرجل)، فما بالنا بعد وفاته؟

\* وورد أيضا: (لما مات عثمان بن مظعون، قالت أمراة: هنيئا لك الجنة عثمان بن مظعون، قالت أمراة: هنيئا لك الجنة عثمان بن مظعون، فنظر رسول الله في إليها نظر غضبان، فقال: وما يدريك قالت: يا رسول الله، فارسك وصاحبك، فقال رسول الله وما أدري ما يُفعل بي، فأشفق الناس على عثمان، فلما ماتت زينب أبنة رسول الله في قال رسول الله في الحقي بسلفنا الصبالح الخير عثمان بن مظعون، فعكت النساء.

ا وقال الإمام الشائحي: اللوة ان يوانع القدر إلا

القدر ما أهراء أنه فنص لكبيلا أوطا ولا يُجلس

علم والمال المضاء والحد الإيواد في القدر مر

وإلى لقاء إن شياء الله.

ارض السبسرا أو الحسوم، واحت أن لا يبنى ولا . عصص قبان نلك يشبك الرائط والضبائم، والمسيان

الحمد لله والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد: أل يبياً على المعد عمل وسم من

فقد ورد في مقال «القول الصريح في حقيقة الضريح» شهر صفر ١٤٢٦ه القول «بان عمل أقارب الميت يعرض عليه، ولهذا شرعت زيارة القبور»، وتوضيحًا لهذا الأمر أقول: إن زيارة القبور كانت ممنوعة في أول الأمر بنهي النبي ، وذلك قبل أن تستقر العقيدة الصحيحة في النفوس، ولما زال ذلك أذن النبي الماملة بزيارة القبور ليتذكر الزائر الأخرة فيكون ذلك سببًا في تهذيب نفسه وصلاح عمله، وشرع عند الزيارة السلام على أهلها والدعاء لهم، وهذا من الأمور المشروعة، التي جاءت على لسان رسول الله الله ونحن نقف عند حدود النصوص الصحيحة الواردة في ذلك ولا نتجاوز هذا القدر إلى غيره مما لم يقم دليل عليه. ولا دليل على ألليت تُعرض عليه عمل أهله.

ومما يؤكد على ذلك حديث الرسول ﷺ: «كنت قد نهيتكم عن زيارة القبور الا فزوروها فإنها تذكركم الأخرة».

# اخد ومفاتيح الش

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فإن الله تعالى جعل لكلِّ باب من أبواب الخير مفتاحًا، والشرُّ كذلك لكلِّ باب منه مفتاح.

والناس أنفسهم منهم مَن هو مفتاحٌ للخير مغلاقٌ للشرِّ، ومنهم مَن هو- والعياذ بالله-مفتاحٌ للشرِّ مغلاقٌ للخير، وذلك بحسب حالهم من الخير وحالهم من الشيرِّ، وكلُّ إناء بما فيه

روی ابن ماجه فی سننه وابن أبی عاصم في السنة وغيرهما من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إنَّ من الناس ناسنًا مفاتيح للخير مغاليقَ للشرِّ، ومن الناس مفاتيحًا للشير مغاليقًا للخير، فطوبي لمن حعل الله مفتاحُ الخير على يديه، وويل لمن حعل مفتاح الشير على يديه»، وهو حديث حسن

فأئمة الهدى ودعاة السنة وأنصار الدين وحملة العلم الذين يدعون الناس إلى الهدى ويصبرون منهم على الأذى ويُحيون بكتاب الله الموتى ويُبصرون بنور الله أهل العمى هم مفاتيح الخير.

))وفتح الخير الذي يكون هو بيان الخير للناس ودعوتهم إليه وحثهم عليه وترغيبهم فيه ونحو ذلك، أما فتح الخير الذي هو شيرح الصدر للخير والتوفيق لقبوله فهذا أمر مختص بالله عز وجل، فالفتح فتحان؛ فتح مكون من المخلوق وهو بالدعصوة والدلالة والبيان، وفتح لا يكون إلا من الله، وهو

Upload by: altawhedmag.com

## عبد الرزاق بن عبد المحسن البدر

بالهداية والتوفيق والإلهام].

أما دعاةُ العاطل وأنصار العدعة وأهل الأهواء على اختلاف مشاريهم وتعدُّد طرائقهم وتبابن اتجاهاتهم فهم مفاتيح للشرِّ، يُمزُّقون ىأهوائهم صفوف المسلمين، ويُفرقون ببدعهم كلمــة المؤمنين، وينشــرون بينهم الإحَنَ والتقاطع والتدابر.

فأهل السنة مفتاخ الاجتماع والاعتصام والائتلاف على الحقِّ والهدى، وأهل البدعة مفتاح الاختلاف والانقسام والافتراق في الماطل و الردِّي، فالسنة تجمعُ والبدعةُ تفرِّق.

قال ابن سعدى- رحمه الله- في بيان أوصاف مفاتيح الخير: «فمن أهمِّ ذلك تعليمُ العلوم النافعة وبثُّها، فإنها مفتاح الخيرات كلِّها، ومن ذلك الأمرُ بالمعروف والنهيُّ عن المنكر يرفق ولين، وحلم وحكمة، ومن ذلك أن نَسُنَّ العِيدُ سِنَّةُ حِسِنة، ويَشْرَعَ مشروعًا طيِّبًا نافعًا يتبعه الناسُ عليه، فكلُّ مَن سنَّ سنَّةً حسنةً فله أجرها وأجر من عمل بها، من غير أن ينقص من أجورهم شيءٌ، كما أن من سنَّ سنة سيئةً فإن عليه وزرها ووزر من عمل بها إلى يوم القيامة.

ومن ذلك بذلُ النصيحة النافعة في الدِّين أو في الدنيا، فإنَّ الناصحين مفاتيح للخيرات مغالبق للشرِّ.

وينبغى للعبد عند اختلاطه ومعاشرته لهم ومعاملتهم أن ينتهز الفرصة في إشغالهم بالخير، وأن تكون مجالستُه لا تخلو من فائدة أو تخفيف شرّ ودفعه بحسب مقدوره، فكم حصل للموفق من خيرات وخير وثواب، وكم

اندفع به من شرور كثيرة، وعمادُ ذلك رغية العبد في الخير وفي نفع العباد، فمتى كانت الرغبة في الخير نصب عينيه، ونبته مصمِّمةً على السعى بحسب إمكانه، واستعان بالله في ذلك، وأتى الأصور من أبوابها ومناسساتها، فإنه لا يزال يكسب خيرًا ويغنم ثوابًا».

ثم قـال- رحـمــه الله- في بيــان أوصــاف مفاتيح الشرِّ: «وضدُّ ذلك عدمُ رغبة العبد في الخير وذلك يُفوِّته خيرًا كثيرًا؛ فإن كان مع ذلك عادمًا للنصح للعباد، لا يقصد نفعَهم بوجه من الوجوه، وربما قصد إضرارهم وغِشُّهم لأغراض نفسية، أو عقائد فاسدة، فقد أتى بالسبب الأعظم لحصول المضرات وتفويت الخيرات، وكان هذا الذي يصدق عليه أنَّه مفتاحٌ للشرِّ، مغلاق للخير، فنعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا».

ولقد أوتى رسول الله ﷺ فواتح الخدر وجوامعه، ففي المسند وسنن النسائي من حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: «إنَّ رسول الله ﷺ عُلَّم فواتح الخير وجوامعه وخوانمه». ع شور بالمحروث و «مفتاره في

وعليه فإنَّ مَن أراد جوامعَ الخير وفواتحه وخواتُمه فليلزم السنَّة وليحذر أشدُّ الحذر من البدعة، ومن أراد جمع الناس وفتح أبواب

الخنين لهم فلكعلِّم هم أو لم حاطة أنس السنَّةَ وليفقِّهم في دين المالية المالية الله، ففتحُ أبواب الخير الما الله الله الله لهم لا يكون إلا يدعوتهم إلى سنة رسول الله ﷺ، فهى التي فيها جوامع الخبر وفواتحه.

> وختامًا أقول: إنَّ من أنفع ما يكون للمسلم في هذه الحياة أن يُميِّز بين مفاتيح الخير ومفاتيح الشري

ليكون في عبادته وعلمه وعمله ودعوته على بصيرة ونور من الله، وتصوروا- رحمكم الله- حالَ رجل أُوتِي دارًا بِها غرفات كثيرةً متعدِّدةُ المصالح فيها الحسنُ والقبيحُ، والجيِّد والرديء، والنافعُ والضارُّ، والمفرحُ والمحزن، ثم أُرشد إلى مفاتيح تلك الغرفات، فلم يُحسن معرفة تلك المفاتيح وما حعلت له، لا شكَّ أنَّ مَن كانت هذه حالُه سيتخبُّط في تلك الدار، وسيعرض نفسته إلى جملة كبيرة من الأخطار والأضرار، وسيكون في أمر مريج لا يعرف ما ينفعه ممَّا يضرُّه، ولا ما يسوؤه ممَّا مفرحه السرار ومنهم من مه والعداد علمانه

. فأين هذا مِمَّن ميَّن بين الحقِّ والساطل، والهدى من الضلال، والسنَّة من السدعة، والحسن من القبيح، والنافع من الضار، والأصيل من الدخيل: ﴿ أَفَمَن يَعْلَمُ أَنُّمَا أُنْزَلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ الحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَى إِنَّمَا يَتَذَكُّرُ أُوْلُوا الأَلْبَابِ ﴾ [الرعد: ١٩].

إنَّ هذين الصنفين من الناس في مسران الحقِّ لا يستويان: ﴿ وَمَا يَسْتَوِي الأَعْمَى وَالْبَصِيرُ (١٩) وَلاَ الظُّلُمَاتُ وَلاَ النُّورُ (٢٠) وَلاَ الظُّلُّ وَلاَ الحَرُورُ (٢١) وَمَا يَسْتُوي الأَحْيَاءُ وَلاَ الأُمْوَاتُ ﴾ [فاطر: ١٩- ٢٢].

اللهم ارزقنا الفقه في كتابك والاهتداء يسنة نبيك على، واحعلنا

هُداةً مهتدين من الذين يقولون بالحقّ ويه يعدلون، واجعلنا مفاتيح للخير مغاليق للشبر بمنك وكرمك با أكرم الأكرمين، ويا خير الفاتحين. الله معاوطيا

وأخسر دعسوانا أن الحمد لله رب العالمين.



١- سلامة الصدر:

هذا هو الأصل الأول من الأصول؛ أن تكون صدور المؤمنين سليمة من الغل، لا يتحاسدون ولا يتباغضون، فإن الحسد يقتضى أن يكره الحاسد أن يفوقه أحد في خير أو يساويه فيه لأنه يحب أن يمتاز على الناس بفضائله وينفرد بها عنهم، والإيمان يقتضي خلاف ذلك.

فسلامة الصدر تعنى سلامته من إرادة التشفى و الانتقام، وفراغه من ألم مطالعة الجناية.

عن جعفر قال سمعت مالك بن دينار يقول: إن صدور المؤمنين تغلى بأعمال البر وإن صدور الفجار تغلى بأعمال الفجور والله تعالى يرى همومكم فانظروا ما همومكم رحمكم الله. [كتاب الزهد لابن أبي عاصم ج١ ص٣٢٣].

والتحاسد أساس الآفات ورأس الخطيئات وأصل الفتن وعنه تنشأ الشرور.

وسلامة الصدر تعدل خصالاً كثيرة من خصال الإيمان، وهي سبب من أسباب دخول الجنان، والبعد عن النيران.

عن الزهري قال: أخبرني أنس بن مالك قال: كنا جلوسا مع رسول الله ﷺ فقال: « يطلع عليكم ألأن رجل من أهل الجنة » فطلع رجل من الأنصار تنطف لحيته من الدفع قد تعلق نعليه في يده الشمال، فلما كان الغد قال النبي على: مثل ذلك. فطلع ذلك الرجل مثل المرة الأولى، فلما كان اليوم الثالث قال النبي 🎂 مثل مقالته أيضاً. فطلع ذلك الرجل على مثل حالته الأولى. فلما قام النبي 👑 تبعه عبد الله بن عمرو بن العاص فقال: إنى لاحيت أبي فأقسمت أن لا أدخل عليه ثلاثا فإن رأيت أن تؤيني إليك حتى تمضى فعلت. قال: نعم. قال أنس: فكان عبد الله يحدث: أنه بات معه تلك الثلاث الليال فلم يره يقوم من الليل، غير أنه إذا تعار وتقلب على فراشيه ذكر الله عز وجل وكبر حتى تقوم صلاة الفجر. قال عبد الله: إنى لم أسمعه يقول إلا خيرا. فلما مضت الثلاث وكدت أن أحتقر عمله قلت: يا عبد الله لم يكن بيني وبين أبي غضب ولا هجرة، ولكني سمعت رسول الله ﷺ يقول لك ثلاث مرات: (يطلع عليكم الآن رجل من أهل الجنة) فطلعت أنت الشلاث المرات فأردت أن أوي إلىك لأنظر ما عملك فأقتدى به فلم أرك تعمل كبير عمل فما الذي بلغ بك ما قال رسول الله ﷺ ؟ قال: ما هو إلا ما رأيت. قال: فلما وليت دعاني فقال: ما هو إلا ما أني لا أجد في نفسى لأحد من المسلمين غشا ولا أحسد أحدا على خير أعطاه الله عز وجل إياه. فقال عبد الله: هذه الذي بلغت بك وهي التي لا نطيق.[صحيح. السلسلة الضعيفة ج١

ولهذا كان المصطفى على يتلمس سلامة الصدر ويعلم أمته ذلك فكان يقول 👛 : ألا لا يبلغني أحد منكم عن أصحابي شيئا فإنى أحب أن أخرج إليكم وأنا سليم الصدر.[ضعيف. المشكاة ٤٨٥٢]

وروى عن أبي ضمضم أنه قال: اللهم إنه ليس عندي شيء أتصدق به إلا أعواد عليها شجب من ماء، ووسادة

إذا كان وقوع الخطأ من البعض قد سبق به قدر الله تعالى، وإذا كان قد كُتبت علينا أنصبتنا من الأخطاء والزلات فإن الحاجة تفرض علينا تعلم الفقه الشرعى في التعامل مع المخطئين والمنهج القويم في التعامل مع المذنيين.

حشوها ليف اللهم إنى أتصدق بعرضي على من ناله من الناس.[مجمع الزوائد ج٣ ص١١٤].

قال ابن القيم معلقاً؛ وفي هذا من الجود وسلامة الصدر وراحة القلب والتخلص من معاداة الخلق ما فيه. [مدارج السالكين ج٢ ص٢٩٣].

ولقد خسر أقوام يجمعون حسنات كأمثال الجبال من صلاة وصوم وتلاوة وذكر ودعوة إلى الخير، ثم يذهبونها بالحقد والحسد، وهل هذا إلا من الخذلان وقلة التوفيق وكيد الشيطان.

فالأصل في المسلم أن يتلمس أسباب سالامة الصدر، وبذلك تنتظم أحــوال الناس، ويرتفع من بينهم الخلاف والنفور، وتزول الضغائن من الصدور، وينتشر بينهم المحبة والألفة والسرور. 🗆 ٧- حسن الظن:

إحسسان الظن بالمسلمين خلق تَرَبِّي عليه المسلمون الأول رباهم عليه القرآن، وسيد ولد عدنان 🚟 فاستقرت الحياة وأمنت المجتمعات. 🔝

قَالَ تَعَالَى: ﴿ لَوْلاَ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظُنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِهِمْ خَيْرًا وَقَالُوا هَذَا إِفْكُ مُّبِينٌ ﴾ [النور: ١٨٧]. أنه عمال الراسطا من

قال العلماء: إن في الآية دليلا على أن درجة الإيمان والعفاف لا يزيلها الخبر المحتمل وإن شاع. وفى الآية أمر للمؤمنين بأن يظنوا خيرا بمن كان

ظاهره العدالة وبراءة الساحة وأن لا يقضوا عليهم

قال الإمام القرطبي: المعنى أنه كان ينبغي أن يقيس فضلاء المؤمنين والمؤمنات الأمر على أنفسهم فإن كان ذلك يبعد فيهم فذلك في عائشة وصفوان

وروى أن هذا النظر السديد وقع من أبي أيوب الأنصاري وامرأته وذلك أنه دخل عليها فقالت له: يا أبا أيوب؛ أسمعت ما قيل فقال: نعم وذلك الكذب، أكنت أنت يا أم أيوب تفعلين ذلك قالت: لا والله، قال: فعائشة والله أفضل منك قالت أم أبوب: نعم.

فهذا الفعل ونحوه هو الذي عاتب الله تعالى عليه المؤمنين إذ لم يفعله جميعهم. [تفسير القرطبي: ج١٢ ص٢٠١]. السماع ليد يصلما المسلم

قال النحاس: (بأنفسهم) أي بإخوانهم، فأوجب الله سبحانه على المسلمين إذا سمعوا رجلا يقذف أحدا ويذكره بقبيح لا يعرفونه به أن ينكروا عليه ويكذبوه، وتوعّد من فعل ذلك ومن نقله. [فتح القدس: وخليد لا ١١ ١١ الموقد زالة طار د

فإساءة الظن بالمؤمنين تكون بحمل أقوالهم وأفعالهم على محمل سيء، وذلك بتضخيم السيئات، والنظر إليهم بمنظار الاتهام والادانة، دون البحث عن الأسباب، أو التماس المعاذير، وتفسير كل قول أو

فعل يحتمل وجهين: وجه خير، ووجه شر بوجه الشر.

الله عنه أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال: ولا تظنن بكلمة خرجت من أخيك المؤمن إلا خيرًا وأنت تجد لها في الخير محملا. [تفسير ابن كثير ج٤ ص۲۱۳].

وعن أبي هريرة أن رسول الله 👺 قـال: « إيـاكم والظن فان الظن اكذب الحديث ولا تجسسوا ولا تحاسدوا ولاتنافسوا ولاتباغضوا ولاتدابروا وكونوا عبادا لله إخوانا ». [صحيح مسلم: ج٤ ص ١٩٨٥].

قال البيهقى: كان سهل بن عبد الله يقول: من أراد أن يسلم من الغيبة فليسد على نفسه باب الظنون فمن سلم من الظن سلم من التجسس ومن سلم من التجسس سلم من الغيبة ومن سلم من الغيبة سلم من الزور ومن سلم من الزور سلم من البهتان.[شعب الإيمان: جه ص٢١٦].

٣- التماس الأعدار وقبولها:

من صفات الأبرار التماس الأعذار، والتجاوز عن الزلل والعثرات، وغض النظر عن الهفوات والهنات، وقبول أعذار المعتذرين عن الذنوب والخطيئات.

عن عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله عد « ليس أحد أحب إليه المدح من الله عز وحل من أحل ذلك مدح نفسه، وليس أحد أغيرَ من الله من أجل ذلك حرم الفواحش وليس أحد أحب إليه العذر من الله من أجل ذلك أنزل الكتاب وأرسل الرسل ».[صحيح مسلم: ج٤ ص٢١١٤].

وهذا عمر تأخذه الغيرة على دين الله عز وحل في قضية حاطب فيقول يا رسول الله: إنه قد خان الله ورسوله والمؤمنين فدعنى فلأضرب عنقه فأرسل رسول الله 🛎 إلى حاطب فقال: يا حاطب ما حملك على ما صنعت فقال: يا رسول الله إني كنت امرأ ملصقا في قريش وكان لي بها مال وأهل ولم يكن من أصحابك أحد إلا وله بمكة من يمنع أهله وماله، فكتبت بذلك إليهم ووالله يا رسول الله إنى لمؤمن بالله ورسوله. فقال رسول الله 👺: «صدق حاطب فلا تقولوا لحاطب إلا خيرا».

قال أبو قلابة: إذا بلغك عن أخبك شيء تحد عليه فيه فاطلب له العذر جهدك فإن أعياك فقل: لعل عذره لم يبلغه علمي.[الزهد لهناد ج٢ ص٥٧٩].

قال ابن المبارك: (المؤمن يلتمس المعاذير، والمنافق يتتبع الزّلات). [إحياء علوم الدين ج٢ ص١٧٧].

> ٤- الستر على المسلمين نكمل ذلك في الحلقة القادمة إن شاء الله.



المظروف من الخارج

ورقم الهاتف. تكتب الوظيفة على



يرجى الاتصال بإدارة المشروعات بالمركز العام ۸ شارع قولة عابدين القاهرة ـ تليفاكس : ٣٩١٦٠٣٤ ت : ٣٩١٥٤٥٦ ـ ٣٩١٥٥٧٦ يرجى إيداع التبرعات بحساب رقم / ٢١٨٨٠ ببنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة وإرسال صورة إيصال الإيداع على الفاكس رقم: ٣٩١٦٠٣٤، أو عمل حوالة بريدية باسم/ مدير إدارة المشروعات على مكتب بريد عابدين على نفس العنوان

Upload by: altawhedmag.com