





### اتباع الشهوات يُعمي ويُصم [قصة الإسرائيلي والعصفورة]

ظفر رجل بامرأة فأراد أن يُدخلها بيته ليغتصبها، فثبّت الله قلبها حتى قالت له: كان يَحْسُن أن يكون معنا في خلوتنا شيء ناكله، فأعمى الله بصيرته وتركها مسرعًا وهو يقول: الآن أتيك بكل ما تشتهين، فرجع فوجدها قد أَفْلَتَتْ وهربت فاحترق قلبه حسرة.

قال الشعبي: صاد رجل من بني إسرائيل عصفورة فقالت له: ما تريد أن تصنع بي قال: أنبحك فأكلك! قالت: والله ما أشْفي من قَرَم (شدة اشتهاء اللحم) ولا أُغْني من جُوع، ولكني أعلمك ثلاث خصال هي خير لك من أكلي: أما الأولى فأعلمك إياها وأنا في يَدِكَ، والثانية إذا صرت على الجبل. فقال: إذا صرت على الجبل. فقال: هات الأولى: قالت: لا تتلهفن على ما فاتك. فخلًى عنها؛ فلما صارت فوق الشجرة قال: هات الثانية. قالت: لا تُصدَدُقَن بما لا يكونُ أنه يكونُ. ثم طارت فصارت على الجبل، فقالت: يا شقيُّ؛ لو ذبحتني يكونُ. ثم طارت فصارت على الجبل، فقالت: يا شقيُّ؛ لو ذبحتني لأخرجتَ من حَوْصلتي دُرة فيها زنة عشرين مثقالاً. قال: فعضٌ على شفتيه وتلهف ثم قال: هات الثالثة. قالت له: أنت قد نسيت الاثنتين، فكيف أعلمك الثالثة؛ ألم أقل لك لا تتلهفنَ على ما فاتك؛ فقد تلهفت على إذ فُتُك، وقلت لك: لا تصدقن بما لا يكون أنه يكون! فصدقت! أنا وعظمي وريشي لا أزن عشرين مثقالاً، فكيف يكون في حوصلتي ما وزنها؟

التحرير

المُ المَّالِينَ الْحَدِينَ الْحَدِينَ الْحَدِينَ الْحَدِينَ الْحَدِينَةِ الْحَدِينَةِ الْحَدِينَةِ الْحَدِينَةِ

رئيس مجلس الإدارة د. جمال المراكبي المشرف العام د. عبد الله شاكر الجنيدي

اللجنة العلمية
د. عبد العظيم بدوي
زكرياحسيني
جمال عبد الرحمن
معاوية محمد هيكل
سكرتير التحرير

لأول مرة نقدم للقياري كرتونية كاملة تحتوي على ٢٥ مجلدًا من مجلة التوحيد عن ٣٥ سنية كاملة



**Upload by: altawhedmag.com** 

## مديرالتحريرالفني حسين عطا القراط

## رئيس التحرير جمال سعد حاتم

#### ثمن النسخة

مصر ۱۵۰ قرشا ، السعودية ٢ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المعرب دولار أمريكى، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو.

#### الاشتراكالسنوي

۱- في الداخل ۲۰ جنيها (بحوالة بريدية داخليسة باسم مسجلة التوحيد على مكتب بريد عابدين).

٢- في الخارج ٢٠ دولارا أو ٧٥ ريالا سعوديا أو ما يعادلها.

سعودي او ما يعادلها. ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الاسلامي فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - انصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

#### البريدالإلكتروني

الحالمة

Mgtawheed@hotmail.com

Gshatem@hotmail.com التوزيعوالاشتراكات

See 2070@hotmail.com سفع الجلة على الإنترنت www.altawhed.com

سوقع الركسز العسام www.ELsonna.com

#### التوزيع الداخلي

مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

مطابع الأهرام التجارية قليوب.مصر

## في هندًا انعاد

| Y   | د. جمال المراكبي          | الافتتاحية: «عقيدة الشافعي»                               |
|-----|---------------------------|-----------------------------------------------------------|
| 0   |                           | كلمة التحرير: «تعظيم حرمات الإسلام والأقصى المست          |
| 1:  | د. عبد العظيم بدوي        | باب التفسير: «سورة النازعات (٢)»                          |
| 15  | الهين،                    | منبر الحرمين: «الأقصى بين العدوان المشين والخذلان         |
|     | عبد الرحمن السديس         | ter for been filly, tillly repair in the                  |
| 14  | طائف (۲)،                 | مختارات من علوم القرآن: «سورة آل عمران فضائل ولا          |
| 11  | مصطفى البصراتي            |                                                           |
| TT  | على حشيش                  | درر البحار من صحيح الإجاديث القصار (٣٨)                   |
|     | د. عبد الله شاكر          | خاتم الانبياء والمرسلين رحمة من رب العالمين               |
| 77  | بان عليه السلام» «هاروت   | القصة في كتَّابُ الله: «بنو إسرائيل من بعد سليه           |
| YA  | عبد الرازق السيد عيد      | وماروت (۱)»                                               |
|     | التحرير                   | حدث في مثل هذا الشهر                                      |
| FT  | التحرير                   | فتاهي النب علا                                            |
| 77  | اً.د علي السالوس          | الشيعة والرافضة                                           |
| TA  | علاء خضر                  | واحة التوحيد                                              |
| 21  | معاوية محمد هيكل          | اتبعوا ولا تبتدعوا: الإسلام سمات وخصائص (٢)               |
|     | عبد الرازق السيد عيد      | حتى لا يقع الالتباس على كثير من الناس                     |
| 24  | ه من الفاحشة              | دراسات شرعية: المنهج الإسلامي في وقاية المجتمعان          |
| 73  | متولي البراجيلي           |                                                           |
| ٥.  | جمال عبد الرحمن           | الأسرة المسلمة: ماذا تعلمنا من رحيل عام مضي؟              |
| ٥٣  | ٤) محمد صفوت نور الدين    | من روائع الماضي: الحجاب الشرعي للمراة المسلمة (           |
| 07  | ق وزفافها» على حشيش       | تحذير الداعية (٧٩): «قصة جهاز فأطمة بنت النبي ا           |
| ٥٨  |                           | الفتاوي                                                   |
| 11  | د. حسن إبراهيم            | حول مسالة الحياء في الطب                                  |
| 3.7 | المستشار/ احمد السيد علي  | المصالح المرسلة بين الاعتبار والإنكار                     |
| 77  | اسامة سليمان              | مشابهة الرافضة لليهود                                     |
| 79  | . محمد عبد العليم الدسوقي | منهج السلف في تفويض الصفات (١٣) و                         |
| ٧٢  | عبد المحسن بن زين المطيري | الطَّعْنَ فِي القَرَانَ الكَرِيمِ فِي القَرَانَ الكَرِيمِ |
|     |                           | The latest the same of the latest the same of the same of |

٦٤٠ جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر ٢١٠ دولار لـن يطلبها خــارج مصــر شــاملة سعـــر الشـحــن

सिन्माणिया क्टिशाहाट्येष्ट्रक क्टिशिटिस्पाहस्स الحمد لله، والصلاة والسلام على خير خلق الله، وعلى اله وصحبه، وبعد:

فقد سبق أن تكلمنا عن أصول السنة والعقائد المتفق عليها عند أئمة أعلام الأمة، وسيراً على هذا النهج نتكلم عن عقائد بعض أعيان العلماء، ونبدأ في هذا اللقاء بالحديث عن عقيدة الإمام الشافعي.

محمد بن إدريس الشافعي إمام جليل عظيم القدر، قال عنه الذهبي: الإمام عالم العصر ناصر الحديث فقيه الملة أبو عبد الله القرشي ثم المطلبي الشافعي المكي، الغزي المؤلد، نسيب رسول الله في وابن عمه، فالمطلب هو أخو هاشم والد عبد المطلب. وقال عنه الخطيب البغدادي: الإمام زبن الفقهاء وتاج العلماء.

أثر الشافعي في الأمة

وقد صنف العلماء في مناقبة المصنفات، وأثر الشافعي في الأمة عظيم، فهو مجدد القرن الثاني بعد عمر بن عبد العريز، وهو الذي نصير السنة والحديث، وأول من صنف في أصول الفقه وانتشرت أقواله في ربوع الأرض وكثر مادحوه وصار للمذهب الشافعي مدرسة من أكبر المدارس الفقهية إلى يومنا هذا.

وكان الشافعي فقيها أديباً شاعراً حسن العشرة، الختلف ذات يوم مع أحد جلسائه في مسالة ثم انفض المجلس فإذا به يأتي دار صاحبه ويقرع بابه ليقول له: ألا يسعنا أن نكون إخواناً وإن اختلفنا في مسالة ؟

وعاتب مرةُ صديقاً بلغه عنه شيءٌ فكتب إليه:

اذهب فيانك من ودادي طالقً

لاطالق منى طلاق البين

فإن ارعويت فإنها تطليقة

ويُقسيم وُدُكَ لي على ثنتينِ

وإن اعوججت شفعتها بمثالها

فيكون تطليقين في قُرعَيْنِ

وإن الشلاث اتتك مني بتُسةً

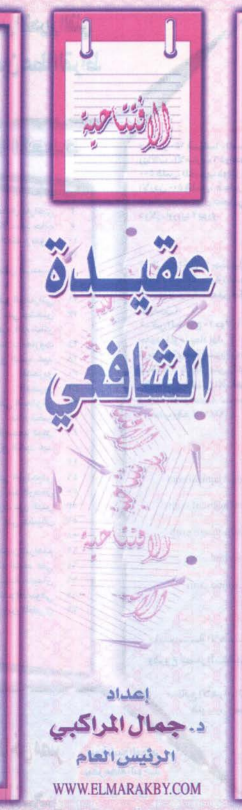
لم يُغن عنك شيفاعة الثقلين

وليس مرادي أن أترجم للإمام الشافعي فتراجمه كثيرة، ولكن مرادي أن أتحدث عن عقيدته لأن الناس يتحدثون عن مذهبه الفقهي فيكثرون، ولا أرى أحداً من الشافعية يتحدث عن معتقد هذا الإمام، بل إن اللافت للنظر أن أكثر الشافعية يعلنون دائماً أبداً أنهم في باب العقائد أشاعرة، فينتسبون للشافعي في فروع الدين، وينتسبون للأشعري في أصول الدين وهذا يجعل الباحث في حيرة، ويشير عديداً من التساؤلات هل كان الشافعي أشعريًا؟

هذّا محال لأن الأشعري كان بعد وفاة الشافعي، فهل كان الشافعي إماماً في الفقه، ولم يكن إماماً في أصول الدين، وما هو المنقول عن هذا الإمام في باب العقيدة ؟ ويجد الباحث صعوبة في تحرير هذه المسألة.

تعرض الشافعي في حياته للهمز والطعن

لقد تعرض الشافعي في حياته للهمز والطعن في



العدد ٤٢٢ السنة السادسة والثلاثون

عقيدته، وتعرض لشكاية ظالمة حُمل بسببها إلى الخليفة العباسي فبرأه الله مما قالوا، وكان عند الله وعند الناس وجيهاً، ونسبه بعض النواصب للرافضة ظلماً وزوراً لأنه يعلن حبه لآل 

تعرض بعض متعصبي الحنفية للشافعي

قال ابن كثير: ليس برفض حب آل محمد، وكان أهل السنة يحبون محمداً 🐉 وآله ويجب عليهم ذلك كما يجب عليهم حبُّ أصحاب رسول الله ﷺ أجمعين.

وتعرض للشافعي بعض متعصبي الحنفية فوضع حديثاً في فضل أبي حنيفة وذم الشافعي ونسبه إلى رسول الله 🐉 كذباً فقال: سيكون في أمتى رجل يقال له أبو حنيفة هو سراج أمتى، وسيكون في أمتي رجل يقال له محمد بن إدريس فتنته على أمتى أضر من فتنة إبليس. [ذكره الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد]

ورد بعض متعصبي الشافعية بمثل ذلك، ومما يروى في هذا قول بعضهم:

قل لمن قياسيه بنعيمان جه إس الض اءُ بالظلماء الشافعي لم يكتب عقيدته

وإذا كان الشافعية لم ينقلوا لنا معتقداً منسوباً إلى الشافعي كما نُقل عن أحمد بن حنبل معتقده، فهذا لأن الشافعي لم يكتب عقيدته، وما كان العلماء يكتبونَ عقائدهم إلا بعد ظهور فتنة المعتزلة الجهمية، وحملهم الناس على البدعة والقول بخلق القرآن، وثبات إمام أهل السنة في وجه هذه البدعة حتى رد الله كيدهم في نحورهم فكتب علماء السنة محذرين من عقائد المبتدعة مسنى للناس المعتقد الحق الموافق للسنة.

وقد نُقل عن الشافعي مسائلً متفرقة في العقيدة تدل على عقيدته ومذهبه منقولة في

وقد سُئل شبيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله عن رجلين اختلفا في الإعْتِقَادِ. فَقَالَ أَحَدُهُمَا: مَنْ لاَّ يَعْتَقِدُ أَنَّ ٱللَّهُ سُبُحَانَهُ وَتُعَالَٰى فِي السِّمَاءِ فَهُوَ ضَالٌّ. وَقَالَ ٱلْأَخَرُ: إِنَّ اللَّهَ سُبُحَانَهُ لأ يَنْ حَصِرُ فِي مَكَانِ وَهُمَا شَافِعِيًانِ فَبَيَّنُوا لَنَا مَا نَتَّبِعُ مِنْ عَقِيدَةٍ «الشَّافِعِيَّ» رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَمَا الصبُّو ابُ في ذَلكُ معتقد الشافعي لا بختلف عن معتقد سلف الأمة

فَاجِنَابِ: الحُمْدُ لِلَّهِ اعْتِقَادُ الشَّنَافِعِيُّ- رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ- هِوَ اعْتِقَادُ «سَلَفِ الإسْلَام» كَمَالِكِ وَالشُّورِيُّ وَالأوزاعي وَابْنِ الْمُبَارِكِ وَأَحْمَد بُّن حَنْبَلِّ وَإِسْحَاقَ بْنَ راهويه ؛ وَهُو اعْتِقَادُ الْمُسَايِخ الْمُقْتَدَىُّ بِهِمْ كَالْفَضِّيلِ بْنُ عِيَاضَ وَأَبِي سُلُيْمًانَ الدَّارِ أَنِي وَسَهْلُ بْنِ عَبْدِ اللّهِ التستري وَعَيْرِهُمَّ، فَإِنَّهُ لَيْسَ بَيْنَ هِؤُلَاءِ الْأَئِمَّةِ وَآمُثَالِهِمْ نَزَاعُ فِي أُصُولِ الذِّينِ. وَكَذَٰلِكَ آبُو حَنيِفَةَ— رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ— فَإِنَّ الإِعْتَقَادَ الثَّابِتَ عَنَّهُ فِي التَّوْحِيْدِ وَالْقَدَرَّ وَنَحْوِ ذَلِكَ مُوَافِقٌ لإعْتِقَادٍ هَوُّلُاءِ وَإعْتِقَادُ هَوُّلَاءِ هُوَ مَا كَانَ عَلَيْهِ الصُّحَابَةُ وَالتَّابِعُونَ لَّهُمْ بإحْسَان، وَهُوَ مَا نَطَقَ بِهِ الْكِتَابُ وَالسُّئَة. قَالَ الشَّافِعِيُّ فِي أَوَّلِ خُطْبَةِ «الرِّسَالَةِ»: الحَّمْدُ لِلَّهِ الذِّي هُوَ كُمَا وَصَفَ بِهِ نَفْسَهُ وَفُوْقَ مَا يَصِفُهُ بِهِ خَلْقُةً. فَيَيَّنَّ ۖ رَحِمَهُ اللَّهُ ۖ أَنَّ اللَّهَ مَوْصُوفُ بِمَا وَصَفَّ بِهِ نَفْسَهُ فِي كَتَّابِهِ وَعَلَى لِسِنَانِ رَسُولِهِ ﷺ.أهـ

وذكر رحمه الله في القصيدة المنسوبة إليه في السُّنة قوله: هذا اعتقادُ الشافعيُ ومالك

حذريت إداره كمال وانح حنيال في عنه ثم اد

فإن اتبعث سبيلهم فموفق

مامير لا خالله إن يقوق المدال مقد به وإن اجتد دعت قالم العادل من العادل من العادل من العادل من العاد وقد صنف بعض الفضلاء في عقيدة الشافعي مصنفات لم تُنقل إلينا وقد جاء في ترجمة

الحافظ عبد الغنى المقدسي المتوفّى سنة ٦٠٠ هـ أن له مصنفاً بعنوان عقيدة الشافعي. [ذيل طبقات الحنابلة]

وذكر الذهبي في ترجمة الشافعي أن الهكاري له كتاب في عقيدة الشافعي روع في السناده

عن يونس بن عبد الأعلى قال: سمعت الشافعي يقول: وقد سُئل عن صفات الله تعالى وما يؤمن به فقال: لله أسماء وصفات جاء بها كتابه، وأخبر بها نبيه في أمته، لا يسع أحداً قامت عليه الحجة ردها، لأن القرآن نزل بها وصح عن رسول الله في القول بها، فإن خالف ذلك بعد ثبوت الحجة عليه فهو كافر، فأما قبل ثبوت الحجه فمعنور بالجهل، لأن علم ذلك لا يدرك بالعقل ولا بالروية والفكر، ولا نكفر بها أحداً إلا بعد انتهاء الخبر إليه بها، ونُثبت هذه الصفات، وننفي عنه التشبيه، كما نفاه عن نفسه فقال: ﴿ لَيْسٌ كَمَثِّلُهِ شَيْءٌ وَهُوَ السّمِيعُ الْبُصِيرُ ﴾ [الشوري١١].

[سير أعلام الثيلاء جـ ١٠ صـ ٧٩ – ٨٠]

وما نقله ابن تيمية وابن القيم والهكاري يدل على أن معتقد الشافعي في الأسماء والصفات لم يكن يختلف عن عقيدة إخوانه من العلماء المتبعين للأثر، خاصة وأن الشافعي كان معروفاً بنصرته للسنة وحرصه على اتباع الأثر حتى قال عنه أحمد بن حنبل: ما رأيت أحداً أتبع للأثر من الشافعي.

وسوف أنقل لك- حفظك الله- طرفاً من أقوال الشافعي في مسائل الإيمان والقدر والقول في القرآن والقول في الصحابة وغيرها من المسائل ليتبين لك أن معتقد الشافعي هو معتقد أهل السنة والحماعة المتبعن للأثر، المنكرين على المتكلمين والفلاسفة ما ابتدعوه في أصول الدين.

أقوال الشافعي في الإيمان

قال السبكي في طبقات الشافعية جـ١ صـ١٣٠٠: وإلَّى مذهب السلف ذهب الإمام الشافعي ومالك وأحمد والبخاري وطوائف من الأئمة المتقدمين والمتاخرين. أهـ

ومذهب السلف أن الإيمان قول وعمل يزيد وينقص وأن الأعمال تدخل في مسمى الإيمان خلافاً للمرحئة.

وقد نقل البيهقي وابن عبد البر عن الربيع بن سليمان قال: سمعت الشافعي يقول: الإيمان قول وعمل بزيد وينقص.

والمنقول عن الشافعي في هذا الباب يطول ذكره

والعجيب أن السبكي نقل في طبقاته أن أبا حنيفة والأشعري خالفا في هذه المسألة وقالا: الإيمان هو التصديق، وأن المشهور من مذهب الأشعري أنه لا يقبل الزيادة والنقص، وذكر عدداً ممن خالف من الأشاعرة الذين وافقوا السلف، ومع ذلك فقد حاول الانتصار لرأي الأشعري وترجيحه، ثم حاول رفع الخلاف في المسألة زاعما أنه خلاف لفظي.

٧- قوله في القدر:

سُئِل الشافعي عن القدر فقال:

د ويلدي عليه ولفيف يو الله وونهم قي المراجع وونهم م يريسين

العباد عليه ما علمت . وهاذا أعاد ت وذا له أعان

للي ذا مندت، وهذا خصدنات

يم القعاري دينهم العلمين أوادية ال<mark>فيضي العلم يجيب ري الفيستي والسبن</mark>

<u>منهم تبعث في ومدهم سعد يد.</u> وما شيخت إن لم تشيالم بكن

[مناقب الشافعي للبيهقي – وشرح أصول اعتقاد أهل السنة]

وقال رحمه الله: مشيئة العباد هي إلى الله تعالى ولا يشاءون إلا أن يشاء الله رب العالمين، فإن العباد لم يخلقوا أعمالهم، وإنَّ القدر خيره وشره من الله عز وجل، وإن عذاب القبر حق، ومسالة أهل القبور حق، والبعث حق، والحساب حق، والجنة والنار حق، وغير ذلك مما جاءت له السنن. إمناق الشافعي

وقال: القدرية الذين قال رسول الله ﷺ: «هم مجوس هذه الأمة» الذين يقولون إن الله لا يعلم المعاصى حتى تكون. [مناقب الشافعي]

مقول الشافعي في القرآن من المسلم المسلم المسلم

قال رحمه الله: من قال القرآن مخلوق فهو كافر. [شرح اصول اعتقاد اهل السنة]

وذكر عنده رجل من الجهمية فقال: أنا مخالف له في كل شيء وفي قوله لا إله إلا الله، أنا

أقول: لا إله إلا الذي كلم مـوسى تكليماً من وراء حجاب وهو ويقول: لا إله إلا الذي خلق كلاماً أسمعه موسى من وراء حجاب. [بن عبد البر، والبيهقي]

قول الشافعي في الصحابة

قال رحمه الله: اثنى الله تبارك وتعالى على أصحاب رسول الله و القرآن والتوراة والإنجيل وسبق لهم على لسان رسول الله من الفضل ما ليس الأحد بعدهم، فرحمهم الله وهناهم بما أتاهم من ذلك ببلوغ أعلى منازل الصديقين والشهداء والصالحين، فهم أدوا إلينا سئن رسول الله و شاهدوه والوجي ينزل عليه، فعلموا ما أراد رسول الله و عماً وخاصاً وعزماً وإرشاداً، وعرفوا من سنته ما عرفنا وجهلنا، وهم فوقنا في كل علم واجتهاد، وورع وعقل و أراؤهم لنا أحمد وأولى من أرائنا عندنا النفسنا والله أعلم.

وَاخْرِج البيهقي عَن ربيع بن سليمان قال: سمعت الشافعي يقول في التفضيل: أبو بكر وعمر وعثمان وعلى.

و أخرج البيهقي عن محمد بن عبد الله بن الحكم قال: سمعت الشافعي يقول: أفضل الناس بعد رسول الله ﷺ أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم علي .?

ومن شعره في الصحابة ما رواه صاحب المناقب وصاحب الطبقات عن المزني:

وان <u>عُــــرَى</u> الإيمان ق<u>ــــولُّ مُـــَــَةِ ـــيَّـنُّ</u> المالية من الباهــهُ بـقــنــقُـصُ

وان أبا بكر خلي<u>ة</u> أ<del>حمد</del> مان على القضائة منت خصص

وأشهد ربي ان عيش ميان فياضل به مدر دوة راه

وكان أبو حفص على الخير يحرصُ المَاةُ قوم يُها تعدى بهاداهمُ

و<u>ه على رحي و حيد يريد ويتعلم</u> ب ما لغه اله بش<u>ة مونَ سية ال</u>هة

ورم يسم موس سيماهه واشهد أن البعث حقّ واخلَصُ قوله في الرؤلة

قال الشافعي: في كتاب الله عز وجل: ﴿ كَالَّا إِنَّهُمْ عَنْ رَبَهِمْ يَوْمَئِدٍ لِمَّجُوبُونَ ﴾ [الملففين: ١٥] دلالة على أن أولياءه يرونه على صفته. وفي رواية: دلالة على أن أولياءه يرونه يوم القيامة بابصارهم. [الإيانة جـ٣ صـ٩٥ - الاعتقاد للبيهقي صـ٣٣ - اللالكائي شرح أصول الاعتقاد حـ٨٣ - وابن كثير في ترجمة الشافعي] قوله في ما ورد في الحديث من صفات الله عزوجل

عن يونس بن عبد الأعلى قال: سمعت الشافعي يقول: ما صبح أن رسول الله ﷺ قاله فلا يقال له لِمَ وكيف. [الإبانة جـ٣ صـ٢٠٣ الرد على الجهمية]

وعنُ الربيع بن سليمان قال: قـال الشافعي رحـمه الله: وليس في سنـة رسول الله ﷺ إلا اتباعها بفرض الله عز وجل والمسالة بكيف في شيء قد ثبتت فيه السنة لا يسع عالماً.

قوله في أهل البدع واصحاب الكلام

قال الشافعي: ما رأيت أحداً ارتدى شيئاً من الكلام فأفلح.

وقال: لو اردَّت أنَّ أضْع على كلِّ مخالفٌ كتاباً كبيراً لفعلت، ولكن ليس الكلام من شاني، ولا

أحب أن ينسب إلى منه شيء.

وأخرج الهروي عن يوسف بن يحيى البوطي قال: سالت الشافعي أأصلي خلف الرافضي ؟ قال: لا تصل خلف الرافضي ولا القدري ولا المرجيء، قلت: صفهم لنا، قال: من قال:الإيمان قول فهو مرجيء، ومن قال إن أبا بكر وعمر ليسا بإمامين فهو رافضي، ومن جعل المشيئة إلى نفسه فه قدري.

وبعد.. فهذه نبذ مختصرة من أقوال الشافعي حررها من نقل مذهبه وكتب في فضائله، فهل يقال بعد ذلك إلا أن الشافعي كان كسابقيه من أئمة السلف وعلى معتقدهم؟ وهل يُقبل من أحد بعد ذلك أن يقول أنا شافعي المذهب أشعري المعتقد ؟!

والحمد لله رب العالمين. عام 1960هـ عام بعد يعظ السعاب



إن نجاح العدو في استثمار الخلاف والضرقة ليس لشدة ذكائه وعظم دهائه فحسب، ولكن لتقصير الأمة، وقد يكون لعظم غفلتها. انتهاك حرمات المسلمان

إن ما يحدث في الصومال ومن قبله في لبنان والسودان وأفغانستان، وحمامات الدم في العراق لهو دلالة على انتهاك حرمات الإسلام والمسلمين، فالغلاة قد سلكوا مسالك التعصب والعنف والتكفير والفتتل والتفجير

والجفاة يريدون قطع الأمة وفصلها عن دينها وأصولها وأصالتها وثوابتها، أما القزاة فيتخذون بين هذين الضريقين سبيلاً لتمزيق الأمة وهز ثوابتها وفرض ثقافتهم والعبث بثروات الأمة.

تنتهك حرمات الإسلام وروائح الطائفية المنتنة الهوجاء تنبعث في كل مكان.. مما يستوجب على قادة الأمة أن يهبوا من سباتهم العميق للحفاظ على كيان الأمة ودرء سموم أعدائها المتربصين لها، ومحاصرة كل بوادر

على كل صادق في دينه، ناصح لأمته، ساع بجد وإخلاص وإيمان لصلحتها أن يعلن براءته إلى الله عزوجل من كل دعوة تحارب شريعة الله وتجاهز في عدائها لتاريخها وسلفها وأنمتها ورجالها.

يجب أن تدحر تلك الدعوات التي لا بمكن أن تجتمع مع أصل الإسلام والتوحيد والنهى الذي جاء به سيد البشرية 👺.

ورغم هذه الأجواء القاسية إلا أن الأمل في العودة إلى الصلاح، وإصلاح ذات البين، فكانت أبناء اجتماع الفلسطينيين في مكة الكرمة من أجل وضع حد للفتن والاقتتال ليجتمع الأشقاء والفرقاء على طاولة الحوار والسلام في أرض الله الحرام، والله سبحانه وتعالى يقول في كتابه الكريم: ﴿ إِنْ يُريدا إصَالاحًا يُوفق اللَّهُ بِينَهُمًا ﴾ [النساء: ٢٥]، وما حيدث من اتضاق بين الفلسطينيين ندعو الله سبحانه وتعالى أن يحقق به الوفاق والوحدة، ويشفى الله به صدور قوم مؤمنين، ويذهب غيظ قلوبهم، والله سبحانه يقول في كتابه العزيز: ﴿ وَلا تَنَازَعُوا فَتَمْ شَلُوا وَتَنْهَا الْمُحَكَّمُ ﴾، والله سيحاثه يبغض إلينا التضرق والاختلاف لأنه أول الوهن وباب الفشل والضياع، قال تعالى: ﴿ وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَضْرَقُوا وَاخْتَلْفُوا مِنْ بِغَدِ مَا جَاءَهُمُ الْبِيِّنَاتَ وَأُولَئِكَ لَهُمْ عِيدًابُ عَظِيمٌ ﴾ آل عمران: ١٠٥-

الأقصر وهوان السلمان

فمازالت حرمات المسلمين تنتهك وتستباح، ويستغل الصهاينة انشغال الفلسطينيين وتقاتلهم وحريصين على ترسيخ الخلافات، وبث المساحنات، مقدمين في تلك الأجواء على تهديد المسجد الأقصى بحفرياتهم الظالمة التي يشتم منها الغدر والخداع، ومشهد الانتضاضة الأولى ما يزال في الأذهان عندما دنست أقدام شارون السجد الأقصى واشتعلت معها الانتفاضة، وقد شهدت الأراضي الفلسطينية حالة من الفليان..

فهل نفيق ونعود إلى رشدنا؟ هل تتوحد إرادتنا، وتلتئم جراحاتنا؟ ليس ذلك على الله ببعيد.

اللهم انصر الإسلام والمسلمين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

على كل صادق في دينه، ناصح لأمسه، ساعبجدواخلاص وإيمان لصلحتها أن يعلن براءته إلى الله عز وجل من كل دعوة تحارب شريعة الله وتجاهزفي عدائها لتاريخها وصحابتها

وسلفها وأئمتها ورجالها

# مؤثمر «حرمات الإسلام» وتوصياته

## الكويت \_ جمال سعد حاتم

في ختام مؤتمر «تعظيم حرمات الإسلام» والذي انعقد في الكويت في الفترة من ٣ محرم إلى ٥ محرم ١٤٢٧هـ برعاية وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية الكويتية، بدعوى كريمة من الشقيقة مجلة البيان ومبرة الأعمال الخيرية في الكويت منظمى المؤتمر.

وقد حضر المؤتمر جمع من علماء الأمة ومثقفيها ودعاتها لتداول الآراء حـول ظاهرة التطاول على حـرمـات

الإسلام، والبحث عن أسبابها ودوافعها، واقتراح سبل مواجهتها والحد من آثارها، وقد

تناول المؤتمر مظاهر الاستهائة بدين الإسلام ورموزه وحرماته من قبل أعداء الإسلام، ومن أدعيائه.

وقد أشاد المشاركون في المؤتمر بردود أفعال العالم الإسلامي تجاه تلك التصرفات – رغم ما شاب القليل من تلك الردود من العواطف غير المنضبطة بضوابط الشرع، إلاَّ أنهم أكدوا أن مجمل مواقف أبناء الأمة وعلمائها تثبت في كل مرة أنها أمة لا تزال حية الوجدان، يقظة البصيرة أمام ما يحاك ضد دينها وقرآنها ورسولها وشريعتها الغراء.

#### جهود المؤسسات الإسلامية في الدفاع عن حرمات الأمة

وقد ثمن القائمون على المؤتمر في بيانه الختامي الجهود التي تقوم بها المؤسسات الإسلامية في الدفاع عن حرمات الأمة من منظمات ومجلات وقنوات فضائية ومواقع

إلكترونية مشيرين إلى أن التنديد بالإساءات والتظاهرات لا تكفي، فالأمر بحاجة إلى إيجاد أليات أكثر تأثيرًا وأوسع بالأغًا، حاول المؤتمر صياغتها في توصياته التي حثت على تكاتف الشعوب الإسلامية لحماية هويتها وحرماتها وقيمها من التجاوز والتطاول داخل ديار المسلمين والتي تعد أحد أسباب زيادة جرأة غير المسلمين على حرماتها ورموزها.

#### مطالبة المعتدين بالكفعن الاستهانة بالدم المسلم

وأكد المؤتمر أن الاعتداء على الثوابت

والشبعائر سواء كان من الداخل أو الخارج يعتبر اعتداء على جميع الأمة يجب الحؤول دونه والحفاظ على

حرمة المسلم ومطالبة المعتدين بالكف عن الاستهانة بالدم المسلم وتحويل الرفض النظري لتطاول الغرب على الإسلام إلى تحرك عملي جاد ومستمر على جميع المستويات الرسمية والشعبية من خلال تفعيل جهود المقاطعة الدبلوماسية والاقتصادية والثقافية للجهات المصرة على مواقفها العدائية ضد الإسلام من أجل الحفاظ على منزلة الأنبياء العيم السلام ومكانتهم.

#### إنشاء مراكز للدراسات المتخصصة

وأشار المؤتمر في بيانه الختامي إلى عدة قرارات وتوصيات نوجزها فيما يلي:

أ- حق الأمة الإسلامية في الدفاع عن دينها وحرماتها: يدعم المؤتمر حق جموع الأمة في الدفاع عن عقيدتها وشريعتها بكل السبل المشروعة سياسيًا واقتصاديًا.

٢- التعدي على الحرمات نقطة فاصلة في
 علاقة الأمة بغيرها: يؤيد المؤتمر أن الاعتداء على

# حول حماية هوية الأمة

الأمة.

الثوابت والشعائر، سواء كان ذلك من الداخل أم من الخارج، يعتبر اعتداءًا على جميع الأمة، تجب الحيلولة دونه.

٣- الاعتداء على الإنسان المسلم اعتداء على جموع الأمة: يؤكد المؤتمرون على أن حرمة الإنسان في الإسلام هي من أعظم الحرمات، لذا يطالبون لأجل ذلك بالكف عن الاستهانة بالدم المسلم من المعتدين ومن يساندونهم.

#### والتحرك المملي لحماية حرمات الأمة والمساورات

التحرك العملي البناء لحماية حرمات الأصة: بتحويل ذلك
 الرفض النظري إلى تحرك
 عملي جاد ومستمر على
 المستويات الرسمية

والشعبية، لإظهار أن الأمة الإسلامية لا تقبل المساس بمقدساتها وحرماتها.

٥- أهمية تضافر الجهود الإعلامية والفكرية والثقافية للتأكيد على مكانة الأنبياء: ينظر المؤتمرون بقلق بالغ لظاهرة انتشار الاستهزاء بأنبياء الله صلوات الله عليهم في وسائل الإعلام الغربية تحديدًا، ومن خلال العديد من المواقع الإلكترونية الغربية، لذا يوصي المؤتمر أن تتضافر الجهود من أجل الحفاظ على منزلة الأنبياء ومكانتهم، ولسن الأنظمة الدولية التي ترعى حرمتهم، وتصونها من العبث الفكري والإعلامي والثقافي، وأن تكون الأمة الإسلامية في طلبعة المطالبين بذلك.

- إنشاء مراكز للدراسات المتخصصة في دراسات الاستشراق والغرب ودعمها: يرى المؤتمرون أن الأمة الإسلامية تعاني من نُدرة المراكز الفكرية المتخصصة في التعرف على الفكر الغربي، لذا يوصي المؤتمر أن تعتني الأمة في

المرحلة القادمة بإنشاء العديد من المراكز الفكرية والإعلامية المتخصصة في فهم الغرب.

٧- إصدار دراسات متخصصة في استراتيجيات الأمة في تحجيم الإساءات الموجهة ضد دينها وحرماتها.

#### تفاعل الحكومات والمؤسسات الرسمية

٨- أهمية تفاعل الحكومات والمؤسسات الرسمية مع بقية الأمة: يطالب المؤتمر الحكومات العربية والإسلامية، والهيئات والفعاليات السياسية والدبلوماسية اتخاذ مواقف أصح وأصرح للتعبير عن دين الأمة وهويتها، والمؤتمر يعد عدم التفاعل الرسمي من البعض في مواجهة تكرار هذه الإساءات لأمتنا نوعًا من الإخلال بأمانة المسئولية وتكاليف النيابة عن

#### مناهج الدراسة في العالم الإسلامي

9- ضرورة تأكيد مناهج الدراسة في العالم الإسلامي على تعظيم الحرمات، واحترام الأنبياء، والاقتداء بالصحابة رضوان الله عليهم أجمعين: يتقدم المؤتمر بدعوة إلى وزارة التربية والتعليم في العالم الإسلامي، وإلى القائمين على مسيرة تطوير مناهج التعليم في الأمة الإسلامية للتأكيد على تعظيم الشعائر والأنبياء عليهم الصلاة والسلام، والصحابة رضي الله تعالى عنهم من خلال البرامج التعليمية التي تربي الأجيال الناشئة من الأمة على تعظيم حرمات الإسلام.

#### والمسائل الإعلام في تعظيم حرمات الإسلام الما

 ١٠- دعوة وسائل الإعلام في الدول العربية والإسلامية إلى تعظيم حرمات الإسلام والمسلمين، وعدم استفزاز عموم الأمة بالتطاول على الثوابت: كما يوصي المؤتمر القائمين على وسائل الإعلام العربي والإسلامي أن يكونوا درعًا للأمة في صد الحملات الخارجية، وألا يتحول البعض منهم إلى سلاح ضد الأمة بدلاً من أن يكون سلاحًا لها، ويشكر المؤتمر الإخوة التجار الذين تفاعلوا مع جلسات المؤتمر وتكفلوا بإنشاء قناة فضائية خاصة بتعظيم حرمات الإسلام.

#### لجنة قانونية إسلامية للدفاع عن الحرمات

11- إنشاء لجنة إسلامية قانونية للدفاع عن الحرمات الإسلامية: يوصي المؤتمر بتكوين لجنة قانونية متخصصة تسعى إلى ضمان عدم التعدي على الحرمات الإسلامية، وتجريم الإساءة إلى ثوابت الدين، والملاحقة القضائية والقانونية للمتجاوزين من غير المسلمين أو من المنتسبين إلى الإسلام، وتحم يلهم المسئولية الشرعية، والتنسيق مع اللجان الأهلية والحكومية العاملة في المجال نفسه من أجل توحيد الجهود وتعزيزها، وقد بادر بعض

#### تعريف الإسلام لغير السلمان

القانونيين في كلية الحقوق في الكويت بتقديم

مشروع متكامل في هذا الصدد.

17- التركيز على الجهود الدعوية الرامية إلى تعريف الغربيين بالإسلام: يؤكد المؤتمر على أهمية الجهود الدعوية في الدفاع عن حرمات الأمة عن طريق تعريف الغربيين بالإسلام من خلال البرامج الإعلامية والفكرية الموجهة، والقنوات الفضائية المتخصصة في مخاطبة المغرب، والتركيز على مخاطبة بهم بالأساليب الدعوية المناسبة للشخصية الغربية.

17- أهمية دور الجاليات الإسلامية في الغرب: يوصى المؤتمر بالاستفادة من الجاليات المسلمة في الغرب كخط دفاع أول في مواجهة ظاهرة التطاول. المسلمة التطاول. المسلمة التطاول المسلمة التطاول المسلمة التطاول المسلمة المسلم

 الاهتمام بجوانب الآداب والفنون لمواجهة ظاهرة التطاول على حرمات الإسلام: يرى المؤتمر

أن ظاهرة التطاول على الإسلام وحرماته قد استغلت بعض مجالات الآداب والفنون، وأن التصدي لها يقتضي تشجيع العاملين في المجالات الأدبية والفنية في العالم الإسلامي لتوظيف تلك المجالات واستخدامها في الدفاع عن الإسلام وتعظيم حرماته وشعائره.

#### مطالبة المنصفين من الغرب ياعلان مواقفهم

10- مطالبة المُنْصِفِين من عقاد الغرب بالإعلان عن مواقفهم: وقد تم تشكيل لجنة من بعض حضور المؤتمر لإعداد رسالتين: الأولى موجهة إلى قادة الغرب ومفكريه، أعدت مسودتها الأولى بعنوان: «موقفنا من تجاوزاتكم»، ولازالت في مرحلة الصباغة، والثانية: موجهة إلى بابا

الفاتيكان لرد افتراءاته الأخيرة. ١٦- اهمية عقد فرق عمل حول التوصيات، وتصويل نتائج المؤتمر إلى خطط وبرامج

عملية. ۱۷- تكوين لجنة خاصة بمتابعة توصيات

المؤتمر من اللجان المنظمة.

ختامًا: يحث المؤتمر العلماء والمصلحين على تربية أبناء الأمة على التفاؤل والإيجابية والاعتزاز بالهوية وتعظيم النصوص الشرعية والوقوف عند حدودها.

وأسرة التحرير بمجلة التوحيد تدعو الله سبحانه أن يُبارك في جهود المخلصين ممن شاركوا في المؤتمر وعملوا على إنجاحه بكافة الوسائل، ونخص بالذكر وزارة الأوقاف الكويتية، ومجلة البيان، ومبرة العمل الخير.

نسال الله عن وجل أن يعن دينه وينصر أولياءه، والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

العرب لذا لوصي المؤلمزان تعشني الامة في



يقول تعالى: ﴿ مِلْ أَوَاكَ مَدِيثُ مُوسَى (١٥) إِذْ فَاحَاهُ رَبِّهُ وَالْوَادِ الْمُقَدِّس طُوِّي (١٦) ا ذُهَبِ إِلَى فِرْعُونَ إِنَّهُ طَعْمَى (١٧) فَقُلْ هِلْ لَكَ إِلَى أَنْ تَزَكِّي (١٨) وأمدرك إلى رَبِّك فَهَدْشَى (١٩) فأَرَاهُ الآرِهَ الْكُرْرِي (٢٠) فَكُذَّبِهِ وَعُصِي (٢١) ثُواُ دُورَ مِسْعَى (٢٢) هَمِشَرَ هَنَا دَى (٣٣) هَقَالَ أَنَا رَبِّكُو الأَعْلَى (٢٤) هَأَفَذَهُ اللَّهُ فَكَالَ اللَّفِرَةُ وَالْأُولَى (٢٥) إن فِي ذَلْكَ لَعِبْرَةُ لَمَنْ بِخُشِّي ﴿ [النازعات: ١٥-٢٦]

### اعداد/د. عبد العظيم بدوي

فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِيَ بَا مُوسِنِي (١١) إِنِّي أَنَا رَبُّكَ فَاخْلَعْ نَعْلَدُكَ إِنَّكَ بِالْوَادِ الْمُقَدِّسِ طُورًى (١٢) وَإَنَا اخْتَرْتُكَ فَاسْتُ مِعْ لِمَا يُوحَى (١٣) إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْتُدُّني وَأَقِم الصَّلَاةَ لذكَّري (١٤) إنَّ السَّاعَةَ آتِيَةٌ أَكَادُ أُخْفِيهَا لِتُحِّزَى كُلُّ نَفْس بِمَا تَسْعَى (١٥) فَلاَ يَصِيدُنَكَ عَنْهَا مَنْ لاَ يُؤْمِنُ بِهَا وَاتَّبِعَ هَوَاهُ فَتَرَّدَى (١٦) وَمَا تِلْكَ بنمينكَ يَا مُوسِنِي (١٧) قَالَ هِيَ عَصِيَايَ أَتُوكَّأُ عَلَيْهَا وَأَهُشُّ بِهَا عَلَى غَنْمِي وَلِيَ فِيهَا مَآرِبُ أُخْرَى (١٨) قَالَ ٱلْقِهَا يَا مُوسَى (١٩) فَأَلْقَاهَا فَإِذَا هِيَ حَيَّةٌ تَسَعْفَى (٢٠) قَالَ خُذْهَا وَلاَ تُخَفْ سَنُعِيدُهَا سِيرِتَهَا الأُولَى (٢١) وَاضْتُمُمْ تَدَكَ إِلَى حَنَاحِكَ تُخْرُجُ يَتْضَيَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوءِ آئةً أُخْرَى (٢٢) لِنُربَكَ مِنْ آيَاتِنَا الْكُثْرَى (٢٣) انْهَبْ إِلَى فَرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى ﴾ [طه: ٥- ٢٤]، والطغيان معناه مجاوزة الحد، والإسراف في الكفر والمعصبية والظلم، ولكن انظر إلى الأسلوب الذي يأمر الله موسى عليه السلام - أن يخاطب به هذا الطاعلية: ﴿ فَقُلْ هَلْ لَكَ إِلَى أَنْ

#### تفسر الأيات

المقصود من ذكر هذا الطرف من قصبة موسى . عليه السلام ـ مع فرعون حَثُّ النبي 👑 على الصيير على ما يلقاه من الأذي والتكذيب؛ لأنَّ الله تعالى سيجعل العاقبة له كما جعلها منْ قبلُ لموسى . عليه السلام . وسيهلك من كذبه كما أهلك فرعون لما كذب موسى، وقد استفتحت الأنات بهذا السؤال: ﴿ هُلُّ أَتَّاكُ حَدِيثُ مُوسِني ﴾ أي: هل أتاك يا نبينا حديث أخيك موسى الكليم؟ وهو سؤالٌ للتشبويق، يستخدمه الناسُ في أحاديثهم، ليملك المتكلم مشاعر السامع وأحاسيسيه، ويأخذ يسمعه وقليه ! ﴿ هَلْ آتَاكَ حَدِيثُ مُوسِنِي (١٥) إِذْ نَادَاهُ رَبُّهُ بِالْوَادِ الْمُقْدَسِ طُوِّي ﴿ وَطُورُي اسمُ للوادي المبارك المطهر، الذي بأسفل جبل الطُّور، الذي كلِّم اللَّهُ عليه موسى، وناداه: ﴿ انْهَبُّ إِلَى فَرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى ﴾، وهذا النداءُ المختصر هنا قد فُصلً في سورة طه، قال تعالى: ﴿وَهَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ مُوسَى (٩) إِذْ رَأَى نَارًا فَقَالَ لأَهْلِهِ امْكُثُوا إِنِّي أَنْسُتُ نَارًا لَعَلِّي آتِيكُمْ مِنْهَا يَقْيَسَ أَوْ أَجِدُ عَلَى النَّارِ هُدًى (١٠)

تُزْكِي ﴾ هكذا ؛ بأسلوب العرض اللطيف الطيب، كما تقول أنت لأخيك: هل لك أن تزورنا؟ هكذا مجرد عرض لطيف، من غير الحاح ولا إزعاج، ﴿ هُلُ لَكَ إِلَى أَنْ تَزَكِّي ﴾ أي: تتطّهر من دنس الكفر بالإيمان، ومن دنس الشيرك بالتوجيد، ومن دنس المعصية بالطاعية، ﴿ وَأَهْدِيكَ إِلَى رَبِّكَ فَتَخْشَى ﴾ فأنت عبدُ لا ربُّ، فهل أَهْدِبَكَ إِلَى رِبِكَ فَتَخْشَاه، وتَتَقَيِّه، فَإِنَّه سِيحَانَه: ﴿ أَهْلُ التُّقُورَى وَأَهْلُ الْمُغْفِرَةِ ﴾ [الدثر: ٥٦]، وهكذا بجب أن يكون أسلوب الدعاة، يجبُ على الدعاة أن يكونوا هيتين لينين، فإنّ القول اللين أدعى للقبول، ولذا قال تعالى لموسى وهارون: ﴿ اذْهَبَا إِلَى فَرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى (٤٣) فَقُولاَ لَهُ قَوْلاً لَنَنًا لَعَلَّهُ بَتَذَكُّرُ أَوْ يَخْشَى ﴾ [طه:٤٤]، وقال تعالى لنبيه ﷺ: ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلَ رَبُّكَ بِالْدَكْفَةِ وَالْمُوْعِظَةِ الحُسنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسنُ ﴾ [النحل: ١٢٥]، وقال تعالى عن نبيه 🎏 : ﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللَّهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًا غَلِيظَ الْقَلْبِ لِأَنْفَ ضُّوا مِنْ حُوْلِكَ ﴾ [ال عمران: ١٥٩]، ولقد كان النبي 👺 يحثُّ على الرفق واللين فيقول :«إن الرفق لا يكون في شيء إلا زانه، ولا يُنزع من شيء إلا شانه».

[صحيح: رواه مسلم وابو داود]

ويقول ﷺ: «إنَّ اللَّه رفيق يحبَّ الرفق، ويُعطى على الرفق ما لا يُعطى على العنف، وما لا يعطى على ما سبو اه». [رواه مسلم وابو داود واللفظ لسلم]

فالابد للدعاة من الأضلاق الحسنة، ولابد من الأسلوب الطنب، والكلمات الطبيبة، والعبيارات الحسنة، ولو مع أظلم الخلق وأفحرهم، فمهما كان ظلمُ الظالم، وفحور الفاحر، فلن يكون أظلم من فرعون، ولا أفجر منه، ومع ذلك فالله تعالى يقول لموسى - عليه

السلام - : ﴿ فَكُنُّ هُلُ لَكُ إِلَّى أَنَّ تُـزُكُـي (١٨) وأَهْـدِيَـكَ إِلَــي رَيِّـكَ فتخشني 4.

 وقوله تعالى: ﴿فَأَرَاهُ الآئِةُ الْكُثْرَى ﴾ وفي السياق اختصار ظاهر، اقتضته الفصياحية والبيلاغية؛ إذ ليس من البلاغة التفصيل في موضع الاحمال، ولا العكس، والمعنى: أنَّ موسى

عليه السلام لما حاء فرعون ودعاه إلى الإيمان أراه الآبة الكبرى على صدقه، وهي العصا؛ القاها فإذا هي ثعبان مين، ﴿ فَكَذُّتْ وَعَصِّي (٢١) ثُمَّ أَدْبَرَ يَسْعَى (٢٢) فَحَشَيَرَ فَنَادَى ﴾، كما قال تعالى: ﴿قَالَ لِلْمَارُ حَوْلَهُ إِنُّ هَذَا لَسَاحِرٌ عَلِيمٌ (٣٤) يُرِيدُ أَنْ يُخْرِجَكُمْ مِنْ أَرْضِكُمْ سيحْره فَمَاذَا تُأْمُرُونَ (٣٥) قَالُوا أَرْحَهُ وَأَخَاهُ وَالْعَثْ فَى الْمُدَائِن حَاشِرِينَ (٣٦) يَاْتُوكَ بِكُلِّ سَحَّارِ عَلِيم (٣٧) فَحُمِعَ السُّحَرَةُ لمنقَاتِ مَوْم مَعْلُومِ (٣٨) وَقِيلَ لِلنَّاسُ هَلْ أَنْتُمْ مُحْتَمِعُونَ (٣٩) لَعَلَّنَّا نَتَّبِعُ ٱلسَّحَرَةَ إِنْ كَانُوا هُمُ الْغَالِيينَ (٤٠) فَلَمَّا حَاءَ السِّحَرَةُ قَالُوا لِفَرْعُوْنَ أَئِنَّ لَيْنَا لأَحْرًا إِنْ كُنَّا نَحْنُ الْغَالِينَ (٤١) قَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ إِذَا لَمْنَ الْمُقَرِّدِينَ (٤٢) قَالَ لَهُمْ مُوسِنِي أَلْقُوا مَا أَنْتُمْ مُلْقُونَ (٤٣) فَأَلْقُوْا حِبَالَهُمْ وَعِصِيتُهُمْ وَقَالُوا بِعِزَّةٍ فِرْعَوْنَ إِنَّا لَنَحْنُ الْغَالِيُونَ (٤٤) فَأَلْقَى مُوسِني عَصِيَاهُ فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ (٤٩) فَأَلْقَىَ السَّحَرَةُ سَاحِدِينَ (٤٦) قَالُوا آمَنًا برَبِّ الْعَالَمُ (٤٧) رَبِّ مُوسِني وَهَارُونَ ﴾ [الشعراء: ٣٤ ـ ٤٨]. أمًا فرعون فقد انطلق بهدد ويتوعد، ويقول: ﴿ أَنَا رَبُّكُمُ الأَعْلَى ﴾، ﴿ آمَنْتُمْ لَهُ قَدْلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ إِنَّهُ لَكُسِرُكُمُ الَّذِي عَلَّمَكُمُ السِّحْرَ فَلْسَوْفَ تَعْلَمُونَ لِأُقَطِّعَنَّ أَنْدِيكُمْ وَأَرْحُلُكُمْ مِنْ خِلاَفِ وَلاَصِلِّيَنَّكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [الشعراء: ٤٩]، ولكن الله ما كان لدذره بفسد في الأرض بعد ما أنذره، ﴿ فَأَخَذُهُ اللَّهُ نَكَالُ الآخِرَةِ وَالْأُولَى ﴾ أي: انتقم الله منه انتقامًا حعله به عبرة ونكالاً لأمثاله من المتمردين، فأما أخذه في الدنيا فكما قال تعالى: ﴿فَأَغْرَقْنَاهُ وَمَنْ مَعَهُ حَمِيعًا ﴾ [الإسراء: ١٠٣]، أما في الآخرة فإنه ﴿ يَقُدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَاَوْرَدَهُمُ النَّارَ وَيَثْسَ الْوِرْدُ الْمُوْرُودُ ﴾ [هود:٩٨]، قال تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِمَنْ يَخْشَى ﴾، فأهل الخشية هم الذين ينتفعون بأيات الله، وينتفعون بالمواعظ، وتنفعهم الذكري، أما الجبابرة الطغاة

الذين قست قلوبهم فإنهم ﴿ إِذَا ذُكِّرُوا لاَ نَذْكُ رُونَ (١٣) وَإِذَا رَأُوْا آيَـةً سَنْدُ سَنْ خُرُونَ (١٤) ﴾ [الصافات: ١٢، ١٢]، ﴿ فَوَيْلُ لِلْقَ اسِيَةِ قُلُوبُهُمْ مِنْ ذِكْرِ اللَّهِ أُولَئِكَ فِي ضَالاًل

مُدان ﴾ [الزمر:٢٢]. اشدا اعده والم نسئل المولى سبحانه وتعالى العفو

والعافية في الدين والدنيا والأخرة. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# الأقصى بين العدوان الشين والخذلان الهين

لفضيلة الشيخ عبك الرحمن السديس إمام الحرم الكي

أفراداً ومجتمعات، حفاظاً على المكتسبات، وتوطيداً للأمجاد والحضارات، قبل أن يجرفها تيار المتغيرات، وتضمحل في أتُون المستجدّات.

معاشير المسلمين، وللتفاعل الإيصابي مع الحدث، وللعيش مع القضية عن كثب، أستسمحكم - يا رعاكم الله - أن أنتقل بكم نقلة شعورية من هنا حيث المسجد الحرام، حيث تعيشون الأمن والأمان، إلى هناك وما أدراك ما هناك، حيث المسجد الأقصبي المنارك، وما يعيشه في هذه الأبام من أوضاع مأساوية، وما نكأته الأحداث الأخسرة من جراحات دموية، لا يسع الغيورين على أحوال أمتهم السكوث عليها، والتغاضي عنها، ولله الأمر من قدل ومن بعد. ولعل ذلك الاستراء المشاعري يؤكد الارتباط الشرعى والتاريخي الوثيق بين هذين المسجدين الشريفين، ﴿ سُنِّحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِّنَ المُستُحد الحُرَام إِلَى المُستُحد الأَقْصَى الَّذِي بَارَكْنَا حَــوْلَهُ لِنُرِيَّهُ مِنْ ءايَـاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّـمِـيعُ التصيرُ ﴾ [الإسراء:١].

إخوة العقيدة، لم يُبرز التاريخ قضية تجلّت فيها ثوابتُنا الشرعية وحقوقنا التاريخية وأمجادنا الحضارية كما برزت فيها الأحقاد الدولية وظهرت فيها المتناقضات العالمية وانكشف فيها حرب المصطلحات وتعرى فيها بريق الشعارات وسقط القناع عن التلاعب فيها بالوقائق والقرارات كقضية المسلمين الأولى، قضية فلسطين المسلمة المجاهدة الصامدة، والأقصى المبارك، حيث تشابكت حلقات الكيد في سيلاسل المؤامرة،

الحمد لله الأحد الواحد، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شبريك له وهو المستعان على ما نرى ونشاهد، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم وقد عظم البلاء وقل المساعد، وحسبنا الله ونعم الوكيل وقد عظم الخطب والكرب زائد، واشهد أن نبلينا محمداً عبد الله ورسوله أفضل أسوة وأكرم مجاهد، صلى الله عليه وعلى أله أولي المكارم والمحامد، وصحبه السادة الأماحد، والتابعين ومن

تبعهم بأحسن السبل وأصح العقائد، وسلم تسليماً كثيراً.

أما بعد: فاوصيكم ـ عباد الله ـ ونفسي بتقوى الله تبارك وتعالى، تدرّعوا بها شدة ورخاء، سرًاء وضراء، واعمروا بها أوقاتكم صباحاً ومساءً، فبها تدفع المحن والبلايا، والفتن والرزايا، وبها شواً الجنان عاقبة وجزاء.

أيها المسلمون، في ذروة تداعيات الأحداث في الأمة، وفي ظل التهاب الاوضاع في المنطقة، بل وفي خضم تفجّر القضايا في العالم، ووسط هذا الصمت العالمي، والتخليان في الشارع الإسلامي، لا بد من وقفة حازمة، نستقرئ فيها التاريخ، ونتامل في سنن الله الكونية والشرعية، لتُقوم من خلالها مسيرة الأمة، ونقف طويلاً مع الذات للمحاسبة الدقيقة والمراجعة الشاملة، بمصداقية وشفافية، ثم الأخذ بزمام المبادارت للعمل الجاد لتحقيق مصالح الأمة

لتمثل منظومة شمطاء من العداء المعلن، والكره المبطّن، في تأمر رهيب من القوى العالمية، كان من أبرز إفرازاته الخطيرة انخداعُ كثير من بني جلدتنا بخطط أعدائنا، ويتحلى ذلك في إقصاء قضية فلسطين والقدس والأقصى من دائرتها الشرعية ومنظومتها الإسلامية، إلى متاهات ومستنقعات من الشعارات القومية والإقليمية، والنعرات الحزبية والطائفية، وذلك ـ لعمرو الحق - بترُّ لها عن قوتها المحرِّكة، وطاقتها الدافعة المؤثرة، حتى تاهت القضية في دهاليين الشيعارات، والتواء المسارات، وظلام المفاوضات، ودياحير المساومات، وأنفاق المراوغات، في معايير منتكسة، وموازين منعكسة، ومكاسل مزدوحة، تسوري بين أصحاب الحقوق المشروعة و[أصحاب] الادعاءات الممنوعة، حتى خُسُ لسعض المنهزمين أن القضية غامضة شائكة، لغياب التأصيل العقدي والشرعي لهذه القضية. أولسنا أمة لها مصادرها الشرعية، وثوابتها العقدية،

الخوة الايمان، ماذا يؤكدُ قرأننا وسنة نبينا 👺 ؟! ماذا تقرر عقد دتنا؟! ماذا بدون تأريخنا عن القضية وأطرافها؟! مما يؤكد بجالاء أن الصراع ببننا وبين اليهود صراع عقيدة وهوية

وحقوقها التاريخية؟!

ألم نقرأ قول الحق تبارك وتعالى: ﴿ لَتُجِدُنُّ أَشْبَدُ النَّاسِ عَدَاوَةً لَلَّذِينَ ءامَنُواْ الْيَهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرُكُواْ ﴾ [المائدة:٨٢]، وقوله سبحانه: ﴿وَلُن تَرْضَى عَنكَ الْيَهُودُ وَلاَ النَّصَارَى حَتَّى تَتَّبعَ مِلْتَهُمْ ﴾ [البقرة: ١٢٠]؟! ما يعتمال قبي

اقرؤوا التأريخ لتدركوا أن يهود الأمس سلف سييِّئ، ويهود اليوم خلف اسوا، كفَّارُ النعم، ومحرِّفو الكلم، عُنَّاد العجل، قتلة الأنساء، مكذَّبو الرسالات، خصوم الدعوات، شُذَّاذ الأَفَاق،

حثالة النشرية، مَن لُعَنْهُ اللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرِدَةُ وَالخُنَارِيرِ وَعَندَ الطَّاعُوتَ أُوْلئكَ شَرُّ مُكَاناً وَأَضَلُّ عَن سَوَاء السَّبِيلِ [المائدة: ٦٠].

هؤلاء هم اليهود، سلسلة متصلة من اللؤم والمكر والعناد، والسغى والشر والفساد، وَيَسْ عَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَاداً وَاللَّهُ لاَ يُحِبُّ المُفْسِدِينَ [المائدة: ٦٤].

حلقات من الغدر والكيد، والخسة والدناءة، تطاولوا على مقام الربويية والألوهية، ﴿ لُقُدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللَّهَ فَقِيرٌ وَنَحْنُ أَغْنِيَاء ﴾ [آل عمران: ١٨١]، ﴿ وَقَالَتِ الْبَهُودُ بَدُ اللَّهِ مَـغْلُولَةٌ غُلُّتْ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُواْ بِمَـا قَـالُواْ ﴾ [المائدة: ٦٤]، تعالى الله عن قولهم علواً كسراً.

لقد رموا الرسل بالعظائم، واتهم وهم بالشيناعات والجرائم، أذوا موسى، وكفروا بعيسى، وقتلوا زكريا ويحيا، وحاولوا قتل محمد ﷺ، عملوا له السحر، ودستوا له السمّ، يابي هو وأمي عليه الصيلاة والسيلام، ﴿ أَفَكُلُّمَا جَاءَكُمْ رَسُولُ بِمَا لاَ تَهْوَى أَنفُسُكُم اسْتَكْتُ اسْتُكُنُ رُتُمْ فَفَرِيقًا كَذُبْتُمْ وَفَرِيقًا تَقْتُلُونَ ﴾ [التقرة:٨٧].

أمة الإسلام، واليوم تواجه الأمة الصراع على أشدّه مع أعداء الأمس والدوم والغد، مع أحفاد بنى قريظة والنضير وقينقاع، عليهم لعائن الله المتتابعة إلى يوم القيامة. فهل يعي بنو قومنا حقيقة أمة الغضب والضلال بعد أن تفاقم شبرهم وتطاير شبررهم وطفح بالعدوان كيلهم؟! فالصراع أخذ يتفجر ويتعاظم، والاستغلال والأطماع تزداد وتتفاقم، والتمادي في الاستخفاف بالعرب والمسلمين ومقدساتهم بلغ أوج خطورته من جردان العالم، نقضة العهود والمواثنق، مَنْ عَشَّش الغدر والتخريب والمكر في عقولهم، وسرى الظلم والطغيان في عروقهم، فأبوا إلا الصلّف والرعونة والفساد والأذي، فاستحقوا لعنة الله والملائكة والناس أحمعان.

لما جنحت الأمة للسلم تحقيقاً للمصالح الكبرى ودرءاً للمفاسد العظمي لم يجنحوا لها. ولا عجب، فهو سلام مع حهة لا يرضيها إلا تصفية الخصم، واستلاب أرضه، وتشريد أهله،

والعيث باقتصاده، والغاء كرامته، وانتقاص سيادته، وتقطيع أوصاله، وتناثر أشلائه.

ألا فلتعلم الأمة أن هؤلاء القوم قومٌ تأريخهم مقدوح، وسحلهم بالسواد مكلوح، ولن يرضوا الا يتحقيق أطماعهم، لا يلغهم الله مرادهم.

بريدون إقامة دولة إسرائيل الكبرى، وأن تكون القدس عاصمةً لها، كما يطمحون ويطمعون إلى هذم المسحد الأقصي، وبناء هيكلهم المزعوم على أساسية، يريدون إيادة دولة التوحيد و القرآن، و إشادة دولة التوراة و التلمون على أنقاضها، عليهم من الله ما يستحقون. فعلى مسادرات السيلام السيلام، مع قبوم هذا ديدنهم عبر التاريخ، وتلك أطماعيهم ومؤامر اتهم.

ولعل ما حدث على الساحة الفلسطينية من مشاهد مرعية ومأسي مروعة حيث المحازر والمحنزرات، والقدائف والديايات، دُثُثُ وحمادم، حصار وتشريد، تقتيلٌ ودمار، في حرب إبادة بشبعية، وانتهاك صيارخ للقيم الإنسانية، وممارسة إرهاب الدولة الذي تقوم يه الصهدونية العالمية، مما لم ولن بنساه التأريخ، يل سيسيكه بمداد قائمة، تسطّرها دماء الأبرياء، الذين رويت الأرض بمسك دمائهم، من إخواننا وأخواتنا على أرض فلسطين المجاهدة، الذين تُذبِّحون ذيح الشيباه. عشيراتُ المساحد دمّرت، ومئات السوت هُدُمت، والأف الأنفس أَزْهُقَت، كم نساء أنَّمت، وأطفال نُتَّمت، ومقابر جماعية أقيمت، فإلى متى الذل والمهانة والضعف والهزيمة والاستسلام؟! أما أن لهذا الهوان أن ينتهي، وللضعف والذل أن ينقضي، والليل الطويل أن يتحلي؟! فيهل تفيق أمتنا من سياتها؟! نداءُ حار إلى قادة المسلمان أن أدركوا فلسطين قبل أن تضيع، واعملوا على إنقاذ الأقصى قبل أن يُستقصى.

إن من يشنُّ هذه الحرب الصّروس ومن يقف وراءها انطلاقاً من فلسفة الإيادة العنصرية لن يفلت من قيضة الحيار حل حلاله، كما لن يسلم من غضب الشعوب، وسخط التأريخ. إنها ماساة

بعجز اللسان عن تصويرها، ويخفق الحنان عند عرض أحزانها، ويعتى البيان عن ذكر مأسيها، ويقصر الوصف عن بيان أيعادها وخطورتها، مأساةُ بكل المقاييس، ومعضلةُ بكل المعايير، ليس لها من دون الله كاشفة، فرحماك رينا رحماك، واللهم سلم سلم.

إن هذه الكارثة من أوضيح الدلائل على سحية القوم، وما يكنُّونه لأمتنا ومقدَّساتنا، إنه لأمر تبكى له العبون دماً، تُقتَل الأبرياء العزل على أبدى سيفاحي الصبهاينة، ورثة النازية والفاشية، فأيُّ حقٌّ لهم في فلسطن؟! الأرض العربية الاسلامية التأريخية إلى قدام الساعة، التي تدوّات منذ فحر التأريخ مكانتها المرموقة لدى المسلمين، بل هي حيزء من ثوابتهم، وأمانة في أعناقهم، ولن بفرطوا بشير من أرضها -بإذن الله ـ ما دام فيهم عرق ينيض، وإن الحق الذي يدعيه يهود في فلسطين خرافةً لا سند لها، وصلافةً لا معررً لها، لقد مضى أكثر من خمسة عقود من الزمان على قضية المسلمين الكري، والماساة تتحدد يومأ بعد آخر، فاين المسلمون؟!

> إنى أنادي والرياح عصيية والأرض حمرٌ والديار ضرام يا ألف ملبون ألا من سامع؟! هل من محيب أيها الأقوام؟! قد بُحُ صوتی من نداك امتی هلا فتِّي شاكي السلاح هُمام؟!

لقد نكات الأوضاع المستجدة الجراح، فأين منا خالد والمثنِّي وصلاح؟! يا ويح أمتنا ماذا أصابها؟! أيطيب لنا عيش، ويهدأ لنا بال، ويرقأ لنا دمع، ومقدساتنا تئنّ، وقدسننا تستنجد، وفلسطيننا تنادي، والأقصى يستصرخ قائلاً:

#### كلُّ المساحـــد طُهِّرت وأنا على شبرفي أدنُّس؟!

كل ذلك يحدث على مسمع من العالم ومرآه، وكأن المسلمين لا بواكي لهم، أين العالم بهيئاته ومنظماته؟! أين مجلس أمنهم وهيئة أممهم؟! أبن هم من بكاء الثكالي، وصراح اليتامي، وأنين الأرامل، واغتصاب الأرض، وتدنيس العرض؟! أبن شيعارات ومنظمات حقوق الإنسان الرائفة؟! ماذا يردُ الضمير العالمي؟! وأين هي المقاطعات السياسية والاقتصادية على مجرمي الحرب والمستهترين بالأعراف الدولية والقرارات

يا صناع القرار، يا قادة العالم، يا أصحاب الرأي، يا من تدّعون محارية الإرهاب، ماذا تسمون ما فعله هؤلاء المجرمون بالمسلمين في فلسطين وسيرجع إليك الطرف خاسئاً وهو حسير، حينما يشهمون أصحاب الحق المشروع المقاومين للظلم والسفى والاحستال بالارهابيين، فهل تطلّعات أكثر من مليسار من المسلمين في الحفاظ على مقدساتهم تُعدُّ وحشية وإرهابا؟! سيحانك هذا

بهتان عظيم. وو سمعته والسلاع أيها الإخوة المرابطون على أرض فلسطين المصاهدة الصامدة، أرض العرز والشموخ والفداء، والتضحية والجهاد والإباء، يا أهلنا في الأرض المباركة فلسطين، يا أحدثنا في أرض الإسراء والمعراج، عُذراً إن وجدتم من كثير من أبناء أمتكم التخاذل والتشاقل، لَكُم أرَّقنا أنَّ أقصانا أسير بأيدي البغاة الطغاة العتاة، فما يُذكر الأقصى . أقر الله الأعن يفك أسره وقرب تحريره - إلا وتعتصر قلوئنا حسرةً وأسى على ما حرى له ويجرى، مما فطر الأكساد، وأدمى القلوب، فصدراً صدراً أيها المرابطون.

لقد أعدتم الأمل في النفوس، فثقوا بنصر

الله لكم، متى ما نصرتم دينه، ﴿ إِن تَنصُّرُواْ اللَّهُ يَنْصُنُرْكُمْ وَيُثُبِّتْ أَقْدَامَكُمْ ﴾ [محمد:٧]. قلوبنا معكم، والله ناصركم، والمال نسذله، فواصلوا دربكم، واستنهضوا الهمما. هنيئاً لكم تقديمُ الأرواح رخيصة في سبيل الله، ودعاؤنا أن يتقبل الله قتالكم شبهداء، وأن يكتب لمرضاكم عاجل الشيفاء، وأن يحديثا وإباكم حياة السعداء. لا تيأسوا من روح الله، فالنصر قادم بإذن الله، ﴿ وَكَانَ حَـقًا عَلَيْنَا نَصِيْرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الروم:٤٧]، ﴿ أَلَا إِنَّ نَصْلُ اللَّهِ قَصَرِيكُ ﴾ [العقرة: ٢١٤].

لابد من الجدّ في مسالك الإصلاح، والاستيقاظ من الغفلة والتغفيل، وبعث الوعى العميق والتأصيل الوثيق بخطئ مؤصلة، ومنهجية مدروسة، تواجه دسائس البهود، بكل حزم وحكمة.

أمنة الجهاد والفداء، إن واجب المسلمين الوقوف مع إخوانهم في العقيدة في فلسبطين وغيرها، ودعمهم مادياً وعينياً ومعنوباً، والإنفاق في سبيل الله، فالجهاد بالمال مقدَّمُ على الجهاد بالنفس في كثير من أي الكتاب وسنة النبي الأواب كما لا يخفي على أولى الألباب، ﴿ بِاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ هَلْ أَدُلُّكُمْ عَلَى تَحَارَة تُنجِيكُم مَنْ عَذَابِ أَلِيم × تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ بِأَمْوِالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ ﴾ [الصف: ١١-١١]، وقال ﷺ : «جاهدوا المشركين بالسنتكم وأموالكم وأنفسكم» خرجه مسلم في صحيحها[١].

والمسلم الحق لا يتردد في البذل والعطاء في مواطن الجهاد والفداء، ﴿ هَا أَنتُمْ هَـؤُلاَء تُدْعَوْنَ لِتُنفِقُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَمِنكُمْ مِّن يَبْخَلُ وَمَن يَبْخَلُ فَإِنَّمَا يَبْخُلُ عَن نُفْسِهِ وَاللَّهُ الْغَنِيُّ وَأَنتُمُ الْفُقَرَاء وَإِن تَتَوَلُواْ يَسْتَنْدِلْ قَوْماً غَيْرَكُمْ ثُمُّ لاَ يَكُونُواْ أُمْثَالَكُم ﴾ [محمد:٣٨].

أيها الأحبة في الله، ألا وإن مما يبعث على التفاؤل هذا التفاعل الإسلامي، والتعاطف الإيماني، والترابط الأخوي الشبعبي والرسمي لأمتنا الإسلامية مع إخوانهم المسلمين هناك، مع ما يؤمُّل من بذل المزيد في نصيرة الحق وأهله،

وردع الظلم وأهله، فهنيئاً لهذه البلاد المباركة مبادراتها الإنجابية العملية البناءة، ولا غرو فلها القدح المعلِّي والدور المجلِّي في نصرة قضايا السلمين ووقوفها معهم، لا سيما عند الكوارث؛ تشدّ أزرهم، وتضمّد حراحهم، انطلاقاً من واجبها الإسلامي في كونها قبلة المسلمين، ومحطّ أنظارهم، ولقد كانت قضية فلسطين إحدى ثوابت سياستها الخارجية، في مؤازرة شبتي قضابا أمتنا الإسلامية، جعله الله في موازينها، وزادها من الخير والهدى والتوفيق يمنه وكرمه.

والدعوة موجهة إلى المسلمين جميعاً في دعم هذه الجملات الخبرية المباركة، لنكون بدأ واحدة تسبق أفعالنا أقوالنا في نصرة الإسلام والمسلمين، والدفاع عن مقدساتنا، وعدم التفريط بأيُّ من ثوابتنا العقدية والشبرعية وحقوقنا التاريخية مهما كلفنا ذلك من ثمن، والعزة لله ولرسوله وللمؤمنين، والذلة الصغار على أعداء الإسلام والمسلمين من اليهود والوثنيين وسائر المفسدين، ﴿ وَاللَّهُ غَالِبٌ عَلَيا أَمْرِهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرُ ۖ النَّاسَ لاَ تَعْلَمُ ونَ ﴾ [يوسف: ٢١]، ﴿ وَلَيُنصُرُنُّ ا اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَقُويٌ عَزِيزٌ ﴾ [الحج: ٤٠]، ﴿ وَأَعِدُّواْ لَهُمْ مُا اسْتَطَعْتُم مَنْ قُوَّةٍ وَمِن رَبَاطِ الخُ يُل تُرْهِيُونَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوُّكُمْ وَءَاخَرِينَ مِن دُونِهِمْ لاَ تَعْلَمُونَهُمُ اللَّهُ يَعْلَمُهُمْ وَمَا تُنفِقُواْ مِن شَنَىْء فِي سَبِيلِ اللَّهِ يُوَفُّ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لاَ تُظْلَمُونَ ﴾ [الأنفال: ٦٠].

#### واجب الأمة في المرحلة الحالية

أنها الإخوة في الله، لعلِّ اللَّبِنةِ الأولى في مواجهة هذا الصراع مع العدو الصهيوني الغاشيم هي العودة إلى الذات، إصلاحُ بناء الأمة من الداخل، اعتصامها بحبل الله وسنة رسوله إن الوقوف صفاً واحداً أمام العدو المتربّض، والتفطّنُ للعدو من الصديق، في الوقت الذي تواحه فيه الأمة الوانا من التحديات، يتولى كبرها والتخطيط لها حكام صهيون، وأذنابهم وأفراخهم، في حروب معلنة وخفية، حتى بلغوا

مبلغاً خطيراً، انحيت هذه المخططات نوايت في بلاد المسلمين، ترفض الشريعة، وتعبث بالأخلاق والقيم، سنخُرت أقالامُ وأفالام ووسائل إعالام لحدمة هذه المخططات الأثمة، وفي الأمة من لا يزال سادراً في غيّه وضلاله، يُثبِّطُ ويُخذُّل، ولا تمثُّل عنده مقدسات الأمة شيئاً، لا تثير فيه عاطفةً إسلامية، يرى الأقصى كأيّ مبنى آخر، في وجه علمانيٌّ كالح، وآخرون في الأمة أشبتاتٌ متنافرون، لعبت بهم الفرقة والخلافات والأهواء، واكتوت قلويهم بالحسيد والبغضاء، والتباغض والشحناء، وأشيغل كثير منهم بالبدع والمحدثات، ولريما تشياءموا من يعض الشبهور والأيام، وذوى العاهات والأسقام.

إنها دعوة للأمة إلى أنه لا يستردُ مجدُ ولا يُطلب نصرُ إلا بالسيير على خُطي سلف هذه الأمة، فليس يصلُح أمرُ آخر هذه الأملة إلا بما صلح به أولها، وإن القيف ربط في الثوابث ويخول النقص على الأفراد والمجتمعات في عقيدتها وقيمها وأخلاقها وفضائلها سيعة لحلول الهزائم في الأمم، والانتكاسات في الشعوب والمجتمعات، فلن يُحرُّر الأقصى إلا بالقيام بما أمر الله يه ووصبي، ولن تُستردُ المقدسات إلا برعاية العقيدة والشريعة والمكرمات، في محافظة على سياج الفضائل، ومجانبة للشرور والرذائل، في محافظة على قيم أبناء المسلمين وفتياتهم، ومجانبَتهم بسائسَ اليهود، ومسالك الشر والفساد، والسفور والتبرج والاختلاط. والله المسؤول أن يصلح أحوال المسلمين في

كل مكان، وأن يهيئً لهم من أصرهم رشيدا، إنه جواد كريم، ألا قد بلُّغت، اللهم فاشهد.

والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله على ويعد:

فقد تحدثنا في الحلقة السابقة عن وجه تسمية سورة أل عمران وسببُ نزولها وما اشتملت عليه وفي هذه الحلقة نستكمل الحديث حول ما اشتملت عليه من فضائل ولطائف، فنقول مستعينين بالله:

وقال الشبيخ الصابوني في «قبس من نور القرآن»:

«سورة آل عمران من السور المدنية الطويلة، وقد اشتملت هذه السورة الكريمة على ركنين هامين: أولهما ركن العقيدة الإسلامية الصافية، مع ذكر الأدلة والبراهين على وحدانية رب العالمين، والثاني ركن التشريع، وبخاصة فيما يتعلق بأحكام الجهاد في سبيل الله.

> أما الركن الأول: ركن العقيدة فقد تناولت الآيات الكريمة أدلة الوحدانية والنبوة وإثبات صدق القرآن، وأنَّه تنزيل الرحيم الرحمن، وردت بالحجج الدامغة والبراهين القاطعة، على الشبهات التي أثارها أهل الكتاب «اليهود والنصاري» وإذا كانت سورة البقرة قد تناولت الحديث عن الزمرة الأولى من أهل الكتاب، وهم «اليهود» فكشفت عن خفاياهم ونواياهم، وأظهرت حقيقتهم وما انطوت عليه نفوسهم الشريرة، من

خبث، ومكر، وكند.

سـورة أل عمران قد تناولت الرمسرة الثانية من أهــــل الكتياب، النصباري،

الذين جادلوا الرسول ﷺ في أمر السيد المسيح «عيسى بن مريم» عليه السلام فزعموا بنوّته لله، وادعوا أنه ثالث ثلاثة، بل إن بعضهم غالى في شائنه، فزعم أنه هو الله، تجسد وتمثل في صورة بشير، إلى أخر ما افتراه النصاري، تعالى الله وتقدُّس عما يقول الظالمون علوًا كبيرا.

أما الركن الشاني: فقد تناول الحديث عن الجهاد والشهداء، وعن بعض الغزوات وبخاصة عن غزوة أحد وما فيها من دروس وعبر.

#### المقاصد التى سيقت لها هذه السورة

والمقاصد التي سيقت لها هذه السورة إثبات الوحدانية لله سبحانه وتعالى، والإخبار بأن رئاسة الدنيا بالأموال والأولاد وغيرهما مما أثره الكفار على الإسلام غير مغنية عنهم شيئًا في الدنيا ولا في الآخرة، وأن ما أعد المتقين من الحنة والرضوان هو الذي ينبغى الإقبال عليه والمسارعة إليه، وفي وصف المتقين بالإيمان والدعاء والصبر والصدق والقنوت والإنفاق والاستغفار ما يتعطف عليه كثير من أساليب هذه السورة، هذا ما كان ظهر لي أولاً، وأحسن منه أن

## ووالحلقة الثانية وو

## إعداد/ مصطفى البصراتي

# فضائل ولطائف

#### وجوه التلازم بين سورة البقرة وآل عمران

ورد في صحيح مسلم تسمية آل عمران والبقرة الزهراوين ووجه تلازمها ومناسبتها لتلك السورة أن كثيرًا من محملاتها تشرح بما في هذه السورة وأن سورة البقرة بمنزلة إقامة الحجة وهذه بمنزلة إزالة الشبيهة ولهذا تكرر فيها ما يتعلق بالمقصود الذي هو يبان حقية الكتاب من إنزال الكتاب وتصديقه للكتب قيله والهدى إلى الصراط المستقيم، وتكررت أية ﴿قُولُوا آمَنَّا بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا ﴾ [البقرة:١٣٦] عكمالها، ولذلك ذكر في هذه ما هو تال لما ذكر في تلك أو لازم له، فذكر هناك خلق الناس، وذكر هنا تصويرهم في الأرحام، وذكر هناك مبدأ خلق آدم، وذكر هنا مسدأ خلق أولاده، وألطف من ذلك أنه افتتح البقرة بقصة آدم وخلقه من تراب ولا أم، وذكر في هذه نظيره في الخلق من غير أب وهو عيسى، ولذلك ضرب له المثل بأدم، واختصت البقرة بأدم لأنها أول السور وهو أول في الوجود وسابق، ولأنها الأصل وهذه كالفرع والتتمة لها فاختصت بالأغرب، ولأنها خطاب للبهود الذين الــوا فـــي



نخص القصد الأول وهو التوحيد بالقصد فيها فإن الأصرين الآضرين برجعان إليه، وذلك لأن الوصف بالقيومية يقتضي القيام بالاستقامة، فالقدام بكون على كل نفس، والاستقامة العدل كما قال سيحانه: ﴿قَائِمًا بِالْقِسْطِ ﴾ [ال عمران:١٨] أي بعقاب العاصي وثواب الطائع بما بقتضي للموفق ترك العصيان ولزوم الطاعة، وهذا الوجه أوفق للترتيب، لأن الفاتحة لما كانت حامعة للدين احمالا حاء ما به التفصيل محاذبًا لذلك، فابتدئ يسورة الكتاب المحيط بأمر الدين، ثم يسورة التوحيد الذي هو سر حرف الحمد وأول حروف الفاتحة لأن التوحيد هو الأمر الذي لا يقوم بناء إلا عليه، ولما صبح الطريق وثبت الأسياس حاءت التي بعدها داعية إلى الاحتماع على ذلك، وأبضا فلما ثبت بالبقرة أمر الكتاب في أنه هدى وقامت يه دعائم الإسالام الخمس حاءت هذه لإثبات الدعوة الحامعة في قوله سيحانه: ﴿نَا أَنُّهَا النَّاسُ اعْنُدُوا رَبُّكُمُ ﴾ [البقرة: ٢١] فأثبت الوحدانية له بإيطال إلاهية غيره بإثبات أن لكل عبيده دعت سورة النساء إلى إقبالهم إليه واجتماعهم عليه، ومما بدل على أن القيصد بها هو التوحيد تسميتها بال عمران، فإن لم يعرب عنه في هذه السورة ما أعرب عنه ما ساقه سيحانه وتعالى فيها من أخيارهم بما فيها من الأدلة على القدرة التامة الموجعة للتوجعد الذي ليس في درج الإيمان أعلى منه، فهو التاج الذي هو خاصة الملك المحسوسة كما أن التوحيد خاصته المعقولة، والتوحيد موجب لزهرة المتحلى به فلذلك سميت الرهر أع. [ذكره التقاعي في نظم الدرر]

١٦٤] إلى غير ذلك.

وقال العلامة البقاعي في «نظم الدرر»: ومناسبة هذا الأول (أل عمران) بالابتدائية لأخر ما قبلها (البقرة) أنه لما كان أخر البقرة في الحقيقة أية الكرسي وما بعدها إنما هو بيان، لأنها أوضحت أمر الدين بحيث لم بيق وراءها مرمى لمتعنت، أو تعجب من حال من حادل في الإلهية أو استبعد شيئًا من القدرة ولم ينظر فيما تضمنته هذه الآية من الأدلة مع وضوحه، أو إشارة إلى الاستدلال على البعث بأمر السنابل في قالب الإرشياد إلى ما ينفع في اليوم الذي نفي فيه نفع البيع والخلة والشفاعة من النفقات، وبيان بعض ما يتعلق بذلك، وتقرير أمر ملكه لما منه الإنفاق من السماوات والأرض، والإخبار بايمان الرسول واتباعه بذلك، وبأنهم لا يفرقون بين أحد من الرسل المشار إليهم في السورة وبصدقهم في التضرع برفع الأثقال التي كانت على من قبلهم من بنى إسرائيل وغيرهم، وبالنصيرة على عامة الكافرين، لما كان ذلك على هذا الوجه ناسب هذا الاختتام غاية المناسبة ابتداء هذه السورة بالذي وقع الإيمان به سبحانه وتعالى، وأحسن منه أنه لما نزل إلينا كتابه فجمع مقاصده في الفاتحة على وجه أرشد فيه إلى سؤال الهداية ثم شرع في تفصيل ما جمعه في الفاتحة، فأرشيد في أول البقرة إلى أن الهداية في هذا الكتاب وبين ذلك بحقية المعنى والنظم كما تقدم - إلى أن ختم البقرة بالإخبار عن خُلُص عباده بالإيمان بالمنزل بالسمع والطاعة، وأفهم ذلك مع التوجه بالدعاء إلى المنزل له أن له سيحانه وتعالى كل شيء وبيده النصر، عُلم أنه واحد لا شريك له حيّ لا يموت قيوم لا يغفل وأن ما أنزل هو الحق، فصرح أول هذه (أل عمران) بما أفهمه آخر تلك (البقرة)، كما يصرح بالنتيجة بعد المقدمات المنتجة لها فقال: (الله) أي الذي لا يذل من والاه ولا بعز من عاداه لأن له الإحاطة بجميع أوصاف الكمال والنزاهة الكاملة من كل شائعة نقص.

وللحديث بقية.

لتثبت في اذهانهم فلا تاتي قصة عيسى إلا وقد ذكر عندهم ما يشهد لها من جنسها ولأن قصة عيسى قيست على قصة آدم والمقيس عليه لابد وأن يكون معلومًا لتتم الحجة بالقياس فكانت قصة آدم والسورة التي هي فيها جديرة بالتقديم.

وقد ذكر بعض المحققين من وجوه التلازم بين السورتين أنه قال في البقرة في صفة النار: ﴿ أُعِرَّتُ لِلْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤] مع افتتاحها بذكر المتقين والكافرين معًا وقال في آخر هذه: ﴿ وُجَنَّةً عَرَّضَهُا السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [ال عمران: ١٣٣]. فكان السورتين بمنزلة سورة واحدة، ومما يقوي المناسبة والتلازم بينهما أن خاتمة هذه مناسبة لفاتحة تلك لأن الأولى افتتحت بذكر المتقين وأنهم المفلحون وختمت هذه بقوله تعالى: ﴿ وَاتَقُولَ اللهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ [ال عمران: ١٣٠].

وافَّ تحالى: ﴿ النَّولَى بُقُولَه تعالى: ﴿ النَّدِينَ يُوْمِئُونَ بِمَّا أُنْزِلَ مِنْ قَابِكِكَ ﴾ يُوْمِئُونَ بِمَّا أُنْزِلَ مِنْ قَابِكِكَ ﴾ [البقرة:٤] وختمت آل عمران بقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهُلُ الْكِتَابِ لَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْهُمْ ﴾ [آل عمران: ١٩٩] وقد ورد أن اليهود قالُوا لما نزل ﴿ مَنْ ذَا النَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ ﴾ [البقرة: ١٤] يا محمد، افتقر ربك يسال عباده القرض فنزل: ﴿ لَقَدْ سَمَعَ اللَّهُ قَوْلُ النَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهُ فَقِيرٌ وَنَحْنُ أَغْنِياءً ﴾ [ال عمران: ١٨١] وهذا مما اللَّهُ فَقِيرٌ وَنَحْنُ أَغْنِيَاءً ﴾ [ال عمران: ١٨١] وهذا مما يقوى التلازم أيضنا، ومثله أنه وقع في البقرة يقوى البقرة قول إبراهيم: ﴿ رَبُنًا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولاً عَلَيه قول إبراهيم: ﴿ رَبُنًا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولاً وَالْعَدْ فَي البقرة حكاية قول إبراهيم: ﴿ رَبُنًا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولاً وَالْعَدْ فَي البقرة حكاية قول إبراهيم: ﴿ رَبُنًا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولاً وَالْعَدْ فَي البقرة حكاية قول إبراهيم: ﴿ رَبُنًا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولاً وَالْعَدْ فَي المِهْ وَلَا اللّهُ فَيْ الْعَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي الْمُنْ الْهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

مِنْهُمْهُ البقرة: ۱۲۹ وهنا ﴿ لَقَدْ مَنُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾ الاعصران:



١١٠٦– كَانَ رسولُ اللهِ ﷺ إذا أَمَرَهُمْ أَمَرَهُمْ من الأَعْمَال بِما يُطيقُونَ، قَالُوا: إِنَّا لَسْنَا كَهَيْئَتِكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ اللهَ قَدْ غَفَرَ لَكَ مَا تَقَدُّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخُرَ فَيَغْضَبُ حَتَّى يُعرفَ الغَضَبُ في وَجْهِهِ ثُمُّ يَقُولُ: «إِنَّ اتْقَاكمْ [خ (۲۰)، د (۲۳۸۹) من حدیث عائشة]

١١٠٧– بَيْنَا أَيُوبُ عَلَيهِ السلام يَغْتَسلُ عُرْيَانًا فَخَرُّ عليهِ جِرادُ مِنْ ذَهِبٍ فَجَعَلَ أيُوبُ يَحْثِي(١) في ثوبهِ فَنَادَاهُ رِبِهُ، يَا أَيُّوبُ؛ أَلَمْ أَكُنْ أَغْنِيتَكَ عَمًّا تُرَى، قَالَ: بِلَى وَعِزَّتِكَ، وَلَكَنْ لاَ غِنى بي عَنْ بَركتك.،

[خ (۲۷۹، ۲۲۹۱، ۳۲۹۱)، حم (۲۱٤/۲) من حديث أبي هريرة]

١١٠٨ - عن عائشة ـ رضي الله عنها ـ أنَّ النبيُّ ﷺ اعتَّكفَ مَعَهُ بعضُ نسائِهِ وهي مُستحَاضَةٌ ") تَرى الدُّم فَرُيُّمَا وَضَبَعَتِ الطُّسُنْتَ تَحْتَها مِنَ الدِّمِ، وَزَعَمَ عكرمة أنَّ عائشةً رأتْ ماءَ العُصنْفُرُ فَقَالَتْ: كَأنَّ هَذَا شَيَّءُ كَانَتْ [خ(۲۰۹، ۲۱۰، ۲۱۱، ۲۰۳۷)، والدارمي (۸۷۷)] فُلانةُ تَحدُهُ.

١١٠٩ - عَنْ عائشَةَ رضى الله عنها قَالتْ: دَخَلَ عبدُ الرحْمَن بنُ أبى بَكْر وَمَعَهُ سِوَاكُ يَسْتَنُّ بهِ فَنَظَرَ إِلَيْهِ رسولُ الله 😻 فَقُلْتُ لَهُ: أَعْطِنِي هَذَا السَّواك يا عبد الرحمَنْ، فَاعْطَانْيِه، فُقَصَمْتُهُ، ثُم مَضَعْتُهُ فَأَعْطيتُهُ رَسول الله 🐲 فاستْدَنَّ بهِ وهُوَ مُسَنَّدَسُنْدِدُ إلى صَدَّرِي. [خ(٨٩٠، ١٣٨٥، ١٣٧٠، ٢٤٤١، ٢٤٤١، ١٤٤٩، ١٥٤١، ١٥١٠)]

-١١١٠ عَنْ عائشةَ رضَى الله عنها قَالَتْ: سَأَلتُ رسولَ الله 🐲 عَن الطَّاعُون فَأَخْبَرني «أَنَّهُ عَذَابُ يَبْعَثُهُ اللهُ عَلَى مَن يَشْنَاءُ، وَأَنَّ اللَّهَ جَعَلَهُ رَحْمةً للمؤمنينَ، لَيْسَ مِنْ أحدٍ يَقَعُ الطاعُونُ فَيمكُثُ في بَلَدِهِ صَالِبِرًا مُحتسبًا يَعْلَمُ أَنَّهُ لا يُصيبِهُ إِلاَّ مَا كَتِبِ اللَّهُ لَهُ إِلاًّ كَانَ لَهُ مِثْلُ أَجْرِ شهيدِهِ. اللهِ ال

١١١٨ – عَنْ مَالِكِ بِنِ الْحَوَيْرِثِ رضي الله عنه اللَّيْثِيِّ انَّهُ رأى النبيُّ 👺 يُصلِّي، فإذَا كَانَ في ونْرِ من صَلاته لم [÷(٣٢٨), c(33A), c(YAY), c(1011)] يَنْهِضْ حَتَّى يَسْتُويَ قَاعِدًا.

١١١٢ – عَنْ أَبِي بَكَّرَةَ رضَى الله عنه قال: سَمعتُ النبيُّ ﷺ على المُنبِر والحَسَنُ إلى جَنْبِهِ يَنْظُرُ إلى النَّاس مَرَّةُ واليهِ مَرَّةً ويقُولُ: «ابُّني هَذَا سَيَدٌ، وَلَعَلَّ اللهَ أَنْ يُصْلِحَ بِهِ بَيْنَ فِئُتَيْنِ مِنَ المُسْلِمِينَ».

[خ(٢٤٧٦، ٢٢٢٩، ٢٠١٩)، وت(٢٧٧٦)، ون(١٤١٠)، ود(٢٢٢٤)]

١١١٣ – عَنْ عَبْدِ الرَّحْمن بن يَزيدَ قالَ: سَأَلْنَا حُذَيَّفَةً رضي الله عنه عَنْ رَجُلٍ قَريبِ السَّمْتِ والهَدي مِنَ النَّبِي 🝔 حَتِّي نَاخَذَ عِنِهِ فَقَالَ: مَا أَعْرِفُ أَحَدًا أَقْرَبُ سَمَتًا وَهَدِّيًا وَدَلَّا بِالنِّبِيِّ ﷺ مِن أَبْنَ أَمَّ عَبْدٍ.

١١١٤- عَنْ ابْنَ عُمَرَ رضى الله عنهما قَالَ: كُنًّا نخَيِّرُ بَيْنَ النَّاسِ في زَمَن النَّبِيِّ 👛 فَنُخَيِّرُ أَبَا بِكُرِ، ثُمٌّ عُمَرَ، ثُمٌّ [+(00FT, VPFT), c(VYF3, AYF3)] عُثمان، رضى الله عنهم.

١١١٥ - عَن يزيد بِنْ أَبِي حبيبِ قال: سمعتُ مَرْثَدَ بن عبد الله اليَزْنيُّ قَالَ: أتيتُ عُقْبةَ بنَ عَامر الجُهنيُّ رضي الله عنه فقُلتُ: الْأَ أُعَجِّبُكُ مِنْ أبي تَميم كِرْكُعُ رَكْعِتِين قَبَلَ صَلَاةٍ المغرب، فقالَ عُقبةُ: إِنَّا كُنَّا نفعْلُهُ على عهد رسول الله ﷺ، قُلتُ: فما يمنعُكُ الآنَ؟ قالَ الشَّعْلُ. ﴿

١١١٦– عن ابن عَباسٍ - رضي الله عنهما - قال النبئ 😻 : «يَرحمُ اللهُ أُمُّ إسماعيلَ، لو تركت زَمْزَمَ – أو قَالَ: لَوْ لَمْ تَغَرِفْ مِنَ الْمَاءِّ – لَكَانَّتْ عَيْنًا مَعِينًا وَاقْبَلَ جُرَّهُمُ فَقَالُوا: أَتَأْذَنِينَ أَن نَنْزلَ عِنْدكِ ؟ قَالَتْ: نَعَمْ ولا حَقَّ لَكُمْ [+(גרדד, דרדד, זרדד, סרדד), בב (ו/מסד)] في المّاء، قَالُوا: نُعَمُّ».

١١١٧- ﴿إِذَا خَلَصَ ۖ الْمُؤْمِنُونَ مِنِ النَّارِ حُبِسُوا بِقَنْطِرةٍ بِيْنَ الجِنَّةِ وِالنَّارِ فَيَتَقَاصُّونَ مَظَالِمَ كَانَتْ بَيْنَهُم في الدُّنيا حَتَّى إِذَا نُقُّوا وهُنَّبُوا أُنْنِ لَهُمُّ بِدَخُولِ الجِنَّةِ فَوالذِي نفسُ مُحَمَّد بِيدهِ لأحَدُهُمْ بِمَسْكَنِهِ في الجِّنَّة آدلُّ سَنْزله كَانَ في الدنيا».

[خ(٢٤٤٠، ٢٥٤٥)، وحم(١٣/٣، ٦٣) من حديث أبي سعيد الخدري]

www.ALmohdes.com

١١١٨- «الظُّهْرُ يُرْكَبُ بِنَفَقَتِهِ إِذَا كَانَ مَرْهُونًا، وَلَبَنُ الدُّرَّ يُشْرَبُ بِنَفَقَتَهِ إِذَا كَانَ مَرْهُونًا، وَعَلَى الذي يَرْكَبُ ويشرَّبُ النُّفَقَةُ». [خ(٢٥١٢، ٢٥١١)، وت(١٢٥٤)، ود(٢٥٢٦)، وجه(٢٤٤٠) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه] ١١١٩ - عَنْ مَجْزَأَةَ بْنِ زَاهِرِ الأسْلَمِيُّ عَنْ أبيه - وكَانَ ممَّنْ شَهِدَ الشُّجَرِةَ - قَالَ: إِنِّي لأُوقِدُ تَحْتَ القُدُورِ بِلُحُومِ الحُمُرُ إِذْ نَادَى مُنَادِي رَسُولِ اللَّهِ ﷺ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَنْهَاكُمْ عَنْ لَحُومِ الحُمُرِ. ١١٢٠- «لو أنَّ ابنَ ادمَ أَعْطِيَ وَادِيًّا صِلًّا مِنْ ذَهَبِ أَحَبُّ إِلِيهِ ثَانِيًا، وَلو أَعْطِيَ ثَانِيًا أَحَبُ إلِيهِ ثَالِثًا، ولا يَسُدُ حَوْفَ ابْن آدمَ إِلاَّ التَّرابُ، ويَتُوبُ اللهُ عَلَى مَنْ تَابَ». [خ(٦٤٣٨) من حديث عبد الله بن الزبير] ١١٢١ - «يذهبُ الصَّالحونَ؛ الأُولُ فالأَولُ ويَبْقَى حُفَالةٌ (") كَحُفالَةِ الشَّعيرِ أو التمر لا يُبَاليهمُ اللهُ بالةُ». [خ(٦٤٣٤)، وحم(١٩٣/٤) من حديث مرداس الأسلمي] ١١٢٢ - «نَهَى رَسُولُ الله ﷺ أَنْ بَيدِعَ حَاضِرُ لِبَادِ». [خ(٢١٥٨)، متفق عليه من حديث ابن عباس] ١١٢٣ – «إنَّ بِالمُدينةِ أَقُوامًا مَا سِرْتُم مَسِيرًا وَلاَ قُطعتُم وَادِيًا إِلاَّ كَانُوا مَعكم». قالُوا: يا رسولَ الله وهُمْ بِالمدينةِ؟ قَالَ: «وهُم بالمدينة، حَبَسَهُمُ العُدْرُ». [خ(٤٤٢٣)، وجه(٢٧٦٤) من حديث أنس بن مالك] ١١٢٤ - «لَنْ تُفْلِحَ قُومُ وَلُوْا أَمَرِهُمُ امْرِأَةُ». [خ(٢٤٤٥)، (٢٠٩٩)، وت(٢٢٦٢)، ون(٣٨٨٥) من حديث ابي بكرةَ رضي الله عنه] ١١٢٥ - عَنْ جَـابِر - رضي اللهُ عنه - قـالَ: لمَّا نَزَلَتْ هذه الآيَة: ﴿ قُلْ هُوَ الْقَـادِرُ عَلَى أَنْ ننـ عَثَ عَلَنكُمْ عَذَائِنا مِنْ فُوْقِكُمْ ﴾، قال رسولُ اللهِ ﷺ: «أَعُوذُ بِوَجْهِكَ». قالَ: ﴿ أَوْ مِنْ تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ ﴾ قال: «أعُوذُ بِوجْهِكَ». ﴿ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شَيِعًا وَيُدْيِقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضَ ﴾ قَالَ رسُولُ اللهِ ﷺ: «هَذَا أَهْوَنُ – أَوْ – هَذَا أَيْسَرُ». [+(x70)=9 (VE.T. VTIT : ETYA)+] ١١٢٦ - عَنْ زَيْدِ بْن ثَابِتٍ قَالَ: لِمَّا نَسَخْنَا الصُّحُفَ فِي المَصَاحِفِ فَقَدْتُ آيَةً مِنْ سُورَةِ الأحْرَابِ كُنْتُ كِثَيرًا أَسْمَعُ رسولُ الله ﷺ يُقْرِؤُهَا لَمْ أَجِدُهَا مَعَ أَحَدٍ إلا مَعَ خَزَيْمَةَ الانصاريِّ الذي جَعَلَ رسُولُ الله ﷺ شَهَادَتَهُ شُهَادَةَ رَجُلُيْنِ ﴿ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رَجَالُ صَنِدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهُ عَلَيْهِ ﴾ [("1. £ . T. ) ] = ((EVAE) =] ١١٢٧ – عَن ابْن عِبَّاسَ ـ رَضِيَ اللهُ عَنهما ـ أنَّ رسولَ اللهِ 👺 قَالَ وهُوْ في قُبُةٍ يِومَ بَدْر: «اللَّهُمُّ إِنِّي أَنْشُدُكَ عَهْدكَ وَوَعْدَكَ، اَللَّهُمْ إِنْ تَشَنَّا لاَ تُعْبَدُ بَعْدَ الْيَوْمِ، فَأَخَذَ أَبُو بَكْر بِيَدِهِ فَقَالَ: حَسْبُكَ يَا رَسُولَ اللهِ، الحُحْتَ عَلَى رَبِّكَ وَهُوَ يِثْبُ فِي الدِّرْعِ، فَخَرَجَ وَهُو يقولُ: ﴿سَيُهُزَّمُ الجُمْعُ وَيُولُونَ الدُّبْرَ ﴾. ﴿ ﴿ ﴿ ٤٨٧٩]، حم(١/٣٢٩]] ١١٢٨ - عن ابن عَبَّاسٍ ـ رضي الله عنهما ـ عن النِّبي 😻 قال: «قال اللهُ: كَذَبِنَي ابْنُ آدمَ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ ذَلِكِ، وَشَتَمَنِي ولَم يكُنْ له ذَلِكَ، فَأَمًّا تَكْنِيبُهُ إِيَّايَ فَزَعَمَ أَنِّي لا ٱقْدِرُ أَنْ أَعيدَهُ كَمَا كَأَنَّ، وَأَمَّا شَتْمُهُ إِيَّايَ فَقَوْلَهُ: لي وَلَدُ. فَسُبِحانِي أَنْ أَتُحُذُ صِنَاحِيَةً أَوْ وَلَدًا». ١١٢٩ - عَنْ عِائِشَهَ َ ـ رضى الله عنها ـ قالَتْ: كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يقولُ في مَرَضِهِ الذي مَاتَ فيه: «يا عائشةُ مَا أزالُ أجدُ أَلَم الطعَام الَّذِي أَكلتُ بِحْيِيرَ فَهَذَا أَوَانَ وَجَدَّتُ انْقَطَاعِ أَبْهَرِي مِنْ ذَلِكَ السِّمِّ، ﴿ ١١٣٠ - عن أبي هريرَة - رضى الله عنه - أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: «يُصلُونَ لَكُم، فَإِنْ أَصَابُوا فَلَكُمْ، وإنْ أَخْطَئُوا [-(3PF), cc(7\007)] ١١٣١ – عن أنس ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «أَكْثَرْتُ("ُ) عَلَيْكُمْ في السُوِّ اكِ». 💛 🎖 ﴿﴿﴿٨٨٨﴾، وَ(١] ١١٣٢ – عن أنس بن مالَّك ـ رضى الله عنه ـ قال: كان النبيُّ ﷺ إذَا اشْتَدُ البَرَّدُ بَكُر بالصلاةِ، وإذا اشْتَدُ الحرُّ أَبْرُدَ بِالصلاةِ يعنى الجُمُعَةُ». ١١٣٣ – عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ أنَّ النبي ﷺ سَجَدَ بالنَّجِم وسَجَدَ مَعَهُ المسلمونَ والمشركونَ والحِنُّ [ (14.1. YFA3), C(AVO)] ١١٣٤ – عَن ثمامةً بن عبد اللهِ بن أنَس قال: حَجُّ أنسُ رضى الله عنه علَى رَحْلِ ولم يكن شَحِيحًا وحَدُثُ أنّ رسولَ الله 😻 حَجُّ على رَحْل وكانت زَامَلِتُه 🎾 🕒 [+(VIOI); =>(-PAY)] ١٣٥ - عن ابن عباس - رضي الله عَنهما - عن النبي ﷺ قال: «كَأَنِّي بِهِ ٧٧ أَسْوَدَ أَفْدَحَ ٨٠ يَقْلَعُها حَجَرًا حَجَرًا». [+(090)) ac(1/17)] ١٣٦ ا – عن أنس رضى الله عنه قال: كان رسول الله 🐉 إذا قَدِمَ من سفر فأبصر دَرَجَاتِ المدينة أوْضَع (١) ناقته، و إن كانت دائة حَرِّكُها». [+(1:41, 144), 2(1337)] ١١٣٧ – عن عائشية ـ رضي الله عنها ـ أن قومًا قالوا: يا رسول الله إن قومًا ياتونُنَا باللحم لا ندري أذكرُوا اسمَ الله عليه أمْ لا ؟ فقال رسول الله ﷺ: «سَمُوا اللهُ عليه وكُلُوا».[خ(٢٠٥٧، ٧٠٥٥، ١٣٩٨)، ن(٢٦٤٤)، د(٢٨٢٩)، جه(٢٧٤)] ١١٣٨ – عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ قال: نهي النبي 🥸 عن المُحَاقَلَةُ(١٠) والمُزَانِنَةُ(١١)..... ١١٣٩ – عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: نهي النبيُّ 🐉 عَنْ كَسنْبِ الإمَاءِ. 📖 🕒 [خ(٣٤٨، ٢٢٨٨)، د(٣٤٠)] -١١٤٠ عن ابن عمر - رضي الله عنهما - قال: نهي النبي 🛎 عن عَسْنُ (١٦) الفحل. 🔝 [﴿٢٨٤٤]، د(٢٤٠٩)، د(٢٤٠٩)، () يحقى: الحقية هي الأخذ باليد. (٢) مستحاضة: الاستحاضة جريان الدم من فرج المراة في غير أوانه. (٣) الحقالة: الحقالة، والمراد بها الردىء من كل شيء. (٤) أي الأثمة المصنيَّون إذا صلوا بقوم تصح صلاة المامومين وعليهم الإعادة. (٥) اكثرت: أي بالغت في تكرير طلبه منكم. (٣) الزاملة: البرحل يحمل عليه الطعام

والمتاع. (٧) اي: ذو السويقتين من الحبُسَة. (٨) أفْحَج: الفَحَجُ: تباعُدُ ما بين الفخذين. (٩) أوْمَعَ: اوضع الناقة: حملها على سرعة السير. (١٠) المحاقلة: بيع الطعام في سنبله بالبر، وقبل غير ذلك. (١١) المزابنة بيع الرُّطب في رؤوس النخل بالتمر. (١٢) عسب الفحل: لقاح الذكر من كل حيوان.

## الحمد لله ذي الجلال والإكرام، والصلاة والسلام على خير الأنام، وعلى أله وصحبه ومن تبعهم بإحسان، وبعد:

فقد بدأت هذه السلسلة المباركة بالحديث عن وجوب نصرة النبي 👺، وتعظيمه وتوقيره، وذكرت شيئًا من خلاله الجميلة وأدابه العالية الرقيعة، ثم تعرضت لتكريم الله له باخذ العهد والميثاق على جميع الأنبياء والمرسلين بالدخول في دينه ومتابعته إذا بعث وأحدهم موجود، كما أشرت إلى بعض البشارات الناطقة بنبوته من كتب اليهود والنصاري، وبعض من أمن من هؤلاء بنبوته ورسالته، وانتقل الآن لأذكر آيات أخرى عظيمة تدل على صدق نبوته وعظمة رسالته 🕮 ، وهي أيات كثيرة ومتنوعة، وقد أوتي منها أكثر وأعظم من أيات غيره من الأنبياء، ولقد سمى الله تبارك وتعالى في كتابه ما يجريه على يد أنبيائه ورسله بالآيات كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ٱتَّيُّنَا مُوسَى تِسْعُ آيَاتٍ بَيِّنَاتٍ فَسَنْئِلْ بَنِي إِسْرُائِيلَ إِذْ جَاءَهُمْ فَقَالَ لَهُ فَرْعَوْنُ إِنِّي لأَظُنُّكَ يَا مُوسَى مُسْخُورًا ﴾ [الإسراء: ١٠١]، وقالُ سبحانه في حق النبي ﷺ: ﴿ وَمَا تَأْتِيهِمْ مِنْ آيَةٍ مِنْ آيَاتِ رَبِّهِمْ إِلاُّ كَانُوا عَنْهَا مُعْرِضِينَ (٤) فَقَدْ كَذَّبُوا بِالحُقّ لمَّا جَاءَهُمُ فَسَوْفَ يَأْتِيهِمْ أَنْبَاءُ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ ﴾ [الانعام: ١، ٥]، وقد اصطلح العلماء على تسمية الآيات التي يجريها الله على يد انبيائه بالمعجزات؛ لأن لفظ المعجز يدل على أنه أعجز غيره(١)، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا ٱنْتُمْ بِمُ عْجِزِينَ فِي الْأَرْضِ وَلاَ فِي السِّمَاءِ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ مِنْ وَلِيَّ وَلاَ نَصِيرٍ ﴾ [العنكبوت: ٢٢]، والمعجزة في اللغة اسم فاعل من الإعجاز، والإعجاز مصدر للفعل «أعجز» يقال: عجز فلان عن الأمر وأعجزه الأمر إذا حاوله فلم يستطعه ولم تتسع له مقدرته وجهده (٢)، والمعجزة في الشرع: «أمر خارق للعادة مقرون بالتحدي سالم عن المعارضة ﴿ " ، فالمعجزة إذًا أفعال يعجز البشر بانفسهم عن مثلها، ومن هنا سميت معجزة، - هي - إما أن تكون حسية تجابه الحواس، وأغلب المعجزات التي وقعت للأنبياء السابقين كانت من هذا النوع، وإما أن تكون المعجزة عقلية، تواجه العقل وتخاطب ما فيه من إدراك واستبصار، وكانت أعظم معجزات النبي 🤯 من هذا النوع. يقول السيوطى - رحمه الله: «وأكثر معجزات بني إسرائيل كانت حسية لبلادتهم وقلة بصيرتهم، وأكثر معجزات هذه الأمة عقلية لفرط نكائهم وكمال افهامهم، ولأن هذه الشريعة لما كانت باقية على صفات الدهر إلى يوم القيامة خصت بالمعجزة العقلية الباقية ليراها ذوو البصائر ﴿ ٤٠).

ومن المعروف في تاريخ الأديان أن الله تعالى كان يؤيد كل رسول أرسله بايات عظيمة باهرة تدل على صدقه، وتدفع إلى قبول قوله، ويتحدى بها قومه بصورة لم يسبقه أحد إليها، ولم ينكشف للناس شيء من وجهها قبل أن تطلع عليهم، بل إن بعض الأنبياء كان يحمل إلى قومه أكثر من معجزة، فموسى عليه السلام - أيده الله بكثير من المعجزات أشار القرآن إليها في قوله: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الطُّوفَانَ وَالجَرَادَ وَالْقُمَّلُ وَالضَّفَادِعَ وَالدَّمَ آيَاتِ مُعْدَرات معجزة العصا التي كان يلقيها من يده فتنقلب حية تسعى، ويضرب بها البحر فينفلق، ويضرب بها الحجر فينفقر منه الماء، وعيسى -

تأسد الله لرسله بالأبات



عليه السلام - كان يخلق من الطين كهيئة الطير فينفخ فيه فيكون طيرًا بإذن الله، كما كان يبريء الأكمه والأبرص ويحيي الموتى بإذن الله، وقد ذكر الله ذلك في قوله: ﴿ وَرَسُولاً إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنِي قَدْ جِنْتُكُمْ بايَة مِنْ رَبِكُمْ أَنَي الله في قوله: ﴿ وَرَسُولاً إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنِي قَدْ جِنْتُكُمْ بايَة مِنْ رَبِكُمْ أَنَي أَخُلُقُ لَكُمْ مِنَ الطِّينِ كَهَيْئَة الطَّيْرِ فَأَنْفُحُ فِيهِ فَيكُونَ طَيْرًا بإِذْنِ الله وَأُبْرِئَ الله وَأُنْبَتُكُمْ مِمَا تَأْكُونُ وَمَا تَدُخِرُونَ فَي بَنُوتِكُمْ إِنْ فِي ذَلِكَ لَآيةً لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [ال عَمران 11].

اختلاف العجرات في أجيال الناس

واختلاف المعجزات في أجيال الناس مما اقتضته دواعي الحكمة التي جاءت المعجزة من أجلها، ذلك أن الناس يختلفون باختلاف أزمنتهم وأمكنتهم، وإذا كانت غاية المعجزة أن يُرى فيها صدق الرسول وقيام الدليل على صحة دعواه، فكان لابد أن تكون هذه المعجزة جارية مع تفكير من تلقاهم وتتحداهم، ولهذا كانت المعجزة لازمة للرسول المرسل من قبل الله، لأنه يحمل رسالة فريدة من الله إلى الناس، يدعوهم فيها إلى أمور تتغير بها معالم حياتهم الروحية والعقلية، بل والمادية، فهو يدعوهم إلى عبادة الله وحده وإخلاص الدين له، وترك جميع المعبودات الباطلة التي لا تملك لنفسها شيئًا دونه، فكيف تملك لغيرها، كما يدعوهم إلى الالتزام بشريعة ربانية بها تستقيم حياتهم ويسعد عيشهم، ومع أن معجزات الأنبياء كانت قاهرة باهرة إلا أن كثيرًا من الناس قابلوها بالتكذيب والارتياب والعناد، فاليهود كذبوا بمعجزات موسى مع كثرتها، وقالوا لنبيهم كما ذكر القرآن عنهم: ﴿ لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نُرَى اللَّهَ حَهْرَةً ﴾ [البقرة: ٥٥]، كما لم نقتنعوا بمعجزات عيسى التي أحيت الأموات. ومشركو العرب لم يسلموا للقرآن مع أنه أخذ بمجامع قلوبهم واستولى على عقولهم وطلبوا غيره من المعجزات كما قال تعالى: ﴿ وَقَالُوا لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ الأَرْضُ يَنْبُوعًا ﴾ [الإسراء ١٠]، وقد قابل هؤلاء المكذبين فريقُ اطمأنت قلوبهم وانشرحت صدورهم لأيات الأنبياء، فسلموا بها وخضعوا لرب الأرض والسماوات، وكانت المعجزة الكبرى التي أيدُ الله بها نبيه ومصطفاه محمد بن عبد الله 🥞 «القرآن الكريم»، وهو وإن أجرى الله على يديه معجزات حسية كثيرة – سيأتي الإشارة إلى بعضها - إن شاء الله - إلا أن القرآن الكريم هو أعلاها وأشرفها، فهو المعجزة الباقية الخالدة، وكفي به من معجزة، وما كان ينبغي للكافرين أن يبحثوا عن معجزة أخرى معه، كما قال تعالى: ﴿ وَقَالُوا لُولًا أُنْزِلَ عَلَيْهِ إِيَاتُ مِنْ رَبِّهِ قُلْ إِنْمَا الآيَاتُ عِنْدَ اللَّهِ وَإِنْمَا أَنَا نَدِيرُ مُعِينُ (٥٠) أُولَمْ يَكْفِهِمْ أَنَّا أَنْزُلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ يُتُلِّي عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرَحْمَةً وَذِكْرَى لِقُوْم يُؤُمِنُونَ (٥١) ﴾ [العنكبوت: ٥٠، ٥١]، فهاتان الأيتان بينتا كثرة جهل المشركين وسخافة عقولهم، حيث طلبوا آيات تدل على صدق الرسول 👺، وقد جاءهم بالقرآن الذي هو أعظم من كل معجزة، وهو وحده أنة وعلامة من أعلام نبوته 😻، ويغنى عن معجزات غيره وأيات سواه من الأنسياء -صلوات الله عليهم - قال ابن كثير - رحمه الله - في تفسيره للآية: «أي: أولم يكفهم أية أنا أنزلنا عليك هذا الكتاب العظيم الذي فيه خبر ما قبلهم، ونبأ ما بعدهم، وحكم ما بينهم، وأنت رجل أمى لا تقرأ ولا تكتب، ولم تخالط أحدًا من أهل الكتاب، وجِئتهم بأخبار ما في الصحف الأولى، وبيان الصواب مما اختلفوا فيه وبالحق الواضح البين الجلي كما قال تعالى:

للوسان المالحا حابات كالمات وإن الخوارق في العادة تقع مسفسايرة للوحى الذي يتلقاه النبي الله ويأتي بالعجزة شاهدة بصدقه، والقرآن هو نفسه الوحي المدعى، وهو الخارق العجز، فشاهده في عينه ولا يفتقر إلى دليل مغاير له كسائر العسجسزات مع الوحي وو with the heat with guind was

﴿ أَوَلَمْ بِكُنْ لَهُمْ آيَةً أَنْ يَعْلَمَهُ عُلَمَاءُ بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ [الشعراء: ١٩٧] وقال تعالى: ﴿ وَقَالُوا لَوْلاَ يَأْتِينَا بِآيَةٍ مِنْ رَبِّهِ أَولَمْ تَأْتِهِمْ بَيِّنَةً مَا فِي الصُّحُفِ الأُولَى ﴾

#### دلالة القرآن دلالة عامة عمنت الثقلين

ويقول القاضي محمد بن الطيب الباقلاني - رحمه الله-: «الذي يوجب الاهتمام التام بمعرفة إعجاز القرآن أن نبوة نبينا محمد 🐲 بُنيت على هذه المعجزة «القرآن الكريم»، وإن كان قد أنَّد بعد ذلك بمعجزات كثيرة إلا أن تلك المعجزات قامت في أوقات خاصة، وأحوال خاصة، وعلى أشخاص خاصة، فأما دلالة القرآن فهي معجزة عامة عمت الثقلين، وبقيت بقاء العصرين ولزوم الحجة بها من أول وقت ورودها إلى يوم القيامة على حد سواء» (١)، وكلام الباقلاني - رحمه الله - دقيق وحميل، وفيه إشارة لطيفة إلى أن القرآن متجدد على الدوام يخاطب جميع العقول في كل العصور، ويقيم الحجة على العباد بما اشتمل عليه من آيات. ويقول ابن خلدون: «اعلم أن أعظم المعجزات واشرفها وأوضحها دلالة «القرآن الكريم» المنزل على نبينا محمد ﷺ، فإن الخوارق في الغالب تقع مغايرة للوحى الذي يتلقاه النبي 🐲، وياتي بالمعجزة شاهدة بصدقه، والقرآن هو نفسه الوحي المُعي، وهو الخارق المعجز، فشاهده في عينه، ولا يفتقر إلى دليل مغاير له كسائر المعجزات مع الوحى، فهو واضح الدلالة لاتحاد الدليل والمدلول فيه، وهذا معنى قوله ﷺ: «ما من نبي من الأنبياء إلا أوتى من الآيات ما مثله أمن عليه البشير، وإنما كان الذي أوتيته وحيًّا أوحى إليٌّ، فأنا أرجو أن أكون أكثرهم تابعًا يوم القيامة،(٧)، وهو يشير إلى أن المعجزة متى كانت بهذه المثابة في الوضوح وقوة الدلالة، وهو كونها نُفْسَ الوحي كان الصدق لها أكثر لوضوحها، فكثر المصدق المؤمن وهو التابع والأمة،(^)، والرسول 👺 في حديثه السابق بيين عظمة المعجزة القرآنية التي هي وحي يوحي، أي شيء يدرك بعين البصيرة، فيهتدي إليه العقل ويصلح به القلب، وتستقيم به

إنه لا توجد آية في كتاب الله إلا وفيها دلالة واضحة على أن القرآن الكريم هو كتاب الله وكلامه، ومن هنا يكثر أتباع هذه الرسالة، إذ هي رسالة كل إنسان، ووحى إلى كل عقل، لا يحصرها زمان ولا يحدها مكان، ونحن نسمع ونشاهد بين الحين والأخر أفرادًا وجماعات يدخلون في دين الإسلام بسبب نور هذا القرآن، وساتناول في اللقاء القادم - إن شاء الله - بعض والله الهادي إلى سواء السبيل. أوحه الإعجاز في كتاب الله.

- (١) انظر الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح لابن تيمية ج١٩/٤ ...
- (٢) إعجاز القرآن لعبد الكريم الخطيب ص٧١ الله المرابع العسم المحالمة
- (٣) الإتقان في علوم القران للسيوطي ج٢/٨٤٨ .
  - (٤) المرجع السابق ج٢/١٤٨، ١٤٩ .
    - (٥) تفسير ابن كثير ج٢٩٧/٤ .
  - (٦) إعجاز القرآن على هامش الإتقان ج١١/١، ١٢ . المن تحديد علم الم
- (V) الحديث آخرجه البخاري في صحيحه كتاب فضائل القرآن ج٣/٩، ومسلم في كتاب الإيمان (٨) مقدمة ابن خلدون ص ٩٠، السياليساليسا على على المنال عالم على المام

و لا توجد آية في كتاب اللهإلا وفيها دلالة واضحة على أن القرآن الكريمهوكتابالله وكلامه، ومن هنا يكثر أتباع هذه الرسالة، إذهى رسالةكلإنسان ووحي الى كل عقل لا يحصرها زمان ولا يحدها مكان 👊

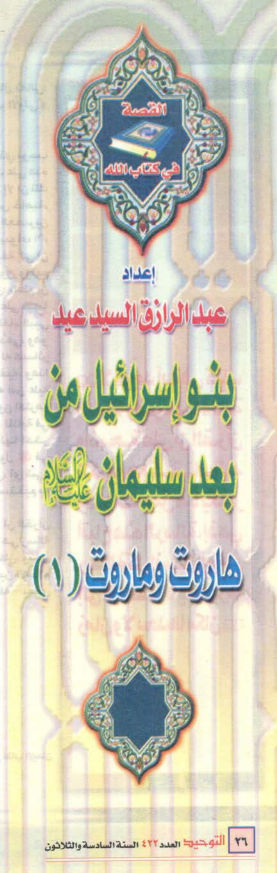
الحمد لله، إن الحكم إلا لله يقصُّ الحق وهو خير الفاصلين، وأشبهد ألا إله إلا الله الذي عنده مفاتح الغيب لا يعلمها إلا هو، ويعلم ما في البر والبحر، والصلاة والسلام على رسول الله، الذي لا علم له إلا ما علمه الله إياه، وقال له ربه: ﴿وَعَلَّمَكُ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضَالُ الله عليها ﴾ [الساء: ١١٣] أما بعد:

فها نحن ننتقل معك أخي القارئ إلى موقف آخر من مواقف بني إسرائيل في كتاب الله من خلال قوله تعالى: ﴿ وَالتَّبِعُوا مَا تَتْلُواْ الشَّيَاطِينُ عَلَى مَلْكِ سَلَيْمَانَ وَمَا كَفَرَ سَلَيْمَانُ وَلَكِنَ الشَّيَاطِينُ عَلَى مَلْكِ سَلَيْمَانَ وَمَا كَفَرَ سَلَيْمَانُ وَلَكِنَ الشَّيَاطِينَ كَفَرُوا يُعلَّمُونَ النَّاسَ السَّحْرَ وَمَا أُنْزِلَ عَلَى المُّلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ وَمَا يُعلَّمُونَ مَنْهُمَا أُنْزِلَ عَلَى المُّلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ وَمَا يُعلَّمُونَ مَنْهُمَا أَخْرَ فَيْتَعَلَّمُونَ مَنْهُمَا مَا يُضَوِّرُهُمْ وَلاَ يَنْفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلِمُوا إِنَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَيَتَعلَّمُونَ مَا يَضُورُهُمْ وَلاَ يَنْفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلِمُوا لِهُ الشَّرُوا بِهِ مِنْ أَحَدِ اللَّهِ وَيَتَعلَّمُونَ مَا يَضَوُرُهُمْ وَلاَ يَنْفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلِمُوا لِهِ اللَّهِ وَيَتَعلَّمُونَ مَا يَضَوُرُهُمْ وَلاَ يَنْفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلِمُوا لِهُ اللَّهِ فَي الآخِرَةِ مِنْ خَلاقٍ وَلَبَعْسَ مَا شَرُوا لِهِ لَنُ اللَّهِ مَنْ عَنْدِ اللَّهِ خَيْرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٠٠،١٠٣]. لَقُوبَةٌ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ خَيْرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٠٠،١٠٣].

وستلقي إن سناء الله تعالى نظره إجماليه حول هد الآيات من خلال ثلاثة محاور:

أولاً الحديث هنا عن بني إسرائيل ويُفهمُ ذلك من السياق السابق واللاحق، فالآيات السابقة تتحدث عن بني إسرائيل وعداوتهم لجبريل الذي جاء بالحق من عند الله ونزل به على جميع الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، وخاتمهم محمد من بل الآية السابقة مباشرة تتحدث عن تخذيبهم لمحمد الذي جاءهم بالحق المصدق لما هو معهم من بقايا التوراة بعد تحريفها، ومع ذلك نبذوا كتاب الله الذي معهم - البقايا التي معهم - وكذلك نبذوا كتاب الله الحق الذي أنزله على محمد أن قال تعالى: ﴿ ولمّا الله الحق الذي أنزله على محمد أن قال تعالى: ﴿ ولمّا النّينَ أُوتُوا الْكِتَابَ كِتَابَ اللّهِ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لاَ النّينَ أُوتُوا الْكِتَابَ كِتَابَ اللّهِ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لاَ النّينَ أُوتُوا الْكِتَابَ كِتَابَ اللّهِ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لاَ النّينَ أُوتُوا الْكِتَابَ كِتَابَ اللّهِ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لاَ اللّهِ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لاَ

والحديث هنا عن يهود المدينة الذين هم استداد لأسلافهم من أصحاب السبت، قال صاحب «نظم الدرر»: «ولما توالى الإنكار من بني إسرائيل أدًى بهم إلى اتباع الشياطين في كذبهم على سليمان عليه السلام، ولما كانت



سنة الله الجارية بأنه ما أمات أحدُ سنةً إلا زاد في خذلانه بأن أحيا على يديه بدعة، أعقبهم نبذهم لكلام الله إقبالهم على كلام الشياطين الذين هم أعدى الأعداء». اهـ.

وحول هذا المعنى قال الشيخ السعدي في تفسيره عند هذا الموضع: «ولما كان من العوائد القدرية والحكمة الإلهية أن من ترك ما ينفعه مع إمكانه من الانتفاع به فلم ينتفع، ابتلى بالاشتغال بما يضرُّه، فمن ترك عبادة الرحمن، ابتلى بعبادة الأوثان، ومن ترك محبة الله وخوفه ورجاءه، ابتلي بمحبة غير الله وخوفه ورجائه، ومن لم ينفق ماله في طاعـة الله، أنفقه في طاعة الشيطان، ومن ترك الذلُّ لربه ابتلى بالذل للعبيد، ومن ترك الحق ابتلى بالباطل، كذلك هؤلاء اليهود نبذوا كتاب الله واتبعوا ما تتلو الشياطين وتختلق من السحر على ملك سليمان، حيث أخرجت الشياطينُ للناس السحر وزعموا أن سليمان عليه السلام كان يستعمله، ويه حصل له الملك العظيم، وهم كذبة في ذلك، وقد نزه الله سبحانه سليمان عن ذلك». اهـ مع تصرف يسير.

ثانيا: المعنى الإجمالي للآيات الكريمة وهو ملخص للقصة كما اتفق عليه كثير من أهل التفسير سلفًا وخلفًا، ولعله خلاصة الراجح في القصة، واتبع اليهود ما تُحَدُّث الشياطين به السحرة على عهد سليمان عليه السلام، وما كفر سليمان وما تعلم السحر، ولكن الشبياطين هم الذين كفروا بالله حين علموا الناس السحر؛ إفسادًا لدينهم.

وكذلك اتبع اليهود السحر الذي أنزل على الملكين هاروت وماروت بأرض بابل بالعراق والذي جعله الله ابتلاءً منه لعباده.

والملكان لا يعلمان أحدًا السحرحتي ينصحاه ويحذراه من تعلّم السّمر ويقولا له: لا تكفر بتعلُّم السحر وطاعة الشياطين، فيتعلم الناس من الملكين ما يُحْدِثون به الكراهية بين

الزوجين حتى يتفرقا.

لكن الأمر المؤكد هو أن السحرة وسحرهم لن يتمكنوا من ضرر أحد إلا بإذن الله وقضائه، وما يتعلم السحرة إلا شرًا يضرهم ولا ينفعهم، وقد نقلته الشياطين إلى اليهود، فشاع فيهم حتى فضلوه على كتاب الله، ولقد علم اليهود أن من اختار السحر وترك الحق فليس له في الآخرة من الخير نصيب، وبئس فعل القوم ما اختاروه من السحر والكفر عوضًا عن الإيمان ومتابعة الرسول الذي جاء بالحق مصدقًا لما معهم من بقايا الحق، ولو أنهم آمنوا بالله واتبعوا رسوله النبي الأمي الذي يجدونه مكتوبًا عندهم في التوراة لكان خيرًا لهم في الدنيا والآخرة.

ثالثًا: لقد وقع اليهود المعاصرون لرسول الله ﷺ فيما وقع فيه أسلافهم من قبل من أصحاب السبت في كتمانهم الحق وتحريفه وتبديله من بعد ما عقلوه وهم يعلمون، ولذا حذرهم الله أن يصيبهم ما أصاب أسلافهم من أصحاب السبت، فقال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ آمِنُوا بِمَا نَزُلْنًا مُصِدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَطْمِسِ وُجُوهًا فَنَرُدُهَا عَلَى أَدْبَارِهَا أَوْ نَلْعَنَهُمْ كَمَا لَعَنَّا أَصْحَابَ السَّبْتِ وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ مَفْعُولاً ﴾ [النساء: ٤٧]، ويهود المدينة ضلُّوا وأرادوا الضلال لغيرهم، إذن فها هو تاريخ بني إسرائيل سلسلة من الانحرافات على مر الزمن - إلا فترات يسيرة - مستمرة إلى يومنا هذا وإلى أن يأتي أمر الله.

هذا، وقد قدُّمنا في هذا المقال عرضًا مجملاً للقصة، وإلى مزيد من التفاصيل والأحكام والدروس المستفادة في لقاءات تالية

فإلى ذلك نستودعكم الله، والسلام عليكم ورحمة الله ويركاته.

١ . رواج على رضى الله عنه بفاطمة . رضى الله عنها سنة ١هـ

في هذه السنة تزوج على ، رضي الله عنه ، فاطمة في صيفر سنة اثنين، فيولدت له الحسين والحسين، ويقال: ومحسن، وولدت له أم كلثوم وزينب، وقد تزوج عمر بن الخطاب في أيام ولايته بام كلثوم بنت على بن أبى طالب من فاطمة وأكرمها إكرامًا زائدًا اصدقها اربعين الف درهم لأجل نسبها من رسبول الله على، فولدت له زيد بن عمر بن الخطاب، ولما قتل عمر بن الخطاب تزوجها بعده ابن عمها عون بن جعفر فمات عنها، فخلف عليها اخوه محمد فمات عنها، فتزوجها أخوهما عبد الله بن جعفر، فماتت عنده، وقد كان عبد الله بن جعفر تزوج باختها زينب بنت على وماتت عنده أيضنًا، وتوفيت فاطمة بعد رسول الله ﷺ بستة أشبهر على أشبهر الأقوال، وهذا الثابت عن عائشة في الصحيح. [البداية والنهاية لابن كثير: ٣٠٩/٥ بتصرف]

٧. رواج النبي على برينب بنت جحش رضى الله عنها سنة ٥٥

تزوج رسول الله ﷺ زينب بنت جحش في صغر من السنة الخامسة، بونيه ، ١٢٦م، وهي أخت عبد الله بن جحش رضى الله عنه، وأمها أميمة بنت إ عبد المطلب عمة النبي ﷺ، وكانت قديمة في الإسلام، تزوجها رسول الله ﷺ بعد أن طلقها زوجها زيد بن

حارثة رضى الله عنه.

كان زيد بن حارثة رضى الله عنه مولى خديجة رضى الله عنها وهبته لرسول الله ﷺ قبل البعثة، وهو ابن ثماني سنوات، فأعشقه وتبناه، وكانوا يدعونه زيد ابن محمد 👺، وقد زوجه رسول الله ﷺ بنت عمته «زينب بنت جحش رضي الله عنها» ثم طلقها زيد رضى الله عنه، وبعد أن انقضت عدتها تزوجها رسول الله ﷺ لإبطال عادة التبني، قال تعالى: ﴿ مَا كَانَ مُحَمِّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ ﴾ [الإحزاب: ٤٠] وقال: ﴿ ادْعُوهُمْ لَابَائِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِنْدَ اللَّهِ ﴾ [الاحزاب: ٥] فكان يدعى بعد ذلك زيد بن حارثة، قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا قَضْنَي زَيْدٌ مِنْهَا وَطَرَّا زَوَّجْنَاكُهَا لِكَيْلاً بِكُونَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ حَرَجُ فِي أَزُواجِ أَدْعِيَائِهِمْ إِذَا قَضِيَوْا مِنْهُنَّ وَطَرًا وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ مَفْعُولاً ﴾ [الاحزاب: ٣٧].

وقد كـان الله أوحى إلى رسـوله 👺 أن زيدًا رضي الله عنه سيطلق زوجته ويتزوجها بعده، إلا أن التبي 🞏 بالغ في الكتمان، وقال لزيد: «أمسك عليك زوجك»، فعاتبه الله على ذلك حيث قال: ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي أَنْعُمُ

اللَّهُ عَلَيْهِ وَٱنْغَمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكْ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَاتُّقَ اللَّهُ وَتُحْفِي فِي نَفْسِكِ مَا اللَّهُ مُبْدِيهِ وَتَخُشْنَى النَّاسُ وَاللَّهُ أَحَقُّ أَنَّ تَخَّشَاهُ ﴾، وهو عتاب على ترك الأولى، وكان الأولى في مثل ذلك أن يصمت عليه الصيلاة والسيلام، أو يفوض الأمر إلى رأي زيد رضي الله عنه، ولم يبادر النبي ﷺ بما أوحى إليه من تطلبق

زيد لزينب مخافة طعن الأعداء والمنافقين، فعوتب عليه.

وكانت زينب بنت جحش رضى الله عنها تفخر على نساء النبي 🎏 وتقول: زوجني الله من 🔝

وأولم عليها رسول الله ﷺ بخبر ولحم، وكانت امراة صالحة صوَّامة قوَّامة، كثيرة الخير، تعمل بيدها وتتصدق به، وكان اسمها برة فسماها رسول الله ﷺ زينب، وهي وقتئذ بنت خمس وثلاثين سنة، ويسبب زينب نزل الحجاب.

توفيت . رضى الله عنها . وهي بنت ثلاث وخمسين سنة، وهي أول نساء رسول الله على موتا بعده، فماتت وصلى عليها عمر بن الخطاب رضي الله عنه، وقيل: هي أول امرأة صُنع لها النعش، ودفنت بالبقيع فيما بين دار عقيل ودار ابن الحنفية.

٣.إسلام خالد بن الوليد. رضى الله عنه. سنة ٧هـ

كان خبر إسلام خالد أن عمرو بن العاص لما عاد من الحبشة بعد مقابلة النجاشي لقي خالد بن الوليد وهو مقبل من مكة، قال عمرو بن العاص: فقلت له: إلى أين يا أبا سليمان ؟ قال: والله لقد استقام الميسم، أي: تبين الطريق وظهر الأمر، وإن الرجل لنبي، أذهبُ والله فأسلم، فحتى متى؟! قلت: والله ما حئتُ

إلا لأسلم، فقدمنا المدينة على رسول الله 🛔 ﷺ، فتقدم خالد بن الوليد. 🛘 🏎 🏎

قال خالد بن الوليد: «لما أراد الله عز وجل بي ما أراد من الخير قذف في قلبي الإسلام، وحضر لي

رشدي، وقلت: قد شهدت هذه المواطن كلها

على محمد فليس موطن أشهده إلا أنصرف وأنا أرى في نفسي أني مُوضَع في غير شيء وأن محمدًا سيظهر، فلما جاء لعمرة القضية تغيبت ولم أشهد دخوله، وكان أخي الوليد دخل معه فطلبني فلم يجدني فكتب إلى كتابًا فإذا فيه: بسم الله الرحمن الرحيم، أما بعد فإنى لم أر أعجب من ذهاب رأيك عن الإسلام،

وعقلك عقلك، أو مثل الإسلام يجهل أحد ؟! قد سألني رسول الله ﷺ عنك، فقال: «أين خالد؟» فقلت: يأتي الله به، فقال: «ما مثله يجهل الإسلام، ولو كان يجعل نكايته مع المسلمين على المشركين كان خيرًا له ولقدمناه على غيره»، فاستدرك يا أخى ما قد فاتك من

مواطن صالحة».

قال خالد: فليست من صالح ثبائي ثم عمدت إلى رسول الله ر فلقيت أخى، فقال: أسرع فإن رسول الله ﷺ قد سُرُ بقدومكم وهو ينتظركم، فأسرعنا المشي فأطلعت عليه، فماز الرسول الله ﷺ

يبتسم حتى وقفت عليه، فسلمت عليه بالنبوة فرد على السلام بوجه طلق، فقلت: إنى أشهد أن لا إله إلا الله وأنك رسول الله، قال: «الحمد لله الذي هداك، وقد كنت أرى لك عقلاً رجوت ألا يسلمك إلا إلى خير». قلت: يا رسول الله، ادع الله أن يغفر تلك المواطن التي كنت أشهدها عليك. فقال عليه: «الإسلام يَجُبُّ ما

٤. قتل زيد بن على بن الحسين بن على بن أبي طال رحمه الله سنة ١٢٢هـ

وفيها في صفر قَتل زيد بن على بن الحسين بن على بن أبى طالب الذي انتسبت إليه الطائفة الزيدية في قول الواقدي. وقال هشام الكلبي: إنما قتل في صفر من سنة ثنتين وعشرين، فالله أعلم. وقد ساق محمد بن جرير سبب مقتله في هذه السنة تبعًا للواقدي وهو: أن زيدًا هذا وفيد على يوسف بن عمر فسياله: هل أودع خالد القسري عندك مالاً وهو بشتم

أبائي على منبره في كل جمعة ؟ فاحلفه أنه ما أودع عنده شيئًا، فأمر يوسف بن عمر بإحضار خالد من السجن فجيء به في عباءة فقال: أنت أودعت هذا شيئًا تستخلصه منه ؟ قال: لا؛ وكيف وأنا أشبتم أباه كل جمعة، فتركه.

وأعلم أمير المؤمنين بذلك فعفا عن ذلك، ويقال: بل استحضرهم فحلفوا بما حلفوا.

ثم إن طائفة من الشبيعة التفت على زيد بن على وكانوا نحوًا من أربعين الفًا، فنهاه بعض النصحاء عنَّ الخروج وهو محمد بن عمر بن على بن أبي طالب، وقال له: إن جدك خير منك وقد التفت على بيعته من أهل العراق ثمانون ألفًا ثم خانوه أحوج ما كان إليهم

وإنى أحذرك من أهل العراق، فلم يقبل، بل استمر يبايع الناس في الباطن في الكوفة على كـتـاب الله وسنة رسوله ﷺ حتى استفحل أمره بها في الباطن وهو يتحول من منزل إلى منزل، وما زال كذلك حتى دخلت سنة ثنتين وعشرين ومائة فكان فيها مقتله. ٥. فتنة عظيمة بين الفقهاء سنة ١٥٥٠هـ

في صفر سنة ٥٦٠هـ وقعت باصبهان فتنة عظيمة بين الفَّقهاء بسبب المذاهب دامت أيامًا وقتل فيها خلق كثير، وفيها كان حريق عظيم ببغداد فاحترقت محال كثيرة، وذكر ابن الجوزي أن في هذه السنة ولدت امرأة ببغداد أربع بنات في بطن واحد.

٦. حصار الفرنج مدينة دمياط سنة ٥٩٥هـ

في صفر من هذه السنة حاصرت الفرنج مدينة دمياط من بلاد مصر خمسين يومًا، حيث ضيقوا على أهلها وقتلوا أممًا كثيرة جاءوا إليها من البر والبحر رحاء أن يملكوا الديار المصرية وخوفا من استبيلاء المسلمين على القدس، فكتب

صلاح الدين إلى نور الدين يستنجده عليهم ويطلب منه أن يرسل إليه بأمداد من الجيوش فإنه إن خرج من مصر خلفه أهلها بسوء، وإن قعد عن الفرنج أخذوا دمياط وجعلوها معقلا لهم

يتقوون بها على أخذ مصر، فأرسل إليه نور الدين ببعوث كثيرة يتبع بعضها بعضًا، ثم إن نور الدين اغتنم غيية الفرنج عن بلدانهم فصمد إليهم في جيوش كثيرة فجاس خلال ديارهم وغنم من أموالهم وقتل وسبى شيئًا كثيرًا، ومن جملة من أرسله إلى صلاح الدين أبوه الأمير نجم الدين أيوب في جيش من تلك الجيوش ومعه بقية أولاده، فتلقاه الجيش من مصر وخرج العاضد لتلقيه، ولما انجلت الفرنج من دمياط فرح نور الدين فرحًا شديدًا، وأنشد الشعراء كل منهم في ذلك قصيدًا، وقد كان الملك نور الدين شديد الاهتمام قوي الاغتمام بذلك حتى قرأت عليه بعض طلبة الحديث جزءًا في ذلك فيه حديث مسلسل بالتبسم، فطلب منه أن يبتسم ليصل التسلسل فامتنع من ذلك، وقال: إنى لأستحى من الله أن يراني مبتسمًا والمسلمون محاصرون بثغر دمياط.

[البداية والنهاية لابن كثير، بتصرف] فكيف بحال ملوك المسلمين اليوم!! فإنا لله وإنا إليه راجعون.

# (فناری) و (لنبی ا

### ١- النَّهِيُ عَنِ النَّفَحُ فِي الأَشْرِيةِ

سَــالَهُ ﷺ رجلُ. فــقــالُ: لا أَرْوَى مِنْ نفسٍ واحــدة، قـــالُ: (فَــأَبِنِ القَـدَحَ عن فِــيْكَ، ثم تنفُسُ). قالَ: قَلْنَي أَرَى القَذَاةَ فيه، قالَ:

(فأهرقُها) ذكره مالكُ. [الموطا: (/٢ ﴿ اللهُ الل

وعندَ التَّرمذيُ انَّهُ- ﴿ نَهِى الشَّرمذيُ انَّهُ- ﴿ نَهِى الشَّرابِ، فَقَالَ رَجِلُ: القَّسَدَاةُ أَراها فَي الإناءِ، قَسَالَ: (اهرقُها). قَالَ: إني لا أروى من نفسٍ واحدةٍ، قال: (فَأَيْنِ القَدَحَ إِذَنَّ عَنْ فَيْكَ) حديثُ صحيحُ.

[سُنْنَ النَّرِمذيِّ (٤/٢٦٨) رقم (١٨٨٧)، وحُسنَّتُهُ الإلبانيُّ في «صحيح سُنْنَ النَّرِمذيِّ، برقم (١٥٣٨)]

#### ٢- كل مسكر حرام

وسُئِلِ - ﷺ - عن الْبِتْعِ، فقال: (كُلُّ شرابٍ أسكرَ فهو حرامٌ) متفق عليه.

وسالَهُ ﷺ أبو مُوسى،فقال: يا رَسُولَ اللهِ

افتنا في شَرابِينِ كُنَّا نصنعُ هما باليمن: الْبِتْعِ: وهُو مِنَ العَسلِ يُثْبَذُ حَتَّى يَشْنَدَ، والمِزْرُ: وهُو مِنَ الذَّرةِ والشَّعِيرِ يُنْبَذُ حَتَّى بشتدً،فقال:(كُلُّ مسكر حرامُ).

متفق عليه]

#### ٣- الخمر ليس بدواء، ولكنه داء

وساله ﷺ طارقُ بنُ سُويد عن الخمر،

فنهاه أنْ يصنعَها، فقالَ: إنَّما أصنعُها للدواءِ، فقالَ: (إنَّهُ ليس بدواء، ولكنَّهُ داءٌ).

[رواه مُسلم: (۳/۱۹۷۳) رقم (۱۹۸٤)]

وساله - الله المراب المن عن شراب بأرضهم يُقال له المِزْرُ .قال: (أمسكرٌ هو؟)

قال: نعم، فَقَالَ رسولُ اللهِ على اللهِ (كُلُّ مسكر حرامٌ، وإنَّ على اللهِ عهداً لَمَن شربَ المسكرَ أَنْ يسقيهُ من طينة الخَبَالِ). قَالُوا: يَا رَسُولَ

لله. وما طينةُ الخبالِ؟. قالَ: (عَرَقُ أَهْلِ النَّارِ). الوَّ قَالَ: (عُصَرَقُ أَهْلِ النَّارِ).

[رواه مُسلمُ (۳/۱۵۸۷) رقم (۲۰۰۲)]

وسالَهُ ﷺ رجلُ مِنْ عبدِ قيس، فقالَ: يا
رَسُولَ اللهِ ما ترى في شراب نصنعُهُ في
أرضنا من ثمارنا؟ فأعرضَ عنه، حَتَّى ساله
ثلاثَ مرات، حَتَّى قامَ يُصلِّي، فلما قضى
صلاتَهُ قالَ: (لا تشربُه، ولا تسقِه أخاك
المُسلم، فوالذي نفسي بيده –أو والذي يُحلفُ
به – لا يشربُهُ رجلٌ ابتغاءَ لذة سكر فيسقيه
اللهُ الخمر يومَ القيامة). [رواه احمدُ والطبرانيُ

ورجالُ أحمدُ ثقاتُ (٥/٧٠)]

وسُئِلَ ﷺ عن الخمرِ تُتخذُ خَلاً، قالَ: (لا).

[صحيح مُسلم: (٣/١٥٧٣) رقم (١٩٨٣)] وسـاله- الله عن وسـاله ورثوا خمراً، فقال: (أهرقْها), قال: أفلا نجعلها خُلا؟, قال: (لا). ذَكَرَهُ أحمدُ.

[المسند: من حديث انس بن مالك (٤/١١٩)، ورواه ابو داود، وصححه الالبائي في «صحيح ابي داود» برقم (٣١٢٢)] وفي لفظ أنَّ يتيماً كان في حجْر أبي

طلحة، فاشترى له خمراً، 🚤 فلمًّا حُرِّمتِ الخمرُ. سَأَلَ النبيُّ-عَلَيْ -: أَبِتَحْدُهَا خُلًّا؟ , قَالَ: (لا).

وسالَهُ ﷺ قومُ، فقَالُوا: إنَّا ننتبذُ نبيذاً ﴿ رضيناهُ).

نشربُّهُ على غدائنِا وعشائنِا،وفي رواية: على طعامنا، فقالَ: (اشربُوا واجتنبُوا كلُّ مُسكر). فأعادُوا عليه، فقال: (إنَّ الله ينهاكُم عن قليل ما أسكرَ وكثيره).

[صححه الإلبانيُّ،انظر:«صحيح سُنَن النُسائيُّ «رقم

وسالَهُ ﷺ عبدُ الله بن فيروز الديلميُّ-رضى الله عنهما–، فقالَ: إنَّا أصحابُ أعناب وكَرْم، وقد نزل تحريمُ الخمر، فما نصنعُ بها؟. يولد له ولد، قال: «من يولد له ولد؛ فاحب ان ماذا؟. قال: (تنقعونه على غدائكِم وتشربونه مكافاتان، وعن الجارية شاة». على عشائكم، وتنقعونه على عشائكم وتشريونه على غدائكم) قال: قلتُ: يا رَسُولَ الله. نحن ممن قد علمتَ، ونحن بين ظهراني مَنْ قد علمتَ، ف مَن وليُّنا؟!. فقالَ: (اللهُ

> ورسولُهُ). قال: حسبي يا رَسُولَ اللهِ. رواه أحمدُ في «المسند» (/٤ ٢٣٢)، وأورده الشُّيخُ مُقبل الوادعيُّ في كتابه «الصُّحيح المسند مما ليس في الصُّحيحين» رقم (١٠٧٥) بلفظ: (عن عبد الله بن فيروز الديلميّ،

عن أبيه، أنهم أسلمُوا وكان فيمن أسلم، فبعثوا وفدهم إلى رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلَّمُ- بييعتهم وإسلامهم. فقبل ذلكَ رسولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وعلى آلِهِ

وسَلَّمَ- منهم، فقَالُوا: يا رُستُولَ اللهِ. نحن من قد عرفت، وجئنا من حيثُ قد علمتَ، وأسلمنا. فمن [سُنَن الدَّارَقُطْنيُّ (٤/٢٦٢) رقم (٤)] وليُّنا؟. قالَ: (اللهُ ورسولُهُ)، قَالُوا: حسببُنا،

#### العقيقة

وسئئل على عن العقيقة، وكأنه كره الاسم، وقال: «من ولد له مولود،

فاحبُ أن ينسكَ عنهُ فليفعل». [رواه احمد] وعنده(١) ايضًا: أنه سئل ﷺ عن العقيقة، فقال: «لا يحبُّ الله العقوق». كانه كره الاسم، قالوا: يا رسول الله، إنما نسالك عن أحدنا قال: (تتخذونه زبيباً) قال: نصنعُ بالزُّبيبِ ينسك عنه فلينسك، عن الغالم شاتان

١- المسند بلفظ: ســئل رســول الله عن العقيقة فقال: «لا أحب العُقوق، ومن ولد له مولودٌ، فاحب أن ينسك عنه فليفعل؛ عن الغلام شاتان مكافأتان، وعن الجارية شاة». [(١٩٣/٢)،

ورواه أبو داود في «السنن»، كتاب الضحايا، باب العقيقة، وأورده الألباني في صحيح أبي داود برقم (۲٤٦٧)]

(١) رواه النُّسائيّ، وقال الألباني: صحيح الإسناد. انظر «صحيح سنن النسائي» برقم (٢٩٢ه).

فقد روى البخاري بسنده عن محمد ابن الحنفية قال: قلت لأبي - أي علي بن أبي طالب-: أي الناس خير بعد رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ؟ قال: أبو بكر. قلت: ثم من؟ قال: ثم عمر. وروى البخاري هذا الأثر في كتاب فضائل أصحاب النبي ، باب: قول النبي ، لا كنت متخذًا خليلاً ». والأثر يشير إلى الحديث الذي رواه البخاري: «لو كنت متخذًا خليلاً لاتخذت أبا بكر».

وقد تواتر عن علي رضي الله عنه من الوجوه الكثيرة أنه قال على منبر الكوفة، وقد أسمع من حضر: خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر، ثم عمر.

وسأل سائل شريك بن عبد الله بن أبي نمر، فقال له: أيهما أفضل: أبو بكر أو علي و فقال له: أبو بكر. فقال له السائل: أتقول هذا وأنت من الشبيعة و فقال: نعم، إنما الشبيعي من قال مثل هذا. والله لقد رقي علي هذه الأعواد، فقال: ألا إن خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر ثم عمر، افكنا نرد قوله و أكنا نكذبه و الله ما كان كذابًا.

فضيلة الشيخين من لسان على رضى الله عنه

والحاكم وهو من الشيعة غير الرافضة، تحدث في الجزء الثالث من كتابه المستدرك (ص٦٨) عن فضيلة الشيخين من لسان علي رضي الله عنه، فروى عن ابن عباس رضي الله عنه على عنه قال: لما وضع عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - على سريره، فَتَكَنَّفَهُ الناس يدعون له وأنا فيهم - أي ابن عباس حفجاء على بن أبي طالب - رضي الله عنه - فقال: إنْ كنت لأظن أن يجعلك الله تعالى مع صاحبيك، وذلك أني كنت كثيرًا أسمع رسول الله هي يقول: «ذهبت أنا وأبو بكر كثيرًا أسمع رسول الله هي يقول: «ذهبت أنا وأبو بكر وعمر، وخرجت أنا وأبو بكر وعمر، وخرجت أنا وأبو بكر وعمر، وأني كنت أظن أن يجعلك الله معهما». ثم قال الحاكم: صحيح على شرط الشيخين، وأقره الذهبي. [وقد الحرجة البخاري في صحيحه (٢٦٨)]

وروى من عدة طرق حديثًا نصه: «اقتدوا باللذين من بعدي: أبي بكر وعمر». وصححه ووافقه الذهبي، ثم أفاض في بيان صحة هذا الحديث (ص٥٧).

ثم أخرج حديثًا عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: بعثني بنو المصطلق إلى رسول الله في فقالوا: سل لنا رسول الله في إلى من ندفع صدقاتنا بعدك؟ قال: فأتيته فسالته، فقال: «إلى أبي بكر»، وقال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي (ص٧٧).

وعن عائشة قالت: «لو كأن رسول الله الله مستخلفًا الاستخلف أبا بكر وعمر». وقال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ووافقه الذهبي (ص٧٨).

وعن أبي وأثل قال: «قيل لعلي بن أبي طالب رضي الله عنه: ألا تستخلف علينا ؟ قال: ما استخلف رسول الله فأستخلف، ولكن إن يرد الله بالناس خيرًا فيسجمعهم بعدى



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على خير خلقه محمد وآله وصحبه، وبعد:

فيخلط كثير من المسلمين بين الشيعة، الذين هم أتباع على بن أبي طالب وأهل البيت، وبين الرافضة الذين هم أعداء أهل البيت وهم الذين يعتبرون أتباع عبد الله بن سبا، الذي عاقبه أمير المؤمنين لأقواله الفاجرة.

فخير الأمة بعد رسول الله البو بكر الصديق، ثم عمر بن الخطاب، وهذا لا خلاف فيه بين السلف الصالح، وإنما وقع الخلاف في تفضيل عثمان أو علي، وأل البيت الأطهار ومن شايعهم ربما فضلوا عليًا، ولكن ليس منهم من فضل عليًا على الشيخين؛ فابن أبي طالب هو نفسه فضل الشدخين.

العدد ١١٠ السنة السادسة والثلاثون

على خيرهم، كما جمعهم بعد نبيهم على خيرهم». يعنى أبا بكر. عندي الكريم وعاساً المادية والما

قال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي (ص٩٧).

#### التمهيد لخلافة أبى بكررضي اللهعنه

هذا بعض ما جاء في كتاب المستدرك للحاكم، الذي يُعد من رواة الشيعة غير الرافضة إلى جانب ما جاء في الصحيحين. مما يثبت أن الرسول الله المستخلف، غير أنه مَهَّدُ لخلافة أبي بكر بهذه الأقوال. كما مَهَّدُ لخلافته أيضًا بالأفعال، ومنها أنه جعله أمير الحج في العام التاسع، ولما أرسل عليًا بسورة براءة لم يرسله أميرًا، بل جعله تحت إمرة الصديق.

ومنها إمامته المسلمين في الصلاة عندما اشتد المرض بالرسول ، ولم يستطع أن يؤمهم، وظل المسلمون وفيهم على مأمومين خلف أبي بكر إلى أن انتقل الرسول ، إلى الرفيق الأعلى.

هذه الأقوال والأفعال تثبت أن الرسول الله لله يستخلف عليًا ولا غير علي، فمن أين جاءت فكرة الاستخلاف؟

أول من قال بالاستخلاف، وأن عليًا هو الوصي بعد النبي في أول من قال هذا عبد الله بن سبأ، الذي كان يهوديًا وأظهر الإسلام ليكيد للإسلام وأهله، وهذا ما ترويه كتب الشيعة أنفسهم إلى جانب كتب أهل السنة، وهو أول من أظهر البراءة من الشخين، وكفر الصحابة.

والرافضة هم الذين يرفضون إمامة الشيخين، ويقولون بمقولة ابن سبأ فيهما وفي جمهور الصحابة.

وعندما جاء رهط من الشيعة لمحمد ابن الحنفية، وطلبوا منه الطعن في الشيخين. قال: لا أقول فيهما إلا خيرًا، وما سمعت أبي يقول فيهما إلا خيرًا، فرفضوا قوله، فقال لهم: رفضتموني، ومن وقتها سموا رافضة.

#### صاحب صندوق الدنيا

الأستاذ أحمد بهجت له في الصفحة الثانية من جريدة الأهرام مقال يومي تحت عنوان «صندوق الدنيا». كتب من قبل مقالين نقل فيهما ما قاله الكاتب أحمد شوقي الفنجري عن الشبيعة والسنة، وقد فندت المقالين وبينت ما فيهما من أخطاء جسام في المنهج وفي النتائج، وبينت أن الفنجري لا علم له بالسنة ولا بالشيعة.

ثم فوجئت بستة مقالات متتابعة عن الشيعة، اعتمد فيها الكاتب الكبير على ما قاله أحمد راسم

النفيس في كتابه «الشيعة والتشيع لأهل البيت».

والدكتور أحمد راسم النفيس طبيب، فهو بعيد عن هذا المجال، وفي بعض مواقع «الإنترنت» نجد صراعًا بينه وبين غيره للوصول إلى موقع قيادي بعد أن أعلن تشيعه، وسافر إلى إيران، يتلقى منها ما يتلقاه من يعلنون تشيعهم.

وبدأ المقال الأول بما فيه تناقض واضح وافتراء على المسلمين.

#### مادعته كتب الشعة الأصلية

فعلى حين دعا إلى التعرف على الأفكار والمعتقدات على الوجه الصحيح من المصادر الأصلية يذكر ما اتفق عليه المسلمون دون الإشارة إلى ما أدخله ابن سبا في عقيدة الرافضة، فكتبهم الأصلية تنص على أن القول بإمامة اثني عشسر إمامًا وعصمتهم تعتبر من شروط الإيمان، فليس بمؤمن من لم يقل هذا، ولذلك فالرافضة يكفرون الصحابة الكرام ومن جاء بعدهم، ولا يستثنون إلا عددًا يسيرًا، وقد بينت هذا بالتفصيل من مصادرهم الأصلية في كتابي «مع الاثني عشيرية في الأصول والفروع موسوعة شاملة».

وانتقل النفيس بعد ذلك إلى قوله: الصراع بين أبناء المذاهب قضيية قديمة، ونقل عن ابن أبي الحديد- وهو رافضي مثله - كلامًا كنت أربا بالأستاذ أحمد بهجت أن ينشره، ففيه اتهام للشافعية بالخيانة والتعاون مع التتار لقتل الحنفية، والثابت أن الذين خانوا الأمة الإسلامية، وتعاونوا مع التتار، كانوا من الرافضة، وأوضح هذا بما جاء في «البداية والنهاية» للحافظ ابن كثير. مما قاله في أحداث سنة ٢٤٢هـ:

استوزر الخليفة المستعصم ابن العلقمي، وقال ابن كثير عنه: الوزير ابن العلقمي الرافضي قبحه الله، وزير سبوء على نفسه وعلى الخليفة وعلى المسلمين، كان رافضينًا خبيشًا رديء الطوية على الاسلام وأهله.

#### ابن العلقمي وتدبيره لإضعاف السلمين

وبين ابن كثير كيف أن ابن العلقمي دبر خطة الإضعاف المسلمين، حيث أنقص الجند من مائة ألف إلى عشرة آلاف فقط حتى لا يستطيعوا الوقوف أمام التتار بعد الوقعة العظيمة سنة ٦٤٣ حيث كسر المسلمون فيها التتار كسرة عظيمة، وبعدها استطاع التتار دخول بغداد، وقتل الخليفة بمعاونة ابن العلقمي، وتحدث غير ابن كثير عن خيانة ابن العلقمي، وما دبره للمسلمين.

أما ابن أبي الحديد الذي نقل عنه النفيس ولم ينقل من المصادر المعتمدة عند أهل السنة فقد قال عنه ابن كثير؛ كان حظيًا عند الوزير ابن العلقمي، لما بينهما من المناسبة والمقاربة والمشابهة في التشيع، وهو من الشيعة الغلاة.

هذا هو ابن أبي الحديد الذي نقل عنه النفيس، وبدلاً من أن يبين خيانة ابن العلقمي الرافضي، نسب الحريمة للشافعية.

#### تجاهل مواضع الخلافة وواقع نشاط التقريب

ويأتى المقال الشاني ليتحدث عن التقريب بين المذاهب الإسلامية، وواقع نشباط التقريب يسير بطريقة خاطئة: فدعاة التقريب من أهل السنة يتجاهلون مواضع الخلاف التي يجب أن تحسم حيث تمس جوهر العقيدة، ودعاة التقريب من الشبيعة يدعون إلى عقيدتهم، وأضرب هنا مثلين:

الأول: فتوى الشيخ شلتوت التي ذكرت في هذا المقال بجواز التعبد بالمذهب الجعفري، مذهب الشبيعة الإمامية الاثنى عشرية. عمال الله تأب عام

فهل المطلوب للتقريب أن نؤمن بقول ابن سبأ في الوصى بعد النبي، ويستتبعه تكفير الصحابة الذين لم يأخذوا بهذا القول؟ الله معا يسقيا اللقطي

وهل نؤمن بأن اثنى عشر إمامًا ولدوا معصومين، يعلمون علم ما كان وما يكون إلى يوم القيامة ؛ ويعلمون متى يموتون، ولا يموتون إلا باختيار منهم ؟ وهل نؤمن بأن ثلاثة من الإثني عشر أصبحوا أئمة وهم في سن الطفولة: أحدهم في الرابعة، والآخر في السابعة، والثالث في الثامنة، وأن طاعة هؤلاء الأطفال كطاعة الرسول الكريم، وهي من طاعة الله عز وحل؟ ﴿ ﴿ ﴿ اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى ا

وهل نؤمن بأن الإمام الشاني عشس ولد سنة ٢٦٠هـ وأصبح إمامًا بعد وفاة الإمام الحسن العسكري سنة ٣٠٠هـ، وأنه لا يزال حتى يومنا حيًا، يرانا ولا نراه، وسيظل حيًا إلى قبيل قيام الساعة؟ إلى غير ذلك مما هو موجود في عقيدة الإثني عشرية؛ وهل التقريب يمكن أن يتم قبل تنقية عقيدتهم من هذه الخرافات ؟

فهل الشيخ شلتوت عندما أصدر فتواه كان يعلم بهذه الخرافات ويرى جواز اعتقاد صحتها ؟

والمثل الشاني للتقريب هو من الجانب الأخر؛ جانب الشيعة: فعالمهم الشهير عبد الحسين شرف الدين صاحب كتاب المراجعات انتهى فيه إلى وجوب أن نؤمن بهذه العقائد، وجماعة التقريب في إيران نشرت كتابه «الفصول المهمة في تأليف الأمة»، انتهى

فيه إلى أن تاليف الأمة إنما يتم باعتناق عقيدتهم، أي أن على المسلمين جميعًا أن يتحدوا تحت راية ابن سبا ؟ سال وسعد سده الله عدام الله

ألم أقل إن التقريب يسير بطريقة خاطئة!! وقد نبه إلى هذا عالم من أكبر علمائهم وهو آية الله العظمى البرقعي، حيث بين خطأ ما عليه قومه، ودعاهم إلى ترك هذه الأباطيل وتحكيم القرآن الكريم والعقل، وألف كتابه «كسر الصنم» والمراد بالصنم هنا هو الكتاب الأول عند الإثنى عشرية، وهو الكافي، الذي يرى مؤلفه أن كل ما فيه صحيح، ويرى عبد الحسين شرف الدين أنه كتاب مقدس كل ما فيه متواتر.

#### تكفير الصحابة وتحريف القرآن

وفي المقال السابق ذكرت بعض الأصاديث التي جاءت في هذا الكتاب، فهو يكفر الصحابة، ويحرف القرآن الكريم، ويعطى الأئمة الاثنى عشر ما هو من خصائص الله عز وجل، كعلم الغيب، وعلم ما تحت الشرى إلى ما فوق العرش، وأعمال العباد تعرض عليهم، بل إذا أمر الله عز وحل ملائكته بأمر عرضوه أولاً على الإمام، إلى غير ذلك من مظاهر الشرك.

فهل يرى الشيخ شلتوت جواز التعبد بهذا؟! أم أنه كان لا يدري عندما أصدر فتواه ؟! تهوين الخلاف بين السنة والشيعة

والمقال الثالث يركز على فتوى الشبيخ شلتوت، ويضيف إليها قول وزير الأوقاف المصري، الدكتور زقزوق بأن الاختلاف بين السنة والشبيعة محصور في إطار الأمور الفرعية القابلة للاجتهاد المشروع.

فهل هذا القول صحيح في ضوء ما ذكرته على سبيل المثال لا الحصر ؟ عدم الإشارة إلى ما أدخله ابن سبأ في عقيدة السلمين

ويأتى المقال الرابع ليشيد مرة أخرى بفتوى الشبيخ شلتوت ويضيف قول الدكتور أحمد راسم النفيس: العقيدة الإسلامية عقيدة صافعة رائقة وبسيطة، وهذا صحيح، لكن النفيس لم يشر إلى ما أدخله ابن سباً في عقيدة المسلمين، وأخذيه الرافضة، فليتنا نتفق على الإبقاء على هذه العقيدة الصافية ويكون التقريب بإعلان بطلان ما يتعارض مع القرآن الكريم والسنة والعقل كما فعل أنة الله العظمى البرقعي.

الموحدةمع عقيدة غريبة تقوم على الخرافات والأباطيل

وفي المقال الخامس ينقض ما قاله في الرابع، فينقل أن الإمامة هي ركن الدين الذي لا يجوز إغفاله أو إهماله أو تفويضه إلى العامة، وهذا يعني أن من

لم بأخذ بمقولة ابن سيا، ولم يقل بإمامة الأئمة الاثنى عشر فقد هدم الدين، وهذا أيضًا ينقض ما قاله في المقالات السابقة من عدم حواز تكفير المسلم، يل ما حاء في بداية هذا المقال من أن وحدة الأمة الإسلامية فريضة إلهية، فكيف تتم الوحدة مع القول بعقيدة غريبة عن الإسلام تقوم على الخرافات و الأياطيل التي يثها أبن سيا.

وما ذكره من أن اثنين من الصحابة من شبعة على وهما أبو ذر وعلمار، بذكرنا بما في كتب الرافضة من تكفير الصحابة ما عدا ما يعد على الأصابع، وذكره لحديث على: «لا يحيك إلا مؤمن ولا بيغيضك الا منافق». مثل ما رواه الشييخان: «أية الإيمان حب الأنصار، وأنة النفاق بغض الأنصار». فالأمر لا يختص بعلى وحده.

أدن الأجتهاد عند الشبعة

وفي المقال السادس وهو الأخير يقول بأن باب الاحتهاد لا بزال مفتوحًا عند الشبعة، بخلاف حمهور المسلمين، وهذا القول فيه نظر، فمن أغلق ياب الإحتهاد لمن هو أهل للاحتهاد؟

ثم أبن الاحتهاد عند الشبعة مع اعتبار الإمام معصومًا لا محتهدًا؟ ثم القول أخبرًا بولاية الفقيه حتى أصدح له ما للإمام؟

وفي هذا المقال نقف أمام موضوعين خطيرين: الأول: أنهم لا يعتبرون من الأحاديث النبوية إلا ما صح منها عن طريق أهل البيت عن جدهم رسول الله على.

أى أن ما يرويه الصحابة الكرام البررة لا يؤخذ يه ما داموا ليسوا من أهل البيت، وهذا وحده يكفي لهدم اتحاد الأمة ووحدتها، وفي المقال السابق ذكرت بعض الأحاديث التي يعتبرونها صحيحة أو متواترة، وأضيف إليها هنا بعض الأحاديث الأخرى لتأكيد ما يبنته من واقع الأحاديث عند الرافضة.

وساكتفي أيضنًا بالنقل من كتاب «الكافي» الذي نُعتبر أهم كتاب عندهم، وعليه أساسًا يعتمدون في أصولهم وفروعهم.

في ياب أن الأئمة هم أركان الأرض يروي الكليني أن الراد على على في صغيرة أو كبيرة على حد الشرك بالله، ويُرْوَى عنه أنه قال: «علمت المنايا والبلايا والأنساب، لم يفتني ما سبقني، ولم يعزب عنى منا غناب عنى». والمراد بالمنايا والبلايا أجال الناس ومصائدهم، وقوله: فلم يفتني ما سبقني: أي علم ما مضى، وقوله: غاب عنى: أي علم ما يأتى.

وهذه الرواية تؤكد روايات ذكرتها في المقال

السابق، من أن الأئمة - يزعمهم - يعلمون علم ما كان وما هو كائن إلى يوم القيامة.

وفي باب من ادعى الإمامة وليس لها بأهل بذكر اثنتي عشرة رواية يستفاد منها أن غير الأئمة الإثنى عشر كفار وإن كانوا فاطميين علويين ومن تبعهم كان مشركًا بالله.

وفي الروايات تحريف لمعاني أيات ذكرت، وتكفير لفلان وفلان، أي الصديق والفاروق ومن والاهما.

وفي باب مواليد الأئمة بذكر ثماني روايات، منها: أن الله تبارك وتعالى إذا أحب أن بخلق الإمام أمر ملكًا فأخذ شرية من ماء تحت العرش فيسقيها أباه، فمن ذلك بخلق الإمام، فيمكث أربعين يومًا وليلة في بطن أمه لا يسمع الصبوت، ثم يسمع بعد ذلك

وفيها: فإذا مضى الإمام الذي كان قبله رفع لهذا منار من نور ينظريه إلى أعمال الخلائق. هل التقريب أن نترك الصحيحين وغيرهما

وبعد: فهذه نماذج قليلة تكفي للحكم على كتب الرافضة، فهل التقريب أن نترك الصحيحين وغيرهما من كتب الحديث ونأخذ بهذه الأحاديث التي يرويها الكليني في الكافي ؟! وهل يجوز التعبد بهذا كما أفتى الشيخ شلتوت؟!

والموضوع الثاني: الذي أقف عنده هو زواج المتعة:

فهل بجوز للرجل أن يستمتع بألف امرأة لأنهن مستأجرات ؟ وهل يجوز الاتفاق على مواقعة ؟ وهل يحوز اشتراط الإتيان من الدبر؟ وهل يجوز الاستمتاع بالصغيرة ؟ وهل يجوز مفاخذة الرضيعة كما أفتى الخميني ؟ وهل يجوز لمجموعة الشباب أن بتبادلوا الاستمتاع بامرأة واحدة ما دام لا يتم الانخال حيث لا توحد عدة ؟ وهل يجوز الاستمتاع بالمتزوجة ما دامت هي لم تُخْبِرْ بهذا، فليس له أن سالها ؟ وهل يجوز إعارة المرأة لمن يستمتع بها ثم يردها للمعير؟ وهل... وهل... وهل..؟ أسئلة كثيرة هذه بعضها وتحدثت عن المتعة بتوسع في كتابي «مع الإثنى عشرية في الأصول والفروع»، ويتبين أن كل ما سيق بجوز عندهم.

فهل لنا أن نستحل هذا الذي استحلوه ما دا<mark>م</mark> يجوز التعبد بمذهبهم ؟

أفتونا أيها الداعون إلى التقريب الله

من نوركتاب الله فلق الإنسان للعبادة

قال تعالى: ﴿ أَفَحَسَنِتُمْ أَنْمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وَأَنْكُمْ إِلَيْنًا لاَ ثُرْجَـ عُونَ (١١٥) فَتَـعَالَى اللهُ الْلَكُ الحَقِّ لاَ إِلَهُ إِلاَّ هُو رَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيمِ (١١٨) وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللهِ إِلَهَا احْرَ لاَ بُرْهَانَ لَهُ لِهُ فَإِنْمًا احْرَلاً لاَ يُقْلِحُ أَلْكَافِرُونَ (١١٧) وَقُلْ رَبُهِ إِنَّهُ لا يُقْلِحُ أَلْكَافِرُونَ (١١٧) وَقُلْ رَبِّهِ إِنْهُ لا يُقْلِحُ أَلْكَافِرُونَ (١١٨) وَقُلْ رَبِّهِ إِنَّهُ لا يُقْلِحُ أَلْكَافِرُونَ (١١٨) وَقُلْ رَبِّهِ أَنْهُ لا يُقْفِرُ وَارْحَمْ وَآنَتَ خَيْرُ الرَّاحِمِينَ (١١٨) ﴾ [اللسون ١١٥-١١٨]

منهديرسول الله ﷺ كيفنرحب بإخواننا؟

عن أنس رضي الله عنه قال: قال رجل: يا رسول الله؛ الرجل منا يلقى أخاه أو صديقه أينحني له ؟ قال: لا. قال: أفيلذرمه ويقبّله ؟ قال: لا. قال: أفيلذذ بيده ويصافحه ؟ قال نعم. [رواه النرمذي]

من أقوال السلف

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال في خطبته: يا أيها الناس، عليكم بالطاعة والجماعة، فإنها حبل الله عز وجل الذي أمر به. وما تكرهون في الجماعة خير مما تحبون في الفرقة.

عن الربيع قال: الشافعي رحمه الله: إذا وجدتم في كتابي خلاف سنة رسول الله 🍣 فقولوا بسنة رسول الله 📚 ودعوا ما قلت.

قيل لحسن: يا أبا سعيد، خرج خارجي بالخريبة (محلة عند البصرة) فقال: المسكين رأى منكرًا فأنكره، فوقع فيما هو أنكر منه. [الشريعة]

من دلائل النبوة العداد

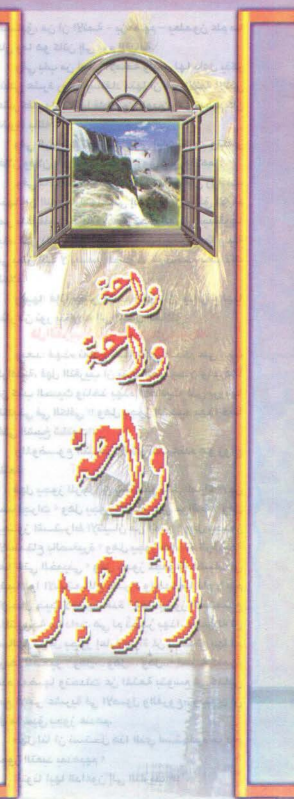
عن أنس رضي الله عنه أن أسيد بن حضير وعباد بن بشر رضي الله عنهما تحدثا عند النبي في في حاجة لهما حتى ذهب من الليل ساعة في ليلة شديدة الظلمة، ثم خرجا من عند رسول الله في ينقلبان وبيد كل منهما عُصية فاضاءت عصى أحدهما لهما حتى مشيا في ضوئها، حتى إذا افترقت بهما الطريق أضاءت للأخر عصاه، فمشى كل واحد منهما في ضوء عصاه حتى بلغ أهله. [رواه البخاري]

من فضائل الصحابة المساسيا المساسيا

عن أنس وأبن عمر رضي الله عنهما أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قبال: وأفقت ربي في ثلاث؛ قلت: يا رمبول الله؛ لو إتخذنا من مقام إبراهيم مصلى ؛ فنزلت « واتخذوا من مقام إبراهيم مصلى ؛ فنزلت « وتأخذوا نسائك البر والفاجر فلو أمرتهن يحتجين " فنزلت أبه الحجاب واجتمع نساء النبي في الغيرة فقلت: عسى ربه إن طلقكن أن يبدله أزواجنا خبيرًا منكن، فنزلت كذلك.

حكم ومواعظ

عن امرأة حذيفة رضي الله عنها أنها قالت: قمت إلى جارية لي أضربها، فقالت لي: اتق الله. قالت: فالقيت ما في يدي، ثم قلت: يا بنية من اتقى الله لم يشف غيظه. اه.. والمعنى: أنها ستكظم غيظها في صدرها وقد تركتها لما قالت: اتق الله.



حساب، وغدًا حساب ولا عمل. [مصنف عبد الرزاق]

#### سؤال غيرالله شرك

قال ابن تيمية ـ رحمه الله ـ : من يأتي إلى قبر نبي أو صالح يساله أن يزيل مرضه أو مرض دوابه، أو يقضى دينه أو ينتقم له من عدوه، أو يعافي نفسته وأهله ودوايه ونحو ذلك مما لا يقدر عليه إلا الله عز وحل؛ فهذا شيرك صريح يجب أن يُستتاب صاحبه، وإن قال: أنا أساله لكونه أقبرت إلى الله مني ليشفع لي في هذه الأمور لأني أتوسل إلى الله به كما يُتُوسِّلُ إلى السلطان بخواصه وأعوانه فهذا من أفعال المشركين والنصاري، فإنهم يزعمون انهم يتخذون احبارهم ورهبانهم شفعاء يستشفعون بهم في مطالبهم، وكذلك أخير الله عن المشركين أنهم قِالوا: ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَّ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلُقُى ﴾ [الزمر: ٣] (بتصرف زيارة القبور)

من معانى اللغة

بطا: البُطْءُ والإِبْطاَءُ: يَقِيضُ الإِسْراع. تقول منه: بَطُؤُ مُجَيئُك، وبَطُؤُ في مُشْيه يَبْطُؤُ بُطْأُ وبِطاءُ، وأَبْطاً، وتَباطأ، وهو بَطِيءُ، ولا تقل: أَبْطَيْتُ، والجمع بُطاءُ؛ قال زهير في مدح هرم بن سنان:

يطعنهم ما ارتموا حتى إذا طعنوا ضارب حتى إذا ما ضاربوا اعتنقا فَضْلُ الحِيادِ على الْخَيلِ البطاءِ فلا يُـغُطِي بِذلك مَـمُنُونِما ولا نُرقا

وفي الحديث: «مَنْ بَطَّا بِهَ عَملُهُ لَم يَنْفَعُهُ
نَسَبُه» أي مَنْ أَخُرَه عَملُه السبِئ أَو تَفْريطُهُ
في العمل الصالح لم يَنْفَعُه في الآخرةِ شَرَفُ
النُسِد. [لسان العِرب]

#### من أقوال علماء الجماعة

قال العلامة عبد الرزاق عفيفي ـ رحمه الله ـ ناصحًا الدعاة إلى الله في وقت المحن والفتن والشدة والبلاء: فيا معشر الدعاة إلى الحق؛ كونوا واثقين بالله، مطمئنين إلى صبادق وعده، مؤملين النصر وحسن العواقب، ولكن لا بد لكم من الابتلاء بالسراء والضراء، فاشكروا

الرحمن وإخوانه الأنبياء خير اسوة، فقد ابتلوا فصبروا وشكروا، فجزاهم الله خير الحزاء. (الطريقة المثلى في الدعوة إلى الله)

ربكم على ما أولاكم من الخير، وأصبروا

على الشدة اللاواء، وليكن في خليل

بكى سلمان رضي الله عنه عند موته، فقيل له: ما يبكيك ويا أبا عبد الله ! قال: عهد إلينا النبي عهدًا، وقال: «إنما يكفي أحدكم في الدنيا مثل زاد الراكب، فأنا أخشى أن أكون قد فرطت».

عن الفضيل - رضي الله عنه - قال: لا يكون العبد من المتقين حتى يأمنه عدوه. [شعب الإيمان]

منجوامع الدعاء

عن عبد الله بن الحارث قال:

كان إذا قبل لزيد بن ارقم - رضي الله
عنه - : حدَّثنا ما سمعت من رسول الله
هن يقول: لا احدثكم إلا ما كان رسول الله
اعوذ بك من العجز والكسل، والبخل والجبن
والهرم وعذاب القبر، اللهم أت نفسي تقواها
وزكها انت خير من زكاها آنت وليها
ومولاها، اللهم إني أعوذ بك من نفس لا
ومولاها، اللهم إني أعوذ بك من نفس لا
ودعوة لا تستجاب، إسن النسائي

من صفات أهل الجنة

عن ذي النون - رحمة الله - قال: خمسة من أعلام أهل الجنة: وجله حسن، وقلب رحيم، ولسان لطيف، واجتناب المحارم، وخلق حسن. وعلامة أهل النار خمسة: سوء الخلق، وقلب قاسي، وارتكاب المعاصي، لسان غليظ، ووجه حامض. أممنف عبد الرزاق]

عادمات أهل السنة

عن أبي القاسم عبد الجبار قال: سمعت سهل بن عبد الله التستري يقول: وقيل له: متى يعلم الرجل أنه على السنة والجماعة؟ قال: إذا عرف من نفسه عشر خصال: لا يترك الجماعة، ولا يسب أصحاب النبي في ولا يخرج على هذه الأمة بالسيف، ولا يكنب بالقدر، ولا يشك في الإيمان، ولا يماري في الدين، ولا يترك الصالاة على من يموت من أهل القبلة بالذنب، ولا يترك المسالاة على من يموت من الخفين، ولا يترك الجماعة خلف كل والإحرارة وعدل. [السنة للالكائي]

من وضايا السلم

عن علي - رضي الله عنه - قسال: إنما أخساف عليكم اثنتين: طول الأمل، واتبساع الهسوى، فسإن طول الأمل ينسي الأخرة، وإن اتباع الهوى يصد عن

الحق، وإن الدنيا قد ترحلت مدبرة، وإن الآخرة مقبلة، ولكل واحدة منهما بَثُون، فكونوا من ابناء الآخرة، فإن اليوم عمل ولا



الإسلام سيمان وخوبائمي

الحلقة الثانية

إعداد

معاوية محمد هيكل

الحـمد لله وكـفى والصـلاة والسـلام على النبى المصطفى ﷺ وبعد:

ققد تحيثنا في الحلقة السابقة في موضوع الإسلام سمات وخصائص عن العموم وأن النبي للإسلام سمات وخصائص عن العموم وأن النبي كافة، وجاءت الإحكام والقواعد في الشريعة الإسلامية صالحة لكل زمان ومكان، ومهيئة للبقاء والاستمرار، تحقق مصالح العباد في العاجل والآجل، وجاءت نصوص الشريعة بحفظ الضروريات الخصص وهي: «الدين والنفس والعقل والنسل أو العرض، والمال، واليوم نكمل ما بداناه.

وإنه لحفظ المال شرع الإسلام لتحصيله أنواع المعاملات من بيع وشراء ونحو ذلك، وشرع لحفظه حرمة أكل أموال الناس بالباطل، أو إتلافه بلا وجه شائع مشروع، والحجر على السفيه، وتحريم الربا، وعقوبة السرقة، كما وردت النصوص أيضاً بتحصيل حاجيات الإنسان، كالطلاق إذا لم تعد الحياة الزوجية تطاق.

والتحسينات كالطهارة للبدن والثوب، وستر العورة، والنهي عن قتل والنهي عن بيع الإنسان على بيع أخيه، والنهي عن قتل النساء والأطفال في الحروب.

يقول ابن القيم – رحمه الله – عن شريعة الله: إن مبناها وأساسها على الحكم ومصالح العباد في المعاش والمعاد، وهي عدل كلها، ورحمة كلها، ومصالح كلها، وحكمة كلها، فكل مسالة خرجت من العدل إلى الجور، ومن الرحمة إلى المسدة، وعن المصلحة إلى المفسدة، وعن الحكمة إلى العبث، فليست من الشريعة، وإن أدخلت فيها بالتأويل فالشريعة عدل الله بين عباده ورحمته بين خلقه اله.

#### باب الاجتهاد مفتوح لن حصل أدواته

ولا يمكن أن نغلق باب الاجتهاد أمام من تحققت له أسبابه وحصل أدوات الاجتهاد والنظر في كتاب الله وسنة رسول الله في والشريعة بما حوت من مبادئ كالشورى والمساواة والعدل وإزالة الضرر، وأحكام تفصيلية في كل ناحية من نواحي الحياة لا يمكن أن تضيق بحاجات الناس المشروعة ولا تعجز عن تحقيق مصالحهم الحقيقية في أي الكتاب والسنة، أو المصادر التبعية كالإجماع والقياس وغيرها ولله الحمد جاءت في غاية القدرة والاستعداد للبقاء والعموم بحيث لا يحدث شيء جديد إلا وللشريعة لا تضيق الشريعة بالنص الصريح أو بالاجتهاد الصحيح، وبالتالي لا تضيق الشريعة بالوقائع الجديدة والحوادث المستجدة، والصحابة رضوان الله عليهم كانوا إذا لم يجدوا نصاقاسوا الأشباه بالأشباه والنظائر.

تأخيرالتوبة ذنب يجب التوبة فيه

وخاصية الجزاء تختلف كثيرًا عن عقيدة الفداء والخطيئة وصناديق الغفران عند النصارى فمن أننب فعليه أن يبادر بالتوبة، وتأخير التوبة ننب يجب التوبة منه ويشرع الستر على الإنسان إذا لم يكن مشهوراً بارتكاب الفواحش. عن عبادة - رضي الله عنه - مرفوعًا: «من أتى شيئًا من هذه القانورات فليستتر بستر الله فإن من أبدى لنا صفحته أقمنا عليه كتاب الله». وفي رواية أبي داود يقول النبي ته لهزال (وهو الذي أتي بماعز لهزال لرسول الله في النبي مولية الهزال وهو الذي أمن الكان خيراً» ويقول تعالى: ﴿ إِنَّ النبي يُحبُّونَ أَنْ تَشْيِعُ الْفَاحِشَةَ فِي ويقول تعالى: ﴿ إِنَّ النبي يُحبُّونَ أَنْ تَشْيِعُ الْفَاحِشَةَ فِي الذّينَ اَمَنُوا لَهُمْ عَذَابُ أَلْمِهُ فِي الدُّينَ وَالآخَرةِ ﴾ [النوره] .

ولا يجب على الإنسان أن يذهب إلى الحاكم لاقامة الحد عليه إذا زنى مثلاً لأن النبي في أرجع ماعزًا والغامدية مرة بعد أخرى، وفي الحديث عن عبادة بن الصامت رضى الله عنه: بايعنا رسول الله في ليلة العقبة الأولى «أن لا نشرك بالله شيئاً ولا نزني ولا نقتل أولادنا ولا نأتي بيهتان نفتريه بين أيدينا وأرجلنا ولا نعصيه في معروف، قال: «فإن وفيتم فلكم الجنة وإن خشيتم من ذلك شيئاً فاختم

بحده في الدنيا فهو كفارة له وإن سترتم عليه إلى يوم القيامة فأمركم إلى الله، إن شاء عذب وإن شاء غفر ». [رواه البخاري ومسلم] . والتوبة تمحو كل ذنب كفراً كان أو دونه ﴿قُلْ لَلَّذِينَ كَفُرُوا إِنْ يُنْتَهُوا يُغُفُرْ لَهُم مًا قَدْ سلَفَ ﴾ [الاتفال ١٨]، ﴿نَتَى عَبَادِي أَنَى أَنَا الْغَفُورُ الرَّحِيمُ (٤٩) وَأَنْ عَذَائِي هُو الْعَذَابُ الآلِيمُ (٥٠) ﴾ [الحجرة؛ ٥٠]، ونحن لا نفرح بكثرة عدد المحدودين أو المرجومين ولا يصح أن نخذ الناس بالشبهات فالحدود تدرأ بالشبهات.

وروى ابن حزم بسند صحيح أن عبد الرحمن بن حاطب كانت له نويية صامت وصلت وهي أعجمية لا تفقه، وكانت ثبيا فحملت فأرسل اليها عمر بن الخطاب. رضي الله عنه . فسألها: أحيلت والت: نعم من مرعوش يدرهمن، فاستشار عثمان بن عفان وعلى بن أبي طالب وعبيد الرحيمن بن عوف ـ رضي الله عنهم ـ فقيال على وعبد الرحمن: وقع عليها الحد. أي: الرحم. فقال عثمان: أراها تستهل به كأنها لا تعلمه وليس الحد إلا على من علمه. فقال لعثمان: صدقت، والذي نفسي بيده ما الحد إلا على من علمه، ثم أمر بحلدها مائة وتغريبها عاماً تأديباً لها لتهاونها في السؤال عن الحلال والحرام في أمر دينها. وورد في صحيح البخاري أن امرأة بالمدينة كانت تظهر في الإسّلام السوء. وفي رواية أخرى: «كانت أعلنت في الإسلام»، وفي رواية لابن ماجه: «فقد ظهر منها الربية في منطقها وهيئتها ومن يدخل عليها» ولكن لما كانت حريمتها بدون بينة قاطعة ما أقيم عليها الحد مع أن النبي ﷺ قال عنها مرة «لو كنت راجماً بغير بينة لرجمتها» ومن عجيب الأمر أن قطاعاً من الناس إذا ذكر الإسلام أو الشريعة الإسلامية لم يتبادر لذهنه من هذه الكلمة إلا الصدود كقطع بد السارق أو رجم الزاني المحصن، وهذا إن دل على شيء فإنما يدل على مدى الغربة التي وصل إليها ومدى ألضياع التي وصلت إليه الأمة لما تباعدت عن كتاب ربها وسنة نبيها ﷺ غفلة عن شمول الإسلام لحميع نواحي الحياة وتنظيمه لها بل وغفلة أيضاً عن معنى الجزاء في الإسلام والأصل فيه أنه عقاب أخروي ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَّفْسُ مَا عُمِلْتُ مِنْ خَتْر مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِنْ سُوءَ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمَدًا نَعِيدًا ۚ وَيُحَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسِنَهُ ﴾ [آل عمران ٣٠]، ﴿ فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ (٧) وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ ﴾

الجزاء الأخروي لايمنع الجزاء الذي يوقعه الحاكم على الخالف

وهذا من أعظم الزواجر للنقوس المؤمنة عن المخالفة والعصيان، وربنا جل وعلا أحق أن يُطاع قلا يُعصى، وأن يُنكس فلا يُخصى، وأن يُنكس فلا يُخصى وأن يُنكس فلا يُخصى وأن يُنكس فلا يُخصى الأخروي لا يمنع الجزاء الذي يوقعه الحاكم على المخالف لأحكام الإسلام. والجزاء في الدنيا أيضاً لا يمنع الجزاء في الآخرة عن المخالف العاصي إلا إذا اقترنت معصيته بالتوبة النصوح، فلا إصرار على الذنب، بل يندم على ما مضى ويعزم على عدم العودة فيه مرة ثانية وقبل أن يندم بالقلب ويستغفر باللسان ويقلع بالجوارح والمؤمن يعلم أنه لو أفلت اليوم من الجزاء الدنيوي فلن يفلت غداً من الله مالك الدنيا والآخرة والخلق خلقه والعبد عبده والأمر أمره وليس يخرج من سلطانه إلى ملكان غيره ولهذا يذهب هو سلطان غيره ولا من ملكه إلى ملك غيره ولهذا يذهب هو سلطان غيره ولهذا يذهب هو

بنفســـه لاقـــامـــة الحـــد عليـــه و لاستدفاء الحق منه؛ ولهذا قال النبع ﷺ في

رواية لعمران بن حصين ـ رضي الله عنهمًا ـ في صحيح مسلم أن النبي 🐉 لما أراد الصَّلاة على الغامدية قال له عمر: يا رسول الله أتصلى على هذه الزانية؟ قال: « لقد تابت توبة لو قسمت بين أهل المدينة لوسيعتهم». وفي رواية بريدة في صحيح مسلم أن النبي 🥞 أمر برجم الغامدية فرحموها فيقيل خالدين الوليد يحجر فرمي رأسها فتنضح الدم على وحه خالد فسيمها، فقال النبي ﷺ: «مهلاً يا خالد فوالذي نفسي بيده لقد تابت توبة لوّ تابها صاحب مكس لغُفر له»، ثم أمر بها وصلى عليها ودفنت. ونطاق الحزاء في الإسلام واسع وشيامل شيمول الإسلام لحميع شيئون الحياة، ومن ثمُّ تعلق الحزاء في الإسلام بمسائل العقيدة والأخلاق والعيادات والمعاملات فكل مخالفة لهذه الأمور لها حزاؤها في الآخرة، وقد بكون لهذا حزاء في الدنبا أيضاً. ومحتمع يُطبق فيه حكم الله على الغني والفقير والرئيس والمرءوس لابد وأن يسعد في الدنيا قبل الأخرة.

٥- الإسلام دين الواقعية كما أنه دين المثالية:

وهذه السمة الواضحة لا تنفصل عن أخواتها من صفات هذا الدين الذي امتن علينا ربنا به، وشرفنا بالانتساب إليه، وأن نكون تحت لوائه بما فيه من عدل واعتدال وتوازن واتزان حتى وإن رماه الملاحدة بالتخلف والرجعية والجمود ونسبوا لأنفسهم - حين نادوا بالديمقراطية وغيرها من الفلسفات والمناهج - أنهم أصحاب دعوات تطورية وتحضرية وتقدمية، وأنهم يريدون أن يعيشوا حضارة القرن الحادي والعشرين، ونحن بشر ولسنا ملائكة - نصيب ونخطئ، فإن وافقنا الحق فذلك فضل من الله وإن خالفناه فمن أنفسنا ومن الشيطان، والله منه بريء، ورب العزة جل وعلا لا يكلف نفسا أ إلا وسعها، ولا يكلف عباده ما لا يطيقون، فالواجبات تسقط بالعذر والعجز وعدم الاستطاعة، فالواجبات تسقط بالعذر والعجز وعدم الاستطاعة،

﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحجٰ٧٧] . فعل الواجبات والانتهاء من الحرمات يوجب تقوى الله

فالإسلام لا بغفل طبيعة الإنسان وتفاوت الناس في مدى استعدادهم ليلوغ المستوى الرفيع الذي يرسمه لهم، ولذلك فالطاعات تتفاوت من واحيات إلى مستحيات والمعاصى تتفاوت كذلك من أكبر الكبائر إلى الصغائر والتقوى لها أصل وأساس، وهي أن يفعل العبد الواجبات وينتهي عن المحرمات، فإذًا فعل المستحبات وترك المكروهات فقد تمت تقواه لله عز وحل، ﴿ثُمُّ أُوْرَثُنَّا الْكِتَابُ الَّذِينَ اصْطُفَيْنَا مِنْ عِينَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمُ لِنُفْسِهِ وَمَنِّهُمْ مُقْتَصِدِ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالخُيْرَاتِ ﴾ (فاطر٣٠)، والظالم نفسه هو الذي غلبت سيئاته على حسناته، وهذا قد يدخل النار، ثم إذا دخلها فلا يدخلها دخول الكفار ولا بعذب فبها عذاب الكفار ولا يخلد فبها خلود الكفار ﴿ أَفَنَجْ عَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمَجْرَمِينَ (٣٥) مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُ ونَ ﴾ [القلم ٣٠، ٣٦]، والمقتصد هو الذي تساوت حسناته مع سبئاته، وهؤلاء بوقف بهم بين الجنة والنار ما شاء أن يوقف بهم ثم يؤمرون فيدخلون الجنة

والسابق بالخيرات هو الذي غلبت حسناته على سيئاته وهؤلاء يدخلون الجنة لأول وهلة، فالعباد يتفاوتون تفاوتا عظيما في الدنيا والآخرة.

وعن أبي مالك الأشعري ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله ﷺ قال: «أيها الناس اسمعوا واعقلوا واعلموا أن لله عبادًا ليسوا بأنبياء ولا شهداء يغيظهم النبيون والشهداء على منازلهم وقريهم من الله» [رواه احمد وهو حسن، وأخرجه الحاكم من حديث ابن عمر وقال صحيح الإسناد ووافقه الذهبي، قال الالباني: وهو كما قال]، وقد ذكر ربنا جل وعـلا أصناف الناس في أكثر من موضع من كتابه منها سورة الواقعة وسورة المطففين- والأولياء يتفاوتون أيضًا في درجات الولاية بحسب إيمانهم وتقواهم ﴿ أَلاِّ إِنَّ أَوْلَيْاءَ اللَّهِ لاَ خُـوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْـزَنُونَ (٦٢) النَّبِينَ آمَنُوا وكَانُوا يَتَقُونَ ﴾ [يونس١٢، ٦٣].

والإيمان يتضمن الإسلام ويزيد عليه، والإحسان يتضمن الإيمان ويزيد عليه، ولذلك يقول تعالى: ﴿ قَالَتُ الأَعْرَابُ أَمَنًا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَا يَدْخُلُ الإيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ [الحجرات:١٤]، كان معهم أصل الإيمانُ الذي منعهم من الدخول في عداد المنافقين، ولم يكن معهم الإيمان الكامل الذي يستحقون به الدخول في هذا المعنى، ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجُاهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفَسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾، والعبد الذي يتابغ الفرائض بالنوافل يصل إلى درجة الْمحبة كما في حديثُ الولي «وما تقرب إليُّ عبدي بشيء أحب إلىُّ مما الفترضته عليه، ولا يزال عبدي يتقرب إليُّ بالنو افل حتى أحبه». [متفق عليه]

والرجل عندما أتى النبي 🍇 بساله عن الإسلام، فَبَيِّنَ لَهُ الرسول ﷺ أركان الإسلام، فانطلق الرجل وهو يقول: والله لا أزيد على ذلك ولا أنقص منه شبيئًا، فقال رســول الله ﷺ: «أفلح إن صــدق» والمســتــوى الأرفع والأعلى حبيت الشريعة إلى الناس بلوغه، ولكن لم توجبه عليهم، وإلزامهم جميعًا به في كل وقت منه يسبب حرجًا، والحرج في الشريعة مرفوع، وهذا من واقعية الإسلام، وهذا المستوى العالي يشمل المستحبات والمندوبات وترك المكروهات، فالصلاة والصيام والزكاة، والحج منها ما هو واجب، ومنها ما هو مستحب، ونافلة كصلاة الظهر والنوافل قبلها وبعدها وصيام رمضان الواجب، ثم صيام الاثنين والخميس- مثلا- مستحب. وفي الاعتداء تجوز المعاقبة بالمثل والعفو والصبر افضَّل، ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلُ مَا عُوقِيْتُمْ بِهِ وَلَئِنْ صَبَرْتُمْ لَهُوَّ خَيْرٌ لِلصَّابِرِينَ ﴾ [النَّمل:١٢٦] . والكلام بالباطل حرام يجب تركه وهذا من معانى المستوى الأدنى، ثم الثرثرة وكثرة الكلام بما لا يفيد ولا ينفع مكروه وإن لم يكن فيه باطل لما ورد في الحديث: «اتق الله حيثما كنت». [رواه أحمد والترمذي وحسنه الحاكم]

عن المغيرة بن شعبة رضي الله عنه عن النبي 👺 قال: «إن الله حرم عليكم عقوق الأمهات ومنعًا وهات ووأد البنات، وكره لكم قيل وقال وكثرة السؤال وإضاعة المال». ومؤلف سيد إلى مواف يهم المنفق عليه المنافقة المالية المنافقة المالية المنافقة المناف

فالكلام الكثير بما لا ينفع مكروه تركه أفضل، وهذا من معاني المستوى الأعلى.

رخص الإسلام في النطق بكلمة الكفر حال الإكراه بالتهديد

وقد رخص الإسلام في النطق بكلمة الكفر حال الإكراه بالتهديد بالقتل مثلاً إلا أن العزيمة في مواطن إظهار الدين أفضل ومن واقعية الإسلام إيجاد المخارج في أوقَّات الشِّدة والضِّيق، أو في أحَّوال الإضطرار كالفطر في رمضان للمريض والمسافر وإباحة الصلاة للمريض وهو قاعد أو نائم «صلَّ قائماً، فإن لم تستطع فقاعداً فإن لم تستطع فعلى جنب» [رواه البخاري] ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ النِّسُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرُ ﴾ [البقرة ١٨٥].

وَعَنْ عَائِشَةَ . رضَى الله عنها . قالت: «ما خُيِّر رسول الله ﷺ بين أمرين قط إلا اختار أيسرهما ما لم يكن إثماً، فإن كان إثمًا كان أبعد الناس منه، وما انتقم رسول الله 🐉 لنفسه في شيء قط إلا أن تُنتَهك حرمة الله فينتقم لله تعالى». [متفق عليه]

وقد نهى الإسلام عن الإفراط والتفريط والغلو والجفاء والإسراف والتقصير، وخير الأمور الوسط، فلا رهبانية في الإسلام، وتعذيب الجسد وتحميله ما لا يطيق ليس من مناهج الإسلام، فلذلك لما سأل الثلاثة عن عبادة رسول الله ﷺ، فلما علموها وكأنهم تقالُوها، فقال الأول: أما أنا فأصوم ولا أفطر، وقال الثاني: وأما أنا فأقوم ولا أنام، وقال الثالث: وأما أنا فلا أتزوج النساء. فلما علم النبي 🐲 بذلك قال: ﴿ أَمَا وَاللَّهُ إِنِّي لِأَتَّقَاكُمُ لِلَّهُ وأكثركم له خُشْنِية؛ أقوم وأنام، وأصوم وأفَّطر، وأتزوج النساء، وهذه سنتى، ومن رغب عن سنتى فليس منى». [متفق عليه] أي ليس على هديي أو طريقتي المحمودة، وليس له أيضًا أن يعيش حياة البهائم السائمة فيتلذذ بالحرام ولا يلتفت لدين، بل الواجب أن نحل ما أحل الله، وأن نحرم ما حرم الله، وأن نعظم حرميات الله، ﴿ ذَلِكَ وَمَنْ يُعْظُمْ شَعَائِرَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقُوى الْقُلُوبِ ﴾ [الحج٣] ﴿ فَاسْتَقِمْ كَمَا أَمِرْتَ وَمَنْ تَابَ مَعْكَ وَلاَ تَطْغُوا ﴾ [مود ١١٢]، وأن نعيش حياة الاعتدال، قال النبي 👛 لعبد الله بن عمرو: «ألم أخبر أنك تصوم النهار وتقوم الليل»، قلت: بلى يا رسول الله، قال: «فلا تفعل، صم وأفطر، ونم وقم، فَإِنَّ لَجُسُدُكُ عَلَيْكَ حَقًا، وإن لعينك عليك حقًّا، وإن لزوجك عليك حقاً، وإن لزورك-أى لمن يزورك من الأصدقاء- عليك حقًا». [رواه البخاري ومسلم]

وأن نحرص على شيمول النظرة ونتأسى في ذلك بخير القرون، فقد كان الصحابة رضوان الله عليهم عند الصلاة يصلون في المسجد ويحرصون على إدراك تكبيرة الإحرام مع الإمام، وفي حلقات العلم يجلسون معلمين ومتعلمين، وعند الجهاد يقاتلون، وعند الشدائد والمصائب يواسون ويساعدون، وهكذا كان شانهم في جميع الأحوال، فالخير كل الخير في الرجوع لكتاب الله تَعَالَى وَلَسَنَةَ رَسُولَ اللَّهِ 👛 : ﴿ لَقُدُّ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولَ اللَّهِ أَسْنُوهُ حَسَنَةً لِنْ كَانَ يَرْجُو اللَّهُ وَالْيَوُّمُ الْآخِرَ وَذَكَّرَ اللَّهُ كُثُمرًا ﴾ [الأحزاب٢].

ونحن في هذا المنهج لا نحتقر طاعة، ولا نستهين بمعتصية وإن دقت، ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا في السُّلْم كَافَّةً ﴾ [البقرة ٢٠٨]. ومعظم النار من مستصغر الشرر وفي الحديث «اتق الله حيثما كنت، وأتبع السيئة الحسنة تمَّحها، وخالق الناس بخلق حسن». [رواه الترمذي وحسنه الحاكم] والله من وراء القصد.





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: عادت إلى الساحة في الأونة الأخدرة أدراج المهتمون به على تسميته بالتقريب بين المذاهب، ولست بصدد مناقشة موضوع التقريب الآن لا من قريب ولا من يعيد، ولكني رأيت أن تسمية هذا العمل بالتقريب بين المذاهب قد يُحدث التباسًا على الكثير من الناس؛ لذا أردت التوضيح وباختصار: الله مسالة والما

إن أول ما يتبادر إلى الذهن عند سماع كلمة «المذاهب» أنها المذاهب الفقهية (الشافعي- مالك- أحمد- أبو حنيفة) وغيرهم، رحم الله الجميع. هذا أولاً، وثانيًا: ذلك يوحى بأن الخلاف بين أهل السنة والشبيعة خلاف مثل

الخلاف الذي بين مذاهب الفقه، وشتَّان بين الأمرين: فالخلاف بين المذاهب الفقهية خلاف في مسائل فرعية وليس في أصل العقيدة، وأصحاب المذاهب الأربعية المشبهورة كلهم من أهل السنة والجماعة، ولا خلاف بينهم في أصول الاعتقاد وإنما خلافهم في مسائل فرعية من مسائل الفقه مثل قنوت الفجر عند الشافعية ويقية المذاهب مشالاً. والضلاف في هذه المسائل مستساغ وموجود منذ زمن الصحابة، وسيستمر ولا حرج فيه، بل قد يكون رحمة في بعض الأحيان، وصاحب هذا الاختلاف مأجور على كل حال انطلاقًا من قاعدة من اجتهد وأصاب فله أجران، ومن اجتهد وأخطأ فله أجر، وهي معتمدة على حديث رسول الله 迭 .

أما الخلاف بين السنة والشبيعة فهو خلاف في أصول الاعتقاد، وانطلاقًا من قاعدة الاختصار التي ألزمت نفسي

يها ساختصر حدًا، فهو خلاف مذموم، هو كالخلاف يين السنة وبين الخوارج والقدرية والمرجئة، وهو الذي حذر منه القرآن الكريم حين قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرُّقُوا وَاحْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا حَاءَهُمُ الْبَيْنَاتُ ﴾ [ال عمران: ١٠٠٥. وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيعًا لُسْتُ مَنْهُمْ فَي شَنَيْءِ ﴾ [الإنعام: ١٥٩].

وقد تحدث عنها النبي 🌞 موضحًا ومحدرًا حين قال: «إن أهل الكتابين افترقوا في دينهم اثنتين وسيعين ملة، وإن هذه الأمة ستفترق على ثلاث وسيعين ملة، كلها في النار إلا واحدة وهي الجماعة». وفي رواية أخرى قال: «فرقة» يدلاً من «ملة».

وعندما سُئل عن النصاة قال: «ما أنا عليه اليوم وأصحابي». وهذه الأحاديث رواها أصحاب السنن وصححوها، وصححها الألباني رحمه الله في السلسلة تحت رقم (٢٠٤)، وجمع بينها وعلَّق عليها.

وكما ترى هذا اختلاف تفرق وتشرذم بفت في عضد الأمة وتضعف قوتها وتفرق كلمة المسلمين، وقد بين الرسول 👑 سبيل النجاة بلزوم سنته وسنة أصحابه من بعهد، وقد أكد هذا المعنى في أحاديث كثيرة منها ما رواه أحمد والترمذي وأبو داود من حديث العرباض بن سارية رضي الله عنه: «... فإنه من يعش منكم فسيرى اختلافًا كثيرًا، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدى، عضوا عليها بالنواحذ، وإباكم ومحدثات الأمور، فإن كل بدعة ضلالة». فأمر بالتمسك بسنته 👑 وسنة أصحابه وبخاصة أبى بكر وعمر وعثمان وعلى، رضي الله عنهم.

وما أحسن ما ذكره عبد الله بن المبارك رحمه الله حين قال: (أصل اثنتين وسيعين فرقة هوي): أربعة أهواء تشعبت منها الفرق كلها: ١- القدرية. ٢- المرجئة. ٣-الشيعة. ٤- الخوارج. فمن قدُّم أبا بكر وعمر وعثمان وعليا رضي الله عنهم فقد خرج من التشييع أوله وأخره. ومن قال الإيمان قول وعمل يزيد وينقص فقد خرج من الأرجاء أوله وآخره. ومن قال: الصلاة خلف كل بر وفاجر والجهاد مع كل خليفة، ولم ير الخروج على السلطان فقد خرج من قول الخوارج أوله وأخره.

ومن قال المقادير كلها من الله عز وجل خيرها وشرها، يضل من بشاء ويهدى من بشاء فقد خرج من قول القدرية أوله وآخره وهو صاحب سنة. اهـ.

أسأل الله أن يقينا وإياكم شير الأهواء، وأن يثبتنا على الحق حتى نلقاه. الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

إن ما دفعني إلى الكتابة في هذا الموضوع، هو ما يثار بين الحين والآخر حول الحجاب، والحجاب لا يحتاج منا إلى دفاع أو حتى إلى هجوم، فهو مسلمة من المسلمات، معلوم من دين الله بالضرورة، لكني أود أن أبين بشيء من التفصيل - إن شاء الله - المنهج الذي شَرَعه الله سبحانه وتعالى ورسوله وقاية المجتمع من الفاحشة وإقامته على العفة والطهارة التامتين، ولنرى أن الحجاب جزء من منهج متكامل ومنظومة مثلى.

أولاً:بينيدي الموضوع

هناك مقدمات ضرورية أقدمها بين يدي الموضوع.

ا ربانية المنهج: فمصدر المنهج إلهي، مستمد من كتاب الله، وقد حُفظ كما أُنزِل وسيحفظ إلى قيام الساعة؛ لأن الله تعالى تعهد بحفظه: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللّهُ تعالى تعهد بحفظه: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللّهُ عَزِيزٌ (٤١) لا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ اللّهُ عَزِيزٌ (٤١) لا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلُفِهِ ﴾ [الحجر: ١٠]. ﴿ وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ (٤١) لا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلُفِهِ ﴾ [فصلت: ٤١، ٤٤].

وجاءت السنة المطهرة لتبين القرآن الكريم: ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزَلَ إِلَيْهُمْ ﴾ [النحل: ١٤].

ومنَ تمام حفظ القرآن الكريم حفظ السنة المطهرة، ما دامت هي المبينة الشارحة له، وقد حفظت السنة بما لم يحفظ به أي علم في تاريخ البشر.

وسنة الرسول ﷺ كالقرآن، واجبة الاتباع؛ لأن الرسول ﷺ كما قال الله تعالى: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى (٣) إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيُ يُوحَى ﴾ [النجم ٣. ٤].

ما يترتب على ربانية المنهج:

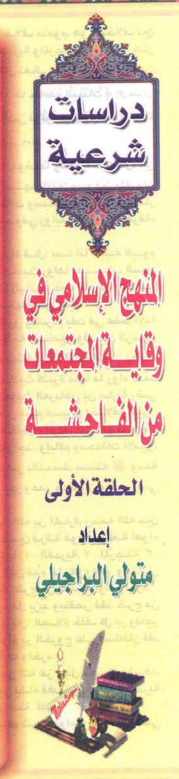
أ- كماثه وخلوم من الثقائص، فصفات الصائع تظهر فيما يصنعه، ولما كان الله تعالى له الكمال المطلق في ذاته وصفاته وأفعاله، فإن أثر هذا الكمال يظهر في ما يشرعه من أحكام ومناهج وقواعد.

وهذا بخلاف ما يصنعه الإنسان ويشرعه، فإنه لا ينفك عن معاني النقص والهوى والجهل والجور، لأن هذه المعاني لاصقة بالبشر ولا يستطيعون التجرد عنها ولا التخلص منها، وبالتالي تظهر هذه النقائص في القوانين والشرائع التى يصنعها البشر.

ب- ويترتب أيضًا على ربانية المنهج: أنه يحظى بالهيبة والاحترام من قبل المؤمنين به مهما كانت مراكزهم الاجتماعية، وسلطاتهم الدنيوية، على العكس من المناهج البشرية التي ليس لها سلطان على النفوس لأنها لا تقوم على أساس من العقيدة والإيمان، ولهذا فإن النفوس تجرؤ على مخالفة هذه المناهج البشرية، كلما وجدت لذلك سبيلاً.

ج- الشمول: فالمنهج شامل لجميع شئون الحياة وسلوك الإنسان، فهو شمول تام بكل معاني كلمة الشمول، فللإسلام حكم خاص في كل ما يصدر من الإنسان بجوارحه، وفي كل ما يضعه في رأسه من أفكار وفي قلبه من ميول.

ويترتب على هذا الشمول أنه لا يُجوز للمسلم أبدًا أَن يسمح لغير نظام الإسلام أن ينظم أي جانب من جوانب حياته، وإلا كان كما وصف الله تعالى: ﴿ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ فَمَا جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمْ إِلاَّ خَزْيُ



في الحُـيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقِـيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدَّ الْعَذَابِ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَغْمَلُونَ﴾ [البقرة: ٨٥].

فهذا العموم يستلزم أن تكون قواعده على نحو يحقق مصالح الناس في كل عصر ومكان ويفي بحاجاتهم.

ه- مراعاة المسلحة: فالمنهج الرباني يدور مع المصلحة حيثما دارت في الدارين «الدنيا والآخرة»، فهو إما لجلب نفع أو دفع ضُر، كما قال بعض الفقهاء: «إن الشريعة كلها مصالح؛ إمًا درء مفاسد، أو جلب مصالح».

و-الجزاء فالمنهج ليس نصائح وإرشادات فحسب، بل هناك الثواب والعقاب، والأصل في جزاء الإسلام وعقوباته أنه في الآخرة، لا في الدنيا، ولكن مقتضيات الحياة واستقرار المجتمع يتطلب أن يكون هناك جزاء دنيوي (كالحدود) إلى جانب الجزاء الأخروي، وهذا يترتب عليه صلاح المجتمع، بالإضافة إلى أن الجزاء الأخروي يجعل المسلم يراقب ربه في السر والعلن خوفًا من عقاب الله فلا يستطيع أن يفلت من العقاب الاخروي، وبهذا نجد النفوس تنزجر عن المخالفة إما حياء من الله نجد النفوس تنزجر عن المخالفة إما حياء من الله تعالى، وإما بدافع الخوف من العقاب الآجل.

أد المزاوجة بين المثالية والواقعية: إن الإسلام حريص على أن يبلغ الإنسان أعلى مستوى ممكن من الكمال، وهذه هي مثالية الإسلام، ولكنه في نفس الوقت لا يغفل عن طبيعة الإنسان وواقعه، وهذه هي واقعية الإسلام.

فَالْمُثَّالِيةَ تَحَقَّقَتَ فِي النَّبِي ﷺ، ولذلك أُمِّرُنَا بالتَّاسَي به: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُّ وَلِ اللَّهِ أُسُّوَةً حَسَنَةً ﴾ [الاحزاب: ٢١].

وهذه المثالية يمكن بلوغها بنهج معتدل وسير مريح، فالجسد سفينة الروح، وليس من الحكمة خرق السفينة أو إضعافها.

وواقعية الإسلام تتمثل في مراعاة تفاوت الناس وطبائعهم، فوضعت تعاليم الإسلام مستوى أدنى للكمال لا يجوز الهبوط عنه، وهو أقل ما يمكن قبوله من المسلم، ووضع على نحو يستطيع بلوغه كل الناس: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج الأين من حرَجٍ ﴾ [الحج الأين من حرَجٍ كل المناس وهذا المستوى الأدنى يتحقق بالفرائض

والمحرمات (الإلزام) وإلى جانب هذا الإلزام وضعت الشريعة مستوى أعلى حببت الناس إليه ولم تلزمهم به، وهو يشمل المندوبات والمكروهات.

فعلى سبيل المثال: الصلاة لها مستويان: المستوى الأدنى وهو الفرائض، والمستوى الأعلى هو السنن الرواتب والنوافل. والصيام مستويان: المستوى الأدنى وهو صوم رمضان، والمستوى الأعلى وهو صيام الست من شوال ويومي عرفة وعاشوراء والثلاثة الأيام من كل شهر، والاثنين والخميس من كل أسبوع، وهكذا في كل العبادات.

بل إن واقعية الإسلام لا تقف عند حد المستويين الأعلى والأدنى، بل تعدت ذلك إلى إيجاد المخارج المشروعة له في أوقات الشدة والضيق (الرخص).

إن من ماثر هذه الأمة وفخرها أن الله تعالى أكمل لها الدين وارتضاه لها.

وهذا قاله اليهودي لعمر بن الخطاب رضي الله عنه (كما في الصحيحين): يا أمير المؤمنين، آية في كتابكم تقرؤنها لو علينا معشر اليهود نزلت لاتخذنا ذلك اليوم عيدًا، قال: أي آية ؟ قال: ﴿ الْيُوْمَ أَكُمْلُتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتُمْمُتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسْلاَمَ دِينًا ﴾ [المادة: ٣]. قال عمر: قد عوفنا ذلك اليوم والمكان الذي نزلت فيه على النبي ﷺ وهو قائم بعرفة يوم حمعة.

فبنص هذه الأية كمن الدين، كما قالت عائشة رضي الله عنها لمسروق كما في صحيح مسلم، قالت: ومن زعم أن محمدًا وقل كتم شيئًا مما أنزل الله عليه فقد أعظم على الله الفرية، والله يقول: ﴿ يَا أَيُّهَا الرِّسُولُ بَلَغٌ مَا أَثْرِلَ إِلَيْكَ مَنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَقُعَلُ فَمَا يَلُهُا وَلَا يَعْدَى رَسِالَتَهُ ﴾ [المائدة: ١٧]. [منفق عليه]

فمن جاء لنا باعتقاد أو عمل أو قول أو منهج محدث يضاك منهج الرسول في وسيرته فكانه يقول: أن الدين ناقص لم يكمل، وهذا يرده قول الله تعالى: ﴿ الْيُوْمُ أَكُم مُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾، أو أنه كامل، ولكن بقي شيء لم يبلغه رسول الله في، وهذا يرده حديث عائشة السابق.

وكذلك إبلاغه للأمة جميعًا في حجة الوداع، وهو يقول لهم: «ألا هل بلغت ؟ فيقولون: نعم. فيرفع يده إلى السماء وينكتها عليهم ويقول: اللهم اشهد، اللهم اشهد».

#### ثالثًا:الشورى

إن الشورى وحرية الرأي مما كفله الإسلام وأمر به، فقال للنبي ﷺ: ﴿ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتُـفْ فِرْ لَهُمْ وَشَـَاوِرْهُمُّ فِي الأَمْـرِ ﴾ [ال عمران: ١٥٩]. وقال عن الأمة: ﴿ وَأَمْـرُهُمُّ شُـورَى بَيْنُهُمُّ ﴾ [الشورى: ٢٨] لكن الشـورى والاستماع للآراء المتعددة مما ليس فيه وحي من الله تعـالى، أمـا مـا جـاء عن طريق الوحي فليس فـيـه الاستماع للآراء المختلفة، فلا قول ولا رأي مع قول الله تعالى وقول الرسول ﷺ.

فإذا ما جاءنا الأمر أو النهي عن الله تعالى أو من الرسول ﷺ، فلا يسعنا إلاّ أن نقول: سمعنا وأطعنا. ورابعا: سلا الدرائع

هو منع الوسائل - قولاً أو فعلاً - التي تفضي إلى محرم، فليست هي المقصودة في نفسها وإنما المقصود ما توصلً إليه.

يقول ابن تيمية رحمه الله: والذريعة ما كان وسيلة أو طريقًا إلى شيء، لكنها صارت في عرف الفقهاء عبارة عما أفضت إلى فعل محرم، ولو تجردت عن ذلك الإفضاء لم يكن لها مفسدة.

ويقول ابن القيم رحمه الله: من تأمل مصادرها (يعني الشريعة) ومواردها، علم أن الله تعالى ورسوله سد الذرائع المفضية إلى المحرمات بأن حرمها ونهى عنها.

وقال: وباب سد الذرائع رُبُعُ التكاليف، فإنها أمر ونهي، والأمر نوعان: (أحدهما) مقصود لنفسه. (والثاني): وسيلة إلى المقصود.

والنهي نوعان (أحدهما) ما يكون المنهي عنه مفسدة في نفسه. (والثاني) ما يكون وسيلة إلى المفسدة، فصار سد الذرائع المفضية إلى الحرام أحد أرباع الدين. [مجموع الفتاوي، إعلام الموقعين]

يقول الشاطبي: والشريعة مبنية على الاحتياط والأخذ بالحزم والتحرز مما عسى أن يكون طريقًا إلى مفسدة. [الموافقات]

فسد الذرائع المفضية إلى المحرم: اصل من اصول الشريعة، وإذا كان المالكية – وكذا الحنابلة – قد حكّموه في أكثر أبواب الفقه، وتوسعوا في تطبيقه حتى نُسِبَ إليهم، فالحق أن غيرهم لا يخالفهم في أصل القاعدة.

ومن أمثلة هذه القاعدة الجليلة: قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَسُبُّوا الَّذِينَ يَدُّعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدُّواً بِعَيْسٍ عِلْمٍ ﴾ [الانعام: ١٠٨]، ذهى الله سبحانه عن سب المُشركين والهتهم لئلا يكون ذلك ذريعة إلى سبهم الله تعالى.

وقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَقُولُوا رَاعِنَا وَقُولُوا انْظُرْنَا وَاسْمَعُوا ﴾ [البقرة: ١٠٤]، نهاهم سبحانه عن قولهم: راعِنا، مع قصدهم الخير لئالا يكون دريعة للتشبه باليهود الذين كانوا يخاطبون بها رسول الله

🛎 ويقصدون بها السب. 🌏 🚙

والأمثلة من السنة أكثر من أن تحصى، منها:

-تحريم الخلوة بالأجنبية والسفر بها؛ سدًا لذريعة الشهوة المفضية إلى المحظور. وتحريم بناء المساجد على المقابر لئلا يكون ذريعة إلى اتخاذها أوثانًا.

النهي عن قطع اليد للسارق أثناء الغزو، لئلا يكون ذريعة إلى إلحاق المحدود بالكفار.

النهي عن بيع السلاح في الفتنة، سدًا لذريعة الإعانة على المعصية.

النهي عن الصيلاة تطوعًا في أوقيات النهي (عند الشروق وعند الاستواء قبل الظهر، وعند الغروب)، سدًا لذريعة المشابهة بالكفار الذين يستجدون للشمس في هذه الأوقات.

النهي عن البناء على المقابر وتشريفها وعن الصلاة عليها وإليها، سدًا لذريعة أن تتخذ أوثانًا والإشراك بها.

النهي عن الزواج بدون ولي وإن تراضى الزوجان؛ سدًا لذريعة الزني.

وكذلك النهي عن نكاح المتعة؛ سدًا لذريعة السفاح. فالله تعالى إذا حرَّم شيئًا، وله طرق ووسائل تفضي إليه، فإنه يحرمها ويمنعها، ولو أباح الوسائل والذرائع المفضية إليه لكان ذلك نقضًا للتحريم وإغراءًا للنفوس به.

وكما قيل: «الوقاية خير من العلاج»، وهذا معلوم شرعًا وعقلاً لأصحاب الفطر السليمة – وسنجد – إن شاء الله تعالى – أن أساس المنهج الإسلامي في وقاية المجتمع من الفاحشة يقوم على قاعدة سد الذرائع، وإغلاق الوسائل والطرق التي من شانها أنها قد تؤدي إلى الوقوع في المحرمات.

#### خامساً: أركان المنهج علمه المساء

أي منهج يتكون من ثلاثة أركان: الركن الأول: واضع المنهج. الركن الثاني: موصلًا المنهج. الركن الثالث: متلقي المنهج.

ولكي يصل المنهج إلى الغاية المنشودة منه فلابد من تضافر وتكامل هذه الأركان الثلاثة.

فلو تخلف ركن من هذه الأركبان لفشل المنهج في نصوده.

ولو نظرنا إلى المناهج الأرضية فإن الخلل قد يأتيها من أي ركن من الشالاثة، من واضع المنهج لقصور نظرته فإنه غالبًا ما يكون مرتبطًا في تفكيره بالزمن الذي يعيش فيه، أو من ينوط به أن يوصل المنهج للناس فيقصر في هذا عمدًا أو جهلاً، أو قد يأتي الخلل من متلقي المنهج وذلك إما لإعراضه عنه

لعدم مناسبته له، أو لا<mark>تبا</mark>ع هواه، أو لغير ذلك من الأسباب.

لكن إذا نظرنا إلى منهج ربنا سبحانه وتعالى فإننا نجد أن واضع المنهج هو الله تعالى الذي له صفات الكمال والجلال وهو أعلم بالخلق وما يصلحهم ويفسدهم.

والذي قام بالتوصيل هو النبي هي ومن بعده العلماء، والنبي في نظرًا لأهمية العلم والعلماء ـ إذ هم المنوط بهم توصيل المنهج إلى الناس (المتلقين) ـ فقد بين أهمية العلم والعلماء وجعلهم ورثة الأنبياء، ودعا لهم بالنضارة، كما بالحديث: «نضر الله امرءًا سمع منا شيئًا، فبلغه كما سمعه، فرب مبلغ أوعى من سامع». [صحيح الجامع]

وَلَمَا قَصِرُ العَلَمَاءَ فِي تَوْصِيلُ مِنْهِجُ اللّهُ إِلَى الْخُلُقُ تَخْبِطُ النَّاسِ فِي غَيَاهُبِ الجهل والظلمات، فصلاح النَّاس بصلاح علمائهم، وقسادهم بفسادهم، وقد توعد الله تعالى هذا الصنف من العلماء بقوله: ﴿إِنَّ النِّينَ يَكْمُمُونَ مَا أَمْزُلْنَا مِنَ الْبَيْنَاتِ وَالْهُدَى مِنْ بَعْدِ مَا بَسُنَّاهُ لِللّهُ وَيَلْعُنَّهُمُ لِللّهُ وَيَلْعُنَّهُمُ اللّهُ وَيَلْعُنَّهُمُ لِللّهُ وَيَلْعُنَّهُمُ اللّهُ وَيَلْعُنَاهُمُ اللّهُ وَاللّهِ اللّهُ وَيَلْعُنَاهُمُ اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيَلْعُنَاهُمُ اللّهُ وَيَلْعُنَاهُمُ اللّهُ وَيَلْعُنَاهُمُ اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَيَعْمُ اللّهُ وَيَلْعُنَاهُمُ اللّهُ وَيَلْعُنَاهُمُ اللّهُ وَيَعْلَى الْعُلْمُ اللّهُ وَيَعْلَى الْرُبُولُ وَيَعْلَى الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِنُ و الْمُعْنَاهُ مُ اللّهُ وَيَعْلَى الْمُعْلِيقُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَهُ وَلَهُ اللّهُ اللّه

ثم الركن الثالث وهو متلقي المنهج، فهو إما لم يصله منهج ربه على الإطلاق، أو وصله وصولاً ناقصًا مشوشًا، أو وصله واتبع هواه وأضله الله على علم.

لذا فإننا نجد أن عصر الرسول ﷺ والصحابة رضي الله عنهم هو أقضل العصور على الإطلاق، وذلك لتوافر الأركان الثلاثة للمنهج في زمنهم.

واضع المنهج وهو رب العالمين، من قام بتوصيل المنهج وهو الرسول الأمين، من تلقى المنهج وهم خيرة خلق الله بعد الرسل والأنبياء.

فانظر مثلاً إلى تحريم الخمر، وكيف تدرج الله في تحريمه حتى حرّمه نهائيًا، وكيف تلقى الصحابة رضى الله عنهم الأمر بالمسارعة في السمع والطاعة.

فعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: كنت أسقي أبا طلحة الأنصاري وأبا عبيدة بن الجراح وأبي بن كعب شرابًا من فضيخ (نوع من الخمر) وهو تمر، فجاءهم أت فقال: إن الخمر قد حُرِّمت، فقال أبو طلحة: يا أنس، قم إلى هذه الجرار فاكسرها. قال أنس: فقمت إلى مهراس لنا قضربتها بأسفله حتى انكسرت.

[البخاري ٧٢٥٣]

#### على مدادسا صلاح المرأة صلاح للمجتمع عبد معالقا

المجتمع يتكون من عنصرين، هما الرجل والمرأة، فالمرأة نصف المجتمع وتلد نصفه الآخر، لذا فقد اهتم الإسلام بها أيما اهتمام، وأوصى الله بها وبالإحسان إليها، وكفل لها حقوقها بما لم يأت في أي شريعة من

الشرائع أو منهج من المناهج على كثرتها وتعددها، فهي الدرة المصونة والملكة المتوجة في كل مراحل حياتها.

والوصية بها من آخر وصايا رسول الإسلام ﷺ: «استوصوا بالنساء خيرًا، فإنهن عوان عندكم...».

لكنه في نفس الوقت حذّر من تفلتها من تعاليم شرعها واتباع هواها؛ لأن فسادها سيكون وبالاً على مجتمعها، كما حدث في الأمم السابقة.

وفي الحديث: «إنّ الدنيا حلوة خضرة وإن الله مستخلفكم فيها، فناظر كيف تعملون ؟ فاتقوا الدنيا، واتقوا النساء، فإن أول فتنة بني إسرائيل كانت في النساء». [مسلم]

وكذلك حديث: «ما تركت بعدي فتنة هي أضرُّ على الرجال من النساء». [منفق عليه]

وقدم الله تعالى في كتابه فتنة النساء على سائر فتن الدنيا: ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَ وَاتِ مِنَ النَّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْقَنَاطِيرِ الْقَنْطَرَةِ مِنَ الذَّهَبِ وَالْفَضِّةَ وَالخَيْلِ الْسَوَّمَةِ وَالْأَنْعَامَ وَالحَرْثِ ذَلِكَ مَتَاعُ الخَّيَاةِ الدُّنْيَا وَاللَّهُ عِنْدَهُ حُسُنُ الْمَابِ ﴾ [ال عمران ١٤].

والافتتان بالمرأة قد يؤدي إلى إحباط عمل من أفضل ما يُتقرب به إلى الله عز وجل وهو الهجرة، فُفي الحديث عن عمر بن الخطاب، رضي الله عنه عن النبي قال: «إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوي، فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله، فهجرته إلى الله ورسوله، ومن كانت هجرته إلى دنيا يصيبها أو امرأة ينكحها فهجرته إلى ما هاجر إليه». [منف عيه]

وهو يؤدي إلى رجس الفرد والمجتمع، لذا فإن الله تعالى لما نهى عنه قال: ﴿ وَلاَ تَقْرَبُوا الرَّنَى إِنَّهُ كَانَ فَاحَشِهَ وَسَاءَ سَنِيلاً ﴾ [الإسراء: ٢٣]، فهذا أبلغ في النهي، لأنه لا ينهى عن الفاحشة وحدها وإنما ينهى عن الاقتراب من كل ما يقرب منها (سد الذرائع)، والزنا جرم فادح حتى بين الحيوانات العجماوات.

كما أخرج البخاري من حديث عمرو بن ميمون قال: «رأيت في الجاهلية قِرْدة اجتمع عليها قِرَدةُ قد زنت، فرجموها فرجمتها معهم».

لذا فإننا نجد أن ما زنت أمراة نبي قط، قد تكفر بالله ورسالته ولكن لا تزني، والرجل لأن يقال له: ماتت روجتك، خير من أن يقال له: زنت زوجتك أو أختك...

من أجل هذا حرَّمه الله، وحرم كل الوسائل والطرق التي قد تؤدي إليه، وذلك في منهج ومنظومة متكاملة - لا تجد لها مثبلاً.

كما سنرى إن شاء الله تعالى في المقالات القادمة.





الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد.. فسبحان من يقلب الليل والنهار، ويطوي الأجال والاعمار، بيده ملكوت كل شيء وهو الواحد القهار هو الواحد الأحد المتقرد بالجلال والكمال والجمال، المتعالي على خلقه المتوحد بتصريف الأحوال على التفصيل والإجمال، ينقطع كل رجاء إلا فيه، ويزول كل خوف إلا منه، ويُخفق كل توكل إلا عليه، ويهلك كل شيء إلا وجهه، هو من ندعو ويُخفق كل توكل إلا عليه، ويهلك كل شيء إلا وجهه، هو من ندعو وهو من نرجو، به نصول وبه نجول وبه نقاتل، وبه نستعين ونستغيث ونستجير، إذا دعى العبد غيره فإنه لا يسمع، ولو سمعوا ما استجابوا، ولو استجابوا فلا يستجيبون بشيء فيكون هذا العبد إلا كباسط كفيه إلى الماء ليبلغ فاه وما هو ببالغه، وما دعاء الكافرين إلا في ضلال.

ولما كان من سنته مرور الشهور والدهور؛ فقد مضي عام وانصرم، قد يحتفل الجهلاء بمروره، لا يدرون علام يحتفلون، أعلى ذنوب مضت لا يدرون ما الله فاعل فيها أم على تقصير في الطاعات وتضييع للأوقات؟

قال الحسن البصري: طلبت خطب النبي في الجمعة فأعيتني، فلزمت رجلا من أصحاب النبي في فسالته عن ذلك فقال: كان يقول في خطبته يوم الجمعة: «يا أيها الناس إن لكم علمًا فانتهوا إلى علمكم، وإن لكم نهاية فانتهوا إلى نهايتكم، فإن المؤمن بين مخافتين؛ بين أجل قد مضى لا يدري كيف صنع الله فيه، وبين أجل قد بقي لا يدري كيف الله صانع فيه، فليتزود المرء من نفسه لنفسه ومن دنياه لأخرته، ومن الشباب قبل الهرم، ومن الصحة قبل السقم، فإنكم خلقتم للأخرة والدنيا خلقت لكم، والذي نفسي بيده ما بعدالموت من مستعتب وما بعد الدنيا دار إلا الجنة والنار وأستغفر الله لي ولكم. [شعب الإيمان للبيهقي ٢٦٠/٣]

فليحذر الغافل، وليتعلم الجاهل، ويتفقه في دينه ليعرف ربه حق معرفته، ويتقيه حق تقاته، ويموت مسلمًا، ولينظر هل زاد علمه، وزاد حفظه للقرآن والسنة؛ أم أنه حُرِم من ذلك كله؟

فضل العلم، ونشره حتى الموت،

قال الله تعالى: ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ ﴾ [محمد: ١٩]، فبدأ بالعلم لفضله وشرفه وأهميته العظيمة في الوصول إلى الله.



«وإن العلماء هم ورثة الأنبياء، ورثوا العلم عنهم، من أخذه أخذ بحظ وافر، ومن سلك طريقًا يطلب به علمًا سهل الله له طريقًا إلى الجنة». أي: وفقه للأعمال الصالحة الموصلة إلى الجنة.

وقال جل ذكره: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ [فاطر: ٢٨]. أي: الذين يخافون الله عز وجل ويخشونه حق الخشية هم الذين عرفوا قدرته.

وقال: ﴿وَمَا يَعْقِلُهَا إِلاَّ الْعَالُونَ ﴾ [العنكبوت: ٢٣]. ﴿ وَقَالُوا لَوْ كُنَّا مَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مِا كُنَّا فِي أَصَّحَابِ السَّعِيرِ ﴾ [اللله: ١٠]. أي: لو كنا نسمع سمع من يدرك ويفهم، أو نعقل عقل من يميز ما كنا في عداد أصحاب النار، قال في الفتح: وهذه أوصاف أهل العلم، فالمعنى: لو كنا من أهل العلم لعلمنا ما يجب علينا فعملنا به فنجونا. وقال: ﴿ هَلْ يَسْتُوي الذِينَ عَلْمُونَ وَ الذِينَ لا نَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٤].

وقال النبي ﷺ: «من يرد الله به خيرًا يفقهه في الدين». وقال: «إنما العلم بالتعلم».

وقال عز وجل: ﴿ يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتِ﴾ [المجادلة: ١١].

ومن أجل ذلك حرص السلف رضوان الله عليهم على تبليغه حتى آخر لحظة من عمرهم، فها هو عمر بن الخطاب رضي الله عنه يدخل عليه شاب، وعمر في فراش الموت ودخل الشاب ليعزيه، فلما ولى أبصر عمر ثوبه مُسْبلاً، فقال: ردوا علي الغلام، ثم قال له: يا ابن أخي؛ ارفع ثوبك فإنه أتقى لربك، وأنقى لثوبك.. [البخاري]

وقال أبو ذر: لو وضعتم الصمصامة (السيف) على هذه - وأشار إلى قفاه - ثم ظننت أني أنفذ كلمة سمعتها من النبي على الأنفذتها.

وقال ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ كُونُوا رَبَّانِيِّينَ ﴾ [آل عمران: ٧٩] حلماء فقهاء ويقال الرباني الذي يربي الناس بصغار العلم قبل كباره.

وفي فضل العلم أيضا ورد عن كثير بن قيس قال: كنت جالسًا عند أبي الدرداء في مسجد دمشق.

#### علماء السنة موجودون في كل زمن المدين المنا المسا

قال النبي ﷺ: «لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق». وهم أهل العلم.

الم المراكبة المراكبة المراكبة المحيح البخاري جـ ٦٦٦٦]

(طائفة) قال البخاري: هم أهل العلم، وقال أحمد بن حنبل: إن لم يكونوا أهل الحديث فلا أدري من هم، قال القاضي عياض: إنما أراد أحمد أهل السنة والجماعة ومن يعتقد مذاهب أهل الحديث، وقال الإمام النووي: يحتمل أن هذه الطائفة مفرقة بين أنواع المؤمنين؛ فمنهم شجعان مقاتلون، ومنهم فقه فقه عاء، ومنهم محدثون، ومنهم زهاد وأمرون بالمعروف وناهون عن المنكر، ومنهم أهل أنواع أخرى من الخير، ولا يلزم أن يكونوا مجتمعين بل قد يكونون متفرقين في أقطار الأرض.

(لا يضرهم من خذلهم) يعني من خالفهم.

المراد به هو الريح التي أمر الله) المراد به هو الريح التي تأتى فتأخذ روح كل مؤمن ومؤمنة.

وقال رسول الله ﷺ: «يبعث الله على رأس كل مائة من يجدد لهذه الأمة أمر دينها».

ويناس الملقا تات [إصلاح المساجد ١/٥ صحيح]

فإذا كانت طائفة الحق وهم العلماء موجودة في كل زمن، ثم على رأس كل مائة سنة يبعث الله من يجدد لهذه الأمة أمر دينها، فلا مكان لإنكار وجود العلماء وإن تفرقت بهم الأمصار، وتباعدت بينهم الديار، وعليه فالمرجع إلى يوم القيامة إلى

ورثة الأنبياء وهم العلماء. قال ﷺ: «إن العلماء ورثة الأنبياء والأنبياء لم يورثوا دينارا ولا درهما. إنما ورثوا العلم. فمن أخذه أخذ بحظ وافر».

📁 طلة رامين تخميس ريانة را الجامع الصغير وزيادته]

## ما وجوب سؤال العلماء: منتقل القيات طالب ومن العلم المالية

وإذا عرفنا وجوب التعلم، فالواجب أيضا ـ كما أمر الله عز وجل ـ إتيان البيوت من أبوابها ـ وباب العلم سؤال العلماء وصحبتهم، والصبر على الطلب، وعلى ثني الركب، لنيل الأرب وتحصيل الفقه والأدب.

عن جابر قال: خرجنا في سفر فأصاب رجلاً منا حجر فشجه في رئسه، ثم احتلم فسأل أصحابه فقال: هل تجدون لي رخصة في التيمم وقالوا: ما نجد لك رخصة وأنت تقدر على الماء، فاغتسل فمات فلما قدمنا على النبي الله ألا سألوا إذ لم يعلموا وانما شفاء العي السؤال، إنما كان يكفيه أن يتيمم ويعصر والسؤال، إنما كان يكفيه أن يتيمم ويعصر ويعصب هي موسى «على جرحه خرقة ثم يمسح عليها ويغسل سائر جسده». [سنن أبي داود ١/١٥/١ قال الشيخ الالباني: حسن دون قوله: إنما كان يكفيه]

وإذا كان العلماء هم الذين يصملون ميراث النبوة من العلم، وهم الذين أخذوا الحظ الوافر من سنة النبي وسنة الخلفاء الراشدين فيمن يُستفتى غيرهم في الأمور العظيمة والفتاوى يُستفتى غيرهم في الأمور العظيمة والفتاوى الخطيرة؛ فقضايا التكفير، وكذلك إثبات الجهاد في مرحلة من المراحل من عدمه، والكفاية فيه أو التعيين، ومن الذي يحمل رايته ويدعو إليه؛ أليس كل ذلك منوطًا بالعلماء - أهل السنة والحديث وليس غيرهم؛ قد يقول قائل: قرأنا في كتب العلماء السابقين فوجدنا أن الجهاد متعين على كل فرد من الأمة الآن؛ ونسال أيضا: فأين فتوى العلماء المعاصرين - علماء الجيل - الأعالم الموقعين وتوقيعهم الحالي على صحة ما يقال؛

نريد ممن يتحدث في قضية مصيرية تخص أمة محمد على أن يجمع توقيعات العلماء الربانيين على صحة قضيته، وقد أثبتنا من كلام رسولنا الله أن العلماء لا يزالون في كل زمن ظاهرين على الحق، وكذلك في كل مائة سنة يوجد من يجدد للأمة دين الحق، فنفي هؤلاء تكذيب لخاتم الأنبياء.

وليس الدين طلاسم أو لوغاريت مات، ولكن

الحلال بين والحرام بين، والمشتبهات فيما بين ذلك مرد معرفتها أيضا إلي العلماء «وبينهما أمور مشتبهات لا يعلمهن كثير من الناس». وذلك يتضمن معرفتها عند جمع من العلماء.

وقد تركَ<mark>نا رسول الله ﷺ على دين واضح، الليل</mark> فيه كالنهار لا يصلح معه السرية، والتلقين داخل الغرف والكهوف.

قال ﷺ: «قد تركتكم على البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها بعدي إلا هالك، ومن يعش منكم فسيرى اختلأفا كثيرًا فعليكم بما عرفتم من سنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، عضوا عليها بالنواجذ وعليكم بالطاعة وإن عبدًا حبشيًا، فإنما المؤمن كالجمل الأنف؛ حيثما قيد انقاد».

و السلسلة الصحيحة ٩٣٧] [صحيح، السلسلة الصحيحة ٩٣٧]

من الذي سيعرفنا عند الاختلاف سنة النبي ﷺ وسنة الخلفاء الراشدين؟ إنهم هم العلماء في كل زمن وليس غيرهم.

وقَّالُ الله تُعالَى: ﴿ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الأَمْرِ مِنْهُمْ مَنْهُمْ ﴾ أُولِي الأَمْرِ مِنْهُمْ مَنْهُمْ ﴾ [النساء: ٨]. قال القرطبي: أولو الأمر هم أهل العلم والفقه.

وقال الطبري في تفسيره: أولو الأمر منهم: أولو الفـقـه في الدين والعـقل. وذكـر قـول قـتـادة: إلى علمائهم.

## جزاءسب العلماء وانتقاصهم: من ملعاً العلم المناو

ينتشر بين الشباب قول بعضهم: أين هم العلماء؟ وهل فلان هذا عالم؟ وأخر يقول: أنا لا أعترف بكل الموجودين الآن، وغير هذا من العبارات التي فيها تجريح وانتقاص وتقليل من شأن أهل العلم.

وهذا . كما سبق . سبيل غواية؛ لأن النبي الشبي الثبت وجود العلماء في كل عصر وفي كل قرن ولا ينف عن هذه الحقائق إلا الهالك كما ذكر ذلك سيد ولد آدم في المورد من يخالف عن أمر الرسول المن تصيبه فتنة أو يصيبه عذاب اليم.

عن عطاء عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «إن الله قال: من عادى لي وليًا فقد أذنته بالحرب...».[صحيح البخاري]

وماذا يتوقع من أعلن الله تعالى الحرب عليه؟ وأي شيء يرجو من ظن أنه غيور على دين الله فإذا

هو يقدم بين يديه وإلى أي ملجأ يلجأ الظالم الذي ظلم أهل الخشية من العلماء وزكى نفسه وهو ليس بمرجع يُرجع إليه المساسلة

قال ابن عساكر رحمه الله تعالى: وأعلم با أخي وفقنا الله وإباك لمرضاته، وجعلنا ممن يخشياه وبتقبه حق تقاته؛ أن لحوم العلماء رحمة الله عليهم مسمومة، وعادة الله في هتك أستار منتقصيهم معلومة، لأن الوقيعية فيهم بما هم منه يراء أمره عظيم، والتناول لأعراضهم بالزور والافتراء مرتع وخيم، والاختلاق على من اختاره الله منهم لنشير العلم خلق ذميم، والاقتداء بما مدح الله به قبول المتبعين من الاستغفار لمن سيقهم وصف كريم، إذ قَالَ مِثْنِيًا عليهم في كتابه: ﴿ وَالنَّذِينَ صَاءُوا مِنْ نَعْدِهِمْ مَقُولُونَ رَبِّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلإِخْ وَانِنَا الَّذِينَ سَيَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلاَ تَحْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلاَ للَّذِينَ أَمَنُوا رَبُّنَا إِنَّكُ رَغُوفُ رَحِيمٌ ﴾ [الحشر: ١٠] والارتكاب لنهى النبي ﷺ عن الإغتباب وسب الأموات حسيم فليحذر الذين بخالفون عن أمره أن تصييهم فتنة أو يصيبهم عذاب أليم. [تبيين كذب المفتري لابن عساكر]

إلى المرأة المسلمة أثر العلم الشرعي في التعامل بين الخاطب والخطوية

أراد النبي ﷺ أن يخطب أم سلمــة ـ رضي الله عنها ـ بعد وفاة زوجها أبي سلمة، فلما انقضت عدتها بعث إليها عمر بن الخطاب بخطيها عليه، فقالت: أخبر رسول الله 👺 أنى غَبْرَى ـ شيديدة الغيرة من الضرائر -، وأنى مُصْبِيَّة - ذات صِيْبة صغار ولا تربد أن تضيق بهم على رسول الله 👛 ـ وليش أحد من أوليائي شاهدًا ـ فأتى رسول الله 👺 فذكر له ذلك، قال: «ارجع إليها فقل لها: أما قولك: إنى امرأة غُدري فأسأل الله أن يذهب غيرتك، وأما قولك: إنى امرأة مُصنعتة فتُكفين صبحانك، وأما قولك: إنه ليس أحد من أوليائك شياهد، فليس من أوليائك شاهد و لا غائب يكره ذلك» فقالت لاينها: يا عمر، قم فروِّج رسول الله 🐉، فروِّحَه، فكان رسول الله ﷺ بأتبها لندخل بها، فإذا رأته أخذت ابنتها زينب فجعلتها في حجرها، فينقلب رسول الله 👺، فعلم بذلك عمار بن باسر وكان أخاها من الرضاعة، فجاء إليها فقال: أين هذه المقبوحة التي أذيت بها رسول الله 👛؟ فأخذها فذهب بها، فجاء رسول الله

فدخل عليها فجعل يضرب بصره في جوانب البيت، وقال: «ما فعلت زينب؟». قالت: جاء عمار فاخذها فذهب بها، فبنى بها رسول الله وقال: «إني لا أنقصك مما أعطيت فلانة؛ رحائين وجرتين ومرفقة حشوها ليف». وقال: «إن سبّعْتُ لك سبعت لنسائي». [صحيح ابن حبان ٢٩٤٩/٧]

هذه أم سلمة تخبر النبي بي بكل صراحة بكافة أحوالها، ومَنْ من النساء تتحصل على الزواج برسول الله بي لكن أم سلمة رضي الله عنها لم يمنعها ذلك من أن تُعلِمَه بالحقيقة ولو كانت النتيجة الرفض منه، إلا أننا نرى نساءً إذا جاءهن الخاطب قالت هي وأهلها: فرصة لا نضيعها، أف رشوا له الأرض بالحرير، وحلُوا له الكلام بالعسل، وابتسموا في وجهه، وإن لم يكن هذا طبعكم، واكتموا عنه كل شيء يسيئه، ثم بعد ذلك يا سادة، نعلمه أين يخبئ القرد أولاده!! حتى إذا ما عقدوا العقد كشرت عن أنيابها الحية، وشبت الحرب الأهلية، حتى يقول الزوج: يا ليتني مت قبل هذا وكنت نسيًا منسيًا.

هذا يحدث في العادة، فاين يا قوم السعادة؟! لكن أم سلمة الشريفة العاقلة، العفيفة الفاضلة تعطينا الدرس.

ودرس أخر: تقول أم سلمة رضي الله عنها: أتاني رسول الله ﷺ فكلمني وبيننا حجاب فخطبني... الحديث.

[أخرجه ابن سعد ١٠/٨، واحمد ١٣١٣، وإسناده صحيح]
فهذا رسول الله التقى النقي، وهذه أم سلمة
المبشرة بالجنة، قبل أن يحدث بينهما رؤية شرعية
يكلمها أولاً أنه يريد الزواج بها، فكان الكلام من
وراء حجاب، وتلك هي الأخلاق والآداب، فما بال
الذين جاءونا بدين جديد؟! يتعرفون أولاً ثم صداقة،
واختلاط وعلاقة، وتجربة وحب، وإذا سالتهم قالوا:
حب شريف! ألم يكن رسول الله العرف الحب
الشريف حتى عرفتموه للأمة؟! «من سن في الإسلام
سنة سيئة فعليه وزرها ووزر من عمل بها من غير
أن ينقص من أوزارهم شيء». [مــسلم جـ٢ ح١٠١٧].

والحمد لله رب العالمين

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله،

بعد:

فقد انتهينا في العدد السابق إلى ما ذكرناه مما يستند إليه الداعون إلى التساهل في حجاب المرأة من قصة المرأة الخشعمية، والمرأة الواهبة نفسها للنبى ، والمرأة سفعاء الخدين.

وفي هذا العدد نجيب- إن شياء الله تعالى-على الحالات الثلاث:

#### قصة المرأة الخثعمية

الأولى: قصة المرأة الخثعمية التي كانت تسال رسول الله ، ويستدلون بها، ونصها: عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: أردف رسول الله ، الفضل بن عباس رضي الله عنهما قال: أردف رسول الله ، الفضل بحر راحلته، وكان الفضل رجلاً وضيئاً، فوقف النبي ، لاناس يفتيهم، وأقبلت امرأة من خثعم، وضيئة، تستفتي رسول الله ، فطفق الفضل ينظر إليها، وأعجبه حسنها فالتفت النبي فعدل وجهه عن النظر إليها، فأخلف بيده. فأخذ بنقن الفضل فعدل وجهه عن النظر إليها، فقالت: يا رسول الله إن فريضة الله في الحج على عباده، أدركت أبي شيخاً كبيرًا، الحديث. فالإخبار عن الخثعمية بأنها وضيئة يفهم منه أنها كانت كاشفة وجهها.

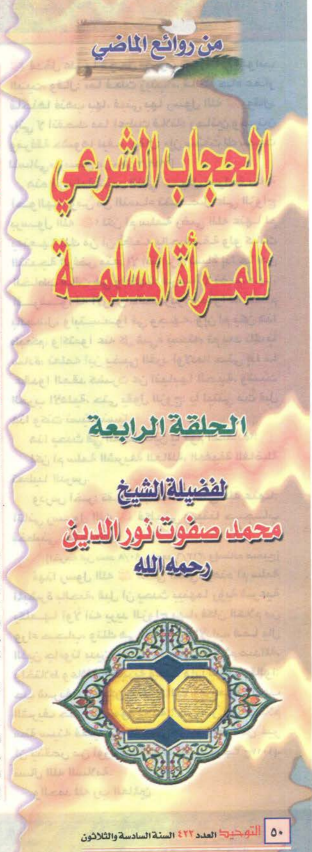
وأجباب عن ذلك الشبيخ الشنقيطي رحمه الله من وجهين:

#### الوجه الأول من روايات الحديث

ليس في شيء من روايات الصديث التصريح بانها كانت كاشفة وجهها، وأن النبي في رآها كاشفة عنه، وأقرها على ذلك، بل غاية ما في الصديث أنها وضيئة، وفي بعض روايات الحديث أنها حسناء، ومعرفة كونها وضيئة أو حسناء، لا يستلزم أنها كانت كاشفة عن وجهها، وأنه في اقرها على ذلك، بل قد ينكشف عنها خمارها من غير قصد، فيراها بعض الرجال من غير قصد كشفها عن وجهها.

ويحتمل أن يكون عرف حسنها قبل ذلك الوقت. لجواز أن يكون قد رآها قبل ذلك وعرفها.

ومما يوضح ذلك أن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما، الذي روى الحديث هذا، لم يكن حاضرًا وقت نظر أخيه إلى المرأة، ونظرها إليه، لأن النبي ق ، قدّمه بالليل من مزدلفة إلى منى في ضعفة أهله، ومعلوم أنه إنما روى الحديث المذكور، عن طريق أخيه الفضل، وهو لم يقل له إنها كانت كاشفة عن وجهها. واطلاع الفضل على أنها



وضيئة حسناء، لا يستلزم النظر قصدًا، لاحتمال أن يكون رأى وجهها، وعرف حسنه من أجل انكشاف خمارها من غير قصد منها. واحتمال أنه رآها قبل ذلك وعرف حسنها. ١١٠ ن عال عاليه جويت الما الما

فإن قبل: قوله إنها وضيئة، وترتبيه على ذلك بالفاء، في قوله: فطفق الفضل بنظر البها، وقوله: وأعجبه حسنها، فيه الدلالة الظاهرة على أنه كان يرى وجهها، وينظر إليه لإعجابه بحسنها.. فالجواب أن تلك القرائن، لا تستلزم أنها كانت كاشفة، وأن النبي 👛 رآها كذلك، وأقرها لما مرّ من أنواع الاحتمال، مع أن جمال المرأة قد يعرف، وينظر إليها لجمالها وهي مختمرة، وذلك لحسن قدّها وقوامها، وقد تعرف وضاءتها وحسنها، من رؤية بنانها، فقط، كما هو معلوم، ولذلك فستر ابن مسعود: ولا يبدين زينتهن إلا ما ظهر منها بالملاءة فوق الثوب. والعرب في أشعارهم يبالغون في حسن قوام المرأة، مع أن العادة كونه مستورًا بالثياب لا

#### الوجه الثاني: أن المرأة محرمة

وإحرام المرأة في وجهها وكفيها، فعليها كشف وجهها، ما لم يكن هناك رجال أجانب ينظرون إليها، وعليها ستره من الرجال في الإصرام، كما هو معروف عن أزواج النبي 🐲 وغيرهن، ولم يقل أحد إن هذه المرأة الخثعميّة نظر إليها أحد غير الفضل بن عباس رضي الله عنه، والفضل منعه النبي 👺 من النظر إليها، وبذلك يعلم أنها محرمة، لم ينظر إليها أحد، فكشفها عن وجهها إذًا لإحرامها لا لجواز

فإن قيل: كونها مع الحجاج، مظنة أن ينظر الرجال وجهها إن كانت سافرة، لأن الغالب أن المرأة السافرة وسط الحجيج لا تخلو ممن ينظر إلى وجهها، فالجواب: أن الغالب على أصحاب النبي ﷺ، الورع وعدم النظر إلى النساء، فلا مانع عقلا ولا شرعًا، ولا عادة من كونها لم ينظر إليها أحد فيهم ولو نظر إليها لحكي، كما حكى نظر الفضل إليها، ويقهم من صرف النبي ﷺ وجه الفضل عنها، أنه لا سبيل إلى ترك الأجانب ينظرون إلى الشابة وهي سافرة، كما ترى وقد دلت الأدلة العديدة على أنها يلزمها حجب جميع بدنها عنهم.

الشارع لمياذن للنساء في الكشف عن الوجه امام الأجانب

وبالجملة: فإن المنصف يعلم أنه يبعد كل البعد أن بأذن الشيارع للنساء في الكشف عن الوجيه أميام الرحال الأحانب مع أن الوجه هو أصل الجمال. والنظر إليه من الشابة الجميلة هو أعظم مشير للغريزة التشرية، وداع إلى الفتنة والوقوع فيما لا

#### قالوا: وقول صابر في النا التحديث سرقعين والمراجكاية المرأة التي وهبت نفسها للنبيء على المسا

الثانية: حكاية المرأة التي وهبت نفسها للنبي 🕮، وجاء فيه أن النبي 🐲 صعّد فيها النظر، ولم 

فهذا بدل أولا على جواز نظر الخاطب للمرأة التي يرغب في الزواج بها، وأهم ما ينبغي النظر إليه الوجه، وما يظهر عادة كاليدين والقدمين، لأن الوحه هو مجمع المحاسن للمرأة، كما قال النبي 🕮: «إذا خطب أحدكم المرأة، فإن استطاع أن ينظر إلى ما يدعوه إلى نكاحها فليفعل، قال جابر بن عبد الله راوي الحديث: فخطبت امرأة فكنت اتخبأ لها، حتى رأيت منها ما دعاني إلى نكاحها فتزوجتها ».. وفي حديث آخر قال عليه الصلاة والسلام: «اذهب فانظر إليها، لعله يؤدم بينكما»، فـصـار النظر في حـالة الخطبة، كالإدام مع الطعام، الذي بشبهي الطعام، وعلُّله المصطفى عليه الصالة والسالام: بما عند الأنصار من أثر النظرة، التي بها ينجذب القلب للإقدام، أو ينصرف فيحصل الإحجام. ﴿ وَالْمُدَّا مُنْ الْمُحْدَامِ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

هذا من جهة، ومن جهة أخرى: فلعل ذلك الوقت، الذي جاءت فيه المرأة لتهب نفسها للنبي ﷺ، كان قبل فرض الحجاب مما جعل النبي ﷺ لم يأمرها بالتستر عن الحاضرين. وهذا ما يراه كثير من العلماء، منهم الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله، في دروسه على بلوغ المرام، حيث قال: كان هذا والله أعلم قبل الأمر بالحجاب، ويجب حمله على هذا.

#### وليشار فالم حكاية المراة سفعاء الوجهين حارب مم بال

 الثالثة: ما جاء في حديث جابر بن عبد الله رضى الله عنهما، الذي جاء فيه بعد وعظه عليه الصلاة والسلام النساء، فقامت امرأة من سبطة النساء سفعاء الخدّين، فقالت: ولم يا رسول الله؟ فلو لم تكن كاشفة لم توصف بذلك.

#### المناسب فول جابر في حديث سفعاء الخدين

ونص الحديث الثابت في الصحيح، الذي استدلوا به على كشف وجه المرأة: قال جابر: شهدت مع رسول الله ﷺ الصلاة يوم العيد، فيدأ بالصلاة، قبل الخطبة بغير أذان ولا إقامة ثم قام متوكنًا على بلال، فأمر بتقوى الله، وحثُ على طاعته، ووعظ الناس وذكَّرهم ثم مضي حتى أتى النساء فوعظهن وذكرهن، فقال: «تصدقن فإن أكثركن حطب جهنم، فقامت امرأة من سطة النساء سفعاء الخدين فقالت: ولم يا رسول الله؟. قال: لأنكنّ تكثرن الشكاة، وتكفرن العشير. قال: فجعلن يتصدقن من حليهن، يلقين في ثوب بلال، من أقراطهن وخواتيمهن». هذا لفظ مسلم في صحيحه.. قالوا: وقول جابر في هذا الحديث: سفعاء الخدين، يدل على أنها كانت كاشفة عن وجهها، إذْ لو كانت محتجبة لما رأى خديها، ولما علم أنها سفعاء الدوجاء فيه أن المي الصديد قيها الدنيه كا

وقد أجاب الشيخ الشنقيطي رحمه الله في تفسيره أضواء البيان عن حديث جابر هذا: بأنه ليس فيه، ما يدل على أن النبي 🐉 رأها كاشفة عن وجهها، وأقرها على ذلك، بل غاية ما يفيده الحديث أن جابرًا رضى الله عنه رأى وجهها، وذلك لا يستلزم كشيفها عنه قصيدًا، وكم من امرأة يسقط خمارها عن وجهها من غير قصد، فيراه بعض الناس، في تلك الخال الباغثة تنخلف البراء ضيادته تضياعا رجوال

فعلى المحتج بحديث جابر المذكور، أن يثبت أنه 🐗 راها سافرة، وأقرها على ذلك، ولا سبيل له إلى إليها, لعله يؤيم يبنكاء فصمار النقارطان تابثا

وقد روى القصة المذكورة غير جابر، فلم يذكر كشف المرأة المذكورة عن وجهها، وقد ذكر مسلم في صحيحه ممن رواها غير جابر، أبا سعيد الخدرى، وابن عباس وابن عمر، وذكره غيره عن غيرهم، ولم يقل أحد ممن روى القصة غير جابر، أنه رأى خدى تلك المرأة السفعاء الضدين، وبذلك يعلم أنه لا دليل على السفور في حديث جابر المذكور، ويفيده ما جاء في إحدى الروايات: سفعاء الخدين هذا كلام القاضيء وأدري أبريعا عمد خيسا ويته والعامي

وقد يستدلون أيضا بما روى عن ابن عباس رضى الله عنهما في تفسيره: «إلا ما ظهر منها» بالوجه والكفّين، فإن هذا محمول على حالة النساء قبل نزول الحجاب، أما بعد ذلك، فقد أوجب الله عليهن ستر الجميع. كما هو النصُّ الكريم من الآيات الكريمات في الحجاب: في سورة الأحزاب وسورة النور كما مرُّ بناء واع تعالقاً وينشأة وتعفير ولسناا

أمرالله لنساد المؤمنين المستع يعتبها

ويدل على أن ابن عباس رضى الله عنهما أراد ذلك ما رواه على بن أبي طلحة عن ابن عباس رضى الله عنهما: أنه قال: أمر الله نساء المؤمني، إذا خرجن من بيوتهن في حاجة، أن يغطين وجوههن من فوق رؤوسهن بالجلابيب، ويبدين عينًا واحدة.

وقال سماحة الشيخ ابن باز رحمه الله تعليقًا على قول ابن عباس هذا: وقد نبّه على ذلك شبيخ الإسلام ابن تيميَّة وغيره من أهل العلم والتحقيق، وهو الحق الذي لا ريب فيه، ومعلوم ما يترتب على ظهور الوجه والكفين من الفساد والفتنة.. .... ليما

ثم قال: والآية المذكورة ولا يبدين زينتهن إلا ما ظهر منها: حجة ظاهرة، وبرهان قاطع، على تحريم سفور النساء، وتبرّجهن بالزينة.

وفي الختام نقول: إنه في الوقت الذي يرغب، بل يدعو كشير من المسلمين المرأة المسلمة أن تنزع حجاب الحشمة والوقار، الذي هو أمر من الله جلّ وعلا بنصّ صريح في القرآن الكريم. لتتشبه بالمرأة الغربية والشرقية، التي لم تستمد منهجها من تعاليم الإسلام، مثلما قاد هذه الحملة قاسم أمين وغيره، بكتبهم ومقالاتهم، نرى المرأة الغربية، تتوق لهذا الحجاب، وترى فيه حماية ووقارًا للمرأة ويدعو إليه بعض عقلائهم أيضا، لما رأوا من أثر السفور والتبرج في مجتمعاتهم من نتائج سيئة ومصائب سببها ذلك التبرج والسفور، ومخالطة المرأة للرحل في ميدان العمل والاختلاط على مقاعد الدراسة، وخاصة في المرحلة الجامعية.

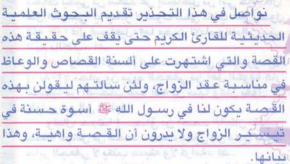
القواعد من النساء اللاتي لا يرجون نكاحا

ومن المناسب في هذا المقام الاستئناس بشيء مما قاله سماحة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز رحمه الله في دلالة قول الله سبحانه: ﴿ وَالْقُواعِدُ مِنَ النَّسَاءِ اللَّاتِي لاَ يَرْجُونَ نِكَاحًا فَلَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُنَاحُ أَنْ يَضَعْنَ ثِيَابَهُنَّ غَيْرَ مُتَبَرُّجَاتٍ بِزِينَةٍ وَأَنْ يَسْتَغْفِفْنَ خَيْرٌ لَهُنَّ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [النور:٦٠]، في إحابة لمن ساله عن أهمية الغطاء على وجه المرأة، وحكم عمل المرأة إذْ قال: ووجه الدلالة في هذه الآية، على وجوب تحجب النساء، وهو ستر الوجه وجميع البدن عن الرجال غير المحارم، أن الله رفع الجناح عن القواعد، اللائي لا يرجون نكاحًا، وهنَ العجائز، إذا كن غير متبرجات بزينة، فعلم بذلك أن الشائات، يجب عليهن الحجاب، وعليهن جناح في تركه، وهكذا العجائز المتبرجات بالزينة، عليهن أن يحتجبن لأنهن فتنة ثم إنه سبحانه أخبر في آخر الآية أن استعفاف النساء القواعد، غير المتبرجات خير لهنّ وما ذاك إلا لكونه أبعد لهن من الفتنة.

مل معد من نسخ الكشف باية الحجاب مع و بها ما

وقد ثبت عن عائشية رضي الله عنها كما في الصحيحين ما يدل على أن كشف الوجه للمرأة كان في أول الإسلام، ثم نسخ بأية الحجاب، وبذلك يعلم أن حجاب المرأة أمر قديم، من عهد النبي 🛎 . قد فرضه الله سبحانه، وليس من عمل الأتراك.

نسأل الله أن يبصر المسلمين، بفهم نصوص الله الذي شرع، وحسن الاتباع لسنة نبينا محمد 🐸، وأن يعين الجميع على إحياء السنة، والبعد عن مضلات الفتن، وأن يجمع كلمة المسلمين على الحق ويصلح شبابهم ونساءهم، وقيادتهم.. وأن يرزقهم العلم النافع والعمل الصالح، إنه ولي ذلك والقادر عليه. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



#### أولا المتن:

رُوي عن عائشة وأُمُ سلمة ـ رضي الله عنها .؛ قالتا: أمرنا رسول الله في أنْ نُجَهَّرُ فاطمة حَتى نُدُخلها على علي، أمرنا رسول الله في أنْ نُجَهَّرُ فاطمة حَتى نُدُخلها على علي، فعمدنا إلى البيت، فَفَرَشناه ترابا لينا مِنْ أعراض البطحاء، ثم حشونا مرفقتين ليفًا، فنفشناه بايدينا، ثم أطعمنا تمرًا وربيبا وسقينا ماءً عَذبًا وعمدنا إلى عود فعرضناه في جانب البيت ليلقى عليه الثوب ويعلق عليه السقاء، فما راينا عُرْسا أحسن من عرس فاطمة.

#### ثانيا التخريج

الجديث الذي جاءت به هذه القصة أخرجه ابن ماجة في «السبن» (١٩١١) ح (١٩١١) قال: حدثنا سويد بن سعيد، حدثنا الفضل بن عبدالله عن جابر، عن الشعبي عن مسروق عن عائشة وأم سلمة أمرنا رسول الله الله النجهز فاطمة حتى ندخلها على على...الحديث.

#### ثالثًا: التحقيق:

هذا الحديث الذي به هذه القصة (باطل) والقصة واهية. وُفِيه علتان:

#### الأولى: جابر.

 ا- وهو جابر بن يزيد بن الحارث الجُعْفى أبو عبد الله الكوفى.

قَالَ الحافظ المري في «تهذيب الكمال» (٨٦٣/٣٠٤/١): «روى عن: عامر بن شراحيل الشُعبي... وروى عنه: المُفَضَّل بن عبد الله الكوفي».

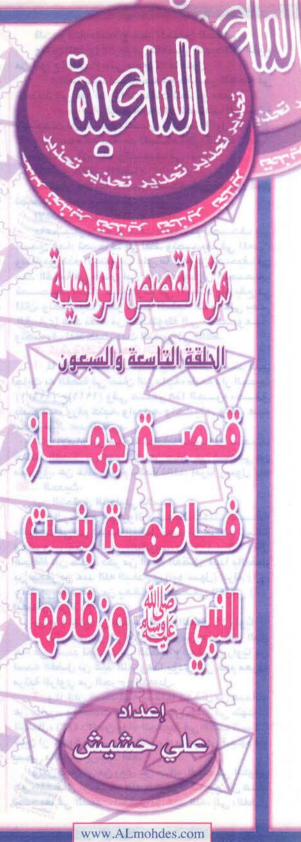
٢- فأندة بمقارنة ما جاء في «تهذيب الكمال» للإمام الحافظ المزي بالسند الذي جاء في «سنن ابن ماجة» نجد أن هناك خطأ وقع في السند في «سنن ابن ماجة» ط دار الحديث سننينه عند الكلام على العلة الثانية.

 ٣- وجابر بن يزيد بن الحارث الجعفي الكوفي وام عند علماء الجرح والتعديل:

ا أ - قال الإمام النسائي في كتابه «الضعفاء والمتروكين» (ت/٩٨): «جابر بن بزيد الجُعْفي: متروك. كوفي». اهـ.

قُلْتُ: وهذا المصطلح له معنّاه عند الإمام النسائي حيث قبل الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص/٧٣): «مذهب النسائي أن لا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». الش.

ب قال الإمام البخاري في «الضفعاء الصغير» (ت/٤٩): «جابر بن يزيد الجعفي: تركه يحيى بن مهدي، قال أبو نعيم: مات سنة ثمان وعشرين ومائة: يروي عن القاسم وعطاء والشعبي... قال بيان: سمعت يحيى بن سعيد يقول: تركنا جابرًا قبل أن يقدم علينا الثوري، وقال أبو سعيد الحداد:



AY

سمعت يحيى بن سعيد عن إسماعيل بن أبي خالد قال: قال الشعبي: يا جابر لا تموت حتى تكذب على رسول الله ﷺ! قال إسماعيل: فما مضت الأيام والليالي حتى اتهم بالكذب.. اهـ.

وقال الإمام ابن حبان في «المجروحين»
 (٢٠٨/١): «جابر بن يزيد الجعفي من أهل الكوفة كان سبئيًا من أصحاب عبد الله بن سبأ وكان يقول: إن عليا برجع إلى الدنيا.

وقال: حدثنا إسحاق بن أحمد القطان بتنيس حدثنا عباس بن محمد سمعت يحيى بن معين يقول: جابر الجعفى لا يكتب حديثه ولا كرامة». اهـ.

د- وقال الصافظ ابن حجر في «التقريب» (١٤٢٥/٣٧٩/١): «جابر بن يزيد بن الصارث الجعفي الكوفي أحد علماء الشبعة». أه.

و وأخرج الإمام العقيلي في «الضعفاء الكبير» الدرام (٢٤٠/١٩١/١) قال: حدثنا بشر بن موسى قال: حدثنا الحميدي، قال: حدثنا سفيان سمعت رحلاً سال جابرًا الجعفي عن قوله: ﴿فَنَنْ أَبْرَحَ الأَرْضَ حَثّى يَأْذَنَ لِي أَنِي أَنِي أَوْ يَحْكُمُ اللَّهُ لِي وَهُوَ خَيْرُ الحَاكِمِينَ ﴾ [يوسف: ١٠]، قال جابر: لم يأت تأويل هذه الآية بعد، قال سفيان: كذب قال الحميدي فقلنا لسفيان: وما أراد بهذا أوقال: إن الرافضة تقول: إن عليًا في السحاب، فلا يخرج مع من الروضة تقول: إن عليًا في السحاب، فلا يخرج مع من عنرج من ولده حتى ينادي مناد من السماء، يريد أن عليا ينادي من السحاب: اخرجوا مع فلان، يقول: فهذا تأويل هذه الآية وكذب، هذه كانت في إخوة يوسف.

وأخرج العقيلي قال: حدثنا محمد بن عيسى قال: حدثنا إبراهيم بن سعيد الجوهري، قال: حدثنا سفيان بن عيينة قال: أتيت جابرًا الجعفي فسمعتُ منه ذاك الكلام يعنى: الإيمان بالرجعة.

وأخرج العقيلي قال: حدثنا محمد بن عيسى قال: حدثنا عباس قال: سمعت يحيى بن معين يقول: لم يدع جابر الجعفي ممن رأه إلا زائدة وكان جابر الجعفي كذائا.

وأخرج العقيلي قال: حدثنا حبان بن إسحاق المروزي، قال: حدثنا إسحاق بن ناجويه الترمذي قال: حدثنا يحيى بن يعلى قال: سمعت زائدة يقول: جابر الجعفي رافضي يشتم اصحاب النبي على وأمرنا زائدة أن نترك حديثه.

قلت: والقصة يشم فيها رائحة الوضع من هذا الرافضي السَّبَئي الكذاب.

العلَّةُ الثَّانْيِهُ: المُفَضَّلُ بن عبد الله الكوفي:

ولقد حدث تصحيف في سند الحديث الذي جاءت به القصية في «سنن ابن ماجه» طبعة (دار الحديث) (٦١٦/١) (ح١٩١١) لاسم الراوي «المفضل بن عبد الله الكوفي» إلى «الفضل بن عبدالله».

ويُحسبه البعض هيئًا، ولكنه عند علماء هذا الفن عظيم، حتى أُفْرِدُ بنوع خاص، يتبين ذلك من قول الإمام السيوطي في «تدريب الراوي» (١٩٣/٢):

النوع الخامس والثلاثون: معرفة المُصَحُف: هو فن جليل مهم وإنما يحقفه الصناق من الحفاظ، والدارقطني منهم وله فيه تصنيف مفيد وكذلك أبو أحمد العسكري». اهـ.

قلت: وكذلك «إصلاح خطأ المحدثين للخطابي». وندين للقارئ الكريم في اختصار شديد هذا النوع من أنواع الحديث حتى يتدين له ما نقول:

 أ- فالمصَحّف اصطلاحًا هو تغيير الكلمة في الحديث إلى غير ما رواها الثقات لفظًا أو معنى.

الأعتبار الثاني (المنشا).

باعتبار منشنَّه ينقسم المصحف إلى قسمين هما: تصحيف يصر، وتصحيف سمع.

الاعتبار الثالث (لفظه أو معناه).

باعتبار لفظه أو معناه ينقسم المصحف إلى قسمين هما: تصحيف في لفظ، وتصحيف في المعنى، وبتطبيق هذه الاعتبارات على ما جاء من تصحيف في سند القصة في «سنن ابن ماجة» نجد أن التصحيف تصحيف إسناد حيث وقع في الإسناد ولم يقع في المن، وتصحيف بصر حيث اشتبه الخط على بصر القارئ عند نقله من المخطوطة إلى المظبوعة، وتصحيف لفظ حيث حدث التغيير في اللفظ.

٣- كيمية اكتشاف هذا التصحيف؛

أ- لما كان التصحيف تصحيف إسناد فالسند الذي جاءت به القصة في «سنن ابن ماجة» طبعة دار الحديث (١٩٦١) ح(١٩١١) وفي صحدر هذا الجرزء «حقق نصوصه، ورقم كتبه، وأبوابه، وأحاديثه، وعلق عليه محمد فؤاد عبد الباقي».

قَالُ الإمام ابنُ مَّاجِةَ: حدثنا سويد بن سعيد، حدثنا الفَضْئل بن عبد الله، عن جابر عن السُعبي عن مسروق، عن عائشة وأم سلمة قالتا: أمرنا رسول الله عن الحديث.

ب- التحقيق التحليلي للإسناد.

البحث في من اسمه الفضل نجد ان عددهم تسعة والبحث في من اسمه الفضل نجد ان عددهم تسعة وعشرون راويًا؛ كذا في «التقريب» (١٠٩/١ – ١١٢) قال الحافظ ابن حجر: ذكر من اسمه الفضل: فبدا بالفضل بن جعفر بن عبد الله البغدادي (أبو سهل) برقم (٣١) وانتهى بالفضل بن يعقوب الجُعفي الكوفي (أبو العباس) برقم (٩٥).

من هذا يتبين أن عدد من اسمه الفضل ٢٩ راويًا.

الله الذي البحث عن الراوي الفضل بن عبد الله الذي جاء في السند لم نجد في التسعة والعشرين راويًا من السمه الفضل بن عبد الله، وهذا يؤدي إلى عدم معرفة مرتبة الراوى من الجرح والتعديل.

٣- ولما كان السند فيه «حدثنا الفَضْل بن عبدالله عن جابر» وبالبحث فيمن روى عن جابر في «تهذيب الكمال» (٣٠٤/٣) من رواة الحديث في الكتب الستة تبين أن عددهم تسعة عشر راويًا لم يكن فيهم ما يسمى بالقضل بن عبد الله.

ولكن تبين أن من روى عن جابر الجعفي الكوفي هو «المفضل بن عبد الله الكوفي»، فتبين أن هناك تصحيفًا في السند: «المُفَضَلُ بن عبد الله» إلى «الفضل

بن عبد الله». إكاا إلا لتعمر وعالها

البحث للتاكيد من هذا التصحيف قمنا بالبحث عن شيوخ (المُفضل بن عبد الله) وتلاميذه أي من روى عنهم (المفضل) ومن رووا عنه.

فبالبحث في «تهذيب الكمال» (٦٧٤٢/٣٢٧/١٨): نجد المفضل روى عن: جابر الجعفي، ونجد المفضل روى عنه: سُويد بن سعيد الحدثاني.

٥- وبهذا يُصبح السند الحقيقي لحديث القصة في «سنن ابن ماجه» حدثنا المُفضَلُ بن عبد، حدثنا المُفضَلُ بن عبد الله، عن جابر، عن الشَّعْبِي، عن مَسْرُوق، عن عَائشة وأمَّ سلمة به.

- والدليل على ذلك ما أورده الإمام المزي في «تحفة الأشراف» (٣١٦/١٢) حر(١٧٦٣١) حيث قال: حديث: أمرنا رسول الله الله أن نجهز فاطمة حتى ندخلها على عليً... الحديث (أبن ماجة) في النكاح (٢٤: ٥) عن سويد بن سعيد، عن المفضل بن عبد الله، عن جابر الجعفي، عن الشعبي، عن مسروق عن عائشة وأم سلمة به.

٧- ولقد بين الشيخ الألباني - رحمه الله - أن الحديث الذي جاءت به هذه القصة غير صحيح حيث أورد الحديث في «ضعيف سنن ابن ماجة» (ح٤١٩)، والكتاب طبعة المكتب الإسلامي وأشرف على طباعته والتعليق عليه وفهرسته زهير الشاويش، ومع هذا جاء السند مصحفًا، فقد صُحفٌ (المُفضَلُ بن عبد الله) إلى (الفَضل بن عبد الله) الذي لا يوجد في رواة الكتب السنة.

أو أورده الإسام ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٣١٩/٨) وقال: «مُفْضَلُ بن عبد الله الكوفي روى عن جابر الجعفي روى عنه سويد بن سعيد، سمعت أبي يقول ذلك ويقول: هو ضعيف الحديث».

وأقر هذا التضعيف الإمام الذهبي في «الميزان»
 ٨٧٣٠/١٦٩/٤).

التقريب» وأورده الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٢٧١/٢) وقال: «المفضل بن عبد الله الكوفي، ضعيف». قُلْتُ: وبهاتين العلتين: جابر الجعفي الكوفي الرافضي السبئي الكذاب، والراوي عنه المفضل بن عبد

الله الكوفي الضعيف يكون السند تالفًا والقصية واهية. رابعا: زفاف فاطمة بنت النبي عليه ا

- وكما وضع الوضاعون هذه القصة الواهية حول جهاز فاطمة رضي الله عنها وضعوا أيضًا في زفافها قصة واهبة هذا متنها:

رُوي عن أسماء بنت عميس ـ رضي الله عنها ـ قالت: «يا رسول الله، خطب إليك فاطمة ذوو الاسنان والأموال من قريش فلم تزوجهم وزوجتها هذا الغلام، فلما كان من الليل بعث رسول الله ﷺ إلى سلمان الفارسي فقال: ائتني ببغلتي الشهباء، فاتاه بها فحمل عليها فاطمة، وكان سلمان يقودها ورسول الله ﷺ يسوقها، فبينا هو كذلك إذ سمع حسنا خلف ظهره فالتفت فإذا هو بجبريل وميكائيل وإسرافيل وجمع من الملائكة كثير، فقال: يا جبريل، ما أنزلكم وقالوا: أنزلنا

نزف فاطمة إلى زوجها، فكبر جبريل، ثم كبر ميكائيل، ثم كبر النبي على ثم كبر النبي على ثم كبر النبي على ثم كبر سلمان فصار التكبير خلف العرائس سنة من تلك الليلة، فجاء بها فأدخلها إلى علي وأجلسها إلى جنبه على الحصير، ثم قال: يا علي هذه مني فمن أكرمها فقد أكرمني ومن أهانها فقد أهانني، ثم قال: اللهم بارك عليهما واجعل بينهما ذرية طيبة إنك سميع الدعاء».

٢- التخريج: الحديث الذي جاءت به هذه القصة أخرجه ابن الجوزي في «الموضوعات» (٢٠/١) قال: أنبأنا محمد بن الحسن بن البناء أنبأنا أبو الحسن بن الحمامي أنبأنا أبو بكر الأجري حدثنا أبو عبد الله بن مخلد، حدثنا أبو الحسن أحمد بن محمد بن أنس بن القرمطي، حدثنا معبد بن عمرو البصري حدثنا جعفر عن آبائه أن أسماء بنت عميس قالت: يا رسول الله... القصة.

٣- التحقيق:

أ- هذه القصة أيضًا واهية والحديث الذي جاءت به هذه القصة وام، حيث قال الإمام ابن الجوزي: هذا حديث موضوع لا شك فيه، ولقد أبدع الذي وضعه، أتراها إلى أين ركبت وبين البيتين خطوات؟ وقوله: الرسول في يسوقها وسلمان يقودها؛ سوء أدب من الواضع وجرأة؛ إذ جعل رسول الله في سائقًا، وما يتعدى هذا الحديث القرمطي أو معبدًا أن يكون احدهما وضعه». اهـ.

ب- قلت: والقصة أوردها ابن عراق في «تنزيه الشريعة» (٣١٢/١) وقال: أخرجها الأجري من طريق معبد بن عمرو البصري، وعنه أبو الحسن أحمد بن محمد بن أنس القرمطي وما يتعدى وضعه احدهما فلعنة الله على واضعه.

قلت: وابن عراق بهذا يكون قد أقر ابن الجوزي على علته، وأقره أيضنًا على نكارة المتن، حيث قال ابن عراق: «أثراها إلى أين ركبت وبين البيتين خطوات ؟ ثم ما كفاه حتى جعل بسوء أدبه وجرأته رسول الله على سائقًا». اهـ..

ج. ومعبد بن عمرو أورده الإمام الذهبي في «الميزان» (٦٤٤/١٤١/٤) وقال: «معبد بن عمرو عن جعفر الضائبعي، عن جعفر بن محمد الصادق بخبر كذب في زفاف فاطمة، رواه عنه أحمد بن محمد بن أنس القرمطي: وضعه أحدهما وهو طويل أخرجه ابن بطة، عن محمد بن مخلد عن القرمطي».

د- واقره الحافظ ابن حجر في «اللسان» (٧٠/٦) (٨٤٦٣/١٦٧٨) حيث قال: «معبد بن عمرو عن جعفر الضبعي، عن جعفر بن محمد الصادق، بخبر كذب في زفاف فاطمة - رواه عنه أحمد بن محمد بن أنس القرمطي. انتهي.

وقد ذكره ابن الجوزي في الموضوعات، وقال:

وضعه احدهما. قلت: بهذا التحقيق يتبين للقارئ الكريم أن قصة جـهـاز فـاطمـة بنت النبي ﷺ - التي بين أيدينا -

وزفافها قصة واهية من وضع الروافض، وبهذا البحث العلمي يتبين أن القصة لم تصح عن النبي ﷺ.



## تحس عليها لحنة الفتوى بالركز العام

#### الشفع والوتر

يسأل السيد حمدان إمبابي من قوص طوخ ـ نجع الترعة قنا يقول:

يقف بعض الناس بعد صلاة سنة العشاء البعدية فيصلي ركعتين يسميهما شفعا ثم يقوم ليصلي ركعة وترا، فما حقيقة صلاة الشفع هذه؟

الجواب؛ وردت عبارة الشفع والوتر في القرآن الكريم في سورة الفجر من قوله تعالى: ﴿ وَالسُّلُّفُع وَالْوَتَّرِ ﴾ [الفجر:٣] واحْتلف العلماء في تفسيرها على أقوال كثيرة لكن أكثر هذه الأقوال على أن الشيفع بدل على الزوج والوتر يدل على ما ليس بزوج، حتى قال بعضهم: الشَّفع هو خلق الله لقوله تعالى: ﴿ وَمِنْ كُلُّ شُنَّيْءٍ خَلَقْنَا زُوْجَيْنَ ﴾ [الداريات: ٤٨] والوتر هو الله تعالى لقوله ﷺ: «إن الله وتر» في الصحيح، وقال بعضهم الشفع هو الصلاة الزوجية كالرباعية والثنائية والوتر هو الصلاة الفردية كالمغرب. ويؤيد هذا قول ابن عمر رضى الله عنهما: كان النبي ﷺ يفصل بين الشفع والوتر بتسليمة يُسمعناها (أي : في صلاة الليل). [رواه أحمد وصححه الالباني]

وعليه فلا حرج إذا قال المصلى بعد صلاته السنة الراتبة بعد العشاء: سأصلى الشفع او سأصلى ركعتين شفعًا ثم يوتر بعدها.

#### الصلاة خلف الفاسق والمبتدع

يسأل سائل: ما حكم الصلاة خلف إمام مبتدع وعنده اعتقادات فاسدة وكذلك خلف الفاسق؟

الجواب: قال الصنعاني في سبل السلام جـ١: ذهبت الشافعية والحنفية إلى صحة إمامة الفاسق مستدلين بحديث ابن عمر وغيره وهي أحاديث كثيرة دالة على صحة الصلاة خلف كل بر وفاجر، إلا أنها كلها ضعيفة، وقد عارضها حديث «لا يؤمنكم ذو جرأة في دينه» ونحوه، وهي أيضا ضعيفة، قالوا: فلما ضعفت

الأحاديث من الجانبين رجعنا إلى الأصل، وهو أن من صلحت صلاته صحت إمامته، وأيد ذلك فعل الصحابة. فإنه أخرج البخاري في التاريخ عن عبد الكريم أنه قال: «أدركت عشرة من أصحاب النبي ﷺ بصلون خلف ائمة الجور»، ويؤيده أيضا حديث مسلم: «وكنف أنت إذا كان عليكم أمراء يؤخرون الصلاة عن وقتها أو يميتون الصلاة عن وقتها؟ قال: قلت: فما تأمرني؟ قال: صل الصلاة لوقتها، فإن أدركتها معهم فصلُ فإنها لك نافلة» فقد أذن بالصلاة خلفهم وجعلها نافلة لأنهم أخرجوها عن وقتها وظاهرهُ أنهم لو صلوها في وقتها لكان مامورًا بصلاتها خلفهم فريضة. أه..

وأما المالكية فقالوا: إمامة الفاسق مكروهة ولو لمثله، وكذا تكره إمامة المبتدع إذا كانت بدعته غير مكفرة باتفاق، أما الحنابلة فقالوا: تجوز إمامته للضرورة كجمعة أو عيد إذا تعذرت الصلاة خلف غيره. [الفقه على المذاهب الأربعة ج١] انتهى، والبدع المكفرة كبدع الروافض الذين يقولون بأن القرآن محرف وليس هو القرآن كله الذين أنزله الله تعالى، كما يسبون الصحابة الذين أثنى عليهم القرآن ومدحهم، ومن البدع المكفرة أيضًا بدع غلاة الصوفية الذين يزعمون أن للكون أقطابًا من مشايحهم يشرفون على حركة الكون ونظامه ويعلمون غيوبا لا يعلمها الناس، وأن الله يحل في مخلوقاته وتعرف هذه الطائفة بالحلولية فأمثال هؤلاء لا يجوز الصلاة خلفهم

#### خواتيم العمل

يسأل سائل: نرجو شرح حديث «إن الرجل ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها الخ».

الجواب: الحديث في الصحيحين وغيرهما ولفظه: «إن الرجل ليعمل عمل أهل الجنة فيما يبدو للناس وهو من أهل النار، وإن الرجل ليعمل عمل أهل النار فيما بيدو للناس وهو من أهل الحنة».

قال النووي رحمه الله في شرح صحيح مسلم: في الحديث التحذير من الاغترار بالأعمال، وأنه ينبغي للعبد أن لا يتكل عليها ولا يركن إليها مضافة من انقلاب الحال للقَدر السابق، وكذا للعاصى ألا يقنط، ولغيره ألا يقنَّطه من رحمة الله تعالى، ومعنى قوله ﷺ: ﴿إِنَّ الرَّجِلُ ليعملُ بعمل أهل الجنة وإنه من أهل النار، وكذا عكسه؛ أن هذا قد يقع. انتهي.

وقد ذكر النبي على هذا الحديث عندما رأى أصحابه رجلا اجتهد في قتال العدو اجتهادا عظيما بهر أصحابه، وعلم النبي على بالوحى أنه في النار فتعجب أصحابه فتابعوه إلى آخر أمره فوجدوه قد أصابه جرح فاستعجل الموت فقتل نفسه. ومثله في الصحيحين وغيرهما، الرجل

الذي حاءه سبهم أصابه في فتح خدير فقتله فقال الناس: هنيتًا له الحنة، فقال النبي ﷺ: «كلا والذي نفسي بيده، إنّ الشملة التي أخذ بوم خدير من المغانم لم تصيها المقاسم لتشبتعل عليه نارا». وكان الرحل قد أخذ الشيملة قيل توزيع الغنائم.

والمقصد أن الرحل يعمل فيما يبدو للناس خيرا أو شرًا، والناس لا يعلمون السرائر وما تضمر النفوس ويدخل في هذا أيضا المنافق الذي يظهر العمل الصبالح أمام النَّاس؛ ويبطن السوء والكفر، فريما كشيفه الله تعالى في دنياه بعمل من عمل أهل النار بموت عليه. والله أعلم. مع العلم أنه منا جبرت عنادة الله بأضبلال انسان محتهد في طاعته، كما قال تعالى: ﴿ يُثُنِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَتُوا بِالْقُولِ الثَّابِتِ فِي الحُّبَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ وَيُضِلُّ اللَّهُ الظَّالِمِينَ وَيَقَّعَلُ اللَّهُ مَا يَشْيَاءُ ﴾ [إيراميم: ٧٧].

#### اعتقادات فاسدة

يسأل سائل: هل صحبح أن المرأة إذا ولدت ودخل عليها من هو حالق رأسه أو من يحمل لحماً، أو أتى من المقاير فإن ذلك يسبب جفاف لبنها، وعندنا من يقول بأن المرأة إذا مات لها ولد ثم تأخرت في الحمل فإنها تدهب إلى المقابر وتنبش عن ولدها لاعتقادها أنه دفن على وجهه فتعيده على جنبه وتتخطاه سبعاً.

الجواب: هذا اعتقاد النفع والضر فيما لا يملك نفعًا ولا ضرًا ولا موتًا ولا حياة ولا تشورًا وذلك من الشرك الأكسر، ويحتاج إلى توضيح هذه الاعتقادات ويبان فسادها، والله تعالى بقول في كتابه الكريم ﴿قُلُ أَفَرَأَنْتُمُّ صَا تَدْعُونَ مِنْ دُونَ اللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَّ اللَّهُ بِضُـِّرٌ هَلْ هُنَّ كَاشِفَاتُ ضُرَّهِ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةِ هَلْ هُنَّ مُ مُسِكَاتُ رَحْمَته ﴾ [الزمر: ٣٨].

وقال سيحانه: ﴿ وَإِنْ يَمْسِسُنُّكَ اللَّهُ يَضُرُّ فَلاَ كَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُوَ وَإِنْ يُرِدُّكَ بِخَبِّرِ فَلاَّ رَادً لِفَضْلُه يُصِيبُ بِهِ مَنْ يَشْنَاءُ مِنْ عَبَادِهِ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [يونس: ١٠٧] إلى أَخُر ذلك من الآيات الدالة على أن النفع والضر بيد الله سيحانه، ولا يكشف الضير والسوء إلا الله سيحانه وتعالى.

#### العقيقة للكبير

يسأل سائل: لو أن حالة الأب لا تسمح بأن يعق عن ولده؛ فهل يجوز أن يعق بعد سنة أو سنتين من عمر الطفل أم لها وقت محدد؟

الجواب: عن سمرة بن جندب ـ رضى الله عنه ـ قال: قال ﷺ: «الغلام مرتهن بعقيقته تُذبح عنه يوم السابع ويسيمي ويحلق رأسيه». [اخرجه اصحاب السنن والترمذي ١٥٢٢

وقال حسن صحيح]، قبل معنى (مرتهن) إن شيفاعته لأبويه يوم القيامة متوقفة عليها.

قال الترمذي: والعمل على هذا عند أهل العلم؛ يستحيون أن يذبح عن الغلام العقيقة يوم السابع، فإن لم يتهيأ يوم السابع فيوم الرابع عشير، فإن لم يتهيأ عق عنه يوم حاد وعشرين، وقالوا: لا يجزئ في العقيقة إلا ما بحزئ في الأضحية. انتهى. وللعلماء خلاف مشهور حول ذلك؛ والحنائلة لهم روايات في اعتبار الأسابيع بعد ذلك، والشافعية قالوا: إن ذكر السايع للاختيار لا للتعيين، وقال الشافعي: إنها لا تؤخر عن السابع اختبارا، فإن تأخرت إلى العلوغ سقطت عمن كان يريد أن يعق عنه. [نيل الأوطارج٥]

والذي يظهر والله أعلم أن من لم يتمكن من العقيقة يوم السايع فيمكنه فعلها عثد تتسيرها ما دام الطفل صغيرًا لم يبلغ الحلم، فإذا يلغ سقطت.

فياذا بلغ ولم بعق عنه أبوه، واستطاع أن بعق عن نفسه استحب له ذلك، لأنه ثبت أن النبي ﷺ عق عن نفسه بعد البعثة.

#### الأكل عند المريض

يسأل سائل: ما صحة الحديث: «إذا عاد أحدكم مريضًا فلا يأكل عنده شيئًا فإنه حظه من عيادته » ؟

الجواب: الحديث ضعيف حدا. هكذا قال الشيخ الألحاني رحمه الله في السلسلة الضعيفة برقم ٢٢٨٨ وأصل الحديث أخرجه الديلمي في الفردوس عن أبي

#### صلاة الرجل بالقفاز

كما يسأل عن حكم صالاة الرجل بالقفاذ (الجوانتي)؟

الجواب: صلاة الرجل في القُفّازين (وهما لياس الكفان) حائزة، لأن أعضاء السجود السبعة لا بحب كشفها في الصلاة، فكما يصلي الرحل بالحوريين، ويصلى مستور الركبتين، فكذلك يصلى مستور الكفين، ويرد في قول الفقهاء: «ولا يجوز المسح على القفازين وهما لباس الكفين، وفي هذا دلالة على أن لبس القفارين لا حرج فيه أثناء الصلاة للرجل أو للمرأة.

فضلا أنه لم يرد في الشرع ما يمنع ذلك أثناء الصلاة أو خارجها، كما مُنعت المرأة من لبس القفازين حال إحرامها. قال العلماء عليهم رحمة الله: «الحياء خلق يبعث على ترك القبيح، ويمنع من التقصير في حق ذى الحق».

#### الحياء شعبة من شعب الإيمان

والحياء شعبة من شعب الإيمان بقول الحبيب المصطفى ﷺ: «الإيمانُ يَضْعُ وسَيْدُ عِيونَ (أو يَضْعُ وستُونَ) شُعْنَة- فَأَفْضَلُهَا قُولُ لاَ إِلَّهَ إِلاَّ اللَّهِ، وأَدْنَاها إِمَاطَةُ الأَذَى عن الطَّريق، والحياءُ شُعْبةُ منْ الإيمَان». متفق عليه

ولقد كان رسول الله ﷺ أشد الناس حياءً حتى إنه كان أشد حياءً من الفتاة العذراء في سترها.

روى الشيخان البخاري ومسلم عن أبي سعيد الحدري - رضى الله عنه - قال: «كَانَ رُسُولُ الله ﷺ أَشَدُّ حَيَّاءً مِنْ العَذْرَاء في خدرها، فإذا رأى شبيئًا نَكْرُهُهُ عَرَفْنَاه في وحهه».

ولقد كان نبى الله موسى بن عمران عليه السلام شديد الحياء ستيرًا لا بكاد بُظْهِر شبئًا من حلده حتى آذاه بنو إسرائيل: ﴿ فَيَرَّأُهُ اللَّهُ مِمَّا قَالُوا وَكَانَ عِنْدُ اللَّهِ وَجِيهًا ﴾ [الإحزاب: ٦٩].

ويقول بعض كبار الأطباء: «لا حياء في الطب».

فأنهما تتبع: كلام سيد ولد أدم عليهما السلام؟ أم كلام بعض كيار الأطباء (وصغارهم) من المفتونين؟ إن الذي يؤسف له أن عامة الناس أعرضوا عن كلام الحبيب المصطفى 👺 وخلعوا (برقع الحياء) وتحردوا بذلك من شعبة من شبعب الإيمان، واتبعوا ضلالات بعض الأطباء الذين زين لهم سوء عملهم فرأوه حسنًا، حتى أصبح المنكر معروفًا.

ومن أمثلة ذلك:

#### التجرد من شعب الإيمان

أولاً: كشير من النساء إذا مرضت إحداهن لا تبالى بالتداوي لدى طبيب رحل، ويزداد الطين بلة إذا كان هذا الطبيب غير مسلم، وفي أهون الأمراض يطلب منها الطبيب أن يكشف صدرها في حضور زوجها او في عدم حضوره (إن كانت متزوحة)، ويصل الأمر إلى حد كشف العورة حين الولادة أو عند إجراء عملية جراحية في منطقة العورة، أو في غير ذلك من الحالات، وتزداد حسرة المؤمن الغبور عندما بحدث ذلك في مستشفى تعليمي حيث ياتي طلاب كلية الطب أفواجًا وجماعات فيطلعون على عورة تلك المراة التي تجردت من شعبة من شعب الإيمان، مع أن الطبيبات كشيرات في أغلب فروع الطب بدءًا من تخصص الأمراض الباطنية ومرورًا بأمراض النساء والتوليد، بل إن يعض التخصصات في مهنة الطب تزيد فيها نسية الطبيبات على نسية



اعداد/د.حسن ادراهيم

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده..

فقد روى الشيخان البخاري ومسلم أن رسول الله 🐸 قال: «الحياءُ لا يأتي إلا بخير». وفي رواية لمسلم: «الحياءُ خيرٌ كله». أو قال: «الحياءُ كُلَّه خُير».



لأطباء.

ولكن الذي يدفع اغلب النساء إلى عدم المبالاة هو إما البخل الشديد، أو قلة ذات اليد، فتلجأ المرأة إلى إحدى المستشفيات الحكومية سعيًا وراء العلاج المجاني، وكثيرًا ما تجد الطبيب يقوم بتوليد ابنته أو أخته أو ربما أمه أو زوجة أخيه أو أخت زوجته أو جارته أو زميلته أو زوجة صديقه أو... أو... على الحياء والمروءة والفضيلة؛

#### الحجة الداحضة بأن الأطباء أمهر من الطبيبات

السبب الثاني: هو زعم أغلب النساء أن الأطباء أمهر من الطبيبات، وهذه الحجة داحضة، وإلا فما هو المبرر لالتحاق البنات بالدراسة في كليات الطب؛ ثم إن أغلب الحالات تكون غير مستعصية بحيث لا تحتاج إلى مهارة شديدة في مهنة الطب: مثل الأمراض الباطنية الشائعة، ومثل حالات الولادة ومتابعة الحمل، حيث كانت القابلة (ومازالت) تقوم بتلك المهمة (بنجاح) على مر العصور، ونحمد الله أن لدينا الأن طبيبات يمكئهن إجراء العملية القيصرية في حالات الولادة المتعسرة.

#### الطالبات في كلية الطب والاطلاع على عورات الرجال

السبب الثالث: هو أن بعض النساء عندهن ميل شديد للتكشف أمام الرجال، وفي مقابل ذلك فهناك نساء أخريات فضليات توقع الواحدة منهن على إقرار بعدم إدخال أي طبيب رجل عليها مهما كانت الظروف أثناء الولادة أو أثناء إجراء أي عملية جراحية أخرى حتى لو أدى ذلك إلى موتها أثناء إجراء العملية أو بعدها، ومثل هذه المرأة المتسترة يحفظها الله ولا يخذلها حيث علم صدقها، يقول الله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهُ يَجْعَلْ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْدُراً ﴾ [الطلاق: ٤].

ثانيا: الطالبة في كلية الطب تطلع على عورات الرجال الأموات والمرضى، بل وتمسها في حصص التشريح وفي حصص الجراحة والأمراض الجلدية والتناسيلة وغيرها (وأثناء الإمتحانات الشفوية)، وذلك أمام زملائها الذكور، بل وربما أمام أقارب المتوفى أو المريض، وأحيانًا يكون الأستاذ هو أبوها أو أخوها أو جارها أو ... أو ... وفي ذلك إهدار للمروءة وإعدام للحياء لدى الطالبة ولدى أبيها وأخيها وزوجها، ثم إذا تخرجت الطالبة وأصبحت طبيبة وعملت باحد المستشفيات الحكومية فإنها كثيرًا ما تضطر (طوعًا أو كرهًا) للكشف على الرجال والاطلاع على عوراتهم ومسها.

ولقد سالت والد إحدى طالبات الطب: «هل تطيب نفسك أن ترى ابنتك (العندراء) تطلع على عورات

الرجال وتمسها؟» فقال بالحرف الواحد: «هل من بدبل؟».

إجابة محرنة: والحقيقة أن فقدان المروءة والفضيلة والحياء هو الذي يسوغ لمثل هذا الآب أن يشجع ابنته على مثل هذه الفضائح في سبيل «البالطو الأبيض» وفي سبيل مائة وعشرين جنيها في آخر كل شهر، والله تعالى يقول: ﴿تُريدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللَّهُ يُرِيدُ الآخِرَةَ ﴾ [الانفان: ١٧]. والرسول عَقل ليقول: «تُعسَ عَدُدُ الدِنْار وَعَندُ الدِرْهَم». [رواه البخاري]

ثالثا: الطبيبة التي تعمل في مستشفى تضطر إلى المبيت بالمستشفى ليلة في كل أسبوع (مثلاً) خلال الوردية الليلة التي تكون بالتناوب، وتقضي ليلتها بلا محرم مع زميلها أو مع مريضها أو مع غيرهما من موظفي المستشفى وعماله، هل هذا برضى الله ؟ واإسلاماه!!

#### طلبة مدرسة التمريض والانسلاخ من الحياء

رابعاً: طالبة مدرسة التمريض يتم تدريبها على الإنسلاخ التام من الحياء ومن الأدب (بمجرد إتمام الدراسة الابتدائية عشرة من عمرها) أو بعد إتمام الدراسة الإعدادية (أي عندما تصل إلى الخامسة عشرة من عمرها) أو بعد حصولها على شهادة الثانوية العامة والتحاقها بكلية التمريض (وهي في الثامنة عشرة من عمرها).

وهي إذ ذاك تتعرض يوميا (منذ صغرها) للاطلاع على عورات الرجال من المرضى والموتى اكثر من طالبات كلية الطب، ولقد سالت أحد أساتذة الطب: «هل هذاك رجل يقبل الزواج من المسرضة والحال هكذا؟» فكان رده: «كلهن متزوجات».

ويبلغ الضلال مداه حينما ترى المرضة تقوم بتغيير ملابس المريض وتكشف عورته أمام أولاده (أو إخوته) الذكور في حين أنهم يستطيعون القيام بتلك المهمة اليسيرة التي لا تحتاج إلى خبرة، ولكنه التسب والتبلد والرضا بالمنكر والسكوت عنه.

ثم إن الإنسان ليكاد يصبعق عندما يرى عاملة النظافة أو عاملة المطبخ تبقى في حجرة المريض أثناء كشف عورته ولا تسارع إلى الخروج حيث لا ضرورة لوجودها البتة في ذلك الوقت، وكأن العمل بالمستشفى يبيح المحظورات!!

ولقد دخلت إحدى النساء إلى مستشفى خاص للكشف في قسم أمراض البطن ظنًا منها أنها ستجد امرأة طبيبة فوجدت طبيبًا رجلاً ومعه طبيب آخر صديق يحادثه، فرجعت، فلما رأى المرأة رجعت قال: الخلي يا مدام فهو طبيب مثلي، فسبحان الله امرأة تستحي، وطبيب متخرج في كلية الطب لا يفهم في الحياء شيئًا، لدرجة أنه يعتبر أن وجود طبيب آخر-لا ضرورة لوجوده- كأنه محرم للمرأة أو معه حصانة ضد الحياء فلا يستحيى منه، لمجرد أنه طبيب، والحقيقة أن أمثال هؤلاء ضبعوا الحباء وفقدوه، وإذا لم تستح فاصنع ما شئت.

#### صيانة عورات المسلمين والمسلمات من الابتذال

لا شك أنه يتعين على المسلمين بذل كل الجهود لصيانة عورات المسلمين والمسلمات من الابتذال، وعلى كل ذي مال وعلى كل ذي فكر أن يدلى بدلوه على النحو التالي:

#### احياء خلق الحياء

١- تكريس الصاجر النفسى بين المراة والرحل وإحياء خلق الحياء لدى الرجال والنساء بحيث إن قطع رقبة الرجل يكون أهون عليه من أن ترى عورته امرأة غير زوجته، بل يحفظ عورته عن سائر الرجال إلا لضرورة قهرية، وكذلك المرأة أهون عليها أن تموت ولا يرى عورتها (ولا أي شيء من بدنها) رجل غير زوجها، بل وتحجب عورتها وزينتها عن سائر النساء (خصوصًا الكافرات والفاسقات) إلا لضرورة، يقول المولى تبارك وتعالى: ﴿ وَالَّذِينَ هُمُّ لِفُرُوحِهِمْ صَّافِظُونَ (٥) إِلاَّ عَلَى أَزُّو الجِهِمْ أَوُّ مَا مَلَكَتُّ أَيْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غُيْرُ مَلُومِينَ ﴾ [المؤمنون: ٥-٧].

ويقول أيضيًا: ﴿ قُلْ لِلْمُ وَمِنِينَ يَغُصُّوا مِنْ أَنْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجٍ هُمْ ذَلِكَ أَزْكَى لَهُمْ إِنَّ اللَّهَ خُبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ (٣٠) وَقُلْ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضُنْ مِنْ أَبْصَنَارِهِنَّ وَيَحْفَظُنْ فَرُوجِهُنَّ ﴾ [النور: ٣١،٣٠].

قال العلماء عليهم رحمة الله: «حفظ الفروج هو صيانتها عن الزنا وعن الاستمناء وعن الكشف لغير

#### فتصار النساء على تطبيب النساء

٧- ضرورة أن تقتصر النساء على تطبيب النساء وتمريضهن، وأن يقتصر الرحال على تطبيب الرجال وتمريضهم إلا أن تكون هناك ضرورة ملحة، يقول المولى تبارك وتعالى: ﴿ فَمَن اصْنُطُرٌ غَيْرَ بِاغٍ وَلاَ عَادٍ فَلاَ إِثْمُ عَلَيْهِ ﴾ [البقرة: ١٧٣].

لأن ما يحدث في مهنة الطب- بل وفي كليات الطب الآن هو عين الفوضي، بل وعين الانسيلاخ من الحياء ومن المروءة والفضيلة، بل هو مروق من

الونحمد الله أن هناك من الطبيبات (في كثير من التخصصات) من تكتب على باب عيادتها لافتة تقول: «للنساء و الأطفال فقط».

وفي مقابل ذلك فإن أحد كسار أساتذة قسم

أمراض النساء والولادة في إحدى كليات الطب اقسم أنه لن يسمح لأي طالبة (أو معيدة) بدخول قسم أمراض النسباء في تلك الكلية طالمًا أنه على قييد

وبالفعل لم يتم رفع ذلك الحظر الجهنمي إلا بعد هلاك ذلك الأستاذ، وحسينا الله ونعم الوكيل. تشجيع انشاء المستشفيات النسائية

٣- تشجيع إنشاء المستشفيات النسائية الخالصة التي لا يدخل من بابها إلا النساء فقط (مريضة-طبيية- ممرضة- موظفة- عاملة... الخ). ويقوم ولى المرأة يتسليمها لإدارة المستشفى عند البوابة ثم ينصرف، ثم تقوم إدارة المستشفي بالاتصال به للحضور لتسلمها فور انتهاء الكشف عليها أو فور انتهاء إقامتها بالمستشفى إن كانت تحتاج إلى إقامة.

وعلى حد علمي فإن أول مستشفي نسبائي في العالم تم إنشاؤه في لندان! ثم توالي إنشاء المستشيفيات النسائية في الأردن وفي جدة ثم في القاهرة (مستشفى العزيز بالله بالزيتون)، اكثر الله المستشفيات النسائية في بلاد المسلمين، اللهم أمين.

فضائح توفير الجثث والهياكل للطلبة

٤- ومن الفضائح التي تحدث في كليات الطب عملية توفير الجثث والهياكل العظمية للطلاب، فعلى سبيل المثال يحتاج طلاب كلية طب قصر العبني وحدها إلى (٨٠٠ ثمانمائة) هيكل عظمي سنويًا بتم الحصول عليها من قتلى حوادث المرور الذين يصلون إلى المستشفى ولا يدركهم أهلوهم في خلال ٢٤ ساعة، وكذلك من المحكوم عليهم بالإعدام- أو غير ذلك- بطُرُق وحشية، حيث يوضع القتيل في الغلاية ويبقى بها حتى بنضح لحمه، ثم بتم التخلص من اللحم والمرق بطريقة مهينة، ثم بناع الهنكل بستين حنيها (مثلاً).

وفي مقابل ذلك فإن التشريح محرم في إسرائيل، وتوجد بها وبالبلاد المتحضرة الأخرى التي تراعي حقوق الإنسان (من رعاياها)، توجد هياكل عظيمة صناعية (من البلاستيك) بتدرب عليها طلاب كليات

لذا نناشيد كل ذي رأي سيديد من علماء الدين وعلماء الطب الاجتهاد في البحث عن طريقة آدمية (مشروعة) لتوفير الجثث والهياكل العظيمة بغرض التعليم في كليات الطب.

﴿ وَاللَّهُ يَقُولُ الحُقِّ وَهُو يَهْدِي السَّبِيلَ ﴾ [الاحزاب: ٤]. والحمد لله رب العالمن.



وبيان ذلك في أربعة أمور بعضها مبني على بعض:

الأمر الأول: أن هذه الشريعة مبنية على تحقيق
مصالح العباد ودرء المفاسد عنهم في الدنيا والآخرة،
فالشارع لا يأمر إلا بما مصلحته خالصة أو راجحة، ولا
ينهى إلا عما مفسدته خالصة أو راجحة، وهذا الأصل
شامل لحميع الشريعة لا يشذ عنه شيء من أحكامها.

الأمر الثّاني: أن هذه الشريعة لمّ تهمل مصلحة قط، فما من خير إلا وقد حثنا عليه النبي ﷺ، وما من شر إلا وحذرنا منه.

الأمر الثالث: إذا عُلم ذلك فلا يمكن أن يقع تعارض بين الشرع والمصلحة، إذ لا يتصور أن ينهى الشارع عما مصلحته راجحة أو خالصة، ولا أن يأمر بما مفسدته راجحة أو خالصة.

الأمر الرابع: إذا علم ذلك فمن ادعى وجود مصلحة لم يرد بها الشرع فاحد الأمرين لازم له:

إما أن الشرع دل على هذه المصلحة من حيث لا يعلم هذا المدعي، وإما أن ما اعتقده مصلحةً ليس بمصلحة، فإن بعض ما يراه الناس من الأعمال مقربًا إلى الله، ولم يشرعه الله، فإنه لا بد أن يكون ضرره أعظم من نفعه، وإلا لو كان نفعه أعظم لم يهمله الشارع.

ألوقفة الثانية: أقسام المسلحة من حيث أعتبار الشارع لها

أ-الصالح المعتبرة شرعاً، وهي ما اعتبرها الشارع، بأن شيرع لها الأحكام الموصلة إليها، كحفظ الدين والنفس والعقل والعرض والمال، فقد شيرع الشيارع الجهاد لحفظ الدين والقصياص لحفظ النفس، وحد الشرب لحفظ العقل، وحد الزنى والقذف لحفظ العرض، وحد السرقة لحفظ المال.

ب المسالح اللقاق شرعاً: هي المسالح التي يراها العبد – بنظره القاصر – مصلحة ولكن الشرع الغاها وأهدرها ولم يلتقت إليها، بل جاءت الأدلة الشرعية بمنعها والنهي عنها من الكتاب أو السنة أو الإجماع أو القياس، ومن أمثلة هذا النوع: مصلحة الأنثى في مساواتها لأخيها في الميراث فقد الغاها الشارع بدليل قوله تعالى: ﴿ يُوصِيكُمُ اللّهُ فِي أَوْلاَدِكُمْ لِلذَّكُرِ مِثّلُ حَظَّ الْأُنْتَيينِنِ ﴾ [النساء ١١]، ومثل مصلحة المرابي في زيادة ماله عن طريق الربا فقد الغيت بقوله تعالى: ﴿ وَأَحَلُ اللّهُ النّبُ عُ وَحَرُمُ الرّبًا ﴾ [البقرة، ٢٧].

ج-المصالح المرسلة: هي التي لم يرد في اعتبارها أو إبطالها دليل خاص من الكتاب أو السنة أو الإجماع أو القياس، لكنها لم تخل عن دليل عام كلي يدل عليها، وسميت مرسلة لأنها مطلقة عن اعتبار الشارع أو إلغائه، أي أرسلها فلم يعتبرها ولم يلغها.

وتسميتها بالمصالح المرسلة تسمية المالكية وتسمى عند الأصوليين: المناسب، المرسل، الملائم، ويسميها الغزالي الاستصلاح.



اعداد

# الستشار/ أحمل السيد علي

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، وبعد: فقد تكلم الأصوليون عن المصالح المرسلة في كتبهم وكثر الحديث عن حجيتها وبناء الأحكام عليها، ولنا مع المصالح المرسلة الوقفات الآتية:

#### الوقفة الثالثة: اقسام الصالح باعتبار الأصل الذي تعود عليه بالحفظ: من من مساول

تنقسم المصالح من حيث ما شرعت له الأحكام وجاءت لتحقيقه إلى ثلاثة اقسام:

أ- ضروريات: هي الأعمال والتصرفات التي لا بد منها في قيام مصالح الدين والدنيا وصيانة مقاصد الشريعة بحيث إذا فقدت أو فقد بعضها لم تجد مصالح الدنيا على استقامة، بل على فساد وتهارج وفوت حياة، وفي الآخرة فوت النجاة والنعيم والرجوع بالخسران المبين، فالضروريات ترجع إلى خمسة أنواع هي حفظ الدين والنفس والعرض والمال والعقل.

ب-الحاجيات: هي الأعمال والتصرفات التي لا تتوقف عليها صيانة تلك الأمور الخمسة، بل قد تتحقق بدونها ولكن مع الضيق والحرج، فهي أعمال وتصرفات شرعت للتوسعة على الناس ورفع الحرج عنهم، حتى لا يقعوا في الحرج والمشقة، فقد شرع فيما يتعلق بحفظ الدين: الرخص المخففة كالفطر في السفر، ولحفظ النفس: إباحة الصيد والنبائح والتمتع بالطيبات فيما زاد عن أصل الغذاء، ولحفظ المال: التوسع في شرعية المعاملات كالمضاربة، ولحفظ العرض، المهر والنفقات، ولحفظ العقل، وتحريم القليل في كل ما يضعفه أو يؤثر في قوته لان القليل وإن لم يسكر فيه من لذة المهر داع إلى الكثير المسكر.

ج-التحسينات: وهي الأخذ بما يليق من محاسن العادات ومكارم الأخلاق وتجنب المدنسات التي تانفها العقول الراجحة، كادب الأكل والشرب والتجمل بأجمل الثياب.

#### الوقفة الرابعة: حكم الاحتجاج بالصالح الرسلة

تكاد كلمة الأصوليين تلتقي على أن القول بالمصالح المرسلة أمر مختلف فيه، وأن الراجح من الأراء أنه لا يصلح للاستدلال به، إذ لا دليل على اعتباره وأنه لم يذهب إلى القول به إلا الإمام مالك، بيد أن من يتتبع الكتب الفقهية في المذاهب الثلاثة الأخرى يتبين له أنهم جميعًا كانوا كثيرًا ما يستنبطون الأحكام الاجتهادية على وفق المصالح المرسلة، غاية الأمر أنهم لم ينصوا على اسم المصالح المرسلة في جملة ما نصوا عليه من المصادر التي اعتمدوها في الاجتهاد، بل اعتبروه معنى من معاني القياس أو الاستحسان، فالمصالح المرسلة أحد مصادر الفقه عند الأئمة الأربعة، مادامت ملائمة لتصرفات الشرع بأن عهدت في الشرع ملاحظة جنسها دون دليل معين وإن كان الإمام مالك يتوسع في الأحد بها أكثر من غيره، حتى إن القول بها أصبح منسوبًا إليه، وخالف في اعتبار المصالح

المرسلة حجة الظاهرية وبعض الشافعية وغيرهم ولكل دليله.

#### أدلة القائلين بالمسالح الرسلة:

۱- أن الشريعة ما وضعت إلا لتحقيق مصالح العباد، دلت على ذلك نصوص الشريعة وأحكامها المختلفة، فالأخذ بالمصلحة المرسلة يتفق وطبيعة الشريعة والأساس الذي قامت عليه والغرض الذي جاءت من أجله. قال الشاطبي في الموافقات: «والشريعة ما وضعت إلا لتحقيق مصالح العباد في العاجل والأجل ودرء المفاسد عنهم».

٢- أن محصالح الناس ووسائلهم إلى هذه المصالح تتغير باختلاف الظروف والأحوال والإزمان ولا يمكن حصرها مقدمًا ولا لزوم لهذا الحصر ما دام الشارع قد دل على رعايته للمصلحة، فإن لم نعتبر منها إلا ما جاء الدليل الخاص باعتباره نكون قد ضيقنا واسعًا، وفوتنا على الخلق مصالح كثيرة، وهذا لا يتفق مع عموم الشريعة وبقائها، فيكون المصرر إليه غير صحيح.

٣- أن العمل بالمصالح المرسلة مما لا يتم الواجب
 إلا به فيكون واجبًا.

3- عمل الصحابة رضي الله عنهم بها في وقائع كثيرة مشتهرة ومن ذلك جمع أبي بكر الصحف المتفرقة التي كتب فيها القرآن في مصحف واحد، واستخالاف أبي بكر لعمر بن الخطاب، ومصادرة عمر نصف أموال الولاة لما ظهرت لهم أموال ظاهرة لم تكن لهم قبل الولاية هذا مع عدم البينة أنهم جمعوها من غير وجهها، وسن عثمان الأذان الأول للحمعة.

#### أدلة المنكرين لحجية المصالح المرسلة،

1- أن الشبارع الحكيم الغي بعض المصالح واعتبر بعضها، والمصالح المرسلة مترددة بين ما الغاه الشارع وبين ما اعتبره، فتحتمل أن تكون من المصالح التي الغاها الشارع وتحتمل أن تكون من المصالح التي اعتبرها، وليس إلحاقها بالمعتبر أولى من إلحاقها بالملغي وإلا كان ترجيحًا بغير مرجح وهو لا يجوز، وعلى ذلك لا تكون المصالح المرسلة حجة.

 ٢- أن الحمل بالمصالح المرسلة طريق لذوي الأهواء ومن ليس أهلاً للاجتهاد، ينفذون منه إلى التصرف في الأحكام الشرعية على ما يوافق أهواءهم ومصالحهم الخاصة.

٣- العمل بالمصالح المرسلة يؤدي إلى اختلاف الأحكام باختلاف الأزمان والبيئات والأشخاص، فالمصالح كما هو مشاهد تتغير بتغير الزمان وتتجدد بتجدد الأحوال، وهذا ينافي عموم الشريعة وصلاحيتها لكل زمان ومكان.

#### الرد على أدلة المنكرين:

١- أن العمل بالمصالح المرسلة ليس ترحيحًا بلا مرجح لأن المصالح التي ألغناها الشيارع قليلة بالنسبة للمصالح التي اعتبرها، فإذا وحدث مصلحة لم يقم دليل على اعتبارها ولا على الغائها بذاتها وفيها فائدة تعود بالنفع على الناس كان الظاهر إلحاقها بالأعم الأغلب دون القليل النادر.

٧- التاكد من أن توافر شروط العمل بالمصالح المرسلة لا يتوافر إلا للعلماء الذين يلغوا يرحبة الاحتهاد دون غيرهم ممن لم يتلغوا درجة الاجتهاد فضلاً عن غيرهم من العوام أو ذوى الأهواء.

٣- أن احْتَلاف الأحكام باحْتَلاف الأزمان وتبدلها يتبدل المصالح هو أحد محاسن الشريعة وهو دليل خلودها واستمرار صلاحدتها لكل زمان ومكان، إذ ليس هذا الاختلاف ناشخًا عن الاختلاف في أصل الخطاب حثى بكون منافئا لعموم الشريعة وإنما هو أختلاف ناشي عن التطبيق لأصل عام دائم هو أن المصلحة التي لم يرد دليل على اعتبارها أو الغائها يقضي فيها المحتهد على حسب ما يظهر له فيها من مصلحة؛ قرويدة عصيدا عند ولطناه

#### الوأى الراجح:

من عرض أدلة الطرفين يترجح القول بحجية المصالح المرسلة وابتناء الأحكام عليها وعدها من أدلة الأحكام، قيال الشيخ الشينقيطي رحمه الله: «فالحاصل أن الصحابة رضي الله عنهم كانوا بتعلقون بالمصالح المرسلة التي لم بدل دليل على الغائها ولم تعارضها مفسدة راححة أو مساوية، وأن حميع المذاهب بتعلق أهلها بالمصالح المرسلة وإن زعموا التباعد منها، ومن تتبع وقائع الصحابة، وفروع المذاهب علم صحة ذلك». اهـ.

#### الوقفة الخامسة؛ ضوابط الأخذ بالصالح المرسلة

تشترط لصحية العمل أو الحكم بمقتضي المصلحة المرسلة عدة شروط هي:

١- أن لا بخالف الحكم المثبت بالمصلحة نصبًا شرعيًا: فلا يحوز الاستسالام للأعداء يدعوي أن فيه مصلحة حفظ النفس والمال.

٢- أن لا يكون في الحكم بمقتضي المصلحة المرسلة اثمات عمادة حديدة ولا إضافة ركن أو شرط لعبادة مشروعة ولا زيادة أو نقص في مقدر شرعي: كزيادة التعويض على الدية، لكنها قد تقع في وسائل العبادة المطلقة لا في ذات العبادة وأصلها ولا في وسائلها التوقيفية التي ورد الشرع بها، ومثال ذلك الأذان الثاني للحمعة.

٣- أن يكون حصول المصلحة بالحكم مقطوعًا به أو غالبًا على الظن، أما المصالح التي يكون تحصيلها بالحكم الظني فلا يعمل بها.

٤- أن يكون إصدار الحكم مرادًا به المصلحة العامة للأمة الإسلامية فلا يحوز اصدار الأحكام التي يبتغي بها مصلحة خاصة.

٥- الا يستتبع الحكم بمقتضى تلك المصلحة مفسدة أعظم من تلك المصلحة أو مساوية لها، بل لابد أن تكون المصلحة أكبر.

#### الوقفة السادسة: الفرق بين الصلحة الرسلة والبدعة

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في كتابه اقتضاء الصراط المستقيم: «والضابط في هذا – والله أعلم - أن تقال إن الناس لا تحدثون شيئًا إلا لأنهم يرونه مصلحة، أذ لو اعتقدوه مفسية لم يحدثوه، فإنه لا يدعو إليه عقل ولا دين فما رأه المسلمون مصلحة نُظرَ في السبب المحوج اليه، فإن كان السبب المحوج إليه أمرًا بعد النبي 🦥 لكن تركه النبي 👑 من غير تفريط منه، فهنا قد يحوز إحداث ما تدعو الحاحة الله، وكذلك إن كان المقتضى لفعله قائمًا على عهد رسول الله ﷺ لكن تركه النبي ﷺ لمعارض قد زال بموته «مثل حمع الناس على قارئ واحد طوال شهر رمضان كما فعل عمر»، وأما ما لم يحدث سبب بحوج اليه، أو كان السيب المحوج اليه يعض ذنوب العباد، فهنا لا يحوز الإحداث، فكل أمر يكون المقتضى لفعله على عهد رسول الله 👺 موجودًا لو كان مصلحة، ولم تفعل تعلم أنه ليس بمصلحة، وأما ما حدث المقتضى له بعد موته من غير معصية الخالق فقد يكون مصلحة». اهـ.

## الوقفة السابعة: أمثلة حديثة للمصالح الرسلة

قال الشيخ أبو يكر حاير الجزائري - حفظه الله-: «فهذه الأمثلة كلها ذكرها الشباطيي بتفصيل ونضيف إليها مثَّلَهَا وهي:

١- اتخاذ المحاريب في المساجد .

٢- بناء المنارات والمآذن العالية في المسجد لتدل على المسحد ويسمع صوت المؤذن من مسافات

٣- اتضاد مكسرات الصنوت العادية والآلية للخطياء والمدرسين والوعاظ والمرشيدين لمصلحة إسماع الناس ما هم في خاخة الله. ع طاء رب عالم

3- تدوين العلوم ووضع أصولها وقواعدها كعلم الحديث وأصوله والفقه وأصوله والنحو والصرف واللغة وما إلى ذلك من العلوم والمعارف». أهـ.

من كل ما سبق بتضح لنا أن المصالح المرسلة تعد دليلاً من أدلة الأحكام تبنى عليها الأحكام، وذلك كله عن طريق العلماء المحتهدين الذين تتوافر فيهم شروط المجتهد، وليس عن طريق أهل الأهواء أو البدع أو من لم يصل إلى مرتبة الاجتهاد، وذلك لما فيه مصلحة الأمة في حميع الحالات، والله الموفق.

الحمد لله، والصلاة والسلام على من لا نبي

ىعدە... وىعد

فإن من علماء السلف من لاحظ مدى تأثر الرافضة باليهود في كثير من معتقداتهم وأحكامهم، وذلك لأن الرفض خرج من عباءة اليهودية وتغذى من كتبها المحرفة منذ أن تظاهر ابن السوداء (عبدالله بن سبأ) بالاسلام وهو يبطن المهودية فأراد أن يفعل بالاسلام ما فعل بولس بالنصرانية.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله-: «وقد أشبهوا اليهود في أمور كثيرة لا سيما السامرة من اليهود، فإنهم أشبيه يهم من سائر الأصناف يشبهونهم في دعوى الإمامة في شخص أو بطن بعينه، والتكذيب لكل من جاء بحق غيره يدعونه، وتحريف الكلم عن مواضعه، وتأخير الفطر وصلاة المغرب وتصريم ذبائح غيرهم». [الفتاوي ۲۸/۲۸ ٤٧٩]

وفي أوجه الشبه الواضحة بين الفريقين، خلق النفاق عند اليهود، والتقبة عند الرافضة.

١- النظاق عند اليهود:

يُعد النفاق أحد سمات البهود وصفة من صفاتهم البارزة في تاريخهم القديم والحديث، وقد بين ذلك رب العالمين في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا لَقُـوكُمْ قَـالُوا آمَنًا وَإِذَا خَلَوْا عَـضُّـوا عَلَىْكُمُ الْأَنَامِلُ مِنَ الْغَيْظِ ﴾ [ال عمران: ١١٩]، وفي قوله جل شانه: ﴿ وَإِذَا جَاءُوكُمْ قَالُوا 🚰 آمَنًا وَقَدْ دَخَلُوا بِالْكُفْرِ وَهُمْ قَدْ خَرَجُوا بهِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا كَانُوا يَكْتُمُونَ ﴾ [المائدة: ٦١]، فقلوب السهود أشريت النفاق حتى صار خُلُقًا لهم في كل زمن

وإليك بعضًا من نصوص كتبهم المحرفة التي تؤصل ذلك الخُلق وتؤكده من تعاليم التلمود:

١- «مصرح لليه ودي أن يجامل الأجنبي ظاهرًا ليتقى شره على أن يضمر له الشر و الأذى».

🔭 «يحق لليهودي أن يغش الكافر، ومحظور عليه أن يحيى الكافر بالسلام ما لم بخش ضرره أو عداوته، والنفاق جائز في هذه الحالة ولا بأس من ادعاء المحمة للكافر إذا خاف اليهودي من

والنفاق عند اليهود ضرورة دينية ومطلب شــرعي، وفي أســاليـــبــه التي أصلهـــا لهم الحاخامات:

١- طريقتهم في إلقاء السلام على غيرهم، ففي التلمود: «مصرح لليهودي إذا قابل أجنبيًا أن يوجيه له السيلام ويقبول له: الله يستاعيك على شرط أن يستهزئ به سرًا».

وهذا ما صنعوه مع رسول الله ﷺ، ففضح الله تعالى ما في قلوبهم، وكشف ما كان في صدروهم، يقول الله سيحانه: ﴿ وَإِذَا جَاءُوكَ حَيُّوْكَ بِمَا لَمْ يُحَيِّكَ بِهِ اللَّهُ ﴾ [المجادلة: ٨].

٢- إظهار التودد لمخالفيهم بمشاركتهم في أفراحهم وأحرانهم نفاقًا وخداعًا.

من ذلك قول حاخاماتهم: «إن أنت دخلت قرية ووجدت أهلها يحتفلون بعيد، عليك بالتظاهر بمشاركتهم الابتهاج العظيم لكي تكتم بغضاءك». بل يصل الأمر عند اليهود، أن يتظاهروا باعتناق دين أعدائهم لخداعهم وكيدهم، ففي التلمود: «إذا استطاع يهودي ما خداع الوثنيين بادعائه أنه من عباد النحوم مسموح له أن يفعل ذلك». هذا فضيلاً عن الأيمان

خلاف ما يبطن.

٢- أنها تستعمل مع المخالفين وفيما بدينون

٣- أنها تكون عند الخوف على الدين أو النفس أو المال.

واستعمال التقية على أهل السنة وأحب عند الرافضة، وهذا ما صرح به أئمتهم وعلماؤهم، ففي كتاب نعمة الله الحزائري عن الصادق أنه سئتل في محلس الخليفة عن الشيخين، فقال: «هما إمامان عادلان قاسطان كانا على الحق، فماتا عليه، عليهما رحمة الله يوم القيامة»، فلما قام من المحلس تبعه بعض أصحابه وقال: «يا ابن رسول الله، قد مدحت أما مكر وعمر هذا الموم. فقال: أنت لا تفهم معنى ما قلت: فقال: سُنَّنه لي. فقال عليه السلام: أما قولى: «إمامان» فهو إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ وَحَعَلْنَاهُمْ أَنْمَةً نَدْعُونَ إِلَى النَّارِ ﴾، وأما قولى: «عادلان»: فهو إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾، وأما قولي «قاسطان» فهو المراد من قوله تعالى: ﴿ وَأُمَّا الْقَاسِطُونَ فَكَانُوا لِحِهَنَّمُ حَطَّنًا ﴾، وأما قولى: كانا على الحق، فهو: من المكاونة أو الكون، ومعناه: أنهما كانا على حق غيرهما، لأن الخلافة حق لعلى، وكذا ماتا عليه، فإنهما لم يتوبا بل استمرا على أفعالهما الخبيثة إلى أن ماتا. وقولى: عليهما رحمة الله، المراديه: النبي ﷺ، بدليل قبوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسِلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمَينَ ﴾. فهو القاضي والحاكم والشاهد على ما فعلوه يوم القيامة، فقال: فرجت عنى فرج الله عنك». [الأنوار النعمانية ١٩٩/١]

وهكذا أخى ترى أن التقية من عقائد الرافضة التي شابهت بها البهود، بل هم في معظم معتقداتهم كالوصية والرجعة وتحريفهم لكتبهم، فهم صنوان في كثير من معتقداتهم وأحكامهم.

والله من وراء القصد.

الكاذبة ما دامت هده الأسان تخدم مصالح البهود. وقد حاء في

التلمود: «بحوز للبهودي أن يحلف

بمينًا كاذبة، وخاصة في معاملته مع باقي الشعوب». وفي نص آخر: «على البهودي أن يؤدي عشرين بمينًا كانبة ولا يُعرض أحد إذوانه اليهود لضرر ما».

ولقد ورث الرافضة هذا الخُلق الذميم من التهود، وسموه بغير اسمه، سموه بـ «التقدة»، التي تحتل مكانة بارزة ومنزلة عظيمة عندهم، فقد روى الكليني عن جعفر الصادق أنه قال: «التقية من ديني ودين آيائي، ولا إيمان لمن لا تقية

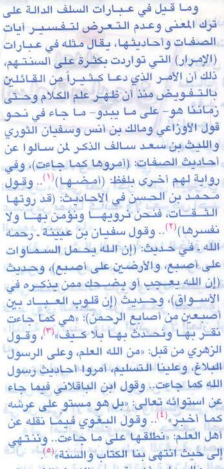
وعن أبي عبد الله أنه قال: «إن تسعة أعشيار الدين في التقية، ولا دين لن لا تقية له، والتقية في كل شيء إلا في النبيذ والمسيح على الخفين».

وفي أمالي الطوسي عن جعفر الصادق أنه قال: «ليس منا من لم يلزم التقية، ويصوننا عن سفلة الرعدة». وتارك التقدة كتارك الصلاة عند الرافضة، ففي الأصول الأجلة: عن على بن محمد قال لى داود: «إن تارك التقدة كتارك الصلاة».

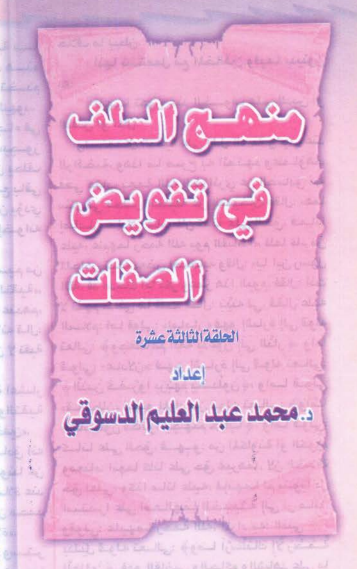
والتقية عندهم هي كتمان الحق وستر الاعتقاد ومكاتمة المخالفين وترك مظاهرتهم بما يعقب ضررًا في الدين أو الدنيا، وكذا هي إظهار موافقة أهل الخلاف فيما يدينون به خوفًا، ويقول الخميني: «التقية معناها أن يقول الإنسان قولاً معايرًا للواقع، أو يأتي بعمل مناقض لموازين الشبريعة وذلك حفاظًا لدمه أو عرضه أو ماله». [الكشكول: ٢٠٢/١]

ومن كل التعريفات السابقة يتضج

١- التقبة أن يظهر الإنسان لغيره



والجواب: أن مقصود الإمرار الذي كثر وروده في عبارات سلفنا الصالح ليس لمعنى الصفة وإنما هو لحقيقة الصفة وكنهها وكيفية قيامها بذاته تعالى، ليفيد ذلك إثبات صفات المولى سيحانه على ما جاءت به الأيات وعلى النصو اللائق به دون تعطيل أو تكبيف أو تحريف أو تشبيبه.. يبدو ذلك في قَـول الله تعـالي: (لَيْسَ كَـمِـثُلِهِ شَنَيْءُ وَهُو السَّمْيِعُ البَصِيرُ. الشوري/ ١١)، فإن الله حِل وعلا بعد أن نفى أن يماثله شيء، أثبت لنفسه السمع والبصر رغم اتصاف المخلوقين بهما، ولا يعنى ذلك إلا أن سمعه ويصره سيحانه وتعالى لا يماثل ولا يشابه سمع المخلوقات ويصرها.. كما يبدو فيما دبجه منصور بن عمار في رده على بشر المريسي- قبحه الله-حين سياله عن قبوله تعالى: (الرُّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشُ اسْتُوكَى.. طه/٥)، فكتب إليه: استواؤه



الحمد لله، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

فسوف نتحدث بإذن الله تعالى حول:

ثاني الأسباب المفضية إلى عدم فهم كلام السلف على حقيقته في تفويض الصفات

ويكمن ثاني الأمرين المفضيين لدى بعض أهل العلم إلى عدم فهم كلام السلف على حقيقته، فيما جاء في عبارات السلف عن الصفات مما يفيد إمرارها بلا كيف:

التوجير العداد ١٤٢٢ السنة السادسة والثلاثون

غير محدود، والجواب فيه تكلف، ومسالتك عن ذلك بدعة، والإيمان بجملة ذلك واجب، قال الله تعالى: (فأما الذين في قلوبهم زيغ في تبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله... أل عمران/٧)(أ).

فحواته عن الاستواء بقوله: (غير محدود)، بيان لنفي الكيف عن استوائه سيحانه، ومن ثم فهو نفي للتأويل الناشئ عن تصور هذا الكيف من نحو تفسيره بالاستبلاء أو الاستقرار إلى غير ذلك مما التبدعه الجهمية سعياً لإنكار صفات الخالق سيحانه، وفي (علاقة الإثبات والتفويض بصفات رب العالمين) ما نصه: «وفي الرد على هذه الشيدهة نقول: إن مثل هذه الأقوال الصادرة عن بعض علماء السلف لا تتنافي مع ما قرروه من الإثبات، لأن مرادهم بمثل هذه العبارات إنما هو ترك الكلام في معنى كيفيتها، لأن معرفة الكيفية لا سبيل إليه فلا بد من الساس من إدراك كنه الصفة، وهذا أصل معروف لدى علماء السلف، ويؤكد هذا.. أن كل من نقل عنه مثل هذه العبارات قد نقل عنه القول بالإثبات، ومثال ذلك ما رواه الدارقطني في رسالته (الصفات) بسنده من قول سفيان بن عيينة: «كل شيء وصف الله به نفسه في القرآن فقراءته تفسيره لا كيف و لا مثل»(١٠).

وعليه ف «مراد السلف بقولهم (بالا كيف)، هو نفي للتأويل، فإنه التكييف الذي يزعمه أهل التأويل، فإنهم هم الذين يثبتون كيفية تخالف الحقيقة فيقعون في ثلاثة محاذير، نفي الحقيقة وإثبات التكييف بالتأويل وتعطيل الرب تعالى عن صفته التي أثبتها لنفسه، وأما أهل الإثبات فليس أحد منهم يكيف ما أثبته الله لنفسه ويقول: كيفيته كذا وكذا حتى يكون قول السلف (بلا كيف) ردًا عليه، وإنما ردوا على أهل التأويل- الذي يتضمن التحريف والتعطيل- تحريف اللفظ وتعطيل

ولأجل أن مراد ألمة السلف بقولهم: (أمروها)، الرد على النفاة والمعطلة، وبقولهم: (بلا كيف) الرد على المشبهة والمؤولة، كان قولهم: (كَيْفُ يَشْنَاء) التي وردت في عبارة احمد والشافعي وغيرهما من نحو ما رواه أبو سليمان الخطابي عن عبد الله بن المبارك من أن رجلاً قال له كيف ينزل قال: « ينزل كيف يشاء»(1)، هو من حسن الفهم والاعتقاد لإفادتها ربط الأمر بالكيفية التي يشاؤها الله سبحانه مما هو خارج عن معقول البشر، ولتضمنها الرد المقحم على الذين ما قدروا الله حق قدره وضربوا له الأمثال تشبيها وتعطيلاً وقياساً على محدود فهمهم الإمثال تشبيها وتعطيلاً وقياساً على محدود فهمهم البشر ولا نواميس الكون، بل له سبحانه العلو المخللق والكيف الذي ليس كمثله شيء، ويدخل في التعرض والكيف الذي ليس كمثله شيء، ويدخل في التعرض لمعنى الكيف الذي ليس كمثله شيء، ويدخل في التعرض لمعنى الكيف الذي ليس كمثله شيء، ويدخل في التعرض لمعنى الكيف الذي ليس كمثله شيء، ويدخل في التعرض لمعنى الكيف المنهى عنه قول متأخري المتكلمين ومن

شايعهم وسار على نهجهم: «إن الله ليس في السماء ولا على العرش ولا على السماوات ولا في الأرض ولا داخل العالم ولا خارج العالم ولا هو بائن عن خلقه ولا هو متصل بهم».

بقول الإمام أبو بكر محمد بن الحسن القبرواني بعد أن ساق قول ابن جرير وأبي محمد بن أبي زيد والقاضي عبد الوهاب وحماعة من شبوخ الفقه والحديث: «وأطلقوا على بعض الأماكن أنه فوق عرشيه.. وهذا هو الصحيح الذي أقول به من غير تحديد ولا تمكن في مكان ولا كون فيه ولا مماسة»، ويقول الحافظ الذهبي في تعليقه على ما ذكره الإمام أبو يكر القبرواني في عدم التعرض لمثل هذا: «سلب هذه الأشيباء واثباتها مداره على النقل، فلو ورد شيء بذلك نطقنا به و إلا فالسكوت والكف أشيبه يشيمائل السلف، إذ التعرض لذلك نوع من الكيف وهو مجهول، وكذلك نعوذ بالله أن نثبت استواءه بمماسية أو تمكن، بلا توقيف ولا أثر، بل نعلم من حبث الحملة أنه فوق العرش كما ورد النص ١٠٠١، ورجم الله أبا حنيفة حين صب لعنته على من فتح هذا الباب وابتدع هذه الطريقة، فقد قال لما سئلًا عن الكلام في الأعراض والأجسام: «لعن الله عمرو بن عبيد، هو فتح على الناس الكلام في هذا ١١١١).

وهذا كله يعني أن لآيات الصفات واحاديثها جانباً لا يسوغ الخوض فيه، وهو المتعلق بكنه الصفة وكيفية قيامها به سبحانه، وهو المتعلق بكنه الصفة وكيفية معرفته لكونه غير منفي المعني، وما على المؤمن إلا أن «ينظر إلى مولاه من فوق عرشه بقلبه على حد قول العلامة أبي محمد الجويني والد إمام الحرمين في بيان أثر العقيدة في قلب المؤمن بها - مبصراً من وجه، أعمى من وجه، مبصراً من جهة الإثبات والوجود والتحقيق، أعمى من جهة التحديد والحصر والتكييف، فإنه إذا عمل ذلك وجد ثمرته إن شاء الله تعالى، ووجد نوره وبركته، عاجلاً و إحلاً (17).

وكلامه موافق لما عليه سائر الأئمة الذين نقلنا إجماعهم على الإثبات لمعاني الصفات وذلك بمعرفة معاني ما جاء منها في الكتاب والسنة، وإلا فهلو كانت معاني هذه الآيات والأحاديث منفية أو مسكوتاً عنها لم يكن ربانيو الصحابة أهل العلم بالكتاب والسنة أكثر كلاماً فيها؛ فلقد نقل عنهم أنهم كانوا يتعلمون من النبي في التفسير مع التلاوة ولم يذكر أحد منهم عنه قط أنه التفسير عن تفسير آية، وكذلك الأئمة كانوا إذا سئلوا عن شيء من ذلك لم ينفوا معناه بل يثبتون المعنى وينفون الكيفية، كقول مالك بن أنس عن معنى قوله تعالى: (الاستواء معلوم والكبف محهول والإيمان به فقال: (الاستواء معلوم والكبف محهول والإيمان به

واحب والسؤال عنه بدعة)، وكذلك ربيعة أستاذه وشيخه - قبله، وقد تلقى الناس هذا الكلام بالقدول، فليس من أهل العلم من ينكره.. أو ينفي العلم بنفس الاستواء لا بكيفيته، لأنه قد ورد عنهم وعن الصحابة أن معناه العلو والارتفاع، وقال بعضهم عبارات أخرى كلها ثابتة عن السلف»(١٣).

ويؤكد ابن تيمية هذه الحقيقة فيقرر أن قول ربيعة ومالك (الاستواء غير مجهول والكيف غير معقول والإيمان به واجب) موافق لقول الباقين: (أمروها كما جاءت بلا كيف)، فإنما نفوا علم الكيفية ولم ينفوا حقيقة الصفة ولأظاهر معناها لأنه لا يحتاج إلى نفي علم الكيفية إذا لم يفهم عن اللفظ معنى، وإنما يحتاج إلى نَفَى علم الكيفية إذا أثبت الصفات، وأبضاً فإن من بنفي الصفات الخبرية أو الصفات مطلقاً لا يحتاج أن يقول (بالا كيف)، فمن قال: (إن الله ليس على العرش) لا يحتاج أن يقول (بلا كيف)(11 وهذا بالطبع شان جميع ما وصف الله به نفسه. .وقد ذكر البخاري في صحيحه بعضها في آخر كتاب (الرد على الجهمية)، وقال الترمذي في سننه: «قد ثبتت هذه الروايات فنؤمن بها ولا نتوهم ولا يقال: (كيف) (10)، وهؤلاء أبو داود في سننه وابن ماجة، وكذلك مسلم في صحيحه والنسائي في سننه وغيرهم من أهل الحديث، ساقوا أحاديث الصفات وأمروها كما جاءت ولم يتعرضوا لها بكيف ولا تأويل(١٦٦).

فلو كان مراد هؤلاء جميعاً تفويض المعنى في الصفات أو كانوا لا يعتقدون لها معنى، أو كان مذهب السلف نفى الصفات في نفس الأمر لما قالوا: (أمروها كما جاءت بلا كيف)، إذ قولهم هذا يقتضي إبقاء دلالتها على ما هي عليه فإنها إنما جاءت ألفاظاً دالة على معان، ولما قالوا: (الاستواء غير مجهول والكيف غير معقول) لأن الاستواء حينئذ لا يكون معلوماً بل مجهولاً بمنزلة حروف المعجم، ولقالوا: (أمروا لفظها ولا تتعرضوا لمعناها) أو (أمروا لفظها مع اعتقاد أن المفهوم منها غير مراد) أو (أمروا لفظها مع اعتقاد أن الله لا يوصف بما دلت عليه حقيقته)، وبذا تكون قد أمرَّت كما جاءت، ولا

يقال حينئذ (بلا كيف)، إذ نفى الكيف عما ليس بثابت لغو من القول(١٧).

«يؤكد ذلك.. أن كل من نُقل عنه مثل هذه العبارات نقل عنه أيضاً القول بالإثبات المفضى إلى معرفة الصفات والوقوف على معناها، ومثال ذلك ما رواه الدارقطني في رسالته (الصفات) بسنده من قول سفيان بن عيينة: (كل شيء وصف الله به نفسه في القرآن فقراءته تفسيره لا كيف ولا مثل) ١٨٨١، وما ذكره صاحب (الحجة في بيان المحجة) الإمام أبو القاسم إسماعيل بن محمد الأصبهاني في حق أيات الصفات وأحاديثها من «أن مذهب السلف رحمة الله عليهم أجمعين إثباتها وإجراؤها على ظاهرها ونفى الكيفية عنها»، وما أفصح عنه من أنه: «قد نفاها قوم فابطلوا ما أثبته الله تعالى، وذهب قوم من المشبتين إلى البحث عن التكييف، والطريقة المحمودة هي الطريقة المتوسطة بين الأمرين، وهذا لأن الكلام في الصفات فرع عن الكلام في الذات، وإثبات الله تعالى إثبات وجود لا إثبات كيفية فكذلك إثبات الصفات، وإنما أثبتناها لأن التوقيف ورد بها وعلى هذا مضى السلف، قال مكحول والزهري: أمروها على ما جاءت، فإن قبل كيف يصبح الإيمان بما لا نحيط علماً بحقيقته عيل: إن إيماننا صحيح بحق ما كلفناه، وعلمنا محيط بالأمر الذي ألزمناه وإن لم نعرف ما تحت حقيقة كيفيته، وقد أمرنا بأن نؤمن بملائكة الله ورسله واليوم الآخر وبالجنة ونعيمها وبالنار وعذابها، ومعلوم أنا لا نحيط علماً بكل شيء منها على التفصيل وإنما كلفنا الإيمان به جملة ﴿ ١١ ] .. وكذلك قال علماء السلف في جميع أخيار الصفات، وعليه فيكون، المراد من قول سفيان.. إنما هو نفى الكيفية، كما نفتها أم سلمة وتابعها مالك وغيره من السلف عندما قالوا في الاستواء إنه معلوم والكيف مجهول»(٢٠). والحمد لله رب العالمين.

١ – العلو ص ٢٠٠٤ والمعارج ١٣٤/١ . [10] - ٧ – أخرجه اللالكائي في السنة٣/ ٣٣٤مجلد٢ والذهبي في العلو ص١١٣ . = المعتال معطا

٣ - الصفات للدارقطني ص٧٢ والحجة ١/ ٣٨ وذم التاويل لابن قدامة ص٩ والعلو ص ١١٦. ... المعمر مع والمعالم 

٧ - الصفات للدارقطني ص٧٠ وينظر اللالكائي٣/ ٤٣١مجلد٢ وعلاقة الإثبات ص٩٦.

٨ - اجتماع الجيوش لأبن القيم ص٧٧ . 🎙 - الأسماء والصفات للبيهةي ص١٠٥، ٦١١ . ١٠ - العلو ص ١٩٠ . 11 - شرح العقيدة الطحاوية لابن أبي العز ص٣٥ - ١٢ - مختصر العلو ص٧٨ . ١٣ - الإكليل لابن تيمية ص ٤٢وما بعدها بتصرف.

<sup>1</sup>٤- ينظر مجموع الفتاوي لابن تيمية ٥/٠٤والحموية ص٢٥ والحجة للأصبهاني١/ ٩٢.

<sup>•</sup> ١− سنن الترمذي ٣/ ٠٥وموافقة صريح المعقول ٢٢/١ واقاويل الثقات ص ٦٦ واجتماع الجيوش ص٩٦ والإكليل ص٤٠ . ١٦ - معارج القبول ١/٥٤١ . ١٧ - ينظر الفتوى الحموية ص٢٥ ومجموع الفتاوي٥/١٤، ٢٤وفتح رب البرية ص٦٣ .

<sup>1/ -</sup> علاقة الإثبات ص ٦٩والصفات للدار قطني ص٧٠ . ١٩ - الحجة ١/ ١٧٤، ١٧٥وينظر ١/ ٨٨٠ .

٢٠ علاقة الإثبات لرضا بن نعسان ص٧٠ .

# إعداد/د.عبد اللحسن بن زين الطي

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، وعلى أله وصحبه أجمعين،

فقد عرف أعداء الإسلام أن مصدر عز هذا الدين وأهله، وسير تجدده في نفوس المسلمين هو هذا القرآن العظيم، الذي لا يخلق من كثرة الترداد، ولا تنقضى عجائبه، ولا يمله القارئ والسامع ولا يزداد يه المؤمن إلا تقينًا بدينه وتعلقًا به، هذه المعجزة الخالدة، والآية الباقية ما بقى الليل والنهار، هذا الكتاب الذي وعد الله تعالى بحفظه بقوله: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرُ وَإِنَّا لَهُ لِحَافِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩].

> ولما كانت هذه منزلة القرآن، اجتهد أعداء الدين بالطعن في هذا القرآن؛ حتى يسلخوا المسلمين من التعلق به، فيصبحوا صبدًا سهلاً وغنيمة باردة. وحرب أعداء الدين هذه ليست فقط على القرآن، بل على كل أساساته وقواعده؛ فهناك الحرب على الرسول 👑 وسنته، والطعن في عدالة الصحابة، والحرب على المرأة المسلمة وحجابها وعفافها، والحرب على بعض الشعائر كالجهاد، وغيرها من الجبهات، ولكن الحرب على القرآن هي أخطرها وأشدها وأشرسها؛ لأن القرآن هو الذي بدل على الأصول السابقة ويحث عليها، فهو أصلها وهي فروعه، وبذهاب الأصل تذهب الفروع؛ ومن هنا عزمت في هذه الرسالة على جـمع هذه المطاعن والإشكالات التي تثار الآن، والتي هي- في غالبها - عبارة عن ترديد لما سبق، فلو عرفها الناس وتحصنوا منها لما حصل هذا الاضطراب من هذه الشيه.

> ومن أهداف البحث أبضًا الرد على المستشرقين الذين يطعنون في هذا الدين، ويشككون في عصمة كتابه وقدسيته، وكذلك الرد على المعاصرين الذين تأثروا بهذه الشيبهات ويداوا يرددونها.

> > ومن هنا كان هذا البحث.

#### الطعن في القرآن الكريم والرد على الطاعنان:

وليس من منهجي أن أحمع كل ما أثير، بل أجمع ما كان فيه شبه وقد يقع فيه اللبس عند بعض الناس، وأما بعض الطعون التي يوردها الطاعنون بسبب جهلهم باللغة، أو سوء فهمهم، أو تحريف المعنى، أو الكذب، أو الدعوى المحردة من الدليل، أو يسبب الحقد الدفين، فهذا بكفي ذكره في إبطاله، ويكفيك من شير سيماعه، مثل

إنكارهم بلاغة القرآن وهم أبعد الناس عن تذوق بلاغة القرآن، أو تفسير بعضهم قوله تعالى: ﴿وَتُرَى الْمُلاَئِكَةُ حَافَينَ مِنْ حَوْلَ الْعَرْش ﴾ [الزمر: ٧٥]، فقد قال بعض المستشرقين في تفسير معنى «حافين»: أي بدون أحذية. (وفسر بعض المستشرقين قوله تعالى: ﴿ وَكُلُّ إِنْسَانَ أَلْزَمْنَاهُ طَائِرَهُ فِي عُنُقِهِ ﴾ [الإسراء: ١٣] بقوله: يأتي الكافر وفي رقبته حمامة، ومنهم علامة تصدى لوضع المعجمات الكبرى، فكتب في مادة (أخذ) أنها تأتي بمعنى نام لقوله تعالى: ﴿ لاَ تُأْخُذُهُ سِنَّةً وَلاَ نَوْمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

ومثل ادعاء بعضهم أنه وجد مخطوطة بخط النبي الله مناه لم يكن أميًا. وقول بعضهم: إن معنى قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرُّسُولُ النَّبِيُّ الْأُمِّيُّ الَّذِي يَحِدُونَهُ ﴾ [الإعراف: ١٥٧] أن أمي يمعني وثني، وأدعاء بعضهم أن الوحي عبارة عن صرع كان يصيب النبي ﷺ. أو النزول إلى الدرك الأسفل من الدناءة بإطلاق لفظ (الخراء) على القرآن، كما في كتاب حيدر حيدر «وليمة لأعشبات التجر»، وغير ذلك من السفاهات.

والطعون على القرآن تنقسم إلى قسمين ؛ طعون حول القرآن، وطعون في القرآن؛ الطعون حول القرآن في مثل الطعن في جمع القرآن، وتواتر القرآن، وتقسيم القرآن إلى مكى ومدنى، ونزول القرآن على سبعة أحرف، ومعنى المتشابة في القرآن، والنسخ في القرآن، وترجمة القرآن وإعجاز القرآن، وقراءات القرآن... إلخ، تلك الشبيه التي تحوم حول القرآن ولا تطعن في آياته طعنًا مباشرًا.

وفي مجلة لواء الإسلام بحث لعبد الباري إبراهيم أبو عبلة في الجواب على طعون المستشرقين في لغة القرآن ونحوه.

ومن أشد الكتب التي طعنت في هذا الداب كتابان:

أ - القرآن نزوله، تدوينه، ترجمته وتاثيره،

لبلايشير

· - مقدمة كتاب المصاحف لأبي داود، لارثر جعفري.

رد عليهما الدكتور إسماعيل سالم عبد العال في كتابه «المستشرقون والقرآن»، في جزاين،

وأما النوع الثاني وهو الطّعن في القرآن نفسه من حيث دلالاته ومعانيه وأخباره وأحكامه وغير ذلك، وهو الذي أبحث فيه، والسبب في ذلك أن هذا النوع هو الذي تولى القرآن الرد على هذه الطاعنين؛ ولأن الرد على هذه الشبه فيه الرد على الطاعنين؛ ولأن الرد على هذه الشبه فيه الرد على تلك الشبه بطريق اللزوم، فإنه إذا ثبت أن القرآن ليس من عند النبي هي، بل من الله تعالى، وهو غير قابل للنقد، وأنه ليس فيه تحريف ولا زيادة، وأنه مسادق الأخبار وواجب الاتباع، إذا ثبت هذا فإن الله تعالى قال فيه: ﴿إِنَّا نَحْنُ نُرِّئُنَا الذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩]، إذن فلا مجال للطعن في تواتره وجمعه وقراءاته وما نسخ منه ؛ لأنه محقوظ بحفظ الله له.

وقد حرصت على الردود الإجمالية لكل طعن في فصل الردود التفصيلية على من طعن في القرآن ؛ لأنها الأهم، فهي صالحة لما قد أثير ولما يمكن أن يُثار في المستقبل، وأما الردود التفصيلية على كل طعن فإنها لا تنتهي، وقد يُفتح لإنسان ما لا يُفتح على غيره في الرد، وبعضها طعن ساذج لا يستحق الرد.

أولاً: التعريف:

الطعن: لكلمة طعن معنيان ؛ حسي، ومعنوي ؛ فالحسي بمعنى الضرب بآلة حادة كالخنجر، وهو المتعدي للمفعول (طعنه)، والمضارع منه مضموم العين (يطعن) وبعضهم يفتحه، والمعنوي بمعنى القدح في شيء، سواء كان نسبًا، أو كتابًا، أو شخصًا، أو غير ذلك، وهو اللازم (طعن فيه)، والمضارع منه مفتوح العين (يطعن).

ثانيا : تعريف القرآن :

هو كلام الله المعجز المنزل على محمد ﷺ، المكتوب في المصاحف، المنقول بالتواتر، المتعبد بتلاوته. والقرآن من المشهورات التي لا تحتاج إلى تعريف.

ثالثاً: تعريف الطعن في القرآن:

الطعن في القرآن: هو أحد مباحث علوم القرآن، التي تبحث في الرد على من طعن في كتباب الله، أو زعم تناقضه، أو إشكاله، والرد عليها بالأدلة الشرعية والعقلية والحسية.

هناك عدة مصطلحات في تسمية هذا العلم، ترادف مصطلح الطعن في القرآن وهي: ١- المتشابه أه المشتبه.

٢- موهم الاختلاف أو مختلف القرآن.

٣- موهم الاضطراب.

٤- أسئلة القرآن.

٥- غامض القرآن.

٦- مشكل القرآن.
 أقدم الطعون:

حديث المغيرة بن شعبة قال: لما قدمت نجران سالوني، فقالوا: إنكم تقرءون: ﴿يَا أَخْتَ هَارُونَ﴾ وموسى قبل عيسى بكذا وكذا، فلما قدمت على رسول الله ﷺ سالته عن ذلك، فقال: «إنهم كانوا يسمون بأنبيائهم والصالحين قبلهم». [مسلم: ٢٢٣]

وهذا الطعن الذي ذكر في الحديث، مع أن النبي ﷺ أجاب عليه، إلا أنه لا يزال يردد إلى يومنا هذا، كما سترى فيما سياتي إن شاء الله.

معرفة أعداء الإسلام عظيم أهمية القرآن:

عرف أعداء الله أهمية كتاب الله تعالى في نفوس المسلمين، ومدى تعلقهم به، وعلموا أنه هو باعث نهضتهم، ومحيي همتهم، وموحد كلمتهم، وسبب نجاتهم وقوتهم.

يقول الحاخام الأكبر لإسرائيل - سابقًا - مردخاي الياهو، مخاطبًا مجموعة على وشك الالتحاق بالجيش الإسرائيلي: «هذا الكتاب الذي يسمونه القرآن هو عدونا الأكبر والأوحد، هذا العدو لا تستطيع وسائلنا العسكرية مواجهته، كيف يمكن تحقيق السلام في وقت يقدس العرب والمسلمون فيه كتابًا يتحدث عنا بكل هذه السلبية؟! على حكام العرب أن يختاروا ؛ إما القرآن أو السلام معنا». [مجلة البيان: عد ١٥٩ بتاريخ ١٤٢١هـ]

وفي بدايات هذا القرن كان الجنود الإيطاليون يتغنون بانشودتهم: «أنا ذاهب إلى ليبيا فرحًا مسرورًا، لأبذل دمي في سبيل سحق الأمة الملعونة ومحو القرآن، وإذا مت يا أماه فلا تبكيني، وإذا سالك أحد عن عدم حدادك فقولي: لقد مات وهو يحارب الإسلام».

[صلاح الأمة لسيد عفاني ٦/٥٧٥]

ويقول الحاكم الفرنسي في الجزائر: «إنّنا لن نّنتُصرُ على الجزائريين ما داموا يقرؤون القرآن، ويتكلمون العربية».

إقادة الغرب يقولون دمروا الإسلام أبيدوا أهله، لجلال العالم، ص٣١] ويقول وليم جيفورد: «متى توارى القرآن ومدينة مكة عن بلاد العرب، يمكننا حينثذ أن نرى العربي يتدرج في طريق الحضارة الغربية بعيدًا عن محمد وكتابه».

[المرجع السابق ص٤٩]

ويقول اللورد كرومر في مصر: «جئت لأمحو ثلاثاً: القرآن، والكعبة، والأزهر». [الخنجر المسوم ٢٩٥]

يقول جون تاكلي: «يجب أن نستخدم القرآن – وهو أمضى سلاح - ضد الإسلام نفسه، بأن نعلم هؤلاء الناس - يعنى المسلمين - أن الصحيح في القرآن ليس جديدًا، وأن الجديد ليس صحيحًا». [مجلة الفقة الإسلامي ص٣٢٩]

ويقول غلادستون - وزير المستعمرات البريطاني سنة ١٨٩٥، ثم رئيس الوزراء-: «لن تحقق بريطانيا شيئًا من غاياتها في العرب، إلا إذا سلبتهم سلطان هذا الكتاب، أخرجوا سر هذا الكتاب - يعني القرآن - مما بينهم، تتحطم أمامكم جميع السدود».

[القراءة المعاصرة للقرآن في الميزان ص١٧]

وقال أيضًا: «مادام هذا القرآن موجودًا في أيدي المسلمين، فلن تستطيع أوروبا السيطرة على الشيرق، ولا تكون هي نفسها في أمان».

[منهج الدرسة العقلية الحديثة في التفسير ص٢٤٤]

إذن هم تعرفون أن القرآن مصدر قوة المسلمين، لذلك أعلنوا الحرب على كتاب الله تعالى، وهذه الحرب قديمة قدم نزول القرآن، كما قال تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفُرُوا لاَّ تَسْمُعُوا لِهَذَا الْقُرْآنِ وَالْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِيُونَ ﴾ [فصلت: ٢٦] ؛ يعنى أن الغلبة لهم على المسلمين إنما تكون باللغو والطعن في القرآن.

أنواع الطعون:

الطاعنون في القرآن كثيرون، ومطاعنهم وشبهاتهم كثيرة، وحصرها قد يعيى الباحث، ويكل المجد، ولكن حقيقة هذه الطعون أنها تدور في أفلاك محددة، وتنبع من مشكاة واحدة، وبمكننا أن نرجعها إلى أصول وقواعد تلملم شعث هذه الطعون، والرد على هذه الأصول يتكفل بالرد على جميع ما تحتها من طعونات لا تعد ولا تحصر، ويمكننا أن نرد المطاعن إلى أربعة أصول يتفرع من بعضها فروع ؛ وهي:

١- نفى نسبة القرآن لله تعالى: وبشمل عدة طعون:

-نسبته إلى النبي ﷺ وأنه من تأليفه.

-نسبته إلى الاقتياس من الكتب السابقة كالتوراة والإنحيل

-دعوى عدم قدسيته وإمكانية نقده ومضالفته؛ يعني قد يقر بأنه ليس من النبي ﷺ وأنه من الله تعالى، ولكن يقول هو ليس مقدسيًا، بل يمكن نقيده، وهذا الكلام حقيقته نفي القرآن عن الله تعالى؛ لأن ما كان من الله سيحانه فهو مقدس ولا يمكن نقده، وما كان من غيره فينطبق عليه ما يحرى على كلام البشير من خطأ أو عجن أو جهل، إلى غير ذلك من نقائص البشر.

٢- زعم عدم حفظه:

يعنى قد يقر بأن القرآن من الله جل جلاله، ولكن يزعم عدم حفظه فيدعى:

-أنه ليس هو القرآن الذي أنزل على محمد ﷺ، بل قد غير ويدل، وأما الأصل فلا وحود له.

-أنه زيد فيه ونقص، يعنى قد يقر بأن القرآن الموحود هو الكتاب الذي نزل من الله، ولكن يقول إنه زيد فيه أو نُقص منه.

إمدى- اتهام القرآن بالتناقض: ما الم الله المعملة

-تناقض الآيات بعضها مع بعض.

٤ - اتهام القرآن بمعارضة الحقائق:

-معارضة الحقائق الشرعية.

-معارضة الحقائق التاريخية.

-معارضة الحقائق الكونية، أو حقائق العلم التجريبي الحديث أحلنا الله إلى الداب

والملاحظ في هذه الطعون هو التدرج فيها، فكلما انتفت شبهة انتقلوا إلى التي تليها.

ولو علم المسلمون هذه الشبه الأربع والرد عليها لما حصل ما نراه الآن من تأثر كثير من المسلمين بها، بل والاعتقاد فدها أو التسليم دها.

والمطاعن من حيث صراحتها تنقسم إلى نوعين:

١- طعون واضحة وصريحة، وهذا هو الغالب في طعون المستشرقين. علمًا و عاملًا الما صفاعة

٢- طعون غامضة وملتوية وغير مباشرة، وهذا الغالب في طعون العلمانيين.

-الرد على من طعن في القرآن.

أولاً: الردود الإجمالية التي تصلح لكل شبهة:

١- إعجاز القرآن الغييبي والعلمي والبياني والتشريعي وعلم وسيدره وبالمقال وربا عنااه

٢- التحدي أن يأتي أحد بمثله: ﴿ فَلْنَأْتُوا بِحَدِيثِ مثله إِنْ كَافُوا صَادِقِينَ ﴾ [الطور: ٣٤]، ﴿ قُلْ لَئِنِ احْتَمَعَت الإنْسُ وَالحِنْ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لاَ يَأْتُونَ بمثُّله وَلَوْ كَانَ يَعْضُهُمْ لِيَعْضِ ظَهِدِرًا ﴾ [الإسراء: ٨٨]، ﴿ فَأَتُّوا سِنُورَةِ مِنْ مِثْلِهِ وَادْعُوا شَلُّهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣]، ﴿ فَأَتُوا بِعَشْرِ سُورِ مِثْلُه مُ فُتَ رَيَاتٍ وَادْعُوا مَن اسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنَّ كُنْتُمْ صادقين ﴾ [هود: ١٣].

٣- شهادة المنصفين من الخصوم بصدقه.

إلوجدة الموضوعية لكل سورة.

٥- عدم التناقض.

٦- عدم معارضة كفار مكة له، مع أنهم أكثر الناس عداوة وفصاحة.

وللحديث بقية باذن الله تعالى.

# علان توبة وتبرئة ذمة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى أله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فلقد كتبت عن التصوف مدافعًا عنه، وذلك من خلال الرد على كتاب الأستاذ/ محمود المراكبي «عقائد الصوفية»، والله وحده بعلم أن الباعث لي على الكتابة لم يكن طلبًا لدنيا أو تحقيقًا لغرض أو عرض، وقد تم نشر هذه المقالات في مجلة «الإسالام وطن» بعنوان «خطايا المراكبي»، ولما تبين لي أن بعض الطرق الصوفية تتعاطف مع الشبيعة، وكنت أنا من المتعاطفين معهم، ولكن بعد أن قاموا بإعدام الرئيس الراحل «صدام حسين» بطريق تقشعر لها الأبدان، وأظهروا الشماتة والفرح بإعدامه، وخالفوا بذلك تعاليم الإسلام واحترام الميت، وعدم احترام مشاعر المسلمين، وقيامهم بحملة إبادة لأهل السنة في العراق، وكذلك ما تبثه قنواتهم الفضائية مثل: الفرات، والأنوار، والكوثر، من سب وطعن في صحابة النبي ﷺ بطريق مـبـاشــر وفي حق أني بكر وعمر وعثمان رضى الله عنهم بطريق غير

لذلك نعلن مقاطعة كل طريقة صوفية تتعاطف مع الشيعة الذين أجرموا وشاركوا في تدمير العراق وقتل الأبرياء، كما أقدم عذري واعتذاري إلى كل مسلم قرأ ما كتبت وكنت سببًا في إزعاجه وأستغفر الله من كل قول أو عمل أو حال وقعت فيه بدون قصد وكان مخالفًا للكتاب الكريم والسنة المطهرة، ونسأل الله لذا ولكم العفو والعافية في الدين والدنيا والآخرة.

> طاهر رمضان عبد الرازق إمام وخطيب بأوقاف السويس تعليق رئيس التحرير:

الأخ المكرم: طاهر رمضان، جزاكم الله خير الجزاء على ما قدمتم، والله سيحانه بعفو عنا وعنكم، وهذا الاعتذار منكم يستحق أن يكتب في مكارم الأخلاق.

فاللهم ردنا إلى الحق ردًا حميادً.

#### رقم ۱۶۹۰ ساریخ ۱۷/۱/۲۰۰۷م

بعد الاطلاع على القانون ٨٤ لسنة ٢٠٠٢م بشأن الجمعيات والمؤسسات الخاصة، وعلى القرار 

١- فرع أنصار السنة المحمدية (برك الخيام) تاريخ ٢٠٠٧/١/١٠م

٢- فرع أنصار السنة المحمدية بكفر دميرة القديم م. طلخا برقم (١٤٦٠) بتاريخ ٢٠٠٧/١/١٧م.





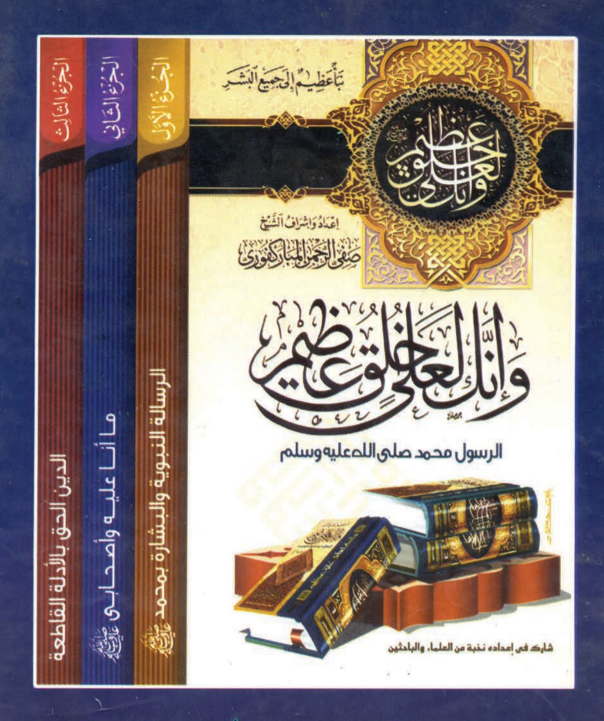
# صدقة جارية، علم ينتفع به بالراخي السلمة في السلم واختي السلمة

بالمشاركة بجزء من مالك ومن الزكوات أو الصدقات لنشر التوحيد عبر مجلة التوحيد من خلال المساركة في الأعمال التالية:

طباعة كتيب يسوزع مع مجلة التوحيد مجسانًا تتكلف النسخة خمسة وسبعين قرشا يطبع مسن كل كتيب مائسة وخمسون ألف نسخة. نشسر تراث الجماعة مسن خلال طبع المجلة وتجليدها بجمع أعسداد السنة في مجلد واحد وذلك لعمل كرتونة كاملة مع سنة من المجلة. دعم مشروع المليسون نسخة من مجلة التوحيد. نسخة من المجلة لكل خطيب من خطباء الأوقادا في والأزهر تصله على عنوانه.

كما يمكنك المشادكة ودعم ذلك بعمل حوالة أو شيك مصرفي على بنك فيصل الإسلامي فرج القاهرة حساب رقم على بنك فيصل ١٩١٥٩ باسم مجلة التوحيد





يطلب في القاهرة من: المكنبة الاسلامية في الماء المكتبة الاسلامية في الماء عند 1.77/101

Upload by: altawhedmag.com