



## السنة السادسة والثلاثون

العدد ٢٦٦ جمادي الآخرة ١٤٢٨ ه



## هل تعرف الشيُّنْظير؟!

ورد في صحيح مسلم أن رسول الله ﷺ ذكر خمسة أصناف من أهل النار، منهم «الشَّنْظير»، فمن هو ذلك الشَّنْظير ؟

الحديث فسره بأنه الفاحش، وأجمعت معاجم اللغة على أن الرجل يُقال له: الشنظير والشنظيرة، وهو الرجل الذي يشتم أعراض الناس، والشنظير هو البذيء الفاحش من الرجال وهو السيء الخلق، الذي يسب كرام الناس ويسيء إليهم ويرميهم بالفجور، ويشينهم بما كثر وقل، ويرميهم بدائه وينسل، فيسيء إلى كرام الناس وخاصة العلماء والدعاة والمصلحين، في حين أنه يُعْزى وينتسب إلى شر كل ماش حافيًا أو منتعلاً.

قال الشباعر:

يُشَنَّظِرُ بالقومِ الكرامِ ويَعْتَزي

إلى شرّ حاف في البلاد وناعل كما أن الشنظير من حمقه لا يعرف الفول من البعر، ولا يعرف المصلح من المفسد، ولا يعرف رجّل امرأته من رأسها.

ولذلك اشتكت امرأة شاعرة زوجها (الأستاذ شنظيرة) فقالت:

شَيْظُيرَةُ زَوُجَنِـيهِ اهْلـي من حُمقِه يَحْسَبُ راسي رِجْلي كانـه لم يَـرَ أُنثى قَبْلى

فليحذر كل أبوين من العجلة في تزويع بناتهن حتى لا تكون العاقبة مع أحمق شنظير.

ولا أرى للأحمق الشنطُّيرِ في الشكلِ والمضمونِ من نظيرِ إلا الذي ندعوه بالخنزير

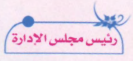
فهل عرفتم لم عَدُّ النبي 🍪 الشنظير من أهل النار ؟

التحرير

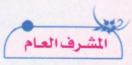
همفاجأة الم كبري

ماعله الله الماله الله الماله الماله

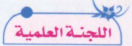
ليله والحمر الحيام



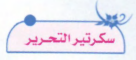
د. جمال المراكبي



<u>د. عبدالله شاكرالجنيدي</u>



د، عبد العظيم بدوي زُكريا حسيني چمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل



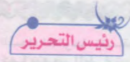
### مصطفي خليل أبو المعاطي

لتحرير

۸ شارع قوله - عابدین القاهرة ت: ۳۹۳۲۵۱۷ - فاکس ۳۹۳۲۵۱۷ قسم التوزیع و الاشتراکات ت: ۳۹۱۵۶۵۱ المرکز العام هاتف: ۳۹۱۵۶۷۱ - ۳۹۱۵۶۵۲۳

لأول مرة نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٣٥ مجلداً من مجلة التوحيد عن ٣٥ سنة كاملة

Upload by: altawhedmag.com



# مدير التحرير الفني



حسين عطا القراط

# في هذا العدد

| 4    | الافتتاحية فضائيات تفسد في الأرض د جمال المراكبي |
|------|--------------------------------------------------|
| 1    | كلمة التحرير؛ جمال سعد ضائم                      |
| 11.1 | مات التقسير: «سورة التكوير » د. عبد العظيم بدوي  |
| 18   | ياب السنة مناقب طلحة بن عبيد الله كريا حسيني     |
|      | سلّ السبوف والحراب لصد عدوان الشبعة الرولفض على  |

ادمن دياب الإصحاب على حشيش دور العجار خاتم الأنساء والمرسلين رحمة من رب العالمين

د ، عبد الله شاكر

مصطفى البصراتي مختارات من علوم القرآن

نكاح المتعة عند الشبعة نكاح ام سفاح د . على السالوس حدث في مثل هذا الشهر

القصة في كتاب الله: اسل بني اسرائيل،

عيد الرازق السيد عيد

علاء خضر واحة التوحيد المنهج الإسلامي في وقاية المجتمعات من الفاحشية

متولى العراجيلي ٣٨

اتبعوا ولا تبتدعوا: الصوفية والشيعة والعدوان على

الشريعة محاوية محمدهيكل

الأسرة المسلمة : اعرف ربك جمال عبد الرحمن سعيدعامر من أحكام الذبائح

من رواتع الماضي المحمود شاكر

ذبر الداعي

منهج السلف في تفيويض الصيفات

ــد العليم

محمود المراكبي حقيقة مشهدرئيسة الديوان

وقرفات مع عيمل المراة المستشار احمد السيد اسامة سلتمان سح البهود ومهد الرافضة

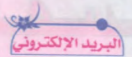
# ثمن النسخة

مصر ١٥٠ قرشاً ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المفرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو

# لاشتراك السنوى

١- في الداخل ٢٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد

٢- في الخارج ٢٠ دولارا أو ٢٥ ريالا سعوديا أو ما يعادلهما. ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أوشيك على بنك فيصل الإسلامي -فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة ( حسابرقم/ ١٩١٥٩٠)



الحلة: MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحرير: GSHATEM@HOTMAIL.COM التوزيع والاشتراكات: SEE2070@HOTMAIL.COM موقع المجلة على الإنترنت: WWW.ALTAWHED.COM موقع المركز العام: WWW.ELSONNA.COM



مطابع الأهرام التجارية قليوب - مصر

١٤٠ جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر ١١٠دولارا لن يطلبها خارج مصر شاملة سعرالشحن

Upload by: altawhedmag.com

في عصر العولمة، في زمن السماء المفتوحة، تتساقط علينا الفتن من الفضائيات كما ينهمر المطر غزيراً متتابعاً، فما من بلدة من بلدان المسلمين إلا وترخر بالأطباق والهوائيات التي تعبر عن غزوة شرسة تأتينا من الفضاء محملة بصنوف من الفتن ولقد تنبأ رسول الله عليه بهذا الواقع المرير، حين صعد قمة عالية فنظر في البيوت وقال: إني أرى الفتن تقع خلال بيوتكم كمواقع المطر. والحديث رواه البخاري ومسلم عن اسامة بن زيد - رضي الله عنهما - قال: أشرف النبي على على أمم من أطام المدينة فقال: «هل ترون ما أرى ؟» قالو: لا، قال: «فإني أرى الفتن تقع خلال بيوتكم كمواقع القطر».

وإذا كان شراح هذا الحديث قد حملوا هذا على الفتن التي وقعت بالمدينة بعد مقتل عمر بن الخطاب ثم عثمان بن عفان - رضي الله عنهما - لم يقع ببال أحد من أهل العلم قديماً ولا خطر على قلبه أن تظهر مثل هذه القنوات، وأن تكون هناك شبكة للمعلومات تسع الدنيا بأسرها وتطل على الناس بالغث والسمين، والطالح والصالح.

٥٥ التنصيريطل بوجهه القبيح ٥٥٠

أصبح التبشير بالنصرانية في زماننا هذا سهالاً ميسوراً، مواقع للتبشير، وقنوات فضائية عديدة تنفق المليارات على التبشير المسيحي وتقتحم البيوت، ويشاهدها أبناؤنا وبناتنا من غير حرج، بل إن بعض هذه القنوات تتبنى منهج السب والطعن في القرآن الكريم وفي نبي الإسلام محمد وتصفه باقبح الأوصاف.

ونجد بعض المسلمين يشكو ويقول لماذا لا تردون على هذا الهجوم السافر على دين الله عز وجل "

وه الدجسالون وه

نوع آخر من القنوات يقوم على الدجل والشعوذة ويستغل البسطاء من المسلمين فيوقعهم في ألوان من الشرك كبيره وصغيره، ويسطو على أموالهم بالوان من الخداع والتضليل، والمشاهدون يتهافتون على هذه القنوات كما يتهافت الفراش على النار يحوم حولها ويسقط في أتونها .

هذا مع أن ربنا تبارك وتعالى حندرنا هذا الدجل وأخبرنا أن السحرة يتعلمون ما يضرهم ولا ينقعهم ويسعون للتفريق بين المرء وزوجه فقال تعالى: ﴿ وَلَمُ حَامِهُمْ رَسُولٌ مَنْ عِندِ اللهِ مُصِدَقٌ لمَّا مَعَهُمْ نَبَدَ فَرِيقٌ مَنْ النّبِنَ أُوتُواْ الْكَتِابِ كِتَابَ اللهِ وَرَاء ظَهُورِهمْ كَانَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ وَاتّبُعُواْ مَا تَتْلُواْ الشَّيَاطِينُ عَلَى مَلْكِ سَلّيهُمَانَ وَمَا كَفَرَ سَلّيْهُمَانُ وَلَكِنُ السَّنْيَاطِينَ كَفَرُواْ يُعْلَمُونَ النّاسَ وَمَا كَفَرَ سَلْيُهُمَانَ النّاسَ كَفَرُواْ يُعْلَمُونَ النّاسَ



السَّحْرَ وَمَا أَنْزِلَ عَلَى الْلُكُنُّنِ بِبَائِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدِ حَتًى يَقُولاً إِنْمَا نَحْنُ فِئْنَةً فَلاَ تَكُفُّرُ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُغْرَفُونَ بِهِ بَيْنَ الْرُّءِ وَرَوْجِهِ وَمَا هُم بِصَارِّينَ بِهِ مِنْ أَحَدِ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضَرُّهُمْ وَلاَ يَنفَعُهُمُّ وَلَا يَنفَعُهُمُّ وَلاَ يَنفَعُهُمُ لَيْنُ مِن عَلَيْقِ وَلَبِنِّسَ مَا شَرَواْ بِهِ أَنفُسَهُمْ وَلاَ يَنفَعُهُمُ لَهُ فَي الْأَخْرَةِ مِنْ خَلاقٍ ولَبِنِّسَ مَا شَرَواْ بِهِ أَنفُسَهُمْ لَهُ كَانُواْ يُعْلَمُونَ ﴾ السِوَقَاعِينَ اللهِ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا لَهُ فَي الْأَخْرَةِ مِنْ خَلاقٍ ولَبِنِّسَ مَا شَرَواْ بِهِ أَنفُسَهُمْ لَهُ كُولُوا يَعْلَمُونَ ﴾ السِوَقَاعِينَ اللهِ وَيَتَعْلَمُونَ اللهِ وَيَتَعْلَمُونَ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا يَنفُلُهُمُ اللهُ لَوْلَا لَا لَهُ لَيْ اللّهُ لَيْ اللّهُ لِللّهُ إِلَّا لِللّهُ لَا لِهُ لَيْعُمُونَ اللّهُ اللّهُ لَيْ اللّهُ لَا لَهُ لَيْ اللّهُ لَهُ لَا لَهُ لَهُ لَهُ لَا لَهُ لَوْلَهُ لِمُ لَا لَهُ لَهُ لَا لَهُ لَيْ لَا لَهُ لَوْلَهُ لِهِ لَا لَهُ لَا لَهُ لَهُ لَا لَهُ لَا لِللّهُ لَهُ لَا لَهُ لَاللّهُ لَلْهُ لَا لَا لَهُ لَهُمُ لَلّهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَهُ لِلّهُ لَا لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَهُ لِللْهُ لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَا لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لِهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَهُ لِللّهُ لِلْفُولُ لَهُ لَا لَا لَا لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَلْكُولُولُ لَا لَا لَهُ لَمُ لَا لَا لَهُ لَلْمُ لَلْكُولُولُ لَعُلِي لَا لَا لَهُ لِلْلّهُ لِلْكُولُ لِلْلّهُ لَا لَا لَا لَهُ لَا لَا لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَلْكُولِ لَا لَهُ لَلْكُولُولُ لَا لَا لَا لَهُ لَلْكُولُ لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَهُ لَا لَا لَا لَهُ لَا لَا لَا لَا لَا لَهُ لَا لَا لَا لَا لَهُ لَا

ورسول الله 🎏 بحذرنا إتيان الكهان ويقول: (من أتى كاهنا أو عرافاً فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد 🐲.

ويقول معاوية بن الحكم السلمي لرسول الله ﷺ: «منا أناس ياتون الكهان. فقال ﷺ: لا تاتهم».

#### وه قنوات تبث الفواحش والضلالات وه

وأكثر القنوات تبث المشاهد الخليعة والصور الفاضحة والأغاني الماجنة والأفلام والمسلسات الهابطة، ولا يأس أن يتخللها برامج الأبراج وتوقع الحظ وادعاء العلم بما يكون في غد من أمور الغيب، وبرامج تفسير الأحلام، والقنوات التي تخاطب اطفالنا وتشكل عقولهم ووجدانهم، فضلاً عن القنوات الرياضية، وبعض هذه القنوات لا يتم استقباله إلا بعد دفع اشتراكات مالية ومع هذا فالناس اليوم يتهافتون عليها بصورة أو باخرى ويستوي في ذلك الفقراء والأغنياء

ولكن الأعجب من هذا كله أن تجد قنوات للدعارة والجنس تدعو صراحة ولكن الأعجب من هذا كله أن تجد قنوات للدعارة والجنس تدعو صراحة للممارسات المحرمة عن طريق التواصل بالهاتف، وإني لأعجب كيف تدخل هذه القنوات بيوتاً تمتلئ بالشباب من الجنسين ذكوراً وإناثا، وصا الذي ينتظر يُرجى من وراء هذا الخبث، وقد عادت صاحبات الرايات الحمر يقتحمن البيوت، وينشرن البغاء ويدخلن غرف النوم عبر هذه القنوات والفضائيات التي أصدحت فضائحيات.

أضف إلى هذا كله قنوات البدع والضيلال التي تروج للفكر الشيعي الرافضي وتُنظر له.

ولكن الذي أدهشني أن أجد قناة تدعو للإسلام على الطريقة القاديانية أو الأحمدية وهي التي تدعى إم تي إيه MTA3 يتليفزيون المسلم الأحمدي، وتبث بعدة لغات منها العربية، وهذا ما يدعونا للتعرف مجدداً على هذه الطائفة وعلى ظروف نشاتها وتطورها وانتشارها والتبشير بها، وما يبث اليوم في هذه القناة، ما له وما عليه.

نشأة القاديانية القاديانية حركة نشات في الهند، زعم مؤسسها أنه مجدد جاء برؤية جديدة لدين الإسلام، ومؤسسها هو مرزا غلام أحمد القادياني نسبة إلى بلدة يقال لها قاديان، ثم ادعى هذا المجدد أنه المهدي المنتظر والمسيح الموعود الذي يكون على يديه ظهور الدين والنصر المبين، ثم ادعى بعد ذلك أنه نبى يوحى إليه وأنه أفضل النبيين، وانقسم القاديانيون إلى قسمين، قسم يدعى نبوته، وقسم أخر يرفض دعوى النبوة ويراه مجدداً وأنه هو المهدي المنتظر والمسيح الموعود، وهؤلاء هم جماعة لاهور الاحمدية، وهذا هو الذي يبشرون به وينشرونه من خلال القنوات الفضائية التي أنشئت في لندن، ثم بدأت البث باللغة العربية من خلال التليفزيون الإسلامي الأحمدي

ولما مات غلام أحمد سنة ١٩٠٨ بعد أن أسس جماعته بثمان سنوات بايعوا الخليفة الذي يسمونه أمير المؤمنين، وقد صنف تفسيراً للقرآن الكريم



التنصيرفي زمانناسهلأ ميسورا وذلكمن العبديدمن القنوات الفضائية التىتنفق المليسارات علىمده الدعية



إن مما يؤسف المأن نجد في هذا العصر العصر المشاهد المشاهد المشاهد الخليعية والصور الفاضحة ومنها ما يدعسوا مصراحية للممارسات



زعم فيه أن الله أوحى إليه بقوله تعالى: «اعملوا أل داود شكراً» بما يعني أنه سيصبح خليفة للمهدي، وزعيمهم الذي يلقبونه أمير المؤمنين اليوم يتحدث الإنجليزية بطلاقة ويخطب باللغة الإنجليزية، وإن كان يقرأ الآيات والأحاديث بلكنة عربية ركيكة، وله برنامج في هذه القناة بعنوان حديث إلى العرب.

لقد قرأت عن القاديانية كدعوة منحرفة عن الدين يحميها المستعمر ويشجعها، وتابعت الفتاوى العديدة التي حكمت بكفر منتحليها، من ذلك قرار رابطة العالم الإسلامي في جلستها المنعقدة بمكة المكرمة في ربيع الأول ١٣٩٤هـ إبريل ١٩٧٤م الذي أعلن كفر هذه الطائفة وخروجها عن الإسلام، وكذلك قرار البرلمان – مجلس الأمة – الباكستاني باعتبار القاديانية أقلية غير

#### وو القاديانية والنقية وو

ويبدو أن القاديانية قد أخذت عن الشيعة مبدأ التقية، أو أن القائمين على هذه القناة الفضائية ينتحلون فكر جماعة لاهور الذين لا يزعمون نبوة مرزا غلام أحمد لأنهم يرددون دائماً هذا الشعار على قناتهم ونصه كالتالي:

إنا نحن مسلمون نؤمن بالله الفرد الصمد الأحد قائلين لا إله إلا هو، ونؤمن بكتاب الله القرآن، ورسوله سيدنا محمد خاتم النبيين، ونؤمن بالملائكة، ويوم البعث والجنة والنار، ونصلي ونصوم ونست قبل القبلة، ونحرم ما حرم الله ورسوله، ونحل ما احل الله ورسوله، ولا نزيد على الشريعة ولا ننقص منها مثقال ذرة، ونقبل كل ما جاء به رسول الله \* إن فهمنا أو لم نفهم سره ولم ندرك حقيقته.

ويوردون مع هذا البيان صورة لإمامهم مكتوب تحتها «الإمام المهدي والمسيح الموعود عليه السلام».

#### و ملاحظات على برامج القناة و

ومما لاحظته على البرامج التي تبثها هذه القناة ما يلي:

أولاً: هذا البيان الذي يؤكدون فيه على إيمانهم بالله وبكتابه وبرسوله محمد النبين.

ثانياً: يعظمون أصحاب رسول الله ﷺ ويقرون بخلافة أبي بكر وعمر وعثمان وعلى رضي الله عنهم.

ثالثاً: يعتبرون زوال الخلافة بعد الراشدين الأربعة حتى جددها خلفاء إمامهم المهدي والمسيح الموعود.

رابعاً: يردون على الشيعة الروافض، وسمعت أميرهم ينتقد قول الشيعة بزواج المتعة.

خَامِساً: يقدمون برنامجاً حوارياً بناقشون فيه عقائد النصارى ويردون على زكريا بطرس افتراءاته على الإسلام وعلى النبي ، وقد افتتن كثير من عوام المسلمين بهذه القناة بسبب هذا البرنامج.

ساسياً: يوافقون النصارى في عقيدة صلب المسيح إلا أنهم يقولون إنه لم يمت على الصليب بل توفاه الله ورفعه إليه وطهره من الكافرين.

سابعاً: يناقشون بطريقة عقلية المعجزات الواردة في القرآن، ويزعمون أن البحر لم ينشق بعصا موسى وإنما سلك موسى طريقاً في البحر يابساً فيه بعض الارتفاع للأرض كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَوْحُيْنًا إِلَى مُوسَى أَنْ أَسُنِ

بِعِيَادِي فَاصْرِبْ لَهُمْ طَرِيقاً فِي الْبَحْرِ بِبَسَا لا تَخَافُ دَرَكاً وَلاَ تَخْشَنَى ﴾ (طه:٧٧).

ويقول لما سيار فرعون في هذا الطريق جاء المد فاغرق فرعون، ولا ادري

ماذا يصنعون بقول الله تعالى: ﴿ فَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنِ اصْرُبِ بُعَصِنَاكَ النَّحْرَ فَانْفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فَرْقَ كَالطُّودِ الْعَظيم ﴾ (الشعراء:٦٣).

ويقولون إن الهدهد في سورة النمل في قوله تعالى ﴿ وَتَفَقُّدُ الطُّيِّرُ فَقَالُ مَا لِيَ لاَ أَرِي الْهُدُهُدُ أَمْ كَانَ مِنَ الْغَائِبِينَ ﴾ (النمل:٢٠) رجل اسمه هدهد، والنملة امرأة اسمها نملة، وأن قول إبراهيم عليه السلام ﴿ أَرْنِي كُنِّفَ تُحْيِي الْمُؤتِّي ﴾ كناية عن استفساره كيف يدعو قومه ويحيى موات قلوبهم.... إلخ.

ثامناً: يزعمون أن وعد رسوله الله 🐲 بعودة الخلافة على منهاج النبوة كما في قوله 🈻: «تكون النبوة فيكم ما شياء الله أن يكون ثم يرفعها الله إذا شاء أن يرفعها ثم تكون خلافة على منهاج النبوة فتكون ما شاء الله أن تكون ثم يرفعها الله إذا شاء أن يرفعها ثم تكون ملكا عاضا فيكون ما شباء الله أن تكون ثم يرفعها الله إذا شاء أن يرفعها ثم يكون ملكا جبريا فتكون ما شاء الله أن تكون ثم يرفعها إذا شاء أن يرفعها ثم تكون خلافة على منهاج النبوة ثم سكت، يزعمون أن هذا الوعد قد تحقق بإمامهم المهدي ومسيحهم الموعود وأنه أعلن أن هذا الأمر سيبقى على الأقل لمدة ألف سنة.

ويقولون: زالت خلافة النبوة بمقتل على بن أبي طالب رضى الله عنه وفقدت الأمة الخلافة، ولم يبق إلا خلافة المجددين على رأس كل مائة سنة يبعث الله للأمة من يجدد دينها، ثم جاءت الخلافة على منهاج النبوة بظهور الإمام المهدي والمسيح الموعود وستبقى على أقل تقدير ألف عام.

تاسعاً: في موضوع السحر يقولون بقول المعتزلة ويقول قائلهم أكثر ما يقوله المعتزلة صحيح، وأكثر ما يقوله أهل السنة أو أكثر أهل السنة باطل، ويضعفون حديث البخاري في قصة سحر النبي 👺.

وأخيراً.. بعد ما رأينا عوام المسلمين يفتتنون بمثل هذه القناة كان لا بد من التحنير، وأزعم أن كل ما ذكرته في هذا المقال مما شاهدته أو سمعته ينفسي لم ينقله لي أحد.

ولا يبقى في هذا الزخم الإعلامي إلا ما تبثه قنوات أهل السنة مثل: قنوات المجد، وقناة الحكمة، وغيرها، نفع الله بها ووفق القائمين عليها إلى ما بحيه ويرضاه.

#### ن الروبيضة .. والصحافة الصفراء [1]

وصدق رسول الله 🐉 إذ يقول: «سيأتي على الناس سنوات خداعات يصدق فيها الكاذب ويكذب فيها الصادق ويؤتمن فيها الخائن ويخون فيها الأمين وينطق فيها الرويبضة، قبل: وما الرويبضة؛ قال: «الرجل التافه يتحدث في أمر العامة». صحيح ابن ماجه.

وقد سألني كثير من الناس الغيورين على اللين عما سطرته والصحافة الصفراء ومن إساءات وبداءات عن التوحيد وأهله، فقالوا: ألا ترد على هذه الصحيفة؟ قلت:

لكان وزن الذر مثقالاً بدينار له كل كلب عوى القمته حجرا والله من واء القصد



القادبانسة طائفة منحرفةعن الدين يحميها الستعمر ويشجعها. ولقداعلنت رابطةالعالم الإسلامي ک فرها وخروجهاعن الإسلامكما اعتسرها مجلى الأمة الباكستاني أقليةمسلمة



الحمد لله على إحسانه، والشكر له على توفيقه وامتنانه، وأشهد آلا إله إلا الله وحده لا شريك له تعظيمًا لشانه، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله الداعى إلى رضوانه . وبعد:

فإن لهذه الشريعة الغراء أعداء الدَّاء، لا يألون إقدامًا، ولا ينكسون إحجامًا، ولا يعرفون انهزامًا في محاربتها ومحاولة وأدها في مهدها، بزعزعة ثوابتها وخلخلة قواعدها، والتشكيك في مسلماتها، عقد لألوية البدعة، وإطلاق لعنان الفتنة، ومضادّة للشريعة، بطرق الخداع والمكر والتأويل، والدجل والكذب والتحيل، ولبس الحق بالباطل باقوال مزخرفة والفاظ خادعة، تبريرًا للانحراف، وتقريرًا للتهاوي والانجراف، يتولى كبر هذا الجرم العظيم منافقون معاندون، يظهرون ما لا يبطنون، ويفسدون في الأرض ولا يصلحون، سلكوا إذ لم يقدروا على المجاهرة برفض الشريعة وردها طرقا ماكرة، ووسائل مضلَّلة فاجرة، تقلب الحقائق، ليظهر الحق في صورة العاطل، والعاطل في صورة الحق، وللعاطل أنصارٌ والفاف، وللفساد أعوان وأخلاف، وللشير نُظارٌ والأف، ولربما عمدوا في ذلك إلى بعض من يروج عليهم زغل المسائل، كما يروج على الجاهل بالنقد زغل الدراهم، ياتوهم بمسائل ظاهرها جميل، وباطنها مكرٌ وحداع وتضليل، فينظر الغرُّ في ظاهرها، فيقضى بجوازها، وذو البصيرة ينقد مقاصدها وباطنها فيقضي بحرمتها وشناعة إبرازها.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في الفتاوى الكبرى (٢٥٣/١): «هذه الحيل التي وضعها هؤلاء عمدوا إلى السنن فاحتالوا في نقضها، أتوا إلى الذي قبل لهم: إنه حرام فاحتالوا فيه حتى حللوه ما أخبثهم بحتالوا لنقض سنن رسول الله ﷺ،

ويقول زياد بن حدير: قال لي عمر رضي الله عنه: هل تعرف ما يهدم الإسلام؟ قال: قلت: لا، قال: «يهدمه زلة عالم، وجدال المنافق بالكتاب وحكم الأئمة المضلين». اخرجه الدارمي (۸۲/۱)، وابو تعيم في الحلية (۲۰۵۰).

رضاع الكبير ... وتشكيك المبطلين 11

وتاتي على الأمة الفواجعُ لتظهر دخيلة أهل النفاق والشقاق وسوء طويتهم، وتكشف رداء المداورة، وعَرَق ثوب المراوغة، وصدق الله -ومن اصدق من الله قيلاً-: ﴿ أَمْ حَسِبَ النَينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضَ أَنْ لَنُ يُخْرِجُ اللَّهُ أَضَّغَانَهُمُّ (٢٩) ولُوْ نَشَاءُ لأَرْيُنَاكَهُمْ فَلَعَرَقْتَهُمْ سِيمَاهُمُّ وَلَتَعْرُقْنُهُمْ فِي لَحْنَ الْقَوْلُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ أَعْمَالَكُمْ ﴾ (مصد: ٢٠٠١٩)

وبين الحين والآخر نرى ضجة مثارة، وبلبلة سيارة حول حديث من الأحاديث النبوية الصحيحة، وسرعان ما يتحول الأمر لمعركة تدور رحاها ما بين مؤيد ومنافح، ومعترض وساخر، وما بين مدافع بغير علم يُفسد اكثر مما يُصلح، ومُعرض مُستغل يوفلف المسالة لنشر باطله إمعانًا في تشويه صورة الإسلام والمسلمين، وسرعان ما ينتهي الأمر لفوضى فكرية يضيع فيها الحق وسط ركام هائل من الباطل. وحديث رضاع الكبيرابرز مثال على ما نقول، وقد تناولناه على



صفحات مجلتنا في عدد ذي الحجة سنة ١٤٢٦هـ في باب السنّة الذي يكتبه فضيلة الشيخ زكريا حسيني، عندما أثير هذا الموضوع حينذاك، وها هو يتار مرة الخرى بشكل مسيئ، عندما أفتى أحد الاساتذة المتخصصين في علم الحديث بفتوى أجاز فيها للزميلة إرضاع زميلها أو رئيسها في العمل إذا كانت الضرورة تقتضي حدوث خلوة بينهما؛ كوجودهم في غرفة واحدة لا يمكن رؤية ما يحدث بداخلها، استنادًا لحديث إرضاع الكبير ، بل وطالب بتوثيق الإرضاع كتابة ورسميًا، فيكتب في العقد أن فلانة أرضعت فلانًا ونشهد الله على ذلك ونحن من الشاهدين.

كما طالب أيضًا بسن قانون يعاقب أي رجل يختلي بالمرأة دون أن يكون بينهما نسب أو رضاع، مؤكدا أن إرضاع الكبير لا يحرم الزواج فهو يترتب عليه إباحة الخلوة ولا يحرم النكاح، حيث يجوز لزميلة أن تتزوج من زميلها الذي أرضعته بعد طلاقها، بل إنه تعدى ذلك إلى الفتوى بجواز خلع الحجاب أمامه، مما يترتب على ذلك تكشف العورات الخفية كالوجه والشعر والذراعين، وأن الإرضاع لابد أن يكون بالتقام المدي وليس بغير ذلك.

جرأة المكذبين والطاعنين

وقد ثار لغط كبير في الفضائيات وعلى صفحات الجرائد، وتعجبت وقتها من جرأة المكذبين والطاعنين والمستهزئين ومن تهاون بعض المتصدين لدفع الشبهات عن الحديث وتنازله عن وقار العلماء وقبوله لحضور هذه البرامج الإثارية المغرضة التافهة التي تصب في نهاية الامر لصالح اعداء الاسلام!!

و الناظر إلى المواقع التبشيرية والإلحادية يرى الطعنات التي توجه للإسلام من خلال تناولها لمثل هذه الأحاديث المشكلة لتصد الناس عن دينهم وتصرفهم عنه.

#### الحديث ثابت وصحيح!!

وحديث إرضاع الكبير ثابت في الصحيحين وغيرهما من كتب السنة المطهرة، ولكنه مُشْكِلً ويحتاج إلى إيضاح؛ لأن الكثير ممن خاضوا فيه لم يعلموا سبب وروده ولا تصريف أهل العلم لوجوه الفهم فيه التي تتسق مع الثابت المستغيض من السنة النبوية المطهرة.

وتتلخص قصة الحديث في أن أبا حذيفة كان قد تبى سالمًا قبل أن يحرم التبني ، وقد كان في الجاهلية قبل الإسلام يلحق الرجل بنفسه الابن، ويعده من ابنائه حتى أنهما ليتوارثان، فأبطل الإسلام ذلك

وأمر أن يرد كل رُجلِ إلى أبيه، وأن يُدعى به، وصار سالم كابنه يدخل البيت الذي تربى فيه، وزوجة أبي حذيفة لا تحتجب عنه لآنه ابنها، فلما حرم الله تعالى التبني صار سالم – وقد كبر أجنبيًا من سهلة – امراة أبي حذيفة التي جاءت تشتكي إلى رسول الله نَق

#### حديث الرضاع

وقد أخرج أبو داود في سننه عن عائشة وأم سلمة رضى الله عنهما: أن أبا حذيفة بن عتبة بن ربيعة بن عبد شمس كان تُبتِّي سالمًا وأنكحهُ ابنة أخيه هند بنت الوليد بن عتبة بن ربيعة، وهو مولى لامراة من الانصار، كما تبنى رسول الله 😸 زيدًا، وكان مَن تَبِئَى رِجِلاً في الجِاهلية دعاهُ النَّاسُ إليه وورثُ ميراثهُ حتى أنزل الله عز وجل في ذلك : } ادَّعُوهُمُّ لآبَائِهِمْ ﴿ إِلَى قُولُهُ: } فَإِخُوانْكُمْ فِي الدِّينِ وَمُوالِيكُمْ ] {الأحراب: ٥[، فردوا إلى أبائهم ، فمن لم يعلم له أب كان مولى وأخًا في الدِّين، فجاءت سهلةً بنتُ سهيل بن عمرو القُرشي ثم العامري وهي امرأة أبي حذيفة، فقالت: يا رسول الله، إنا كُنَّا نَرَى سالًا ولَدًّا فكان ياوى معى ومع أبى حذيفة في بيت واحد ويراني فُضُلاً، وقد أنزل الله فيهم ما قد علمت فكيف ترى فيه و فقال لها النبي ﷺ: أرْضِعِيه و فارضعته خمس رضعات، فكان بمنزلة ولدها مِن الرضاعة، فبذلك كانت عائشة تامر بنات أخواتها وبنات إخوانها أن يُرْضِعُنَ مَنْ أحبتُ عائشة أن براها ويدخل عليها وإن كان كييرًا خَمْسُ رَضَعَات ثُمُّ يَدُّخُلُ عليها. وأبت أمُّ سلمة وسائرُ أزواج النبيُّ الله أن يُدْخَلُن عليهن يتلك الرُّضاعة أحدًا من الناس حتى يرضعَ في المهدِ. وقُلْنَ لعائشةً: واللهِ ما نَدَّرِي، لَعَلَها كانت رُخْصَةً مِن النبي 😸 لِسالِم دُونَ النَّاسَ.

وجوب اتباع سنة النبي الأمين ع

أما الذين يردو الصديث ويكذبوه فنقول لهم: إن الواحب عليكم اتباع النبي في ومن تمام ذلك: أن لا تعارض حديثه في بخيال باطل ، أو تسارع لتكذيب الحديث بمجرد توارد إشكال على ذهنك ، أو لمجرد أن رأيت من يُفسَره بصورة خاطئة أو من يستهزئ به لجهله العميق وغرضه اللثيم، وإنما نبحث عن الفهم السليم له والذي يتفق مع الثابت المستفيض في موضوعه في أبواب السنة.

وإذا كان الحديث مشكلاً بالنسبة لنا فينبغي أن نُردُه للمحكم الواضح ، والإشكال في الحديث هو الالتباس والخفاء ، فقد يشكل على بعض الناس ويلتبس عليهم الأمر فيظنون أن حديثًا ناقض حديثًا آخر، أو يخالف القرآن أو اللغة أو العقل أو الحس...

إلخ. وهنا تظهر براعة المصدئين والفقهاء برفع الإشكال بالتوفيق بين الصديثين المتعارضين، وذلك في علم خاص أطلقوا عليه اسم علم مختلف الحديث، أو علم مشكل الحديث،

كما ينبغي الرجوع إلى المختص في الكلام على الأحاديث المشكلة قما عرفناه عملنا به وما جهاناه رددناه إلى عالمه وسالنا بادب اهل الاختصاص للاستيضاح وإزالة الإشكال.

#### والعلماءفي اعتبار رضاع الكبير طرفان

قَالَ أَصِحَابِ الحَولِينَ: قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعُنَ أَوْلَادَهُنَّ حَـولَيْنِ كَـامِلَيْنَ لَبِنْ أَزَادَ أَنْ يُتَمُّ الرَّضْنَاعَةُ ﴾ (البقرة: ٢٣٣).

قالوا: فجعل تمام الرضاعة حولين، فدل على الله لا حكم لما بعدهما، فلا يتعلق به التحريم، قالوا: وهذه المدة هي مدة المجاعة التي ذكرها رسول الله ، وقصر الرضاعة المحرمة عليها.

وقالها: واكده أيضًا حديث ابن مسعود رضي الله عنه : «لا يُحرَمُ من الرضاعة إلاَّ ما أنبت اللحم وأنشنز العظم» ورضاع الكبير لا يتبت لحمًا ولا يُنْشير عظمًا،

وقالوا، ولو كان رضاع الكبير محرّمًا لما قال النبي المائشة رضى الله عنها وقد تغير وجهه ، وكره دخول أخيها لما راهُ كبيرًا: «انظُرُن من إخوانكن، قلو حرّم رضاع الكبيرما فرق بينه وبن الصغير.

واما حديث سهلة رضي الله عنها في رضاع سالم رضي الله عنه ، فهذا كان في أول الهجرة ؛ لأن قصته كانت عقيب نزول قوله تعالى : ﴿ ادْعُوهُمْ لَابَائِهِمْ ﴾ (الاحزاب: ٩)

#### حجة من حرم رضاع الكبير

قاالمثبتون للتحريم برضاع الكبير: قد صح عن النبي وصحة لا يمتري فيها أحد أنه أمر سهلة بنت سهيل أن ترضع سالما مولى حذيفة وكان كبيرا دا لحية ، وقال: «ارضعيه تحرمي عليه»، ثم ساقوا الحديث ، بطرقه وألفاظه وهي صحيحة صريحة بالأشكا، ثم قالوا: فهذه الأخبار ترفع الإشكال وتبين مراد الله عز وجل في الآيات المذكورات أن الرضاعة المحرمة هي التي تتم بتمام الحولين أو بتراضي الأبوين قبل الحولين ، قال تعالى: ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعُ مَنْ أَوْلاَدُمُنُ حَوْلَيْنِ خَالِ تَعالى: ﴿ وَالْوَالِدَاتُ لِرُضَعَ عَنْ أَوْلاَدُمُنُ حَوْلَيْنِ خَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَاد أَنْ يُعْمُ الرَّضَاع المولود عامين ، فامر الله تعالى الوالدات بأرضاع المولود عامين .

فأحاديث رسول الله 🐲 وسنته الثابتة كلها حق

يجب اتباعها ولا يضرب بعضتها ببعض، بل تستعمل كلاً منها على وجهه.

ولقد ذكر أبن القيم في زاد المعاد مناظرة بين القائلين برضاع الكبير وبين القائلين بالحولين واطال فيها ونحن نورد هنا ما تلخص من هذه المناظرة: قال المتعلقون بحديث عائشة بخصوص قصة سالم مولى أبى حذيفة:

هذا الحديث روآه من الصحابة أمهات المؤمنين، وسهلة بنت سهيل، وهي من المهاجرات، وزينب بنت أم سلمة وهي ربيبة النبي في ورواه من التابعين ورواه عن هؤلاء الزهري وابن أبي مليكة وعسد الرحمن بن القاسم ويحيي ين سعيد الانصاري وربيعة، ثم رواه عن هؤلاء أيوب السختياني وسفيان الثوري وابن عبينة وشعبة ومالك وابن جريج وشعيب ويونس وجعفر بن ربيعة ومعمر وسليمان بن بلال وغيرهم، قال الشوكاني بعد أن نقل هذا الكلام: وهؤلاء هم أئمة الحديث المرجوع والعدد الكثير، وقد قال بعض أهل العلم: إن هذه السنة بلغت طرقها نصاب التواتر. [اه من نيل الانطاء]

ذكر ابن القيم بعد ذلك ردود القائلين بشبوت التحريم برضاع الكبير على أصحاب الحولين مفندين لأدلتهم، وفي اخرها قال: قالوا: وقد صح عنها انها كانت تدخل عليها الكبير إذا أرضعته الرضاع المصرم أخت من أخواتها، ونحن نشهد بشهادة الله، ونقطع قطعًا نلقاه به يوم القيامة، أن أم المؤمنين لم تكن لنبيح ستر رسول الله على بحيث ينتهكه من لا يحل له انتهاكه، ولم يكن الله عز وجل ليبيح ذلك على يد الصديقة بنت الصديق المبرأة من فوق سبع سماوات، وقد عصم الله تعالى هذا الجناب الكريم والحمى المنيع والشرف الرفيع أتم عصمة، وصانة أعظم صيانة، وتولى صيانته وحمايته والذب عنه بنفسه ووحيه وكلامه. إلى آخر

ثم ذكر رحمه الله تعالى أن القائلين بالصولين اختلفوا في حديث سهلة هذا على ثلاثة مسالك:

أحدها، أنه منسوخ، وهذا مسلك كثير منهم، قال: ولم يأتوا على النسخ بحجة سوى الدعوى، فإنهم لا يمكنهم إثبات التاريخ المعلوم التأخر بينه وبين تلك الأحاديث، ولو قلب اصحاب هذا القول عليهم الدعوى، وادعوا نسخ تلك الأحاديث بحديث سهلة لكانت نظير دعواهم.

الثاني: أنه مخصوص بسالم دون من عداه، وهذا مسلك أم سلمة رضي الله عنها ومن معها من نساء النبي 📚 ومن تبعهن، قال: وهذا المسلك أقوى مما قيله أي أن مسلك التخصيص أقوى من مسلك النسخ - ثم ذكر أقوال أصحاب هذا القول إلى أن قال: قالوا: ويتعين هذا المسلك لأنا لو لم تسلكه لرمنا احد مسلكين، ولايد منهما، إما نسخ هذا الحديث بالأحاديث الدالة على اعتبار الصغر في التحريم، وإما نسخها به، ولا سبيل إلى واحد من الأمرين لعدم العلم بالتاريخ، ولعدم تحقق المعارضة والإمكان العمل بالأحاديث كلها.

ثم قال رحمه الله تعالى فيما أورده من ردود أصحاب الصولين: وأما حديث الستر المصون والحرمة العظيمة والحمى المنبع، فرضى الله عن أم المؤمنين، فانها وإن رأت أن هذا الرضاع بثبت المحرمية، فسائر أزواج النبي 🐲 يخالفنها في ذلك، ولا يرين دخول هذا الستر المصون والحمى المنبع بهذه الرضاعة، فهي مسالة اجتهاد، وأحد الحربين ماجور أجرا واحدا، والأضر مأجور أجرين، وأسعدهما بالأجرين من أصاب حكم الله عز وجل ورسوله 👛 في هذه الواقعة.

فكلُ من المُدُّخل للستر المصون بهذه الرضاعة، والمانع من الدخول فائز بالأجر، مجتهد في مرضاة الله وطاعة رسوله وتتفيذ حكمه، ولهما أسوة بالنبيين الكريمين- داود وسليمان- اللذين أثنى الله عليهما بالحكمة والعلم، وخص بقهم الحكومة

الثالث: أن حديث سهلة ليس بمنسوخ، ولا مخصوص، ولا عام في حق كل احد، وإنما هو رخصة للحاجة لمن لا يستغنى عن بخوله على المراة، ويشق احتجابها عنه، كحال سالم مع امراة أبي حذيفة، فمثل هذا الكبير إذا أرضعته للحاجة أثر رضاعه، وأما من عداه فلا يؤثر إلا رضاع الصغير، وهذا مسلك شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى، والأحاديث النافية للرضاع في الكبير إما مطلقة فتقيد بحديث سهلة، أو عامة في الأحوال فتخصص هذه الحال من عمومها، وهذا أولى من النسخ ودعوى التخصيص بشخص بعينه، وأقرب إلى العمل بجميع الأحاديث من الجانبين وقواعد الشيرع تشبهد له، والله الموفق. [اهـ من زاد المعاد (ج٥)]

وتظهر فائدة الأخذ بقول شيخ الإسلام ابن تيمية في مثل الحالات التي تقوم فيها أسرة بتربية طفل يتيم أو نحوه ثم يعسر عليهم بعد ذلك الاحتجاب عنه وقد تربى معهم كواحد من أولاد الأسرة، فحينتذ

برتضع هذا الغلام ويصبح محرمًا يدخل بلا حرج عليه ولا على الأسرة ولقد حدث أن أسرة أمريكية دخلت في الإسلام وكان معهم غلام قد تربى معهم ودخل الإسلام معهم فاستفتى بعض العلماء المسلمين فاقتى بان يرضع ذلك الغلام ويبقى في الاسرة فإنه لو قيل له :يحرم بخولك وخروجك على استرتك التي تربيت معها لربما ارتد عن الإسلام واساء فهمه .

ويعد، فهذه أحكام شريعتنا بيضاء ناصعة، ليلها كنهارها، كما تُركنا عليها رسولُ الله عليه، نرى فيها الطهر والعفاف، وتحرى الحق والبحث عن الصواب بكل طريق، وقد علمت أخى المسلم قول بعض علمائنا كابن عبد البر: وهكذا يكون رضاع الكبير بان تحلب المرأة لبنها في كوب ويشربه، لا أن تلقمه تديها كما يقعل بالصغير.

#### هجمة حمقاء في الصحف الصفراء

ومواصلة للهجمة الشرسة على كل ماهو إسلامي ومن الهجوم على السنة ومن مناد بتنقية السنة وحذف أحاديث في البخاري لا تتواثم مع أهوائهم الى هجمة شرسة ووقحة على الرموز لم يرقبوا فيها إلا ولا ذملة وتأتى على الأملة الفواجع والزوابع لتظهر دخيلة أهل النفاق والشقاق وسوء طويتهم وتكشف رداءة المداورة وتمزق ثوب المراوغة وصدق الله ومن اصدق من الله قيلا ﴿ أم حسب الذين في قلوبهم مرض أن لن يخرج الله أضغانهم ولو تشاء لاريناكهم فلعرفتهم بسيماهم ولتعرفنهم في لحن القول والله يعلم أعمالكم ﴾ (محمد ٢٩./٢٩)

ويأتى الهجوم المعلن والعداء المبطن على الاسلام وعلمائه وأهله وأسسه وتوابته ومناهجه من ذوى الفكر المقبوح والتوجه المفضوح ليؤكد بجلاء أن من بين صفوف الأمة ادعياء أخفياء كاذبون في الولاء والانتماء أصحاب صحف صغراء سلكوا مسالك عدائية وطرحوا في تضاعيف الصحف أفكارا علمانية شمخ كل واحد منهم بانف من الجهل طويل واحتسى من قيح الخبث وقبيح الأباطيل ونطق بالزور وافترى الاقاويل، قوم بهت دنسوا وجه ما كتبوا عليه من قرطاس ولطخوه بعقائد الشك والجحود والوسواس مقالات شوهاء وكلمات عرجاء وحماقات خرقاء لم بتركوا أزهرا ولا أوقافا ولاجماعات ولا علماء ولا مشايخ تبت بدا من خطها وتب ما اقدح فعله وما كسب السنة شانها الافك والخطل وقلوب افسدها سوء العمل وحسبي الله ونعم الوكيل وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

يقول الله تعالى: ﴿ إِذَا الشَّمْسُ كُورَتُ (١) وَإِذَا النَّحُرِقُ النَّحُرِقُ (١) وَإِذَا النَّحُرِقُ (١) وَإِذَا النَّحُوسُ الْعُصْارُ عُطَلَتْ (٤) وَإِذَا النَّعُصَارُ اللّهِ الْعُصَارُ عُطَلَتْ (٤) وَإِذَا النَّقُوسُ الْوُحُوشُ حُشِرَتُ (٧) وَإِذَا النَّقُوسُ اللّهِ عَلَيْ (١٠ وَإِذَا النَّقُوسُ اللّهَ عَلَتْ (١٠ وَإِذَا النَّقُوسُ اللّهَ عَلَتْ (١٠ وَإِذَا البّحُدِيمُ الصّحُفُ نُشِرَت (١٠) وَإِذَا البّحِنَةُ أَزُلِقَتُ (١٣) عَلِمتْ نَفْسُ مَا أَحْضَرَتْ (٤١) فَإِذَا الجَدِيمُ اللّهُ وَإِذَا الجَنْقُ أَزُلِقَتْ (١٣) عَلِمتْ نَفْسُ مَا أَحْضَرَتْ (٤١) فَلاَ أَقْسِمُ بِالخُنْسِ (١٥ الجُوارِ الْكُنُسُ (١٦) وَاللّيُلِ إِذَا عَسْعَسَ (١٧) وَالمُثبِّحِ إِذَا تَنْفُسَ (١٨) إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولِ كَرِيمِ (١٩) ذِي قُومُ (١٧) وَالمُثبِحِ إِذَا تَنْفُسَ (١٨) إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولِ كَرِيمِ (١٩) ذِي قُومُ عَدْد ذِي الْعَرْشُ مَكِينَ (١٠) مُطَاعِ ثَمَّ أَمِينَ (١٢) وَمَا صَاحِبُكُمْ بِمُ عَنْفُولُ رَسُولُ كَرِيمِ (١٩) وَمَا هُو عَلَى الْعَيْبِ بِمُحْتُونَ (٢٢) وَمَا هُو يَقُولُ شَيْطَانِ رَجِيمِ (٢٥) فَأَيْنَ تَذَّهُبُونَ (٢٦) بِمُ مُنْ هُو إِلاَ ذِكْرُ لِلْعَالَيْنَ (٢٧) لِمْ شَاءَ مَنِكُمْ أَنُ يَسْتَقِيمَ (٢٨) وَمَا هُو يَقُولُ شَيْطَانِ رَجِيمِ (٢٥) فَأَيْنَ تَذَّهُبُونَ (٢٦) إِنْ هُو إِلاَ ذِكْرُ لِلْعَالَيْنَ (٢٧) لِمُنْ شَاءَ مَنِكُمْ أَنُ يَسْتَقِيمَ (٢٨) وَمَا هُو يَقُولُ شَيْطَانِ رَجِيمِ (٢٥) فَأَيْنَ تَذَّهُبُونَ (٢٦) إِنْ هُو إِلاَ ذِكْرُ لِلْعَالَيْنَ (٢٧) لِمُنْ شَاءَ مَنِكُمْ أَنُ يَسْتَقِيمَ (٢٨) وَمَا هُو يَقُولُ شَيْعَاءَ مَنْ كُمْ أَنْ يَسْتَقِيمَ (٢٨) وَمَا وَمَا وَمُو وَلَا شَلْعَالَيْنَ وَمَا اللّهُ رَبُ الْعَالَيْنَ وَمَا أَنْ يَسْتَقِيمَ (٢٨) وَمَا وَمَا وَمَا وَلَا أَنْ يَشَاءَ الللّهُ رَبُ الْعَالمَيْنَ ﴿ وَمَا الْعُولِ الْعُرْسُولُ كُورِيمِ الْعُولِ الْقَالَاقُ مِنْ الْعُمَاءُ مَنْ أَنْ يَسْتَقِيمَ (٢٨) وَمَا وَمُولُ شَيْعُولُ الْنَاعُ الْعُنَاءُ الْعُرْسُ مُعَلِي وَالْمُعُلَاقُ مُ أَنْ يُسْتَقِيمَ (١٤) وَمَا مُولِ الْعُرْسُولُ عَلَى الْعُنْ الْعُلَاقُ مُنْ الْعُلِيمُ الْعُلَاقُ مُنْ الْعُلَاقُ مُنْ أَلِكُولُ الْعُلَاقُ مُعْلِولُولُ الْعُلَاقُ الْعُلُولُ الْعُلَاقُ مُنْ الْعُلَاقُولُ الْعُع



اعداد / د. عبدالعظیم بدوي

#### 🗪 بين يدي السورة 🗠

سورة مكية، وهي إحدى سور ثلاث قال عنها النبي عند «من سره أن ينظر إلى يوم القيامة كانه رأي عَنْن فليقرأ: إذا الشمس كورت، وإذا السماء انشقت ». «صحيح، رواه: ت(٥/١٠٤/٣٣٨٩)».»

والسورة قد انقسمت قسمين: الأول: يتحدث عن أهوال يوم القيامة. والثاني: يتحدّث عن الوحي وأَمِينَيْه: جبريل ومحمد، عليهما السلام.

#### وو تفسيرالأيات وو

قوله تعالى: ﴿إِذَا الشّعْسُ كُورَتُ ﴾ التكوير هو لفّ الشيء بعضه على بعض، كتكوير العمامة، ويومَ القيامة يجمعُ الشمس والقمر، ثم يكوران ويُرْمَى بهما في البحار فإذا هي نارٌ موقدة. ﴿ وَإِذَا النَّجُومُ النَّكَرِتُ ﴾ أي سقطت من مواقعها، كقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا النَّجُومُ النَّكَرِتُ ﴾ أي سقطت من مواقعها، كقوله تعالى: أماكنها، فكانتُ هبَاءُ مُنْبَتًا ﴾ «الواقعة: ١، كما قال تعالى: ﴿ وَيَوْمُ لَنْبَيْلُ الْجَبَالُ سُيُرِتُ ﴾ «الواقعة: ١، كما قال تعالى: ﴿ وَيَوْمُ لَنَيْرُتُ الْجَبَالُ فَكَانَتُ سَرَابًا ﴾ «النبا: ٢٠» ثم تذهب بالكلية فلا يبقى لها عينُ ولا اثر، كما قال تعالى: ﴿ وَيَسْأَلُونَكُ عَنِ الْجَبَالُ فَقُلُ ﴿ يَبْسُفُهَا رَبِّي نَسْفًا (١٠٥) فَيَذُرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا (١٠٦) لا تَرَى فِيها عودُا ولا أمْرًا مناه الله الله عنه ولا أمْرا عالم عالى: ﴿ وَيَسْأَلُونَكُ عَنِ الْجَبَالُ فَقُلُ ﴿ وَيُسْأَلُونَكُ عَنِ الْجَبَالُ فَقُلُ عَوْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ الْجَبَالُ فَقُلُ عَنْ الْمَالُونَكُ عَنِ الْجَبَالُ فَقُلُ عَنْ الْجَبَالُ فَقُلُ عَنْ الْجَبَالُ فَقُلُ عَنْ الْجَبَالُ فَقُلْ عَنْ الْمَالُونَكُ عَنْ الْجَبَالُ فَقُلُ عَنْ الْمَبَالُ فَقُلُ عَنْ الْمَبَالُ فَقُلُ عَنْ الْمَبَالُ فَقُلُ عَنْ الْمَبَالُ فَقُلُ عَنْ الْمَبْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَنْ الْمَبْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ الْمَبْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ الْمَبْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ الْمَالُونُكُ عَنْ الْمَبْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَالًا عَنْ وَلَا اللَّهُ وَلَالَالُولُكُ عَنِ الْمَلْهُ الْقُلْلُهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ



والقيامة تجمع الشمس والقمر ثم يكوران كتكوير العمامة، ويرمى بهما في البحار فإذا هي نار موقدة، وتسقط النجوم من مواقعها، وتسير الجبال ثم تنسف بالكلية فلا يبقى لها عين ولا أثير المرا

شيء إليهم، والمراد بالعشار الصواملُ من الإبل، وقولُه تعالى: ﴿ وَإِذَا الْمُحُوشُ حُسْرِتُ ﴾ أي: جُمعَتْ وأحْضرت، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا مِنْ دَائِةٍ فِي الأَرْضِ وَلاَ طَائِرِ بَطِيرُ بِجِنَاحَيْهِ إِلاَّ أُمَمُ أَمْتَالُكُمْ مَا فَرَطْنَا فِي الْكَتِابِ مِنْ شَيْء ثُمُ إِلَى رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ ﴾ والانعام: الكتاب مِنْ شَيْء ثُمُ إِلَى رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ ﴾ والانعام: ١٣٨.

وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا الْبِحَارُ سُجْرَتُ ﴾ آي:
أوقدت فاشتعلت نارًا، كما قالُ تعالى: ﴿ وَإِذَا الْبِحَارُ
سُجُرَتَ ﴾ الانفطار: ٣، فانفصلتُ نرَاتُ الايدروجِينَ
عن نرَات الاكسوجِين، فوقع انفجارُ عظيم، لا
يتصوره أحد، والناس قد جربوا أهوالُ تفجير
القنابل الذّرية والايدروجينية، وما عرفوه من ذلك لا
يُعدُّ شَيئًا بالنسبة لتفجير البحاريوم القيامة،
وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا النَّقُوسُ رُوجَتُ ﴾ كقوله تعالى:
والمراد جَمعُ كل نظير إلى نظيره، وجمعُ أصحاب
العمل الواحد بعضِهم مع بعض، فيكون الرجلُ
الصالحُ مع الرجل الصالح، والرجلُ السَوءُ مع الرجل

السَوَّء، وهكذا، كما قال تعالى: ﴿ وَكُنْتُمُ أَزُواجًا ثَلاَقَةُ (٧) قَـأَصُنْحَابُ الْمُنْمَنَةِ مِا أَصَنْحَابُ الْمُنْمَنَةِ (٨) وأَصَنْحَابُ الْمُسْأَمَةِ مَا أَصَنْحَابُ الْمُشْأَمَةِ (٩) والسّابِقُونَ السّابِقُونَ ﴾ «الواقعة: ٧-١٠».

وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا الْمُونُودَةُ سَنَالِتُ (٨) بِأَيْ ذَنْبِ قُتِلَتُ ﴾ كان العربُ يكرهون البنات، وإذا بُشَرَ أَحَدُهُمْ بِالأُنْثَى ظُلُ وَجْهُهُ مُستُودًا وَهُو كَظِيمٌ (٨٥) يَتَوَارَى مِنَ الْقُوْمِ مِنْ سُوءٍ مَا يُشَرَ بِهِ أَيُمْسِكُهُ عَلَى مُونَ أَمْ يَدُسُنُهُ فَى التَّرَابِ الْاستاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ هُونِ أَمْ يَدُسُنُهُ فَى التَّرَابِ الْاستاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ «النحل: ٨٥، ٥٩»، فكان الرجلُ إذا وُلِينَتْ له بنتُ إمَا أَن يعجل بوادها، وإمّا أن يتركها حتى إذا كَبِرَتْ له سَنَّها، وبدا جمالُها، قال لأمها: زينيها، قاني أُريد أن أزورَ بها أعمامَها، فتزينها أمها، فيذهب بها إلى الصحراء، فياتي بها بئرًا، فيقول لها: انظري، فإذا نظرتُ دفعها، ثم ردم البئر، وكان الذي يحملهم على مؤلز أخوف الفقر أو حُوف العار، فنهاهم الله عنه، هذا خوف الفقر أو حُوف العار، فنهاهم الله عنه، وفي هذا تهديدٌ شديدٌ لهم، فإنه إذا سَئلِ المظلومُ، فما وفي هذا تهديدٌ شديدٌ لهم، فإنه إذا سَئلِ المظلومُ، فما بالك بالظالم.

وقوله تعالى: ﴿وَإِذَا الصَّحُفُ نُشْرِتٌ ﴾ أي: أعطى كلّ إنسان صحيفة عمله بيمينه أو بشماله، وما منا إلا له حافظان، ﴿ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشَّمَالِ قَعِيدٌ (١٧) مَا يَلْفَظُ مِنْ قَوْلٍ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ وق: ١٧، ١٨، فإذا مات العبدُ طُويت صحيفتُه، وهذا هو وجُعِبَتْ في عُنْقِه، حتى إذا بُعث نُشْرِتُ له، وهذا هو عَنْقِه، وكَلُّ إِنْسَانِ ٱلْزَمْنَاهُ طَائِرَهُ فِي عُنْقِه وَكُلُّ إِنْسَانِ ٱلْزَمْنَاهُ طَائِرَهُ فِي عَنْقِه وَكُلُّ إِنْسَانِ ٱلْزَمْنَاهُ طَائِرَهُ فِي الْمَعْقِ وَنُحْرِجُ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ كِتَابًا بِلَقَاهُ مَنْشُورًا (١٣) اقْرَا كِتَابُكُ كَفَى بِنَقْمِكِ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ اقْرَا كِتَابُكَ كَفَى بِنَقْمِكِ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ الإسراء: ١٣، ١٤، وقال تعالى: ﴿ وَوَضَعَ الْكِتَابُ فَتَلَى الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ فَتْرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفُقِينَ مِمًا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَا وَيُلْتَنَا مَا لَهِ اللهِ فَالِ وَيُعَلِقُ لَا يُعْلَمُ رَبُكُ مَا الله وَالمَوْرَا وَلاَ يَطْلِمُ رَبُكُ أَلْكُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا وَلاَ يَطْلُمُ رَبُكُ أَمْرَا وَلاَ يَطْلُمُ رَبُكُ الْمُدَاهُ وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا وَلاَ يَطْلُمُ رَبُكُ أَلَاهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ فَلَا الْكِهُ وَيَقُولُونَ يَا وَيُلْتَنَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ حَلَيْكُ وَلَاهُ وَيُعْتَلَامُ وَيَعُولُونَ يَا وَيُلْتَنَا الْمُعْلَى الْمُؤْلِولُونَ عَلَيْكُ الْمُؤْلُونَ عَلَيْكُ وَلَاهُ وَيُولُونَ يَا وَيُلْتَنَا الْكَافُ وَالْمُؤْلُولُونَ عَلَا اللهُ الْمُؤْلُولُونَ عَلَيْكُ وَلَا عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْقِامُ وَيَعْلَامُ وَلَا عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُ وَلَا عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُولُونَ عَلِيْكُولُونَ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُولُونَ

وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا السُّمَاءُ كُشِطْتُ ﴾ أي: أزيلت، فالكَشْطُ الإزالة، تَكْتُبُ كلمةً لا تُعْجِبُك فتكشطها أي تزيلها، ﴿ وَإِذَا الجُحيمُ سُعُرَتُ ﴾ آي: أحُدميتُ، ﴿ وَإِذَا الجُنْةُ أَزْلِقَتْ ﴾ آي: أُنْنَيتُ من المتقين، كما قال تعالى: ﴿ وَأَزْلِقَتِ الجُنْةُ لِلْمُتَقِينَ (٩٠) وَبُرَزَتِ الجُحِيمُ لِلْغَاوِينَ ﴾ «الشعراء: ٩٠، ٩١»

وجوابُ الشرط قولُه تعالى: ﴿ عَلَمْتُ نَفْسُ مَا الْحُصْرَتُ ﴾ أي: إذا وقعتُ هذه الأمورُ كلها حينئذِ تعلم كلُّ نفسٍ ما عملتُ من خيرٍ وما عملتُ من سوء.

قوله تعالى: ﴿ فَلاَ أَقْسِمُ بِالْخُنُسِ ﴾ آي النجوم التي تَخْنُسُ بِالنهار، آي: تغيب وتختفى. ﴿ الْجُوارِ الْخُوارِ الْخُورِ ﴾: النجوم تجري في منازلها بالليل ثم تكنسُ أخره، آي: تختفي عن الإنظار عند مغيبها قبل طلوع القجر، ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا عَسْعَسُ ﴾ لفظ عَسْعَسُ يصحُ استعمالُه في الإقبالِ والإدبار، واستعمالُه في الإقبالِ والإدبار، واستعمالُه في الإقبالِ هنا أرجح، ليناسِبُ ما بعده، ﴿ وَالصّبْحِ إِذَا تَنفُسُ ﴾، فيكون الرب سبحانه قد أقسم بإقبال الليل وبإقبالِ النهار، كما قبال تعالى: ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَى (١) وَالنَّهَار، وَالنَّهَار، إِذَا يَغْشَى (١)

وجواب القسم: ﴿ إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولٍ كُرِيمٍ ﴾ يعني: جبريل عليه السلام، قال العلماء: جبرتْ عادةُ الملوك والأمراء أن يحتاروا لتبليغ الأمور المهمة أشرف الرسل، وأقربهم منهم، وأعلاهم منزلة لديهم، ولذلك اختار الله تعالى جبريل عليه السلام لتبليغ وحيه إلى من اصطفى من رسله، ووصفه باشرف الصفات أي: إنّ هذا القران لتبليغ رسول كريم ﴾ أي: إنّ هذا القران لتبليغ رسول كريم ﴾ شريف، حسن الخلق، بهي المنظر، ذي قُورُم ﴾ كما قال تعالى: ﴿ وَالنَّجُم إِذَا هُوَى (١) مَا ضَلُّ صَاحِبُكُمْ وَمَا عَوى (١) وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوَى (٢) إِنْ هُوَ إِلاَ وَحَيْ عَنْ الْمُورَى (٢) إِنْ هُوَ إِلاَ وَحَيْ عَنْ الْمُورَى (٢) إِنْ هُوَ إِلاَ وَحَيْ

والمان أهل الجاهلية يقتلون بناتهم خوف المفقر أو العار وهذه هي الموءودة، التي قتلت بلا ذنب، فإذا كانت سيسألها الله وهي مظلومة، فكيف يكون وقع السوال على ظالها يا ويله، تبا له.

يُوحَى (٤) عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوى (٥) ذُو مِرْمَ فَاسْتَوَى ﴾
«النجم: ١- ٢» ومن قوة جبريل عليه السلام أنه رفع قرى قوم لوط إلى السماء ثم قلبها، فجعل عاليها سافلها، ومن قوته عليه السلام أنه صاح بقوم ثمود ضيّحة واحدة فكانُوا كَهَسَّيمِ المُحْتَظِي ﴾ «القمر ٢١»

وقوله تعالى: ﴿عِنْدُ ذِي الْعُرْشِ مَكِينَ ﴾ يعني:

انُ له مكانة خاصة عند الله تعالى، ومنزلة عالية،
وهو عليه السلام لذلك ﴿مُطَاعِ ثُمْ ﴾ اي: مُطاع هناك

على ما حُمُل من الملائكة، وهو عليه السلام أمينُ،
على ما حُمُل من الوحْي، وهذه تزكية من الله لرسوله
المَلكيّ، أَتْبعها بتزكية رسوله البشريُ محمد عنه،
فقال: ﴿ وَمَا صَاحِبُكُمْ بِمَجْنُونِ ﴾ فهو صاحبُكم،
وانتم اعلمُ الناس به، فقد نشا بينكم، وتربي في
اكنافكم، وانتم الذين لقبتموه بالصادق الأمين، وانتم
الذين شهدتم برجحان عقله حين حكمتموه بينكم
مجنونًا: ﴿ أَثِنْ ثُكُرْتُمْ بِلُ أَنْتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ ﴾ ويس:
مجنونًا: ﴿ أَثِنْ ثُكُرْتُمْ بِلُ أَنْتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ ﴾ ويس:

يقسم الله تعالى بالنجوم الختس في النهار وكذا بالليل ، وبالصبح، على أن القرآن من عنده نزل به جبريل على قلب رسولنا الله يحدث فيه تبديل ولا زيادة ولا نقص لأنه سبحانه تكفل يحفظه عن التغيير

وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ رَاهُ بِالْأَقُقِ الْمُبِينِ ﴾ أي: رآى محمدُ تلق مُعَلِّمَهُ الأمينَ جبريلَ وهو بالأفق المستن الواضح، لا يحولُ بينَ رُؤْيته شيءٌ، رأه على صورته الملائكية، له ستمائة جناح قد سدّ بها الأفق، وذلك في المرّة الأولى بأجياد، في مكة، عند البيت العتيق، ﴿ وَلَقَدْ رَآهُ نَزَّلَةُ أُخُرى (١٣) عِنْدَ سِدْرَةِ المُنْتَهَى ﴾ «النجم: ١٣، ١٤»، وذلك ليلة المعراج.

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا هُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِضَنَيْنَ ﴾: قُرئَ لَفْظُ ﴿ بِضَنَيْنَ ﴾ بالضاد، وقُرئُ بالظاء، فعلى القراءة الأولى يكون المعنى، وما هو على الغيب وهو الوحى الذي اوحاه الله إليه ببخيل، بل هو يبذله لكل أحد، ومِنْ غَيِّر طلب، فقد علَّمكم ما علَّمه الله، ويلُّغكم ما أمره الله أن يبلُّغكموه، ولم يكتم شبيئًا، ولا بخل بشيء.

وعلى قراءة الظاء ﴿ وَمَا هُو عَلَى الْغَنَّبِ بِظُنِينَ ﴾ يكون المعنى: وما هو بمتهم فيما بلغكموه، فقد بلغكم بامانة، من غير تبديل ولا تغيير، ولا زيادة ولا

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا هُوَ بِقُولَ شَيْطًانَ رَجِيمٍ ﴾

اي: ليس القرآنُ مِنْ قول الشيطان، ولا يقدر الشيطانُ عليه ولا يريده، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا تَنْزُلُتُ بِهِ الشُنْيَاطِينُ (٢١٠) وَمَا نَثْنَغِي لَهُمْ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ (٢١١) إِنَّهُمْ عَنِ السِّمْعِ لْعُزُولُونَ ﴾ والشيعراء: ٢١٠. ٢١٢»، ولقد أخسر الجنُّ أنفسهم أنهم ما علموا بالقرآن حتى استمعوه، عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: انطلق رسول الله 😅 في طائفة من أصحابه عامدين إلى سوق عُكاظ، وقد حيل بين الشياطين وبين خبر السماء، وأرسلتُ عليهم الشهب، فرجعت الشساطين، فقالوا: ما لكم ؟ فقالوا: حيل بيننا وبين خبر السماء، وأرُّسلتُ علينا الشَّهُب. قال: ما حال بينكم وبين خبير السماء إلا ما حدث، فاضرَّرُوا مشارقَ الأرض ومغاربها فانظروا ما هذا الأمرُ الذي حدث؟ فانطلقوا فضربوا مشارق الأرض ومغاربها، ينظرون ما هذا الأمر الذي حال بينهم وبين خبر السماء؟ قال: فانطلق الذين توجهوا نحو تهامة إلى رسول الله ت بنخلة وهو عامد إلى سوق عكاظ، وهو يصلّى باصحابه صلاةَ الفجر، فلما سمعوا القرآنُ تسمعوا له. فقال: هذا الذي حال بينكم ويبن خبر السماء، فهنالك رجعوا إلى قومهم فقالوا: (يا قومنا إنا سمعنا قرآنًا عجبًا، يهدي إلى الرشيد قامنا به، ولن نشيرك برينا أحدًا)، وأنزل الله عز وجل على نبيه ﷺ: ﴿قُلْ أُوحِيَ إِلَىٰ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَقَرُ مِنَ الحِنَ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ فَأَنَّنْ تُذْهَبُونَ ﴾؟ هو كقولك للرجل يضلُ عن الطريق: أين أنت ذاهب ؟ ليس هذا طريقك. الطريق هو هذا. فالله يقول للقوم الضَّالين، ﴿ فَائِنَ تَذْهُبُ وِنَ ﴾ في تكذيبكم بهذا القرآن مع ظهوره ووضوحه، وبيان كونه من عند الله حقًا؟ وقوله تعالى: ﴿ إِنْ هُو إِلَّا نَكُرُ لِلْعَالَيْنَ ﴾ أي: هذا القرآن ذكرٌ لجميع الناس، وْ لِنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنَّ يُسْتَقِيمٌ ﴾، ومشيئةُ العبد مرتبطةُ بمشيئةِ الله، «وكل شيء يجري بتقدير الله تعالى ومشيئته، ومشيئتُه تنفذ، لا مشيئة للعباد إلى ما شاء لهم، فما شاء لهم كان، وما لم يكن يشا لم يكن، يهدي من يشاءُ ويُعْصِم ويُعَافِي فَضِلاً، ويُضِلُ مِن يشياء ويخذلُ ويبتلي عَدْلاً، وكلُّهم يتقلُّبون في مشيئته بين فضله وعدله. [العقيدة الطحاوية]، ولذا قال تعالى: ﴿ وَمَا تَشْنَاعُونَ إِلَّا أَنْ يَشْنَاءَ اللهُ رَبُّ الْعَالَينَ ﴾.

والحمد لله رب العالمين.

هذا الحديث أخرجه الإمام الترمذي في جامعه في أبواب المناقب باب مناقب أبي محمد طلحة ابن عبيد الله برقم (٣٧٣٩)، وأخرجه الإمام ابن ماجه في السنة باب فضل طلحة بن عبيد الله رضي الله عنه برقم (١٢٥)، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة برقم (١٢٦) وقد ذكر طرقه وشواهده وعزاه للطيالسي في مسنده، والواحدي في الوسيط والبغوى في التفسير، ثم قال: وبالجملة فالحديث بهذه الطرق والشواهد يرتقى إلى درجة الصحة، وهي وإن اختلفت الفاظها فالمؤدى واحد، وقد تُبُته الحافظ في الفتح (٨/٨ - طبولاق)، والله أعلم. كما صححه في صحيح الجامع برقم (٩٦٢)، وعزاه للترمذي والحاكم.

#### أولا : ترجمة طلحة بن عبيد الله رضى الله عنه:

هو طلحة بن عبيد الله بن عثمان بن عمرو بن كعب بن سعد بن تيم بن مرة بن كعب بن لؤي بن غالب بن فهر بن مالك بن النضر بن كنانة، أبو محمد القرشي التيمي. كذا في أسد الغابة والاستيعاب، وسير أعلام النبلاء. وأمه الحضرمية، اسمها الصعبة بنت عبد الله بن مالك آخت العلاء بن الحضرمي، يعرف بطلحة الخير وطلحة الفيّاض.

قال الإمام الذهبي: أحد العشرة المسهود لهم بالجنة. ثم قال: قال أبو عبد الله بن منده: كان رجلاً آدم، كثير الشُّعُر، ليس بالجعد القطط ولا بالسُّبْط، حسن الوجه، إذا مشى أسرع، ولا يغير شعره. ثم قال الذهبي: قلت: كان ممن سبق إلى الإسلام، وأوذي في الله. ثم هاحر.

ونقل ابن عبد البر عن الواقدي قوله: بعث رسول الله على قبل أن يضرج من المدينة إلى بدر طلحة بن عبيد الله وسعيد بن زيد إلى طريق الشام بتجسستان الأخبار، ثم رجعا إلى المدينة فقدماها يوم وقعة بدر فلم يشبهدها، فكلم رسولُ الله 😂 في سبهمه، فقال: «لك سهمك»، قال: وأجري؟ قال: «وأجرك».

قال ابن الأثير: وشهد أحدًا وما بعدها من المشاهد، وبايع بيعة الرضوان، وأبلى يوم أحد بلاءً عظيمًا، ووقى رسول الله ﷺ بنفسه، واتقى عنه النُّثُلُ بيده حتى شُلُّتُ أصبِعه، وضُبُرتَ على رأسيه وحَـمَل رسولَ الله 👺 على ظهره حـتى صعد الصخرة. ثم ساق بسنده عن موسى بن طلحة عن أسه طلحة قال: سماني رسول الله 👺 يوم أحد: طلحة الخير، ويوم العشيرة طلحة الفيَّاض، ويوم حنين طلحة الجود. وعند الذهبي، «ويوم خيبر» بدلاً من «يوم حنان».

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وعلى آله وصحبه ومن اتبع هديه إلى يوم الدين، وبعد: عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله ﷺ بقول: «مَنْ أَحَبُ أَنْ تَنْظُرُ إِلَى شُهِيدٍ يَمُشِي عَلَى وَجْهِ الأرْض فَلْسَظُرُ إِلَى طُلْحَة انْ غُدَد الله». وفي رواية: «من سره».

## وهمن الناس من يمشى بين الناس وهو من أهل الجنة لا يعسناب في النار.

## والها الجنة لا نعلمهم والله يعلمهم، ومن هؤلاء طلحة بن عبيد الله رضي الله عنه.

قال الإسام الذهبي: وأخرج النسائي عن جابر قال: لما كان يوم أحد، وولّى الناس، كان رسول الله في في ناحية في اثني عشر رجالاً منهم طلحة فأدركهم المشركون، فقال النبي في: "من للقوم"، قال طلحة: أنا، قال: "كما أنت، فقال رجل: أنا، قال: "أنت، فقاتل حتى طلحة: أنا، قال: ركما أنت، فقال رجل من الإنصار: أنا، طلحة: أنا، قال: ركما أنت، فقال رجل من الإنصار: أنا، قال: "أنت، فقاتل حتى قتل، فلم يزل كذلك حتى بقي مع نبي الله في طلحة، فقال: "من للقوم"، قال: طلحة: أنا، فقاتل طلحة قتال الأحد عشر، حتى قطعت أنا، فقاتل طلحة قتال الأحد عشر، حتى قطعت رسول الله في: "لو قلت: بسم الله لرفعتك الملائكة والناس ينظرون، ثم رد الله المشركين. قال الذهبي عقيه: , حاله ثقات.

وساق الذهبي أيضًا عن قبيصة بن جابر قال: صحبت طلحة، فما رأيت أعظى لجزيل مال من غير مسالة منه. ثم روى عن موسى بن طلحة عن أبيه أنه أثاه مال من حضرموت سبعمائة ألف، فبات ليلته يتململ، فقالت له زوجته: ما لك وقال: نفكرت منذ الليلة، فقلت: ما ظن رجل بربه يبيت وهذا المال في بيته قالت: فأبن أنت عن بعض أخلائك فإذا أصبحت فادع بجفان وقصاع فقسمه، فقال لها: رحمك الله، إنك موفقة بنت موفق – وهي أم كلثوم بنت الصديق رضي الله عنها وعن أبيها – فلما أصبح دعا بجفان فقسمها بين المهاجرين والأنصار، قبعث إلى علي منها بجفنة، فقالت له زوجته: أبا محمد ! أما كان لنا في هذا المال من نصيب وقال: فأين كنت منذ اليوم وفشائك بما بقي، قالت: فكانت صرة فيها نحو ألف درهم.

وأورد الذهبي أبيانًا قال: أنشدها الرياضي لرجل من قريش، قال فيها:

أيًا سَائلي عن خيار العياد

صَادَفْتُ ذَا الْعِلْمِ وَالْخَيْرَةُ

خيارُ العبادِ جميعًا قريشُ

وَخَيْرُ قريشَ دُوُو الهجُرَه

وَخَيْرُ دُويِ الهِجرة السابقونَ

ثمانية وحدهم نصرة

عليُّ وعُثمانُ ثم الرَّبيرُ وَبَرُّانِ قَدُّ جَاوِرًا أحمدًا

وجاور قبرهما قبرة

وطلحةُ واثنان مِنْ زُهْرَهُ

فَعَنَّ كَانَ بَعَدُهُمُ فَاحْرًا

فلا تَذْكُرُنَّ تَعْدُهُمْ فَخْرَهُ

قُتِلَ طلحةُ رضي الله عنه يوم الجمل قتله مروان، رماه بسهم في ركبته فنزف حتى مات.

قال ابن الأثير: قال الشعبي: لما قتل طلحة ورأه على مقتولاً جعل يمسح التراب عن وجهه، وقال: عزيز على أبا محمد أن آراك مُجَدِّلا تحت نجوم السماء، ثم قال: إلى الله أشكو عُجَرِي وبُجَرِي، وترجم عليه، وقال: ليتني مت قبل هذا اليوم بعشرين سنة، وبكى هو وأصحابه عليه، قال: وسمع على رجلاً ينشد:

فتّى كان يدنيه الغنى من صديقه

إذا ما هو استغنى ويبعده الفقر

فقال: ذاك أبو محمد طلحة بن عبيد الله رحمه

وقال ابن الأثير أيضنا: وروي عن علي أنه قال: إني لأرجو أن أكون أنا وطلحة وعثمان والزبير ممن قال الله فيهم: ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صَنْدُورِهُمْ مِنْ عَلِ إِخْوانَا عَلَى سُرُر مُتَقَابِلِينَ ﴾ «الحجر: ٤٧» قليتامل الروافض هذا الكلاد.

قال الذهبي: وكان قتله في سنة ست وثلاثين في جسادى الأخسرة، وقيل: في رجب، وهو ابن اثنتين وستين سنة أو نحوها.

ثانيا شرح الحديث

في هذا الحديث شهادة من رسول الله في لطلحة بالشهادة في سبيل الله، وهي منقبة عظيمة لهذا الصحابي الجليل، كما أنها تعد من أعلام النبوة، قهي معجزة ظاهرة للنبي في فقد استشهد طلحة يوم الجمل، فأعلم النبي في من كان حاضرا من أصحابه أن طلحة كتبت له الشهادة مع أنه على قيد الحياة يمشي على الأرض، فمن أحب من الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين أن ينظر إلى شهيد يمشي على وجه الأرض فلينظر إلى شهيد يمشي على

الحديث الآخر الذي يرويه أبو هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عنه كان على حراء هو وأبو بكر وعمر وعثمان وعلي وطلحة والزبير فتحركت الصخرة فقال رسول الله عنه: «إهْدَأُ فما عليك إلا نبي أو صديق أو شهيد». ففي هذا الحديث أيضًا بشارة لطلحة ولتقر أخوانه المذكورين بالشهادة، فليهنا بها طلحة ولتقر بها عينه، ولترغم أنوف من يتنقصون أصحاب رسول الله عنه، رضي الله عنهم، ولتمالأ أفواههم بالتراب، وليبشروا بعذاب الله إن كان يغيظهم ذكر هؤلاء السابقين الأولين من المهاجرين والانصار.

#### ثالثًا: مناقب طلحة رضي الله عنه

بالإضافة إلى ما سبق في شأن طلحة مما سطره أهل الحق من علماء السنة والجماعة، مما ورد عن الأثبات من الصحابة والتابعين وتابعيهم من أهل الأثر في فضائل هذا الصحابي الجليل، وكذا ما ثبت في كتاب الله في شأن هذا الجيل الذي صحب خير البرية في، فإن طلحة بن عبيد الله رضي الله عنه من السحابقين إلى الإسحالام، والله عصر وجل قال: والسنايقون الأولون من المهاجرين والأنصار والدين المهم المهم من المهم حيات تُجري تُحتها الأنهار خاليين فيها أبدا ذلك المؤر العظيم التوبة عاداً

وهو من الذين مع رسول الله في والله تعالى يقول: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ الله وَالْدِينَ مَعَهُ أَسْدَاءُ عَلَى الْكُفّارِ رُحَعَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكْعًا سُجْدًا بِبُتَغُونَ فَضَلًا مِن اللّهِ وَرَضَّوانًا سيهماهُمْ فِي وَجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السُجُودِ ذَلِكَ مَثْلُهُمْ فِي التُوْرَاةِ وَمَثْلُهُمْ فِي الإنْجِيلِ كَرْعَ أَخْرَج سَطّادُ فَارْرَهُ فَاسْتَغْلَظُ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ يَعْجِبُ الزَّرَاعُ لِيغِيظِ بِهِمُ الْكُفَّارِ وَعَدَ اللهُ الدِّينَ آمنُوا يَعْجَبُ الزَّرَاعُ لَيْغَيِظُ بِهِمُ الْكُفَّارِ وَعَدَ اللهُ الدِّينَ آمنُوا وَعَدَلُوا الصَالَحَاتِ مِنَّهُمْ مَغْفَرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ الغنج

وطلحة صحابي من الذين بايعوا رسول الله يُخ تحت الشجرة، وقال الله تعالى فيهم: ﴿ لَقَدْ رَضِي اللّهُ عَن الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْت الشَّجِرة فَعَلَمْ مَا في قُلُوبِهِمْ قَائِزُلُ السَّعِينَة عَلَيْهِمْ وَآثَابِهُمْ فَتْحَا قَرِيبًا ﴾ ولكو من الذين خوطبوا أول من خوطب بقول الله تعالى: ﴿ كُلْتُمْ حَيْرَ أُمُهُ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ بَقُولُ الله تعالى: ﴿ كُلْتُمْ حَيْرَ أُمُهُ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهُ وَلَوْ أَمْنَ أَمْلُ الْكَتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ المُومِيُونَ بِاللّهُ وَلَوْ أَمْنَ أَمْلُ الْكَتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ المُؤْمِيُونَ وَالنَّهُ وَلَا أَمْرُ مِنْهُمُ المُؤْمِيُونَ وَالنَّهُ وَاللّهُ مِنْهُمُ المُؤْمِيُونَ وَالنَّهُ وَاللّهُ مِنْهُمُ المُؤْمِيُونَ وَالنَّهُ وَاللّهُ مِنْهُمُ المُؤْمِيُونَ وَالنَّهُ وَاللّهُ مَنْهُمُ المُؤْمِيُونَ وَالنَّهُ وَاللّهُ اللّهُ مِنْهُمُ المُؤْمِيُونَ وَالنَّهُ وَاللّهُ مِنْهُمُ المُؤْمِينُونَ وَاللّهُ اللّهُ مِنْهُمُ المُؤْمِينُونَ وَالْكُومِينُونَ وَالْمُؤْمِدُونَ اللّهُ مَنْهُمُ المُؤْمِينُونَ وَاللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللل

دال عسمران: ۱۱۰،

وهو من أوائل من خوطبوا بقوله تعالى: ﴿ وَكُذَلِكَ حَعْلُنَاكُمْ أُمُّهُ وَسَطًا لِتَكُونُوا شَهْدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾

## ووجمع طلحة بين الإسلام والجهاد

## والرسول الشرطاحة بالجنة، ومع

البقرة: ١٤٣، وهو ممن

وعدهم الله الحسنى كما قال تعالى: ﴿لاَ يَسْتُويَ مِنْكُمْ مَنْ اَنْفُقَ مِنْ اللّهُ الْحَسْنَى مِنْكُمْ مَنْ الْفُقُو مِنْ الْفُوْدُ وَقَاتُلُوا وَكُلاً وَعَدَ اللّهُ الحُسْنَى وَاللّهُ مِنْ اللّهُ الحُسْنَى وَاللّهُ مِنْ اللّهُ الحُسْنَى وَاللّهُ مِنْ اللّهُ الحُسْنَى وَاللّهُ مِنا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾

والحديدة والم

إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة التي جاءت في بيان فضل أصحاب النبي 👺 .

ومما ورد في فضل الصحابة رضي الله عنهم عمومًا قوله عن الا تسبوا أصحابي، فلو أن أحدكم أنفق مثل أحد نهبًا ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه .. ومن فلك أحد نهبًا ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه .. ومن ذلك أيضًا ما رواه أبو سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: قال رسول الله عنه الناس فيقولون: فيكم من صاحب رسول الله على الناس فيقولون: فيكم من صاحب ياتي على الناس ذمان فيغزو فئام من الناس، فيقال: ياتي على الناس، فيقال: فيكم من صاحب رسول الله على أفيقولون: فيكم من صاحب نعم فيفتح لهم، ثم ياتي على الناس زمان فيغزو فئام من الناس فيقال: فيكم من صاحب نعم فيفتح لهم، ثم ياتي على الناس زمان فيغزو فئام من الناس فيقال: فيكم من صاحب من صاحب أصحاب عليه .. وغير ذلك من الأحاديث كثير.

يضاف إلى ذلك كله بعض المناقب الخاصة بطلحة بن عبيد الله رضي الله عنه، من ذلك: أ-ثبات طلحة مع رسول الله عنه:

عن أبي عشمان قال: الم يبق مع النبي في بعض تلك الأيام التي قاتل فيها رسول الله عن غير طلحة وسعد، عن حديثهما». «متفق عليه».

قال الحافظ في الفتح: «في بعض تلك الأيام». يريد يوم أحد، وقوله: «عن حديثهما» أي: أنهما حدثا بذلك. وقال: ووقع في فوائد أبي بكر بن المقري من وجه أخر عن معتمر بن سليمان عن أبيه: فقلت لأبي عثمان: وما علمك بذلك ؟ قال: هما أخبراني بذلك.

#### ب-دفاع طلحة عن رسول الله ﷺ

عن قيس بن أبي حازم قال: رأيت يد طلحة التي وقى بها النبي ق قد شَلّتُ. «أخرجه البخاري ٣٧٢٤».

## في سبيل الله، فكتب الله له الشهادة.

## هذا لم يسلم طلحة من لعن الروافض إياه.

#### ح- طلحة أوجب الجنة أي لنفسه بعمله:

عن الزبير بن العوام رضي الله عنه قال: كان على رسول الله على يوم أحد درعان فنهض إلى صخرة فلم يستطع، فاقعد تحته طلحة، فصعد النبي على الصخرة، فقال «أي الزبير»: سمعت النبي يقول: «أوجب طلحة»، الخرجة الترمذي واحمد في السند

#### وابن حيان والحاكم وحسنه الأليانيء

وقوله: «أوجب طلحة». قال المباركفوري في تحفة الأحوذي: أي الجنة كما في رواية، والمعنى أنه أثبتها لنفسه بعمله هذا، أو بما فعل في ذلك البوم؛ فإنه خاطر بنفسه يوم أحد، وفدى بها رسول الله وجعلها وقاية له حتى طعن ببدنه، وجرح جميع جسده وشكت يده. رضي الله عنه وأرضاه.

#### د-طلعة ممن قضى نحبه:

عن موسى وعيسى ابني طلحة عن أبيهما طلحة:
أن أصحاب رسول الله على قالوا لأعرابي جاهل: سلّهُ
عمن قضى نحبه مَن هو ؟ وكانوا لا يجترئون هم على
مسالته، يوقرونه ويهابونه، فساله الأعرابي فأعرض
عنه، ثم ساله فاعرض عنه، ثم إني اطلعت من باب
المسجد وعلي ثياب خُضْرُ، فلما رآني رسول الله عقال: «أين السائل عمن قضى نحبه» قال الأعرابي: أنا
يا رسول الله، قال: «هذا ممن قضى نحبه» طربه

وأخرج الترمذي وابن ماجه عن معاوية رضي الله عنه قول الرسول : «طلحة ممن قضى نحبه». وكذا ابن عساكر كما عزاه إليه الألباني في صحيح الجامع عن عائشة رضى الله عنها، وصححه رحمه الله تعالى.

#### ه - طلحة في الجنة وإن رغمت أنوف الرواقش والشائذين،

عن سعيد بن زيد وعبد الرحمن بن عوف رضي الله عنهما أن رسول الله قق قال: «أبو بكر في الجنة، وعمر في الجنة، وعلي في الجنة، وطلحة في الجنة، والزبير في الجنة، وعبد الرحمن بن عوف في الجنة، وسعيد بن أبي وقاص في الجنة، وسعيد بن زيد في الجنة، وأبو عبيدة بن الجراح في الجنة، دحيث سعيد بن زيد أخرجه الإمام احمد، وحديث عبد الرحمن بن عوف اخرجه النرمني، وصححهما الإسائي لي صحيح

#### و- طلحة ممن بشروا بالشهادة:

#### واخرجه مسلم والترمذي واحمده

#### ر- طلحة ممن توفى رسول الله على وهو عنهم راض:

لما طُعن عصر رضي الله عنه، وقيل له: أوْصِ يا أمير المؤمنين اسْتَخْلِفْ، قال: ما أجد أحق بهذا الأمر من هؤلاء النفر - أو الرهط - الذين توفي رسول الله في وهو عنهم راض، فسمى عليًا، وعثمان، والزبير، وطلحة، وسعيدًا، وعبد الرحمن. وأخرجه البخاري،

وبعد، فهذا بعض ما ورد في مناقب أبي محمد طلحة بن عبيد الله، رضي الله عنه وأرضاه، فهل يفهم دعاة التقريب الذين يسمعون ليلاً ونهارًا سب هؤلاء الاستحاب وخاصة هؤلاء العشرة، ومن يلعنهم بأسمائهم واحدًا واحدًا، ثم يجمعهم ويجمع معهم في اللعن أهل السنة والجماعة، هؤلاء اللاعنون الحمقى الذين يتنكرون لكل نص ناصع بين من كتاب الله وسدوله في ويكذبون على الله ورسوله، بل يُكذّبون الله ورسوله، فهل يجوز لمسلم أن يصدقهم أو أن يتفق معهم في قليل أو كشير؛ إن تقريب السنة لأهل الرفض من الشيعة ولا سيما الاثنا عشرية، معناه الجمع عليه من قواعده، وهذا لن يكون، لأن الله تعالى حافظ دينه وكتابه وسنة نبيه ومعل كلمته ومظهر دينه ولو در الكافرون.

نسال الله تعالى أن يرزقنا الإخلاص في القول والعمل، وأن يجمع المسلمين على الحق ويوحد صفوفهم تحت راية التوحيد، إنه ولي ذلك والقادر عليه، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

# Madale

سيف الله المسلول خالد بن الوليد بن المغيرة بن عبد الله بن عمرو بن محزوم القرشي المخزومي سيف الله أبو سليمان، أمه لبابة الصغرى بنت الحارث بن حرب الهلالية وهي أخت لبابة الكبرى زوج العباس بن عبد المطلب وهما أختا ميمونة بنت الحارث زوج النبي ﷺ.

كنيته أبو سليمان: قال الحاكم . رحمه الله . في: «المستدرك » (٢٠٩/١٢) ح (٥٢٩٤) (أخبرني عبد الله بن غانم الصيدلاني، ثنا أبو عبد الله البوشنجي، سمعت يحيى بن بكير يقول: (سيف

الله المسلول خالد بن الوليد يكني أبا سليمان)

#### مكانته قبل الإسلام:

كان أحد أشراف قريش في الجاهلية رضى الله عنه وكان إليه أعنة الخيل في الجاهلية وشبهد مع كفار قريش الحروب إلى عمرة الحديبية كما ثبت في الصحيح أنه كان على خيل قريش طليعة ثم أسلم في سنة سبع بعد خيبر وقيل قبلها ووهم من زعم انه أسلم سنة خمس. (الاستيعاب في معرفة الأصحاب) للحافظ أبي عمر ابن عبد البر (١٢٦/١)، (الإصابة في معرفة الصحابة) للحافظ ابن حجر العسقلاني

كان من الصحابة الذين أسلموا قبل فتح مكة. وقد كان أخوه الوليد بن الوليد دخل في الإسلام قبله، ودخل مع رسول الله 🐉 في عمرة القضية وتغيب خالد، فكتب إليه أخوه: إنى لم أر أعجب من ذهاب رأيك عن الإسلام، وعقلك عقلك، ومثل الإسلام بحهله أحد! وقد سالني رسول الله 🍣 فقال: أين خالد؟ فقلت: يأتي الله به. فقال: ما مثل خالد يجهل الإسلام، ولو كان جعل نكايته وحده مع المسلمين على المشركين لكان خيراً له، ولقد مناه على غيره. فاستدرك يا أخى ما فاتك منه فقد فانتك يا أخى مواطن صالحة. فوقع الإسلام في قلب خالد.

وفي ذلك قال رضى الله عنه: لقيت عشمان بن طلحة رضى الله عنه فذكرت له الذي أريد فأسرع الإجابة وخرجنا جميعًا فأدلجنا سحرًا، فلما كنا بمكان إذا عمرو بن العاص رضى الله عنه فقال: مرحما بالقوم، قلنا: وبك، قال: أبن مسيركم فأخبرناه واخبرنا أنه يريد أيضا النبي، صلى الله عليه وسلم، فاصطحبنا حتى قدمنا المدينة على رسول الله، 👺،

أول يوم من صفر سنة ثمان. فلما اطلعت على رسول الله، 🐲، سلمت عليه بالنبوة فرد على السلام بوجه طلق فأسلمت وشهدت شهادة الحق، فقال رسول الله، 🛎: قد كنت أرى لك عقالاً رجوت ألا يسلمك إلا إلى خير. وبايعت رسول الله، 🐉، وقلت: استغفر لي كل ما أوضعت فيه من صد عن سبيل الله، فقال: إن الإسلام بجب ما كان قبله، قلت: يا رسول الله على ذلك، فقال: اللهم اغفر لسيف الله المسلول خالد بن الوليد كل ما أوضع فيه من صد عن سبيلك. فقال سيف الله المسلول خالد: وتقدم عمرو بن العاص وعثمان بن طلحة فأسلما وبايعا رسول الله، 👺، فوالله ما كان رسول الله 😻 من يوم أسلمت يعدل بي أحدا من أصحابه فيما بجريه (الطبقات الكبري . (YOY/E

فهذه شهادة الصادق المعصوم له برجاحة العقل القائد إلى الخيرية، ولم يكن ذلك فحسب؛ بل وأصابته الدعوة الكريمة بالمغفرة، ولم يكن ذلك فحسب، بل قدمً - لتقدمه- في العطاء.

ثم ياتي هذا الجائر الصائل ليصفه بما يتنزه هو عنه، وهو .. هو .

يا هذا لولا الله ثم جنود فارس الإسلام سيف الله المسلول خالد بن الوليد - رضى الله تعالى عنهم-وتعاليمه الحربية التي لا تزال تتعلم منها البشرية إلى يومك هذا، لكنت عابد وثن، أو أحد عباد الصليب، أو أحد سلالة أحفاد القردة والخنازير.

#### سيف الله المسلول خالد ذوالإيمان الصادق واليقين الراسخ

وهدمه لالهة المشركين كما هدم هامات فرسانهم. وشبهد رضى الله عنه مع رسول الله 👺 فتح مكة

# الشيعة الروافض على الأصحاب في المعدين

فأبلى فيها وبعثه رسول الله ﷺ إلى العزى وكان بيتاً عظيماً لقريش وكنانة ومضر تبجله فهدمها، وجعل بقول:

يا عزى كفرانك اليوم لا سبحانك... إني رأيت الله قد أهانك. (الاستيعاب لابن عبد البر (١٢٧/١).

#### تكريم النبي الأعظم 🐉 لخالد

هل يهان من أكرمه من لا ينطق عن الهوى المبلغ عن الله الذي يعلم ما كان وما هو كائن وما سيكون كيف بكون؟!

وكان على مقدمة رسول الله على يوم حنين في بني سليم وجرح يومئذ فأتاه رسول الله على في رحله بعد ما هزمت هوازن ليعرف خبره ويعوده فنفث في جرحه رضي الله عنه فانطلق. (الاستيعاب لابن عبد البر (١٢٧/١).

فارس الإسالام خالد بن الوليد رضي الله عنه الفاتح بإذن الله تعالى.

سيف الله المسلول الذي لم يهزم في جاهلية ولا اسلام مذل ملوك الكفر: يهان ؟!

إنه لمن البلاء العظيم والشر المستطير أن نوجد في بقعة يسب فيها الأصحاب الفضلاء النبلاء. رحماك اللهم رحماك.

وبعثه رسول الله في في سنة تسع إلى أكيدر بن عبد الملك صاحب دومة الجندل وهو رجل من اليمن كان ملكاً فأخذه سيف الله المسلول خالد رضي الله عنه فقدم به على رسول الله في فحقن دمه وأعطاه الجزية، فرده إلى قومه.

وبعث رسول الله في سيف الله المسلول خالد بن الوليد رضي الله عنه أيضاً سنة عشر إلى بلحارث بن كعب، فقدم معه رجال منهم فاسلموا ورجعوا إلى قومهم بنجران.

وذكر ابن أبي شيبة عن وكيع، عن إسماعيل، عن قيس قال: سمعت سيف الله المسلول خالد بن الوليد رضي الله عنه يَقُولُ: «لَقَدْ دُقُ في يَدِي يَوْمْ مُؤْتَةَ تِسْعُقَةُ أَسْيَافَ وَصَبَرَتْ في يَدِي صَغِيحَةً لِي يَمَانِيَةً». أَخْرِجه: الإمام البخاري - رحمه الله - في: «صحيحه» ح الإمام البخاري - رحمه الله - في: «صحيحه» ح (٣٩٣٣).

ولم يزل يوليه رسول الله 🌌 الخيل ويكون في مقدمة الحبوش.

وأمُـره أبو بكر الصديق رضي الله عنه على الحيوش. ففتح الله عليه اليمامة وغيرها، وقتل على

#### اعداد/ أسمن دياب

يده أكثر أهل الردة منهم مسيلمة ومالك بن نويرة. هذا يا هذا هو جهاد من تسبّه! ووالله لأنت بيننا سبّة – جدّ وجهد وجاهد وتعاقبت في يده السيوف مع تعاقب سقوط هامات سلف من غرر بك ولقنك هذه الجرأة الفاحشة على قوم سبق لهم من ربهم الرضى!

مهد الطريق لأبائك من أهل السنة؛ ليعبدوا الله تعالى في سعة، ويحققوا التوحيد في دعة، أمثل هذا العظيم، يهان؟!

(الاستيعاب في معرفة الأصحاب) للحافظ أبي عمر النن عبد البر (١٢٧/١).

#### ثناء النبي على خالد

قال الحافظ ابن عبد البر - رحمه الله تعالى -: حدثنا وحشي بن حرب، عن أبيه عن جده أنه قال: سمعت رسول الله عن وذكر سيف الله المسلول خالد بن الوليد رضي الله عنه فقال: «نعم عبد الله وأخو العشيرة وسيف من سيوف الله سله الله على الكفار والمنافقين» «صحيح الجامع (٣٢٠٨)، وعزاه لأحمد».

وعَنُّ أَبِي هُرُيْرَةٌ رضي الله عنه قَال: نَزَلْنَا مَعَ رَسُول الله عنه قَال: نَزَلْنَا مَعَ رَسُول الله عَ مَنْزِلاً فَجَعَلَ النَّاسُ يَمُرُونَ فَيَقُولُ: وَلَا الله عَنْ النَّاسُ يَمُرُونَ فَيَقُولُ: وَلَا أَبَا هُرَيْرَةَ وَ فَأَقُولُ: فَلأَنْ اللّهِ هَذَا يَا أَبَا هُرَيْرَةَ وَ فَأَقُولُ: فَأَقُولُ: فَيَقُولُ: «مَنْ هَذَا» فَأَقُولُ: هَنَّ اللّه هَذَا وَيَقُولُ: «مَنْ هَذَا» فَأَقُولُ: اللّه عَنْهُ اللّه عَنْهُ اللّه عَنْهُ فَقَال: «مَنْ الله عنه فَقَال: «مَنْ الْولِيدِ رضي الله عنه فَقَال: «مَنْ الْولِيدِ رضي الله عنه فَقَال: هَنْ الْولِيدِ رضي الله عنه فَقَال: عَنْ الْولِيدِ اللّه المسلول خالد بْنُ الْولِيدِ اللّه الله المسلول خالد بْنُ الْولِيدِ اللّه الله المسلول خالد بْنُ الْولِيدِ اللّه الله المسلول خالد بْنُ الْولِيدِ اللّه وَاللّه عَنْ سُيُوفِ اللّه). وعزاه الأحمد والترمذي).

مكانة سف الله السلول خالد رضي الله عنه من رسول الله عنه و استعمله رسول الله عنه في بعض مغازيه. (فهل يستعمل الرحمة المهداة في دعوتة الرحيمة مجرمًا! أيها المجرم؟!) وبعته إلى بلحارث بن كعب إلى نجران أميراً وداعياً إلى الله. وحلق رسول الله عنه رأسه في حجّة الوداع، فأعطاه ناصييته وكانت في مقدم قلنسوته، فكان لا يلقى أحداً إلا هزمه الله تعالى. وقال رسول الله عنه: اللهم هذا سيف من سيوفك فانتقم به.

واستعمله أبو بكر الصنديق على قتال مسيلمة ومن ارتد من الأعراب بنجد، ففتح الله على يديه. (فهل

صديق هذه الأمة الرقيق الرفيق الرحيم يستعمل على أمة المبعوث رحمة للعالمين: مجرمًا، أيها المجرم؟! وهل الرب العليم يصلح عمل المفسدين، أيا مفسدون؟!).

ثم وجهه إلى العراق ثم إلى الشام وأمُره على جميع أمراء الشام إلى أن ولي عمر فعزله. (وسياتي معنا قريباً التعليل الجليل في عزل سيف الله المسلول: هداية للعالمين وتذكيرًا بأمر جسيم، لله درهم من جبل فريد.

ونزيد في المقام بيان يجليه الاستبيان: ماذا كان منهم بعد العزل ؟ هل تناحروا وتدابروا وتصارموا؟ وعلى أي شيء يدل هذا ؟

ثم عـزلة من أي شيء إلى أي شيء وعـلام يدل هذا ؟ اخسا عدو الله.

وإنا إذ نذكر هذا نذكر معه حديث نبينا الله أشعث طُوبَى لِعَبْد آخذ بعِنَان فَرَسِهِ فِي سَجِيلِ اللّهِ أَشْعَثَ رَأَسُهُ مُعْبَرَةٍ قَدَمَاهُ، إِنْ كَانَ فِي الحَرَاسَةِ، كَانَ فِي الحَرَاسَةِ، كَانَ فِي الحَرَاسَةِ وَإِنْ كَانَ فِي السّاقَة عَانَ فِي السّاقَة ، جزء من الحراسة وإن كان في السّاقة ، جزء من حديث أخرجه الإمام البخاري - رحمه الله - ح (٢٩٢٣)، إنهم ياهذا: سادة، أتقياء أنقياء أصفياء أخفياء أوفياء بررة، فتبا لكل رافضي خبيث ومن جرى محراه، وصار على دريه ومبتغاه، تبا).

دفاع النبي الصادق الأمين عن عرض فارس الإسلام خالد بن الوليد الكبير الكريم

ونحن والله على الأثر: نذبُ عنه وعنهم بكل ما نملك من قوة بيان.

قال الحافظ ابن عبد البر - رحمه الله تعالى : عن عبد الله بن أبي أوفى قال: اشتكى عبد الرحمن بن عوف سيف الله المسلول خالد بن الوليد رضي الله عنه للنبي في ، فقال: «يا خالد، لم تؤذي رجلاً من أهل بدر، لو أنفقت مثل أحد ذهباً لم ندرك عمله» ؟ فقال :يا رسول الله، إنهم يقعون في فأرد عليهم فقال: «لا تؤذوا خالداً فإنه سيف من سيوف الله صبه الله على الكفار». (الاستبعاب لابن عبد البر (/١٣٧/).

وآخرج الإمام البخاري - رحمه الله - في صحيحه (ح٣٢٩٧) عَنْ عَوْفِ بْنِ مَالِك رضي الله عنه قال: ﴿ قَتَلَ رَجُلُ مِنْ الْعَدُو فَأَرَادَ سَلَبَهُ فَمَنَعَهُ خَالِدُ رَجُلُ مِنْ الْعَدُو فَأَرَادَ سَلَبَهُ فَمَنَعَهُ خَالِدُ بَرِ الْوَلِيدِ وَكَانَ وَاليّا عَلَيْهِمْ قَاتَى رَسُولَ اللّهِ عَنْ عُوفُ بْنُ مَالِك فَاحْيرَهُ فَقَالَ لَخَالِد: «مَا مَنْعَكَ أَنْ تُعْطِيهُ مَلَيْهُ » قَالَ: «الثَّقَعُهُ إلَيْهِ » مَالَ: اسْتَكَثَّرْتُهُ يَا رَسُولَ اللّهِ ، قَالَ: «الثَّقَعُهُ إلَيْهِ » فَمَرْ خَالِدُ بِعَوْف فِجَرُ بِرِدَائِهِ ثُمُّ قَالَ هُلُ أَنْجَزْتُ لُكُ مَا لَكُ مَا لَهُ عَقْ وَسُولُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهِ اللّهُ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهِ اللّهُ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهِ اللّهُ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهِ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

فَاسِنْتُغَضِبَ فَقَالَ: ﴿لاَ تُعْطِهِ يَا خَالِدُ، لاَ تُعْطِهِ يَا خَالِدُ،
هَلْ ٱنْتُمْ تَارِكُونَ لِي أُمْرَائِيَ ۚ إِنَّمَا مَثَلُكُمْ وَمَثَلُهُمْ كَمَثَلِ
رَجُل اسْتُتُرْعَيَ إِبِلاً أَوْ غَنْمَا فَرَعَاهَا ثُمَّ تَحَيِّنَ سَقْيَهَا
فَأَوْرُدُها حَوْضًا فَشَرَعَتُ فِيهِ فَشَرِيَتٌ صَفَّوهُ وَتَركَتْ
كَدْرَهُ، فَصَغُوهُ لَكُمْ وَكَدْرُهُ عَلَيْهِمْ ً،

رفق خالد بإخوانه

عن ابن عباس قال: وقع بين سيف الله المسلول خالد بن الوليد وعمار بن ياسر رضي الله عنه كلام، فقال عمار: لقد هممت ألا أكلمك أبداً، فبلغ ذلك النبي قال: «يا خالد، مالك ولعمار ؟ رجل من أهل الجنة قد شبهد بدراً» وقال لعمار: «إن خالداً—يا عمار—سيف من سيوف الله على الكفار». قال: سيف الله المسلول خالد: قما زلت أحب عماراً من يومئذ.

(الاستيعاب في معرفة الأصحاب) للحافظ أبي عمر ابن عبد البر (١٢٧/١).

#### خالد مستحاب الدعاء

هذا هو سيف الله المسلول خالد بن الوليد رضي الله عنه الذي قال عنه ذاك الصحفي المحروم المحموم المجرم – احر الله صدره – قاسي اللحظ واللفظ والقلب والقالب: بأنه: مجرم حرب قاسي القلب (زعمٌ باطل) مستجاب الدعاء

قال الإمام أبو يعلى في: «مسنده » ح (٧٠٢٩): نزل خالد بن الوليد الحيرة على أمر بني المرازبة، فقالوا له: احذر السم، لا يسقيكه الأعاجم، فقال: «ائتوني به »، فاتي به، فاخذه بيده، ثم اقتحمه، وقال: «بسم الله »، فلم يضره شيئا.

وذكر الإمام أبو نعيم - رحمه الله - في «معرفة الاصحاب » (٧٠/٧) عن الكلبي، قال: ﴿ لمَا أَقْبَلُ خَالَدُ بِنَ الوليد يريد الحيرة بعثوا إليه عبد المسيح ومعه سم ساعة، فقال له خالد: ما هذا ؟ قال: سم ساعة، قال خالد: هاته فأخذه فوضعه في راحته، ثم قال: باسم الله رب الأرض والسماء، باسم الله الذي لا يضر مع اسمه داء، ثم أكله، فانصرف عبد المسيح إلى قومه فقال: يا قوم صالحوهم، فهذا أمر مصنوع لهم ﴾.

قال الحافظ ابن حجر - رحمه الله تعالى - روى ابن ابي الدنيا بإسناد صحيح عن خيثمة قال: «أتى خالد بن الوليد رجل معه زق خمر فقال: اللهم اجعله عسلاً فصار عسلاً. وفي رواية له من هذا الوجه: مر رجل بخالد ومعه زق خمر فقال: ما هذا وقال: خل قال: جعله الله خلاً فنظروا فإذا هو خل وقد كان خصراً ﴾. (الإصابة (٢٨٤/١).

## و مشروع تيسير حفظ السنة و إعداد على حننينن من صحيح الأحاديث القصار



١٢٠٧ - عَنْ كُرَيْبٍ مَوْلَى ابْنِ عَبَّاسِ قَالَ: سَمِعْتُ مَيْمُونَةَ رضي الله عنها زَوْجَ النَّبِيَّ 👺 قَالَتْ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ (47A7Y) == (440) + و يَضْطُجِعُ مَعِي وَأَنَّا حَائِضٌ وَبَيْنِي وَبَيْنَهُ ثَوْبُ.

١٢٠٨ - عَنْ عَائِشِنَةَ رضي الله عنها قَالَتْ: قَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ 😅 : «نَاولِينِي الخُمْرَةَ مِنْ الْمُسْجِدِ، قَالَتْ: فَقُلْتُ: م (۲۹۸) حم (۲۲۱) د (۲۲۱) د (۱۳۱) نس (۲۷۱) حب (۲۹۸) . إِنِّي حَائِضٌ، فَقَالَ: ﴿إِنَّ حَيْضَتَكِ لَيِّسَتُ فِي يَدِكِ»

١٢٠٩ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضى الله عنه قَالَ: بَيْنَمَا رَسُولُ اللَّهِ عَنْ فَي الْمُسْجِدِ فَقَالَ: ﴿ يَا عَائِشِنَهُ ۖ نَاوِلِينِي النُّوْبَ ۗ م (۲۸۹) نس (۲۸۹). فَقَالَتْ: إِنِّي حَائِضٌ، فَقَالَ: ﴿إِنَّ حَيْضَتَكِ لَيْسِتُّ فِي يَدِكِ»، فَنَاوَلَتْهُ.

• ١٢١ - عَنْ عَائِشُهَ رضي الله عنها قَالَتُ: كُنَّتُ أَشْرُبُ وَأَنَا حَائِضٌ ثُمُّ أُنَّاوِلُهُ النَّبِيِّ 📆 ، فَيَضَعُ فَاهُ عَلَى مَوْضع فِيُ فَيَشْرُبُ، وَأَتَعَرُقُ الْعَرْقَ وَأَنَا حَائِضٌ، ثُمُّ أُنَاوِلُهُ النَّبِي اللَّهِ فَيَضَنَّعُ فَاهُ عَلَى مَوْضِعِ فَيُّ. ·(400) a

١٢١١- عَنْ أَنْس رضى الله عنه: أَنَّ النَّبِيُّ النَّبِيِّ كَانَ يَطُوفُ عَلَى نِسِنَائِهِ بِغُسْلُ وَاحِدٍ)

م (۲۰۹) عق (۲۰٤/۱) حم (۱۳۳۶) نس (۲۶۳) د (۲۱۸) حب (۲۲۰۱).

١٢١٢ - عَنْ أَنَس بْنِ مَالِكِ رضي الله عنه قَالَ: سَالَتِ امْرَأَةٌ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عَنْ الْمُرْأَةِ تَرَى فِي مَنَامِهَا مَا يَرَى -(\*14) A الرُّجُلُ فِي مَنَامِهِ فَقَالَ: ﴿إِذَا كَانَ مِنْهَا مَا يَكُونُ مِنْ الرُّجُلُ فَلْتَغْتَمِيلٌۥ

١٢١٣ - عَنْ ابْنِ عَبَّاس رضي الله عنهما أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ 👺 كَانَ يَغْتَسِلُ بِفَضْلُ مَيْمُونَةَ. -(PYF) =

١٧١٤ - عَنْ سَفِينَةً رضى الله عنه قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّه عنه قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّه عنه يُغَسِّلُهُ الصَّاعُ مِنْ الْمَاءِ مِنْ الحَنَابَةِ وَيُوضَئِّهُ الْمُدُّ). ( ( TTY ) 4 ( PT) 5 ( TO ) 4 ( YTT ) .

١٢١٥ - عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رضي الله عنهما: أنْ وَفْدَ ثَقِيفٍ سَالُوا النَّدِيِّ فَقَالُوا: إنْ أَرْضِنَا أَرْضُ بَارِدَةُ (11YA) as (TYA) a فَكَيْفَ بِالْغُسْلِ؛ فَقَالَ: أَمَّا أَنَا فَأُفْرِغُ عَلَى رَأْسِي ثَلَاقًا».

- ١٢١٦ عَنْ جَابِر بْن عَبْدِ اللَّهِ رضى الله عنهما قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا اغْتَسَلَ مِنْ جَنَابَةٍ صَبُّ عَلَى رَأْسِهِ قَلاَثَ حَفَنَاتٍ مِنْ مَاءٍ، فَقَالَ لَهُ الحُسَنُ بْنُ مُحَمِّدِ: إِنَّ شَعْرِي كَثِيرٌ، قَالَ جَابِرٌ: فَقُلْتُ لَهُ: يَا ابْنَ أَخِي كَانَ شَعْرُ رَسُولِ م (٢٢٩) حم (٢٥٠٥١) سَس (٢/٢٢) جه (٧٧٧). اللَّه عَنْ أَكْثُرُ مِنْ شَعْرِكَ وَأَطْنَبُ،

- ١٢١٧ عَنْ أُمَّ سَلَمَةَ رضي الله عنها قَالَتْ: قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّي امْرَأَةٌ آشُدُ ضَفْرَ رَأْسِي؛ أَفَآنُقُضَهُ لِغُسَل الحِنْابَةِ \* قَالَ: «لاَ إِنَّمَا يَكْفِيكِ أَنْ تَحُثِي عَلَى رَأْسِكِ ثَلاَثَ حَثَيَاتٍ ثُمُّ تُغيضِينَ عَلَكِ الْمَاءَ فَتَطْهُرينَ ».

م (۲۲۰) هم (۲۲۰) د (۲۰۱) ت (۱۰۰) نس (۲۶۱) هم (۲۰۲).

١٢١٨ - عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الخُدْرِيِّ رضي الله عنه: أَنُّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿لاَ يَنْظُرُ الرُّجُلُ إِلَى عَوْرَةِ الرَّجُلِ، وَلاَ الْمُرْأَةُ إِلَى عَوْرَةِ الْمُرْأَةِ، وَلاَ يُقْضِي الرُّجُلُ إِلَى الرُّجُلُ فِي ثَوْبِ وَاحِدٍ، وَلاَ تُقْضِي الْمُرْأَةُ إِلَى الْمُرَّأَةِ فِي الثُّوْبِ الْوَاحِدِ، م (٢٢٨) حم (١٩٦٠) د (٢٧٩٢) د (٢٢٨) هـ (١٩٦١) حب (١٩٦١) .

١٢١٩ - عَنْ المَسْوَرِ بْن مَخْرَمَةً رضى الله عنه قَالَ: أَقْبَلْتُ بِحَجَرِ أَحْمِلُهُ ثَقِيلٍ، وَعَلَى إِزَارٌ خَفِيفٌ، قَالَ: فَانْحَلّ إِزَارِي وَمَعِيَ الصَّجَرُ لَمْ أَسْنَطِعْ أَنْ أَضَعَهُ حَتَّى بِلَغْتُ بِهِ إِلَى مَوْضِعِهِ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ 👺 : «ارْجعْ إِلَى ثَوْبِكَ فَخُذْهُ ·(\$+15) = (F\$1) + ولا تَمْشُوا عُرَاةً».

```
- ١٢٢٠ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الخُدْرِيُّ رضي الله عنه: عَنْ النَّبِيِّ 😻 أَنَّهُ قَالَ: ﴿إِنَّمَا الْمَاءُ مِنْ الْمَاءِ».
   د (۲۲۳) حد (۲۱۲) د (۲۱۷) حد (۱۱۲۸).
  ١٢٢١ - عَنْ أَبِي الْعَلاَءِ بْنِ الشَّخِّيرِ رضي الله عنه قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ 📚 يَنْسَخُ حَدِيثُهُ بَعْضُهُ بَعْضًا كما
  .(TEE)2
                                                                                                               ينسخ القرآنُ يعضه يعضاً.
  - ١٢٢٢ عَنْ عَائِشَـةَ زَوْجِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَتْ: إِنَّ رَجُلاً سَالَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عَنْ الرَّجُل يُجَامِعُ آهْلَهُ ثُمَّ يُكْسِلُ، هَلْ
                               عَلَيْهِمَا الْغُسُلُ ۗ وَعَائِشَةُ جَالِسَةُ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِنِّي لِأَفْعَلُ ذَلِكَ أَنَا وَهَذِهِ ثُمَّ نَغْتَسِلُ ۗ..
  .(ro.) a
  - ١٢٢٢ عَنْ جَابِر بْن سَمُرَةَ رضى الله عنه: أَنُّ رَجُلاً سَبَالَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَأَتَوَضُنَّا مِنْ لَجُومِ الْغَنَمِ ۖ قَالَ: ﴿إِنْ
  شَيِّتَ فَتَوَضَّااْ وَإِنْ شَيّْتَ فَلاَ تَوَضَّااً ، قَالَ: أَتَوَضَّا مِنْ لحُومِ الإبلِ وَالَ: «نَعَمْ، فَتَوَضَّااْ مِنْ لحُومِ الإبل». قَالَ: أُصلِّي في
 م (۲۰۲۰) حم (۲۰۸۳۷) هـ (۹۹۵) حب (۱۱۲٤).
                                                             مَرَابِضِ الْغَنَمِ ۚ قَالَ: «نَعَمْ»، قَالَ: أُصِلِّي فِي مَبَارِكِ الإِبِلِ ۚ قَالَ: ﴿ لاَّ ۗ.
 ١٢٢٤ - عَنْ أَنِي هُرَيْرَةَ رضى الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِذَا وَجَدَ أَحَدُكُمْ فِي بَطْنِهِ شَيْئًا فَأَشْكَلَ عَلَيْهِ
                                             أَخْرَجَ مِنْهُ شَيْءٌ أَمْ لاَ فَلاَ يَخْرُجَنَّ مِنْ الْمُسْجِدِ حَتَّى يَسْمَعَ صَوْتًا أَوْ يَجِدَ ريحًا *.
  م (۲۲۲) مق (۱/۱۲۱).
 ١٢٢٥ عَنْ ابْنِ عَبَّاسِ رضي الله عنهما أنَّ مَيْمُونَةَ رضي الله عنها أَخْبَرَتْهُ: أنَّ دَاجِنَةً كَانَتْ لِبَعْض نِسَاءِ
                                               رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَمَاتَتْ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿أَلَّا أَخَذُتُمْ إِمَابَهَا فَاسْتَمْتَعُتُمْ بِهِ؟ ﴿
 د (١٣٦٤) حم (١٢٤٦) حم (١٢٨٣) نس (١٢٨٨).
    - ١٢٢٦ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبَّاس رضي الله عنهما قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ 😻 يَقُولُ: ﴿إِذَا دُبِغَ الإِهَابُ فَقَدْ طَهُرَ».
 م (۱۲۲۱) حم (۱۸۹۰) د (۱۲۲۳) ت (۱۲۷۸) هـ (۱۰۲۳).
                       - ١٢٢٧ عَنْ ابْنَ عُمَرَ رضى الله عنهما أَنَّ رَجُلاً مَرَّ وَرَسُولُ اللَّهِ ﴿ يَبُولُ فَسَلَّمَ فَلَمْ يَرُدُ عَلَيْهِ.
 م (۲۷۰) د (۱۲) ت (۹۰) نس (۳۷) هـ (۳۵۳).
 ١٢٢٨ - عَنْ حُذَيْفُةَ رضي الله عنه أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ 😻 لَقِيَهُ وَهُوَ جُنْبُ فَحَادَ عَنْهُ فَاغْتَسَلَ ثُمَّ جَاءَ، فَقَالَ: كُنْتُ
 م (۲۷۲) مم (۲۲۲) د (۲۲۰) نس (۲۲۸) هـ (۵۳۰).
                                                                                                       حُنْنًا، قَالَ: «إِنَّ الْسُلْمَ لاَ يَنْجُسُ»
 ١٢٢٩ - عَنْ ابْنِ عَبَّاس رضي الله عنهما أَنَّ النَّبِيُّ 👺 خَرَجَ مِنْ الخُلْاءِ، فَأَتِيَ بِطَعَام فَذَكَرُوا لَهُ الْوُضُوءَ، فَقَالَ:
      م (۳۷٤) حد (۲۰۲۰) د (۲۷۲۰) ت (۲۷۹).
                                                                                                              «أُريدُ أَنْ أُصلِّي فَأَتَوَضَّا ؟».
-١٢٣- عَنْ سَغْدِ بْنِ أَبِي وَقُاص رضي الله عنه عَنْ رَسُول اللَّهِ 👺 أَنَّهُ قَالَ: «مَنْ قَالَ حِينَ يَسْمَعُ الْحُوَّذُنَ: أَشْهُدُ
أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، رَضبيتُ باللَّهِ رَبًّا وَبِمُحَمَّدٍ رَسُولًا وَبالإسْلاَم دينًا غُفِرَ
 م (٢٨٦) حم (٥٢٥١) د (٥٢٥) ت (٢١٠) هـ (٢٢١).
                                                                                                                                     لَهُ ذَنْنَهُ».
١٣٣١ - عَنْ مُعَاوِيَة رضَى الله عنه قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ 📚 يَقُولُ: ﴿الْمُؤَذِّئُونَ أَطْوَلُ النَّاسِ أَعْنَاقًا يَوْمَ
 م (۲۸۷) حم (۱۲۸۲۱) هـ (۲۷۷) حب (۲۲۹۱).
                                                                                                                                    الْقيامة».
١٣٣٢ – عَنْ جَابِر رضي الله عنه قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيُّ ﷺ يَقُولُ: «إِنَّ الشُّيْطَانَ إِذَا سَمِعَ النَّذَاءَ بالصَّالَةِ ذَهَبَ حَتَّى
م (٢٨٨) حم (١٤٤١١) حب (١٦٦٤).
                                                                                                                     يَكُونَ مَكَانَ الرَّوْحَاءِ».
- اللهُ عَنْ ابْنِ عَبَّاس رضي الله عنهما آنَّهُ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ 👺 بُعَلِّمُنَا التَّشْبَهُدَ كَمَا يُعَلِّمُنَا السُّورَةَ مِنْ
```

السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِينَ، أَشْهُدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَنْ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ،

م (٤٠٣) ح (٤٢٥) ت (٢٩٠) هـ (٩٠٠).

الْقُرْآنِ، فَكَانَ يَقُولُ: «التَّحِيَّاتُ الْمُبَارِكَاتُ الصَّلُوَاتُ الطَّيْبَاتُ لِلَّهِ السَّلاَمُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ،



كاتم الأنبياء

والرسلين رحمة

من رب المالين

إعداد د.عبدالله شاكر

الحصد لله الذي أيد نبيه كا بالأيات البساهرات، والصسلاة والسلام على المبعوث رحمة للعباد،

وعلى آله وصحبه وسلم، وبعد:
فقد تحدثت في اللقاءات
السابقة عن إثبات نبوة نبينا
محمد في من وجوه كشيرة،
وناقشت المكذبين برسالته، داعيا
إياهم إلى الدخول في دينه واتباع
رسالته، وقد ذكرت - فيما مضى معجزته الكبرى الباقية إلى يوم
الدين، آلا وهي القسران الكريم،
وتتمة للكلام حول هذا الموضوع
التي أيده ربه بها فاقول وبالله

إن الله أكرم نبيه وحبيبه ومصطفاه بالوان متعددة من المعجزات الحسية التي أجراها الله على يديه تأييدا لرسالته، ودفعًا لمن شاهدها إلى التصديق بنبوته، وهي من الآيات الباهرة والدلالات الواضحة - على صدقه في لإن الله لا يؤيد الكاذبين، والدلالات الواضحة - على صدقه في لإن الله لا يؤيد الكاذبين، ياليمين (٤٠) ثم تقطعنا منه الوتين (٤١) فما منكم من أحد عنه باليمين (٤١) ثم الحضي المره من ادعى النبوة وهو كاذب كمسيلمة الكذاب، والأسود العنسي، والمختار بن أبي عبيد الثقفي، وميراز غلام أحمد القادياني وغيرهم، ومن أعظم الافتئات على الله دعوى النبوة والرسالة كذبًا، كما قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَطْلُمُ مِمْنُ اقْتَرَى عَلَى الله كذبًا، كما قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَطْلُمُ مِمْنُ اقْتَرَى عَلَى الله كنبًا الله مِمْنُ اقْتَرَى عَلَى الله كذبًا أَوْ قَالَ أَوْ قَالَ أَوْ قَالَ سَأَنْزِلُ مِشْلُ مَا لَيْهُ وَمَنْ قَالَ سَأَنْزِلُ مِشْلُ مَا لَالله مِنْ الله مَنْ الله مِنْ الله مَنْ المَنْ الله مَنْ الله مَنْ المَنْ الله مَنْ المَنْ الله مَنْ المَنْ المَنْ الله مَنْ المَنْ الله مَنْ المَنْ الله مَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ ال

وهذا القول من رب العالمين يشمل جميع أصناف الذين يعارضون رسله الصادقين.

والمعجزة في اللغة: اسم فاعل من العجز الذي هو زوال القدرة عن الإتيان بالشيء من عمل أو رأي أو تدبر (١)، وعرفها ابن حمدان في الاصطلاح بأنها جهة التحدي ابتداء بحيث لا يقدر أحد عليها، ولا على مثلها، ولا على ما يقاربها (٧).

وهذا حق، فأيات الأنبياء لا يمكن لأحد أن يعارضها، أو ياتي بمثلها، ولهذا لما طلب فرعون من سحرته أن يعارضوا ما جاء به موسى عليه السلام ظنا منه أنه من باب السحر، وجمع السحرة للك، وكانوا سحرة مهرة، ولما حضروا طلب منهم موسى عليه السلام أن يأتوا بخوارقهم، فلما أتوا بها ابتلعتها العصا التي صارت حية، عندئذ أدرك السحرة أن هذا ليس من جنس مقدورهم، فأمنوا إيمانًا جازمًا، ودل ما وقع على صدق دعوى موسى – عليه السلام، والناظر في الآيات المبصرات لنبينا عليه الصلاة والسلام تدله على أنها شهادة صادقة من الله لرسوله على، وقد عدها بعض العلماء فنافت على ألف معجزة.

قال البيهقي - رحمه الله: «ودلائل النبوة كثيرة، والأخبار بظهور المعجزات ناطقة، وهي وإن كانت في أحاد أعيانها غير متواترة، ففي جنسها متواترة متظاهرة من طريق المعنى، لأن كل شيء منها مشاكل لصاحبه في أنه أمر معجز للخواطر ناقض للعادات»(٣).

واياتُه على قد است وعبت جميع أنواع الأيات الفعلية والخبرية، فإخباره عن الغيب الماضي والحاضر والمستقبل بامور باهرة، لا يوجد مثلها لأحد من النبيين قبله، فضلاً عن غير النبيين، ففي القرآن من إخباره عن الغيوب الشيء الكثير، وكذلك في الأحاديث الصحيحة مما أخبر بوقوعه، فكان كما أخبر (ع).

فغي البخاري وغيره عن حذيفة رضي الله عنه قال: «لقد خطبنا رسول الله عنه خطبة ما ترك فيها شيئًا إلى قيام الساعة إلا ذكره، علمه من علمه، وجهله من جهله، إن كنت لأرى الشيء قد نسيته، فاعرف كما يعرف الرجل الرجل إذا غاب عنه فرآه فع فه (0).

وهذه المعجزات تريد المؤمن إيماناً، والمكذب بها يزداد حيرة وضلالاً، كما قال تعالى في المكذبين: ﴿ وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَابًا مِنَ السَّمَاءِ فَظَلُوا فِيهِ يَعْرُجُونَ (١٤) لَقَالُوا إِنْمَا سُكُرَتُ أَبْصَارُنَا بَلُ السَّمَاءِ فَظَلُوا فِيهِ يَعْرُجُونَ (١٤) لَقَالُوا إِنْمَا سُكُرَتُ أَبْصَارُنَا بَلُ تَحْنُ قَوْمُ مَسْحُورُونَ ﴾ والحجرات ١٤، ١٥، وعموم المؤمنين يصدقون بأيات الأنبياء والمرسلين، غير أن قومًا لعبت بهم الأهواء، فقدموا

عقولهم وأراءهم على الثابت في الكتاب، وفي سنة خير العباد 👛 وزعموا أنه لا توجد معجزات حسية ثابتة للنبي 📽، وفي هذا يقول أحدهم: «المعجزات السابقة كانت مناسبة لظروف النبي وقومه، أي كانت حسية محلية تنتهى بنهاية القوم الذبن يطلبونها من الرسول ثم يصاحبها إهلاك القوم ومجىء رسول آخر تتجدد معه نفس القصة إلى أن ختمت النبوة بالرسول الخاتم عليه الصلاة والسلام، ولأن الرسول بشر كجميع البشر محكوم عليه بالموت، ولأن رسالته بحب أن تبقى فلابد ان تكون معجزته على نفس المستوى، أي معجزة عقلية عالمية مستمرة إلى قيام الساعة، وهكذا فعالم الخوارق والمعجزات الحسعة قد انتهى بإنزال القرآن كمعجزة عقلية يتحدى بها الله تعالى كل عصر بخصائصه، تحدى به العرب بالفصاحة، ويتحدى به القرن العشرين بعلمه ومكتشفاته، وفي النهاية فإن المعجزات قد انتهى عصرها بالنبي الخاتم حيث دخلت البشرية في عهد حديد ارتقى فيه العقل البشرى.

وقد استدل هؤلاء بقول الله تعالى: ﴿ وَمَا مَعْعَنَا أَنْ مُرْسِلُ بِالْإِنَاتِ اللهِ لَعَالَى: ﴿ وَمَا مَعْعَنَا أَنْ مُرْسِلُ بِالْإِنَاتِ إِلاَّ أَنْ حُدْبِ بِهِا الْأُولُونِ وَاتَعْنَا مُمُودَ النَّالَةُ وَ مُنْ مُسِلُ بِالْآيَاتِ إِلاَّ مُنْوَلِي الْآيَاتِ إِلَّا النَّالَةِ مُنْ مِنْ الْآيَاتِ الْمُنْوِيقَ ﴾ «الإسراء ٥٩» وليس في الآية حجة على نفي المعجزات الحسية، ولم يقل بذلك أحد من أهل العلم أصلاً، والناظر في كتب التفسير يعرف ذلك.

يور المن جرير - رحمه الله - في تفسيرها: ايقول تعالى ذكره: وما منعنا يا محمد أن نرسل بالآيات التي سالها قومك إلا أن من كان قبلهم من الأمم المكنبة سالوا ذلك مثل سوالهم، فلما أتاهم ما سالوا عنه كذبوا رسلهم، فلم يصدقوا مع مجيء الآيات، فعوجلوا، فلم نرسل إلى قومك بالآيات، لأنا لو أرسلنا بها إليهم فكنبوا بها سلكنا في تعجيل العذاب لهم مسلك الأمم قبلهم، (١) ثم ساق بسنده إلى ابن عباس وغيره ما بعد ذلك.

وقال الشوكاني في تفسيرها: «والمعنى: وما منعنا من إرسال الآيات التي سالوها إلا تكذيب الأولين، فإن أرسلناها وكذب بها هؤلاء عوجلوا ولم يمهلوا كما هو سنة الله سيحانه في عباده، والحاصل أن المانع من إرسال الآيات التي اقترحوها هو أن الاقتراح مع التكذيب موجب للهلاك الكلي وهو الاستئصال، وقد عزمنا على أن نؤخر امر من بعث إليهم محمد اليها ليها القيامة» (٧).

كما استدلوا بحديث الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال النبي على «ما من الأنبياء نبي إلا أعطى من الآبيات ما مثله أمن عليه البشر، وإنما كان الذي أوتيته وحيًا أوحاه الله إليّ، فأرجو أن أكون أكرهم تابعًا يوم القيامة «(٨).

اعترهم تايك يوم العياد الله و و إنما كان الذي أوتيته وحيًا أوحيًا الله إلي أن أي: أن معجزتي التي تحديث بها الوحي الذي أنزل علي وهو القرآن الكريم لما اشتمل عليه من الإعجاز، بل المراد أنه المعجزة العظمى التي

اختص بها دون غيره، لأن كل نبي أعطى معجزة خاصة وإنما هو كلام معجز لا يقدر احد أن يأتي بما يتخيل منه التشبيه به، بخلاف غيره، فإنه قد يقع في معجزاتهم ما يقدر الساحر أن يخيل شبهه فيحتاج من يميز بينهما إلى نظر، وقيل: المراد أن معجزات الأنبياء انقرضت بانقراض أعصارهم، فلم يشاهدوها إلا من حضرها، ومعجزة القرآن مستمرة إلى يوم القيامة (٩).

وفي الحديث علم من أعلام من أعلام النبوة، وذلك في قوله في: «فأرجو أن أكون أكثرهم تابعًا يوم القيامة»؛ لأن النبي في أخبر بهذا في زمن قلة المسلمين، ثم من الله تعالى وفتح على المسلمين البلاد وبارك فيهم، حتى انتهى الأصر واتسع الإسلام في المسلمين إلى هذه الغاية المعروفة (١٠)

والحمد لله فقد عم الإسلام أرجاء المعمورة، ولله مزيد الحمد والفضل، ولم يبق قطر في العالم إلا ودخله الإسلام، وأود أن أنبه هنا إلى أن ما كان عليه ومن الأخلاق الكريمة، والصفات النبيلة من الشواهد على صدقه، وقد عدها بعض أهل العلم من أعظم معجزاته

فهو لم يسمع منه كذب قط، لا في أمور الدين، ولا في أمور الدنيا، وما فعل قبيحًا منفرًا لا قبل النبوة ولا بعدها، ولم يفر أمام أحد من أعدائه وإن عظم الخوف واشتد الأمر مثل يوم أحد والأحراب، وكان عظيم الشفقة والرحمة على أمته، وكان في أعظم الدرجات في الشفقة والرحمة على أمته، وكان في أعظم الدرجات في ذلك حيث قال له: ﴿ وَلا تَبْعُلُ بِكُلُ مَثُلُولُهُ إِلَى عُنْكُ وَلا الله علمه التوسط في مسملها كل البسط فتقع مرضية من أول عمره إلى أخره، أسمالها كل المكنه ذلك، وما كان للدنيا في قلبه وقع، والملحادع لا يمكنه ذلك، وما كان للدنيا في قلبه وقع، المطامع والترفع عنها، ومع الفقراء والمساكين في غاية البعد عن القرب منهم والتواضع لهم واللطف بهم، ولا تتفق هذه الخال الطيبة الجميلة لأحد من الخلق غير أهل العصمة من الله تعالى.

#### الهسوامش

- ١- بصائر ذوي التمييز للفيروزابادي (١/٦٠).
  - ٢- لوامع الأنوار البهية للسفاريني (٢٩٠/٢).
    - ٣- الاعتقاد للبيهقي (ص١٢٧).
- 4- الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح لابن تيمية (١٣٣/٤).
  - ٥- متفق عليه، واللفظ للبخاري.
  - ٦- تفسير ابن جرير (٧٤/١٥).
  - ٧- فتح القدير للشوكاني (٢٣٧/٣، ٢٣٨).
    - ٨- متفق عليه.
    - ٩- انظر فتح البارى (١/٩، ٧).
- ١٠- شــرح العووي على مــسلم (١٨٨/٢).

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله 👺، أما بعد: فما زال حديثنا متصالًا حول «المحكم والمتشابه» في القران الكريم، فنقول- وبالله تعالى التوفيق-:

قَالِ الله تَعَالَى: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُ ونَ فَي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنًا ﴾ ﴿ أَلُ عَمِرَانِ .

أختلف السلف في الوقف عليها، فأكثر السلف على الوقف في قَـوله: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَاْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ ﴾، ثم نبت دئ فنقول: ﴿ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ ﴾، وعلى هذا تكون الواو في ﴿ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ﴾ للاستئناف، و الراسخون: مبتدأ، وجملة «يقولون» خبر المبتدأ، ويصبح المعنى: أن هذا المتشابه لا يعلم تأويله إلا الله عز وجل، وأما الراسخون في العلم الذين لم يعلموا تأويله فيقولون: ﴿ أَمَنَّا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبَّنَا ﴾، وليس في كلام ربنا تناقض ولا تضارب، فيسلِّمون الأمر إلى الله عز وجلَّ لأنه هو العالم بما أراد.

١- ﴿ الرَّاسِحُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ ﴾.

٢- ﴿ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تُشْبَانِهُ مِنْهُ ﴾.

ووصل بعض السلف ولم يقف، فـقـراً: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تُأْوِيلُهُ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ﴾ فتكون الواو للعطف، والراسَخُونَ: معطوفة على لفظ الحلالة، أي: لا يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم، بضلاف الذين في قلوبهم زيغ، فهو لاء لا يعلمون، والحقيقة أن ظاهر القراءتين التعارض؛ لأن:

القراءة الأولى تقتضى أنه لا يعلم تأويل هذا المنشابة إلا الله. والقراءة الثانية: تقتضى أن هذا المتشابه يعلم تأويله الله

والراسخون في العلم.

فيكون ظاهر القولين التعارض، ولكن الصحيح أنه لا تعارض بينهما، وأن هذا الخلاف ميني على الإختلاف في معنى التأويل في قوله: ﴿ وَمَا يَعُلَمُ تَأْوِيلُهُ إِلَّا اللَّهُ ﴾، فإن كان المراد بالتاويل التفسير فقراءة الوصل أولي، لأن الراسخين في العلم يعلمون تفسير القرآن المتشابه، ولا يخفي عليهم، لرسوخهم في العلم، وبلوغهم عمقه، لأن الراسخ في الشيء هو الثابت فيه المتمكن منه فهم لتمكنهم وثبوت أقدامهم في العلم وتعمقهم فيه يعلمون ما يخفي على غيرهم.

أما إذا جعلنا التأويل بمعنى العاقبة والغاية المجهولة، فالوقف على «إلا الله» أولى؛ لأن عاقبة هذا المتشابه وما يؤول إليه

أمره مجهول لكل الخلق.

والتأويل يكون بمعنى التفسير، وبمعنى العاقبة المجهولة التي لا يعلمها إلا الله، وكلا المعندين موجود في القرآن: فمن الأول: قول أحد صاحبي السجن ليوسف عليه السلام: ﴿ إِنِّي أَرَانِي أَحْمُلُ فَـوُقَ رَأْسِي خُـبُـزًا تَأْكُلُ الطَّيْـرُ مِنْهُ نَبُـنْنَا بِتَـأُويَلِهِ إِنَّا نُرَاكَ مِنَ المُحْسِنِينَ ﴾ «يوسف: ٣٦» أي: بتفسير هذه الرؤية ما معتاها؟ ففسرها، ومن ذلك قول الرسول 😻 في ابن عباس: «اللهم فقه في الدين، وعلمه التاويل.. رواه أحمد بإسناد صحيح، كما قال الشيخ أحمد شاكر. أي تفسير الكلام ومعرفة معناه.

وِمنَ الشَّانِّي: قولَهُ تعالَى: وَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلَهُ يَوْمَ يَأْتِي تَأْوِيلُهُ يَقُولُ النَّذِينَ نَسُوهُ مِنْ قَبْلُ قَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِالحُقِّ ﴾ «الأعراف: ٣٥».

فقوله: ﴿ هَلَّ يَنْظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلَهُ ﴾ يعنى: عاقبته التي وعدوا

ومنه كذلك قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ خَيْرٌ وَآحْسَنُ تَأْوِيلاً ﴾ «النساء: ٥٩ ،، يعنى: أحسن عاقبة ومالاً.



فائدة: اعلم أن كثيرًا من الناس الذين يتكلمون في العقائد فسروا المتشابه بآيات الصفات. قالوا: إن المتشابهات هن أنات الصفات، ولكن لا شك أن تفسير المتشابهات بأبات الصفات على الإطلاق ليس بسديد، لأن آيات الصفات معلومة مجهولة، فهي من حيث المعنى معلومة، ولا يمكن أن يخاطبنا الله عز وجل ويحدثنا عن نفسه بأمر مجهول لا نستفيد منه، وليس هو بالنسبة إلينا إلا كنسبة الحروف الهجائية التي ليس فيها معنى، هذا غير ممكن إطلاقًا، نعم، هي مجهولة من جهة اخرى وهي الحقيقة والكيفية التي هي عليها، فهذا محهول لنا، لا نعلم كيف يد الله، ولا ندرك حقيقتها، ولا نعلم وجه الله، ولا ندرك حقيقته، ولا ندرك حقيقة علم الله عز وحل، ولا ندرك كل صفاته ولا ندرك حقائقها، لأن الله تعالى يقول: ﴿ وَلا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمُنا ﴾ اطه: ١١٠ . في من زعم أن أيات الصفات من المتشابه على سبيل الإطلاق فقد أخطا، والواجب النَّفْصيل، فنقول: إن أردت بكونها من المتشَّابِه تشابِه الحقيقة التي هي عليها فأنت مصيب، وإن أردت بالمتشابه المعني، وأن معناها مجهول لنا فانت مخطئ غاية الخطأ، وقد نهب إلى هذا من قال: إن آيات الصفات وأحاديثها مجهولة لا نعلمها، لا تعلمها رسبول الله صلى الله عليه وسلم ولا أبو بكر ولا عمر ولا عثمان ولا على ولا ابن مسعود ولا ابن عباس ولا فقهاء الصحابة ولا فقهاء التابعين ولا أثمة الإسلام، كلهم لا يدرون معناها، نقول لهم: ما معنى استوى على العرش ؟ فيقول: الله أعلم، ما معنى ﴿ يَدُ اللَّهِ ﴾ والمائدة: ٦٤، ﴿ بَلَّ بداه منسبوطتان في «المائدة: ١٤» يقول: الله أعلم، ما معنى: ﴿ وَيَنْقَى وَجَّهُ رِبُّكُ ﴾ «الرحمن: ٢٧» ويقول: الله أعلم، فكل ما يتعلق بصفات الله يقول: الله أعلم. والغريب أن هذا القول في غاية السقوط، وإن كان بعض الناس يظن أنه مذهب أهل السنة أو أنه منهب السلف، حتى أدى بهم الأمر إلى هذه الكلمـة الكاذبة: «طريقـة السلف أسلم، وطريقـة الخلف أعلم واحكم، وهذه القضية من أكذب القضايا؛ أن تكون طريقة السلف أسلم، وطريقة الخلف أعلم وأحكم، لكن نقول: "طريقة السلف أسلم وأعلم وأحكم.

فمن الناس من يظن أن مذهب السلف هو التفويض؛ أي عدم معرفة المعنى وعدم الكلام به، حتى رسول الله 📚 على زعمهم يقول: ايضحك الله إلى رجلين أحدهما يقتل الأخر، كلاهما يدخل الجنة البخاري.

لو سالته وقلت: يا رسول الله، ما معنى يضحك قال: لا أدري ! وقوله: «ينزل ربنا إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر .. لو سالته: ما معنى ينزل قال: لا أدري ا

هكذا زعموا! وهو أمرُ يدعو للعجب، وزعمٌ بعيدٌ عن

إذن نقول: أيات الصفات من المتشابه في الحقيقة والكيفية التي هي عليها؛ لأن الإنسان بشر لا يمكن أن يدرك هذه الصفات العظيمة، لكن في المعنى محكمة معلومة لا تخفى على كل أحد، كلنا يعرف ما معنى العلم، كلنا يعرف ما معنى الاستواء، كلنا يعرف ما معنى الوجه، وما معنى البد. لهذا قال الإمام مالك رحمه الله قوله المشهور: «الاستواء غير مجهول (أي معلوم)، والكيف غير معقول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة. «رواه اللالكائي في شرح السنة، وقال الحافظ في الفتح: إسناده حيده.

فمثلاً: نحن نعلم معنى «العين»، لكن حقيقة عين الله

وكيفيتها غير معلومة، عين المخلوق معروفة مكونة من طبقات متعددة ومن عروق، ومن كذا... لكن عين الله لا يمكن أن نقول فيها هكذا لأنها مجهولة لنا، إذن حقيقتها غير معلومة، لكن معنى العين وهي التي يحصل بها النظر والرؤية أمر معلوم.

وكذا بد الله عز وجل، فالبد معروفة، والأصابع معروفة، والقبض باليد معروف، والأخذ باليد معروف، لكن حقيقة هذه البد وكيفيتها بالنسبة لله عز وجل لا نستطيع أن نتكلم فيها، ومن ادعى العلم بها فهو كانب.

وقوله: ﴿ يَقُولُونَ آمَنَا بِهِ ﴾ أي: صدقنا به، بالمحكم والمتشابه، فإيمانهم به هو التسليم، ولهذا قال فيه: ﴿ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنًا ﴾، ولا يمكن ابدًا أن يكون فيه تعارض أو تناقض.

في هذه الآية قسم الله القرآن إلى قسمين، ولكنه في موضع أخر جعله قسمًا واحدًا، فقال تعالى: ﴿ اللَّهُ نَزُلُ أَحْسَنَ الحَديث كِتَابًا مُتَسَابِهَا مَثَانِي تَقْشَعِرُ مِنَّهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَحْسَبُ وَن رَبُّهُمْ ثُمُّ تَلِينُ جِنُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ ذَلِكَ هُدى اللَّه بِهُدى بِهِ مِنْ يَشَاءُ وَمِنْ يُضَلِّلُ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾

وقَــال في آية أخــرى: ﴿ الرِّ تِلُّكُ آيَـاتُ الْكِتَــَابِ الحُكِيمِ ﴾ «يونس: ١». وقال: ﴿ الرِّ كِتَابُ أَحْكِمَتُ آيَاتُهُ ثُمُّ فُصَّلُتُ مِنَّ لَذُنَّ حكيم خيير ﴾ «هود: ١».

ولم يذكر التشايه، وهذا أيضًا من التشايه، فكيف يوصف القرآن بأوصاف ظاهرها التعارض؟

فالراسخون في العلم يعلمون أنه لا تعارض، فيقولون: المتشابه الذي وصف به القرآن غير مقرون بالمحكم، فيراد به التشابه في الكمال والجودة والهداية فهو متشابه أي: كل أياته متشابهة، كلها كاملة البلاغة، كلها كاملة في الخير، كاملة في الأمر والنهي، فهي متشابهة من حيث الكمال والحودة والإحكام والإخبار وغير ذلك.

وإذا ذكر محكم بغير ذكر المتشابه فالمعنى: أنه واضح متقن، ليس فيه تناقض ولا تعارض، ولا كذب في خبر، ولا جور في حكم، فيحمل الإحكام على معني، والتشابه على معنى آخر.

قال تعالى: ﴿ وَمَا يَذُكُرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ ﴾ • آل عمران . أي: لا يتعظ وينتفع بالقرآن إلا أولو الالباب، أي إلا أصحاب العقول لأن الألباب جمع لُب، واللب هو العقل، والمراد بالعقل هنا عقل الإدراك الذي ضده الجنون، وعقل التصرف الذي ضده السقه.

فالذي يتذكر بالقرآن هو الإنسان الذي أعطاه الله عقلاً يدرك به الأشياء وأعطاه الله رشدا يحسن به التصرف، وأما من لم يعطه عقالاً يحسن به التصرف وهو العقل المضاد للسفه فهو لا ينتفع بالقرآن.

الحكمة في جعل القرآن ينقسم إلى محكم ومتشابه:

ووجه الحكمة أنه بهذا يحصل الابتلاء والامتحان، فالمؤمن لا يضل بهذا الانقسام، والذي في قلبه زيغ يضل، فكما أن الله يمتحن العباد بالأوامر والنواهي فهو يمتحنهم أيضنا بالأدلة، فيجعل هذا محكمًا وهذا متشابهًا، ليتبين المؤمن من غير المؤمن، ولو كان القران كله محكمًا لم يحصل الابتلاء، ولو كان متشابها لم يحصل البيان، والله سبحانه وتعالى جعل القرآن بيانًا وجعله محكمًا متشابهًا للاختبار والامتحان.

والله من وراء القصد

والأمر العجيب الغريب الذي تستقيده الطبائع السوية، والكرامة الإنسانية، ولا نعهده إلا عند الفجار من الرجال والنساء، هذا الأمر هو استئجار فروج النساء وإعارتها، والفرق بين النكاح والسفاح أن النكاح من نعم الله العظمى، وآياته الكبرى، كما قال تبارك وتعالى: ﴿ وَمَنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَرُواجِاً لِيَسْكُنُوا إِلَيْهِا وَجَعَل بَيْنَكُمْ مُودَةً وَرَحْمَةً ﴾، فاين السكن لتستَّكُنُوا إِلَيْها وَجَعَل بَيْنَكُمْ مُودَةً وَرَحْمَةً ﴾، فاين السكن

والمودة والرحمة في السفاح ؟

وفي عصرناً استبيحت محرمات باسماء مختلفة من تلبيس البليس، كاستحلال الربا باسم الفائدة أو العائد، واستحلال الخمور باسم المشروبات الروحية، واستحلال الفجور والفسق باسم الفن. والعجيب الغريب المستنكر أن ينسب للإسلام استحلال الزني واللواط باسم زواج المتعة.

وفي مقال سابق تحدثت عن الفرق بين الشيعة والرافضة، وبيئت المقام الكريم لشيعة أهل البيت الأطهار، وضلال أتباع عبد الله بن سبأ اللعين من الرافضة الغلاة، وبينت أهم عقائد هؤلاء الرافضة.

وابين هنا واقعًا عمليًا لما عليه هؤلاء الرافضة من استحلال الفسق والفجور، حيث أباحوا إجارة فروج النساء وأدبارهن وكذلك إعارتها، كما أباحوا المتعة الجماعية، شأن أكثر الناس فسقًا وفجورًا، ولا أذكر شيئًا من هذا مما نسبه إليهم غيرهم، ولكن أذكر هذا من كتبهم المعتمدة عندهم، وما صدر من فتاوى من مراجعهم ومن ائمتهم، وننظر هنا في كتاب وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، للحر العاملي، وهو الكتاب الذي جمع ما ورد في كتب السنة المعتمدة عندهم.

والمؤلف جعل أبواب المتعة في الجزء الرابع عشر، وتبدأ من ص٤٣٦، وتنتهي في ص٩٦٦، وتضم ستة وأربعين بابًا.

وبدأ بالحديث عن إباحتها، وذكر الرواية الآتية: «ليس منا من لم يؤمن بكرِّتنا، ولم يستحل متعتنا». (ص٤٣٨).

والمراد بالكرة الرجعة، حيث يعتقدون أن إمامهم الثاني والمراد بالكرة الرجعة، حيث يعتقدون أن إمامهم الثاني عشر، محمد المهدي، الذي قالوا بأنه ولد سنة ٢٥٦هـ قبل موت أبيه الحسن العسكري بأربعة أعوام، وسيظل حيًا لا يموت إلى قبيل يوم القيامة، وهو غائب يرانا ولا نراه، وسيظهر يمالاً الأرض عدلاً كما مُلئت جورًا. وفي العراق الآن جيش المهدي للتعجيل بظهور هذا الإمام، وقد كون فرق الموت التي تقتل أهل السئة بعد تعذيبهم، ثم تلقى الجثث في الطرقات.

وهذه الرواية تجعل نكاح المتعة أصالاً من أصول الإيمان

#### و فما حقيقة هذا المسى بنكاح المتعة؟

الباب الرابع عنوانه: «أنه يجوز أن يتمتع بأكثر من أربع نساء، وإن كان عنده أربع زوجات بالدائم» (ص٢٤٤).

ومماً جاء تحت هذا الباب: «تزوج منهن الفًا، فإنهن مستأجرات». (ص٤٤٦)،

«المتعة ليست من الأربع، لأنها لا تطلق، ولا ترث، وإنما هي مستاحرة». (ص٤٤١).

«صاحب الأربع نسوة يتزوج منهن ما شاء بغير ولي ولا شهود». (ص٤٤).

إنن هذا المسمى ب انكاح المتعة ، هو عقد إجارة ، وليس

مناح المنعمة ا

أ.د/على السالوس

الحمد لله تعالى حمدًا طيبًا طاهرًا مباركًا قبه، والصلاة والسلام على الرحمة المهداة، والسراج المنير، تركنًا على المحجة البيضاء، لا بزيم عنها إلا مالك.

اما بعد: فعقد الإجارة في الفقه الإسلامي بعني بيع المنافع، اي الانتفاع بالعين مقابل اجر معلوم، وقد تكون الإجارة لفرد أو مجموعة من الناس كتاجير البيت والسيارة، وإذا كان الانتفاع مية بدون مقابل فهذا عقد إعارة.

وهذا اصر معلوم واضح بتعامل به ناس.

التوحيح جمادي الأخرة ١٤٢٨ هـ ٢٧

إجارة النساء للعمل المباح، إنما إجارة الفروج للمتعة، وللرجل أن يشترط الإتيان في الدبر، فيكور العقد إحارة للأدبار.

وهم يرون أن الإتيان في الدبر لا يفسي الصوم، ولا يوجب الغسل، حيث رووا عن الإمام الصادق أنه قال - وحاشاه ثم حاشاه-: «إذا أتي الرجل المرأة في الدبر وهي صائمة لم ينقض صومها، وليس عليها غسل. (ص١٠٤ من الجزء

وأحازوا المتعة بالزانيات والعاهرات أصحاب الرابات كما نراه تحت باب عدم تحريم القمت بالزانية وإن أصرت، (ص٥٥٤).

كما أجازوا التمتع بالمتزوجات ما دامت المرأة لم تخبر بأن لها زوجًا. فتحت باب تصديق المرأة في نفي الزوج والعدة ونحوها، وعدم وجوب التفتيش والسؤال، ولا منها، (ص٢٥٦) جاء ما يأتي:

قلت لأبي عبد الله - أي الإمام الصادق رضى الله عنه واذل وأخرى من افترى عليه-: القي المرأة بالفلاة التي ليس فيها احد، فاقول لها: لك زوج ؟ فتقول: لا، فاتزوجها؟! قال: نعم هي المصدقة على نفسها ».

وكما افتروا عليه أنه قيل له: (إني تزوجت بامراة متعة، فوقع في نفسي أن لها زوجًا، ففتشت عن ذلك فوحدت لها زوجًا، فقال: ولم فتشت،

وافتروا عليه أيضنا أنه قبل له: ﴿إِن فَلانًا تَرُوج امراة متعة، فقيل للرجل: إن لها رُوجًا، فسالها؟ فقال الامام: ولم سألها؟ ..

وأحازوا التمتع بالبكر بدون إذن أبويها ما دامت بلغت تسع سنين. «انظر ص٠٢٤».

وافتروا على الإمام الصادق أيضًا أنه سئل عن التمتع بالأبكار، فقال: هل جعل ذلك إلا لهن؟ فليستترن وليستعففن. (ص٥٨).

وقيل له: حارية بكر بين أبويها تدعوني إلى نفسها سرًا من أبوبها، فافعل ذلك؟ فقال رضي الله عنه: نعم، واتق موضع الفرج فإنه عار على الأبكار. (ص٥٥)،

وقال: «لا بأس بتزويج البكر إذا رضيت من غير إذن أبويها ما لم يفتض ما هناك لتعف بذلك».

وفي «باب أنه لا حد للمهر ولا للأجل... ، بيان حواز الدرهم، وكف الطعام، والسواك، وما شاء من الأجل. (ص٠٧٤).

وفي «باب ما يجب على المرأة من عدة المتعة»: إن كانت تحيض فحيضة، وإن كانت لا تحيض فشهر ونصف، فُرقة بغير طلاق، ولذلك يمكن أن تتكرر الفرقة الف مرة أو أكثر. (ص٤٧٣).

وفي دياب أن المرأة المتمتع بها مع الدخول لا يجوز لها أن تتزوج الزوج إلا بعد العدة ... اليس بينهما عدة

يحدث عندالشيعة أز يتسمتع الرجل بامسرأة فينجب منها، ثم يتخلى عنهاوإذابهيتمتع بالنتهامنه بعد بلوغها

إلا لرجل سواه، إن شاءت تمتعت منه أبدًا، وإن شاءت تمتعت من عشرين بعد أن تعتد من كل من فارقته. (ص٥٧٤).

ولأن هذا الزنى والفحور المسمى بالمتعة بتكرر كثيرًا، لم بعد للعقد أهمية، ولذلك نجد «باب أن من أراد التمتع لامراة فنسى العقد حتى وطأها فلا حد عليه، بل يتمتع بها، ويستغفر الله، (ص٢٩١).

ويجوز التمتع بالحامل من غيره، ولذلك نحد قولهم: لك ما دون الفرج إلى أن تبلغ في حملها أربعة أشهر وعشرة أيام، فإذا جاز حملها أربعة أشهر وعشرة أيام فلا بأس بنكاحها في الفرج، ص٥٠٥).

وما دون الفرج عندهم بمكن أن يكون في الدبر.

وإلى جانب الإحارة نجد الإعارة شأن أي متاع، ففي وباب أن يجوز للرجل أن يحل جاريته لأخيه فيحل له وطؤها »، إذا أحل الرجل لأخيه جاريته فهي له حلال، وفي رواية: يحل فرج جاريته لأخيه. وفي رواية ينسبون للإمام الصادق - وحاشاه وهو الطاهر النقى- أنه قال: با محمد خَدْ هَذَهِ الجارية تَحْدَمِكُ وتَصِيبِ مَنْهَا، فَإِذَا خَرِجَتَ فارددها إلينا.

ولم يقف الأمر عند جواز المتعة، فالباب الثاني من أبواب المتعة عنوانه: «باب استحباب المتعة وما ينبغي قصده منها،، وما جاء تحت هذا العاب.

إن كان المتمتع بريد بذلك وجه الله تعالى، وخلافًا على من أنكرها، لم يكلمها كلمة إلا كتب الله له بها حسنة، ولم يمد يده إليها إلا كتب الله له حسنة، فإذا دنا منها غفر الله له بذلك ذنبًا، فإذا اغتسل غفر الله بقدر ما مر من الماء على شعره بعدد الشعر. (ص٤٤). وفيه: «المؤمن لا يكمل حتى يتمتع، (ص٢٤٤).

وفيه ايضًا: «ما من رجل تمتع ثم اغتسل إلا خلق الله

سئل الخميني عن التمتع بالبنت الرضيدة. فقال: لا بأس إذا كان ذلك ضمًا وتفخيداً. ويقول مقتدى الصادر: ذواج المتعدة حال لمبارك في مساد المبارك في مساد المبارك

eneman union union union

من كل قطرة تقطر منه سبعين ملكًا يستغفرون له إلى يوم القيامة، ويلعنون متجنبها إلى أن تقوم الساعة».

### 00 دراسة أكاديمية الأستاذة شيعية عن المتعة 00

وإذا كنا نعجب كيف ينسب هذا للإسلام دين النقاء والطهر، وينسب لآل البيت الأطهار الأبرار، فإن الواقع العملي أسوأ من هذا بكثير، ولا يختلف عن الدعارة والزنى قيد أنملة سوى أن هؤلاء الذين رُزيءَ بهم الإسلام يُنسبون إلى هذا الدين العظيم المبرأ مما يقولون.

باحثة شيعية تدعى د. شهلا حائري، حفيدة آية الله حائري، قامت بدراسة أكاديمية موثقة في كتاب «المتعة»، ونذكر هنا بعض ما جاء في هذا الكتاب:

قالت الباحثة (ص٢٩): «اخبرني الأشخاص الذين قابلتهم عن تعدد الطرق التي تستعملها النساء في التعبير عن رغبتهن في عقد زواج المتعة، فعلى سبيل المثال تقوم المراة بارتداء حجابها مقلوبًا، للتعبير عن رغبتها وجاهزيتها، وكذلك المرأة التي تكثر من التطلع حولها».

وفي (ص٩٣): للزوج حق الاست فادة من موضوع الإيجار، أي النشاط الجنسي للمرآة، وللمرآة الحق في التعويض المالي، أي الأجر.

وَمَن يَعَقَد رُواجًا مؤقتًا مثل الذي يستاجر غرفة في فندق للإقامة بها.

وفي (ص١٤٠) جاء الحديث عن المتعة الجماعية، فبالإمكان عقدها بين المراة ومجموعة من الرجال بطريقة

متسلسلة، وأحيانًا خلال مهلة لا تتجاوز بضع ساعات. وفي ص١٨٠، ١٨١: في عهد الشاة لم يكن الناس يعقدون زيجات متعة، لأن الفنادق لا تعطي غرفًا، أما اليوم فإن ما يجري في غرف الفنادق أمر لا يعني أحدًا، وأكثر من يمارسون المتعة من رجال الدين.

وفي ص ٢٤٠: كان مرتبو الزيجات يشغلون الغرف العليا داخل المزار في مدينة مشهد، ويلعبون دور الوسطاء بين نساء المدينة والحجاج - أي زوار القبور والأضرحة - المهتمين بالعثور على زوجة مؤقتة، وأثناء الزواج إما أن يقيما في منزل أحد الأقرباء، أو الأصدقاء، أو يذهبا إلى أحد الفنادق، أو ما شابه ذلك.

وفي ص١٦٣: عاد مثقف كبير كان منفيًا خلال عهد الشاه، وأسس مدرسة داخلية، وارتدى ثوبه الديني مجددًا، وأصبح إمام الجمعة في مدينة قم، وتسجلت في مدرسته ست وسبعون فتاة من مختلف الأعمار، جئن من مختلف أنحاء إيران للدراسة.

شكت زوجته في طبيعة علاقاته مع طالباته، فتبين لها أنه يقيم علاقات غير شرعية مع بعضهن، رفعت دعوى فقضت المحكمة على صاحب المدرسة بعقد زيجات متعة مع إحدى عشرة فتاة كان يقيم معهن علاقات غير شرعية، لم ترد عائلات الفتيات أن يعرف أحد بهذا الأمر، فصمتوا.

وفي ص٢٦٩: من لديه خلفية دينية يعرف ماذا يريد، ويمارس المتعة بكثرة، ولكن الناس العاديين لا يمارسونها بكثرة، وحيث يوجد رجال دين توجد نشاطات جنسية كثيرة.

وفي ص١٦١ ذكرت اسم امرأة كانت تعقد زواج متعة كلما أمكن لها ذلك، ولمدة ساعة أو ساعتين أو ليلة كحد اقصى، وتزاول الجنس كل ليلة إذا أمكن.

وفي ص١٦٠: مدينة النجف مدينة تشتهر بانها تمارس فيها المتعة على غرار مدينة قم.

وفي ص١٤٤: حديث عن زواج التجربة:

بإمكان رجل وامرأة يريدان عقد زواج دائم، ولكن لم تتح لكل منهما الفرصة الكافية لمعرفة أحدهما الآخر، أن يعقدا زواج متعة لفترة محددة، على سبيل التجربة. في ص١٢٥: جاء الحديث عن زواج المتحة بين

في ص١٢٥: جاء الحديث عن رواع المستد السيد والخادمة، ومما جاء فيه: طالب جاء لقضاء عطلة الصيف مع أهله، وفي إحدى الليالي دخل غرفته فوجد في سريره مراهقة نصف عارية، كانت والدته قد عقدت نيابة عنه زواج متعة له مع خادمة شابة وأمرتها بالبقاء في غرفته وانتظاره.

وفي ص٢٩٦: الطفل المولود في إطار هذا النوع من الزواج لا يعرف والده.

وبعد: فهذه لقطات سريعة من كتاب يقع في أكثر من ثلاثمائة صفحة، تبين بعض ما يحدث في مجتمع الرافضة، والقارئ للكتاب يلاحظ أن هذا الفساد والفجور يكثر في المدن التي يكثر بها مزارات للأضرحة، وهو ما

يعبرون عنه بالحج، وكثيرًا ما تبدأ العلاقة عند تلاحق الرجال بالنساء داخل الأضرحة، ولرجال الدين دور بارز في نشر هذا المجون.

و بحث أخر عن المتعة عند الشبعة و

وننتقل إلى بحث آخر كتبه عالم شيعي ايضًا عن زواج المتعة، وهو السيد حسين الموسوي، من علماء النجف، آلف كتابًا عنوانه: «كشف الأسرار وتبرئة الأئمة الأطهار»، وفي ص٣٥ كتب فصلاً عنوانه: «المتعة وما يتعلق بها»، وهو يقع في أكثر من عشرين صفحة من القطع الكبير.

وانقل هنا بعض ما جاء في هذا الفصل.

قال في بداية الفصل؛ كنت أود أن أجعل هذا الفصل المرأة عند الشيعة، الكني عدلت عن ذلك لأني رأيت أن كل الروايات التي روتها كتبنا تنسب إلى النبي صلى الله عليه وآله، وإلى أمير المؤمنين، وابي عبد الله عليه السلام وغيرهما من الأئمة.

فما أردت أن يصيب الأئمة عليهم السلام طعن، لأن في تلك الروايات من قبيح الكلام ما لا يرضاه أحدنا لنفسه، فكيف يرضاه لرسول الله صلى الله عليه وآله وللأئمة عليهم السلام.

لقد استغلت المتعة أبشع استغلال، وأهينت المرآة شر إهانة، وصار الكثيرون يشبعون رغباتهم الحنسية تحت ستار المتعة وباسم الدين.

الجلسية لحلى سدر المحسوب من المتعة، ثم قال: ورغبة وذكر روايات في الترغيب في المتعة، ثم قال: ورغبة في نيل هذا الشواب الحصورة في النجف وجميع الحسينيات ومشاهد الأئمة يتمتعون بكثرة وكل يوم رغبة في نيل هذا الثواب ومزاحمة النبي في الجنان، ثم رد على هذه الروايات المفتريات، وبين خطرها، ثم قال: لما كان الإمام الخميني في العراق كنا نتردد إليه ونطلب منه العلم حتى صارت علاقتنا معه وثيقة جدا، وقد اتفق صرة أن وجهت إليه مدينة العفر،، وهي مدينة تقع غرب الموصل على مسيرة ساعة وضف تقريبًا بالسيارة، فطلبني للسفر معه، فسافرت معه، فاستقبلونا وأكرمونا غاية الكرم مدة بقائنا، عند احدى العوائل الشبعية المقيمة هناك، وقد قطعوا عهدا بنشر التشيع في تلك الأرجاء، وما زالوا يحت فطون بصورة تذكارية لنا تم تصويرها في دادهم.

ولما انتهت مدة السفر رجعنا، وفي طريق عودتنا ومرورنا في بغداد اراد الإمام أن نرتاح من عناء السفر، فأمر بالتوجه إلى منطقة العطيفية حيث يسكن هناك رجل إيراني الأصل يقال له سيد صاحب، كانت بينه وين الإمام معرفة قوية.

ووالاستمتاع بالبنت الصغيرة عند الشيعة وه

فرح سيد صاحب بمجيئنا وكان وصولنا عند الظهر، فصنع لنا غداءً فاخرًا واتصل ببعض أقاربه فحضروا، وازدحم منزله احتفاءً بنا، وطلب سيد صاحب

٣٠ التوجيح العدد ٢٦١ السنة السادسة والثلاثون

إلينا المبيت عنده تلك الليلة، فوافق الإصام، ثم لما كان العشاء اتونا بالعشاء وكان الحاضرون قد انصرفوا إلا أهل الدار، أبصر الإمام صبية بعمر أربع سنوات أو خمس، ولكنها جميلة جدًا، فطلب الإمام من أبيها سيد صاحب إحضارها للتمتع بها، فوافق أبوها بفرح بالغ، فبات الإمام الخميني والصبية في حضنه ونحن نسمع بكاءها وصريخها.

و التمتع بالرضيعة عند الشيعة و

ثم قال: وكان الإمام يرى جواز التمتع حتى بالرضيعة. فقال: «لا باس بالتمتع بالرضيعة، ضمًا وتفخيذًا – أي يضع ذكره بين فخذيها – وتقبيلاً». انظر كتابه ،تحرير الوسبلة، لارد) مسالة رقم (١٤).

ثم قال: وكم من متمتع جمع بين المراة وأمها، وبين المرأة وأختها، وبين المرأة وعمتها أو خالتها وهو لا يدري. والمتع بالبنت وأمها عند الشيعة من

جاءتني امرأة تسالني عن حادثة حصلت معها، إذ أخبرتني أن أحد السادة وهو السيد حسين الصدر كان قد تمتع بها قبل أكثر من عشرين سنة فحملت منه، فلما أشبع رغبته منها فارقها، وبعد مدة رُزقت ببنت، وأقسمت أنها حملت منه هو، إذ لم يتمتع بها وقتذاك أحد غيره.

وبعد أن كبرت البنت وصارت شابة جميلة متاهلة للزواج، اكتشفت الأم أن ابنتها حبلى، فلما سألتها عن سبب حملها، أخبرتها البنت أن السيد المذكور استمتع بها فحملت منه، فدهشت الأم وفقدت صوابها، إذ أخبرت ابنتها أن هذا السيد هو أبوها، وأخبرتها القصة فكيف يتمتع بالأم واليوم يأتي ليتمتع بابنتها التي هي ابنته

ثم جاءتني مستفسرة عن موقف السيد المذكور منها ومن ابنتها التي ولدتها منه.

إن الحوادث من هذا النوع كثيرة جدًا، فقد يتمتع الحدهم بفتاة تبين لهم فيما بعد أنها أخته من المتعة، ومنهم من تمتع بامراة أبيه.

وفي إيران الحوادث من هذا القبيل لا يستطيع أحد حصرها، وقد رأينا ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَلْيُسْتَعْفِفَ النّينَ لا يَحِدُونَ يُكَاحًا حَتّى يُغْنِيهُمُ اللّهُ مِنْ فَضَلّه ﴾ «النور: ٣٠ ، فمن لم يتمكن من الزواج الشرعي بسبب قلة ذات البد، فعليه بالاستعفاف ريثما يرزقه الله من فضله كي يستطيع الذه اج.

فلو كانت المتعة حلالاً لما أمره بالاستعفاف والانتظار ريثما تتيسر أمور الزواج بل لأرشده إلى المتعة كي يقضي وطره بدلاً من المكوث والتحرق بنار الشهوة.

وقال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعُ مِنْكُمْ طَوُلاَ أَنْ يَنْكُحَ اللّهُ اللّهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعُ مِنْكُمْ مِنْ فَتَيَاتِكُمُ اللّهَ مِنْ اللّهَ مِنْ فَتَيَاتِكُمُ اللّهُ مِنْ اللّهَ عَلَى اللّهُ مِنْاتِهُمْ إِلَى قوله تعالى: ﴿ ثَلِكَ لِنْ خَشِيَ الْعَنْتَ مِنْكُمُ وَاللّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ وَأَنْ تَصْنَعِرُوا خَيْرٌ لَكُمْ وَاللّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾

والشاء: ٢٥ه.

فارشد الذين لا يستطيعون الزواج لقلة ذات اليد أن

يت زوجوا مما ملكت أيمانهم، ومن عجز حتى عن ملك اليمين، أمره بالصبر، ولو كانت المتعة حلالاً لأرشده إليها. ولابد أن ننقل نصوصًا أخرى عن الأثمة عليهم السلام في إثبات تحريم المتعة:

وبعد أن ذكر هذه النصوص قال: إن الإمامين- سلام الله عليهما - أجل وأعظم من أن يقولا مثل هذا الكلام الباطل، أو يبيحا هذا العمل المقرّز الذي يتنافى مع الخلق الإسلامي الرفيع، بل هذه هي الدياثة، ولا شك أن الأثمة -سلام الله عليهم - ورثوا هذا العلم كابرًا عن كابر، فنسية هذا القول وهذا العمل إليهم؛ إنما هو نسبة إلى رسول الله صلى الله عليه وآله، فهو إذن تشريع إلهي.

في زيارتنا للهند ولقائنا بأئمة الشيعة هناك كالسيد النقوي وغيره، مررنا بجماعة من الهندوس وعبدة البقر والسيخ وغيرهما من أتباع الديانات الوثنية، وقرأنا كثيرًا، فما وجدنا دينًا من تلك الأديان الباطلة يبيح هذا العمل ويحله لأتباعه، فكيف يمكن لدين الإسلام أن يبيح مثل هذا العمل الخسيس الذي يتنافى مع أبسط مقومات الأخلاق

زرنا الحوزة القائمية في إيران فوجدنا السادة هناك يبيحون إعارة الفروج، وممن أفتى بإباحة ذلك السيد لطف الله الصافي وغيره، ولذا فإن موضوع إعارة الفروج منتشر في عموم إيران.

ثم قال: وهناك كثير من العائلات في جنوب العراق وفي بغداد في منطقة الثورة ممن يمارس هذا الفعل بناءً على فتاوى كثير من السادة، منهم: السيستاني والصدر والشيرازي والطباطبائي والبروجردي وغيرهم، وكثير منهم إذا حل ضيفًا عند أحد منهم استعار امراته إذا رأها حميلة، وتبقى مستعارة عنده حتى مغادرته.

إن الواجب أن نحذر العوام من هذا الفعل الشنيع، وأن لا يقبلوا فتوى السادة بإباحة هذا العمل المقزر، الذي كان للأصابع الخفية التي تعمل من وراء الكواليس الدور الكبير في دسه في الدين ونشره بين الناس.

ولم يقتصر الأمر على هذا، بل أباحوا اللواطة بالنساء، ورووا أيضًا روايات نسبوها إلى الأئمة سلام الله عليهم

هذا بعض ما جاء في بحث هذا العالم النجفي السيد حسين الموسوي. وعطل المعا الجماعية الجس المدي ٥٥

مقتدى الصدر العالم الرافضي المعروف كون جيشا في العراق سماه جيش المهدي، والمراد بالمهدي إمامهم الثاني عشر، الذي قالوا بأنه ولد سنة ٢٥٦ هجرية أي منذ ما يقرب من اثنى عشر قرنًا، ولا يزال حيًا وسيظل إلى قبيل القيامة، لكنه لا يزال غائبًا يرانا ولا نراه، وسيعود ليملك الدنيا بأسرها، ولذلك عندما يذكرونه يكتبون بعده «عج» أي عجل الله فرجه. وتحدثت عن هذه الخرافة البلهاء في مقال سابق عندما بينت أهم عقائد الرافضة، وتكوين هذا الجيش الذي ينشر الموت والفساد

والخراب للتعجيل بفرجه!

مجموعة من النساء أرسلن لهذا الرافضي سؤا حول المتعة الجماعية، فكان رده واضحًا.

قالت المستفستات: «نحن جماعية من المؤمنان الزينبيات المناصرات لجيش الإمام المهدي (عج)، وود أن تسال سماحة حجة الإسلام والمسلمين مقتدى الحدر حفظه الله بأن جماعة من جيش الإمام قد وجهوا لنا رعوة لحضور حفلة متعة جماعية في إحدى الحسينيات. وقد قالوا: إن أجر المتعة مع الجماعة أكثر سبعين مرة من الثمتع منفردًا، وقد سالنا احد السادة وكلاء السيخ محمد البعقوبي عن المتعة الجماعية فنفي علمه باي شيء يتعلق بهذا النوع من المتعة وقال: إنها من البدع فهل بجوز لنا التمتع الجماعي " علمًا بأنه محصور في عدة ساعات فقط (أي أقل من ليلة)، وأن الغاية من هذه الحفلة هي سد رغبات جيش الإمام حصريًا من الذبن لا يستطيعون النكاح لإنشيغالهم بالمعركة مع التواصب وان آجر التمتع يعود ربعه لتجهيز جيش الإمام بالسلاح. اجيبونا جزاكم الله خير جزاء المحسنين.

الزينبية : ازهار حسن الفرطوسي

تيابة عن كوكية من الزينبيات: ١٧ شوال ١٤٣٦هـ. هذا نص السؤال، وقد اجاب العالم الرافضي بقوله: «بسمه تعالى، من المعلوم أن زواج المتعة حلال مبارك في مذهبنا، وقد حاول النواصب تشكيكنا فيها ومنعنا منها مخافة أن يتكاثر أبناء منهبنا ويكثر عددنا ونصبح قوة كبيرة، لذلك فإننا ندعو ابناء المذهب من عدم التحوط من أي شيء بتعلق بزواج المتعة، وإن إقامة حفلات المتعة الجماعية هي من الأمور التي اجازها مراجعنا العظام مع اخذ الحذر من عدم دخول احد من غير المسلمين او من ابناء العامة تلك الحفلات لثبلا يطلعوا على عورات المؤمنات. ولعل هذا هو السبب في كراهة السيد اليعقوبي لها، هذا ومن المعلوم أن التمتع مع أحد جنود جيش الإمام أكثر اجرًا من غيره لانه بينل دمه من أجل مقدم الإمام لذلك نرجو من الزينييات عدم التبخل عليهم بشيء مما منحهن الله منه بنعمه باجسادهن واموالهن، وإننا ندعو الاخت الزينبية إلى مراجعة احد وكلائنا المعتمدين لأخد الإدن منه في إقامة ذلك الصفلات حتى تكون ثحت مراقبة ثامة وسيطرة مطلقة من قبل جيش الإصام وجيزاكم الله كبير حزاء المستنن

#### مقتدى الصدر: ٢٢ شوال ١٤٢٦هـ.

هذه هي الفتوى التي تجعل الحسينية - وهي مكان عيادة كالمسجد - أكثر من أماكن الفسق والفجور والدعارة في بلاد الكفر، ومن المعلوم أن الرافضة في العراق استولوا على كثير من مساجد أهل السنة وحولوها إلى حسينيات.

فإنا لله وإنا إليه راجعون، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

## وفاة أبى سلمة بن عبد الأسد رضي الله عنه سنة ١٥٠

عن عمر بن ابي سلمة بن عبد الأسد قال: خرج ابي إلى أحد فرماه ابو اسامة الجشمي في عضده بسهم فمكث شهرا يداوي جرحه ثم برئ الجرح، وبعث رسول الله على ابي إلى قطن في المحرم على راس خمسة وثلاثين شهرا، فغاب تسعأ وعشرين ليلة، ثم رجع فدخل المدينة لثمان خلون من صفر سنة اربع والجرح منتقض فمات لثمان خلون من جمادي الأخرة سنة اربع من الهجرة، فاعتدت امي وحلت لعشر ليال بقين من شوال سنة اربع، وتروجها رسول الله شي في ليال بقين من شوال

سنة اربع، ثم إن اهل المدينة قالوا: دخلت أيم العرب على سيد الإسلام والمسلمين أول العشاء عروسنا وقامت من آخر الليل تطحن، وهي أم المؤمنين أم سلمة رضي الله عنها.

#### سرية زيدين حارثة إلى حسمى سنة ٦هـ:

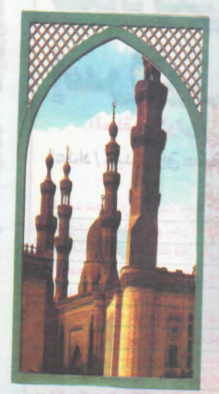
كانت سرية زيد بن حارثة إلى حسمى، وهي وراء وادى القرى، في جمادي الآخرة سنة ست، قالوا: «اقبل دحية بن خليفة الكلبي من عند قيصر وقد أجازه وكساه فلقيه الهنيد بن عارض وابنه عارض بن الهنيد . وعند ابن إسحاق: عوص فيهما بدل عارض . في ناس من جدام بحسمي، فقطعوا عليه الطريق فلم يتركوا عليه إلا سمل ثوب، فسمع بذلك نفر من بني الضبيب، فنفروا إليهم فاستنقذوا لدحية متاعه، وقدم دحية على النبي 😅 فاخدره بذلك، فبعث زيد بن حارثة في خمسمائة رجل ورد معه دحية، وكان زيد يسير بالليل ويكمن بالنهار، ومعه دليل له من بنى عذرة، فاقبل حتى هجم بهم مع الصبح على القوم، فأغاروا عليهم فقتلوا فيهم فأوجعوا، وقتلوا الهنيد وابنه، وأغاروا على ماشيتهم ونعمهم ونسائهم، فاخذوا من النعم الف بعير، ومن الشاء خمسة آلاف شاة، ومن السبي مائة من النساء والصبيان، فدخل زيد بن رفاعة الجذامي في نفر من قومه إلى رسول الله 🐲 فدفع إلى رسول الله 😂 كتابه الذي كان كتب له ولقومه ليالي قدم عليه فأسلم، وقال رسول الله لا تحرم علينا حلالا ولا تحل لنا حراما قال فكيف أصنع بالقتلي ؟ قال أبو يزيد بن عمرو: أطلق لنا يا رسول الله من كان حيا، ومن قتل فهو تحت قدمي هاتين، فقال رسول الله 🥨 : صدق أبو يزيد فيعث معهم عليًا إلى زيد بن حارثة، يأمره أن يخلى بينهم وبين حريمهم وأموالهم، فتوجه على ولقي رافع بن مكيث الجهني . بشير زيد بن حارثة . على ناقة من إبل القوم فردها عليٌّ على القوم، ولقى زيدًا بالفحلتين، وهي بين المدينة وذي المروة، فأبلغه أمر رسول الله 👺، فرد إلى الناس كل ما كان أخذ منهم. اعيون الأثر ١٥٢/٢



#### غزو بلاد الغزرسنة ١١٠هـ:

فيها غزا مسلمة بن عبد الملك بلاد الضزر وهى الغزاة التي تسمى غزاة الطان، قال أبو خالد: عن أبي براء النميري قال: قصد مسلمة إلى تلميس فلقي طاغية الخزر في جمع كثير قريبًا من الباب فاقتتلوا أيامًا كثيرة ثم هزمهم الله وذلك يوم الشميس لسبع خلون من جمادي الأخرة سنة عشر ومائة.

اتاريخ خليفة بن خياط ١٩٣/١.



## يعث مؤتة سنة ٨٥:

ولما كان في جمادي الآخرة من سنة ثمان بعث 😻 الأمراء إلى مؤتة، وهي قرية من أرض الشام، ليأخذوا بثار من قتل هناك من المسلمين، فامر على الناس زيد بن حارثة مولاه 🤹 ، وقال: ﴿إِنْ أصيب زيد فجعفر بن ابي طالب، فإن اصيب جعفر فعبد الله بن رواحة.

فخرجوا في نحو من ثلاثة الاف، وخرج 🏂 معهم يودعهم إلى بعض الطريق، فساروا حتى إذا كانوا بمعان بلغهم أن هرقل ملك الروم قد خرج البهم في مائة الف ومعه مالك بن زافلة في مائة آلف أخرى من نصاري العرب من لخم وجذام وقبائل قضاعة من بهراء وبلى وبلقين، فاشتورَ المسلمون هناك وقالوا: نكتب إلى رسول الله 🎏 يامرنا بامره أو يمدنا، فقال عبد الله بن رواحة رضى الله عنه: يا قوم! والله إن الذي خرجتم تطلبون: امامكم. يعنى الشبهادة . وإنكم ما تقاتلون الناس بعدد ولا قوة وما نقاتلهم إلا بهذا الدين الذي أكرمنا الله به فانطلقوا فهى إحدى الحسنيين: إما ظهور وإما شهادة.

و قتل أمير المسلمين زيد بن حارثة رضي الله عنه والراية في يده، فتناولها جعفر ونزل عن فرس له شقراء فعقرها وقاتل حتى قطعت يده اليمني، فأخذ الراية بيده الأخرى فقطعت ايضا فاحتضن الراية ثم قتل رضى الله عنه عن ثلاث وثلاثين سنة على الصحيح فاخذ الراية عبد الله بن رواحة الأنصاري رضى الله عنه وتلوم بعض التلوم ثم صمم وقاتل حتى قتل فيقال. إن ثابت بن أقرم أخذ الراية وأراد المسلمون أن يؤمروه عليهم فابي، فأخذ الراية خالد بن الوليد رضي الله عنه فانحاز بالمسلمين وتلطف حتى خلص المسلمون من العدو ففتح الله على بديه كما أخبر بذلك كله رسول الله 👺 أصحابه الذين بالمدينة يومئذ وهو قائم

على المنبر، فنعى إليهم الأمراء واحدًا واحدًا وعيناه تذرفان 👺، والحديث في الصحيح، وجاء الليل فكف الكفار عن القتال، ومع كثرة هذا العدو وقلة عدد المسلمين بالنسعة إليهم لم يقتل من المسلمين خلق كثير على ما ذكره أهل السير فإنهم لم يذكروا فيما سموا إلا نصو العشرة، وكر المسلمون راجعين، ووقى الله المسلمين شبر الكفرة وله الحمد والمنة، إلا أن هذه الغزوة كانت إرهاصًا لما بعدها من غزو الروم وإرهابًا لأعداء الله ورسوله.

القصول في المنبرة ١ / ١٩٣٠،



الزبير بن العوام بن خويلد بن اسد بن عبد العزى بن قصى بن كلاب بن مرة بن كعب وأمه صفية بنت عبد المطلب عمة رسول الله 🏂 حدثنا بذلك ابن هشام عن زياد عن ابن إسحاق يكني أبا عبد الله وكان حواري رسول الله ﷺ وشبهد بدرا والمشاهد كلها مع رسول الله قتل يوم الجمل وهو منصرف منه في جمادي الأضرة وتوفي في رجب سنة ست وثلاثين قتله بشير بن جرموز وقتل الزبد وهو ابن أربع وستين. مناربغ دمشق ١٨ ١/٢٤٠٠.



الحمد لله الذي لم يتخذ ولدًا ولم يكن له شريك في الملك ولم يكن له ولي من الذل، وتبارك الذي نزل الفرقان على عبده ليكون للعبالمين نذيرًا، وصيلاة وسيلاميا على عباده الذين اصطفى، ويعد:

فكم أرسل الله في بني إسرائيل من رسل، وكم أناهم من أيات بينات تهدي لى الحق وإلى صراط مستقيم! لك القنوم كلمنا جناعتهم أية زادتهم كنفن وعنادًا، ولا صول ولا قنوة إلا بالله، نعم، كلما جاعتهم أيةً زابتهم كـفـرًّا، وشكَّدُ وصفهم رب العيزة والجيلال ﴿ سَلَّ بَنِي إِسْ وَائِيلَ كَمْ اَتَيْنَاهُمْ مِنْ آيَةٍ بَيِّنَةٍ وَمَنْ نُنَدُلُ نَعْمَةُ اللَّهُ مِنْ نَعْدِ مَا جَاءَتُهُ فَإِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ «البقرة: ٢١١»

لقد بدلوا نعم الله عليهم كفرًا بها فتوعدهم الله القوي بالعذاب الشديد، ألم يرسل ربنا عز وجل موسى لهم بتسع أيات بينات؟ ألم ينشق البحر أمامهم في لحظة وصبار كل فرق كالطود العظيم؟ وينجيهم ربهم عز وجل من فرعون، ويغرقه وقومه أمام أعينهم في اليم الذي نجاهم منه فكان الماء نجاة لهم وإغراقًا لعدوهم آمام نظرهم ثم هم بعد ذلك يقولون لموسى: اجعل لنا إلهًا نراه ونسمعه ونلمسه كما لعبُّاد الأوثان ألهة، نعم قالوا ذلك، ولم يكتفوا بالقول، بل صنعوا من الذهب عجلاً وعبدوه من دون الله، بينما كان موسى عند ربه يتلقى التوراة، وقد اشترط خيارهم على موسى ألا يؤمنوا حتى يروا ربهم جهارًا فما بالك بسفهائهم، كم أنزل الله عليهم من نعم ورفع عنهم من نقم أجرى لهم عيون الماء في الصحراء وأظلهم بالغمام وأنزل عليهم المن والسلوى؛ كم أمات منهم من أحياء وكم أحيا من أموات، وبعد ذلك كله قست قلوبهم فهي كالحجارة أو أشد قسوة ازدادت طباعهم غلظة وأخلاقهم سوءًا وفطرهم فسادًا.

والخلاصة أنهم بدلوا نعمة الله كفرًا وأحلوا قومهم وأقوامًا غيرهم دار البوار؛ جهنم يصلونها ويئس القرار، فاعتبروا يا أولى الأبصار، فالله -سيحانه - عندما يقص علينا من أخبارهم إنما يريد منا أن نحذر الوقوع فيما وقعوا فيه وأن نحذر سبل الضلالة التي يدعون إليها فهم أئمة الدعاة على أبواب جهنم.

وموعدنا اليوم مع إحدى قصصهم، قصة الفارين من الموت والتي ذكرها ربنا تبارك وتعالى في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ خَرَجُوا مِنَّ بِيَارِهِمْ وَهُمْ ٱلُوفُ حَذَرَ الْمُوْتِ فَقَالَ لَهُمُ اللَّهُ مُوتُوا ثُمُّ أَحْسَاهُمْ إِنَّ اللَّهَ لَذُو فَصَمَّلَ عَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثُرَ النَّاسِ لَآ يشكرون و داليقرة: ٢٤٣،

وحديثنا عن هذه القصية سيكون بعون الله على محورين: الأول عن المعانى، والثاني: عن الفوائد.

ولا «الم تر» أي: سنقص عليك من خبر القوم من العقين والحق كأنك تراه الآن.

﴿ الَّذِينَ خَرَجُوا مِنْ بِيَارِهِمْ ﴾ أهل قرية من بني إسرائيل كان موطنها بالشام. نقله ابن كثير - رحمه الله - عن ابن عباس رضى الله عنهما، وعن السدي وأبى صالح وعلى بن عاصم، رحمهم الله.

﴿ وَهُمْ أَلُوفُ ﴾ اختلف أهل التفسير في تحديد العدد من أربعة إلى أربعين ألفًا، ونحن لا يعنينا تحديد العدد بالتمام والكمال، المهم أنهم الوف، ومن أهل العلم من يرى كلمة «الوف» من الالفة والائتلاف كما نقله صاحبُ زاد المسدر.

وحَدَر المُوتِ خَشَية الموت، والمقصود بالموت هنا الطاعون، كما قال بذلك الحسن والسُدِّي أو (فرارًا من القتال)، وقد أمروا به. قاله عكرمة والضّحاك - رحم الله الجميع - والمعنيان محتملان والله أعلم، لكن يرجَّح المعنى الثاني أمر الله للذين أمنوا بالقتال في الآية التالية مباشرة، قال تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ وَاعْلَمُ وا أَنُ اللهُ سَمِيعٌ عَليمٌ ﴾ «البقرة: ٤٢٤٪ . فكانً القصة جاءت توطئة لهذا الأمر وعبرة للمؤمنين، فإن الموت والحياة بأمر الله.

وَفَقَالَ لَهُمُ اللَّهُ مُوتُوا ﴾ فماتوا جميعًا كنفس واحدة، ماتت تلك الالوف موتة واحدة بالأمر الكوني (كونوا أمواتًا)، فماتوا ولم يغن عنهم حذرهم شيئًا أمام أمر الله لما جاءهم، ولم ينفعهم علمهم بالأسباب ولا هربهم من القتال، فإن الله سبحانه لا يفوته هارب ولا يعجزه طالب.

وَيُمْ أَحْيَاهُمُ الله الله المسلام، وقيل المسلم بعد مدة من الزمن، كم هي الله اعلم، وقيل أحياهم بسبب دعوة نبي الله حزقيال الذي كان زمنه قبل داود (عليه السلام)، وقال بعض المفسرين: إن الله أحياهم ليجعل من ذلك عبرة لهم ولمن بعدهم، وهذا الذي يدل عليه ظاهر اللفظ، والأول لا دليل عليه يمكن الركون إليه باطمئنان فجلها نقول عن أهل الكتاب.

ونحن لا نبغي إلا العبرة والله المستعان، ولعلنا بهذا أخي الكريم وصلنا بك وصعك إلى ما نريد إلى الفوائد والعبر ونجملها فيما يلي:

#### ثانيا الفوائد والعبر

ا قال صاحب نظم الدرر محاولاً ربط هذه القصة بالسياق القرآني سابقًا ولاحقًا: ولما كان الجهاد حظيرة الدين والذي فيه بذل الأنفس وإنفاق الأموال كثرت فيه مواعظ القرآن وترددت، ومن هذا القبيل عرض هذا القصص من الأمم السابقة وخصوصًا آهل الكتابين.

Y- وقال أيضًا عند قوله تعالى في ختام الآية: ﴿ وَلَكِنُ أَكْثُرَ النّاسِ لاَ يَشْكُرُونَ ﴾، قال رحمه الله: "في ذلك تعريض باليهود الذين لم يشكروا نعمة الله عليهم في الإيمان بمحمد ﴿ وبدلوا نعمة الله كفرًا». اهم ع تصرف يسير.

"- نقل صاحب زاد المسير عن الأنباري قوله: "وفي هذه القصة احتجاج على اليهود إذ أخبرهم النبي المرام لم يشاهدوه وهم يعلمون صحته". اه. ونقول: ولم يشاهده النبي الكن أنبأه الذي لا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السماء، وفي ذلك دليل على صدق النبي في فيما يخبر عن ربه وأنه لا ينطق عن الهوى.

وقال أيضًا: «وفيها احتجاج على منكري البعث فدلهم عليه بإحياء الموتى في الدنيا». اهـ.

نعم، وقد كان كثيرًا في اليهود لأنهم اكثر الناس إنكارًا للبعث بعد الموت.

ومن الفوائد: أنه لا فرار من قدر الله إلا إلى قدره (سبحانه)، ويترتب على ذلك حكم شرعي وهو: إذا كان القوم قد فروا من الطاعون والحكم هو ما وضحه النبي فيما صح عنه (إن سمعتم به (أي بالطاعون) بأرض فلا تقدموا عليه، وإذا وقع بأرض وانتم بها فلا تضرجوا فرارًا منه). البخاري برقم ٢٣٧٣، ومسلم تذرجوا.

ومن فوائد الحديث تأسيس قاعدة الحجر الصحي قبل أن تعرفها الحضارة الحديثة، وكذلك الوقاية خير من العلاج.

وقد طبق هذا الحديث الخليفة الثاني عمر بن الخطاب رضي الله عنه عندما قدم إلى الشام إبان الفتح وكان بها الطاعون ولم يدخلها، فقالوا: يا أمير المؤمنين اتفر من قدر الله وقال رضي الله عنه وأرضاه: نفر من قدر الله إلى قدر الله، ولم يكن ساعتها يعلم بالحديث المتقدم، لكن الله قد جعل الحق على لسان عمر وإن رغمت أنوف شانئيه ومبغضيه فسيكون بغضهم إياه عليهم حسرة وندامة.

- ومن الفوائد ما ذكره الشيخ ابن عثيمين - رحمه الله - حيث قال: «كلام الله سبحانه وتعالى بحروف مرتبة؛ لقوله تعالى: «موتوا»، فيكون فيه رد على من قال: إن كلام الله هو المعنى القائم بنفسه، فالله سبحانه يتكلم بما أراد، لا أن يقول: «كُن» فقط، بل يتكلم بما أراد كن كذا، كن كذا، لأن الكلام بكلمة (كن) مجمل، بما قال الله للقلم: «اكتب، قال: رب ماذا أكتب، فيصير معنى «كن» أي الأمر المستفاد من هذه الصيغة، فلو أراد الله سبحانه إنزال المطر لا يقول: «كن» فحسب، بل بالصيغة التي أراد الله سبحانه.

ومن وجوه البلاغة في القصة القرآنية حذف ما كان معلومًا في قوله تعالى: ﴿ مُوتُوا ثُمُّ أَحْيَاهُمْ ﴾؛ والتقدير قماتوا ثم أحياهم»، وهذا كثير في القصص القرآني، وفي القرآن عمومًا وفي لغة العرب، وهو ما يسمى عند البلاغيين إيجاز الحذف، ولا ريب إن في كلام العرب لبلاغة والقرآن الكريم في القمة من ذلك.

وفي هذا القدر ما يكفي، نفعني الله وإياكم بالوحيين الكتاب والسنة وبهدي أصحاب النبي ، رضي الله عنهم أجمعين، وبخاصة الخلفاء الراشدون الأربعة: أبى بكر، وعمر، وعثمان، وعلي.

لقاء أستودعكم الله الذي لا تضيع ودائعه.

#### النصح والارشاد

عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إياكم والظنُّ، فإن الظن اكذبُ الحديث، ولا تحسسوا ولا تجسسوا ولا تناجشوا ولا تصاسدوا ولا تباغضوا ولا تدابروا، وكونوا عباد الله إذواناء متفق عليه



#### نعم الفتى خالد بن الوليد رضى الله عنه

عن أبي عبيدة رضى الله عنه أنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «خالد سيف من سبيـوف الله عــز وجِل، ونعم فــتى العشيرة، وفي رواية عن عمر أن رسول الله ﷺ قال: ﴿ ضَالِدُ بِنَ الْوَلِيدُ سَيِفٌ مِنْ سيوف الله سله الله على المشركين. صحيح الجامع فالمال القال ( والمسال فيالا ) عوا

# فضائل لصحابة

#### عصمة الله لنبيه من أعدائه

عن جابر رضى الله عنه قال: كنا مع النبي ﷺ بذات الرقاع، فإذا أتينا على شجرة ظليلة تركناها للنبي ﷺ، فجاء رجل من المشركين وسيف النبي الله معلق بالشجرة فاخترطه (أي سلُّهُ)، فقال الرجل: تَضَافِني ؟ قال النبي صلى الله عليه وسلم: (لا). قال الرجل: فمن يمنعك مني ٩ قال النبي ﷺ: (الله). وفي رواية أبي بكر الإسماعيلي: فقال: من يمنعك منى ؟ قال: (الله). قال فسقط السيف من يده، فأحد النبي السيف فقال: «من يمنعك منى ؟ ». قال: لا أحد. (صحيح البخاري).

#### من درر العلماء في آيات الصفات

قال الإمام البغوي في قوله تعالى ﴿ بَلُ بَدَاهُ مَبْسُوطَتَانَ ﴾ (المائدة ٦٤)، ويد الله صفة من صفاته كالسمع، والبصر والوجه، وقال جل ذكره: «لما خلقت بيدي » (سورة ص ٧٥)، وقال النبي الله اعلم بصفاته، فعلى العباد فيها العباد فيها العباد فيها العباد فيها المياد في المياد فيها المياد في المياد الإيمان والتسطيم. وقيال أئمية السلف من أهل السفة في هذه الصفات: أمروها كما جاءت بلا كيف. قلت «بعني بثبتون المعنى ويكلون علم الكيفية إلى الله عز وجل في صفاته سبحانه



الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ لَهُمْ جَنَّاتُ تَجُّري من تَحْتَهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا رُضِيَ اللَّهُ عَنَّهُمْ وَرَضُواْ عَنَّهُ ذَلِكَ الْغَوُّرُ الْعَظِيمُ ﴾ والمائدة ١١٩».

٣٦ التوحير العدد ١٧٤ السنة السادسة والثلاثون

#### اعداد/علاء خضر

#### حكمومواعظ

عن يونس بن عبد الأعلى قال: سمعت الشافعي يقول: يا يونس؛ الانقباض عن الناس مكسبة للعداوة، والانبساط إليهم مجلبة لقرناء السوء، فكن بين المنقبض و المنبسط وصفة الصفوة».

وعن عبد الله الرازي قال: إن سرك أن تجد حلاوة العيادة وتبلغ ذروة سنامها فاجعل بينك وبين شهوات الدنيا حائطاً من حديد. (ذم الدنيا) لابن أبي الدنيا.

قال أعرابي: عظ الناس بفعلك ولا تعظهم بقولك واستحى من الله بقدر قربه منك، وخفه بقدر قدرته

قال الخطيب البغدادي: «إني موصيك يا طالب العلم بإخلاص النية في طلبه، وإجهاد النفس على العمل به، الطلاك فإن العلم شجرة والعمل ثمرة، وليس العلم يعد عالما من لم يكن بعلمه عاملاً وقيل: العلم والد، والعمل مولود، والعلم مع العمل والرواية مع الدراية. التضاء العلم

#### من أقوال السلف

عن ابن عمر رضى الله عنهما قال: لا يكون الرجل عالمًا حتى لا بحسد من فوقه، ولا يحقر من دونه، ولا يبتغى بعلمه ثمنًا. «سنن الدارمي».

عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قال في خطبته: با أنها الناس، عليكم بالطاعة والجماعة، فإنها حيل الله عز وجل الذي أمر به. وما تكرهون في الجماعة خير مما تحبون في الفرقة. «الشريعة

وعن أيوب السختياني قال: إنه ليبلغني موت الرجل من أهل السنة فكأنما يسقط عضو من أعضائي. «صفة الصفوة».

#### منجوامع الدعاء

عن عائشة رضى الله عنها، أن رسول الله 👺 كان يدعو بهؤلاء الدعوات: «اللهم إنى أعود بك من فتئة النار، وعذاب النار، وفتئة القبر، وعذاب القبر، ومن شير فتنة الغني، ومن شير فتنة الفقر، وأعوذ بك من شير فتنة المسيح الدجال، اللهم اغسل خطاياي يماء الثلج والبرد، ونق قلبي من الخطايا كما نقيت الثـوب الأبيض من الدنس، وماعـد بيني وبين خطاباي كما باعدت بين المشرق والمغرب، اللهم فإني أعبوذ بك من الكسل، والهبرم، والمأثم، و المغبرم،

#### الغايةمنجمعالمال

قال سعيد بن المسيب وقد ترك دنانير: «اللهم إنك تعلم أني لم أجمعها إلا لأصون بها ديني وحسبي، لا خير فيمن لا يجمع المال فيقضى دينه ويصل رجمه ويكف به وجهه أي «عن السؤال ». «الأماب الشرعية».

#### من عقائد الشيعة المتدعة

من اقوالهم التي تخالف فيها الشبيعة عقيدة المسلمين قولهم: بأن كربلاء أقدس بقعة في الإسلام، وأعظم من مكة والمدينة وبيت المقدس.

#### منغريب الحديث

في حديث معاوية بن الحكم السلمي افبابي هو وأمي ما ضربني ولا شتمني ولا كهرني ، (أخرجه مسلم). الكهر: الانتهار. وقد كهره يكهره، إذا زيره واستقبله بوجه عبوس. «النهاية في غريب الحديث»

فـقـال ﷺ في الحـديث: «كل المسلم على المسلم حرام، دمه وماله وعرضه». «مسلم».

وحذر من ظهور الزنا الذي يؤدي إلى مقت الله وعذايه.

فقال عن الله الزنا والربا في قوم فقد أحلوا بانفسهم عذاب الله أخرجه الحاكم وقال حديث الإسنادووافقه الذهبي ولما كسفت الشمس على عهد النبي عن خرج وصلى بالناس ثم خطبهم، فكان مما قال: «يا أمة محمد، والله لا أحد أغير من الله أن تزنى أمته أو يزنى عبده». «متفق عليه».

وقال ﷺ: «من وقاه الله شر ما بين لحييه، وشرُ ما بين رجليه، دخل الجنة». «الصحيح مما ليس في الصحيحين للشيخ مقبل بن هادي الواعي».

وقال ﷺ: «لا أحد أغير من الله، ولذلك حرّم الفواحش ما ظهر منها وما بطن». «الجامع الصحيح».

وانظر إلى النبي 📚 - بأبي هو وأمي - ماذا فعل مع الشياب الذي جاءه يستأذنه في الزنا، فعن أبي أمامة رضى الله عنه قال: إن فتى شابًا أتى النبي 📚 ، فقال: يا رسول الله، ائذن لي بالزنا، فأقبل القوم فزجروه وقالوا: «مه مه!». فقال: ادنه، فدناه منه قريبًا، قال: فجلس، قال: «أتحبه لأمك؟» قال: لا والله، جعلني الله فداءك، قال: «ولا الناس يحدونه لأمهاتهم». قال: «افتحبه لابنتك»، قال: لا والله يا رسول الله، جعلني الله فداءك. قال: «ولا الناس بحبونه لبناتهم». قال: «افتحبه لأختك؟» قال: لا والله جعلني الله فداعك، قال: «ولا الناس بحبونه لأخواتهم». قال: «أفتحبه لعمتك؟» قال: لا والله جعلني الله فداعك، قال: «ولا الناس بحيونه لعماتهم». قال: «أفتحيه لخالتك؟» قال: لا والله، جعلني الله فداعك، قال: «ولا الناس يحبونه لخالاتهم، قال: فوضع بده عليه، وقال: اللهم اغفر ذنبه، وطهر قلبه، وحصِّن فرحه. فلم يكن بعد ذلك الفتى بلتفت إلى شيء. مسند أحمد .

فما كل امراة إلاً كما قال النبي على اخت الخيك أو أم له أو ابنة أو خالة أو عمة، فلو أن المقبل على الزنا تمثل هذا المعنى وأنه يلطخ عرض أخيه المسلم، ويتصور أن هذا من الممكن أن يحدث له، ما أقبل على الزنا بحال.

وبعد أن بين الله ورسوله عظم فاحشة الزنا، وقبحها، فإن قبيلاً من الناس لا يكفيهم هذا البيان، والله تعالى خلق الخلق وهو أعلم بهم، وانهم مت فاوتون، فمنهم من تكفيه الإشارة، ومنهم من يحتاج إلى الكلام، ومنهم من يحتاج إلى الوعد والوعيد، ومنهم من لا يرتدع إلا بالقوة، وما لا يزعه



شرع الله تعالى الحدود حماية وصيانة للناس ولأعراضهم ولأن من الناس من لا يزجسره واعظ القرآن والسنة وأمثال هؤلاء لا يردعهم سيف السلطان ولهذا شرعت الحسدود

القرآن يزعه سيف السلطان، من أجل ذلك شرَّع الله تعالى الحدود.

#### الحدود من الأساليب الوقائية لوقاية الجنمع من الفاحشة.

الحد: هو عقوبة مقررة لأجل حق الله تعالى.

وسميت حدودًا لأنها في الغالب تمنع العاصي من العود إلى المعصية التي حُدُ من أجلها، ونحن سنعرض للحدود التي هي من موضوع بحثنا.

#### أولاً؛ فضل تنفيذ الحدود،

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه احداً يعمل به في الأرض خير لأهل الأرض من أن يمطروا أربعين صباحًا». وصحيح ابن ماجه وغيره.

وعن عبادة بن الصامت رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ «أقيموا حدود الله في القريب والبعيد، ولا تاخذكم في الله لومة لائم». «صحيح ابن ماجه».

#### ثانيا، لا شفاعة في العدود إذا وصلت إلى السلطان؛

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله عنه وي حدود الله فقد عقول: من حالت شفاعته دون حدً من حدود الله فقد ضاد الله، ومن خاصم في باطل وهو يعلمه، لم يزل في سخط الله حتى ينزع عنه، ومن قال في مؤمن ما ليس فيه أسكنه الله ردغة الخبال حتى يخرج مما قال. صحيح الجامع ح١٩٩٦

وعن عائشة رضى الله عنها: أن قريشًا أهمتهم المرأة

المخزومية، التي سرقت، فقالوا: من يكلم فيها رسول الله و و من يجترئ عليه إلا أسامة حبّ رسول الله فكم وسول الله فكلم رسول الله فكلم رسول الله فكام رسول الله فكام رسول الله فكام رسول الله فكام نقال: يا أيها الناس، إنما ضلَّ من كان قبلكم أنهم كانوا إذا سرق منهم الشريف تركوه، وإذا سرق الضعيف فيهم أقاموا عليه الحد، وايم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطع محمد يدها. «متفق عليه».

جوابر: بمعنى أنها تجبر صاحب المعصية وتنقيه من الذنب (أي كفارات).

زواجر: بمعنى أنها تزجره وتزجر غيره، وعليه عقوبة أخروية.

فيها ثلاثة أراء: قيل: جوابر، وقيل: زواجر، وقيل: التوقف.

مع ملاحظة أن قتل المرتد على ارتداده غير داخل في المسالة، فلا نقاش أن قتله غير مكفر لذنبه).

القائلون بأن الحدود جوابر وكفارات ولو لم يتب المحدود، هم الجمهور، ويستدلون بحديث الرسول ويايعوني على أن لا تشركوا بالله شيئًا، ولا تسرقوا، ولا تزنوا... فمن وفى منكم فأجره على الله، ومن أصاب من ذلك شيئًا فعوقب به فهو كفارته، ومن أصاب من ذلك شيئًا فستره الله عليه، فهو إلى الله إن شاء غفر له وإن شاء عاقبه، ومتفق عليه.

وعن علي بن أبي طالب رضي الله عنه عن النبي قال: «من أصاب حداً، فعجلت عقوبته في الدنيا، فالله أعدل من أن يثني على عبده العقوبة، ومن أصاب حداً، فستره الله عليه، وعفا عنه، فالله أكرم من أن يعود في شيء قد عفا عنه، أخرجه الحاكم وقال صحيح الاسناد».

ومن أدلتهم حديث ماعز والغامدية (سياتيان)، إذ اعتبر الرسول الهافية الحد توبة، فقال: «لقد تاب توبة لو قسمت بن أمة لوسعتهم». «مسلم».

القائلون بأن الحدود ليست جوابر (كفارات) إلاً مع التوبة، وهو قول للمعتزلة، وابن حزم، وبعض المفسرين، واستدلوا بقوله تعالى:
 المفسرين، واستدلوا بقوله تعالى:
 المسرية المستدلوا بقوله تعالى:

قال الحاف<mark>ظ ابن ح</mark>جر: إن الاستثناء في الآية هو م<mark>ن</mark> عقوبة الدنيا.

 التوقف لحديث أبي هريرة رضي الله عنه عند البزار، قال: قال رسول الله ﷺ: «لا أدري الحدود كفارة لأهلها أم لا».

وقد حاول الحافظ ابن حجر أن يرد هذا الاستدلال بأن حديث البخاري أصح إسنادًا، وبجواز أن يكون الرسول تن قال ذلك قابل أن يعلم ثم علم. «المنهل

الحديث: د. موسى شاهين لاشين،

ولا شك أن رأي الجمهور هو الراجح لقوة أدلتهم، مع اعتبار أن الحدود مع كونها جوابر (كفارات) إلا أنها رواجر أيضًا لمن تسول له نفسه الوقوع في المعصية أو لمن وقع فيها فإنها تزجره الأ يعود إليها مرة ثانية.

وحدُّ القدف من الاساليب الوقائية لوقاية المجتمع من الفاحشة، فقد حرَّم الله الخوض في اعراض الناس، وجعل النبي على حرمة أعراض المسلمين كحرمة دمائهم تمامًا، فقال على: «كل المسلم على المسلم حرام، دمه وماله وعرضه». «مسلم».

وأن القدف من السبع الموبقات، كما بالحديث، قال على المجتنبوا السبع الموبقات، قالوا: يا رسول الله، وما هن وقال: الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولّي يوم الرحف، وقدف المحصنات المؤمنات الغافلات. «البخاري».

والقدف هو اتهام الناس بالزنا، ولا شك أنه يؤذي مشاعر الناس إيداء شديدا، فليس أشق على النفس من اتهامها بالزنا، وهو يؤدي إلى إشاعة الفاحشة بين الناس وإسقاط حرماتهم، وهتك أعراضهم، لذا كانت عقو بته شديدة.

قَالَ الله تعالى: ﴿ وَالنَّذِينَ يَرْضُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمُّ لَمْ يَأْتُوا ْ بِأَرْيَعَةِ شُهْدَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ تَمَانِينَ جَلْدَةً وَلاَ تَقْبَلُوا لَهُمْ شُهَادَةً أَنِدًا وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ «النور: ٤».

والذين يرمون المحصنات: أي النساء الحرائر العفائف، وكذلك الرجال، فقد أجمع المسلمون على أن قذف الذكر كقذف الأنثى.

ولم ياتوا باربعة رجال عدول يشهدون بذلك صريحاً، جعل الله لهم ثلاث عقوبات:

١- حد القذف وهو الجلد ثمانين جلدة.

٢- عدم قنول شبهادة القاذف.

"- وأولئك هم الفاسقون: أي الخارجون عن طاعة الله، الذين قد كثر شرهم لأنهم انتهكوا ما حرم الله، وانتهكوا أعراض إخوائهم. ودفعوا الناس إلى الكلام الذي تكلموا به، وهذا يؤدي إلى إزالة الاخوة التي عقدها الله بين أهل الإيمان: ﴿ إِنْمُنَا المُؤْمِنُونَ إِخْوَةُ ﴾ «الحجرات: ١٠».

ويؤدي إلى إشاعة الفاحشة في الذين أمنوا.

قَدَّالِ الله تَعَالَى: ﴿ إِنْ الَّذِينَّ يَرْضُونَ الْمُضَعَنَاتِ
الْغَافِلَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ لُعِنُوا فَي الدُّنْتِ وَالاَخْرةِ وَلَهُمْ عَذَابُ
عَظِيمُ (٢٣) يَوْمُ تَشْنُهَدُ عَلَيْهِمُ السَّنِتُهُمْ وَآيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ
بِمَا كَانُوا يَعْطُونَ (٢٤) يَوْمُثِيدُ يُوفُيهِمُ اللَّهُ دِينَهُمُ الحَقُ
وَيَعْلَمُونَ أَنَّ اللهُ هُوَ الحَقُ المَّبِينُ ﴾

«النور: ۲۳-۲۵.

والمراد هنا بالمحصنات: العفيفات، وهن غافلات عن ذلك، بعيدات عنه كل البعد، وفي هذا ثناءً على المؤمنات بأنهن سليمات الصدور، نقيات القلوب لا تخطر الريبة على قلوبهن، ليس فيهن دهاءً ولا مكر.

كما قال الشاعر:

هن الحرائر ما هممن بريبة

كظياء مكة صيدهن حرام

واللعن: الطرد من رحمة الله تعالى.

وهذه العقوبات هي أبلغ ردع لأولئك الذين يخوضون في أعراض الناس بالسنتهم ويحبون أن تشيع الفاحشة في المجتمع المسلم.

والمتتبع للآيات التي نزلت في حديث الإفك يتبين له كيف عمل الإسلام على قطع السنة السوء وسد الباب على الذين يلتمسون للأبرياء العيب، فقد حذرهم الله تعالى اشد تحذير، ﴿ وَتَحْسَبُونَهُ هَيْنًا وَهُوَ عِنْدَ اللهِ عَظْيمٌ ﴾ «النور: ١٥» نزلت هذه الآيات في سورة النور في شان أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها حين رماها بعض الظلمة بالفاحشة مع صفوان بن المعطل رضي الله عنه، فكان درسًا قاسبًا لأولئك الأفاكين وأمثالهم.

#### التعريض بالزناء

اختلف الفقهاء فيمن عرض بذلك، فقال مثلاً لأخيه: أنا لست بزان، أو قال: ليس أبي بزان ولا أمي بزانية، يريد التعريض به، أو بابيه وأمه، أو قال له كلمة يُفهم منها اتهامه بالزنا، أو اتهام أمه أو أبيه، فقال جماعة من الفقهاء: لا حد عليه؛ لأن الله عز وجل فرق بين التصريح والتعريض، فأباح التعريض في الخطبة دون التصريح لا جناح عليكم فيهما عرضنتم به من خطبة النساء اللوقرة: ٣٥٠.

ولأن في التعريض احتمالاً، وقد قال النبي ﷺ: «ادراوا الحدود بالشبهات». وهذا ما ذهب إليه أبو حنيفة والشافعي وآخرون.

ومنهم من قال: إذا ظهرت قرينة تعين إرادة القانف بالزنا أو اللواط كان عليه الحد، وهو قول مالك وأصحابه، ونقل هذا عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه كما بالموطا عن عمرة بنت عبد الرحمن: أن رجلين استبافي زمان عمر بن الخطاب، فقال أحدهما للآخر: والله ما أبي بزان ولا أمي بزانية.

فاستُشار عمر في ذلك، فقال قائل: مدح أباه وأمه، وقال آخرون: قد كان لأبيه وأمه مدح غير هذا، نرى أن تجلده الحد، فجلده عمر الحد ثمانين جلدة.

ومن رأى أنه لا حـد عليـه أوجب التـعـزير، أي أن الحاكم يؤدبه جزاء تعريضه.

#### هل بحور قدف من سبق لذاؤ لها الردا؟

وذلك ببينة أو إقرار، قالوا: لا حدٌ عليه لأنه صادق، ولأن إحصان المقذوف قد زال بالزنا، ويدل لهذا مفهوم المَصْالفة في قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُرْمُونَ الْمُصْنَاتِ ﴾، فهذا بدل بمفهوم المخالفة على أن من رمى غير محصنة لا حدُّ عليه، ولكن يلزم تعزيره (تأديبه (لأنه رماه بفاحشة ولم يثبتها، ولا يترك عرض من ثبت عليه الزنا سابقًا مباحًا لكل من شاء أن يرميه بالزنا دون عقوبة رادعة.

ومع عظم هذا الذنب وقبحه، إلا أن الله تعالى لا بغلق باب التوبة في وجه مرتكبيه بل يفتحه لهم، قال تعالى: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ يَعْدِ ذَلِكَ وَأَصَلَّكُوا فَإِنَّ اللَّهُ غفورٌ رحيمٌ ﴾ «ال عمران: ٨٩».

والتوية في هذا الموضع: أن يكذب القادف نفسيه، ويقر أنه كانب فيما قال، وهو وأحب عليه أن يكذب نفسه ولو تبقن وقوعه، حيث لم يأت بأربعة شهداء، وقال اخرون: توبته أنه يصلح من حال نفسه ويكف عن سب الناس والخوض في أعراضهم، ويبادر إلى الطاعات وإن لم يكذب نفسه في القذف الذي جلد به ثمانين جلدة، وحسبه الندم عليه والاستغفار منه وترك العود إليه.

فإذا تاب القاذف واصلح عمله وبدل إساءته إحسانا زال عنه الفسق، فالحمهور على إزالة وصف الفسق عنه، الذي ترد به شهادته فتقبل شهادته، فإن الله غفور رحيم بغفر الذنوب حميعًا لمن تاب واناب، ويرى أبو حنيفة أنه لا تقبل شهادته أبدا وإن تاب، وخلافهم برجع إلى خلاف مفهوم الاستثناء في قوله تعالى: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ بغد ذلك وأصلحوا ﴾

هل الاستثناء راجع إلى الأمرين معًا (أي عدم قبول الشبهادة والحكم بالفسق)، أو راجع إلى الأمر الأخير (أقرب مذكور) وهو الحكم بالقسق، فمن قال: إن الاستثناء راجع إلى الأمرين معًا (أي عدم قبول الشهادة والحكم بالفسق)، قال بجواز قبول الشبهادة بعد التوبة، ومن قال إنه راجع إلى الحكم بالفسق فقط قال بعدم قبولها مهما كانت توبته.

#### بم بثبت حد القذف؟

وبثبت حد القذف بالإقرار، والبينة: وهي شبهادة رجلين عدلين على أنه رمي فلانًا أو فلانة بالزنا.

عفة المقذوف: فإن رماه أو رماها بالزنا أو اللواط ولم بكن له شبهود بذلك، جلد من قذفه حد القذف ما لم يأت باربعة شهداء، حتى وإن رأه بعينه.

فإن كان المقذوف مشهورًا بالزنا أو اللواط، لم يكن على قاذفه الحد، ولكن بحب أن يؤدب على خوضه في أعراض الناس بغير حق.

وقيل أن نتكلم على حد الزنا، نذكر شروط إقامة

العقل: عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: أتى عمر رضى الله عنه بمجنونة قد زنت، فاستشار فيها أناسًا، فأمر بها عمر رضى الله عنه أن تُرجم، فمرّ بها على على بن أبى طالب رضى الله عنه، فقال: ما شان هذه والوا: مجنونة بني فلان زنت فامر بها عمر رضى الله عنه أن تُرحِم. قال: فقال: ارجعوا بها، ثم أتاه فقال: يا أمير المؤمنين، أما علمت أن القلم رُفع عن ثلاثة: عن المجنون حتى ببرا، وعن النائم حتى يستيقظ، وعن الصبى حتى بعقل، قال: يلى. قال: فما بال هذه تُرحم.

قال: لا شيء، قال: فأرسلها، قال (أي راوي الحديث): فارسلها، قال: فجعل يكبر (أي جعل عمر رضى الله عنه يكبر). سنن أبي داود وصصححه الألباني

٢- البلوغ: للحديث السابق، ولكن يجب أن يؤدب ويعزُّر بالضرب أو الحيس، أو بما يراه رادعًا له، من الحاكم أو من أسه.

٣- الاختيار: لا حدُّ على مكرهة في قول عامة أهل العلم، واختلفوا في الرجل المكره عليه الحد أم لا، فقال الحنابلة: عليه الحدويه قال محمد بن الحسن، لأن الوطء لا يكون إلا بالانتشار والإكراه ينافيه، فإذا وجد الانتشار انتفى الإكراه فيلزم الحد.

وقال الشافعي وابن المنذر: لا حدّ عليه لعموم الحديث: رفع عن أمتى الخطأ والنسيان وما استكرهوا

وقد جيء لعمر رضى الله عنه بامرأة قد زنت، فقالت: إنى كنت نائمة، فلم استيقظ إلا برجل قد جثم على، فخلى سبيلها، ولأن هذا شبهة، والحدود تدرا بالشبهات، ولا فرق بين الإكراه بالإلجاء وهو أن يغلبها على نفسها (كما في حالة هذه المراة)، أو بين الإكراه بالتهديد بالقتل

وقد حدث في زمن عصر رضي الله عنه أن امرأة كادت تشرف على الموت من شدة العطش وهي في الصحراء فوجدت راعي غنم فسالته أن يسقيها قابي إلا أن تمكنه من نفسها، فقال عمر: هذه مضطرة.

العلم بحرمة الزنا: فإن زنا رجل دون أن يعلم (لكونه حديث عهد بالإسلام، أو كان يعيش في بادية أو قرية نائية ونحو ذلك)، فلا حدُّ عليه عند جمهور الفقهاء، لأنَّ الحدُّ عقوبة على اقتراف الحرام، وهو غير مقترف له لعدم علمه بالحرمة.

وراجع النبي ته ماعزًا، حين اعترف له بالزنا، فقال له: «هل تدري ما الزنا؟ لعلك قبلت أو غمزت أو نظرت» ليتثبت من علمه بحرمته على وجه الحقيقة.

وللحديث بقيمة إن شاء الله رب العالمين



#### الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فإن المتتبع لتاريخ النشاة وحقيقة الصلة بين الشيعة والصوفية، بجد أنهما ينبعان من مصدر واحد، ويلتقيان في نهاية المطاف نحو هدف واحد، ويرى الخبير بحقيقة التصوف والتشيع أنهما وجهان لعملة (مزيفة) وأحدة، فكلاهما حرب على الإسلام،

ويشتركان في تصورات وعقائد فاسدة منها:

#### ١- تقديس القبور والشاهد:

تقديس القيور وزيارة المشاهد ركن من أركان المعتقد الشيعي، فالشبعة هم أول من بني المشاهد (القياب) على القيور، وجعلوها شبعارهم. (رسائل إخوان الصفا ١٩٩/٤).

وحاء الصوفية وجعلوا أهم شعائرهم زيارة القبور وبناء الأضرحة والطواف بها والتبرك بأحجارها والاستغاثة بأصحابها، ولذلك زعموا أن قسر معروف الكرخي- أحد كسرائهم- هو الترياق المجرب. «طبقات الصوفية للسلمي ص٥٨».

وهذه الصلة بين التصوف والتشيع أمر أقرُّ به المؤرخون كابن خلدون، قال: «ثم إن هؤلاء المتأخرين من المتصوفة المتكلمين في الكشف وفيما وراء الحس توغلوا في ذلك، فذهب الكثير منهم إلى الحلول والوحدة كما أشرنا إلسه وملؤوا الصحف منه مثل الهروى في كتاب «المقامات» له وغيره وتبعهم ابن عربى وابن سبعين وتلميذهما ابن العفيف وابن الفارض والنجم الإسرائيلي في قصائدهم، وكان سلفهم مخالطين للإسماعيلية المتأخرين من الرافضة الدائنين أبضًا بالحلول والهية الأئمة مذهبًا لم



يعرف لأولهم، فأشرب كل واحد من الفريقين مذهب الآخر، واختلط كالأمهم، وتشابهت عقائدهم، وظهر في كلام المتصوفة القول بالقطب، ومعناه: رأس العارفين، يزعمون أنه لا يمكن أن يساويه أحيد من مقامه في المعرفة حتى يقبضه الله ثم بورث مقامه لأخر من أهل العرفان، وقد اشار إلى ذلك ابن سينا في كتاب «الإشارات» في فصول التصوف منه، وهو بعينه ما تقوله الرافضة في توارث الأئمة

فانظر كيف سرقت طياع القوم هذا الرأى من الرافضة، ودانوا به،

ثم قالوا: بترتيب وجود الأبدال بعد هذا القطب كما قال الشبيعة في النقياء حتى إنهم لما ارتدوا لياس خرقة التصوف ليجعلوه منهم في الدين بشيء يؤثر عنه في الخصوص، بل كان الصحابة كلهم أسوة في الدين والزهد والمجاهدة يشهد لذلك سيرهم وأخبارهم. «مقدمة ابن خلدون ص٤٧٣».

وهكذا يقرر ابن خلدون تطابق التصوف مع التشيع في القول بالعلم الباطن ومراتب الولاية والقول بالحلول والاتحاد.

#### ٢- ادعاء العلوم الخاصة:

يدعى الشبيعة بأن عندهم علومًا خاصة ليست مبذولة لعامة المسلمين وينسبونها لأهل البيت (بيت النبوة)، ومن ذلك ادعاؤهم أن لديهم «مصحف فاطمة» الذي يعدل القرآن الذي بأيدي المسلمين ثلاث مرات، ويزعمون أن محمداً بعث بالتنزيل، وأن عليًا بعث بالتأويل. «فرق الشيعة ص٣٨٢».

وعلى هذا المنوال نسج الصوفية، فزعموا أن عندهم ما يسمى ب «علم الحقيقة»، وعند غيرهم اعلم الشريعة»، وأن الله حياهم بعلوم «لدنية»، بينما أهل الظاهر بأخذون علم هم عن الأموات، حتى قال كسيرهم

# والعادوان على الشريعة

البسطامي: «خضنا بحرًا وقف الأنبياء بساحله».

وبهذا يتضح التطابق بين التصوف والتشيع في عقيدة العلم الباطني.

#### - تقديس الألمة والأولياء:

القى الشيعة على أئمتهم هالة من التقديس حيث نسبوا إليهم منزلة فوق منزلة الملائكة المقربين والأنبياء المرسلين، كما قال الخميني (إمام الضلالة) في كتابه الحكومة الإسلامية، «من ضروريات مذهبنا أن لأئمتنا مقامًا لا يبلغه ملك مقرب ولا نبي مرسل». بل اعطاهم صفات رب العالمين، حيث قال: «وإنهم يتحكمون في نرات هذا الكون».

بل وصل الفساد العقدي مداه عندما زعموا أن طين القبور فيه الشفاء حيث يقول الخميني في كتابه "تحرير الوسيلة" (١٩٤/٢):

«يستثنى من الطين قبر سيدنا أبي عبد الله الحسين عليه السلام للاستشفاء، ولا يجوز أكله بغيره، ولا أكل ما زاد عن قدر الحمصة المتوسطة، ولا يلحق به طين غير قبره، حتى قبر النبي عليه.

فيا له من معتقد مشين أصبح للشرك فيه قوانين، وهكذا افسد الشيعة على الناس عقائدهم، وهذا هو معتقد الخميني الضال الذي يفخر به ويعتز حسن نصر الله حتى وضع صورته في مكتبه وهو يقبل يده تكريمًا له وتمجيدًا! ألا ساء ما يزرون.

#### 00 الصوفية وإدارة شئون الكون 00

وهذه الصفات أطلقها الصوفيون على من سموهم «الأولياء» فقد حعلوهم المتصرفين

البصراوي، ومن الوكيل يتكلم الغوث ولذلك يسمى وكيلاً، لأنه ينوب في الكلام عن جميع من في الديوان.

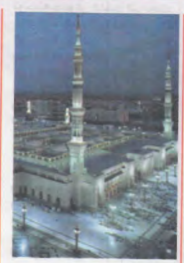
قال: والتصرف للأقطاب السبعة على أمر الغوث، وكل واحد من الأقطاب السبعة تحته عدد مخصوص يتصرفون تحته، والصفوف الستة من وراء الوكيل، وتكون دائرتها من القطب الرابع الذي على اليسار من الأقطاب الشبعة هم الثلاثة فالإقطاب السبعة هم أطراف الدائرة، وهذا هو الصف الأول وخالطه الصف الثاني على صفة على دائرته، وهكذا الثالث

ثم زعم أن النبي في يصضر الديوان: فإذا حضر جلس في موضع الغوث، وجلس الغوث في موضع الوكيل، ثم ادعى أن ساعة انعقاد الديوان هي الساعة التي ولا فيها النبي في لأنها ساعة استجابة. الإبريز ص١٦٤،

#### 😄 آثار غياب الفوث عن الديوان 👊

ثم استمر في هرائه وضلاله مبينًا لغة أهل الديوان وأنها السريانية، ثم يقول: قد يغيب الغوث عن الديوان فلا يحضره، فيحصل بين أولياء الله تعالى من أهل الديوان ما يوجب اختلافهم، فيقت بعضهم التصرف الموجب لأن يقتل بعضهم بعضنا، وأما إذا حضر الغوث فلا يقدر أحد أن يحرك شفته السفلى بالمخالفة فضلاً عن النطق بها، فإنه لو فعل ذلك لخاف على نفسه من سلب الإيمان فضلاً عن شيء آخر.

ثم يبين سبب اجتماع أهل



في الكون أعلاه وأسفله ويعلمون الغيب كله، ولذلك اخترعوا ديوانًا للأقطاب والأوتاد والأبدال ليدير شيئون الكون من خلال قراراته، يقول أحمد بن مبارك السلجماوس المغسربي في وصف الديوان الباطني الصوفي: «سمعت الشيخ المولين والأخرين) رضي الله عنه يقول: الديوان يكون بغار عنه يقول: الديوان يكون بغار صراء الذي كان يتحنث فيه الرسول على البعثة.

قال رضي الله عنه: فيجلس الغوث خارج الغار ومكة خلف كتفه الأيمن والمدينة أمام ركبته اليسرى وأربعة أقطاب عن يمينه، أنس رضي الله عنه وثلاثة أقطاب عن يساره واحد من كل مذهب من المذاهب الأخرى، والوكيل أمامه، ويسمى قاضي الديوان، وهو في هذا الوقت مالكي أيضًا من بني واسمه سيدي أحمد بن عبد الكريم والمعد الكريم واسمه سيدي أحمد بن عبد الكريم

دان أهــل الدبوان احتمعوا فيه اتفقوا على ما يكون في ذلك الوقت إلى مثله من الغد، فهم رضى الله عنهم بتكلمون في قضاء الله عز وجل في الدوم المستقيل والليلة التي

الديوان:

قــــال رضى الله عنه: ولهم التصرف في العوالم كلها السفلية والعلوبة وحبتي في الحجب السبعين وحتى في عالم الرقي وهو ما فوق الحجب السبعين، فهم الذبن بتصرفون فيه وفي أهله وفي خـواطرهم وما تهمس به ضمائرهم، فلا يهمس في خاطر واحد منهم شيء إلا بإذن أهل التصرف رضى الله عنهم أجمعين، وإذا كان هذا في عالم الرقى الذي هو فوق الحجب السبعين التي هي فوق العرش فما ظنك بغيره من العبو المه. «الابرييز ص١٦٣-

إذن هذا بيت القصيد، فماذا أبقى هؤلاء- الذين كذبوا على ربهم - لربهم يتصرف فيه ويدبر أمره، ﴿ أَلاَ لَهُ الْخُلْقُ وَالْأَمْرُ تَسَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَينَ ﴾ ، سيحانه وتعالى عما يفتري عليه الخراصون، ﴿كَبُرَتُ كَلِمَةً تَخْرُجُ مِنْ أَفُواهِهِمْ إِنْ يَقُولُونَ إِلاَّ كَذِبًا ﴾ «الكهف: ٥». إنه العدوان الأثم على شرع الله الحكيم.

#### ٤ - الصوفية والشيعة في خللق واحد معاعلاءالإسلام

لم تقتصر الصلة بين الصوفية والشبيعة على الأقوال، بل تعدت إلى الأفعال، حيث عملا مشتركين على هدم الدولة الإسلامية السنية، وتعاونا مخلصين مع أعدائها.

لقد أنهكت الحركة الباطنية الدولة الإسلامية زمن بنى العباس واقتسموا ولايتها، ونشروا الزندقة والإلحاد، حتى جاء صلاح

الدين وأعاد للمسلمين دولتهم السنية، وتوجهت همتهم إلى تطهير البلاد من الصليبين، ولكن الروافض بقوا بحفرون الأخاديد حتى استطاع الخواجة النصير الطوسى مع ابن العلقهمي ومستشاره ابن أبي الحديد من توحيه حيوش التتار إلى بغداد عاصمة الخلافة فخرب بلاد الإسلام وقتل من المسلمين ما لا يحصيه إلا رب الأنام.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «فملاحدة الإسماعيلية والنصيرية وغيرهم من الباطنية المنافقين من بابهم دخلوا، وأعداء المسلمين من المشركين وأهل الكتاب بطريقهم وصلوا، واستولوا على بلاد الإسلام، وسبوا الحريم، وأخذوا الأموال، وسفكوا الدم الحرام، وجرى على الأمة بمعاونتهم من فساد الدين والدنيا، ما لا يعلمه إلا رب العالمين، ومنهاج السنة ١١٠١٠،١١٠

#### 🗯 عداء الشيعة لأولياء الله 👊

وقال: «وهذا حال أهل البدع المخالفة للكتاب والسنة، فإنهم إن يتبعون إلا الظن وما تهوى الأنفس، ف ف م م ح هل وظلم، لا سيما الرافضة فإنهم أعظم نوي الأهواء جهلاً وظلماً، يعادون خيار أولياء الله تعالى بعد النبيين من السابقين الأولين من المهاجرين والأنصبار والذبن اتسعوهم بإحسان رضى الله عنهم ورضوا عنه، ويوالون الكفار والمنافقين من اليهود والنصارى والمشركين وأصناف الملحدين؛ كالنصيرية والاسماعيلية وغيرهم من الضالين، فنجدهم أو كثيرًا منهم، إذا أخذهم خصمان في ربهم من المؤمنين والكفار، واختلف الناس فيما جاءت به الأنبياء، فمنهم من أمن ومنهم من كفر، سواء كان الاختلاف بقول أو عمل كالحروب التي بين المسلمين وأهل الكتاب والمشركين، تجدهم يعاونون المشركين وأهل الكتاب على

وولهتقتص الصلةبينالصوفية والشبعةعلى الأقوال، بل تعدت الى الأفعال، حيث عملامشتركانعلى هدمالدولية الاسلاميةالسنية وتعاونا مخلصين مع أعدائها. وو

المسلمين أهل القرآن.

كما قد حرّبه الناس غير مرة في إعانتهم للمشركين من الترك وغيرهم على أهل الإسلام بخراسان والعراق والجزيرة والشام وغير ذلك، وإعانتهم للنصاري على المسلمين بالشام ومصر وغير ذلك في وقائع الإسلام في المائتين الرابعة والسابعة؛ فإنه لما قدم كفار الترك إلى بلاد الإسلام وقتل من المسلمين ما لا يحصى عدده إلا رب الأنام كانوا من أعظم الناس عداوة للمسلمين، ومعونة للكافرين، وهكذا معاونتهم لليهود أمر شبهير، حتى جعلهم الناس لهم كالحمير». «منهاج السنة ٢٠/١،

وقال ابن قيم الجوزية رحمه الله: «وكان هؤلاء زنادقة بستترون بالرفض، ويبطنون الإلحــاد المحض، وينتسبون إلى أهل بيت رسول الله 👺، وهو وأهل بيته

و لقدوصل الفساد العقدىعندالشيعة مداه عندما زعمواأن أكلطين قبرالحسين فيهشفاءمن الأميراض. نعيوذ بالله من الشرك وأهله

براء منهم نسبًا ودينًا، وكانوا يق تلون أهل العلم والإيمان، ويدعون أهل الإلصاد والشرك والكفران، لا يحرمون حرامًا، ولا يحلون حالاً، وفي زمنهم ولخواصهم وضعت رسائل إخوان

#### و الشعة بفسدون في الأرض ولا يصلحون و

ولما انتهت النوبة إلى نصير الشرك والكفر الملحد، وزير الملاحدة، النصير الطوسي وزير هولاكو شفا نفسه من اتباع الرسول وأهل دينه، فعرضهم على السيف حتى شفا إخوانه الملاحدة، واشتفى هو، فقتل الخلدفة والقضاة والمحدثين، واستبقى الفلاسفة والمنجمين والطبائعيين والسحرة، ونصر في كتبه بطلان المعاد، وأنكر صفات الرب حل جلاله، من علمه وقدرته، وحياته وسمعه وبصره، وأنه لا داخل العالم ولا خارجه، وليس فوق

العرش إله يعيد البتة.

واتذذ الملاحدة مدارس وحاول جَعْلَ إِسْارات إمام الملحدين ابن سينا مكان القرآن فلم يقدر على ذلك، فقال: هي قرآن الخواص، وذلك قرآن العوام، وحاول تغيير الصلاة وجعلها صلاتين فلم يتم له الأمر، وتعلم السحر في أخر حياته، فكان ساحرًا بعيد الأصنام، وبالجملة فكان هذا الملحد هو وأتباعه من الملحدين الكافرين بالله وملائكته وكتبه ورسله والبوم الأخره وإغاثة اللهفان ٢/٢٦، ٧٢٧..

#### وامام الضلالة الخميني يمتدح الطوسي! و

هذه الفعال القسحة بشيد يها إمام الضلالة الخميني فيقول: ويشعر الناس بالخسارة أبضًا يفقدان الخواجة نصير الدين الطوسى وأمشاله ممن قدموا خدمات حليلة للإسلام». «الحكومة الإسلامية ص١٢٨».

#### ٥٥ وجاءدور التصوفة ٥٥

وأما المتصوفة فأكثرهم يسير في ركاب الظلمة والمستعمرين، لأنهم تربوا على ذلك كما قال الشعراني: «أخذ علينا العهد بأن نامر إخواننا أن يدوروا مع الزمان وأهله كيف داروا، ولا يزدرون قط من رفعه الله عليهم، ولو في أمور الدنيا وولايتها .. «البحر المورود

#### و دور الطريقة التيجانية في ترسيخ أقدام فرنسافي الجزائر 🚥

وقد لعبت الطريقة التبجانية دورًا في ترسيخ أقدام فرنسا في الجزائر وبعض الأقطار الأفريقية، ففي سنة ١٨٧٠م استطاعت امرأة فرنسية تسمى «أوريلي بيكار» أن تخترق الزاوية التيجانية وتتزوج من شيخها سيد أحمد، ولما هلك تزوجت أخاه سيدى على، فأصبحت هذه المرأة مقدسة عند التيجانيين ,واطلقوا عليها لقب «زوحة السيدين»، وكانوا بتيممون

بالتراب الذي تطؤه، وقد اس تطاعت هذه المرأة ادارة الزاوسة التبجانية كما

تحب فرنسا وكسبت للفرنسيين مزارع خصية ومراعى كثيرة، ولذلك أنعمت عليها فرنسا يوسام الشرف. «مذارى الولى الشيطاني 1100

وساعد التبجانبون الحبوش الفرنسية حتى إن الشيخ محمد الكبير صاحب السجادة التيجانية الكبرى وذادفة الشبخ أحمد التيجاني مؤسس الطريقة، قال في خطاب له أمام رئيس السعشة العسكرية الفرنسية في مدينة «عين ماضي» المركز الرئيسى للطريقة التيجانية بتاريخ ٢٨ ذي الحمة ١٣٥٠هـ: «إن من الواجب علينا إعانة حبيبة قلوينا فرنسا ماديًا ومعنويًا وسياسيًا، ولهذا فإننى أقول لا على سبيل المن والافتضار ولكن على سبيل الاحتساب والشرف والقيام بالواجب: إن أجدادي قد أحسنوا صنعًا في انضمامهم إلى فرنسا قيل أن تصل إلى بلادنا، وقبل أن تحتل جيوشها الكرام ديارنا». «مخازى الولى الشيطان ص١٢».

وبعد، فهذا غيض من فيض عن عقائد القوم ومصائبهم على الاسلام والمسلمين، فهل يعتبر المنتمون إلى بعض التيارات الإسلامية المعاصرة والذبن لا يكفون عن مدح الصوفية والشيعة، والإشادة بهم، وكأنهم قادة الإسلام وحماته، وهل يقبل الشباب على طلب العلم ليتعرف على منهج دينه القويم، وهل يعي الشباب ويدرك حجم المؤامرة التي تدور عليه للتغرير به وإبعاده عن منهج أهل السنة والجماعة الذي فيه العصمة والنجاة في الدنيا والآخرة هذا ما نامله ونرجوه. والله من وراء القصد.

# اعرفريك

٢- التوحيد الطلبي القصدي الإرادي: (توحيد الألوهية) وهو توحيد الله بأفعال العباد، وأفعال العباد تتلخص في التوجه إلى الله وحده بالعبادة وعدم الشرك به، وهذا حق الله على عباده، فالدعاء والرجاء والخوف والخضوع والإنابة والاستغاثة والاستغاثة والاستغانة، والاستعانة به سبحانه، كل هذه الأفعال بنبغي أن بتوجه العبد بها إلى الله تعالى وحده.

وفيما يُخص توحيد العلم المتعلق بالأخبار والمعرفة بالسماء الله وصفاته وربوبيته؛ فإنه قد دل عليه شيئان: الأول: محمل. الثاني: مفصل.

أولاً: فأما المجمل فإثبات الحمد له سبحانه، فمن ثبت له الحمد تضمن ذلك مدحه بصفات الكمال ونعوت الجلال، مع محبته والرضا عنه، والخضوع له، ولا يكون حامدًا من كان للصفات جاحدًا، وعن المحبة والخضوع مُعرضًا، ومهما حمد العبد ربه وأثنى عليه فإنه لا يحصي ثناءً عليه لكمال صفاته وكثرتها فلا يحصيها سواه جل وعلا، ولهذا ذم الله تعالى آلهة الكفار وعابها بسلب أوصاف الكمال عنها، فهي لا تسمع ولا تبصر ولا تتكلم ولا تهدى ولا تنفع ولا تضر ولا تغنى شيدًا.

ومن عجب أن تلك المثالب والعيوب وصفات النقص والعجر التي لحقت بالهة الكفار، أراد الجهمية أن يجعلوها لله، فجحدوا صفات الله تعالى من سمع وبصر وغضب وفرح ونزول ومجيء زعمًا منهم وجهالاً أنهم بإنكارهم هذه الصفات ينزهون الله عن مشابهة خلقه، وكان عليهم أن يثبتوها لله تعالى كما أثبتها تعالى لنفسه، ثم ينزهوه عن مشابهة خلقه بما نزه به نفسه بقوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمَتْلِهِ شَيْءٌ وَهُو السَمِيعُ السَمِيعُ وَهُو السَمِيعُ وَهُو السَمِيعُ وَلَا الله عن مشابهة خلقه والبصير ﴾ السورى ١١، وهذه الآية أثبتت لله تعالى السمع والبصر، ونفت أن يشبهه شيء في تلك الصفات، وعليه فكما قلنا أنفًا: كيف يكون حامدًا من كان لصفات الله جاحدًا ؟

وقد قال تعالى حكاية عن خليله إبراهيم عليه السلام في محاجته لابيه: ﴿يَا آبِتِ لِمْ تَعْبُدُ مَا لا بِسَمْعُ ولا يَبْصِرُ ولا يُعْنِي عَنْكُ شَيْدًا ﴾ مريح ٤٦، فلو كان إله إبراهيم بهذه الصفة لقال له أبوه أزر: وأنت إلهك كذلك لا يسمع ولا يبصر، فكيف تذكر عليّ ؟ لكن أزر – مع شركه – كان أعرف بالله من الجهمية، وكذلك كفار قريش مع شركهم أقروا بصفات الله سبحانه وبصنعته في خلقه وعلوه عليهم.

وقال تعالى: ﴿ وَاتَّخَذَ قَوْمُ مُوسَى مِنْ بَعْدِهِ مِنْ حَلَيْهِمْ عِجُلاً جَسَدًا لَهُ خُوارُ اللهُ يَرُوا أَنَّهُ لاَ يُكَلِّمُهُمْ وَلاَ يَهْدِيهِمْ سَبِيلاً النَّحَدُّوهُ وَكَانُوا طَلَلِينَ ﴾ الاعراف ١٤٨، فلو كان إله الخلق سبحانه كذلك لم يكن في هذا إنكار عليهم وعلى بطلان الهتهم.

وقد يقول قائل: فالله تعالى لا يكلم عباده! والجواب: كلا،



الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، ولا عدوان إلا على الظالمين، وأشهد أن لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، إله الأولين والأخرين، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله المبعوث بالكتاب المبين، الفارق بين الهدى والضيلال، والغى والرشاد والشك واليقين... وبعد:

فإن الله تعالى خلق العباد لعبادته وتوحيده، وحمده وتمجيده.

وتوحيد الله تعالى نوعان:

ا نوع في العلم والاعتقاد؛ وصدار هذا التوحيد على إثبات صفات الكمال، وعلى نفي الشبيه والمثال، وتنزيه الرب جل وعلا عن العيوب والنقائص، وهو توحيد الربوبية والأسماء والصفات.

وتوحيد الربوبية هو توحيد الله تعالى بأفعاله؛ فهو الخالق البارئ المصور، وهو المحيي المبت، وهو الرزاق ذو القوة المتين، إلى غير ذلك من افعاله جل وعلا التي لا ند له فيها ولا شبيه ولا مثيل ولم يكن له كفوا أحد.



## باسهاکه وصفاته الاسمادات

فإن الله كلمهم، فمنهم من كلمه من وراء حجاب كما كلم موسى عليه السلام، قال تعالى: ﴿وَكُلْمُ اللَّهُ مُوسَى تُكُلِمًا ﴾

«البقرة: ١٩٤»

ومنهم من كلمه الله على لسنان الملك جبريل عليه السلام، وهم الأنبياء، وكلم الله سنائر الناس على السنة رسله، فأنزل عليهم كلامه في كتبه.

لكن المعطلة من الجهمية جعلوا جحد الصفات وتعطيلها توحيدًا، وجعلوا إثباتها لله تعالى تشبيها وتحسيمًا: «الكهف».

إذن فحمد الله تعالى على الإجمال دل على ما له من صفات الكمال ونعوت الجلال.

ومن الحمد على الإجمال أيضنا حمد الله تعالى لنفسه، قال تعالى: ﴿ الحَصْدُ لِلّهِ الَّذِي لَمْ يَتَّخِدُ وَلَدًا وَلَمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكُ فِي الْمُلْكُ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ وَلَيْ مِنَ الذَّلُ ﴾

القرقان: ١١١ ٪

﴿ الحَّمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتَابِ وَلَمْ يَجْعَلُ لَهُ عَوْجًا ﴾ «الكهف: ١،، ﴿ الحَّمْدُ لِلَّهُ فَاطِرِ السَّمْواتِ وَالأَرْضِ جَاعِلِ الْمُلاَئِكَةِ رُسُلًا أُولِي أَجْنِحَةً مِثْنَى وَثُلاَثُ وَرُبَاعَ يَزِيدُ في الخُلْقِ مَا يَتَنَاءُ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلُّ شَيْءَ قَدِيرٌ ﴾ «فاطر: ١٠.

وغير ذلك من الآيات الكثيرة التي حمد الله تعالى فيها

فحمد نفسه على عدم اتضاده الولد، وهذا يتضمن كمال صمديته وغناه وملكه وتعبيد كل شيء له، فاتخاذ الولد ينافي ذلك، كما قال تعالى: ﴿قَالُوا اتَّخَذَ اللهُ وَلَدا سَبُّ حَانَهُ هُوَ الْغَنِيُ لَهُ مَا في السّمَواتِ وَمَا في الرَّضِ ﴾ سبُّ حَانَهُ هُوَ الْغَنِيُ لَهُ مَا في السّمَواتِ وَمَا في الرَّضِ ﴾ سبُّ حَانَهُ هُوَ الْغَنِيُ لَهُ مَا في السّمَواتِ وَمَا في الرَّضِ ﴾

وحمد نفسه على عدم اتخاذ الشريك، وهذا يتضمن تفرده بالربوبية والالوهية، وتوحده بصفات الكمال التي لا يوصف بها غيره حتى يكون شريكًا له.

وحمد سبحانه نفسه بكونه لا يموت، وهذا يتضمن كمال حياته، وحمد نفسه بكونه لا تأخذه سنة ولا نوم وهذا يتضمن كمال حياته، وحمد نفسه بأنه لا يعزب عن علمه مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء ولا أصغر من ذلك ولا أكبر، لكمال علمه وإحاطته، وحمد نفسه بأنه لا يظلم أحدًا لكمال عدله وإحسانه، وحمد نفسه بأنه لا تدركه الأبصار فلا يُرى ولا يُدرّك، ويعلم ولا يُحاط بشيء من علمه لكمال عظمته سبحانه، وهذا الحمد من الله تعالى لنفسه وكذلك ما سبق من حمد العبد لله تعالى دل على توحيد المعرفة وتوحيد الأسماء والصفات.

تانياً: فأما الشيء المفصل الذي دل على توحيد الأسماء والصفات فهو ما أوردته فاتحة الكتاب من

الأسماء الخمسة: (الله، الرب، الرحمن، الرحيم، مالك يوم الدين). وهذه الأسماء دالة على صفات

كمال وهي مشتقة من الصفات، فهي أسماء وهي أوصاف، ولا لك كانت كلها حسنى، إذ لو كانت آلفاظًا لا معاني لها فيها لم تكن حسنى، ولا تدل على مدح وكمال، مثلما ترى رجلاً اسمه سعيد، وهو في غاية التعاسة فصار اسمه هذا لفظًا بلا معنى، وترى غيره يدعى «شجاعًا» وبه من الجبن ما الله به عليم، من هنا تكون هذه الأسماء لا حسن فيها وهي آلفاظ بغير معنى، لكن الله تعالى تنزه بأسمائه وصفاته عن كل عجز ونقص فصارت أسماؤه كلها حسنى تحمل الكمال المطلق والجلال التام.

أيضًا فإن أسماء الله تعالى كما دلت على الذات

والصفة فإنها تدل دلالتين أخريين هما التضمن و والالتزام، بمعنى أن اسم السهيع دل على الذات ودل على صفة السهع، ودل على الحياة التزاما، وكذلك اسم «العلي» دل على الذات وعلى صفة العلو، وعلى العلو المطلق بكل اعتبار، علو القدر، وعلو القهر، وعلو الذات فقد جحد لوازم اسم «العلي» العلو الذات فقد جحد لوازم اسم «العلي» العلن يثبت شيئًا من لوازم سمعنى أن الذي يثبت شيئًا من لوازم بمعنى أن الذي يثبت شيئًا من لوازم

العلو مع جحوده علو الذات؛ لا يغني إثباته شيئًا.

وكذلك اسم الحكيم دل على الذات، وعلى صفة الحكمة، ومن لوازمه ثبوت الغايات المحمودة المقصودة له بأفعاله، ووضعه الأشياء في مواضعها وإيقاعها على أحسن الوجوه، فإنكار ذلك إنكار لهذا الاسم ولوازمه، وكذلك سائر الأسماء الحسني.

#### 00 دلالة اسم, الله ، على جميع الأسماء الحسني 00

وعلى هذا؛ فاسم «الله» دال على جميع الأسماء الحسنى والصفات العالا بالدلالات الثلاث (المطابقة-التضمن - الالتزام)، فهو يدل على إلهيته جل وعالا مطابقة، المتضمنة لثبوت صفات الإلهية له، وعلى لزوم نفى أضدادها،

ولهذا ينسب الله سبحانه سائر أسمائه الحسني إلى

هذا الاسم العظيم كقوله: ﴿ وَلِلْهُ الْاَسْمَاءُ الحُسْنَى ﴾ ، وايضنا ﴿ هُوَ اللّهُ النّهِ لِلّهُ اللّهُ اللّهُ النّهُ اللّهُ اللّهُ النّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْهُ وَاللّهُ وَالْمُلْمُ وَاللّهُ وَال



EV - 12TA



وخضوعا وفرعا إليه في الحصوائح والنوائب، وذلك مستلزم لكمال ربوبيته ورحمته المتضمنة لكمال الملك والحمد، والهيته وربوبيته ورحمانيته

وملكه مستلزم لجميع صفات كماله، إذ يستحيل ثبوت ذلك لمن ليس بحى ولا سميع ولا بصير ولا بقادر ولا متكلم ولا فعال لما يريد ولا حكيم في افعاله.

وإلى اسم «الرب» تنتسب صفات الفعل والقدرة، والتفرد بالضر والنفع، والعطاء، والمنع، ونفوذ المشيئة، وكمال القوة وتدبير أمر الخليقة.

وباسم «الرحمن» تختص صفات الاحسان والجود والبر والحنان والمنة والرافة واللطف و«الرحمن» الذي وصفه الرحمة، و«الرحيم» الراحم لعياده.

وباسم «الملك» تختص صفات العدل والقبض والبسط 🏖 والخفض والرقع، والعطاء، والمنع، والاعزاز والإذلال، والقهر والحكم ونحوها، وخصه بيوم الدين، وهو الجزاء بالعدل لتفرده بالحكم وحده، ولأنه اليوم الحق وما قبله كساعة، ولأنه الغابة وأبام

العبد وتعرف على هذا الجلال والكمال للكريم المتعال، ظاهرًا في أسمانُه الحسني وصفاته العلا، وباديًا في ربوبيته وإلهيته سيحانه؛ فهل يكون إله مع الله ؟ والجواب السريع: لا، والسؤال: فلماذا يُتخذ الهوى إلها من دونه سيحانه ؟ ولماذا يُعيد الدينار، ويعبد الدرهم، وتعبد الخميصة والقطيفة والثياب والمظاهر ولماذا تعبد الدنيا والكرة والملاهي والشهوات والتفاخر والتكاثر في الدنيا حتى خاف النبي 👛 على امته هذه المعبودات اكثر من حسيته أن يعبدوا الوثن، فقال: «وإني والله ما أضاف عليكم أن تشركوا بعدي، ولكن أخاف عليكم أن تنافسوا فيها ، متفق عليه.

فأين الشكر وأين الحمد لمن له الأسماء الحسني والصفات العلا التي اقتضت كل آثار الرحمة في الدنيا



الدنيا مراحل إليه. مدارج السالكين لابن القيم رحمه الله، بتصرف.

وخلاصة القول: إذا علم



والأخرة، واستلزمت عناية المولى جل وعلا بخلقه وعباده وقيوميته بامورهم وكل احــوالهم، ﴿أَمْ مَنْ خَلْقَ السُمُواتِ وَالْأَرْضُ وَأَنْزُلُ لَكُمْ مِنْ السُمّاء شاءُ فَأَنْفِتُنَا بِهِ حَدَائِقَ نَاتَ نَهُمَةً مَا كَإِنَّ لَكُمْ أَنْ تُنْدِثُوا

شُحَرَهَا أَلِلهُ مَعَ اللَّهُ مَلَّ هُمَّ قَوْمٌ نَعْدِلُونَ (٦٠) أَمْ مَنْ جَعَلَ الأرض قرارا وجعل خلالها أنهارا وجعل لها رواسي وَجَعَلَ نَثَنَ الْسَحْرَيْنِ حَاجِزًا أَإِلَهُ مَعَ اللَّهُ بِلُّ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ (٦١) أَمْ مَنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرُ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلُفَاءَ الأَرْضَ أَإِلَّهُ مَعَ اللَّهِ قَلِيلاً مَا تَذَكَّرُونَ (٦٢) أَمْ مَنْ يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُمَاتِ الْيَرَ وَالْبَحْرِ وَمَنْ يُرْسِلُ الرِّيَاحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ آلِلهُ مَعَ اللَّهِ تَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ (٦٣) أَمْ مَنْ يَتْدَأُ الخُلْقَ ثُمُّ يُعِيدُهُ وَمَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السُّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَالِهُ مَعَ اللَّهِ قُلْ هَاتُوا يُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ (٦٤) قُلْ لاَ يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ الْغَيْبَ إِلاَّ اللَّهُ وَمَا يَشْغُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ (٦٥) بَلِ ادَّارِكَ عَلَّمُهُمْ فِي الْآخِرَةِ بَلُّ هُمْ فِي شَكُّ مِنْهَا بِلُّ هُمْ مِنْهَا عَمُونَ ﴾

#### 🙃 المرأة الصالحة وحفظ سرزوجها 😳

ومن داخل الأسرة المسلمة يظهر أثر معرفة الله تعالى بأسمائه وصفاته، فإذا شعرت المراة أن الله تعالى رقيب على أفعالها، حفظت سر زوجها.

«إن من شير الناس منزلة يوم القيامة الرجل الذي يجامع زوجته ثم ينشر سرها أو تنشر هي سرّه، (١).

وقد بيّن النبي 攀 حالهما بقوله: ﴿إِنَّمَا مِثْلُ ذَلِكُ مِثْلُ شيطانة لقيت شيطانًا في السكَّة فقضي حاجته والناس ينظرون اليه، (٢).

ولا شك أن مثل هذا السر من أعظم الأسرار، وإفشاؤه من أخطر الأخطار، والمسلمة الصالحة ينبغي عليها أن تحافظ على سرها وسر زوجها، بل كل سر يُسَرُّ الدها، وها هي فاطمة - رضي الله عنها - يُسِر إليها أبوها 👺 حديثًا فلما سالتها عائشة عنه قالت: ما كنت لأفشى سرِّه. وكذلك أم سلام- رضى الله عنها- تقول لابنها أنس: لا تخبرنُ بسير رسول الله 攀 أحدًا (٣).

#### ा विकार विकास विकास के विकास के अपने कि विकास के वितास के विकास क

الغيرة فطرة فطر الله البشير عليها، تزيد وتنقص بين الناس، فتزيد عند البعض حتى إنه لربما شدد على زوجته فحرم عليها ما أحل الله، وتقل عند البعض حتى أنه ليحل لزوجته ما حرم الله، فيتركها تخالط الرجال ويخالطونها، يجلسون معها ويصافحونها، ومثلُ هذا لا شك في أن النبي 🥯 وصفه بأنه «دَيُّوث» لا يغار على أهل بيته

ودرستنا هنا مع أسماء بنت أبي بكر- رضي الله عنها-التي تلقن المسلمات درسنا في الغيرة، فكانت تمشي يومًا تحمل على رأسها علفًا لفرس زوحها الزيير رضي الله عنه تقول: فلقيتُ رسول الله 😻 ومعه نفر- بضعة افراد-فدعاني، فقال: إخْ، إخْ- للجمل- ليحملني خلفه، فاستحييت وذكرتُ الزبير وغيرتَه، قالت: فمضى رسول الله تا...(1).

قال النووي: قال القاضي عياض: هذا خاص للنبي 🥌 بخلاف غيره، فقد أمرنا بالمباعدة بين أنفاس الرجال والنساء، وكانت عادته 🥮 مناعدتهن ليقتدي به أمته، قال:

وإنما كانت هذه خصوصية له؛ لكونها بنت أبي بكر، واخت عائشة، وامرأة للزبير، فكانت كإحدى أهله ونسائه، مع ما خُص به ته أنه أملك لإربه، وأما إرادف المحارم فجائز بلا خلاف بكل حال (٥) أقول: فهل يفهم أهل التخليط والهوى ؟!

#### 🗆 السلمة الصالحة وواجباتها الزوجية 🖭

قال النبي عنه عن الزوجة الصالحة: «خير النساء امرأة إذا نظرت إليها سرتك، وإذا أمرتها أطاعتك، وإذا غيت عنها حفظتك في نفسها ومالك»(1).

ومن حفظ المرأة لنفسها في غياب زوجها الا تُدخل عليها آحدًا يكرهه، ومعنا قصة المرآة التي كان زوجها غائبًا في الحرب في جيش عمر بن الخطاب، فجلست وحيدة لا أنيس لها، فقالت شعرًا في ذلك تبين فيه أنها رغم وحدتها وخلوتها فإنها ستحفظ زوجها في غيابه بحفظ نفسها، فلن تُدخل أحدًا عليها فيدنس فراشه وينتهك حرمته، وكان مما قالته:

طال هذا الليل تسرى كواكبة

وارقني الاخليل الاعبية

فوالله لولا اللهُ اني أراقبُه

لحُرك من هذا السرير جوانب

مخافةً ربي والحياءُ يَصَنُّني وإكرامُ بِطْلِي آنَ ثَنَّالَ مَراكِيَّةً(٧)

ومن اهتمام المسلمة العاقلة بحقوق زوجها ما فعلته زوجة رياح القيسي؛ إذ قال رياح: ذُكرت لي امرأة فتزوجتها، فكانت إذا صلت العشاء الآخرة تطيبت وتدخنت أي من البخور ولبست ثيابها أي ملابس الفراش - ثم تأتيني فتقول: الله حاجة ؟ فإن قلت: نعم كانت معى، وإن قلت لا، قامت فنزعت ثيابها ثم صفت بين

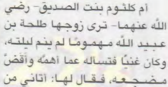
قدميها حتى تصبح (٨). المرأة الصالحة وحُسن تدللها مع زوجها

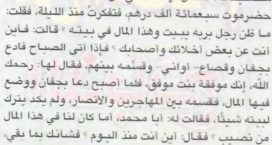
لا شك أن الرجل الحصيف يعطي زوجته الفرصة لتمزح وتتدلل معه، بل ويدللها هو، فإن ذلك من حسن العشرة التي أمر الله تعالى بها في قوله: ﴿ وَعَاشِرُوهُنْ بِالْعَرُوفِ... ﴾ والساء ١٩، وإذا كان الأمر كذلك فلا غرابة أن نرى عائشة – رضي الله عنها – تقول: يا رسول الله، أرأيت لو نزلت واديًا وفيه شجرة قد أكل منها، وشجرة لم يؤكل منها، في أيّها كنت تُرْتعُ بعيرك ؟ قال عنه التي لم يُرتع منها،. قالت وضي الله عنها –: فانا هي (١٩).

ومثل هذا الحديث يُدخل السرور في نفس الزوج، وهي تقصد- رضي الله عنها- أنه تزوجها بكرًا، ولم يسبقه إليها أحد قبله على مثل الشجرة التي لم يؤكل منها، وهذا من حسن العشرة، والتدلل مع الزوج.

وتقول أيضًا: سابقني رسول الله ته فسبقته، فلبثنا حتى إذا أرهقني اللحم- أي سمنت- سابقني فسبقني، فقال: «هذه بتلك» (١٠).

### و المراة الصالعة وعنون زوجها على طاعة ربه عن





قالت: فما بقي إلا صرة فيها نحو الف درهم(١١). نعم، فإن أم كلثوم زوجة طلحة لم تجعل الدنيا أكبر

العم، في الم لعنوم روب. ملك الصديق، وأخت ها عائشة، وزوجها أحد العشرة المبشرين بالجنة، ومثلها تعد من أمهات نساء الإسلام، عون للزوج على طاعة ربّه، لكننا نرى حفيداتها اليوم ولسان حالهن يقول: نفسي نفسي، فسياتيني، موضتي، بيتي، حفلاتي، صديقاتي، لكن العاقلة تعلم قول الله تعالى:

﴿ وَلَذَارُ الْآخِرَةِ خَـ ثِـ رُ لَلَّذِينَ اتُّقَــوا أَفَــاذَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ ويوسف ١٠٩٠

والحمد لله رب العالمين.

الهوامش

 ١- مسلم وأبو داود بلفظ وشير الناس منزلة عند الله يوم القيامة الرجل يفضي إلى المرأة، وتفضي إليه، ثم ينشر سرها».

٢- احمد وأبو داود عن أبي هريرة وانظر صحيح الجامع (٧٠٣٧).

٢- رواه مسلم. كتاب فضائل الصحابة (ح ٢٤٥٢).

٤- البخاري (٢٨١/٩)، ومسلم (٢١٨٢).

٥- شرح النووي على صحيح مسلم (١٦٦/١٤).

٦- السلسلة الصحيحة للألباني (ح ١٨٢٨)

٧- اللغني لابن قدامة ج٧ ص. ٢١٦

٨- صفوة الصفوة ج ٤٠ ص ، ٤٤

4- رواه البخاري (٥/ ٤٩٨٩)

١٠- النسائي في السنن الكبرى

(١٩٤٣/٥)، وقال الألباني: صحيح، وهو

مخرج في أداب الزفاف والإرواء. ١١- سبر أعــلام النبــلاء (٢٠/١). ﴿



النسك عبادة جمع الله بينها وبين الصلاة: ﴿قُلْ إِنْ صَلاَتِي وَسُنكِي ... ﴾، وقال عز وجل: ﴿ فَصَلُ لِربُكُ وَالْحَرْ ﴾ التودر: ١- فكان ذلك من أجلً ما يتقرب به المسلم إلى الله، وكما أن الصلاة لا تكون إلا لله، كذلك الذبح لا يكون إلا لله.

فالذي خلق الأرواح، وأودعها أجسامها هو المستحق للعبادة والخضوع والتقرب إليه، وحين تخرج الأرواح وتفارق أجسادها تعود إليه وحده، إليه المرجع وإليه المصير، وحين يفرق الإنسان بين روح مأكول اللحم وبين جسمه عملاً بشرع ربه، عليه أن يذبح للباري الخالق، المحيي المميت، فيذبح وهو يقول: باسم الله، والله أكبر.

#### 00 حكم الذيح لغير الله 00

كانت الجاهلية تذبح بأسماء الهنها، وتتقرب بذبيحة ها إلى أصنامها، فنزل قول الله تعالى: 

﴿ فَانْكُرُوا اسْمُ اللّهِ عَلَيْهَا ﴾ «الحج: ٣٦» ونزل تحريم المنبوح الذي يذكر عليه اسم الهنه هم ويتقربون به إليها، قال تعالى: ﴿ حُرُمَتُ عَلَيْكُمُ المُيْتَةُ وَالدُمُ وَلَحْمُ المُنْتَةُ وَالدُمُ وَلَحْمُ المُنْتَةُ وَالدُمُ وَلَحْمُ المُنْتِدُ ؟».

وقَالَ تبارك اسمهُ: ﴿قُلُ لاَ أَجِدُ فِيمَا أُوحِيْ إِلَيُّ مُحَرُّمًا عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلاَّ أَنْ يَكُونَ مَيْتَةُ أَوْ دَمُا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خَيْرِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسُ أَوّ فِسَقًا أَهِلُ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ﴾ «الانعادِ» ١٤٠».

﴿ وَمَا أَهِلْ بِهِ لِغَيْرِ اللّهِ ﴾ أي: ذبح لغير الله، كالذي يذبح للأصنام والأوثان، والقبور ونحوها.

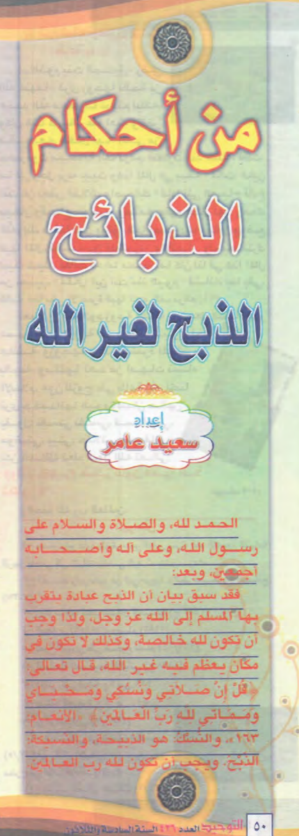
وأصل الإهلال: رفع الصوت، والمراد به: ما ذبح على غير اسم الله تعالى.

وهذا مروي عن قتادة ومجاهد وابن عباس وغيرهم؛ لأن الآية نزلت في تحريم ما كانت تذبحه العرب لأوثانها، وتحريمه لحكمة مرجعها إلى صيانة الدين والتوحيد، فالمنع ديني محض لحماية التوحيد.

فكل من أهل لغير الله على ذبيحة فإنه يتقرب بها إلى من أهل باسمه تقرب عبادة، وذلك من الإشراك والاعتماد على غير الله تعالى.

فإذا قال: هذه لفلان الشيخ أو الولي كذا وكذا، حتى لو سمِّى الله تعالى عليها ونبحها لم يصح الأكل منها مطلقًا؛ لأن فيها التقرب لغير الله، والتسمية هنا لفظية لا عينية.

فمن ذبح لمن صات من الأنبياء والأولياء رجاء بركتهم، أو ذبح للجن إرضاءً لهم، أو دفعًا لشرهم، فإن



هذا من الشرك الأكبر، يستحق فاعله لعنة الله وغضيه.

وللإهلال لغير الله صور:

الأولى: ذكر اسم غير الله عند الذبح على وجه التعظيم، سواء أذكر معه اسم الله أم لا، فمن ذلك أن يقول الذابح: بسم الله وبسم الرسول، فهذا لا يحل، لقوله تعالى: ﴿وَمَا أُمِلُ لَغَيْرِ الله بِهُ النَّمَلِ: ﴿وَمَا أُمِلُ لَغَيْرِ الله بِهُ الله عَيره، فتجب مخالفتهم ما الله غيره، فتجب مخالفتهم بالتحريد.

ولو قال الذابح: «بسم الله، محمد رسول الله» فإن قال: ومحمد - بالجر - لا يحل، لأنه أشرك في اسم الله اسم غيره، وإن قال: «محمد» بالرفع - يحل، لأنه لم يعطفه، بل استانف فلم يوجد الإشراك، إلا أنه يكره لوجود الوصل من حيث الصورة، فيكره، هذا ما صرح به الحنفية. «بدائع الصناعه مهرية».

وصرح الشافعية: بأنه لو قال: بسم الله واسم محمد، فإن قصد التشريك كفر وحرمت النبيحة، وإن قصد أنبح باسم الله، وأتبرك باسم محمد كان القول مكروها والنبيحة حلال، وإن أطلق كان القول محرمًا لإبهامه التشريك وكانت النبيحة حلالاً، والبيرم على الإنتاع ٤٥١/٤،

الثانية: أن يقصد الذابح التقرب لغير الله تعالى بالذبح، وإن ذكر اسم الله وحده على النبيحة، ومن ذلك أن يذبح لقدوم أمير ونحوه، ففي «الدر المختار مع حاشية ابن عابدين»: لو ذبح لقدوم الأمير ونحوه من العلماء (تعظيمًا له) حُرمت ذبيحته، ولو أفرد اسم الله بالذكر لأنه أهل بها

لغير الله.

ولو ذبح للضيف لم تحرم ذبيحته لأنه سنة الخليل عليه السلام، وإكرام الضيف تعظيم شرع الله تعالى، ومثل ذلك ما لو ذبح للوليمة أو للبيع. اهد (١٩٦/٥).

فإذا قام المسلم
بالذبح عند قدوم
الضيوف إكرامًا لهم،
أو ذبح لأهله من باب
التوسعة عليهم، أو
ذبح تقربًا إلى الله
تعالى وبعيدًا عن
الأماكن التي فيها
شرك، وجعل النية
صدقة عن أبويه
مشط، يرجو

الشـــواب من الله تعــالى، كل هذا جــائز، بل هو إحــســان يُرجى ثوابه من الله

تعالى.

والفرق بين ما يحل وما يحرم: أن قصد تعظيم غير الله عند الذبح يحرم، وقصد الإكرام ونحوه لا يحرم. راجع الموسوعة القهية (١٩٣/١).

#### ٥٠ السنة المهرة والذيح لغير لله ١٠٠

كانت الجاهلية تذبح الذبائح وتتقرب بها إلى أصنامها وتسمي بأسماء آلهتها. فتزل القرآن ينهاهم عــن ذلــك

لقد نصبت طائفة العداء لعلي رضي الله عنه بعد قبول التحكيم بينه وبين الصحابي الجليل معاوية رضي الله عنه واعتبروه كافرا، وتشيعت طائفة له، وبالغت من هؤلاء وهؤلاء، لكن نار هاتين الفتنتين ظلت تشتعل هنا وهناك، أن النبي قد خصه بأسرار، لم يُطلع عليها أحدًا من الأئمة، وأنه كان الوصي لرسول الله قي، حتى ادعوا أنه قد جعله وصياً





لايجــوزالنذر بالذبحوالتقرببه فىمكان يعبد فيه غيراللهأوفيه عيدمن أعياد الجاهلية

> أمهات المؤمنين - رضي الله عنهن - يطلق منهن من شياء من بعده، فطلق عائشة - رضى الله عنها - خرافات اختلقوها وأشاعوها، فكان أن ساله بعضهم: هل خصك رسول الله 👺 بسر، اسر به إليك دون بقية الناس؟ في بعض الروايات: «ما كان النبي 👺 يُسرُّ إليك». «أخبرنا بشيء أسره إليك رسول الله 👺 »، «أخـصكم رسـول الله 🐉 بشيء»، والخطاب في كل هذه الروايات لعلى رضى الله عنه، وعند النسائي: «هل عهد إليك رسول الله 🎂 شيئًا لم يعهد إلى الناس عامة». وعند البخاري في كتاب العلم:

اهل عندكم شيء من الوحى إلا ما كان في كتاب الله؟، وفي كتاب الديات: «هل عندكم شيء

مما ليس في القرآن؟ وفي مسند إسحاق بن راهویه: «هل علمت شيئًا من الوحي»، سبب هذا السؤال

عندكم كتاب ، وفي كتاب الجهاد:

أن جماعة من الشيعة كانوا يزعمون أن عند أهل السنت - لا سيما عليًا - أشياء من الوحى، خصهم النبي 🥨 بها، لم يطلع عليها غيرهم.

ف کان أن غضب لهذه

الفرية رضى الله عنه وقال: «وما كان النبي على يسر إلى شيئا يكتمه الناس»، «وما أسر إلى شبئًا كتمه الناس، قال على رضى الله عنه: والله ما خصني بسر من الأسرار، ولكن حدثني بأحاديث، كما حدث الناس، فاحتفظت بها في قراب سيفي، قالوا: فما فيه؟ فلم يزالوا يه حتى أخرج الصحيفة من قراب السيف، وقراب السيف - يكسر القاف وعاء من جلد، ألطف من الحراب، يدخل فيه السيف بغمده، فإذا فيه: «لعن الله من ذبح لغير الله»، ولعن الله من أوى محدثًا» أي مذنبًا وحماه، وضمه إليه، ودفع عنه عقاب الجريمة، «ولعن الله من لعن والديه»، و«لعن الله من غير منار الأرض، أي عالمات

حدودها بين المتجاورين في امتلاكها، وبتغييرها يحصل على جزء منها ليس له.

ويظهر من ذلك إبطال ما تزعمه الرافضة من الوصية إلى علىّ رضى الله عنه وغير ذلك من اختراعاتهم من قولهم: إن عليا رضى الله عنه أوصى إليه النبي ت بأمور كثيرة من أسرار العلم، وقواعد الدين، وكنوز الشريعة، لأنه على خص أهل البيت بما لم يطلع عليه غيرهم، وهذه دعاوى

ومن الحديث نتعلم أن حكم الذبح لغير الله، حرام، .

والذبح في موضع يشرك فيه بالله تعالى، كوثن نُعبد أو صنم أو قبر أو ضريح أو شجرة أو موضع اتخذ عيدًا حرام، ومن أكل من هذه الذبيحة فهو أثم، لقوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمُنْتَهُ... ﴾

والماكدة: ٣٠.

وروی ابو داود فی سننه وهو في صحيح المشكاة (٣٤٣٧)، وصحيح الجامع (٢٥٤٨) عن ثابت بن الضحاك رضى الله عنه قال: نذر رجل أن ينصر إبلاً بيوانة - موضع أسفل مكة -فسال النبي 🎏 فقال: «هل كان فيها وثن من أوثان الصاهلية يُعبد؟ قالوا: لا. قال: ﴿فَهُلُ كَانَ فيها عيد من أعيادهم؟ قالوا: لا. فقال رسول الله 🍜: «أوَّف بنذرك فإنه لا وفاء لنذر في معصية الله ولا فيما لا يملك أبن آدم».

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمن.

«هــل

مهما جهد في عبادته، ومهما تورّع في دينه، ومهما أخلص قلبه من خواطر السوء في سرة وعلانيته، ومن أين يشك وكيف يظمعُ، ورسول الله الله الاينطقُ عن هوى، ولا يداهنُ في دين، ولا يأمرُ الناس بما يعلم أن الحق في خلافه، ولا يحدّث بخبر، ولا ينعتُ أحدًا بصفة، إلا بما علمه ربه وبما نباه و وربه الذي يقول له ولاصحابه: ﴿ وَالّذِي جَاءَ بِالصَدُقِ وَصَدُقَ بِهُ أُولَئِكَ هُمُ المُتَقُونَ (٣٣) لَهُمْ مَا يَشَاءُونَ عِنْدُ رَبُهمْ ذَلِكَ جَرَاءُ اللَّهِ عَمْهُمْ أَسِنُونَ اللَّهُ عَنْهُمْ أَسِنُونَ اللَّذِي عَمِلُوا وَيَجْزِيهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ الدِّي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ «الزمر: ٣٣-ويهريهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ الدِّي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ «الزمر: ٣٣-

وليس معنى هذا أن أصحاب رسول الله 🐉 معصومون عصمة الأنبياء، ولا أنهم لم يخطئوا قط ولم بسيئوا، فهم لم يدُعوا هذا، وليس يدّعيه احدُ لهم، فهم يخطئون ويصيبون، ولكنّ الله فضلهم بصحية رسوله، فتاديوا بما أدبهم به، وحرصوا على أن يأتوا من الحق ما استطاعوا، وذلك حسبهم، وهو الذي أمروا به، وكانوا بعدُ توابين أوابين كما وصفهم في محكم كتابه، فإذا أخطأ أحدهم، فليس يحلُّ لهم، ولا لأحد ممن بعدهم، أن يجعل الخطأ ذريعة إلى سبهم والطعن عليهم، هذا مجمل ما أدبنا به الله ورسوله، بيد أن هذا المجمل أصبح مجهولاً مطروحًا عند أكثر من يتصدى لكتابة تاريخ الإسلام من اهل زماننا، فإذا قرأ أحدهم شيئًا فيه مطعنٌ على رجل من أصحاب رسول الله 👺 سارع إلى التوغل في الطعن والسبُّ، بلا تقوى ولا ورع، كلا، بل تراهم ينسون كل ما تقضى به الفطرة من التثبت من الأخبار المروية، على كثرة ما يحيط بها من الرب والشكوك، ومن الأسباب الداعبة إلى الكذب في الأخبار، ومن العلل الدافعة إلى وضع الأحاديث المكذوبة على



هؤلاء الصحابة.

ولن أضرب المثل بما يكتبه المستشرقون ومن لف لفهم فهم كما نعلم، ولا بأهل الزيغ والضلال والضغينة على أهل الإسلام، كصاحب كتاب الفتنة الكبرى(١)، وأشباهه من المؤلفين، بل ساتيك بالمثل من كلام بعض المتحمسين(٢) لدين ربهم، المعلنين بالذب عنه والجهاد في سبيله، تعلم أن أخلاق المسلم هي الأصل في تفكيره وفي مناهجه وفي علمه، وأن سمة الحضارة الوثنية الأوربية، تنفجر أحيانًا في قلب من لم يحذر ولم يتق، بكل ضغائن القرن العشترين وباسوا سخائم هذه الحضارة المتعدية لحدود الله التي كتب على عباده مسلمهم وكافرهم - أن لا يتعداها.

اربعة من اصحاب رسول الله ﷺ: هم أبو سفيان بن حرب، ومعاوية بن أبي سفيان، وعمرو بن العاص، وهند بنت عتبة بن ربيعة، أم معاوية، رضي الله عنهم، كيف يتكلم أحد الناس عنهم.

ا- «فلما جاء معاوية، وصير الخلافة الإسلامية ملكا عضوضًا في بني أمية، لم يكن ذلك من وحي الإسلام، إنما كان من وحي الجاهلية». ولم يكتف بهذا، بل شمل بني أمية جميعًا فقال: «فامية بصفة عامة لم يعمر الإيمان قلوبها وما كان الإسلام لها إلا رداءً تخلعه وتلبسه حسب المصالح والملابسات».

٣- ثم يذكر يزيد بن معاوية باسوا الذكر، ثم يقول: وهذا هو «الخليفة» الذي يفرضه معاوية على الناس، مدفوعًا إلى ذلك بدافع لا يعرفه الإسلام؛ دافع العصبية العائلية القبلية، وما هي بكثيرة على معاوية ولا بغريبة عليه، فمعاوية هو ابن أبي سفيان، وابن هند بنت عتبة، وهو وريث قومه جميعًا وأشبه شيء بهم في بُعد روحه عن حقيقة الإسلام، فلا يأخذ أحد الإسلام بمعاوية أو بني امية، فهو منه ومنهم بريء.

"ولسنا ننكر على معاوية في سياسة الحكم ابتداعه نظام الوراثة وقهر الناس عليها فحسب، إنما ننكر عليه أولاً وقبل كل شيء إقصاء العنصر الأخلاقي، في صبراعه مع على، وفي سييرته في الحكم بعد ذلك، إقصاء كاملاً لأول مرة في تاريخ الإسلام، فكانت جريمة معاوية الأولى، التي حطمت روح الإسلام في اوائل عهده هي نفي العنصر الأخلاقي في سياسته نفيًا باتًا، ومما ضاعف الجريمة أن هذه الكارثة باكرت الإسلام ولم تنقض إلا ثلاثون سنة على.... الرفيعة، ولكي ندرك عمق هذه الحقيقة يجب أن نستعرض صورًا من سياسة الحكم في العهود المختلفة في أيدي أبي بكر وعمر، وعلى أيدي

عثمان ومروان، ثم على أيد الملوك من أمية، ومن بعدهم من بني العباس، بعد أن خُنقت روح الإسلام خنفًا على أيدى معاوية وبنى أمية،

3- ومضى علي إلى رحمة ربه، وجاء معاوية بن هند وابن أبي سفيانا، (وأنا أستغفر الله من نقل هذا الكلام، بمثل هذه العبارة النابية فإنه أبشع ما رأيته!). ثم يقول: «فلئن كان إيمان عثمان وورعه ورقته، كانت تقف حاجزًا أمام أمية، لقد انهار هذا الحاجز وانساح ذلك السد، وارتدت أمية طليقة حرة إلى وراثاتها في الجاهلية والإسلام، وجاء معاوية، تعاونه العصبة التي على شاكلته، وعلى رأسها عمرو بن العاص، قوم تجمعهم المطامع والمارب، وتدفعهم المطامح والرغائب، ولا يمسكهم خلق ولا دين ولا ضمير». (وأنا أستغفر الله وقرا إليه).

ثم قال: ولا حاجة بنا للحديث عن معاوية، فنحن لا نؤرخ له هنا، وبحسبنا تصرفه في توريث يزيد الملك، لنعلم أي رجل هو، ثم بحسبنا سيرة يزيد لنقدر أية جريمة كانت تعيش في أسلاخ أمية على الإسلام والمسلمن،

و- ثم ينقل خطبة يزعم أنها لمعاوية في أهل الكوفة بعد الصلح يجيء فيها قول معاوية: وكل شرط شرطته، فتحت قدمي هاتين، ثم يعقب عليه مستدركا: ووالله تعالى يقول: ﴿ وَأَوْقُوا بِالْعَهُدِ إِنُ الْعَهُدُ كَانَ مَسْئُولاً ﴾ تعالى يقول: ﴿ وَأَوْقُوا بِالْعَهُدِ إِنُ الْعَهُدُ كَانَ مَسْئُولاً ﴾ والله يقول: ﴿ وَإِن اسْتَنْصَرُوكُمْ فِي الدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصْرُ إِلاَّ عَلَى قَوْم بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيتَاقٌ ﴾ فيؤثر الوفاء بالميثاق للمشركين المعاهدين، على نصرة المسلمين الإخوانهم في الدين، أما معاوية فيخيس بعهده للمسلمين، ويجهر بهذه الكبيرة جهرة المتجحين؛ إنه من أمية، التي أبت نحيزتها أن تدخل في خلف الفضول،

٦- ثم يذكر خطبة أخرى لمعاوية في أهل المدينة: «أما يعد، فإني والله ما وليتها بمحبة علمتها منكم». ثم يعلق عليها فيقول: «أجل ما وليها بمحبة منهم، وإنه ليعلم أن الخلافة بيعة الرضى في دين الإسلام، ولكن ما لمعاوية وهذا الإسلام، وهو ابن هند وابن أبي سفيان».

٧- وأما معاوية بعد علي، فقد سار في سياسة المال سيرته التي ينتفي منها العنصر الأخلاقي، فجعله للرسي واللهى وشيراء الأمم في البيعة ليزيد، وما أشبه هذه الأغراض، بجانب مطالب الدولة والأجناد والفتوح بطبيعة الحال».

٨- ثم قال شاملاً لبني أمية: ‹هذا هو الإسلام، على
 الرغم مما اعترض خطواته العملية الأولى، من غلبة

أسرة لم تعمرُ روحُ الإسلام نفوسها، فأمنت على حرف حين عَلَب الإسلام، وظلت تحلم بالملك الموروث العضوض حتى نالته، فسارت بالأمر سيرة لا يعرفها الإسلام،

وهذا ما جاء في ذكر معاوية، وما أضفى الكاتب من نيوله على بني أمية، وعلى عمرو بن العاص، وأما ما جاء عن أبى سقيان بن حرب فانظر ماذا يقول:

9- «أبو سفيان هو ذلك الرجل الذي لقى الإسلام منه والمسلمون ما حفلت به صفحات التاريخ، والذي لم يسلم إلا وقد تقررت غلبة الإسلام، فهو إسلام الشفة واللسان، ولا إيمان القلب والوجدان، وما نفذ الإسلام إلى قلب ذلك الرجل قطّ، فلقد ظلّ يتمنى هزيمة المسلمين ويستبشر لها في يوم حنين، وفي قتال المسلمين والروم فيما بعد، بينما يتظاهر بالإسلام، ولقد ظلت العصبية الجاهلية تسيطر على فؤاده، وقد كان أبو سفيان يحقد على الإسلام والمسلمين، فيما تعرض فرصية للفتنة إلا انتهزها،

المية منذ تولى الخلافة عثمان يحلم بملك وراثي في بني أمية منذ تولى الخلافة عثمان فهو يقول: «يا بني أمية، تلقفوها تلقف الكرة، قوالذي يحلف به أبو سفيان مازلت أرجوها لكم، ولتصيرن إلى صبيانكم وراثة!». وما كان يتصور حكم المسلمين إلا ملكا حتى في أيام محمد، (وأظن أنا أنه من الأدب أن أقول: ق)، فقد وقف ينظر إلى جيوش الإسلام يوم فتح مكة، ويقول للعباس ابن عبد المطلب: «والله با أبا الفضل، لقد أصبح ملك أبن أخيك اليوم عظيمًا»، فلما قال له العباس: إنها النبوة اقل: نعم إنن».

انعم إذن، وإنها لكلمة يسمعها باذنه فلا يققهها قلبه، فما كان مثل هذا القلب ليفقه إلا معنى الملك والسلطان،

ثم يقول عن هند بنت عتبة أم معاوية:

11- «ذلك أبو معاوية، فأما أمه هند بنت عنبة، فهي تلك التي وقيفت يوم أحد، تلغ في الدم إذ تنهش كبد حمزة. كاللبؤة المتوحشة، لا يشفع لها في هذه الفعلة الشنيعة حق الثار على حمزة، فقد كان قد مات، وهي التي وقفت بعد إسلام زوجها كرمًا بعد إذ تقررت غلبة الإسلام تصبح: اقتلوا الخبيث الدنس الذي لا خير فيه، قبّح من طليعة قوم ! هلا قاتلتم ودفعتم عن أنفسكم ملادكم؟،

هؤلاء أربعة من أصحاب رسول الله ، يذكرهم كاتب مسلم، بمثل هذه العبارات الغريبة النابية ؛ بل زاد، فلم يعصم كثرة بنى أمية من قلمه، فطرح عليهم كلّ ما

استطاع من صفات تجعلهم جملة واحدة، برآء من دين الله؛ ينافقون في إسلامهم، وينفون من حياتهم كل عنصر أخالاقي ! كما سماه. وأنا لن أناقش الآن هذا المنهج التاريخي، فإن كلّ مدّع يستطيع أن يقول: هذا منهجي، وهذه دراستي، بل غاية ما أنا فاعل أن انظر كيف كان أهل هذا الدين، ينظرون إلى هؤلاء الأربعة باعيانهم، وكيف كانوا - هؤلاء الأربعة - عند من عاصرهم ومن جاء بعدهم من أئمة المسلمين وعلمائهم، وأيضناً فإني لن أحقق في هذه الكلمة فساد ما بني عليه الحكم التاريخي العجيب، الذي استحدثه لنا هذا الكاتب، بل أدعه إلى

فمعاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه، أسلم عام القضية؛ ولقي رسول الله على مسلما، وكتم إسلامه من أبيه وأمه، ولما جاءت الردة الكبرى؛ خرج معاوية في هذه القلة المؤمنة التي قاتلت المرتدين، فلما استقر أمر الإسلام وسير أبو بكر الجيوش إلى الشام سار معاوية مع أخيه يزيد بن أبي سفيان رضي الله عنه، فلما مات يزيد في زمن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال لأبي سفيان: أحسن الله عزاءك في يزيد. فقال أبو سفيان: من وليت مكانه ؟ قال: أخاه معاوية. قال: وصلت رحمك يا أمير المؤمنين، وبقي معاوية واليا على عمل دمشق، ثم ولاه عثمان الشام كلها؛ حتى جاءت فتنة مقتل عثمان؛ فولى معاوية دم عثمان لقرابته؛ ثم كان بينه وبين علي ما كان.

وروى أحمد في مسنده (٤: ١٠٢) عن مجاهد وعطاء عن ابن عباس أن معاوية أخبره أن رسول الله على قصر شعره بمشقص(١). فقلت لابن عباس: ما بلغنا هذا الأمر إلا عن معاوية ! فقال: ما كان معاوية على رسول الله عند منهما.

وعن أبي الدرداء: ما رأيت أحدًا بعد رسول الله على الشبية صبلاة برسول الله على من أميركم هذا، يعني معاوية. (مجمع الزوائد ٣٥٧/٩).

وروى أحمد في مسنده (١٠١/٤) عن أبي أمية عمرو بن يحيى بن سعيد عن جده أن معاوية أخذ الإداوة(٢) بعد أبي مريرة يتبع رسول الله تق بها، واشتكى أبو

هريرة (مرض)، فبينا هو يوضئ رسول الله في رفع رأسه إليه مرة أو مرتين، فقال: يا معاوية؛ إن وليت أمرًا فاتق الله عز وجل واعدل. قال معاوية: فما زلت أظن أني مبتلى بعمل لقول النبي في حتى ابتليث.

وروى أحمد في مسنده (١٣٧/٤) عن العرباض بن سيارية السلمي قال: سمعت رسول الله وهو يدعونا إلى السحور في شهر رمضان: هلموا إلى الغداء المبارك : ثم سمعته يقول: اللهم علم معاوية الكتاب والحساب وقه العذاب.

وروى أحمد في مسنده (٢١٦/٤) عن عبد الرحمن بن أبي عميرة عن النبي الله أنه ذكر معاوية فقال: «اللهم أحعله هادنًا مهدنًا وأهد به».

هذا بعض ما قبل في معاوية رضى الله عنه، وفي دينه وإسلامه، فإن كان هذا الكاتب قد عرف واستيقن أن الروايات المتلقفة من أطراف الكتب تنقض هذا نقضنا حتى يقول إن الإسلام بريء منه، فهو وما عرف، وإن كان يعلم أنه أحسنُ نظرًا ومعرفة بقريش من أبي بكر حين ولَّى بزيد بن أبي سفيان، وهو من بني أمية، وأنفذ بصرًا من عُمرَ حين ولَّى معاوية، فهو وما علم! وإن كان يعلم أنّ معاوية لم يُقاتل في حروب الردّة، إلاّ وهو يضمر النفاق والغدر، فله ما علم، وإن كان يرى ما هو أعظمُ من ذلك؛ أنه أعرف بصحابة رسول الله 👛 ، من رسول الله 🛎 الذي كان يأتيه الخبر من السماء بأسماء المنافقين بأعبانهم، فذلك ما أعيده منه أن يعتقده أو يقوله. ولكن لينظر فرق ما بين كلامه وكلام أصحاب رسول الله 🐲 عن رجل أخر من أصحابه، ثم ليقطع لنفسه ما شاء من رحمة الله أو من عذابه، ولينظر أيهما أقوى برهانًا في الرواية هذا الذي حدثنا به أئمة ديننا، أم انضمَّت عليه دفَّتا كتاب من عُرض كتب التاريخ، كما يزعمون، ولينظر لنفسه حتى يرجُح رواية على رواية، وحديثًا على حديث، وخبرًا على خبر، وليعلم أن الله تعالى أدَّب المسلمين أديًا لم يزالوا عليه منذ كانت لدين الله الغلبة، حتى ضرب الله على أهل الإسلام الذَّلة بمعاصيهم وخروجهم عن حدّ دينهم، واتباعهم الأمم في أخلاقها وفي فكرها وفي تصورُها للحياة الإنسانية، يقول ربنا سبحانه: ﴿ يَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَا فِتَبَيِّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قُومًا بِجِهَالَةِ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ﴾، ويقول: ﴿ يَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا احْتَنِيُوا كَثِيرًا مِنْ الظِّنِّ إِنَّ يَعْضَ الظُّنَّ إِثْمُ ﴾، ويقول: ﴿ وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ السَّمْعُ وَالْبَصَرَ وَالْفُوَّادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنَّهُ مَسْتُولًا ﴾، ولينظر أنى له أن يعرف أن معاوية كان يعمل ببوحي

الجاهلية لا الإسلام، وأنه بعيد الروح عن حقيقة الإسلام، وأن الإسلام لم يعمر قلبه، وأنه خنق روح الإسلام هو وبنو أبيه، وأنه هو وعمرو بن العاص ومن على شاكلتهم، لا يمسكهم خُلق ولا دين ولا ضمير، وأن في اسلاخ معاوية وبني أمية جريمة أي جريمة على الإسلام والمسلمين، وأنه يخيس بالعهد ويجهر بالكبيرة جهرة المتبجحين، وأنه ما لمعاوية وهذا الإسلام وأنه ينفي العنصر الأخلاقي من سيرته ويجعل مال الله للرشى واللهو وشراء الذمم، وأنه هو وبنو أمية أمنوا على حرف حين غلب الإسلام.

أما أبو سفيان رضي الله عنه، فقد أسلم ليلة الفتح، وأعطاه رسول الله في من غنائم حنين كما أعطى سائر المؤلفة قلوبهم فقال له: والله إنك لكريم فداك أبي وأمي، والله لقد حاربتك فلنعم المحارب كنت، ولقد سالمتك فنعم المسالم أنت، جزاك الله خيرًا، ثم شهد الطائف مع رسول الله في، وفقئت عينه في القتال، ولأه رسول الله نجران، ورسول الله لا يولي منافقًا على المسلمين، وشهد اليرموك، وكان هو الذي يحرض الناس ويحثهم على القتال، وقد ذكر الكاتب فيما استدل به على إبطان أبي سفيان النفاق والكفر أنه كان يستبشر بهزيمة المسلمين في يوم حنين، وفي قتال المسلمين والروم فيما بعد، وهذا باطل مكذوب، وساذكر بعد تفصيل ذلك.

أما قول أبي سفيان للعباس: «لقد أصبح ملك ابن أخيك اليوم عظيمًا!» فقال العباس: إنها النبوة! فقال أبو سفيان: فنعم إذن، فهذا خبر طويل في فتح مكة، قبل إسلامه، وكانت هذه الكلمة «نعم إذن» أول إيذان باستجابته لداعي الله، فأسلم رضي الله عنه وليست كما أولها الكاتب: «نعم إذن، وإنها كلمة يسمعها باذنه فلا يفقهها قلبه، فما كان مثل هذا القلب ليفقه إلا معتى الملك والسلطان»، إلا أن يكون الله كشف له ما لم يكشف للعباس ولا لأبي يكر ولا لعمر، ولا لأصحاب رسول الله في من المهاجرين والانصار، وأعوذ بالله من أن أقول ما لم يكشف لم يكشف لم يكشف لم يكشف لم يكشف لم يكشف للمين المهاجرين والإنصار، وأعوذ بالله من أن أقول ما لم يكشف لم يكشف لرسول الله في ونبيه في.

وعن ابن عباس أن أبا سفيان قال: يا رسول الله ثلاثًا أعطنيهنّ. قال: نعم قال: تؤمرني حتى أقاتل الكفار كما قاتلت المسلمين. قال: نعم قال: ومعاوية تجعلُه كاتبًا بين يديك. قال: نعم وذكر الثالثة، وهو أنه أراد أن يزوج رسول الله على بابنته الأخرى عزّة بئت أبي سفيان، واستعان على ذلك بأختها أم حبيبة فقال: «إن ذلك لا يحلُ

وأما هند بنت عتبة أم معاوية رضى الله عنهما فقد

روى عن عبد الله بن الزبير (ابن سعد ١٧١/١) قال: لما كان يوم الفتح أسلمت هند بنت عتبة ونساء معها وأتين رسول الله وهو بالأبطح فب ايعنه، ف تكلمت هند فقالت: يا رسول الله، الحمد لله الذي أظهر الدين الذي أختاره لنفسه، لتنفعني رحمك يا محمد، إني امرأة مؤمنة بالله مصدقة برسوله. ثم كشفت عن نقابها وقالت: أنا هند بنت عتبة. فقال رسول الله و : مرحبًا بك، فقالت: والله ما كان على الأرض أهل خباء أحب إليً من أن يعزوا من خبائك. فقال رسول الله خباء أحب إليً من أن يعزوا من خبائك. فقال رسول الله جعلت تضربُ صنمًا في بيتها بالقدوم حتى فلذته فلذة وهي تقول: كنًا منك في غرور. وروى البخاري هذا الخبر عن أم المؤمنين عائشة (٥٠/٤).

فهل يعلم عالمُ أن إسلام أبي سفيان وهند كان نفاقًا وكذبًا وضغينة ولا أدري. ولكن ائمتنا من أهل هذا الدين لم يطعنوا فيهم، وارتضاهم رسول الله في وارتضى إسلامهم، وأمّا ما كان من شان الجاهلية، فقل رجُلُ أو أمرأة من المسلمين لم يكنُ له في جاهليته مثل ما فعل أبو سفيان، أو شبية بما يروى عن هند إن صحة.

وأما عمرو بن العاص، فقد أسلم عام خيبر قدم مهاجرًا إلى الله ورسوله، ثم أمره رسول الله على سرية إلى ذات السلاسل يدعو بليًا إلى الإسلام، ثم استعمله رسول الله على عمان فلم يزل واليًا عليها إلى أن توفي رسول الله عن، ثم أقره عليها أبو بكر رضي الله عنه ثم استعمله عمر رضى الله عنه.

وروى الإمام احمد في مسنده (٣٢٧/٢، ٣٥٣، ٣٥٤) من حديث ابي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله تقال: «ابنا العاص مؤمنان» يعني هشامًا وعمرًا.

وروى الترمذي وأحمد في مسنده (١٥٥/٤) عن عقبة بن عامر الجهني: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «أسلم الناس وأمن عمرو بن العاص».

وروى أحمد في مسنده (١٦١/١) عن طلحة بن عبيد الله قال: الا أخبركم عن رسول الله في بشيء الا إني سمعته يقول: عمرو بن العاص من صالحي قريش. ونعم أهل البيت أبو عبد الله، وأم عبد الله، وعبد الله.

الكاتب من جهة التاريخ، ولا من جهة المنهاج، ولكني أردت كما قلت أن أبين أن الأصل في ديننا هو تقوى الله وتصديق خبر رسول الله وأن أصحاب محمد لله ليسوا لعانين ولا طعانين ولا أهل إفحاش، ولا أصحاب جرأة وتهجم على غيب الضمائر، وأن هذا الذي كانوا عليه أصل لا يمكن الخروج منه، لا بحجة التاريخ، ولا بحجة النظر في أعمال السابقين للعبرة واتقاء ما وقعوا فعه من الخطأ.

ولو صح كل ما يذكر مما اعتمد عليه الكاتب في تمييز صفات هؤلاء الأربعة، وصفة بني أمية عامة، لكان طريق أهل الإسلام أن يحملوه على الخطأ في الاجتهاد من الصحابي المخطئ ولا يدفعهم داء العصر أن يوغلوا من أجل خبر أو خبرين في نفي الدين والخلق والضمير عن قوم هم لقرب زمانهم وصحبتهم لرسول الله في أولى أهل الإسلام بأن يعرفوا حق الله وحق رسوله، وأن يعلموا من دين الله ما لم يعلمه مجترئ عليهم طعان

وأختم كلمتي هذه بقول النووي في شرح مسلم (٩٣/١٦): «اعلم أن سبً الصحابة رضي الله عنهم حرام من فواحش المحرمات، سواء من لابس الفتن منهم وغيره، لانهم مجتهدون في تلك الحروب متاولون. وقال القاضي: سب أحدهم من المعاصى الكبائر، ومنهبنا ومنهب الجمهور أن يعزر ولا يقتل. وقال بعض المالكية يقتل،

وأسدي النصيحة لمن كتب هذا وشبهه أن يبرأ إلى الله علانية مما كتب وأن يتوب توبة المؤمنين مما فرط منه، وأن ينزه لسانه، ويعصم نفسه، ويطهر قلبه، وأن يدعو بدعاء أهل الإيمان: ﴿ رَبْنَا اغْفِرُ لَنَا وَلَإِحْوَانِنَا اللَّذِينَ آمَنُوا رَبُنًا إِنْكَ رَعُوفُ رَحِيمٌ ﴾ «الحشر: ١٠».

من أجل هذا أقول: إن خلق الإسلام، هو أصل كل منهاج في العلم والفهم، سواء كان العلم تاريخًا أو أدبًا أو اجتماعًا أو سياسة، وإلا فنحن صائرون إلى الخروج عن هذا الدين، وصائرون إلى تهديم ما بناه أصحاب رسول الله على ، وإلى جعل تاريخ الإسلام حشدًا من الأكاذيب الملفقة، والأهواء المتناقضة، والعبث بكل شيء شريف ورثتنا إياه رحمة الله لهم وفتح الله عليهم، ورضاه عن أعمالهم الصالحة، ومغفرته لهم ما أساءوا، رضي الله عنهم وغفر لهم وأثابهم بما جاهدوا وصبروا، وعلم وأو والسية عقد الله وأتوب إليه.

هذه القصبة المفتراة على الصحابية أم أيمن مولاة رسول الله ﷺ باتها شربت بول النبي ﷺ، ولقد اشتهرت وانتشرت هذه القصة، خاصة في هذه الآيام، حيث قامت بنشرها العديد من الصحف، وعلى سبيل المثال لا الحصر:

١- جــريدة عين، في يوم (٢٠٠٧/٥/٢٤) (ص٣) تحت عنوان: «هل يعتذر المفتي للنبي، جاء فيه: «هل ثبت أن أحدًا من الصحابة تبرك ببول رسول الله ها على تصدق أن فضيلة الدكتور على جمعة أجاب: نعم».

السؤال ورد في كتاب بعنوان الدين والحياة الفتاوى العصرية اليومية، يقول المفتى بالنص: ونعم، أم أيمن شربت بول رسول الله ، فقال لها: هذه بطن لا تجرجر في النار، لأن فيها جزءًا من سيدنا رسول الله ومن أحب عرف، ومن عرف اغترف، ويكون التبرك بلعابه الشريف، أو بعرقه الشريف، أو بشعره الشريف، أو ببوله الشريف، أو بدمه الشريف، فكل من عرف حبّ رسول الله لا يأنف، كما لا تأنف الأم من غائط ابنها، فما بالك بسيدنا رسول الله ونحن نحبه أكثر من حبنا لأبائنا وابنائنا وأزواجنا، فمن أنف أو تأنف من رسول الله في فليراجع إيمانه، أهـ.

قلت: هذه هي الفتوى التي جاءت فيها قصة شرب أم أيمن لبول النبي الله وتناولتها الصحف بالنشي بين همز ولمز، وبين من يريد أن يقف على حقيقة هذه القصة.

۲- ونشرت جريدة «الدستور» في عددها (١١٤) (٢٠٠٧/٥/٢٣) (ص٥) تحت عنوان: «الفتاوى تمهد الطريق أمام الهوس الديني» جاء فيها: «فوضى الفتاوى من «إرضاع الكبير» إلى «بول الرسول» وجاء فيها أيضًا:

«أما ما فعلته دار الإفتاء المصرية في سياق ردها على «فتوى البول» أنها أصدرت بيانًا أكدت فيه على أن طهارة رسول الله في في الظاهر والباطن محل إجماع بين الأمة، مشيرة إلى أن البعض يرى أن هذه الطهارة لجميع الأنبياء». اهم.

٣- ونحن أمام هذه المسائل لا نسلك مسلك



الصحف التي تريد زعزعة المسلمين عن مؤسساتهم، ولكن نقدم للقارئ الكريم بحوثًا علمية حديثية حتى يقف على حقيقة هذه القصة دون أن نتعرض لأي شخص أو مؤسسة بشيء من همز أو لمز.

وهذه هي غايتنا التي أسست عليها من أول يوم هذه السلسلة، سلسلة «تحذير الداعية من القصص الواهية». وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق لهذه القصة: «قصة شرب أم أيمن بول النبي ،

#### أولا اللتن:

رُوي عن أم أيمن أنها قالت: قام النبي في من الليل إلى فخارة من جانب البيت فبال فيها، فقمت من الليل وأنا عطشى فشربت ما في الفخارة وأنا لا أشعر، فلما أصبح النبي في قال: «يا أم أيمن قومي إلى تك الفخارة فأهريقي ما فيها». قلت: قد والله شربت ما فيها، قالت: فضحك رسول الله في حتى بدت نواجذه ثم قال: «أما أنك لا يفجع بطنك بعده أبدًا».

#### ثانيا التغريج

هذا الحديث الذي جاءت به هذه القصة أخرجه الحاكم في «المستدرك» (٦٣/٤) كتاب: «معرفة الصحابة» باب: «ذكر أم أيمن مولاة رسول الله وحاضنته». قال أخبرنا أحمد بن كامل القاضي، حدثنا عبد الله بن روح المدايني، حدثنا شبابة، حدثنا أبو مالك النخعي، عن الأسود بن قيس، عن نبيح العنزي، عن أم أيمن رضي الله عنها قالت: قام النبي عن من الليل إلى فخارة....

وأخرجه أبو نعيم في «دلائل النبوة» (١٥٨/٢) قال: حدثنا أحمد بن سليمان، قال: حدثنا الحسن بن إسحاق، حدثنا عثمان بن أبي شيبة، قال: حدثنا شبابة بن سوار، حدثنا أبو مالك النخعي به.

وأخرجه الطبراني في المعجم الكبير، (٨٥/٢٥) في سند أم أيمن أم أسامة بن زيد مولاة رسول الله ، ح (٣٣٠) قال: حدثنا الحسين بن إسحاق التستري، حدثنا عثمان بن أبي شيبة، حدثنا شبابة بن سوار، حدثني أبو مالك النخعي به.

#### ثالثًا: التحقيق:

هذا الحديث الذي جاءت به هذه القصة الواهية «لا يصح»، وعلته أبو مالك النخعي واسمه: عبد الملك بن

الحسين. ١- قال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» ترجمة (٣٨٣): «عبد الملك بن

الحسين أبو مالك النخعى: متروك، أهـ.

قلت: وهذا المصطلح عند الإمام النسائي له معناه، ولقد بينه الإمام الصافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص١٩١) حيث قال: «ولهذا كان مذهب النسائي أن لا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع

النسائي أن لا على تركه،

٢- وأورده الإمام الدارقطني في «الضعفاء والمتروكين» ترجمة (٣٦٣) وقال: «عبد الملك بن حسين أبو مالك النخعى، عن البصريين والكوفيين».

قلت: هذا كل ما قاله الإمام الدارقطني في أبي مالك النخعي، في توهم من لا دراية له بمنهج الدارقطني في كتابه هذا أن الدارقطني قد سكت عنه ولم يذكر فيه جرحًا ولا تعديلاً، ولكن هيهات، حيث إن مجرد ذكر الإمام الدارقطني لأبي مالك النخعي يدل على أن هناك إجماعًا على تركه، يتبين ذلك مما جاء في مقدمة كتاب «الضعفاء والمتروكين» للدارقطني، حيث قال الإمام أبو بكر أحمد بن محمد بن غالب الخوارزمي البرقاني: طالت محاورتي مع أبي منصور إبراهيم بن الحسن بن حمكان لابي الحسن على بن عصر الدارقطني عفا الله عنى وعنهما في «المتروكين من أصحاب الحديث» فتقرر بيننا وبينه على ترك من أثبته على حروف المعجم في هذه الورقات. اه.

٣- أورده الإمام ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١٦٤١/٣٤٧/٥ ،٣٤٧/٢/٢) قال: «عبد الملك بن الحسين أبو مالك النضعي سالت أبي عنه فقال: ضعيف الحديث».

وقال: سالت أبا زرعة عن أبي مالك النضعي فقال: ضعيف الحديث.

> وقال: حدثنا العباس بن محمد الدوري قال: سمعت يحيى

التوحيك جمادي الأخرة ١٤٢٨ ١٥٩

بن معين يقول: «أبو مالك النضعي ليس بشيء».

4- وآورده الإمام ابن عدي في الكامل، (٣٠٣/٥) وقال: حدثنا علان، (١٤٤٧/٤٧٩ بن معين عن حدثنا ابن آبي مريم، سالت يحيى بن معين عن آبي مالك فقال: «ليس بشيء».

ثم قال: سمعت ابن حماد يقول: قال البخاري: عبد الملك بن الحسين أبو مالك النخعي ليس بالقوي ندهم.

٥- وقال الإمام ابن حبان في «المجروحين» (١٣٤/٢): عبد الملك بن الحسين بن أبي الحسين النخعي أبو مالك: من أهل واسط، كان ممن يروي المقلوبات عن الأثبات لا يجوز الاحتجاج به فيما وافق الثقات، ولا الاعتبار فيما لم يخالف الأثبات. اهـ.

قلت: ثم أخرج من طريق ثالث تخريج الإمام يحيى بن معين لأبي مالك النخعي فقال: أخبرنا الحنبلي قال: حدثنا أحمد بن زهير عن يحيى بن معين قال: أبو مالك النخعى: لعس نشيء.

قلت: وقول الإمام ابن معين في أبي مالك النخعي: اليس بشيء، من مراتب التجريح الشديد الذي يطلقه ابن معين على الكذابين أو المتروكين، وهذا ظاهر بالقرائن من أقوال أئمة الجرح والتعديل كما بينا من قول الإمام النسائي والإمام البرقاني والإمام ابن خمكان والإمام الدارقطني وغيرهم.

٦- وأورده الإمام البخاري في كتابه
 «الضعفاء الصغير» ترجمة (٢١٩) وقال:
 «ليس بالقوى عندهم».

٧- وأورده الإمــــام الذهبي في الميزان، (١٩٨/٦٥٣/٢) ونقل أقوال أئمة الجرح والتعديل في عبد الملك بن حـسين أبو مــالك النخعي وأقرها.

۸- وآورده
 الحافظ ابن حجر
 في «التهذيب»
 ۲/۱۲)

1007/٤٠) وقال: أبو مالك النخعي الواسطي اسمه عبد الملك بن الحسين، ثم نقل أقوال الأئمة قائلاً: قال عمرو بن على: ضعيف منكر الحديث، وقال الأزدي والنسائي: متروك الحديث. ثم أقوال بقية الأئمة التي ذكرناها أنفًا.

قلت: يتبين من هذا التحليل أن أبا مالك النخعي واسمه عبد الملك بن الحسين اجمع الأئمة على تركه كما هو مذهب النسائي، وتبين أنه متروك منكر الحديث ليس بشيء، وعلى ذلك فالقصة: «قصة شرب أم أيمن لبول النبي في ، قصة واهية، والسند الذي جاء به حديث القصة تالك، وأن القصة مفتراة على أم أيمن.

قُلْتُ: فليحذر هؤلاء الذين يتكلمون في سنة رسول الله في بغير علم من تخريج وتحقيق، فقد أخرج الإمام البخاري في «الصحيح» (ح٩٠١) في أول ثلاثي وقع في البخاري حيث قال: حدثنا مكي بن إبراهيم قال: حدثنا يزيد بن أبي عبيد عن سلمة قال: سمعت النبي في يقول: «من يقل على ما لم أقل فليتبوأ مقعده من النار».

فلم يثبت عن أم أيمن رضي الله عنها أنها شربت بول النبي في أنه قال لها: «هذه بطن لا تجرجر في النار» ولا يصح التاويل لأن التاويل فرع التصحيح كما قال علماء الحديث، ولم يصح هذا عن النبي في كما بينا أنفاً.

فلا يؤول بان البطن لا تجرجر في النار، أو لا تفجع لأن فيها جزءًا من رسول الله ، وهو البول، بل أدى الغلو الناتج عن اعتقاد صحة هذه القصة المنكرة إلى إصدار إفتاء بطهارة بول النبي على عما جاء في سياق الرد على فتوى شرب البول، بإصدار بيان يؤكد على أن طهارة رسول الله على في الظاهر والباطن محل إجماع بين الأئمة، وهذه الفتوى التي تدافع عن هذه القصة الواهية ،قصة شرب بول النبي على فتوى مردودة بما ثبت في السنة الصحيحة المطهرة.

١- فقد بوّب الإمام البخاري في «صحيحه» في كتاب الوضوء بابًا بعنوان: «وضع الماء عند الخلاء» (ح١٤٣) عن ابن عباس رضي الله عنه ما أن النبي الله عنه دخل الخلاء فوضعت له وضوءًا قال: «من وضع هذا؟» فآخبر فقال: «اللهم فقه في الدين».

وآخرجه كذلك الإمام مسلم (ح٢٤٧٧) فالحديث متفق

٢- وبوب الإمام البخاري في صحيحه في كتاب الوضوء بابًا بعنوان: «الاستنجاء بالماء» (ح ١٥٠) قال: حدثنا أبو الوليد هشام بن عبد الملك قال: حدثنا شعبة عن أبي معاذ واسمه عطاء بن أبي ميمونة قال: سمعت أنس بن مالك يقول: «كان النبي في إذا خرج لحاجته أجيء أنا وغلام معنا إداوة من ماء يعني يستنجي به».

قلت: هذا ما استبان لنا من سنة نبينا ﷺ، فلا ندعها لقول أحد من الناس.

#### رابعاً: الإجماع الأول:

نقل الإمام ابن القيم في وإعلام الموقعين، (٦/١): قال الشافعي: وأجمع المسلمون على أن من استبانت له سنة رسول الله على له أن يدعها لقول أحد من الناس، فإساء البعد عن القليد:

كذلك نقل الإمام ابن القيم الإجماع الثاني، قال أبو عمر وغيره من العلماء: «أجمع الناس على أن المقلد ليس معدودًا من أهل العلم، وأن العلم معرفة الحق بدليله».

قال الإمام ابن القيم: «فقد تضمن هذان الإجماعان إخراج المتعصب بالهوى والمقلد الأعمى عن زمرة العلماء».

فالأمر بالنسبة للقصة بحث علمي حديثي مبني على التخريج والتحقيق لا تعصب ولا تقليد، وأمام هذه الفتنة نقول كما قال السلف: «سموا لنا رجالكم فينظر إلى أهل السنة فيؤخذ حديثهم وينظر إلى أهل البدعة فيترك حديثهم». (مقدمة مسلم).

#### سادسا: وطيب عرق النبي ﷺ "

نحن نثبت ما أثبتته السنة الصحيحة المطهرة، فقد أخرج مسلم (ح٢٣٨) كتاب الفضائل (ح٨٣) باب: طيب عرقه في من حديث أنس قال: دخل علينا النبي في فقال (من القيلولة) عندنا، فعرق، وجاءت أمي بقارورة، فجعلت تسلت العرق فيها، فاستيقظ النبي في، فقال: «يا أم سليم، ما هذا الذي تصنعين؟، قالت: هذا عرقك نجعله في طيبنا وهو من أطيب الطيب. أهـ.

#### سابعا وريق النبي عليه

أخرج البخاري في صحيحه (ح٤٢١٠)، ومسلم (ح٢٤٠٦)، ومسلم (ح٢٤٠٦) من حديث سبهل بن سعد رضي الله عنه أن رسول الله قال يوم خيبر: «لأعطين هذه الراية غدًا رجلاً يفتح الله على يديه يحب الله ورسوله ويحبه الله

ورسوله، قال: قبات الناس يدوكون ليلتهم: أيهم يعطاها ؟ فلما أصبح الناس غدوا على رسول الله وكلهم يرجو الناس غدوا على رسول الله وكلهم يرجو أن يعطاها، فقال: أين علي بن أبي طالب ؟ فقيل: هو يا رسول الله يشتكي عينيه. قال: فارسلوا إليه، فأتي به فبصق رسول الله في في عينيه ودعا له فبرا حتى كان لم يكن به وجع فاعطاه الراية، فقال عليّ: يا رسول الله، أقاتلهم حتى يكونوا مثلنا وقال: «انفذ على رسلك حتى تنزل بساحتهم ثم ادعهم إلى الإسلام وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله فيه فوالله لأن يهدي الله بك رجلاً واحدًا خير لك من أن يكون لك حُمْرُ النّعم». اهد.

هذا من القصص الصحيحة على سبيل المثال لا المحصر في عرق النبي في وريق النبي في فهي من دلائل النبوة نؤمن بها لثبوتها بالسنة الصحيحة المطهرة، وننكر كل حديث منكر ثبتت نكارته بالبحوث العلمية الحديثة.

فلسنا غلاة: نقلد تقليدًا أعمى جريًا وراء أصحاب القصص الواهية لإطراء نبينا، ولسنا جفاة: نتعصب لقوم اتبعوا أهواءهم فانكروا دلائل النبوة الثابتة لنبينا بالسنة المطهرة.

ققد أخرج البخاري في اصحيحه (ح ٣٤٤٥) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما سمع عمر رضي الله عنه يقول على المنبر: سمعت النبي على يقلول: «لا تطروني كما أطرت النصاري ابن مريم، فإنما أنا عبد، فقولوا: عبد الله ورسوله».

وإن شاء الله سنواصل الحديث لتمييز الخبيث من الطيب.

> هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.



يجيب عليها لجنة الفتوى بالمركز العام

#### a construit de differente

#### ما حكم الشرع فيمن يبدي معاصية للناس، وقد سترها الله عليه

الجهر بالعصمة

، مثل قوله: «أعوذ بكلمات الله التَّامات من شير

خلق، وقوله 🤓 للحسن والحسين: «أعيدُكما بكلمات

لله النامة من كل شيطان وهامة، ومن كل عين لامة». ولا يجوز الذهاب إلى الساحر لحل السحر.

الجواب: قال الله تعالى: ﴿ لاَ يُحِبُّ اللَّهُ الجُهْرَ بِالسُّوءِ مِنَ الْقَوْلِ ﴾، وأخبر النبي ﷺ أن الله يعافي المذنبين إذا ستروا على أنفسهم ولم يجهروا بذنوبهم، فقال ﷺ: «كل أم تي معافى إلا المجاهرون، وإن من المجاهرة أن يعمل الرجل بالليل عملاً، ثم يصبح وقد ستره الله، فيقول: يا قلان، عملت البارحة كذا وكذا وقد بات يستره ربه فيصبح يكشف ستر الله عنه، «متفق عله».

#### قراءة القرأن على الاموات

ما حكم من يجمع الناس في بيته على قراءة القرآن على أرواح الأموات، وما حكم إعطاء الأجر على ذلك؟

الجواب: لا يجوز الاجتماع على قراءة القرآن لروح الأموات تطوعًا ولا بأجرة، ولم يصح عن النبي في ذلك شيء ولو كان خيرا لسيقونا إليه

#### الذكر في الركوع والسجود

#### منا هو الذكر الشابت في الركوع والسنجنود، وهل الدعاء جائز في الركوع؟

الجواب: ذكر الركوع أقله: سبحان ربي العظيم، وذكر السجود أدناه: سبحان ربي الأعلى، وهناك أذكار أخرى صحيحة ثابتة، ومن حفظها فأتى بها كان خيرًا، ومن اقتصر على التسبيح أجزأه، والدعاء في السجود جائز؛ لقوله عن الما الركوع فعظموا فيه الرب.عز وجل وأما السجود فأجتهدوا في الدعاء...،صحيح مسلم ومن اقتصر على ذكر من هذه الإذكار فهو حسن، ومن أتى ببعض الأذكار الواردة معها فهو حسن، وهناك أدعية ماثورة، من دعا بها فهو خير، ومن دعا بما أحب فلا

#### حكم رفع الأيدي عند الدعاء

ما حكم رفع الأيدي عند الدعاء المجواب رفع اليدين في الدعاء سنة ثابتة عن النبي وهو من السنة المسواترة تواترًا معنوبًا، وهناك

#### تعريك السبابة في التشهد

هل تحريك السبابة على الركبة في التشهد سنة أم هو عبس وكيف يكون؟

الجواب

ا- تحريك السبابة وهي ممدودة في التشهد سنة، قال الألباني - رحمه الله - في «صفة صلاة النبي تقه ( ١٥٨، ١٥٩): وكان تق يبسط كفه اليسرى على ركبته لليسرى، ويقبض أصابع كفه اليمنى كلها، ويشير بإصبعه التي تلي الإبهام إلى القبلة، ويرمي بيصره إليها، ووكان يرفع إصبعه يحركها يدعو بها، ويقول: «لهي أشد على الشيطان من الحديد، يعني السبابة.

#### حكم الإسلام في الدجالين

### هل ضارب الرمل وفاتح الفنجان وفاتح الكتاب من الدجالين والمشعونين

الجواب: نعم، ضارب الرمل، وقارئ الفجان، وفاتح الكتاب من الدجالين والمشعوذين، الذين يدعون معرفة الغيب، سواء كان بواسطة الجن أم لا، فلا يعلم الغيب إلا الله، وتصديقهم كفر بالله عز وجل، لقوله ﷺ: «من أتى كاهنًا فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد».

#### فكالسحر

#### ماذا يفعل الشخص الذي عُمل له سحر؟

الجواب: الوقاية من السحر تكون بذكر الله، والعلاج منه أيضًا يكون بقراءة الرقية الشرعية، ومنها قراءة الفاتحة، والإخلاص والمعوذتين، وما ثبت من تعوذات عن

مواضع ورد فيها الدعاء بدون رفع البدين، مثل دعاء الخطيب على المنبر، والأولى والوقوف على السنة تركًّا وفعلاً، وهو أدب من أداب الدعاء.

#### الصداق حق للمرأة وحدها

١- هل الصداق الذي دفعه والدي والمفروشيات التي اشتراها في زواجي بعد وفاته هل يكون لأخواتي نصيب

الحواب: الصداق الذي دفعه والدك في زواجك لامراتك، وكذا الأثاث الذي اشتراه لزواجك هو ملك زوجتك وليس ملكك، وعليه فلا شيء لأخواتك فيه.

#### حسن القضاء للمقترض

٢- استلفت من أختى ذهب عيار ١٨، ثم رددته بذهب عيار ٢١ ما الحكم في ذلك

الجواب: إذا اقترضت من أختك ذهبًا عبار ١٨ وعند الرد اشتريت لها عيار ٢١ فلا بأس، وذلك من حسن القضاء، قال 👺: «خيركم أحسنكم قضاءً».

#### حكم التنازل عن الميراث

أخواتي أربع، وقد توفي والدنا، وثلاثة منهن لا تريد نصيبًا في العقار، وقد عرضت عليهن نصيبهن، ولكن رفضن، وأحتى الرابعة تريد حقها، فما حكم الشرع في

الحواب: إذا عرضت على أخواتك نصيبهن مما ترك ابوهن فتنازلن كلهن أو بعضهن عن طيب نفس، ولا سيما إذا كان نصيبهن قليلاً فلا بأس، وباب المكافاة واسع، فأحسن إليهن، ويرَّهنَّ.

#### لدعاء الجماعي على المقابر

بسال: محمد شعبان - الغربية:

نرجو من علمائنا توضيح هذه المسالة: فقد ورد في العبد الرابع من السنة الثانية والثلاثون في فتاوي اللجنة بالمركز العام بمجلة التوحيد بخصوص الدعاء الجماعي الجهري عند القبر ما نصه: الم يرد في بيان صفة الاستغفار والدعاء للميت بعد الدفن حديثا يعتمد عليه فيما نعلم، وإنما ورد الأمر بمطلق الاستغفار والدعاء له بالتشبيت، فهل بجوز الدعاء الجماعي الحهرى عند القبرى

الجواب: المشهور في السنة في الدعاء للميت بعد الدفن أن النبي 🍩 قال: «استغفروا لأشيكم وسلوا له التثبيت فإنه الآن يُسال، فأمرهم بالاستغفار والسؤال، فدل على أن ذلك إنما يكون من كل فرد في نفست، لا جماعة، ولو كان النبي 👺 دعا جهرًا لقال الراوي: فلما

فرغنا من الدفن قال النبي 📚: اللهم أغفر له، اللهم ارحمه، ونحن نؤمن عليه، فلما لم يُنقل ذلك، علم أن المراد بالاستغفار والدعاء السر لا الجهر، والفردي لا الجماعي.

#### غلق الحمول أثناء الصلاة

١- ما حكم الذي يغلق المحمول أثناء الصلاة إذا رن وهل ذلك من الحركة التي تبطل الصلاة؛

الحواب: لا بأس بإغلاق المحمول إذا رنَ أثناء الصلاة، وهذه الحركة مما يباح فعله في الصلاة.

#### الصلاة في السجد الذي فيه قبر

٢- هل تجوز صلاة الجنازة في مسجد به قبر؟ الجواب: نهى النبي على عن اتخاذ القبور مساجد،

فلا تصح الصلاة في مسجد به قبر، ولو كانت صلاة

#### مس الحائض للمصحف

هل يجوز للمائض التي تحفظ القرآن أن تضع المصحف على حامل وتقرأ منه حتى لا تنسى

الجواب: نعم، يجوز لكي لا يُنسى، ولا حرج إن شاء

#### زكاة الماشية

يسال سائل:

اشتريت بهيمة صغيرة ثم نميتها حتى كبرت فبعتها بزيادة، فهل على زكاة؟

الجواب: بارك الله لك، ولا زكاة عليك، إلا أن تدخري هذا المبلغ، وأن يبلغ النصاب، ويحول عليه الحول.

هل يجوز حبس التركة عن التقسيم حتى ينتهي الطلاب من الدراسة، ويتزوج من لم يتزوج من الأولاد؟ الجواب لا باس بتاخير التقسيم إذا تراضى الورثة على ذلك، فإذا طلب أحدكم حقه فلا يمنع من ذلك، والله

#### صيام الحائض

دورتها خمسة أيام، وفي رمضان الماضي رأت الجفاف بعد ثلاثة أيام فصامت اليوم الرابع، وفي اليوم الخامس نزل الدم، فما حكم صعامها

الحواب: لقد أخطأت حيث تعجلت فصامت قبل انتهاء الأيام التي تعلم أنها دورة، وعليها قضاء اليوم الذي صامته في أيام الدورة مع بقية الأيام. (والدليل عليه أن ائمة السنة وأخيار الأمة بعد صحب النبي في لم يودع أحد منهم كتابه الأخيار المتشابهات، فلم يورد مالك في الموطأ شيئاً وكذلك الشافعي وأبو حنيفة وسفيان والليث والثوري ولم يعتنوا بنقل المشكلات)، فإن هذا الكلام لا يقوله إلا من كان من أبعد الناس عن معرفة هؤلاء الأئمة وما نقلوه وصنفوه، وقوله رجم بالغيب، فإن نقل هؤلاء الأثمة وأمثالهم لهذه الاحاديث مما يعرفه من له أدنى نصيب من معرفة هؤلاء الأئمة، وهذه الاحاديث عن هؤلاء وأمثالهم آخذت، وهم الذين أدوها إلى الأمة، (١).

بل إن الادعاء بان آي الصفات هي من المتشابه الذي لا يعلم معناه إلا الله، مفض إلى الزعم بان ظواهر هذه النصوص تدل على معنى لا يليق بالله تعالى، وقد قال بهذا طائفة حين نطق قائلهم: بدأن هذه المتشابهات- ويعني بها صفات الله تعالى يجب القطع بأن مراد الله منها شيء غير ظاهرها، كما يجب تفويض معناها إلى الله تعالى ولا يجوز الخوض في تفسيرها (٢)، وهذا قول- كما دللنا عليه ولا تزال- مجانب للصواب، وحتى إن صح حمل شيء من القرآن على التشابه فكف بعقل أن تكون أحادث الصفات من المتشابه.

وفضلاً عن كون القول بالتفويض في معاني الصفات مستلزم لما ذكر قانه مستلزم كذلك لأن يكتنفها الغموض والتناقض وانهما يحيطان بها من كل جانب، ذلك ان اصحاب التجهيل الذين قالوا: نصوص الصفات الفاظ لا تعقل معانيها ولا يدرى ما أراد الله ورسوله منها، ولكن نقراها الفاظأ لا معاني لها، ونعلم أن لها تأويلاً لا يعلمه إلا الله.. بنوا مذهبهم على أن هذه النصوص من المتشابه، وأن للمتشابه تأويلاً لا يعلمه إلا الله، فنتج عن هذين الأصلين أن تناقضوا أقبح يعلمه إلا الله، فنتج عن هذين الأصلين أن تناقضوا أقبح تناقض فقالوا: تجري على ظواهرها وتأويلها بما يضالف الظواهر باطل، ومع ذلك قلها تأويل لا يعلمه إلا الله، فكيف يثبتون لها تأويلاً ويقولون: تجري على ظواهرها ويقولون يثبتون لها مراد، والرب منفرد بعلم تأويلها»(٣٪.

والحق أن القول بأن آيات الصفات وأحاديثها الصحيحة وما لحق بذلك مما ورد عن الصححب الكرام ومن تبعيهم بإحسان، من المتشابه "قول مردود فقد تطرق إمام المفسرين ابن جرير الطبري في تفسيره، إلى بيان المراد بالمتشابه عند قول الله تعالى (هُو الَّذِي أَنْزَلُ عَلَيْكُ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُّحْكَمَاتٌ هُنُ أَمُ الْكَتَابِ وَأَخَرُ مُتَسَابِهَاتُ.. آل عمران ()، وذكر الاقوال في ذلك عن السلف ولم يذكر أن احداً من السلف قال بدخول آيات عنى السلف ولم يذكر أن احداً من السلف قال بدخول آيات الصفات في قسم المتشابه (٤)، وقد رد مؤلف كتاب (إيثار الحق على الخلق) على مدعي ذلك بكلام جيد واعتبر هذا القول غير صحيح، لقول الراسخين في العلم الذي يعلمونه (أمَنَا به كُلِّ مَنْ عَبِر رَبِّذًا.. آل عمران (/)، ولذم الله الذين في قلوبهم زيغ بابتغاء تأويله، ()

وقد سبق أن ذكرنا أن «هؤلاء غلطوا في المتشابه، وفي جعل هذه النصوص من المتشابه، وفي كون المتشابه لا يعلم معناه إلا الله، فأخطاوا في المقدمات واضطرهم إلى هذا، التخلص من تأويلات المبطلين وتحريفات المعطلين وسدوا على أنفسهم الباب وقالوا: لا نرضي بالخطأ ولا وصول لنا إلى الصواب،

فى تفويض الصفات الحلقة السادسة عشر من لوازم القول بالتفويض في الصفات /slace ه محمد عبدالعليم العسوقي ويستلزم القول بالتفويض في معاني الصفات - فضلاً عما سبق ذكره- جعل الصفات من المتشابة.. وادعاء التشابة فيها والقول بتفويض معانيها والزعم بانه لا يعلمها إلا الله، يستلزم هو الأخر «الإعراض

ويستلزم القول بالتفويض في معاني الصفات - فضلا عما سبق ذكره - جعل الصفات من المتشابه.. وادعاء التشابه فيها والقول بتفويض معانيها والزعم بأنه لا يعلمها إلا الله، يستلزم هو الأخر الإعراض عن ذكره وعدم الاشتغال به، وحاشا لله أن يكون في كتابه ما امر المسلمين بالإغراض عنه وعدم التشاغل به، أو أن يكون سلف الأمة والمتها أعرضوا عن شيء من كتاب الله لاسيما الآيات المتضمنة لذكر أسماء الله وصفاته، فما منها أية إلا وقد روى الصحابة فيها ما يوافق معناها ويقسره عن النبي تقي وتكلموا في ذلك بما لا يُحتاج معه إلى مزيد..

فتركوا التدبر الماصور به والتعقل لمعاني النصوص، وتعبدوا بالألفاظ المجردة التي أنزلت في ذلك، وظنوا أنها أنزلت للقالاوة والتعبد بها دون تعقل معانيها وتدبرها والتفكر فيها، وأولئك جعلوها عرضة للتأويل والتحريف كما جعلها أصحاب التخييل أمثالاً لا حقيقة لها " في حين أن الله سبحانه وتعالى أمر بتدبر كتابه وتفهمه وتعقله وأخبر أنه بيان وهدى وشفاء لما في الصدور وحاكم بين الناس فيما اختلفوا فيه، ومن اعظم الاختلاف اختلافهم في باب الصفات والقدر والاقعال، واللفظ الذي لا يعلم ما أراد به المتكلم لا يحصل به حكم ولا هدى ولا شيفاء ولا ديان (1).

وامن المحال في العقل والدين أن يكون السراج المنير الذي اخرج الناس من الظلمات إلى النور، وأنزل معه الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه، وأمر الناس أن يردوا ما تنازعوا فيه من أمر دينهم إلى ما بعث به من الكتاب والحكمة، وهو يدعو إلى الله وإلى سيبله بإذنه على بصبيرة، وقد أخبر الله بأنه أكمل له ولأمته دينهم وأتم عليهم نعمته، محال مع هذا وغيره أن يكون قد ترك باب الإيمان بالله والعلم به ملبساً (٧)، وهذا في حد ذاته يؤكد أن في أيات الصفات ما يعلم معنَّاه، وهو ظاهر الصفة وذاك هو الجانب المحكم، وأن ذم السلف إنما وقع على تاويلات الجهمية وعلى خوض الناس في علم كيفيته، كقول مالك: (الاستواء معلوم والكيف مجهول)، وكذلك قال سائر أئمة السنة في سائر أسماء الله وصفاته، ففرق بين المعنى المعلوم والكيف المجهول فبإن سمى الكيف تاويلا ساغ أن يقال القاويل لا يعلمه إلا الله.. وأما إذا جعل معرفة المعنى وتفسيره تاويلاً كما يجعل سائر آيات القرآن تاويلاً فهو من المحكم، وقد جرى علماء السلف على ذلك وما تجرا احد أن ينسبهم إلى الضلال أو يخرجهم عن أهل السنة والجماعة (٨).

ويستخلص مما سبق أن القول بالتفويض في معانى الصفات طريق محفوف بالمضاطر، إذ هو معارض لنصوص أهل العلم وإجماعهم على الإثبات ومؤذن بالتشكيك في صفاته سيحانه وهذا مما لا يجوز القول به بحال، كما أن القول بالتفويض مؤد لا محالة إلى نفي الحقائق عن صفات المولى سبحانه وإثبات التكييف بالتاويل، وإلى تعطيل الرب عن صفاته التي أثبتها لنفسه، وإلى عدم معرفة النبي صلوات الله وسلامه عليه ولا الصحابة لمعانى الصفات وأحاديثها.. كما أنه مؤد إلى القول بأن ظواهر هذه النصوص تدل على معان لا تلبق بالله تعالى، وفي ذلك ما فيه من تكذيب القرآن ومصادمة النصوص التي تفيد الإثبات، ومن التشكيك كذلك في صفات الله تعالى، وهذا أمر لا يجوز لأنه يؤدي إلى التشكيك بالموصوف.. كما أن القول بالتفويض مستلزم لإيطال إجماع السلف على عدم تفويضهم لمعاني الصفات، وفي ذلك هدم لما استقر عليه أئمة الإسلام من حجية الإجماع إذ من المعلوم أنه أحد أصول التشريع.

ويقتضى القول بالتفويض في معاني الصفات نسبة من خالف القائلين به إلى البدعة.. وهذا أيضاً خطا جسيم على ما سبق ذكره - لأن فيه الطعن في معتقد خير القرون من الصحابة وتابعيهم بل والطعن في معتقد الانبياء والمرسلين.. كما فيه تسوية بين من أثبت الصفات ومن نفاها، بما يعني جعل الحق باطلاً وأن تكون السنة بدعة.. كما تكمن خطورة القول بالتفويض - على ما سبق ذكره ايضاً - في أنه السبيل الذي ألجا الملاحدة القدامي من فلاسفة المسلمين إلى إنكار معاد الأجساد في الآخرة، لأنهم اعتبروا القول في نصوص المعاد كالقول في نصوص الصفات في أن كلاً منهما قد شابه التوهيم والتخييل والتشبيه.

وحاصل ما ذكرنا أن التفويض على إطلاقه أو قيما يخص معانى الصفات ليس مذهب السلف بل هو مذهب ميندع ومخالف لما عليه السلف الصالح، وأن القول الشامل في جميع هذا البياب أن يوصف الله بما وصف به نفسه ووصفه به رسوله 🕏 ووصفه به السابقون الأولون، وأن نثبت له تعالى ما أثبتوه من غير تشبيه ولا تفويض في المعنى، لكون هذا يعلمه الراسخون في العلم ولكونه يمثل الجانب المحكم في معانى صفات الخالق سيحانه، وإن نعلم أن ما وصف الله به تفسه من ذلك حق، ليس فيه لغز ولا أحاجي، بل معناه يعرف من حيث يعرف مقصود المتكلم بكلامه، لاسيما إذا كان المتكلم بهذا- وهو الرسول صلى لله عليه وسلم- اعلم الخلق بما يقول، وأفيضح الخلق في بيان العلم وفي الشعيريف والدلالة والإرشاد، فتفويض معاني الصفات في هذا ابتداع في الدين، وإنما يكون التفويض فيما خفى علينا من كيفيات صفاته سبحانه والخوض في حقيقة كنهها.. ولكون الكلام عن الصفات متفرع عن الكلام عن الذات فإن العبارة الجامعة للصفات في هذا الباب أن يقال في جانبها المحكم: بالإثبات من غير تشبيه ولا تعطيل، وأن يقال في حانبها المنفي أو المتشابه المتعلق بالكيف: أمنا بما قال الله على منا أراده ويما قالة رسول الله على منا أراده لا نتجاوز القرآن والحديث، فهذا اعتقادنا الذي نتمسك به وننتهى إليه ونسال الله أن يحيينا عليه ويميتنا عليه وأن يجعله وسيلتنا يوم القيامة بين بديه إنه جواد کريم(۹).

#### الهوامش

- ١ الفتاوي الكبري لابن تيمية ١٩٩٧ بتصرف يسير
  - ٢ اساس التقديس للرازي ص. ٦
  - ٢ مختصر الصواعق ص١٢ وينظرص، ١٢٢
- 1 علاقة الإثبات ص٥٥ وينظر هامش الإبانة الصغرى لابن بطة ص ٢٦٢
- ٥ ينظر إيثار الحق على الخلق للصنعاني ص٢٨٢، ٢٨٢وعـ لاقة الإثيات
  - ١٢٢, ١٢٠ الصواعق ص ٦٢،
  - ٧ الحموية ص٤، ١٥
  - ٨ ينظر الإكليل ص١٩٠٠ ٢٠ ـ ٢٢
- ٩ ينظر الفتوى الحموية ص١١واجتماع الجيوش ص١٧ وينظر هامش

179. / Tipall



الحمد لله، والصيلاة والسيلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فقد تبين لنا ولكثير من الباحثين أنه لم يرد ذكر قبر السييدة رُبِيْتِ الكبيري في العديد من روايات شهود العيان من الرحالة الذين رحلوا إلى مصر، ولا فيما دوّنه المؤرجون في كتبهم

ومنهم: عدد الرحمن بن الحكمات: ٢٥٧ والذي الف عدة كتب في أخبار مصر، ومعاصره محمد بن الربيع الجيزي، وكذا القضاعي ات: ٤٥٣ »، وله تاليف في مزارات مصير سماه أنس الزائرين، وأحمد بن محمد السلفي «ت ٥٧٦» الذي يصبرح بأنه لم يمت لعلى بن أبي طالب ولد لصلبه في مصر، والرحالة ابن جبير الأندلسي أثناء رحلته إلى القناهرة عنام ٥٧٨ هـ، وابن اسعد الجواني «ت: ٦٠٠»، وله مزارات الأشراف، والرحالة السائح الهروى «ت ٦١١»، والرحالة ياقوت الحموي البغدادي «ت ٦٢٤ هـ»، وابن ميسر المصري «ت: ٦٧٧ ،، وله كتاب في تاريخ مصر، وابن تغري بردي ات: ٧٠٤، في كتابه النجوم الزاهرة في أخبار ملوك مصر والقاهرة، والرحالة ابن بطوطة المغربي فيما شاهده من المزارات الشيريفة عند وصبوله مصير سنة «٧٤٨ هـ» والرحالة ابن دقيماق المصيري ٧٩٢ هـ، الذي قيال في أخبار مصر وخططها كتاب الانتصار لواسطة عقد الأمصار: «إن أول علوي دخل مصر هو على بن محمد بن عبد الله بن الحسن المثنى دخلها ١٤٥١هـ، وابن الناسخ المصري ات: ٨٠٠ وكتابه مصابيح الدياجي وغوث الراجي، وهو مخطوط لم يطبع بعد، وابن الزيات الأنصاري ت: ٨١٤، وكتابه الكواكب السيارة في ترتيب الزيارة، ذكر فيه قائمة المسميات بزينب المدفونات بمصر تضم ١١٠ ممن اسمهن زينب، وليس فيهن زينب بنت على بن أبي طالب، ونور الدين السخاوي ات: ٨١٤، وله كتاب تحفة الأحباب، ترجم للمدفونات بمصر، وذكر منهن ٤٠٠ مَن اسمهن زينب، وليست منهن زينب الكبرى، والمقريزي «ت: ٨٤٥»، وكتبه الخطط، واتعاظ الحنفاء بأخسار الفاطمسين الخلفاء، الذي بين اللبس في القضية حين قال: وفي خارج باب النصر في أوائل المقابر قبر السيدة زينب بنت أحمد بن جعفر بن محمد بن الحنفية بزار، وتسميه العامة مشهد السيدة زينب،، وهذا التصريح يكشف منشأ خطأ العامة

وانتشار هذا الوهم.

بالإضافة إلى الرحالة خليل بن شباهين الزاهري الاسكندري وت ٨٧٣، والقاضي ابن ظهيرة و: ٨٩١، وكتابه الفضائل الباهرة في محاسن مصر والقاهرة، والحافظ السخاوي ات: ٩٠٢، وله كتاب منفرد في ترحمة زين الكبرى، ولم يذكر أنها دفنت في مصير، والسيوطي ات: ٩١١، وله كتاب حسن المحاضرة، وكتاب در السحابة فيمن دخل مصر من الصحابة، ترجم فيه مئات الصحابة، وسبع صحابيات ليس فيهن زينب الكبرى، له أيضا رسالة «العجاجة الزرنبية في السلالة الزينبية، لم يشر فيها إلى سفر زينب الكبرى إلى مصر، ودفتها في أراضيها.

ومن القرائن المهمة ما رواه ابن تيمية ات: ٧٢٨ في إحدى مناظراته بمصر: «أن بعض النصاري بقول لبعض المسلمين: لنا سيد وسيدة، ولكم سيد وسيدة، لنا السيد المسيح والسيدة مريم، ولكم السيد الحسين والسيدة نفيسة»، ولو كان قبر السيدة زينب معلومًا عند المصريين أنذاك لكانت أولى بالذكر من السيدة نفيسة رضى الله عنها. خاصة وابن تيمية له يحث معروف حول رأس الحسين، إلا أن قضية مرقد السيدة زينب لم تشغله لأنها قضية أثيرت بعد موته باكثر من قرنين من الزمان، ونخلص مما سعق إلى اتفاق كلمة المؤرخين على أن السيدة زينب بنت على لم تدخل مصر، وبالتالي لم تدفن فيها.

#### مناخترعهذا القبرة

اولا: خطأ وقع قيب الرحالة الكوهيني الذي دخل القاهرة في ١٤٠ مصرم ٣٦٩ هـ، في خلافة أبي تميم نزار بن المعز لدبن الله الفاطمي، فرار عدة مشاهد منها المشهد الزينبي، وقال: «دخلنا مشهد زينب بنت على فوجدناه داخل دار كبيرة، وهو في طرفها البحري ليشرف على الخليج، فنزلنا إليه يدرج، وعاينا الضريح، فوجدنا عليه دربوزا،... ومكتوب على باب الحجرة هذا ما أمريه عبد الله ووليه أبو تميم أمير المؤمنين الإمام

العزيز بالله صلوات الله عليه وعلى آبائه الطاهرين وأبنائه المكرمين بعمارة هذا المشهد على مقام السيدة الطاهرة بنت الزهراء البتول زينب بنت الإمام علي بن أبي طالب صلوات الله عليهما وعلى آبائها الطاهرين وأبنائها المكرمين.

ورد عليه البحّاثة السابقي بقوله: ﴿إِنْ هَذَا المشبهد ليس للسيدة زينب الكبرى إذ لو كان لها مشهد بمصر بهذه الأبهة والفخامة التي يذكرها، فلماذا اختفي عن بقية الرحالين والمؤرخين، ولماذا اختفى أمره على معاصر الكوهيني المؤرخ الكبير الذي صرف همه في تحرير حوادث مصر خاصة، وهو ابن زولاق ت: ٣٨٨ «، الذي كان حيا في مصر وقت زيارة الكوهيني، بينما ينكر دخول أي ولد لعلى لصلبه في مصر، ويقول أول من دخلها سكينة بنت علي بن الحسين، فالظاهر أن ما رآه الكوهيني هو مشهد زينب بنت يحيى المتوج بن الحسن الأنور ابن زيد بن حسن بن علي بن أبي طالب، وبه قال شيخ الأزهر الشيخ محمد بخيت المطيعي. وتعليقنا على هذا التحليل أن ما رأه الكوهيني يثبت بما لا يدع مجالا للشك التزوير المتعمد الذي تخطط وتنفذ له الدولة الفاطمية كي تروج للشعب المصرى زيارة أضرحة آل البيت، وهي تعلم يقينا كذب دعواها؛ فالكوهيني اطلع على لوحة كتبها الخليفة نزار بن المعز لدين اللَّه الفاطمي للترويج لحب ال البيت، كما فعل الوزير طلائع بن زريك بعد ذلك بمائتي سنة في مشهد رأس الحسين، والخطأ الذي وقع فيه الكوهيني هو تصديقه لهذه الخدعة، وترديده لها دون أن يتأملها، أو يراجعها مع علماء عصره.

ثانيا: مشهد رؤيا: رأى على الخواص فيما يراه النائم ما رواه الشعراني «ت: ٩٧٣ هـ ، في كتابه المنن الكبرى، وفي لواقح الأنوار القدسية عن شيخه على الخواص الأمي الذي لا يقرأ سوى من اللوح المحفوظ، والذي أعطى التصريف في ثلاثة أرباع مصر وقراها، أن السيدة زينب المدفونة بقناطر السباع ابنة الإصام على رضي الله عنه، وأنها في هذا المكان بلا شك وتابعه في النقل عنه كل من تأخر كالقليوبي في تحفة الراغب، والصبَّان في إسعاف الراغبين والعدوي في مشارق الأنوار، والشبلنجي في نور الأبصار، والرفاعي في نور الأنوار، والشيخ جعفر النقدي في زينب الكبرى، وحسن قاسم في السيدة زينب. ومن ذلك ما كتبه ابن الناسخ المصري «ت ٨٠٠ هـ» في المزارات المصرية، حيث وضع كتابا سماه مصابيح الدياجي وغوث الراجي، وهو مازال مخطوطا برقم «٨٤» في فهرس البلدان، ذكر فيه قبر السيدة زينب بقناطر السباع، وعده من قبور

لوكان للسيدة زينب الكبرى مشهد بمصر بهذه الفخامة فلماذا أختفى عن الرحالين والمؤرخين الذين صرفوا همهم في تحرير حوادث مصر خاصة

الرؤيا، ولم يعرفنا لمن كانت هذه الرؤيا، كما لم بصرح بأن المدفونة هنا زينب الكبرى بنت علي بن أبي طالب؛ لأن تصريحه بأن المدفونة هنا حسب الرؤيا زينب فقط، لا يفيد أنها زينب الكبرى، وإن كان الذهن أسرع انتقالاً إلى الفرد الأشهر».

وعدما نناقش روايات دخول زينب مصر، نجد المثبتين لها اعتمدوا على أنها قدمت إلى المدينة عائدة من دمشق، بعد مقتل أخيها الحسين، جعلت تخطب في الناس وتؤلبهم على خلع يزيد والأخذ بثار الحسين، فكتب والي المدينة عمرو بن سعيد بن العاص «الأشدق» إلى يزيد يعلمه الخبر، فرد عليه أن فرق بينها وبينهم فأمرها بالخروج فاختارت مصر، ودخلتها في شعبان سنة «٦١ هـ» ومعها فاطمة، وسكينة، وعلى أبناء الحسين، واستقبلها الناس في بلبيس، وتقدم إليها واليها مسلمة بن مخلد الأنصاري، واستضافها في داره الحمراء، فاقامت بها أحد عشر شهرا وخمسة عشرة بوما، وتوفيت يوم الأحد لخمسة عشر يوما مضت من بها فدفنوها بالحمراء بمخدعها من الدار حسب بها فدفنوها بالحمراء بمخدعها من الدار حسب وصيتها، ونتبين من مناقشة هذه الروايات:

استبعاد تصدي السيدة زينب رضوان الله عليها للخطابة في الناس، وهي التي لم يرّ أحد من الأجانب

مشهدالسيدةزبنب المعروف هو قبرمختلق ألفسنة بناءعلى حلمرآه على الخصواص، وروج له الشعراني، وتحمس له أصحاب المصالح، وشيدت ضريحه أموال البسطاء،

تأسس بعد وفاتها بما يقارب

شخصها في نور النهار، فكيف تتخطى زوجها عبد الله بن جعفر وابن أخيها على بن الحسين، وهو الولى الوحيد لدم أبيه، وأحق الناس به.

لم يذكر أي مصدر أن زوجها عبد الله بن حعفر الطيار سافر معها، أو أذن لها بالسفر، أو زارها بعد استقرارها في مصر، فلا يعقل أن تسافر دون علمه، أو دون مصاحبته، كما لم تثبت زيارة أحد بني هاشم لها في مصر في حياتها، أو بعد مماتها.

كيف تسير السيدة/ زينب إلى مصر وواليها آنذاك مسلمة بن مخلد، وهو على رأس المطالبين بدم عثمان، ولم تصابع عليًا ولم تأثمر تأمير ثواته على منصير؟ وتعدهما الشيعة من الد أعداء على ومن أخلص أحباء معاوية، فكيف تتخذ السيدة زينب داره مسكنا لها؟

إن بيت والى مصر مسلمة بن مخلد كان بمدينة

الفسطاط، بعيدا عن مكان الضريح الحالي، فكيف يزعمون أنها دفنت في منزله، الذي تحول فيما بعد إلى الضريح الحالي؟

كان ميدان السيدة زين الصالي جزءا من مسار النبل قديما , وكانت عليه قنطرة تسمى قنطرة السياع؛ لأنها كانت مزينة من حوانيها يتماثيل سياع ,كما هو الحال في مداخل كويري قصر النيل حاليًا , وقد أنشأ هذه القنطرة ركن الدين بيبرس البندقنداري ت: ١٩٧٣م وقد تم ردم هذا الجزء من الخليج وزالت القنطرة فاتسع الشارع بعد عدة قرون ,وظهر مسجد السيدة, وسمى المكان ميدان السيدة زينب.

إن كُتب العبيدلي الأخرى مثل أخبار المدينة، وكتاب النسب لم تشر لما نسب إليه في وريقات رسالته أخبار الزينييات، وكثير من المؤلفين نقلوا عن كتبه كثيرًا كأبي الفرج الأصفهاني في مقاتل الطالبيين، وشبيخ الشرف العسدلي في تهذيب الأنساب، وابن طقطقي في النسب الأصبيلي، والنسابة العمري في المجدي، وأكثرهم تعرض لترجمة زينب الكبرى ولكن لم ينقل أحد عنه أنها ذهبت إلى مصر وماتت بها.

الخلاصة: مشهد السيدة زينب المعروف هو قير مختلق تأسس بعد وفاتها بما يقارب الف سنة بناء على حلم رأه على الخواص، وروج له الشعرائي، وتحمس له أصحاب المصالح، وشيدت ضريحه أموال البسطاء، وركبوا له العمامة الكبيرة ووضعوا فيه صناديق النذور، حتى تدور عجلة الحياة على أبواب الوهم. أما رئاسة الديوان، وحكم الدين في الأضرحة وما يدور حولها من منكرات، وباقى قائمة المساهد الكاذبة والمختلقة فبطول شرحها، وأهم عناصر هذه القائمة هو ضريح رأس الحسين رضي الله عنه، الذي كتبنا حوله مقالتين أثبتنا فيهما عدم وجود رأسه في المسجد المعروف أمام مسجد الأزهر، والله المستعان، ومن أراد مزيدا من البيان فليرجع إلى كتابنا القول الصريح عن حقيقة الضريح.

والله الموقق.

#### عزاءواجب

توفي إلى رحمة الله الأخ/ عبد السلام الحطاب نائب رئيس فرع دمياط بوم الخميس ٢٠٠٧/٥/١٧ من موليد ۱۹٤٦/٧/۱۳م.

وجماعة أنصار السنة المحمدية وأسرة تحرير مجلة التوحيد تدعو الله سيحانه أن يتغمد الفقيد بواسع رحمته، وأن يرحمه رحمة واسعة. المؤمنين بالحكم، وهذه الآية عامة تشمل أمهات المؤمنين

ونساء المؤمنين، وذلك للآتي: ١- أن قوله تعالى: ﴿ لسُتُنْ كَاحَدِ مِنَ النِّسَاءِ ﴾ أي: في الفضل والشرف، وهو ما قال به عامة المفسرين وليس الاختصاص بالحكم كما فهم هؤلاء.

٢- لو قلنًا بالخصوصية هاهنا لكانت حجة لبعض النساء أن يخضعن بالقول وأن لا يقلن قولاً معروفًا وأن بخرجن من بيوتهن، وأن يتبرجن تبرج الجاهلية الأولى، وأن يتركن الصلاة والزكاة وطاعة الله ورسوله يدعوى أن هذا خاص بامهات المؤمنين، وهو ما لم يقل به أحد حتى من يدعى الخصوصية!

٣- أنَّ هذا ما فهمه سلفنا الصالح، فقد قال القرطبي في تفسيره: (معنى هذه الآية الأمر بلزوم البيت وإن كانَّ الخطاب لنساء النبي 👺 فقد دخل غيرهن فيه بالمعنى، هذا لو لم يرد دليل يخص جميع النساء، كيف والشريعة طافحة بلزوم النساء بيوتهن والإنكفاف عن الضروج منها إلا لضرورة». اهـ

قلنا: إن الأصل العام هو قرار المرأة في بيتها وعدم ضروجها منه إلا لحاجة، وهذه الحاجة قد تكون عامة بالمجتمع الإسلامي أو خاصة بالمرأة على التفصيل الأتي:

حاجة المجتمع إلى المالم المراة: فالمجتمع المسلم بحتاج الى المراة في العديد من المجالات التي لا يجوز للرجال الاطلاع على النساء فيها، ومثال ذلك احتياج المجتمع إلى الطبيبية المسلمة التي تقوم بتوقيع الكشف على النسباء والممرضة المسلمة التي تقوم برعاية النساء المريضات حتى تمام شفائهن، كما يحتاج المجتمع إلى المدرَّسة المسلمة التى تقوم بالتدريس لفتيات المسلمين والقيام على شيئونهن أثناء الدراسة، وذلك بدلاً من اطلاع الرجال على النساء وتدريسهن وما يحصل نتيجة ذلك من الفتن والبلايا التي تفشيت في هذه الأيام.

#### الوقفة الثالثة: غير المشروع من المراة:

هناك اعمال لا يجوز للمراة أن تشغلها وذلك لنهى الشرع عن ذلك وإنما بشغلها الرجال، وهناك أعمال لا يجوز للمراة شغلها لاشتمالها على محرم.

أولاً: الأعمال التي لا يجوز للمرأة شيغلها لنهي الشيرع عن ذلك:

ومنها رئاسة الدولة، فقد اتفق جمهور الفقهاء على عدم جواز تولى المراة الإمارة، مستدلين على ذلك بأنه لما هلك كسرى قال رسول الله 😸: •من استخلفوا ؟ قالوا: ابنته. ف قال ﷺ: الن يفلح قوم ولوا امرهم امراة. ارواه

ومنها تولى المراة القضاء، وهو مذهب جمهور الفقهاء المالكية والشافعية، وقد استدلوا بأدلة منها الدليل السابق، ومنها قوله 🛎: ﴿ القَضَاةَ ثَلَاثَةً: واحد في الجِنَّةِ، واثنَانَ في النار، فاما الذي في الجنة فرجل..... درواه أبو داود وصححه الألباني.

قال الشوكاني: وهو دليل على اشتراط كون القاضي رحلاء اه

ثانيًا: الأعمال التي لا يجوز للمراة شغلها لاشتمالها على محرم: ومثالها الكفي البنوك الربوية أو في تقديم

الحمد لله، والصيلاة والسيلام على رسول الله، وعلى اله وصحبه ومن والاه، أما بعد:

فقد كثرت التساؤلات حول ﷺ المرأة وخروجها من بيتها وحكم الإسلام في ذلك، ولنا مع هذا الموضوع الوقفات

#### الوقفة الأولى: الأصل العام:

الأصل العام هو قرار المرأة في بيتها وعدم خروجها منه إلا لحاجة، قال تعالى: ﴿ يَا نَسِنَاءَ النَّبِيِّ لَسُنُنَّ كَأَحْدِ مِنْ النَّسَاءِ إِن اتَّقَيْتُنَّ فَلاَ تَخْصَعُنَ بِالْقُولُ فَيَطِّمَعُ الَّذِي فِي قُلْبِهِ مَرَضُ وَقُلْنَ قَوْلاً مَعْرُوفًا (٣٢) وَقَرِّنَ فَي بُيُوتَكُنَّ وَلاَ تَبَرِّجُنَّ تَدَرُّجُ الجَّاهِلِيَّةِ الأُولَى وَأَقِمْنَ الصَّلَاةَ وَاتِّينَ الرِّكَاةَ وَأَطْعُنَ اللَّهُ وَرَسُولَهُ إِنْمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِبِ عَنْكُمُ الرَّجْسِ أَهْلُ الْبَيْتِ ويُطَهِّرُكُمْ تَطَّهِيرًا ﴾ والأجراب: ٣٢، ٣٣».

فقد أمر الله سيحانه وتعالى نساء النبي 🕏 والمؤمنات بِالقَرَارِ فِي البِيتِ، فقال تعالى: ﴿ وَقَرَّنَ فِي بُيُونِكُنْ ﴾، والأمر بقتضي الوجوب، ولا يلتفت إلى قول من قال بأن هذا خاص واصهات المؤمنين ازواج النبي 📽 بدعوى أن صدر الآية ومايتها قد جاء مخاطبًا نساء النبي على إذ أن القاعدة تقول إن كل خطاب لأمهات المؤمنين نسباء النبي 😂 فهو خطاب المؤمنات ما لم يرد دليل على اختصاص أمهات

التوحيي جمادي الأخرة ١٤٢٨ هـ ١٩

المطع و المصرات وذلك والمشروبات المصرمة، وذلك القوله تعالى: ﴿ وَتَعَاوِنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوّى وَلَا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوّى وَلاَ تَعَالَىٰ الْإِثْمَ ﴾ «المائدة: ٢»، والأعمال التي تنطوي على كشف المُرآة عن مفاتنها مثل عارضات الإزياء، او التي تنطوي على سفرها بغير محرم. الوقفة الرابعة، ضوابط ﴿ الْرَاةَ، اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ ال

يشترط لخروج المراة لل عدة شروط وهي:

۱- إذن الزوج أو ولي آمرها: قال ابن قدامة رحمه الله: وللزوج منعها من الخروج من منزله إلى مالها منه بد، سواء آرادت زيارة والديها أو عيادتهما أو حضور جنازة أحدهما، قال آحمد في امرأة لها زوج وأم مريضة: «طاعة زوجها أوجب عليها من أمها إلا أن يأذن لها». أهـ.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: إن الراة إذا خرجت من داره بغير إنته فلا نفقة لها ولا كسوة. وقال: «لا يحل للزوجة أن تخرج من بيتها إلا بإذنه ولا يحل لأحد أن يتخذها إليه ويحبسها عن زوجها سواء كان ذلك لكونها مرضعًا أو لكونها قابلة أو غير ذلك من الصناعات، وإذا خرجت من بيت زوجها بغير إذنه كانت ناشزة عاصية لله ورسوله ومستحقة للعقوية. أه..

٢- الالتزام بالزي الشّرعي: بشروطه الشرعية وهي:
 ١- أن يسـتـوعب جـمـيع البـن، ويدخل فـيـه الوجـه

والكفان، على الصحيح من أقوال العلماء.

ب- الا يكون زينة في نفسه؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلا يُبْدِينَ زِينَتَهُنُ ﴾ النور: ٣١٠.

جـ - أن يكون صفيقًا لا يشف لقوله الله : «صنفان من أهل النار لم أرهما... ونساء كاسيات عاريات مميلات مائلات رؤوسهن كاستمة البخت المائلة لا يدخلن الجنة ولا يجدن ريحها، وإن ريحها ليوجد من مسيرة كذا وكذاء أرواه مسلم.

قال ابن عبد البر: «آراد ﷺ النساء اللواتي يلبسن من الثياب الشيء الخفيف الذي يصف ولا يستر فهن كاسيات بالاسم، عاريات في الحقيقة» أهـ.

د- أن يكون فضفاضنا غير ضيق حتى لا يصف شيئًا من
 حسمها.

هـ- الا يكون مبـخـرًا مطيـئِـا لقـوله ﷺ: «أيما أمراة استعطرت قمرت على قوم ليجدوا ريحها فهي زائية « «رواه الترمذي وحسنه الالباني».

و- ألا يشبه لباس الرجل، فعن ابي هريرة رضي الله عنه قال: العن رسول الله ته الرجل يليس لبسة المراة والمراة تلبس لبسة المراة والمراة تلبس لبسة الرجل، «رواه أبو داود وصححه الألباني».

أ- الا يكون لباس شهرة: فعن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله عنهما قبل ثوب شهرة في الدنيا، الدسه الله ثوب مذلة يوم القيامة ثم الهب قيه ناراه رواه أبو داود وحسنه الالباني».

"- آمن الفتئة في الطريق: فعنة تلى انه قال: «فاتقوا الدنيا واتقوا النساء، فإن أول فتئة بني إسرائيل كائت في النساء، «رواه مسلم».

والقاعدة تقول: أدرء المفاسد مقدم على جلب المصالح، وذكر أبو عمر في التمهيد أن عمر لما خطب عاتكة بنت زيد بن عمرو بن نفيل شرطت عليه أن لا يضريها ولا يمنعها من الحق ولا من الصالاة في المسجد التبوي، ثم شرطت ذلك على الزبير بن العوام – لما تزوجها بعد وقاة عمر – قتحيل

٧٠ التهجيج العدد ٢٦٦ السنة السادسة والثلاثون

عليها بأن كمن لها الم خرجت إلى صلاة العشاء، فلما مرت به ضرب على عجيزتها - دون أن ترى من الذي ضربها فقد كان الظلام دامسًا، فلما رجعت قالت: إنا لله فسد الناس! فلم تخرج بعد. اهـ.

فسيحان الله ؛ ماذا ستقول عاتكة إذا رآت ما يحدث في وسائل المواصلات من تلاحم وتزاحم النساء بالرجال الآن ؟! وهل يوجد في نساء المؤمنين الآن من تقول: إنا لله فسد الناس ولا تخرج من بيتها لعدم آمن الفتنة في الطريق؟!

3- عدم الاختلاط في العمل: ففي الصحيحين عن عقبة بن عامر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله من الإنصار: أورايت والدخول على النساء. فقال رجل من الانصار: أفرايت الحمو فقال رسول الله من الانصار: أفرايت الزوج ومن أشبهه من أقارب الزوج كابن العم ونحوه. وفي الصحيحين عن ابن عباس رضي الله عنهما مرفوعًا: «لا يخلون رجل بامراة إلا ومعها نو محرم، قال ابن القيم رحمه الله «ولا ريب أن تمكين النساء من اختلاطهن بالرجال أصل كل بلية وشر، وهو من أعظم أسباب نزول العقوبات العامة كما أنه من أسباب فساد أمور العامة والخاصة، واختلاط الرجال بالنساء سبب لكثرة القواحش والزا وهو من أسباب الموت العام والطواعين المتصلة».

ونحن نشاهد ونقرا عما ينشا من العلاقات العاطفية بين الفتاة الموظفة وبين الرجل الموظف الذي يكون معها في غرفة واحدة وقد يكون متزوجًا وآبًا لعدد من الأولاد، وقد كثرت الشكوى من ذلك على صفحات الصحف، إذا أضفنا هذا إلى ما سبق أيقنا أنه لا داعي للإكشار من توظيف النساء في دوائر الدولة إلا تقليد الغربيين ومحاولة إثبات تقدمنا وتطورنا مما يرقع شائنا في نظرهم! والواقع أن هذا التفكير ساذج يدعو إلى الاستغراب الشديد، فرقي الأمة واحترام الدول لها لا يكون بطرد الشباب من وظائف الدولة واحتلال الفتيات محلهم، وإنما يكون بمبلغ ما تصل إليه من وما تتصف به من نشاط وما تطمح إليه من امال وما تطمع المناد

٥- ألا يعطل الهالمراة عن رعايتها ليبتها:

فقد ذكرنا من قبل أن المرأة راعية في بيت روجها وهي مسئولة عن رعيتها فإذا عطل ال المرأة عن رعايتها لبيتها تفككت الأسرة وتشرد الأطفال، وانحل المجتمع وانهار، وهذه المفاسد الكبيرة تجعل عملها غير جائز.

٦- ترك المعنوال الحاجة أو المصلحة:

فالقاعدة تقنول: «الضرورة تقدر بقدرها». وكذا:
الحاجة تنزل منزلة الضرورة، فإذا احتاجت المراة
لل الساعدة روجها أو للإنفاق على نفسها
وأولادها ثم استطاع الزوج الإنفاق بعد ذلك أو
وجد من ينفق على المراة فقد رالت الحاجة
أو المصلحة وعليها العودة إلى بيتها.
و الله الموفق



#### نىي بعده... وبعد:

فإن من أوجه الشبه الواضحة بين اليهود والرافضة، معتقد المسيح والمهدي، فبينما ينتظر اليهود خروج رجل من آل داود يحكم العالم ويعيد لليهود عزهم ومجدهم ويستعبد باقى الشعوب ويسخرها لخدمتهم، كذلك ينتظر الرافضة خروج القائم الحجة: محمد بن الحسن العسكري من سرداب سامراء الذي دخله سنة ٢٦٥هـ لينصرهم من اعدائهم، ولا يزالون يزورون السيرداب يدعون القائم الحجة للخروج، وفي هذا المقال نوضح:

- ١- عقيدة السيح المنظر عند اليهود.
- ٢- عقيدة الهدى المنظر عند الرافضة.
  - ٣- أوجه الشبه بين المتقدين.
    - ٤- إيطال ذلك العتقد.

#### أولا: عقيدة السيح المنتظر عند اليهود:

لقد وردت البشارة بالمسيح المنتظر في أسفار اليهود

وكذا في تلمودهم.

١- ففي سفر زكريا ورد: «ابتهجي جدًا يا ابنة صهيون اهتفى يا بنت أورشليم، هو ذا ملكك يأتي إليك، هو عادل ومنصور، وديع راكب على حمار وعلى ححش ابن أتان، ويتكلم بالسلام للأمم، وسلطانه من البحر ومن النهر إلى اقاصى الأرض، «الإصحاح التاسع فقرة ٩،

٢- جاء في التلمود: وإن المسيح يعيد قضيب الملك إلى إسرائيل، فتخدمه الشعوب وتخضع له الممالك، وعندئذ يمتلك كل يهودي الفين وثمانمائة عبد وثلاثمائة وعشرة أبطال يكونون تحت إمرته..

٣- ورد في كتاب أفحام (ص١٢٥ - ١٢٧ لابن عباس المغربي،: «أن اليهود ينتظرون قائمهم الذي يضرج في اخر الزمان، والذي إذا ما حرك شفتيه بالدعاء مات جميع الأمم ولا يبقى إلا اليهود، فيجمع أسرهم إلى القدس وتصير لهم دولة، ويخلو العالم من سواهم، ويحجم الموت عن جنابهم المدة الطويلة».

4- وكلمة المسيح عند اليهود، تعنى أنه مسح بالدهن المقدس الذي له تركيبة خاصة، صنعه موسى عليه السلام عندما أمره الله أن يصنع هذا الدهن ويمسح به هارون وبنيه حتى يصبحوا كهنة ببركة هذا الدهن، اسفر الخروج- إصحاح ثلاثون، فقرات ٢٢: ٣٢.

٥- يعتقد اليهود أن المسيح عندما يخرج يجمع شتى البهود من أنحاء الأرض، ويكون فيهم جيشًا عظيمًا في

أسامة سليح

التوحير جمادي الأخرة ١٤٢٨ هـ ٧١

حيال أورشليم القدسي. مسفر أشعياء- إصحاح ٦٦-

وكذا يحاكم جميع الأمم على ما فعلوه بالبهود، ففي سفر يوئيل: «أسرعوا وهلموا يا جميع الأمم من كل ناحية، واجتمعوا إلى هناك، أنزل با رب أبطالك تنهض وتصعد الأمم إلى وادى يهو شافاط، لأني هناك أجلس لأحاكم جميع الأمم من كل ناحية». واصحاح ٣ فقرة ١١، ١٢،

وتسفر هذه المحاكمة عن قتل ثلثي العالم، وبعد ذلك يستطر البهود على العالم، ويستعيدون التقية الناقية من الأمم الأخرى، ليكونوا لهم خدمًا ورعاة

٦- في عهد المسيح المنتظر يعتقد اليهود، أن الكون يتغير في عهده، فيخلق الله سماوات وأرضًا غير التي كانت موجودة قبل المسيح، والشمس والقمر بذهبان، وبذهب نورهما. أسفر أشعبا -إصحاح ٢٦ - فقرة ٢٢،

وتبغا لذهاب الشمس والقمير يذهب الليل والنهار. «سفر زكريا- إصحاح ١٤ - فقرة ٦، ٧٠.

وفي عهد المسيح يتغير الكون ويتغير اليهود فتطول أعمارهم فيعمرون قرونًا طويلة، وتطول قامة المهودي فتصل إلى مائتي ذراع، وتكثر الخمرات فتنبع الحدال عسلاً ولننا، وتطرح الأرض فطيرات وملايس من الصوف. سفر يوئيل، إصحاح ٣ - فقرة

واختلف البهود في مدة ملك المسيح، فعلى حين يرى البعض أن ملكه يستمر أربعين عامًا، يرى الأخرون انه سيستمر سبعين عامًا، وأنه سيحكم بين الناس دون بينة، فالله يعطيه القدرة على ذلك.

فانظر رحمك الله إلى هذه المعتقدات ثم اسجد لربك شاكرًا على نعمة الإسلام والهداية.

#### ٢- عقيدة المهدى عند الرافضة:

تعد عقيدة المهدى من أهم عقائد الرافضية، حيث تطفح به كتبهم، والمهدى هو الامام الثاني عشير عند الرافضة، حيث يزعم الرافضة أن المهدى ولد سنة ٥٠٠هـ واختفى في سرداب سامراء سنة ٢٦٠هـ، وبالتامل في شخصية المهدي الذي يدعيه الرافضة، نجد أنه شخص معدوم لا وجود له، فالحسن العسكري الذي ينسبون إليه المهدي مات وليس له عقب، وقسم ميراثه بين أمه وأخيه جعفر.

والأساطس التي برويها الرافضة حول المهدى تدعو للضحك ولا يصدقها عاقل.

ومهدى الرافضة من سلالة الحسين بن على رضى الله عنهما، وذلك لأن الإمامة عندهم لا تخرج عن ذرية الحسين.

روى الطوسى عن زيد بين على عليه السيلام قال: اهذا المنتظر من ولد الحسسين بن على، في ذرية الحسين بن على، وفي عقب الحسين بن على.

وتزعم الرافضة أن المهدى عند خروجه سينادي الله باسمه العبراني، والسؤال هذا لماذا يختار المهدى العبرانية اليس ذلك دليلاً على خروج تلك المعتقدات من عباءة اليهودية ١٤

حاء في كتاب الغيية، للنعماني: وإذا أذن الإمام دعا الله بأسمه العبراني، فأتبحث له صحابته...» وبعد خروجه بحتمع له الرافضة من كل مكان، ففي بصار الأنوار، سُئل أبو الحسن عن قوله تعالى: وْ أَيْنُمَا تَكُونُوا يَأْتِ بِكُمُ اللَّهُ حَمِيعًا ﴾ قال: ذلك عند قيام قائمنا، بجمع الله إليه شعينا من جميع الطدان.

وهذا الاحتماع للأحماء والأموات معًا، ومكان الاحتماع هو الكوفة. ففي سحار الأنواره: أكيف أنتم إذا رايتم اصحاب القائم قد خرجوا نساطين في مسحد الكوفة.....

#### أعمال المهدى المرعوم

ومهدي الرافضة كما ورد في كتبهم يقوم ببعض الأعمال بعد خروجه، فمن ذلك:

١- يخرج الصحابة من قبورهم ويعذبهم، لا سيما أبو بكر وعمر - رضى الله عنهما.

٧- بقتل العرب وقريشا، روى المجلسي: •إذا خرج القائم لم يكن بينه ويين العيرب وقريش إلا

٣- مهدي الرافضة يقتل ثلثي العالم ولا يبقى إلا الثلث، وهذا الثلث هم الرافضة. «الرجعة ص٥١».

٤- يهدم الكعيبة والمسجد الحرام والمسجد النبوي وكل المساحد، «الرجعة ص١٨٦».

٥- يدعو إلى دين جديد وكتاب جديد وقضاء جديد. «الغيية ص١٥٤».

٦- مهدى الرافضة يستفتح المدن بتابوت اليهود. «الرجعة للأحسائي ص١٥٦».

٧- تنبع له عينان من لبن وماء، ويكون معه حجر موسى عليه السلام، فكلما أراد الطعام والشيرات نصيه الحار الأنوار ٢٥/٥٣٠.

٨- في زمن خروجه يصير للرجل من الرافضة قوة أربعين رجلاً ويمد لهم في أسماعهم وأبصارهم. «روضة القاضي، للكليني ١/٨ ٢٤٠».

٩- يحكم بحكم أل داود عليه السلام. «الكافي للكليني ٢٩٨/١. فلا يحكم بالقرآن والسنة.

والسؤال: لماذا ؟ والحواب عند الرافضة.

ولك- أخى القسارئ الكريم- أن تسال: من أين تسريت هذه الأساطير للرافضة واختلت عقائدهم وملئت كتبهم اليس ذلك بفعل بد خبيشة بهودية أظهرت الإسلام وأسطنت الكفر؟ ألا يضحك الأطفال من هذه المعتقدات التي ما نزال تعريد في سماء الرفض؟

أيقبل ذلك أصحاب العقول وأولو النهي

وللحديث بقية بعون الله تعالى، والله من وراء

### مسابقة السنة النبوبة والبحوث العلمية



#### تعلن مجلة التوحيد عن مسابقة في البحوث العلمية والسنة النبوية أولاً: مسابقة البحوث العلمية:

#### وتكون على النحو التالي:

- ١- بحث في عقيدة الروافض، والأسس العقدية التي يخالفون فيها منهج أهل السنة والجماعة.
- ٢- بحث في علم الحديث عند الروافض ومنهج التصحيح والتضعيف عندهم مقارنًا بمنهج أهل السنة والجماعة في ذلك.
- ٣- بحث في التّفسير عند الروافض ومنهج التأويل عندهم مقارنًا بمنهج أهل السنة في التفسير، مع ذكر الأمثلة التى تثبت ما نسب إليهم وإلى أهل السنة.
- ٤- بحث في الفقه عند الروافض، والأحكام التي خالفوا فيها أهل السنة والجماعة والأصول الفقه:
   الفقهبة (أصول الفقه) التي تعتمدونها.

#### وو شروط عامة:

#### يشترط في البحث:

- ان يكون موثقًا توثيقًا علميًا أصيلاً، وأن تبنى معلومات البحث على كتب الروافض أنفسهم ولا يعتمد على كتب العلماء الذين انتقدوهم، وأن يُشار إلى اسم الكتاب واسم مؤلفه ورقم الجزء والصفحة والطبعة التى اعتمد عليها الباحث.
  - ٢- ألا يقل البحث عن مائتي صفحة.
- ٣- أن يكتب على الصاسب الآلي (الكمبيوتر)، وأن يخلو من الأخطاء المطبعية واللغوية الإملائية.
  - ٤- أن يكون البحث منسق الفصول و الأبواب.
  - ٥- آخر موعد لقبول الأبحاث يوم الأحد أول ذي القعدة ١٤٢٨هـ، الموافق ٢٠٠٧/١١/١١م. وه العهائز:
    - ١- الفائز الأول في كل بحث من البحوث الأربعة: ٣٠٠٠ حنيه.
      - ٧- الفائز الثاني: ٢٥٠٠ جنيه.
      - ٣- الفائز الثالث: ٢٠٠٠ جنيه.
      - ٤- الفائز الرابع: ١٥٠٠ جنيه.
      - ٥- الفائز الخامس: ١٠٠٠ جنيه.
- ٦- الفائزون من السادس إلى العاشر يحصل كل واحد منهم على جائزة مالية قدرها ٤٠٠ جنيه.
   □ تقويم البحوث:

وستشكل لجنة علمية مختصة لفحص البحوث المقدمة لاختيار الأبحاث التي تستحق الفوز بالجوائز، مع العلم أن البحث الذي يستحق النشر ستتولى المجلة نشره إن شاء تعالى. ثانيا: سابقة السنة النبوية:

# كما تعلن المجلة عن مسابقة السنة النبوية، وسيكون موضوع المسابقة حفظ متن كتاب عمدة الأحكام لعبدالغني المقدسي كاملاً للمستوى الأول، ٣٠٠ حديث للمستوى الثاني، ٢٠٠ حديث للمستوى الثانث، ١٠٠ حديث للمستوى الرابع.

والاختبار في أول ذي القعدة ١٤٢٨هـ.

وسوف يتم نشر إعلان مفصل عن المسابقة وجوائزها في العدد القادم – إن شياء الله تعالى– و الله الموفق.

