



# التوجير

اسلامية - ثقافية - شهرية

السنة السادسة والثلاثون - العدد ٢٨ شعبان ١٤٢٨ هـ



صاحبة الامتياز

جماعة أنصار السنة المحمدية

رئيس مجلس الإدارة

## د. جمال الراكبي

المشرف العبام

د. عبد الله شاكر الجنيدي

اللجنة العلمية

د. عبد العظيم بدوي زكريا حسيني جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل

سكرتير التحرير

مصطفى خليل أبو العاطي

التحرير

۸ شارع قولة - عابدين القاهرة ت: ٣٩٣٠٦٦٢ - فاكس: ٣٩٣٠٦٦٢ قسم التوزيع والاشتراكات

ت: ۲۹۱۵٤٥٦

المركز العام

هاتف: ٢٩١٥٥٧٦ - ٢٥١٥١٩٣



#### محمد على الأهداف النسلة

يصر الغربيون ومنهم الفرنسيون على التعامي عن شخصية الرسول وتجاهل رسالته، ومن ثم يعادونه ويعادون أتباعه ودعوته، في حين أن عقلاء الغرب أنصفوا هذا النبي بعد أن أدركوا مهمته ورسالته، وأهدافه وعظمته، عن دراسة عميقة، يقول المستشرق الفرنسي إميل درمنغم في كتابه «حياة محمد» (ص٨): «إن محمدا [ع] الذي خُلق للقيادة لم يطالب معاصريه بغير ما يُفرض عليهم من الطاعة لرجل يبلغهم رسالات الله، فهو بذلك واسطة بين الله رب العالمين والناس أجمعين، وكان ينهى عن عَدّه ملكاً، ولقد نال السلطان والثراء والمجد، ولكنه لم يغتر بشيء من هذا كله، فكان يفضل إسلام رجل على أعظم الغنائم، ومما كان يُمضنه يفضل إسلام رجل على أعظم الغنائم، ومما كان يُمضنه رسالته والذي يؤلمه ويحزنه) عجز كثير من الناس عن إدراك كُنْه رسالته «». اهد.

فهل يصدق الغربيون والفرنسيون كبراءهم ومثقفيهم إذا كان أعماهم الحقد والتعصب عن الاستماع لصوت الحق من الرسول الحق، أم يظلون عاجزين عن ادراك كنه رسالته؟!

التحسرير

مفاجأة كبرى

لأول مرة نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٢٥ مجلداً من مجلة التوحيد عن ٣٥ سنة كاملة

#### مدير التحرير الفني

### رئيس التحرير

## حسين عطا القراط

## جمال سعد حاتم

#### ثمن النسخة

مصر ١٥٠ قرشا ، السعودية ٦ ريالات، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس ، المفرب دو لار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس ، قطر ٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا ۲ دولار ، أوروبا ۲ يورو

#### الاشتراك السنوي

١- في الداخل ٢٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - عابدين - مكتب بريد عابدين).

٢- في الخارج ٢٠ دولارا أو ٧٥ ريالا سعوديا أو ما يعادلهما. ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أوشيك على بنك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم / ۱۹۱۵۹۰).

#### البريد الإلكتروني

.7 ( -1)

Mgtawheed@hotmail.com

رئسيس التحرير، Gshatem@hotmail.com

التوزيع والاشتراكات:

See2070@hotmail.com

موقع المجلة على الانترنت: www.altawhed.com

موقع الركز العام: www.Flsonna.com

- الافتتاحية: الجالون كذالون الدحمال المركبي ٢ كلمة التحرير: «ضلالات القرآنيين وفتاوى المعاصرين»:
- رئيس التحرير
- باب التفسير: سورة المطففين: د. عبد العظيم بدوي
- باب السنة: «مناقب سعيد بن زيد» : زكريا حسيني 10
- 19 ماذا تعرف عن أبي بكر الصديق: عبده الأقرع
- درر البحار: على حشيش ٢١ خاتم الأنبياء والمرسلين رحمة من رب العالمين
- د. عبد الله شاكر
- الكشف الصوفي وفساد المعتقد: معاوية هيكل ٢٩
- حدث في مثل هذا الشهر: اللحنة العلمية
- واحدة التوديد: عادة خضر ٣٦ المنهج الإسلامي في وقاية المجتمعات من الفاحشة
- متولى البراجيلي ٣٨
- باب التراجم: فتحي عثمان ٤٢
- الأسرة المسلمة: جمال عبد الرحمن
- البداء عند الرافضة ... والندم عند البهود: أسامة سليمان ٤٨
- من الأداب الإسيلامية: (السيلام): سعيد عامر
- تحذير الداعية من القصص الواهية: على حشيش بات الفتاوي
- القصة في كتاب الله: عبد الرازق السيد عيد ٦٠
- خصوصيات النبي ﷺ : شوقي عبد الصادق ٦٢
- البيان الواضح: ابو الهيثم نصر الدين ٦٥
- سل السير وف والحسراب: أيمن دياب
- خطورة الدُّين على الإنسان: إبراهيم فروزي ٧١



٦٤٠ جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر ٢١٠دولارلن يطلبها خارج مصرشاملة سعر الشحن

التوزيع الداخلي: مؤسسة الأهرام وفرع أنصار السنة المحمدية مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر

Upload by: altawhedmag.com

الحمد لله وحده.. والصلاة والسلام على من لا نبي بعده وعلى أله وصحبه ومن سار على طريقته ونهجه واتبع هداه إلى بوم الدين، وعلى رسل الله أجمعين.

اما بعد: فهذا هو لقاؤنا الثالث على التوالي نتحدث فيه عن ضلالات الطائفة الأحمدية القاديانية وانحرافاتها.

وقد تساءلنا في اللقاء السابق عن سبب زعم القادياني آنه هو المهدي المنتظر والمسيح الموعود قبل أن يدعي النبوة

#### والجواب من وجهين:

الأول: أن رسول الله تقد أخبرنا أنه سيكون في أخر الزمان رجل من أل بيته يماذ الأرض عدلاً كما ملئت جوراً، وأنه سينزل المسيح عيسى ابن مريم من السماء ليكسر الصليب ويقتل الخنزير ويضع الجزية ويقتل الدجال وسوف نتحدث عن هذا تفصيلاً.

الثاني: أنه قد دأب كل صاحب ضلالة وانحراف عن منهاج الرسول على يزعم أنه هو المهدي أو يدعي أتباعه وأنصاره هذا، ولا يلبث كل واحد من هؤلاء أن يتضح كذب دعواه، وزيف ما افتراه، فما هؤلاء إلا أتباع مسيلمة الكذاب في طريقته ونهجه، وبين يدي الساعة دجالون وكذابون كثيرون أعظمهم فتنة هذا الذي يخر في آخر الزمان يزعم أنه رب العالمين ويملك الدنيا بأسرها، كما قال رسول الله على اليس من بلد إلا سيطؤه الدجال إلا مكة والمدينة، متفق عليه.

مع انه اعور مكتوب بين عينيه كافر كما قال النبي 🍜 «ما بعث نبي إلا أنذر أمته الأعور الكذاب، ألا إنه أعور وإن ربكم ليس باعور، مكتوب بين عينيه كافر، متفق عليه.

وصدق رسول الله 🈻 ﴿لا تقوم الساعة حتى يُبعث دجالون كذابون قريباً من ثلاثين، كلهم يزعم أنه رسول الله ،

مَتَفَقَ عَلَيْهِ- البِخَارِي كَ المُنَاقَبِ بَابِ عَلَامَاتَ النَّبِوَةَ فَي الإسلام، ومسلم كَ الفَتَنَ وَاشْرِ اطْ السَاعَةُ.

وفي رواية: «إن بين يدي الساعة ثلاثين كذاباً دجالاً كلهم يزعم أنه نبي،

أما عن المهدي قدة د تواترت الأخبار عن النبي الله بأنه سيخرج في آخر الزمان، وأحاديث المهدي كثيرة ومتنوعة، منها الصحيح ومنها الحسن ومنها الضعيف والموضوع، لكنها في الجملة مستفيضة متواترة.

قال أبو الحسين الآبري: وقد تواترت الأخبار واستفاضت عن رسول الله ﷺ بذكر المهدي وأنه من أهل بيته وأنه يملك سبع سنين وأنه يملأ الأرض عدلاً، وأن عيسى يضرج فيساعده على قتل الدجال وأنه يؤم هذه الأمة ويصلى عيسى خلفة.

(المنار المنيف لابن القيم)

وقد وردت أحاديث المهدي في معظم دواوين السنة عن أكثر



التوجيح العدد ٢٧ السنة السادسة والثلاثون

كما ملئت جوراً وظلماً ..

والسؤال الذي نظره على كل أهمدي مفتون أي هذه الأوصاف ينطبق على مهديكم المزعوم؟

والجواب. كل هذه الأوصاف غير موافقة لم تزعمون، فمهديكم المزعوم ليس من أهل بيت النبي ولا من ولد فاطمة، ولم يملك، ولم يملأ شبيا عن الأرض عدلاً، ولم ينزل المسيح عيسى ابن مريم ليصلي خلقه، ويكسر الصليب ويقتل الخنزير ويضع الجزية ويقتل المسيح الدجال، ولكنكم تزعمون أنه هو المهدي وهو المسيح أفلا تعقلون؟

ومع هذا فلا يزال هؤلاء الحمقى يزعمون ان غلامهم هذا هو المهدي وهو المسيح وهو الذي أوحى الله إليه ليعيد للأمة المسلمة عزها وريادتها ويعيدها إلى صحيح الدين، ويتشبثون في ضلالتهم بالواهي والضعيف من الروايات الحديثية، ويحملونها ما لا تحتمل من الدلالات والمعاني المغلوطة كما تفزل الملائكة والروح في ليلة القدر وتنزل الملائكة على المؤمنين الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا هو اعظم باليل على أن نبيهم الملائكة بالوحى عليه الملائكة بالوحى المؤمنين المناعلية القدر وتنزل الملائكة على ان نبيهم الملائكة بالوحى

سبحان الله ما أقبح هذا التأويل الفج الذي يفترونه، ثم إنهم يحكمون على أمة الإسلام بانهم ما فهموا دين الإسلام حتى جاء الفلام القادياني بهذا الفهم المغلوط ليصحح ما أفسده المسلمون على مر العصور.

ثم إننا نقول لهم، لقد آخرج الله عز وجل الناس من الظلمات إلى النور وبعث رسوله بالهدى والدين الحق فاظهره على الدين، ولم يمض قرن من الزمان حتى دان آهل الأرض جميعاً لهذا الدين بعز عزيز أو بدل ذليل، وقصاروا ما بين عزيز باتباع هذا الرسول ، وما بين ذليل يدين لهذه الأمم المسلمين والرعاية، ثم دب داء الأمم إلى المسلمين فتفرقوا شيعاً وأحزاباً وتسلط عليهم أعداؤهم وتكاليوا عليهم في زمن الغشائية، وهذا غلامكم قد جاء من أكثر من قرن من الزمان فما الذي عاد على الإسلام وأهله من دعوته وهل عاد العز، وامتاذت الأرض عدلا بعد الجور على المور عدلا بعد الجور

لقد صرح الغلام القادياني أنه أفضل من المسيح عيسى ابن مريم فقال: إن الله بعث في هذه الأمة مسيحاً موعوداً هو أعلى مرتبة وشاناً من المسيح السابق، والذي نفسي بيده من عشرين صحابياً في أكثر من ثلاثين مرجعاً حديثياً منها السنن الأربعة ومسند أحمد ومستدرك الحاكم وصحيح ابن حبان ومصنف ابن ابي شيبة وصحيح ابن خزيمة ومعاجم الطبراني وغيرها ولم يرد ذكر المهدي في الصحيحين بالنص، وإنما ورد ذكره ضمناً في صحيح مسلم في قصة نزول المسيح عيسى ابن مريم، هذا وقد اعتنى بعض المصنفين في ذكر المهدي فصنفوا فيه مصنفات مستقلة كالحافظ أبي نعيم، والسيوطي وابن كثير وابن حجر المكي وغيرهم.

روى مسلم في كتاب الإيمان من صحيحه عن النبي عن ابي هريرة رضي الله عنه عن النبي عن النبي عن ابن مريم فامكم منكم وفي رواية وإمامكم منكم وفسرها ابن أبي ننب راوي الحديث بقوله فامكم بكتاب ربكم تبارك وتعالى وسنة نبيكم عن وروى مسلم عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أنه سمع النبي عن يقول: لا تزال طائفة من أمتى يقاتلون عن الحق ظاهرين إلى يوم القيامة. قال: فينزل عيسى ابن مريم فيقول أميرهم: تعال صل لنا. فيقول: لا، إن بعضكم على بعض أمراء تكرمة الله لهذه الأمة

 (ك الإيمان باب نزول عيسى ابن مريم حاكماً بشريعة نبينا محمد ﷺ).

والأمسيس المذكسور في هذه الرواية هو المهسدي، وقد ورد ذلك صدريضاً في مستند المصارت بن ابي اسامة بسنده عن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله في «ينزل عيسى ابن مريم، فيقول أميرهم المهدي تعال صلَّ بنا، فيقول لا، إن بعضهم أمير بعض تكرمة الله لهذه الأمة، قال ابن القيم: إستاده جيد.

وليس غرضنا استقصاء روايات احاديث المهدي في هذا المقال ولكن الغرض مجرد الإشارة إلى بعضها، ومن آراد الاستقصاء فليرجع إلى دواوين السنة.

ومن أمثلة هذه الأحاديث مما صح سنده أو حَسَّن: «المهدي منا أهل البيت يصلحه الله في ليلة».

«الهدي من ولد فاطمة» «لو لم يبق من الدنيا إلا يوم لطول الله ذلك اليوم حتى يبعث فيه رجالاً مني- أو قال: من أهل بيتي- يواطئ اسمه اسمي، واسم أبيه اسم أبي، يمالاً الأرض عدلا كما ملتت جوراً «المهدي مني، أجلى الجبهة، أقنى الأنف، يمالاً الأرض قسطاً وعدلاً



لو كان المسيح ابن مريم في زمني لما استطاع انجاز ما استطيع انجازه، ولما قدر على إظهار آيات تظهر مني.

الضرائن الروحانية ج٢٢ صـ١٥٢-منقول بنصه عن خطبة للخليفة الرابع يرد على البيان الأبيض.

ولست أدري هل الإنجاز الذي يقصده هذا المختل هو تلك القناة الفضائية ؟!

ويقول كذلك: «الدنيا لا تعرفني ولكن يعرفني من بعثني إنهم بسبب خطئهم وشقاوتهم الشديدة يريدون إبادتي إنني ذلك الغراس الذي غرسه المالك الحقيقي بيده.

أيها الناس، تأكدوا أن معي يداً لن تزال وفية معى إلى آخر الأمر.

ولنن أجتمع رجالكم ونساؤكم وشبابكم وشيوخكم وصغاركم وكباركم كلهم وابتهلوا إلى الله تعالى ودعوا لهالاكي في اضطرار وابتهال حتى تسقط أنوفهم وتشل أيديهم فلن بستجيب الله لهم، ولن ببرح حتى يتم ما أراد.

فلا تظلموا أنفسكم إن للكذابين وجوها غير وجوه الصادقين والله تعالى لا يترك أمراً دون أن يحسب مه .... فكما أن الله حكم بين أنبيائه ومكذبيهم في الماضي، فإنه تعالى سوف يحكم الآن أيضاً.

إن لمجيء أنبياء الله موسماً ولرحيلهم وسما كذلك.

فتأكدوا أنني لم أت بدون موسم، ولن ادهب بدون موسم فلا تختصموا مع الله، فلن تستطيعوا إبادتي، الخزائن الروحية جـ ١٧- نقلاً عن موقع الأحمدية على الانترنت بعنوان هل الأحمدية غراس الإنجليز - خطبة أول قبرابر ١٩٨٥ بمسجد الفضل بلندن.

لقد ابتلى الله هذه الأصة بسلسلة من الدجالين الكذابن منذ عصر النبوة وإلى أن يرث الله الارض ومن عليها، ولكن هؤلاء الدجالين وقد جعلهم المولى تبارك وتعالى فتنة نعوذ بالله منها ومن كل فتنة مضلة، لم يُمكن الله عز وجل لهم في الأرض، ولم تظهر دعوتهم ولا دينهم على الدين كله لأن الظهور على الدين كله لأن الظهور على الدين كله لأن الظهور على الدين كله لأن النبيين محمد ولا ينقل الذي أرسل رسلوله بالهدى ودين الحق ليفلهرة على الدين كله وكفى بالله منها الدين كله وكفى بالله منهيدا، (الفتح: ۲۸)، ولو كره الكافرون،ولو

أماً هُوُلاء الدجالون فقد يتمكن بعضهم من التلب بس والتدليس على بعض الناس

#### لبعض الوقت، ثم يغضحهم العزيز الحكيم. و ابن صياد والأعور الدجال و المحال المحال

كان ابن صياد غلاماً يهودياً ياتيه شيطانه بوحي سيطاني وكان النبي في يظن في اول الامر أنه المسيح الدجال ثم تبين له بعد ذلك امره وأنه من إخوان الكهان، وقد قال له رسول الله في ذات مرة: إني قد خبات لك خبيئاً. فقال: الدُخ. فقال له رسول الله في اخسا قلن تعدو قدرك، لأنك من إخوان الكهان. وقال له رسول الله في: أتشهد أني رسول الله وقال له النبي في اتشهد أني رسول الله وقال له النبي في أتشهد أني رسول الله وقال له النبي في ما ترى وقال: أرى عرشا وقال له النبي في ما ترى وقال: أرى عرشا على الماء، فقال رسول الله في عرش وقتله واستاذن رسول الله في في ذلك فنهاه

رسول الله 🛎، ويقال إنه أسلم بعد ذلك.

وقد كان عمر بن الخطاب يقسم أنه المسيح الدجال فقال له رسول الله ﷺ: إن يكن الذي تخاف فلن تستطيع قتله.

أما المسيح الدجال فقد أخبر النبي الله يملك الأرض ويعيث فيها فساداً، يمر بالأرض الخربة فيقول لها أخرجي كنوزك، يبقى في الأرض أربعين يوماً، يقول للناس أنا ربكم، معه مثل الجنة لمن أطاعه، والنار لمن عصاه، وهو أعظم فتنة من كل دجال سواه، فيظل على حاله حتى ينزل المسيح عيسى ابن مريم فيطلب الدجال ويقتله.

#### (مسلم ك الفتن ب ذكر الدجال وصفته)-

وبين الدجال الأول - ابن صياد - وبين الدجال الآكبر المسيح الدجال بجالون كذابون كما في حديث رسول الله ، منهم من زعم أنه نبي يأتيه الوحي من السماء، ومنهم من زعم أنه المهدي المنتظر، وهم كثيرون لا تنطلي بدعتهم إلا على السفهاء والجهاء، ثم يفضحهم الله عز وجل وتنتهي دعواتهم إلى

لقد ادعى النبوة في حياة النبي الأسود العنسي صاحب صنعاء، ومسيلمة الكذاب صاحب اليمامة، وقد رأى النبي في منامه سوارين في بده، فكرههما، فقيل له:



انف خهما، قال: فنف ختهما فطارا، قال ﷺ: فاولتهما كذابين يخرجان صاحب صنعاء وصاحب اليمامة.

أما الأسود العنسي فقتل في حياة النبي قتله فيروز الديلمي، وأما مسيلمة الكذاب الحنفي فقد زعم أن محمداً في أشركه معه في الأمر، وكنان مسيلمة في وفد بني حنيفة، وجعل يقول: لو جعل لي محمد الأمر من بعده اتبعنه.

وقال له النبي الله لو سالتني هذا العسيب- جريدة من النخل- ما أعطيتكه ولئن أدبرت ليعقرنك الله، وإني لأراك الذي أريت فيه ما أربت.

وقد قاتله المسلمون في حروب الردة وكان جند مسيلمة مائة الف او يزيدون وكان المسلمون بضعة عشر الفاً، فلما التقوا جعل كثير من الأعراب يفرون فقال المهاجرون والانصار: خلصنا يا خالد، فميرهم عنهم وكانوا قريباً من الفين وخمسمائة، فصمموا الحملة يقولون يا اصحاب سورة البقرة بطل السحر اليوم، فهزموهم بإذن الله حتى الجاوهم إلى حديقة الموت فتحصنوا بها، ففتح البراء بن مالك باب الحديقة، وقد حملوه على الاسنة وقذفوه من سورها، وقتل مسيلمة الكذاب بحربة وحشى، فصرخت جارية: وا اميراه قتله العبد الاسود.

(البداية والنهاية).

وتتبات في نفس الوقت أمراة يُقال لَها سجاح وتعاونت مع مسيلمة الكذاب ثم شربت بعد ذلك ويقال إنها تابت وكذلك طُلِيحة الأسدي تنبأ وارتد في حياة النبي في وكان معه قومه بنو أسد، ومعهم غطفان وعبس ونبيان وكان معه عيينة بن حصن الفزاري في سبعمائة من قومه واستنقذ الله طيء ببركة شبات عدي بن حاتم فصاروا مع خالد بن الوليد.

وكان عيينة بن حصن قد تابع طليحة وقال: لنبئ من بني اسد خير من نبي من بني هاشم، وكان يقاتل في قومه ضد المسلمين، ثم يأتي طليحة فيقول له: هل جاءك جبريل من فيقول: لا، ثم يقاتل ويعود فيقول: هل جاءك جبريل ويقول: لا، فلما كان الثالثة: قال: هل جاءك جبريل وقال: نعم، قال: فما قال لك وقال: قال: هما كرحاه، وحديثا لا تنساه.

فقال عيينة: أظن أن قد علم الله سيكون لك حديث لا تنساه، ثم انصرف عنه بقومه وانهزم، وانهزم الناس عن طليحة، وفر طليحة بامرأته إلى الشام، ثم رجع بعد ذلك تائباً وشارك مع خالد بن الوليد في الفتوح.

ومن الذين ادعوا النبوة أيضاً: المختار بن أبي عبيد الثقفي حيث خرج في خلافة بني أمية ثاراً للحسين بن علي وجعل يتتبع قتلة الحسين ويقتلهم، ثم غلب على الكوفة و ادعى النبوة وزعم أن جبريل يأتيه، روى أبو داود الطيالسي بسند صحيح عن رفاعة بن شداد قال: كنت أبطن شيء بالمختار، فدخلت عليه يوماً، فقال: دخلت وقد قام جبريل قبل من هذا

وروى يعقوب بن سفيان بإسناد حسن عن الشعبى أن الأحنف بن قيس أراه كتاب المختار إليه يذكر أنه نبي، وقتل المختار سنة بضع وستين قتله مصعب بن الزبير.

ومن الذين ادعوا المهدوية محمد بن تومرت حيث تغلب على بلاد المغرب واقام دولته التي عرفت بدولة الموحدين على انقاض دولة المرابطين وكان شراً على الملة من الحجاج بن يوسف بكثير، فقد كان يضع بعض أتباعه في القبور، ثم يخرجون على الناس فيقولون لهم إنه المهدي الذي بشر به رسول الله وانتصر لعقائد الجهمية نفاة الصفات وله عقيدة مكتوبة يقال لها المرشدة وكان بعض الحنايلة يسميها المضلة.

ومن الذين ادعوا المهدوية أيضاً عبد الله بن ميمون القداح، وانتسب كذباً وزوراً لأهل البيت واستولت ذريته على بلاد المغرب ومصر والشام والحجاز وأقاموا خلافتهم الباطنية الرافضية، وأياد الله عز وجل ملكهم على يد صلاح الدين الأيوبي.

وخِـــّــامــاً: فـهل القــادياني والبــهـائي وأمثالهما إلا مَن أمثال هؤلاء ؟

فاعتبروا يا أولى الأبصار

واتساعل آيها القاديانيون ما حكم من شهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله وأقام الصلاة وآتى الزكاة وصام رمضان وحج البيت وأمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشره وأمن بالقرآن الكريم وأحل حلاله وحرم حرامه ولم يؤمن يغلامكم القادياني؟ هل هو مؤمن عندكم أم



الحمد لله على إحسانه، والشكر له على توفيقه وامتنانه،

لقد أنعم الله - تعالى - علينا بشريعة كاملة... ظل ظليل من استظل به أمن من الحرور، وحصن حصين... من دخله نجا من الشرور، شريعة مؤتلفة النظام، متعادلة الأقسام، مبرأة من كل نقص، مطهرة من كل دنس، مُتممة لا شية قيها، مؤسسة على العدل والحكمة، والمصلحة والرحمة، إذا حرمت فسادًا حرمت ما هو أولى منه أو نظيره، وإذا رعت صلاحًا رعت ما هو فوقه أو شيبه، لا أمْتَ فيها ولا عوج، ولا ضيق فيها ولا حرج.

ومع أن الأمة الإسلامية اجتمعت خلفًا وسلفًا على أن السئة النبوية رُكن أصيل من أركان الإسلام، وأنها المصدر الشاني للتشريع الإسلامي بعد القرآن الكريم، إلاً أن هذا لم يمنع أن يظهر في صفوف الأمة في مختلف الحقب والفترات التاريخية من بحاول إنكارها والطعن والتشكيك فيها.

في هذه الأيام يطل علينا مثل الأفاعي تشكيل جديد يوجه سمومه وسهامه نحو السنة فيمن يُسمون أنفسهم بالقرآنين؛ والقرآن منهم برىء.

وو فتاوى معاصرة و

ويخرج علينا المفتى بفتوى جديدة عن حرية المسلم في اختيار دين جديد قائلاً: «المسلم يمكن أن يترك دينه وحسابه على الله بوم القيامة»!!

و التهديد بضرب مكة والمدينة والمسجد الأقصى وو

مرشح أمريكي للرئاسة وبعده نائب إسرائيلي يهددان بتفجيرات وضرب مكة والمدينة والأقصى!! ولكن الله حافظ دينه وغالب على أمره.

و القرآنيون منكرو السنة ١١ وو

القرآنيون فرقة ضالة تنسب نفسها إلى القرآن الكريم لتقيم الحكم بظاهر النص في القرآن مع اعتقادهم بعدم حجية السنة النبوية المطهرة، ورفضهم لها قائلين: «لا نعمل في العقائد والأحكام إلا بما جاء في القرآن». وهؤلاء تنبأ بهم رسول الله وحذر منهم، كما سنبين.

والدعوة إلى ترك السنة ؛ دعوة قديمة، وهي دعوة محمومة من ورائها نوايا خبيثة تتربص بالإسلام والمسلمين.

ومشركو قريش أول من بدأ هذه الحرب وتلك الفتنة، فقد روى الإمام أحمد في مسنده، وأبو داود في سننه بإسناد صحيح من حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال: كنت أكتب كل شيء أسمعه من رسول الله فقالوا: إنك تكتب كل شيء تسمعه من رسول الله فقالوا: إنك تكتب كل شيء تسمعه من رسول الله في ورسول الله تشرُ يتكلم في الغضب والرضا، فأمسكت عن الكتاب - أي عن كتابة السنة -، فذكرت ذلك لرسول الله فقال: «أكتب، فوالذي نفسى بيده ما قلت - أو قال: ما خرج مني إلاً حق».

وقد تنبأ رسول الله 🐉 بفتنة هؤلاء الزاعمين أنهم قرأنيون.





فقد روى الدارمي في السنة والترمذي وأحمد في المسند عن المقدام بن معديكرب الكندي، أن رسول الله 🛎 حرم أشياءً يوم خيير، ثم قال: اليوشك الرجل متكنًا على أربكته بحدث بحديث فيقول: بيننا ويبنكم كتاب الله، ما وحدنا فيه حلالًا استحللناه، وما وحدنا فيه من حرام حرمناه، ألا وإنَّ ما حرَّم رسول الله 🥶 فهو مثل ما حرم الله».

#### ٥٥ انهم قدوم بحهاون ٥٥

والقرآن الكريم ما فرط في شيء، ولكنهم قوم يجهلون!! أوليست السنة وحيًا واجب الاتباع كالقرآن! أولم بقل الحق حل وعلا: ﴿ وَاذْكُرُوا نِعْمَةُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَالحَكْمَةِ يَعَظُكُمْ بِهِ ﴾ [البقرة: ٢٣١]، ألم يقل ع: «ألا إني أوتيت الكتاب ومثله معه ١٤ فكيف يستقيم في منطق العقل وميزان الإيمان أن يقيل أو يعمل المسلم بجزء من الوحى، ويابي أو يرفض العمل بجزء آخر.

إننى أود لهؤلاء الأدعياء الذين ينسبون أنفسهم إلى القرآن ويسمون أنفسهم «قرأنيين» أن يعرفوا أن الأمين جيريل عليه السلام نزل بالسنة كما نزل بالقرآن على 🌕 قلب رسول الله 🍲 ، فنزل جبريل بالسنة المبينة حيثًا، والمستقلة بالتشريع حيثًا

يقول التابعي الثقة حسان بن عطية: «كان جبريل ينزل على النبي 🎥 بالسنة كما ينزل بالقرآن»، ولهذا جاء الأمر الإلهي بوجوب الأخذ عن الرسول 🎂 فدما أمر، والإنتهاء عما نهى عنه مطلقًا؛ أي سواء أكان ذلك فيما حاء في القرآن أو فيما استقلت به السنة عنه، أو فيما كانت ناسخة له، ولهم أن بعرفوا أن السنة النبوية موحيَّ بها إما ابتداءً بنزول جبريل عليه السلام بها، وإما انتهاء بإقرار الله لنبيه 📚 فيما اجتهد فيه، ولهذا كانت السنة ضرورية في بيان الكتاب العزيز، سواءً ما أقر الله - تعالى - نبيه عليه، أو ما كلفه بلاغه فيما أوحاه إليه ؛ نحو قوله تعالى: ﴿ وَأَنْزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ الذَّكَّرَ لِتُبِيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزَّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤].

فلو كانوا قرآنيين حقًّا لكانوا من المسارعين إلى القيول والعمل بما في السنة على أساس ما في القرآن الكريم من أوامر شبتي بوجوب طاعته والائتمار بأمره: ﴿ مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ ﴾ [النساء: ٨٠]، وقوله عز وجل: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرُّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَّا نَهَاكُمْ عَنَّهُ قَائْتَهُوا ﴾ [الحشر: ٧].

#### وو كتابة القرآن الكريم وتدوين السنة وو

يقول هؤلاء المخرفون الأفاكون: ﴿إِنَّ السَّنَّةُ لَمْ تَكْتُبُ فَي الْعُصِرِ النَّبُوي، وهو قول باطل ومردود عليه، لأن بعض الصحابة كان يكتب الحديث كما في قصة عبد الله بن عمرو السابقة، وكان إذنه 🍲 لأن يكتبوا لأبي شاة. أما ما تقال عن كتابة أحاديث رسول الله 😅 ، فهذا لم يكن يامر من الرسول إذ أنه كان لأسماب أخرى، حيث أن منهم من كان يرى أن الحفظ أقوى من الكتابة وأثَّنتُّ إذا اشتغل بحفظه علمًا -وتعليمًا، ومن ثُمَّ كان من فقد بصره من الصحابة أو العلماء احفظ وأقوى من حفظ

وأما قولهم: إن الحديث لم يجمع في عصر الصحابة الأوائل؛ فهو مردود عليه أيضًا، فالقرآن لم يجمع في أول الأمر أيضًا، فهل يصبح لعاقل أن يقول: إنهم لم 🖳 يهتموا بالقرآن؟! كلا، وإنما لم يفعلوا لأنْ حفظهم كان كفيلاً بحفظ القرآن والسنة من الضياع لكثرة الحفظة في صفوف الصحابة، وعندما بدأ عدد هؤلاء بقل نتبحة استشهادهم في الحروب، ظهرت دعوى جمع القرآن والسنة، وقد اعتنى الصحابة بالسنة النبوية عناية فائقة جعلت رجلاً مثل الصحابي جابر بن عبد الله رضي الله ... عنهما يسير مسرة شهر إلى عبد الله بن أنبس من أجل حفظ حديث و أحد، وكذلك



\*

رحل الصحابي الجليل أبو أيوب الأنصاري إلى عقبة بن عامر الجهني رضي الله عنهما من أجل حديث واحد، ثم أخذ التابعون من هؤلاء الصحابة السنة النبوية وهؤلاء وصفهم القرآن الكريم بقوله: ﴿ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانِ رَضِيَ اللَّهُ عَنَّهُمْ ورَضُوا عَنَّهُ ﴾ [التوبه: ١٠٠]، وظلت السنة تتنقل من جيل إلى آخر حتى وصلت إلينا بفضل الله تعالى، وقد قبُّضَ الله في كل عصر رجالاً بأخذون على عاتقهم حفظ السنة وتنقبتها من الدخيل عليها.

#### 😋 طاعة الله في اتباع هدي النبي ﷺ 😊 🕒 🕒 💮

أخبر النبي 🐲 أنه أوتي القرآن والسنة، فقال 🐲: «ألا إني أوتيت القرآن ومثله معه، [رواه ابو داود وصححه الالباني].

وأخبر الله تعالى بأن الهداية لا تكون إلا بطاعته 📸، وجعل الله تعالى طاعته عز وجل لا تكون إلا باتباع هدي نبيه ﴿ وَأَخْبِرِ الْحَقِّ سَبْحَانَهُ وَتَعَالَى أَنْ كُلُّ مَا ينطق به النبي ﷺ كله وحي منه عز وجل، قال تعالى: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى (٣) إِنْ هُو إلا وحي بوحي ﴿ [النجم: ٣، ٤].

وفي حديث عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قال: لعن الله الواشيمات والمستوشمات، قال محمد: والواصلات، وقال عثمان: والمتنمصات، ثم انفقا والمتفلجات للصُّس المغيرات خلق الله عز وجل، فبلغ ذلك امرأة من بني أسد يقال لها أم يعقوب، زاد عثمان كانت تقرأ القرآن ثم انفقا، فانته فقالت: بلغني عنك أنك لعنت الواشيمات والمستوشيمات، فقال محمد: والواصيلات، وقال عثمان: والمتنمصيات، ثم اتفقا: والمتفلجات، قال عثمان: للحُسن المغيرات خلق الله تعالى، فقال لي: وما لي لا العن من لعن رسول الله ﷺ وهو في كتاب الله تعالى، قالت: لقد قرأت ما بين لوحي المصحف فما وجدته، فقال: والله لنِّن كنت قراتيه لقد وجدتيه، ثم قرأ: ﴿وَمَا اتَاكُمُ الرُّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنَّهُ فَانْتَهُوا ﴾ [الحشر: ٧]، قالت: إنى أرى بعض هذا على امراتك. قال: فادخلي فانظري، فدخلت ثم خرجت. فقالت: ما رأيت، وقال عشمان: فقالت: ما رأيت، فقال: لو كان ذلك ما كانت معنا. (شرح سنن أبي داود].

#### 😙 اقوال العلماء فيمن يرد السنة ( 1 😋 😅 😅 💮

لقد تنبه أهل العلم قديمًا وحديثًا لخطورة هذه الدعوة المنحرفة لإنكار السنة المطهرة، فمن ذلك: قول الإمام ابن حزم رحمه الله: «لو أن امراً قال: لا ناخذ إلا ما وحدنا في القرآن لكان كافرًا بإجماع الأمة ولكان لا بلزمه إلا ركعة ما بين دلوك الشمس إلى غسق الليل وأخرى عند الفجر». أهـ. [الأحكام: ٢٠٨/٢].

وقال الإمام الشاطبي رحمه الله: «إن الاقتصار على الكتاب رأى قوم لا خلاق لهم خارجين عن السنة، إذا عولوا على ما بينت من أن الكتاب فيه بيان كل شيء فاطرحوا أحكام السنة فأداهم ذلك إلى الانخلاع من الجماعة وتأويل القرآن على غير ما أنزل الله». أهـ. [الموافقات: ١٧/٢].

وقال الإمام السيوطي رحمه الله: ‹من أنكر كون حديث النبي 🐉 قولاً كان أو 🔻 فعلاً بشرطه المعروف في الأصول حجة، كفر وخرج من دائرة الإسلام،. اهـ. [مفتاح الجنة ٢]. نجانا الله بهدايته، وجنبنا مواقع الفتن ومزالق الزلل، وهو حسبنا ونعم الوكيل

#### و توحيد خطبة الجمعة بعد توحيد الأذان و 🗠

يتردد الآن أن وزارة الأوقاف ستقوم خلال الأيام المقبلة بتنفيذ خطة لتوحيد خطبة الجمعة مع تحديد سقف زمني لها يقدر بحوالي عشرين دقيقة أو ضمان عدم خروج الخطباء عن نص الخطبة المعدة لهم مسبقًا من قبل الوزارة والقضاء على ما يسمى بالأداء العشوائي للخطباء والتشتت في الموضوعات والمسائل الدينية التي



يتم التطرق إليها!!

وإذا كانت وزارة الأوقاف مصممة على المضي قدمًا في تنفيذ مشروعها بتوحيد الأذان فهل يمكن أن تطبق ذلك على خطبة الجمعة وتوحيدها على مستوى الجمهورية؟! سؤال نطرحه ونترك الإجابة عليه للأيام المقبلة!!

#### والمفتى يصرح: المسلم يمكن أن يترك دينه ويختار دينا غير الإسلام، ووالمفتى يصرح:

امتدادًا لحالة التخبط في الفتوى التي نعيشها في مصر أكد مفتي مصر أن الإنسان المسلم يمكنه أن يختار دينًا آخر غير الإسلام قائلاً: السؤال الجوهري أمامنا هو أنه هل يمكن للشخص المسلم أن يختار دينًا آخر غير الإسلام؟ ويجيب جناب المفتي بأن القرآن الكريم يقول: ﴿لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِي دِينٍ ﴾ [الكافرون ٢]، وبقوله الله: ﴿ فَمَنْ شَنَاءَ فَلْيَكُفُرُ ﴾ [الكهف ٢٩]، وبقوله تعالى: ﴿ لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينَ ﴾ [الكهف ٢٩]، وبقوله تعالى: ﴿ لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينَ ﴾ [الكهف ٢٩]، والقوله تعالى: ﴿ لاَ إِكْرَاهَ فِي

لكننا نقول لفضيلته: أين أنت من أحكام الردة والمرتد في الشريعة الإسلامية؟! فقد ورد في «الموسوعة الفقيهة» (إشارة إلى المبسوط للسرخسي، والأم للشافعي، والشامل لابن الصباغ، والإنصاف والشامل لبرهام، والفروع، وابن عابدين عن أحكام الردة) الآتى:

إذا ارتد مسلم، وكان مستوفياً لشرائط الردة، أهدر دمه، وقتله للإمام أو نائبه بعد الاستتابة. فلو قتل قبل الاستتابة فقاتله مسيء، ولا يجب بقتله شيء غير التعزيز، إلا أن يكون رسولاً للكفار فلا يقتل، لأن النبي في لم يقتل رسل مسليمة. فإذا قتل المرتد على ردته، فلا يُغسل، ولا يُصلى عليه، ولا يُدفن مع المسلمين. ودليل قتل المرتد قول النبي في: «من بدل دينه فاقتلوه». وحديث: «لا يحل دم امرئ مسلم يشهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله، إلا بإحدى ثلاث: النفس بالنفس، والثيب الزاني، والتارك لدينه المفارق للجماعة». أما المرتدة فهي عند جمهور الفقهاء كالمرتد، لعموم قوله في: «من بدل دينه فاقتلوه». ولما روى جابر: أن امرأة يقال لها: أم رومان ارتدت فأمر النبي في أن يعرض عليها الإسلام، فإن تابت وإلا قُتلت ».

[الموسوعة الغقهية حـ٢٢، ص١٩٤، ١٩٥].

فأين كلام المفتي مما قاله أئمة الإسلام استنادًا إلى حديث الرسول على السابق فكره.

#### وه التهديد بضرب مكة والمدينة وتفجير الأقصى وه

أعداء اليوم هم أعداء الغد، ويبدو أن مقدسات المسلمين قد أصبحت سهلة للأمريكان واليهود إلى حد التهديد بضربها وتفجيرها في حال تعرض أمريكا أو إسرائيل لأي هجوم، فقد أكد روتم عضو حزب إسرائيل «يتنا» المتطرف أنه على استعداد لتفجير الأقصى من أجل السلام – على حد زعمه – ويأتي هذا التصريح الوقح بعد تصريح أخر أكثر وقاحة من مرشح الرئاسة الجمهوري الأول «تون تانكرويدو» أن أمريكا يجب أن ترد بضرب مكة والمدينة إذا تعرضت لأي هجوم من قبل من وصفهم بالإسلاميين الإرهابيين.

فهل ما يقوله هؤلاء الأعداء مجرد تهديد أم هو اختبار لمدى استعداد المسلمين وغيرتهم على مقدساتهم، فما هي صورة هذا الاستعداد والغيرة التي سيقدمها شعوب الإسلام في العالم؟

نسال الله سبحانه وتعالى أن يحينا مسلمين، وأن يحشرنا مع خاتم الأنبياء والمرسلين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين





يَّهُ وَلِوَلِهُمْ يُخْسِرُونَ (٣) أَلاَ يَطَنُ أُولَئِكِ أَنَّهُمْ مَبْعُوثُونَ (٤) النَّينَ إِذَا اكْتَالُوا عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ (٢) وَإِذَا كَالُوهُمْ أَوْ لَئِكَ أَنَّهُمْ مَبْعُوثُونَ (٤) النَّوْمُ عَظِيمٍ (٥) يَوُمْ يَقُومُ النَّاسُ لِرَبَ الْعَالَيْنَ وَرَبُوهُمْ يُخْسِرُونَ (٣) أَلا يَعْلُنُ أُولَئِكِ أَنَّهُمْ مَبْعُوثُونَ (٤) النَّوْنَ يَكُمْ أَلُولِهِمْ أَدْرَاكُ مَا سِجِينَ (٨) كِتَابَ مَرْقُومُ (٩) وَيَنَّ يَوْمَنِذِ لِلْمُكَذَّبِينَ (١٠) النَّرِينَ يُكَذَّبُونَ بِيَوْمُ النَّيْنِ (١١) وَمَا يُكذَّبُ بِهِ إِلاَّ كُلُّ مُخْتَدِ أَثِيم (١٤) إِذَا تُتْلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ أَسَاطِيلُ الأَولِينَ (١٣) كَلاً بَلْ رَانَ عَلَى قُلُولِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (١٤) إِذَا تُتْلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ السَّاطِيلُ الأَولِينَ (١٣) كَلاً بِنَ الْمُرْدِيقِ اللَّهُ اللَّولِينَ (١٩) كَلاَ إِنَّهُمْ لَصَالُو الجَحِيمِ (١٦) تُمُ يُقَالُ هَذَا الذِي كُنْتُمْ بِهِ تُكَذَّبُونَ (١٧) كِلاً إِنْ كَتَابَ لَلْمُولِينَ (١٨) وَمَا أَدُراكُ مَا عَلِيُونَ (١٩) كِتَابُ مُرَّقُومُ (٢٠) يَشْفُدُهُ المُقَرِبُونَ (١٧) إِنَّ الأَبْرَارَ لِنِي عَلَيْنِينَ (١٨) وَمَا أَدُراكُ مَا عَلِيُونَ (١٩) كِتَابُ مُرَّقُومُ (٢٠) يَشْفُدُهُ المُقْرَبُونَ (٢١) إِنَّ الأَبْرَارَ لِنِي عَلَيْنِينَ (٢٨) إِنَّ الْفَرْبُونَ (٢٠) يَشْفُونُ مِنْ رَحِيقِ لَلْكُ فَلْيَتَنَافَسِ الْمُتَافِقِيمُونَ (٢٢) يَشْفُونَ مِنْ تَسْنِيمِ (٢٧) يَشْفُونَ مِنْ تَسْنِيمِ (٢٧) عَيْنَا يَشْرَبُ مِنْ عَلَيْدِونَ (٢٧) إِنَّ الدِينَ آمَنُوا مِنَ الْدَينَ آمَنُوا مِنَ الْفُيلُونَ (٢٣) وَمِزَاجُهُ مِنْ تَسْنِيمُ وَالْمَالُونَ (٣٠) وَالْوَا يَضْعَلُونَ (٣٠) وَإِذَا النَّوْلُونَ (٣٠) وَالْمُأْولُ لِينَ النَّولُ وَلَا مَنُوا مِنَ الْكُفَّارِ يَضْمُكُونَ (٤٣) عَلَى الأَرْائِكِ يَنْظُرُونَ (٣٠) وَمَا أَرْسُلُوا الْمُعْلَى الْمُولِينَ (٣٠) عَلَى الْوَالِي فَعْلُونَ (٣٠) عَلَى الْوَالِي فَعْلُونَ (٣٠) عَلَى الْمُؤْلُونَ (٣٠) عَلَى الْمُؤْلُونَ (٣٠) عَلَى الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُعْلُولُ الْمُعْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُعْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ ال

#### ووتفسر الأبات وو

قوله تعالى: ﴿ وَيُلُ لِلْمُطَفَّقِينَ ﴾: هكذا تبدأ السورة بإعلان الحرب من الله العزيز القهار على المطفقين: ﴿ وَيُلُ لِلْمُطفَّقُينَ ﴾ أي: ويلُ لهم من عذاب الله غذا، ﴿ يُومُ هُمْ على النَّارِ يُقْتَنُونَ ﴾ [الذاريات: ١٣]، وقوله تعالى: ﴿ الذين إذا اكْتَالُوا على النَّاسِ يَسْتُوفُونَ (٢) وَإِذَا كَالُومُمْ أَوْ وَرَبُوهُمْ يُخْسِرُونَ ﴾ هذا تقسيرُ للتطفيف الذي توعد الله عليه المطففين بالويل، والمعنى: أن المطففين إذا أخذُوا وفوا

#### ووبين يدي السورة وو

سورة مكية، تتالف من أربعة اقسنام: يبدأ الأول بإعلان الحرب على المطفقين، ثم يتلوه القسم الثاني قيذكر مال الفجار، ويليه القسم الثالث يتحدث عن مآل الأبرار، وأما القسم الرابع والأخير فإنه يذكر ما كان عليه الفجار من استهزاء بالأبرار، وكيف أن الأبرار في الآخرة يسخرون من الفجار كما كانوا منهم يسخرون: ﴿ هَلْ ثُوبَ الْكُفَّارُ مَا كَانُوا وقَعْلُمَ مَا اللَّهِ الْمَادَةُ اللَّهِ الْمَادِيةُ الْمَادَةُ الْمَادِيةُ الْمُعْدِيةُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْسِادُ الْمَادِيةُ الْمُنْدِيةُ الْمُنْمِيةُ الْمُنْدِيةُ الْمُنْدِيةُ الْمُنْدِيةُ الْمُنْدُيةُ الْمُنْدُيةُ الْمُنْدِيةُ الْمُنْدُيةُ الْمُنْدِيةُ الْمُنْدُيةُ الْمُنْدُيةُ الْمُنْدِيةُ الْمُنْدُيةُ الْمُنْدُيةُ الْمُنْدِيةُ الْمُنْدِيةُ الْمُنْدِيةُ الْمُنْدُيةُ الْمُنْدُيْدُ الْمُنْدُيْدُ الْمُنْدُادُ الْمُنْدُادُ الْمُنْدُودُ الْم

الكيل والميزان، وإذا أعْطُوا بَخْسُوا الناسَ حَقَّهِم في الكيل والميزان، وربما كان عندهم كينلان وميزانان، يأخذُون بواحد ويُعطون بالآخر، وهذه جريمةُ اهلك الله بها أمة شعيب: ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمْ شُعُيْبُ أَلاَ تَتَغُونَ ﴾ الله بها أمة شعيب: ﴿ إِذْ قَالَ لَهُمْ شُعُيْبُ أَلاَ تَتَغُونَ ﴾ السعيراء ١٧٧] ﴿ أَوْفُ وا الْكَيْلُ وَلاَ تَكُونُوا مِنَ المُخْسِرِينَ (١٨٨) وَرْثُوا بِالْقِسْطَاسِ المُسْتَقِيمِ (١٨٨) وَلا تَبْخَسُوا النّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلاَ تَعْشُوا فِي الأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾، ﴿ فَكَذُبُوهُ فَأَخَذَهُمْ عَذَابُ يَوْمِ الظّلُةِ إِنّهُ كَانَ عَذَابُ يَوْمُ الطّلُهُ إِنّهُ كَانَ عَذَابُ يَوْمِ الطّلُهُ إِنّهُ كَانَ عَذَابُ يَوْمِ الطّلُهُ إِنّهُ كَانَ عَذَابُ يَوْمُ الطّلُهُ إِنّهُ كَانَ عَذَابُ يَوْمُ الطّلُهُ إِنّهُ لَهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ

ولذا كَثُر فِي القَرآنِ الكريمِ الأمرُ بِالوفاءِ والنهي عن التطفيف، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَأَوْفُ وَا الْكَيْلُ وَالْدِرْانَ بِالْقِسِطُ لِا نُكَلَفُ نَفْسًا إِلاَّ وُسِّعَهَا ﴾

(104 :ale: 101)

وقال تعالى: ﴿ وَأَوْفُوا الْكَيْلُ إِذَا كِلْتُمْ وَرَنُوا بِالْقِسْطَاسِ الْسُتَقِيمِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحُسْنُ تُأْوِيلاً ﴾ [الإسراء: ٢٥]. وقال تعالى: ﴿ وَالسُّمَاءُ رَفَّعُهَا وَوَضْعَ المُسِزَانَ (٧) أَلاَّ تُطْغُوا فِي المُسِزَانِ (٨) وَأَقِيمُوا الْوَزْنَ بِالْقِسْطِ وَلاَ تُخْسِرُوا الْمَيزَانَ ﴾ [الرحمن: ٧- ٩]. وقد حذر النبي على أمته من هذه الحريمة، ويتن أنها سببُ القحط والبلاء، فقال ﷺ: «يا معشر المهاجرين، حُمسُ إذا التلكتم بهن، وأعوذ بالله أن تدركوهنُ: لم تظهر الفاحشة في قوم قط حتى يُعلِثُوا بها، إلا فشا فيهم الطاعونُ والأوجاعُ التي لم تكن مضتُ في أسلافهم الذين مضوا، ولم يَنْقصوا المكيالَ والميزانَ إلا أُخِذُوا بالسنين وشدة المنونة وجور السلطان عليهم، ولم يُمنعوا زكاة أموالهم إلا مُنعُوا القطرَ من السماء، ولولا البهائم لم يُمْطُروا، ولم يُنقضُوا عهد الله وعهد رسوله إلا سلّط الله عليهم عدواً من غيرهم فأخذوا بعض ما في أيديهم، وما لم تحكم أثمتهم بكتاب الله ومتحسروا مما أنزل الله، إلا جعل الله بأسهم بينهم». [ابن ماجه ٤٠١٩].

ثم قال تعالى متوعدًا: ﴿ الْا يَظُنُّ أُولَئِكَ ﴾ المطفقون: ﴿ الْأَيْهُمْ مَبْعُونُونَ (هُ) لِيَوْم عظيم ﴾ كان مقداره خمسين ألف سنة، ألا يخافون هذا أليوم، ومن القيام بين يدي رب العالمين سبحانه الذي يعلم سرهم ونجواهم؛ وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ النَّاسُ لِبِ الْعالَمِينَ ﴾ أي: حفاة عراة غرلاً، في موقف ضيق حرج، قال النبي ﷺ: «يقومُ الناسُ لربُّ العالمين، حتى يغيب أحدهم في رَشْحه إلى انصاف أذنيه».

[منفق عليه].

وذلك أنه يجتمع الأولون والآخرون في صعيد واحد، ليس لأحدهم سوى موضع قدميه، وهذا الزحام وحده كاف لإيجاد حرّ شديد، فكيف ومع هذا الزحام قد دُنَتْ الشيمسُ من الرءوس، ﴿ وَجِيءَ يَوْمُ بَدِ بِجَهَدُمُ ﴾ [القجر ٣٣]، لذلك كله ياخذُ العرقُ الناس: فمنهم من ياخذه إلى عقبه، ومنهم من ياخذه إلى ركبتيه، ومنهم من ياخذه إلى يُلْجمه إلجامًا، [صحيح رواه مسلم ١٤٦١/٢٥١٢)؛ وقديدٌ وولترمذي (٤/٣٧/١٤٢). ﴿ فَذَلِكَ يَوْمَئِذ يَوْمُ عَسِيرٌ ﴾ والترمذي (٤/٣٧/١٤٢).

فهلا اتقاه المطففون بترك التطفقيف، نسال الله السلامة.

يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ كِتَابَ الْفُجَّارِ ﴾ وهم المتحاوزون للحد في المعصية والإثم- ومنهم المطففون حقًّا- ﴿إِنَّ كِتَّاتِ الْفُجَّارِ لَفِي سِجِّينَ ﴾ من السنجن، وهو المكان الضيق جدًا، وقد قال النبي 👺 في حديث البراء بن عازب رضى الله عنه الحديث الطويل في صفة قبض ملائكة الموت للأرواح، قال 🕮 في حقُّ الكافر الفاحر: «يقول الله تعالى: اكتبوا كتابه في سجين في الأرض السفلي، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَثْرَاكُ مَا سِحُنَّ أَهُ سَوَّالُ لِتَفْخِيمِ السَّانِ، أَي أنه أمرُ عظيمُ، وسحِينُ مقيم، وعذاتُ اليم، وقوله تعالى: ﴿ كِتَابُ مُوقُومٌ ﴾ ليس جوابًا للسؤال الذي قبله، وإنما هو متعلق بما قبل السؤال، متعلق بقوله تعالى: ﴿ كَلاَّ إِنَّ كِتَابُ الْفُجَّارِ لَفِي سِجِّينَ ﴾ والمعنى: إن كتاب الفجار كتابُ مرقوم، أي مكتوبٌ، مفروغٌ منه، فلا يُزاد فيه ولا يُنقص منه، وهذا الكتابُ في سجين، وقوله تعالى: ﴿ وَيُلُ يَوْمُنْهِذَ لِلْمُكَذِّبِينَ (١٠) الَّذِينَ نَكُذُّنُونَ بِيَوْمِ الدِّينَ ﴾ أي: ويلُ لهم إذا صاروا إلى ما أوعدهم الله به من السحن، وبلُّ لهم حين تُقال لهم: ﴿ انْطَلِقُوا إِلَى مَا كُنْتُمْ بِهِ تُكَذَّبُونَ (٢٩) انْطَلِقُوا إِلَى ظِلٌّ ذِي ثَلاَثِ شُـُعِبِ (٣٠) لاَ ظَلِيلِ وَلاَ يُغْنِي مِنَ اللُّهُب ﴾ [المرسلات: ٢٩-٣١].

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا يُكذَّبُ بِهِ إِلاَّ كُلُّ مُعْتَدِ أَتَيْمٍ ﴾
يعني: أنه لا يكذب بيوم الدين إلا كلُ معتد في أفعاله،
أثيم في أقواله، فهذا الذي يكذّب بيوم الدين، لأنه
يعلم ما له يوم الدين من العذاب الأليم، ولذلك فهو
يكذب به ليبعد عنه شبح هذا العذاب الذي ينتظره،
حتى يظل متماديًا في عُدوانه وطُغيانه، كما قال
تعالى: ﴿ بِلْ يُرِيدُ الإِنْسَانُ لِيَقْجُرَ أَمَامَهُ ﴾، ولذلك:

﴿ يَسْأَلُ أَنَّانَ يَوْمُ الْقَيَامَةَ ﴾ [القيامة: ٥، ٦]، وقوله تعالى: ﴿ إِذَا تُتُّلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ آسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ ﴾ أي: أن هذا المعتدي الأثيم، إذا سمع آيات الله تُتلى عليه اتخذها هُرُوا ﴿ وَقَالُوا أَسَاطِيرُ الأَوْلِينَ اكْتَتَبَهَا فَهِيَ تُمْلَى عَلَيْهِ بُكْرَةُ وَأَصِيلاً ﴾ [الفرقان: ٥]، ولم يكتفوا بهذا، بل تجرأوا في ﴿ قَالُوا قَدْ سَمِعْنَا لَوْ نَشَاءُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَذَا ﴾ [الفرقان: ٥]، قال تعالى: ﴿ كَلُّ ﴾ ليس الأمرُ كما يقولون، بل القرآن ﴿ تَنْزِيلُ مِنَ الرُّحْ مَن الرُّحِيمِ ﴾ [فصلت ٢]، ﴿ وَمَا تُنَزُّلَتُ بِهِ الشُّنَّاطِينُ (٢١٠) وَمَا تَنْتَغِي لَهُمَّ وَمَا يَسْتَطِيغُونَ ﴾ [الشعراء: ١١٠، ٢١١]، وليس الأمر أيضًا كما قالوا ﴿ لُوُّ نَشْنَاءُ لَقُلْنَا مِثْلُ هَذَا ﴾، بل ﴿ لَئِنِ اجْ تَمَعَتِ الإِنْسُ وَالْحَنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لاَ يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ يَعْضُهُمْ لِيَعْضَ ظَهِيرًا ﴾ [الإسراء: ٨٨]، ثم يكشف ربّ العزَّة سيحانه عن العلَّة الحقيقية التي ح علتهم بكذبون بيوم الدين، ويكذُّبون بكلام ربّ العالمين، فد قول: ﴿ بِلُّ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِينُونَ ﴾ يعنى انْهم أسْرَفُوا على انفسهم حتى احاطت بهم خطيئتُهم، وغطّت قلوبهم، فأصبحوا لا نَفْ قَهُ وِنْ حَدِيثًا، ولا يُتَكرونَ مَنْكرًا، ولا يَعْرَفُ ون معروفًا، وهذه النتيجةُ الحتميةُ للننوب، إذا لم يُقلع الإنسانُ عنها. وتسبق هذه النتيجة مقدمات تدلّ عليها، إنَّ لم يتدارك الإنسانُ نفسه بثوية نصوح.

ومن هذه المقدمات: حرمان العلم، ولذا لما حلس الامام الشافعي امام استاذه الإمام مالك رضي الله عنهما: قال له مالكُ: إنى أرى الله قدَّفُ في قلبك تورًّا، فلا تُطْفِئُه بظلمة المعاصى، وقال الشافعيّ رضي الله

شكوتُ إلى وكبيع سبوء حفظي

ما الدريد فأرشدني إلى تركِ المعاصي وأخسب رنى بأنَّ العلمُ نورُ

وتورُ الله لا يُهْـــدَى لعـــاصى

ومنها: حرمان الرزق، اقرعوا إن شختم: ﴿ إِنَّا تَلُونَاهُمْ كَمَا تِلُونَا أَصَدَابِ الجُنَّةِ إِذْ أَقْسَمُ وَا لَيْصَيْرِمُنَّهَا مُصَيِّبِ مِنْ (١٧) وَلاَ يَسَتَّثُنُّونَ (١٨) فَطَافَ عَلَيْهِا طَائِفُ مِنْ رَبِكَ وَهُمْ نَائِمُونَ (١٩) فَأَصِيْبَحَتْ كالصريم ﴾ [القلم: ١٧- ٣٣]. وحيدنا وي ما يه عام

ومنها: حرمان الطّاعة، ولو لم يكنّ للدّنب من مضرة غير انه ضبتع وقتًا كان يُمكنُ أن يستغلُ في الطاعة، لكان ذلك كافئا في الزحر عن المعاصى.

ومنها: أنَّ الذنوب بحرَّ بعضُها بعضًا، فهي كالعقَّد المنظوم، إذا انقطعَ سِلُّكُه اتفرط كلَّه، ولذلك قيل: مِنْ عُقوبة السَّبِئَةِ السِيئَةُ بعدَها، ومن ثوابِ الحسنةِ الحسنةُ بعدها. - الله الله الله عليه الله عليه

ومنها: تعسير الأمور، فلا يسلك العاصى طريقًا إلا عُسنَر عليه، ولا ياتي بايًا إلا أُغلق دونه، وذلك كما أنَّ الطاعة تُسِنِّر الأمور، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَّقَ اللَّهُ نَجْعَلُ لَهُ مِنْ أَمْرِم يُسْتُرًا ﴾ [الطلاق: ٤]، فمن لم يتق الله حعل له من أمره عُسْرًا.

ومنها: وحشةٌ بحدها العاصبي في قلبه من الله، ومِن الناس، ومِن الأهل والأقارب، بل يجــدها مِنْ نفسه، فلا يحدُ أنسًا ابدًا.

فهذه المضار كلها مقدمات لهذا الخطر العظيم الران، فإن تدارك اللهُ العبد برجمته تاب عليه، وإلا ﴿ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا بِكُسِبُونَ ﴾ قال النبي إن العبد إذا أخطأ خطيئة نكتت في قلبه نكتة سوداء، فإذا هو نزع واستغفر وتاب صقل قلبه، وإن عاد زيد فيها حتى تعلو قلبه، وهو الران الذي ذكره الله في كتابه: ﴿ كَلاَّ بَلَّ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَاتُوا يكسيدون . (حسن: رواه الترمذي (٢٣٣٤/١٠٥)، وابن ماجه (٢/١٤١٨/٤٢٤٤).). قال العلماء: هذه النكتــةُ السوداء حقيقةً لا مجاز، واستدلوا على ذلك بقول النبي ﷺ: «فزل الحجرُ الأسودُ مِن الجِنَّةِ، وكان أَشَدَّ بياضًا من اللبن، فسوّدته خطاباً بني أدمه،

### [صحيح رواه الترمذي (٢/١٨٢/٨٧٨).].

والسنواد الذي أصباب الصجين سوادٌ حقيقيٌّ محسوسٌ، فإذا كان هذا أثر الذنوب في حجر، فكيف يهذه المضغة القلب؟ نسال الله تعالى أن يبيض قلوبنا ووجوهنا

هذا، وقد أفاض الإمام أبنُ القدم في ذكر أثار الذنوب ومضارها، في كتابه القيم «الجواب الكافي لمن سال عن الدواء الشافي، فمن شاء زيادةً

وقوله تعالى: ﴿ كَالَّ إِنَّهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ مَوْمَ ثِينَ لَحْجُوبُونَ ﴾ يعنى: أنهم لما حَجَنِت المعاصى قلوبَهم عن رُوِّية آيات الله في الدنيا، عُوقبُوا، فحُجبُوا عن رُؤْيته سيحانه في الأخرة: ﴿ حِزْاءُ وَفَاقًا ﴾ [النبا: ٢٦]. ﴿ وَمَا رَبُّكُ بِظَلاُّم لِلْعَبِيدِ ﴾ [فصلت: ٤٦].

وقد استدل الإمامان مالكُ والشافعيُّ رحمهما الله على رؤية المؤمنين ربّهم في الأخرة، بحجّب

الكافرين عن رؤيته، فقالا: لما حَجِبُ عن رؤيته أعداءُه، كان لابدًا أن يُكْرِمُ برؤيته أولياءه، حتى قال الشافعي رحمه الله: لو لم يعتقدُ محمدُ بنُ إدريس أنه يرى ربّه في الأخرة ما عبده.

والإيمانُ بالرؤية من عقيدة أهل السنة، ولذا قال الإمامُ الطحاويُ رحمه الله في ذكر بيان عقيدة أهل السنة والحماعة، قال: «والرؤيةُ حقَّ لأهل الجنة بغير إحاطة و لا كنفية، كما نطق به كتابٌ ربنًا: ﴿ وُحُوهُ يَوْمَئِذِ يَاضِرَةُ (٢٢) إِلَى رَبِّهَا يَاظِرَةً ﴾

#### [القيامة: ٢٢، ٢٢].

وتفسيره على ما أراده الله وعلمه، وكل ما جاء في ذلك من الحديث الصحيح عن رسول الله ﷺ، فهو كما قال، ومعناه على ما أراد، لا ندخلُ في ذلك متأولين بارائنا، ولا متوهمين بأهوائنا، فإنه ما سلم في دينه إلا من سلِّم لله عز وجِل ولرسوله 👺، وردّ علم ما اشتبه عليه إلى عالمه.

قال الشارح: المضالفُ في الرؤية الجهمية والمعتزلة، ومَنْ تَسِعَهم من الحوارج والإسامية، وقولُهُم باطلُ مردود بالكتاب والسنة، وقد قال بثبوت الرؤية الصحابة والتابعون، وأئمة الإسلام المعروفون بالإمامة في الدّين، وأهلُ الحديث، وسائرُ طوائف أهل الكلام المنسوبون إلى السنة والجماعة. وقد ذكر الشبيخ رحمه الله من الأدلة قوله تعالى: ﴿ وَحُدُوهُ يَوْمَنُدُ نَاضِرَةً (٢٢) إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةً ﴾ [القيامة: ٢٢، ٢٢]. وهي منَّ أظهر الأدلة، وقال تعالى: و لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الحُّسِنَّنِي وَزِيَادَةً ﴾ [يونس: ٢٦]، فالحسنى: الجنة، والزيادةُ: النظر إلى وجهه الكريم. فسترها بذلك رسولُ الله 🐲 والصحابةُ من بعده. كما روى مسلمُ في صحيحه عن صهيب قال: قرأ رسولُ الله 👟: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الحُسنَنِي وَزِيَادَةُ ﴾ قال: ﴿إِذَا دَحُلُ أَهُلُ الْجِنَّةِ الْجِنَّةِ، وأَهُلُ النَّارِ النَّارِ، نادى مناد: يا أهل الجنَّة، إنَّ لكم عند الله مـوعدًا يريد أن بنحركموه، فيقولون: ما هو؟ ألم يثقل موازيننا، ويبيض وجوهنا، ويدخُلنا الجنَّة، ويجرنا من النار؟ فيُكشفُ الحجابُ، فينظرون إليه، فما أعطاهم شبيتًا أحب اليهم من النظر اليه، وهي الزيادة».

#### [مسلم (۱۸۱)، والترمذي (۲۹۷۹).].

قال: وأما الإحاديثُ عن النبيَّ 🛎 وأصحابه الدالَّة على الرؤية فـمـتـواترةُ، رواها أصـحـابٌ الصحاح والمسانيد والسنن.

فمنها: حديث أبي هريرة رضى الله عنه: أن ناسًا قالوا: يا رسول الله، هل نرى ربّنا يوم القيامة؛ فقال رسول الله ﷺ: «هَلُ تُضارون في رؤية القمر ليلة البدر؟ قالوا: لا يا رسول الله، قال: هل تضارون في الشمس ليس دونها سحاب؟. قالوا: لا. قال: فإنكم ترونه كذلك»، [الحديث اخرجاه في الصحيحين بطوله]،

وحديث جرير بن عبد الله البجلي رضى الله عنه قال: حَنَّا حلوسًا مع النبي 🍩، فنظر إلى القمر لطةً أربع عَشْرَة، فقال: إنكم سترون ربكم عيانًا، كما ترون هذا، لا تُضامون في رؤيته.. الحديث أخرجاه في الصحيحان.

وحديث أبي موسى عن النبي 🍩 قال: ،جنتان من فضة، أنيتُهما وما فيهما، وجنتان من ذهب، أنيتُهما وما فيهما، وما بَيْن القوم وبين أن يَرُوّا ربهم تبارك وتعالى إلا رداءُ الكبرياء على وجهه في حنة عدن،

قال: وقد روى أحاديث الرؤية نصو ثلاثين صحابيًا، ومَنْ أحاط بها معرفة يقطعُ بأنَ الرسولَ قالها، ولولا أنى التزمتُ الاختصارُ لسقتُ ما في الباب من الأحاديث. أهد (من شرح الطحاوية).

وقوله تعالى: ﴿ ثُمُّ إِنَّهُمْ لَصِنَالُو الصَّحِيمَ ﴾ يعني: ثم هم مع الصرمان من رؤية الرحمن من أهل النار، وَثُمْ يُقَالُ هُذَا الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تُكذِّبُونَ ﴿، كِمِا قِالَ تعالى: ﴿ يَوْمَ يُدَعُّونَ إِلَى نَارِ جَهَنَّمَ دَعًا (١٣) هَذِهِ النَّارُ الَّتِي كُنْتُمُّ بِهَا تُكَذَّبُونَ (١٤) أَفَسِحُرُ هَذَا أَمُّ أَنْتُمْ لاَ تُبْصِرُونَ (١٥) اصْلُوْهَا فَاصْبِرُوا أَوْ لاَ تَصْبِرُوا سَوَاءُ عَلَيْكُمْ إِنْمَا تُحْزُونَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿

#### الطور: ۱۳-۱۲].

قوله تعالى: ﴿ كُلُّ إِنَّ كُتَابِ الْأَثْرِارِ لَفِي عَلَيْنَ ﴿ : حقًا إنَّ كتاب الأبرار - جمع بانَ وهو من جمع بين العقيدة الصحيحة والعمل الصالح، كما سبق بيانُه في سورة الانفطار - لفي عليين، أي مصيرُهم إلى علَّين، بخلاف الفجار، فمصيرُهم إلى سجين، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَدُرِاكُ مَا عَلَيْونَ ﴾ سؤالُ لتفخيم شانه وتعظيم امره. والقولُ في قوله تعالى: ﴿ كُلْتُمَانُ مرقوم مو ما تقدم.

وقوله تعالى: ﴿ نَشْهَدُهُ الْمُقْرِبُونَ ﴾ يعنى: يشهده المقربون من ملائكة كلِّ سماء، وذلك من باب إظهار الشرف والفضيلة والكرامة، كما أنهم إذا أخذ أحدهم كتابه بيمينه قال: ﴿ هَاؤُمُ اقْرَءُوا كِتَابِيَةً ﴾ لنفس

الغرض. وقوله تعالى: ﴿ إِنْ الْأَبْرَارِ لَفِي نَعِيمٍ ﴾ سبق القول في تفسيره في سورة الانفطار، وقوله تعالى: ﴿ عَلَى الْأَرَائِكُ يَنْظُرُونَ ﴾ إلى سعة ما هم فيه وينظرون إلى الرب عز وجل، وقوله تعالى: ﴿ تَعْرفُ في وَجُوهِهُمْ مَصْرة النَّعِيمِ ﴾ أي: إذا نظرت في وجوههم عرفت من جمالها وبهائها ما هم فيه من النعيم النعيم العظيم، من الترف والدَّعة والسرور والرياسة. وقوله تعالى: ﴿ يُسْتَقُونَ مِنْ رَحِيقِ مَحْتُومُ والرياسة. وقوله تعالى: ﴿ يُسْتَقُونَ مِنْ رَحِيقِ مَحْتُومُ والرياسة. وقوله تعالى: ﴿ يُسْتَقُونَ مِنْ رَحِيقِ مَحْتُومُ الْجِنة وهو مختوم بالمسك. قال العلماء: إما أن يكون المراد بقوله: «ختامه مسك»: يعني أن القارورة قد ختمت بقوله: ولم تمسكها أيد، فإذا كان هذا الختام مِسْكًا، قبل، ولم تمسكها أيد، فإذا كان هذا الختام مِسْكًا، فكنف بالمشروب الداخليّ؛

وإما أنَّ يُراد بقوله تعالى: ﴿ خَتَامُهُ مِسِكُ ﴾ خَتَامُ الشَّارِبُ في خَتَامُ الشَّارِبُ في قعر الخَاس، وإذا كانت هذه الفضلةُ مسكًا، فكيف ناعلاها!!

وق وله تعالى: ﴿ وَفِي ذَلِكَ فَلْتِ تَنَافُسِ الْتُتَنَافِسُونَ ﴾ اسم الإشارة عائد على النعيم المذكور في قوله تعالى: ﴿ إِنُّ الأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ ﴾، وما بعده مما هو كالتفسير له، فذلك الذي ينبغي أن يتنافس فيه المتنافسون، لا حُطَامُ الدنيا الزائل، كما يفعل جهالُ الناس، وهذه الآية كقوله تعالى: ﴿ لمِثْلُ هَذَا فَلَيْعُمَلُ الْعَامِلُونَ ﴾ [الصافات: 13]

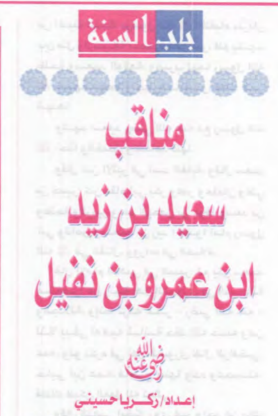
وقوله تعالى: ﴿ وَمِزَاجُهُ مِنْ تَسِنْيَمِ ﴾ آي: انَ الرحيق الموصوف ممزوج من شراب يُقالُ له تسنيم، وهو أشْرفُ شراب أهلِ الجنة، وقولُه تعالى: ﴿ عَيْنًا يَشْرُبُ بِهَا الْمُقَرِّبُونَ ﴾، أن الأبرار يُمزجُ لهم الرحيق بالتسنيم، أما المقريون فيشربون التسنيم وحده غير ممزوج ولا مخلوط.

قوله تعالى: ﴿إِنَّ النَّيْنَ آجُرَمُوا كَانُوا مِنَ النَّيْنَ الْمُرْمُوا كَانُوا مِنَ النَّيْنَ الْمُرْمُوا كَانُوا مِنَ النَّيْنَ الْمُرْمُوا كَانُوا ونعيم الأبرار، أَتَّبِعَه بِذِكْرِ حَالِ الفَجَارِ فِي الدَّنِيا وموقفهم من الأبرار، فقال: ﴿إِنُ النَّذِينَ أَحْرَمُوا كَانُوا مِنَ النَّيْنَ أَمْرُمُوا كَانُوا مِنَ النَّيْنَ أَمْرُمُوا كَانُوا مِنَ النَّيْنَ أَمْرُونَ بِهِم ويحتقرونهم، وَإِذَا مَرُوا بِهِمْ يَتَعَامَرُونَ ﴾ آي: إذا مر أحد المؤمنين بالمجرمين غمر بعضهم بعضا استهزاء وسخرية، ولا يجدون في صدورهم حرجا مما يفعلون، ﴿وَإِذَا النَّقَلَبُوا إِلَى آهَلِهِمُ الْقَلْبُوا فَكِهِينَ ﴾ يفعلون، ﴿وَإِذَا النَّقَلَبُوا إِلَى آهَلِهِمُ الْقَلْبُوا فَكِهِينَ ﴾ يفعلون، ﴿وَإِذَا النَّقَلَبُوا إِلَى آهَلِهِمُ الْقَلْبُوا فَكِهِينَ ﴾

مسرورين بما فعلوا من السخرية والاستهزاء، ﴿ وَإِذَا رَاؤُهُمْ قَالُوا إِنَّ هَؤُلَاءً لَضَالُونَ ﴾ وذلك من أثر الران، الذي قال الله تعالى: ﴿ بَلُّ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾، فلم يعودوا يعرفون معروفًا، ولا يُنكرون منكرًا، بل صاروا يرون المعروفَ منكرًا، والمنكر معروفًا، والهدى ضاللة، والضاللة هدى، ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ آمِنُوا كَمَا آمَنَ النَّاسُ قَالُوا أَنْؤُمِنُ كَمَا آمَنَ السُّفَهَاءُ أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَاءُ وَلَكِنْ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣]، قال تعالى: ﴿ وَمَا أُرْسِلُوا عَلَيْهِمْ حَافِظِينَ ﴾ يعنى: ما كلُّفناهم بمراقبتهم وحفُّظ أعمالهم، فلِمَ شَعْلُوا أَنْفُسُهُم بِهُم، ثُمْ قَالَ تَعَالَى: وَ فَالَّذُومُ الَّذِينَ آمِنُوا مِنَ الْكُفَّارِ يَضَّحَكُونَ ﴾، ﴿ جُزَّاءً وفَاقًا ﴾ [النبا: ٢٦]. قال العلماء: بيِّنُ أهل الجنةَ وأهل النار طاقات، متى شاءوا أن يفتحوها فتحوها، فيسخرون منهم كما كانوا منهم يسخرون، كما قال تعالى في سورة الصافات وقد وصف نعيم أهل الجِنة فقال: ﴿ فَأَقَّبُلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَسَاعَلُونَ (٥٠) قَالَ قَائِلُ مِنْهُمْ إِنِّي كَانَ لِي قَرِينُ (٥١) يَقُولُ أَئِنُّكُ لِمَنْ الْمُصِدُّقِينَ (٥٢) أَئِذًا مِثِّنًا وَكُنًّا تُرَابًا وَعِظَامًا أَئِنًا لَمَدِينُونَ (٥٣) قَالَ هَلْ أَنْتُمْ مُطْلِعُونَ (٥٤) فَاطْلَعَ فَرَاهُ فِي سَوَاءِ الجُحِيمِ (٥٥) قَالَ ثَاللُهِ إِنْ كِدْتَ لَتُرْدِينِ (٥٦) وَلَوُّلاَ نِعْمَةُ رَبِّي لَكُنْتُ مِنَ الْحُضَرِينَ (٥٧) أَفَمَا نَحْنُ بِمَيِّتِينَ (٥٨) إِلاَّ مَوْتَتَنَا الزُّولَى وَمَا نَحْنُ بِمُ عَذَبِينَ (٥٩) إِنَّ هَذَا لَهُ وَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ [الصنافات: ٥٠-١٠].

وقوله تعالى: ﴿ عَلَى الْأَرَائِكِ بِنَظُرُونَ ﴾ قد سبق القول فيه ، وقوله: ﴿ هَلْ ثُوْبِ الْكُفُّارُ مَا كَانُوا به يَفْعُونَ ﴾ يغنى: هل جُوزي الكفّار على ما كانوا به يسته برئون و بعنى: هل جُوزي الكفّار على ما كانوا به يسته برئون و بَعَم قد جُوزوا اوْفر الجزاء وأتمه ، وهذه الآيات كقوله تعالى: ﴿ قَالُوا رَبُنَا غَلَبَتُ عَلَيْنَا شِعُونَتُنَا وَكُنُا قَوْمًا ضَالَيْنَ (١٠٦) رَبُنَا أَخْرِجُنَا مِنْها فَالْمُونَ (١٠٨) قَالَ اخْسَتُوا فِيها وَلاَ تُكلّمُونِ (١٠٨) إِنْهُ كَانَ فَرِيقَ مِنْ عِبَادِي يقُولُونَ رَبّنا أَمَنَا فَاتُخَذَّتُهُوهُمُ لَنَا وَارْحَمْنَا وَآئَتَ خَيْرُ الرَّاحِمِينَ (١٠٩) فَاتَخَذَّتُهُوهُمُ الْيَوْمُ بِمَا صَبْرُوا أَنْهُمُ فَيْهُمُ الْيَوْمُ بِمَا صَبْرُوا أَنْهُمُ الْمُقَالِ وَانْتَهُمُ الْيَوْمُ بِمَا صَبْرُوا أَنْهُمُ الْمُؤْونَ ﴾ [المؤسن ٢٠٠]

جعلنا الله وسائر إضوائنا المسلمين من الفائزين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



الحمد لله رب العالمين، حمدًا طيبًا مباركا فيه كما يحب ربنا ويرضى، والصلاة والسلام على خير خلق الله والمصطفى رحمة وهداية للناس نبينا محمد وعلى آله وصحابته أجمعين والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، أما بعد:

فعن سعيد بن زيد أن أروى بنت أويس ادعت على سعيد أنه أخذ شيئًا من أرضها، فخاصمته إلى مروان بن الحكم، فقال سعيد: (نا كنت آخذ من أرضها شيئًا بعد الذي سمعتُ من رسول الله والله وا

00000000

هذا الحديث مـ تفق عليـ و واللفظ لمسلم، أخرجه مسلم في كتاب المساقاة باب "تحريم الظلم وغ صب الأرض وغيـرها" برقم (١٦١٠)، وأخرجه البخاري بنحوه في كتاب بدء الخلق باب "مـا جـاء في سبع أرضين" برقم (٣١٩٨)، وأخرجه بدون وأخرجه مختصرًا برقم (٢٤٥١)، وأخرجه بدون القصة الترمذي في كتاب الديات برقم (١٤١٨)، وكذلك الدارمي في سننه في كتاب البيوع باب من أخــ ذ شــ بــرًا من الأرض برقم" (٢٦٠٦)، وأخرجه الإمام أحمد من حديث عائشة وسعيد بن زيد (١٨٧١) - ١٩٠، ٢٨٧٨، ٣٨٨، ٢٣٤).

#### 👊 أولاً: ترجمة سعيد بن زيد رضي الله عنه 👊

هو سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل بن عبد العُزى بن ريّاح بن عبد الله بن قُرَّط بن ريرًاح بن عدي بن كعب بن لؤي، وامه فاطمة بنت بَعْجَة بن أمية بن خويلد بن خالد بن المعمّر بن حيان، من خزاعة، وكنية سعيد أبو الأعور، وهو ابن عم عمر بن الخطاب وصهره، كانت تحته فاطمة بنت الخطاب، وكانت أخته عاتكة بنت زيد بن عمرو تحت عمر بن الخطاب.

#### و خبرزیدبن عمروبن نفیل و

أخرج ابن سعد في الطبقات بسنده عن عامر بن ربيعة قال: كان زيد بن عمرو بن نفيل يطلب الدين، وكره النصرانية واليهودية وعبادة الأوثان والحجارة، وأظهر خلاف قومه واعتزال الهتهم وما كان يعبد أباؤهم، ولا يأكل ذبائحهم، فقال لي: يا عامر، إني خالفت قومي، واتبعت ملة إبراهيم وما كان يعبد وإسماعيل من بعده، وكانوا يصلون إلى هذه القبلة، فأنا أنتظر نبيا من ولد إسماعيل يبعث، ولا أراني أدركه، وأنا أومن به وأصدقه، وأشهد أنه نبي، فإن طالت بك مدة فرأيته فأقرئه مني السلام، قال عامر: قلما بن عمرو، وأقرأته منه السلام فرد عليه رسول الله على ورحم عليه، وقال: «قد رأيته في الجنة يسحب ذيولاً».

وآخرج أيضًا بسنده عن أسماء بنت أبي بكر رضى الله عنهما قالت: رأيت زيد بن عمرو بن

نفيل قائمًا مسندًا ظهره إلى الكعبة يقول: يا معشير قريش، ما منكم اليوم أحدٌ على دين إبراهيم غيري، وكان يحيى الموءودة؛ يقول للرجل إذا أراد أن يقتل ابنته: مهلا، لا تقتلها أنا أكفيك مؤنتها، فيأخذها فإذا ترعرعت قال لأبيها: إن شئت دفعتها إليك، وإن شئت كفيتك مؤونتها. قال: وسئل عنه النبي 🐲 فقال: ﴿يُبِعِثُ يُومِ القيامة أمة وحده.

وقد ذكر عن سعيد بن المسيب أنه ذكر زيد بن عمرو بن نفيل فقال: توفي وقريش تبني الكعبة قبل أن ينزل الوحى على رسول الله 🐉 بخمس سنين، ولقد نزل به وإنه ليقول: أنا على دين إبراهيم، فاسلم ابنه سعيد بن زيد أبو الأعور واتبع رسول الله 👛 ، وأتى هو وعصر بن الخطاب رسول الله ت فسالاه عن زيد بن عمرو فقال رسول الله 🍜: ﴿غَفَرِ اللَّهُ لَزِيدُ بِنَ عَمِرُو ورحمه، فإنه مات على دين إبراهيم. قال: فكان المسلمون بعد ذلك البوم لا يذكره ذاكر منهم إلا ترحم عليه واستغفر له، ثم يقول سعيد بن المسيب: رحمه الله وغفر له.

#### و ذكر اسلام سعيد بن زيد وجهاده و

اسلم سعيد بن زيد قبل دخول النبي على دار الأرقم وقبل أن يدعو فيها، وساق ابن سعد في طبقاته قال: لما هاجر سعيد بن زيد إلى المدينة نزل على رفاعة بن عبد المنذر أخي أبي لبابة. وقال: أخي رسول الله 🀲 بين سعيد بن زيد ورافع بن مالك الزُّرقي، بينما قال ابن الأثير في أسد الغابة: أخى رسول الله 👺 بينه وبين أبَّيُّ بن كعب رضى الله عنه.

لم يشبهد بدرًا رضى الله عنه، وذلك لأنه كان قد أرسله رسول الله 🐲 هو وطلحة بن عبيد الله رضى الله عنه قبل خروجه 🐲 من المدينة بعشر يتحسسنان خبر العير، فبلغا الحوراء، فلم يزالا مقيمين هناك حتى مَرَّتُ بِهِم العيرِ، فَتَسَاحَلَتُ، فبلغ نبى الله الخبر قبل مجيئهما، فُنُدَبَ أصحابه وخرج يطلب العير، فتساحلَتُ وساروا الليل والنهار، ورجع طلحة وسعيد إلى المدينة ليخبرا رسول الله 🎏 الخبر، ولم يعلما بخروجه، فقدما المدينة يوم الوقعة بيدر، فخرجا

من المدينة ليلحقا برسول الله 📚 ، فلقياه بتُرْبَانُ بين مَلَلُ و السِّيَّالة منصرفًا من بدر، فلم يشهد طلحة وسعيد الوقعة، وضرب لهما رسول الله 🐲 بسهمانهما وأجورهما بيدر، فكانا كمن

وشبهد سعيد رضي الله عنه مع رسول الله 👛 أحدًا والخندق والمشاهد كلها.

وقال ابن الأثير في أسد الغابة: وقال سعيد بن جبير: كان مقام أبي بكر وعمر وعثمان وعلى وطلحة والزبير وعبد الرحمن بن عوف وسعد بن أبى وقاص وسعيد بن زيد ؛ كانوا أمام رسول الله 📚 في القتال، ووراءه في الصلاة.

قال الإمام الذهبي في السير: لم يكن سعيد متاخرًا عن رتبة أهل الشورى في السابقة والجلالة، وإنما تركه عمر - رضى الله عنه -لئلا يبقى له فيه شائبة حظ، لأنه ختنه وابن عمه، ولو ذكره في أهل الشوري لقال الرافضي: حَابِي ابنَ عمه. فأخرج منها ولده وعصبته. فكذلك فليكن العمل لله تعالى.

وقال الذهبي أيضنًا: روى غير واحد عن مالك قال: مات سعيد بن زيد وسعد بن أبي وقاص بالعقيق. وقال الواقدى: توفى سعيد بن زيد سنة إحدى وخمسين، وهو ابن بضع وسبعين سنة، وقيل: توفى سنة ثمان وخمسين بالعقيق، وخرج البه ابن عمر رضى الله عنهما، فغسله وحنطه وصلى عليه، وقالت عائشة بنت سعد بن أبي وقاص: غُسُلُ سعيدَ بنَ زيد سعدُ بنُ أبي وقاص وحنطه، ونزل في قبره سعدُ بن أبي وقاص وابن عمر، وصلى عليه ابن عمر.

#### وو ثانيا : شرح الحديث وو

في هذا الحديث قصة أرُوى بنت أويس مع سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل رضى الله عنه، وأنها ادُعَتُ عليه أنه اقتطع ضغيرة (أي جزءًا مينيًا كالحدار) من أرضها وضمها إلى أرضه، فَشَكَتُ اللهِ مروانَ بن الحكم والى المدينة أيام معاوية بن أبي سفيان رضى الله عنهما، فلما أرسل مروان إلى سعيد بن زيد رضى الله عنه، وحضر سعيد عند مروان؛ قال سعيد: أنا كنت اخذ من أرضها شيئًا بعد الذي سمعت من رسول

الله 🍇 ؟ أي أن سعيدًا رضى الله عنه تساءل متعجبًا عما ادعته هذه المرأة بشأنه، فقال له مروان: وماذا سمعت من رسول الله 🍪 🤋 فروى سعيد الحديث، قائلاً: سمعت رسول الله 👺 يقول: «من أخذ شيرًا من الأرض ظلمًا طُوَّقه إلى سبع أرضين، استدل على عدم فعل ما ادعته المراة انه يقف عند نص حديث النبي 🍩 ولا

وقد حاء في بعض روايات القصة أن سعيدًا ترك لها ما ادعته، وهذا غاية الورع والتقوى، ولذلك قال له مروان: لا أسالك بينة بعد هذا.

واما قوله: «من أخذ شبراً». ففي بعض الروايات في الصحيح: «من أخذ شيئًا»، والروايات بفسر بعضها، بعضًا فشيثًا أعم من الشبر. ومعناه من أخذ قليلاً من الأرض أو كثيرًا يظلم فإنه يعاقب به يوم القيامة.

وقوله: «طُوتُه إلى سبع أرضين، قال النووي في شرح مسلم: «الأرضُونَ بفتح الراء، وفيها لغة قلطة بإسكائها، قال: حكاه الجوهري وغيره. قال العلماء: هذا تصريح بأن الأرض سبع طبقات، وهو موافق لقوله تعالى: ﴿ سَنَّعَ سَمُواتِ وَمِنْ الأَرْض مِثْلُهُنَّ ﴾. وقولُ من قال: المراد بالصديث سبع أرضين من سبعة أقاليم، لا أن الأرض سبع طباق، تأويل باطل أبطله العلماء.

«طوقه» له أوجه ذكرها الصافظ في الفتح: أحدها أنه يكلف نقل ما ظلم منها في القيامة إلى المحشر، ويكون كالطوق في عنقه. وثانيها: أنه معاقب بالخُسنْف إلى سبع أرضين أي فتكون كل أرض في تلك الحالة طوقًا في عنقه، وهذا الوجه يؤيده حديث ابن عمر ثالث أحاديث الباب بلفظ: مخسف به يوم القيامة إلى سبع أرضين، وثالثها كالأول ولكن بعد أن ينقل حميعه يجعل كله في عنقه طوقًا، ويعظم قدر عنقه حتى يسع ذلك، كـمـا ورد في غلظ جلَّد الكافر ونحـوه. ورابعها: يحتمل أن يكون المراد أنه يكلف أن بجعله له طوقاً، ولا يستطيع ذلك فيعذب بذلك.

وخامسها: بحتمل أن يكون التطويق تطويق الاثم، والمراد به أن الظلم المذكور لازم له في عنقه لزوم الإثم.

وسادسها: بحتمل أن تتنوع هذه الصفات

لصاحب هذه الجناية، أو تنقسم هذه الصفات على أصحاب هذه الجناية فيعذب بعضهم بهذا ويعضهم بهذا بحسب قوة المفسدة وضعفها.

وأما سعيد بن زيد رضى الله عنه فبعد ما روى الحديث وين براءته من الظلم، وتنازل للمرأة عن الذي ادعته كذبًا وظلمًا وزورًا، بعد ذلك كله، توحُّهُ إلى الله تعالى بالدعاء على أروى ينت أويس قائلاً: اللهم إن كانت كاذبة فاعم يصرها، وفي رواية لمسلم فعَمُّ يصرها، واقتلها في أرضها، وفي رواية واجعل قبرها في دارها، وفي رواية أخرى واجعل قبرها في بئرها وانظر إلى ورع الصحابة في مثل قول سعيد: اللهم إن كانت كاذبة، ولم يدعُ عليها مباشرة. قال ابن عبد الدر: فعمنت أروى، وجاء سيل فأبدى ضغيرتها، فرأوا حقها خارجًا من حق سعيد، فجاء سعيد إلى مروان، فقال: أقسمت عليك لتركبن معى ولتنظرن إلى ضفيرتها، فركب معه مروان وركب أناس معهما حتى نظروا إليها. ثم إن أروى خرجت في بعض حاجتها بعدما عميت فوقعت في البئر فماتت. قال: وكان أهل المدينة يدعو بعضهم على بعض يقولون: أعماك الله كما أعمى أروى يريدونها، ثم صار أهل الجهل بقولون: أعماك الله كما أعمى الأروى، يريدون الأروى الحيوان الوحشى المعروف يظنونها، ويقولون: إنها عمياء، وهذا جهل منهم.

#### وو ثالثًا: من فوائد الحديث وو

- ١- تحريم الظلم و الغصب وتغليظ عقويته.
- ٧- إمكان غصب الأرض وأنه من الكبائر.
- ٣- أن من ملك أرضًا ملك أسفلها إلى منتهى الأرض، وله أن يمنع من يحفر تحتها بغير
- £ أن من ملك ظاهر الأرض ملك باطنها مما فيه من حجارة ثابتة وأبنية ومعادن ونحوها.
- ٥- في الحديث منقبة عظيمة لسعيد بن زيد رضى الله عنه، حيث أحييت دعوته ورأى الناس أثرها بأعينهم، وكذلك ورعه، وعدم إثارة الخلاف مع المرأة التي شكته، وأنه تنازل عن حقه لدعواها مع احتجاجه بالحديث على أنه لا يمكن أن يظلم لأن الحديث يدل على تحريم الظلم.

#### و رابعاً: بعض مناقب سعيد بن زيد رضى الله عنه وه

#### ١- اختياره الضرب والهوان على الكفر.

عن سعيد بن زيد قال: لقد رايتني وإن عسر لموثقي على الإسالام أنا وأخته، وما أسلم. اخرجه البخاري. ومعناه أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه كان قبل أن يسلم يعذب سعيدًا وزوجة فاطمة بنت الخطاب بسبب إسلامهما، ومع ذلك كان سعيد رضى الله عنه يتحمل ذلك فى سىبل دىنه.

#### ٧- سعيد أحد العشرة المشبهود لهم بالجنة:

عن عبد الرحمن بن عوف رضى الله عنه قال: قال رسول الله 😅: «أبو بكر في الجنة، وعمر في الحنة، وعشمان في الجنة، وعلى في الجنة، وطلحة في الجنة، والزبير في الجنة، وعبد الرحمن بن عوف في الجنة، وسعد بن أبي وقاص في الجنة، وسعيد بن زيد في الجنة، وأبو عبيدة بن الجراح في الجنة. (الترمذي، وصححه الالباني في صحيح الجامع برقم: ٥٠). وقد اخرجه الإمام احمد وابن ماجه من

#### ٣- سعد ممن شهد لهم الرسول 🛎 بالشهادة: - يركان والعام الميطان وإياا

حديث سعيد بن زيد رضى الله عنه، وهو أصح

من حديث عبدالرحمن.

عن سعيد بن زيد، وأنس بن مالك، وبريدة، وابن عباس رضى الله عنهم أجمعين. قال سعيد بن زيد رضى الله عنه: اشبهد أن عليًا من أهل الجنة. قبل: وما ذاك وقال: هو في التسعة، ولو شئت أن أسمى العاشر لسميته، قال: اهتز حراءً، فقال رسول الله 👺: «اثبت حراءُ فإنه ليس عليك إلا نبي أو صديق أو شهيد". قال: ورسول الله 🐲 ، وأبو بكر، وعمر، وعثمان، وعلى، وطلحة، والزبير، وعبد الرحمن بن عوف، وسعد، وأنا، يعنى نفسه، فاما حديث سعيد فاخرجه أحمد وابو داود والقرمذي وابن ماجه، وأما حديث أنس وبريدة فأخرجه أحمد، وحديث ابن عباس أخرجه الطبراني (وصححه الألباني).

هذا. ولا شك أن سعيدًا من السابقين الأولين من المهاجرين، وأنه معدود في البدريين مع أنه

لم يشبهد الوقعة، لكن رسبول الله 👛 أسبهم له، وآثبت له أجره، وهو كذلك ممن بايعوا تحت الشجرة، وهو ممن انفقوا من قبل الفتح وقاتلوا، وهو من اوائل خير أمة اخرجت للناس، وهو من الأمة الوسط التي تكون شهداء على الناس، إلى غير ذلك مما أفاء الله سيحانه وتعالى على هذه الفئة وهذا القرن من الناس الذي شهد له النبي 👛 انه خير الأمة على الإطلاق.

ثم نختم الحديث عن العشرة بما كتبه الإمام الذهبي رحمة الله عليه في نهاية ترجمة سعيد بن زيد رضى الله عنه، قال:

فهذا ما تيسر من سيرة العشرة، وهم أفضل قريش، وأفضل السابقين المهاجرين، وأفضل المدردين، وافضل أصحاب الشجرة، وسادة هذه الأمة في الدنيا والأخرة.

فابعد الله الروافض، ما أغواهم وأشد هواهم، كيف اعترفوا بفضل واحد منهم وبخسوا التسعة حقهم وافتروا عليهم بانهم كتموا النص في على أنه الخليفة. فوالله ما جــرى من ذلك شيء، وأنهم زوروا الأمــر عنه برُعمهم، وخالفوا نبيهم، وبادروا إلى بيعة رجل من بنى تيم يتجر ويتكسب، لا لرغبة في أمواله، ولا لرهبة من عشيرته ورجالة، ويحك!! أيفعل هذا من له مسكة عقل ° ولو جاز هذا على واحد لما جاز على جماعة، ولو جاز وقوعه من حماعة لاستحال وقوعه والحالة هذه من الوف من سادة المهاجرين والأنصار، وفرسان الأمة وأبطال الإسالام، لكن لا حسلة في بُرَّء الرفض فانه داء مزمن ومرض عُضَّال، والهدى نور يقذفه الله في قلب من بشاء، فلا قوة إلا بالله.

نسال الله تعالى أن يثبتنا على الحق الذي كان عليه رسول الله 👺 وأصحابه، وأن يثبت حَبُّ الله عــز وجِل وحب رســول الله 👺 وحب اصحابه في قلوبنا، وأن يرزقنا بحبهم الجنة في الفردوس الأعلى مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقًا.

وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وعلى اله وصحبه اجمعين، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# 

الحمدُ لله وكفى، والصلاة والسلام على النبيّ المصطفى، صلى الله عليه وآله وسلم، أما بعدُ:
فإنَّ قراءة سير الصحابة والاقتداء بهم، نهجٌ عفل عنه البعض وطواه النسيان عند آخرين،
ومعرفة سيرتهم وفضائلهم سببٌ لمحبتهم، وقد قال رسول الله عنه المرء مع من أحب، ويتاكد
الفضل والخير في الخلفاء الأربعة لسابقتهم في الإسلام وبلائهم وجهادهم، عاشُوا مع نبيّهم محمد
على ﴿ اَمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتّبَعُوا النّورَ الّذِي أَنْزِلَ مَعَهُ أُولَئِكُ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾

[الأعراف: ١٥٧].

## إعداد/

عليك نبى وصدِّيق وشهيدان». [البخاري: ٣٦٧٥].

وأبو بكر - رضي الله عنه - أول من دعا إلى الله من الصحابة، فأسلم على يديه أكابر الصحابة، ومنهم عثمان بن عفان، وطلحة، والزبيس، وعبد الرحمن بن عوف، وأبو عبيدة - رضي الله عنهم أجمعين -. فمن سره أن ينظر إلى عتيق من النّار فلينظر إلى أبي بكر، كيف لا، وقد أعلنَ رسول الله وهو على منبره خطيبًا: إنّ أمنُ النّاس علي في صحبته وماله: أبو بكر، ولو كنت متخذًا خليلاً غير ربي لاتخذت أبا بكر، ولكن أخوة الإسلام ومودتُه، لا يبقى بابٌ في المسجد إلا بابَ أبي بكر، ومعلم (٢٩٠٤).

وقال ﷺ: ﴿إِن الله بعثني إليكم فقلتم كذبت، وقال ابو بكر: صدق وواساني بنفسه وماله، فهل انتم تاركوا لي صاحبي ؟. [البخاري: ٣٦٦١].

ويزدادُ الأمرُ وضوحًا حين يقول عليه الصلاة والسلام: «ما لأحد عندنا يدُ إلا وقد كافاناه، ما خلا أبا بكر، فإنَّ له عندنا يدُ إيكافئه الله بها يومَ القيامة، وما نفعني مالُ أحد قط ما نفعني مال أبي بكر، ولو كنتُ متخذاً خليلاً، لاتخذت أبا بكر خليلاً، ألا وإن صاحبكم خليل الله، [اخرجه الترمذي وصححه الالباني صحيح الجامع: ٥٦٦١].

لقد كان - رضي الله عنه - يسابقُ إلى الخيراتِ، ويبادرُ إلى صنوفِ البرّ والإحسان، ومواساةِ ذوي

قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله-: وأما الخلفاء الراشدون والصحابة، فكل خير فيه المسلمون إلى يوم القيامة من الإيمان والإسلام والقرآن والعلم والمعارف والعبادات، ودخول الحنَّة، والنحاة من النار، وعلو كلمة الله، فإنما هو بيركة ما فعله الصحابة الذبن بلِّغوا الدِّبن وجاهدوا في سبيل الله، وكل مؤمن أمن بالله، فللصحابة - رضي الله عنهم - الفضل عليه بإذن الله إلى يوم القيامة، وخير الصحابة تبع لخير الخلفاء الراشدين، فهم كانوا أقوم بكل خير في الدِّين والدنيا، كانوا والله أفضل هذه الأمة، وأبرها قلوبًا، وأعمقها علمًا، وأقلها تكلفًا، قوم اختارهم الله لصحبة نبيه 🐲 وإقامة دينه فاعرفوا لهم فضلهم، واتبعوهم في آثارهم، وتمسكوا بما استطعتم من أخلاقهم ودينهم فإنهم كانوا على الهدى المستقيم، وقد أثنى الله عليهم واعدُ لهم الحسني فقال تعالى: ﴿ وَالسَّابِقُونَ الْأُولُونَ منَ الْمُهَاحِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالْذِينِ اتَّبِعُوهُمُّ بِإِحْسَانِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ [التوبة: ١٠٠]، وأثنى عليهم رسول الله 🐲 فقال: «خير الناس قرني،، ثمُّ الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم». [متفق عليه: البخاري: ۲۰۲۲، ومسلم: ۲۰۲۲]

وهذه وقفةً مع سيرةِ رجِلٍ من هؤلاءَ الرَّجِال، بل إنه رجِلُ لا كالرجالِ، إنه الصديقُ أبو بكر خليـفةُ رسولِ الله ﷺ.

أول من أسلم من الرجال، وقد وصفه الرسول 🏖 بالصديق.

•صَعِدَ رسولُ الله ﷺ أحدًا ومعه أبو بكر وعمر وعثمان، فرجف بهم، فقال ﷺ: «اثبت أحد، فإنما

الصاجباتِ، صلى رسبول الله 👺 الفجيرَ ذاتَ يوم بأصحابه، فلما قضى صلاته قال: «أبُّكم أصبحَ اليومَ صائمًا"، قال أبو بكر: أنا، قال: فمن تبع منكم البوم حِنَارَةً؟، قال أبو بكر: أنا. قال: «فمن أطعم منكم اليوم مسكينًا؟، قال أبو بكر: أنا. قال: «فمن عاد منكم البوم مريضًا؟، قال أبو بكر: أنا. فقال رسول الله 🥰: «ما اجتمعن في امرئ إلا دخل الجنة، [مسلم: ١٠٢٨].

فكان رضى الله عنه اتقى الأمة بدلالة الكتاب و السنة

قال الله تعالى: ﴿ وَسَيُجَنَّبُهَا الْأَتْقَى (١٧) الَّذِي نُؤْتِي مَالَهُ يَتَـزَكُى (١٨) وَمَا لأَحَد عِنْدَهُ مِنْ نِعْمَةٍ تُحْزَى (١٩) إِلاَّ ابْتِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِ الأَعْلَى ﴾

#### [اللبل: ١٧-٢٠]،

قد ذكر غير واحد من أهل العلم أنها نزلت في أبى بكر، ولقد كان أبو بكر أسرع إلى الفطنة والإدراكِ فيما يُعرِّضُ به النبيُّ 😂 لأصحابه من التلميح دون التصريح.

يُحدُّثُ أبو سعيد الخدريُّ رضى الله عنه يقول: حلس رسول الله 🛎 على المنبر يومًا فقال: «عبدً خيَّرهُ اللَّهُ أَنْ يؤتيَه زهرةَ الدنيا وبين ما عندهُ فاختارَ ما عندهُ، فيكي أبو بكر، وقال: فديناك بأبائنا وأمهاتنا، فكان رسول الله تلك هو المحير. وكان أبو بكر أعلَمنا به. [البخاري: ٣٩٠٤، ومسلم: ٢٣٨٢]

ولقد كان رضى الله عنه خير خليفة، أرحمَ الناس وأحناهم عليهم في عفة وصدق ودعة وحزم، وأناة وكياسة، ويقظة ومتابعة، وهذه خطبته بعد أخذ السعة: «أنها الناس، إنى قد وُلْيت عليكم ولست بضيركم، فإنْ أحسنت فأعينوني، وإن أسأت فقوَّموني، الصدق أمانة، والكذب خيانة، والضعيف فيكم قوي عندي حتى أخذ الحق له إن شياء الله، والقوي فيكم ضعيف عندي حتى آخذ الحق منه إن شاء الله الله، لا يدع قوم الجهاد في سبيل الله إلا صَربهم الله بالذل، ولا تشبيع الفاحشة في قوم قط إلا عمهم الله بالبلاء، أطيعوني ما أطعت الله ورسوله، فإذا عصيت الله ورسوله فلا طاعة لي عليكم».

عاتب اللهُ جميع الناس في النبيُّ الله إلا أبا بكر رضى الله عنه، قال الله تعالى: ﴿ إِلَّا تَنْصُرُوهُ فَقَدُ نَصِرَهُ اللَّهُ إِذْ آخُرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ثَاثِيَ اثَّنَّيْنَ إِذْ هُمَّا في الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لاَ تَحْزَنُ إِنَّ اللَّهُ مَعْنَا ﴾

قال الحسن: والله لقد عاب الله عز وجل أهل الأرض جميعًا إلا أبا بكر رضى الله عنه.

#### [ذكره السيوطي في الدر المنثور ٢٠٠/٤].

إنَّ أَبَا بِكُر رضَى اللَّهُ عَنْهُ بِأَفْعَالُهُ الْجَمْيِلَّةُ، ومبادراته المتنوعة بدخلُ الجنة ليس من باب واحد، ولكن من أبواب الجنة جميعها، فلقد عدَّدُ رسول الله الجنة، فكان مما قال: من كان من أهل الصلاة دُعي من باب الصلاة، ومن كان من أهل الصهاد دُعي من بأب الجهاد، ومن كان من أهل الصدقة دُعى من باب الصدقة، ومن كان من أهل الصيام دُعي من باب الصيام، فقال أبو بكر رضى الله عنه: من على الذي يُدعى من تلك الأبواب من ضرورة؟ وهل يدعى من كلَّها أحدُ يا رسولُ الله؟ قال: منعم، وأرجو الله أن تكون منهم يا أبا بكره. [البخاري: ١٨٩٧، ومسلم: ١٠٢٧].

ومن أجل هذا فلا جرم أنَّ يقول عمرٌ وعلىُّ رضى الله عنهما: ما سبقنًا أبا بكر إلى خير قط إلا سَبقَّنَا

وقد حث رسول الله 🍜 على الصدقة، فأتى أبو بكر بكل ما عنده، فقال له رسول الله 🏂: ﴿يَا أَمَّا بِكُرِ، ما أبقيت لأهلك؟ قال: أبقيت لهم الله ورسوله [الترمذي وأبو داود وحسنه الالباني].

ومع هذا كان رضى الله عنه إذا مدَّعَهُ مادحٌ قال: «اللهم أنت أعلم منى بنفسى، واغفر اللهم لي ما لا يعلمون، واجعلني خيرًا مما يظنون.

#### السهقي في شعب الإيمان].

والحديثُ يطولُ في مسيرة لا ينقضي منها العجبُ، فهل تعى الأمةُ في أعقاب الزمن، وفي مواضع الفتن المجدد من تاريخها؟ أم هل يعي شبابُها أنُّ روحُ التاريخ يكمنُ في سير الرَّجال الأفذاذ؟ ولكن ما الحيلة إذا كان الرُّجالُ لا يقدُّرون

عن مسروق رضى الله عنه أنه قال: حُب أبي بكر وعمر ومعرفة فضلهما من السنة. وقبل للحسن: حب أبي بكر وعمر من السنة ؟ قال: لا، بل فريضة.

وقد ذكر ابن الجوزي: أنَّ السلف كانوا يُعلَّمون أو لادهم حد أبي بكر وعمر كما يعلمونهم السور من القرآن، وعلى هذا بتأكد بيان علم الصحابة ودينهم وفضائهام، رضى الله عن أبى بكر وعمر وجميع أصحاب رسول الله 👺 ، ومن تبعهم بإحسان إلى بوم الدِّينَ.



# و مشروع تيسير حفظ السنة و إعاد من صحيح الأحاديث القصار

١٢٦٠ - عن رَبِيعَة بْن كَعْبِ الأُسْلَمِيُّ رضى الله عنه قال: (كُنْتُ أَبِيتُ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ 🛎 فَأَتَيْتُهُ بِوَضُوئِهِ وَحَاجَتِهِ فَقَالَ لِي: «سَلْ» فَقُلْتُ: أَسْأَلُكَ مُرَافَقَتَكَ فِي الجْنُةِ. قَالَ: «أَوْ غَيْرَ ذَلِكَ؟» قُلْتُ: هُو ذَاكَ. قَالَ: «فَأَعِنِّي عَلَى نَفْسِكَ بِكُثْرَةَ السُّحُودِي مِ (٤٨٩) دِ (١٣٢٠) تِ (٣٤١٦) نِس (١١٣٧) هِ (٣٨٧٩).

١٢٦١ – عَنْ الْعَيَّاسِ بْنِ عَبْدِ الْمُطُّلِبِ رضى الله عنه أنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ 🎏 يَقُولُ: ﴿إِذَا سَجَدَ الْعَبْدُ سَجَدَ مَعَهُ سَبِّعَةُ أَطْرَافٍ وَجَهُهُ وَكَفَّاهُ وَرُكْبَتَاهُ وَقَدَمَاهُ»م (٤٩١) حم (١٧٦٤) د (٨٩١) ت (٢٧٢١ هـ (٨٨٥).

١٢٦٢ - عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْن عَبَّاس رضى الله عنهما أنَّهُ رَأَى عَبْدَ اللَّهِ بْنَ الحَّارِثِ يُصلِّى وَرَأْسنُهُ مَعْقُوصٌ مِنْ وَرَائِهِ، فَقَامَ فَجَعَلَ يَحُلُّهُ فَلَمَّا انْصِرَفَ ٱقْبَلَ إِلَى ابْن عَبَّاسِ فَقَالَ: مَا لَكَ وَرَأْسِي ۖ فَقَالَ: إِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ 🞏 يَقُولُ: «إِنَّمَا مَثَلُ هَذَا مَثَلُ الَّذِي يُصِلِّي وَهُوَ مَكْثُوفٌ» م (٤٩١) حم (٢٧٦٧) د (٦٤٧) حب (٢٢٨٠).

- ١٢٦٢ عَنْ الْدَرَاءِ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ 👺 : «إِذَا سَجَدْتَ فَضَعْ كَفُيْكَ وَارْفُعْ مِرْفَقَيْكَ» م (١٤٦٤ –

١٢٦٤ - عَنْ مَيْمُونَةَ رضي الله عنها قَالَتْ: كَانَ النَّبِيُّ 🎏 إِذَا سَجَدَ لَوْ شَاءَتْ بُهْمَةٌ أَنْ تَمُرُّ بَيْنَ يَدَيْهِ لِمُرَّثُ) م (٤٩٦) حم (٢٦٨٧٢) د (٨٩٨) هـ (٨٩٠)

-١٢٦٠ عَنْ مَيْمُونَةَ رضى الله عنها زَوْج النَّبِيِّ ﷺ قَالَتْ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا سَنَجَدَ خَوًى بِيَدَيْهِ يَعْنِي جَنَّجَ حَتَّى يُرَى وَضَبَحُ إِبْطَيْهِ مِنْ وَرَائِهِ وَإِذَا قَعَدَ اطْمَأَنَّ عَلَى فَحْذِهِ الْيُسْرَى) م (٤٩٧) حم (٢٦٨٨٢).

١٢٦٦ – عَنْ مُوسَى بْنِ طَلْحَةَ عَنْ أَبِيهِ رِضَى الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ 🎏 : ﴿إِذَا وَضَعَ أَحَدُكُمْ بَيْنَ يَدَيْهِ مثَّلَ مُؤْخَرَةِ الرِّحْل فَلْيُصِلِّ وَلاَ يُعَال مَنْ مَرَّ وَرَاءَ ذَلكَ، م (٤٩٩) حم (١٣٨٨) د (١٨٥٠) ت (١٣٢٥) هـ (١٤٠٠) حب (٢٣٧٩).

- ١٣٦٧ عَنْ عَائِشَةَ رضي الله عنها أنَّهَا قَالَتْ: سُئِلَ رَسُولُ اللَّهِ 🍜 عَنْ سُئْرَةِ الْمُصَلِّي، فَقَالَ: «مِثْلُ مُؤْخِرَةِ الرّحْل، م (۵۰۰) نس (۷٤٥).

- ١٢٦٨ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْن عُمَرَ رضى الله عنهما أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿إِذَا كَانَ أَحَدُكُمْ يُصَلِّى فَلَا يَدَعْ أَحَدًا يَصُرُّ بَيْنَ يَدَيْهِ، فَإِنْ أَبَى فَلْيُقَاتِلْهُ فَإِنْ مَعَهُ الْقَرِينَ، م (٥٠٠) حم (٥٥٨) هـ (٩٥٥) حب (٢٣٦٢).

- ١٢٦٨ عَنْ أَبِي ذَرِّ رضِي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِذَا قَامَ أَحَدُكُمْ يُصِلِّي فَإِنَّهُ يَسْتُرُهُ إِذَا كَانَ بَيْنَ يَدَيْهِ مِثْلُ اَخْرَةِ الرِّحْل، فَإِذَا لَمْ يَكُنْ بَيْنَ يَدَيْهِ مِثْلُ اَخْرَةِ الرَّحْل فَإِنَّهُ يَقْطَعُ صَلَاتَهُ الحَمَارُ وَالْمُرْأَةُ وَالْكَلْبُ الأسودُ، م (٥١٠) حم (٢١٤٣٦) د (٧٠٧) ت (٢٣٨) هـ (٩٥٢) نس (٧٤٩).

• ١٢٧ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ 🌼 : «يَقْطَعُ الصَّلَاةَ المُرْآةُ وَالحَمَارُ وَالْكَلْبُ. وَيَقِي ذَلِكَ مِثْلُ مُؤْخِرَةِ الرُحْلِ». م (٤١١) حم (٧٩٨).

-١٢٧١ عَنْ عَائِشَنَةَ رضَى الله عنها قَالَتْ: كَانَ النَّبِيُّ 👺 يُصلِّي مِنْ اللَّيْلِ وَأَنَا إِلَى جَنْبِهِ وَأَنَا حَائِضٌ وَعَلَيٌّ مِرْطُ وَعَلَيْه يَعْضُهُ إِلَى جَنْبِه. مِ (٥١٤) د (٢٧٠) سَن (٧٦٧) هـ (٦٥٢).

- ١٢٧٢ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿لَا يُصَلِّي أَحَدُكُمْ فِي الثُّوبِ الْوَاحِدِ لَيْسَ

عَلَى عَاتَقَتُهُ مِنْهُ شَيَيْءُ ﴿ ٥١٦) حِم (٧٣١) د (٢٢٦) نس (٧٦٨).

١٢٧٣ عَنْ جَابِر رضي الله عنه قَالَ: رَآئِتُ النّبِيُ عَنْ يُصَلّي فِي ثُوْب وَاحِدٍ مُتَوَشّحًا بِهِ. م (١٤١٢).
 ١٢٧٤ عَنْ حُدَيْفُةٌ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَنْ: «فُضّلْناً عَلَى النّاسِ بِثَلَاثِ؛ جُعلِتْ صُفُوفُنا كَمُ خُدُنَيْفُةً رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَنْ: «فُضّلْناً عَلَى النّاسِ بِثَلَاثِ؛ جُعلِتْ صُفُوفُنا كَمَا فُودُ اللّهُ عَنْ حُدَيْدُ اللّهُ عَنْ حُدَيْدُ اللّهُ عَنْ الأُرْضُ كُلُّهَا مَسْجِدًا، وَجُعلِتْ تُرْبَتُهَا لَنَا طَهُورًا إِذَا لَمْ نَجِدُ اللّهَ عَنْ وَذَكَرَ خَصَلّةً أَخْرَى) م (٢٥١) م (٢٥١).
 أَخْرَى) م (٢٥١) م (٢٥١).

الْكَلِم، وَنُصِرْتُ بِالرُّعْبِ، وَأُحِلَّتْ لِيَ الْغَنَائِمُ وَجُعِلَتْ لِيَ الْأَرْضُ طَهُورًا وَمَسْجِدًّا، وَأُرْسِلْتُ إِلَى الخُلْقِ كَافَّةً الْكَلِم، وَنُصِرْتُ بِالرُّعْبِ، وَأُحِلَّتْ لِيَ الْغَنَائِمُ وَجُعِلَتْ لِيَ الْأُرْضُ طَهُورًا وَمَسْجِدًّا، وَأُرْسِلْتُ إِلَى الخُلْقِ كَافَّةً وَخُتِمْ بِي النَّبِيُّونَ، مِ (٣٢٠) حم (٩٣٤٨) ت (١٥٥٣) هـ (٣٦٧)،

لَّالْآُلُ عَنَّ مُصْعَبِ بْنِ سَعْدِ قَالَ: صَلَّيْتُ إِلَى جَنْبِ آبِي قَالَ: وَجَعَلْتُ يَدَيُّ بَيْنَ رُكْبَتَيُّ، فَقَالَ لِي: أَبِي اضْرِبْ بِكَفَّيْكَ عَلَى رُكْبَتَيْكَ، قَالَ: ثُمَّ فُعَلْتُ ذَلِكَ مَرَّةً أُخْرَى فَضَرَبَ يَدَيُّ وَقَالَ: إِنَّا نُهِينَا عَنْ هَذَا وَأُمِرْنَا أَنْ نَضْرِبَ بِالْأَكُفُّ عَلَى الرُكْبِ. [أي في الركوع]. م (٥٣٥) حم (٧٩٠) د (٧٦٨) ت (٢٥٩) نس (١٨٣١) هـ (٨٧٣).

ُ ١٢٧٧ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ رَأَى نُخَامَةً فِي قَبْلَةِ الْسُجِدِ فَأَقْبَلَ عَلَى النَّاسِ فَقَالَ: «مَا بَالُ أَحَدِكُمْ يَقُومُ مُسْتَقْبِلَ رَبِّهِ فَيَتَنَخَّعُ أَمَامَهُ أَيُحِبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يُسْتَقْبِلَ فَيُتَنَخَّعُ فِي وَجْهِهِ ۚ فَإِذَا تَنَخَّعَ أَمَامَهُ أَيْحِبُ أَحَدُكُمْ أَنْ يُسْتَقْبِلَ فَيُتَنَخَّعُ فِي وَجْهِهِ ۚ فَإِذَا تَنَخَّعُ أَمَامَهُ أَيْحِبُ أَحَدُكُمْ فَلْيَقُبِلَ فَيُتَنَخَعُ عَنْ يَسَارِهِ تَحْتَ قَدَمِهِ فَإِنْ لَمْ يَجِدُ فَلْيَقُلُ ۗ هَكَذَا وَوَصَفَ الْقَاسِمُ أحد رواة الحديث فَتَفَلَ فِي قَوْبِهِ ثُمُّ مَسْتَحَ بَعْضَهُ عَلَى بَعْضٍ) م (١٩٣٧) مَسْ (٣٠٨) هـ (١٠٢٣).

ُ ١٣٧٩ - عَنْ عَائِشَةَ رضي الله عنها قَالَتْ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ 🍩 يَقُولُ: «لاَ صَلَاةَ بِحَضْرَةِ الطُّعَامِ وَلاَ هُوَ نُدَافَعُهُ الأُخْبَثَانِ» م(٩٦٠) د (٨٩).

اَهُمُّا – عَنْ أَبِي سَنَعِيدَ الخُدُّرِيِّ رضي الله عنه: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ مَرُ عَلَى زَرُاعَةِ بَصِلَ هُوَ وَأَصَّحَابُهُ فَنَزَلَ اللهُ عَنْهُمْ فَأَكَلُوا مِنْهُ وَلَمْ يَأْكُلُ اَخَرُونَ فَرُحْنَا إِلَيْهِ فَدَعَا النِّينَ لَمْ يَأْكُلُوا الْبَصِلَ وَأَخَّرَ الأَّخَرِينَ حَتَّى ذَهَبَ نَاسٌ مِنْهُمْ فَأَكَلُوا مِنْهُ وَلَمْ يَأْكُلُ الْخُرِينَ حَتَّى ذَهَبَ رَبِهُمْ اللهِ عَنْهُمْ فَأَكُلُوا الْبَصِلَ وَأَخَرُ الأَّخَرِينَ حَتَّى ذَهَبَ رَبِّهُمْ فَاعَلُوا مِنْهُ وَلَمْ يَأْكُلُوا الْبَصِلَ وَأَخَرُ الأَّخَرِينَ حَتَّى ذَهَبَ رَبِّهُمْ فَاعَلُوا مِنْهُ وَلَمْ يَأْكُلُ اللهُ عَنْهَا إِلَيْهِ فَدَعَا النَّذِينَ لَمْ يَأْكُلُوا الْبَصِلَ وَأَخَرَ الأَّخَرِينَ حَتَّى ذَهُبَ إِلَيْهِ فِي مَا عَلَى اللهُ عَنْهُمْ فَاعَلُوا مِنْهُ وَلَمْ يَأْكُلُ اللهُ عَنْهِ اللهُ عَنْهُمْ فَاعَلُوا مِنْهُ وَلَمْ يَأْكُلُ الْخَرِينَ حَتَّى اللهُ عَنْهُمْ فَاعَلُوا اللّهِ عَنْهُمْ فَاعَلُوا مِنْهُ وَلَمْ يَأْكُلُوا اللّهِ عَنْهُمْ فَاعَلُوا مِنْهُ وَلَمْ يَأْكُلُوا اللّهِ عَنْهُمْ فَاعَلُوا مَنْهُمْ فَاعَلُوا مِنْهُ وَلَمْ يَأْكُلُوا اللّهِ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُمْ فَاعَلُوا مَنْهُ مِلْهُ مُ فَاعَلُوا مِنْهُ فَلَا اللّهُ عَلْمُ لَا اللّهُ عَلْمُ لَهُمْ فَاعَلُوا مِنْهُ مُ فَرَاعُمُ لَا اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْهُمْ فَاعَلُوا مُنْهُمْ فَاعَلُوا مُنْهُمْ فَاعَلُوا مِنْهُمْ فَاعِلَى اللّهُ عَلَيْكُولُوا اللّهُ عَلَيْكُولُوا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُوا اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُوا اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَالُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَالُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَالِهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَاللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ

١٢٨٢ – عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُلُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَنْ سَمِعَ رَجُلاً يَنْشُدُ ضَالَةً فِي الْسَنْجِدِ فَنْيَقُلْ: لاَ رَدُهَا اللَّهُ عَلَيْكَ فَإِنَّ الْسَاجِدِ لَمْ تُبْنَ لِهَذَاهِم (٢٥٥) حم (٢٥٩٨) د (٢١) هـ (٧٦٧) حب (١٦٥١).

١٢٨٣ عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ بُرِيْدَةَ عَنْ أَبِيهِ رضي الله عنه: أَنَّ رَجُلاً نَشَدَ فِي الْسُعْجِدِ فَقَالَ مَنْ دَعَا إِلَى الجُمْلِ
 الأُحْمَرِ فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «لاَ وَجَدْتَ، إِنْمَا بُنْيَتُ الْمُسَاجِدُ لِمَا بُنْيَتُ لَهُ» مِ (٥٦٩) هـ (٧٦٥) حب (١٦٥٢).

١٢٨٤ - عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الخُدْرِيِّ رَضِي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسَنُولُ اللَّهِ ﷺ: «إِذَا شَكَّ أَحَدُكُمْ فِي صَلَاتِهِ فَلَمْ يَدْرِ كَمْ صَلَّى ثَلاثًا أَمْ أَرْبَعًا فَلْيَطْرَحْ اَلشَّكُ وَلْيَبْنِ عَلَى مَا اسْتَيْقَنَ ثُمُّ يَسنْجُدُ سَجْدتَيْنِ قَبْلَ أَنْ يُسَلِّمَ، فَإِنْ كَانَ صَلَّى خَمْسَا شَنَفَعْنَ لَهُ صَلِي اتّهُ، وَإِنْ كَانَ صَلَّى إِتْمَامًا لأِرْبَعِ كَانَتَا تَرْغِيمًا لِلشَّيْطَانِ) م (٧١) حم (١٦٨٩) د (١٥٢٤)

۱۲۸۰ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الزُّبَيْدِ رضي الله عنهما قَالَ: (كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا قَعَدَ فِي الصَّلَاةِ جُعَلَ قَدَمَهُ الْيُسْرَى الله عنهما قَالَ: (كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا قَعَدَ فِي الصَّلَاةِ جُعَلَ قَدَمَهُ الْيُسْرَى الله عنهما قَالَ: (كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الْيُسْرَى وَوَضَعَ يَدَهُ الْيُسْرَى عَلَى رُكْبَتِهِ الْيُسْرَى وَوَضَعَ يَدَهُ الْيُمْنَى عَلَى مُنْ عَنْدَ وَالنَّهُ الْيُسْرَى عَلَى وَعَنْ الله عنهما عَلَى الله عنهما عَالَى الله عنهما عَلَى مُنْ عَلَى مُنْفِقِهِ الله عَنْمَ الله عنهما عَالَى الله عنهما عَلَى مُنْفِقِهِ اللهِ عنهما عَلَى مُنْفَالُ الله عنهما عَلَى الله عنهما عَلَى مُنْفِقِهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّ

# خاتم الأنبياء والرسلين رحمة من رب العالين

الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجًا، والصلاة والسلام على من أيده الله بالحق برهابًا وحججًا، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

فلقد ذكرت في اللقاء الماضي - طرفًا يسيرًا من معجزاته ﷺ، ووعدت بمواصلة دراسة هذا الموضوع، لأن دراسة دلائل النبوة تزيد المؤمن إيمانًا، وقد تكون سببًا في إسلام من يريد الله به خيرًا، وأما من عاند وكذب فإنه لا يزداد إلا عمى، كما قال تعالى عنهم: ﴿ وَلَوْ قُتَحْنًا عَلَيْهِمْ بَابًا مِنَ السّماء فَظَلُوا فَده نَعْرُجُونَ (١٤) لَقَالُوا إِنَّمَا سَكَرَتْ أَبْصَارَنَا بَلْ نَحْنُ قَوْمٌ مَسْحُورُونَ ﴾ [الحجر: ١٤، ١٥].

#### إعداد/ د.عبدالله شاكر نائب الرئيس العام

البخاري عن مَعْنِ بن عبد الرحمن قال: سمعت أبي قال: «سالت مسروقًا من أذن النبي ق بالجن ليلة استمعوا للقرآن فقال: حدثني أبوك – يعني عبد الله بن مسعود – أنه آذنت بهم شجرة (٤).

وفي سنن ابن ماجه عن أنس رضي الله عنه قال: جاء جبريل عليه السلام ذات يوم إلى رسول الله عنه وهو جالس حزين، قد خُضِبَ بالدماء، قد ضربه بعض أهل مكة، فقال: ما لك فقال: «فعل بي هؤلاء وفعلوا». قال: أتحب أن أريك اية. قال: «نعم أرني»، فنظر إلى شجرة من وراء الوادي. قال: ادع تلك الشجرة. فدعاها، فجاءت تمشي حتى قامت بين يديه. قال: قل لها فلترجع. فقال لها فرجعت، حتى عادت إلى مكانها. فقال رسول الله عن حصبي»(٥).

وفي صحيح مسلم عن جابر بن سمرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إني لأعرف حجرًا بمكة، كان يسلم عليً قبل أن أبعث، إني لأعرف مكانه الآن (1).

وفيهما عن أنس بن مالك رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: «أقيموا الركوع والسجود، فوالله إني لأراكم من بعد ظهري إذا ركعتم وسجدتم (٢).

قال النووي: «قال العلماء: معناه أن الله تعالى خلق له في إدراكًا في قفاه يبصر به من وراءه، وقد انخرقت العادة له في باكثر من هذا، وليس يمنع من هذا عقل ولا شبرع، بل ورد الشبرع بظاهره، فوجب القول به.

قال القاضي عياض: قال أحمد بن حنبل – رحمه الله تعالى-، وجمهور العلماء: على أن هذه الرؤية بالعين حقيقة،(٣)-

ومن دلائل نبوته ﴿: خطاب الأشجار والأحجار والحيوان وانقيادها له ﴿، فَفَي

TT CONTROL OF THE STATE OF THE

قال النووي: «فيه معجزة له ، وفي هذا إثبات التمييز في بعض الجمادات، وهو موافق لقوله تعالى: ﴿ وَإِنْ مِنْهَا لِمَا يَهْمِطُ مِنْ خَشْيَةَ اللّهِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَإِنْ مِنْ شَيْءَ إِلاَّ يُسْبِحُ بِحَصْرِهِ ﴾، وفي هذه الآية خلاف مشهور، والصحيح أنه يسبح حقيقة، ويجعل الله تعالى فيه تمييزًا بحسبه كما ذكرنا، ومنه الحجر الذي فر بثوب موسى ، وكلام الذراع المسمومة، ومشي إحدى الشجرتين إلى الأخرى حين دعاهما النبى ، وأشباه ذلك (٧)

وعن عبد الله بن جعفر قال: «ركب رسول الله على بغلته وأردفني خلفه، وكان رسول الله على إذا تبرز كان أحب ما تبرز فيه هدف يستتر به أو حائش نخل (٨). فدخل حائطًا لرجل من الأنصار، فإذا فيه ناضح (٩) له، فلما رأى النبي على حنّ وذرفت عيناه، فنزل رسول الله على فمسح نفراه (١٠) وسراته (١١) فسكن. فقال: من رب هذا الجمل؛ فجاء شاب من

الأنصار فقال: أنا. فقال: ألا تتقي الله في هذه البهيمة التي ملكك الله إياها؟ فإنه شكاك إلي وزعم أنك تجييعه وتُدئبه، ثم ذهب رسول الله في في الحائط فقضى حاجته ثم توضا، ثم جاء والماء يقطر من لحيته على صدره، فاسر إلي شيئا لا أحدث به أحدًا، فحرجنا عليه أن يحدثنا، فقال: لا أفشي على رسول الله في سره حتى ألقى الله، (١٢). وهذا حديث

صحيحُ على شرط مسلم، وقد اخرج بعضه (١٣).
ومن دلائل نبوته تاييد الله تعالى له
بالخوارق عند تكنيب قومه له، وذلك لإقامة الحجة
عليهم ودفع كذبهم وافترائهم عليه، ومن ذلك
رفع بيت المقدس له إلى مكة حتى يراه
ويصفه، ففي البخاري عن جابر بن
عبد الله رضي الله عنهما انه
سمع رسول الله عنهما انه

«لما كذبني قريش قمت في الحجر فجلًى الله لي بيت المقدس، فطفقت أخبرهم عن آياته، وأنا أنظر إليه» (١٤).

وفي مسند احمد عن ابن عباس - رضي الله عنهما - قال: قال رسول الله على كا كان ليلة أسري بي واصبحت بمكة فظعت بأمري(١٥) وعرفت أن الناس مكذبي، فقعدت معتزلاً حزينًا، قال: فمر عدو الله أبو جهل، فجاء حتى جلس إليه، فقال له كالمستهزئ: هل كان من شيء وفقال رسول الله خنعم. قال: إنه أسري بي الليلة، قال: إلى أين قال: فعم قال: إنه أسري بي الليلة، قال: إلى أين قال: قال: نعم. قال: فلم ير أنه يكذبه مخافة أن يجحد قال: نعم. قال: فلم ير أنه يكذبه مخافة أن يجحد الحديث إذا دعا قومه إليه. قال: أرأيت إن دعوت قومك تحدثهم ما حدثتني فقال رسول الله عن نعم. فقال: هيا معشر بني كعب بن لؤي، حتى قال: فانتفضت إليه المجالس، وجاءوا حتى جلسوا

إليهما. قال: حدث قومك بما حدثتني. فقال رسول الله عن إني أسري بي الليلة. قالوا: إلى أين أصبحت بين ظهرانينا قال: نعم. قال: فمن بين طهرانينا قال: نعم. قال: فمن بين مصفق، ومن بين واضع يده على رأسه متعجبًا للكذب زعم. قالوا: وهل تستطيع أن تنعت لنا المسجد وفي القوم من قد سافر إلى ذلك البلد ورأى المسجد مقال رسول الله عن

فذهبت أنعت، فما زلت أنعت حتى التبس علي بعض النعت. قال: فجيء بالمسجد وأنا أنظر حتى وضع دون دار عقال أو عقيل فنعته وأنا أنظر إليه. قال: وكان مع هذا نعت لم أحفظه. قال: فقال القوم: أما النعت فوالله لقد أصابه، (١٦).

ومن معجزاته ﷺ: إخباره عن أمور مستقبلة فوقعت كما أخبر ﷺ، وكان ذلك بإعلام الله له، ومن ذلك الاشارة إلى خلافة الشيخين أبى بكر وعمر –

رضى الله عنهما-؛ فعن محمد بن جبير بن مطعم عن أبيه قال: «أتت امرأةُ النبي 🎏 فأمرها أن ترجع إليه. قالت: أرأيت إن جئتُ ولم أجدُك- كأنها تقول الموت-قال 🎏 إن لم تجديني فأتى أبا بكر، (١٧).

وفي هذا الحديث ردِّ على الروافض الذين يزعمون أن أبا بكر رضى الله عنه قد اغتصب الخلافة، وأن النبي 🥌 قد نص على على والعباس، وذلك لأن قول النبي 📚 للمرأة: ائتى أبا بكر؛ إشارة إلى أنه المرجع إليه بعد النبي 👺.

وعن أبي هريرة رضى الله عنه قال: سمعت النبى على قلول: «بينا أنا نائم رأيتني على قليب عليها دلو، فنزعت منها ما شاء الله، ثم أخذها ابن أبي قصافة فنزع بها ذنوبًا أو ذنوبين، وفي نزعه ضعف، والله يغفر له ضعفه، ثم استحالت غربا فأخذها ابن الخطاب، فلم أر عبقريًا من الناس ينزع نزع عمر، حتى ضرب الناس بعطن» (١٨).

والحديث يدل على خلافة أمير المؤمنين عمر رضى الله عنه بعد أبي بكر، وهو الحق الذي عليه جمهور المسلمين، عدا من خالف من الروافض، ومعنى قوله 🐲: «وفي نزعه ضعف». أي أنه كان على مهل ورفق، وقد ذكر ابن حجر عن الشافعي أنه قال في تفسير الحديث: «وفي نزعه ضعف». قصر مدته وعجلة موته وشبغله بالحرب لأهل الردة عن الافتتاح والازدياد الذي بلغه عمر في طول مدته (١٩). ومن معجزاته 🐲: إخباره عن وقوع الفتن بعده

وشبرب الخمر وظهور الزنا وغير ذلك، وإليكم بعض ما صح في هذا:

عن ابن عمر رضى الله عنهما قال: ذكر رسول الله 📚 فتنة فقال: «يقتل هذا فيها مظلومًا؛ لعثمان بن عفان رضى الله عنه»( ۲۰).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال النبي 🍣: «لا تقوم الساعة حتى يقبض العلم، وتكثر الزلازل، ويتقارب الزمان، وتظهر الفتن، ويكثر الهرج - وهو القتلُ القتلُ - حتى يكثر فيكم المال فيفيض،(٢١). - - - ا

وعن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: لأحدثنكم حديثًا لا يحدثكم أحد بعدي، سمعت رسول الله 🎏 يقول: «من أشراط الساعة أن يقل العلم ويظهر الجهل، ويظهر الزنا، وتكثر النساء، ويقل الرجال، حتى يكون لخمسين امرأةً القيِّمُ الواحد» (٢٢).

وقد وقع كثيرٌ مما أخبر به النبي 🦥، وكان أية صادقة وعلامة صحيحة على صدقه ونبوته 🥮، وللحديث صلة إن شياء الله تعالى.

#### الهوامش

- ١- البخاري كتاب الإذان باب ٨٨ ج٢/٢٢٥، ومسلم كتاب الصلاة باب ١٤٤هـ١/ ٢١٩
  - ٢- المرجعان السابقان، نفس الجزء والصفحة:
  - ٣- شرح النووي على سلم جـ١٤٩/٤، ١٥٠
- ة البخاري، كتاب مناقب الأنصار، باب ٣٢ جـ٧/. ١٧١ [مسلم ح٠٥١ كتاب الصيلاة].
- ٥- سنن ابن مناجبه كنشاب الفتن باب ٢٣ جـ١٢٣٦/، وقيال الإلباني صحيح، انظر صحيح سأن ابن ماجه جـ٧٠ , ٣٧٣
  - ١ صحيح مسلم كتاب الفضائل باب ١ جـ١/ ١٧٨٢
    - ٧- شرح النووي على مسلم جـ١٥/ ٣١, ٣١/
- ٨- الهدف ما ارتفع من الأرض، وحائش النخل بستان النخل.
- ٩- الناضح البعير أو الثور أو الحمار الذي يُستقى عليه الماء. والأنثى بالهاء، ناضحة. انظر لسان العرب جـ١٩٠/٢
- ١٠- نَفْرَى البعير: اصل اننه، وهما نفريان. النهاية لابن الأثبر
- ١١- سراة كل شيء ظهره واعلاه، المرجع السابق جـ٢/١
  - ١٢- اخرجه احمد في مسنده جـ١١ . ٢٠٥
- ١٣- صحيح مسلم كتاب الحيض، باب ٢٠ جـ ١٣٨١، ١٦٩
- 12 صحيح البخباري، كنتباب مناقب الإنصبار باب ٤١
- ١٥ اي اشتد على وهبته. انظر: النهاية في غريب الحديث
- ١٦- لخرجية احمد في مسنده جدا/٢٠٩، وقال ابن هجر في الفتح إسناده حسن ج٧/١٩٩
- ١٧ صحيح البخاري كتاب فضائل الصحابة باب 6 جـ٧٠ /١٧
- ١٨ صحيح البخاري كتاب فضائل الصحابة، باب ٥، - 14. 1A/V-

  - ۱۹-فتح الباري جـ۷۹./۳۹
- ٢٠- اخرجة الترمذي، وقال الالباني: حسن. انظر صحيح سنن الترمذي جـ٣/. ٢١٠
  - ٣١- صحيح البخاري كتاب الاستسقاء باب ٢٧ جـ٢١ ، ٢١ه
- ٣٢ صحيح البخاري كتاب العلم، باب ٢١، جـ١٧٨/١

#### و اللطيفة الرابعة وو

في قوله تعالى: ﴿ زُيْنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهُواتِ مِنَ النِّسَاء وَالْبَنِينَ وَالْقَنَاطِيسِ الْمُقَنَّطْرَةِ مِنَ الذُّهُبِ وَالْفَضَّةِ وَالْخُيْلِ الْسَوْمَة وَالأَنْعَامِ وَالْحُرْثُ ذَلِكُ مَتَّاعُ الحُيَاةِ الدُّنْيَا وَاللَّهُ عَنْدَهُ حُمِّنُ الْمُابِ﴾

#### علاميا المدار المساولة المالة الم

هذه سبعة: النساء، والبنون، والقناطير من الذهب والفضة، والخيل المسومة، والأنعام، والحرث. قال القرطبي: ﴿ رُبُينَ لِلنَّاسِ ﴾ رُبيِّن من التزيين، واختلف الناس من المُزيِّن، فقالت فرقة: الله تعالى رُبيِّن ذلك، وهو ظاهر قول عمر بن الخطاب رضي الله عنه. ذكره البخاري، وفي التنزيل: ﴿ إِنَّا جَعَلْنًا مَا

### عَلَى الأَرْضِ رَبِينَةً لَهَا ﴾.

وقالت فرقة: المزين هو الشيطان، وهو ظاهر قول الحسن، فإنه قال: من زينها ما أحد أشد لها ذما من خالقها، فتزيين الله تعالى - إنما هو بالإيجاد والتهيئة للانتفاع وإنشاء الجبلة على الميل إلى هذه الأشيياء، وتزيين الشييطان إنما هو بالوسوسة والخديعة وتحسين أخذها من غير وحوهها.

والآية على كلا الوجهين ابتداء وعظ لجميع الناس، وفي ضمن ذلك توبيخ لمعاصري النبي محمد عن اليهود وغيرهم. اهـ.

ويشهد لذلك أيضًا قول رسول الله ﷺ: «لما خلق الله الجنة قال لجبريل: انهب فانظر إليها فذهب فنظر إليها، ثم جاء فقال: أي رب وعزتك لا يسمع بها أحد إلا دخلها، ثم حَفُها بالمكاره، ثم قال: يا جبريل: اذهب فانظر إليها، فذهب فنظر إليها، ثم جاء فقال: أي رب وعزتك لقد خشيت أن لا يدخلها أحد.

قال: فلما خلق الله النار قال: يا جبريل، اذهب فانظر إليها، فذهب فنظر إليها، ثم جاء فقال: أي ربً وعزتك لا يسمع بها أحد فيدخلها، فحفها بالشهوات، ثم قال: يا جبريل، اذهب فانظر إليها فذهب فنظر إليها، ثم جاء فقال: أي ربً وعزتك لقد خشيت الا



سقى أحد إلا دخلها، رواه أبو داود والترمذي والنسائي وأحمد بإسناد حسن.

قال ابن عثيمين رحمه الله: ﴿ رُبِّنَ لِلنَّاسِ ﴾: أي حعلت هذه الأشباء مزينة في قلوبهم، والمزين هو الله، وقد أضاف الله التزيين إلى نفسه في عدة أيات: قال تعالى: ﴿ كَذَلِكَ زَنْنًا لِكُلِّ أُمُّةً عَمَلَهُمْ اللَّهُ

[الإنعام: ۱۰۸]،

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ رَيِّنًا لَهُمْ أَعْمَالَهُمْ فَهُمَّ يَعْمَهُونَ ﴾ [النمل: 1].

وأضاف التزيين إلى الشيطان، فقال: ﴿ وَزَّيْنَ لَهُمُّ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصِيدُهُمْ عَنِ السَّبِيلِ ﴾ [النمل: ٢٤].

لكن تزيين الشيطان إنما كان بالنسبة لأعمال هؤلاء، يعنى: زين لهم الأعمال، أما الأشبياء المخلوقة فالذي يزينها هو الله عز وجل ابتلاءً واختبارًا، لأنه لولا تزيين هذه الأشيياء في قلوب الناس ما عرف المؤمن حقا.

لو كان الإنسان لا يهتم بمثل هذه الأمور، لم يكن ما يصده عن دين الله. فإذا ألقى في قلبه حب هذه الشهوات، فإن قويُّ الإيمان لا يقدمها على محبة الله عز وجل، ألم تروا إلى قول الرسول عليه الصلاة والسلام: ارجل دعته امرأة ذات منصب وجمال فقال: إنى أخاف الله، رواه البخاري.

وهذا ممن يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله، والمرأة ذات المنصب والجمال هي من أشد ما يتعلق به الإنسان في النساء، ودعته في موضع خال ليس فيه أحد، لكن قال: إنى أخاف الله، فالموانع منتفية، وأسباب الفاحشة موجودة متوفرة، ومع ذلك قال: إنى أخاف الله. إذن فهذا التزيين ابتلاءً واختبار من

كيف نجمع بين قوله تعالى: ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسَ حُبُّ الشُّهُ وات مِنَ النُّسَاءِ ﴾ [ال عمران: ١٤]، وبين قول النبي 🐸: «حُبِّبَ إلىَّ من دنياكم الطيب والنساء». (أخرجه أحمد والنسائي والحاكم وصححه وحسنه الحافظ في التلخيص).

ولا تعارض اصلاً بين الآية الكريمة والحديث الشريف، فالآية الكريمة لا تفيد تحريم المذكور فيها، وقد قال الله تعالى: ﴿ قُلُ مَنْ حَـرُمُ رَبِيَّةُ اللَّهِ النَّبِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطِّيْبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ قُلُّ هِي لِلَّذِينَ آمَنُوا

في الحُناة الدُّنْنَا خَالِصَةً بَوْمَ الْقِنَامَةِ كَذَلِكَ نُقْصَلُ الآيات لقوم يعلمون ﴾ [الإعراف: ٣٧]، وقال النبي 😅: «الدنيا متاع، وخير متاع الدنيا المرأة الصالحة». [رواه مسلم].

ولذلك قال الله تعالى: ﴿ زُئِنْ لِلنَّاسِ حُبُّ الشُّهُوات مِن النُّسَاءِ ﴾ ولم يقل حب النساء، يعنى: أن يتزوج الإنسان المرأة لمجرد الشهوة، لا لأمر أخر، ولهذا لا يدخل في هذا رسول الله 🥮، ولا يقال: إنه ممن زين له حب الشبهوات، لأنه 👺 لم يتزوج امرأة بكرًا سوى عائشة رضى الله عنها، ولو كان بريد الشهوة لاختار الأبكار الجميلات، ولا يمنعه مانع من ذلك، ولكنه قال: «حُـبِ إلىَّ من دنياكم: النساء، والطيب، لما في اختيار النساء من قِبلِهِ عليه الصلاة والسلام من المصالح العظيمة، كاتصاله بالناس وقبائل العرب، وكذلك نشر العلم عن طريق النساء، لاسيما العلوم البيتية التي لا يطلع عليها إلا النساء، إلى غير ذلك من المصالح، لأن تزيين حب النساء إذا كان لغير محرد الشهوة قد يحمد عليه الإنسان، لكن إذا كان لمجرد الشبهوة فهذا من الفتنة، ولهذا قال: ﴿ حُبِّ الشَّهُوَ اتِ مِنْ النِّسَاءِ ﴾.

قال ابن القيم رحمه الله: أخبر سبحانه أن هذا الذي زين به الدنيا من ملاذها وشهواتها، وما هو غابة أماني طلابها ومـؤثريهـا على الأخـرة، وهو سعة اشياء:

النساء اللاتي هن أعظم زينتها وشهواتها واعظمها فتنة، والبنون الذين بهم كمال الرجل وفضره وكرمه وعزه، والذهب والفضة اللذان هما مادة الشبهوات على اختلاف أجناسها وأنواعها، والخيل المسومة التي هي عزّ أصحابها وفخرهم وحصونهم، وآلة قهرهم لأعدائهم في طلبهم وهربهم، والأنعام التي منها ركوبهم وطعامهم ولباسهم وأثاثهم وأمتعتهم، وغير ذلك من مصالحهم. والحرث الذي هو مادة قُوتِهم وقُوتِ انعامهم ودوابهم وفاكهتهم وأدويتهم وغير ذلك.

ثم أخبر سبحانه أن ذلك كله متاع الحياة الدندا، ثم شوق عباده إلى متاع الآخرة، وأعلمهم أنه خير من هذا المتاع، وأبقى فقال: ﴿قُلْ آؤُنْبَنُّكُمُّ بِخَيْرٍ مِنْ ذَلِكُمُ لِلْدَيِنَ اتَّقَـوُا عِنْدَ رَبِّهِمْ جِنَّاتٌ تَجْـرَى مِنْ

تُحْتَهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَأَزُواجُ مُطَهِّرَةً وَرَضُوانُ مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِالْعِيَادِ ﴾ [آل عمران: ١٥].

ثم ذكر سيحانه من يستحق هذا المتاع ومن هم أهله الذين هم أولى به، فقال: ﴿ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبُّنَا إِنَّنَا آمَنًا فَاغْفِرُ لَنَا نُنُوبَنَّا وَقَنَّا عَذَابِ النَّارِ (١٦) الصئابرين والصنادقين والقائيين والمنفقين وَ الْمُسْتَغُفُونِينَ مِالْاسْتُحَارِ ﴾ [ال عمران: ١٦، ١٧].

فأخبر سيحانه أن ما أعد لأوليائه المتقين من متاع الآخرة خير من متاع الدنيا، وهو نوعان: ثواب يتمتعون به، وأكبر منه وهو رضوانه عليهم.

#### 🙃 من فوائد الأية الكريمة 🙃

 حكمة الله عز وجل في ابتلاء الناس بتزيين حب الشهوات لهم في هذه الأمور السبعة:

ووجه الحكمة: أنه لولا هذه الشهوات التي تنازع الإنسان في اتجاهه إلى ربه لم يكن للاختبار في الدين فائدة، فلو كان الإنسان لم يغرس في قلبه أو في فطرته هذا الحب لم يكن في الابتلاء في الدين فائدة، لأن الانقياد إلى الدين إذا لم يكن له منازع مكون سبهلاً ميسرًا، ولهذا أول من يستجيب إلى الرسل الفقراء الذين - غالبًا - حُرموا من الدنيا؛ لأنه ليس لديهم شيء ينازعهم لا مال ولا رئاسة ولا غير

🔫 أنه لا يذم من أحب هذه الأمور على غير هذا الوجه، وهو محبة الشهوة وذلك لأنه إذا زينت له محية هذه الأمور لا لأجل الشهوة لم يكن ذلك سبيا لصده عن دين الله، لأن أكثر ما يفتن الإنسان الشبهوة إذا لم يكن هناك شبهة، فإن كان هناك شبهة واجتمع عليه شبهة وشهوة حصلت له الفتنتان.

ويدل على ذلك أن النبي 🎏 قال: «حبب إلى من دنياكم النساء والطيب.

ويدل لذلك أيضًا أن النبي 🥸 رغّب في النكاح وحثُ عليه وأمر به الشباب، والنبي 🎏 حث على تزوج المراة الولود، والولود كثيرة الولادة، وإذا كانت ولودًا كثر نسلها، ومن نسلها البنون، فالمهم أن محبة هذه الأشياء لا من أجل الشهوة أمر لا يذم عليه

🔫 قوة التعبير القرآني، وأنه أعلى أنواع الكلام في الكمال، ولهذا قال: «حب الشبهوات ولم يقل:

حب النساء، أو حب البنين، أو حب القناطيــر المقنطرة، بل قال: حب الشبهوات من هذه الأشبياء، فسلط الحب على الشهوات، لا على هذه الأشياء لأن هذه الأشياء حبها قد يكون محمودًا.

 أو تقديم الأشيد فالأشيد، ولهذا قدم النساء، ففتنة شهوة النساء أعظم فتنة، ولهذا قال النبي 🍩 : «ما تركت بعدى فتنة أضر على الرجال من النساء». [أخرجه البخاري ومسلم].

ولهذا بدأ بها فقال: «من النساء».

• أن البنين قد يكونون فتنة، ويشهد لذلك قوله تعالى: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا أَمُوالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِتْنَةً ﴾ [الأنفال: ٢٨]، والأولاد أعم من البنين.

🔧 أنه كلما كثر المال كانت الفتنة في شهوته، لقوله: ﴿ وَالْقُنَاطِيرِ الْمُقَنَّظِرَةِ مِنَ الذُّهِبِ وَالْفِضَّةِ ﴾ ، ولهذا نجد بعض الفقراء يجود بكل ماله، والغنى لا يحود يكل ماله، بل بعض الأغنياء- نسال الله العافية - نُدْتَلُوْنَ كلما كثر مالهم اشتد بخلهم ومنعهم.

٧- التزهيد في التعلق بهذه الأشياء ؛ لقوله: ﴿ ذَلِكَ مَتَّاعُ الحَّيَاةِ الدُّنْيَا ﴾، وكل ما كان للدنيا فلا ينبغى للإنسان أن يتبعه نفسه لأنه زائل، فلا تتبع نفسك شبيئًا من الدنيا إلا شبيئًا تستعين به على طاعة الله تعالى، وأنت سوف تنال منه ما يناله من أتبع نفسه متاع الحياة الدنيا للدنيا، فمثلاً: الطعام، من الناس من ياكله لأجل أن يحفظ بدنه امتشالاً لأمر الله، واستعانة به على طاعة الله، فيؤجر على ذلك، ومن الناس من يأكله لمجرد شهوة ليملأ بطنه، فَيُحْرَمُ لهذا الأجر لأنه نوى به مجرد الشهوة فقط.

 ٨- -تنقيص هذه الحياة ؛ لقوله: ﴿ الحَياةِ الدُّنْيَا ﴾ فوالله إنها لناقصة؛ إنَّ دارًا لا يدري الإنسان إقامته فيها، وإن دارًا لا يكون صفوها إلا منغصًا بكدر، وإن دارًا فيها الشحناء والعداوة والبغضاء بين الناس وغير ذلك من المنغصات، إنها

- أن ما عند الله خير من هذه الدنيا ؛ لقوله: ﴿ وَاللَّهُ عِنْدَهُ حُسِنْ الْمَابِ ﴾، فـذكس ذلك من أجل ترغيب الإنسان فيما عند الله عز وجل، وألا يتعلق يمتاع الحياة الدنيا.

# انبعوا ولا نبندعوا

# الكشف الصوفي و فد لد المنفد

اعجاجا

معاوية محمد هيكل

الحمد لله، والصيلاة والسيلام على رسبول الله،

وبعد

فقد استقر المسلمون الأوائل، واتفقوا على أن مصادر التلقى والاستنباط هي الكتاب والسنة والإجماع، واختلفوا في القياس واعتبره الجمهور مصدرًا من مصادر النشريع، ولكن بعد طول زمان، واستقرار لأصول الإيمان، جاء المتصوفة في أخر الأعصار، فازاحوا الاستار، عن مكنون الاسرار، واكتشفوا للمسلمين مصدرًا جديدًا واصلاً فريدًا، اطلقوا عليه اسم الكشفه وهو ما يعرف عندهم بالعلم اللدني؛ نسبة إلى قوله تعالى عن الخضر عليه السيلام: ﴿ وَكَامُنّاهُ مِنْ لَدُنّا عِلْمًا ﴾ [الكهف: عليه السيلام: ﴿ وَكَامُنّاهُ مِنْ لَدُنّا عِلْمًا ﴾ [الكهف: فلك الكشف والتجليات والاتصال بالله ورسوله فياشرة.

فهل للصوفية سندُ فيما نَهبوا إليه وهل لهم دليلُ فيما اعتمدوا عليه، هذا ما نوضحه بمشيئة الله تعالى في هذا المقال، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

#### وو تعريف الكشف عن الصوفية وه

قال الغزالي: أفإن قلت: فَصَلُ لي علم طريق الآخرة تفصيلاً يشير إلى تراجمه وإن لم يمكن وعلم معاملة، فاعلم أنه قسمان: علم مكاشفة وهو علم معاملة، فالقسم الأول علم المكاشفة وهو علم الباطن وذلك غاية العلوم، وهو علم الصديقين والمقربين؛ أعني علم المكاشفة، فهو عبارة عن نور يظهر في القلب عند تطهيره وتزكيته من صفاته المذمومة، وينكشف من ذلك النور أمور كثيرة، فنعني بعلم المكاشفة أن يرتفع الغطاء حتى تتضح له جلية الحق في هذه الأمور اتضاحًا يجري مجرى العيان الذي لا يشك فيه، وهذه هي العلوم التي لا تسطر في الكتب ولا يتحدث بها من أنعم الله عليه بشيء منها إلا مع أهله، وهو المسارك فيه على سبيل المذاكرة، وبطريق الأسرار، [إحياء علوم البن ١٨٠٨].

ثم تكلم الغزالي عن كيفية الوصول إلى الكشف فقال: «ويجلس فارغ القلب، مجموع الهم، ولا يفرق فكره بقراءة القرآن، ولا بالتأمل في التفسير، ولا يكتب حديثًا ولا غيره، بل يقول الله الله على الدوام،

وسلك المتصوفة لتحقيق ذلك سيلاً أهمها:

- التنفير من طلب العلم الشرعي:

قال أبو سليمان الداراني: «إذا طلب الرجل الحديث، أو سافر في طلب المعاش، أو تزوج، فقد ركن إلى الدنيا». [الفتوحات المحية ١٣٧٨].

ونقل ابن الجوزي: «ان شيخًا صوفيًا رأى مريدًا وبيده محبرة فقال له: أخف سواتك».

[تلبس ابلس: ۲۷۰].

وهكذا يضرب الصوفية بالعلم عرض الحائط، حتى أصبح العلم عندهم عورة ينبغي سترها.

١- هدم إسناد الحديث:

قال أبو يزيد البسطامي: «أخذتم علمكم ميثًا عن ميت، وأخذنا علمنا عن الحي الذي لا يموت. يقول أمثالنا: حدثني قلبي عن ربي، وأنتم تقولون: حدثني فلان وأين هو؟ قالوا: مات، [الفتوحات المكية ١٩٥/١].

وقال ابن عربي: «علماء الرسوم ياخذون خلفًا عن سلف إلى يوم القيامة فيبعد النسب، والأولياء يأخذون عن الله ألقاه في صدورهم».

[رسائل ابن عربي ص٤].

قال ابن عربي (النكرة) في الباب العاشر في الفتوحات: نحن بحمد الله تعالى لا نعتمد فيما نقوله إلا ما يلقيه الله في قلوبنا. وقال أيضًا في الباب (٣٧٣): جميع ما كتبته وأكتبه إنما هو عن إملام إلهي وإلقاء رباني أو نفث روحاني في روح كياني.

وقال الشبلي: إذا طاليسسوني بعلم الورق

برزت لهم بعلم الخصوق وقال الشعراني: معتمدًا على الكشف في تعليقه

التوحيح شعبان ١٤٢٨ هـ ٢٩

على حديث: «وهذا وإن كان فيه مقال عند المحدثين، فهو صحيح عند اهل الكشف». [الميزان ٢٨/١].

#### وو ضلال من ادعى الاستفناء عن الشريعة وو

من اعتقد أنه باستطاعته أن يكون مع الرسول عدا كان الخضر عليه السلام مع موسى عليه السلام فهو كافر بإجماع علماء المسلمين؛ لأن موسى لم يكن مبعوثًا للخضر، ولم يكن الخضر مأمورًا باتباع موسى، فقد جعل الله لكل شرعة ومنهاجًا، وهذا الأمر تكرر قبل البعثة النبوية كمعاصرة لوط لإبراهيم، ويحيى لعيسى عليهم صلوات الله وسلامه.

لقد كان النبي يبعث لقومه خاصة، وبعث محمد الناس كافة إلى يوم القيامة، كما قال 🚁: «كان النبي يبعث لقومه خاصة وبعثت للناس عامة».

[اخرجه الشيخان].

وقال: «لا يسمع بي رجل من هذه الأمة يهودي ولا نصراني ثم لا يؤمن بي إلا دخل النار». [أخرجه مسلم]. هذه العقيدة من أسس الإسلام لقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَاكَ إِلاَّ كَافُةُ لِلنَّاسِ بِشَيْرًا وَنَذِيرًا ﴾

[سبا: ٢٨]، وقوله عـز وجل: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللّه اِلنَّكُمُ حَمِيعًا ﴾ [الإعراف: ١٥٨].

العالم كله إنسه وجنه مأمور باتباع هذا الرسول الأمي على ومن ظن بإمكانه الخروج على نهج محمد وهديه إلى هدي آخر ولو كان نهج عيسى وموسى وإبراهيم فهو ضال مضل.

واعتقاد الصوفية بان الخضر عليه السلام لا يزال حيًا ويتصل بهم ويعلمهم مما علمه الله كاسم الله الأعظم وغيره من الأنكار كذب وافتراء لأنه مخالف لصريح القرآن: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِيَشْرُ مِنْ قَبِّلِكَ الْخُلْدُ ﴾

[الأنبياء: ٣٤]. ولقول رسول الله ﷺ: «ما من نفس منفوسة اليوم يأتي عليها مائة سنة، وهي يومئذ حية». [اخرجه الترمذي واحمد وهو صحيح].

والأحاديث الواردة في حياة الخضر موضوعة باتفاق علماء الحديث.

[انظر: المنار المنيف لابن قيم الجوزية]. المتقوى ثمرة العلم عن

٢- واحتجاجهم بقول الله تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا اللّهَ وَيُعْلَمُكُمُ اللّهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٧]، فمردود من وجوه:

أ- أن الواو في «وَيُعَلَّمُكُمُّهُ، ليست للعطف، وإنما للاستئناف، بمعنى الآية: اتقوا الله أيها المتداينون في الكتاب والشهود أن تضاروهم، وفي غير ذلك من حدود الله أن تضييعوه، ويعني بقوله: ﴿ وَيُعَلَّمُكُمُ اللهُ ﴾. ويبن لكم الواجب لكم وعليكم، فاعملوا به.

[جامع البيان في تفسير القرآن للطبري ٩١/٣].

ب لقد حدد رسول الله ﷺ طريق طلب العلم الشرعي وبينه فقال: «إنما العلم بالتعلم، والحلم بالتحلم، ومن يتحرُّ الخير يعطه، ومن يتوق الشر

يوقه». [صحبح الجامع: ٦٢٥٢].

و إنما ، للحصر، ومعنى ذلك: أن لا طريق للحصول على العلم والوصول إليه إلا بالتعلم، والتعلم يقتضي بذلك الجهد في طلب العلم وتحصيله. حقال رسول الله عن طلب العلم فريضة على

كل مسلم». [صحيح الجامع: ٢٣٢٨].

فجعل الرسول ت طلب العلم فرضًا، وهذا الطلب الابد له من طريق يسلكه طالب العلم، ولذلك قال رسول الله عنه الله عنه علمًا، سهل الله له طريقًا إلى الجنة، [صحيح الجامع: ٢٢٩٨].

دُ وقُوله تعالى: ﴿ وَيُعَلَّمُكُمُ اللّهُ ﴾، كقوله: ﴿ يَا أَيُهَا النّبِينَ آمَنُوا إِنْ تَتَقُوا اللّه يَجْعَلْ لَكُمْ فُرْقَانًا ﴾ [الانفال: ٢٩]، وقوله: ﴿ يَا أَيُّهَا النّبِينَ آمَنُوا اتَقُوا اللّهُ وَآمِنُوا برسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كَفْلَيْنَ مِنْ رَحْمَتِهِ وَيَجْعَلُ لَكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ ﴾ [الحديد: ٢٨].

ومعناه: أن من اتقى الله وطلب علم ذلك، جعل الله في قلبه نورًا يفهم به ما يلقى إليه، ويفرق بين الحق والباطل. [الجامع لاحكام القرآن للقرطبي ٢٠٦/٣].

وهذا الفهم هو الذي أشار إليه على بن أبي طالب رضي الله عنه عندما سأله أبو جحيفة: هل عندكم كتاب قال: «لا، إلا كتاب الله، أو فهم أعطيه رجل مسلم». [أخرجه البخاري].

فه ولاء أصحاب رسول الله على سمعوا حديث رسول الله على وجدوا في تحصيله ورووه، فأتاهم الله فهمًا، وهم أئمة المتقين: ﴿وَاجْعَلْنَا لِلْمُثَقِّينَ إِمَامًا ﴾ وهم أئمة المتقين: ﴿وَاجْعَلْنَا لِلْمُثَقِّينَ إِمَامًا ﴾ [الغرقان: ٧٤]،

فكل تقي يأتم بهم، والتقوى واجبة، فعلم أن الائتمام بهم واجب، والعنود عن سبيلهم مظنة الفتنة والمحنة.

- التقوى ثمرة للعلم النافع والعمل الصالح وليس العكس، وهم عكسوا الأمر، فجعلوا العالم ثمرة التقوى. [منهج الأنبياء في تزكية النفوس لتقي الدين الهلال].

ورؤيت هم لاكتساب العلم بالتعلم والطلب طريقًا شاقًا طويلاً، وركونًا إلى الدنيا، وتثبيطًا للهمة والجهد، وأنه مهما بلغ يبقى ناقصًا إلا أن يأتي عن طريق الكشف والإلهام، وأن المقصود العمل لا العلم نفسه؛ فمن تدليس الجهال وتلبيس الشيطان.

قال ابن الجوزي: «فأراد إبليس سد تلك الطرق باخفى حيلة، فأظهر أن المقصود العمل لا العلم نفسه، وخفى على المخدوع أن العلم عمل وأي عمل».

[صيد الخاطر: ١٤٤/١]..

🚥 الكشف الصوفي إلهام شيطاني 🚥

 ٤- واصا الكشف الذي يزعمونه فه و إلهام شيطاني: ﴿ مَلُ أَنْبَثْكُمْ عَلَى مَنْ تَنْزُلُ الشّياطينُ (٢٢١) تَنْزُلُ عَلَى كُلُ أَفْكِ أَتِيمِ (٢٢٢) يُلْقُونَ السَّمْعَ وَأَكْثَرُهُمْ كَانْبُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٢١].

َ وُ ٱلْمُ تَرِ أَنَّا أَرْسَلْنَا الشَّيَاطِينَ عَلَى الْكَافِرِينَ تَوُرُّهُمُ آزًا (٨٣) فَلاَ تَعْجِلُ عَلَيْهِمُ إِنَّمَا نَعْدُ لَهُمْ عَدَا (٨٤) يوم

#### نَحْسُرُ الْمُثَمِّينَ إِلَى الرَّحْمِنَ وَقَدَا (٨٥) وَبَسُوقَ الْمُجْرِمِينَ الى جهدم وردا ﴿ [مريم: ٨٣-٨٦].

وإن زعم يعضهم أنها فراسة المؤمن: «كما أن من آثار الإيمان الصادق ما يسمى بالكشف، ويراد به الكشف عن بعض المخفيات والغيبيات ومعرفة هو اجس النفس ونواياها وهذا الكشف هو الذي سمى بالحديث الشريف بفراسة المؤمن».

[شرح الأصول العشرين: ٢٧].

اً واحتجاجهم بحديث: «اتقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله؛ فصردود ؛ لأنه ضعيف، فقد أخرجه الترمذي بإسناد فيه عطية العوفي، وهو ضعيف مدلس.

ب واما احتجاجهم بالإلهام كما في حديث: ﴿إِنَّهُ قد كان قبلكم في الأمم محدثون فإن يكن في أمتى أحد فعمر، [رواه البخاري] فلا حجة فيه على الكشف.

قال ابن قيم الجوزية: «فجزم بوجود المحدثين في الأمم وعلق وجوده في امته بحرف الشبرط، وليس هذا ينقصان في الأمة على من قبلهم، بل هذا من كمال أمته على من قبلها، فإنها لكمالها وكمال نبيها وكمال شريعته لا تحتاج إلى محدث، بل إن وجد فهو صالح للمتابعة والاستشهاد لا أنه عمدة، لأنها في غُنْيةُ بما بعث الله به نبيها عن كل منام أو مكاشفة أو إلهام أو تحديث، وأما من قبلها فللحاجة إلى ذلك جعل فيهم

[تتقيح الإفادة المنتقى من مفتاح دار السعادة ص٤١٣]. ج- وأما احتجاجهم بقوله تعالى: ﴿وَعَلَّمُنَاهُ مِنْ لَدُمًّا عَلَمًا ﴾ [الكهف: ٦٥]، فمردود من وجوه:

١- من المقطوع به أن الخضر عليه الصلاة والسلام نبى يوحى إليه كما رجحه ابن الجوزي وجزم به ابن حجر، رحمهما الله.

[الزهر النضر في نبأ الخضر: ١٩٧/٢، ١٩٩].

 إن هذا شريعة غير شريعتنا، اما شريعتنا؛ فلا ينبغي لاحد أن يختار غيرها، أو أن يتعلم غيرها، أو ان يدعى انه مع رسول الله 🏁 كالخضر مع موسى عليهم السلام، فهذا كفر بواح وشرك صراح عندنا عليه من الله برهان.

→ والاستدلال بالآية في غير موضعه، حتى ال الأمر بالبعض إلى الاستغناء عن الشريعة عملاً بوسواس النفوس وخواطر القلوب.

يقول الشنقيطي في «أضواء البيان» (ج٤/١٥٨): ومن اظهر الأدلة في أن الرحمة والعلم اللدني الذين امتن الله بهما على عبده الخضر عن طريق النبوة

قوله تعالى عنه: ﴿ وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ آمُرِي ﴾ الكهف: ٨٢]،

اي: وإنما فعلته عن امر الله جلا وعلا، وامر إنما يتحقق عن طريق الوحى، إذ لا طريق تعرف بها أوامر الله ونواهيه إلا الوحى من الله جلُّ وعلاً، ولا سيما

قتل النفس البرئية في ظاهر الأمر، وتعييب السفينة بضرقها لأن العدوان على أنفس الناس وأموالهم لا يصح إلا عن طريق الوحى من الله تعالى.

وقد حصر تعالى طرق الانذار في الوحي في قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنْمَا أَنْذَرُكُمْ بِالْوَحْيِ ﴾ [الأنبياء: ٤٥]. دوانما صيغة حصر».

فإن قيل: قد يكون ذلك عن طريق الإلهام؟

فالجواب: أن المقرر في الأصول أن الإلهام من الأولياء لا يجوز الاستدلال به على شيء لعدم العصمة وعدم الدليل على الاستدلال به، بل ولوجود الدليل على عدم جواز الاستدلال به، وما يزعمه بعض المتصوفة من جواز العمل بالإلهام في حق الملهم دون غيره، وما يزعمه بعض الجبرية أيضًا في الاحتجاج بالإلهام في حق الملهم وغيره جاعلين الإلهام كالوحى المسموع مستدلين بظاهر قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ يُرِدِ اللَّهُ أَنْ يَهْدِيَّهُ يشترخ صندرة للإستلام ﴾ [الانعام: ١٢٥]، ويخبر: «اتقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله، كله باطل لا يعول عليه، لعدم اعتضاده بدليل. وغير المعصوم لا ثقة بخواطره لانه لا يامن دسيسة الشيطان.

وقد ضمنت الهداية في اتباع الشرع، ولم تضمن في اتباع الخواطر والإلهامات.

والإلهام في الاصطلاح: إيقاع شيء في القلب يثلج له الصدر من غير استدلال بوحي ولا نظر في حجة عقلية، يختص الله به من يشاء من خلقه، أما ما يلهمه الانبياء مما يلقيه الله في قلوبهم فليس كإلهام غيرهم، لأنهم معصومون بخلاف غيرهم،

وبالجملة، فلا يخفى على من له إلمام بمعرفة دين الإسلام أنه لا طريق تعرف بها أواصر الله ونواهيه، وما يتقرب إليه من فعل وترك، إلا عن طريق الوحى. فمن ادعى أنه غنى في الوصول إلى ما يرضى ربه عن الرسل وما جاءوا به ولو في مسالة واحدة، فلا شك في زندقته، والأيات الدالة على هذا لا تصصى، قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَدِّينِ حَتَّى نَبُعَثُ رَسُولًا ﴾

[10:el wy]]

ولم يقل حتى نلقى في القلوب إلهامًا، وقال تعالى: ﴿ رُسُلًا مُنِشْرِينَ وَمُنْزِينَ لِثَالًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حَجْةَ بِعُد الرَّسَلِ ﴾ [النساء: ١٦٥]، وبذلك نعلم أن ما يدعيه كثير من الجهلة المدعين للتصوف من أن لهم ولأشبياخهم طريقا باطنة توافق الحق عند الله ولو كانت مخالفة لظاهر الشرع، كمخالفة ما فعله الخضر لظاهر العلم الذي عند موسى زندقة، وذريعة للانحلال بالكلية من دين الإسلام».

قال ابن الجوزي: «إن الإلهام للشيء لا ينافي العلم ولا يتسمع به عنه، ولا ينكر أن الله عسز وجل يلهم الإنسان الشيء كسما قال النبي على إن في الأمم محدثين وإن يكن في امتى فعمر». والمراد بالتحديث إلهام الخير إلا أن الملهم لو الهم ما يخالف العلم لم

يجز له أن يعمل عليه، وليس الإلهام من العلم في شيء إنما هو ثمرة العلم والتقوى فيوفق صاحبها للخير ويلهم الرشد، فأما أن يترك العلم ويقول: أنه يعتمد على الإلهام والخواطر فليس هذا بشيء إذ لولا العلم النقلي ما عرفنا ما يقع في النفس أمن الإلهام للخير أو الوسوسة من الشيطان.

واعلم أن العلم الإلهامي الملقى في القلوب لا يكفي عن العلم المنقول كما أن العلوم العقلية لا تكفي عن العلوم الشرعية، فإن العقلية كالأغذية والشرعية كالأدوية ولا ينوب هذا عن هذا». [تلبيس إبليس: ص٢٢٧].

إذن فقولهم: حدثني قلبي عن ربي حديث خرافة، ولذلك قال ابن الجوزي: «وأما قوله: أخذوا علمهم عن ميت، أصلح ما ينسب إليه هذا القائل أنه ما يدري ما في ضمن هذا القول، وإلا فهذا طعن على الشريعة». [المصدر السابق].

#### 🙃 تصريحات صوفية ... ولقاءات كشفية 🐽

لقد أفرزت بدعة الكشف الصوفي ضلالات لا حصر لها، من ذلك ضلالة تصحيح الأحاديث وتضعيفها عن طريق اللقاءات الكشفية والفتوحات المنامية!!

ومن غريب ما وقفت عليه بصدد التصحيح الكثنفي والتضعيف الكثنفي ما أورده الشيخ إسماعيل العجلوني الدمشقي في مقدمة كتابه كشف الخفاء ومزيل الإلباس (٩/١) على سبيل الإقرار والاعتداد به!

قال: (والحكم على الحديث بالوضع والصحة أو غيرهما إنما هو بحسب الظاهر للمحدثين، باعتبار الإسناد أو غيره، لا باعتبار نفس الأمر والقطع، لجواز أن يكون الصحيح مثلاً باعتبار نظر المحدث؛ موضوعًا أو ضعيفًا في نفس الأمر، وبالعكس نعم المتواثر مطلقًا قطعي النسبة لرسول الله على اتفاقًا.

ومع كون الحديث يحتمل ذلك، فيعمل بمقتضى ما يثبت عند المحدثين، ويترتب عليه الحكم المستفاد منه للمستنبطين. وفي «الفتوحات المكية» للشيخ الاكبر قدس سيرة الأنور ما حاصله؛ فرب حديث يكون صحيحًا من طريق رواته، يحصل لهذا المكاشف انه غير صحيح؛ لسؤاله لرسول الله على فيعلم وضعه، ويترك العمل به وإن عمل به اهل النقل لصحة طريقه.

ورب حديث ترك العمل به لضعف طريقه، من أجل وضاع في روايته، يكون صحيحًا في نفس الأمر، لسماع المكاشف له من الروح حين إلقائه على رسول الله على

هذا ما نقله العجلوني وسكت عليه واعتمده ولا يكاد ينقضي عجبي من صنيعه هذا، وهو المحدث الذي شرح «صحيح البخاري»، كيف استساغ قبول هذا الكلام الذي تهدر به علوم المحدثين، وقواعد الحديث والدين؟ ويصبح به أمر التصحيح والتضعيف من علماء الحديث شيئًا لا معنى له بالنسبة إلى من يقول؛ إنه مكاشف أو يرى نفسه أنه مكاشف! ومتى كان

لثبوت السنة المطهرة مصدران: النقل الصحيح عند المحدثين، والكشف عند المكاشفين! فحذار أن تغتر بهذا، والله يتولاك ويرعاك. [تعليقات الشيخ أبي غدة على المونوع أبي المونوع].

#### on ضارلات المنامات عند الصوفية co

وعليه فادعاء بعضهم كابن عربي النكرة أنه رأى رسول الله في المنام فعلمه أمورًا وطلب منه أخرى فقال: «أما بعد فإني رأيت رسول الله في في مبشرة أريتها من العشر الأخر من محرم سنة سبع وعشرين وستمائة بمحروسة دمشق وبيده كتاب، فقال لي: هذا كتاب فصوض الحكم خذه واخرج به إلى الناس ينت فعون به، فقلت: السمع والطاعة لله ولرسوله وأولي الأمر منا كما أمرنا، فحققت الأمنية، وجردت القصد والهمة لإبراز هذا الكتاب كما حده لي رسول الله في من غير زيادة ولا نقصان، قصوص الحكم ص٢٤].

وهذا كذب وتقول على رسول الله 👛 للأسباب الأتنة:

الرسول لا يامر بمعصية، فضلاً عن الكفر الذي ملا به كتابه «فصوص الحكم»، مثل تكفير نبي الله نوح (ص٠٧٠ – ٧٧)، والاعتقاد بإيمان فرعون (ص٢١٥)، وتسويغ موقف السامري وصناعته للعجل الذي فتن به بنو إسرائيل وأشربوه في قلوبهم فعبدوه من دون الله (ص١٨٨). فهو كتاب أفسد الدين واتى على اصوله.

ب- فإذًا كان رسول الله ﴿ لا ياصر بمضالفة الشرع، فقد يقول قائل إنه شيطان تمثل لابن عربي في صورة النبي ﴿ وليس عليه فإنه مخدوع مغرور ادعى ذلك من حسن نية وصفاء طوية.

والجواب: إن هذا محال، لأن الشيطان لا يتمثل بصورة الرسول . وأنى له ذلك، وقد أخبر الصادق المصدوق النبي المعصوم : «من رأني فإني أنا هو فإنه ليس للشيطان أن يتمثل بي ..

[اخرجه الترمذي و صححه الالباني]،

وبناءً على ما تقدم فإننا نجزم أن المتصوفة دجاجلة خراصون ومقولتهم اختلاق ليس لها في الصدق خلاق، وبخاصة الطائفة التيجانية التي جعلت رؤية النبي على الكل من بلغ درجة العرفان: «ولا يكمل العبد في مقام العرفان حتى يصدر يجتمع برسول الله على يقظة ومشافهة». [الرماح ١٩٩/١].

ومن هرائهم قول أبن حراز التيجاني: «قال رضي الله عنه: أخبرني سيد الوجود يقظة لا منامًا قال لي: انت من الأمنين، ومن رآك من الأمنين إن مسات على الإيمان». [جواهر المعاني: ١٢٩/١].

وقال في الصلاة المسماة بدياقوتة الحقائق»: دهي من إملاء رسول الله نهم من لفظه الشيريف على شيخنا يقظة لا منامًا». [المصدر السابق (٢٨٨/].

وقد بلغ طاغوت التيجانية الدرك الأسفل من

التوجيرة العدد ٧٨ ؛ السنة السادسة والثلاثون

الحادة، والعائد تغير علم على غير الطريق.

والرابع: أنه أرى خلقًا كثيرًا منهم أن العلم ما اكتسب من البواطن، حتى إنّ أحدهم يتخايل له وسوسة، فيقول: حدثني قلبي عن ربيا

وكان الشبلي يقول: إذا طالبيوني بعلم الورق برزت علبهم بعلم الخرق

وقد سمُّوا علم الشريعة علم الظاهر، وسموا هواحس النفوس العلم الباطن.

قال أبو حفص بن شاهين: من الصوفية من رأى الاشتفال بالعلم بطالة، وقالوا: نحن علومنا بلا

وقال أبو صامد الطوسى: اعلم أن ميل أهل التصوف إلى الإلهية دون التعليمية، ولذلك لم يتعلموا ولم يحرصوا على دراسة العلم وتحصيل ما صنفه المصنفون، بل قالوا: الطريق تقديم المجاهدات بمحو الصفات المذمومة، وقطع العلائق كلها، والإقبال على الله بكنه الهمة، وذلك بأن يقطع الإنسان همه عن الأهل والمال والولد والعلم، ويخلو بنفسه في زاوية، ويقتصر على الفرائض والرواتب، ولا يقرن همُّه بقراءة قرآن، ولا بالتامل في نفسه، ولا بكتب حديثه ولا غيره، ولا يزال يقول: الله، الله، الله... إلى أن ينتهي إلى حال يترك تحريك اللسان، ثم يمحى عن القلب صورة اللفظا

عزيز على أن يصدر هذا الكلام من فقيه؛ فإنه لا يخفى قيحه؛ فإنه على الحقيقة طيُّ ليساط الشريعة التي حثت على تلاوة القرآن وطلب العلم، وعلى هذا المذهب رأيت الفضيلاء من علماء الأمصيار، فإنهم ما سلكوا هذه الطريق، وإنما تشاغلوا بالعلم أولاً.

وعلى ما قد رتب أو هام تخلو النفوس بوساوسها وخيالاتها، ولا يكون عندها من العلم ما يطرد ذلك، فيلعب بها إبليس أي ملعب، فيريها الوسوسة محادثة ومناجاة.

ولا ننكر أنه إذا طهر القلب ؛ انصبت عليه أنوار الهدى، إلا أنه يتبغى أن يكون تطهيره بمقتضى العلم لا بما ينافيه، فإن الجوع الشديد، والسهر، وتضييع الزمان في التخيلات: أمور ينهي الشرع عنها، فلا يستفاد من صاحب الشرع شيء ينسب إلى ما نهي عنه.

ثم لا تنافي بين العلم والرياضية، بل العلم يعلم كيفية الرياضة، ويعين على تصحيحها، وإنما تلاعب الشبيطان بأقوام أبعدوا العلم، وأقبلوا على الرياضة يما بنهي عنه العلم، والعلم بعيد عنهم، فــــّـارة يفعلون الفعل المنهى عنه، وتارة يؤثرون ما غيره أولى منه، وإنما كان يُفتى في هذه الحوادث العلم، وقد عزلوه، فنعوذ بالله من الخذلان.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

الزندقة وهو يفضل ورده المسمى بـ اصلاة الفاتح على كلام رب العالمين: «وسألته 🛎 عن صلاة الفاتح، فأخبرني أولاً بأن المرة الواحدة منها تعدل القرآن ست مرات، ثم أخبرني ثانيًا أن المرة الواحدة تعدل منها من كل تسبيح وقع في الكون، ومن كل ذكر، ومن كل دعاء كبير أو صغير، ومن القرآن ستة آلاف مرة». [المصدر السابق ١٠٣/١].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله -: «وكل من قال: إنه رأى نبيًا بعين رأسه فما رأى إلا خيالاً». [الفرقان: (١٣٨)].

#### وو عداء الصوفية للعلم سبب صلالهم وو

تدبر أخا الإيمان كيف تجاهد الصوفية لتدمير الشبريعة الإسلامية ولصرف المسلمين عن دستور هدايتهم وينبوع عزتهم ومصدر قوتهم... عن كتاب الله، فإن قال قائل: ما سبب انصرافهم عن منهج الرسالة في هذا الباب؟ فالجواب فصله ابن الجوزي فقال: «اعلم أن أول تلبيس إبليس على الناس صدهم عن العلم؛ لأن العلم نورُ، فإذا أطفأ مصابيحهم ؛ خبطهم في الظلم كيف شاء، وقد دخل على الصوفية في هذا الفن من أبواب:

احدها: أنه منع جمهورهم من العلم أصلاً، وأراهم أنه يحتاج إلى تعب وكلف، فحسن عندهم الراحة فليسوا المراقع، وجلسوا على بساط البطالة، قال الشافعي رضي الله عنه: «أسسَّ التَّصوف على

وبيان ما قاله الشافعي: أن مقصود النفس إما الولايات، وإما استجلاب الدنيا، واستجلاب الدنيا بالعلوم يطول، ويتعب البدن، وهل يُحَصَّلُ المقصود او لا يحصل ١٤ والصوفية قد تعجلوا الولايات -فإنهم يرون بعين الزهد - واستجلاب الدنيا؛ فإنها

والثاني: انه قنع قوم منهم باليسير منه، ففاتهم الفضل في كشرته، فاقتنعوا بأطراف الأصاديث، وأوهمهم أن علو الإسناد والجلوس للصديث كله رياسة ودنيا، وأن للنفس في ذلك لذة.

وكشف هذا التلبيس أنه ما من مقام عال إلا وله فضيلة وفيه مخاطرة؛ فإن الإمارة والقضاء والفتوى كله مخاطرة وللنفس فيه لذة، ولكن فضيلته عظيمة؛ كالشوك في جوار الورد، فنيغبى أن تطلب الفضائل، ويتقى ما في ضمنها من الأفات، فأما ما في الطبع من حب الرياسة، فإنه إنما وضع لتجتلب هذه الفضيلة؛ كما وضع حبُّ النكاح ليحصل الولد، وبالعلم يتقوم به قصد العلم، كما قال يزيد بن هارون: طلبنا العلم لغير الله، فأبي إلا أن يكون لله، ومعناه: أنه دلنا على الإضلاص، ومن طالب نفسه بقطع ما في طبعه لم يمكنه.

والنَّالَثُ: أنه أوهم قومًا منهم أن المقتصود العمل، وما فهموا أن التشاغل بالعلم من أوفي الأعمال، ثم إن العالم وإن قصرَ سير علمه، فإنه على

التوجيد شعيبان ١٤٢٨ هـ



# حدث في مثل هذا الشهر



## تحويل القبلة في السنة الثانية للهجرة النبوية الشريفة

في شعبان من هذه السنة حولت القبلة من بيت المقدس إلى الكعبة، وذلك على رأس سنة عشر شهرًا من مقدمه المدينة، وقيل سبعة عشر شبهرًا وهما في الصحيحين، وكان أول من صلى إليها أبو سعيد بن المعلى وصاحب له كما رواه النسائي: وذلك أنا سمعنا رسول الله في يخطب الناس ويتلو عليهم تحويل القبلة فقلت لصاحبي: تعال نصلي ركعتين فنكون أول من صلى إليها، فتوارينا وصلينا إليها ثم نزل رسول الله في فصلى بالناس الظهر يومئذ، وفرض صوم رمضان وفرضت لأجله زكاة الفطر قبيله بيوم. الفصول في السيرة لابن كثير

قدوم وفد خولان على رسول الله يَالِيْ سنة ١٠هـ

ذكر أنهم كانوا عشرة وأنهم قدموا في شعبان سنة عشر وسالهم رسول الله عن صنمهم الذي كان يقال له «عم أنس» فقالوا: أبدلناه خيرًا منه، ولو قد رجعنا له «عماه»، وتعلموا القرآن والسنّ، فلما رجعوا هدموا الصنم وأحلوا ما أحل الله وحرموا ما حرم الله. البداية والنهاية هكذا يكون الولاء لله ورسوله والبراءة من الشرك وأهله،

## وفاة أم المؤمنين حفصة رضي الله عنها بنت عمر بن الخطاب رضي السامعند الخطاب رضي السامعند السامة 80 هـ

وفيها توفيت حفصة بنت عمر بن الخطاب أم المؤمنين رضى الله عنها، وكانت قبل رسول الله 🍣 تحت خنيس بن حذافة السهمى، وهاجرت معه إلى المدينة فتوفى عنها بعد بدر، فلما انقضت عدتها عرضها أبوها على عثمان بعد وفاة زوجته رقية بنت الرسول الله 🎏 فابي أن يتزوجها، فعرضها على أسى بكر فلم يرد عليه شيئًا، فما كان عن قريب حتى خطبها رسول الله 🍣 فتزوجها، فعاتب عمر أبا بكر بعد ذلك في ذلك، فقال له أبو بكر: إن رسول الله كان قد ذكرها فما كنت لأفشى سر رسول الله 👺، ولو تركها لتزوجتها، وقد روينا في الحديث أن رسول الله 攀 طلق حفصة ثم راجعها، وفي رواية أن جبريل أمره بمراجعتها، وقال: إنها صوامة قوامة، وهي زوجتك في الجنة، وقد أجمع الجمهور أنها توفيت في شعبان من هذه السنة عن ستين سنة، وقيل: إنها توفيت أيام عثمان والأول أصبح.

البداية والنهاية [جزء ٨- صفحة ٣٠]

## وفاة ابن مصروعالمها الليث بن سعد سنة ١٧٥ هـ

كان الليث إمام الديار المصرية بلا مدافعة، وولد بقرقشندة من بلاد مصر سنة أربع وتسعين، وكانت وفاته في شعبان من هذه السنة ونشا بالديار المصرية.

قال ابن خلكان: اصله من قلقشندة.. كان جيد الذهن، ولى القضاء بمصر فلم يحمدوا ذهنه بعد ذلك.. وذكروا أنه كان يدخله من ملكه في كل سنة خمسة آلاف دينار وقال آخرون كان يدخله من الغلة في كل سنة ثمانون ألف دينار وما وجبت عليه زكاة.. قلت: وسبب ذلك كثرة إنفاقه حتى أنه لا يبقى معه ما يبلغ النصاب أو يحول عليه الحول.

وكان إمامًا في الفقه والحديث والعربية، قال الشافعي: كان الليث أفقه من مالك إلا أنه ضيعه أصحابه، وبعث إليه مالك يستهديه شيئًا من العصفر لاجل جهارً ابنته فبعث إليه بثلاثين حملاً، فاستعمل منه مالك حاجته وباع منه بخمسمائة دينار، ويقيت عنده منه بقية، وحج مرة فاهدى له مالك طبقًا فيه رطب فرد الطبق وفيه الف دينار، وكان يهب للرجل من أصحابه من العلماء الألف دينار وما يقارب ذلك، وكان يحرج إلى الإسكندرية في البحر هو وأصحابه في مركب ومطبخه في مركب ومناقبه كثيرة جدًا، رحمه الله تعالى.

النوحية العدد ١٨ فالسنة السادسة والثلاثون



وكانت ببعته يوم الجمعة الثالث عشر من شعبان من هذه السنة، وجلس في دار الشجرة بقميص أبيض وعمامة بيضاء لطيفة، وجاء الوزراء والأمراء والأشراف ووجوه الناس فبايعوه، فكان أول من بايعه الشريف أبو جعفر بن أبي موسى الحنبلي وانشد قول الشباعر... إذا سيد منا مضى قام سيد... ثم ارتج عليه فلم يدر ما بعده فقال الخليفة... قؤول بما قال الكرام فعول، وبايعه من شيوخ العلم الشيخ أبو إسحاق الشيرازي والشيخ أبو نصرين الصياغ الشافعيان، والشيخ أبو محمد التميمي الحنبلي، وبرز فصلى بالناس العصر ثم بعد ساعة أخرج تابوت جده بسكون ووقار من غير صراخ ولا نوح فصلى عليه وحمل إلى المقبرة، وقد كان المقتدي شبهمًا شبحاعًا أياميه كلها مباركة والرزق دارًّ والخلافة معظمة حدًا، وتصاغرت الملوك له وتضاعلوا بين يديه، وخُطب له بالحرمين وبيت المقدس والشيام كلها، واسترجع المسلمون الرها وانطاكية من أيدى العدو، وعمرت بغداد وغيرها من البلاد، واستوزر ابن جهير ثم أبا شجاع ثم أعاد ابن جهير وقاضيه الدامغاني ثم أبا بكر الشاشي وهؤلاء من خيار القضاة والوزراء ولله الحمد، وفي شعبان منها أخرج المفسدات من الخواطئ من بغداد وأمرهن أن ينادين على أنفسهن بالعار والفضيحة، وخرب الخمارات ودور الزواني والمغاني واسكنهن الجانب الغربي مع الذل والصغار، وخرب أبرجة الحمام ومنع اللعب بها، وأمر الناس باحتراز عوراتهم في الحمامات، ومنع أصحاب الحمامات أن يصرفوا فضلاتها إلى دجلة، والزمهم بحفر آبار لتلك المياه القدرة صيانة لماء الشرب.

رحمه الله، وجازاه عن جهوده العظيمة للإسلام والمسلمين خير الجزاء. [البداية والنهاية ج١١، ص١١١].

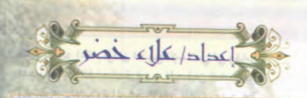
# جهاد الخليفة العياسي الموفق بالله صاحب النزنج السرومسي سنسة ٢٦٩ هـ

فيها اجتهد الموفق بالله في تخريب مدينة صاحب الزنج فخرب منه شبينًا كشيرًا، وتمكن الحدوش من العبور إلى البلد ولكن جاءه في أثناء هذه الحالة سهم في صدره من يد رجل رومي يقال له قرطاس فكاد يقتله، فاضطرب الحال لذلك وهو يتجلد وبحض على القتال مع ذلك، ثم أقام ببلده الموفقية أياما يتداوى فاضطربت الأحوال وضاف الناس من صحاب الزنج وأشباروا على الموفق بالمسيسر إلى بغداد فلم يقيل، فقويت علته ثم من الله عليه بالعافية في شعبان ففرح المسلمون بذلك فرحًا شديدًا، فنهض مسرعًا إلى الحصار، فوجد الخبيث قد رمم كثيرًا مما كان الموفق قد خربه وهدمه، فامر بتخريبه وما حوله وما قرب منه، ثم لازم الحصار فما زال حتى فتح المدينة الغربية وخرب قصور صاحب الزنج ودور أمرائه، وأخذ من أموالهم شبيئًا كثيرًا مما لا يحد ولا يوصف كثرة، وأسر من نساء الزنج واستنقذ من نساء المسلمين وصيبانهم خلقا كثيرًا، فأمر يردهم إلى أهاليهم مكرمين، وقد تصول صاحب الزنج إلى الجانب الشرقي وعمل الجسر والقناطر الحائلة بينه ومن الوصول إليه، فأمر الموفق بتخريبها وقطع الحسور واستمر الحصار باقي هذه السنة وما برح حتى تسلم الجانب الشرقي أيضا واستحوذ على حواصله وأمواله وفر الخبيث هاربًا غير آيب، وخرج منها هاريا وترك حلائله وأولاده وحواصله فأخذها الموفق وشيرح ذلك بطول حيدًا. [البيداية والنهاية، [EY-11=

#### خلافة المقتدى بأمر الله سنة ٤٦٧ هـ

وهو أبو القاسم عدة الدين عبدالله بن الأمير ذخيرة الدين أبو القاسم محمد بن الخليفة القائم بأمر الله بن القادر العباسي، وأمه أرمنية تسمى «أرجوان» وتدعى «قرة العين» وقد ادركت خلافة ولدها هذا وخلافة ولديه من بعده المستظهر والمسترشد، وقد كان أيوه توفي وهو حمل، فحين ولد ذكرًا فرح به حده والمسلمون فرحًا شديدًا، إذ حفظ الله على المسلمان بقاء الخلافة في يبتهم، لأن من عداهم كانوا يتبذلون في الأسواق ويختلطون مع العوام، وكانت القلوب تنفر من تولية مثل أولئك الضلافة على الناس، ونشباً هذا في حجر جده القائم بأمر الله يربيه بما يليق بأمثاله، ويدريه على أحسن السجايا ولله الحمد، وقد كان المقتدي حين ولى الخلافة عمره عشرين سنة، وهو في غاية الجمال خُلقًا وخُلّقًا،





#### من جوامع الدعاء (التعود من الشرك)

عن معقل بن يسار قال: انطقت مع أبي بكر الصديق رضي الله عنه إلى النبي في فقال: «يا أبا بكر للشرك فيكم أخفى من دبيب النمل». فقال أبو بكر: وهل الشرك إلا من جعل مع الله إلها آخر؟ قال النبي في «والذي نفسي بيده للشرك أخفى من دبيب النمل، ألا أدلك على شيء إذا قلته ذهب عنك قليله وكثيره؟ قال: قل: اللهم إني أعسوذ بك أن أشرك بك وأنا أعلم وأسرت في فرك لما لا أعلم». [الادب المفرد]

#### نصائح للنساء

احرصي على عدم تعليق التمائم من الخرز الأزرق أو حدوة الحصان أو الودع أو الكف (خمسة وخميسة) أو قرن الفلفل أو الحذاء القديم أو الحظاظة أو الإحبية على باب المنزل أو داخله، أو في السيارة اعتقاداً منك أن ذلك يمنع الحسد فاعلمي أن ذلك من الشرك اعاشلا

#### من درو علماء الحماعة

قال الشيخ عبد الرحمن الوكيل رحمه الله: يأمر الرسول خو بتسوية كل قبر مشرف، فيعاند كهان الوثنية واحبارهم فيشيدون القباب كالقصور، والمساجد يُعبد فيها الموتى !! يحرم الرسول خو المسرحة بكل فاتن من الطلاء، وساحر من الدهان !! يحرم الرسول الكتابة عليها، فيابي أولئك إلا أن يكتبوا عليها أي القرآن، وهنيان البوصيري، وزندقات ابن فارض !! فيغلون بهذا في السخرية من دين الله، إذ يجعلون ما حرمه الله من الكتابة علي القبور آيات من كتاب الله !!. [بعوة الحق]

#### من معانى اللغة - المقهى..!

عن الكسائي قال: يقال للرجل قليل الطعم: قد اقهى وأقهم. وقال أبو زيد: أقهى الرجل: إذا قل طعمه، وأقهى عن الطعام: إذا قذره فتركه وهو يشتهيه. وقال أبو السمح: المقهى: الأحمُ الذي لا يشتهي الطعام من مرض أو غيره. وقيل القهوة: الخمر ؛ سميت قهوة لأنها تقهى الإنسان: اي تُشبّعه، وقال غيره: سميت قهوة ؛ لأن شاربها يقهي عن الطعام: أي يكرهه وياجمه.

لانكن من هؤلاء ..١

فلا بلوموا إلا أنفسهم:

الجالس في مجلس ليس له يأهل، و المقبل بحديثه على

من لا يسمعه، والداخل بين

اثنين في حديثهما ولم

يدخلاه فيه، والمتعرض لما لا

بعنيه، والمتامير على رب

البيت في بيته، والآتي إلى مائدة بلا دعوة، وطالب

الخبر من أعدائه والمستخف

من بدع الناس في شهر شعبان

وقيام ليلتها وصيام نهارها، فلم

بثبت حديث صحيح في تخصيص

ليلة النصف من شعبان بدعاء معين أو صلاة مخصوصة، أو صياء تلك الليلة وكل ما ورد من قيام وصياء أن الليلة أحادث ضعيفة حدر منها العلماء، فقد أنكر هذا أكثر العلماء من أهل الحساء من أهل الحساء وانن أبي

مليكة وفقهاء المدينة وأصبحات

مالك، وقالوا: ذلك كله بدعة وقال

النووي: صلاة رجب وشعبان

الاحياء: وهذه الصلاة الشهورة

في كتب المتأخرين من الصوفية

ولم ارلها ولالدعائها مستند

المشابخ. [السنن والمبتدعات].

صيح في السنة، إلا من عمل

ان منكرتان. وقال شارح

يقدر السلطان.

قيل: ثمانية إن أهينوا

المنمح الإسلامي

ني وقاية

لجنبعات من الفاحشة

الحلقة السابعة

اعدادا

متولي البراجيلي

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، وبعد:

لله تعالى الزنا وكل الوسائل التي تؤدي إليه، فإنه شرع الزواج، علاقة سامية بين الرجل والمراة، قوامها المودة والرحمة، وهي أية من أياته سبحانه وتعالى: ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْ اللّهِ عَلَيْهُمْ مَوْدَةً وَرَحْمَةً إِنْ فِي ذَلِكَ لَأَيَاتِ لِقَوْمُ بِتَقْكُرُونَ ﴾ وَرَحْمَةً إِنْ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لِقَوْمُ بِتَقْكُرُونَ ﴾

[الروم: ٢١].

من أياته الدالة على رحمته، وعنايته بعباده، وحكمته العظيمة، وعلمه المحيط أن خلق لكم من انفسكم أزواجًا، تناسبكم وتناسبونهن، لتسكنوا إليها وجعل بينكم مودة ورحمة، بما رتب على الزواج، من الأسباب الجالبة للمودة والرحمة.

فحصل بالزوجة الاستمتاع واللذة، والمنفعة بوجود الأولاد وتربيتهم، والسكون إليهم، فلا تجد بين اثنين في الغالب، مثل ما بين الزوجين، من المودة والرحمة.

(تفسير السعدي).

٣٨ التوحيك العدد ٢٨٤ السنة السادسة والثلاثون

فالزواج هو أعظم أركان المنهج الإسلامي في وقاية المجتمع من الفاحشة، فهو المحضن الطبيعي والشرعي للأسرة المسلمة، يقي الفرد، ويحفظ المجتمع كله عفيفًا طاهرًا.

ولأن التخلية قبل التحلية فإننا سنتكلم عن الأنكحة الفاسدة التي حرمها الإسلام قبل أن نتكلم عن ضوابط الزواج في الإسلام.

#### و الاسلام وهدم الأنكحة الفاسدة و

كانت هناك صور مختلفة للنكاح قبل الإسلام، ضيً عت الغرض من النكاح وهدمت ركنه الركين: وهو السكن والمودة والرحمة، وأدت إلى اختلاط الأنساب وانتشار الرذيلة والفحش.

كما بالحديث عن عروة بن الزبير رضي الله عنه أن عائشة زوج النبي في أخبرته: أن النكاح في الجاهلية كان على أربعة أنحاء (أنواع): فنكاح منها نكاح الناس اليوم، يخطب الرجل إلى الرجل وليته أو ابنته فيصدقها ثم ينكحها.

ونكاح آخر: كان الرجل يقول لامراته إذا طهرت من طمثها: أرسلي إلى فلان فاستبضعي منه، ويعتزلها زوجها ولا يمسئها أبدًا حتى يتبين حملها من ذلك الرجل الذي تستبضع منه، فإذا تبين حملها أصابها زوجها إذا أحبً، وإنما يفعل ذلك رغبة في نجابة الولد، فكان هذا النكاح نكاح الاستبضاع.

ونكاح اخر: يجتمع الرهط ما دون العشرة فيدخلون على المرأة كلهم يصيبها، فإذا حملت ووضعت ومر ليال بعد أن تضع حملها أرسلت إليهم فلم يستطع رجل منهم أن يمتنع حتى يجتمعوا عندها، تقول لهم: قد عرفتم الذي كان من أمركم وقد ولدت فهو ابنك يا فلان، تسمّي من أحبت باسمه فيلحق به ولدها، لا يستطيع أن يمتنع به الرجل.

ونكاح رابع: يجتمع الناس الكثير فيدخلون على المراة لا تمنع من جاءها، وهن البغايا كن ينصبن على أبوابهن رايات تكون علمًا لمن أرادهن دخل عليهن، فإذا حملت إحداهن ووضعت حملها جمعوا لها ودعوا لها القافة (قفائي الأثر)، ثم الحقوا ولدها بالذي يرون، فالتاطته به ودعى ابنه، لا يمتنع من ذلك، فلما بُعث محمد على بالحق هدم نكاح الجاهلية كله، إلا نكاح الناس اليوم.

#### ويضاف إلى ذلك أنواع أخرى منها:

- نكاح الخِدن: كانوا يقولون: ما استتر فلا

بأس به وما ظهر فهو لؤم، وهو المذكور في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ مُتَّخَذَاتَ أَخَدَانَ ﴾ [النساء: ٢٥].

تَكَاح الشَّغَارِ: وهو أن يزوج موليته على أن يزوجه الأخر موليته ولا مهر بينهما. وفي الحديث عن نافع عن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما: أن رسول الله عنهما عن الشيغار، قُلْتُ لنافع: ما الشيغار، قَلْتُ لنافع: ما مداق، وينكح ابنة الرجل وينكحُهُ ابنته بغير صداق، وينكح اخت الرجل وينكحُهُ أخته بغير صداق. (البخاري).

والشغار هو رفع الكلب رجله ليبول.

وهل إذا سُمِي المهر يصح النكاح، يصح عند الشافعي وأحمد، وذهب أبو حنيفة إلى أن النكاح يقع صحيحًا ويجب لكل واحدة من البنتين مهر المثل، فاعتبروا أن الفساد من قبل عدم تسمية المهر.

وقال بعض أهل العلم أن النبي على لم يفرق بين ما سمى فيه مهر وما لم يسم فيه، وأن ما ورد من تفسير الشغار بأن يزوج الرجل ابنته على أن يزوجه الأخر ابنته، وليس بينهما صداق، أن هذا من كلام نافع الراوي عن أبن عمر وليس من كلام النبي عن وأن مقتضى الفساد هو اشتراط المبادلة، وفي ذلك فساد كبير. (المعنى لابن قدامة، وفقه السنة لسيد سابق، والوجيز لعبد العظيم بدوي، وتمام المنة للعزازي).

- نكاح التحليل: وهو أن يتزوجها الرجل لي حلها لمن طلقها ثلاثًا، وفي الحديث: «لعن الله المحلل والمحلل له». (الترمذي، صحيح الجامع).

وهذا النوع من الزواج كبيرة من الكبائر، وفاعله ملعون، وقد سماه النبي 🍣: التيس المستعار.

(ابن ماجه، وغيره، صحيح الجامع).

وهي لا تحل لزوجها الأول، سواء اتفقا أو نواه الزوج دون الزوجة، أما لو نوته الزوجة فقط أو وليها ففيه خلاف، فقيل: يصح النكاح؛ لأن نية الزوجة أو وليها ليست بشيء، وكذلك نية الزوج الأول فهما لا يملكان رفع شيء من العقد.

وقيل: لو نوته الزوجة أو وليها أيضنا لا يصح لنكاح.

وعن نافع أنه جاء رجل إلى أبن عمر رضي الله عنه فساله عن رجل طلق أمرأته ثلاثًا فتزوجها أخ له من غير مؤامرة منه ليحلها لأخيه هل تحل للأول قال: لا؛ إلا نكاح رغبة، كنا نعد هذا سفاحًا على عهد رسول الله قد (رواه الحاكم وصححه وواقعه النصبي).

وعن عـمـر بن الخطاب رضي الله عنه قـال: لا أوتى بمحلل ولا بمحللة إلا رجمتهما. (رواه عبد الرزاق

وغيره. (المغنى، الوجيز، تمام المنة).

- نكاح المتعة: وهو أن يتزوج الرجل المراة إلى أجل معلوم قلُّ أو كثر، في مقابل شيء يعطيه لها من مال أو طعام أو ثياب، فإذا انقضى الأجل تفرقًا من غير طلاق، ولا ميراث بينهما.

وقد جوَّز النبي 🍣 نكاح المتعة لايام قليلة ثم استقر الأمر على تحريمه، وإذا انعقد يقع باطلاً.

عن سبرة قال: أمرنا رسول الله على بالمتعة عام الفتح حين دخلنا مكة، ثم لم يخرج منها حتى نهانا عنها. [صحيح مسلم].

وعن النبي الله قال: يا أيها الناس، إني قد النت لكم في الاستمتاع من النساء، وإن الله قد حرَّم ذلك إلى يوم القيامة، فمن كان عنده منهنَّ شيء فلي خلَّ سبيله، ولا تاخذوا مما أتيتموهن شيئًا. [صحيح مسلم: 189].

قال ابن أبي عَمْرَة: إنها كانت رخصة في أول الإسلام لمن أضطر إليها، كالميتة والدم ولحم الخنزير، ثم أحكم الله الدين ونهى عنها.

[صحيح مسلم: ١٤٠٦].

وايضًا ثبت عن علي بن ابي طالب رضي الله عنه أن النبي 🍣 نهى عن متعة النساء يوم خيبر. صحيح مسلم).

يقول الإمام النووي في شرحه على مسلم:
«والصواب المختار أن التحريم والإباحة كانا مرتين،
وكانت حلالاً قبل خيبر، ثم حرمت يوم خيبر، ثم
أبيحت يوم فتح مكة وهو يوم أوطاس لاتصالهما، ثم
حرمت يومئذ بعد ثلاثة أيام تحريماً مؤبدًا إلى يوم
القيامة، واستمر التحريم».

قال القاضي عياض: ووقع الإجماع بعد ذلك على تحريمها من جميع العلماء إلا الروافض.

وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: لما ولى عمر بن الخطاب خطب الناس فقال: إن رسول الله خوا ان لنا في المتعة ثلاثًا ثم حرمها، والله لا (علم احدًا يتمتع وهو محصن إلا رجمته بالحجارة، إلا أن ياربعة يشهدون أن رسول الله خوا احلُها بعد إذ حرمها، (ابن ماجه).

ساله

إن عقد على المراة وفي نيته الطلاق دون اتفاق بينهما، فهل هذا نكاح صحيح أم هو نكاح متعة؟

قال القاضي: وأجمعوا على أنه من نكح نكاحًا مطلقًا، وبنته أن لا يمكث معها إلا مدة نواها، فنكاحه صحيح حلال، وليس نكاح متعة.

ودعوى الإجماع غير مسلِّمة، فقد قال الإمام مالك: ليس هذا من أخلاق الناس، وقال الأوزاعي: هو نكاح متعة، ولا خير فيه.

يقول ابن عثيمين في الشرح الممتع: والذي يظهر لي أنه ليس من نكاح المتعة، لكنه محرم من جهة أخرى، وهي خيانة الزوجة ووليها، لأن هذا يُعدُ من الخيانة، لأن الزوجة ووليها إذا علما بذلك لم يوافقا على الزواج أصلاً، ولو شرطه عليهم لصار نكاح متعة... فالنكاح صحيح لكنه أثم من أجل الغش.

#### ده النهي عن الزواج بالزناة والزواني ده

ولقد حرَّم الله تعالى الزواج من الزناة عقوبة لاستحلالهم ما حرَّم الله: قال الله تعالى: ﴿ الرَّانِي لاَ يَنْكُحُ إِلاَّ زَانِيةٌ أَوْ مُشْرِكَةٌ وَالرَّانِيةُ لاَ يَنْكِحُهَا إِلاَّ زَانِ أَوْ مُشْرِكُ وَحُرَّمَ ذَلِكَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾

فهلٌ لا يحل نكاح الزانية والزاني بحال وهما كالمشركين في التحريم

اعلم أن العلماء اختلفوا في جواز نكاح العفيف الزانية، والعكس، فذهب جماعة من أهل العلم منهم الأئمة الثلاثة (أبو حنيفة، مالك، الشافعي) إلى جواز نكاح الزانية مع الكراهة التنزيه ية عند مالك واصحابه ومن وافقهم، واحتجوا بادلة منها عموم قوله تعالى: ﴿ وَأَحِلُ لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذَلِكُمْ ﴾، وهو شامل بعمومه الزانية والعفيفة، وعموم قوله تعالى: ﴿ وَأَحِلُ الْمُمْ مَا وَرَاءَ ذَلِكُمْ ﴾، وهو شامل بعمومه الزانية والعفيفة، وروا على الآية من وجهين:

ا أن المراد بالنكاح في الآية هو الوطء الذي هو الزنا بعينه، وقالوا إن المراد بالآية تقبيح الزنا وشدة التنفير منه، لأن الزاني لا يطاوعه في زناه من النساء إلا التي هي في غاية الخسة لكونها مشركة لا ترى حرمة الزنا، أو زانية فاجرة خبيثة، وعلى هذا فالإشارة في قوله تعالى: ﴿ وَحُرْمَ ذَلِكَ عَلَى الوطء الذي هو الزنا.

ومن ذهب إلى نسخها بها: سعيد بن المسيب، والشافعي.

وقال ابن كثير: هذا خبر من الله تعالى بان الزاني لا يطا إلا زانية أو مشركة (أي رجّح أن المراد بالنكاح في الآية الوطه)، وأسند إلى ابن عباس قوله في هذه الآية: ليس هذا بالنكاح إنما هو الجماع، لا

يزنى بها إلا زان أو مشرك.

وقال القرطبي في تفسير الآية: وقد روى عن ابن عباس وأصحابه أن النكاح في الآية الوطء.

قالوا: ومما يدل على أن النكاح في الآية غير التزويج أنه لو كان معنى النكاح فيها التزويج لوجب حد المتزوج بزانية لأنه زان والزاني يجب حدَّه، وقد أجمع العلماء على أن من تزوج زانية لا بحد حد الزني.

وقال الفريق الآخر من أهل العلم: إن الأحاديث الواردة في سبب نزول الآية: ﴿ الزَّانِي لاَ يَلْكِحُ إِلاَ الْمِالِيةِ وَالنَّالِي لاَ يَلْكِحُ إِلاَّ النَّالِي الْ يَلْكِحُ إِلاَّ النَّالِي اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ فَى الوطَّهِ.

والمقرر في الأصول: ان صورة سبب النزول قطعية الدخول.

وانه قد جاء في السنة ما يؤيد صحة ما قالوا في الآية، من أن النكاح فيها التزويج، وأن الزاني لا يتزوج إلا زانية مثله، فعن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله هذا الزاني المجلود لا ينكح إلا مثله، (رواه احمد وأبو داود ورجاله نقات كما ذكر ذلك ابن حجر في بلوغ المرام).

واما الأحاديث الواردة في سبب نزول الآية فمنها: ما رواه عبد الله بن عمرو بن العاص أن رجلاً من المسلمين استأذن رسول الله في في امرأة يقال لها أم مهزول، كانت تسافح (تزني) وتشترط له أن تنفق عليه، قال: فاستأذن النبي في أو ذكر أمرها، فقرا عليه نبي الله في: والزانية لا ينكحها إلا زان أو مشرك». (رواه أحمد، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد: ورجال أحمد ثقات).

ومنها حديث مرثد بن أبي مرثد الغنوي: كان يحمل الأسارى بمكة وكانت بمكة بغي يقال لها عناق، وكانت صديقته، قال: فجئت النبي عنى، فقلت: يا رسول الله، أنكح عناقًا، قال: فسكت عني، فنزلت: ﴿ وَالزَّانِيَةُ لاَ يَنْكَحُهُمُ اللَّهِ أَنْ أَوْ مُشْرِكُ ﴾، فدعاني فقراها على، وقال: «لا تنكحها».

(ابو داود والنسائي والترمذي).

قالوا: فالمراد به التزويج.

قال ابن القيم في الزاد: وأما نكاح الزانية فقد صرّح الله سبحانه وتعالى بتحريمه في سورة النور، وأخبر أن من نكحها فهو إما زأن أو مشرك.

أما قول من قال إن الآية منسوخة، فهذا مردود بما تقرر في علم الأصول عند الأثمة الثلاثة: أن العام لا يصح أن ينسخ الخاص، وأن الخاص يقضي على

العام مطلقًا سواء تقدم نزوله عنه او تاخر (ويجوز نسخ الخاص بالعام عند أبي حنيفة).

يقول الشيخ الشنقيطي جمعًا بين هذا وذاك: هذه الآية الكريمة من أصعب الآيات تحقيقًا؛ لأن حمل النكاح فيها على التزويج لا يلائم ذكر المشركة أو المشرك، وحمل النكاح فيها على الوطء لا يلائم الأحاديث الواردة المتعلقة بالآية، فإنها تعين أن المراد بالنكاح في الآية الترويج، ولا أعلم مخرجًا واضحًا من الإشكال في هذه الآية إلا مع بعض تعسف:

وهو أن أصح الأقوال عند الأصوليين كما حرره ابن تيمية رحمه الله في رسالته في علوم القرآن، وعزاه لأجلاء علماء المذاهب الأربعة: هو جواز حمل المشترك على معنيين أو معانيه المختلفة. فيجوز أن نقول: عدا اللصوص البارحة على عين فريد، وتعني بذلك أنهم عوروا عينه الباصرة أو غوروا عينه الجارية (عين ماء)، أو سرقوا عينه التي هي ذهب أو فضة.

وإذا علمت ذلك فاعلم أن النكاح مشترك بين الوطء والتزويج، خالافًا لمن قال إنه حقيقة في أحدهما مجاز في الأخر.

وإذا جاز حمل المشترك على معنييه، فيحمل النكاح في الآية على الوطء وعلى الترويج معًا، ويكون ذكر المشرك والمشركة على تفسير النكاح بالوطء دون العقد.

واعلم أن أظهر قولي أهل العلم عندي أن الزانية والزاني إن تابا من الزنا وندما على ما كان منهما، ونويا أن لا يعودا إلى الذنب، فإن نكاحهما جائز.

ويدل لهذا قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللّٰهِ إِلَهُ اللّٰهِ إِلّٰهُ اللّٰهِ إِلّٰهُ اللّٰهِ إِللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰهُ عَلَٰورًا رَحِيمًا ﴾ وَامْنَ وَعَمِلُ عَمَالًا صَالَحِا فَأُولَئِكُ لَيْكِ شَهَانًا فِيهُ اللّٰهُ عَلَٰورًا رَحِيمًا ﴾ وَامْنَ وَعَمِلُ عَمَالًا صَالَحِا فَأُولَئِكُ لَيْكِلُ اللّهُ عَفُورًا رَحِيمًا ﴾ وَامْنَ وَعَمِلُ وَكَانَ اللّٰهُ عَفُورًا رَحِيمًا ﴾ [الفرقان: ٨٠-٧].

ومع ذلك فإننا ننصح المسلم أن لا يتزوج إلا عفيفة محصنة، ويؤيد ذلك حديث النبي ... فاظفر بذات الدين تربت يداك. (أضواء البيان بتصرف).

راينا أن الله تعالى حرَّم كل أنواع الزواج التي تفقد الزواج اعظم ما فيه وهو السكن والمودة والرحمة، فالأسرة المسلمة أسرة عفيفة طاهرة، تكون لبنة في بناء مجتمعها المسلم، الذي يتشكل من مجموعة لبنات (اسر) صالحات تشيد صرح المجتمع

لصالح.

ولأهمية الزواج ولأنه من أهم الأساليب الوقائية لصيانة المجتمع من الفاحشة، فإن المشرع أهتم به اهتمامًا كبيرًا في كل نواحيه كما سنرى.

#### اولاً: الحث على النكاح:

قال رسول الله ﷺ: «يا معشر الشباب، من استطاع منكم الباءة فليتزوج، فإنه أغض للبصر، وأحصن للفرج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجاء (وقاية)». (متفق عليه).

والزواج هو سنة النبي ، كما بالحديث عن انس رضي الله عنه: جاء ثلاثة رهط إلى بيوت أزواج النبي عن يسالون عن عبادة النبي أزواج النبي عن يسالون عن عبادة النبي أخبروا كانهم تقالوها، فقالوا: وأين نحن من النبي عن قد غفر الله ما تقدم من ذنبه وما تأخر، قال أحدهم: أما أنا فإني أصلي الليل أبدًا، وقال أخر: أنا أعتزل النساء أصوم الدهر ولا أفطر، وقال آخر: أنا أعتزل النساء فلا أتزوج أبدًا، فجاء رسول الله عن فقال: «أنتم الذين قلتم كذا وكذا؟ أما والله إني لأخشاكم لله وأتقاكم له، لكنني أصوم وأفطر، وأصلي وأرقد، وأتزوج النساء، فمن رغب عن سنتي فليس مني. ومتفق عليه).

وعن سعد بن أبي وقاص قال: رد رسول الله على عند مان بن مظعون التبتل ولو أذن لنا لاختصينا. (متفق عليه) والتبتل هو الانقطاع للعبادة واحتناب النساء.

ثَانَيًا: مدار الأمر في الاختيار على الصلاح: يقول الله تعالى: ﴿ وَأَنْكِضُوا الآيَاضَى مِنْكُمْ وَالصَّالَحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِصَائِكُمْ إِنْ يَكُونُوا فُقَرَاءَ يُغْنِهِمُ اللَّهُ مِنْ فَضَلِهِ ﴾.

وحثُ النبي على التروج بالمراة الدينة: التنكح المرأة الأربع: لمالها، ولحسبها، ولجمالها، ولدينها، فاظفر بذات الدين تربت يداك، (متفق عليه).

تربت يداك: قال الحافظ ابن حجر في الفتح: وهو خبر بمعنى الدعاء، لكن لا يراد حقيقته. اهـ.

وتربت يداك اي لصقت بالتراب كناية عن الفقر، وقيل إن المقصود أنه يبارك لك في المتدينة، فالتراب ينبت فيه الزروع والثمار ففيه الخير والبركة والنماء.

وكذلك فإن ولي المراة يبحث عن الرجل الخلوق المتدين، ففي الحديث قال رسول الله على «إذا جاءكم من ترضون دينه وخلقه فزوجوه، إلا تفعلوه تكن فتنة في الأرض وفساد كبير».

(الترمذي، وابن ماجه، وحسنه الألباني في الترغيب). وللحديث بقية إن شاء الله.

إعداد/ فتحي أمين ع



اسمه: محمد ملوخية المدنى، وكان رحمه الله مشهورًا بلقب (ملوخية) نسبة إلى أسرته المعروفة بهذا الاسم في مديرية , البحيرة.

مولده: ولد في مدينة دمنهور. طلبه للعلم: طلب العلم في صباه بالأزهر الشريف، وقد كان لديه شغف بعلوم السنة خاصة، الأمر الذي جعله ذا بصيرة نافذة في علم الحديث رواية ودراية -لم يكتف بطلب العلم بمصر أو تعليمه للناس، بل كان يطوف في مستهل حياته يطلب العلم وتارة أخرى يعلمه للناس، فرحل إلى الحجاز وأقام بالمدينة فترة طويلة، ورحل إلى نجد والهند وجاوة وتركستان وافغانستان وإيران والعراق وتركيا والشام، وكان همه الأكبر في رحلاته دعوة الناس إلى التوحيد، والتعرف إلى أحوال المسلمين في شتي

وكان رحمه الله يروي كثيرًا من الطرف والنوادر عن أحوال الشعوب الإسلامية وعاداتهم وأخلاقهم وشيئونهم في دقة ومعرفة قلما تحتمع لإنسان في هذا العصر.

وكانت تربطه بفضيلة الشيخ محمد حامد الفقى صداقة أخوة ومحبة قديمة ترجع إلى ما يقرب من نصف قرن، وكانت له زيارة سنوية للإمام بحتفي به حفاوة بالغة، وكان يعده من

وذلك لأن الشبيخ المدنى كان سببًا في تَعَرُّف الشبيخ حامد الفقى في أيام طلبه العلم بالأزهر على صاحب الأيادي الحانية على العلم وطلبته وناشر التوحيد في كل بلد يحل به مثال السخاء والوفاء عنوان العروبة الكريمة، ونصير السنة المحمدية الشيخ فوازن السابق آل فوزان.

يقول الشيخ في مجلة الهدي النبوي عام ١٣٧٣هـ، وفي داره العامرة تعرفت به بواسطة أخي في الله محمد ملوخية المدنى عام ١٣٢٨هـ، إذ كنت طالبًا في الأزهر وكنا نذهب إليه كل يوم جمعة، فنصلى معه الجمعة، ثم يكرمنا بواجب الضيافة، ثم بعد ذلك يزودنا بالمعلومات والكتب العلمية، التي كان لها أكبر الأثر والنفع لعقيدتنا وديننا، وكان يفرح بنا أشد الفرح، بل كان يلقانا ويكرمنا لقاء الوالد وإكرامه لولده البار وأحب أبنائه إليه، وأحظاهم لديه، ففي داره وبيده غرست أنصار السنة، وفي داره وبيده ترعرعت

ونمت أنصار السنة، وحتى كان يوم موته رحمه الله - قرة لعينه، وستكون بفضل الله وحسن معونته وتوفيقه قرة لعينه، ولعين كل موحد في قبره.

وفى داره وبواسطته تشرفت بالاتصال بأل الشبيخ، وبالملك عبد العزيز - أسكنه الله فسيح جناته - وبأصحاب السمو أنجاله الأمراء.

وفاته: توفى في شهر ذي الحجة ١٣٧٨هـ الموافق ١٩٥٩م، وقد كتبت عنه مجلة الهدي النبوي عدد ذي الحجة ١٣٧٨هـ تقول: «لما لقيه نبأ وفاة الأستاذ الإمام محمد حامد الفقى حضر إلى القاهرة ومكث بها أيامًا عزى إخوانه فيه وتلقى تعازيهم، ثم عاد إلى دمنهور، ثم ذهب إلى الاسكندرية وهناك شعر بالمرض فعاد إلى بلدته دمنهور حيث وافته المنية، فذهب إلى ربه راضيًا مرضيًا، بإذن الله تعالى».

وبذلك يكون الشيخ المدنى قد عاش بعد الشبيخ الفوزان السابق والشبيخ حامد الفقى رحمهما الله، وبموته انتهت صداقة استمرت خمسين عامًا حفلت بالدعوة إلى الله في بلاد كثيرة وجهود كبيرة وعطاء وافر.

اللهم ارحم الشيخ محمد المدني، واغفر له وتجاوز عن سيئاته، اللهم وسع مدخله، وألحقه بصاحبيه واحشرهم تحت لواء نبيك المصطفى

#### وو عــــزاء وو

توفي عقب صلاة ظهر يوم الخصيس الموافق ١٢ من رجب ١٤٢٨هـ فضيلة الأستاذ الدكتور/أحمد عبد العزيز أحمد أبو العمايم، أستاذ الدعوة بجامعة الأزهر فرع المنصورة كلية أصول الدين، وجماعة أنصار السنة المحمدية وأسرة مجلة التوحيد تدعو الله سيحانه أن يتغمده بواسع رحمته، وأن يحشره مع النبيين والصديقيين، وأن يرحمه رحمة واسعة وان يلهم اهله الصبر والسلوان.



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على

خدر الأنساء والمرسلين واله وصحية أجمعين، ويعد:

قال الله تعالى: ﴿ وَانْكُرُوهُ كُمَّا هَدَاكُمْ ﴾ [البقرة:

١٩٨]، وطرق الهداية ومراتبها كثيرة ومتنوعة تين

فضل الله تعالى في إيصال أمره إلى خلقه، وقد

ذكرنا منها خمسًا في العدد الماضي، ونكملها إن شاء

الله في هذا العدد:

#### 🖂 المرتبة السادسة 🖂 💮

مرتبة البيان العام؛ وهو البيان للحق وتبيينه وتمييزه من الباطل بادلته وشواهده وأعلامه، بحيث يصير مشهودًا للقلب، كشبهود العن للمرئدات. وهذه المرتبة هي حجة الله تعالى على خلقه، التي لا يعذب أحدًا ولا يضله إلا يعد وصوله إليها، قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيلُ قَوْمًا يَعْدَ إِذْ هَدَاهُمْ حَتَّى يُبَيِّنَ لَهُمْ مَا يَشُقُونَ ﴾ [التوبة ١٥]، يعنى ببين لهم كيف يتقون الضلالة ويتقون عذاب الله، ويظهر ذلك لهم واضحًا بينًا لا لبس فيه، فحينئذ بكون الإضلال عقوبة منه تعالى لهم، إذ قد بيِّن لهم فلم يقبلوا ما بينه لهم ولم يعملوا به فعاقبهم بأن أضلهم عن الهدى، وما أضل الله سيحانه أحدًا قط إلا بعد هذا البيان، الذي لا يكون لهم بعده حجة: ﴿ لِئَالُّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجُّةٌ بَعْدَ الرُّسُلُ ﴾ [البقرة: ١٦٥].

والذى يفهم هذه المسالة يعرف سر القدر ومعناه، وتزول عنه شكوك كشيرة، وتنجلي عنه شبهات خطيرة في هذا الباب، بل ويعلم حكمة الله تعالى في إضلاله من يضله من عباده، والقرآن يصرح بهذا في غير موضع كقول الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ ﴾ [الصف ٥]. ﴿ وَقَالُوا قُلُوبُنَا غُلْفٌ بَلْ لَعَنَهُمُ اللَّهُ بِكُفْرِهِمْ ﴾ [النساء: ١٥٥].

فالأول كفر عناد، والثاني كفر طبع، بمعنى أن الذي يضل أو يفعل المنكرات لا يصلح أن يقول: هذا قضاء الله وقدره على، بل يعلم أن ضلاله وانحرافه إما عنادٌ منه، وإما هوى وفساد طبع، وسوء اختيار،

واستحباب للدنيا على الآخرة، وإيثار لحظ النفس على إرضاء الله سبحانه، ولذا قال تعالى: ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفْ يَدِنَّهُمْ وَأَبْصَارَهُمْ كَمَا لَمْ يُؤْمِنُوا بِهِ أَوْلَ مَرْمَ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْ يَانِهِمْ يَعْ مَ هُونَ ﴾ [الأتعام: ١١٠]، فعاقبهم الله تعالى على ترك الإيمان به حتى تيقنوه وتحققوه، بأن قلب أفئدتهم وأبصارهم فلم يهتدوا له. فتأمل هذا الموضع حق التأمل فإنه موضع عظيم.

وقال تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثُمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَى عَلَى الْهُدَى فَأَخَذَتْهُمْ صَنَاعِقَةُ الْعَذَابِ الْهُونِ يمًا كَانُوا بَكْسِبُونَ ﴾ [فصلت ١٧].

فهداهم الله تعالى بالبينات والتبيين الذي هو مقدمة وشرط لحصول هدى أخر بعده، إن اقترن به حصل كمال الاهتداء، وهذا الهدى الأخر هو هدى التوفيق والإلهام، وهذا الذي خص الله تعالى به نفسه دون أي أحد فقال: ﴿ إِنَّكَ لاَ تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ ﴾ [العنكسوت: ٥٦]، وقال: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ ﴾ البقرة: ٢٧٢]،

أما هداية البيان والتبيين فهذه التي تسمى هداية الدلالة والوعظ والإرشياد، وهي في متناول من شاء من البشر، قال تعالى: ﴿ وَ إِنَّكَ لَتُهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الشورى: ٥٦]. وقال: ﴿قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَن اتَّبَعَنِي ﴾ [يوسف: ١٠٨].

وهذا البيان نوعان: بيان بالآيات المسموعة المتلوة ومعها السنة المطهرة؛ وبيان بالأبات المشبهودة المرئية، وكالاهما أدلة وآيات على توحيد الله بأسمائه وصفاته وكماله، وصدق ما أخبرت به رسله عنه، ولهذا يدعو عساده بأياته المتلوَّة إلى التفكر في أياته المشهودة ويحضهم على التفكر في هذه وهذه، وهذا البيان هو الذي بُعثت به الرسل، وجُعل إليهم وإلى العلماء بعدهم، وبعد ذلك يضل الله من يشاء، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولِ إِلاَّ بِلِسَانِ قُوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ فَيُضِلُّ اللَّهُ مَنْ يَشْنَاءُ وَيَهْدِي مَنْ يَشْنَاءُ وَهُوَ الْعَرْيِنُ الحُكِيمُ ﴾ [ابراهيم: ٤]، فالرسل تبين والله تعالى هو الموفق الذي يضل من يشاء ويهدي من يشاء بعزته وحكمته، من غير أن يظلم أحدًا أو يكلفه بما لا يطيق، وكان مما يطيقون، ﴿ اعْبُدُونِي هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾ [يس: ٦١].



## اعداد/جمال عبدالرحمن

ومتعلقاته وإشاراته. ومرتبة السماع مدارها على إيصال المقصود بالخطاب إلى القلب، ويترتب على هذا السماع سماع القبول، فهو إذن ثلاث مراتب: سماع الأذن وسماع القلب وسماع القبول والإجابة.

#### وو الرتبة الناسعة وو

مرتبة الإلهام: قال تعالى: ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوُّاهَا (٧) فَٱلْهُمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا ﴾ [الشمس ٢٠٨]، وقال النبي على المصين بن منذر الخزاعي لما أسلم: ﴿قَل: اللهم الهمني رشدي، وقني شير نفسي». حسنه الترمذي، وهو عند أحمد (صحيح)، بالفاظ مختلفة.

والإلهام أعم من التحديث، لأن الإلهام عام المؤمنين بحسب إيمانهم، فكل مؤمن قد الهمه الله ورسده الذي حصل له به الإيمان، فأما التحديث فالنبي فال فيه: «إن يكن في هذه الأمة أحد فعمر». (متفق عليه). يعني: من المحدثين، فالتحديث إلهام خاص، وهو الوحي إلى غير الأنبياء، إما من المكلفين كقوله تعالى: ﴿وَأَوْحَيْنًا إِلَى أُمَّ مُوسَى أَنْ الحُورِيَّنَ الْإِي أُمَّ مُوسَى أَنْ الحُورِيِّنَ أَنْ آمِنُوا بِي وَبِرَسُولِي ﴾ [القصص: ٧]، وقوله: ﴿وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى المُحَوِّرِيِّنَ أَنْ آمِنُوا بِي وَبِرَسُولِي ﴾ [المندة: ١١١]، وإما من غير المكلفين كقوله تعالى: ﴿وَأَوْحَى رَبُّكَ وَإِما من غير المكلفين كقوله تعالى: ﴿وَأَوْحَى رَبُّكَ وَإِما مَن غير المكلفين كقوله تعالى: ﴿وَأَوْحَى رَبُّكَ وَإِمَا مَن غير المكلفين كقوله تعالى: ﴿وَأَوْحَى رَبُّكَ وَمِمَا يَعْرِشُونَ ﴾ [النحل ١٦]، فهذا كله وحي إلهام.

وصورة ذلك أن يكون خطابًا يُلقى في قلب المؤمن يخاطب به الملك روح العبد، يتضح ذلك في حديث الرسول الله الذي يقول فيه: «والداعي فوق الصراط واعظ الله في قلب كل مؤمن، فهذا الواعظ في قلوب المؤمنين هو الإلهام الإلهي بواسطة الملائكة.

وكذلك في قوله سبحانه وتعالى: ﴿إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى الْمَلَائِكَةِ أَنَّي مَعَكُمْ فَشَبَّتُوا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ [الانقال: ١٢].

قيل في تفسيرها: قووا قلوبهم وبشروهم

#### و الرتبة السابعة و

مرتبة البيان الخاص، وهو البيان المستلزم للهداية الخاصة، وهو بيان تقترن به العناية الربانية والتوفيق والاجتباء، وقطع أسباب الخذلان وموادها عن القلب، فلا تتخلف عن الهداية البتة، قال تعالى في هذه المرتبة: ﴿إِنْ تَحْرِصْ عَلَى هُدَاهُمُ فَإِنُ اللّهُ لاَ يَهْدِي مَنْ يُضِلُ ﴾ [النحل: ٣٧]، وقال تعالى: ﴿وَمَنْ يُوْمِنْ عَلَى هُدَالله بَهْدِ قَلْبَهُ ﴾ [التعابي].

#### m المرتبة الثامنة m

مرتبة الإسماع، قال الله تعالى: ﴿ وَلَوْ عَلِمَ اللَّهُ فِيهِمْ خَيْرًا لأسْمَعَهُمْ وَلَوْ أَسْمَعَهُمْ لَتَولُواْ وَهُمْ مُعْرِضُونَ ﴾ [الانفال: ٢٣]، وقال تعالى: ﴿وَمَا يَسْتُوى الأَعْمَى وَالْبَصِيرُ (١٩) وَلاَ الظُّلُمَاتُ وَلاَ النُّورُ (٢٠) وَلاَ الظِّلُّ وَلاَ الحَّرُورُ (٢١) وَمَا يَسْتَوى الأَحْيَاءُ وَلاَ الأَمْوَاتُ إِنَّ اللَّهَ يُسْمِعُ مَنْ يَشْيَاءُ وَمَا أَنْتَ بِمُسْمِعِ مَنْ فِي الْقُ بُورِ (٢٢) إِنْ أَنْتَ إِلاَّ نَذِيرٌ ﴾ [فاطر: ١٩-٢٣]. وهذا الإسماع أخص من إسماع الحجة والتبليغ؛ فإن ذلك حاصل لهم ويه قامت الحجة عليهم، لكن ذاك إسماع الآذان وهذا إسماع القلوب، فإن الكلام له لفظ ومعنى، وله نسبة إلى الأذن والقلب وتعلق بهما، فسماع لفظه حظ الأذن، وسماع حقيقة معناه ومقصوده حظ القلب، فإنه سبحانه نفي عن الكفار سماع المقصود والمراد الذي هو حظ القلب، وأثبت لهم سماع الألفاظ الذي هو حظ الأذن في قوله تعالى: ﴿ مَا يَأْتِيهِمْ مِنْ ذِكْرِ مِنْ رَبِّهِمْ مُحْدَثِ إِلاَّ اسْتَمَعُوهُ وَهُمْ نَلْعَنُونَ (٢) لأهِيَةً قُلُوبُهُمْ ﴾ [الأنبياء: ٢، ٣]، وهذا السماع لا يفيد السامع إلا قيام الحجة عليه أو تمكّنه

وأما مقصود السماع وثمرته والمطلوب منه فلا يحصل مع لهو القلب وغفلته وإعراضه، بل يخرج السامع قائلاً للحاضر معه: ﴿ مَاذَا قَالَ انْفَا أُولَئِكَ النّبِينَ طَبَعَ اللّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَاتّبُ عُوا أَهْوَا عَمْمُ ﴾ [مُدين طَبَعَ اللّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَاتّبُ عُوا آهُوا عَهُمْ ﴾

والفرق بين هذه المرتبة - إسماع القلب - وبين مرتبة الإفهام؛ أن هذه المرتبة إنما تحصل بواسطة الأذن، ومرتبة الإفهام أعم، فمرتبة الإسماع أخص من مرتبة الفهم من هذا الوجه، ومرتبة الفهم أخص من وجه أخر، وهي أنها تتعلق بالمعنى المراد ولوازمه

بالنصر، وقبل: احضروا معهم القتال، والقولان حق، فإنهم حضروا معهم القتال، وثبتوا قلوبهم.

. ومن هذا أيضنا قذف الشبيطان الشيء في قلب

العبد كما في حديث الرسول 🍣: «إن الشيطان يبلغ من ابن آدم مبلغ الدم، وإنى خشيت أن يقذف في قلو يكما شيئًا». [البخاري ح٢٠٣٥].

ومثله قوله تعالى: ﴿ يَعِدُهُمْ وَنُمَنِّيهِمْ وَمَا يَعَدُهُمُ

الشَّنْطَانُ إِلاَّ غُرُورًا ﴾ [النساء: ١٢٠]، وقد قال عمر بن الخطاب رضى الله عنه لغيلان بن سلمة الثقفي وهو من الصحابة لما طلق نساءه وقسم ماله بين بنيه: «إنى لأظن الشيطان- فيما يسترق من السمع - سمع بموتك، فقذفه في نفسك».

عن سالم بن عبد الله بن عمر أن غيلان بن سلمة الثقفي أسلم وتحته عشر نسوة، فقال له النبي 👺: «اختر منهن أربعًا». فلما كان في عهد عمر طلق نساءه، وقسم ماله بين بينه، فبلغ ذلك عمر، فقال: إنى لأظن الشيطان - فيما يسترق من السمع - سمع بموتك فقذفه في نفسك وأعلمك أنك لا تمكث إلا قليلاً، وايم الله لتراجعن نساعك ولترجعن في مالك أو لأورثهن منك، ولأمرن بقيرك فيُرجم كما رُجم قبر أبي رغال. [مسند أحمد ح ٢٦٤]، قال الأرناءوط: صحيح، رجاله ثقات رجال الشيخين، وقال الألباني في إرواء الغليل: صحيح

وأبو رغال: رجل من قوم ثمود كان بالحرم حين أهلك الله تعالى قومه، فأمهله حتى خرج من الحرم ثم أهلكه خارج مكة، وكان الصحابة يرجمون قبره.

#### وه الرقبة العاشرة وه

الرؤيا الصادقة: وهذه تكون فيما يراه النائم، وهي جزء من سنة وأربعين جزءًا من النبوة، وقد قال رسول الله 🍩: «الرؤما الصادقية حيزء من سيتية وأربعين جزءًا من النبوة، [منفق عليه] وقال أيضًا: «لم يبق من النبوة إلا المسشرات». قالوا: وما المبشرات قال: «الرؤيا الصالحة، يراها المؤمن أو ترى له. [مسلم -٤٧٩].

ورؤيا الأنبياء وحي، فإنها معصومة من الشبيطان، وهذا باتفاق الأمة، ولهذا أقدم الخليل إبراهيم عليه السلام على ذبح ابنه إسماعيل عليه السلام برؤيا رآها. وأما رؤيا غيرهم فتُعرض على الوحى الصريح، فإن وافقته وإلا لم نُعمل بها، ومن أراد أن تَصِّدُق رؤياه فعليه بتحري الصدق في القول وأكل الحالال والمحافظة على الأمار والنهي، ولينم على طهارة كاملة مستقبل القبلة، ويذكر الله حتى تغلبه عيناه فإن رؤياه لا تكاد تكذب.

قال ابن القيم رحمه الله في مدارج السالكين: «وأصدق الرؤيا رؤيا الأسحار، فإنه وقت النزول

الإلهى واقتراب الرحمة والمغفرة، وسكون الشياطين، وعكسه رؤيا العتمة (دخول ظلمة الليل) عند انتشار الشياطين».

كانت هذه مراتب الهداية التي يمن الله تعالى بهدايته على من يشاء، ونسأل الله تعالى أن يعيننا على شكره وذكره على نعمة الهداية كما قال سيحانه: ﴿ وَانْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ وَإِنْ كُنْتُمْ مِنْ قَبُّلُهُ لَنَ الضَّالُينَ ﴾ [البقرة: ١٩٨].

ولننظر الآن إلى أثر هذه الهداية على صالحات

#### 📆 مظاهر مراتب الهداية على الصالحات 😳

رجاحة عقل أم المؤمنين خديجة رضى الله عنها في تسكين روع النبي 🐸:

ها هي خديجة بنت خويلد زوج النبي 🎏 لما جاءه الملك في غار حراء ؛ فارتاع ورجف وخاف على نفسه 🐸، فجاء إلى خديجة وأخبرها الخبر، ثم قال: «لقد خشيت على نفسى». فوقفت خديجة- رضى الله عنها- موقف العاقلة البصيرة التي تستشف روح الأحداث، فقالت له: «كلا، أنشير فو الله لا بخزيك الله أبدًا، فوالله إنك لتصل الرحم وتصدق الحديث، وتحمل الكُلُّ (المثقل بإعاشة عياله)، وتكسب المعدوم، وتقــري الضــيف، وتعين على نوائب الحق(١). فطمأنته حين قلق، وأراحته حين حهد، وذكرته بما فيه من فضائل، مؤكدة له أن الأبرار أمثاله لا يخذلون أبدًا، وبهذا العقل الراجح والقلب الصالح استحقت خديجة أن يجيبها رب العالمين، فيرسل إليها السلام مع الروح الأمين (٢).

وكذلك أم سلمة رضى الله عنها وهي زوج النبي أيضًا، وكانت تعرف بأنها عاقلة حكيمة حليمة، وحَدَثُ أن رد المشركون رسول الله 🥌 عن العمرة بالحديبية وأجروا معه صلحًا على أن يؤدي العمرة هو وأصحابه من العام القادم، وكان كثير من أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم ممتعضًا لما يرى في الظاهر من إجحاف شروط المعاهدة على المسلمين، فلما تأجلت العمرة إلى العام التالي وهم مُحْرِمُون، قال النبي 🎏 لأصحابه: «قوموا فانحروا ثم احلقوا». وذلك ليتحللوا من إحرامهم وعمرتهم ويعودوا إلى المدينة، فوالله ما قام منهم رجل حتى قال ذلك ثلاث مرار، فلما لم يقم منهم احد، دخل النبي 🎏 على أم سلمة، فذكر لها ما لقى من الناس (أصحابه) فقالت أم سلمة: يا نبي الله، أتحب ذلك ؟-أي أن يطيعوك - اخرج ثم لا تكلم احدًا منهم كلمة حتى تنصر بُدْنك (الإبل) وتدعو حالقك فيحلقك. فخرج 🥰 فلم يكلم أحدًا منهم حتى فعل ذلك، فلما

رَاوًا ذلك قاموا- عَجلين- فنحروا وجعل بعضهم يحلق بعضًا، حتى كاد بعضهم يقتل بعضًا غمّا(٣). أي لشدة الغيظ على الكافرين.

بهذا الحلم ورجحان العقل من أم سلمة - رضي الله عنها - وثبات قلبها وهدوء نفسها عندما تبلغ الشدة ذروتها : تستطيع أيضًا كل زوجة أن تكون من أعظم أهل العقل والشورى لدى زوجها . وكم من النساء من هُنُ أعباء فقط على أزواجهن والعاقلة لا تكون كذلك.

# عداية الله لأم المؤمنين عائشة رضي الله عنها في مراعاة أحوال الناس عن

عن عائشة - رضي الله عنها - قالت: والله لقد رأيت رسول الله عنها عنها باب حجرتي، والحبشة يلعبون بحرابهم في مسجد رسول الله عنه، يسترني بردائه لكي أنظر إلى لعبهم، ثم يقوم من أجلي حتى أكون أنا التي أنصرف، ثم تقول: فاقدروا قدر الجارية الحديثة السن، الحريصة على اللهو، وفي رواية البخاري: «التي تسمع اللهو» (أع)،

قال النووي: وفيه جواز نظر النساء إلى لعب الرجال، نظر إلى نفس البدن، وأما نظر المراة إلى وجه الرجل الأجنبي فإن كان بشهوة فحرام بالاتفاق، وإن كان بغير شهوة ولا مخافة فتنة فالاصح أنه محرم، وأجاب عن هذا الحديث بانه يحتمل أن يكون ذلك قبل بلوغ عائشة، أو كانت تنظر إلى لعبهم بحرابهم لا إلى وجوههم وأبدانهم، وإن وقع بلا قصد أمكن أن تصرفه في الحال (٥).

فعائشة رضي الله عنها تريد آلا تُقهر الشابة المحديثة السن الغربة كما في رواية مسلم وهي المتدللة، ولا تعامل- بمجرد زواجها- معاملة الزوجة الكبيرة الخبيرة، الهادئة الزاهدة، والنبي هو خير قدوة في بيان ذلك، حتى أنه رأى مرة بنات لعائشة لعب، فقال: «ما هذا يا عائشة ؟ قالت: بناتي، ورأى بينهن فرسًا له جناحان من رقاع- رقعة جلدفقال: «ما الذي أرى وسطهن ؟ قالت: فرس، قال: «وما هذا الذي عليه ؟ قالت: جناحان، فال: «فرس له جناحان ؟ قالت: أما سمعت أن لسليمان خيلاً لها أجنحة ؟ فضحك النبي عليه كمتى بدت نواجنة (١)

#### ون هداية الله أثمرت مؤهلات أخلاقية عالية وه

لما ماتت خديجة رضي الله عنها، اشتد ذلك على النبي عنه أستل عن ذلك، فقال: «أجل، كانت أم

العيال وربة البيت (٧). وعندما أرادت خديجة أن يتوجه النبي تله في تجارتها قالت: «إنه دعاني إلي البيعث إليك، ما بلغني من صدق حديثك، وعِظَم أمانتك وكرم أخلاقك (٨).

فما اختارته لتجارتها إلا لما فيه من صفات ومؤهلات دينية يحبها الله ورسوله، ولا تفعل ذلك الا من فيها هذه الصفات وتلك المؤهلات.

قال أبن حبان: وكانت خديجة امراة حازمة شريفة لبيبة... بعثت إلى الرسول الله 5 وقالت: إني قد رغبت فيك وفي قرابتك وفي أمانتك وحسن خلقك وصدق حديثك(1).

ولما وجدت ميل النبي الله إلى زيد بن حارثة وكان في ملك يمينها، وهبته للنبي أفي فكانت هي السبب فيما امتاز به زيد من السبق إلى الإسلام، حتى قيل إنه أول من أسلم مطلقًا (١٠).

فصدق الحديث، وعظم الأصانة، وكرم الخلق، والجود، كلها صفات ربانية، وكلها كانت مؤهلات خديجة في اختيار النبي التجارتها ثم اختياره كزوج، رغم أنها قد تمناها أكابر قريش ورؤساؤها وكانت ترفضهم، ومثل هذه استحقت أن يُتَوجَها النبي النبي النجاح والفلاح، فيقول: «كانت أمَّ العال وربة الببت».

فانظري أيتها الأخت المسلمة كيف كانت رعاية الأولاد وإدارة البيت وسامًا نبويًا على صدر خديجة - رضي الله عنها - في الوقت الذي نرى في كثير من بيوت المسلمين ؛ أمر تربية الأولاد وإدارة البيت موكولاً فقط إلى الخادمة !

والحمد لله رب العالمين.

#### هو امش

١- جزء من حديث أخرجه البخاري (ج ١، ح ٤٦٧) ، ومسلم (ج١، ح ١٦٠) وغيرهما .

٢- جزء تسليم الله على خديجة : اخرجه البخاري (ج ٦، ح
 ٧٠٥٨ , ومسلم (ج ٤، ح ٢٤٣٧).

٣- البخاري (اج ١ ، ح ٢٠٨١) من ١٧٨) ، وابن حبان

#### نیرهما ۔ ٤- مسلم ( ج ۲ ، ، ح ۸۹۲) ، والبخاري ( ج ٥ ، ج ۴۸۹٤) ۔

٥- قاله ابن حجر : فتح الباري ج ٢ ، ص ٢٤٥، وانظر شرح

النووي ج ٦، ص ، ١٨٥

٦- البيهقي (ج١٠)، وأبو داود (ج٤، ح٤٩٢٤)، والنواجد هي الضواحك وهي الأثياب التي تبدو عند الضحك، وهي أيضًا أقصى الإستان، والمراد الأول؛ لأن النبي عنه ما كنان يبلغ به الضحك حتى تبدو أواخر أضراسه، وإنما يتبسم.

٧- الطبقات لابن سعد (٥٧/٨) ، «الإصابة، لابن حجر ، (ج

٧، ص ٦٠٣) ، وقال : سنده قوي مع إرساله .

٨- الإصابة ( ج ٧ ، ص ٢٠٣) .

٩- ابن حبان في كتاب الثقات (ج ١ ، ص ٢١)

١٠- الإصابة (ج٧، ص٢٠٢) -



الثدم عند اليهود

## إعداد/أسامة سليمان

ومن ذلك أيضًا ما ورد في سفر صموئيل الأول أن الله تعالى ندم على تنصيبه شاول ملكًا على بني إسرائيل لمخالفته لأوامره، فقال سبحانه لصموئيل: «ندمت على أني قد جعلت شاول ملكًا، لأنه رجع من ورائى ولم يقم كلامي». (إصحاح ١٥ فقرات ١٠، ١١).

وهذا النص بين - حسب زعم اليهود- أن الله سبحانه لم يكن يعلم ما ينتهي إليه أمر شاول، فضلاً عن وصفه سبحانه بأنه يندم بصفة المضارع في بعض نصوصهم يشير إلى تجدد الندم في حقه سبحانه. تعالى الله عما يقولون علوًا كبيرًا.

والندم يستلزم الجهل وعدم العلم، ذلك أن الندم على فعل بعينه لا يكون إلا إذا طرأ على الفاعل ما كان يجهله قبل الفعل أو أنه فعل بغير علم وهذا وصف لرب العالمين بعدم العلم.

وكذا قد ورد في أسفارهم وصف الضالق سبحانه بالحزن والأسف، والأسف هو أشد الحزن، يقول سبحانه: ﴿ فُلُعَلُّكَ بَاخِعٌ نَفْسَكَ عَلَى آثَارِهِمْ إِنَّ لَمْ يُؤْمِنُوا بِهَذَا الحَدِيثِ أَسَفًا ﴾ [الكهف: ٦]، وقد يأتي أحيانًا عقب الغضب، يقول جل وعلا: ﴿ فَرَحَعَ مُوستى إِلَى قُوْمِهِ غَضْبُانَ أُسِفًا ﴾ [طه: ٨٦]، والأسف بمعناه الأول ممتنع في حق الخالق سيحانه، لأنه يعني الجهل ويستلزمه لأن الأسف لا يكون إلا على ما فات، وقد ورد في سفر التكوين نسبة الأسف بمعنى الحزن إلى رب العالمين ففيه: «ورأى الرب أن شير الإنسان قد كثر في الأرض، وأن كل تصور أفكار قلبه إنما هو شبرير كل يوم، فحزن أنه عمل الإنسان في الأرض وتأسف في قلبه، فقال الرب: أمحو عن وجه الأرض الإنسان الذي خلقته، الإنسان مع بهائم ودبابات وطيور السماء، لأني حزنت أنى عملتهم». (الإصحاح السادس فقرات ٥ - ٨).

ففي هذا الإصحاح، أن رب العالمين قد تأسف

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

فإن من أوجه الشبه الواضحة بين عقيدة اليهود والرافضية، افتراء الكذب على الخالق سبحانه، ومن ذلك وصفه جل وعلا بصفات

النقص كالندم والحزّن والأسف والتعب إلى غير ذلك من تطاول الفريقين الضيالين على رب

العالمين سبحانه الماليات المالين ويقاله

وفي هذا المقال نبين:

١- عقيدة اليهود في الخالق سبحانه.

٧- عقيدة الرافضة في ربهم. المسالم

٣- أوجه الشبه بين العقيدتين.

٤- إبطال تلك المعتقدات الفاسدة.

أولا عقيدة اليهود في خالقهم:

لا يتورع اليهود كعادتهم في وصف الخالق سبحانه بصفات النقص، من ذلك ما ورد في سبحانه بالندم، ففي سفر أسفارهم في وصفه سبحانه بالندم، ففي سفر الخروج أن الله أراد أن يهلك بني إسرائيل الذين موسى عليه السلام من مصر فطلب موسى من الله أن يرجع عن رأيه في إهلاك شعبه قائلاً: «ارجع عن حمو غضبك، واندم على الشر بشعبك، اذكر إبراهيم وإسحاق وإسرائيل عبيدك، الذين حلفت لهم بنفسك، وقلت: اكثر نسلكم، كل هذه الأرض التي تكلمت عنها فيملكونها إلى الأبد، فندم الرب على الشر الذي قال إنه سيفعله بشعبه». الرب على الشر الذي قال إنه سيفعله بشعبه».

The case of the state of

على خلقه الإنسان لأنه لم يكن يعلم ما يصدر منه مستقبلاً، تعالى عن إفكهم وافترائهم علوًا كبيرًا.

ويواصل المغضوب عليهم وصف رب العباد بالنقص في أسفارهم المحرفة، فيصفونه بالنسيان الذي يكون ضد الذكر والحفظ، يقول جل شانه: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًا ﴾ [مريم ١٤]، ويقول جل وعلا: ﴿ لاَ يَضِلُ رَبِّى وَلاَ بِنْسَى ﴾ [طه: ٥٢].

جاء في سفر الخروج: «تنهد بنو إسرائيل من العبودية وصرخوا، فصعد صراخهم إلى الله من أجل العبودية، فسمع الله انينهم فتذكر الله ميثاقه مع إبراهيم وإسحاق ويعقوب».

(الأصحاح الثالث فقرات ٢٣ - ٢٤)،

وفي النص يتبين لنا أن الله سبحانه لم يتذكر ميثاق إبراهيم وإسحاق ويعقوب إلا لما سمع أنين بني إسرائيل. وهكذا يواصل أولئك السفهاء ضلالهم وغيهم في وصف رب العالمين بصفات النقص، بل يصفونه بالجهل الصريح عندما زعموا أن الله خاطبهم أن يميزوا بيوتهم بالدم حتى لا يصيبهم الهلاك الذي سيصيب بيوت المصريين، فكأن الله سبحانه لا يستطيع تمييز بيوتهم إلا بعلامة!! ألا لعنة الله على الظالمين.

وهذا قليل من كثير مما ورد في آسفار اليهود من وصف رب العالمين بصفات تسلتزم النقص، وهذا محال في حق الذي خلق فسوى وقدر فهدى، سيحانك هذا بهتان عظيم.

ثانيا عقيدة الرافضة في ربهم:

وسار على درب اليهود الرافضة، فنسبوا لرب العالمين - البداء - الذي يعني الظهور بعد الخفاء، يقول جل وعالا: ﴿ وَبَدَا لَهُمْ مِنَ اللَّهِ مَا لَمْ يَكُونُوا يَحْدَسِبُونَ ﴾ [الزمر: ٤٧] ويعني كذلك، نشاة رأي جديد، يقول سبحانه: ﴿ ثُمُّ بَدَا لَهُمْ مِنْ بَعْدِ مَا رَاوُا الْاَناتِ لَسَنْحُنُنُهُ حَتَّى حِن ﴾.

والبداء بكلا المعنيين محال في حق الله سبحانه إذ أنه يستلزم الجهل وعدم العلم الكامل.

أَ الرافضة لغيهم وضائلهم يجوزون البداء في حقه سبحانه، بل إن البداء أصل من أصول عقدة الرافضة، وتلك النصوص تبين ذلك المعنى.

- ففي اصول الكافي ورد في كتاب التوحيد باب يحمل عنوان «البداء»، وإليك أخي بعض النصوص من هذا الهراء الذي ينسب البداء إلى رب العالمين:

 ا- عن أبي عبد الله عليه السلام: «ما عظم الله بمثل البداء».

- عن الريان بن الصلت قال: سمعت الرضا عليه السلام يقول: «ما بعث الله نبيًا قط إلا بتحريم الخمر، وأن يقر لله بالبداء». (الكافي ١٤٦/١ ١٤٨).

وعقيدة البداء أجمع عليها علماء الرافضة، وقد افاد شيخهم المفيد ذلك في كتابه أوائل المقالات، بل راح يصرح بمخالفة الفرق الإسلامية للرافضة في ذلك المعتقد، والرافضة يريدون البداء بمعناه اللغوي السابق بيانه، ومما يؤكد ذلك ويوضحه ما ورد في تفسيرهم لبعض أيات القرآن بجواز نسبة الجهل الى الله سيحانه.

#### من ذلك على سبيل المثال:

- عن محمد بن مسلم عن أبي جعفر عليه السلام: «وإذ واعدنا موسى أربعين ليلة» قال: كان في العلم والتقدير ثلاثين ليلة ثم بدا لله فزاد عشرًا فتم ميقات ربه الأول والآخر، أربعين ليلة).

(العياشي في تفسيره ٢/٤٤).

فرب العالمين - على حد زعمهم لم يكن يعلم العشر الأخر من الأيام التي عرف بها موسى الميقات، فقد كانت خارج علم الله وتقديره، وإنما بدا له فيها بعد ذلك. تعالى الله عما يقولون علوًا كبيرًا.

- من الروايات الصريحة في عقيدة البداء عند الرافضة ما نسبوه إلى جعفر الصادق أنه نص على إمامة ابنه إسماعيل، فلما مات إسماعيل في حياة أبيه قال جعفر الصادق: «ما بدا لله في شيء كما بدا له في إسماعيل ابني»، والمعنى أنه ظهر لله أمر موت إسماعيل بعد أن كان خافيًا عليه قبل حدوثه، هل بعد هذا الإفك من إفك؟

من ذلك أيضًا ما رواه الكليني بسنده إلى أبي جعفر وأبي عبد الله – عليهما السلام – أنهما قالا: «إن الناس لما كذبوا برسول الله في هم الله تبارك وتعالى بهلاك أهل الأرض إلا عليًا فما سواه يقول سبحانه: ﴿فَتَوَلُّ عَنْهُمْ فَمَا أَنْتَ بِمَلُومٍ ﴾

[الذاريات: ١٤٥]،

ثم بدا له فرحم المؤمنين، ثم قال لنبيه ﷺ ﴿ وَذَكِّرْ فَإِنَّ الذِّكْرَى تَنْفَعُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾

(الذاريات: ٥٥) (روضة الكافي ١٠٣/٨).

وهذا يعني تجدد الرأي وتغيره في حق رب العالمين سبحانه، والسؤال: هل يليق ذلك بالعليم الحكيم الذي يعلم ما كان وما سيكون وما لم يكن إذا كان كيف يكون، سبحانه فقد وصف نفسه أنه أحاط بكل شيء علمًا، يقول جل شانه: ﴿ وَعَلْدُهُ مَـفَاتِحُ الْغَنْ لِا يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ وَيَعْلَمُ مَا في الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَلاَ رَعْبَ فَي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَلاَ يَاسِسُ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُدِينٍ ﴾ [الإنعام: ٥٩].

التوحيك شميكان ١٤٧٨ كالما



الحمد لله، والصلاة والسلام على أشرف خلق له، وبعد:

فقد ذكرنا في المقال السابق تعريف السلام ومشروعيته وحكمه، ونستكمل الحديث إن شاء الله تعالى.

#### 🙃 رابعا: السلام بواسطة الرسول أو المكتوب 😳

السلام بواسطة الرسول أو الكتاب كالسلام مشافهة، فقد ذكر الإمام النووي في كتابه الاذكار عن أبي سعيد المتولي وغيره: إذا نادى إنسان إنسانًا من خلف ستر أو حائط فقال: السلام عليك يا فلان، أو كتب كتابًا فيه: السلام عليك يا فلان، أو السلام على فلان، أو أرسل رسولاً وقال: سلم على فلان، فبلغه الكتاب أو الرسول؛ وجب عليه أن يرد السلام. وكذا ذكر الواحدي وغيره ايضنًا أنه يجب على المكتوب إليه رد السلام إذا بلغه السلام.

وقد ورد في الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال لي رسول الله ﷺ «هذا جبريلُ يقرأ عليكِ السلام». قالت: قلت: وعليه السلام ورحمة الله وبركاته. هكذا وقع في بعض الروايات في الصحيحين وبركاته»، ولم يقع في بعضبها، وزيادة الثقة مقبولة، ووقع في كتاب الترمذي «وبركاته» وسركاته» وسركاته.

«يقرأ عليكِ السلام» أي: من تلقائه وقبله. قال القرطبي في المفهم: يقال: أقرأته السلام، وهو يقرئك السلام، رباعي بضمّ حرف المضارعة منه، فإذا قلت يقرأ عليك السلام. كان مفتوح حرف المضارعة لأنه ثلاثي، وهذه الفضيلة عظيمة لعائشة، غير أن ما ورد من تسليم الله عز وجل على خديجة رضي الله عنها أعلى وأغلى، لأن ذلك سلام من الله، وهذا سلام من الملك. اهـ.

ففي الحديث المتفق عليه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: أتى جبريل عليه السلام النبي أنه ، فقال: يا رسول الله، هذه خديجة قد أتتك، معها إناء فيه إدام أو طعام أو شراب، فإذا هي أتتك: فاقرأ عليها السلام من ربها عز وجل، ومني، وبشرها ببيت في الجنة من قصب لا صخب فيه ولا نصب».

ومما يدل على وفور فقهها، ورجاحة عقلها، وصحة فهمها أنها قالت، كما ورد في بعض الروايات: «إن الله هو السلام ومنه السلام، وعلى جبريل السلام، وعليك يا رسول الله السلام ورحمة الله وبركاته».

حيث لم تقل في ثنائها على الله عز وجل – وعليه السلام – كما وقع من بعض الصحابة حيث كانوا يقولون في التشهد: «السلام على الله»، فنهاهم النبي على عن ذلك، وقال: «إن الله هو السلام، فقولوا: التحيات لله...». الحديث.

روى البخاري ومسلم من حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: كنا إذا صلينا مع النبي على قلنا: السلام على الله قبل عباده، السلام على ميكائيل، السلام

٥ التوحيح العدد ٢٨٤ السنة السادسة والثلاثون

على فلان، فلما انصرف النبي قافيل علينا بوجهه، فقال: «إن الله هو السلام، فإذا جلس أحدكم في الصلاة فليقل: التحيات لله والصلوات والطيبات، السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، فإنه إذا قال ذلك أصاب كل عبد صالح في السماء والأرض، أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، ثم يتخير بعد من الكلام ما شاء».

فأم المؤمنين خديجة رضي الله عنها عرفت أن الله لا يرد عليه السلام، كسما يرد على المخلوقين؛ لأن السلام اسم من أسماء الله، وهو أيضًا دعاء بالسلامة، وكلاهما لا يصلح أن يرد على الله، فكأنها قالت: كيف أقول عليه السلام، والسلام اسمه، ومنه يطلب، ومنه يحصل، فلا يليق بالله إلا الثناء عليه، ولذا جعلت مكان رد السلام عليه: الثناء عليه، ثم غايرت بين ما يليق بالله، وما يليق بغيره، فقالت: وعلى جبريل السلام». ثم قالت: وعلى جبريل

ويستفاد منه رد السلام على من أرسل السلام، وعلى من بلغه، وقد بلغها جبريل من ربها السلام، بواسطة النبي احترامًا للنبي

#### (راجع فتح الباري ١٣٩/٧).

ذكر الإمام النووي في الأذكار: إذا بعث إنسان مع إنسان سلامًا، فقال الرسول: فلان يسلم عليك، فقد قدَمنا أنه يجب عليه أن يردَ على الفور، ويستحب أن يردَ على المبلّغ أيضًا، فيقول: وعليك وعليه السلام.

وروينا في سنن أبي داود عن غالب القطان عن رجل قال: بعثني عن رجل قال: بعثني أبي عن جدي، قال: بعثني أبي إلى رسول الله في فقال: اثته فأقرئه السلام، فقال: قال: فأتيته فقلت: إنَّ أبي يُقرئك السلام، فقال: عليكَ وعلى أبيك السلام، قلت: وهذا وإن كان رواية عن مجهول. فقد قدمنا أن أحاديث الفضائل يتسامح فيها عند أهل العلم كلهم. أهر (٢٢).

وعليه: يجوز أن يبعث شخص سلامه لأخر،

يجوزانيبعث شخص ويبعث شخص المسلامه الأخر، وينبغي المسلام المرسل المسخص المسخص المدي عليه الشخص الذي عليه المسانة والتسبيغ الأنه أمسانة

بأن يطلب من شخص أن يُبلّغ سلامه لشخص معين، أو يرسله لهذا الغرض، وينبغي تبليغ هذا السلام للمرسل إليه من قبل الشخص الذي عهد إليه هذا التبليغ لأنه أمانة.

وإذا بلَّغه السلام فعلى المرسل إليه الرد على الفور، ويست حب أن يرد السلام على المبلِّغ وعلى المرسل، فحديث غالب يدل على أنه يرده – السلام – على الحامل أيضًا، لكن حديث عائشة رضي الله عنها السابق، يدل على جواز الاقتصار على الأصل.

فيؤخذ من الحديثين أن الأول مندوب والثاني جائز. راجع (عون المعبود ١٩٧/١٤).

قال الحافظ في فتح الباري: ولم أر في شيء من طرق حديث عائشة أنها ردت على النبي الله فدل على أنه أي الرد على المبلغ غير واجب. اهد المرجع السابق.

وكذلك لو بلغه سلام في ورقة من غائب وجب عليه أن يرد السلام باللفظ على الفور إذا قرأه.

#### 00 خامساً: السلام على الأصم والأخرس 00.

يشرع السلام على الأصمّ الذي لا يسمع، وينبغي للمسلّم أن يتلفظ بالسلام لقدرته عليه، ويشير باليد حتى يحصل الإفهام، ويستحق الجواب، فلو لم يجمع بينهما

التوحيك شعبان ١٤٢٨ هـ ٥١



لا يستحق الجواب.

وكذلك لو سلم عليه أصم وأراد الردّ في تلفظ باللسان، ويشير بالجواب ليحصل به الافهام، ويسقط عنه فرض الجواب.

ولو سلم على أخرس فأشار الأخرس باليد سقط عنه الفرض، لأن إشارته قائمة مقام العبارة.

وكذا لو سلم عليه أخرس بالإشارة يستحق الجواب لما ذكرنا. الأذكار (ص٢٢١، ٢٢١).

#### وو السلام على الصبي وو

جمهور العلماء أنه يسن السلام على الصبي ليتعود أداب الشريعة الغراء ويالفها، فالأحناف على أن السلام على الصبي، أفضل من تركه، والمالكية قالوا: السلام مشروع، وذكر الإمام النووي أنه سنة.

وفي السلام على الصبي تأنيس له وإيلاف ورحمة وتودد وتنشئة على الخير، وفيه كذلك خفض الجناح والتواضع للمؤمنين صغيرهم وكبيرهم.

وقد ثبت أن النبي على الصبيان، روى البخاري ومسلم من حديث أنس رضي الله عنه أنه مر على صبيان فسلم عليهم وقال: كان النبي على يفعله.

وعند النسائي عن انس رضي الله عنه قال: كان رسول الله 🍱 يزور الأنصار فيسلم على صبيانهم

ويمسح على رءوسهم ويدعو لهم.

وروى أبو داود عن أنس رضي الله عنه قال: انتهى إلينا رسول الله قف وأنا غلام في الغلمان فسلّم علينا ثم أخذ بيدي (باذني) فأرسلني برسالة وقَعَدَ في ظلّ جِدَارٍ، أو قال: إلى جِدَارٍ، حتى رَجَعْتُ إليه.

وسلامه على الصبيان من خُلقه العظيم، وأدبه الشريف، وفيه تدريب لهم على تعلم السنن، ورياضة لهم على آداب الشريعة.

وأما جواب السلام من الصبيان فغير واجب، لأنهم ليسوا مكلفين، وينبغي للأولياء أن يأمروهم بالرد.

ولو سلم بالغ على جماعة فيهم صبيّ فردّ الصبي ولم يردّ منهم غيره، فهل يسقط عنهم؟

فيه وجهان: الأول: يسقط رد السلام برده عن الباقين إن كان عاقلاً عند الحنفية، لأنه من أهل الفرض في الجملة، بدليل حلّ ذبيحته مع أن التسمية فيها فرض عندهم.

وقد ذهب إلى ذلك أيضًا الأجهوري من المالكية والشاشي من الشافعية، قياسًا على أذانه للرجال، فإنه يسقط عنهم طلب الأذان.

الثاني: الأصح عند الشافعية عدم سقوط فرض رد السلام عن الجماعة برد الصبي، وبه قطع القاضي والمتولي من الشافعية، لأنه ليس أهلاً للفرض والرد فرض فلم يسقط به.

وقد توقف في الاكتفاء برد الصبي عن المجماعة، صاحب الفواكه الدواني من المالكية، حيث قال: ولنا فيه وقفة، لأن الرد فرض على البالغين، ورد الصبي غير فرض عليه، فكيف يكفى عن الفرض الواجب على المكلفين،

فلعل الأظهر عدم الاكتفاء برده عن البالغين.

ثم ذكر الشافعية وجهين في رد السلام من البالغ على سلام الصبي، بناءً على صحة إسلامه – أي: الصبي – وصحح النووي: وجوب الرد. انظر: الموسوعة الفقهية (١٦٥/٢٥، ١٦٦)، وللحديث بقية، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

٥٢ التوحيج العدد ٢٨٤ السنة السادسة والثلاثون

# تجذير الداعية

# من القصص الواهية

الحلقة الخامسة والثمانون

# قعم العمايية



اعداد/على حشيش

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي جاءت في شرب غسل راس النبي ﷺ في هذه الأيام التي انتشرت فيها القصص الواهية حول شرب بول النبي ﷺ، والتي بيّنا على مدى الحلقتين السابقتين عوارها وفساد طرقها التي اغتر بها أهل التقميش ومن أمثلتهم الأخ الشويش وغبيره الذين لادراية لهم بعلم الحديث التطبيقي الذي به تظهر العلل ويتيين الخلل حيث نظر الى ما جاء في شهر جمادي الأخرة وغفل عما جاء في شهر رجب واخذ يهمز ويلمنز في منجلة لا تحمل لأهل الحديث والسنة إلا البغض والحقد وترميهم بالزندقة تصدرها الطرقية المسماة بالعزمية .

وإلى القارئ الكريم تضريح وتحقيق هذه القصة التي اشتهرت على السنة الطرقية، حيث إن هذه القصة الواهية تتفق مع سابقتها في تصريم مَن شارب غُسل رأس النبي

ت على النار.

#### و أولا المن و

رُوِي عَنْ سَلْمَى امراة أبي رافع قالت: «كان رسول الله ﷺ فَوْق بيته جالسًا، فقال: يا سلمى، اتني بغسل، فجئت إليه

التوحيك شميان ١٤٢٨ هـ ١٣

ياناء فيه ماء سدر فصفيته له، ثم جثا على مرفقة حشوها ليف، وأنا أصب على رأسه فغسله، وإنى لأنظر إلى كل قطرة من رأسه في الإناء كأنه الدر يلمع، ثم جئته بماء فغسله، فلما فرغ من غُسلُهِ قال: يا سلمي، أهريقي ما في الإناء في موضع لا يتخطاه أحد، فأخذتُ الإناء، قلت: يا رسول الله، حسدتُ الأرض عليه فشريتُ بعضه، ثم أهرقت الباقي، فقال: اذهبي فقد حرمك الله بذلك على الثاري.

#### ووثانيا: التخريج وو

هذا الحديث الذي حاءت به هذه القصية الواهية: أخرجه الإمام الطبراني في «المعجم الأوسط، (١٠٣/١٠) (ح٩٢١٧) قال: حدثنا نصر بن عبد الملك السنّنجاوي، قال: حدثنا معمر بن محمد بن عبيد الله بن أبي رافع، قال: حدثني أبي محمد بن عبيد الله، عن أبيه عبيد الله بن أبي رافع عن سلمى امرأة أبي رافع قالت: «كان رسول الله ﷺ...»

#### وو ثالثًا؛ التحقيق وو

المسالة الأولى: غرابة الحديث الذي جاءت به

٧- قاعدة: قال الإمام السخاوي في افتح المغيث، (٤/٤): «الفرد المطلق: وهو الحديث الذي لا يعرف إلا من طريق ذلك الصحابي ولو تعددت الطرق إليه، اهـ

٣- قيال الإمام الطبيراني في «الأوسط» (۲۰۳/۱۰): «لا يروى هذا الحديث عن سلمي إلا بهذا الإسناد تفرد به معمر بن محمد». قلت: فالحديث الذي جاءت به القصة غريب متنًا وغريب سندًا. حيث إن هذا الحديث الذي جاءت به هذه القصة لا يروى عن سلمي إلا بهذا الإسناد، تفرد به معمر ين محمد.



٤- وهذا ينطيق تمام الانطباق على القاعدة التي أوردها ابن الصلاح في «مقدمته» ص٣٩٤) قال: «وينقسم الغريب أيضًا من وجه آخر: فمنه ما هو غريب متنًا وإسنادًا، وهو الحديث الذي تفرد برواية متنه راو واحد، اهـ.

قلت: بتطبيق هاتين القاعدتين: القاعدة التي أوردها الإمام السخاوي والقاعدة التي أوردها الإمام ابن الصيلاح على حكم الإمام الطبراني على الحديث يتيين أن الحديث غريب غرابة مطلقة، وغريب متنًا وغريبُ سندًا، ويحسب من لا دراية له بهذا العلم أنه أمر هين ولكنه من أهم الأمور في علم الحديث التطبيقي، حيث يتبين للباحث أن الحديث الذي جاءت به القصة ليس له متابعات ولا

وما حكم عليه الإمام الطبراني في «المعجم الأوسط، بالتفرد لا ينقاد إلا لإمام جهيذ من جهابذة هذا الفن الدقيق الواسع، وقد تعب كثيرًا في إخراج هذا الكتاب على هذه الطريقة، لذلك كان يقول: «هذا الكتاب روحي، اهـ.

قلت: بعد أن تبين لنا أن الحديث الذي جاءت به

ب- وقال ابن عدي
 أيضًا: «سمعت ابن أبي رافع
 عن أبيه منكر الحديث». اهـ.

قلت: وهذا المصطلح عند البخاري له معناه، حيث قال الحافظ ابن حجر في «هدي الساري» (ص٤٠٥): «وللبخاري في كلامه على الرجال توق زائد وتحرّ بليغ يظهر لمن نامل كلامه في الجرح والتعديل». اهم.

قلت: قال السيوطي في تدريب الراوي، (٣٤٨/١): «البخاري يطلق: فيه نظر وسكتوا عنه فيمن تركوا حديثه، ويطلق منكر الحديث على من لا تحل الرواية عنه».

جـ ثم ذكر ابن عدي احاديث مناكير لمعمر ثم قال: ولمعمر غير ما ذكرت ومقدار ما يرويه لا يتابع عليه، اهـ.

قال الحافظ العقيلي في الضعفاء الكبير، (١٨٦٢/٢٦١/٤): «معمر بن محمد بن عبيد الله بن أبي رافع: ولا يتابع على حديثه ولا يعرف إلا به». اهـ.

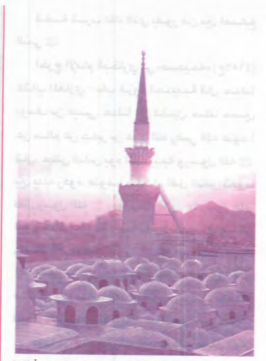
وأورد حديث القصة الحافظ الهيشمي في «مجمع الزوائد» (٢٧٠/٤) وقال: «رواه الطبراني في «الاوسط» وفيه معمر بن محمد وهو كذاب». اهـ.

قال ابن أبي حاتم عن أبيه: «جلست على بابه -أي: معمر - يومًا فقال لي بعض أهل الحديث: ما يقعدك هذا هذا كذاب، كذا في «تهذيب التهذيب» (۲۲٤/۱۰).

العلة الثانية: محمد بن عبيد الله بن أبي رافع:

قال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (ت٢٣٢): «محمد بن عبيد الله بن أبي رافع: منكر الحديث». اهـ.

قال الإمام ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (۲/۸): «روى عن أبيـــه... روى عنه ابنه معـمر، سالت أبي عن



القصة من «الغرائب» والتي بينا توعها أنفًا تبين علة هذا الحديث الغريب.

المسالة الثانية: العلل:

العلة الأولى: معمر بن محمد المتفرد بهذا الاستاد.

أورده الإمـــام الـذهبي في «الميـــزان» (۱/م ۸۲۹۳/۱۰۹۲) وقال: مُعَمَّر (بالتَـتقيل) هو ابن محمد بن عبيد الله بن أبي رافع عن أبيه عن جده قال البخاري: منكر الحديث، وقال يحيى بن معين: ليس بنقة، وقال صالح جزرة: ليس بشيء.

قال الإمام الحافظ ابن حبان المجروحين، (٣٨/٣): معمر بن محمد بن عبيد الله بن أبي رافع، كنيته أبو محمد، يروي عن أبيه، روى عن العراقيون، يتفرد عن أبيه بنسخة أكثرها مقلوبة، لا يجوز الاحتجاج به ولا الرواية عنه إلا على جهة التعجب، اهـ.

قال الإمام الصافظ ابن عدي في «الكامل» (١٩٣٢/٣١١): عدي في «الكامل»

 اصعمر بن محمد بن عبيد الله بن أبي رافع عن أبيه منكر الحديث».

محمد بن عبيد الله فقال: ضعيف الحديث حدا ذاهب.

أورده الإمام الدارقطني في الضعفاء والمتروكين، (ت٥١٥) وقال: امحمد بن عبيد الله بن أبي رافع، عن أبيه وزيد بن أسلم وعطاء والحكم، وعبيد الله هذا ليس بصاحب على، ذاك عبيد الله بن على بن أبي رافع، اهـ.

قلت: قد يظن من لا دراية له بكتاب الضعفاء والمتروكين، للدارقطني من هذه الترجمة أن الدارقطني سكت عنه ولم يذكر فيه حرحًا ولا تعديلاً، ولكن هناك قاعدة أوردها في مقدمة كتابه هذا تبين أن محمد بن عبيد الله هذا متروك، حيث قال البرقاني: «طالت محاورتي مع ابن حَمَكَان لأبي الحسن على بن عمر الدارقطني عفا الله عنى وعنهما في المتروكين من أصحاب الحديث فترد بيننا وبينه على ترك من أثبته على حروف المعجم في هذه الورقات». اهـ.

قلت: من هذه القاعدة يتبين أن محمد بن أبي رافع تركه الأئمة الثلاثة البرقاني وابن حمكان والدارقطني.

قال ابن معين: «محمد بن عبيد الله بن أبي رافع ليس بشيء ولا ابنه معمر». كذا في التهذيب (٩/٢٨٦) لابن حجر.

من هذا التحقيق يتبين أن الحديث الذي جاءت فيه هذه القصة من الغرائب تفرد بإسناده معمر بن محمد عن أبيه وهو كذاب وأبوه متروك ضعيف الحديث جدا ذاهب، وبهذا تصبح القصة واهية وهي قصة شرب سلمى امراة أبى رافع غسل رأس النبي 🛎 ، والحديث الذي جاء بها موضوع وهو: «اذهبي فقد حرمك الله بذلك على الناره. رابعًا بدائل صحيحة من

دلائل النبوة

قيصية شيرب الماء الذي يفور من بين أصبابع النبي 👺

أخرج الإمام البخاري في اصحيحه، (ح١٥٢) كتاب المغازي - باب غزوة الحديبية قال: حدثنا يوسف بن عيسي، حدثنا ابن فضيل، حدثنا حصين عن سالم عن جابر بن عبد الله رضى الله عنهما قال: عطش الناس يوم الصديبية ورسول الله 👺 سن بديه ركوة، فتوضأ منها ثم أقبل الناس نحوه، فقال رسول الله 🍇: «ما لكم؟» قالوا: يا رسول الله، ليس عندنا ماء نتوضاً به ولا نشرب إلا ما في ركوتك. قال: فوضع النبي 👛 بده في الركوة فجعل الماء يفور من بين أصابعه كأمثال العيون، قال: فشرينا وتوضانا، فقلت لجابر: كم كنتم يومئذ؟ قال: لو كنا مائة الف لكفانا، كنا خمس عشرة مائة.

فهذا من القصص الصحيحة على سبيل المثال لا الحصر في شرب صحابة النبي 🍇 للماء الذي يفور من بين أصابعه كامثال العيون فهي من دلائل النبوة نؤمن بها لثبوتها بالسنة الصحيحة المطهرة، وننكر كل حديث منكر نشيت نكارته كحديث قصة الصحابية سلمي التي شربت غسل رأس النبي 🛎 وكحديث قصة شرب أم أيمن لبول النبي ﷺ ، فلسنا غلاة نقلد تقليدًا أعمى جريًا وراء القصص الواهية لإطراء نبينا 🥸 ، ولسنا حفاة نتعصب لقوم اتبعوا أهواءهم فأنكروا ادلائل النبوة، الثابتة لنبينا 🎏 بالسنة المطهرة.

واختم بهذا السؤال: من المعلوم من الدين بالضرورة أن النبي 🎏 كان من صميم رسالته السعى لإنجاء النفوس من النار، كما قال: «الحمد لله الذي نجى بي نفسًا من النار». وهو كذلك يأخذ بحجز المسلمين لكيلا يقعوا فيها، طالما أن بول النبي وغسله على فيه نجاةً من النار، فلم لم يحفظه وتحفظه نساؤه لتوزيعه على أهل الإسلام بدلاً من إراقته في الأرض والفلوات؟!

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.



# من فتاوي دار الإفتاء النصرية

## له بـــة تحسب من الميراث

سُنتل فضيلة الشيخ جاد الحق (شيخ الأزهر

السابق رحمه الله):

بالطلب المقيد برقم (19۳) سنة ۱۹۸۰ المقدم من المواطنة خ ع، وقد جاء به أن والدها توفي بتاريخ 18۸۰/۰/۱۳ منها وعن ثلاثة ابناء، وكان قد افتتح لكل ابن من الثلاثة دفتر توفير بالبريد، أودع في هذه الدفاتر مبالغ، وكان أبناؤه قصراً وهو الولي عليهم، والسيت رط وقت الإيداع ألا تصرف هذه المسالغ إلا يموافقته، وتوفي وتلك المبالغ على حالها بالدفاتر المنادة،

وتسال: هل تكون المبالغ المودعة بدفاتر التوفير لجميع ورثة والدها يقتسمونها للأكر ضعف الأنثى، ثانيا: أو تكون تلك المبالغ من حق من أودعت

باسمائهم

احاب: إنه تحصل من السؤال أن المورث قد أودع مبالغ نقدية متفاوتة القدر في دفاتر توفير بريدية باسماء ابنائه الثلاثة، وقد كانوا وقت الإيداع قصرًا، وقد اشترط المودع ألا تصرف المبالغ أو شيء منها إلا بموافقته، وأنه توفي والمبالغ مودعة بالدفاتر المحررة باسماء أننائه الثلاثة.

فإذا كان هذا هو الواقع، فقد نص الفقهاء على أنه لو وهب والد لولده الصغير مالاً ملك الابن الهبة بمجرد قول الوالد وهبت هذا المال لابني فلان، أو كان الموهوب مقبوضاً في يد الأب بوصفه ولياً على الصغير، وتمت الهبة شرعا بالإيجاب والقبول اللذين صدراً من الأب بوصفه واهبًا وولياً على الموهوب لهم، كما نصوا على أن الهبة تصح ولو اقترنت بشرط باطل ويلغو الشرط من الهبة تصح ولو اقترنت بشرط باطل ويلغو الشرط من الهبة تصح ولو اقترنت بشرط باطل ويلغو الشرط المعادية المناطقة الشرط باطل ويلغو الشرط من الهبة تصح ولو اقترنت بشرط باطل ويلغو الشرط بالمدادة المناطقة المناطقة

لما كان ذلك: فإذا كان إيداع المورث لهذه النقود باسماء آبنائه قد تم في وقت صحته، وليس في مرض موته، خرجت مخرج الهبة حيث تمت بالإيجاب من الواهب بإيداعه تلك المبالغ في دفاتر التوفير وبالقبول منه يوضفه وليًا على آبنائه القصر، وكان صندوق التوفير نائبًا أيضًا، وألمال أمانة لديه للمودع لهم،

ووقع شرط عدم الصرف إلا بإذن الواهب المورث باطلاً لمنافاته لمقتضى عقد الهية.

ولما كان من موانع الرجوع في الهبة أن تكون بين الأقارب ذوي الأرحام، فإن الرجوع في هذه الهبة كان ممتنعًا على الواهب المورث بوصفة والد الموهوب لهم، وفوق هذا فقد تأكدت ملكية هؤلاء لتلك المبالغ بموت الواهب مصرًا على هبته.

وإذ كأن ذلك: لم تكن تلك المبالغ من تركة المورث والد السائلة وإنما هي ملك خالص لمن أورعت باسمائهم، كل حسيما جاء بدفتره، وهذا بمراعاة شروط القانون المدني في صحة الهبة وانعقادها باعتبار أن العقد تحكمه نصوص هذا القانون، والله سبحانه وتعالى أعلم.

## الفاء إشهار الإسلام على الأوراق هل يعد ردة؟

سُئل: بالطلب المقدم من الشبركة المصرية لتعبيثة الزحاجات المؤرخ ١٩٧٧/٥/٢٢ المقيد برقم ١٨٧ سنة ١٩٧٧ المتضمن أن شخصًا اعتنق الدين الإسلامي بموجب إشبهار رسمي رقم ٧١٠٠ بتاريخ ١٩٧٥/٦/١٦ وغير اسمه وتقدم بطلب لإدارة الشبركية التي يعمل بهنا لاتضاد اللازم لإخطار الجهات الرسمية بهذا التغبير، وفعلاً تم تغيير الاسم في سيحيلات الشيركية، وأثناء اتضاد باقي الإجراءات بالنسية للتامينات الاجتماعية عاد هذأ الشخص وقدم طلبًا بأنه وقع تحت ضغوط رجال الدبن المسيحي وتسلموا منه إشبهار الإسلام بعد أن وقع عليه بالتَّنَازل - كما قدم طلبًا للشركة لإعادة اسمه إلى ما كان عليه لإنهاء المشاكل المترتبة على إشهار إسلامه، بعد أن قرر أن إسلامه لا رجوع فيه، وانه في القلب وأمره مع الله سيحانه وتعالى. وقد طلبت منه الشركة أن يقوم بالغاء إشهار إسلامه فلم يتمكن، وطلب السائل بيان الحكم الشرعي في هذا الموضوع، وهل يجوز أن تعيد الشركة اسمه إلى ما كان عليه أم يظل كما هو بالاسم الجديد.

أحاب: المقرر شرعًا أن المسلم يعتبر مرتدًا عن الإسلام إذا نطق بكلمة الكفر صريحًا أو تلفظ بما بقتضى الكفر لجحوده حكمًا معلومًا بالضرورة في الإسلام، كما إذا أنكر فرضية الصلوات الخمس، أو صلاة الجمعة، أو صوم شهر رمضان، أو استحل الزنا، أو فعل ما يقتضي الكفر، ومتى ثبت ارتداد المسلم عن الإسلام على هذا الوجه ترتبت عليه الأثار المقررة شيرعًا، ولما كان الظاهر من السؤال أن الشخص المسئول عنه قد اعتنق الإسلام طائعًا مختارًا وأشهر ذلك رسميًا، واتخذت الشركة التغييرات اللازمة في سجلاتها بوصفه مسلمًا، ثم إنه تقدم بطلب أخر راغبًا العودة إلى اسمه الأول ج - س - ز، وأن هذا كان لوقوعه تحت ضغط رجال الدين المسيحي الذين تسلموا منه إشبهار الإسلام بعد أن وقع عليه بالتنازل، لما كان ذلك: فإن هذا لا يعتبر ردة عن الإسلام بالمعنى السابق ذكره، لأن المقرر شرعًا أن الرجل المسلم لا يخرجه عن الإسلام إلا حجود ما أدخله فيه، ثم ما ثبت يقينا أنه ردة، إذ الإسلام الشابت لا يزول بالشك، وعلى ذلك فلا يجوز للشركة أن تسايره فيما طلب، ومن هذا يعلم الحواب إذا كان الحال كما ورد بالسؤال، والله انه وتعالى أعلم.

التوحيك شعيان ١٤٢٨ هـ ١





# يجيب عليها لجنة الفتوى بالمركز العام

#### مصارحة الخاطب مخطوبته بمرضه

يسال: ١ - ح - م - أسوان، يقول:

أنا خاطب منذ سنة، واكتشفت أنى مريض بالفيروس ( C ) وقد علمت أن المرض ينتقل من شخص إلى أخر عن طريق الدم فقط، فهل أخير خطيبتي بهذا المرض قبل عقد الزواج، وجزاكم

الحواب: من باب النصيحة: إعلام المخطوبة او وليها بالحالة التي أنت عليها لدفع ما يمكن أن يحدث من خلاف أو غيره، مع التنبيه على أن المرض بقدر الله عـز وجل، وقد ببـرا المريض ويمرض السليم، والله أعلم.

#### عادة أوقاف السحد

س: ما حكم إخراج كتب الوقف من المسجد؟ الحواب: إذا كانت هذه الكتب موقوفة على المسجد فلا يجوز إخراجها، فمن أراد الاستفادة فليذهب إلى المسجد لتستفيد من هذه الكتب، والله أعلم

## تلفالشيءال

س: ما حكم من أخرج كتابًا موقوفًا على المسجد فتلف أو هلك

الجواب: عليه الضمان فيشترى كتابًا بدلاً منه او بدفع ثمنه لإدارة المسجد.

٥٨ التوجيد العدد ٤٢٨ السنة السادسة والثلاثون

## تب السحر والشعب وذة

س: ما حكم إضراج كتب السحر والشعوذة والبدعة من مكتبة المسجد

الحواب: هذه الكتب بحب أن يُتخلص منها بحرقها، وذلك لاشتمالها على ما يخالف صحيح الاعتقاد من لدن رب العداد.

#### ميوقف الورثية من المال الحيرام

س: توفى رجل كان يتجر بالمخدرات، وترك أمو الأ وعقارات، فهل للورثة أن يقتسموها؟

الحواب: ننصح كل مسلم ومسلمة أن يتحرى الكسب الحلال، وأن يأكل من الطيبات، وفي مثل هذه الحالة لو تورع الورثة عن الاستفادة من هذا المال لكان هذا خبرًا لهم وأبرأ لذمتهم، وإن احتاجوا إليه فنسأل الله لهم السلامة، وعلى من اكتسبه الإثم، والله أعلم

س: ما حكم الصلاة خلف الإمام الموظف الذي لا يحضر إلا يوم الجمعة:

الجواب: الصلاة جائزة خلف هذا الإمام ؛ لأن الصلاة في نفسها صحيحة، وصلاة من خلفه كذلك، ولكننا نوجه إخواننا الأثمة إلى ضرورة الحضور إلى الصيلاة في المسجد وإمامة الناس، لأن هذا من الأعمال التي كُلف بها ويتقاضي عنها أجرًا، وعند غيابه قد بدخل غير المؤهل للصلاة فياثمون بذلك.

بسال: دردير محمد دردير مرسى - المنيا- يقول: شخص رضع وهو في سن الرضاع من زوجة حده، ويريد الزواج بابنة خاله الشيقيق (أي من امرأة غير التي أرضعته)، فهل بجوز له أن يتزوجها؟

الجواب: مَن رضع من امرأة صارت هذه المرأة أمَّةُ وزوجها أباه، فلا يحل له أن يتزوج بإحدى بنات هذه المراة من هذا الرجل أو غيره، ولا بإحدى بنات زوج هذه المراة، فهن أخواته لأبيه من الرضاع، وعليه: فجده أصبح أبًا له من الرضاع، وخاله صار أخاله لأسه من الرضاع، والله خاله التي تريد الزواج بها هي ابنة أخيه من الرضاع، فلا تحل له. والله أعلم.

س: انقلبت بنا السيارة وكان السائق مسرعًا، فسلمنا الله تبارك وتعالى وخرجنا من الصادث سالمين، فلما ذهبنا إلى الشرطة فغيرنا شهادتنا وقلنا: إن السائق كان غير مسرع، فهل بُعد ذلك من

#### شهادة الزور، افتونا جزاكم الله خيرًا؟

الجواب: لا يجوز لشاهد أن يغير شهادته ؛ لقول الله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا الشّهَادَةَ لِلّه ﴾ [الطلاق: ٢]، ولقوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللللّهُ اللّهُ اللّهُولِ الللللللللللّهُ الللللللللللّهُ اللللللّهُ الللللللللّهُ اللل

## ع صاقالسلمان

س: ما حكم أهل الكبائر الذين يشهدون أن لا إله
 إلا الله وأن محمدًا رسول الله، ويسرقون ويزنون،
 ويفعلون ما حرم الله ورسوله ٤

الجواب هؤلاء الذين يسرقون ويزنون ويفعلون ما حرم الله ورسوله، إن كانوا يعتقدون حل هذه المحرمات فهم كافرون لا مسلمون، لأنهم استحلوا ما علم من الدين بالضرورة.

وإن كانوا يفعلون هذه المحرمات وهم يعتقدون حرمتها ويعلمون أنهم خاطئون، فإنهم مسلمون عصاة أو فسقة، لا يخرجون من الإسلام بارتكاب هذه الكبائر هذا ما عليه أهل السنة، خلافًا للخوارج الذين يكفرون بالكبائر ويحكمون على مرتكبيها بالخلود في النار، وخلافًا للمعتزلة الذين وافقوا الخوارج على خلودهم في النار، ولكنهم لم يكف روهم ولم يحكموا بإسلامهم، وجعلوهم في منزلة بين المنزلتين. وهؤلاء إن تابوا؛ تاب الله عليهم، فالتائب من

وهولاء إن كابوا؛ كان الله عليها من المناب على الذنب كمن لا ذنب له كما قال تعالى: ﴿ وَالدِّينَ لاَ يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهُا آخَرَ وَلاَ يَقْتُلُونَ النَّفْسُ النِّي حَرْمَ اللَّهُ إِلاَ بِالحَقَّ وَلاَ يَرْنُونَ وَمَنْ يَقْعَلْ ذَلِكَ يَلُقَ أَثَامًا اللَّهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقَيَامَة وَيَخُلُدُ فِيهِ مُهَانًا (٦٨) يُضَاعَفُ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ النِّقِيَامَة وَيَخُلُدُ فِيهِ مُهَانًا (٦٨) إِلاَّ مَنْ تَابِ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالحًا فَأُولَئِكَ يَبُدِلُ اللَّهُ سَيَّنَاتٍ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا يَبُدُلُ اللَّهُ عَفُورًا رَحِيمًا ﴾.

وإن ماتوا غير تائبين - وتغمدهم الله برحمته فماتوا مسلمين - فآمرهم إلى رب العالمين، إن شاء عفا عنهم وغفر لهم بفضله؛ كما ذكر عز وجل في كتابه: ﴿ إِنَّ اللَّهُ لاَ يَغْفُرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفُرُ مَا دُونَ نَلِكَ لَمِنْ يُشْاءُ ﴾، وإن شياء عذبهم في النار بعدله تم يخرجهم منها برحمته وشفاعة الشيافعين من آهل طاعته

## تأخيرالصلاة عن وقتها حتى يخرج

س: ركبت القطار بعد العشاء متوجهًا إلى القاهرة، فوصلت محطة القاهرة عند صلاة الظهر، فصليت الصبح فهل ما فعلته صحيح وها معاهدة صحيح الصبح فعلته صحيح المحاهدة ا

الحواب: قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مُؤَقُّونًا ﴾، وقال تعالى: ﴿ فَاتَقُوا اللَّهُ مَا اللَّهُ تَطْعُنُهُ ﴾، والواجب أن تصلى الصبح في

القطار قدر استطاعتك في وقته، قائمًا أو قاعدًا، مستقبل القبلة أو غير مستقبلها، فاعلم ذلك للمستقبل، عفا الله عنا وعنك.

## الدجال من عبالاميات السياعية الكبيرى

س: هل المسيح الدجال حقيقة، ولماذا لم يذكر في القرآن الكريم،

الجواب قد أشير إلى خروج الدجال في القرآن في قوله تعالى: ﴿ يُوْمُ يَأْتِي بَعْضُ آيَاتِ رَبِكَ لاَ يَنْفَعُ نَفْسًا إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنُّ آمَنَتُ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتُ فِي إِيمَانُهَا خَيْرًا ﴾. عن أبي هريرة أو كَسَبَتُ فِي إِيمَانُهَا خَيْرًا ﴾. عن أبي هريرة

رضي الله عنه عن النبي على قسال: اثلاث إذا خرجن لم ينفع نفسًا إيمانها لم تكن أمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيرًا: الدجال، والدابة، وطلوع الشمس من مغربها ». [مسلم ١٥٨].

ومن المعلوم أن عيسى ابن صريم عليه السلام سيقتل الدجال، وقد ذكر القرآن الكريم نزول عيسى واكتفى به عند ذكر الدجال على عادة العرب في الاكتفاء بذكر أحد الضدين، قال تعالى: ﴿ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينًا (١٥٧) بَلُّ رَفَعَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا (١٥٧) وَإِنْ مِنْ أَهُلِ الْكَثِمَابِ إِلاَّ لَيُوْمِنَ بِهِ قَبْلُ مَوْتِهِ وَيَوْمُ الْقَيَامَةِ لَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا ﴾.

وذكر العلماء أن الدجال لم يذكر صراحة في القرآن احتقارًا له، لأنه واضح الذم، ظاهر النقص، بالنسبة إلى المقام الذي يدعيه وهو الربوبية، فترك لهم ذكره، والنص عليه لما يعلم منه سائر المؤمنين أن مثل هذا لا يهدهم ولا يزيدهم إلا إيمانًا وتسليمًا لله ورسوله، وتصديقًا بالحق وردًا للباطل، ولهذا يقول ذلك المؤمن الذي يسلط عليه الدجال فيقتله ثم يحييه؛ أشهد أنك الدجال الذي حدث رسول الله على حديثه، والله ما كنت فيك قط وأشد بصيرة مني النز. [انظر الفتن والملاحم لابن كثير ١٨٥٤].

#### صندوق التبرعات بالمسجد

س: مــا حكم وضع صندوق بالمسجد مخصص لغمارة المسجد يضع الناس فيه التبرعات، وهل يجوز إعطاء الفقراء والمساكين وغيره من ذلك الصندوق<sup>9</sup>

الجواب: لا بأس بإعطاء الفقراء والمساكين من المال المتبرع به لمصلحة المسجد، مادام هناك فائض عن حاجة المسجد.

كان حديثنا في لقاء سابق حول كثرة الأبات المعنوية والحسنّية في بني إسرائيل، واليوم نواصل الحديث في هذا الباب، لكن قد يخطر في نفس أحدنا سؤال: علام يدل كثرة الآيات والمعجزات وخوارق العادات في بني إسرائيل بل كثرت الأنبياء في بني إسرائيل، كلما هلك نبى بعث الله فيهم نبيًا أخر، فكانت تسوسهم الأنبياء، فعلامَ بدل ذلك بدلُ ذلك على شدَّة أمراضهم وكثرتها، ولقد بثن الله سيحانه في كتابه أسباب انصراف بني إسرائيل عن المحق مع كثرة الآيات، وسنذكر أصول هذا الأمر حتى لا نطيل عليك.

 أ قال الله عز وجل: ﴿ كَذَلِكَ يُحْدِى اللَّهُ الْمُؤتَّى وَتُربِكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْ قَلُونَ (٧٣) ثُمُّ قَسِيتٌ قُلُوبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِي كَالْحَجَارَةِ أَوْ أَشْدُ قَسْوَةً... ..

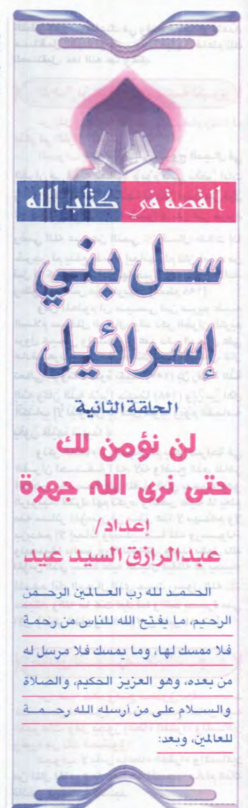
- ٢- قال تعالى: ﴿ ...أَفَكُلُمَا جَاءَكُمْ رَسُولُ بِمَا لاَ تَهْوَى أَنْفُسُكُمُ اسْتَكْسَرُتُمْ فَفَريقًا كَذَّنتُمْ وَفَريقًا تَقْتُلُونَ ﴾ العقرة: ٨٧].

فلعلك لاحظت معى أن المرض الأساسي عند هؤلاء القوم هو الكبر، وغلظة القلب وقسوته أثر من أثاره، كذلك تكذيب الرسل وقتلهم أثر من آثاره، ومن سنن الله الكونية صرف المكذب عن الإيمان بأياته، وبهذا وصفهم الله وعاقبهم، فقال تعالى: ﴿ سَأَصَرُفُ عَنْ آيَاتِيَ الَّذِينَ يَتَكَبُّرُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الحُقِّ وَإِنْ يَرَوْا كُلُّ آدَةً لاَ يُؤُمنُوا بِهَا وَإِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الرُّشْدِ لاَ يَتَّخِذُوهُ سَبِيلاً وَإِنْ يْرَوْا سَبِيلَ الْغَيِّ يَتَّحْذُوهُ سَبِيلاً ﴾ [الإعراف: ١٤٦].

ولو فتحت المصحف على هذه الأبة لوجدتها قد جاءت في معرض الصديث عن بني إسرائيل قبلها وبعدها (السباق واللحاق)، ولذلك قال أبو السعود -رحمه الله – في تفسيره عند قوله تعالى: ﴿ سَأَصُّرِفُ عَنْ آيَاتِيَ ﴾ قال: استئناف مسوق لتحذيرهم من التكبر الموجب لعدم التفكر في الآيات التي هي ما كتب في الواح التوراة من المواعظ والأحكام وغيرها من الآيات

ولكنهم وقعوا فيما حُذروا منه، وتكبروا وكذبوا، وتركوا الحق الذي هو مكتوب عندهم في التوراة باتباع النبي الأمى الذي بأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر ويحلُّ لهم الطبيات ويحرُّم عليهم الخيائث، وكانوا يعرفون ذلك كما يعرفون أبناءهم، فتركوا سبيل الرشد واتخذوا سبيل الغي، فعاقبهم الله بصرف قلوبهم عن الحق كما قال تعالى عنهم أيضًا: ﴿ فَلَمَّا رَاغُوا أَزَاعُ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ وَاللَّهُ لاَ يَهُدِي الْقُوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ [الصف: ٥].

والحق الذي لا مرية فيه أن هذه الأحكام وهذه النتائج وهذا الطبع والصرف عن آبات الله وإن كان نزل في اليهود إلا أنه ينسحب على كل متكبر من لدن أدم إِلَى قِدامِ السَّاعَةِ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ كَذَٰلِكُ يُضَلُّ اللَّهُ مَنْ



G\*

هُوَ مُسْرِفُ مُرُتَّابٌ ﴾ [غافر: ٣٤]، وقال تعالى: ﴿ كَذَلِكَ نَطْنَعُ اللَّهُ عَلَى كُلُّ قَلْب مُتَكَبِّر جَبُّار ﴾ [غافر: ٣٥].

وانت تعلم أن «كل» من الفاظ العموم، فليس فرعون وحده، وليس اليهود وحدهم، بل كل من كان على شاكلتهم، واعتذر عن الإطالة في التقدمة.

ولنبدأ الآن ما قصدناه والله الستعان، وحديثنا اليوم عن سبعين رجالاً اختارهم موسى عليه السلام من قومه لميقات ربه، فلماذا اختارهم؟ وماذا حدث منهم وماذا فعل الله بهم؟...

كل هذه الأسئلة سنجيب عنها ونحن نعرض الموضوع من خلال النص القرآن العظيم، وأقوال أهل التفسير، وقد جاء الحديث عن هذه القصة في القرآن الكريم في موضعين، والموضعان متلازمان ومترابطان، وسياقهما واحد واحدهما يكمل الأخر.

الموضع الأول في سورة البقرة الآيتان (٥٥، ٥٦)، وهو قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللَّهُ جَهْرَةً فَا أَخَذَتْكُمُ الصَّاعِقَةُ وَآنَتُمْ تَتْظُرُونَ (٥٥) ثُمُ بَعَ تُنَاكُمُ مِنْ بَعَدِ مَوْتِكُمُ لَعَلَّكُمُ لَعَلَّكُمُ مِنْ بَعَدِ مَوْتِكُمُ لَعَلَّكُمُ لَعَلَّكُمْ مِنْ بَعَدِ مَوْتِكُمُ لَعَلَّكُمْ لَعَلَيْ فَيْ فَعَلِي الْعَلَيْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلِيْكُمْ لَعَلِيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلِيْكُمْ لَعَلِيْكُمْ لَعَلِيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلِيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلِيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَكُمْ لَعَلِيكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلِيكُمْ لَعَلِيكُمْ لَعَلِيكُمْ لَيْكُمْ لَعَلِيكُمْ لَعَلِيكُمْ لَعَلِيكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعْلَيْكُمْ لَعَلِيكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلِيكُمْ لَعَلِيكُمْ لَعَلِيكُمْ لَعَلِيكُمْ لَعَلِيكُمْ لَعَلِيكُمْ لِعَلَيْكُمْ لَعَلِيكُمْ لَعَلِيكُمْ لَعَلِيكُمْ لِعَلِيكُمْ لَعَلِيكُمْ لَعَلِيكُمْ لَعَلِيكُمْ لِعَلِيكُمْ لَعَلِيكُمْ لَعَلِيكُمْ لِعَلِيكُمْ لِعِلْمُ لِيكُمْ لَعَلِيكُمْ لِعَلِيكُمْ لِعِلْمُ لِعِلْمُ لِعِلَيْكُمْ لِعِلْكُمْ لِعَلِيكُمْ لِعِلْمُ لِعَلِيكُمْ لِعَلِيكُمْ لِعَلْكُمُ لِعِلْكُمُ لِ

الموضع الثاني في سورة الأعراف، الآية (١٥٥): ﴿ وَاخْتَارَ مُوسَى قَوْمَهُ سَبْعِينَ رَجُلاً لِمِقَاتِنَا فَلَمُا أَخْذَنْهُمُ الرَّجْفَةُ قَالَ رَبُّ لُو شَنْتُ أَهْلَكْتَهُمْ مِنْ قَبْلُ وَإِيَّايَ أَتَهْلِكُنَا بِمَا قَعْلَ السُّفَهَاءُ مِنَا إِنَّ هِي إِلاَّ فِتَنْتُ تُضْلِّ بِهَا مِنْ تَشَاءُ وَتَهْدِي مِنْ تَشَاءُ أَنْتَ وَلَيْنَا فَاعْفَرُ لَنَا وَارْحَمْنَا وَأَنْتَ خَيْرٌ الْغَافِرِينَ ﴾.

وقيما تقدم مسائل: \_\_\_ سالا الساسات

الأولى: في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى ﴾ من الذين قالوا و هم السبعون المختارون والذين جاء ذكرهم في سورة الأعراف. قاله اين مسعود وابن عباس رضى الله عنهم، وهذا قول نقله صاحب زاد المسير وقدمه، وقطع به الشوكائي في فتح القدير في تفسيره وإذ قلتم ، ونقله كذلك ابن كثير رحمه الله عن ابن عباس رضى الله عنهما، وعن علي بن ابي طلحة رحمه الله، ونقل ابن كثير رحمه الله عن السدي رحمه الله: ﴿ إِنَّ الله أَمْرِ مُوسَى أَنْ يَاتِيه في السدي رحمه الله عن الله عنها من بني إسرائيل ليعتذروا عن قومهم من عبادة العجل، ووعدهم موعدا فاختار موسى سبعين رجلاً على عينه، ثم ذهب بهم ليعتذروا، فلما أتوا ذلك المكان قالوا: لن تؤمن لك حتى نرى الله جهرة، فإنك قد كلمته فارناه، فأخذتهم الصاعقة فماتوا، فقام موسى ببتي ويدعو الله».

وارجو أن تلاحظ معي أخي الكريم هنا أمورا: الوالها: قد أورد أبن كثير هذا القول في تفسير الله الأعداف.

ثانيها: نقل السدِّي عنهم قولهم: ﴿ أَرِنَا اللَّهُ

جَهْرَةً ﴾، وهي ذات العبارة في سورة البقرة.

ثالثها: تفسير «الرجفة» المذكورة في الأعراف بـ «الصاعقة» المذكورة في سورة البقرة، وكانه يقصد – رحمه الله – إن لم تكن الرجفة هي عين الصاعقة فهي آثر من آثارها. والله أعلم.

المسالة التانية: تتمة الكلام في المسالة الأولى: فقد قطع أبو السعود – رحمه الله في تفسيره – بهذا القول ولم ينقل سواه، فقال في تفسير قوله: ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى ﴾ الآية. تذكير بنعمة أخرى من نعم الله عليهم بعدما صدر عنهم من الخيانة العظيمة التى هي اتخاذ العجل وعبادته من دون الله: اهـ.

وقال رحمه الله في تفسير آية الأعراف: «وقالوا لن نؤمن لك حتى نرى جهرة فأخذتهم الرجفة – أي الصاعقة – أو رجفة الجبل فصعقوا فيها أي ماتوا».

وقال - رحمه الله-: «ولعلهم أرادوا بقولهم: لن نؤمن لك أي لن نصدقك فيما أخبرتنا بقتل أنفسنا هو من الله حتى نراه عيانًا». اهـ. بتصرف يسير.

ولعلك تلاحظ آخي الكريم كيف ربط أبو السعود بين الموضعين موضع سورة البقرة وموضع الأعراف، وهذا واضح، وقد نقله عنه أيضًا صاحب روح المعاني في تفسيره، وسياق الآبات في السورتين يؤكد ما ذهب إليه.

المسالة التالثة: في قوله تعالى: ﴿ لَنُ نُؤْمِنَ لَكَ ﴾
أي: لن ننقاد لك ولن تصدقك ولن تعترف لك بما
جئت به، وقد فرق صاحب نظم الدرر بين نؤمن لك و
و نؤمن بك ، قال: "جاء باللام لأنهم كانوا قد امنوا
به فتوقفوا عن الإيمان له الذي يتعلق بتفاصيل ما
ياتيهم به، فمن امن لأحد فقد أمن بأمور لأجله، ومن
أمن به فقد قبل أصل رسالته ، أه.

المسالة الرابعة: قال صاحب فتح القدير جهرة اي: المعاينة بالبصر، وقال: ﴿ فَآخَذَتُهُمُ الصَّاعَقَةُ ﴾ . نارُ من السماء أصابتهم فصاتوا، ثم قال: وإنما عوقبوا بآخذ الصاعقة لهم لانهم طلبوا ما لم ياذن به الله في الدنيا، أما في الآخرة فقد تواثرت الاحاديث الصحيصة بأن العباد يرون ربهم في الآخرة وهي قطعية الدلالة.

المسالة الخامسة: قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله في قوله تعالى: ﴿ بِعَثْنَاكُمْ مِنْ بِعُدِ مُوتِكُمُ ﴿ هَذَهُ نَعِمَةً كَبِيرِهُ عَلَيْهُم أَنْ أَخَدُهُم الله تعالى بهذه الطريقة، ثم بعثوا ليرتدعوا ويكون كفارة لهم، ولهذا قال تعالى بعدها: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾.

إلى هذا ينتهي ما وفق الله إليه، ولنا وقفة مع الدروس والعبر المستفادة بعون الله في لقائنا القادم.



إعداد/ شوقي عبدالصادق

الحمد لله، يحكم ولا معقب لحكمه، وهو العزيز العليم، فضل بعض الرسل على بعض، وهو العزيز

الحكيم، وأشبهد أن محمدًا عبده ورسوله الصادق الوعد الأمين، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة

للعالمين، وعلى آله وصحبه الطيبين الطاهرين، وبعد:

فمن الخصائص التي فُضل بها النبي ﷺ وفضلت آمته على سائر الأمم ببركة ما اختُص به ﷺ

وإضافة إلى ما تقدم من خصوصيات نلتقي مع الخصوصيات التالية:

#### ٨- جعلت صفوف أمته كصفوف الملائكة 😋

فعن حذيفة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه وفضلنا على الناس بشلاث، جعلت صفوفنا كصفوف الملائكة، وجعلت لنا الأرض كلها مسجدًا، وجُعلت لنا ترابها طهورًا، إذا لم نُجد الماء، [مسلم ٥٢٥].

وصفوف الملائكة ما أعظمها فقد أقسم الله سبحانه بصفوفها وبها وقد صُفت تُسبُحه وتمجده، قال تعالى: ﴿وَالصَّافَاتِ صَفَا (١) فَالزُّاجِرَاتِ زَجْرًا (٢) فَالنَّالِيَّاتِ نِجْرًا ﴾ [الصافات: ١-٣].

فعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: الصافات والزاجرات والتاليات: هي الملائكة، وكذا قال ابن عباس رضي الله عنه، وقال قتادة رضي الله عنه: الملائكة صفوف في السماء. [ابن كثير 4/6].

وقال الطبري: الصافات جمع صافة، والصَّافة: جمع صافة، فالصافات والصافات جمع جمع، والصافات صفوفًا في السماء، وهذا قسم اقسم الله به. [الطبري 14/۲۱].

وهذه الصفوف من الملائكة أقيمت للعبادة والذكر والتسبيح كما قالت الملائكة عن نفسها

وحكاه القرآن، قال تعالى: ﴿ وَمَا مِنّا إِلاَ لَهُ مَقَامُ مَعْلُومٌ ﴾ أي: موضع مخصوص في السماء ومقام للعبادة لا يتجاوزه، وقوله تعالى: ﴿ وَإِنّا لَنَحْنُ الصّافُونَ (١٦٥ (وَإِنّا لَنَحْنُ الْمُسَبّحُونَ ﴾ أي: نصطف فنسبح الرب ونمجده ونقدسه وننزه عن النقائص، فنحن عبيد له فقراء إليه، خاضعون لديه، وصفوف الملائكة المسبحة أخبر عنها النبي على عندما سمعها قال حكيم بن حزام رضي الله عنه: قال رسول الله شيء قال: ﴿إني لأسمع أطيط السماء وما تلام أن تئط، وما فيها موضع شبر إلا وعليه ملك ساجد أو قائم، [السلسلة الصحيحة ١٢٠٠].

فهذا حال الملائكة الآن، ويوم القيامة تكون الملائكة أيضًا صفوفًا، قال تعالى: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمُلْكُ صَفًا صِفًا ﴾، وقال: ﴿يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَالْمُلاَئِكَةُ صَفًا لاَ يَتَكَلِّمُ وَنَ إِلاَّ مَنْ أَذِنَ لَهُ الرُّحْمَنُ وَقَالَ صَوَابًا ﴾ لاَ يَتَكَلِّمُ وَنَ إِلاَّ مَنْ أَذِنَ لَهُ الرُّحْمَنُ وَقَالَ صَوَابًا ﴾ [الندا: 78].

فهذه الحال للملائكة في التسبيح والعبادة والاصطفاف يوم القيامة وعدم الكلام إلا بإذن من الرحمن، وتفضل الله على رسوله وأمته بأن جعل صفوف الأمة في الصلاة والجهاد كصفوف الملائكة،

ولم تنل أمة من قبلُ هذا الشرف، ولكن اختص الله تعالى نبيه وأمته بهذه الخاصية.

وورد الأمر في القرآن والسنة بوصل الصفوف وتسويتها، وأن هذا مما يحبه الله ورسوله، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الدِّينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفَا كَأَيُّهُمْ نُثْنَانُ مَرْصُوصٌ ﴿ [الصفحة ع].

قال المفسرون: إن المؤمنين قالوا: وددنا أن الله يخبرنا بأحب الأعمال إليه حتى نعمله ولو ذهبت فيه أموالنا وأنفسنا، فأنزل الله: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ النَّيِنَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَنَفًا كَأَنَّهُمْ بُنْيَانُ مَرْصُوصٌ ﴾ [فتح القبير: ٢١٩].

وقال الطبري: يقاتلون في سبيل الله صفًا مصطفًا كانهم في اصطفافهم هناك حيطان مبنية قد رُصَ فأحكم واتقن فلا يغادر منهم شيئًا - ويقول الم تر إلى صاحب البنيان كيف لا يحب أن يختلف بنانه، كذلك تبارك وتعالى لا يختلف أمره.

#### [الطبرى ٢٣/٢٥٦].

هذا في القتال الذي هو من أحب الأعمال إلى الله تراص الصفوف والتحامها وسد الخلل فيها وتسويتها كما هو الحال في صفوف الملائكة حتى تفوز الأمة بهذه الفضيلة، وأما في الصلاة، فكذلك أمر الله ورسوله بذلك، وجعل النبي استواء الصفوف وانتظامها أمارة، وبرهانًا على استقامة القلوب، وأن عوج الصفوف يؤدي إلى اختلاف القلوب.

روى مسلم عن أبي مسعود رضي الله عنه قال: كان رسول الله في يمسح مناكبنا في الصلاة ويقول: «استووا ولا تختلفوا فتختلف قلوبكم، ليكني منكم أولو الأحلام والنهى، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم». قال أبو مسعود: فانتم اليود أشد اختلافًا.

وفي رواية عن النعمان بن بشير رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله في يقول: التُسنوُنُ صفوفكم أو ليخالفن اللهُ بين وجوهكم، وفي رواية عن جابر بن سَمْرة قال: خرج علينا رسول الله فقال: «آلا تصفّفُ الملائكة عند ربها». فقال: يا رسول الله، وكيف تصفُ الملائكة عند ربها».

قال: «يتمون الصفوف الأول ويتراصون في الصف». [مسلم ١٥٣/٤].

وقال ﷺ: «سووا صفوفكم فإن تسوية الصف من تمام الصلاة». وقال: «أتموا الصفوف فإني أراكم خلف ظهري». [رواهما مسلم ١٩٦٤].

وعن ابن عمر رضى الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: "أقسيموا الصفوف وحانوا بين المناكب وسدوا الخلل ولينوا بأيدي أخوانكم ولا تنروا فرجات للشيطان، من وصل صفًا وصله الله، ومن قطع صفًا قطعه الله، [سن ابي داود ٢٦٣].

حتى في أشد الظروف وعند الخوف وحنر العدو صفّ النبي على أصحابه ؛ لما رواه ابن عباس رضي الله عنهما قال: صلى رسول الله عنهما قال: صلى رسول الله عنهما قال: صفى أخلفه، وصفّا موازي فصف الناس خلفه صفين ؛ صفًا خلفه، وصفًا موازي العدو، فصلى بالذين خلفه ركعة، ثم انصرف هؤلاء إلى مكان هؤلاء، وجاء أولئك فصلى بهم ركعة ولم يقضوا، [الطبرى ١٣٦٨].

# واذا كانت صفوفنا كصفوف اللائكة فنحن وهم جند الله وو الله عند الله وو الله عند الله وو الله عند الله وو الله وو

ولا نتخلًى عن هذه الجندية لأن الأعداء يقفون لنا صفًا ومعهم الشيطان، ولنقرأ قوله تعالى: ﴿ فَأَجُمِعُوا كَيْدَكُمْ ثُمُ النُّتُوا صَفًا وقَدُ أَفْلَحَ الْيَوْمُ مَنِ استَتَعْلَى ﴾. يقول ابن كثير: اجتمع الناس لميقات يوم معلوم وجلس فرعون على سرير مملكته واصطف له أكابر دولته، ووقفت الرعايا يمنة ويسرة، وأقبل موسى عليه السلام متوكنًا على عصاه، ومعه أخوه هارون، ووقف السحرة بين يدي فرعون صفوفًا وهو يحرضهم على إجادة عملهم في ذلك اليوم.

#### [این کثیر ۲۱۸/۳].

فعُدونا ينظم صغوفه، وتغضل الله علينا بان جعل صفوفنا كصفوف الملائكة، فلا بدحتى نحور هذه الفضيلة أن نكون مثل الملائكة: ﴿ لاَ يعُصُونَ اللّهُ مَا أَمْرِهُمْ ويفْعَلُونَ مَا يُؤْمِرُونَ ﴾، وأن نكون كما قال تعالى: ﴿ فَاتَقُوا اللّهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ وَاسْمُعُوا وَأَنْفَقُوا خَيْرًا لِأَنْفُسِكُمْ وَمَنْ يُوقَ شُحْ نَفْسِهِ فَأُولِنِكَ هُمُ المُقْلِحُونَ ﴾ [النعابي: 11]

#### وو الصفوف في الأخرة وو

يقول تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نُسَيْرُ الجَبَالَ وَتَرَى الأَرْضَ بَارِرُةً وَحَــَّقَــرُنَاهُمُّ فَلَمْ ثُغَـارٍ مِنْهُمْ أَحَــدًا (٤٧) وَعُرِضُوا عَلَى رَبِّكَ صَفًا لَقَدٌ جِئْتُمُونَا كَمَا خَلَقْنَاكُمُ أَوْلَ مَرُةٍ بَلُّ زَعَمُتُمُ أَنْ لَنْ تَجْعَلَ لَكُمْ مَوْعِدًا ﴾

#### [الكهف: ٤٧-٨٤]،

وقال تعالى: ﴿ وَجَاءُ رَبُكُ وَالْمُكُ صَفّا صَفًا ﴾، فتحتمل أن جميع الخلائق يقومون بين يدي الله صفّا واحدًا كما قبال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَالْمُلاَئِكَةُ صَفّا ﴾، ويحتمل أنهم يقومون صفوفًا، فالملائكة تأتي يوم القيامة صفًا أو صفوفًا، فكان الصفوف الناس على ربهم صفًا أو صفوفًا، فكان الصفوف وتسويتها نظام في الدنيا والأخرة، واجب الترامه، حتى أهل الجنة صفوف، فعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه؛ قال رسول الله ﴿ : ﴿ كيفُ أَنتُم وربع الله ورسوله أعلم ولسائر الناس ثلاثة أرباعها ﴿ قالوا: ذلك أكثر، قال: «كيف أنتم والشَّطرُ لكم ﴿ قالوا: ذلك أكثر، فقال رسول الله ﴿ : «أهل الجنة عشرون ومائة فقال رسول الله ﴿ : «أهل الجنة عشرون ومائة صف، لكم فيها ثمانون صفًا» [احد في السند ١٣٥١).

#### والهيثمي في المجمع ٤٠٣/١٠، رجاله رجال الصحيح].

فلنحرص على تحصيل هذه الفضيلة بان تكون صفوفنا كصفوف الملائكة في الصلاة والجهاد، ولنكن صفًا واحدًا مع الملائكة في مرضاة الله ورفع كلمته لنجوز ثمانين صفًا من الجنة ؛ آي ثلاثة آرباع الجنة.

#### 👓 تفضيل النبي 🎏 بخواتيم سورة البقرة 👓

عن ابي در رضي الله عنه قال: قال رسول الله الله عنه أعطيت خواتيم سورة البقرة من كنز تحت العرش لم يعطهن نبي قبلي.

#### [السلسلة الصحيحة ٢٧١/٣].

وعن حذيفة رضي الله عنه: "فضلنا على الناس بثلاث: أوتيت هذه الآيات من آخر سورة البقرة من كنز تحت العرش لم يعطها أحد قبلي ولا يعطاها أحد بعدي». [السلسلة الصحيحة ١٤٨٢].

فإذا كانت هذه الآيات من كنَّرْ وخُص بها النبي في ولم بأخذ هذا الفضل أحد من الأنسباء قبله

ففيهما من الأسرار والخير ما لا يعلمه إلا الله، ومن فضائل هاتين الآيتين ما رواه الشيخان من حديث ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله : «من قرآ الآيتين من آخر سورة البقرة في ليلة كفتاه».

قال النووي: كفتاه من قيام الليل، وقيل: من الشيطان، ويحتمل من الجميع.

وعن النعمان بن بشير رضي الله عنهما أن رسول الله عنه قال: «إن الله كتب كتابًا قبل أن يخلق السماوات والأرض بالغي عام، فانزل منه أيتين ختم بهما سورة البقرة ولا يقرآن في دار ثلاث ليال فيوبها شيطان. [صحيح الترغيب ١٤٦٧].

ولنا أن نتامل الترابط بين ما في الكتاب قبل خلق السماوات والأرض بالقى سنة وأخر سورة البقرة وتفصيل أخر ثبي بهذا الفضل المحقوظ عند الله سنحانه.

ومن فضائلهما أنهما صلاة وقران ودعاء لحديث أبي ذر أن رسول الله في قال: •إن الله ختم سورة البقرة بايتين أعطانيهما من كنز تحت العرش فتعلموهما وعلموهما نساءكم وابتاءكم فإنهما صلاة وقرآن ودعاء،

#### [أخرجه الحاكم وصححه، فتح القدير ٢١٠/١].

فكل حرف فيهما دعا به العبد أعطاه الله ما يساله، وهما نوران أوتيهما رسول الله في لحديث ابن عباس رضى الله عنهما قال: بينما جبريل قاعد عند النبي في سمع نقيضا من فوقه، فرفع رأسه، فقال: هذا باب من السماء فتح اليوم لم يفتح قط إلا اليوم، فنزل منه ملك، فقال: هذا ملك نزل إلى الأرض لم ينزل قط إلا اليوم، فسلم وقال: ابتسر بنورين أوتيتهما لم يؤتهما نبي قبلك: فاتحة الكتاب وخواتيم سورة البقرة، لن تقرأ بحرف منهما إلا أعطيته. [مسلم 1/2].

النقيض: صوت كصوت الباب إذا فتح، ففتح الباب لأول مرة ونزل الملك لأول مرة ليبشر النبي بنورين وهما فاتحة لكتاب وخواتيم البقرة لم يحصل عليهما نبي قبله ذلك فضل الله يؤتية من بشاء.

والله الموفق.

## يقول البحرائي في «الحداثق الناضرة» (٢٢/ ٢٢٣، ٢٢٣): «إن إطلاق المسلم على الناصب أنه لا يجوز أخذ ماله من حيث الإسلام خلاف ما عليه



الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على محمد، عبد الله ورسوله، وعلى آله الطبيين، وبعد:

إن ما يجلّ خطره ويتفاقم وقعه في النفوس وتتوافر الدواعي على ذكره والاعتناء بنشره وشهره، ومما يتعين الأن إيضاحه قضية ناجزة، يؤول أثر شرها إلى اهل السنة، ويظهر وقعها في مشارق الأرض ومغاربها؛ وهي أنه شاع وذاع في بلادنا الدعوة الصريحة إلى التشيع، وقد تفاقمت غائلتها وأعضلت واقعتها وهي من الطوام على العوام.

ولإيضاح ما عليه الشبيعة من خيانات لأهل السنة على مرّ السنين ساذكر فيه لفظًا وجيزًا حاويًا للغرض والمغزى، ولكي نعرف نظرة الشبيعة لأهل السنة لابد أن ننقل من كتبهم التى يعتمدونها والتي تعتبر العامل الرئيس فيما نراه من خيانات، وإليك بعض معتقداتهم التي بنوا عليها استحلال

دمائنا واستباحة أعراضنا وأموالنا.

يكفرون كل من لم يكن على مذهبهم الإثنا عشيري، حيث يقول الماقاني في «تنقيح المقال» (٢٠٨/١): وغاية ما يُستفاد من الأخيار حريان الكافر والمشرك

على من لم يكن اثنا عشرى. وبنوا على ذلك أن أهل السنة أهل حرب عندهم وفي ذلك يقول الخصيني في «تصرير الوسيلة» (٣٥٢/١): «والأقوى إلصاق النواصب بأهل الحرب».

وه الشيعة يكفرون أهل السنة! وه

الطائفة المحقة سلفًا وخلفًا من الحكم بكفر الناصب

وهم يقصدون بالناصب أي السُّني ؛ والنواصب

ويقول الخوئي في امصباح الفقاهة، في المعاملات (١١/٢): «بل لا شبهة في كفرهم». وإنهم

ونجاسته وأخذ ماله بل قتله.. اهـ.

عندهم هم اهل السنة.

يرون إباحة قتل السنى واخذ ماله: روى القمى في اعلل الشيرائع: (ص٢٠١): اعن داود بن فرقد قال: قلت لأبي عبد الله عليه السلام: ما تقول في قتل الناصب - أي السني- قال: حلال الدم، اهـ.

وقال الصرّ العاملي في اوسائل الشبيعة، (٤٦٣/١٨)، ونعمة الله الجرزائري في «الأنوار النعمائية: (٣٠٧/٢): «جواز قتلهم - أي النواصب واستباحة أموالهم.

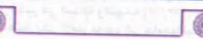
قال أبو جعفر الطوسي في اتهذيب الأحكام، (١٢٢/٤)، والكاشـــاني في «الوافي» (٢٧٦٤)، والبحراني في المحاسن النفسانية، (ص١٦٧): عن أبي عبد الله عليه السلام قال: «خذ مال الناصب حيث وجدته وادفع إلينا الخمس. اهـ.

#### وو يرون نجاستنا أهل السنة وو

قال نعمة الله الجزائري في الأنوار النعمانية، (٣٠٦/٢): «وأما الناصب وأحواله فهو بما يتم ببيان امرين: الأول في بيان معنى الناصب الذي ورد في الأخبار أنه نجس وأنه أشرُ من اليهودي والنصراني والمجوسي وأنه نجس بإجماع علماء الإمامية». أهـ.

إن هذه النصوص وأمثالها الكثير بطبقونها عمليًا كلما سنحت لهم الفرصة، ولست بصدد الحصر ولا التوسع في ذكر ما جاء في تلك الكتب من الكذب والبهتان وإنما أشرت إلى بعض نصوصهم وأقوالهم، والآن نوضح ما عليه القوم من خيانات:

لقد أورد نعمة الله الجرائري في الأنوار، (٣٠٨/٢)، ومحسن المعلم في «النصب والنواصب» (ص٦٢٢) قصة يتجلى فيها حقدهم وكيدهم لأهل السنة فقالا: «وفي الروايات أن على بن يقطين وهو وزير هارون الرشيد قد اجتمع في حبسه جماعة من



المخالفين - يقصد أهل السنة - وكان من خواص الشيعة، فأمر غلمانه فهدموا سقف الحيس على المحبوسين فماتوا كلهم وكانوا خمسمائة رجل تقريبًا، اهـ.

إن هذه الرواية بنوها على اعتقاد عندهم، ويروون فيه أثرًا مكنوبًا وهاك نصه: روى القمي في «علل الشرائع» (٢٠١): عن داود بن فرقد قال: قلت لأبي عبد الله عليه السلام: ما تقول في قتل الناصب – أي السني – قال: حلال الدم، ولكني أتقي عليك فإن قدرت أن تقلب عليه حائطًا أو تغرقه في ماء لكيلا بشهد به عليك فافعل». اهـ.

ونحن نعضد الكلام بواضحات لا بأباها منصف ولا يقتحم ردها إلا متعسف، في عام ٥٠٠هـ حاء البساسيري الرافضي الخبيث بحيوش إلى بغداد مقر السلطان السلحوقي طغرلتك - وكان غائبًا عنها - ففعل هذا الخبيث الرافضي أشياء منها ما ذكره ابن كشير في البداية والنهاية (٧٦/١٢): «خطب يتغداد للمستنصر بالله العبيدي وضربت له السكة وحوصرت دار الخلافة ثم ذهبت والروافض في غاية السرور، إلى أن قال: «وانتقم البساسيري من أعيان أهل السنة ببغداد فأخذ الوزير بن المسلمة الملقب برئيس الرؤساء وعليه حية صوف وطرطور من ليد أحمر وفي رقبته مخنقة وأركب حملاً أحمر وطيف به في البلد وخلفه من يصفعه بقطعة من جلد، وحين مرُّ على الكرخ - دار الرافضية - نشروا عليه خلقان المداسات ويصقوا في وجهه ولعنوه وسيوه ثم لما فرغوا من التطواف به حيء به إلى المعسكر فالبس جلد ثور بقرنيه وعلق بكلوب في شدقيه ورفع إلى الخشعة فجعل يُضرب إلى آخر النهار، فمات رحمه

أقـول: إن نفس الصـورة والمسهد تكرر في عصرنا حين بخل الأمريكان وأننابهم العراق، وحقا لكل قوم وارث، وما فعله ابن العلقمي الرافضي لا يخفي حينما اجتهد في تقليل اعداد الجند في جيش الخليفة بعدما كانوا قريبًا من مائة ألف لم يبق منهم سوى عشرة آلاف، ثم كاتب التـتار واطمعهم في البلاد السنية وسهل عليهم ذلك، وحكى لهم حقيقة الحال، فيا ترى لماذا فعل ابن العلقمي ذلك و لقد اجاب علماء الإسلام رفع الله قدرهم وجعلهم شوكا أبداية والنهاية (٢٠٢/١٣): وذلك كله طمعًا منه في البداية والنهاية (٢٠٢/١٣): وذلك كله طمعًا منه في أن يزيل السنة بالكلية وأن يظهر البدعة الرافضة، وأن يقيم خليفة من الفاطميين وأن يبيد العلماء والمغتين والله غالب على أمره، أهـ.

لقد كانت اعداد ضبحايا خيانة ابن العلقمي كثيرة جدا، وفي ذلك يقول ابن كثير في البداية والنهاية (٢٠٣/١٣): «وقد اختلف الناس في كمية من قتل ببغداد من المسلمين في هذه الوقعة، فـقبل:

ثمانمائة الف، وقيل: الف الف وثمانمائة الف، وقيل بلغت الفي الف نفس». اهـ.

ولك أن تتخيل منظر القتلى، يقول ابن كثير في البداية والنهاية (٢٠٢/١٣): «القتلى في الطرقات كانها التلول، وقد سقط عليهم المطر فتغيرت صورهم وأنتنت من جيفهم البلد، وتغير الهواء فحصل بسببه الوباء الشديد حتى تعدى وسرى في الهواء إلى بلاد الشام فمات خلق كثير من تغير الجو وفساد الربح». اهـ.

وصدق شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله حين قال: «وكذلك إذا صار لليهودي دولة في العراق وغيره تكون الرافضة من أعظم أعوانهم فهم دائمًا يوالون الكفار من المشركين واليهود والنصارى ويعاونونهم على قتال المسلمين ومعاداتهم». (منهاج السنة ٣٧٨/٣).

وهذا كلام تلميذ ابن تيمية وهو ابن كثير رحمه الله في «البداية والنهاية» (١١٧/١٣): «وقد كانوا قب حهم الله من أكبر العون على المسلمين لما قدم التتار إلى الناس وكانوا أضر على الناس منهم».

وما خيانة نصير الطوسي ببعيدة عنا، فهو الذي هور على هو لاكو التسري لما قدم إلى بلاد المسلمين قتل الخليفة في واقعة بغداد سنة ١٩٥٨م، فقتلوا الخليفة رفسنا ووضعوه في جوالق لئلا يقع على الأرض من دمه شيء، بل أكثر من ذلك فقد أشار الطوسي بقتل جماعة كبيرة من سادات العلماء والقضاة والاكابر والرؤساء واولي الحل والعقد مع الخليفة فياء بإثمهم. [البداية والنهاية ٢٠١/١٣].

ماذا يقول الروافض عن الطوسي الخائن؟ يقول الخميني الهالك في كتابه «الحكومة الإسلامية» (ص١٢٨): «ويشعر الناس بالخسارة أيضًا بفقدان الخواجة نصير الدين الطوسي وأمثاله ممن قدموا خدمات جليلة للإسلام»، اهـ.

إن قتل المسلمين كالخليفة والعلماء والوزير وما يقارب من الفي الف قتيل على يد الوثنيين من التتر خدمة جليلة؛

ومنا هو موقفهم من هولاكو الوثني \* ها هو عالمهم الزنجاني في كتابه «عقيدة الإمامية الاثنى عشرية» يقول عن هولاكو الكافر الوثني: «كان هولاكو يحترم الأديان ولم يتعرض بسبوء لأهل الحلة وكريلاء والنجف الأشرف وكلهم شيعة». اهـ.

إن هولاكو يحترم الأديان انعم إنه يحترم من هو مثله وعلى شاكلته، وفي حوادث سنة (١٠٥هـ) أورد ابن كثير قصة مودود بن زنكي الذي انتزع من الفرنجة مع بعض إخوانه من الأمراء- حصونا كثيرة، وعلى جهاده للفرنجة لم يسلم من الشيعة، قال ابن كثير في البداية والنهاية (١٧٣/١٢): ولما يخلوا دمشق دخل الأمير مودود إلى جامعها ليصلى

فيه فجاء باطني في زي سائل فطلب منه شيئًا فاعطاه فلما اقترب منه صربه في قؤاده فمات من ساعته». اهـ.

يالله، أهؤلاء ينصرون ديننا؟ أهؤلاء الخونة يؤتمنون؟ كلا وربي، قلله دُرّ العالم النصرير أبن تيمية رحمه الله حين قال: «إنهم شرّ من عامة أهل الأهواء وأحق بالقتال من الخوارج». [مجموع القتاوى

وما فعله شاور الوزير الشبيعي هنا في مصر حين أمر بإشبعال النار في القاهرة فهلكت للناس أموال كثيرة وأنفس وشاعت الفوضى واستمرت النيران أربعة وخمسين يومًا. وخيانة بدر الدين لؤلؤ صاحب الموصل بعد دخول التتر بغداد صار خادمًا لهولاكو. وما فعله خرابندا محمد بن أرغون ملك التتر الرافضي حين جهز جيشًا كثيفًا في خيانة من الروافض وجمع أموالا عظيمة ليمد بها صاحب مكة حميصة بن أبي نمي لينصر الروافض، ويقيم الرفض في بلاد الحجاز، ولكن والحمد لله لم يتم له ذلك. [الداية والنهاية كالالال].

ومن الذي تسبب في انحسار المد الإسلامي العثماني في أرجاء أوربا ؟ ومن الذي طعن الخليفة العثماني في أرجاء أوربا ؟ ومن الذي طعن الخليفة أحشاء النمسا إلى داخل قلب فيينا فاضطر راجعًا للحرهم؟ ومن الذي تحالف مع ملك المجر ضد الدولة العشمانية ؟ ومن الذي سلّم أرض المسلمين في باكستان الشرقية للهندوس حتى يقيموا عليها بنجلاديش، ومن الذي ذبح المسلمين في صابرا وشاتيلا، ومن الذي قام بالثورة في البحرين، ومن الذي قام بالثورة في البحرين، ومن وبم كانوا يطالبون، ألم يكونوا يطالبون بالانفصال عن المملكة السعودية، حرسها الله من كل سوء وسائر بلاد السنة، ومن الذي قتل محمد علي العمراني اليمنى تلميذ العلامة الشوكاني رحمهم العمراني اليمنى تلميذ العلامة الشوكاني رحمهم

الله ؟ وهلم جرا إلى أمور يقصر الوصف عن ذكرها ولا حاجة للإطناب بعد حصول البيان ؛ لكن ما الذي يبقى بيننا وبينهم ؟ هذا ما ذكره أحد علمائهم وهو المجلسي في «بحار الأنوار» قال: «ما بقي بيننا وبين العرب إلا الذبح». اهـ.

#### 🗯 بشرى أهل الإسلام 🖭

إنها النظرة الفارسية والحقد الفارسي الدفين، إنهم يهدفون إلى تحقيق حلم الشعوبية الهادف إلى إعادة الإمبراطورية الفارسية تحت عباءة التشيع وادّعاء حب آل البيت، وأنى لهم ذلك "

يقول رسول الله 🚁: ﴿إِذَا هَلَكَ كَسَرَى فَلَا كَسَرَى

#### بعده . [رواء البخاري ومسلم]

يا قومنا: إن أصول الرافضة تضالف ديننا معشر المسلمين قطعًا ويكاد يكون دينهم دينًا آخر غير دين الإسلام، فهم أخلاط يهودية ونصرانية ومجوسية، وصدق العلامة محمد الأمين الشنقيطي – رحمه الله – حين أرسلوا إليه وقدًا للمناظرة والتقريب – الذي هو عين التخريب – فقال: «لو كنا نتفق على أصول واحدة لناظرتكم، ولكن لنا أصول ولكم أصول وبصورة أوضح: لنا دين ولكم دين».

فأنى لأهل السنة أن يجتمعوا مع قوم يتعبدون يتكفيرهم وقتلهم واستباحة أعراضهم ؟!

مَاذًا عَن القَتَلَى الأبرياء من الأطفال والشيوخ والنساء في العراق الذين تلطخ دماؤهم الجدران والطرقات لا لشيء إلا لأنهم من أهل السنة، وصدق ربنا: ﴿ وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمُ إِلاَّ أَنْ يُؤْمِنُوا بِاللَّهِ الْعَزيز

الحُمِيدِ وَ البروجِ ١٠]، ألم يأن لدعاة التقريب أن يفيقوا ويتوبوا عن فعلاتهم، فاللهم اغفر للمؤمنين والمؤمنات ومكن لعبادك المؤمنين الصالحين، وصلى الله وسلم وبارك على محمد وآله وصحبه أجمعين. و الحمد لله رب العالمين.

#### 

أسرة مجلة التوحيد تهنئ الأخ / معمود معمود سرحان نائب رئيس جمعية انصار السنة فرع قشا سليم محافظة الغربية لحصوله على الماجستير في التفسير وعلوم القرآن بدرجة امتياز من كلية أصول الدين والدعوة الإسلامية جامعة الأزهر بطنطا.

#### وه تهنئــــة وه

أسرة تحريرمجلة التوحيد تهنئ الدكتور / معمد حنفي علي غنيمي لحصوله على الماجستير من قسم المخ والإعصاب بكلية الطب جامعة الزقازيق بعنوان أهمية قياس نسبة حمض البوليك بالدم لمتابعة تطور الحالة المرضية لمرضى السكتة الدماغية الاحتشائية الجادة ونتمنى له المزيد من التفوق والرقي.

رئيس التحرين



Upload by: altawhedmag.com

# سلُّ السيوف والحِرَابِ لصد عدوان الشيعة الرافضة على الصحاب ﷺ أجمعين

إعداد / أيمن دياب

الحمد لله، والصلاة والسلام على نبينا محمد واله وصحبه وسلم، وبعد:

فنكمل حديثنا حول اجتهاد سيف الله المسلول خالد بن الوليد رضي الله عنه في قتل أسرى بني جذيمة، فنقول:

ولم يفهم عنهم انهم اسلموا، فقتل طائفة كثيرة منهم واسر بقيتهم، وقتل اكثر الاسرى ايضا، ومع هذا لم يعزله رسول الله (ﷺ) بل استمر به أميرًا، وإن كان قد تبرأ منه في صنيعه ذلك، وودى ما كان جناه خطأ من دم أو مال.

ففيه دليل لاحد القولين بين العلماء في أن خطأ الإمام يكون في بيت المال لا في ماله. والله علم).

(وأيضاً فيه: أن التأويل عذر شرعي معتبر، يحول دون إنزال العقوبة وموجب لإسقاطها، ليس في باب الدماء فقط ولا الأعراض فحسب، بل والتحمل، بل والكفر عيادًا بالله.

فإن كان ذلك كذلك فما دونه أولى.

وعلى كل حال، قد حكم الحاكم- وحكم الحاكم قاض على الخلاف- كيف والحاكم هنا رسول

الله (ﷺ) فهل يتهم من براه الله تعالى ورسوله ؟!

قال الذهبي رحمه الله تعالى: (ولهذا لم يعزله الصديق حين قتل مالك بن نويرة أيام الردة، وتاول عليه ما تأول حين ضرب عنقه. (سير اعلام النبلاء) (٢٧٠/١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية . رحمه الله تعالى . في «الواسطية» (٣٤٢،٣٤١/١): «ومن أصول أهل السنة والجماعة: يَتَبَرَّءُونَ مِنْ طَرِيقَةِ الرُّوافِضِ النَّذِينَ يُبْغِضُونَ الصَّحَابَةَ وَيَسَبُّونَهُمْ . وَطَرِيقَةِ النُّواصِبِ النَّذِينَ يُؤَذُونَ أَهُلُ النَّبِيْتِ بِقُولُ أَوْ عَمل . وَيُمْسِعُونَ عَمَّا شَجَرَ بَيْنِ الصَّحَابَةِ، ويَقُولُونَ: إِنَّ هَذِهِ الأَثَارَ الْمُرُوبَةَ في مَسَاويهمْ مِنْهَا مَا هُوَ كَذِبُ،

وَمِنِّهَا مَا قَدْ زِيدَ فِيهِ وَنُقِصَ وَغُيْرَ عَنْ وَجْهِهِ، وَالصِّحِيحُ مِنْهُ هُمْ فِيهِ مَعْ ذُورُونَ: إِمَّا مُجَّتَ هِدُونَ مُصِيبُونَ، وَإِمَّا مُجْتَهِدُونَ مُخْطِئُونَ. وَهُمْ مَعَ ذَلِكَ لاَ يَعْتَقِدُونَ أَنَّ كَلَّ وَاحِدٍ مِنَ الصَّحَابَةِ مَعْصُومُ عَنْ كَبَائِرِ الاِثْمِ وَصَعَائِرِهِ، بَلْ يَجُورُ عَلَيْهِمُ الذُّنُوبُ فِي الحُمْلَة.

وَلَهُمُّ مِنَ السَّوَابِقِ وَالْفَضَائِلِ مَا يُوجِبُ مَعْفِرَةَ مَا يَصْدُرُ مِنْهُمْ إِنْ صَدَرَ، حَتَّى إِنَّهُمْ يُعْفَرُ لَهُمْ مِنَ السَّيِّئَاتِ مَا لاَ يُغْفَرُ لِنَّ بَعْدَهُمْ ؛ لأِنَّ لَهُمْ مِنَ الحُسنَاتِ الَّتِي تَمْحُو السَّيِّنَاتِ مَا لَسَ لَنُ يَعْدَهُمْ.

وَقَدْ ثَبَتَ بِقُـول رَسُـول اللَّهِ ( 👟 ) أَنَّهُمْ خَيْرُ الْقُرُونِ، وَأَنَّ الْمُدُّ مِنْ أَحَدِهِمْ إِذَا تَصِدُقَ به كَانَ أَفْضَلَ مِنْ جَبَلِ أُحُدِ ذَهَبًا مِمْنْ

ثُمُّ اذًا كَانَ قَدْ صَدَرَ مِنْ أَحَدِهِمْ ذَنْتُ ؛ فَتَكُونُ قَدْ تَابَ مِنْهُ، أَوْ أَتَى بِحَسَنَاتٍ تَمْحُوهُ، أَوْ غُفْرَ لَهُ ؛ بِفُضَّل سَابِقَتِه، أَوْ بِشَيْفَاعَة مُحَمِّد ( الَّذِي هُمْ أَحَقُّ النَّاسِ بِشَغَاعَتِهِ، أَو انْتُلِي سَلاء في الدُّنْبَا كُفِّر بِهِ عَنْهُ.

فَإِذَا كَانَ هَذَا فِي الذُّنُوبِ الْمُحَقِّقَةِ ؛ فُكَنْفَ الأُمُورُ النَّتِي كَانُوا فِيهَا مُجْتَهدينَ: إِنْ أَصَادُوا ؛ فَلَهُمَّ أَجَّرَانٍ، وَإِنْ أَخْطَدُوا ؛ فَلَهُمْ أَجْرٌ وَاحِدٌ، وَالخُطأُ مَغْفُورُ.

ثُمُّ إِنَّ الْقَدْرَ الَّذِي يُنْكُرُ مِنْ فِعْلَ بَعْضِهِمْ قَلِيلٌ نَزْرٌ مَخْفُورٌ فِي جَنْبِ فَضَائِلِ الْقَوْم وَمَ حَاسِنِهِمْ ؛ مِنْ الإيمَانِ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَالْجُهَادِ فِي سَبِيلَهِ، وَالْهِجْرَةِ، وَالنَّصْرَةِ، وَالْعِلْمِ النَّافِعِ، وَالْعَمَلِ الصَّالِحِ.

وَمَنْ نَظِرَ فِي سِيرَةِ الْقَوْمِ يَعِلْمِ ويصيرة، وَمَا مَنَّ اللَّهُ عَلَيْهِمْ بِهِ

مِنَ الْفَضَائِلِ ؛ عَلَمَ يَقَدِثًا أَنَّهُمْ خُدُرُ الخُلُقِ مَعْدُ الأنسناء، لأكان ولا تَكُونُ مِـ ثُلُهُمْ، وَٱنَّهُمُ الصُّفُوةُ مِنْ قُرُونِ هَذِهِ الأمَّة الَّتِي هِي خَيْرُ الأمم وأكرمها على الله . (شرح العقيدة الواسطية للشيخ محمد خلیل هراس - رحمه الله). الماسقة الماسة

قال الذهبي - رحمه الله تعالى -: (فالقوم لهم سوابق، وأعمال مكفرة لما وقع منهم،

وحهاد محاء، وعبادة ممحصة، ولسنا ممن يغلو في أحد منهم، ولا ندعى فيهم العصمة) (سير اعلام النبلاء) (۹۳/۱۰).

## وو ثالثًا: دفع شبهة: مقتل مالك بن نويرة وو

عن هشام بن عروة: عن أبيه قال: كان في يني سليم ردة، فيعث أبو بكر إليهم سيف الله المسلول خالد بن الوليد فجمع رجالا منهم في الحظائر، ثم أحرقهم، فقال عمر لأبي بكر: أتدع رجلا يعذب بعداب الله ؟ قال: والله لا أشيم سيفًا سله الله على عدوه، ثم أمره، فمضى إلى مسلمة.

#### اخرجه این سعد (۳۹۹/۷)

وقد اختلف في حال مالك بن نويرة، فقيل إنه قتله مسلماً لظن ظنه به وكلام سمعه منه، وأنكر عليه أبو قتادة قتله وخالفه في ذلك وأقسم ألا يقاتل تحت رايته أبداً. وقبل بل قتله كافراً، وخبره في ذلك بطول ذكره، وقد ذكره كل من ألف في الردة. ثم افتتح دمشق وكان يقال له سيف الله.

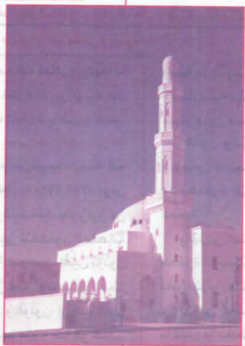
(الاستيعاب في معرفة

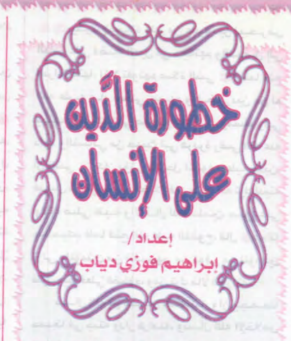
#### الأصحاب).

ولهذا لم يعزله الصديق حين قتل مالك ين نويرة أيام الردة، وتاول عليه ما تاول حان ضرب عنقه واصطفى امراته أم تميم، فقال له عمر بن الخطاب: اعزله فإن في سىدفه رهقا.

فقال الصديق: لا اغمد سيفا سله الله على المشركين.

(السيرة النبوية للحافظ این کثیر) (۴/ ۹۹۵، ۹۹۵).





روى الإمام أحمد في مسنده والإمام مسلم في صحيحه والترمذي والنسائي ومالك والدارمي من حديث أبي قتادة رضي الله عنه أن رسول الله قال: •إن الجهاد في سبيل الله والإيمان بالله افضل الاعمال. فقام رجل فقال: يا رسول الله، أرأيت إن قتات في سبيل الله أتكفر عني خطاياي فقال رسول الله وأنت صابر الله قي: •ثعم، إن قتلت في سبيل الله وآنت صابر محتسب مقبل غير مدبر، ثم قال رسول الله في سبيل الله أتكفر عني خطاياي فقال رسول الله في الله أن قتلت في سبيل الله أنكفر عني خطاياي فقال رسول الله في الله أن قتلت في سبيل الله أنكفر عني خطاياي فقال رسول الله في: •ثعم، إن قتلت في سبيل الله أنكفر عني خطاياي فقال رسول الله في: •ثعم، إن قتلت في سبيل الله أنكفر عني خطاياي فقال رسول الله في: •ثعم، إن قتلت في سبيل الله وأنت صابر محتسب، مقبل أن قتلت في سبيل الله وأنت صابر محتسب، مقبل غير مدير، إلا الدين، فإن جبريل عليه السلام قال لي

بين لنا النبي ﷺ في هذا الحديث أن القتل في سب يل الله وهو من أفضل الأعصال ومن أعظم الطاعات والقربات إلى الله يكفر كل شيء إلا الدين، فالدين خطره عظيم وشره جسيم.

CANADA MANADA

واخرج الإمام أحمد في مسندة والإمام مسلم في صحيحه والحاكم في مستدركه من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما أن النبي على قال: «يُغفر للشهيد كلُّ شيء إلا الدين، فانظر أخي القارئ الكريم هداني الله وإياك: إلى تهاون كثير من المسلمين اليوم في أمو الدين، فتراه يستدين لحاجة ولغير حاجة وما يعلم هذا المسكين أنه على خطر عظيم.

اعلم أيها المدين أن من مات مدينًا فهو على خطر عظيم، ففي الحديث الذي أخرجه الإمام أحمد في مسنده والترمذي في سننه وكذلك ابن ماجه والدارمي وصحح الحديث العلامة الألبائي من حديث ثوبان رضي الله عنه أن النبي قال: «إذا فارق الروح الجسد وهو بريء من ثلاث دخل الجنة: الكبر، والدين، والغلول».

فالكبر والدين معروفان. أما الغلول: فهو السرقة من المال العام.

وروى الإمام أحمد والترمذي وابن ماجه وابن حبان بأسانيد صحيحة وحسنه الترمذي وصححه الألباني من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "نفس المؤمن معلقة بدينه حتى يقضى عنه».

وروى الإسام أحسد والنسائي والحاكم وحسنه الألباني في صحيح الجامع من حديث محمد بن عبد الله بن جحش رضي الله عنه قال: كنا جلوسًا بفناء المسجد حيث تُوضع الجنائن، ورسول الله ته رافع راسه إلى السماء، فنظر، ثم طاطا بصره، ووضع يده على جبهته ثم قال: «سبحان الله، سبحان الله، ماذا نزل من النشديد الله عقال: قسكتنا يومنا وليلتنا، فلم نرها خيرًا حتى أصبحنا. قال محمد، فسالت رسول الله عنى التشديد الذي نزل ؟ قال: «في الدين؛ والذي نفس محمد بيده لو أن رجلاً قتل في سبيل الله ثم أحيى ثم قتل، ثم أحيى ثم قتل، وعليه دين، ما دخل الجنة حتى يُقضى عنه

أيها المدين: اعلم أن النبي 👺 كان يمتنع من الصلاة على من عليه دين.

ففي صحيح البخاري ومسند الإمام احمد وسنن النسائي والطبراني وابن حبان من حديث سلمة بن الاكوع رضي الله عنه قال: كنا جلوسًا عند النبي في إذ أتي بجنازة. فقالوا: صلّ عليها يا رسول الله، فقال في: «هل عليه دين». قالوا: لا. قال: «فهل ترك شيئًا». قالوا: لا، فصلى عليه، ثم أتي بجنازة اخرى، فقالوا: يا رسول الله، صلّ عليها، فقال: «هل عليه دين». قيل: نعم قال: «فهل ترك شيئًا». قالوا: ثلاثة دنانير، فصلى عليها، ثم أتي بثالثة فقالوا: صلّ عليها يا رسول الله، قال: «هل ترك شيئًا». قالوا: لا، قال: «هل عليه عليها يا رسول الله، قال: «هل ترك شيئًا». قالوا: لا، قال: «فهل عليه دين» قالوا: الله قال: «فهل عليه دين» قالوا: الله قال: «فهل عليه رسول الله وعليّ دينه، قصلى عليه رسول الله في.

يقول الإمام النووي رحمه الله: إنما كان النبي

الناس على قضاء الدين في حياتهم والتوصل إلى البراءة منها، لئلا تفوتهم صلاة النبي في، فلما فتح البراءة منها، لئلا تفوتهم صلاة النبي في، فلما فتح الله عليه عاد يصلي عليهم ويقضي دين من لم يخلف وفاءً. كما في صحيح البخاري ومسلم وأبي داود والنسائي من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي في كان يؤتى بالرجل المتوفى عليه الدين، فيسال هل ترك لدينه فضلاً؛ فإن حُدَّث أنه ترك لدينه وفاءً صلى عليه وإلا قال للمسلمين، صلوا على صاحبكم، فلما فتح الله عليه الفتوح، قال في: وأنا ولى بالمؤمنين من أنفسهم، من توفى من المؤمنين فن المؤمنين فترك دينا فعلى قضاؤه، ومن ترك مالاً فلورثته،

نسال الله أن يُحسن خاتمتنا، وأن يجمعنا جميعًا في جنته ودار كرامته، ونسال الله الإخلاص في القول والعمل، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



Upload by: altawhedmag.com



