

arts بسم الله الرحمن الرحيم فاعلم أنه لا إله الا الله اسلامية - ثقافية - شهرية صاحية الامتياز السنة السادسة والثلاثون جماعة أنصار السنة المحمدية العدد ٢٢٢ ذو الحجة ٢٢٨ ه س مجلس الإدارة د. جمال المراكبي المشرف العام ووالعطاء وو خطب المنصور في يوم عرفة على منبر عرفة، د. عبدالله شاكر الجنيدي وكان بعض الناس قد بخلُّوه، فقال في خطبته: أيها الناس: إنما أنا سلطان الله في أرضه، أسوسكم بتوفيقه ورشده، وخازنه على فيئه أقسمه بإرادته اللجنة العلمية وأعطيه بإذنه، وقد جعلني الله عليه قفلا: إذا شباء د. عبد العظيم بدوى أن يفتحني فتحنى لإعطائكم، وإذا شاء أن يقفلني عليه أقفلني، فارغبوا إلى الله أيها الناس وسلوه زكريا حسبتي فى هذا البيت الشيريف الذى وهب لكم فيه من فضله جمال عبدالرجمن ما أعلمكم في كتابه إذ يقول: «اليوم أكملت لكم معاوية محمد هيكل دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا، أن يوفقنى للصواب، ويسددني للرشاد، سكرتيرالتحرير ويلهمني الرافة بكم والإحسان إليكم، ويفتحني لإعطائكم وقسم أرزاقكم بالعدل، فإنه سميع مجيب، مصطفى خليل أيو المعاطى فقال بعض الناس: أحال أمسر المؤمنين بالمنع على التحرير رىه. ٨ شارع قولة - عابدين القاهرة (تاريخ الخلفاء ١ (٢٢٩) ت: ۱۲۹۳۰-۲۹۲۷ فاکس: ۲۲۹۳۰ التحصرير قسم التوزيع والاشتراكات TT910207:0 المركز العام ALE .: LOSOL +14100V7 : 0301974 لأول مرة نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على

٣٥ مجلدا من مجلة التوحيد عن ٣٥ سنة كاملة

مدير التحرير الفنى رئيس التحرير حسين عطا القراط ثمن النسخة مصر ١٥٠ قرشا ، السعودية ٢ ربالات الإمارات (دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس : المغرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني . أمريكا ٢ دولار ، أوروبا ٢ يورو بقلم: الرئيس العام افتتاحية العدد : كلمية التحرير: بقلم: رئيس التحرير لاشتراك الستوى د: عبد العظيم بدوي من وصاباه الجامعة 🐌 : 1. 15 باب السنة: من البيوع المنهى عنها : زكريا حسيني ١- في الداخل ٢٠ جنيها (بحوالة 11 بريدية داخلية باسم مجلة فضل العشر الأول من ذي الحجة: سعيد عامر التوحيد - على مكتب بريد 11 درر البحار عابدين). ٢٣ خاتم الأنبياء والمرسلين رحمة من رب العالمين ٢- في الخارج ٢٠ دولارا أو ٢٥ ريالا د . عبد الله شباكر سعوديا أو ما يعادلهما. منبر الحرمين: من دروس الحج: حسين بن عبد العزيز 17 ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة ٣. ــة أحكام وأداب : أيمن دياب الأض بنكية أوشيك على بنك فيصل 37 عدد الأقرع من فصصائل الحج: الإسلامي - فرع القاهرة - باسم 37 واحبة التبوحيب مجلة التوحيد - أنصار السنة ( المنهج الإسلامي في وقاية المجتمعات من الفاحشية 27 حساب رقم / ١٩١٥٩٠) متولى البراجيلي 17 التوسل دين أهل السنة والصوفية البريد الالكتروني معاوية محمد هيكل ٤V محمود المراكسي حكم الردة في الإسلام : المحلة: 0. ياب الأسرة: الأسرة المسلمة في الصح MGTAWHEED@HOTMAIL.COM حمال عبد الرحمن رئيس التحرير: 04 تحذير الداعية من القصص الواهية: على حشيش ov الغلو عبد السهبود والرافيضية: أستامية سليتمتان GSHATEM@HOTMAIL.COM منهج السلف في تأويل الصفات: د . محمد عبد العليم 09 التوزيع والاشتراكات : 77 حدث في مثل هذا الشبهر SEE2070@HOTMAIL.COM 75 شوقى عبد الصادق استحددوا لربكم: موقع المجلة على الانترنت: 77 فتحى أمين عثمان بان التراجم: WWW.ALTAWHED.COM 79 وقفات شيرعية مع ظاهرة الهجيرة غير الشيرعية: مستشار/ احمد إبراهيم موقع المركز العام: WWW.ELSONNA.COM ٦٤٠ جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر ٢١٠ دولار لن يطلبها خارج مصر شاملة سعر الشحن م دار ، المهورية ، للصحافة التوزيع الداخلى مؤسسة الأهرام وفرع أنصار السنة المحمدية

140 لنبى

õ La Lü

5

و. بال رغرركي

WWW.ELMARAKBY.COM

الحسمد لله رب العالمين، وأشبهد أن لا إله إلا الله ولى الصالحين، وأشبهد أن محمدًا عبده ورسوله الصادق الوعد الأمين.. صلوات ربي وسلامه عليه وعلى إخوانه من المرسلين، وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

# 😋 سيرة الرسول 🐲 شاهدة بصدقه 😳

اما بعد.

فلقد كانت سيرة خاتم النبيين وإمام المرسلين من أعظم ايات صدقه ودلائل نبوته، ادبه ربه ورباه، وصنعه على عينه، ويعنه ليتمم مكارم الأخلاق، وجعله قدوة صالحة وأسوة حسنة الكل من يرجو الله واليوم الآخر. عرفه اهل الجاهلية صادقاً أمينا، ما جربوا عليه كذباً قط ولم يتكلم في صباه ولا في شبابه حتى يلغ أربعين سنة في شيء من علوم الأولين، فلما جاءه أمين الوحي جبريل بمطلع سورة العلق: ﴿ اقْرَأُ بِاسْمُ رَبَّكَ الَّذِي حَلَقَ ﴾ [العلق: ١] لم يدُر بخلده أن قومه سيقفون منه موقف المخالف المعادي، فحين قال له ورقة بن نوفل: يا ليتني فيها جذع، ليتني أكون حيًا إذ يخرجك قومك، فقال هـ: • أو مخرجي هم ٢٠ قال: نعم، لم يات رجل قط بمثل ما جئت به إلا عودي، وإن يدركني يومك أنصرك نصراً مؤزراً.

## ٥٥ النبي 🐲 يبلغ رسالة ربه ٥٥

انزل الله تبارك وتعالى عليه قوله: ﴿يَا أَيُّهَا الْمُثَرُ (١) قُمْ فَأَنْذِرُ ﴾ [الدفر: ١، ٢]، وقوله: ﴿ إِنَّا سَنُلُقِي عَلَيْكَ قَوْلاً ثَقِيلاً ﴾، فقام 🐲 مشمراً عن ساعد الجد يدعو إلى الله طيلة ثلاثة وعشرين عاماً.

وقف على جبل الصفا ودعا بطون قريش حتى اجتمعوا إليه فقال لهم: إلي نذير لكم بين يدي عذاب شديد، فانفضُوا عنه ولم يستجب منهم احد، بل قال له عمه أبو لهب: «تبا لك آلهذا حمعتنا»

#### العداب في سبيل الدعوة ٢٥

ثم تحمل هو واتباعه أشد ألوان العداء والإضطهاد واضطر أتباعه إلى الهجرة إلى بلد بعيد إلى الحبشة، ثم اضطروا إلى الهجرة إلى يثرب بعد ثلاثة عشر عاماً واستطاع النبي الله يرسي دعائم المجتمع المسلم في المدينة المنورة فعاهد وسالم وجاهد في سبيل الله حتى دانت جزيرة العرب للإسلام ودخل الناس في دين الله أفواجاً، ورأى النبي في وأصحابه ثمار دعوتهم وجهادهم، وأظهره الله على من عاداه.

#### وو ثمار الدعوة وو

قال تعالى: ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَقُواهِمْ وَيَأْبَى اللَّهُ إِلاَّ أَنْ يُتِمَ نُورَهُ وَلَوْ حَـرِهَ الْحَافِـرُونَ (٣٢) هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدِى وَدِينِ الحَقَّ لِيُطْهِرِهُ عَلَى الدَّينِ كُلَّهُ وَلَوْ حَرِهُ الْمُسْرِكُونَ ﴾ [التوبة ٣٢-٣٣].

وقال تعالى: ﴿ لَقَدْ صَدَقَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّؤْيَا بِالحُقِّ لَتَدْخَلُنُ

المُسْجِد الحُرامَ إِنَّ شَنَاءَ اللَّهُ أَمَنِينَ مُحَلَّقَينَ رُعُوسَكُمْ وَمُقَصَرِينَ لا تَحَافُونَ فَعَلَمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِنْ دُونِ ذَلِكَ فَتَحَا قَرِيبًا (٢٧) هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدِى وَدِينِ الحُقُ لِيُطْهِرَهُ عَلَى الدَينِ كُلَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا ﴾ [الفتح ٢٧-٢].

لقد عبرت هذه الآيات عن سيرة النبي محمد تقا أصدق تعبير فلم تعرف الدنيا رجلاً أظهره الله كما أظهر محمداً قل مع كثرة أعدائه وحساده الذين قاموا عليه يريدون أن يطفئوا نور الله بأفواههم ولكن الله عز وجل أيد نبيه قل واظهر دينه على الدين كله، فالحمد لله وحده، صدق وعده ونصر عده واعز جنده وهزم الأحزاب وحده.

أرسل النبي 😻 كتاباً إلى هرقل قيصر الروم يدعنوه إلى الإسلام فيقتال هرقل لأبي سفيان:

إن كان ما تقول حقاً فسيملك موضع قدمي هاتين، وقد كنت اعلم انه خارج ولم أكن أظن أنه منكم فلو أني أعلم أني أخلص إليه لتجشمت لقاءه، ولو كنت عنده لغسلت عن قدمه، وقال هرقل لعظماء الروم: هل لكم في الفلاح والرشاد وأن يثبت ملككم فتبايعوا هذا النبي؟ (البخارى كتاب بدء الوحي).

ومزق كسرى كتاب النبي 🐲 فدعا عليه فمزق الله ملكه، وافتتح المسلمون بلاد كسرى وقيصر وغنموا كنوزهما ببركة هذه الدعوة المباركة.

٥٥ خطبة الوداع وإرساء دعائم الإسلام ٥٥

وقف النبى تق بعرفة يخطب الناس في حجة الوداع، ليثبت دعائم الإسلام ويهدم أركان الجاهلية قيقول: • أيها الناس اسمعوا قولي، فإني لا أدري لعلي لا ألقاكم بعد عامي هذا بهذا الموقف أبدا، أيها الناس إن دماءكم وأموالكم عليكم حرام إلى أن تلقوا ربكم وأنهم ستلقون ربكم فيسالكم عن أعمالكم وقد بلغت، فمن كان عنده أمانة فليؤدها إلى من وتمنه عليها، وإن كل ربا موضوع، ولكن لكم رعوس أموالكم لا تظلمون ولا تظلمون. قضى الله أنه لا ربا، وأن ربا عباس بن عبد الملك موضوع كله، وإن كل دم كان في

الجاهلية موضوع، وأن أول دمائكم أضع دم ابن ربيعة بن الحارث بن عبد المطلب، وكان مسترضعًا في بني ليث، فقتلته هذيل، فهو أول ما أبدأ به من دماء الجاهلية.

أيها الناس، إن الشيطان قد يئس من أن يعبد بأرضكم هذه آبدا، ولكنه رضى بما تحقرون من أعمالكم فاحذروه على دينكم، أيها الناس إن النسيء زيادة في الكفر يضل به الذين كفروا، يحلونه عاماً ويحرمونه عاماً، ليواطئوا عدة ما حرم الله فيحلوا ما حرم الله ويحرموا ما أحل الله.

إن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السموات والأرض، وإن عدة الشهور عند الله اثنا عشر شهرًا، منها أربعة حرم، ثلاثة متوالية ورجب مضر، الذي بين جمادي وشعبان.

أيها الناس، إن لكم على نسائكم حقّا، ولهن عليكم حقّا، لكم عليهن أن لا يوطئن فرشكم احدًا تكرهونه وعليهن أن لا ياتين بفاحشة ميينة، فإن فعلن فإن الله قد أذن لكم أن تهجروهن في المناجع وتضربوهن ضربًا غير مبرح، فإن انتهين فلهن رزقهن وكسوتهن بالمعروف، واستوصوا بالنساء خيرًا، فإنهن عندكم عوان لا يملكن لأنفسهن شيئًا، وإنكم إنما أخذتموهن بأمانة الله واستحللتم فروجهن بكلمات الله، فاعقلوا أيها الناس اعتصمتم به فلن تضلوا أبداً، أمرًا بيئًا، كتاب الله وسنة نبيه.

أيها الناس اسمعوا قولي واعقلوه، المسلم اخ المسلم والمسلمون إخوة فلا يحل لامرئ من أخيه إلا ما أعطاه عن طيب نفس منه، فلا تظلمن أنفسكم، اللهم هل بلغت فذكر لي أن الناس قالوا: اللهم نعم، فقال رسول الله ﷺ: اللهم اشهد.

💿 أنموذج من مناظرة غير السلمين 📭 🚽

قــال ابن القـيم: (وقـد جـرت لي مناظرة بمصر مع أكبر من يشير عليه اليهود بالعلم والرياســة, فـقلت له في أثناء الكلام: أنتم بتكذيبكم محمدًا 🐲 قد شتمتم الله اعظم شتيمة. فعجب من ذلك، وقال: مثلك يقول هذا الكلام<sup>9</sup> فقلت له: اسمع الآن تقريره، إذا قلتم: إن محمدًا ملك ظالم قهر الناس بسيفه وليس

# الف علم الخاص والعام أن محمداً رسول الله الله أخبر أنهد علم الله إلى الخلق كاف، وأن من لم يتبعه فه وكافر.

برسول من عند الله، وقد أقام ثلاثًا وعشرين سنة يدعى أنه رسول الله أرسله إلى الخلق كافة، ويقول: أمرني الله بكذا ونهاني عن كذا وأوحى إلى كسدًا؛ ولم يكن من ذلك شيء، ويقبول: إنه أياح لي سببي ذراري من كذيني وخالفني ونساءهم وغنيمة اموالهم وقتل رجالهم، فلا يخلو إما أن تقولوا إن الله سبحانه كان يطلع على ذلك ويشاهده ويعلمه، او تقولوا إنه خفي عنه ولم يعلم به، فإن قلتم لم يعلم به نسبتموه إلى أقبح الجهل وكان من علم ذلك أعلم منه، وإن قلتم بل كان ذلك كله بعلمه ومشاهدته واطلاعه عليه فلا يخلو إما أن بكون قادرًا على تغييره والأخذ على يديه ومنعه من ذلك، أو لا، فإن لم يكن قادرًا فقد نسبتموه إلى أقبح العجز المنافى للربوبية، وإن كان قادرا وهو مع ذلك يعزه وينصبره وبؤيده وتعييته وتعلى كلمتيه، وتجنب دعاءه وبمكنه من أعدائه ويظهر على يديه من أنواع المعجزات والكرامات ما يزيد على الألف ولا يقصده أحد يسوء إلا أظفره به، ولا يدعوه يدعوة إلا استجابها له، فهذا من أعظم الظلم والسفه الذي لا يليق نسبته إلى أحاد العقلاء فيضبلا عن رب الأرض والسيماء؛ فكيف وهو بشبهد له بإقراره على دعوته وبتأبيده وبكلامه وهذه عندكم شبهادة زور وكذب، فلما سمع ذلك قال معاذ الله أن يفعل الله هذا بكاذب مفتر بل هو نبى صادق من اتبعه أفلح وسعد، قلت: فما لك لا تدخل في دينه قال: إنما بعث إلى الأمدين الذين لا كتاب لهم، وأما نحن فعندنا كتاب نتبعه، قلت له: غُلبتُ كل الغلب، فإنه قد علم الخاص والعام أنه أخبر أنه رسول الله إلى جميع الخلق، وإن من لم يتبعه فهو كافر من أهل الجحيم، وقاتل اليهود والنصاري وهم أهل كتاب، وإذا صحت رسالته وجب تصديقه في كل ما أخير به؛ فأمسك ولم يحر جوابًا. (هداية الحياري في أجوية اليهود والنصاري).

٥٥ حملة الإساءة مستمرة ٥٥

منذ زمن ليس بالبعبيد تعرض النبى الكريم محمد 🐲 ليعض الوان الاستهزاء في بعض دول أوروبا وتحصديدا الدائمارك والنرويج، وكان هذا الاستهزاء في صورة مسابقة للرسوم الكاريكاتورية، وقد حركت هذه الإساءات جموع المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها، فخرجت المظاهرات المنددة بهذه الإساءات، وفسَّت الدعوة إلى مقاطعة المنتجات، وتحرك بعض علماء الدعوة إلى هذه الدول لتعريف هؤلاء الناس منزلة النبى الكريم 🐲 ، واعتترض التبعض على هذا الأسلوب الذي يفتح الباب واسعأ لمداهنة هؤلاء المعتدين والمجرمين، وبعد فترة وجيزة عم الهدوء وخفتت الأصوات وانشفل المسلمون بواقعهم الأليم وكان شيئاً لم يكن، ولأحل هذا فإن مسلسل الإساءة لم يتوقف ولن يتوقف، بل إنه يزداد سوءاً يوماً بعد يوم في داخل بلاد المسلمين وخارجها، ويرجم الله زمن العز والتمكين حيث كان من يسب رسول الله 🐲 بتعرض للمحاكمة وتوقع عليه أقصى عقوبة وهى القتل كما قرر ذلك علماء المسلمين. [ الصارم المسلول على شاتم الرسول 😂 .]. أقول هذا لأننى طالعت مقالأ لأحد

القساوسة الأقباط ممن يسمون انفسهم أقباط المهجر، يرد فيه على كاتب مصري، لم يقتصر هذا القس على الرد على الكاتب المسلم، وإنما ذهب يتطاول على سيد الخلق في وصحابته ألكرام بكلام ننزه مجلة التوحيد عن ذكره فيها، مما يدل على حقد دفين عند هذا القسيس وأمثاله ممن لا يؤمنون بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الأخر، بل لرهبانهم، بينما ينسبون لله تعالى الصاحبة لرهبانهم، بينما ينسبون لله تعالى الصاحبة والولد، ولسان حالهم يفصح عن تقديسهم للبشر تقديساً اعظم من تقديسهم لرب البشر سيحانه، ولقد حاء في الحديث القدسي

وقال الله ، (أنا أولى الناس بعيسى ابن مريسم، الأنبيساء إخسوة لعسلات، وليس بيني وبين عسيسي نبي ،.

> الشريف الذي يرويه أبو هريرة رضي الله عنه عن النبي الله تعالى: «قال الله تعالى كذبني ابن آدم ولم يكن له ذلك، وشتمني ولم يكن له ذلك، أما تكذيبه إياي فقوله: لن يعيدني كما بدأتي، وليس أول الخلق بأهون علي من إعادته، وأما شتمه إياي فقوله: اتخذ الله ولدا وأنا الأحد الصمد لم آلد ولم أولد ولم يكن لي كفوا أحدا. (رواه البخاري ٣١٩٣. ٤٩٧٤، ٤٩٧٤)

> فمن نسب لله الولد، أو جعله ثالث ثلاثة، أو قـال: إن الله هو المسيح فـقـد شـتم الله تعالى.

> فإذا كان هؤلاء يسبون الله تعالى، فليس غريبًا عليهم أن يسيئوا إلى خاتم المرسلين محمد ﷺ. فالتطاول على سيد المرسلين كان ولا يزال دابهم عبر الزمان.

> وأقول لهذا القس: إن محمداً لله سيد ولد أدم، وصاحب الشفاعة العظمى والمقام المحصود، والحوض المورود، والمبعوث إلى الناس كافة، لا ينال من قدره ولا من كرامته ما يقوله أمثالك.

واصحاب محمد في هم خير قرون هذه الأمة، التي هي خير أمة أخرجت للناس، فليسوا قتلة ولا سفاحين، وإنما هم قديسون اطهار أبرار، قال تعالى: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهُ وَالَّذِينَ مَعَةُ أَشَدًاءً عَلَى الْكُفَّار رُحَمَاءً بَيْنَهُمُ تَرَاهُمُ رَكْعًا سُجْدًا يَبْتَعُونَ فَضْلاً مِنَ اللَّهِ وَرَضْبُوانَا سَبِحَاهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَتْلُهُمْ فِي السُّجُودِ ذَلِكَ مَتْلُهُمْ فِي التَوْرَاةِ وَمَتْلُهُمْ فِي الإِنْجِلِي الفتح: ٢٩].

أما محمد والمسيح صلوات ربي وسلامه عليهما فهما أخوان بينهما أخوة الإيمان والنبوة والرسالة، وصدق رسول الله في إذ يقول: • أنا أولى الناس بعيسى ابن مريم، الأنبياء إخوة لعلات، وليس بيني وبين عيسى نبي ، وصدق رسول الله في إذ يقول • من شهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله وأن عيسى عبد الله ورسوله وكلمته

القاها إلى مريم وروح منه والجنة حق والنار حق أدخله الله الجنة على ما كان من عمل ، وفي رواية: • من أي أبواب الجنة الشمانية شاء ».

وصدق المسيح عيسى بن مريم إذ يقول كما قص ربنا تبارك وتعالى عنه: ﴿ وَإِذْ قَالَ عيسى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ ومَبَشَرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي استَمُهُ أَحْمَدُ وَمَبَشَرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي استَمُهُ أَحْمَدُ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَنِ الْحَتَرى عَلَى الله الْكَذَبُ وَهُوَ يُدْعَى إِلَى الإِسْلَامِ وَاللَّهُ لاَ يَهْسِدِي الْقَـوْمَ الظُّليِنَ [الصف: ٢، ٧].

واقول لمن يدخلون مع هؤلاء المغرورين في معارك كلامية: لا ينبغي لمحمد 🐲 أن يُسب بكم أو بسببكم.

روى أحمد في مسنده عن عَبّد الرَّحْمَنِ بَن أَبِي لَيْلَى قَالَ نَظَرَ عُمرُ إِلَى أَبِي عَبْد الحُميد أَوْ ابْن عَبْد الحُميد شكَ أَبُو عَوَانَةً وَحَانَ اسْمُهُ مُحَمَّداً، وَرَجُلُ يَقُولُ لَهُ يَا مُحَمَّدُ فَعَلَ اللَّهُ بِكَ وَفَعَلَ وَفَعَلَ وَفَعَلَ قَالَ: وَجَعَلَ بِسَبُّهُ، قَالَ: فَقَالَ أَمِيرُ المُوْمِتِينَ عِنْدَ ذَلِكَ: يَا ابْنَ زَيْد، ادْنُ مِنِّي، قَالَ: مُحَمَّداً مَا دُمَّتُ حَبًا، فَسَمَاهُ عَبْد الرُّحْمَن مُمَ مُحَمَّداً ما دُمَّتُ حَبًا، فَسَمَاهُ عَبْد الرُحْمَن مُمَ مُحَمَّداً ما دُمَّتُ حَبًا، فَسَمَاهُ عَبْد الرُحْمَن مُمَ مُحَمَّداً ما دُمَّتُ حَبًا، فَسَمَاهُ عَبْد الرُحْمَن مُمَ مَحَمَّداً ما دُمَّتُ حَبًا، فَسَمَاهُ عَبْد الرُحْمَن مُعَ مَحَمَّداً ما دُمَّتُ حَبًا، فَسَمَاهُ عَبْد الرُحْمَن أَمَّ مَحَمَّداً ما دُمَّتُ حَبًا، فَسَمَاءً عَبْد الرُحْمَن أَمَّ مَحَمَّداً ما دُمَّتُ مَنْ عَلَى المَعْدِينَ السَّابِ مُحَمَّدًا مَحَمَّداً مَا مُحَمَّدُ بِنُ طَلْحَةَ أَشْسُدُكَ اللَّهُ يَا أَمِيرَ مُحَمَّدًا عَنْ اللَّهُ عَبْدَ الرُحْمَن أَمَعَ مَعْدَ المُحَمَّ مَحَمَّداً مَن مُنَعْ مَعْمَدُ عُنْ عَلَى مُعَمَّهُ عَبْدَ الرُحْمَن أَمَع مَحَمَّدًا مِن إِنْ مَعْمَدًا مَا مُحَمَّةً مِنْ وَعَانَ مُحَمَّةً مَعْدَا المُحَمَّعُهُمُ أَسْتَعَامًا مُحَمَّ مَعْمَعُةً عَبْدَ المُعَعْلَ مُعَمَّدًا مَعْمَدًا مُعَن عَبْعَة وَسَيَعُامُ عَبْدَ المُعْتَعَمَّةً مُعْمَدًا مَعْمَدُهُمَا مَعْمَعُةً عَبْدَيْدَ اللَّهُ مَعْمَةً عَنْ الْمُعَامَةُ مُحَمَّةً عَنْ عَسَنَعَامُ عَبْدا لَحُمَعَة الْمُعْمَةُ مُعْمَدًا مُعْمَعُهُمُ أَسْمَاعَهُمَا اللَّهُ مَن مُعْمَعُهُمُ الْمُعْمَعُهُ مُعْمَدًا عَمَنُهُ مُعْمَعُهُ مُعْمَةً مُعْمَةً عَنْ عَمْدًا مُعْمَعُ عَنْ أَعْمَ مُعْمَعُةً عَنْ عَنْ عَمْ أَسُونَ مُعْمَعُهُ إِنْ مَعْمَةً مُنْ عَمْ مُنْهُ إِنَّا عَانَ عَامَةً مُعْمَةً الْعُمَةُ مُعَمَدًا مُعْمَعُ إِنَّةًا عَمْنَ إِنَا مَعْمَةً مُنَا عَامَةً مُعَمَعُةًا مُعْمَعُ مُنْ مُعْمَةً إِنَّةً مُعَمَعًا إِنَا مُعَانَ مَعْمَةً مُعْمَةً مُ مُعْمَعً مُنَةً مُنَا مُعْمَا مُعْمَةً مُنْ مُ مُعْمَعُهُ إِنَا مُعْمَعُنُ مُعْمَةً مُنَ مُعْمَعُةً مُعَانًا مُعْمَعُهُ مُعْمَا مُعَامُ مُعْمَعُهُ مُعْمَا مُعَمُ مُعَامُ مَعْمَةً

وصدق الله إذ يقول: • ولا تسبوا الذين يدعون من دون الله فيسبوا الله عدواً بغير علم •.

وحسبنا الله ونعم الوكيل.



الحمد لله ﴿عَافِرِ الذَّنْبِ وَقَابِلِ التَّوَّبِ شَدِيدِ الْعِقَابِ ذِي الطُّوُّلِ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ إِلَيْهِ الْمُصِيِّرُ» [عَاضر: ٣]. والصالاة والسالام على النبي الأصيّ، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

ونحن على أبواب مــوسم من أعظم مــواسم الطاعات التي تتجلى فيه معاني العبودية في أسمى صورها، والأمة على موعد مع مؤتمر إسلامي كبير يأتي كل عام .. يأتي الموسم العظيم ليذكرنا بكلمة التوحيد التي هي مفتتح الدعوات والرسالات والتي من أجلها أرسل الله الرسل، وأنزل الكتب، ونصب الموازين، وقام سوق الجنة والنار، وانقسمت الخليقة إلى مؤمنين وكفار، وجردت من أجلها سيوف الجهاد، وهو حق الله على العباد: لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والمك، لا شريك لك لبيك، والله أكبر الله أكبر، لا إله إلاً الله،

الله أكبر ولله الحمد.

فبيت الله الحرام الذي هو قبلة الموحدين ما برح يطاول الزمان وهو شامخ البنيان، في حماية من الله وامان رفع قواعده بامر الله إبراهيم واينه إسماعيل عليهما السلام، إعلانًا للتوحيد الخالص، ورمزًا ومنارة الفواعد من البيّت وإستماعيل ربّتًا تقبلُ منًا إنّك أنّت الشميغ العليمُ [البقرة: ١٢٦]، وقال تعالى: ﴿وَإِذْ يَوْأَنَا السميغ مكان البيّت أنْ لا تُشَرَّك بِي سَيْئًا ﴾ (الحج: ٢٦)، قمن أجل التوحيد بني بيت الله : لتكون العبادة له وحده وليس لاحد سواه، وإن معظم الشرور والبلايا والنكبات التي أصابت آمة الإسلام والتي حلت بها إنما كانت بسبب ضعف التوحيد في النفوس.

# ٥٠ السنة المستضعفون في إيران ١٠ ٥٥

وإذا كنا نتحدث عن موسم المسلمين الكيبر حيث يجتمع المسلمون من كافة أنحاء المعمورة جاءوا من كل فج عميق ليرفعوا راية التوحيد ملبين ومهللين، فإننا لا ننسى

أبداً إحوة لنا من أهل التوحيد ؛ إنهم أهل السنة في إيران، وهي قضية المنسيين والمغيبين عن العالم الإسلامي، هذا يجعلنا نطوّف حول أهل السنة في إيران لنتعرف على أحوالهم، قسكان إيران يبلغون أكثر من خمسة وسبعين مليون نسمة، وتتنوع الملل والمذاهب بها، فالشيعة يمثلون ٦٣٪، والسنة تبلغ نسبتهم ٢٥٪، والطوائف اليهودية والنصرانية والبهائية والزرادشتية ٢٥٪.

والمسلمون السنَّة والذي يصل تعدادهم- حسب المصادر الرسمية - إلى أكثر من عشرين مليون نسمة ينقسمون إلى تلاث قبائل رئيسية هم: التركمان والأكراد والبلوش، ونسبة قليلة من العرب في إقليم الأحواز، ونظرًا للتهميش المتعمد لأهل السنة في إيران لأنهم ليسوا من الفرس ؛ لذلك قهم يعيشون أوضاعًا سيئة، ويعاملون كمواطنين من الدرجة الثانية، في نفس الوقت الذي كانت الأنظمة في إيران لا تعترف بل تنكر قيامها باضطهاد أهل السنَّة والقيام بتعذيبهم.

#### ۵۵ سياسة الإقصاء والتهميش لأهل السنة في إيران (١ ۵۵)

يعاني أهل السنَّة في إيران من سياسة الإقصاء والتهميش والتعذيب والتنكيل في ظل حُجُب من التعمية والتعتيم على أخبارهم أمام العالم الإسلامي، يُعتدى على حريات أهل السنة ويضيق عليهم في إقامة شعائرهم، من ذلك حظر بناء المساجد السنية في المدن والعواصم الكبرى التي تمثل الشيعة فيها الأغلبية مثل أصفهان وشيراز ويزد وطهران التي يوجد فيها أكثر من مليون سني، ناهيك عن عموم المساجد والمدارس حيث تعتبر الحكومة الإيرانية مساجد السنة مساجد ضرار أو أنها سنت بغير إذن الحكومة الإيرانية!

كذلك يتم اضطهاد العلماء والخطباء والأئمة وتقيد حريتهم، ويمنع الكثير منهم من الخطابة والتدريس. بل ويُقْتلُون الرمـوز والقـيادات المؤثرة ويواصلون سـيـاسـتـهم في إغـلاق المدارس الدينية والتضييق على أهلها.

#### ٥٥ الحقوق السياسية والمدنية لسنة إيران 22 ه

وفي ظل الاضطهاد للسنة في إيران والذي يتعرض له إخواننا هناك منذ الآيام الأولى للثورة الإيرانية وانقلاب الخميني على من ساعده من علماء السنة في القيام بالثورة وهو الشيخ أحمد مفتي زادة الذي كان مصيره الاعتقال، والذي استمر طيلة عقدين من الزمان، فقد كان هناك إصرارً على عدم تمثيل أهل السنة في البرلمان بما يتناسب مع حجمهم الحقيقي ؛ إذ لا يمثلهم سوى التي عشر نائيًا، بينما يمثل الشيعة ما يزيد عن مائتين وخمسين نائبًا شيعيًا.

وقد تعاملت الحكومة الإيرانية بمنطق المراوغة السافرة وبالأساليب الملتوية، ومع أن الرئيس الإيراني الحالي محمود نجاد، في خطوة غير مسبوقة قام بتعيين الشيخ السني محمد إسحاق المدني، مستشارًا له لشئون أهل السنة في إيران، غير أن المتابعين للواقع السياسي الإيراني يرون أن هذا التعيين مجرد مبادرة شكلية لا تغير من مجريات الأحداث شيئًا.

#### ٥٥ العداء التاريخي بين السنة والشيعة ٥٠

وإذا كنا نتحدث عن الأضطهاد الذي يلاقيه إخواننا من أهل السنة في إيران، فلابد لنا من إلقاء الضوء حول أوضاعهم، فالنظام في إيران قد دعم حالة الخلاف والعداء التاريخي والمذهبي بين الشيعة والسنة حتى أججوا نار القتنة بإقامة أحد المزارات الرئيسية في إيران لقبر أبي لؤلؤة المجوسي- عليه لعنة الله- يحتفلون به لمجرد أنه قاتل الخليفة الثاني عمر بن الخطاب رضي الله عنه.

وتتعرض مساجد أهل السنة القلبلة لرقابة صارمة وملاحقات مستمرة، ولا يُسمح لأهل السنة بإقامة مدارس خاصة بهم، في الوقت الذي يوجد فيه معبدًا للزرادشتية «عبدة النار» في قلب طهران.

ويتعرض النخب من المسلمين السنة في إيران لأحوال معيشية بالغة الصعوبة بين السجون والمنفى، بينما يموت بعضهم الآخر بطرق وحوادث مدبرة من الشيعة بغرض تحجيم دور أهل السنة ودفعهم إلى القوقعة والانزواء!!

كما أن أهل السنة في إيران ممنوعون من أخذ حقوقهم التي تنص عليها المادة (١٢) من

الدستور الإيراني والتي تنص على أحقية أتباع أحد المذاهب التي تمثل الأكثرية في منطقة ما من أن تكون الأحكام المحلية الخاصة بهم منفذة في الواقع.

كذلك حرمان أهل السنة من تولي المناصب الوزارية، وتقويض شئون الأوقاف السنية بإدارة سائر الأمور الدينية ومنها اختيار أئمة الجمعة والجماعات وإدارة المدارس الدينية، والمطالبة بالعدالة في التنمية الاقتصادية للمناطق السنية!!

# ١٤ أزهر والدور المنشود والمأمول في قيادة العالم ٢٠

وإذا كان أعداء الإسلام لا يتوانون لحظة في ضرب الأزهر والعمل على اضمحالاله حتى لا يتبوأ مكانته التي ينتظرها المسلمون في شتى بقاع العالم، فقد مضى على الأزهر أزمان متعاقبة وهو يؤدي دوره العظيم في قيادة الأمة الإسلامية، إلا أن أعداء الإسلام يبذلون قصارى جهدهم من أجل إضعاف هذا الدور واضمحلاله؛ تمشيئا مع سياسة الضعف والهوان التي يريدها أعداء الإسلام أن تسود العالم الإسلامي وما يبذلونه من تكريس لهذا الضعف بمزيد من المؤامرات، إلا أن صرخة إخواننا أهل السنة في إيران ومناشدتهم للأزهر وشيوخه لانقاذهم مما هم فيه من الإستضعاف؛ بعد أن حصروهم في حدود مصطنعة، وحرموهم من أقل الحقوق الإنسانية لم نجد لها صدى.

وفي الوقت الذي عجز أهل السنة عن مجرد إقامة مسجد لهم في طهران، اهتمت إيران عبر انظلمتها الحاكمة بالراوفض؛ فاقامت لهم المساجد والحسينيات يدبرون فيها الكيد والمؤامرات لإهل السنة.

نُذكر علماء الأزهر بأن يعطوا إخوانهم السنة في إيران مزيدًا من الاهتمام، وأن يتذكروا أن لهم إخوة يُسْتَقُون كأس المرارة والذل ليل نهار، ويواجهون خطر الإكراء على التحول إلى المذهب الرافضي والتشيع، وهذا نداء من إخوان لهم في العقيدة يعانون أشد المعاناة، فهل من ملب وهل من مجيب؟ هذا ما نأمله ونرجوه.

# ٥٥ مركز أمريكي في جامعة الأزهر يديره الأمريكان (١ ٥٥

ومع اقتراب مؤتمر المسلمين مازلنا نتلقى الضربات، ضربة تلو الأخرى، ومازال همهم تغييب الأزهر وإبعاده عن قيادة العالم، وفي ظل الضعف والهوان، تناسينا الحملات الأمريكية والغربية المنظمة للهجوم على الإسلام بداية من إعلان الرئيس الأمريكي بوش الحرب على الإسلام والمسلمين، ومرورًا باتهام الإسلام بانه دين العنف والإرهاب، وأنه قد نُشر بحد السيف إلى أن تم وصف الأزهر الشريف منارة العلم في العالم بأنه مفرخة للإرهاب والإرهابيين، وإذا بنا نفاجا وعلى مرأى ومسمع من الجميع بالأزهر وشيوخه يغضون الطرف عن كل ذلك فاتحين أذرعتهم لاعداء الإسلام، حيث نراهم يحتفون وللأسف الشديد بزيارة السفير الأمريكي له لأول مرة، وافتتاحه لمركز «أمريكي، داخل الأزهر لتعليم اللغة الإنجليزية والذي تتحمل الإدارة الأمريكية جميع تكاليفه، كما أن مدير المركز وجميع أساتنته من الأمريكان !!

وتُعدُّ هذه الخطوة المثيرة للجدل والسخط بين علماء الأزهر، وأبناء الشعب المصري الذين اعتبروا هذه الخطوة مرحلة جديدة من مراحل التدخل الأمريكي السافر في أدق خصوصياتنا كمسلمين، وفي شئون أزهرنا الحبيب.

ومن الأمور المثيرة للدهشة والعجب أن إدارة الأزهر ومشيخته قد بدأت في دراسة هذا المركز منذ عامين في تكتم تام، وطبقًا لمصادر مطلعة تؤكد أن السفارة الأمريكية قدمت هذه الفكرة أواخر عام ٢٠٠٥ واقترحت تمويل المركز والإشراف عليه، وتوصلت إدارة الأزهر في النهاية إلى الاتفاق مع السفير الأمريكي بالقاهرة «ريتشارد دوني» على تحمل السفارة نصف التكاليف من قيصة تاسيس المركز وصيانته، إلا أنه ومع بداية التنفيذ في يوليو الماضي قررت السفارة الأمريكية الإشراف على إنشاء المركز بصورة كاملة، كما رشحت لإدارته مديرًا أمريكيا من قبل السفارة مع أساتذة أمريكين تتحمل السفارة رواتبهم جميعًا ويكون الهدف واضحًا وجليًا أمام الحميع من إنشاء هذا المركز «العين الخفية»، لمساندة من يقوم بكتابة التقارير التي ترفعها

# Upload by: altawhedmag.com

--- المدد ١١٠ السنة السادسة والثلاثون

السفارة بدورها للإدارة الأمريكية فضلاً عن خلق جيل «متأمرك» من الأزهر عن طريق اتباع سياسة غسيل المخ والدماغ التي يتبعها الأمريكيون للوصول إلى أهدافهم من اختراق الدين الإسلامي الحنيف عبر الأزهر الشريف!!

# ٥٥ بدع وضلالات على مرأى ومسمع من أزهرنا الشريف ٥٠

فالله أكبر الله أكبر، لا إله إلا الله، الله أكبر الله أكبر ولله الحمد، وفي ظل تغييب أزهرنا الشريف عن قيادة مصر والعالم الإسلامي في كل ما يتعلق بأمور ديننا الحنيف، نتساءل: هل أصبح كل شيء قابلاً للتجديد والابتداع؟! هل أصبحنا نعيش عصراً تهب فيه رياح التحديث والتجديد من كل جانب لتصيب كل شيء حتى تصل لاعز وأقدس شيء على وجه الأرض وهو كلام الله عز وجل (القرآن الكريم) الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، لنجد بدعة جديدة تطل علينا وهي تسجيل القرآن الكريم مصحوبًا بموسيقى تصويرية ومؤثرات صوية على CD (الأسطوانة المغنطة).

فتصاحب الآيات الكريمة أثناء تلاوتها أصوات رياح وعواصف، وأصوات حيوانات، ومؤثرات أخرى تلقى الرعب في نفوس المستمعين عند تلاوة الآيات التي تتحدث عن العذاب، وتنذر الكفار والمشركين بعقاب وعذاب شديد، وكذلك الآيات التي تتحدث عن السحر، بينما تسمع أصوات غدير المياه والعصافير والبلابل عند تلاوة الآيات التي تتحدث عن الثواب العظيم الذي يناله المؤمنون في نعيم الجنة.

وعلى سبيل المثال عند تلاوة سورة يوسف وحين يُقرأ قوله تعالى: ﴿قَالُوا يَا أَبَانَا إِنَّا ذَهَبْتُنَا نَسْتَتَبِقُ وَتَرَكْنَا يُوسِفُ عِنْدَ مُتَاعِنًا فَأَكَلُهُ الذَّئْبُ وَمَا أَنْتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا وَلُوُ كُنّا صَادِقِينَ﴾

[يوسف: ١٧]،

A CONTRACTOR

#### فنجد صوت عواء ذئب مصاحبًا لهذه الآيات.

وحين يقرأ قوله تعالى: ﴿وَرَاوَدَتُهُ الَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا عَنْ نَفْسِهِ وَعَلَّقَتِ الأَبُوَابَ وَقَالَتْ هَيْتَ لَكَ﴾ [يوسف: ٢٣]. يسمع صوت صرير الباب، وهو يغلق ويفتح، وهكذا في كافة الآيات المسجلة على هذه الأسطوانة المغنطة.

وعلى الرغم من أن هذه التسجيلات قد أثارت انتقادات واسعة، إلاً أنها صدرت بتصريح من الإزهر يحمل رقم ٩٩ لسنة ٢٠٠٥، وهي من إنتاج شركة الراية للإنتاج والتوزيع ومسجلة بصوت أحد المنشدين الدينيين، وإننا لنتساعل: هل يجوز باي حال من الأحوال أن توضع مؤثرات صوتية أو موسيقية تصاحب تلاوة القرآن الكريم ؟!

والله إنه العبث بعينه بكلام الله عز وجل ! وأين ذلك من قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمَعُوا لَهُ وَأَشَصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ [الاعراف: ١٠٤]، وهو أمر من المولى عز وجل بالإنصات لكلامه وتعظيم أياته، والقرآن الكريم أعظم وأجلُ من أن يُستعان معه بشيء خارجي ومؤثرات تقوي من تاثيره في نفس المستمع، فهو الكلام الذي خشعت له الجبال وتزلزلت له الأرض قال تعالى: ﴿لَوْ أَنْزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبَلِ لَرَأَيْتُهُ خَاشِعًا مُتَصَدَّعًا مَنْ خَشْيَةِ اللهُ وَتَلْكَ الأَمْتَالُ نَصْرُبُهَا للنَّاس لَعَلَّهُمْ يَتَفَكُرُونَ ﴾ [العشر: ٢١].

بل إن فصحاء مكة من الكفرة لما سمعوا القرآن الكريم لم يتاملكوا أنفسهم من إعجازه وبيائه؛ فاعترفوا بعظمته وأقروا بروعته وتأثيره في النفوس، فقال قائلهم: «إن له لحلاوة، وإن عليه لطلاوة، وإن أعلاه لمثمر، وإن أسفله لمغدق، وإنه ليعلو ولا يُعلى عليه، وما هو بقول البشر».

فهل هان قرائنا علينا إلى هذا الحد، يا لها من جرأة على أيات الله عز وجل، وإنا لله وإنا إليه راجعون.

والله عز وجل ناصر دينه وحافظ كتابه من عبث العابثين، وكيد الكائدين، ومكر الماكرين. وحقد الحاقدين، قال تعالى: ﴿إِنَّا نَضْنُ نَزَلْنَا الذَّكَرَ وَإِنَّا لَهُ لحَافِظُونَ﴾ [الحجر: ٩].

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

عن أبي الدرداء رضي الله عنه قال: أوصائي رسولُ الله تلك بتسع: ولا تُشرك بالله شيئًا وإن قُطَعْتَ أو حُرَقت، ولا تتركَنُ الصلاة المكتوبة متعمدًا، ومن تركها متعمدًا برئت منه الذمة، ولا تشربن الخمر فإنها مفتاح كل شرً، واطع والديك، وإن أمراك أن تخرج من دُنياك فاخرج لهما، ولا تنازعن وُلاة الأمر وإن رأيت أنك أنت، ولا تفرُ من الزحف وإن هلكت وفر أصحابك، وأنفق من طولك على أهلك، ولا ترفع عصاك عن أهلك، وأخفهم في الله عز وجل». [اخرجه البخاري في الادب المقرد، وحسنه الألباني].

صاياه

هذه وصايا جامعة، من وصايا من بعثه ربَّه رحمة للعالمين، ووصقه بانه بالمؤمنين رءوف رحيم، في التمسك بها سعادة الدارين، وقرّة العينين، وكل وصية منها جديرة بأن تفرد وحدها بشرح، ولكننا سنحاول الإلمام بها دون خلل

ولا تقصير.

الوصية الأولى: «لا تشرك بالله شيئًا وإن قُطعت أو حُرقت»، فإن الشرك ظلم عظيم، وضلال مبين، يحبط الأعمال ويوجب الذل والخسران، ويحرم على صلحبه الجنان، ويدخله النيران، قال تعالى: ﴿ إِنْ الشَرِّكَ لَظُلُمْ عَظيمُ ﴾ [لقمان ١٣]، وقال تعالى: ﴿ وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللَّه فَقَدْ صَلَّ صَلَالاً بعيدا ﴾ [النساء: ١٦٦]، وقال تعالى: ﴿ لاَ تَجْعَلُ مَعَ اللَّه إلَّها أَخَرَ فَتَقَعُد مَدْمُوما مَخُذُولاً ﴾ [الإسراء: ٢٢]، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ مَدْمُوما مَخُذُولاً ﴾ [الإسراء: ٢٢]، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ مَدْمُوما مَخُذُولاً ﴾ [الإسراء: ٢٢]، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَد مَدْمُوما مَخُذُولاً ﴾ [الإسراء: ٢٢]، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَد مَدْمُوما مَخُذُولاً ﴾ [الإسراء: ٢٢]، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَد العَدِينَ مِنْ الصَابِينِ إِلَيْهِ الْحَاسِرِينَ (٢٠) بَلِ اللَّهِ فَاعَتِدُ وَمَنْ مِنَ الشَّاعِرِينَ ﴾ [الرمو ٢٠، ٢٠]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّهُ مِنْ يُشْتَرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ المَدَينَ مِنْ أَنُصَارٍ ﴾ المَدَة وَمَاوَاهُ النَّارُ وَمَا لِلطَالِينَ مِنْ أَنْصَارٍ ﴾ [المَدَة ٢٧].

والشرك توعان: شرك أصغر، وشرك أكبر. فأما الأصغر فمنه الرياء، كما قال 20 الخوف. ما أخاف عليكم الشرك الأصغر، قالوا: وما الشرك الأصغر يا رسول الله ؟ قال: الرياء. [صحيح]. ومنه الحلف بغير الله، قال 20 : من حلف بغير

وت كفر أو أشرك، [صحيح]. وأما الشرك الأكبر فهو اتخاذ العبد بدًا من دون

# اعداد/د.عبدالعظيم بدوي

الله، يواليه موالاة الله، ويحبه كحب الله، يرجوه في السراء، ويلجا إليه في الضراء، ويتقرب إليه بأنواع العبادة التي لا تجوز إلا لله، فنذره له، وذبحه له، ودعاؤه له، ونداؤه له، إذا وقع في كربة قال يا فلان، وإذا ضاقت به الأمور لجا إلى أصحاب القبور: ﴿ يَدُعُو مِنْ دُونِ الله مَا لاَ يَضُرُّهُ وَمَا لاَ يَنْفَعُهُ ذَلِكَ هُوَ الضَلَالُ البَعِيدُ ﴾ [الحج: ١٢]. كما قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَصَلُ مِنْ يَدْعُو مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ لاَ يَسْتَجِيبُ لَهُ إلَي يَوْمِ القيامة وَهُمْ عَنْ دُعَائِهِمْ عَافِلُونَ (٥) وَإِذَا حُسَيرِ النَّاسُ كَامُوا لَهُمْ أَعَداءً وَحَامُوا بِعِيادَتِهِمْ وَإِذَا حُسَيرِ النَّاسُ كَامُوا لَهُمْ أَعَداءً وَحَامُوا بِعِيادَتِهِمْ

فيا أيها المسلم الموحّد: إذا سالت فاسال الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، وإذا نزلت بك نازلة فقل يا الله، وإذا ضاقت عليك الدنيا باسرها ففر إلى الله، ﴿ أَمْ مَنْ يُحِيبُ المُصْطَرَ إذا دعاهُ ويكَشفُ السُوءَ ويجعلُكُمْ خُلُفًاء الأَرْضَ آئلة مع الله قليلاً ما تَذَكَرُونَ (٢٦) أَمْ مَنْ يَهْدِيكُمْ في ظُلُمات البَرَ وَالْبَصَرِ وَمَنْ يُرْسِلُ الرِيَاح بُشُرًا بَيْنَ يَدَيُ رحْمتِه أَئلَهُ مع الله تعالى الله عما يُسْركون (٢٢) أَمْ مَنْ يَبْدَأُ الخُلُقَ ثُمُ يُعِيدُهُ وَمَنْ يَرُرَقُكُمْ مِنَ السُمَاء وَالأَرْضِ أَلِهُ معْ الله قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنَّ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾



[النمل- ٢٢- ٢٤].

الوصية الثانية: «ولا تتركن الصيلاة المكتوبة متعمدًا، ومن تركها متعمدًا برئت منه الذمة»، أي العهد.

فإن الله اخذ العهد على نفسه لكل مسلم يحافظ على الصلاة أن يدخله الجنة، فمن ترك الصلاة متعمدًا فقد القى بنفسه إلى التهلكة، وخذله الله، ولم يكن له عند الله عهد، كما قال ﷺ: "خمس صلوات كتبهن الله على العباد، من أتى بهنَّ لم يضيع منهنَ شيئًا استخفافًا بحقهنُ كان له عند الله عهد أن يدخله الجنة، ومن لم يأت بهنَ فليس له عند الله عهد، إن شاء عدّبه وإن شاء غفر له،. [صحيح].

فحافظ- رحمك الله- على الصلاة فإنها عمود الدين، من اقامها فقد اقام الدين، ومن ضيعها فقد ضيّع الدين، وهي أول ما فرض من العبادات، وأول ما يحاسب عليه العبد من الأعمال، وقد مدح الله المحافظين عليها، ووعدهم الفردوس، أعلى درجات الجنة، وسقف عرش الرحمن، فقال سيحانه: و الذين هم على صلواتهم يُحافظون (٩) أولئك هم الوارثون (١٠) الذين يَرتُون الْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيها

وذمَ مضيعها وتوعده فقال: ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعَٰدِهِمْ حَلَّفٌ أَضْنَاعُوا الصَّلَاةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَاتِ فَسَوَّفَ يَلْقُوْنُ غَيًا ﴾ [مريم: ٥٩]، وليست إضاعتها تركها بالكلية بل السهو عنها والغفلة عن أوقاتها، كما قال تعالى: ﴿ فَوَيَّلُ لِلْمُصَلَّيَنَ (٤) الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلَاتَهِمْ

ساهون (الماعون: ٤، ٥].

اما الذين لا يصلون أبدًا فقد توعدهم الله بسقر، ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَا سَقَـرُ (٢٧) لَا تُبْقِي وَلَا تَذَرُ (٢٨) لَوَّاحَةُ لِلْنَشَرِ (٢٩) عَلَيْهَا تَسْعَةَ عَشَرَ ﴾

[الدئر: ٣٨- ٢٣]. قحافظوا عباد الله على الصلاة كما أمركم الله، واعلموا أن المحافظة على الصلاة تكون بإسباغ وضوئها، والحرص على أول وقتها، وشهود الجماعة فيها، والخشوع، وإتمام الركوع والسجود، وحسن التلاوة وتدبر معانيها، فمن فعل ذلك كان له عند الله عهد أن يدخله الجنة، ومن ترك الصلاة متعمدا فليس له عند الله عهد.

الوصية الثالثة: «ولا تشربن الخمر فإنها مفتاح كل شر»:

قد بين النبي 😻 ما يترتب على شربها من الشر. فقال: «الخمر أم الفواحش، وأكبر الكبائر، من شربها

وقع على أمه، وخالته، وعمته». [حديث حسن].

لانها تخمّر العقل أي تغطيه، فيكون هو والبهيمة سواء، فلا يفرق بين امرأة وأمرأة، ولا بين زوجته وأمه وخالته وعمته.

وعن عشمان رضي الله عنه أنه كان يقول: اجتنبوا الخمر فإنها أم الخبائث، إنه كان رجل فيمن كان قبلكم يتعبد ويعتزل الناس، فعلقته امرأة غويَّة، فارسلت إليه جاريتها تدعوه لشهادة فدخل معها، امرأة وضيئة عندها غلام وباطنة خمر، فقالت: إني والله ما دعوتك لشهادة، وقد دعوتك لتقع عليّ، أو الله ما دعوتك لشهادة، وقد دعوتك لتقع عليّ، أو الخمر، فسقته كاسا، فقال: زيدوه، فلم يزل حتى وقع عليها وقتل الغلام، فاجتنبوا الخمر فإنها لا تجتمع ما حمر. [صحبح].

لذلك قبال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا التَّمَرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَمْمَابُ وَالأَزَّلَامُ رَجْسُ مِنْ عَمَل الشَّيْطَان فَاجَتَنَبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُون (٩٠) إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَان أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَعْضَاءَ فَي التَّمْرِ وَالمَيْسَرِ وَيَصَدِّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَعَن الصَلاَةِ فَهَلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُونَ (٩١) وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرُّسُولَ وَاحْذَرُوا فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوا أَمَّمَا عَلَى رُسُولِنَا الْبَلاَعُ الْمِينِّ ﴾ [المائدة: ٩٠- ٩٢]. يعني وقد

أذاه، فقد حذر على من الخمر وبالغ في التخويف من مغبتها، ومن أقواله في ذلك: «الخمر أم الخبائث، فمن شربها لم تقبل صلاته أربعين يومًا، فإن مات وهي في بطنه مات ميتة جاهلية». [حديث حسن].

«مدمن الخمر كعابد وثن». [حديث حسن].

اثلاثة لا يدخلون الجنة: مدمن الخمر، والعاق لوالديه، والمنان بما أعطى، [صحيح].

«إن على الله عهدًا لمن شرب المسكر أن يسقيه الله من طينة الخبال». قيل: وما طيئة الخبال > قال: «عرق أهل النار». [صحيح].

فهل يشرب بعد ذلك إلا من سفه نفسه ؟!

الوصية الرابعة: ،وأطع والديك».

قَبْلَ الله أمرك بطاعتهما في كل برَ ما لم يكن إلماً، وفي كل مباح ما لم تكن معصية، فإن فضلهما عليك عظيم، وحقهما عليك كبير، ومن في الدنيا قدّم لك ما قدّمه أبوك، ومن في الدنيا خدمك كما خدمتك أمك ؟! لذلك فرض الله طاعتهما، وأمر ببرهما، فقال تعالى: ﴿ وَوَصَيْنَا الإِسْمَانَ بوالدِيْهِ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَهَنَا على وَهُنَ وَقَصَالُهُ في عَامَيْنَ أَن اسْتُكُرْ لي وَلَوَالدِيْكَ إِلَى الْمُصِيرُ (11) وَإِنَّ جَاهَدَاكَ عَلَى أَنْ تُشْتُرِكَ بِي مَا

5121A dazzl (3)

لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ فَلَا تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفًا وَاتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَيَّ ثُمُّ إِلَيْ مَرْجِعُكُمْ فَأَنْتَتُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَغْمَلُونَ ﴾ [لقمان: ١٤، ١٥].

وقال تعالى: ﴿ وَقَضَى رَبُّكَ الاَ تَعْبُدُوا إِلاَّ إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدِيْنِ إِحْسَانًا إِمَّا بِتَلْغَنَ عَنْدَكَ الْكَبَرِ آحَدُهُمَا أَوْ كَلَاهُما فَلَا تَقُلُ لَهُما أَفَ وَلاَ تَنْهَرَهُما وَقُلُ لَهُما قَوْلاً كَرِيمًا (٢٣) وَاحْفِضْ لَهُما جَنَاحَ الذُلَ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُلُ رَبِّ ارْحَمْهُما كَمَا رَبْيَانِي صَغِيرًا ﴾

#### [الإسراء: ٢٢، ٢٤].

فاطع والديك، وإن أمراك أن تخرج من دئياك فاخرج لهما، يعني لو أرادا مالك كله فلا تمنعهما، فانت ومالك لأبيك، كما قال ، فمهما طلبا فاعطهما، وانت معتقد حق الاعتقاد أنك مقصتر في حقهما، ولم تجزهما منه شيئًا، كما قال : الا يجزي ولد والدًا إلا أن يجده مملوحًا فيشتريه فيعتقه. [محيح].

الوصيبة الخامسة: «ولا تُنازعنَ وُالاة الأمر وإن رايت انك انت»:

يعني لو رأيت أنك أفضل من ولي الأمر الموجود، واحق منه بالولاية فلا تنازعه فيها، ولا تخرج عليه، ولا تنزع يدا من طاعته، فإن استقتباب الأمن، واستقرار الأمر، من أسباب التمكن من العبادة، ومنازعة ولاة الأمر فيها ما فيها من الفوضى والاضطراب وعدم الاستقرار، بحيث لا يتمكن الإنسان من القيام بحق الله عز وجل، ولذلك كثرت الاحاديث في الحث على طاعة أولى الأمر وإن جاروا- والنهي عن الخروج عليهم، ومنها قوله قه: القيامة فنعمت المرضعة وبئست الفاطمة.

وقوله عنه: اسمعوا وأطيعوا وإن استعمل عليكم عبدُ حبشي كان راسه زبيبة ما اقام قيكم كتاب الله». [صحيح]. وقيل: يا نبي الله ! إن قامت علينا أمراء يسألونا حقهم ويمنعونا حقنا، فما تأمرنا، فاعرض عنه ثلاثا، فقال: السمعوا وأطيعوا فإنما عليهم ما حملوا وعليكم ما حملتم». [صحيح].

وقـوله الله عنه الحـانت بنو إسـرائيل تسـوسـهم الأنبياء، كلما هلك نبي خلفه نبيّ، وإنه لا نبي بعدي، وسيكون بعدي خلقاء فيكثرون، قالوا: فما تامرنا الله قال: «أوفوا ببيعة الأول، ثم اعطوهم حقهم واسالوا الله الذي لكم، فإن الله سـائلهم عـمـا استرعـاهم». [منفق عليه].

وقوله 🐲: «إذا بويع لخليفتين فاقتلوا الآخر. منهماء، [صحيح].

وقوله 🐲: «من أتاكم وأمركم جميع على رجل واحد يريد أن يشق عصاكم أو يفرق جماعتكم فاقتلوه». [صحيح].

الوصية السادسة: «ولا تفرّ من الزحف وإن هلكت وإن فر أصحابك».

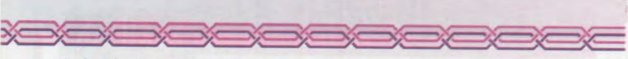
لقد وصف اللهُ الكفار بالجبن فقال: ﴿ لا يُقَاتِلُونَكُمْ جَمِيعًا إِلاَ فِي قُرَى مُحَصَنَة أَوْ مِنْ وَرَاء جُدُر ﴾ [الحشر: ١٢]، والعلة: ﴿ لاَنَتُمُ أَشَدُ رَهْبَة فِي صدُورِهمْ مِنَ اللَّه ﴾ [الحشر: ١٣]، واعلمنا الله تعالى أن المؤمن الصابر يغلب عشرة من الكفار، ثم خفف عنا فجعل المؤمن الصابر يغلب اثنين من الكفار، ثم تعالى: ﴿ يَا أَيُّها النَّبِيُّ حَرَّضَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقَتَالِ إِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ يَعْلَبُوا مانَّتَيْنَ وَإِنَّ لا يَقْتَهُونَ (٢٥) الآن خفف الله عنْكُمْ وعلم أن فيكُمْ مَنْعُفًا فَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ عَائَةً صَابِرُونَ يَعْلَبُوا مانَّتَيْنَ وَإِنَّ يَكُنْ مِنْكُمْ قَائَةً مَعْلَبُوا الَّفًا مَنَ الَّذِينَ كَفَرُوا بَانَهُمْ قَوْمُ لا يَقْتَعُونَ (٢٥) الآن خفف الله عَنْكُمْ وعلم أن فيكُمْ مَنْعُفًا فَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ عَائَةً صَابِرَة يَعْلَبُوا مائَتَيْنَ وَإِنَّ

ثم أعلمنا الله أن عاقبتنا دائما إلى الخير، فقال تعالى: ﴿قُلْ هَلْ تَرَبْصُونَ بِنَا إِلاَ إِحْدَى الحُسْنَيْيَنَ ﴾ [التـوبة: ٥٢] أي النصر أو الشهادة، فنحن دائمًا فائرون، فلا داعي للفرار إذن، ولذلك نهانا الله عنه فقال: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إذا لَقِيتُمُ الَّذِينَ حَفَرُوا رَحْفًا فَلاَ تُولُوهُمُ الأَدْنَارَ (١٥) وَمَنْ يُولَهِمْ يَوْمَحْدَ دَبْرَهُ إِلاَ مُتَحَرِّفًا لقتَالَ أَوْ مُتَحَيِّرًا إِلَى فَنْهَ فَقَدْ بَاء بِغَضَبَ مِنَ اللَهِ وَمَاوَاهُ جَهِنُمُ وَبِئُسَ الْمُصِيرُ) إلانقال: ١٦. إلانوا. ١٦. إلا

وعد النبي علم الفرار من الزحف من المهلكات، فقال: «اجتنبوا السبع الموبقات». قالوا: وما هنّ يا رسول الله > فذكرهنّ وعد منهن «الفرار يوم الزحف». [متفق علبه].

ولقد ضرب رجال من أصحاب النبي الملك الأعلى في المثل الأعلى في الثبات أمام العدو، عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: غاب عمي أنس بن النضر رضي الله عنه عن قتال بدر، فقال: يا رسول الله، غبت عن أول قتال قاتلت المشركين، لأن أشهدني الله قتال المشركين ليرين الله ما أصنع، فلما كان يوم أحد انكشف المسلمون، فقال: اللهم أعتذر إليك مما صنع هؤلاء- بعنى الصحابة- وأبرأ إليك مما صنع





هؤلاء- يعني المسركين- ثم تقدم فاستقبله سعد بن معاذ فقال: يا سعد بن معاذ: الجنة ورب الكعبة، إني أجد ريحها من دون أحد. قال سعد: فما استطعت يا رسول الله ما صنع! قال أنس: فوجدنا به بضعًا وثمانين ضربة بالسيف أو طعنة برُمح، أو رمية بسهم، ووجدناه قد قُتل ومتُل به المشركون، فما عرفه أحد إلا اخته ببنانه. قال آنس: كنا نرى أو نظن أن هذه الآية نزلت قيه وفي أشباهه: ﴿ مِنَ الْمُوْمِنِينَ رَجَالُ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا الله عَلَيْهِ فَمِنْهُمْ مَنْ قَضَى نَحْبَهُ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ وَمَا بَدُوا تَبْدِيلاً ﴾

[الاحزاب: ٢٣].

الوصية السابعة: وأنفق من طولك على أهلك،: الطُوُّل معناه السعة والخير، ونفقة الأهل من الزوجة والأولاد ونحوهم واجبة، قال تعالى: ﴿ وَعَلَى المُوْلُودِ لَهُ رِزَّقُهُنُ وَكِسُوَتُهُنَ بِالْمُعْرُوفَ ﴾ [البقرة: ١٣٣]. وقال 🐲 : كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته، فالرجل في بيته راع وهو مسئول عن رعيته.

فيجب عليه القيام بهذه المسئولية خير قيام، ومنها النفقة على اهله مما أتاه الله، فإن حبس عنهم النفقة وبخل بها فقد أثم، كما قال ٤٠ ، كفى بالمرء إثما أن يضيع من يقوت،. [حديث حسن]. وإن انفق عليهم أجر، كما قال ٤٠ ، إذا أنفق الرجل على اهله نفقة يحتسبها فهى له صدقة،. [حديث حسن].

وقال لسعد بن أبي وقاص: «إنك لن تنفق نفقة تبتغي بها وجه الله إلا أجرت عليها حتى ما تجعل في في امراتك». [منفق عليه].

وكان لله يرغب في النفقة على الأهل والعيال فيقول: «دينار أنفقته في سبيل الله، ودينار أنفقته في رقبة، ودينار تصدقت به على مسكين، ودينار أنفقته على أهلك، أعظمها أجرا الذي أنفقته على أهلك». [صحبح].

وكان 😻 يقول: «أفضل دينار ينفقه الرجل دينار ينفقه على عياله». [صحيح].

ولابد هنا من التنبيه على أدب من أداب النفقة وهو الاعتدال فيها بين البخل والإسراف، كما قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرُفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا

وكان بَيْن ذَلِكَ قَوْ امًا ﴾ [الفرقان: ٦٧].

فالبخل الذي يفضي بالزوجة والأولاد إلى الخيانة بل إلى ارتكاب الجريمة أحيانًا ممنوع، وكذلك الإسراف والتبذير الذي يفضى بالأولاد إلى

الفساد من التدخين وغيره ممنوع، فلابد أن يكون العائل عاقلاً يعطى بحذر، ويراقب عن كثب، ليعرف أين تذهب هذه الأسوال ° ومساذا يصنع الولد بما يعطي من مال أبيه، حتى لا يفسده المال ولا يطغيه.

الوصية الثامنة: «ولا ترفع عصاك عن أهلك»: فـ «علّق سوطك حيث يراه أهلك» حتى يترجروا، فلا يتهاونوا بواجب، ولا يقعوا في محرّم.

الوصية التاسعة: وأخفُهم في الله عز وحل::

فإن الخوف سَوَّط يُساق به الإنسان نحو طاعة الله عز وجل، والابتعاد عن معصيته، فاحرص دائمًا أيها الأب على أن تكون مهابًا في بيتك، يهابك الصغير والكبير، ويخافون عقابك، فلا يفرطون في فريضة، ولا يرتكبون معصية.

إن رب الأسرة كقائد السفينة، هو المسئول عن وصولها إلى بر الأمان بسيلام، والناس في هذه الدنيا مسافرون إلى الآخرة، فإما نجاة تستقر بهم في دار السلام، وإما هلكة تفضي بهم إلى دار البوار، ورب الأسرة مكلف بالحرص على نجاتها، ووقايتها من التهلكة، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا عَلَيْهَا مَلَاَئِكَةً عَلَاظَ شَدادُ لاَ يَحْصُونَ اللَّهُ مَا أَمَرِهُمْ وَيَقْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم: ٦]، ووقايتهم إنما تكون بامرهم بالمعروف وفع المنكر، ومعاقبتهم على ترك المعروف وفع المنكر،

قال تعالى: ﴿ وَأَمَّرْ أَهْلَكَ بِالصَّادَةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا ﴾ [طه: ١٣٢].

وقـال النبي ﷺ : امـروا اولادكم بالصـلاة وهم أبناء سبع سنين، واضربوهم عليها وهم أبناء عشر، وفرقوا بينهم في المضاجع، [حديث حسن].

وقال تعالى: ﴿ وَاللاَتِي تَخَافُونَ نُشُورَهُنَ فَعَظُوهُنُ وَاهْ جُرُوهُنُ فِي الْمَصَاحِعِ وَاصْرُبوهُنُ ﴾ [النساء: ٢٤]، وهذا الضرب ضرب تأديب وتربية لا ضرب تشفق وانتقام، ضرب تقتضيه الرحمة وتدفع إليه الشفقة حتى يصل الرجل باهله إلى دار السلام بسلام، كما قال القائل:

قسى ليزدجروا ومن يك راحمًا

#### فليقس أحيانًا على من يرحم

CO LESSANTS

وهكذا جمعت هذه الوصايا فأوعت، فصلى الله وسلم على من وصانا بها، ونسال الله سبحانه التوفيق للعمل بها.

الحمد لله رب العالمين، والصبلاة والسبلام على النبي الأمين، نبينا محمد الهادي البشير، وعلى اله وصحبه أجمعين، والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

من البيوع المنهي عنها

ونعد

فنواصل الحديث عن البيوع التي نهى عنها الشارع، وقد تكلمنا عن بيع الإنسان ما ليس عنده، وبيع ما لم يقبضه، وعن بيع الغرر وأنواعه، وعن البيع على بيع أخيه، وحديثنا في هذا الشهر بحول الله وقوته عن:

# ٥- بيع الميتة والخمر والخنزير والأصنام:

عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أنه سمع رسول الله من يقول وهو بمكة عام الفتح: «إن الله ورسوله حرم بيع الخمر والميتة والخنزير والأصنام». فقيل: يا رسول الله، رأيت شحوم الميتة فإنها يطلى بها السقن، ويدهن بها الجلود، ويستصبح بها الناس» فقال: «لا، هو حرام». ثم قال رسول الله من عند ذلك «قاتل الله اليهود، إن الله لمَّا حرَّم شحومها جملوه ثم باعوه فأكلوا ثمنه».

هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري في كتاب البيوع (باب بيع الميتة والأصنام) برقم (٢٢٣٦)، وأخرج الجزء الأول الخاص بالخمر في كتاب المغازي (باب: ٥١)، وأخرج الجزء الأخير الخاص باليهود في كتاب التفسير باب: قوله: ﴿ وَعَلَى الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنًا كُلُّ ذِي ظُفُرٍ وَمِنَ الْبَقَرِ وَالْغَنَمِ حَرَّمْنًا عَلَيْهِمُ شُحُومَهُمَا ﴾.

كما أخرجه الإمام مسلم في صحيحه في كتاب المساقاة باب (تحريم بيع الخمر والمينة والخنزير والأصنام)، برقم (١٥٨١)، كذا أخرجه أبو داود في البيوع، باب في ثمن الخمر والمينة برقم (٣٤٨٦)، وأخرجه الترمذي في البيوع باب (ما جاء في بيع جلود المينة والأصنام) برقم (١٢٩٧)، وأخرجه النسائي في البيوع باب (بيع الخنزير) برقم (٢٦٧٣)، وأخرجه ابن ماجه في التجارات باب (ما لا يحل بيعه) برقم (٢١٦٧)، وآخرجه الإمام أحمد في مسند جابر بن عبد الله برقم (٣٤٤٣)، والافتار)، ورقم (٣٢٦/٣- ح-١٤٤٩).

#### وو شرح الحديث وو

قال الحافظ ابن حجر في الفتح: قوله: (باب بيع الميتة والأصنام) أي: تحريم ذلك، والمَيْتَةُ بفتح الميم-: ما زالت عنه الحياة بغير ذكاة شرعية، والمِيْتة بكسر الميم اسم الهيئة، وليست مرادًا هنا. ونقل ابن المنذر الإجماع على تحريم بيع الميتة، ويستثنى من ذلك السمك والجراد، والأصنام جمع صنم (جاء في المعجم الوسيط الصنم تمثال حجر أو خشب أو



معدن، كانوا يزعمون أن عبادته تقريهم إلى الله)، وقال في لسان العرب: الصنم معروف واحد الأصنام، يُقال: إنه مُعرَّبُ شَمَنٌ، وهو الوثن، وقيل: هو ما كان له جسم أو صورة، فإن لم يكن له جسم أو صورة فهو وثن، وقيل: الفرق بين الوثن والصنم أن الوثن ما كان له جئة من خشب أو حجر أو فضة ينحت

ويعبد، والصنم الصورة بلا جثة، قال ابن حجر: فبينها عموم وخصوص وجهي، فإن كان مصورًا فهو وثن وصنم.

جاء في سياق سند الحديث عن عطاء بن أبي رباح عن جابر بن عبد الله- رضي الله عنهما- أنه سمع رسول الله ت يقول (عام الفتح وهو بمكة) قيه بيان تاريخ ذلك وكان ذلك في رمضان سنة ثمان من الهجرة، قال الحافظ ويحتمل أن يكون التحريم وقع قبل ذلك، ثم اعاده ت ليسمعه من لم يكن سمعه.

قوله: «إن الله ورسوله حرَّم، قال الحافظ: هكذا وقع في الصحيحين بإستاد الفعل (حَرَّم) إلى صُمير الواحد، وكان الأصل أن يقول: «حُرُّمًا». فقال القرطبي: إنه 🐲 تادب، فلم يجمع بينه وبين اسم الله تعالى في ضمير الاثنين، لأنه من نوع ما رد به على الخطيب الذي قال: ،ومن يعصبهما، كذا قال، ولم تتفق الرواة في هذا الحديث على ذلك، فإن في بعض طرقيه في الصبحيح: «إن الله حبرُم»، وليس فيه: ورسوله،، وفي رواية لابن مردويه من وجه آخر عن اللبث: «إن الله ورسوله حرما»، وقد صبح حديث أنس رضى الله عنه في النهى عن أكل الحمر الأهلية: «إن الله ورسوله ينهيانكم، ووقع في رواية النسائي في هذا الحديث: «بنهاكم»، والتحقيق جواز الإفراد في مثل هذا، ووجهه الإشارة إلى أن أمر النبي 🐸 تابع لأمر الله عنز وجل، وهو نصو قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ ورسُولُهُ أَحَقُّ أَنْ يُرْضُبُوهُ ﴾. والمختار في هذا أن الجملة الأولى حذفت لدلالة الثانية عليها، والتقدير عند سيبويه: والله أحق أن يرضوه، ورسوله أحق أن يرضوه، وقيل أحق أن يرضوه خبر عن الإسمين، لأن أمر الرسول تابع لأمر الله تعالى.

قوله: "أرأيت شحوم الميتة فإنه يطلى بها السفن ويدهن بها الجلود ويستصبح بها الناس، أي: فهل يحل بيعها لما ذكر من المنافع فإنها مقتضية لصحة البيع»

قوله: «فقال: لا، هو حرام». قال الحافظ اي البيع، هكذا فسره العلماء كالشافعي ومن اتبعه، ومنهم من حمل قوله: «هو حرام» على الانتفاع بها، فقال: يحرم

الانتفاع بها، وهو قول اكثر العلماء، فلا ينتفع من الميتة أصلاً عندهم إلا ما خص بالدليل وهو الجلد المدبوغ، واختلفوا قيما يتنجس من الأشياء الطاهرة، فالجمهور على الجواز. وقال أحمد وابن الماجشون: لا ينتفع بشيء من ذلك، واستدل الخطابي على جواز الانتفاع بإجماعهم على أن من ماتت له دابة ساغ له أن يطعمها لكلاب الصيد، فكذلك يسوغ دهن السفينة يشحم المتة ولا فرق.

قوله: «ثم قال رسول الله ﷺ عند ذلك: قاتل الله اليهود» إلخ، وسياقه مشعر بقوة ما أوله الأكثر أن المراد بقوله: «هو حرام» البيع لا الأنتفاع.

وروى أحمد والطبراني من حديث ابن عمر مرفوعًا: «الويل لبني إسرائيل، إنه لما حرمت عليهم الشحوم باعوها فاكلوا ثمنها، وكذلك ثمن الخمر عليكم حرام» ولهما أيضًا من حديث تميم الداري رضي الله عنه مرفوعًا: «إن الخمر حرام شراؤها وثمنها».

ثم قال الحافظ قال جمهور العلماء: العلة في منع بيع الميتة والخمر والخنزير التجاسة، فيتعدى ذلك إلى كل نجس، والعلة في منع بيع الإصنام عدم المنفعة المباحة، فعلى هذا إن كانت بحيث إذا كسرت ينتفع برُضاضها (أي قُتَاتها ودُقَاقها)، جاز بيعها عند بعض العلماء من الشافعية وغيرهم، والاكثر على المنع حمالاً للذهي على ظاهره، والظاهر أن النهي عن بيعها للمبالغة في التنفير عنها. ويلتحق بها في الحكم الصلبان التي تعظمها النصارى، ويحرم نحت جميع ذلك وصنعته، وأجمعوا على تحريم بيع الميتة والخمر والخنزير.

وبعد، فإذا كان الله ورسوله قد حرما بيع الخمر والميتة والخنزير والأصنام كما جاء في هذا الحديث وغيره من الأحاديث، وبين الله تحريم شرب الخمر وجعلها رجسًا من عمل الشيطان، فكيف يسوغ لبعض المجتمعات الإسلامية ان تتعاطى ما حرم الله تعالى بحجة السياحة أو غيرها ؟ فإن الله تعالى حرم الخبائث، وحرم ما فيه ضرر للأبدان والأنفس، وكذا بيع الأصنام ونشرها في البلاد ونصبها في

الموجيد دو الحجه ١٤٢٨ هـ 10

الميادين، بحجة أنها رمز للتراث القديم وترويج للسياحة، والإسلام حذر من الأصنام ومن اتخاذها ألهة، والناس اليوم يجادلون في أمرها، مع أن بعضها منصوب في ما يسمى بالمعابد، ويقف الناس أمامها موقف خشوع وتعظيم، وهذا ما نهى عنه الإسلام.

فلا ينبغي لمسلم أن ينهى الله ورسولُه عن شيء ويرتكبه، فإن في ذلك إعراضًا عن أحكام الله تعالى، واستحسانًا من البشر لما حرمه الله تعالى ومحادةً لله ورسوله، وهذا ما يجلب سخط الرب تبارك وتعالى في الدنيا والآخرة، فهل تفيق الأمة من غفلتها وتعود لربها وتقلع عن إعراضها وتنكرها لخالقها واحكام دينها وتقليدها للكفرة الفجرة من أهل الغرب أو الشرق ممن لا يعرفون معروفًا ولا ينكرون منكرًا، بل فسدت طباعهم وانتكست فطرهم

فلا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر، وانشغلوا بالدنيا وزخرفها، فأصبحنا نجري وراءهم مقلدين متطلعين إلى رفاهية الحياة الدنيا بمتاعها الزائل، معرضين عن عبادة الله التي من أجلها خلقنا.

فلن يفلح المسلمون إلا إذا رجعوا إلى أحكام دينهم فبنوا عليها حياتهم فيحلون ما أحل الله، ويحرمون ما حرم الله، يبتغون فضلاً من الله ورضوائا، حينئذ يعز الله المسلمين وينصرهم على أعدائهم لأنهم نصروا دينه، فالله تكفل بنصر من نصره، بل شرط لنصره عباده أن ينصروه، فقال عز من قائل: ﴿وَلَيَنَّصُرُنَّ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهُ لَقَوِيُّ مزيرَّهُ، وقال سبحانه: ﴿إِنَّ تَنْصُرُوا اللَّهُ يَنْصُرُكُمْ وَيُتَبَتَّ أَقَدَامَكُمْ ﴾، فاللهم ردنا إلى دينك ردًا جميلاً، وخذ بنواصينا إلى الحق واجعلنا من أتباع دينك الداعن إلى الحمة والموعظة الحسنة.

#### ۲- تحريم ثمن الكلب:

عن أبي مستعود الأنصباري رضني الله عنه أن رستول الله ﷺ نهى عن ثمن الكلب، ومهر البغي وحلوان الكاهن.

هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري في أربعة مواضع من صحيحه أولها في كتاب البيوع باب ثمن الكلب برقم (٢٢٣٧)، وثانيها في الإجارات باب كسب البغي برقم (٢٢٨٢)، وثالثها في كتاب الطلاق باب مهر البغي والنكاح الفاسد برقم (٣٤٦)، ورابعها في كتاب الطب باب الكهانة برقم (٢٧٦٥)، كما أخرجه الإمام مسلم في كتاب المساقاة باب تحريم ثمن الكلب وحلوان الكاهن ومهر البغي والنهي عن بيع السنور برقم (١٥٦٧)، وأبو داود في البيوع باب في حلوان الكاهن برقم (٣٤٢٨)، وباب في أثمان الكلاب برقم (١٥٦١)، وأبو داود في البيوع باب في حلوان الكاهن برقم (٢٢٢٨)، وباب في أثمان الكلاب برقم (١٥٦٩)، والترمذي في البيوع باب ما جاء في ثمن الكلب برقم (٢٢٧٦)، والنسائي في البيوع باب بيع الكلب برقم (٢٢٩١)، وابن ماجه في التجارات باب النهي عن ثمن الكلب برقم (٢١٥٩)، وأخرجه مالك في الموطأ في البيوع باب ما جاء في ثمن الكلب برقم

#### وو شرح الحديث وو

قوله: «نهى عن ثمن الكلب»، ظاهر النهي تحريم بيعه، وهو عام في كل كلب، معلمًا كان أو غيره مما يجوز اقتناؤه أو لا يجوز، ومن لازم ذلك ألا قيمة على متلفه، وبذلك قال الجمهور، وقال مالك: لا يجوز بيعه وتجب القيمة على متلفه، وعنه قول أخر يوافق فيه الجمهور، وعنه قول ثالث يوافق فيه أبا حنيفة أنه يجوز بيعه وتجب القيمة على متلفه، وقال عطاء

Contraction and a contraction of the

والنخعي: يجوز بيع كلب الصيد دون غيره، وروى أبو داود من حديث ابن عباس رضي الله عنهما مرفوعًا: «نهى رسول الله في عن ثمن الكلب وقال: إن جاء يطلب ثمن الكلب فاملاً كفه تراباً». وإسناده صحيح، وروى أيضًا بإسناد حسن عن أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعًا: «لا يحل ثمن الكلب ولا حلوان الكاهن ولا مهر البغي».

والعلة في تحريم بيعه عند الشافعي: نجاسته

مطلقًا، وهي قائمة في المعلَّم وغيره، وعلة المنع عند من يرى عدم نجاسته النهى عن اتخاذه والأمر بقتله، ولذلك خص منه ما أذن في اتخاذه، ويدل عليه حديث جابر رضي الله عنه قال: «نهي رسول الله 📚 عن ثمن الكلب إلا كلب صيد، أخرجه النسائي بإسناد رحاله ثقات إلا أنه طعن في صحته، وقد وقع في حديث ابن عمر عند ابن أبى حاتم بلفظ: "نهى عن ثمن الكلب وإن كان ضاربًا ،، يعنى مما يصبيد، وسنده ضعيف، قال أبو حاتم: هو منكر، وفي رواية لاحمد: «نهى عن ثمن الكلب، وقال: طعمة جاهلية»، وتحوه للطبراتي من حديث ميمونة بنت سعد، وقال القرطبى: مشبهور مذهب مالك جواز اتخاذ الكلب وكراهية بيعه، ولا يفسخ إن وقع، وكانه لما لم يكن عنده نحستًا وإذن في اتخاذه لمنافعه الجائزة كان حكمه حكم جمييع المبيعات، لكن الشرع نهى عن يبعه تنزيهًا لأنه ليس من مكارم الأخلاق، قال: وأما تسويته في النهى بينه وبين مهر البغي وحلوان الكاهن فـمـحـمول على الكلب الذي لم يؤذن في اتخاذه

قال أبو عمر بن عبد البر في الاستذكار: روي عن النبي الله نهى عن ثمن الكلب من حديث على بن أبي طالب وابن عباس وابي مسعود الأنصاري وأبي هريرة وأبي جحيفة ورافع بن خديج وغيرهم رضي الله عنهم. قال محقق كتاب الاستذكار:

الأثر عن علي بن أبي طالب في مسسند زيد، والرواية عن ابن عسباس في سنن أبي داود وفي معرفة السنن والأثار للبيهقي، وأما حديث أبي مسعود فهو الذي معنا ونحن بصدد شرحه، وحديث ابي هريرة أخرجه الإمام أحمد وأبو داود والنسائي وابن حبان والحاكم، وحديث أبي جحيفة أخرجه البخاري وأبو داود واحمد والطحاوي والطبراني والبيهقي والبغوي، وحديث رافع بن خديج آخرجه مسلم وأبو داود والترمذي والنسائي، ثم علق على قول ابن عبد البر عند قوله: وغيرهم، فقال: روي أيضًا من حديث السائب بن يزيد ومن حديث الفاروق عمر، ومن حديث جابر.

قال الإمام مالك رحمه الله في الموطأ بعد أن ساق حديث الباب: يعني بمهر البغي ما تعطاه المرأة على الزنا، وحلوان الكاهن رشبوته وما يعطى على أن بتكهن.

قال أبو عمر بن عبد البر: لإ خلاف بين المسلمين في أن مهر البغي حرام، وهو على ما قسره مالك، لا خلاف في ذلك. والبَغِيُّ: الزانية، والبغاءُ الزنا. قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَتْ أُمَّكِ بَغِيًا ﴾ يعني: زانية، وقال تعالى: ﴿ وَلاَ تُكْرِهُوا فَتَيَاتِكُمْ عَلَى الْبِغَاءِ ﴾ أي على الزنا.

قال: وكذلك لا خلاف في حلوان الكاهن أنه ما يعطاه على كهانته، وذلك كله من أكل المال بالباطل، ثم قال: والحلوان في أصل اللغة: العطية.

وبعد، فإن أناسًا يقتنون الكلاب من غير حاجة لا حراسة ولا صيد ولا غير ذلك، بل للتمتع بمنظرها وتربيتها، وربما للافتخار باتخاذها، ومنهم من يصحبها معه في بيته وسيارته، مقلدين بذلك غير المسلمان، وإذا توقش أحدهم في ذلك نقل إليك ما رأه فى بلاد الغيرب من العناية بالكلاب والقطط مما يفوق العناية بالإنسيان، فعندهم الكلاب والقطط مفضلة على الدشير، وهذا من انتكاس الفطر، وقلب الموازين، والله عز وجل يقول: ﴿ وَلَقَدْ كَرُمُّنَا بَنِّي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرَ وَالْبَحَرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطُّيَّبَاتِ وَفَضِيُّنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِعُنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً ﴾، وربما غالى بعضهم في أثمان هذه الكلاب التي لا تصلح إلا للزينة والترف والرفاهية، وأما الكلب المُعَلَّمُ المَادُون فى اتخاذه فليس مقصبودًا للقوم، لكن مقصبودهم ما يفسد الطباع، ويعلن عن مخالفة الشرع وارتكاب ما نهى عنه سيد البشر صلوات الله وسلامه عليه، تحرص على ذلك كثير ممن ينتسبون إلى الإسلام اليوم، مقلدين الكافرين مظهرين ضعفهم وذلتهم وقوة الكفار وعرّتهم، ولو علموا أن العرّة في طاعة الله تعالى واتباع رسوله 🐲 لتغير حالهم وتبدل إلى الصالحات من الأعمال، والحسن من الأخلاق ومكارمها، ولسعدوا في الدنيا التي يحرصون على السعادة فيها، ولفازوا بحنات النعيم في الآخرة.

نسال الله تعالى أن يرينا الحق حقًّا ويرزقنا اتياعه، ويرينا الباطل باطلاً ويلهمنا اجتنابه، وأن يصلح أحوال المسلمين، ويردهم إلى دينهم، إنه ولي ذلك والقادر عليه.

وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

A ISTA ASSALLES

محال الحسير الا ملى قرى الحجا نو الحجة إعداد/ سعيد عامر الحمد لله أولاً وآخرًا، أكمل لذا الدين، وأتم علينا نعمته، ورضى لذا الإسلام دينًا، والصلاة والسلام على خير خلقه وخاتم رسله نبينا محمد وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان، وبعد: فمن المقرر عند عباد الله أن لله عز وجل خواص ونفحات في الأزمنة والأمكنة والأشخاص، ومن الأزمنة المباركة العشر الأول من ذي الحجة، قال تعالى: ﴿ وَالْفَجْرِ (١) وَلَيَّالٍ عَشَّر (٢) وَالسَّفْع وَالْوَتُر (٣) وَاللَّيْلِ إِذَا يَسْرُ (٤) هَلْ فِي ذَلِكَ قَسَمَ لَذِي حَجُّرٍ ﴾ [الفجر: ١- ٥]. «والفجر»: أقسم الله عز وجل بالفجر، والله عز وجل له أن يقسم بما شاء، بخلاف المخلوق فليس له أن يقسم إلا بالله عز وجل، وأحرف القسم ثلاثة: الواو، والياء، والتاء. أقسم الله بـ «الفجر»، والفجر هو الصبح الذي هو بدء النهار، وللعلماء أقوال منها: وقت الفجر، أو صلاة الفجر، أو جميع النهار، ولكن أي فجر المراد في الآيات ؟ بعض العلماء قالوا: عموم الفجر. والبعض قالوا: فجر يوم النحر، والبعض قالوا: فجر العاشر من ذي الحجة. روى ابن كثير عن مسروق قال: المراد به فجر يوم النحر خاصة، وهو خاتمة الليالي العشير. (مختصر ابن كثير ٢٣٥/٣). عشير ذي الصحية أقبرت للسبياق، وهي الأيام «وليال عشر»: قال الحافظ ابن كثير: والليالي المعلومات، قال تعالى: ﴿ وَيَذْكُرُوا اسْمُ اللَّهِ فِي أَيَّام العشير المراد بها عشير ذي الحجة، وهو قول ابن معلُّومات ﴾ [الصح: ٢٨]، والأيام المعدودات هي أيام عياس والزبير ومجاهد وغيرهم، وهذا رأي جمهور

العلماء، فإن جعلنا الفجر خاصبًا بيوم النحر، كان

التشيريق، قبال عنز وجل: ﴿ وَاذْكُرُوا اللَّهَ فِي أَيَّام

معدودات (البقرة: ٢٠٣)، واقسم الله بالليالي العشر الأولى من ذي الحجة إشعارًا بفضلها وتنويها بمنزلتها عند الله، ففي العشر يتوافد على بيت الله الحرام الحجاج والعمار، يسالون الله من فضله، ويرجون عفوه ومغرفته من جميع الذئوب والآيام، ومن فاته الحج، لم يفته أن يتقرب إلى الله بخير الإعمال من صدام أيامها وقيام لياليها.

روى البخاري وغيره من حديث ابن عباس رضي الله عنهما عن النبي الله انه قال: «ما العمل في أيام أفضل من العمل في هذه». قالوا: ولا الجهاد ؟ قال: ولا الجهاد، إلا رجل خرج يخاطر بنقسه وماله فلم يرجع بشيء». (ح: ٩٦٩). فاي إفضال من الله تعالى اسمى من هذا الإفضال؟ وأي نوال أحسن من هذا النوال؟

وفي رواية لأبي داود: «ما من آيام العمل الصالح فيها أحب إلى الله تعالى من هذه الأيام». يعني: أيام العشر، قالوا: يا رسول الله، ولا الجهاد في سبيل الله 2 قال: «ولا الجهاد في سبيل الله، إلا رجل خرج بنفسه وماله فلم يرجع من ذلك بشيع».

وهذا يدل على فضل أيام عشر ذي الحجة على غيرها، وفضل العمل الصالح فيها، لكن أيهما أفضل: العشر الأول من ذي الحجة، أم العشر الأواخر من رمضان؟

قال بعض أهل العلم: أيام العشير الأول من ذي الحجة افضل من أيام العشير الأواخر من رمضان. وليالي العشير الأواخر من رمضان أفضل من ليالي العشير الأول من ذي الحجة.

والشفع والوتر: قال النسفي: شفع كل الأشياء ووترها، أو شفع هذه الليالي ووترها، أو يوم النصر لأنه اليوم العاشر وهو شفع، ويوم عرفة، لأنه اليوم التاسع وهو وتر. إلخ.

فلو حملنا الفجر على أنه فجر يوم النحر، والليالي العشر أنها الأول من ذي الحجة، كان بعد التعميم التخصيص، يوم عرفة، ويوم النحر، والشفع

# وو فضل يوم عرفة وو

والوتر.

وفضائل يوم عرفة كثيرة، ويكفى آنه نزل فيه قول الله تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلُتُ لَكُمُ دِينَكُمُ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلَامَ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣]. وهذه أكبر نعمة من نعم الله على عباده.

ذكر الصافظ ابن كشير عن السدي: فزلت هذه الآيات يوم عرفة، ولم ينزل بعدها حلال ولا حرام.

وروى الإمام مسلم من حديث عائشة رضى الله عنها أن رسول الله ﷺ قال: «ما من يوم أكثر من أن يُعتق الله فيه عبداً من النار من يوم عرفة، إنه ليدنو ثم يباهي بهم الملائكة، فيقول: ما أراد هؤلاء.. فيوم عرفة يوم العتق من النار، لذلك صار اليوم الذي يليه عبداً لحميع المسلمين.

وافضل الدعاء يوم عرفة، فقد روى الترمذي (وصححه الألباني) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال: خير الدعاء دعاء يوم عرفة، وخير ما قلت أنا والنبيون من قبلي: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد، وهو على كل شيء قدير..

وصيام يوم عرفة يكفر ذنوب سنتين كاملتين، فقد أخرج الإمام مسلم من حديث ابي ققادة أن النبي تخفر قال: «صيام يوم عرفة احتسب على الله أن يكفر السنة التي قبله والسنة التي بعده، ومن ثم فينبغي لكل مسلم أن يجتهد في الدعاء والصيام وفعل الخيرات يوم عرفة، ومن السنة عدم صوم يوم عرفة لحجاج بيت الله الحرام.

#### ٥٥ يوم النحر ٥٥

هو اليوم العاشر من ذي الحجة، «...والشفع» يوم عظيم مبارك، روى أبو داود (وصححه الألباني) من حديث عبد الله بن قُرط أن النبي الله قال: «إن أعظم الأيام عند الله تبارك وتعالى يوم النحر، ثم يوم القُرَّ، ويوم القُرَّ: هو اليوم الذي يلي يوم النحر. «والليل إذا يسر»:

اتفق المفسيرون على المعنى: وهو سيريان الليل، لكن الخلاف هل المراد به عموم الليل ؟ أم ليلة معينة وما هي؟

قال بالعموم بعض أهل العلم، كقول الله تعالى: ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا عَسْعُسَ ﴾.

وقال بالخصوص بعض أهل العلم، أي ليلة المزدلفة، قال الحافظ ابن كثير: قال عكرمة: يعني ليلة جمع، ليلة المزدلفة». (مختصر ابن كثير ٢٣٦/٣).

«هل في ذلك قسم لذي حجر»: أي هل في المقسم به في الأشياء المذكورة سابقًا- الأيمان آلتي أقسم الله بها- هل فيها كفاية لصاحب عقل، أصحاب العقول الذين يعقلون عن الله أمره، «لذي حجر» لذي عقل.

والمقسم عليه محذوف، قدره بعض العلماء بـ النعذين الكافرين، يدل عليه قوله: «آلم تر....» إلى قوله: ﴿ فَصَبَ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابِ (١٣) إِنَّ رَبِّكَ لَبِالْمُرْصَادِ ﴾ [٦- ١٤].

ف القسيم هنا أبلغ قسم لأنه يخاطب العقول السليمة.

والقسم له أركان ثلاثة: مقسم، ومقسم به، ومقسم عليه، أي جواب القسم هنا.

في الآيات: ركنان: المُقسم: هو الله، والمقسم به: «والفجر»… «والليل إذا يسر».

أين جواب القسم ؟

القران بليغ. الجواب: مفهومُ من المنطوق الذي بعده، والمفهوم ؛ إن الموت ات لا محالة، وإن البعث حق لا شك فيه، وإن الحساب دقيق لا مجاملة معه، إن عذاب الكافرين واقع، وعقاب المفسدين في الأرض ليس له دافع.

الدليل على ذلك: الأمم الحَالية التي تمردت على منهج الله، فأهلكها الله هلاك الاستئصال: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُكُ بِعَادٍ ﴾...

ما دامت أيام ذي الحجة زاهرة، ولياليها زاخرة، ماذا نصنع فيها ؟ نكثر من الدعاء والاستغفار والذكر

٢٠ المحصط المحد ٢٠ المنة المناه المادية والثا

والشكر والصيام... إلخ وضعل الخيرات وعمل الصالحات.

اما أهل الموقف: فيلتقون في المسجد الصرام، وعند زمزم والمقام يلبون ويذكرون ويصلون، يسالون الله من قضله، ويرجون عفوه ومغفرته من جميع الذنوب والآثام.

وهم زوّار الله وأضيافه، والكريم يكرم أضيافه، فيتم لهم حصول المغفرة بالإخلاص وصدق العمل، كما يمنحهم الله فضل المجاهدين، كما يضاعف لهم الأجر والمثوبة، ويمنحهم الجزاء الأوفى، قال تعالى: ﴿ وَلاَ يُنْفِقُونَ نَفَقَةً صَغِيرَةً وَلاَ كَبِيرَةً وَلاَ يَقْطَعُونَ وَادِياً إِلاَ كُتِبَ لَهُمْ ﴾ [التوبة: ١٢١].

وروى البخاري من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: يا رسول الله، نرى الجهاد أفضل العمل، أفلا نجاهد؟ فقال ٥ : (أفضل الجهاد حج مبرور، ولذا كان من هدي النبي ٥ في العشر الأول من ذي الحجة قبل أن يحج:

 ا- صيام هذه الأيام ما عدا يوم النحر، ويؤكد على صيام يوم عرفة لغير الحاج.

۲- الاستعداد بالأضحية، وكان يضحى بكبشين اقرنين أملحين، فإذا صلى العيد وخطب الناس أتى بأحدهما وهو قائم في مصلاه فذبحه بنفسه وقال: «اللهم هذا عن أمتي جميعًا، من شهد لك بالتوحيد وشهد لي بالبلاغ، ثم يؤتى بالثاني فيذبحه بنفسه ويقول: «هذا عن محمد وال محمد • فيطعمهما المساكين.

ولا يجوز بيع شيء منها كالجلد والشعر، إلا أن يكون صدقة.

وكان إذا أهل الشهر، ونيته أن يضحي: تشبه بالمحرمين للحج، وكان لا يأخذ من شعره ولا من أظفاره حتى يذبح أضحيته يوم النحر.

وفقنا الله للعمل بشرعه، واتباع سنة نبيه ، الله والله ولى التوفيق، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.



مشروع تيسير حفظ السنة ، إماد على حننيننى من صحيح الأحاديث القصار

المحمد المعنايين عباس رضي الله عنهما قال: «كَان المشركون يقولون: لَبِيكَ لاَ شَرِيكَ لكَ. قال: فيقول رسول الله ع «وَيَلَكُمُ قَدْ، قَدْ (1)، فيقولون: إلاُ شَرِيكًا هُوَ لَكَ، تَمَلِّكُهُ وَمَا مَلَكَ. يقولُونَ هَذَا وهُمْ يَطُوفُونَ بالبِيتِ. «(١١٨٠).

١٣٦٧– عن عائشيةَ رضي اللهُ عنها قالت: «كُنْتُ أُطَيَّبُ النَّبِيُ ﷺ قَبَّلَ أَنْ يُحْرِمَ، وَيَوْمَ النُحْرِ (٢) قَبَّلَ أَنْ يَطُوفَ بِالبِيتِ بطِيبِ فيه مسِنَّكَ». «(١١٩١)، حم (٢٥٩٨٠)، ت (١٩١٧)، ز(٢٢٩١)، حب (٣٧٧٠)، وابن خزيمة (٢٥٨٣).

. ١٣٦٨ - عن ابن عباس رضي الله عنهما أنَّ ضُبَّاعَةَ بِنْتَ الزُبِيرِ بن عبدِ المُطلِبِ رضي الله عنها أتَتَّ رسولَ الله 🍜. فَقَالَتٌ: إِنِّي أُرِيدُ الحَجِّ، فَمَا تَأْمُرُني ؟ قال: «أَهلِّي بالحَجَّ وَاسْتَرَطِي أَنُّ مَحِلِّي حَيْثُ تَحْسِسُني».

م(۱۲۰۸)، حب (۲۷۷۵)، حب (۲۲۱۷)، حب (۲۲۱۷)، حر (۱۹۶۱)، ن(۲۲۷۱)، جه (۲۸۳۸)، دی(۲۸۱۱)، مق (۲۲۱۷)، حب (۳۷۷۷). فائدة هامة: هو من حديث عائشة متفق عليه خ(۲۰۰۹)، م(۲۲۰۷).

المان عند علو على عنيك عنها قالت: تُفْسِنَتْ اسماءُ بنتُ عُميس بمُحمد بن أبي بكر، بالشُجرة (٣]، فامرَ رسولُ

اللهِ 😻 أَبَا بَكْرٍ، يَأْمُرُهَا أَنْ تَغْتَسِلَ وَتَهَلَّ م (١٢٠٩)، د(١٧٤٣)، جه(٢٩١١)

•١٣٧ه- عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: أَمَرَنَا النبيُّ 🐲 لَمَّا أَحْلَلْنَا، أَنَّ نُحْرِمَ إِذَا تَوَجَّهْنَا إلى مِنْى قَالَ فَأَهْلَلْنَا مِنَ الأَبْطَحِ»(\$). «(١٢١٤)، حر(١٤٤٢)، (٣٠٩٦)، حب (٢٧٩٦)، مِقَ (٣/٩).

١٣٧١– عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما يقولُ: لَمْ يَطُفُ النبيُّ 🈻 وَلاَ أَصحابُهُ (٥) الصّفاَ والمَرُوّة إلاً طوافًا

واحدًا». م (١٢٢٥)، حر (١٢٢١١)، د (١٨٩٥)، ن (٢٨٨٦)، حب (٢٨١٦)، هِ (٢٦٧٦)، هِ (١٠٧٥). فائدة هامة: قال النووي: هذا الحديث دلالة ظاهرة للشافعي وموافقيه، في أن القارن ليس عليه إلا طواف واحد للافاضة وسعى واحد.

١٣٧٢ – عن أسماء بنت أبي بكر رضى اللهُ عنهما قالت: خَرَجْنًا مُحْرِمينَ فقال رسولُ اللهِ ﷺ: «مَن كَان مَعَهُ هَدْيُ فَلْيَقُمْ على إِحْرَامِهِ، ومَنْ لَمْ يَكُنْ مَعَهُ هَدْيُ فَلْيَحَلِّلُ». فَلَمْ يَكن مَعِي هَديُ فَكَانَتْ و

يعم على إحرامية، ومن لم يكن معه هذي فيعضين، عم يكن سي ساي مست وحان مع الربير السي مراجع المراجع . م (١٢١٢)، حم (١٢٧٦)، ن (١٢١٦)، حه (١٢٨٦)، حه (١٢٢٠)، حم (١٢٠٠)، ن (١٢١٦)، حه (١٢٩٦)، حه (١٢٩٦). ١٣٧٢- عن مُسلم القُرِّي قال: سالتُ ابنَ عبَّاس رضي الله عنهما عنْ مُتْعَةِ الحَجَّ \* فَرَحْصَ فِيها، وَكَانَ ابنُ الزبير

يَنْهَى عَنْهَا. فَقَالَ: هَذُهِ أَمَّ ابْنِ الزُّبِيرِ تُحَدَّثُ أَنَّ رسوُلَ اللهِ رَحَصَ فَيِهَا فَادْخُلُوا عَلَيْهَا فَاسْأَلُوهَا. قَالَ: قَدْخَلُّنَا عَلَيْهَا، فِإِذَا امْرَاةُ ضَخْمَةُ عَمْياءُ فَقَالَت: قَدْ رَخُصَ رَسُولُ اللهِ ﷺ فَيها». «(١٣٣٨)

١٣٧٤ عن أنس رضى الله عنه قال: سَمِعْتُ رسُولَ اللهِ 👉 أَهَلُ بِهِمَا جَمِيعًا الْبَيْكَ عُمَّرَةً وُحَجًا، لَبُيَّكَ عُمُرَةً وَحَجًا.

م(١٣٢٨)، صم (١٣٨٨)، صم (١٣٨٨)، (١٣٨٨)، (١٣٨٨)، (١٢٨٨)، (١٢٨٨)، حد (١٣٨٩)، ص(١٣٨٨)، تر (١٣٨٨)، حد (١٣٨٨)، (٢٢٩٦) ١٣٧٥– عن أبي هريرة رضى اللهُ عنه يُصَدِّتُ عن النبيَّ صَنَّةٍ عنال: ،وَالَّذِي نَفْسِي بَيَـدِهِ لَيُ هِلُنُّ ابْنُ مَسَرَّيَمَ بِفَجَّ الرُوَحَاءِ(٦)، حَاجَا أَوْ مُعْتَمَرًا أَوْ لَنَتْنَيَنَهُمَا ،(٧).

وت جرار )، حب بو منصير، بو مصر باري م(١٩٣٢)، حمر ١٩٧٧)، (١٩٢٧)، (١٩٦٩)، (١٩٩٩)، حب (١٩٨٩)، مق (٢/٩)، عبد البراق ح(١٩٨٤)، والحميدي (١٠٠٥)، حصر عن ابن عمر بض الله عنهما قال: زمان رسول الله 🐲 من الحج الى الحج ثلاثاً ومتشر أَرْبِعًا».

١٣٧٦– عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: رَمَلَ رسولُ اللهِ 📚 مِنَ الحَجرِ إلى الحَجَرِ ثلاثًا ومَشْنَى أَرُبعًا».

م (١٦٢٦)، ط(٨٧)، د(١٦٨٩)، الم ٢٩٣٧)، دار ١٦٩٢)، ط(٨١)، دار ١٨٩١)، دار ١٩٩٩)، دار ١٩٩٩)، العبري)، دى (١٨٩٠). ١٣٧٧– عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أنه قال: «رأيتُ رسولَ الله 🚁 رَمَلَ مِنَ الحَجَرِ الأسودِ حتَّى الْتَهَ إليه ثلاثةُ أطُّوافيه. «(١٦٢٣)، ط(١٨٢)، حر (١٩٩٧)، ت(١٩٨٧– للجنبي)، (٢٩٢٢– عبري)، جه (١٩٩١)، دي (١٨٤٠)، حب (١٢٨٢

يهِ ثلاثة أطواف. ، (١٢٢٦)، ط(١٨٨)، حم (١٨٧)، ت(١٨٨٧)، ن(١٩٤٤- للجنبي)، (٢٦٣٦- عبري)، جه ((١٢٤٠)، دي (١٨٤٠)، حب ١٣٧٨ - عن سُويدِ بنِ غَفَلَةَ قال: رأيتُ عُمَرَ رضي الله عنه قَبَّلَ الحَجَرَ والنَّتَرَمَّهُ وقال: رأيتُ رسولَ 🍜 بكَ حَفِيًا». م (١٢٢١)، حد(٢٢٢)، حد(٢٢٢)، حد(٢٢٢)، در(٢٦٢٦)، وابو بعلي (١٨٩)، والطبالسي (٢٤٤)، والطبالسي (٢٤٢).

١٣٧٩ – عن جابر رضى الله عنه قال: طَافَ رسُولُ الله 🐲 بالبيت في حَجَّةِ الوَدَاعِ، عَلَى رَاحَلَتِه يَسْتَلَمُ الْحَجَرَ بمحْجَنه. لأَنَّ بَرَاهُ الثَّاسُ، ولِيُشُرِفَ، ولِيستَّلُوهُ، فإنَّ النَّاس غَشُوُهُ، (٨). «(١٢٢٣). «(١٩٤٨)، د(١٨٢٠).

• ١٣٨٠ – عن أبي الطُّفَيَّلِ رضي الله عنه(٩) يقولُ: «رَأَيتُ رسُول اللهِ 😻 يَطُوفُ بالبَيْتِ ويَسْتَلَمُ الرُّكْنَ بِمحْجَنٍ مَعَهُ، وَتُقْتَلُ الْمحْجَنَ: والا١٢٨)، د(١٨٧٩)، جه (١٩٤٩).

١٣٨١- عن الفَضلُّ بن عَبَّاس رضي الله عنهما وكانَ رَدِيفَ رسُولِ الله ﷺ، أَنَّهُ قال في عَشَيبُةٍ عَرَفَةً وَعَدَاةٍ جَمْع(١٠) للنُّاس حينَ دَفَعُوا: «عَلَيْكُمْ بِالسَّكِينَةِ» وهُوَ حَافٌ نَاقَتُهُ حَتَّى دَخَلَ مُحَسَّرًا (وَهُوَ مِنْ مِنَى)، قال: «عَلَيْكُمْ بِحَصَى الخُذْفِ الذي تُرْمَى به الجمرَّة».

م(١٢٨٢)، حم (١٧٩٤)، (١٧٩٦)، (١٨٢١)، ن(٢٠٣٠)، (٢٠٥٦)، (١٨٥٨)، دي (١٨٨١)، حب (١٨٨٣)، (٢٣٨٧)، ليو يعلى (١٧٢٤)، طب (٢٨٦)، هن (١٢٧٧). **١٣٨٢** عَنَّ عَبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: وَنَحَنْ بِجِمْع: سَمِعتُ الذي أُنْزِلَتْ عَلَيْه سُورَةُ البَقَرَة يقُولُ في هذا المُقَام: «لَمُنَكُ اللَّهُمُ لَمُتَكَ، م(١٢٨٢)، حم (١٣٥٩)، (٣٣٣٦)، (١٣٩٦)، (٢٣٩٦)، (٢٣٩٦).

١٣٨٣– عن عبد الله بن عُمر رضي الله عنهما قال: «غَدَوْنَا مَعَ رَسُولِ اللهِ 🌝 مِنْ مَنَّى إلى عَرَفَاتٍ مِنَّا المُلَبَّي وَمَنَّا

١٣٨٤– عن عبد اللهِ بن عُمرَ رضي الله عنهما قال: جَمَعَ رسولُ اللهِ 😅 بِينَ المغربِ والعِشَاءِ، بِجَمْع لَيْسَ بَيْنَهُمَا سَجُدَةُ(١١)، وصلَّى المغربَ ثلاثَ ركعات، وصلَّى العِشَاءَ ركَعَتَيْ، قال عبيد الله بن عبد الله بن عمر: فكان عبد الله يُصلى بجمع كذَلِكَ حَتى لحقَ بالله تعالى.

م (۱۸۸۲)، حم (۲۰۵۱)، (۲۰۱۱)، (۲۹۲۱)، (۲۹۲۱)، ت (۱۸۸۸)، ن (۲۸٤)، (۲۸۶)، (۲۰۶)، (۲۰۶)، (۲۰۶)، (۸۰۶)، حب (۲۰۸۳).

١٣٨٥– عن ابنٍ شُوَّالِ أنهُ دَخَلَ على أُمَّ حَبِيبَةً رضي الله عنها فأَخْبَرَتُهُ، أَنَّ النبِيُ 😻 بَعَث بِهَا مِنْ جَمْعٍ بِلَيْلِ». م (١٣٢٩)، ز(٣٠٣٩)، (٢٠٣٦)،

١٣٨٦– عن جابر رضي الله عنه قال: «رَأَيْتُ النبيُ 🐲 يَرْمِي عَلَى رَاحِلِتهِ يَوْمَ النَّحْرِ ويَقُولُ: لِتَأَخُذُوا عَنِّي مَنَاسِكَكُمْ، فَإِنِّى لاَ أَدْرِي لَعَلَى لاَ أَحْجِ بِعُدَ حَجتى هذه»، م (١٢٩٧)، حم (١٢٩٩)، (١٤٦٢٤)، (١٩٠٤٩)، (١٩٧٤)، ن

١٣٨٧– عَنْ جَابِرٍ رضي الله عنه قَالَ: «رَمَى رسبولُ اللهِ 🌞 الجَمْرَةَ يَوَّمَ النَّحْرِ ضُحَى، وَآمًا بَعْدُ (١٢)، قَاإِذَا زَالَتِ الشَمْسُ، و١٣٨٧)، حد (١٢٦٦)، (١٢٢٧)، حد (١٣٨٦)، حد (١٨٦٦)، حد (١٨٦٦)، حد (١٨٦٦)، حد (١٨٦٦)، حد (١٨٦٦)، حد (١٨٦٦)، حد (١٨٢٢)، حد (١٨٦٦)، حد (١٨٢٢)، حد (١٢٨٢)، حد (١٢٨٢)، حد (١٨٢٦)، حد (١٨٢٦)، حد (١٢٨٢)، حد (١٢٨٢)، حد (١٢٨٢)، حد (١٨٢٢)، حد (١٢٨٢)، حد (١٢٨٢)، حد (١٨٢٢)، حد (١٨٢٦)، حد (١٢٨٢)، حد (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٨٢٢)، حد (١٢٢٢)، (١٨٢٢)، حد (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢)، (١٢٢)، (١٢٢)، (١٢٢)، (١٢٢٢)، (١٢٢)، (١٢٢)، (١٢٢)، (١٢٢)، (١٢٢)، (١٢٢)، (١

ستسمى: «راجبان حر (دابيان (بابيان (بابيان) درابيان حريبة) وراجبة وراجبة (بالسيح مار) وراجبة الجمار توً، والسيحي بيْنَ الصيَّفَا ١٣٨٨ – عَنْ حَابِر رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: «الاستجمارُ تَوُّسُ)، ورَمْيُ الجمارِ تَوُّ، والسيَّحْيُ بَيْنَ الصيَّفَا

والمَرُوحَ تَقُ، والطَوَافُ تَقُ، وإذا اسْتَجْمَرَ أَحُدُكُمْ فَلَيْسْجَمِنْ بِتَقَ، م (١٣٠٠).

١٣٨٩– عَنْ يَحْيَى بْنِ الحُصَيْنِ عَنْ جَدَيْهِ، أَنْهَا سَمِعَتِ النَّبِيُ 🐲 في حَجَّةِ الوَدَاعِ دَعَا للمُحلقينَ ثلاثًا، وللمُقصرِينَ مَرَّةٌ، م (١٣٠٣)، حم (٢٧٣٣)، (٢٧٣٣)، (٢٧٣٣).

فائدة: جدته: هي أم الحصين الأحمسية كذا في تحفة الأشراف ح(١٨٣١٢).

•١٣٩- عَن أنس بن مالك رضي الله عنه أنَّ رسولَ الله 😻 أَتَى مِنِّى، فَأَتَى الجَمْرَةَ فَرَمَاهَا، ثُمُّ أَتَى مَنْزِلَهُ بِمِنَّى وَنَحَرَ، ثُمُ قَالَ للحلاُقِ حَدٌ ، وَأَشَارَ إِلىَ جَانِبِهِ الأَيْمَنِ، ثُمُ الأَيسِنِ، ثُمَّ يُعْطِيهِ النَّاسَ، م(١٢٨٠)، د(١٩٨١)، (١٩٨٢)، ع(١٩٢

ا٣٩١– عَنِ ابْن عُمَرَ رضي الله عنهما أَنَّ رَسُولَ الله 😻 أَفَاضَ يَوْمَ النَّحْرِ ثَمَّ رَجَعَ فصلًى الظُّهْرَ بِمِنًى». م (١٣٨٨)، د (١٩٨٨)، د (١٣٨٨)، دم (١٩٨٨)، د (١٩٨٨)، د (١٩٨٩)، الكبري)، حب (٣٨٨٣)، (٣٨٨٣)، (١٤٤٨)، هق (١٤٤/٩)،

۱۳۹۲ - عن جَابِر بْن عبد اللهِ رضى الله عنهما قال: «نَحَرْنَا مَعَ رسُول اللهِ 🐲 عَامَ الحُديبيةِ البَدَنَةَ عَنْ سَبْعَةٍ، والبِقَرَةَ عَنْ سَبْعَةٍ، (١٣١٨)، ط (١٠٤٩)، حم (١٤٩٢)، د (٢٨٠٩)، (٢٨٠٩)، ت(٤٠٩)، (١٩٠٧)، (١٤٩٤)، جه (٣١٣٣)، دي (١٩٥٩).

١٣٩٣– عن انس رضي الله عنه قال: مَنّ رسولُ اللهِ ﷺ برجل يَسُوقُ بَدَنَةً فَقَال: «ارْكَبُهَا». فَقَال: إِنَّها بَدَنَةً. قَال: «ارْكَبُهَا» مَرَتَيْنِ أَوْ ثُلَاثًا. «(١٢٢٣)، هم (١١٩٥٩)، (١٢٧٤١)، (١٢٧١١)، (١٢٧٢١)، (٢٧٩٩)، (٢٧٩٩)، (١٢٧٢٠)،

#### الهوامش:

١- قد، قد معناه كفاكم هذا الكلام فاقتصروا عليه ولا تزيدوا.

٢- الطيب يوم النصر: فيه دلالة لاستباحة الطيب بعد رمي جمرة العقبة والحلق وقبل الطواف (التحلل الأول):
٢- الشجرة بذي الحليفة.
٢- الشجرة بذي الحليفة.

٦- فج الروحاء: هو بين مكة والمدينة وكان طريق رسول الله 📽 إلى بدر وإلى مكة عام الفتح وعام هجة الوداع.

٧- ليثنينهما: اي : يقرن بينهما. ٨- غشوم: ازدحموا عليه.

٩- أبو الطفيل: أسمه عامر بن واللة اللَّيْتي هو آخر من مات من الصحابة.

١٠ غداة جمع: يعنى المزدلفة.
 ١٢ - عددة: يعنى بالسجدة صلاة النافلة.
 ١٢ - وإما بعد: أي أيام التشريق الثلاثة فيرمى كل يوم منها بعد الزوال.

١٣٠ وات بعد الي يوم المدري المرحة ميرجي على يوم شبه بعد الروان. ١٣- الشو: هو الوتر والاستنجمار: الاستنجمار والمراد بالتـو في الجمـار سبع وفي الطواف سبع وفي السعى سبع وفي الاستنجاء ثلاث.



الحمد لله الذي هدانا للإسلام، وشرح صدورنا بالإيمان، والصلاة والسلام على النبي المجتبى والرسول المصطفى محمد بن عبد الله وآله وصحبه ومن والاه، وبعد: فلقد تحدثت في اللقاء السابق عن بعض خصائص النبي الله، ورددت على الأفاكين القائلين بأن النبوة لم تختم بسيد المرسلين الله، وفي هذا اللقاء اذكر بعض وظائفه الله، فاقول- وبالله التوفيق-:

# ٥٥ أولا : هداية العالمين إلى الصراط المستقيم ٥٥

وقد اثبت القرآن ذلك للنبي ٤ قال تعالى: ( وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الشورى: ٥٢]، و المراد بالهداية هذا: هداية الدلالة والإرشاد إلى الحق الذي جاء من عند الله تعالى، وقد ظل ﷺ حياته كلها يدعو إلى الصراط المستقيم الذي أمره فاتَبعُوهُ وَلاَ تَتَبعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ﴾ وافرده، لانه شرعه وطريقه، وهو طريق واحد لا يتعدد.

وفي مسند أحمد وغيره عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قال: خط رسول الله من خطّ بيده، نم قال: «هذا سبيل الله مستقيمًا»، وخط عن يمينه وشماله خطوطًا، ثم قال: هذه السبل ليس منها سبيل إلا عليه شيطان يدعو إليه، ثم قرأ: ﴿وَأَنَّ هَذَا مراطي مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلَا تَتَبِعُوا السَّبُلَ فَتَقُرُقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾(1). وروى ابن جرير بإسناده أن رجالاً قال لابن مسعود رضي الله عنه: ما الصراط المستقيم ؟ قال: تركنا محمد من في أدناه وطرفه في الجنة وعن يمينه جَـوَادً(٢). وعن

# إعداد/ د. عبدالله شـاكر الجنيدي نـانب الـرئيس الـعـام

يساره جوادً، وثم رجال يدعون من مرّ بهم، فمن أخذ في تلك الجوادً انتهت به إلى النار، ومن أخذ على الصراط انتهى به إلى الجنة، ثم قرأ ابن مسعود: وإن هذا صراطى مستقيمًا....(٣).

ويلاحظ أن الله أفرد الصراط المستقيم وهو سبيل الله وجمع السبل المخالفة له، لأن الحق واحد، وما خالفه باطل. قال ابن كثير: «إنما وحدً سبيله لأن الحق واحد»(٤).

وقال ابن عطية: وهذه السبل تعم اليهودية والنصرانية والمجوسية، وسائر أهل الملل وأهل البدع والضلالات، من أهل الأهواء والشذوذ في الفروع، وغير ذلك من أهل التعمق في الجدل والخوض في الكلام، وهذه كلها عرضة للزلل ومظنة لسوء المعتقد. قال قتادة: اعلموا أن السبيل سبيل واحد ؛ جماعة الهدى، ومصيره الجنة، وأن إبليس استبدع سبلاً متفرقة ؛ جماعة الضلالة، ومصيرها إلى النار»(٥).

ومن هنا نهى الله تبارك وتعالى في آيات كثيرة

عن التفرق في الدين والانحراف عن السبيل السوي صراط الله المستقيم، وإن من الانحراف عن الصراط المستقيم ما نراه من الطرقية المبتدعين ومن شايعهم من المبدلين المغيرين الذين يتبعون أهواءَهم بغير هدى من الله، ويرمون غيرهم بالجهل والضلال، أو الكفر أو الابتداع، والواجب على جميع المسلمين سلوك الصراط المستقيم، ورد الأمر عند التنازع إلى كتاب الله الكريم وسنة النبي الأمين في ، وقد أمرنا الله في كتابه أن ندعوه في كل ركعة من ركعات الصلاة أن يهدينا صراطه المستقيم، فاللهم اهدنا إليه، واجعلنا من الداعين له.

# ٥٠ ثانيا، البلاغ والبيان ٥٠

وقد خاطب الله نبيه من بذلك وأمره بإبلاغ جميع ما أرسله الله به، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلَّعُ مَا أُنَّزَلَ إِلَيْكَ مَنْ رَبَّكَ وَإِنْ لَمْ تَفَعَّلُ فَما بَلَغْتَ رَسَالَتَهُ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ [المائدة: ٢٧]. وقد امتثل عن لهذا الأمر وقام به خير قيام، وقد شهدت له امت بالبلاغ في خطبت ويوم حجة الوداع، واستنطقهم بذلك في أعظم المحافل، كما في صحيح واستنطقهم بذلك في أعظم المحافل، كما في صحيح أن النبي عنه خطبت ويع مرفات ومما قال: أن النبي عنه خطب الناس في عرفات ومما قال: وانتم تسالون عني فما أنتم قائلون ، قالوا: نشهد أنك قد بلغت وأديت ونصحت، فقال بإصبعه السبابة يرفعها إلى السماء وينكتها إلى الناس: «اللهم اشهد،

وفي صحيح البخاري من حديث ابن عمر رضي الله عنه ما أن النبي 20 : وقف يوم النصر بين الجمرات في الحجة التي حج بها وقال: «هذا يوم الحج الأكبر »، فطفق ألنبي 20 يقول: «اللهم أشهد». وودًع الناس فقالوا: هذه حجة الوداع (1).

ومن زعم من الروافض بعد ذلك أن النبي خصُّ آل البيت بشيء من الرسالة دون غيرهم فقد افترى على الله ورسوله ، وضل ضلالاً مبينًا. تقول أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها: «من حدثك أن محمدًا المحكم شيئًا مما أنزل عليه فقد كذب، والله يقول: ﴿ يَا أَيُّهَا الرُّسُولُ بِلَغٌ مَا أُنْزَلُ إِلَيْكَ منْ رَبَكَ (٧).

وعن أبى جحيفة، قال: قلت

لعلي: هل عندكم كتاب ؟ قال: لا، إلا كتاب الله، أو فهم أعطيه رجل مسلم، أو ما في هذه الصحيفة. قال: قلت: فما في هذه الصحيفة ؟ قال: العقل، وفكاك الأسير، ولا يقتل مسلم بكافر».

قال ابن حجر- رحمه الله- في شرحه للحديث: اوإنما ساله أبو جحيفة عن ذلك لأن جماعة من الشيعة كانوا يزعمون أن عند أهل البيت- لاستيما عليًا- أشياء من الوحي خصهم النبي تنه بها لم يطلع غيرهم عليها، وقد سال عليًا عن هذه المسالة أيضًا قيس بن عُباد والأشتر النخعي وحديثهما في سن النسائي(٨).

وقال المقريزي: والحق الذي لا ريب قيه أن دين الله تعالى ظاهر لا باطن فيه، وجوهر لا سر تحته، وهو كله لازم كل أحد لا مسامحة فيه، ولم يكتم رسول الله 20 من الشريعة ولا كلمة، ولا أطلع أخص الناس به من زوجة أو ولد عَمَّ على شيء من باطن غير ما دعا الناس كلهم إليه، ولو كتم شيئًا لما بلغ كما أمر، ومن قال هذا فهو كافر بإجماع الأمة (٩).

#### ٥٥ ثالثًا، التيشير والإنذار ٥٥

وهو من المهمات الجليلة التي قام بها ، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلَّنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَسَّرًا وَنَذِيرًا (٤٥) وَدَاعِيًا إِلَى اللَّهِ بِإِذَئِهِ وَسِرَاجًا مُنْيِرًا ﴾ [الأحزاب: ٤٥، ٢٤].

وفي الآية ترتيب حسن جميل، وذلك من حيث إن النبي في أرسل شاهدا لله بالوحدانية وأنه لا إله غيره، وعليه أن يُرغَبَ في ذلك بالبشارة، فإن لم يكف ذلك يُرهَبُ بالإنذار، ويستمر في الدعوة إلى ذلك بالحكمة والموعظة الحسنة، ومعنى قوله تعالى: وسراجًا مُنيرا > أي: وأمرك ظاهر فيما جئت به من الحق، كالشمس في إشراقها وإضاعتها، لا بححدها إلا معاند(١٠).

وفي صحيح البخاري وغيره عن عطاء بن يسار قال: لقيت عبد الله بن عمرو بن العاص- رضي الله عنهما- فقلت: أخبرني عن صفة رسول الله عنه في التوراة، قال: أجل، والله إنه لموصوف في التوراة ببعض صفته في القرآن: يا أيها النبي إنا أرسلناك شاهدا ومبشرا ونذيرا وحرزا للأميين، أنت عبدي ورسولي، سميتك المتوكل، ليس بفظ ولا غليظ ولا

# 建算是的资源的资源合作合作合作合作合作合作合作合作合作合作合作合作合作合作合作合作合作

سخاب في الأسواق، ولا يدفع بالسيئة السيئة، ولكن يعفو ويغفر، ولن يقبضه الله حتى يقيم به الملة العوجاء بأن يقولوا: لا إله إلا الله، ويُفتح به أعين عمى وأذان صم وقلوب غلف، (11).

# رابعا: إقامة الحجة على العباد وبيان أحكام الكتاب:

أما عن إقامة الحجة على العباد فقد قال فيها رب العالمين: ﴿ رُسُلاً مُبَشَرِينَ وَمُنَّذِرِينَ لِنَالاً يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّه حُجَّةٌ بَعْدَ الرُسُلُ ﴾ [النساء: ١٦٥].

وفي صحيح البخاري عن المغيرة أن النبي الله عن المعيرة أن النبي الله قال: ولا أحد أحبُّ إليه العذر من الله، ومن أجل ذلك بعث المبشرين والمنذرين(١٢).

وفي صحيح مسلم من حديث عبد الله بن مسعود أن النبي تقال: وليس أحد أحب إليه العند من الله، من أجل ذلك أنزل الكتاب وأرسل الرسل (١٣)-

والنصوص الدالة على أن الله لا يعذب إلا بعد الرسالة كثيرة، وأما عن بيانه لأحكام الكتاب فقد جاء ذلك صريحًا في كتاب الله، قال تعالى: ﴿ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذُكُرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزَلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤]،

فالمبين لكل ما أنزله الله تعالى على المكلفين من التكاليف والأحكام هو رسول الله عليه الصالاة والسلام، ولهذا أوجب الله طاعته والانقياد لأمره،

وإلى جانب هذه الوظائف كان على رأس العابدين لله، وقد وصفه ربه بلفظ العبودية في مواطن كثيرة في كتابه، وأمره ربه بها فقال: ﴿ وَاعْبُدُ مربك حَتَّى يَأْتِيكَ الَّيَقِينُ ﴾ أي الموت، وقد قام بهذه العبودية لله خير قيام ، لأنه يعلم أنه مخلوق مكلّف من قبل ربه، وأنه خلق كغيره لعبادة الله، ولهذا نهى عن الغلو فيه ونصً في حديثه أنه عبد الله كما روى البخاري عن عمر رضي الله عنه قال: سمعت النبي ي يقول: الا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم، فإنما أنا عبده، فقولوا: عبد الله ورسوله (1٤).

ومع هذا كله فقد ذهب قوم من الناس وبعضهم ينسب تفسيه إلى العلم وقالوا: إن الدنيا خلقت من أجل النبي أنه ، حتى قال شاعرهم: وكيف تدعو إلى الدنيا ضرورة من

## لولاه لم تخسرج الدنيسا من العسدم

هذا- والله- مخالفة صريحة لما جاء من عند الله تعالى، بل خلق الله سبحانه الثقلين الجن والإنس لعبادته وحده لا شريك له، قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الجَنَّ وَالإِنْسَ إِلاَ لِيَعْبُدُونَ ﴾.

نسال الله تعالى أن يوفقنا لعبادته وحده دون سواه، وأن يتقبل منا صالح الأعمال والأقوال. وللحديث صلة إن شاء الله.

اليسواميش: ١- مسند احمد ٢٠٥/١، والحاكم في المستدرك جـ٣١٨/٢، وحسنه الألباني في ظلال الجنة (١٧). ٢- حواد بالتشديد جمع جادة وهي الطريق. ٣- تفسير ابن جرير ج٨/٢٥. ٤- تفسير ابن كثير ج١٣٢/٢ - تفسير القاسمى جـ٦/١٧٥٢. ٥- صحيح مسلم كتاب الحج باب ١٩ حـ٢/٨٩٠ ٦- صحيح البخارى كتاب الحج باب ١٣٢ جـ٣/٤٧٥. ۲۷۰/۱۸ المرجع السابق، كتاب التفسير حـ٥/٩٧. ۸- فتح الباري شرح صحيح البخاري ج۱۰٤/۱۰. - الخطط للمقريزي حـ ١٩٨/٤. ١٠- تفسير اين كثير. ١١- البخاري كتاب البيوع باب ٥٠ جـ٢٤٢/٤، وتفسير سورة الفتح جـ٨٥/٨٥. 11- البداري كتاب التوحيد ياب ٢٠ حـ ٢٩٩/١٣. ١٢- مسلم- كتاب التوية باب ٦ حـ١٤/٢١١٢. ۱٤ البخاري كتاب احاديث الأنبياء باب ٤٨ جـ٦/٨٧٩. TO ATEL 



الحمد لله على إحسانه، والشكر له على توفيقه وامتنانه، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له تعظيماً لشانه، وأشهد أن سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله الداعي إلى رضوانه، اللهم صلَّ وسلم وبارك عليه وعلى أله وأصحابه وإخوانه.

معاشر المسلمين، شرع الله جل وعلا العبادات لحكم عظيمة ومقاصد سامية، وأسرار كثيرة، منها ما يعرفه الخلق، ومنها ما لم يدركوه.

وإن من تلك المنظومة فريضة الحجّ، تلكم الفريضة التي عظمت في مناسكها، وجلّت في مظاهرها، وسمت في ثمارها، عظيمة المنافع، جمّة الآثار، تضمّنت من المنافع والمصالح ما لا يُحصيه المحصون، ولا يقدر على عدّه العائون، انتظمت من المقاصد أسماها، ومن الحكم أعلاها، ومن المنافع أعظمَها وأزكاها، مقاصد تدور محاورها على تصحيح الاعتقاد والتعبّد، وعلى الدعوة لانتظام شمل المسلمين ووحدة كلمتهم، وعلى التربية الإصلاحية للفرد والمجتمع، والتزكية السلوكية للنفوس والقلوب والأرواح والأبدان.

وبالجملة ففي الحج من المنافع التي لا تتناهى والمصالح التي لا تُجارَى ما شملَه عمومُ قول المولى جل وعلا: ﴿ لَيَشْهَدُواْ مَنَافعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُواْ اسْمَ اللَّهِ فِي أَيَّام مُعْلُومات عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مُن بَهِيمَةِ الأَنْعَامِ ﴾ [الحج:٢٨]، قال ابن عباس رضي الله عنهما في تفسير هذه الآية: (منافع الدنيا والآخرة، أما منافع الآخرة فرضوان الله جل وعلا، وأما منافعُ الدنيا فما يصيبون من منافع البدن والذبائح والتجارات) انتهى. [اخرجه ابن ابي حاتم عما في الدر المنور ٢٧/٦].

> وثمة منافع يجب على الأمة الإسلامية أفراداً ومجتمعات حكاماً ومحكومين أن يعوها وأن يدركوا كنهها، وأن يحقَّقوها في حياتهم سلوكاً عملياً ومثالاً واقعياً، فيومَ تكون الأمة مستلهمةً رشدها على نحو تلك الأهداف والمقاصد فستنال عزاً وشرفاً وخيراً ومجداً، قال أحدهم: سيظلً الإسلام صخرةً عاتية تتحطّم عليها سفن التبشير ما دام للإسلام هذه الدعائم: القرآن؛ واجتماع الجمعة؛ ومؤتمر الحج، فما أحوج

الأمة اليوم وهم يعانون فتنا متلاطمة وشرورا متنوّعة وبلايا متعددة، ما أحوجهم أن يستلهموا من فرائض الإسلام العبر والعظاد والدروس الموجهات لحياتهم وسلوكهم ونشاطهم وتوجهاتهم. ما أجدر المسلمين أن يوجَّهوا حياتهم من منطلقات دينهم، وأن يديروا شؤونَهم من حقائق قرآنهم، وأن يعالجوا مشكلاتهم وأدواءَهم على ضوء ما يوجّههم إليه خالقُهم، ويرشدهم إليه نبيهم.

٢٦ التوحية العدد ٢٢٢ السنة السادسة والثلاثون

عياد الله، في دروس الحج تذكيرُ الآمة بأن أعظم ما يجب أن تهتم به وأن تحافظ عليه وأن تغرسه في النفوس وتبتّه في المناشط كلّها والأعمال جميعها تحقيقُ التوحيد لله سبحانه، تحقيق الغاية القصوى في الخضوع والتذلل له عز شائه توجّهاً وإرادة، قصداً وعملاً. فهذه التلبية رمزُ الحج ومفتاحه التي أهل بها سيّد الخلق وإمام الأنبياء حين افتتح حجته بالتوحيد كما يقول جابر: فأهلَ بالتوحيد: البيك اللهمَ لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والمك، لا شريك لك. [مسلم ١٢١٨].

إهلال يتضمن كلمات التلبية، ذاك المعنى العظيمُ والمدلول الدقــيق آلا وهو روح الدين وأساستُه وأصله، وهو توحيد الله جل وعلا ونبذ الإشراك به بكلٌ صوره وشتى أشكاله.

فالواجب على افراد الأمة جمعاء أن يستحضروا ما دلّت عليه هذه الكلمات من معنى، وأن يعرفوا ما تضمئته من دلالة، وأن يكون كلها، محافظاً عليه في كلّ حين وأن، مراعياً له في كلّ جانب، لا يسال إلا اللة، لا يستغيث إلا بالله، لا يتــوكُل إلا على الله، لا يطلب المدد كلّه بيد الله، وأزمَّة الأمور بيده، ومرجعها إليه، لا مانع لما أعطى، ولا معطي لما منع. يقول ابن القيم رحمه الله: وقد اشتملت كلمات التلبية على قواعد عظيمة وفوائد جليلة... إلى أن قال في سياق تعداد فوائدها:

ومنها أن التلبية تتضمن التزام دوام العبودية، ولهذا قيل: هي من الإقامة أي: أناً مقيم على طاعتك، ومنها أنها تتضمن الخضوع والذل، ومنها أنها تتضمن الإخلاص لله جل

# لفضيلة الشيخ/ حسين بن عبدالعريز ال الشيخ إمام وخطيب المسجد النبوي

وعلا، انتهى. [الحاشية على سنن أبي داود ٥/١٧٨]. فحريٍّ بالمسلم الموفَق أن يهتَمَّ بتلك المعاني كلها، وأن يحققها في حياته بشتى جوانبها. وإذا كان الأمرُ كذلك في حق الأفراد فالأمة أجمع حري بها أن تستلهم من الحج تلك الدروس والعبر، ولتعلمَّ أن القاعدةَ الثابتة إليه هو تحقيق التوحيد لله جل وعلا في كل شان من الشؤون، في مناشط الحياة كلّها، وأن تحقق الخضوع الثام لله والذل المتناهي له سبحانه، ترسيخاً للعقيدة الصحيحة في واقع الحياة وتاصيلا لها في النفوس، وإلا فبدون ذلك تتخطَفها الأهواء تخطَفَ الجوارح، وتتقاذفها الأوهام تقاذف الرياح.

الا فلتصبغ الأمة حياتها كلّها وأنشطتَها جميعها بقاعدة العقيدة الصحيحة والتوحيد الخالص، فلا تخطو خطوة ولا تتحرك حركة إلا وهي تنظر من منظار القرآن الكريم، ومن مراة السنة ورضا الربَّ جل وعلا، فالله جل وعلا يقول: ﴿ الذينَ ءامنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُواْ إِيمانَهُمْ بِظُلَّم أُوَّلَئِكَ لَهُمُ الأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ ﴾ [الأنعام: ٨].

عباد الله، من دروس الحجّ أن تعلم الأمة وتتذكّر وأن تستشعر وتستيقن أنه لا سعادة لها ولا نجاح في هذه الحياة الدنيا ولا في الآخرة ولا توفيق ولا سداد إلا باتباع النبي عنه، والسير على نهجه والمسيرة الجادة على هديه في الاعتقاد والأعمال، في الحكم والتّحاكم، في الأخلاق والسلوك، وفي هذا الصدد يقول سيدنا

التوحيح دوالحجة ١٤٢٨ ه ٢٧

ونبينا محمد مخ عند كل منسك من مناسك الحج: اخذوا عني مناسككم». [اخرجه مسلم ١٢٩٧].

وأنظر - أيها العبد المسلم - كيفَ حقق الصحابة هذا المقصد حينما يقول ابن عباس رضي الله عنهما: (حجّوا كما حجُ النبي صلى ولا تقولوا: هذا سنّة وهذا فرض) انتهى.

فاعظمُ أهداف الحج تذكر هدي المصطفى مع ولزوم طريقه في هذه الحياة دونَ إفراط ولا تفريط ولا غلوً أو جفاء، من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد، [أخرجه مسلم ١٧١٨].

معاشر الأحبة، من الدروس العظيمة في الحجّ أهميةُ الاعتدال والتوسّط في الأمور كلها، ومجانبة الغلوَ والجفاء أو الإفراط والتفريط، روى أحمد وغيره عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال لي رسول الله في غداة العقبة: ألْقُطُ لي حصى، قال: فلقطتُ له حصى من حصى الخذف، فجعل ينفضهن في كفّه ويقول: ابامثال هؤلاء فارموا، ثم قال: إيا أيها الناس، إياكم والغلوَ في الدين، فإنّما أهلك من كان قبلكم الغلوُ في الدين. [صحيح سن أبي داود ٢٤٥].

فالاعتدال في الآمور كلّها والتوسطُ فيها والبعد عن الغلو والجفاء هو المنهج القويم والصراطُ المستقيم الذي ينبغي أن يسلكه جميع المؤمنين، وذلك ليس بالاهواء، وإنما يكون بالأخذ بحدود القرآن والسنة وما فيهما من الهدي والبيان.

الا فلتكن مثل هذه المناسبة العظيمة التي يجتمع فيها المسلمون على أداء عبادة عظيمة من معالم الدين، لتكن درساً يراجع فيه المسلمون أنفسهم، ويتبصرون فيه في أحوالهم، ليقيموها على المنهج الحق والصراط المستقيم، من منبعه الصافي ومورده العذب الزلال، كتاب الله جل وعلا وسنة سيد الأنبياء سيدنا ونبينا ورسولنا محمد 20.

عباد الله، الحجُّ مؤتمر جامعٌ للمسلمين قاطبة، وهو مؤتمرُهم وملتقاهم الأكبر، مؤتمر يجدون فيه أصلهم العريق الضارب في أعماق

الزمن منذ إمام الحنيفية أبينا إبراهيم عليه السلام، يجدون محورَهم الذي يشدّهم إليه جميعاً، هذه القبلة التي يتوجّهون إليها جميعاً، ويلتقون عليها جميعاً، ويجدُون أيضاً رايتَهم التي يفيئون إليها، رايةَ العقيدة الواحدة التي والأوطان، ويجدُون قوتَهم والتي قد ينسونها حيناً، قوةَ التجمع والتوحد والتي تضمَ الملايين التي لا يقف أمامها أحد لو فاعت إلى رايتِها الواحدة التي لا تتعدد.

فالواجب على المسلمين اليوم وهم تتقاذفهم أمواج الفتن، وتتحدّاهم قوى الطغيان والعدوان، الواجب عليهم أن يتخذوا من مثل هذا الموسم مؤتمراً للتعارف والتشاور وتنسيق الخطط وتوحيد القوى وتبادل المنافع والمعارف والتجارب. فلا يجد العالم كله مهما حاولت جهوده وتنسقت، ومهما بلغت خططه وتنوّعت أن يجد موسماً كالحج منظماً لعالم إسلامي واحد كامل متكامل مرّة في كل عام، في ظل الله، بالقرب من بيت الله، وفي ظلال الطاعات القريبة والبعيدة، والذكريات الغائبة والحاضرة، في أنسب مكان وأنسب جو وأنسب زمان.

فالا بد أن تدرك الأمة على مُخْتَلِفَ مسؤولياتها أنهم على مُحْتَلِفَ مشاربهم وتنوع أشكالهم لا رابطة تربطهم إلا رابطة التوحيد، ولا نسب ثابت إلا نسب الدين، في جب أن تكون صبغته هي الصبغة السائدة التي يجب معها النبذ الصارح لحمية الجاهلية وفخارها، ولهذا يقول الله جل وعلا في سياق آيات الحج: ﴿ ثُمُ آفيضُوا مِنْ حَبْثَ آفاض النَّاسُ ﴾ [البقرة ١٩٩].

فحريٍّ بالأمة أن تستثمر مثلَ هذا الموسم العظيم فرصةً للتوجيهات العامة النافعة والنظر في قضاياها المهمة.

إخوة الإسلام: الحجُّ مؤتمر ذو مقاصد سياسية للبشرية كلها، مؤتمر يربّي البشرية على أسس السلام والأمن والحياة الطيبة، ويدعوهم لتحريم الحرمات والممتلكات والنفوس والمقدرات، فربنا جل وعلا يقول: ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعْظَمُ حُرُمَات الله فَ هُوَ خَيْرُ لَهُ عَنْدَ رَبُه ﴾ [الحج: ٢]. مؤتمر الحج مؤتمر يغرس في النفوس حياة تراعى فيها حرمات الله، لتقوم في الأرض حياة يامن فيها البشر من البغي والاعتداء، حياة يجدون فيها مثابة أمن ودوحة سلام ومنطقة اطمئنان، فهذا سيّد البشرية وإمام الحنيفية سيدُنا ونبينا محمد تشي يعلنها جلية ويطلقها صريحة في خطبة الوداع فيقول: إن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا، في بلدكم هذا، في شهركم هذاء.

[البخاري ٦٧، ومسلم ١٦٧٩).

فيا أيها المسلمون، أوصيكم ونفسي بتقوى الله عز وجل، فهي وصية الله اللازمة للأولين والآخرين.

عباد الله، تعيشُ الأمةُ الإسلامية آياماً عظيمٌ فضلها كبير مقدارُها، إنها العشر الأول من ذي الحجة، اقسم الله بها تنويها بفضلها وإشارة إلى عظيم أجرها فيقول الله جل وعلا: ﴿ وَالْفَجُر (١) ولَيال عَشْر ﴾ [الفجر:١، ٢]، ونبينا ت يقول: ما من أيام العمل الصالح فيهن أحب إلى الله من هذه الأيام، يعني أيام العشر، قالوا: يا رسول الله، ولا الجهاد في سبيل الله؟! قال: ولا الجهاد في سبيل الله إلا رجلَ خرج بنفسه وماله ثم لم يرجع من ذلك بشيء، أخرجه البخاري.

والعملُ الصالح - عباد الله - يشمل كلّ خير ومعروف وبر وإحسان من الأقوال والأفعال والسلوك، ومن أعظم ذلك تفقد أحوال المسلمين في كلّ مكان، والاهتمام بشؤونهم، والتّخفيف من كرياتهم، وسدّ حاجاتهم، وصرف صالح الدعاء لهم بإصلاح الأحوال وكشف المضار والنصر على الأعداء.

ويشرع للحاج وغيره الإكثارُ من ذكر الله جل وعـلا في هذه العشر، فـفي المسند أنه عليـه الصلاة والسلام سئل: أيُّ الحاجَ أعظم عند الله قال: «أكثرُهم لله ذكراً».

[ضعيف الترغيب ٨١٠، ٩٠٦]،

والله جل وعـلا يقـول: ﴿ وَأَدَّنَ فِي النَّاسِ بِالحَجَّ يَأْتُوكَ رِجَالاً وَعَلَى كُلَ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِن كُلَ فَجَ عَمِيقٍ لَيَسْتُهُدُواً مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُواً اسْمَ اللَّهِ فِي أَيَّامٍ مُعْلُوماتٍ عَلى ما رَزَقَهُمْ مَن بَهِ بِمَةٍ

الأنْعَـام ﴾ [الحج:٢٧، ٢٨]، والأيام المعلومات عندَ جـمـاهيـر أهل العلم هي أيام عشر ذي الحجة، وقد أمر الله جل وعلاً بذكره كثيراً في أيام الحج كما دلتُ عليه آيات سورة البقرة وسورة الحج.

والأمرُ بالذكر يشمل غيرَ الحاج كما قال فا من أيام أعظم عند الله ولا أحبَ إلى الله [العمل] فيهن من أيام العشر، فأكثروا فيهنُ من التسبيح والتهليل والتكبير والتحميد، رواه أحمد بسند حسن. [ضعيف الترغيب ٧٣٣].

وقد ذكر البخاري في صحيحه عن ابن عمر وابي هريرة رضي الله عنهم أنهما كانا يخرجان إلى السوق، فيكبران ويكبَّر الناس بتكبيرهما [فتح الباري ٨/٩]،

وكان فقهاءً التابعين يقولون في أيام العشر: الله أكبر الله أكبر، لا إله إلا الله، الله أكبر الله أكبر، ولله الحمد. فيستحبُّ للرجال رفعُ الصوت في هذا الذكر في الأسواق والدور والطرقات والمساجد.

ثم اعلموا - عباد الله - أنَّ من أراد أن يضحَي فيمسك عن شعره واظفاره وبشرته إذا دخلت العشر حتى يضحَي، ففي صحيح مسلم أن النبي قال: إذا رأيتم هلال ذي الحجة وأراد أحدكم أن يضحي فليمسك عن شعره وأظفاره حتى يضحَى، وفي رواية: "فلا يمس من شعره وبشرته شيئاً. [مسلم ١٩٧٧) وهذا النهيُ خاصً بالمضحي، أما من يُضحَى عنه من أهل البيت فلا يدخل في هذا النهي وحتى لو [شاركوا] ربُ البيت في أضحيته.

فاتقوا الله سبحانه، وعظموا شعائره، تفلحوا وتسعدوا في الدنيا والآخرة.

تم اعلموا أن الله جلّ وعلا أمرنا بأمر عظيم الا وهو الصلاة والسلام على النبي الكريم.

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا ونبينا محمد، وارض اللهم عن الخلفاء الراشدين.

التوحيج ١٤٢٨ هـ

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى أله وصحبه ومن والاه، وبعد:

تعريف الأضحية: الأضحية: ما يذبح من بهيمة الأنعام أيام عيد الأضحى بسبب العيد تقرباً إلى ألله عز وجل. سبب تسميتها: وسميت بذلك: لأنها تذبح ضحى، بعد صلاة العيد.

مشروعيتها: هي من شعائر الإسلام المشروعة بكتاب الله تعالى، وسنة رسوله 📚، وإجماع المسلمين.

أولاً الكتاب قال الله تعالى: ﴿ فَصَلَّ لَدِيكَ وَاتَّحَرَّ ﴾ [الكوثر: ٢]، وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَالاتِي وَتُسْكَى وَمَحْيَاى وَمَمَاتِى للَهُ رَبُ الْعَلَمِينَ ﴾ [الانعام: ١٦٢، ١٦٦]. والنسك أمررت وأنا أول المسلمين ﴾ [الانعام: ١٦٢، ١٦٣]. والنسك الذبح، وهو اشمل. وقال تعالى: ﴿ وَلَكُلُّ أُمَّةٍ حِعْلنا مَنسكا الذبح، وهو اشمل. وقال تعالى: ﴿ وَلَكُلُ أُمَّةٍ حِعْلنا مَنسكا لِنَذْكُرُوا اسْتُمَ اللَّهُ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مَنَ بَهِيمة الأَنْعَم فَالَهُكُمْ وهذه الآية تدل على أن الذبح تقريباً إلى الله تعالى: مشروع في كل أمة، وهو برهان بين على أنه عبدادة ومصلحة في كل زمان ومكان وأمة.

ثانياً، السنة: فقد ثبتت مشروعية الأضحية فيها بقول النبي 30، وفعله، وإقراره فاجتمعت فيها أنواع السنة الثلاثة: القول، والفعل، والتقرير.

أ- السنة القولية: ما في الصحيحين، من حديث البَرَاء بن غازب رضي الله عنه قال: أن النبي قال: «مَنْ ذَبَحَ بَعُد الصَلَّاةِ فَقَدْ تَمَ شُبَكُهُ وَأَصَابَ سُنَةً الْسُتَمِينَ».

ب- السنة الفعلية: ما في الصحيحين، من حديث أنس رضي الله عنه قَالَ: اضَحَى النَّبِيُّ تَعَ بِحَبْ شَـيْن أمَّلَحَيْن أقْرَنَيْن ذَبَحَهُمَا بِيَدِهِ وَسَمَى وَحَبَر وَوَضَعَ رَجَلَهُ على صفاحهما، وعن ابن عمر رضي الله عنه قال: اأقام رسُولُ الله تَقْ بِالْدِينَةِ عَشْرُ سِنِينَ يُضَحَى.

ج- السنة التقريرية: ما في «الصحيحين» من حديث عُقْبَةً بِّن عَامر الجُهَنِيُّ رضى الله عنه قَالَ: «قَسَمَ النَّبِيُّ قَبِينَ أَصَحَابُهِ ضَحَاياً فَصَارَتَ لِعُقْبَةَ جَدَعَةً، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ صَارَتَ لِي جَدَعَةً، قَالَ: «ضَحَ بِهَا».

تالثاً: الإجماع: ضحى ٤ وضحى أصحابه رضى الله عنهم، وأخبر أن الأضحية سنة المسلمين يعني طريقتهم، ولهذا أجمع المسلمون على مشروعيتها، كما نقله غير واحد من أهل العلم.

قال ابن قدامة: «أَجْمَعَ الْسُلَمُونَ عَلَى مَسْئُرُوعِيَّةِ الأُضْحِيَّةِ». وقال ابن حجر: «قال الإمام ابْن حَرَّم: «وَلَا حَلَاف فِي كَوْنَهَا مِنْ شَرَائِع الدَّيْنِ». حكمها: مع إجماعهم على مشروعية الأضحية

٢٠ التوجيرة العدد ٢٢٢ السنة السادسة والثلاثون

# اعداد/ أيمن ديساب

اختلفوا هل هي سنة مؤكدة، أو واجبة لا يجوز تركها ؟ على قولن:

الأول: أنها واجبة: قاله الأمة رئيعة، ومالك، والقُوْرِيُّ، وَالأُوْزَاعِيُّ، وَاللَّيْثُ، وَأَبُو حَنْيَفَةً رحمهم الله-وإحدى الروايتين عن الإمام أحمد- رحمه الله -، واختاره شيخ الإسلام ابن تيمية- رحمه الله- وقال: هو أحد القولين في مذهب الإمام مالك- رحمه الله -، أو ظاهر مذهب مالك ثم قال- رحمه الله-: «وَأَمَّا الأُصْحَيَّةُ فَالأُظْهَرُ السُّلكُ العامُ في جَمِيع الأُمْصَار وَالسُّكُ مَقْرُونَ بِالصَّلاَة في قوله: ﴿ إِنَّ صَلاتي وَنَسْتَى وَمَحَايَ وَمَعَاتَي لَلَهُ رَبَّ السُّلكُ العامُ في جَمِيع الأُمْصَار وَالسُّكُ مَقْرُونَ بِالصَلاَة في قوله: ﴿ إِنَّ صَلاتي وَنُسْتَى وَمَحَايَ وَمَعَاتَي لَلَهُ رَبَّ السُّلكُ العامَ في جَمِيع الأُمْصَار وَالسُّكُ مَقْرُونَ بِالصَلاَة في قوله: ﴿ إِنَّ صَلاتي وَنُسْتَى وَمَحَايَ وَمَعَاتَي لَلهُ رَبَ المَالَة عَالَي وَالَحَد قال تَعَالَى: ﴿ فَصَلَّ لَرَبَكَ وَانَحُرُ ﴾ فَأَمَر المَرْنَا بِاتَبَاعِ مِلَتِهِ وَقَدْ قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَصَلَّ لَرَبَكَ وَاللهُ عَالَهُ وَالَّ

الشائي: أنها سنة مؤكدة وهو الراجح وعليه الفتوى: رُوي ذلك عنَّ أبي بكَر وعُمَرَ وَبلال وَآبي مَسْعُود الْبَدْرِي رضي الله عنهم، وبه قَال سُويَد بْنُ عَفْلَةً وَسَعِيدُ بِنُ الْسَيَبِ وَعَلَقْمَةُ وَالأُسُودُ وَعَطَاءً وَالشَّافِعِيُّ وَإِسْحَاقُ وَآبُو قَوْرَ وَابْنُ الْمُنْدِر - رحمهم الله- ومالك، وأحمد في المشهور عنهما وهو ما ذهب إليه الجُمْهُور.

قلت: وقد بوب الإمام البخاري- رحمه الله- في مصحيحه، باب (سُنَّةُ الأُصْتَحِيَّةَ وقَالَ ابْنُ عُمَرَ هي سُنَّةُ وَمَعْرُوفٌ)،قال الحافظ ابن حجر- رحمه الله-: ﴿وَكَانَّهُ تَرَّجَمَ بِالسُنَّةَ إِشَارَةً إِلَى مُخَالَفَةَ مَنْ قَالَ بِوُجُوبِهَا ، قَالَ: الإسام ابْن حَرَّم- رحمه الله-: ﴿ يَصِحَ عَنْ أَحَد مِنْ الصِّحَابَة أَنَّها وَاجبَة، وَصَحَ أَنَّها عَيْر وَاجبَة عَنْ الجُمْهُور، وَلا خِلا فَ فِي كَوْنَهَا مِنْ شَرَائِع الدِّيَن، وَهِي عِنَد الشَّافِعِيَّة وَالجُمْهُور سُنَة مُؤْكَدَة على الكِفَايَة، وَفِي وَجُه لِلشَافِعِيَّة مِنْ فُرُوض الْتَعَانَة، وَعَالَ الأَما أَحْمَد رحمه الله - يُتُكُره تَرْكَهَا مَعَ الْقُدْرَة، وَعَنْ مُحَمَّد بُن

الحُسْنَ- رحمه الله-: «هي سَنُهُ عَيْر مُرَحَص فِي تَرَكَهَا». قَالَ: الإمـام الطُحَـاوِيُّ- رحـمـه الله-: «وَبِهِ نَأْخُذ، وَلَنْسَ فِي الأُثَارِ مَا بَدَلَ عَلَى وُجُوبِهَا، ا هـ.

قال الصافظ ابن حجر- رحمه الله-: قَالَ الإمام التَّرُمذِيَ- رحمه الله : «الْعَمَل عَلَى هَذَا عِنْد آهْل الْعِلْم أَنَّ الْأُضْحَيْة لَيْسَتُ بِوَاجِبَةٍ.

قلت: وقد صبرح كشير من أرباب هذا القبول بأنه. المُرَه تَرْكها مَعَ الْقُدْرَة».

وقتها: الأضحية عبادة مؤقتة لا تجزئ قبل وقتها على كل حال، ولا تجزئ بعده إلا على سبيل القضاء إذا أخرها لعذر.

I- أول وقتها: بعد صلاة العيد لمن يصلون كأهل البلدان، أو بعد قدرها (أي: صلاة العيد) من يوم العيد لمن لا يصلون (العيد) كالمسافرين وأهل البادية.

فمن ذبح قبل الصلاة فشاته شاة لحم وليست باضحية وعليه ذبح بدلها على صفتها بعد الصلاة لما روى الإمام البخاري- رحمه الله-: في «صحيحه» ح (٥٥٤٥) من حديث البراء بن عازب رضي الله عنه قال: أن النبي في قال: من نحر قبل الصلاة فإنما هو لحمً والنبي في على من النُسلك في شيء»، ولما في «الصحيحي» من حديث جنّدب بن سفيان البجلي قال: شهدت النبي في يوم النَّحْر فقال من ذبح قبل أن يُصلَى فَلْيُعِهُ مَكَانَها أَحْرَى».

والأفضل أن يكون الذبح بعد الخطبة وبعد ذيح الإمام، وهذا إن فعل الإمام السنة في الذيح، وهو أن يخرج بأضحيته إلى مصلى العيد ويذبحها في مصلى العيد؛ لأن هذه هي السنة الثابتة عنّ النبي في ينحر ويذبح بالمصلى لما روى الإمام البخاري- رحمه الله-في صحيحه، ح (٥٥٥١): من حديث أبنَّ عُمَر- رَضِيَ اللهُ عَنْهُما- قَالَ: دَمَانَ رَسُولُ اللهِ في يَذْبَحُ وَيَنْحَرُ بِالْمُصَلَّى، إظهاراً للشعيرة وتعميماً للذفع.

ب وينتهي وقتها: بغروب الشمس من آخر يو من أيام التشريق وهو اليوم الثالث عشر من ذي الحجة. فيكون الذبح في أربعة أيام، وثلاث ليال: هذا هو القول الراجح من أقوال أهل العلم.

جنس ما يضحي به: أن تكون من بهيمة الأنعام وهي الإبل والبقر والغنم ضانها ومعزها لقوله تعالى: ولكُلُ أُمَّة جَعَلْنَا مَنسَكًا لَيَذَكُرُواً اسْمَ اللَّه على ما رَزَقَهُمْ مَن بَهْيمة الأُنْعَم فَالَهُكُمْ إِلَهُ وَحِدُ فَلَهُ أَسْلَمُواً وَبَشَر المُحَيَّتِينَ ﴾ [الحج: ٢٢]وبهيمة الأنعام هي الإبل. والبقر، والغنم هذا هو المعروف عند العرب، وقاله الحسن وقتادة وغير واحد.

وَأَفْضَلُ الأَصْنَاحِيُّ: الْبِدَنَةُ، ثُمَّ الْبَقَرَةُ، ثُمَّ الصَّأْنُ، ثُمَّ الْمُعَنُ، ثُمَّ سُبُحُ الْبَدِنَةُ، ثُمَّ سُبُحُ الْبَقَرَةُ.

والأفضل من كل نوع أسمنه، وأكثره لحماً، وأكمله خلقاً، وأحسنه منظراً. لما في «الصحيحين» من حديث: أنس رضى الله عنه قال «ضحى النّبيّ هي بخبشينن أملحَيْن أقْرِنْتْنِ». قَال الإمام الْكِسَانِيَ – رحمه الله ...

#### الأُمَّلَح هُوُ الَّذِي فِيهِ بِيَاضٍ وَسَوَادٍ وَالْبِيَاضِ أَكْثَرٍ. ر**يمنْ تَجْزِيُّ (1)**

ويجزئ سبع البعير أو سبع البقرة عما تجزئ عنه الواحدة من الغنم، فلو ضحى الرجل بسبع بعير أو بقرة عنه وعن أهل بيته أجزأه ذلك؛ لما روي مسلم في «صحيحه» ج (١٣٨١) من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: "تَحَرَّنَا مَعَ رَسُلُولِ اللَّهِ ٢ عَامَ الحُدَيَّبِيةِ البُدِنَةَ عَنْ سَنْعَةٍ وَالْبَقَرَةَ عَنْ سَبَّعَةٍ.

#### ٥٠ شروط مايضحې به ٥٠

#### شروطها أربعة:

الأول: أن تكون ملكاً للمضحى.

الثاني: أن تكون من الجنس الذي عينه الشارع من بهيمة الأنعام وهي الإبل والبقر والغنم ضانها ومعزها.

الثالث بلوغ السن المعتبر شرعاً بان تكون ثنياً إن كان من الإبل أو البقر أو المعز، وجذعاً من الضان، لما روي الإمام مسلم- رحمه الله- في «صحيحه، ح (١٩٦٣) من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: قَالَ رَسُولُ اللهِ 3: لا تَذَبِحُوا إلا مُسَيَّةً إلا أَنَّ يَعْسَر عَلَيْكُمُ فَتَذَبُحُوا جَذَعَةً مِنْ الضَانَّي.

قلت: وتَنَيُّ الْعَنَم مِنَّ الصَّاْنِ وَالْعَزْ إِذَا تَمَتُّ لَهُ سَنَةً وَدَخَلَ فِي الثَّانِيَّةِ، وَٱلْبَقَرَةُ إِذَا صَارَ لَهَا سَنَتَانِ وَدَخَلَتْ فِي التَّالِثَةِ، وَالإِبْلُ إِذَا كَمَلَ لَهَا حَمْسُ سَنِينِ وَدَخَلَتْ فِي السُّادِسَةِ، وَالجُّذَعَ مِنَ الضَّاْنِ ما لَهُ سِتَّهُ أَشْتَهُرٍ، وَدَخَلَ فِي السَّابِعِ.

الرابع: أن تكون خالية من العيوب المائعة من الإجراء وهي اربعة: لما في حديث البراء رضى الله عنه قَالُ: قَامَ فِينَا رَسُولُ اللَّهِ ٥ فَقَالَ: «أَرْبِعُ لا تَجُوزُ فِي الأُضاحيَّ (وفي رواية: لا تُجَرِّيُّ)؛ الْعَوْرَاءُ الْبَيْنُ عَوَرُهَا، وَالْمَرِيضَةُ الْبَيْنُ مَرَضُهَا، وَالْعَرَّجَاءُ الْبَيْنُ طَلْعُهَا وَالْعَجَقَاءُ الْتِي لا تُنْقِي (وفي رواية: الْكَسِيرُ الَّتِي لا

#### بيان العيوب المائعة من الإجرّاء:

1- الْعَوْراءُ الْبَيْنُ عَوْرُهَا: هي الَتِي قَدْ انْحَسَفْتَ عَيْنُهَا، أو برزت، والعمياء أولى بعدم الإجزاء.

- المُريضة البيئن مرضها: هي التي لا يُرْجى بُرُوُّها: فَهِيَ الَّتِي بِهَا مَرْضٌ قَدْ يَئِسَ مِنْ زَوَالِهِ، وما أصابها سبب الموت: كالمُحْنَقَة، والموقودة، والمُتردية، والنظيمة، وما أكل السبع أولى بعدم الأحراء.

الْعَرْجاءُ الْبَيْنُ ظَلْعُها: هي الْتي بها عَرْجُ

التوجيرة ذو الحجة ١٤٢٨ ه

فَاحِسٌ، وَذَلِكَ نَصْنَعُهَا مِنْ اللَّحَاقِ بِالْغَنَمِ فَتَسَبَّقُهَا إِلَى الْكَلَا فَيَرْعَيْنَهُ وَلاَ تُدْرِكُهُنَّ، فَيَنْقُصُ لِحُمُهَا، والزمني وهي العاجزة عن المُشي لعاهة، والمقطوعة إحدى البدين أو الرجلين أولى بعدم الإجزاء.

٤- وَالْعَجْفَاءُ أَوَ الْكَسِيرُ الَّتِي لاَ تُنْقِي: هِيَ الَّتِي لاَ مُحْ لَهُا في عظامها : لهُزَالَها ؛ لإنْها لاَ لحُم فَيها، إِنْمَا هي عظام مُحْتَمِعةً.

#### ون فيمايؤكل منهاوما يفرق ٥٠

يشرع للمضحى أن يأكل من أضحيته، ويهدي، ويتصدق لقوله تعالى: ﴿ فَكُلُواْ مِنْهَا وَاطْعِمُواْ الْبَائِسَ الْفَقَسِرَ ﴾. [الحج: ٢٨]، وقوله تعالى: ﴿ فَكُلُوا مِنْهَا وأطعموا القنع والمعتر كذلك سخرتها لكم لعلكم تَشْكُرُونَ ﴾. [الحج: ٣٦] فالقانع السائل المتذلل، والمعتر المتعرض للعطبة بدون سوَّال، وعَنَّ سَلَّمَةَ بَّن الأُخْوَع رضي الله عنه قال: قال النَّبِيُّ 🐲: اكْلُوا وأَطْعِـ مُوا ا وادْخَرُوا.. والإطعام يشمل الهدية للأغنياء والصيدقة على الفقراء، وعنَّ عائشتَة- رضى الله عنها- قالت: أنَّ النبي 🐮 قال: «كُلُوا وَادْخِرُوا وَتَصَدِّقُوا ، وقد اختلف العلماء رحمهم الله تعالى في مقدار ما بأكل ويهدي ويتصدق، والأمر في ذلك واسع، والإستحصَّابُ أنْ بَأَكُلَ تَلَثُ أَصْحِبْتِهِ، ويُهْدِي تَلْتُهَا، وَيَتَصَدِّقَ بِثَلَثْهَا، ولَوْ أَكُلَ أكْثَر حَارَ قَالَ الإمام أَحْمَدُ- رحمه الله .: نَحْنُ نَذَهَبُ إِلَى حَدِيثَ عَبَّدِ اللَّهِ ابْن مَسْعُودِ رضي الله عنه: «يَأَكُلُ هُوَ التُلُث، ونطعمُ من أراد التُلْث، ويتصيدقُ على المُساكين بالثلث ...

ولا يعطي الجازر منها شيئاً: ولا يَجُوزُ بَنْعُ شَيْءَ مَنْ الأَضْحَيَّة من لحم، أو شحم، أو دهن، أو جلد، أو غيره لأنها مال آخرجه لله- تعالى- فلا يجوز الرجوع فيه كالصدقة، لقوله عنه: «من باع جلد أضحيته فلا أضحية له».

فَأَمًا إِنَّ دَفَعَ إِلَيْهِ لِفَقُرِهِ، أَوْ عَلَى سَبِيلِ الْهَدِيَّةِ، فَلَا بِأَسَ ؛ لِأَنَّهُ مُسْتَحِقَّ لِلَّآحَدَ، فَهُو كَغَيْرِهِ، بَلْ هُو آوَلَى ؛ لِأَنَّهُ بَاشَرِهَا، وَتَاقَتْ نَفْسُهُ إِلَيْهَا.

#### الله فيما يجتنبه من أراد الأضحية ٢٠

من أراد أن يضحى، فحذل المعشر، فلا يأخذ من شعره ولا بشرته شيئًا، لما في صحيح الإمام مسلم-رحمة الله- من حديث أمَّ سلمة- رضي الله عنها- قالت: أنَّ النَّبِي عَنْ قَالَ: إذَا رَأَيْتُمْ هلال ذِي الحَجَّة وَأَرَاد لَحَدُكُمُ أَنْ يُضَحَى فَلْيُمُسِكَ عَنْ شَعْره وَأَطْفَاره وَفَى لفظ منْ كَان لَهُ ذَيْحَ يَدَبَحُه فَإذَا أهل هلال ذي الحَجَة فلا يَأْخُذُنُ من شَعْره ولا مِنُ أَظْفَاره شَيْئًا حَتَّى فما ليَأْخُذُنُ من شَعْره ولا مِنُ أَظْفَاره شَيْئًا حَتَّى من الشعر أو الظفر أو البشرة لمن أراد أن يضحى من من الشعر أو الظفر أو البشرة لمن أراد أن يضحى من دخول شهر ذي الحجة، إما برؤية هلاله، أو إكمال ذي القعدة ثلاثين يوماً حتى يضحى، وهذا حكم خاص يمن يضحى، أما من يضحى عنه فلا يتعلق به؛ لأن النبي عنه: ولأن النبي على كان يضحى عن أهل بيته ولم يقل أو عنه، ولان النبي على كان يضحى عن أهل بيته ولم يقل

عنه أنه أمرهم بالإمساك عن ذلك.

وإذا نوى الأضحية أثناء العشر أمسك عن ذلك من حين نيته ولا إثم عليه فيما أخذه قبل النية.

الذكاة وشروطها

#### ٥٥ تعريف الذكاة ٥٥

فعل ما يحل به الحيوان الذي لا يحل إلا بها من تحر، او ذبح، او جرح.

فالتحر للإبل: والذبح لغيرها. والجرح لما لا يقدر عليه إلا به.

وبشترط للذكاة شروط تسعة:

الشرط الأول: أن يكون المذكي عاقلاً مميزاً، فلا يحل ما ذكاه مجنون، أو سكران، أو صغير لم يميز، أو كبير ذهب تمييزه ونحوهم.

الشيرط الثاني: أن يكون المذكي مسلماً، أو كتابياً وهو من ينتسب إلى دين اليهود أو النصارى.

فاما المسلم: فيحل ما ذكاه سواء كان ذكراً أم أنثى، عدلاً أم فاسقاً، طاهراً أم محدثاً.

وأما الكتابي: فيحل ما ذكاه بالكتاب والسنة والإجماع:

أما الكتاب: فقوله تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أُحِلُّ لَكُمُ الطَّيْبَاتُ وطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الكتَّابَ حلَّ لَكُمْ وطَعَامُكُمْ حلُّ لُهُمْ ﴾ [المائدة: ٥].

وأما السنة: فعن أنس رضي الله عنه: «أنَّ أَصْرَأَةً يَهُودِيَّةً أَتَتُّ رَسُولَ اللَّهِ فِهُ مَنْنَاةً مَسْمُومَةً فَأَكَلَ مَنْهَا . و عَنْ أَنْس رضي الله عنه: «أَنَّ يَهُ ودِيَا دَعَا النَّبِيُ ﷺ إِلَى خُبُرُ شَعِيرٍ وَإِهَالَةً سَنَحَةً فَأَجَابَهُ.

واما الإجماع؛ فقال ابْنُ الْمُنْذِرَ: أَجْمَعَ عَلَى هَذَا كُلُّ مَنْ نَحْفَظُ عَنْهُ مِنْ أَهَلِ الْعِلْمَ ؛ مِنْهُمٌ مُجَاهِدٌ، وَالتُوْرِيُّ، والسُّافِعِيُّ، وَأَحْمَدُ، وَإِسْحَاقُ، وَأَبُو تُوْرٍ، وأَصْحَابُ

وأما سائر الكفار غير أهل الكتاب فلا يحل ما ذكوه لمفهوم قوله تعالى: وطعام الذين أوتوا الكتب حلَّ لكُمُ وطعامكُم حلَّ لَهُم ، ولا يلزم السؤال عما ذبحه لكم وطعامكُم حلَّ لهُم ، ولا يلزم السؤال عما ذبحه ولا ينبغي لأن ذلك من التنطع في الدين، والنبي في أكل مما ذبحه اليهود ولم يسالهم، لما في صحيح الإمام البخاري- رحمه الله-: من حديث عائشة - رضي الله عنَّها- أنَّ قَوْمًا قَالُوا: للنبي في إنَّ قَوْمًا يأتُونًا باللُحْم لا نَذْري أَذُكرَ اسْمُ الله عليه أمَ لا فقال: سمعُوا عليه أَنْتُمُ وَكُلُوهُ قَالَتَ وَكَانُوا حديثي عهد بالْكُفر، فامرهم النبي في باكله دون أن يسالوا مع أن الآتين به قد تحفى عليهم أحكام الإسلام، لكونهم حديث عهد بعد.

الشرط الثالث: أن يقصد التذكية لقوله تعالى: ﴿ إِلاَ مَا ذَكُنِّتُمٌ ﴾ [المائدة: ٣] والتذكية فعل خاص يحتاج إلى نية.

الشرط الرابع: أن لا يكون الذبح لغير الله، فإن كان لغير الله لم تحل الذبيحة، كالذي يذبح تعظيماً لصئم، أو صاحب قبر، أو ملك، أو والد ونحوهم لقوله تعالى:

٣٢ التوجيح العدد ٢٢ السنة السادسة والثلاثون

حَرَمتْ عَلَيْحُمُ الْمُتَتَةُ وَالْدُمُ وَلَحُمُ الْخَتَّزِيرِ وَمَا أَهْلُ
 لِغَيْتِ اللَّهِ إِلَى قَـوله: ﴿ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النُّصُبِ وَأَنْ
 تَسْتَقْسَمُوا بَالأَزْلَامِ ذَلِكُمْ فَسَقٌ ﴾ [المائدة: ٣]. ولقوله ﷺ
 لغن اللَّهُ مَنْ ذَبَحَ لَغَيْرِ اللَّهِ.

الشيرط الخامس: أن لا يذكر عليها اسم غير الله مثل أن يقول باسم النبي، أو جبريل، أو فلان، فإن سمى عليها اسم غير الله لم تحل ولو ذكر اسم الله معه لقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَهْلُ لِغَيْبُ اللهُ بِهِ ﴾ [المائدة: ٣]. وفي الحديث عنَّ أبي هُرِيُرة رضي الله عنه قال: قال: رسُولُ الله في قال: اللهُ - تعالَى - رأَنَا أَعْنَى الشُرِّكَاء عَنَ الشُرِّكَ مَنْ عَمَلَ عَمَلَ أَشْرِكَ فِيهِ مَعَى غَيْرِي تَرَكَتْهُ وَشَرِّكَهُ.

الشرط السادس أن يذكر اسم الله تعالى عليها فيقول عند تذكيتها باسم الله لقوله تعالى: (فَكُلُواْ مِمَّا ذُكَرَ اسْمُ اللَّه عَلَيْه إِن كُنتُم باسته مُؤْمَنِينَ ﴾ [الاعام: ١١٨]. وقول النبي 30 ما أنْهَرَ الدُم وَذُكرَ اسْمُ اللَّه عَلَيْه فَكُلُوا، فإن لم يذكر اسم الله تعالى عليها عامداً لم تحل لقوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَأْكُلُواْ مِمًا لَمْ يُذُكرِ اسْمُ اللَّه عَلَيْهِ

ورُويَ عَنْ ابْن عَبَّاسٍ: «مَنْ نَسِي التَّسَمِيةَ فَالا بَأْسَ، وَبَه قَالَ مَالِكُ، وَ الثُوْرِيُّ، وَ أَبُو حَنِيفَةَ، وَ إِسْحَاقُ.

قلت: وإذا كــان المذكي أخـرس لا يسـتطيع النطق بالتسمية كفته الإشارة الدالة لقوله تعالى: ﴿ فَاتَّقُواً اللهُ مَا اسْتَطَعَّتُمٌ ﴾.

الشيرط السابع: أن تكون الذكاة بمحدد ينهر الدم من حديد أو أحجار أو زجاج أو غيرها لقوله عن ما أنَّهْرَ الدَّمَ وذَكِرَ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ فَكُلُوهُ لَيْسَ السَّنَ وَالظُّقُرَ وساحدتُكُمْ عَنْ ذلك أما السَنَّ فَعَظَمُ وَأَمَا الظُّفُرُ فَمُدى الحُبْشَةِ، فإن أرْهق روحها بغير محدد لم تحل مثل أن يختقها أو يصعقها بالكهرباء ونحوه حتى تموت.

الشرط الثامن إنهار الدم أي إجراؤه بالتذكية، لقول النبي عنه ما أنّه ر الدم وذكر اسم الله عَلَيْه فَكُلُوهُ، ثم إن كان الحيوان غير مقدور عليه كالشارد والواقع في بئر أو مغارة ونحوه كفي إنهار الدم في أي موضع كان في بدنه، والأولى أن يتحرى ما كان أسرع إزهاقاً لروحه: لانه أرض للحيوان.

وإن كان الحيوان مقدوراً عليه فلابد أن يكون إنهار الدم من الرقبة من أسفلها إلى اللحيين، بحيث يقطع الودجين وهما عرقان غليظان محيطان بالحلقوم.

الشيرط التاسع: أن يكون المذكى ماذوناً في ذكاته شرعاً، فأما غير المأذون فيه فنوعان:

أحدهما: ما حرم لحق الله تعالى كصيد الحرم والإحرام قلا يحل وإن ذكي لقوله تعالى: ﴿ أَحِلُتُ لَكُمْ بَهِيمَةُ الأَنْعَامِ إِلاَّ مَا يُتَلَى عَلَيْكُمْ عَيْر مُحلَّى الصَيْدِ وَأَنتَمْ حُرُمٌ إِنَّ اللَّهُ يَحْكُمُ مَا يُرِيدُ ﴾ [المائدة: ١]وقوله: ﴿ أُحِلُ لَكُمْ صَيْدُ الْبَحَرِ وَطَعَامُهُ مَتَعاً لَكُمْ وَلِلسُيَّارَة وَحُرُمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبَرَ مَا دُمْتُمْ حُرُماً وَاتَقُواً اللَّهُ الذِي إلىه تُحْسَرُونَ ﴾ [المائد: ٩].

النوع الثاني: ما حرم لحق المخلوق كالمغصوب

والمسروق يذبحه الغاصب أو السارق.. ووأداب التكام وو

للذكاة أداب ينبغي مراعاتها ولا تشترط في حل الذكية بل تحل بدونها فمنها:

 أ- أستقيال القبلة بالذبيحة حين تذكيتها: قال شيخ الإسلام: (وَيُشْرَعُ أَنْ يَسْتَقُبلَ بها القَيْلة).

٢- الإحسان في تذكيتها بحيث تكون بالة حادة يمرها على محل الذكاة بقوة وسرعة وقيل: هذا من الإداب الواجبة لظاهر قوله عنه إن الله كتب الإحسان على كُلُ شيء فإذا قَتَلْتُمْ فَأَحْسِنُوا الْقَتْلَةَ وَإِذَا نَبْحَنْتُمْ فَأَحْسِنُوا الذَّبِحَ وَلَيْحِدُ أَحَدُكُمْ شَفَرْتَهُ ولَيُرِحْ ذَسِحَتَهُ. وهذا القول هو الصحيح اختاره شيخ الإسلام.

٣- أن تكون الذكاة في الإبل نحراً، وفي غيرها ذبحاً فينحر الإبل قائمة معقولة يدها اليسرى؛ لقوله تعالى: فَاذْكُرُوا اسْمُ اللَّه عَلَيْهَا صوافٌ فَإذَا وجبتُ جَنُوبُها فَكُلُوا مَنْها (الحج: ٣٦)،قال ابن عباس رضي الله عنه: قيرام على ثلاث قوائم، معقولة بدُها دلك نحرها باركة. ويذبح غيرها على جنبها الأيسر، فإن كان الذابح أعسر يعمل بيده اليسرى ذبحها على فإن كان الذابح أعسر يعمل بيده اليسرى ذبحها على الجنب الأيمن إن كان أرفق للذبيحة وأمكن له. ويسن أن يضع رجله على عنقها ليتمكن منها. لما في منصى التبي في تعتبين أمتحين أقرنتي ذبحهما بيده وسمى وكثر ووضع رجلة على صفاحهما .

أ- أن يكبر الله تعالى بعد التسمية. فيقول بسم الله والله أكبر، ولا يسن غير التسمية والتكبير لعدم وروده، ولا الصلاة على النبي عنه، لا يذكر عند النبح إلا الله وحده سبحانه وتعالى لما في الصحيحين من حديث أنس رضي الله عنه قـال: أضـحي النبي تخر مكتشئن أملحين أقرنتن ذيتمهما بيده وسمى وكبر.

٧- أن يعين عند ذبح الأضحية أو العقيقة من هي له بعد التسمية والتكبير، ويسال الله قبولها فيقول: بسم الله والله أكبر، اللهم منك ولك عني إن كانت له، أو عن فلان إن كانت لغيره. اللهم تقبل مني إن كانت له، أو من فلان إن كانت لغيره.

عَنَّ جَابِر بِّنْ عَبَّد اللَّه رضي الله عنه قَالَ: «سَهِدْتُ مَعَ رَسَوُلِ اللَّه فِي الأَصْتَحَى بِالمُصلَّى فَلَمَّا قَضَى خَطَّبَتَهُ نَزَلَ مِنْ مَنْبِرِهُ وَآتَى بِعَبْشَ فَذَبِحَة رَسُولُ اللَّه فِي بِدِه وَقَالَ: «سِمْ اللَّه وَاللَّهُ أَكْبَرُ هَذَا عَنَى وَعَمَّنُ لَمْ يَضْحَ مَنْ أُمَّــــتَى، والحــــهــد لله رب العـــالمين.

التوجيح ذوالحجة ١٤٢٨ ه ٢٣

الحمد لله خص بيته بمزيد من التكريم، وافترض حجّه على من استطاع إليه السبيل، وأصلي وأسلم على سيدنا محمد الموحى إليه في أشرف تنزيل: ﴿ وَأَذَنْ في النَّاسِ بِالحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالاً وَعَلَى كُلَّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِنْ كُلَّ فَجٍّ عَمِيقٍ ﴾ [الحج: ٢٧]، وبعد:

فهذه كلمة تشتمل على ذكر بعض فضائل الحج، فاقول وبالله التوفيق: الحج عبادة من العبادات التي افترضها الله وجعلها إحدى الدعامات الخمس التي يرتكز عليها الدين الإسلامي والتي بينها الرسول عليه بقوله: «بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت». [متفق عليه].

وقد حج رسول الله منه بالناس في السنة العاشرة من الهجرة حجته التي رسم لأمته فيها كيفية أداء هذه الفريضة، وحث على تلقي ما يصدر منه من قول وفعل، فقال ته: «لتأخذوا مناسككم فإني لا أدري لعلي لا أحج بعد حجتي هذه». (مسلم ٢/٩٤٣/١٢٩٧).

> فسميت حجته من حجة الوداع، وقد رغب من أمته في الحج وبيّن فضله وما أعده الله لمن حج وأحسن حجه من الثواب الجزيل، فقال فن «من حج فلم يرفث، ولم يفسئق، رجع من ذنوبه كيوم ولدته أمه». [متفق عليه].

وقال 🐲: «العمرة إلى العمرة، كفارةً لما بينهما، والحج المبرورُ ليس له جزاءً إلا الجنة». [متفق عليه].

وقد سُئل 🐲 : أيَّ العملِ أفضلُ ؟ قال: «إيمانُ باللهِ ورسولِهِ». قيل: ثم ماذا ؟ قال: «الجهادُ في سبيل الله». قيل: ثم ماذا ؟ قال: «حجُ مبرور». [متفق عليه].

وعن ابن شماسة قال: حَضَرُنا عَمرو ابنَ العاضي وهو في سياقة الموت، فبكى طويلاً، وقال: فلما جعل الله الإسلامَ في قلبي أتيتُ النبيُ عني ، فقلت: يا رسول الله، ابسلط يمينك لأبايعك. فيسط يده، فقبضتُ يدي. فقال: «ما لك يا عمرو؟» قال: أردتُ أن أشترط. قال: «أما علمتَ يا عمرُو أن أن يُغفر لي. قال: «أما علمتَ يا عمرُو أن الإسلام يَهدمُ ما كان قبله، والهجرة تهدمُ ما كان قبلها، وأنَ الحج يهدمُ ما كان قبله؟.

[رواه مسلم، وهو في صحيح الترغيب رقم ١٠٩٧]. وعن عائشة رضي الله عنها قالت:

دعاهم فأجابوه، وسألوه فأعطاهم». [صحيح الجامع ٢١٧٣]. وقال 🍣: «استمتعوا بهذا البيت، فقد هُدم مرتىن، ويُرْفعُ في الثالثة». [صحيح الجامع ٣١٧٣]. وعن ابن عمر رضى الله عنهما قال: كنت جالسًا مع النبيَّ 藆 في مسجد مني، فأتاه رجلٌ من الأنصار ورجل من ثقيف، فسلما، ثُمُّ قالا: يا رسول الله، جِئْنَا نسألك فقال: «إنْ سْئَتُما أخبرتُكما بما جئتما تسالاني عنه فعَلْتُ، وإن شئتما أن أمسك وتسالاني فعلتُ .. فقالا: اخبرُنا يا رسول الله، فقال الثقفي للأنصاري: سل. فقال: أخبرنى يا رسول الله. فقال: «جئتنى تسالني عن مخرجك من بيتك تؤمُّ البيت الحرامَ ومالكَ فيه، وعن ركعتيك بعد الطواف ومالك فيهما، وعن طوافك بين الصفا والمروة ومالك فيه، وعن وقوفك عَشَيتُة عرفة ومالك فيه، وعن رميك الجمار ومالك فيه، وعن نحرك ومالك فيه، مع الإفاضة، فقال: والذي بعتك بالحق، لعَنْ هذا جِئْتُ أسالك. قال: فإنك إذا خرجت من ستك تَؤُمُ السِتَ الحرامَ، لا تضعُ ناقتُك خفا، ولا ترفعه، إلا كتب «الله» لك به حسنة، ومحا عنك خطيئة، وأما ركعتاك

قلت: يا رسول الله، نرى الجهادَ أفضلَ

الأعمال، أفلا نجاهد؟ فقال: «لكنَّ أفضل

وقال ॐ: اتابعوا بين الحج والعمرة،

فإنهما ينفيان الفقر والذنوب كما ينفى

الكبرُ خَبتُ الحديد والذهب والفضية،

وليس للحدَّة المبرورة ثواتُ إلا الجنة».

وقال 🍩: «الحاجُ والعُمَّارُ وفدُ الله،

[صحيح الجامع ٢٨٩٩].

الجهاد حجّ مبرور». [البخاري ٣٠٢/٣].

يعد الطواف، فكعتق رقية من بنى إسماعيل، وأما طوافُكَ بالصغا والمروة، فكعتق سبعين رقبة، وأما وقوفك عشية عرفة، فإن الله يهبط إلى سماء الدنيا فيباهى بكم الملائكة يقول: عبادي جاؤنى شُعثًا من كل فَجَ عميق يَرجون رحمتي، فلو كانت ذنوبكم كعدد الرمل، أو كَقْطر المطر، أو كزيد البحر، لغفرتها، أفيضوا عبادى مغفورًا لكم، ولمن شفعتم له، وأما رميكَ الجمارَ، فلكَ بكلِّ حصاة رَمَيْتَها تكفيرُ كبيرة من الموبقات، وأما نصرُك، فمدخورٌ لك عند ربك، وأما حِلاقُكَ رَأُستَك، فلك بكل شعرة حلقتها حسنةً، وتمحى عنك خطبئةً، وأما طوافك بالبيت بعد ذلك، فإنك تطوف ولا ذنب لك يأتى ملك حتى يضع يديه بين كتفيك فيقول: اعملْ فيما تستقدل، فقد غُفرَ لك ما مضى.

[صحيح الترغيب ١١١٢]. وإذا مات الحاج كُتب له ثواب الحاج إلى يوم القيامة. قال تنه: «من خرجَ حاجًا فمات، كُتب له أجر الحاج إلى يوم القيامة، ومن خرج معتمرًا فمات، كتب له أجر المعتمر إلى يوم القيامة».

[صحيح الترغيب ١١١٤]. وقال ٤ : «في المُصرِم الذي وقصته ناقته فمات: اغسلوه بماء وسدر، وكفَّنوه بثوبيه، ولا تُحْمرَوا رأسه، ولا تُحنطوه، فإنه يُبعث يوم القيامة ملبيًا». [متفق عليه]. فهل بعد هذا الجزاء جزاءً ؟

أسال الله إنه خير مسئول وأكرم مامول، أن يكتب لي ولكل متشوق حج بيته الحرام، وآلا يحرمنا من دعوات الصالحين، وترجمات المؤمنين، وسلام على المرسلين، والحمد لله رب العالمين.



14/2/2 وودعاءيوم عرفة وو ٥٥ ما يقول إذا رجع من الحج ٥٥ عن طلحة بن عبيد عن ابن عمر رضى الله عنهما قال: كان رسول الله رضى الله عنه أن النبى 🐲 إذا قفل من غزو أو حج أو عصرة يكبر على كل صلى الله علية وسلم قال: شرف من الأرض ثلاث تكبيرات ثم يقول لا إله إلا الله أفضل الدعاء دعاء يوم وحده لا شيريك له له الملك وله الحصد وهو على كل شيء قدير ايبون تائبون عايدون ساجدون لربنا عرفة و أفضل ما قلت أنا حامدون صدق الله وعده ونصر عبده وهزم الأحزاب والنبيون من قبلي: لا إله إلا وحده. [متفق عليه]. الله وحده لا شريك له. [الترمذي]. ٥٥ فضل صيام يوم عرفة ١ ٥٥ عن أبي قتادة رضى الله عنه أن النبي 🍜 قال: صوم يوم عرفة ٥٥ فضل العشر من ذي الحجة ٥٥ يكفر سنتين ماضية و مستقبلة. عن ابن عسيساس رضى الله [صحيح مسلم]. عنهما عن النبي 🍣 أنه قال: (ما العمل في أيام أفضل منها في هذه). قالوا: ولا الجهاد ؟ قال: (ولا الجهاد، إلا رجل خرج يخاطر ينفسه وماله، فلم يرجع بشيء). [البخارى]. ٥٥ الحجر الأسود كان أبيض ٥٥ ووالمضحى لا يحلق شعرا وه عن بن عباس رضى الله عنهما قال: قال رسول عن أم سلمة رضى الله عنها الله 🕸 نزل الحجر الأسود من الجنة وهو أشيد أن النبي 🍪 قال: إذا رأيتم هلال بداضا من اللبن فسودته خطابا بني أدم. [الترمذي]. ذى الحجة و أراد أحدكم أن ووالصحابة والعبد ٥٥ يضحى فليمسك عن شعره و عن جبير بن نفير قال: كان اصحاب رسول الله اظفاره. [صحيح مسلم]. التقوا يوم العيد يقول بعضهم ليعض: ﴿ تَقْبِلُ الله منا ومنك ». [فتح البارى]. ووقت التكبير وو قال ابن حجر في الفتح: اخرج البيهقي عن أصحاب ابن مسعود أنه يبدأ تكبير العيد من صبح يوم عرفة إلى أخر أيام منى. وأما صيغة التكبير فأصح ما ورد فيها ما أخرجه عبد الرزاق عن سلمان قال: • كبروا الله، الله أكبر الله أكبر، الله أكبر كبيراً ، وقبل بكبر ثنتين بعدهما ، لا إله إلا الله، والله أكبر الله أكبر، ولله الحمد . حاء ذلك عن عمر، وعن ابن مسعود و قال احمد و إسحاق: وقد احدث في هذا الزمان زيادة في ذلك لا اصل لها. فتح البارى]. التوجيح ذوالحجة ١٤٢٨ ه

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد:

ولا نبذ عوا

فقد بينا في العدد السابق أن لفظ التوسل شرعًا يطلق على التقرب إلى الله تعالى بما شرعه من الإيمان به وتوحيده وتصديق رسله، وعلى التوسل إليه باسمائه الحسنى وصفاته العلى، وعلى التوسل إلى الله بما عمله المتوسل من الأعمال الصالحة وعلى التوسل إلى الله تعالى بدعاء المتوسل به للمتوسل وشفاعته. وفي هذا المقال نلقي الضوء بإذن الله علي أنواع التوسل غير المشروع حتى تتضح الرؤية للقارئ الكريم وتستبين له السبيل، سائلين المولي عز وجل أن يهدي الأمة إلى التي هي أقوم، إلى منهج أهل السنة الأسلم والأعلم والأحكم.

#### ٥٠ تعريف التوسل غير المشروع ٥٠

هو أن يتـوسل إلى الله عـز وجل بما ليس بوسيلة أى بما لم يثبت في الشرع أنه وسيلة، لأن التـوسل بمثل ذلك من اللغـو والبـاطل المخـالف للمعقول والمنقول.

أو بمعني أخر هو: أن يقصد الإنسان التقرب إلى الله بالشرك أو البدع أو المعاصي فهذا لا يوصله لمرضاة ربه، بل لسخطه وعقابه كما أخبر عز وجل عن قصد المشركين للقرب منه ، زلفى، بعبادة غيره، فمن ذبح أو نذر أو حلف أو دعا غير الله يقصد بذلك التقرب إلى الله فقد توسل وسيلة شركية، ومن ابتدع في الدين بدعة يريد بها التقرب إلى الله فقد توسل وسيلة محرمة، لقول النبي الي من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد، وأما من يتقرب إلى الله بالمعاصي، كمن يسرق ليتصدق فهو يجمع بين البدعة والمعصية.

#### 

والاستغاثة هي طلب الغوث ولا تكون إلا من مكروب، والدعاء أعم من الاستغاثة، لأنه من المكروب وغيره. قال ابن القيم رحمه الله: من الشرك طلب الحوائج من الموتي والاستغاثة بهم والتوجه إليهم، وهذا أصل شرك العالم، فإن الميت قد انقطع عمله وهو لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً فضالاً عمن

استغاث به أو سأله أن يشفع له عند الله، وهذا من جهله بالشافع والمشفوع عنده.

مثال ذلك: أن يطلب الإنسان المد من الأموات أو الغائبين سواء كانوا من الأنبياء أو الملائكة أو الصالحين أو الجن، كان يقول: يا سيدي فلان أغثني واكشف كربي واشف مريضي وهو يعتقد في ذلك أن هذا توسل إلى الله بدعاء غيره، فهذا هو الشرك الأكبر من جنس توسل المشركين الذين قال الله عز وجل فيهم ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاً لِيُقَرَّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْقَى وحما قال عنهم: ﴿ وَيَعْبُدُهُمْ إِلاً لِيقَرَبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْقَى يَضُرُهُمُ ولاَ يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَوُلاَءِ شُفَعَاؤُنَا عِنْدَ اللَهِ

وقال تعالى مندداً بمن يدعون ويعبدون غير الله وَمَنَّ أَضَلُّ مِمَّنٌ يَدْعُو مِنْ دُونِ اللَّهِ مَنَّ لاَ يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوَم الْقَيَامَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَائَهِمْ عَافِلُونَ (٥) وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ حَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءً وَحَانُوا بِعِبَادَتِهُمْ كافرينَ 4 .

فسىماء الله عبادة لهم وإن كانوا هم يعتقدونه (زلفی) إلى الله فهو توسل شركي.

وقال تعالى : ﴿ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلَّهُ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمَلِكُونَ مِنْ قَطْمِـير (١٣) إِنَّ تَدْعُوهُمْ لاَ يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ ولَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَتْقُرُونَ بِشِرِكِكُمْ ﴾ يخبر الله تعالى عن حال المدعون من دونه من الملائكة

٣٨ العوجيد المدد ٢٣٤ السنة السادسة والثلاثون

righen 3 mil alsi

والأنبياء والأصنام وغيرها بما يدل علي عجزهم وضعفهم، وأنهم قد انتفت عنهم الأسباب التي تكون في المدعو، وهي الملك وسماع الدعاء والقدرة علي استجابته فمتى لم توجد هذه الشروط تامة بطلت دعوته، فكيف إذا عدمت بالكلية، فنفى عنهم الملك بقوله (ما يملكون من قطمير). قال ابن عباس وغيره القطمير، اللفافة التي تكون علي نواة التمر ونفي عنهم سماعهم الدعاء بقوله

(إن تدعوهم لا يسمعوا دعاءكم) لأنهم ما بين ميت وغائب عنهم مشتغل بما خلق له مسخر بما أمر به كالملائكة، ثم قال (ولو سمعوا ما استجابوا لكم) لأن ذلك ليس بملكهم ثم بين أن دعاء غير الله شرك، لأن الدعاء عبادة، فقال عز وجل (ويوم القيامة يكفرون بشرككم). فتح المجيد.

وقال تعالى : ﴿قُلْ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ لاَ يَمْلِحُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السِّمَوَاتِ وَلاَ فِي الأَرْضُ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِنْ شَرِكُ وَمَا لَهُ مِنْهُمٌ مِنْ ظَهِيرٍ (٢٢) وَلاَ تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عَنْدَهُ إِلاَّ لِنْ أَذِنَ لَهُ ﴾.

قال ابن القيم: فتأمل كيف أخذت هذه الآية على المشركين بمجامع الطرق التي دخلوا منها إلى الشرك وسدتها عليهم أحكم سد وأبلغه، فإن العابد إنما يتعلق بالمعبود لما يرجو من نفعه، و إلا فلو لم يرج منه منفعة لم يتعلق قلبه به، وحينيد فلا يكون المعدود مالكاً للأسباب التي ينفع بها عباده أو شريكاً لمالكها، أو ظهيراً أو وزيراً أو معاوناً له أو وجيهاً ذا حرمة، ولا يشفع عنده فإذا انتفت هذه الأمور الأربعة من كل وجهة وبطلت، انتفت أسباب الشيرك وانقطعت مواده، فنفى سبحانه عن ألهتهم انها تملك مثقال ذرة في السماوات والأرض. فقد يقول المشيرك، هي شيريكة لمالك الحق فنفى شيركتها له، فيقول قد تكون ظهيراً ووزيراً ومعاوناً فقال: (وما له منهم من ظهير) فلم يبق إلا الشفاعة فنفاها عن الهتهم وأخبر أنه لا يشفع عنده أحد من خلقه إلا باذنه.

النوع الثاني: التوسل إلى الله تعالى بدعاء الأموات أو الغانين. كان يقول للميت أو الغائب اشفع لي عند الله أو

## إعداد / معاوية محمد هيكل

ادعو الله لي، وهذا توسل مبتدع لأن الميت إذا مات انقطع عمله فلا يمكن لأحد أن يدعو بعد موته، وقد أجمع السلف علي عدم جواز هذا النوع من التوسل.

قال شيخ الإسلام اين تيمية: لم يكن النبي 😻 بل ولا أحد من الأنبياء قبله شرعوا للناس أن مدعوا الملائكة والأنبياء والصالحين، ويستشفعوا يهم، لا بعد مماتهم، ولا في مغيبهم، فلا يقول أحد دا ملائكة الله اشفعوا لى عند الله، سلوا الله لذا أن ينصرنا أو يرزقنا أو يهدينا، وكذلك لا يقول لمن مات من الأنبياء والصالحين: يا نبي الله، يا رسول الله، ادع الله لي، سل الله لي، سل الله أن يغفر في ولا يقول ، أشكو إليك ذنوبى أو نقص رزقى أو تسلط العدو على، أو اشكو إليك فالأنا الذي ظلمني، ولا يقول: أنا نزيلك، أنا ضيفك، أنا جارك، أو أنت تجير من يستحيرك، ونحو ذلك مما يفعله أهل البدع من أهل الكتاب والمسلمين، كما بفعله النصاري في كنائسهم وكما بفعله المبتدعون من المسلمين عند قبور الأنبياء والصالحين أو في مغيبهم، فهذا مما علم بالاضطرار من دين الإسلام، وبالنقل المتواتر باحماع المسلمين أن النبي 🐲 لم يشيرع شيئاً من ذلك ولا فعل هذا أحد من أصحابه 🛎 والتابعين لهم بإحسان ولا استحب ذلك أحد من أئمة المسلمين، لا الأئمة الأربعة ولا غيرهم ولا ذكر أحد من الأئمة في مناسك الحج ولا غيرها أنه يستحب لأحد أن يسال النبي 🍻 عند قبره أن يشفع له أو دعو لأمته، أو تشكو إليه ما نزل بأمته من مصائب الدنيا والدين وكان أصحابه يتتلون بأنواع البلاء معد موته، فتارة بالجدب، وتارة بنقص الرزق، وتارة بالخوف وقوة العدو، وتارة بالذنوب والمعاصبي، ولم يكن أحد منهم يأتى إلى قبر الرسول ولا قبر الخليل ولا قبر أحد من الأنبياء فيقول: نشكو إليك الزمان أو قوة العدو، أو كثرة الذنوب، ولا يقول: سل الله لنا أو لامتك أن يرزقهم أو ينصرهم أو يغفر لهم بل هذا وما

التوجيد ذو الحجة ١٤٢٨ ه

#### يشبهه من البدع المحدثة.

#### النوع الثالث، التوسل إلى الله تعالى بنوات الصالحين. كان يقول المتوسل: اللهم إنى أتوسل إليك بغلان-

ولا يعني إلا ذاته وشخصه أن تقضي حاجتي. إن التوسل بذات المتوسل به وشخصه إلى الله تعالى، عمل غير شرعي، لأنه لم يأمر به الله، ولا بلغه رسول الله عنه، على أن التوسل بذات الشخص، إنما هو عمل قد ذمه الله تعالى لما وصف توسل المشركين، فقال حاكياً عنهم و ألا لله الدين الخالص والدين التُخذُوا منْ دُونه أولياء ما نَعْبُدُهُمْ إلا ليُقَرَبُونا إلى الله زُلْفي إنُ الله يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فيما هُمْ فيه يَخْلَفُونَ إنْ اللَه لا نَهْدي مَنْ هُو كَانِ كَفَارُ ( الزمر:٣).

فالتوسل بالعبد الصالح لا يجوز أن يكون وسيلة، فهذا الترلف بذوات الأشخاص رده الله سبحانه وتعالى ولم يقبله، وإنه تعالى قد عاب عليهم في هذه الآية آمرين اثنين: عاب عليهم عبادة الأولياء من دونه، وعاب عليهم محاولتهم القربي والزلفى إليه تعالى بالأشخاص والعباد المخلوقين، فكلا الأمرين في الإية، عيب وذنب، وكلاهما باطل وكذب وضلال، وقال تعالى ﴿ وَمَا أَمُّوَ الْكُمُّ وَلا أَوَّ لادُكُمُ فأولَئكَ لَهُمٌ جَزَاءً الضَعْف بِمَا عملُوا وَهُمْ فِي الْغُرُقَاتِ آمتُونَ ﴾ [سب ٣٢] أي إن الذين يقريون عند الله درجات ومنازل عظيمة والذين تضاعف حسناتهم إنما تضاعف باعمالهم لا بالجاهات ولا الوساطات.

سئل شيخ الإسلام ابن تيمية عن رجلين تناظرا، فقال أحدهما: لابد لنا من واسطة بيننا وبين الله فإنا لا نقدر أن نصل بغير ذلك: فاجاب رحمه الله:

الحمد لله رب العالمين، إن آراد بذلك أنه لابد من واسطة يبلغنا أمر الله،فهذا حق، فإن الخلق لا يعلمون ما يحبه الله ويرضاه، وما أمر به وما نهى عنه، وما أعده لأوليائه من كرامته، وما توعد به أعداءه من عذابه، ولا يعرفون ما يستحقه الله من مسمائه الحسنى، وصفاته العليا، التي تعجز العقول عن معرفتها، وأمثال ذلك إلا بالرسل الذين أرسلهم الله تعالى إلى عباده، فالمؤمنون بالرسل الذين أرسلهم لهم هم المهتدون الذين يقربهم لديه زلفى، ويرفع درجاتهم ويكرمهم في الدنيا والآخرة، وأما المخالفون للرسل، فإنهم ملعونون وهم عن ربهم ضالون

ثم قـال: وإن أراد بالواسطة أنه لابد من واسطة في جلب المنافع، ودفع المضار، مثل أن يكون واسطة في رزق العباد، ونصرهم وهداهم، ويسالونه ذلك

ويرجعون إليه فيه، فهو من أعظم الشرك الذي كفر الله به المشركين، حيث اتخذوا من دون الله أولياء شفعاء يجتلبون بهم المنافع.

#### النوع الرابع: التوسل إلى الله تعالى بجاه ظلان أوحقه أو حرمته:

كان يقول المتوسل: اللهم إني اتوسل إليك بجاه فلان عندك أو حقه عليك، أو حرمته أن تقضي حاجتي، فهذا عمل لم يشرعه الله ولم يبلغه رسوله ولا أمر به ولا حض عليه ولم يصل إلينا عن أحد من أصحابه.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله:: ليس لأحد أن يُبلّ على الله بصلاح سلفه، فإنه ليس صلاحهم من عمله الذي يستحق به الجزاء، كأهل الغار الثلاثة، فإنهم لم يتوسلوا إلى الله بصلاح سلفهم، وإنما توسلوا إلى الله باعمالهم. اه.

ولماذا لا تعملون صالحاً كما عملوا، وتتوسلون باعمالكم الصالحة كما توسلوا، كما فعل السلف الصالح ممن سبقكم، أما سمعتم قول الشاعر: لسفا وإن أحصب إيضا كحر مت

#### بوضــــا عَـلى الأباء سَتَحَلَ نبني كـــمــا كـــانت أوائلنا

#### تبنى، ونفعل مثلما فعلوا

وقال شارح العقيدة الطحاوية- رحمه الله-: ولا مناسبة بين ذلك- أي صلاح المتوسل به- وبين استجابة الدعاء، فكان المتوسل يقول: لكون فلان من عبادك الصالحين أجب دعائي ! وأي مناسبة في هذا... وأي ملازمة \* وإنما هذا من الاعتداء في الدعاء، وقد قال تعالى: ﴿ الْعُوا رَبِّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لاَ بُحتُ الْعُقَدِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٥].

وهذا ونحوه من الادعية المبتدعة، ولم يُنْقَل عن النبي ٢٠ ولا عن الصحابة، ولا عن التابعين، ولا عن الأئمة، رضى الله عنهم أجمعين، وإنما يوجد مثل هذا في الحروز والهياكل أي التمائم التي يكتب بها الجهال والطرقية، والدعاء من أفضل العبادات، والعبادات مبناها على السنة والاتباع، لا على الهوى والابتداع.

أما الحديث الذي احتج به القوم: إذا سالتم الله فاسالوه بجاهي، فإن جاهي عند الله عظيم. فهو حديث باطل لا أصل له، قال شيخ الإسالم: «هو حديث كذب موضوع من الأحاديث المشينات التي ليس لها زمام ولا خطام.

#### النوع الخامس؛ الإقسام على الله جل وعلا بالتوسَّل به: ---

كان يقول المتوسل: اللهم أقسم عليك بغلان أن تقضى حاجتى، فالأصل في القسم أو الحلف، أن

<sup>2</sup> التوجيرة العدد ٢٢٢ السنة السادسة والثلاثون

فإذا فهم هذا فيتعين أنه لا يجوز الحلف بمخلوق على مخلوق، فكيف يجوز الحلف بالمخلوق على الخالق؟!

وبذلك يظهر أن الإقسام على الله بمخلوقاته ليس شركًا فحسب، بل هو تقرب إلى الله تعالى بالشرك به 11 وإن هؤلاء الذين يقسمون على الله مخلوقاته يتقربون إلى ربهم بذلك.

قال شارح العقيدة الطحاوية: «وإن الإقسام على الله بحق فلان، فذلك محذور، لأن الإقسام بالمخلوق على المخلوق لا يجوز، فكيف على الحالق ° وقد قال في: «من حلف بغير الله فقد اشرك، ولهذا قال أبو حنيفة وصاحباه رضي الله عنهم: يكره أن يقول الداعي: أسالك بحق فلان أو بحق أنبيائك ورسلك، وبحق البيت الحرام، والمشعر الحرام، ونحو ذلك.

كما أن القول: بجاه فلان عندك أو نتوسل إليك بانبيائك ورسلك وأوليائك، ومراده أن فلانًا عندك ذو وجاهة وشرف ومنزلة فاجب دعاءنا. وهذا أيضًا محذور فإنه لو كان هذا هو التوسل الذي كان الصحابة رضي الله عنهم يفعلونه في حياة النبي في لفعلوه بعد موته، وإنما كانوا يتوسلون في حياته بدعائه، فيطلبون منه أن يدعو لهم، وهم يؤمنون على دعائه، كما في الاستسقاء وغيره، فلما مات رسول الله في قال عمر رضي الله عنه لا نقل بنيينا فنسقين، وإنا نتوسل إليك بعم نيينا. واليك بنيينا فنسقين، وإنا نتوسل إليك بعم نيينا. معناه بدعائه الله لنا، وشفاعته عنده، وليس المراد أنًا نقسم عليك (به) أو تسالك بجاهه عندك إذ لو كان ذلك مرادًا، لكان جاه النبي في أعظم وأعظم من جاه العاس. اه.

#### الصحابة رضي الله عنهم لم يقسموا على الله بالنبي 🐲 . ولم يسألود به:

قال ابن تيمية رحمه الله: «التوسل بمعنى الإقسام على الله بذاته ، أو السؤال به، فهذا هو الذي لم يكن الصحابة يفعلونه في الاستسقاء ونحوه، لا في حياته، ولا بعد مماته لا عند قبره ولا غير قبره، ولا نعرف هذا في شيء من الأدعية

المشهورة بينهم وإنما ينقل شيء من ذلك في أحاديث ضعيفة مرفوعة وموقوفة أو عمن ليس قوله حجة». ور دعوة قبورية معاصرة إل

وبعد هذا العرض لأنواع التوسل الممنوع يتدين لك أخى الكريم أنَّ ما صرح به بعض الدعاة من قادة الجماعات المعاصرة في الأصل الخامس عشر من أصوله العشرين: والدعاءُ إذا قرن بالتوسل إلى الله باحد من خلقه خلاف فرعى في كيفية الدعاء وليس من مسائل العقيدة، ليس صحيحًا على إطلاقه، لما علمت أن في الواقع ما يشهد بأنه خلاف جوهري إذ فيه شرك صريح كما سيق بيانه، وكان من نتائج هذا القول أن ظن بعض الأتباع أن التوجه إلى الصالحين في قبورهم تبركًا والتماسًا للشفاعة أمرُ مشروع لا حرج فيه، وأن جماعتهم لا تميل إلى التشدد في هذا الباب كغيرها من الجماعات كما فعل ذلك صاحب كتاب «شهيد المحراب» حيث قال: «قال البعض: إن رسول الله 😻 يستغفر لهم إذا جاءوه حيًّا فقط، ولم أتبين سبب التقييد في الآية عند الاستغفار بحياة الرســول 🐲 وليس في الآية مــا يدل على هذا التقديد.

ثم قــال: ولذا أراني أمــيل إلى الأخــذ بالرأي القائل: إن رسول الله 🐲 يستغفر حيًا وميثًا لمن جاء قاصدًا رحابه الكريم،

وقال أيضًا: "فلا داعي إذن للتشدد في النكير على من يعتقد كرامة الأولياء واللجوء إليهم في قبورهم الطاهرة والدعاء فيها عند الشدائد».

ثم يؤنب المنكرين على القبوريين بقوله: فما لنا وللحصلة على أولياء الله وزوارهم والداعين عند قبورهم.

ثم زعم أن الأمر لا يخدش عقيدة التوحيد بقوله: وأقول للمتشددين في الإنكار: هونًا فما في الأمر من شرك ولا وثنية ولا إلحاد».

وهكذا يهون هؤلاء من أمر العقيدة فيدعون الناس إلى شد الرحال إلى قبور الأنبياء والصالحين والتوسل بهم ودعائهم من دون الله مما كان له الأثر السيئ في تشويه معالم الدين وإفساد عقائد الناس، ونشر الخرافات والبدع في صفوف الأمة، فإلى الله المشتكى ممن يضللون الأمة ويصرفونها عن عقدتها. ومنهج عزها وسعادتها

اللهم اهد عموم الأمة إلى الكتاب والسنة بفهم سلف الأمة. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

التوحيد ذو الحجة ١٤٢٨ هـ ٤١



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، وبعد:

فقد أمر الله تعالى بإحسان كل من الزوجين للآخر، لكن قد تحدث خلافات وشقاق بين الزوجين، فالحياة البشرية يعتريها التغير والتبدل، وكرُّ الأيام والليالي يفعل في القلب- كما يفعل في الجسد- ما لم يكن في الحسبان، وسبحان مُقلب القلوب.

والله تعالى وضع الضوابط في حالات الإعسار، وقاية للزوجين وللمجتمع، وعلى العبد أن يكون طائعًا لربه في جميع أحواله إن يسرًا أو عسرًا.

وعلى كل من الزوجين التحلي بالصبر والحلم والاحتمال مع صاحبه، وأن يعلما أنه ليس هناك من كمال لأحد، بل لابد من التقائص في بعض الصفات، ينبغي فيها المسامحة بما يشفع لها من الصفات الحسنة، فإذا جنح أحدهما إلى النشوز، فإن الله تعالى بين في كتابه الكريم ما يُتبع في هذه الحالة، سواء لعلاج نشوز المرأة أو نشوز الرجل، مع التنبيه أن هذه الخطوات- التي سنراها- تكون قبل استعلان النشوز واستفحاله، وإنما عند ظهور بوادره، لأنه إذا استعلن النشوز فقلما تجدي خطوات العلاج- وهذا ما يقع فيه الكثير من الأزواج- فلا يتخذون الإجراءات التي أمر الله بها إلا بعد أن يقع النشوز ويستعصى على العلاج.

#### 🚥 أولا: نشوز المرأة 🚥

قال الله تعالى: ﴿ وَاللاَّتِي تَخَافُونَ نُشُورَهُنَ فَعِظُوهُنُ وَاهْجُرُوهُنُ فِي الْمُصَاحِعِ وَاصْرِبُوهُنُ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلاَ تَبْغُوا عَلَيْهِنُ سَبِيلاً إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيًا كَبِيرًا ﴾ [النساء: ٣٤]، والنشور هو الارتفاع، والمراة الناشيز هي التي عصت زوجها وخالفت آميره وامتيعت عن تادية حقه وتطاولت عليه.

وقد شرع الله للرجل أن يؤدب المرأة بما له عليها من حق القوامة، قال تعالى: ﴿ الرُجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النَّسَاءِ بِمَا فَضَلَّ اللَّهُ بَعْضَهُمٌ عَلَى بَعْضٍ ﴾

[النساء: ٣٤].

وقال تعالى: ﴿ وَلِلرَّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةً ﴾

[البقرة: ٢٢٨]. فإذا لمس منها تغيرًا عن مالوفها في طاعته وشعر منها بيعض الصدود والتجهم دون سبب معروف كمرض او نحوه او ان يكون قد احزنها

بعض الأولاد أو الأقارب أو الجيران، فهنا يتبع ما أمر الله به.

الوعظ: وهذا أول خطوات العلاج، فيذكرها بالله تعالى، وبما أعدً للزوجات الصالحات الطائعات، وكذا بأحاديث رسول الله 30، وأن باب المرأة إلى الجنة هو طاعة زوجها بعد طاعة ربها ويذكر لها قصص الصالحات المؤمنات.

ويذكرها أيضًا بعهدها الأول معه، وأن ينظر إلى الأسباب التي أدت إلى تغيرها، فربما يكون هو السبب وهو لا يشعر.

فإذا وعظها وذكَرَهَا – ولا مانع أن يستعين بكتب أهل العلم في هذا الشأن – ولم يُجد ذلك معها لأن هناك اتباعًا لهواها وللشيطان أو استعلاءً بجمال أو مال أو ذكاء، فوقتها ينتقل الرجل إلى الخطوة التالية.

الهجر في الضاجع، فالفراش أمضى أسلحة المرأة، وبه تستعلى على زوجها، فالرجل من أجل الإصلاح عليه



### إعداد / متولي البراجيلي

أن يملك زمام نفسه ويكبح شهواته، فإذا هجرها في الفراش أسقط من جعبتها أقوى سهامها التي تتعالى بها.

وليكن هجر الزوج بنية، هذه النية هي الإصلاح وليس الإذلال والإهانة، فإن ذلك ليس من أخلاق المؤمنين.

وفي الصحيحين أن رسول الله ﷺ آلى من نسائه شهرًا، وقعد في مَشْرَبة له، فنزل لتسع وعشرين، فقيل: يا رسول الله، إنك آليت شهرًا، قال: إن الشهر تسع وعشرون».

وفي سنن أبي داود وغيره، وهو في صحيح الترغيب والترهيب: قال 🍣 : «... ولا تهجر إلاً في البيت».

فله أن يهجر بعيدًا عنها معتزلها كما فعل رسول الله هي عندما اعتزل نساءه، أو أن يوليها ظهره في الفراش ولا يكلمها.

وليحذر أن يكون الهجر أمام أعين الأطفال أو الأقارب أو الجيران، فإن ذلك ربما يؤدي إلى أردياد عنادها وتكبرها، فإذا لم يُجد الهجر في المضاجع كما لم يُجد الوعظ، فماذا يفعل الرجل، وهو يرى أن سفينته تكاد أن تجنح عن مسارها، فلم يبق أمامه إلا الضرب، وكما يقال: فإن أخر الدواء الكي.

الشرب، قال النبي 😇 في حجة الوداع: .... ولكم عليهن الأ يوطئن فرشكم أحدًا تكرهونه، فإن فعلن ذلك فاضربوهن ضربًا غير مُبَّرح، (صحيح مسلم).

فقيَّد النبي ﷺ الضرب بانه غير مبَّرح، يعني ليس بشديد، فلا يكسر عظمًا، أو يسبب لها جراحًا، وقد سال عطاء ابن عباس رضي الله عنهما: ما الضرب غير المبَّرح؟ قال: بالسواك ونحوه. (تفسير القرطيي).

فهو لا يصارع خصمًا له، ولا ينتقم، وكذا لا يستخدم قوته العضلية في إرغام المرأة على حياة هي لها كارهة وغير راضية عنها.

فالضرب للتاديب، وللتذكير، بانه يستطيع أن يستخدم معها القوة، أو أنها هي التي آلجاته لذلك بنشوزها، وقد بذل لها وسعه موعظة وهجرًا، فلم يُجد ذلك معها شيئًا، فماذا يفعل \*

إلا أننا نذكر الزوج بألا يغالي في الضرب، وأن يتذكر أحاديث النبي ﷺ في هذا الأمر، ولقد سُئل النبي ﷺ: ما حق زوجة أحدنا عليه؛ فقال: «أن تطعمها إذا طعمت، وتكسوها إذا اكتسيت، ولا تضرب الوجه، ولا تقبح، ولا تهجر إلا في البيت». (محيح سن ابن ماجه)

وفي الحديث قال رسول الله ﷺ: «لا تضربوا إماء الله». فجاء عمر رضي الله عنه إلى رسول الله ﷺ فقال: ذئرن (أي نشرن) النساء على أزواجهن، فرخص في ضربهن، فأطاف بأل رسول الله ﷺ نساء كثير يشكون أزواجهن. فقال رسول الله ﷺ: «ولقد أطاف بأل بيت محمد نساء كثير يشكون أزواجهن، ليس أولئك بخياركم، (صحيح سنن ابن ماجه).

قال الشافعي: يحتمل أن يكون النهي على الاختيار، والإذن على الإباحة، ويحتمل أن يكون قبل نزول الآية بضربهن، ثم أذن بعد نزولها فيه.

(فتح الباري).

فمتى أطاعت الزوجة، فليس للزوج أن يعاود ضربها أو أن يسخر منها ويهزأ بها، فالله تعالى الذي أباح له تأديبها هو الذي أمره في قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ أَطَعْنَكُمْ فَلاَ تَبْعُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلاً إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِياً كَبِيرًا ﴾ [النساء: ٣٤].

#### وو نشوزالزوج ۵۵

قال الله تعالى: ﴿ وَإِنِ امْرَأَةُ خَافَتُ مِنْ بَعْلِهَا نُشُورًا أَوْ إعْرَاضًا فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يُصَلِّحَا



بَيْنَهُمَا صُلْحًا وَالصُلُّحُ خَيْرٌ وَأَحْضِرَتِ الأَنْفُسُ الشُّحُ وَإِنَّ تُحْسِئُوا وَتَتَقُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ [النساء: ١٢٨].

فكما بين المنهج كيفية علاج نشوز المرآة، فإنه بين هنا أيضًا كيفية معالجة نشوز الرجل عند خوف المرأة من وقـوع هذا النشـوز بأن رأت بوادره، فالقلوب- كما قلنا- تتقلب، والمشاعر تتغير، فإن خافت المرأة من أن تصبح مجفوة أو أن يعرض عنها زوجها فليس هنالك حرج عليها ولا على زوجها، أن كان تترك له جزءًا أو كلاً من نفقتها الواجبة عليه، أو تترك له ليلتها إن كانت له زوجة أخرى يؤثرها عليها، وكانت هي قد فقدت حيويتها وجمالها، وذلك بكامل اختيارها ورضاها، فذلك خير لها من طلاقها.

فيقول الله تعالى: ﴿ وَالصَلَّحُ خَيْرُ ﴾ أي خير من الجفوة والإعراض والطلاق، ثم يحث الله تعالى الرجل على الإحسان إلى هذه المرأة الراغبة فيه وقد تنازلت عن بعض حقوقها لتبقى في عصمته.

قال الله تعالى: ﴿ وَإِنْ تُحْسِبُوا وَتَثَقُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ [النساء: ١٢٨].

وفي أسباب النزول أن عائشة رضي الله عنها قالت:... كان رسول الله الله لا يفضل بعضنا على بعض في القسم من مكته عندنا وكان قلّ يوم إلاً وهو يطوف علينا جميعًا، فيدنو من كل امراة من غير مسيس، حتى يبلغ إلى التي هو يومها فيبيت عندها، ولقد قالت سودة بنت زمعة حين آسنت (آي تقدمت في السن)، وفرقت (آي خافت) أن يفارقها رسول الله الله : يا رسول الله، يومي لعائشة، فقبل ذلك الله عنها. قالت: تقول في ذلك أنزل الله عز وجل وفي أشباهها، أراه قال: في إن أمراة خافتً من بعلها

فإذا استخدم الزوجان كل الخطوات السابقة ولم يتوقفا عن نشورهما، فلم يبق أمامهما إلاً الوسيلة الأخيرة للإصلاح، وهي التحكيم.

التحكيم؛ قال الله تعالى: ﴿ وَإِنْ حَفَّتُمُ سَقَاقَ بَيْنِهِما فَابْعَثُوا حَمَّا مِنْ أَهْلِهِ وَحَمَّا مِنْ أَهْلِها إِنْ يُرِيداً إِصْلاَحًا يُوَفَقَ اللَّهُ بَيْنَهُما ﴾ [النساء: ٣٥].

وأيضًا كما قال الله تعالى في النشوز واللاتي

تخافون نشوزهن، وإن امراة خافت من بعلها نشورًا، كذلك قال هنا: ﴿ وَإِنْ خَفْتُمُ شَيقاقَ بَيَّنِهِما ﴾ أي: قبل وقوع الشقاق بالفعل، فيُبعث حكم من أهله يرتضيه، وحكم من أهلها ترتضيه، فيجتمعان معًا لمحاولة الإصلاح والابقاء على بيت الزوجية قائمًا.

وفي قوله تعالى: ﴿وَإِنَّ خَفِّتُمُ ﴾: فالجمهور من العلماء على أن المخاطب الحكام والأمراء.

وأن قوله تعالى: ﴿ إِنْ يُرِيدَا إِصْلاَحًا يُوَفَقُ اللَّهُ بَيَّنَهُما ﴾، أن الضمير عائد على الحكمين في قول ابن عباس وعطاء وغيره وقيل بل الضمير يعود على الزوجين أن يريدا إصلاحًا وصدقًا فيما أخبرا به الحكمين، والحكمان لا يكونان إلا من أهل الرجل والمرأة، إذ هما أعلم بأحوال الزوجين، على أن يكونا من أهل العدالة وحسن النظر والبصر بالفقه، فإن لم يوجد من أهلهما من يصلح لذلك فيرسل من غيرهما عدلين عالمين.

فإذا فشّل التحكيم- الإجراء الأخير- فلا مناص من الطلاق.

على أننا نذكر الزوج بأن المرأة إن كانت كارهة لزوجها ولا تريد العيش معه، فإن كل الوسائل السابقة لن تجدي معها شيئًا، فليتق الله فيها وفي نفسه، وليعمل بقوله تعالى: ﴿ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفَ أَوْ تَسْرِيحُ بِإِحْسَانَ ﴾ [البقرة: ٢٢٩].

الطلاق، الطلاق مشروع بالقرآن والسنة والإجماع. ففي القرآن الكريم قال الله تعالى: ﴿ الطَّلَاقُ مَرْتَان فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفِ أَوَّ تَسَرِيحُ بِإِحْسَانَ ﴾

[البقرة: ٢٢٩].

وفي السنة: عن عصر رضي الله عنه: أن رسول الله 藆 طلق حفصة ثم راجعها.

(صحيح أبي داود وغيره).

وقد جاء لقيط بن صبرة إلى رسول الله يشكو زوجته، فقال: يا رسول الله، إن لي امراة، وإن في لسانها شيئًا - يعني البذاء \* قال: فطلقها إذًا، قال: قلت: يا رسول الله، إن لها صحبة ولي منها ولد قال: فمرها (يقول - عظها)، فإن يك فيها خير فستفعل، ولا تضرب ظعينتك (أي زوجتك) كضرب أمتك. (صحبح الحامع).

وفي الحديث: أن رسول الله من قال: «ثلاث جدهن جد، وهزلهن جد: النكاح، والطلاق، والرجعة». (صحيح أبي داود وغيره).

الإجماع، قال ابن قدامة في المغني: وأجمع الناس على حواز الطلاق.

(فائدة: حديث: •إن أبغض الحلال عند الله الطلاق، حديث ضعيف).

وقد رأينا حرص الإسلام على الأسرة المسلمة واستقرارها، ورأينا الخطوات التي شرعها الله تعالى لرأب الصدع بين الزوجين، إلاً أنه قد لا ينفع كل هذا ولا يجدي لاستفحال الخلاف بين الزوجين، فجعل الله الطلاق وسيلة أخرى أشد وأقوى، لعل الأمور ترجع إلى سابق عهدها.

لذا فقد جعله الله مرات ولم يجعله مرة وأحدة، وامر الرجل ألا يخرج المرأة المطلقة من بيته مادامت في عدتها حتى تنقضي، لعل الغضب يذهب ويفكر الزوجان في هدوء.

قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلُقَتُمُ النَّسَاءَ فَطَلَقُوهُنْ لِعِدِّتهِنْ وَأَحْصُوا الْعِدُّةَ وَاتُقُوا اللَّه رَبَكُمْ لاَ تَحْرِجُ وهُنْ مِنْ بُيُوتِهِنُ وَلاَ يَخْرِجْنَ إِلاَّ أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبْيَنَةٍ وَتَلِّكَ حُدُودُ اللَّهِ وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُود اللَّهِ فَقَدُ ظَلَمَ نَفْسَهُ لاَ تَدْرِي لَعَلْ اللَّه يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا ﴾ [الطلاق: 1].

اي: لعل الزوج يندم على طلاقها، ولعلها تندم على أنها نشرت عن زوجها، فتعود المياه إلى مجاريها مرة ثانية.

#### 00 حكم الطلاق 00

اختلف أهل العلم في حكم الطلاق، فقال بعضهم: الأصل في الطلاق الحرمة ما لم تدع الحاجة إليه، وقال آخرون: إنه مكروه، إن كان بغير حاجة (ولعل ذلك هو الراجح لأنه شعرع الله تعالى والحاجة بالنسبة للرجل قد تكون خفية غير منضبطة).

وفي الحديث قبال رسول الله ﷺ: : إن إبليس يضع عرشه على الماء ثم يبعث سراياه، فادناهم منه منزلة اعظمهم فتنة، يجيء احدهم فيقول: فعلت كذا وكذا، فيقول: ما صنعت شيئًا، قال: ثم يجيء أحدهم فيقول: ما تركته حتى فرقت بينه وبين امراته، فيدنيه منه، ويقول: نعم انت، (رواه مسلم).

فهذا يدل على أن الطلاق محبوب للشيطان ؛ لما يترتب بسببه من فرقة وخلاف وتشتت للأولاد وتضييع لمصالح النكاح.

ولقد ندب النبي 🍲 الأزواج إلى الصبير وعدم التَسرع في الطلاق ومداراة الزوجة.

ولقد طلق ابن عمر رضي الله عنهما امرأة له، فقالت له: هل رأيت مني شيئًا تكرهه ؟ قال: لا، قالت: فلم تطلق المرأة العفيفة المسلمة ؟ قال (عمرو بن دينار): فارتجعها. (رواه سعيد بن منصور وهو صحيح). وقد أجرى العلماء الأحكام التكليفية الخمسة

على الطلاق، على النحو التالي:

الوجوب مثل أن يقع الشقاق بين الزوجين ولا سبيل للإصلاح بينهما، ويرى الحكمان التفريق بينهما.

وكذلك في الإيلاء إذا مضت عليه أربعة أشهر، يقول الله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ يُؤَلُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبِعَةِ أَشْهُرٍ فَإِنْ فَاعُوا فَإِنَّ اللَّهُ غَفُورُ رَحِيمٌ (٢٢٦) وَإِنْ عَزَمُوا الطُلَاقَ فَإِنَّ اللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾

[البقرة: ٢٢٦. ٢٢٢].

ومن ذلك أيضًا ترك المرأة للصلاة، يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: ويجب على الزوج امر زوجته بالصلاة، فإن لم تصلَّ وجب عليه فراقها على الصحيح، (الاختيارات الفقهية).

ومن ذلك أيضًا إن زنت المراة وثبت عليها الزنا، قال الإمام أحمد: لا ينبغي له إمساكها، وذلك لأن فيه نقصًا لدينه ولا يأمن إفسادها لفراشه وإلحاقها به ولدًا ليس هو منه، ولا بأس بعضلها في هذه الحال والتضييق عليها لتفتدي منه. (العني لابن قدامة)

الاستعباب إذا كانت المراة غير مطيعة لربها وزوجها، أو كانت بذيئة اللسان على زوجها وأحمائها وجيرانها، أو خاف أن تحمله على ارتكاب محظور.

ويستحب كذلك إذا رآى أن المرأة متضررة، وشعر منها بضجر، فيكون من باب الإحسان إليها فراقها وإزالة الضرر عنها، وإن كان يحبها، والأولى أن يسعى في إزالة الضرر الذي تضررت بسببه بالموعظة والصبر عليها، فإن وجد أن المصلحة لها في طلاقها طلقها.

Upload by: altawhedmag.com

الإباحة، إذا كانت نفسه لا تريدها، ولم يطق معاشرتها.

الكراهة، إن كان لغير حاجة وبغير سبب يقتضيه مع استقامة الحال، فمن الكفر بنعمة الله أن يقدم الرجل على طلاق امراة لم يقع منها ما يدعوه لطلاقها، ولأنه مزيل للنكاح المشتمل على المصالح المندوب إليها فيكون مكروها.

التحريم، كان يطلقها في الحيض، أو في طهر جامعها فيه، ويسمى هذا طلاق البدعة، وهو مع حرمته وإثم صاحبه، إلاً أنه واقع عند الجمهور.

فالطلاق باعتبار وصفه ينقسم إلى قسمين: سني، وبدعي.

طلاق السنة، وهو الطلاق الموافق لكتاب الله تعالى وسنة رسوله 20 ، وهو أن يطلق زوجته طلقة واحدة في طهر لم يجامعها فيه، ثم يتركها حتى تحيض ثلاث حيضات، وتلك هي العدّة التي أمر الله أن قطلق النساء لها: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَقْتُمُ النَّسَاءَ فَطَلَقُوهُنُ لِعِدْتَهِنُ وَأَحْصُوا الْعِدَةَ ﴾ [الطلاق]. أي طلقوهن مستقبلات لعدتهن، وأحصوا العدة: أي اضبطوها وأكملوها ثلاثة قروء، والمرأة غير المدخول بها (المعقود عليها فقط) لا عدة لها، ويجوز طلاقها في الحيض وفي غير الحيض.

أو أن يطلقها وهي حامل، ففي صحيح مسلم عن ابن عـمر رضي الله عنهما، أنه طلق امرأته وهي حائض، فذكر ذلك عمر للنبي 200 ، فقال: مره فليراجعها، ثم ليطلقها طاهرًا أو حاملاً.

طلاقالبدعة، وهو الطلاق المضالف لكتاب الله تعالى وسنة رسوله عنه، وهو أن يطلق زوجته وهي حائض أو نفساء، أو أن يطلقها في طهر جامعها فيه، أو أن يجمع الطلقات الثلاث بلفظ واحد أو في محلس واحد.

وطلاق البدعة حرام وفاعله أثم، إلاً أن الطلاق واقع عند الأئمة الأربعة وغيرهم، وهذا هو الراجح-والله أعلم (لا مجال لبسط الأدلة هنا فارجع إلى مقالاتي: نظرات على الطلاق في الحيض).

وإذا طلق الرجل زوجته وهي حائض حسبت التطليقة ويؤمر بمراجعتها ويطلقها بعد ذلك إذا شاء لما ثبت في حديث ابن عمر رضي الله عنهما أن

النبي 🐲 قال لعمر: مره فليراجعها.

وقد اختلف أهل العلم هل هذه المراجعة على الوجوب أم على الاستحباب، فيرى جمهور العلماء أنها على الاستحباب، وذهب مالك إلى الوجوب وهو إحدى الروايتين عن أحمد.

#### الحكمة في تشريع الطلاق:

كما رأينا أن الله شرع الطلاق عند استحكام الشقاق واستحالة الوفاق بين الزوجين بوصفه الحل الأمثل بعد أن تقطعت كل أسباب المودة والرحمة فكان هذا التشريع الحكيم موافقًا لواقع الناس وحاجاتهم، وهو والذي نفسي بيده لمن محاسن الدين الإسلامي، فما من صغيرة ولا كبيرة يحتاجها الناس إلا شملها هذا التشريع، فإذا قصرت الزوجة في حق زوجها أباح له الإسلام وعظها وهجرها وضربها ضربًا غير مبرًح، فإذا ما احتدم النزاع كان وضربها على الأسرة ووقاية للمجتمع من العواقب التى قد تترتب على الشقاق بينهما.

قال تعالى: ﴿ وَإِنْ يَتَفَرَّقَا يُغُنِ اللَّهُ كُلاً مِنْ سَعَتِهِ وَكَانَ اللَّهُ وَاسِعًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ١٣٠].

يقول الشيخ أحمد شاكر – رحمه الله –: تشريع تقطعت دونه أعناق الأمم قبل الإسلام وبعده، وها أنت ذا ترى الأمم العظيمة التي تزعم لنفسها المدنية ويزعمها لها الناس، تحاول إصلاح نظام الأسرة، وتشريع القوانين للطلاق، فلا تصل إلى شيء معقول، بل هي تتخبط في الظلمات وتاتي بالبلايا والمضحكات.

وذلك أنها تصدر في تشريعها عن العقل الإنساني القاصر. (نظام الطلاق في الإسلام).

فتشريع الطلاق من محاسن شرع الله تعالى-وتخيل كم كان سيكون من الفساد والفاحشة لو أن الله تعالى لم يشرع الطلاق، مع استفحال البغضاء والنفور بين الزوجين.

وللحديث بقصية إن شاء الله تعالى.





إعداد/د.محمود المراكبي

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فقد شاهدت حلقة للأستاذ/ جمال البنا عن حد الردة، والأستاذ/ جمال البنا يجاهر دائما بإنكار السنة النبوية، ويشرد به فكره إلى نتائج خارجة عما عليه الأمة، لذلك تجده ضيفا دائما على الصحف الصفراء والقنوات الفضائية لأنه ينشر الغريب والمثير، الأمر الذي يناسب رغبة تلك الصحف والقنوات في استقطاب المساهدين، وهذا خطا يحتاج إلى تصحيح، فالمفروض ان تختار وهذا خطا يحتاج إلى تصحيح، فالمفروض ان تختار القنوات الفضائية من العلماء العدول، وتبتعد عن أمثاله من أصحاب الأهواء والنزعات الغريبة فيكفينا ما نحن فيه من بلبلة وفتن.

وقد غابت الأدلة في حلقته عن حد الردة، وفرضت القناعات الشخصية والأهواء المريضة توجهاتها على الحوار، وضربت عرض الحائط بالأدلة والبراهين، وظهر في حلقته على أنه ليس في السنة دليل على حد الردة، وأنه لم يطبق في عهد النبي 😻 ولا في عهد أصحابه الكرام، وهذا شيء عجيب، فالأدلة من السنة أكثر من أن تغيب عن أذهان الضيوف. كما أن المشكلة في هذه الحلقات أنها ليست على الهواء مباشرة وإنما هي تذاع بعد تسجيلها بعدة أيام، ولو أنك جربت معاناة الاتصال بأى قناة فضائية للمشاركة في أي برنامج يذاع مساشرة لعرفت أن رؤية الغول والعنقاء أيسر من تحقيق الاتصال المطلوب، فهناك حلقة من نفس البرنامج وعلى نفس القناة وكانت تناقش قضية التصوف، وتاهت الحقائق بين الضيوف، وقد حاولت جاهدا المشاركة دون جدوى.

من المهم أن ندرك أن اكتمال هذا الدين يوم حجبة الوداع قام على أسباس الإيمان والاتباع للكتاب والسنة، وما كان عليه فهم الصحابة والسلف الصالح لهما، فإذا ثبت وصح بالنقل الصحيح قضاء الله ورسوله في المرتد، يكون فتح الكلام في الموضوع من حديد خروحا عن نصوص الدين الكامل، فماذا بعد الحق إلا الضيلال المين، والمسلم يتساءل ما الذي يحدث هذه الأيام؟ كل الثوابت التي استقرت الأمة عليها من قرون، لماذا يعاد فتحها الدوم من جديد، هل نشجع المارقين عن الدين للكفر بالإسلام، أم نروج لمفاهيم الاستخراب الذي تصدره الولايات المتحدة، بدعوى رعايتهم للحريات الشخصية، هدفهم إزاحة المسلمين عن دينهم وعقيدتهم، ويستعملون عملاء علمانيين مفتونين بالحضارة الغربية، في إنكار ثوابت الدين تارة، أو الكراهية للإسلام كله، فتصبح قضايا ختان الإناث هي قضية الساعة، ويسارع ترزية التشريعات بتفصيل القوانين المجرَّمة لمن يريد أن يطبق هذه السنة على بناته، فتراهم ينكصون عن مبدأ الحرية الذي ينادون به ليل نهار، ويفرضون علينا بقوة القانون ما أملته عليهم الولايات المتحدة الأمريكية، وهم اليوم يريدون أن يسمحوا للشيعة والبهائية والقديانية وكل الفرق الضالة أن يكون لها اعتراف، وأن تقام لها المساحد والمعايد، والاعتراف بفرقهم في البطاقات القومية، مع إفساح المجال لحملات التبشير النشطة وسط المسلمين، فيجدوا حد الردة سيفا على رقابهم، فيظهر أمثال الأستاذ/ جمال البنا ببدعة إنكار

التوحيد ذوالحجة ١٤٢٨ ه

السنة، ولم يعلمــوا أن النبي وأصـحـابه وسلف الامة قد طبقوا الحد، وها هي الادلة على ذلك.

أولا: الرسول يطبق حد الردة: فقد روى: أنَّ نَاسًا مِنْ عُرَيْنَةَ قَدِمُوا الْمُدِينَةَ فَاجْتَوَوْهَا، فَبَعَتْهُمْ رَسُولُ اللهِ 😻 في إبل الصَّدقَة، فَقَالَ: • اشْرَبُوا أَنُو الَها وَ الْبَانَهَا ﴾، فقَتَلُوا رَاعِي رَسُولِ اللَّهِ 🐲 ، وَاسْتَاقُوا الإِبِلَ، وَارْتَدُوا عَنِ الإِسْلَامِ، فَأَتِي النَّبِيُّ المعمَّ، فَقَطَعَ أَيْدِيَهُمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ حَالَف، وسَمَرَ أَعْنُنَهُمْ، وَالْقَاهُمُ بِالحَرْةِ قَالَ أَنْسُ: قَدْ كُنْتُ ارى احدهم بكدم الأرض بفبه حتى ماتوا، وحدَثنى مُحَمّدُ بْنُ سِيرِينَ، أَنْ هَذَا قَبْلَ أَنْ تُنْزَلَ الحُدُودُ. يقول ابن القيم في زاد المعاد: إن النبي سمل أعينهم لما سملوا عن الراعي، والنبي 📽 قطع أندبهم وأرجلهم حبدا لله على حبرابهم وإفسادهم، فقد تلقوا استضافة النبى لهم بالحجود والنكران، وسرقوا إيله واستاقوها إلى دبارهم، ولما كغروا بعد إسلامهم، تركهم في الشمس حتى ماتوا، وقد ظهر أن القصة محكمة، ليست منسوخة، وإن كانت قبل أن تنزل الحدود، والحدود قد نزلت بتقريرها لا إبطالها، وجعلت الحد القتل بالسيف.

#### ثانيا: الصحابة يطبقون حد الردة:

الصديق يقيم حد الردة: فقد قتل أبو بكر الصديق رضي الله عنه امرأة ارتدت بعد إسلامها يقال لها أم قرفة(1)، وعند البيهقي أن أبا بكر استتابها فلم تتب فقتلها مثلة.

عمر بن الخطاب يأمر بالاستتابة ثلاثا قبل إقامة حد الردة:فقد قيل له: رجل كفر بعد إسلامه، قال: ما فعلتم به، قالوا: قريناه فضربنا عنقه، قال: فهلا حبستموه ثلاثا،وأطعمتموه كل يوم رغيفا، واستتبتموه لعله يتوب، ويراجع أمر الله، (٢)

معاذ بن جبل وأبو موسى الأشعري يطبقان حد الردة: ورد في الحديث الصحيح عنّ أبي بُرُدَة، عنَّ أبي مُوسَى، أنَّ رَجُلاً أَسَلَمَ، ثَمَ تَهُودُ، فأَتَى مُعَادُ بَنْ جَبل وَهُوَ عَنْد أبي مُوسَى، فقال: ما لهذا ، قال: • أَسِّلَم ثُمَ تَهَودُ، قَال: لا أَجَلسُ حتَى اقْتَلَه قضاء الله ورسُوله (\*) إن معاذ بن جبل، وأبا موسى الأسعري يطبقان القتل كحد للردة في اليمن على رجل يهودي أسلم ثم ارتد، ولا مجال لمتنطع أن يصرف هذه الرواية عن مضمونها، وانظر إلى قوله قضاء الله ورسوله، لتعلم استقرار حد الردة في قلوب أصحاب النبي عُ

يطبقان حد الردة: إن قوما من أتباع عبد الله بن سببا رّعموا أن علي بن أبي طالب هو الله، فلما بلغه ذلك جمعهم واستتابهم ثلاثا ثم حفر لهم واوقد في الحفرة نارا ليخوفهم حتى يرجعوا عن كفرهم، فلما أبوا حرقهم وألقاهم فيها، والقصة يرويها البخاري في صحيحه فلما بلَغَ البَّن عَبَّاس ذلك، فَقَالَ: لَوْ كُنْتُ أَنَا لَمُ أُحُرُقُهُمُ لأَنُ النَّبِي هُ أَقَالَ النَّـي فَ: ، مَنْ مَدَلَ دِينَهُ فَاقَتْلُوهُ .

إن ابن عباس أقر عليا على قتلهم ولكنه توقف في حرقهم بالنار لأن النار لا يعذب بها إلا الله. ولما عرف علي تعليق ابن عباس قال: وَيْحَ ابْنِ أُمَّ الْفَضْلُ، إِنَّهُ لَعَوْاصُ عَلَى الْهَنَاتِ، وأقر بانه أخطأ بحرقهم.

أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ فِي آخَرِ خُطْبَةٍ خَطَبَهَا: ١ إِنُّ هَذِهِ الْقَـرْيَةَ، يَعْنِي الْدِينَةَ، لأَ يَصَلُّحُ فَـيَهَا مَلْتَانِ، فَأَيُّمَا نَصَرَانِيُّ أَسْلَمَ ثُمُ تَنَصُرَ، فَاضَرِبُوا عُنُقَهُ

وفي حديث مشهور قارب حد التواتر رواه ثمانية من الصحابة: أبو هريرة، وعلى بن أبى طالب، وابن عباس، ومعاذ بن جبل، ومعاوية بن حيدة الأنصاري، وعبد الله بن عمر، والحسن بن على بن أبى طالب، وزيد بن أسلم، وأرسله الحسن البصري، وورد ١٠٤ مرة في مصادر الحديث الشريف وفق استقصاء برنامج جوامع الكلم، وهو أول جمع حقيقي للسنة المطهرة، يقول النبي 🈻 : «مَنْ بَدَلَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ»، وفي رواية: «من رجع عن دينه فاقتلوم»، وفي لفظ: من ارتد عن دينه فاقتلوه»، وفي لفظ من بدل دينه فاقتلوه، هكذا جاءت النصوص بلا أي قيد أو شيرط، وليس كما أوردتم أن حد المرتد قيدته روايات أخرى اشترطت: محاربة المرتد للمسلمين، فخصصتم الحد ولا يوجد في نصبوص الأحاديث هذا التخصيص الذي دار حوله النقاش في حلقة الوسطية.

**ثالثا: اثار التابعين حول الردة:** خصص الإمام البخاري كتابا في صحيحه سماه استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، وكذا صنع كثير من مصنفي مصادر الحديث، ومنهم من ذكر حد الردة في كتاب الحدود، فالأمر مستقر طوال القرون الثلاثة الأولى التي سماها النبي خير القرون. كما كثرت أقوال التابعين عن حد المرتد، ولا خلاف بينهم على قتل الرجل المرتد، والخلاف بينهم حول المراة المرتدة، ومنقل جملة من أثار أعلام التابعين حول حد الردة، ومنها:

٤ التوحيية العدد ٢٢ السنة السادسة والتلاشون

عن طاوس قال: لا يقبِل منه دون دمه، الذي يرجع عن دينا (1).

عن إبراهيم النضعي في المرتد قال: يستتاب، فإن تاب ترك، وإن أبى قتل(<sup>0</sup>).

عن ابن شبهاب الزهري آنه قال: يدعى إلى الإسلام ثلاث مرات، فإن أبى ضربت عنقه (٦) عن عطاء قال في الإنسان يكفر بعد إسلامه، يدعى إلى الإسلام، فإن أبى قتل (٧).

عن ابن جريح أنه قال: أخبرني عمرو بن دينار في الرجل يكفر بعد إيمانه، قال: سمعت عبيد بن عمير يقول: يقتل(٨).

#### رابعا: حكم الردة في المذاهب الأربعة

مذهب الأحناف: يقول القاشاني في بدائع الصنائع: • منْهُا - أي من أحكام المرتد- إبَاحَةُ ذميه إذا كَانَ رَجْلًا، حُراً كَانَ أَوْ عَبْدًا ؛ لِسُقُوطِ عصَمته بالرُدَة قالَ النبيُّ عنه (مَنْ بَدَلَ دينَهُ فَاقْتُلُوهُ ﴾ وَكَذَا الْعَرَبُ لمَّا أَرْتَدُتْ بَعْدَ وَفَاةِ رَسُولِ الله عنه أَجْمعَتْ الصّحابَةُ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمٌ على قَتْلَهُمْ - بدائع الصنائع ١٥ / ٢١٢ .

مذهب المالكية: قال ابن عبد البر في الكافي في فقه أهل المدينة: ،حكم المرتد ظاهرا، وحكم من أسر الكفر، أو جحد فرضا مجتمعا عليه، أو أبى من أدائه أو سحر، وكل من أعلن الانتقال عن الإسلام إلى غيره من سائر الأديان كلها طوعًا من غير إكراه، وجب قتله بضرب عنقه. –

الكافي ٢ / ٢١٠, مذهب الشافعية: قال الإمام النووي في المجموع شرح المهذب: «إذا ارتد الرجل وجب

قتله، سواء كان حرا أو عبدا، لقوله على (لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث، رجل كفر بعد إسلامه، أو زنى بعد إحصان، أو قتل نفسا بغير نفس)، ثم قال: وقد انعقد الاجماع على قتل المرتد، وأن أرتدت أمرأة حرة أو أمة وجب قتلها، وبه قال أبو بكر الصديق رضى الله عنه والحسن والزهرى والأوزاعي، والليث ومالك وأحمد وإسحاق المجموع شرح المهذب ١٩ /٢٢٨ .

مذهب الحنابلة:قال ابن قدامة في المغني: وَأَجَّمَعَ أَهَّلُ الْعِلَّمِ عَلَى وُجُوبٍ قَتَّلَ الْمُرَّتَّةِ. وَرُوي ذَلِكَ عَنَّ أَبِي بَكَرٍ، وَعَمَرَ وَعَضَّمَانٍ، وَعَلَيٍّ، وَمُعَاذٍ، وَأَبِي مُوسَى، وَابْنِ عَبَّاسٍ، وَخَالِدٍ، وَعَيْرِهِمْ، وَلَمْ يُنْكَرُ ذَلِكَ، فَكَانَ إِجْمَاعًا ..

المغني مع الشرح الكبير ٩ / ١٦ . ونكتفي بهذا القدر خشية الإطالة بعد أن أشبتنا حد الردة من فعل النبي وأصبحابه ثم التابعين رضوان الله عليهم أجمعين، ويهذا

يظهر أن السبعي إلى رضبا دول الغرب على حساب ثوابت الدين، أمر لا يقدم عليه إلا أعوان الظلمة وأتباع الشبياطين، إن الإسبلام لا يرغم أحدا على الدخول فيه لقوله تعالى: لا إكراه في الدين، وليس معنى هذا ترك الباب مفتوحا أمام اللاهين والعادثين، يدخلون البوم وتخرجون غدا، إن الحدود في الإسلام تقيد اللذة، فالزاني والزائية يتمتعان بالمتعة الحرام، والرجم قيد لحريتهما من العبث بمحارم الله، وقطع يد السارق، نكالا عندما أطال بديه ومدهما إلى مال غيره، فحريتة في سرقة مال غيره، تجعل الإسلام يقطع بده، ولا أحد يقول إن حرية السبارق مسلوبة، وحب للمال يقيده الإسلام،وعندما حارب الصيديق مانعي الزكاة، وهي ركن من أركان الإسلام، أفيترك الإسلام من يهدم ركنه الأول وهو شبهادة التوحيد بلا قصباص، فلا نامت أعن الخدثاء أصحاب الأهواء،

والله ولي التوفيق.

#### الهوامش

 أخرجه الدارقطني في سننه ٢٨١١ ، والبهقي في سننه الصغير ١٤٥٠، وفي السنن الكبرى حديث ١٥٥٣١، الأموال للقاسم بن سلام حديث ٤١٨ ، وكتاب المحاربة من موطا ابن وهب حديث ٢٣.

٢ - آخرجه الشافعي في الأم حديث ٤٤٣

٣- أخرج البخاري في كتاب الأحكام من صحيحه حديث رقم ٦٦٥٣، وابن حزم بإسناد حسن رجاله تقات في المحلى بالآثار حديث ١٤٩٤، والنسائي بإسناد حسن رجاله ثقات في السنن الصغرى حديث رقم ٤٠٢٢

ا - مصنف عبد الرزاق حديث ١٨٠٨٨، وطاوس بن كيسان كما قال عنه أبو سعد السمعاني: حجة باتفاق، وقال عنه أبو حاتم بن حيان اليستي: من عياد أهل اليمن، ومن فقهائهم ومن سادات التابعين، وقال عنه النووي: اتفقوا على جلالته وفضيلته، ووفور علمه، وصلاحه، وحفظه، وتثبته

٥- مصنف ابن أبي شيبة ٢٨٤١٠، وإبراهيم النخعي ثقة باتفاق

1 - مصنف ابن آبي شيبة حديث رقم ٢٨٤١٢ ، وابن شهاب الزهري إمام محدث معروف، قال عنه ابن حجر العسقلاني في التقريب: الفقيه الحافظ متفق على جلالته وإتقائه

٧ - مصنف ابن ابي شيبة حديث رقم ٢٨٤١٣، واما عطاء فهو بن ابي رباح أسلم، قبال عنه ابو حباتم بن حبان البستي: كان من سادات التابعين فقها وعلما وورعا وفضلا، وقال عنه الذهبي: ثبت رضي حجة إمام كبير الشان

٨- مصنف ابن ابي شيبة ٢٣ ٢٨٤، وكان شعبة بن الحجاج بن الورد احد أعلام المحدثين لا يقدم على عمرو ابن دينار أحدا، يعني في الثبت، ومرة: لم أر مثله، وكان ابن شهاب الزهري يقول: ما رايت شيخا أنص للحديث الجيد منه.

التوحيجة ١٤٢٨ هـ

فلقد فرض الله علينا الحج وجعله من أركان دينه الإسلام الذي ارتضام للناس دينًا، وجعل في هذه الشعيرة الأسرار والعبر، والدروس والحكم، والتربية والتزكية، والفوائد الممتعة، والأداب النافعة، والوصايا الجامعة، والمواقف الرائعة، فالحج هو تلك الرحلة الفريدة في عالم الأسفار والرحلات، ينتقل فيها المسلم بقلبه وبدنه وماله إلى البلد الأمين لمناجاة رب العالمين، ونيل المغفرة والتوبة من ولي الصالحين رب الخلائق أجمعين، رب السماوات ورب الأرض ورب العرش الكريم.

فما أروعها من رحلة، وما أعظمه من منظر يأخذ بالألباب. أخي... أختي: هل شممتم عبيرًا أزكى من غبار المحرمين ؟ هل رأيتم لباسًا قط أجلَ من لباس الحجاج والمعتمرين ؟ هل رأيتم رؤوسًا أعز وأكرم من رؤوس المحلقين والمقصَّرين ؟ هل مر بكم ركب أشرف من ركب الطائفين ؟ هل هزكم صوت أطرب وأروع من تلبية الملبين وأذين التائبين وتأوه الخاشعين، ومناجاة المنكسرين ؟

يا لجلال الموقف وروعة اللقاء، وعظمة الخُطى في القدوم على الحي القيوم، وهي راغبة في توبة مقبولة ورجعة إلى الله موصولة، وجنة مأمولة، بعد مغفرة لذنوب قد سلفت، وخطايا أحاطت.

جاء وفد الحجيج في موقف بهيج يعلن البراءة من الشرك وأهله، ومن دماء سنُفكت، وأموال حُرِّمَتَّ، وتُرَحَّب بافضل ما قال النبيون: «لا إله إلا الله»، وتكبر مع أغلى دم وأزكاه، دم أريق في سبيل الله، وقد عادت الذكريات لوفد الحجيج بإمامهم الذي يأخذون عنه مناسكهم، وكأنهم ينظرون إليه، صلوات ربي وسلامه عليه، وهو يتقدم ذلك الجمع الغفير، وقد أنار الله به الأفكار، ووضع به الأصار، وغسل به الأثام والأوزار، إنه النبي وأفضل قدم سعت لله وطافت، وأعذب ثغر نطقت شفاهه وكبرت وافضل قدم سعت لله وطافت، وأعذب ثغر نطقت شفاهه وكبرت المسطفى المختار، أطهر نفس أحرمت، وأزكى روح هتفت، وافضل قدم سعت لله وطافت، وأعذب ثغر نطقت شفاهه وكبرت مظاهر التقوى للرب القوي القاهر، بعبارات ناصعة... لبيك مظاهر التقوى للرب القوي القاهر، بعبارات ناصعة... لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والمك، لا شريك لك.

#### ٥٥ المسلم في الحج ٥٥

أخي المسلم... أخي المربي، أخي راعي البيت المسلم، كن في حجك لله خاضعًا، بنبيك مقتديًا وسامعًا وطائعًا، أما سمعت النبي في وهو يقول: «خذوا عنى مناسككم». (رواه مسلم)، ويقول في : «خذوا عني، خذوا عني». (رواه مسلم). ويقول في:

التوحيح العدد ٢٣٢ الستة السادسة والثلاثون

Rugglonde

لاسل

إعداد/ جمال عبدالرحمز

الحمد لله الذى أرسل إلينا خير

رسله، وانزل علينا خير كُتبه، وشرع

لنا فيه أفضل شرائع دينه، وحعلنا

من خسر أملة أخرجت للناس، فله

الحمد في الأولى والآخرة، وله الحكم

واليه يرجعون.

و بعد:

0.

التركوني ما تركتكم، فإذا حدثتكم فخذوا عني، فإنما هلك من كان قبلكم بكثرة سوالهم واختلافهم على أنبيائهم.

(رواه الترمذي، وصححه الألباني).

فلعلك يا أخي بعنايتك بالخضوع والإذعان والتسليم والامتثال والاستقامة، وترك الجدال تنال من الله يوم القيامة شرف الرؤية: ﴿ لِلَّذِينَ وَالرَيادة: رؤية الله عز وجل، كما تنال مع رسول الله في الصحبة، قال ابن مسعود رضي الله عنه: اللهم إني أسالك إيمانًا لا يرتد، ونعيمًا لا ينفد، ومرافقة النبي محمد، في أعلى غرف الجنة، جنة الخلد، (مسند أحمد، صحيح بشواهده).

أخي المسلم: تذكر وأنت في حجك يوم أتم الله تعالى على المؤمنين نعمته، وأكمل لهم دينهم، وأنزل الآية التي تدل على ذلك: ﴿ الْيَـوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ علَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسْلَامَ دينًا ﴾ [المائدة: ٣]، قال عمر رضى الله عنه: إنى لأعلم أي مكان أنزلت؛ أنزلت ورسول الله في واقف بعرفة يوم جمعة.

(رواه البخاري في صحيحه). وفي مصنف ابن أبي شيبة عن وكيع قال: لما نزلت هذه الآية: ﴿ الْيَـوَمُ أَخْمَلْتُ لَكُمْ بِينَكُمْ.. ﴾ يوم الحج الأكبر، فبكى عمر، فقال رسول الله نه: ما يبكيك»، قال: يا رسول الله، أبكاني أنا كنا في زيادة من ديننا، فاما إذ كمل فإنه لم يكمل قط شيء إلا نقص، قال: «صدقت». (جـ٧/٢٤٤٨).

يا لنفس عمر رضي الله عنه، نفس مومنة تكاد تستشف الحقائق من وراء الحجب، ويتعجب الحبيب في من فقه عمر رضي الله عنه وفهمه الصائب فيجيبه في إعجاب وإكبار واعتراف: مصدقت. صدق رسول الله في، وصدق ولي الله عمر رضي الله عنه، مد ذلك النقص الذي لا يعوف النقص وفاة صاحب الرسال في، فقد مات النبي في بع

قال ابن جرير رحمه الله.

أخي الحاج: كن رحيمًا بأهلك، إن كانت بصحبتك في الحج، طيَّب خاطرها وأحسن صحبتها، وأكرم رفقتها، فقد حجت أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها مع سيد البشر خ، وفجاة جاءت تبكي وتنحدر دموعها على خديها حزنًا على فوات العمرة التي فاتتها بسبب ما اعتراها مما كتب الله على بنات آدم من الحيض الذي عاقها عن الطواف بالبيت، فيأبى في إلا أن يجبر خاطرها ويطيب قلبها حتى ترجع من الحج مسرورة، فيأمر أخاها عبد الرحمن أن يذهب بها إلى التنعيم، فتهل من هنالك بعمرة، وهذا من حرصها وحبها للطاعة، فقد شق عليها أن يرجع الناس بعمرة وحج، وترجع هي بحج فقط، رضي الله عنها.

#### ٥٥ المرأة المسلمة في الحج ٥٥

كم للمرأة المسلمة من موقف في الحج لها فيه ذكرى، وكم من مقام لها فيه معنى، هل السعى بين الصفا والمروة إلا ذكرى من ذكريات أمنا هاجر عليها السلام وهل فاض ماء زمزم إلا بفيض من إيمانها ودعائها وندائها واستشرافها لتروي عطشها وعطش ابنهاءيا من قصدت السبت الحرام لأداء ركن من أركان الإسلام، أما طاف بخسالك وعقلك وأنت تطئين بقدمك ثرى مكة، الصورة المشرقة للمرأة المؤمنة الواثقة بربها- هاجر التي جاء بها إبراهيم ومعها ابنها إسماعيل، وأسكنها بواد غير ذي زرع عند بيت الله الحـرام، وهي ترضع ولدها، وليس بمكة يومئذ أحد، ولا ماء، فوضعهما إبراهيم هنالك، ووضع عندهما جرابًا فيه تمر، وسقاءً فيه ماء، ثم قفى منطلقًا وتركهما، وهي تتبعه وتقول له: يا إبراهيم ؛ أين تذهب وتتركنا بهذا الوادي الذي ليس به إنس ولا شيء " وأعادت عليه ذلك مرارًا وهو لا يلتفت إليها، فقالت: يا إبراهيم ؛ آلله أمرك بهذا ؟ قال: نعم، فقالت كلمتها الرائعة الخالدة الناصعة: إذا لا يضبُّعنا. فهل رأيت اختنا المؤمنة قوة الإنمان وقوة الثقة بالله والاعتصام به والتوكل عليه والتسليم له unclip ?

أما طاف بخيالك أيتها المسلمة صورة

التوحيد ذوالحجة ١٤٢٨ ه

01

مشرقة لأمك أم المؤمنين خديجة رضي الله عنها وهي تتابع في لهفة وشوق مسيرة الدعوة وثمرات الرسالة وأما تراعت أمام ناظريك لمحة ممتعة لأسماء بنت أبي بكر الصديق رضي الله عنها ذات النطاقين التي كانت تقطع المسافات الطويلة في وهج الشمس والظهيرة تحت لهيب الشمس المحرقة حاملة الزاد من بطن مكة إلى غار ثور حيث ياوي رسول الله في وأبوها أبو بكر الصديق، وقد أرادت أن تربط الزاد لهما فلم تجد ما تربطه به، فشقت نطاقها نصفين لتربط الزاد بنصف، وتنتطق بالنصف الآخر، فسميت بذلك ذات النطاقين، تلك المرأة التي أسهمت في نصرة الحق وفي إتمام خطة الهجرة، رضي الله عنها وأرضاها.

اختاه: أما تذكرت وأنت بخدمة الحج أمك-ام المؤمنين- عائشة رضي الله عنها حين قدمت مع رسول الله 👛 في حجة الوداع وهي تخبر أنها كانت مع أخواتها من المؤمنات الصحابيات المحرمات مكشفن وجوههن إحرامًا، فإذا مر بهن الركبان والرجال الأجانب أسدلن الأغطية على وحوههن الأما تذكرت ذلك فسرت على نهجها وفعلت فعلها؟ فإنك لا ترضين لنفسك أن تأتى للحج للبحث عن المغفرة فتكونى عونا لإبليس على فتنة المؤمنين وإغواء المصرمين بإظهار محاسبتك ومفاتتك أمام المسلمين، فتبوئى بالإثم العظيم، ويعود الناس يذنوب مغفورة، وأعمال مشكورة وترجعين أنت أثمة مازورة، ومعاذ الله فانت لا ترضين ولا نرضى لك ذلك، فانت أبعد وأعقل عن هذه التصرفات الخاطئة، أنت من المحتشمات الحييات العفيفات.

> أختام المربية: لا مانع من اصطحاب بعض أطفالك للحج إذا دعت الحاجة إلى ذلك، فقد ذكر ابن عباس رضى الله عنهما أن امرأة خرجت حاجة رفعت صبيًا لها فقالت: يا رسول الله ؛



أجرء. (مسلم). وفي رواية لأبي داود عنه قبال: كان رسول الله من بالروحاء فلقي ركبًا فسلم عليهم فقال: من القوم وفقالوا: المسلمون، فقالوا: من أنتم وقالوا: رسول الله من ففزعت امرأة فاخذت بعضد صبي فأخرجته من مَحَفَّتها (هودجها)، فقالت: يا رسول الله؛ هل لهذا حج<sup>9</sup> قال: انعم، ولك أجرء. (صحيح).

#### ٥٥ شباب المسلمين في الحج ٥٠

كثير من الناس يؤجل فريضة الحج حتى يشيب، فليس مناسًا في تقديره أن يحج وهو صغير، هذا إذا كان في نيته الحج أصلاً، وإن كادتٍ هذه النماذج أن تنقرض، لكن بقي منها بقية.

لكننا نرى شباب السلف رضوان الله عليهم يعتنون بذلك في شبابهم فيسارع أحدهم إلى أداء ذلك الركن العظيم وهو في شبابه وقوته.

عن سالم عن أبيه رضي الله عنه قال: جاء غلام إلى النبي في فقال: إني أريد هذه الناحية ؛ الحج، قال: فمشى معه رسول الله في، قال: «يا غلام ؛ زودك الله التقوى، ووجهك في الخير، وكفاك الهم، فلما رجع الغلام سلم على النبي فوفع النبي في رأسه إليه وقال: يا غلام، قُبِل حجك، وكُفَر ذنبك، وأخلف نفقتك».

(رواه ابن خزيمة في صحيحه، والترمذي ٣٤٤٤/٥، وقال: حديث حسن غريب).

وفي رواية عند الترمذي عن أنس رضي الله عنه أن النبي 🐲 جاءه رجل وقال: يا رسول الله ؛ إني أريد سفرًا فزودني فقال 🐲 «زودك الله التقوى وغفر ذنبك، ويسرُ لك الخير حيثما كنت». (صحيح الجامع: ح٣٥٧٩).

أنس الظفري، قدم النبي للدينة وهو ابن أسبوعين، فمسح رأسه وحج به حجة الوداع وهو ابن عشر سنين. (معرفة الثقات ٢٩٧/٢). فـاللهم ارزقنا حج بيتك الحرام، والحمد لله رب العالمين.

وكذا فإن محمد بن

٥٢ التوجيح العدد ٢٣٢ الستة السادسة والتلادون

تحذير الداعية من القصص الواهية الحلفة الناسعة والثمانون

قصة مقتر اه

علی موسی

اعداد / على حشيش



نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة الوعاظ والقصاص الذين لا دراية لهم بمنهج أهل السنة والجماعة. وغرهم أنها موجودة في بعض كتب السنة.

#### ٥٥ أولا المتن ٥٥

رُوي عن جابر رضي الله عنه عن النبي الله قال: الما كلَّم الله موسى يوم الطور كلمه بغير الكلام الذي كلمه به يوم ناداه، قال له موسى: يا رب هذا كلامك الذي كلمتني به يوم ناديتني وقال: يا موسى، لا، إنما كلمتك بقوة عشرة آلاف لسان ولي قوة الألسنة كلها، وأنا أقوى من ذلك، فلما رجع موسى إلى بني إسرائيل قالوا: يا موسى صف لنا كلام الرحمن وقال: سبحان الله، ومن يطيق ذلك وقالوا: فشبهه لنا وقال: الم تروا إلى أصوات الصواعق حين تقبل في أحلى حلاوة سمعتموه فإنه قريب منه وليس به.

#### ٥٥ ثانيا التخريج ٥٥

أَخْرَجِهُ الإمام البِيهِقَي في الأسماء والصفات باب قول الله عز وجل: ﴿قُلْ آَيَّ شَيْءٍ أَكْبَرُ شَهَادَةً قُلِ اللَّهُ شَهِ بِدُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمُ وَأُوحِي إِلَيُّ هَذَا الْقُـرَّانُ لأُنْذِرَكُمْ بِهِ وَمَنْ بَلَغَ ﴾ الأنعام: ١٩.

وهو الحديث الثامن في الباب (ص٤٠٩) حيث قال البيهقي: أخبرنا أبو محمد عبد الله بن يحيى بن عبد الجبار ببغداد أنا إسماعيل بن محمد الصفار نا سعدان بن نصر نا على بن عاصم ح. وأخبرنا أبو عبد الله الحافظ وأبو بكر أحمد بن الحسن القاضي. قالانا أبو العباس محمد بن يعقوب نا يحيى بن أبي طالب أنا علي بن عاصم أنا الفضل بن عيسى نا محمد بن المنكدر نا جابر بن عبد الله عن رسول الله هه به.

وأخرجه ابن الجوزي في «الموضوعات» (١١٣/١) من طريق علي بن عناصم عن الفضل بن عنيسى الرقاشي قال حدثني محمد بن المنكدر قال: حدثنا جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله 🎉 به.

ومن نفس الطريق أخرجه البزار كما في اكشف الأستار» ا(٣٢٥٣)، ومجمع الزوائد (٢٠٤/٨). و**1 ثالثًا التحقيق 10** 

القصبة واهية والحديث الذي وردت به لا يصبح وعلته الفضل بن عيسى الرقاشي.

١- قـال ابن حـبان في «المجروحين» (٢١٠/٢):
 «الفضل بن عيسى الرقاشي: كنيته أبو عيس وهو ابن

أخت يزيد الرقباشي، وكنان شال المعتسمير بن سليمان من أهل البصرة يروي عن الحسن ويزيد داعية إلى القدر، وكان يقص بالبصرة ممن يروي المناكير عن المشاهير، سمعت الحنبلي يقول: سمعت أحمد بن رُهير يقول: سالت يحيى بن معين عن القضل الرقاشي يروي عن محمد بن المنكر فقال: كان قاصاً رجل سُوء، فقلت: فحديثه ٥ فقال: لا يسال عن القدري الخبيث، اه.

٢- قبال العقيلي في الضعفاء الكبير (١٤٩٠/٤٤٢/٣):

۱- حدثنا محمد بن أيوب حدثنا موسى بن إسماعيل قال: سمعت سلام بن أبي مطيع قال: لو أن الفضل بن عيسى الرقاشي ولد أخرس كان خبرًا له.

ب- حدثنا زكريا بن يحيى حدثنا محمد بن المثنى قال: ما سمعت يحيى ولا عبد الرحمن يحدثان عن الفضل بن عيسى الرقاشي شيئًا.

ج- حدثنا محمد حدثنا عياس قال: سمعت يحيى قال: الفضل الرقاشي رجل سوء قدري. د- حدثنا عبد الله قال: قيل لابي: الفضل بن

عيسى الرقاشي ؟ قال: ضعيف، اهـ. ٣- قال الإمام ابن عدى في الكامل، (١٣/٦)

١- كان ارضام ابن عدي في العامل (١/ ١٠) (١٥٩٩/١): القضل بن عيسى الرقاشي بصيري خال المعتمر:

أ- حدثنا محمد بن أحمد بن حماد حدثني عبد الله سئل أبي عن الفضل بن عيسى الرقاشي فقال: ضعيف. قيل له: فيزيد الرقاشي قال: كان شعبة يشبهه بأبان بن أبي عياش.

ب سمعت ابن حماد يقول: قال البخاري: فضل بن عيسى أبو عيسى الرقاشي خال معتمر عن عمه بزيد والحسن قال عبد الله بن محمد عن ابن عيينة: قال: كان يرى القدر وليس أهلاً أن دروى عنه.

ج- وقال موسى بن إسماعيل: سمعت سلام بن أبي مطيع يقول: لو أن فضلاً الرقاشي ولد أخـرس كــان خـيـرًا له من أن يتكلم يُعـدُ في البصريين.

د- ثم أخرج له أحاديث مناكير ثم قال: والفضل بن عيسى غير ما ذكرت من الحديث. والضعف بين على ما يرويه. اه.

٤- وأورده الإمسام الذهبي في الميسزان (٣٩٦/٣) وقسال: «الفيضل بن عسيسى الرقاشي ابن أخي يزيد الرقاشي، يروي عن أنس وغيره ضعفوه وهو بصري خال المعتمر بن سليمان». اه.

ب- ثم نقل الإمام الذهبي أقوال الأئمة أحمد وابن عيينة وسلام بن أبى مطيع وابن معين

وأقرها.

ج- ثم نقل عن أبي سلمة التبوذكي أنه قال: الم يكن أحد ممن يتكلم في القدر أخبث قولاً من الفضل الرقاشي وهو خال المعتمر». اه.

٥- وأورده الحافظ ابن حجر في تهذيب التهذيب، (٢٥٤/٨) وقال: الفضل بن عيسى بن أبان الرقاشي أبو عيسى البصري الواعظ. ونقل أقوال أئمة علماء الجرح والتعديل وقال:

 آ-قال إستحاق بن منصبور عن ابن معين سئل عنه ابن عيينة فقال: لا شيء.

ب-وقال أبو زرعة: منكر الحديث.
 حـوقال أبو حاتم: منكر الحديث في حديثه

بعض الوهن ليس بقوي.

د-وقـال الأجـري: قلت لأبي داود: أكـتب حديث الفضل الرقاشي؟ قال: لا، ولا كرامة. وقال مرة: كان هالكًا». اهـ.

٦- قـال الإمـام الحـافظ ابن أبي حـائم في «الجرح والتعديل» (٣٦٧/٦٤/٧):

أ- الفضل بن عيسى الرقاشي وهو ابن أخي يزيد الرقــاشي وهو ابن عــيـسى بن أبان أبو عيسى خال المعتمر بن سليمان وكان واعظا». اه.

قُلْتُ: وآخرج ابن أبي حاتم بسنده مؤكدًا ما نقله الأئمة عن ابن معين حيث قال:

ب- اخيرنا أبو بكر بن أبي خيثمة فيما كتب إليُّ قبال: اسبالت يحيي بن معين عن الفضل الرقاشي فقال: روى عن ابن منكدر وكان قباصًا وكان رجل سوء، قال: قلت: فحديثه ؟ قال: لا تسل عن القدري الخبيث، اهـ.

ج- وقال ابن أبي حاتم: سالت أبي عن الفضل بن عيسى الرقاشي: «قال في حديثه بعض الوهن وهو منكر الحديث ليس بقوي». اه.

د-وقال ابن أبي حاتم: سئل أبو زرعة عن الفضل الرقاشي. «فقال: منكر الحديث». اهـ.

٧- قلت: لما كان كتاب التقريب، للحافظ ابن حجر مبنيًا على قاعدة هامة في الجرح والتعديل، فكان لابد من بيان القاعدة أولاً ثم نذكر قول الحافظ في الفضل بن عيسى الرقاشي ثانيًا حتى تستبين الفاظه في الجرح والتعديل. 1- القاعدة:

قال الحافظ في مقدمة التقريب (٤/١): «إني أحكم على كل شخص منهم بحكم يشمل اصح ما قيل فيه واعدل ما وصف به بالخص عبارة وأخلص إشارة بحيث لا تزيد كل ترجمته على سطر واحد غالبًا يجمع اسم الرجل واسم أبيه وجده ومنتهى أشهر نسبته ونسبه وكنيته ولقبه مع ضبط ما يشكل من ذلك بالحروف ثم

#### 

صفته التي يختص بها من جرح أو تعديل ثم التعريف بعصر كل راو منهم بحيث يكون قائمًا مقام ما حذفته من ذكر شيوخه والرواة عنه..

ب- تطبيق هذه القاعدة على الفضل بن عيسى:

قال الحافظ في «التقريب» (١١١/٢): «الفضل بن عيسى بن آيان الرقاشي آبو عيسى البصري الواعظ مذكر الحــديث ورمي بالقــدر من السادسة». اه.

قَلْتُ: وبهذا يتبين أن عبارة الصافظ في الجرح ماخوذة من أقوال أئمة الجرح والتعديل كما هو مبين أنفًا بالتخريج حتى لا يقول قائل: من أين أتى ابن حجر بهذه العبارة؟

٨- ولقد حكم الإمام ابن الجوزي في الموضوعات، (١١٣/١) على الحديث الذي جاءت به هذه القصة بأنه موضوع، وبنى حكمه هذا على اقوال أئمة الجرح والتعديل التي أوردناها أنفًا حيث ذكرها عقب الحديث وختمها بقول يزيد بن هارون قال: الفضل بن عيسى الرقاشي مازلنا نعرفه بالكذب. اه.

٩- وكذلك أورد هذه القصبة ابن عراق في تنزيه الشريعة المرفوعة عن الأخبار الشنيعة الموضوعة، (١٤١/١).

١٠- ولقد أورد حديث هذه القصة الحافظ الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٨/٤٢٤) وقال: «رواه البزار وفيه الفضل بن عيسى الرقاشي وهو ضعيف». اهـ.

قُلت: ولقد بينا بالتفصيل درجة هذا الضعف التي بها أصبحت القصة واهية منكرة.

والعا: الردعلى فرية تشبيه كلام الله عزوجل

#### بالصواعق ٥٥

١- لقد بوب الإمام ابن الجوزي في كتابه «الموضوعات» بابا بعنوان «تشبيه كلام الله عز وجل بالصواعق» ليذكر تحت هذا الباب الحديث الذي جاءت به هذه القصة الواهية ليبين أن الحديث موضوع، وهذا المصطلح عند علماء هذا الفن هو: «الكذب المختلق المصنوع المنسوب إلى رسول الله 3 ...

ورتبـتـه: هو شـر الأحـاديث الضـعـيـفـة واقدحها.

وحكم روايته: أجمع العلماء على أنه لا تحل روايته لأحد علم حاله في أي معنى كان إلا مع بيان وضعه، لحديث مسلم: "من حدث عني بحديث يرى أنه كذب فهو أحد الكاذبين. قاعدة أصولية: "الأصل الأول:"

۲- هذه القاعدة الأصولية تبين اعتقاد

الطائفة الناجية المنصورة إلى قيام الساعة- أهل السنة والجماعة- ويظهر منها أن هذه القصة منكرة.

وقد ذكر هذه القاعدة الأصولية شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتاوى، (٣/٣) فقال: «أما الأول وهو (التـوحيد في الصفات) فالأصل في هذا الباب: أن يوصف الله بما وصف به نفسه، وبما وصفته به رسله: نفيًا وإثبانًا قيئيت لله ما أثبته لنفسه، وينفي عنه ما نفاه عن نفسه، اه.

طريقة سلف الأمة في تطبيق هذه القاعدة: ٣- قبال شيخ الإسبلام ابن تيمية في الفتاوى (٣/٣): وقد علم أن طريقة سلف الأمة وائمتها إثبات ما أثبته من الصفات من غير تكييف ولا تمثيل ومن غير تحريف ولا تعطيل، وكذلك ينفون عنه ما نفاه عن نفسه مع أثبات ما أثبته من الصفات من غير إلحاد.

٤- ثم قبال شبيخ الإسبلام ابن تيمية: فطريقتهم تتضمن إثبات الأسماء والصفات، مع نفى مماثلة المخلوقات، إثباتًا بلا تشبيه، وتنزيها بلا تعطيل، كما قال: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلُهِ شَيْءٌ وهو السميع النصير ﴾ الشوري ١١.

٥- فـفي قـوله: ﴿ لَئِسَ حَمِـظَٰهِ شَيْءٌ ﴾: رَدُّ للتشبيه و التمثيل، وقوله: ﴿ وَهُوَ السُمِيعُ التَصيرُ ﴾: رَدُ التصيرُ ﴾: رَدُ للالحاد و التعطيل، اهـ.

قاعدة أصولية أخرى: «الأصل الثاني»:

أ- قـال شـيخ الإسـادم ابن تيـمـية في «الفتاوى» (٢٥/٣): «وهذا يتبين بالأصل الثاني وهو أن يقال: «القول في الصفات كالقول في الذات»، فإن الله ليس كمثله شيء لا في ذاته ولا في صفاته، ولا في أفـعاله، فإذا كـان له ذات حقيقية لا تماثل الذوات، فالذات متصفة بصفات حقيقة لا تماثل سائر الصفات». اهـ.

يدعة السؤال عن الكيفية:

٧- قال شيخ الإسلام: «فإذا قال السائل: كيف استوى على العرش <sup>2</sup> قيل له كما قال ربيعة ومالك وغيرهما رضي الله عنهما: «الإستواء معلوم، والكيف محهول، والإيمان به واجب، والسؤال عن الكيفية بدعة». لأنه سؤال عما لا يعلمه البشر ولا يمكنهم الإجابة عنه». اه. سؤال آخر

٨- وقال شيخ الإسلام: وإذا قال: كيف ينزل ربنا إلى سماء الدنيا ؟ قبل له: كيف هو ؟ فإذا قال: لا أعلم كيفيته، قبل له: وتحن لا نعلم كيفية نزوله، إذ العلم بكيفية الصفة يستلزم العلم بكيفية الموصوف، وهو فرع له وتابع له فكيف تطالبنى بالعلم بكيفية سمعه وبصره وتكليمه

..................

واستوائه ونزوله وانت لا تعلم كيفية ذاته». وإذا كنت تقر بأن له حقيقة ثابتة في نفس الأمر مستوجبة لصفات الكمال لا يماثلها شيء، فسمعه وبصره وكلامه ونزوله واستواؤه ثابت في نفس الأمر، وهو متصف بصفات الكمال التي لا يشابهه فيها سمع المخلوقين وبصرهم وكلامهم واستواؤهم. اه.

قلت: من هذه القواعد الاصولية لاعتقاد سلف الأمة واثمتها يتبين نكارة ما جاء في هذه القصة الواهية من قول بني إسرائيل لموسى عليه السلام: "شبه لنا كلام الرحمن ؟ والافتراء على موسى عليه السلام آنه آجابهم بتشبيه كلام الله بالصواعق، والادعاء بأن نبينا محمداً ت أخبر بأن موسى عليه السلام قال مشبها كلام الله: الم تروا إلى أصوات الصواعق حين تقبل في أجلى حلاوة.....

قُلْتُ: وتظهر النكارة في تمثيل صفة كلام الله من القواعد الأصولية التي أوردناها أنفًا ومن قول الله تعالى: ﴿ فَلَا تَضْرِبُوا لِلَهِ الأَمْثَالَ

إِنَّ اللَّهَ بَعْلَمُ وَأَنْتُمُ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ «النحل: ٧٤...

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «الفتاوى» (٣٠/٣): «والله سبحانه لا تضرب له الأمثال التي فيها مماثلة لخلقه».

ثم قال في الفتاوى (١٦/٣): «فلابد من إثبات ما اثبته الله لنفسه، ونفي مماثلته بخلقه:

۱- فمن قال: ليس لله علم ولا قوة ولا رحمة ولا كــلام، ولا يحب، ولا يرضى، ولا نادى، ولا ناجى، ولا استوى: كان معطلاً جاحدًا ممثلاً لله بالمعدومات والجمادات.

ب- ومن قال: له علم كعلمي، أو قوة كقوتي، أو حب كحبي، أو رضاء كرضائي أو يدان كيداي أو استـواء كـاسـتـوائي كـان مشـبـهـًا ممـُـلاً بالحيوانات.

ج- بل لا بد من إثبات بلا تمثيل، وتنزيه بلا تعطيل.

د-ويتبين هذا (باصلين) شريفين، ثم قال: فأما الأصلان: فأحدهما: «القول في بعض الصفات كالقول في بعض». كذا في (٧/٣)، والثاني: «القول في الصفات كالقول في الذات». وقد بيناه أنفًا.

#### 💿 خامساً: نكارة أخرى في المتن 😳

افترى واضع الحديث الذي جاءت به القصة حيث نسب لرسول الله ﷺ أنه أخبر عن رب العزة أنه كلم موسى بقوة عشرة الإف لسان، ثم قال: «ولي قوة الإلسنة كلها». وهذا يوهم من لا دراية له باعتقاد أهل السنة والجماعة أن لله

صفة اللسان وقوته لقوة الالسنة كلها، وهذا كما بين علماء الحسديث لا يصح عن النبي ، وواضعه واعظ قصاص قدري خبيث رجل سوء منكر الحديث، كما بينا أنفًا.

#### ٥٥ سادسا: معتقد أهل السنة والجماعة في

#### صفة الكارم ٥٠

أ-قـال الحكمي في المعارج ((/(٢٥٠)): وكلامه تعالى صفة من صفاته من لوازم ذاته، والصفة تابعة لموصوفها، فصفات الباري تبارك وتعالى قائمة به، آزلية بازليته، باقية بيقائه، لم يزل متصفًا بها ولا يزال كذلك، لم تجدد له صفة لم يكن متصفًا بها، ولا تنفد صفة كان متصفًا بها، بل ﴿ هُو الأولُ والأخررُ والظَّاهرُ وَالْبَاطِنُ وَهُوَ بَكُلُ شَيْء عَليمُ ﴾.

قلت: ثم ذكر الأدلة من الكتّاب والسنة على صفة الكلام في مائة وثلاثين سطرًا، ثم قال: وهذه الآيات والأحاديث مما ذكرنا ومما لم نذكر كلها شاهدة بأن الله تعالى لم يزل متكلمًا بمشيئة وإرادة يتكلم بما شاء كيف شاء متى شاء بكلام حقيقة، يسمعه من يشاء من خلقه، وأن كلامه قول حقيقة كما أخبر وعلى ما يليق بعظمته كما قال تعالى: ﴿وَاللّهُ يَقُولُ الحُقّ﴾ الاحزاب ٤٠.

وقال: ﴿ سَلَامُ قَوْلاً مِنْ رَبُّ رَحِيمٍ ﴾

«يس: ۸۵ »،

وقال: ﴿ إِنَّهُ لَقَوْلُ فَصِئُلُ (١٣) وَمَا هُوَ

بِالْهَزَّلِ ﴾ الطارق: ١٣، ١٤، قال شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوى، (٨٤/١٣): والله تكلم بالقرآن بحروفه ومعانيه بصوت نفسه، ونادى موسى بصوت نفسه، كما ثبت بالكتاب والسنة وإجماع السلف، وصوت العبد ليس هو صوت الرب، ولا متل صونه، فإن الله ليس تمثله شيء: لا في ذاته، ولا في صفاته، ولا في أفعاله.

وقد نص أئمة الإسلام أحمد ومن قبله من الأئمة على ما نطق به الكتاب والسنة من أن الله ينادي بصوت، وأن القرآن كلامه تكلم به بحرف وصوت ليس منه شيء كلامًا لغيره لا جبريل ولا غيره، وأن العباد يقرؤونه بأصوات أنفسهم وأفعالهم، فالصوت المسموع من العبد صوت القارئ والكلام كلام الباري،. أهـ.

> فالصوت والألحان صوت القاري لكنما المتلو قول الباري

بهذا البحث يتبين أهمية الإسناد في الكشف عن نكارة هذه القصبة الواهية، وهذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

.........

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد: نتناول في هذا المقال غلو الرافضة في أئمتهم، وطعنهم في صحابة النبي الأخيار. 20 أولا: الفلو في الأئمة 20

لقد غالى الرافضة في ائمتهم حتى رفعوهم فوق البشر، وأثبتوا لهم من الصفات ما لا يليق إلا برب العالمين سبحانه، فالأئمة عندهم يعلمون الغيب، ولا يخفى عليهم شيء في الأرض ولا في السماء، وهم يعلمون ما كان وما سيكون إلى قيام الساعة، وهم يعلمون كذلك ما في آرحام النساء وأصلاب الرجال وما في الجذة والثار، فضلاً عن كونهم معصومين من الذنوب، فلا يصدر منهم من الصغائر إلا ما كان

جائزًا من الأنبياء.

بل قد غالى بعضهم فقالوا بعصمة الأئمة من الصغائر كذلك، وتعاليم الأئمة عندهم كتعاليم القرآن لا تخص جيلاً معينًا، وإنما هي تعاليم للكل في كل العصور والأمصار، بل زاد غلوهم في أئمتهم إلى أنهم رفعوهم فوق درجة الأنبياء حتى أولي العزم من الرسل، ومن ثم قي جب على كل مسلم أن يأخذ بتعاليم الأئمة ولا يكتفي بما ورد عن النبي ، ولم عنه كان له من الفضائل ما لم يكن لرسول الله ، يُضاف إلى ذلك أن بعضهم يعتقد أن الأئمة أفضل من الملائكة حيث إنهم علموا الملائكة التوحيد وبهم عرفوا الله، بل يزيدون على ذلك أن الأئمة يملكون عرفوا الله، بل يزيدون على ذلك أن الأئمة يملكون إحياء الموتى، وإليك النصوص التي تبين جانبًا من تتك المعتقدات الفاسدة.

١- يقول محمد رضا المظفر: وفعتقد أن الإمام كالنبي، يجب أن يكون معصومًا من جميع الرذائل والفواحش، ما ظهر منها وما بطن، من سن الطفولة إلى الموت عمدًا وسهوًا، كما يجب أن يكون معصومًا من السهو والخطأ والنسيان». (عقائد الإمامية ص١٠٤). ٢- يقول الخميني: «إن تعاليم الأئمة كتعاليم

### إعداد / أسامة سليمان

القرآن لا تخص جيلاً خاصتًا، وإنما هي تعاليم في كل عصر وإلى يوم القيامة يجب اتباعها وتنفيذها». (الحكومة الإسلامية ص١١٣).

٣- نسب الصدوق- زورًا وبهتائًا- للنبي ﷺ أنه قال: «على بن أبى طالب خير البشير ومن أبى فقد كفر». (أمالي الصدوق ص١٧).

٤- عن أبي جعفر أنه كان يقول: «بنا عُبِد الله، وبنا عُرِفَ الله، وبنا وَعَدَ الله، ومحمد ٥ حَجَاب الله». (بصائر الدرجات ص١٤٨).

٥- عن محمد بن جعفر عن أبيه- عليهما السلام- قال: نزل جبريل على النبي في فقال: يا محمد، السلام يقرئك السلام ويقول: خلقت السماوات السبع وما فيهن والأرضين السبع وما عليهن وما خلقت خلقًا أعظم من الركن والمقام، ولو أن عبداً دعاني منذ خلقت السماوات والأرض ثم القيني جاحدًا لولاية علي لأكببته في سقره. (المحاسن ص٥٠).

التوجيج ذوالحجة ١٤٢٨ هـ

هذا قليل من كثير في اعتقاد الرافضية في أثمتهم، وغلوهم فيهم، ولا يخفى ذلك على من نظر في كتبهم وراجع مصادرهم.

#### ثانيا، يغضهم لأصحاب النبي 🛎 :

وعجيب امر هؤلاء الرافضة؛ في الوقت الذي يؤله ون فيه الأئمة ويغالون فيهم؛ يطعنون في أصحاب النبي في وأمهات المؤمنين، ويعادونهم مرتدون، بل إن أعظم العبادات والقربات التي يتقربون بها إلى الله في اعتقادهم هو سب الصحابة ولعنهم، ولأجل ذلك وضعوا الإف الروايات عن أئمتهم في ذلك الباب، وتلك نماذج من رواياتهم التي يتنقصون فيها الصحابة الأخيار وأمهات المؤمنين الإبرار.

١- جاء في الكافي الخان الناس أهل ردة بعد النبي ٥ إلا ثلاثة هم: المقداد بن الأسود، وأبو ذر الغفارى، وسلمان الفارسى،.

(روضة الكافي ٢٤٥/ ٢٤٦- ٢٤٢). ٢- روى الكليني في قبوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ

ارْتَدُوا علَى أَدْبَارِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيْنَ لَهُمُ الْهُدَى ﴾ هم الذين ارتدوا عن الإيمان في ترك ولاية أمير المؤمنين عليه السلام. (أصول الكافي ٢٠/١).

٣- يقول محمد باقر المجلسي: وعقيدتنا أننا نتبرا من الأصنام الأربعة: أبي بكر، وعمر، وعثمان، ومعاوية، والنساء الأربع: عائشة، وحفصة، وهند، وأم الحكم، (حق البقين ص٥٩٩).

٤- يروي المسعودي عن علي بن الحسين أنه قال: «ثلاثة لا ينظر الله إليهم يوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم: المدخل فينا من ليس منا، والمخرج منا من هو فينا، والقائل إن لهما في الإسلام نصيبًا، يعنى هذين الصنمين،. (كتاب الوصية ص١٠٠).

•• ولا يخفى على من نظر في كتبهم ذلك الدعاء المشهور الذي يتقربون به إلى الله ويسمونه «دعاء صنمي قريش». والذي يلعنون قيه أبا بكر وعمر، وابنتيهما عائشة وحفصة، رضى الله عنهم.

(راجع مقتاح الجنان في الادعية والزيارات والانكار ص١٢٦- ١١٤). ٧- ويزعمون أن عليًا رضى الله عنه كان يقنت بهذا الدعاء في صلواته، وكان يقول: «إن الداعي به كالرامي مع النبي لله في بدر وأحد وحدين بالف سهم». (علم اليقين في أصول الدين ٢٠١٢).

٨- وعلى نفس درب السابقين سار المعاصرون منهم في سب الصحابة وأمهات المؤمنين- رضوان الله عليهم أجمعين-، من ذلك ما ورد عن نائب إمامهم المعصوم أية الله الخميني في اكشف الأسرار، الا شان لنا بالشيخين وما قياما به من

مخالفات للقرآن ومن تلاعب بتحكام الإله، وما حللاه وحرماه من عندهما وما مارساه من ظلم ضد فاطمة ابنة النبي وضد أولاده، ولكننا نشير إلى جهلهما بتحكام الإله والدين، (كتيف الأسرار ص١٢٦).

ويستمر في سبه للصحابيين الجليلين فبعد اتهامه إياهما بالجهل يقول: «إن مثل هؤلاء الأفراد الجهال الحمقى وكذلك الأفاقين والجائرين غير جديرين بان يكونوا في موقع الإمامة، وأن يكونوا ضمن أولى الأمر». (كنف الأسرار ص١٢٧).

ويواصل كفره وزندقته في كشف الأسرار» فيقول: «إننا لا نعبد إلهًا يقيم بناءً شامخًا للعبادة والعدالة والتدين، ثم يقوم بهدمه بنفسه ويجلس يزيد ومعاوية وعثمان وسواهم من العتاة في مواقع الإمارة على الناس». (ص١٢٣).

فهل بعد هذا السب الواضح والطعن الجلي يشك مسلم عاقل في زندقته وكفره بعد أن طعن في الله-تعالى- وطعن في صحابة رسول الله ﷺ الأطهار.

٩- ويوافق محمد صادق الصدر الهالك الخميتي في أقواله فيقول عن أبي هريرة رضي الله عنه إنه صحب النبي تق ووضع على لسانه أحاديث كثيرة مما لم يروها غيره، وكان كثير الوضع، ولكنه لسوء حظه لم بكن ليحسن الوضع.

ثم يواصل سبه للصحابة فيسب عبد الله بن عمر رضى الله عنهما وأم المؤمنين عائشة رضي الله عنها، فيقول عنها: إنها كانت تؤذي النبي بافعالها وأقوالها وسائر حركاتها. (المرجع السابق ص١٥٩). هذا أخى في الله جزء يسير من غلو الرافضة في

(الشيعة الإمامية ص١٤٣، ١٤٩).

أئمتهم، وطعنهم الواضح في صحابة النبي الأخيار، فهل هناك وجه شبه بين عقيدة اليهود والرافضة في ذلك المجال؟ هذا ما سنوضحه في الحلقة القادمة بإذن الله تعالى.

والله من وراء القصد.

٥٨ التوحيج العدد ٢٢٢ السنة السادسة والثلاثون

فى تفويض الصفات الحلقة الثلاثون خلاصة منهج السلف وطريقتهمفى تفويض الصف اعداد / محمد عبدالعليم الدسوقي

الحمد لله، والصلاة والسلام على نبينا محمد وأله وصحبه وسلم، ومن والاه وبعد: فنواصل حديثنا حول منهج السلف في تفويض الصفات، فنقول وبالله تعالى التوفيق: خلاصة منهج السلف وطريقتهم في تفويض

#### الصفات

يما سيق تقريره من ضرورة التعرف على معانى الصفات وقصر التفويض فيها على كيفياتها، يستطيع الناظر إلى توحيد الله في أسمائه وصفاته وأفعاله بعين الاعتبار، أن يلمَ ويقف على أنواع عديدة من الخلل عند بعض الفرق في معتقد الصفات ضل بسبيها خلق كثير، كما يتسنى له القيام يتفنيد الوان كشيرة من الإلصاد، بين الله أصبحابها وحذر منهم بقوله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي آيَاتِنَا لاَ يَحْقَوْنَ عَلَيْنًا ﴾ (فصلت: ٤٠)، وقوله: ﴿ وَذَرُواْ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ في أَسْمَائَه ﴾ (الأعراف: ١٨٠)، وهم وإن كان نجمهم قد أفل بما قيض الله لتفنيد شيبههم أهل الحق، فإن أثار هؤلاء لا تزال باقسية تطل باعناقها وتبدو في اعتقادات الخلف من متأخرى الأشاعرة ومن والاهم وحجل بقيدهم، الأمر الذي يستوجب بل ويفرض على أهل العلم أن تستمر جهودهم على طريق اسلافهم من اهل السنة في الذب عن معتقد الأمة حتى بسلم توجيدها من كل دخن ودخل.. ونذكر من صور الالحاد التي بني أصحابها عليها مذاهبهم في نفى الصغات وتعطيلها ومحاولة إدراك كنهها وكيفية قيامها به سيحانه، وتكلف ما ذكرناه بما تضمنه من نصوص أهل العلم بتغنيدها وإبطالها:

١- الجهمية الذين ذهبوا إلى أن الله تعالى بذاته في كل مكان مخلوق، وقد جادلهم الإمام أحمد فأحسن جدالهم وكشف عوارهم قائلاً: وإذا أردت أن تعلم أن الجهمي كاذب على الله حين زعم أنه في كل مكان، فقل له: اليس كان الله ولا شيء فيقول: بلى، فقل له: فحين خلق الشيء خلقه في تفسه أو خارجاً عن نفسه، فإنه يصير إلى احد تلائة أقوال:

أ- إن زعم أن الله تعالى خلق الخلق في نفسه
 كفر حين زعم أن الجن والإنس والشياطين وإبليس
 في نفسه.

ب وإن قال: خلقهم خارجاً من نفسه ثم دخل فيهم، كفر أيضاً حين رعم أنه دخل في كل مكان وحش وقدر.

التوجيح ذوالحجة ١٢٨

ج- وإن قال خلقهم خارجاً من نفسه ثم لم يدخل فيهم، رجع عن قوله أجمع إلى قول أهل السنة. اه. (الرد على الجهمية بتصرف).

وقد تبع أولئك الجهمية غلاة النفاة والمعطلة ومقصدهم هو نفي وجوده سبحائه.. وقد كان قدماؤهم يتحاشون التصريح به وكان السلف يتفرسون فيهم ذلك وأنهم يبطنونه ولا يبوحون به، وقدمنا عن جماعة من السلف قولهم في أضرابهم ومن هم على شاكلتهم من الجهمية: أنما يحاولون أن يقولوا ليس في السماء إله ليعبد، وما أحسن ما قال محمود بن سبكتكين لمن وصف الله بذلك: "ميز لنا بين هذا الرب الذي تثبته وبن المعدوم،. (التدمرية صراغ).

A HOURSAINS

明の明の明の明の明の

٢- كما حكى الأشعري مقولة الجهمية تلك عن بعض المعتزلة وتبرآ منها في الإبانة وفي مقالات الإسلاميين، فقد ذكر في الأول منهما ما نصه: «وزعمت المعتزلة والحرورية والجهمية أن الله تعالى في كل مكان، قلزمهم أنه في بطن مريم وفي الحشوش والأخلية، وهذا خلاف الدين، تعالى الله عن قولهم علواً كبيراً».

(الإيانة ص١٠٩).

كما ذكر في المقالات أن المعتزلة الذين طالما ارتبط اسمهم باسم الجهمية، اختلفوا «في ذلك فقال قائلون: إن الله بكل مكان بمعنى أنه مدبر لكل مكان، وقال قائلون: البارئ لا في مكان بل هو على ما لم يزل عليه، وقال قائلون: البارئ في كل مكان بمعنى آنه حافظ للأماكن وذاته مع ذلك موجودة بكل مكان، واختلفوا هل يقال إن البارئ لم يزل عالماً قادراً حياً أم لا يقال ذلك، على مقالتن، (مقالات الإسلامين ص٢١٢).

ومن المعلوم عن أهل الاعتزال أنهم قصروا إيمانهم في الصفات على ثلاث صفات فقط هي: العلم والقدرة والحياة، ونفوا ما عداها من نحو السمع والبصر لكونهما - على حد ما ذكروا -من عوارض الأجسام، وزعموا أن معنى (سميع بصير) (لقمان/٢٨) راء بمعنى عليم، كما زعمت النصارى أن سمع الله هو بصره وهو رؤيته وهو كلامه وهو ابنه، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً (الإبانة ص/١٥).

وقد بنى المعتزلة أساس مذهبهم هذا في التوحيد الذي هو عندهم أحد الأصول الخمسة على حجج داحضة مستقاة من الفلسفة الهندية والسونانسة ومؤداها، القول بنغى الكثيرة

والتركيب ويوحدة الذات الإلهية ويساطتها من كل وجه، وأن هذه الشلاث المشيشة- على ما يقتضيه العقل بزعمهم- هي عين الذات (١)، وأن ما عداها زائد عن الذات ومؤذن- على حد زعمهم أيضاً- بتعدد القدماء لكونها غير الذات، وقد أداهم الحديث عن علاقة الصفات بالذات على هذا النحـو المفـضي إلى الكيف، أداهم إلى التفصيل في نعوت السلب.. ومما ذكروه في هذا ونقله عنهم الإمام الأشعري قولهم: «إن الله واحد .. ليس بجسم ولا شبح ولا جثة ولا صورة ولالحم ولادم ولاشخص ولاجوهر ولاعرض ولابذي لون ولاطعم ولارائصة ولا مجسة ولا يذي حسرارة ولا برودة.. ولا يوصف بشيء من صفات الخلق الدالة على حدثهم.. لا تراه العيون ولا تدركه الأبصار.. عالم قادر حي لا كالعلماء القادرين الأحياء.. إلخ،، فعطلوا ينفيهم المفصل هذا، رؤية الله وسائر صفاته وأسمائه وأفعاله، وعلى ما سبق عقب الأشعري بقوله: فهذه جملة قولهم في التوحيد وقد شياركهم في هذه الجملة الخوارج وطوائف من المرجئة وطوائف من الشبيعة وإن كانوا للملة التي يظهرونها ناقضين ولها تاركين،. (مقالات الإسلاميين ص١٥٥، ١٥٦).

وقد مر بنا ما به تقام الحجة على مثل هذه الطريقة في التفصيل في نعوت السلب.

٣- الغلاة من النفاة والمعطلة وأهل الزندقة والفلاسفة وغيرهم ممن تأثروا بكلام الجهمية ومتبعي الأديان الأخرى، وقد أداهم إلى هذا الغلو في النفي، اعتقادهم في توحيد الله بوحدة واجب الوجود سبحانه من كل وجه، وهي فكرة مستقاة من الفلسفة الإغريقية، ومفضية إلى القول بإنكار الصفات الزائدة عن ذاته تعالى على حد زعمهم، ومفضية كذلك إلى التفصيل في نعلى حد زعمهم، ومفضية كذلك إلى التعصيل في المطلق، لكون هذه السلوب التي نعتوا بها الرب سبحانه على حد قول الحافظ حماد بن زيد فيما نقله عنه الحافظ الذهبي ، نعوت المعدوم.

(العلو للذهبي ص١٠٧).

وقد اعتمد الأشعرى في الرد على هؤلاء وأضرابهم من المعتزلة قول عبد الله بن سعيد بن كلاب في علاقة الذات بالصفات بأنه لا يقال (هى هو)، ولا يقال: (هي غيره)، لأن ذات الله فوق أن تحيط بكنهها العقول.

٤- أيضًا فإن متقدمى المتكلمين ومتأخريهم

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

وتابعيهم ممن ينتسبون إلى الخلف وإلى أبى الحسن الأشعري، وهو منهم براء، أداهم اتباع طريقة الجهمية في النفي المفصل إلى قصير الصفات على سدع- بزيادة أربع صفات على ما قال به المعترلة- وتعطيل وتأويل ما عداها، وإلى القول بإن الله تعالى البس فوق العرش ولا تحته ولا عن بمينه ولا عن شماله و.. ليس له فوق ولا تحت ولا يمين ولا شيمال (٢)، ويعنى هذا النفى المستقى من كلام الجهمية ومن طريقتهم ومنهجهم في فهم الصفات، تكذيب ما صح عن الرسول 🤹، فياويح من ترك ما هو معروف في الكتاب والسنة وآثر عليه الهوى فأعماه عن نور الوحى، فل قد تكرر في القرآن المحيد ذكر الفوقية (يَخَافُونَ رَبِّهُم مَّن فَوْقِهِمْ.. (النحل/ ٥٠) ... لأن فوقيته سيحانه وعلوه على كل شيء ذاتي له، فهو العلى بالذات والعلو صفته اللائقة به، كما أن السفول والرسوب والانحطاط ذاتى للأكوان عن رتبة ربوبيته وعظمته وعلوه، والعلو والسفول حدين الخالق والمخلوق يتميز به عنه هو سيحانه»، كذا ذكره الإمام الجويني في رسالته عن الاستواء والفوقية (٣)، وقد مرينا ما به تقوم الحجة على من مال إلى هذه الطريقة وأثرها على منهج السلف في إثبات كل ما أثبته الله لنفسه أو أثبته له رسوله 🐲. وللحديث بقية إن شاء الله.

الهوامش ١ - والحق أنه حتى هذه الثلاث، تأثروا في نفيها بالجهمية والزنادقة، وأرجعوها إلى العلم الذي هو عين الذات، لكن الم تقدر المعتزلة أن تفصح بذلك، فاتت بمعناه وقالت: إن الله عالم قادر حي.. من طريق التسمية، من غير أن يثبتوا له حقيقة العلم والقدرة .. وقد قال رئيس من رؤسائهم وهو أبو الهذيل العلاف: إن علم الله هو الله، فجعل الله تعالى علماً وألزم، فقيل له: إذا قلت إن علم الله هو الله فقل: يا علم الله اغفر لي وارحمني، فابى ذلك فلزمه المناقضة، وتلك هي عبارة الأشعري الذي كثيراً ما يربط بين موقفى المعتزلة والحهمية بالنسية لصفة العلم

مع ما يبدو عليه قول المعتزلة من اتجاه نحو إثبات صفة العلم لله، وينظر في شأن ذلك الإبانة ص١٤٣، ١٤٤، ٣٠٤، ولا ننسى أن الأشعري كان في إحدى مراحل حياته معتزلياً، فهو من ثم أدرى وأعلم بما كان عليه القوم.

WINNERS AND AN AN AN AN AN ANALASIA

٢ - كـذا في حـاشـيـة البـيـجـوري على
 ١٠٥, ٥٠٥
 ٣ - كما ينظر نص كلامه في مختصر العلو
 ٣ - ٧٦.

وواشهار وو

تم بحمد الله تعالى إشهار جماعة أنصار السنة المحمدية فرع نزلة عليان، وذلك طبقًا لأحكام القانون ٤٨ لسنة ٢٠٠٢م. وأسرة تحرير مجلة التوحيد تتمنى لغروع أنصار السنة المحمدية التوفيق والسداد.

وو عسزاء وو

توفي في شـهر شـوال الماضي الدكتور / إيهـاب بخاري، ابن الشيخ بخاري أحمد عبده رحمه الله، رئيس أنصار السنة المحمدية. بالإسكندرية، ونائب الرئيس العام سابقًا.

وأسرة تحرير مجلة التوحيد تسأل الله عز وجل أن يتغمده بواسع رحمته، وأن يلهم أهله الصبر. وإنا لله وإنا إليه راجعون





آخرج البخاري عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: ما زلنا اعزة منذ أسلم عمر، وأخرج ابن سعد والطبراني عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: كان إسلام عمر فتحا وكانت هجرته نصرا وكانت إمامته رحمة، ولقد رأيتنا وما نستطيع أن نصلي إلى البيت حتى أسلم عمر فلما أسلم عمر قاتلهم حتى تركونا فصلينا.

وأخرج ابن سعد عن صهيب قال: لما أسلم عمر رضي الله عنه أظهر الإسلام ودعا إليه علانية وجلسنا حول البيت حلقا وطفنا بالبيت وانتصفنا ممن غلظ علينا ورددنا عليه بعض ما يأتي به. وأخرج أبن سعد عن أسلم مولى عمر قال: أسلم عمر في ذي الحجة من السنة السادسة من النبوة وهو أبن ست وعشرين سنة.

(تاريخ الخلفاء ٢٠٠/١).

رج\_\_\_\_ة من ح\_\_\_\_ة الوداعسنة ١٠هـ

قال محمد بن اسحاق: رجع رسول الله ﷺ من حجة الوداع في ذي الحجة فاقام بالمدينة بقيته والمحرم وصفرًا وبعث أسامة بن زيد، فبينا الناس على ذلك ابتدىء رسول الله ﷺ بمرضه الذي قبضه الله فيه إلى ما آراده الله من رحمته وكرامته في ليال بقين من صفر أو في أول شهر ربيع الأول، قكان أول ما ابتدى به رسول الله من ذلك فيما ذكر لي آنه خرج إلى بقيع الغرقد من جوف الليل فاستغفر لهم ثم رجع إلى أهله فلما أصبح ابتدى بوجعه من بومه ذلك.

قال ابن اسحاق: عن أبي مويهبة مولى رسول الله في قال: بعثني رسول الله من جوف الليل فقال: يا أبا مويهبة إنى قد أمرت أن استغفر لأهل هذا البقيع فانطلق معي . فانطلقت معه فلما وقف بين أظهرهم قال: السلام عليكم يا أهل المقابر، ليهن لكم ما أصبحتم فيه مما أصبح الناس فيه، أقبلت الفتن كقطع الليل المظلم يتبع أخرها أولها، الآخرة شر من الأولى، ثم أقبل علي فقال: بيا أبا مويهبة إني قد أوتيت مفاتيح خزائن الدنيا والخلد فيها ثم الجنة فخيرت بين ذلك وبين لقاء ربي والجنة . قال: قلت بأبي أنت وأمي فخذ مفاتيح خزائن الدنيا والخلد فيها ثم الجنة، قال: لا والله يا أبا مويهبة لقد اخترت لقاء ربي والجنة، ثم استغفر لاهل البقيع ثم أنصرف فبدئ برسول الله وجعه الذي قبضه الله فيه. (رواه أحمد حرابي)

رجوع أسير المؤمنين عسمر رضي الله عنه من الشام بعد طاعون عسمواس سنة ١٧ ه

قال سيف بن عمر عن شيوخه قالوا لما كان طاعون عمواس وقع مرتين لم ير مثلهما وطال مكثه وفني خلق كثير من الناس حتى طمع العدووتخوفت قلوب المسلمين لذلك.

قلت: ولهذا قدم عمر بعد ذلك إلى الشام فقسم مواريث الذين ماتوا لما أشكل أمرها على الأمراء وطابت قلوب الناس بقدومه وانقمعت الأعداء من كل جانب لمجيئه إلى الشام ولله الحمد والمنة، وقال سيف بعد ذكره قدوم عمر بعد طاعون عمواس في أخر سنة سبع عشرة قال: فلما أراد القفول إلى المدينة في ذي الحجة منها خطب الناس فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: الا إني قد وليت عليكم وقضيت الذي علي في الذي ولاني الله من أمركم إن شاء الله فبسطنا بينكم فياكم ومنازلكم ومغازيكم، ابلغناكم ما لدينا فجندنا لكم الجنود وهيأنا لكم العروج وبوأنا لكم ووسعنا عليكم ما يلغ فيؤكم وما قاتلتم عليه من شامكم وسمينا لكم أطعماتكم وأمرنا لكم العروج وبوأنا لكم ووسعنا عليكم منكم شيئًا يتبغى العمل به فليعلمنا نعمل به إن شاء الله ولا قوة إلا بالله، قال: وحضرت الصلاة فقال الناس: لو أمرت بالأ فاذن، فأمره فاذن فلم يبق أحد كان أدرك رسول الله تي وبلال يؤذن إلا بكى حتى بل لحيته وعمر أسلام، لو

بكاء وبكى من لم يدركه لبكائهم ولذكره 🛎 . (البداية والنهاية ٧٩/٧).

٦٢ التوجيحة العدد ٢٢ السنة السادسة والثلاثون

### قتل القائد النجيب قتيب قربن مسلم بزلة زلها سنة ٩٦ه

كان قتيبة بن مسلم حين بلغه ولاية سليمان الخلافة بعد أخيه الوليد كتب إليه كتابًا يعزيه في أخيه ويهنئه بولايته ويذكر فيه بلاءم وقتاله وهيبته في صدور الأعداء وما فتح الله من البلاد والمدن والاقاليم الكبار على يديه وأنه له على مثل ما كان للوليد من الطاعة والنصيحة إن لم يعزله عن خراسان، ونال في هذا الكتاب من يزيد بن المهلُّب، ثم كتب كتابًا ثانيًا يذكر ما فعل من القتال والفتوحات وهيبته في صدور الملوك والأعاجم ويزم يزيد بن إلهلب ايضًا، ويقسم فيه لئن عزله وولى يزيد ليخلعن سليمان عن الخلافة، وكتب كتابًا ثالثًا فيه خلع سليمان بالكلية وبعث بها مع البريد وقال له ادفع إليه الكتاب الأول فإن قرأه ودفعه إلى يزيد بن المهلب فادفع إليه الثاني فإن قراه ودفعه إلى يزيد بن المهلب فادفع إليه الكتاب الأول فإن قرأه ودفعه إلى يزيد بن المهلب فادفع إليه الثاني فإن قراه ودفعه إلى يزيد وقال له ادفع إليه الكتاب الأول فإن قرأه ودفعه إلى يزيد بن المهلب فادفع إليه الثاني فإن قراه ودفعه إلى يزيد وقال له ادفع إليه الكتاب الأول فإن قرأه ودفعه إلى يزيد بن المهلب فادفع إليه الثاني فين قراه ودفعه إلى يزيد وقال له ادفع إليه الثالث فلما قرأ سليمان الكتاب الأول واتفق حضور يزيد عند سليمان دفعه إلى يزيد وقال له ادفع إليه الثالث فلما قرأ سليمان الكتاب الأول واتفق مضور يزيد عند مقدم فإذا فيه التصريح بعزله وخلعه فتغير وجهه ثم ختمه وأمسكه بيده ولم يدفعه إلى يزيد وأمر بإنزال البريد في دار الضيافة قلما كان من الليل بعث إلى البريد فاحضره ودفع إليه ذهبًا وكتابًا فيه ولاية قتيبة على خراسان وأرسل مع ذلك البريد بريدًا آخر من جهته ليقرره عليها فلما وصلا بلاد خراسان يلغهما أن قتيبة قد خلع وأرسل مع ذلك البريد بريدًا آخر من جهته ليقرره عليها فلما وصلا بلاد خراسان ينغهما أن قتيبة قد خلع وأرسل مع ذلك البريد بريدًا آخر من جهته ليقرره عليها فلما وصلا بلاد خراسان بلغهما أن قتيبة على خراسان وأرسل مع ذلك البريد بريدًا آخر من جهته ليقرره عليها فلما وصلا بلاد خراسان يلغهما أن قتيبة قد خلع وأرسل مع ذلك البريد بريدا أخر من جهته ليقرره عليها فلما وصلا بلاد خراسان ينغهما أن قتيبة قد خلع وأرسل مع ذلك البريد بريداً أخر من جهته ليقرره عليها فلما وصلا بلاد خراسان ينغهما أن قتيبة قد خلع وأسل مع ذلك البريد سليمان الكتاب الذي معه إلى بريد قتيبة ثم بلغهما مقتل قتيبة قبل أن يرجع بريد سليما.

وذلك أنه جمع الجند والجيوش وعزم على خلع سليمان بن عبد الملك من الخلافة وترك طاعته وذكر لهم همته وفتوحه وعدله فيهم ودفعه الأموال الجزيلة إليهم فلما فرغ من مقالته لم يجبه أحد منهم إلى مقالته فشرع في تانيبهم وذمهم قبيلة قبيلة وطائفة طائفة فغضبوا عند ذلك ونفروا عنه وتفرقوا وعملوا على مخالفته وسعوا في قتله وكان القادم باعباء ذلك رجل يقال له وكيع بن أبي سود فجمع جموعًا كثيرة ثم ناهضه فلم يزل به حتى قتله في ذي الحجة من هذه السنة وقتل معه أحد عشر رجلاً من إخوته وإبنائه. (البداية والنهاية 1974).

#### ولادة الخليفة المنصور في ذي الحجة وولايته في ذي الحجة. ثم موته في ذي الحجة سنة ١٥٨ه.

ذكر عن إسحاق بن عيسى بن على عن أبيه قال: سمعت المنصور وهو متوجه إلى مكة سنة ثمان وخمسين ومائة وهو بقول للمهدى عند وداعه إناه: با آبا عبد الله، إنى ولدت في ذي الحجة، ووليت في ذي الحجة، وقد هجس في نفسي أني أموت في ذي الحجة من هذه السنة، وإنما حداني على الحج ذلك، فاتق الله فيما أعهد إليك من أمور المسلمين بعدى يجعل لك فيما كربك وحزتك مخرجا أو قال فرجا ومخرجا ويرزقك السلامة وحسن العاقبة من حيث لا تحتسب، احفظ با بني محمدًا 🀲 في آمته بحفظ الله عليك آمورك، وإناك و الدم الحرام فإنه جوب عند الله عظيم وعان في الدئيا لأزم مقيم، والزم الجلال قانه ثوابك في الآجل وصلاحك في العاجل، وأقم الحدود ولا تعتد فيها فتبور، فإن الله لو علم أن شيئًا أصلح لدينه وأرجر عن معاصبه من الحدود لأمر به في كتابه، وأعلم أن من شدة غضب الله لسلطانه أمر في كتابه بتضعيف العذاب والعقاب على من سعى في الأرض فسادًا مع ما ذخر له عنده من العذاب العظيم فقال: ﴿ إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ تُحَارِبُونَ اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَيَسْعُونَ فِي الأرض فستاذا ﴾ الآية [المائدة: ٣٢]، فالسلطان با بني حيل الله المتن وعروته الوثقي ودين الله القيم فاحفظه وحُطَّة وحُصَّته وتُبْ عنه وأوقع بالملحدين فيه، واقمع المارقين منه، واقتل الخارجين عنه بالعقاب لهم والمثلة سهم، ولا تحاوز ما أمر الله به في محكم القرآن، وأحكم بالعبل ولا تشطط فإن ذلك أقطع للشغب وأحسم للعدو وأنجع في الدواء، وعف عن الفيء قليس بك إليه حاجة مع ما أخلفه لك، واقتتح عملك بصلة الرحم وبن القرابة، وإباك والأثرة والتبذين لأموال الرعية، واشحن الثغور واضبط الأطراف وأمن السبل، وخص الواسطة ووسع المعاش، وسكَّن العامة وادخل المرافق عليهم، واصرف المكاره عنهم، وأعد الأموال واحْرَبْها وإياك والتبذير فإن النوائب غير مأمونة والحوادث غير مضمونة، وهي من شييم الزمان، وأعد الرجال والكراع والجند ما استطعت، وإياك وتأخير عمل اليوم إلى غد فتتر اكم عليك الأمور وتضيع في إحكام الأمور التأزلات لأوقاتها أولأ فاولاً، واجتهد وشمر فيها وأعدد رجالا باللبل لمعرفة ما يكون بالنهار، ورجالاً بالنهار لمعرفة ما يكون بالليل، وباشتر الأمور بنفسك ولا تضبحت ولا تكسل ولا تقشل واستعمل حسن الظن بربك وأسئ الظن بعمالك وكُتَّابك، وحَدْ نَفَسَكُ بالتَبقَظ وتَفَقد من بين على بابك، وسهل إذتك للنَّاس، وانْظر في أمر النَّرَّاع إليك ووكل بهم عينا غير نائمة وتفسَّا غير لاهية، ولا تتم قان آباك لم يتم منذ ولي الخلافة ولا بخل عينه غمض إلا وقلبه مستيقظ هذه وصبيتي إليك والله خليفتي عليك قال نم ودعه وبعي كل واحد منهما إلى صاحبه. (تاريخ الطبري)

#### Upload by: altawhedmag.com

التوجيح فوالحجة ١٤٢٨ ه



الحمد لله، يسجد له من في السماوات والأرض والشمس والقمر والنجوم والجبال والشجر

والدواب وكثير من الناس، وأشبهد أن محمداً عبده ورسوله وسيد الناس، أدى أمانة ربه، وبلغ

رسالته إلى خلقه من الجن والإنس، وبعد:

يقول الله تعالى: ﴿ يَا أَتُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَحِدِبُوا للَّهِ وَلِلرُسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بَحُولُ بَنْنَ الْمُرَّءِ وَقَلْبِهِ وَأَنَّهُ إِلَيْهِ تُحْسَرُونَ ﴾ والانفال: ٢١، استشهد البخاري على ذلك في صحيحه كتاب التفسير، باب ما جاء في فاتحة الكتاب بحديث عن أبى سعيد بن المعلى قال: «كنت في المسجد فدعاني رسول الله 😻 فلم أجبه، فقلت: يا رسول الله إنى كنت أصلى فقال الم يقل الله: ﴿ اسْتَحِيبُوا لِلَّهِ وَلِلرُّسُولَ إِذَا دَعْاكُمْ ﴾؟ ثم قال لى: لأعلمنك سورة هي أعظم السور في القرآن قبل أن تخرج من المسجد، ثم اخذ بيدى فلما أن أراد أن يخرج قلت له: ألم تقل لأعلمنك سورة هي أعظم السور في القرآن ؟ قال: «الحمد لله رب العالمين» هي السبع المشاني والقرآن العظيم الذي أوتيته، «البخاري ٤٧٤». وقال ابن حجر عن أهل العلم: إن إجابة النبي 🎏 في الصبلاة فرض يعصبي المرء بتركه وأنه حكم يختص بالنبي 😻 ، وأن إجابة المصلى دعاء النبي 🐸 لا تفسد الصلاة، صرح بذلك جماعة من الشافعية وغيرهم. اهـ. «فتح الباري، ىتصرف.

ويؤيد هذا أيضًا ما ذكره الإمام مسلم في صحيحه باب تقديم الوالدين على التطوع بالصلاة وغيرها، وذكر حديث جُرَيَّج وهو مشهور وكان يصلي تطوعًا ولم يجب أمه ودعت عليه واستحاب الله دعاءها. فإذا كانت

الاستجابة لله وللرسول بهذه المكانة وفي أداء الطاعات ففي خارج الصلاة أولى وأوجب ؛ لأن في هذه الاستجابة لله وللرسول الخير والحياة كما نطقت الآية: ﴿ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴾ ويقول ابن كثير في تفسيرها: قال مجاهد: للحق، وقال قتادة: هو القرآن فيه النجاة والبقاء والحياة. وقال السدي: ففي الإسلام إحياؤهم بعد موتهم بالكفر. ابن كثير ٢٠٨/٢.

وقال الشوكاني: قال الجمهور: استجيبوا للطاعة وما تضمنه القرآن من أوامر ونواه، ففيه الحياة الأبدية والنعمة السرمدية، وقيل المراد بقوله: ﴿ لما يُحْيِيكُمْ ﴾ الجهاد فإنه سبب الحياة في الظاهر لأن العدو إذا لم يُغرَ غرًا، ويستدل بهذا الأمر بالاستجابة على أنه يجب على المسلم إذا يلغه قبول الله أو قبول رسبوله في حكم من الأحكام الشرعية أن يبادر إلى العمل به كائنًا من كان، ويدع ما خالفه من الرأي وأقوال الرجال، وفى الآية أعظم باعث على العمل بنصوص الشيرع وترك التقيد بالمذاهب، وعدم الاعتداد بما خالف ما في الكتاب والسنة، وقوله تعالى: ﴿ وَاعْلَمُ وَا أَنَّ اللَّهُ بَحُولُ بَئِنَ الْمُرَّءِ وَقَلْبُ ﴾ معناه: بادروا إلى الاستجابة قبل الا تتمكنوا منها بزوال القلوب التي تعقلون بها بالموت الذي كتبه الله عليكم، وقبل إن هذا من باب الإخبار عن الله عز وجل بأنه أملك لقلوب عباده منهم، وأنه بحول ينتهم ويتنها إذا شباء حتى لايدرك

الإنسان شيئًا إلا بمشيئة الله عز وجل. «فتح الباري ٢ ص٢٩٩ بتصرف».

٥٥ تعجيل الاستجابة ٥٥

وهذه الاستجابة لله وللرسوله فرض على المسلم والمسلمة كما تقدم، ولابد من تعجيلها قبل فوات أوانها ؛ لقوله تعالى: ﴿ اسْتَجِيبُوا لِرَبَكُمْ مِنْ قَبَلَ أَنْ يَأْتَي يَوْمُ لاَ مَرَدُ لَهُ مِنَ اللَّهِ مَا لَكُمْ مِنْ مَتْجَاً يَوْمَئِذَ وَمَا لَكُمْ مِنْ تَكِيرٍ ﴾ «الشورى: ٤٧». ويقول الشوكاني: من قبل أن يأتي من الله يوم لا يرده أحد، أو لا يرده الله بعد أن حكم به على عباده ووعدهم به، والمراد به يوم القيامة أو يوم الموت. هتع القدير ٤/٤٤».

فقد وجبت الاستجابة للرد للرسول قبل الأجل الذي لا يؤجل ولا يع جل لما رواه ابن مسعود رضي الله عنه قال: قالت أم المؤمنين أم رسول الله وبابي أبي سغيان وباخي معاوية. قال: فقال النبي ته سالت الله لأجال مضروبة وأيام معدودة وأرزاق مقسومة لن يعجل شيئًا قبل أجله، ولن يؤخر شيئًا عن أجله، ولو كنت سالت الله أن يعيذك من عذاب في الذار، وعذاب في القبر، كان خيرًا وأفضل، وسلم ٢٦٦٣.

#### وو استجيبوا يستجب لكم وو

استجاب الأنبياء عبر موكب الرسالات لربهم سيحانه فما سالوا غيره، وما نادوا سواه، وما فعلوا إلاما بحدة وترضاه، وما حكموا إلا تما شرعه وأمضاه، فنصرهم الله من قلة وفرج ما يهم من ضيبق، وبالجنملة استحتابوا لربيهم فاستحاب لهم كما في قوله تعالى: ﴿ وَنُوحًا إِذَّ نَادَى مِنْ قَبْلُ فَاسْتَحَبْنَا لَهُ فَنْحَبْنَاهُ وَأَهْلُهُ مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيمِ (٧٦) وَنَصَبِرُنَاهُ مِنَ الْقَـوَّمِ الَّذِينَ كَذَبُوا بِإِنَّاتِنَا إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمَ سَوَّءٍ فَاغْرِقْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ والأنبياء: ٧٦-٧٧، فهذا نوح عليه السلام يعيد الله ما له من إله غيره مهما طال به الأمد فيهنو على توجيده، ولم بناد غيره، ولم يستنصر سواه، فاستجاب له مولاه وقال: وتصرباه من القوم، ولنا أن نتامل قوله تعالى: ﴿ مِنَ الْقَوْم ﴾ ولم يقل على القوم ؛ لأنه عليه السلام لم يقاتل القوم حتى يقال انتصر عليهم، ولكن سلَّمَه الله وأغرقتهم وتصيره من القبوم الكافرين، ونجاه وأصبحات السقينة، وأمنة

الإسلام تقاتل اليوم دفاعًا فقط وليس انتصارًا لأنها لم تحقق الاستجابة لربها كاملة، ويا ليتها دافعت.

وكذلك قال ربنا سبحانه عن أيوب عليه السلام: ﴿ وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَنَّي مَسْنَي الضُرُّ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ (٨٣) فَاسْتَجَبْنَا لَهُ فَعَسْفًا ما به منْ ضُرُ وَآتَيْنَاهُ أَهْلَهُ وَصِلَّقَهُمْ مَعَهُمْ رَحْمَةً منْ عَنْدِنَا وَذِكْرَى لِلْعَابِدِينَ ﴾ الانبياء: ٨٣- ٨٤، فكان نبي الله أيوب عليه السلام لا يأكل إلا الطيب، فسلا يأكل الربا ولا يأتي الفواحش والشركيات، وبالجملة استجاب لربه فكشف ما به من ضر، أما الأمة اليوم- إلا ما رحم الله-حالها كما قال رسولها فيما رواه ابن مسعود قال: قال رسول الله ﷺ : أما ظهر في قوم الربا والزنا إلا أحلوا بأنفسهم عقاب الله».

حسنه الألباني في صحيح الجامع ٥٩٥٠. ولقوله تعالى: ﴿ اتَّقُوا اللَّهَ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرَّبَا إِنْ كُنْتُمُ مُــوَّمنِينَ (٢٧٨) فَــإِنْ لَمْ تَفَــعَلُوا فَأَذَنُوا بِحَرَّبٍ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾.

وَكَذَلِكَ قَالَ رَبِنًا عَن يَونَسَ عَلِيهِ السَّلَّمَ: (فَقَادَى فِي الظُّلُمَاتِ أَنَّ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنَّتَ سُبِّحَانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظُّلَايِنَ (٨٧) فَأَسْتَجَبُنَا لَهُ وَتَجَيَّنَاهُ مِنَ الْغُمَّ وَكَذَلِكَ نُنُجَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾

#### والأنبياء: ٨٧- ٨٨ه.

وعن زكريا عليه السلام قال تعالى: ﴿ وَزَكَرِيًا إِذْ نَادَى رَبَّهُ رَبَّ لاَ تَذَرَّنِي فَـرُدًا وَأَنَّتَ خَـيْـرُ الُوَارِثِينَ (٨٩) فَـاسْتَجَبَّنَا لَـهُ وَوَهَبْنَا لَهُ يَحْيَى وَأَصِلُحْنَا لَهُ زَوْجَهُ ﴾.

وخذلك كان حال إمام الأنبياء وخاتمهم وسيد الأصفياء وصحابته الأنقياء؛ استجابوا لربهم فاستجاب لهم حتى بنوا دولة الإسلام في أقل من ربع قرن من الزمان، قال عنهم القرآن: ﴿ إِذْ سَتَتَعَيْثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ آَنِي مُعدِّكُمْ بِالْفُ مِنَ الْمُلْتَكَة مُرْدِفِينَ ﴾ الانعال ٩. وعن ابن عباس عن عمر رضي الله عنهم قال: لما كان يوم بدر نظر رسول الله تي إلى المشركين وهم آلف واصحابه ثلاثمائة وتسعة عشر رجلاً، فاستقبل نبي الله القبلة ثم مد يديه فجعل يهتف بربه: وعدتني، اللهم إن تَهلك هذه العصابة من أهل الإسلام لا تعمد في الأرض، فمازال مهتف بربه

Upload by: altawhedmag.com

### 

مادًا يديه مستقبل القبلة حتى سقط رداؤه عن منكبيه فاتاه أبو بكر فاخذ رداءه فالقاه على منكبيه ثم التزمه من ورائه وقال يا نبي الله كفاك مناشدتك ربك فإنه سينجز لك ما وعدك، فانزل الله عز وجل: ﴿ إِذْ تُسْتَغِيتُونَ رَبُكُمْ فاستَجَابَ لَكُمْ أَنِّي مُعِنَّكُمْ بِالَفَ مِنَ الْمُلاَيَكَةِ مُرْفِيْنَ ﴾ (مسلم: ٢/١٤، ٨٥.)

وقال النووى: هذه المناشدة إنما فعلها النبي 🐲 ليراه أصحابه بتلك الحال فتقوى قلوبهم بدعائه وتضرعه مع أن الدعاء عبادة، وقد كان الله وعده احدى الطائفتين إمبا العبير وإمبا الحيش، وكانت العبر قد ذهبت وفاتت وكان على ثقة من حصول الأخرى، ولكن سأل تعجيل ذلك وتنجيزه من غير اذى يلحق المسلمين، والشاهد من الحديث أن الصبحباية الكرام ومعنهم سيبد الإنام قد استحادوا لربهم في فعل ما أمر وترك ما نهى عنه وزجر، وقاموا بالدين خير قيام حتى وصفهم الرسول 🛎 كما جاء في الحديث بأنهم أعبيد أهل الأرض ولو هلكوا أو أهلكهم الله لا يوجد في الأرض من يوحده ويعبده من البشير، فكانت استجابتهم لربهم اولأ وجزاهم الله عليها استحابة منه سيحانه فامدهم بالملائكة من السماء وتصرهم على الأعداء.

فــان أرادت الأمــة نصــرًا من الله ومــددًا فلتستجب لربها أولاً كما استجـاب تبيها والسابقون الأولون من سلفها، وهم قلة وعدوهم كثرة، فنصر القلة على الكثرة.

#### ووجراءالمستجيبين وو

يقول الله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ اسْتَجَابُوا لَرِبَهِمُ الحُسْنَى ﴿ الرَعد: ١٨ ، وقال تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الحُسْنَى وَرَيَادَةُ ﴾ يونس ٢٦ ، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ تَتَقُوا اللَّهُ يَجْعَلْ لَكُمْ فُرْقَانًا وَيُكَفَّرُ عَنَّكُمْ سَيَّكَابَكُمْ وَيَعْفِرُ لَكُمْ وَاللَّهُ ذُو الْفَضَلَّ الْعَظِيمِ ﴾ الأنفال: ٢٩ ، وقال تعالى: ﴿ فَاعْلَمُوا أَنْ اللَهُ صَوْلَكُمْ نِعْمَ الْمُولَى وَيَعْمِ النُصِيبِ ﴾

الانفال: ٤٠ وقال تعالى: ﴿ هَلْ جَزَاءُ الإِحْسَانِ إِلاَ الإِحْسَانُ ﴾ «الرحمن: ٦٠. و جَزَاءالْعَرْضَانَ ٢٥

بِقُول تعالى: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ نِكْرِي قَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةُ صَنْكًا وَنَحْسُرُهُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ أَعْمَى ﴾ طه: ١٢٤.

وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ لَمُ يَسْتَحِيبُوا لَهُ لَوْ أَنَّ لَهُمْ مَا فِي الأَرْضِ حَمَيعًا وَمَثْلَهُ مَعَهُ الأَفْتَدَوَّا بِهِ أولئك لهُمْ سُوءُ الحَسَابِ وَمَأْوَاهُمْ حَهَيَّمُ وَبِئْسَ المهاد 6 ، الرعد: ١٨ ، ولأن النفس إذا لم تستجب لله وتُشعل بالطاعة شغلت بالمعصبية، لأن الشيطان له مع كل أمر من أوامر الله وكل نهى شان، وإذا لم يستحب العبد لربه في الطاعة فيعملها استجاب لنفسه الأمارة بالسوء وللشيطان في القعود عنها، قال تعالى: ﴿ قَالَ قَيمًا أَغُوْتَتَنِي لِأَقْعُدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ الْسُتَقَيمَ (١٦) ثُمُ لأَتَنَتُهُمْ مِنْ نَعْنِ أَعْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِ هِمْ وَعَنْ أنمانهم وعن شمائلهم ولأتجد أكشرهم شاكرين ﴾ الأعراف: ١٦- ١٧، وإذا لم يستجب لربه فينتهى عن المعصية استجاب للشيطان فاضله ومناه وأغواه، قال تعالى: ﴿ وَلأَصْلِنَهُمْ وَلأَمَنَّينَهُمْ وَلأَمْسِرَتَهُمْ فَلَيُسِتَكُنَّ آذَانَ الأَنْعَام وَلأَمُرْنَهُمُ فَلَيُغَيِّرُنُ خَلُقَ اللَّهِ وَمَنْ يَتَّخِذِ السَّيْطَانَ وَلَتًا مِنْ دُونِ اللَّهِ فَقَدْ حَسِرَ خُسُرًانًا مُبِينًا ﴾ والنساء: 119 م

وتكون نهاية الاستجابة للشيطان والإعراض عن الاستجابة للرحمن كما نطق بذلك القرآن: وقال الشيطان لما قضي الأمر إن الله وعدكُمُ وعد الحق ووعدتُكُمْ فَأَخَلَقْتُكُمْ وما كان لي عليْكُمْ من سلَّطان إلا أنْ دعوتُكُمْ فاستَجَبْتُمْ لي فَلا تَنُومُوني ولُومُوا أَنْفُسكُمْ مَا أَنَا بِمُصْرِحُكُمْ وَمَا إِنْ الطَّلِينَ لَهُمْ عَذَاتُ البِمُ فَإِبراهِيدِ ٢٢.

اللهم يا ولي الإسلام وأهله مكن للإسلام، وأحينا على الإيمان حتى نلقاك عليه، وصلى الله وسلم على نبينا محمد.

#### وە تەنئە وە

تشقدم اسرة تحرير مجلة التوحيد بخالص التهَنئة القلبية إلى الأستاذ / جلال عبد الحميد غالي ، لحصوله على درجة الماجستير (بعنوان: عقيدة اليوم الآخر في أديان الهند الكبرى وموقف الإسلام منها) بدرجة امتياز. واسرة تحرير مجلة التوحيد تتمنى له التوفيق والسداد والرقى.

القوجدون العدد ٢٣٤ المنتلا السادية والثالايون





مفتي أنصار السنة الأول ١٣١٦ - ١٣٩٦هـ ١٨٩٤ - ١٩٧٦م

إعداد / فتحى أمين عثمان

اسمه: محمد بهجة بن بهاء الدين بن عبد الغني البيطار أبو اليسار العالم الفقيه، والمصلح الأديب. مولده: ولد في دمشق ١٣١١هـ-امرام لأسرة دمشقية ذات علم، يرجع أصلها إلى الجزائر حيث هاجر جده الأعلى منها إلى الشام، وقد كان والده بهجة صوفيًا من غلاة الصوفية القائلين بوحدة الوجود كابن عربي وابن سبعين والحلاج، وغيرهم.

تعليمه: تعلم على يد جده لأمه الشيخ عبد الرزاق البيطار، والشيخ بدر الدين الحسني، وتأثر بشيخه جمال الدين القاسمي محدث الشام في ذلك الزمان، والذي كان معاصرًا للمحدث طاهر الجزائري (عالم سوريا)، والشيخ محمد الخضر المار).

قال الشيخ عاصم ابن الشيخ السطار عن أبيه:

- أمَّ وَخَطَبَ في جامع القاعة في حي الميدان، ثم في جامع كريم الدين المعروف بالدقاق بحي الميدان خلفًا لوالده وما تخلف ولا انقطع عن دروسه إلا لسفر أو مرض، وهذا شأن العلماء المخلصين لدعوة التوحيد.

ولما شبارك في مؤتمر العالم الإسلامي سنة ١٣٥٤ه والذي عقد بمكة المكرمة وحضره جمع من علماء المسلمين، استبقاه الملك عبد العزيز آل سعود ليشرف على المعهد العلمي السعودي، فبقي مديرًا له خمس سنوات، تقد خلالها مناصب علمية وقضائية.

ثم غلبه الحنين إلى دمشق وطنه، فعاد إليها ليعمل مدرساً فى المرحلة التانوية، حيث درس فى مدارس المقاصد الخيرية بعض الوقت. - ثم عُين بدار الإفتاء السورية مدرساً عاماً. - كما عينته وزارة المعارف معلماً في مدارسها. - انتقل إلى الكلية الشرعية ودار المعلمين العليا. - أوفد إلى الطائف ثلاث سنوات تولى خلالها إدارة دار التوحيد السعودية.

الموجيح دوالحجة ٢١٤١ ه ٧٦

 عاد بعد مدة إلى التدريس في كلية الأداب
 بالجامعة السورية حتى أحيل إلى التقاعد وكان يدرس التفسير والحديث.

بعد إحالته إلى التقاعد اقتصر نشاطه
 العلمي على المحاضرات التي كان يلقيها بكلية
 الشريعة والتدريس بوزارة الأوقاف.

إلى جانب ذلك كان يلقي أحاديث في الإذاعة. المسموعة بسوريا.

 انتخب عضوًا بمجمع اللغة العربية بدمشق، والمجمع العلمي العراقي.

وكان رحمه الله واسع الإطلاع، معنيًا بالبحث العلمي، أصولي النزعة، سلفي المعتقد، حاضر البديهة، باسم الثغر، لين القول، رقيق الشعور.

- كان رحمه الله سببًا في هداية عدد كبير من
 طلبة العلم والمثقفين منهم الشيخ على الطنطاوي.

وقد كان الشيخ بهجت البيطار صاحب نظر ثاقب في أحوال المسلمين في زمنه، حيث كان يرى أن سبب ذهاب ريح المسلمين يرجع إلى ذهاب أخلاقهم، كما أن معظم بلائهم راجع إلى أفعال كبرائهم وبذخ أثريائهم، وضعف علمائهم.

معاصروه : في مصبر الإمام محمد حامد الفقي، والشيخ أحمد شاكر، والشيخ محب الدين الخطيب، والشيخ أبو السمح، رحمهم الله.

وقي غير مصر عاصر كثيرًا من علماء المشرق والمغرب مثل الإمام محمد بن إبراهيم آل الشيخ، والشيخ عبد الله بن حميد، والشيخ عبد الله الخياط، والشيخ محمد بهجت بن محمود بن عبد القادر المعروف بالاثري، وشيرخه الألوسي، والشيخ محمد نسيب الرفاعي.

وإذا كان تقي الدين الهلالي عالم المغرب قد كان له صلة بانصار السنة المحمدية في زمنها الأول وله كتابات في مجلة الهدي النبوي، فإن الشيخ البيطار كان من اوائل من تولى الفتيا على صفحات مجلة الهدي منذ الأعداد الأولى لصدورها.

ومن أشهر فتاويه فتوى تتعلق بالزي للرجال والنساء، وكان ذلك عام ١٣٥٠هـ، وأفتى بالنهي عن لبس الشهرة والمخيلة، ونهى أن تلبس المرأة

٦٨ التوجيج المدد ٢٢٤ السنة السادسة والثادشون

ما يصف بدنها، وتكلم عن النهي عن تشبه الرجال بالنساء وتشبه النساء بالرجال، وتكلم أيضًا عن النهي عن لبس الأسود ولبس الأخضر والمزعفر، وذكر ما جاء في لبس الأحمر.

كما كان له أيضًا فتوى خاصة بلبس الأجانب من الفرنج ووجدت له فتوى عن ياجوج ومأجوج نشرت فى مجلة الهدي النبوي.

إنتاجه العلمي:

انقد عين الميزان، انظرة في النفحة الذكية، النفحة على النفحة والمنحة، الكوثري وتعليقاته، الرحلة النجدية الحجازية، حياة شيخ الإسلام ابن تيمية، الصحابة الكرام بين السنة والشيعة، تاريخ فكرة إعجاز القرآن الكريم، تحقيق قواعد التحديث لجمال الدين القاسمي، تحقيق حلية البشر في أعيان القرن الثالث عشر، للشيخ عبد الرزاق البيطار، وهو كما الثالث عشر، للشيخ عبد الرزاق البيطار، وهو كما شيخه رشيد رضا، وقد قام الشيخ محمد حامد الفقي بمتابعة التفسير ففسر الرعد وإبراهيم والحجر والنحل وجزءًا من الإسراء، «مسائل الإمام أحمد، «أسرار العربية، للأنباري.

وله مقالات كثيرة نُشرت في عدد من المجلات، ولعدنان الخطيب رسالة عنوانها: «محمد بهجة البيطار حياته وآثاره».

ولأهمية الشيخ البيطار فقد تناولته أقلام كثيرة منها أحمد راتب النفاخ في مجلة مجمع اللغة العربية بدمشق، ظاهر القاسمي في مقدمة كتاب كلمات وأحاديث.

وفاته: توفي رحمه الله بعد أن جاوز الثمانين من عمره، حيث توفاه الله في غرة جمادى الآخرة ١٣٩٦ هـ - ١٩٧٦م، رحم الله الشيخ البيطار، فقد حمل لواء الدعوة السلفية في الشام حينما كانت الصوفية سائدة.

وفي الختام نرجو الله تعالى أن يجعله مع النبيين والصديقين والشهداء وحسن أولئك رفيقًا، وأن يخلفنا خيرًا منه، وقد علمت أن له ابنًا يقوم بالتدريس في معاهد دمشق الدينية فكان خير خلف لخير سلف.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد: فقد طالعتنا وكالات الأنباء والصحف بنبا غرق مجموعة من الشباب المصري الطامح إلى الهجرة إلى إيطاليا للعمل بها، فنسال الله عز وجل لهم المغفرة ولأهلهم الصبر، ولنا مع هذه

الظاهرة الوقفات الآتية:

۵۵ الوقفة الأولى: حكم السفروا لإقامة في ديار الكفر ۵۵ دار الكفر هي التي يحكمها الكفار وتجرى فيها أحكام الكفر، ويكون النفوذ فيها للكفار وهي نوعن:

i alb

١- بلاد كـفـار حـربيين ؛ أي بينهم وبين
 المسلمين حرب.

 ۲ - بلاد كفار مهادنين بينهم وبين المسلمين صلح وهدنة.

أما حكم السفر والإقامة في ديار الكفر فعلى التفصيل التالي:

ا**ولاً**: اسْتَرط أهل العلم فيمن يسافر أو يقيم في ديار الكفر سُرطين هما:

الشرط الأول: أن يكون عنده علم يدفع به الشربهات لأن الكفار يوردون على المسلمين شربهات في دينهم، قال تعالى: ﴿ إِنَّ تُطْيعُوا الَّذِينَ كَفَرُوا يَرُدُّوكُمُ علَى أَعْقَائِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا خَاسرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٤٩]، وذلك حتى يصير المسلم شاكا متذبذبًا في دينه، كما قال قائلهم: «لا تحاولوا أن تخرجوا المسلم من دينه إلى دين النصارى، ولكن يكفى أن تشككوه في دينه، لأنكم إذا شككتموه في دينه سلبتموه الدين وهذا إذا شككتموه في دينه سلبتموه الدين وهذا

### إعداد المستشار/

قفات ش

أشعبة

أحمدالسيد إبراهيم

الشيط الثاني: أن يكون عنده دين يحميه من الشهوات، فإذا انعدم دينه، سقط في بحر الرذائل الذي تموج فيه تلك البلاد من شرب للخمس وتعامل بالربى، والزنى بالنساء، والعياذ بالله. ثانيًا: قسم أهل العلم السفر والإقامة بين الكفار إلى أربعة أقسام:

القسم الأول: أن يكون السفر مامورًا به شرعًا وصاحبه مجاهد في سبيل الله حتى يرجع، وذلك إذا كان الذهاب إلى الكفار بقصد الدعوة إلى الله أو تعلم ما هو وسيلة إلى مرضاة الله وخذلان أعدائه.

الدليل على ذلك:

١- سفر النبي ﷺ إلى أهل الطائف يعرض الإسلام عليهم، وكانت كلها دار كفر في ذلك الوقت.

۲- بعث الرسول في بالرسل إلى ملوك أهل الأرض ومن حولهم وهم كفار، فقد بعث عبد الله بن حذافة السهمي إلى كسيرى ملك الفرس، ودحية الكلبي إلى قيصر - وهو هرقل - ملك الروم، وحاطب بن أبى بلتعة إلى ا: قوقس ملك

التوجيح ذو الحجة ٢٢٨ هـ

### وشجاع بن

وهب بن أسد بن خـزيمة إلى الحارث بن أبي شمر الغساني ملك عرب النصارى، وسليط بن عمرو العامري إلى هوذة بن علي الحنفي، وعمرو بن أمية الضمري إلى النجاشي ملك النصارى بالحبشة.

القسم الثاني: أن يكون السفر مباحًا، وهو من كان سفره لحاجة دنيوية كتجارة أو علاج أو طلب العلم الدنيوي النافع للمسلمين، بشرط أن يتوافر فيه الشرطان السابقان، فيكون عارفًا لدينه بادلته آمنًا من الفتنة مظهرًا لدينه وذلك بعداوة الكفار والبراءة منهم، قادرًا على التأثير في الكفار دون التأثر بهم.

الدليل على ذلك: سنغر النبي 📽 إلى الشنام في تجارة بدل على جوازه.

وقد يُعترض على هذا الدليل: بأن سفره 😻 للتجارة كان قبل النبوة فليس فيه حجة.

ويُقال: بأن النبي مع لم يتدنس قبل النبوة بحرام، ولا اعتذر عن ذلك حين بُعِثَ ولا منع أحدًا من الصحابة في حياته، ولا منع ذلك أحد من خلفائه بعد وفاته، فقد كانوا يسافرون في فك الأسرى، وفي حمل الرسائل إلى ملوك أهل الأرض، فقد أرسل رسول الله مع عثمان بن عفان رضي الله عنه إلى أهل مكة وهم أهل حسرب للإسلام والمسلمين، فدل ذلك كما قال القرطبي رحمه الله على أن السفر لغرض مباح يكون مباحًا ولغرض مستحب يكون مستحبًا.

القسم الثالث: أن يكون سفره حرامًا وكبيرة من كبائر الذنوب: وذلك من كان سفره لحاجة دنيوية وهو عارف لدينه بادلته امن من الفتنة، ولكنه غير قادر على إظهار دينه، وتأدية شعائر الإسلام علانية وبحرية تامة، من فعل للواجبات وترك للمحرمات، وإظهار البغض والعداوة للكفار والبراءة منهم، ويجب أن

المسلم أن المراد بإظهار الدين ليس معتاد أن يُترك الإنسان يصلي ولا يقال له أعبد الأوثان فإن اليهود والنصارى لا ينهون من صلى في يلدانهم ولا يكرهون الناس على أن يعبدوا الأوثان- غالبا- بل المقصود هو التصريح للكفار بالعداوة والبراءة من دينهم، كما قال تعالى حاكيًا عن إبراهيم عليه السلام ومن معه: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمُ أُسُوةٌ حَسَنَةً في إبْرَاهيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمُ إِنَّا بُرَاءُ مِنْكُمُ وَمِمًا تَعْبُدُونَ مِنْ وَالْبَعْضَاءُ أَبَداً حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللهِ وَحَدَهُ ﴾ وَالْبَعْضَاءُ أَبَداً حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللهِ وَحَدَهُ ﴾ وَالْبَعْضَاءُ أَبَداً حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللهِ وَحَدَهُ ﴾

وقال تعالى: ﴿ وَمَنْ يَرْغَبُ عَنْ مِلُهَ إِبْرَاهِيمَ إِلاً مَنْ سَفِهَ نَفْسَهُ ﴾ [البقرة: ١٣٠].

الدليل على ذلك:

١- قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمُلاَئِكَةُ ظَالِمَي أَنَّفُسِهِمْ قَالُوا فِيمَ كَنْتُمْ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الأَرْضِ قَالُوا أَلَمْ تَكُنَّ أَرْضُ اللَّهُ وَاسْعَةٌ فَتَّهَاجِرُوا فِيهَا فَأُولَئِكَ مَأُواهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا (٩٧) إِلاَ المُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرَجَالِ والنِّسَاء وَالُولُدَانَ لاَ يَسْتَطِيعُونَ حَيِلَةً وَلاَ يَهْتَدُونَ سَبِيلاً (٩٨) فَأُولَئِكَ عَسَى اللَّهُ أَنَّ يَعْفُو عَنْهُمُ وَكَانَ اللَّهُ عَقُواً غَفُورًا ﴾ [النساء: ٩٧- ٩٩].

٢- عن جرير بن عبد الله رضي الله عنه قال: بعث رسول الله ﷺ سرية إلى ختعم فاعتصم ناس منهم بالسجود فاسرع فيهم القتل، فبلغ ذلك النبي ﷺ فامر لهم بنصف العقل، وقال: «أنا بريء من كل مسلم يقيم بن أظهر المشركين، قالوا: يا رسول الله، لم ؟ قال: «لا تراءى نارهما». (رواه ابو داود والترمذى وحسنه الإلباني).

وجه الدلالة: أن النبي الله أرسل سرية إلى قبيلة ختعم وحان بالقبيلة مسلمون يخفون إسلامهم عن قومهم المشركين فخافوا أن يقتلهم المسلمون ظنًا منهم أنهم من المشركين فاعتصموا بالسجود، فظن المسلمون أنهم سجدوا لغير الله فقتلوهم فأمر لهم النبي الله بنصف الدية لأن هلاكهم كان لجناية أنفسهم بمقامهم بين

٧٠ التوجيح العدد ٢٢٢ الستة السادسة والثلاثون

ظهراني الكفار فلم يعرفهم إخوانهم المسلمون. وبجناية المسلمين عليهم، ثم قال ﷺ: «أنا بريء من كل مسلم يقيم بين أظهر المشركين»، ثم بين العلة بقـوله: «لا تراءى نارهما» أي: لا يمكن التفرقة سنهما.

٣- عن سمرة بن جندب رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: من جامع المشرك وسكن معه فإنه مثله، (رواه أبو داود وحسنه الألباني)، فالحديث محمول على من لم يستطع إظهار دينه.

القسم الرابع: أن يكون السفر ردة وخروجًا عن الإسلام، وهذا ينطبق على من رضي كفر الكافرين واظهر الموافقة لهم، ومدح ما هم عليه من كفر واستحسن ذلك فوالاهم موالاة المحب لمحبويه وركن إليهم وانس بقربه منهم ولم يتميز عنهم بتحريم الحرام وتحليل الحلال فهو منهم.

والدليل على ذلك قبوله تعبالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَحَدُوا الْبَهُودَ وَالنُّصَارَى أَوَّلِيَاءَ بَعْضُهُمْ أَوَّلِيَاءُ بَعْضٍ وَمَنْ يَتَولُهُمْ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَهْدِي الْقُوْمَ الظَّالِينَ ﴾

[المائدة: ٥١]. وقوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَحَدُّوا عَدُوَّي وَعَدُوُكُمْ أَوَّلِيَاءَ تَلْقُونَ إِلَيْهِمْ بِالْمُوَدَّةِ وَقَدْ كَفُرُوا بِمَا جَاءَكُمْ مِنَ الحُقَّ ﴾ [المتحنة: ١]. ألوقفة الثانية: إلى أي الأقسام ينتمي هؤلاء مُنْاء مَنْ مَنْ

#### المهاجرون؟ ٢٥

بعد أن ذكرنا أقوال أهل العلم في حكم السفر والإقامة فى ديار الكفر، يتضح أن الغالبية العظمى من المهاجرين إلى ديار الكفر قد انتفى في حقهم الشرطان السابق ذكرهما أو شرط واحد منهما، كما أن من توافر في حقه الشرطان فكثير منهم لا يستطيع إقامة شعائر دينه بحرية في تلك الساد، وليس ادل على ذلك

> من قيامهم باعمال محرمة في غالب

> > الأصيان مثل بيع

الخمور ولحم الخنزير، والمجلات الجنسية، ومنهم من يترك الصلاة بالكلية بدعوى عدم وجود وقت بصلى فيه أثناء العمل، ومنهم من بترك الجمعة بدعوى عدم وجود مساجد قريبية من مسكنه وعدم سماعه للأذان، ومنهم من يقدم على الزواج بالمشركات زواجًا مؤقتًا بغرض الحصول على الاقامة، ومن ثم فكثير من هؤلاء يكون سفره حرامًا وكبيرة من كبائر الذنوب، ولا سيما أن ديار الكفر ما فتئت تضيق على الإسلام والمسلمان، والدليل على ذلك ما قامت به فرنسا من حظر ارتداء الحجاب في مدارسها، وكذلك ما فعلته الدانمارك والنرويج من الاستهزاء بنبينا محمد 😂 ، ثم تبعتهما كثير من الدول الأوربية ، بل هناك من يسافر إلى ديار الكفر فتتلقفه أيديهم ويصنع على أعينهم ليكون أحد دعاة التغريب في بلاد المسلمين.

و الوقفة الثالثة: حكم الفرقى منهم و

ثار جدال واسع بين فضيلة المفتى وغيره من العلماء والكتاب حول حكم هؤلاء الغرقى؛ فكان هذاك إفراط وتفريط، فمنهم من وصمهم بالطمع وبانهم ليسوا بشهداء، ومنهم من حكم لهم بالشهادة مستدلاً بقوله ٢٠ «الغريق شهيد». (رواه ابن عساكر في تاريخه وصححه الألباني في صحيح الجامع)، وبقوله ٢٠ أيضًا: «الشهداء خمسة: المطعون، والمبطون، والغريق، وصاحب الهدم، والشهيد في سبيل الله».

التوحيد ذوالحجة ١٤٢٨ هـ ٧١

والصحيح في المسالة ان نذكر الضوابط التالية: الأول: لكي يحكم لشخص بالشهادة فلابد من رين:

٢- أن يكون سفره سفر طاعة: فلا يحكم لمن مات متلبساً بالمعصية وقد تحقق فيه سبب من اسباب الشهادة كالغريق مثلاً بالشهادة، فإذا صحب رجل امرأة ليزني بها قسقطت سيارته في البحر فمات الاثنان فلا يقال عنهما شهداء : لقوله عن: يتبعث المرء على ما مات عليه. والوقفة الرابعة، الأسباب التي أدت إلى هذه الحادثة وم السقر إلى ديار الكفر والإقامة بها.

٢- الأنبهار بما عند الغرب من وسائل التقدم والتي جعلت قلوب كثير من الشباب تهفوا إلى إيتار ديار الكفر على ديار الإسلام في العمل واكتساب الرزق مع ما تتمتع به دول إسلامية كثيرة من مصادر للرزق جعلت الغربيين والأسيويين يتطلعون للعمل بها.

٣- تقصير الإياء في تربية ابنائهم وتنشئتهم النشاة الإسلامية الصحيحة، وتفقدهم في حياتهم، فقد قال والد احد الضحايا: «لم أعلم بسفر ابني إلا حينما علمت بوفاته غرقًا »!

1- ضعف الإيمان في نفوس كثير من الناس،

وخاصة إيمانهم بأن الله هو الرزاق، فاعتقدوا أن مكتهم في ديارهم لن ياتيهم بالرزق مع أن كثيرًا من الشباب لم يغادروا بلادهم ومكثوا فيها ورزقهم الله عز وجل الرزق الوفير، ولم يتوفر لهم من الأموال ما لهؤلاء الفارين من ديارهم، فقد دفع الواحد منهم أكثر من ثلاثين الفًا من الجنيهات ثمنًا لفراره من بلده وسفره إلى ديار الكفر، ولو قاموا باستثمار هذا المبلغ في بلدهم وتوكلوا التوكل على الله لكفاهم الله مخرجًا (٢) ويَرْزُقُهُ مَنْ حَيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ وَمَنْ نتوكلُ على الله فهو حَسْنُهُ (الطلاق: ٢.٣).

• مخالفة ولي الأمر: فيجب طاعة ولي الأمر فيما ليس بمعصية، وحيث وضع ولي الأمر قواعد لتنظيم خط السير في الطرق برًا وبحرًا وجوًا، فيجب على الجميع احترامها، وهذا ما لم يحدث من أصحاب المراكب التي لا يرخص لها بالإيحار في أعالي البحار لعدم صلاحيتها لذلك، وكذا لقيامهم بتحميلها أكثر من سعتها ولاستخدامها في غير الغرض المرخص لها به-وهو صيد الأسماك- وقد طاوعهم الشباب في ذلك مع علمهم بخطورة وسيلة المواصلات هذه على أرواحهم مما جعلهم مقصرين في الحفاظ بأيريكم إلى التَهْلَكة ﴾ [البقرة: ١٩٥].

٦- التقصير في مراقبة المتاجرين بامال الشباب ومحاسبتهم وردعهم فلولي الأمر تعزيرهم على فعلهم وإلزامهم الدية لقتلهم هؤلاء الشباب، أو إيقاع القصاص بهم إذا ثبت تعمد إلقائهم في البحر خوفًا من السلطات الإيطالية.

٧- عدم إحياء بيت مال المسلمين ومساعدة الشبباب بتوفير سبل الحياة الكريمة لهم في بلادهم بدلاً من البحث عنها في ديار الكفر.

وفي النهاية نسال الله عز وجل أن يرزق شباب المسلمين العلم النافع والعمل الصالح، وأن يوفق ولاة أمور المسلمين لما يحب ويرضى، والله الموفق.

٧٢ التوجيرة العدد ٢٢٢ السنة السادسة والثلاثون

### السنة النبوية

مسابقة

يعلن المركز العام لجماعة أنصار السنة المحمدية بالقاهرة عن إقامة (المسابقة الكبرى في السنة النبوية) للسنة الثانية. وذلك على النحو التالي:

#### ٥٥ أولا: مستويات المسابقة ٥٥

المستوى الأول: حفظ كتاب متن عمدة الأحكام كاملاً.

٢- المستوى الثانى: حفظ ثلاثمائة وعشرة أحاديث (إلى آخر باب الصداق).

٣- المستوى الثالث: حفظ مائتين وسبعة أحاديث (إلى أخر باب الاعتكاف).

٤- المستوى الرابع: حفظ مائة حديث (إلى آخر باب ترك الجهر بالبسملة).

مع ملاحظة أن الأحاذيث تحفظ نصوصها مضبوطة بالشكل ومعها معرفة معاني المفردات الغريبة، وما يستفاد من الحديث من أحكام.

والكتاب متوفر بالدور السابع بمقر مجلة التوحيد، من يسجل اسمه يحصل على نسخة الكتاب.

| ابعه دار | MISI | 1. | : • • • • | <u>سايب</u> |  |
|----------|------|----|-----------|-------------|--|
| <br>     |      |    |           |             |  |

| احتبار المستوى الأول.  | الموافق ٢٠٠٨/٣/١             | ۲۲ صغر ۲۷۱۵ه   | يوم السبت    |
|------------------------|------------------------------|----------------|--------------|
| اختبار المستوى الثاني. | الموافق ٢/٣/٢                | ۲۳ صفر ۱٤۲۹ هـ | يوم الأحد    |
| اختبار المستوى الثالث. | الموافق ٢٠٠٨/٣/٣             | ٢٤ صفر ١٤٢٩ هـ | يوم الاثنين  |
| اختبار المستوى الرابع. |                              | ٢٥ صفر ١٤٢٩ هـ | يوم الثلاثاء |
|                        | ٥٥ ثالثًا: جوائز المسابقة ٥٥ |                |              |

|           |           |             | الفسائز الثساني |           |                |
|-----------|-----------|-------------|-----------------|-----------|----------------|
| ۸۰۰ منیک  | م بن ۱۲۰۰ | 4 Y         | ۲۰۰۰ جنیه       | ۳۰۰۰ جنيه | المستوى الأول  |
| ٩ ١٠٠ ٢٠٠ | ۸۰۰ جنیک  | ، ١٥٠ جنيله | ۵۰۰۰۰ ۲۷۰۰      | a ۲       | المستوى الثاني |
| ۵         | ۹ ۲۰۰     | ۸۰۰۰ جنبه   | ۱۰۰۰ جنیے       | ۱۰۰۰ جنيه | المستوى الثالث |
| ۲۰۰ جنیے  | ه ۲۰۰     | ٥٠٠ جنبه    | ۷۰۰ جنب ۵       | ۱۰۰۰ جنیے | المستوى الرابع |

مع تمنيات أسرة مجلة التوحييد بالتوفيق لنجسميع

#### بيان هام حول مسابقة القرآن الكريم

نظراً لتوافق المواعيد المعلن عنها في العدد الماضي لمسابقة القرآن الكريم مع امتحانات الفصل الدراسي الأول، فقد تقرر تأجيل موعد إجراء المسابقة على النحو التالي:

المستوى الأول ١صفر ١٤٢٩هـ - ٢٠٠٨/٢/٩
 المستوى الثاني ٢صفر ١٤٢٩هـ - ٢٠٠٨/٢/١٩
 المستوى الثالث ٣صفر ١٤٢٩هـ - ٢٠٠٨/٢/١٩
 المستوى الثالث ٣صفر ١٤٢٩هـ - ٢٠٠٨/٢/١٩
 المستوى الرابع ٢صفر ١٤٢٩هـ - ٢٠٠٨/٢/١٩م
 المستوى الخامس ٥صفر ١٤٢٩هـ - ٢٠٠٢/٢/١٩م

# باحل .. أخي المسلم وأختي المسلمة

بالمشاركة بجزء

من مالك ومن الزكوات أو الصدقات لنشر التوحيد من خلال المشاركة في الأعمال التالية ، اطباعة كتيب يوزع مع مجلة التوحيد مجانا تتكلف النسخة خمسة وسبعين قرشا .. يطبع من كل كتيب مائة وخمسون ألف نسخة. انشر تراث الجماعة من خلال طبع المجلة وتجليدها بجميع أعداد السنة في مجلد واحد وذلك لعمل كرتونة كاملة ٢٥ سنة من الاجلة. دعم مشروع المليون نسخة من مجلة التوحيد .... نسخة من المجلة لكل خطيب من خطباء الأوقاف والأزهر تصله على عنوانه.

يمكنكم المشاركة ودعم ذلك للتطارعة بعمل حوالة أو شيك مصرفي على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة حساب رقم ١٩١٥٩٠ باسم مجلة التوحيد