

# (سراله الرخراري) صاعلم أنه لا إله إلا الله

رئيس مجلس الإدارة

### د. عبدالله شاكر

# طاعبة الامتياز جماعة أنصار السنة المحمدية المشرف العسام د. عبد العظيم بدوي اللجنة العلمية زكريا حسيني محمد جمال عبد الرحمن

معاوية محمد هيكل

مصطفى خليل أبو المعاطي

التحرير ٨ شارع قولة - عابدين - القاهرة ت: ٢٢٩٣٦٦٦٢ - فاكس: ٢٢٩٣٦٦٦٢ قسم التوزيع والاشتر اكات ت: ٢٣٩١٥٤٥٦ للركز العام هاتف: ٢٣٩١٥٤٥٦ - ٢٣٩١٥٤٥٢

"السرام عليكم"

#### ٥٥ في وداع رمضان ٥٥

من خطبة المأمون يوم الفطر: أبها الناس، ألا إن يومكم هذا يوم عيد وسنة، يوم ختم الله به صيام شهر رمضان، وافتتح به حج بيته الحرام، فشوال أول شهور الحج، وجعله تاحًا لمفروض صيامكم ومتنفَّل قدامكم أحل الله لكم فده الطعام وحرم علىكم فيه الصيام، فاطلبوا إلى الله حوائحكم واستغفروه لتفريطكم، فإنه بقال: لا كبيرة مع ندم واستغفار، ولا صغيرة مع تماد وإصرار. ثم قال: اتقوا الله عياد الله، وبادروا الأمر الذي استقر عليه بقينكم وهو الموت المكتوب عليكم، فإنه لا تستقال بعده عثرة، ولا تحظر قبله توبة، واعلموا أنه لا شيء قبل الموت إلا دونه، ولاشىء بعده إلا فوقه، ولا يعين على شدته وكربه، وعلى القدر وظلمته، وضيقه ووحشيته، وهول مطلعه، وسؤال ملكده ؛ إلا العمل الصالح الذي أمر الله به، فمن زلت عند الموت قدمه، فقد ظهرت ندامته، وفاتته استقالته، وطلب من الرجوع من جديد ما لا يُجاب إليه، وبذل من الفدية ما لا يُقبل منه.

فاتقوا اليوم الذي يجمعكم الله فيه لوضع موازينكم، ونشر صحفكم الحافظة لأعمالكم.

نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٣٧ مجلداً من مجلدات مجلة التوحيد عن ٣٧ سنية كاملية

التوزيع الداخلي: مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

السنة الثامنة والثلاثون العدد 201 شوال ١٢٢٠ هـ

رئيس التحرير

مدير التحرير الفني

حسبن عطا القراط جمال سعد حاتم

12

11

14

m

21

34

14

54

29

77

20

## <sup>•</sup>فى هذا العدد

الاهتتاحية بقلم الرئيس العام كلمة التحرير: يقلم رئيس التحرير باب التفسير: إعداد/د. عبدالعظيم بيوي العدد لمن إعداد/ صلاح عبدالمعبود ساى السيفة إعداد/ زكريا حسينى درر المجمار: إعداد/على حشيش تنكرفى يوم العيد: إعداد/عبده الأقرع حديث الشهر: إعداد . د/ جمال المراكبي من المراف الإسلامية إعداد/ سعيد عامر القصية في كتاب الله: إعداد/ عبدالرازق السيد عيد تحذير الصفوة من خطورة الفترة: إعداد/د. حمدى طه واحة التوحيد: إعداد/علاء خضر دراسات شرعية إعداد/متولى البراجيلي صفات التاجر المسلم إعداد/ صلاح نجيب النق حاب الأسرة المسلمة: إعداد / جمال عبد الرحمن تحذير الداعية من القصص الواهية : إعداد/ على حشيش ال ف ت اوى:

اتبعوا ولاتيتدعوا: إعداد/معاوية محمد هيكل وقفات مع التوسل والوسطة إعداد/ محمد رزق ساطور تحريم الإسلام للحم الخنزير: إعداد/ التحرير من أعلام الجماعة بقلم/ د. عبدالرحمن السيس إعلام المصلين والولاة بمن يقدمونه لإمامة الصلاة اعداد للستثنار/ احمد السعد على

#### ١٨٠ جنيها للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و ۲۳۰ دو لازا خارج مصر شاملة سعر الشحن

#### ا ثمان النسخة

حبر ١٥٠ قر شا. السعودية ٦ ريالات. الامارات ٦ دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي: الأردن ٥٠٠ قلس. قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوي

 ١. ٢ الداخل ٢٠ جنيها (بحوالة بريد، داخلية باسم مجلة التوحيد على مكتب بريد عابدين). ٢. ٢ الخارج ٢٠ دولار ١١ و٢٧ ريالا معوديا ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم/ ١٩١٥٩).

#### البريد الإلكتروني

#### itels:

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رنيس التحرير:

GSHATEM@HOTMAIL.COM GSHATEM@HYAHOO.COM

التوزيع والاشتراكات؛ SEE2070@HOTMAIL.COM موقع المجلة على الإنترنت: WWW.ALTAWHED.COM

موقع المركز العام: WWW.ELSONNA.COM

شركة الإعلامات الشرقية - م دار • المهاورة • ال

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده،

وبعد:

فلقد تناولت بعض الصحف الكلام عن أنصار السنة ورجالاتها واتهموهم بباطل من القول وزور، وهذا أمر لا يستغرب من أمثال هؤلاء، ولهذا كنت أعرض عن حماقاتهم وافتراءاتهم ممتثلاً قول الكريم الرحمن في أهل الإيمان: «وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغُوَ أَعْرَضُوا عَنْهُ وَقَالُوا لَنَا أَعْمَالُنًا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ سَلَاَمُ عَلَيْكُمْ لاَ نَبْتَغِي الْجَاهِلينَ» [القصص: ٥٥]، غير أني رأيت أن أتعرض لهؤلاء عبر صفحات «مجلة التوحيد»؛ لأدرأ عن أهل السنة ما رموهم به من بهتان، وساقدم بين يدي ذلك نصيحة لكل مسلم أتبعها بتبرئة أنصار السنة مما رماهم به هؤلاء.

فاقول وبالله التوفيق: ذم الله تعالى الكذب في كتابه، كما حذر منه النبي صلى الكافرين وعلامة من علامات المنافقين، قال تعالى: «إِنَّمَا يَفْتَرِي الْكَذِبَ الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بايَات اللَّه وَأُولَئكَ هُمُ الْكَاذِبُونَ» [النحل: ١٠٥].

وقال في وصف اليهود: «وَمَنَ الَّذِينَ هَادُوا سَمَّاعُونَ للْكَذَبِ سَمَّاعُونَ لِقَوْمِ آخَرِينَ لَمْ يَأْتُوكَ يُحَرِّقُونَ الْكَلَمَ مَنْ بَعْد مَوَاضَعِهُ [المائدة: ٤١]، وفي الحديث المتفق عليه عن أبي هريرة رضي الله عنّه عن النبي صلى قال: «آية المنافق ثلاث: إذا حدث كذب، وإذا وعد آخلف، وإذا ائتمن خان»(١).

وقد استدل هرقل عظیم الروم علی صحة رسالة النبي بأمور منها: آنه لا يكذب، وذلك عندما سال أبا سفيان قائلاً: هل كنتم تتهمونه بالكذب قبل أن يقول ما قال ؟ فقال أبو سفيان: لا. فقال هرقل: لم يكن يذر الكذب على الناس ويكذب على الله(٢).

والكذب يهدي إلى الفجور، والفجور يهدي إلى النار، كما صح بذلك الخبر عن الرسول ، فعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله : عليكم بالصدق، فإن الصدق يهدي إلى البر، وإن البر يهدي إلى الجنة، وما يزال الرجل يصدق ويتحرى الصدق حتى يكتب عند الله صديقًا، وإياكم والكذب، فإن الكذب يهدي إلى الفجور، وإن الفجور يهدي إلى النار، وما يزال الرجل يكذب ويتحرى الكذب حتى يُكتب عند الله كذابًا، (٣).

فيا أهل العقول السليمة والفطر المستقيمة ؛ عليكم بالصدق واحذروا الكذب وكونوا مع من قال الله تعالى فيهم: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ وَكُونُوا مَعَ الصَّادقينَ، [التوبة: ١١٩].

ثم أقول لإخواني ممن نسب إليهم شيء من البهتان: تحلوا بالصبر مع بيان الحق بعلم وعدل، وعلى أولى الألباب ألا بصدقوا

Upload by: altawhedmag.com

بقلم/ الرئيس العام

د/ عيدالله شاكر الجنيدي

www.sonna banha.com

هذا البهتان، والواجب على الجميع التحري والتثبت في الأقوال وحسن الظن بإخوانهم.

ومن التهم الملفقة التي ذهب إليها هؤلاء: أن أنصار السنة يتامرون على الحكام ويكفرونهم، وقد نسبوا ذلك إلى شيخنا العلامة الأصولي المحقق عبد الرزاق عفيفي رحمه الله، الرئيس بالملكة العربية السعودية، سابقًا، والشيخ رحمه الله كان من أئمة وعلماء أهل السنة السالكين مسلك السلف الصالح، وليس لمن رمة بذلك حجة أو دليل، وكُتب الشيخ – وهي كثيرة موجودة بين أيدي وانصار السنة على مدى تاريخهم الطويل لا يطلقون على مسلم الناس – ظاهرة لكل طالب علم، وليس فيها شيء من هذا البهتان، وانصار السنة على مدى تاريخهم الطويل لا يطلقون على مسلم أفاظ التكفير بما في ذلك الحكام والمسؤولين، وهم يدينون بمعتقد أعناقهم له بيعة، ولا يخرجون عليهم، ولإقامة الدليل على ذلك ساذكر وأهدى سيدلاً.

وبداية أشير هذا إلى البيان الصادر من المركز العام للجماعة عقب اغتيال رئيس الجمهورية السابق محمد أنور السادات – رحمه الله تعالى –، وقد جاء في البيان ما يلي: مع إيماننا الكامل بقضاء الله وقدره، واستهداءً بقيم الإسلام الذي يكفل الأخوة، ويفرض الوحدة ويحقق الأمانة والأمن تستنكر جماعة أنصار السنة المحمدية أشد الاستنكار كل أشكال العنف، وتعلن أن ما ترتب على ذلك من اغتيال الرئيس محمد أنور السادات يمثل خروجًا على أحكام الدين، لأن الله سبحانه أوضح طريق الدعوة إليه وأسلوبها في قوله تعالى: الأع إلى سبيل رَبَّكَ بِالْحِكْمَة وَالْمَوْعِظَة الْحَسَنَة وَجَادِلُهُمْ بِالَتِي هِي أَحْسَنُ.

فالإسلام لا يعرف العنف في فرض الرأي، ولا يعرف النزول إلى لغة الرصاص، وإنما يدعو إلى الحوار بالحجة والبرهان المقنع والمواجهة الشريفة، فإذا لم ينته أطراف الخلاف إلى نتيجة فليس لأحد أن يعنف أو يحمل السلاح على الآخر، لقوله ٢: «لا ترجعوا بعدى كفارًا يضرب بعضكم رقاب بعض»(٤).

وإذا ادلهمت الخطوب وزادت الفتن عصم الإسلام الأمة بضرورة التناصح لقوله عنه الدين النصيحة». قالوا: لمن يا رسول الله ؟ قال: (لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم (٥).

ولقوله ٢٠ : «إن الله يرضى لكم ثلاثًا ويكره لكم ثلاثًا: يرضى لكم أن تعبدوا الله ولا تشركوا به شيئًا، وأن تعتصموا بحبل الله جميعًا ولا تفرقوا، وأن تناصحوا من ولاه الله عليكم»(٦).

وجماعة أنصار السنة المحمدية تنصح أن يهتدي الجميع -حكامًا ومحكومين - بهدي القرآن الكريم، وأن يسيروا على نهج رسول الله ته، ولو أخذ الجميع بهذه النصيحة لوقف كل عند حده الذي بينه له الشرع الحنيف، وما كان هناك تجاوز لحدود الله، وقد قال الله تعالى: ومَنْ يَتَعَدْ حُدُودَ الله فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ، كما أننا

اللوكيدشوال١٤٢٠هـ ٢ Upload by: altawhedmag.com

الفرقة الناجية أنها

تؤمن يوجوب الامر

بالعروف والنهى عن

المنكر، واقامة الحج

والجهاد والجمع

والأعيادمع الأمراء

والحكام.أبراراكانوا

أمفحارا.معبدل

Az ini

والحافظةعل

نناشد الجميع أن يسلكوا مسلك الاعتدال في جميع تصرفاتهم حفاظًا على وحدة الأمة، وجماعة أنصار السنة إذ تعلن هذا تتضرع إلى الله تعالى أن يجنبنا الفتن، وأن يوحد صفوفنا، وأن يسدد خطا الرئيس محمد حسني مبارك، ويوفقه إلى ما فيه خير البلاد والعباد»(٧).

كما ذكر فضيلة الشيخ صفوت الشوادفي – رحمه الله – منهج أنصار السنة في أصول الدين، وبيِّن أن عقيدتهم هي عقيدة الفرقة الناجية والطائفة المنصورة، ومما ذكره في ذلك:

«ونؤمن بوجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وإقامة الحج والجهاد، والجمع والأعياد مع الأمراء والحكام، أبرارًا كانوا أم فجارًا، ونحافظ على الجماعة، ونبذل النصيحة، ونسعى إلى إقامة مجتمع الجسد الواحد الذي أمرت به السنة، ندعو إلى الصبر عند البلاء والشكر عند الرخاء، والرضا بمر القضاء، وإلى مكارم الأخلاق ومحاسن الأعمال، ونعتقد أن جماع الدين: عقيدة صحيحة، وعبادة خالصة، وأخلاق فاضلة، ولا نجيز الخروج في الفتنة، ولا الخروج على الأمراء والحكام ما لم يصدر منهم كفر بواح، وهو الصريح الذي لا يقبل التأويل، وعندنا من الله فيه برهان كما هي عقيدة أهل السنة والجماعة، (٨).

وكتابات الدكتور جمال المراكبي في مجلة التوحيد، وما كتبه الدكتور عبد العظيم بدوي عقب تفجيرات شرم الشيخ وإدانته لذلك من أوضح الأدلة على أن أنصار السنة لا تذهب إلى ما نسب إليها من تكفير وإرهاب، وفقد وفقني الله عز وجل وكتبت بحثًا في عام تسعين وتسعمائة والف بينت فيه بالأدلة الصحيحة الصريحة معتقد أهل السنة في مرتكب الكبيرة، وتناولت فيه الرد على مذهب الحوارج ومن سلك سبيلهم في العصر الحاضر وسميته: «براءة أهل السنة من تكفير عصاة الأمة،، ولما أصدر مجهولون بيانًا زجوا فيه باسماء بعض علماء أنصار السنة، وكان البيان يحمل منهجًا وأفكاراً نخالفها ولا نعتقدها ؛ كتبت ثلاث مقالات متتابعة في مجلة التوحيد بعنوان: مراءة أهل السنة من تكفير عصاة الأمة،، ولما أصدر مجهولون بيانًا زجوا فيه بأسماء بعض علماء أنصار السنة، وكان البيان يحمل منهجًا وأفكاراً نخالفها ولا نعتقدها ؛ كتبت ثلاث مقالات متتابعة في مجلة التوحيد بعنوان: منهم علمة الأمة على الكتاب والسنة والنهي عن الخروج على الأئمة، وقد دافعت فيها عن منهج أهل السنة، وأنهم من أهل الاتباع، وليسوا بخارجين أو مبتدعين، وسلفنا في ذلك الصحابة والتابعون ومن سار على دربهم، وإمامنا من أهل الاتباع، وليسوا بخارجين أو مبتدعين، وسلفنا في ذلك الصحابة والتابعون ومن سار على دربهم، وإمامنا الشيخ عبد الرزاق عفيفي – رحمه الله – كان على منهج السلف القويم، وما سبق أن أشرت إليه من معتقد لأهل السنة تعلمناه منه ومن أمثاله من العلماء الربانيين، وقد بادر نجله الأستاذ محمود عبد الرزاق فنفى عن أبيه ما السنة تعلماما منه ومن أمثاله من العلماء الربانيين، وقد بادر نجله الأستاذ محمود عبد الرزاق فنفى عن أبيه ما بسب إليه من تكفير، وكتب ذلك في بعض الجرائد، وأخرج منشورًا بهذا، (والابن من ألصق الناس بابيه وأعرفي عانه أبيه ما

والشيخ عبد الرزاق عفيفي – رحمه الله – عاش فترة في المملكة العربية السعودية وتوفي هناك، وكانت له بين علمائهم مكانة ومنزلة، وقد درس على يديه أكابر علماء المسلمين اليوم، وتقلد هناك مناصب متعددة، وماثره ومناقبه منثورة ومنشورة، وكان أخر منصب تقلده هو: نائب رئيس اللجنة الدائمة للإقتاء، وقد صدرت في عهده وبموافقته آلاف الفتاوى وليس فيها خروج أو تكفير.

وأكتفي هنا بذكر فتوى واحدة في ذلك.

ورد إلى دار الإفتاء السؤال التالي: من لم يحكم بما أنزل الله هل هو مسلم أم كافر كفرًا أكبر ولا تقبل منه أعماله؟

فَاجَابِتِ اللَّحِنَّةِ على هذه الفَتَوى بِما يلي: قال تعالى: «وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنَّزَلَ اللَّهُ فَأُولَنَّكَ هُمُ الْكَافَرُونَ» [المَاندة: ٤٤]، «مَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنَّزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ» [الماندة: ٤٥٥]، وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنَّزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ» [الماندة: ٤٢].

لكن إن استحل ذلك واعتقده جائزًا فهو كفر أكبر وظلم أكبر وفسق أكبر يخرج من الملة، أما إن فعل ذلك من أجل الرشوة أو مقصد آخر وهو يعتقد تحريم ذلك فإنه أثم يعتبر كافرًا كفرًا أصغر، وظائًا ظلمًا أصغر، وفاسقًا فسقًا أصغر لا يخرجه من الملة كما أوضح ذلك أهل العلم في تفسير الآيات المذكورة وبالله التوفيق.

وهذه الفتوى الصادرة من دار الإفتاء تتفق تمامًا مع ما عليه أهل السنة وأصحاب المعتقد الصحيح، والشيخ رحمه الله مشارك في هذه الفتوى وموقع عليها، فهل يقال بعد هذا بأنه يكفر حكام المسلمين؟! أو ينسب ذلك إلى أنصار السنة السابقين والمعاصرين.

ومن الكلمات التي يتشدقون بها محاولين الطعن على أنصار السنة كلمة ، الوهابية ،، وقد زعموا أن أنصار السنة لها جذور وهابية ، وذلك لينفروا الناس من دعوة الحق التي نقوم بها ، وهم يعلمون تمامًا أننا ننتسب إلى

الذوحيد العدد 202 السنة الثامنة والثلاثو

السنة فحسب معتقداً وعملاً وسلوكاً، وأنا لا أعرف طائفة – حتى في المملكة العربية السعودية التي نشأ فيها أبن عبد الوهاب تعرف سالوهابية،– وأهل السنة هناك يعتبرونه أحد دعاة الإسلام، ولا يتجاوزون فيه هذا المقدار، ويرون أن القدوة والمتبع هو النبي المختار ت، ومن الحق والإنصاف أن أقول: إن الشيخ محمد بن عبد الوهاب لم يكفر أحداً من المسلمين، كما كان يعذر الجاهلين، ولم يخرج عن أقوال الأئمة المتبوعين، وهذا بعض كلامه في ذلك:

قال رحمه الله في رسالة وجهها إلى عبد الرحمن بن عبد الله: ،وأخبرك أني ولله الحمد متبع ولست بمبتدع، عقيدتي وديني الذي أدين الله به هو مذهب أهل السنة والجماعة الذي عليه أئمة المسلمين مثل الأئمة الأربعة وأتباعهم إلى يوم القيامة، ولكني بينت للناس إخلاص الدين ونهيتهم عن دعوة الأحياء والأموات من الصالحين وغيرهم، وعن إشراكهم فيما يعبد الله به من الذبح والنذر والتوكل والسجود وغير ذلك مما هو حق الله الذي لا يشركه فيه أحد، لا ملك مقرب ولا نبي مرسل، وهو الذي دعت إليه الرسل من أولهم إلى أخرهم وهو الذي عليه أهل السنة والجماعة، وأيضًا ألزمت من تحت يدي بإقام الصلاة وإيتاء الزكاة، وغير ذلك من هو الذي عليه أهل الربا وشرب المسكر وأنواع المنكرات، فلم يمكن الرؤساء القدح في هذا وعيب لكونه مستحسنًا عند العوام، عليه أكثر الناس ونسبوا إليه أنواع المقتريات، فكبرت القدت من هذا وعيبه لكونه مستحسنًا عند العوام، عليه أكثر الناس ونسبوا إليه أنواع المقريات، فكبرت الفتنة...

ومنها: ما ذكرتم أني أكفر جميع الناس إلا من اتبعني، وأني أزعم أن أنكحتهم، غير صحيحة، فيا عجبًا كيف يدخل هذا في عقل عاقل ؟ وهل يقول هذا مسلم؟ إني أبرأ إلى الله من هذا القول الذي ما يصدر إلا عن مختل العقل فاقد الإدراك، فقاتل الله أهل الأغراض الباطلة (١٠).

اما عن موقفنا من الصوقية والطرقية، فهو معلوم للقاصي والداني، فنحن كما ذكرنا مرارًا وأكدنا نتبع ولا تبتدع، ونتصدى للانحرافات العقدية والبدع المحدثة، ونحن أمة واحدة، سمانا الله المسلمين، وأنزل علينا كتابه، وبعث إلينا أفضل رسله صلوات الله وسلامه عليه، وقد من الله علينا وشرح صدورنا للحق الذي جاء من عنده، فقمنا بدعوة الأمة أفراداً وجماعات إلى الله وإلى كتابه وسنة رسوله تي، وواجهنا المخالفين ودعوناهم إلى الرجوع إلى ما كان عليه الصدر الأول من الصحابة والتابعين، وأما ما عليه الصوفية من قبل وإلى الآن من تقديس لاشخاص، وإقامة للموالد بما فيها من مخالفات شرعية ومنكرات، ودعوة إلى دعاء غير الله من الأحياء والأموات، واستحسان بناء المساجد على القبور والطواف بها ودعاء أهلها من دون الله، كل ذلك يتصادم مع مبادئ الإسلام وعقيدته السمحة التي أوجبت على العباد إفراد الله بالتوحيد، ومن ذلك الذبح والذار والدعاء، والتوكل والخشية والإنابة وغير ذلك من الوان العبادات، واعتقد أن هذه الأمور لا يخالفنا فيها رجل عرف مولاه ومنا إلى ما كان عليه المماد التي أوجبت على العبور والطواف بها ودعاء أهلها من دون الله، كا ذلك يتصادم مع موالاموات، واستحسان بناء المساجد على القبور والطواف بها ودعاء أهلها من دون الله، كا ذلك يتصادم مع مبادئ الإسلام وعقيدته السمحة التي أوجبت على العباد إفراد الله بالتوحيد، ومن ذلك الذبح والنذر والدعاء، والتوكل والخشية والإنابة وغير ذلك من الوان العبادات، واعتقد أن هذه الأمور لا يخالفنا فيها رجل عرف قدر ربه ومولاه وما يجب له جل في علاه.

وانصار السنة بدعوتها إلى هذا المنهج قد قلصت كثيرًا من هذه الانحرافات، وأود أن أسجل هذا أنه لم يحدث أن أثنى أحد من أنصار السنة على الطرق الصوفية المبتدعة، أو مدح أحدًا من مشايخها، وقد شاركت أنا شخصيًا في جمع بعض أقوال أئمتنا من علماء الأزهر الشريف في الأضرحة والقبور والموالد والنذور، وقد طبعت – بحمد الله – هذه الرسالة ؛ لنبين للناس عامة أن هذا المنهج السوي هو منهج الحق الذي جاء من عندالله سبحانه وشرح صدورهم للتمسك به والدعوة إليه.

وصلى الله وسلم وبارك على نبيتًا محمد وآله وصحبه وسلم.

ه وامش:

١- أخرجه البخاري في كتاب الإيمان باب ٢٤ ج١ / ٨٩، ومسلم كتاب الإيمان باب ٢٥ ج١ / ٧٨.

٢- البخاري، كتاب بدء الوحى باب ٦ ج١ / ٣٢.

٣- البخارى كتاب الأدب باب ٦٩ ج١٠ / ٥٠٧.

٤- اخرجه البخاري في كتاب العلم، باب ٤٣ ج١ / ٢١٧، ومسلم كتاب الإيمان باب ٢٩ ج١ / ٨١، ٨٢.

٥- اخرجه البخاري في كتاب الإيمان باب ٤٢ ج١ / ١٣٧، ومسلم في كتاب الإيمان باب ٢٣ ج١ / ٧٤.

٦- اخرجه أحمد في مسنده ج٢ / ٣٢٧.

٧- مجلة التوحيد، العدد الأول محرم ١٤٠٢هـ، السنة العاشرة.

٨- مجلة التوحيد، العدد السادس، جمادي الأخرة ١٤١٨هـ، السنة السادسة والعشرون.

٩- فتاوى اللجنة الدائمة، فتوى رقم ٥٧٤١.

١٠- الدرر السنية في الأجوبة النجدية، جمع وترتيب عبد الرحمن بن قاسم ج١ / ٥٤، ٥٥.

6

A127. 110



الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، وتكفر السيئات، وتُقالُ بمنته العثرات، وتضاعف الحسنات وترفع برحمته الدرجات، وبعد: ما أسرع ما تنقضى الليالي والأيام، وما أعجل ما تنصرم الشبهور والأعوام، وهذه سنَّة الله في الحياة، أيام تمر وأعوام تكرّ. في كُلُّ شَيْءٍ هَالكُ إِلاً وَجْهِهُ لَهُ الْحَكْمُ واليه ترجعون، [القصص: ٨٨].

اعد استقبال وتوديع رمضان فرصة للتأمل (١ ٢٠

إن في استقبال رمضان وتوديعه فرص للتأمل ووقفات للاعتبار، فعسى الأمة أن تدرك وضعها وتسعى في الإصلاح، فتقوي ما ضعف، وتعالج ما اختل، فشهر رمضان فرصة رائعة لو صادفت اعتباراً ولاقت استغلالاً، مع صدق في النوايا والمقاصد، وصواب في السلوك والمناهج.

ما أحوج الأمة في أيام محنها وأزمان ضعفها، إلى وقفات عندما تمر بها مناسبة كرمضان لتستلهم العبر والعظات لتجدد العزم على المجاهدة الحقة للشيطان، وتبدأ المسيرة الصحيحة للسير على الصراط المستقيم لتصحح ما أعوج من سلوكها، فرمضان مدرسة للأمة الإسلامية، يجب الأتخرج منها إلا بإصلاح للأوضاع، ومراجعة لمواطن الخلل في جميع أمورها دينيا ودنيويا، فحري بالأمة أن لا يمر بها هذا الشهر دون استلهام لحكمه، والإفادة من مطعياته والنهل من ثمراته وخيراته، والاستفادة من فضائله النيرة، وأثاره الخيرة، ليتمثل الإسلام الحق في حياتها واقعاً

مضى رمضان وهو يذكرنا بعظيم جود المصطفى 🐷 يكل أنواع الخيرات، ويشتى أوجه القريات، فقد كان رسول الله 📨 أجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان، فهل تقتدى الأمة في حياتها من منطلق صدق من سيرته 🔄 في جميع لحظاتها وشئونها !! فسيرته عليه الصلاة والسلام هي الشيمس السياطعة والمشيعل الوضياء والنور المتالق الذي يبدد ظلمات الانحرافات كلها، والاضطرابات جميعها، فحاجة الأمة إلى معرفة السيرة العطرة أشد ما تكون في هذا العصر الذي تقاذفت فيه أمواج المحن، وتشابكت فيه حلقات الفتن، وغلبت فيه الأهواء، وواجهت فيه الأمة ألوانًا من التحدي السافر، والتصدي الماكر، والتآمر الرهيب، فحينئذ لا بد أن يعيش حب النبي 🦝 في قلوبنا، وأن نتبعه بيصائرنا وأعمالنا وتوجهاتنا، وأن ننزع الغل والحقد والحسد والبغضاء من قلوبنا، ونتذكر أننا سنلقى ربنا إما بوجه قبيح يفيح من أثر ما ارتكبنا وفعلنا تعلوه أثار الحقد والمكر والنفاق من المدعين، أو بقلب نابض بالإيمان وعامر

بالإحسان، ووجه وضاء، عافانا الله من النفاق والمنافقين!! ود مرور الأياميذكر بقرب الرحيل ود

تُودع رمضان وقد مضت ليال غرّ بفضائلها ونفحات ربها، وأوشك باقيها على الرحيل، وكانها ضربُ خيال، لقد قطعت بنا مرحلة من حياتنا لن تعود، هذا هو شهركم، وهذه هي نهايته، كم من مستقبل له لم يستكمله، وكم من مؤمل أن يعود إليه لن يدركه، فاغتنم ما بقي من الشهر بمضاعفة الطاعات، فأيام رمضان تسارع مؤذنة بالانصراف والرحيل، وما الحياة إلاً أنفاس معدودة، وأجال محدودة، وإن عُمرًا يقاس بالأنفاس لسريعُ الانصرام.

تودع رمضان وبذكرنا وداعه بقرب الرجيل، فاحذر الاغترار بالسلامة والإمهال، فالأبام تطوى، والأعمار تفنى، فاستبق الزمن وغالب الهوى، واجعل لك في بقية الليالي مدِّخرا فإنها أنفسُ الذخر، وإبك على خطيئتك واندم على تفريطك، واغتنم آخر ساعاته بالدعاء، ففي رمضان كنورًا غالية وسل الكريم فخزائنه ملأى ويداه سحاء الليل والنهار، واستنزل بركة المال بالصدقة، وحصن مالك بالزكاة، وكن للقرآن تاليًا، وودع شهرك بكثرة الإنابة والاستغفار، وقيام لله مخلص في دَجي الأسحار، وإن استطعت أن لا سسقك إلى الله في يقية شهرك أحدً فافعل، فلحظات رمضان الأخيرة نفيسة، ولعلك لا تُدرك غيرة، وافتح صفحة مشرقة مع مولاك، واسدل الستار على ماض نسبتهُ وأحصاه الله عليك، وعاهد نفسك على دوام المحافظة على الصلوات الخمس في بيوت الله وبر الوالدين وصلة الأرحام، وطهر مالك عن المحرمات والشبهات، واحفظ لسانك عن الكذب والغيبة وطهر القلب من الجسد والتغضاء، وغض اليصير عن المحرمات، واستدرك هفوات الفوات، فالرحيل من الدنيا قد دنا، والتحول منها قد أزف، والرشيد من وقف مع نفسه وقفة حساب وغياب يصحح مسيرتها ويتدارك زلتها

يقول ابن حبان رحمه الله: «أفضل ذوي العقول منزلة أدومهم لنفسه محاسبة، والسعيد من استودع صالحًا من عمله، والشقيّ من شهدت عليه جوارحه بقبيح زلله».

#### ي علامات القبول والخسران ٢٠

نودع رمضان ونضع أمام أعيينا أن للقبول والربح في هذا الشهر علامات، وللخسارة والرد إمارات، وإن من علامات قبول الحسنة فعل الحسنة بعدها، ومن علامة السيئة السيئة بعدها، فأتبعوا الحسنات بالحسنات تكن علامة على قبولها، وأتبعوا السيئات بالحسنات تكن كفارة لها ووقاية من صرها، قال جل وعلا: «إنَّ الْحَسَنَات يَذْهِبْنَ السُيَّات ذَلِكَ ذَكْرَى للذُّاكرينَ، [مود: ١٢].

ويقول النبي 🖘 اتق الله حيثما كنت وأتبع السيئة الحسنة تمحها وخالق انناس بخلق حسن. رواه الترمذي.

ومن عزم على العود إلى التفريط والتقصير بعد رمضان فالله يرضى عمن اطاعه في أي شهر كان، ويغضب على من عصاه في كل وقت وأن، ومدار السعادة في طول العمر وحُسنُ العمل، يقول المصطفى عنه: مخير الناس من طال عمره وحَسُنَ عملُه، ومداومة المسلم على الطاعة من غير قصر على زمن معين أو شهر مخصوص أو مكان فاضل من أعظم البراهين على القبول وحُسْنَ الاستقامة.

ومبائركاة تاتلف القلوب ووالله الما

فمسااحسه الأمسة في أسسام محنها وأزمان ضعفهاالى وقفات تستلهم منهاالعبر والعظات لتحدد العيزمعيلي الحاهدة الحقة للشيطان فرمضان مدرسة للأمة الإسلامية ينبغى الاتخرج منهاالاباصلاح للاوضاع ومراجعة لمواطن الخلل في جميع امــورهــ

التوجيد شوال ١٢٠٠ه ٢

ونحن نودع شهر الجود والكرم لا بد أن نتذكر جيداً أن من مسالك الإحسان في ختام شهركم إخراج زكاة الفطر ففيها أنْفَةُ القلوب، وعطف المسلم على أخيه الفقير، فرضها رسول الله ت طهرة للصائم وطُعْمة للمساكين، ومقدارها صاع من طعام من غالب قوت البلد، ووقت إخراجها الفاضل قبل صلاة العيد، ويجوز تقديمها قبل ذلك بيوم أو يومين، فأخرجوها طيبة بها نفوسكم، وأكثروا من التكبير ليلة العيد إلى صلاة العيد تعظيماً لله وشكراً على التمام، قال عز وجل: «وَلَتُكُملُوا الْعِدَةَ ولتُتُبَرُوا اللهُ عَلَى ما هَدَاكُمْ وَلَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ، [البقرة: ١٨٥].

نودع رمضان ونحن نضع أمام أعيننا حقيقة عظيمة نتذكرها، ألا وهي أن كل خير وسعادة وحسن عاقبة ونصر وثواب في الدنيا والآخرة وعافية من الشرور والمكروهات سببه الإيمانُ بكلام الله تعالى وتلاوته والعمل به كما بينه الله في كتابه، وكما هو مشاهد لكل جيل في تاريخ البشرية، قال الله تعالى: «إنَّ الَّذِينَ يَتْلُونَ كتَابَ اللَّه وَأَقَامُوا الصَّلاَةَ وَأَنْفَقُوا ممًا رَزَقْنَاهُمُ سرًا وَعَلاَنية بَرْجُونَ تَجَارَةُ لَنَّ تَبُورَ (٢٩) ليُوفَيَهُمْ أَجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُمْ مَنَ فَضَلَه إِنَّهُ عَقُورُ شَكُورُ إفاطر، ٢٩، ٣٠]، وقالَ تعالى: «وَرَحْمتي وَسَعَتْ كُلَّ شَيْء فَسَاكَتُبُهَا للَّذِينَ يَتَقُونَ وَيُؤْتُونَ الزُّكَاةَ وَالَّذِينَ هُمْ بِآيَاتِنَا يُؤْمَنُونَ [الاعراف، ٢٥٦].

نودع رمضان ونحن مُقرين ومعترفين بأن كل شر وعقوبة في الدنيا والآخرة، وكل ذُل وهوان وحرمان ونقص من الثمرات ومحق للبركات سببه الإعراض عَن كلام الله تعالى، والإستهانة بأوامره ونواهيه، قال تعالى: وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقَفُوا عَلَى النَّارِ فَقَالُوا بِا لَيْتَنَا نُرَدُ وَلَا نُكَذَّبَ بابات رَبِّنَا وَنَكُونَ مَنَ الْمُؤْمنينَ (٢٧) بَلْ بَدَا لَهُمْ مَا كَانُوا يُحْفُونَ مَنْ قَبْلُ وَلَوْ رُدُوا لَعَادُوا لَمَا نَهُوًا عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذَبُونَ، [الانعام: ٢٨]، وقال تعالى: «كَذَاب آل فرْعَوْنَ وَالَذِينَ مِنْ قَبْلَهِمْ كَذَبُونَ» [الانعام: ٢٨]، وقال نُحُوبهمْ، [الانفال: ٤٥].

#### الأسف على حال المسلمين بعد رمضان ٢٠

يمضي رمضان والناظر في حياة كثير من المسلمين في رمضان وبعد رمضان يأسف أشد الأسف لما عليه بعض الناس هداهم الله بعد شهر الصيام من هجر المساجد، وترك الجماعات، والتساهل في الصلوات، واعتزال الطاعات، من قراءة القرآن والذكر والدعاء، والبذل والإحسان والمحرمات. وما ذاك إلاً من قلة البصيرة في الدين، وسوء الفهم لشعائر والمحرمات. وما ذاك إلاً من قلة البصيرة في الدين، وسوء الفهم لشعائر الإسلام، وما إضاعة الصلوات، واتباع الشهوات ومتابعة الأفلام وعَفَن القنوات والفضائيات إلاً دليل على ضعف الإيمان في نفوس فئام من القنوات والفضائيات إلاً دليل على ضعف الإيمان في نفوس فئام من رقيب مشاهد: «إنَّ اللَّهُ كَانَ عَلَيْكُمُ رَقيباً» [النساء: ١٥]، واعلموا أن الموت يأتي بغتة، وما مرور الأعوام بعد الأعوام، وتكرار الليالي والأيام إلا مذكر بتصرُّم الإعمال وانتهاء الأجال والقدوم على الكبير المتعال.

نودع رمضان ونحن أشد ما نكون إلى الثيات على دين الله أمام الفتن والأزمات، يقول رسول الله 🐨 : «إن من ورائكم أيام الصبر، الصبر ُ فيه مثل قبض على الجمر، للعامل فيهم مثل أجر خمسين رجلاً يعملون مثل عمله،. 613900 رمضان بذكرنا يقرب الرحيل. فاحذرالاغترار بالسلامية والإمسهسال، فالأيامتطوى، والأعصار تنتهى فاجعل لكفىيقية الليالي مدخرا، واغتنماخر ساع الله بالدعاء وابك على خطيئتك وانسدم عسلى تفريطك 00

الذوخيد العدد 20\$ السنة الثامنة والثلاثون

قيل: يا رسول الله، أجر خمسين منهم؟ قال: «أجر خمسين منكم». أخرجه أبو داود والترمذي وابن ماجه في الفتن.

ونحن نودع شهر الصالحات تفاجئنا أجهزة الإعلام بتصريح لفضيلة الإمام الأكبر شيخ الأزهر في لقائه مع نجيب جبرائيل رئيس منظمة الاتحاد المصرى لحقوق الإنسان نورده بلا تعقيب:

يقول فضيلة الإمام: «إن الفتوى المثيرة للجدل الخاصة بعدم جواز وصية المسلم بماله لبناء كنيسة فتوى غير مقبولة»!!

وقال: «إن الشرع لا يمنع المسلم أن يوصي ببناء كنيسة إذ أنه حُر في أمواله لأنه قد يجد تعاونًا ومنفعة من شقيقه المسيحي بل يجد أن هناك من المسيحيين من يتبرعون لبناء المساجد».

وأضاف تعليقًا على الفتوى التي اعتبرت الوصية ببناء الكنائس نوعًا من المعصية يماثل التبرع ببناء نوادي القمار والملاهي وأماكن تربية القطط والكلاب والخنازيره.

إن هذه الفتوى غير موقعة من مفتي الجمهورية ولا يُعتد بها، مطالبًا بمعاقبة المسئول عن صدور هذه الفتوى، مشيراً إلى أنه اليس من الشرع بل من الخطا الخوض في عقائد الآخرين لأن الديانة والعقيدة وما يؤمن به الشخص هي علاقة بينه وبين ربه». اهـ. بدون تعقيب!!

#### 😳 نائب هولندي متطرف يدعو إلى الزام المسلمين بتحديد التسل 11 😳

ساعات قليلة ويمضي رمضان، ولا تزال حلقات الكيد بالمسلمين تتابع، ومكر المتربصين يتسارع، وقوى الحق والباطل تتصارع: «وَكَذَلكَ جُعَلْنًا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُواً مِنَ الْمُجْرِمِينَ وَكَفَى بِرِبِكَ هَادِيًا وَنَصِيرًا» [الفرقان: ٣١].

ومع ازدياد هجمات أهل الكفر فقد دعا رئيس حزب اليمين الهولندي «هولندا الحرة» جريت فليدرز في خطاب وجهه لحكومة هولندا والحكومة الأوروبية إلى ضرورة اتخاذ إجراءات من شانها إلزام المسلمين المهاجرين إلى أوربا بتحديد النسل وقال: «إن الديموجرافيا السكانية تسير لصالح المسلمين، فبحلول عام ٢٠٥٠ سيشكل المسلمون نسبة ٢٠ ٪ من سكان أوروبا بعد أن كانوا لا يزيدون على ٥ ٪».

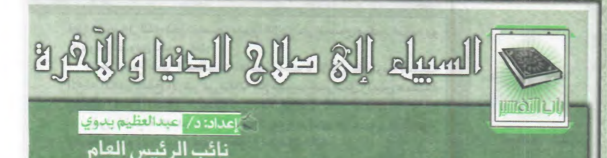
وطالب فليدرز حكومات الاتحاد الأوروبي بإحصائيات دقيقة لتعداد المسلمين في دول الاتحاد حاليًا، ومقارنتها بخمسة أعوام سبقت، وذلك لمعرفة حقيقة تزايد أعداد المسلمين في أوروبا بصورة خطيرة نتيجة تزايد هجرة المسلمين من جهة، ومن جهة أخرى تزايد أعداد المواليد داخل الأسرة المسلمة مقارنة بالأسر الأوروبية.

وقد ذكرت صحيفة صنداي تلجراف البريطانية مؤخرًا أن حوالي خمس الاتحاد الأوروبي سوف يعتنقون الإسلام في عام ٢٠٥٠ في الوقت الذي تتصاعد فيه نسبة المسلمين في أوروبا باطراد.

ويضيف التقرير أن بريطانيا والتي يقل عدد قاطنيها عن سكان ألمانيا بحوالي ٢٠ مليون نسمة مهيأة لكي تصبح أكبر بلدان الاتحاد الأوروبي من حيث عدد السكان بحلول عام ٢٠٦٠؛ إذ يتوقع أن يصبح العدد الإجمالي لسكان البلاد ٧٧ مليون نسمة.

اللهم احفظ دينك، واحفظ المسلمين، وأهلك الكفرة أعداءك أعداء الدين، واختم لنا بخاتمة السعادة أجمعين. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

00 اتقما الله سامن عزمتم علىالمعاصى بعدرمضان. ولاتهدمواما بنيتممن JLACY فالتزمما الطاعاتمن قراءةالقرآن والذك والدعاء والبذل والعطاء فربالشهور واحدوهوعلى site a ci DEL AL



قال الله تعالى: «يَا أَيُّهَا الَّذَبِنَ آمَنُوا أَطَبِعُوا اللَّهَ وَأَطَبِعُوا الرُسُولَ وَأُولِي الأَمَّرِ مَنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمُ في شَيْء فَرُدُوه إلَى اللَّه وَالرُسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُوْمَنُونَ بِاللَّه وَالْيَوْم الآخرِ ذَلِكَ خَيْرُ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً» [النساء]. عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: كان رُسُولَ الله تَ يَقُولُ: «اللهم أصلح لي ديني الذي هو عصمة أمري، وأصلح لي دنياي التي فيها معاشي، وأصلح لي آخرتي التي فيها معادي». [م ٢٧٢٢ / ٢٠٨٢ / ١٠ قال الإمام القرطبى - رحمه الله -: (هذا دعاء عظيم، جمع خير الدنيا والآخرة، والدينا، والدنيا، فحقٌ على كل سامع له أن يحفظه، ويدعو به آناء الليل وآناء النهار، لعل الإنسان يوافق ساعة إجابة، فتحصل على خيري الدنيا والآخرة ). [المفيم 19/1]

> وهذه الآية الكريمة يرشدنا الله تعالى فيها إلى وسائل تحقيق صلاح الدين والدنيا والآخرة، وما أحوجنا إليها فى هذا الزمان الذي فيه: «ظَهَرَ الْفَسَادُ في الْبَرَّ وَالْبَحَرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ لِيُذِيقَهُمْ بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجَعُونَ» [الروم].

> وما أحوجنا إلى هذه الآية نتدبرها ونفقهها ونعمل بها، عسى الله أن يصلح لنا ديننا الذي هو عصمة أمرنا، ودنيانا التي فيها معاشنا، وأخرتنا التي إليها معادنا.

> استفتحت الآية بنداء العباد بلقب الإيمان: مِنَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا، تذكيراً لهم بما يقتضيه الإيمان من السمع والطاعة وفورية الاستجابة لما يامر الله به أو ينهى عنه، كما قال تعالى: وَمَا كَانَ لَمُؤْمِنَ وَلَا مُؤْمِنَة إِذَا قَضَى اللَّهُ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالاً مُعِينًا» [الاحزاب].

وبعد النداء يأتى الأمر: «وأطيعُوا اللَّهُ وأطيعُوا الرُّسُولَ» وقد تكرر هذا الأمر في

القرآن كثيراً، ومنه: «قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ» [النور:٤٠]، «قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَالرُّسُولَ» [ال عمران: ٣٢]، ونحو ذلك كثَير.

وطاعة الله ورسوله من موجبات الفلاح، قال تعالى: إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهُ وَرَسُولِهُ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ أَنْ يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَئَكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ، [التور].

وطاعة الله ورسوله من موجبات الفوز، قال تعالى:«وَمَنْ يُطع اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ اللَّهُ وَيَتُقْهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَائِزُونَ» [النور].

وطاعـة الـله ورسـوله من مـوجـبـات الـرحـمـة، قـال تعالى:«وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَالرُّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ» [ال عمران].

> وطاعة الله ورسوله من موجبات الدخول في الصالحين، قال تعالى: «وَمَنْ يُطع اللّهُ وَالرَّسُولَ فَأُولَئكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ التَّبِيَيِنِ وَالصَّدَيةَ بِنَ وَالشَّهَدَاء



وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفَيقًا، [النساء]. وكما أمر الله تعالى بطاعته وطاعة رسوله فقد حنّر من معصيته ومعصية رسوله، فقال تعالى:«وَمَنْ يَعْص اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُبِينًا» [الاحزاب]، وقال تعالى: «وَمَنْ يَعْص اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلُهُ نَارًا خَالِدًا فَيها وَلَهُ عَذَابٌ مُهِينٌ، [النساء].

وأخبر سبحانه أن العصاة سيندمون أشد الندم فى وقت لا ينفعهم فيه الندم، فقال تعالى: «فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا منْ كُلَّ أُمَّة بِشَهِيد وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَوَّلَاء شَهَدِدًا (٤١) يَوْمُئَذ يَوَدُّ الَّذِينَ كَفُرُوا وَعَصَوُا الرَّسُولَ لَوْ تُسَوَّى بِهُمُ الأَرْضُ وَلَا يَحْتُمُونَ اللَّه حَدِيثًا " [النساء]، وقال تعالى: «وَيَوْمَ مَعَ الرَّسُولَ سَبِيلاً (٢٢) يَا وَيَلْتَى لَيْتَنِي اتَّخَذْتُ فُلانًا خَليلاً (٢٨) لَقَدْ أَصَلَّنِي عَنِ الذُّكْرِ بَعْدَ إِذْ

وقال تعالى: يَسْأَلُكُ النَّاسُ عَن السَّاعَة قُلْ إِنَّمَا علْمُهَا عَنْدَ اللَّه وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ السَّاعَة تَكُونُ قَرِيبًا (١٣) إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ الْكَافِرِينَ وَاَعَدٌ لَهُمْ سَعِيرًا (٢٤) خَالدينَ فِيهَا أَبَدًا لاَ يَجَدُونَ وَلَيًا وَلاَ نَصَيرًا (٦٤) يَوَّمَ تُقَلَّبُ وُجُوهُ هُمُّ فِي النَّارِ يَقُولُونَ يَا لَيْتَنَا أَطَعْنَا اللَّهَ وَأَطَعْنَا الرَّسُولاَ». [الاحزاب].

فعلينا أن نطيع الله ورسوله، فبهذه الطاعة يُصلحُ اللهُ لنا ديننا الذي هو عصمة أمرنا، ويصلح لنا أخرتنا التي إليها معادنا، فلا فلاح ولا نجاح، ولا سعادة ولا فوز إلا بطاعة الله ورسوله، ومَنْ يَعْص الله وَرَسُولَهُ فَقَدْ صَلَّ ضلالاً مُبِينًا» [الأحزاب]، وَمَنْ يَعْص الله وَرَسُولَهُ



ويتَعدَ حُدُودَهُ يُدْخَلُهُ نَارًا خَالدًا فيها ولَهُ عَذَابُ مُهِينُ [النساء]. فوطن نفسك - أيها المؤمن -على السمع والطاعة لله ورسوله، مهما كلفك ذلك، ومهما ظهر الأمر ثقيلاً، والتكليف شاقاً، فإن الخير كل الخير في السمع والطاعة، قال تعالى: ولَوْ أَنَّا كَتَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنِ اقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ أو اخْرُجُوا مِنْ دَيَارِكُمْ مَا فَعَلُوهُ

إِلاَّ قَلِيلٌ مِنْهُمْ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ وَأَشَدً تَشْبِيتًا (٦٦) وَإِذَا لَاتَيْنَاهُمُ مِنْ لَدُنًا أَجْراً عَظِيمًا (٦٧) وَلَهَدَيْنَاهُمْ صِراطًا مَسْتَقَيمًا، [النساء].

عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: لما نزلت على رسول الله 🐨 : «لله ما في السَّمَاوات وَمَا في الأَرْض وَإِنْ تُبِدُوا مَا في أَنْفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ سُحَاستُكُمْ به اللَّهُ، [البقرة] الآمة، اشتد ذلك على أصحاب رسول الله 🛸، فأتوا رسول الله 避 ثم يركوا على الركب فقالوا: أي رسول الله: كلفنا من الأعمال ما نطبق: الصلاة والجهاد، والصيام والصدقة. وقد أنزلت عليك هذه الأبة ولا نطبقها. فقال 🐸: «أتربدون أن تقولوا كما قال أهل الكتابين من قبلكم: سمعنا وعصينا؟ بل قولوا: سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبِّنَا وَإِلَيْكَ الْمُصبِرُ» [البقرة]، فلما اقترأها القوم وذلت بها السنتهم أنزل الله تعالى في إثرها: «أمَنَ الرُّسُولُ بِمَا أُنْزَلَ البُّه مِنْ رَبَّه وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ بالله ومَلائكته وكُتُبه ورُسُله لا تُفَرِّقُ بَيْنَ أحد منْ رُسُله وقَالُوا سَمَعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبِّنَا وَإِلَىْكَ الْمُصِعِنُ [البقرة]. فلما فعلوا ذلك نسخها الله تعالى، وأنزل الله عز وجل: لا يُكَلُّفُ اللهُ نَفْسًا إلا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبُّ رَبُّنَا لاَ تُؤَاخَذْنَا إِنْ نُسِبْنَا أَوْ أَخْطَأْنَا ، [البقرة]. قال: نعم. «رَبْنًا وَلاَ تَحْمِلْ عَلَيْنًا إِصْراً كَمَا حَمَلْتُهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا (البقرة). قال: نعم. «رَبُّنَا وَلا تُحَمِّلُنَا مَا لا طَاقَةَ لَنَا به» [البقرة]. قال: نعم. «وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفَرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنْتَ مو لأنا فانصرنا على القوم الكافرين، [البقرة]. قال: نعم». (م ١٢٥ / ١١٥ و١١٦ / ١]

ثم قبال تعالى: وأولي الأمر متَحُم، أي وأطيعوا أولي الأمر متحم، وإنما لم يحرر فعل: أطيعُوا، مع أولي الأمر، وكرره مع الرسول ته، لأن الرسول يجب أن يطاع مطلقاً، لأنه لا يامر إلا بالخير، ولا ينهى إلا عن الشر، لا يامر إلا بالمعروف، ولا ينهى إلا عن المنكر، وأما أولو الأمر فربما أمروا بالمنكر ونهوا عن المعروف، لذلك لم يحرر الفعل: أطيعُوا، مع أولي الأمر، ليعلم المؤمنون أن طاعة أولي الأمر داخلة في طاعة الله ورسوله، فإذا أمروا بغير ذلك فلا

النوحيد شيوالي. ١٢٢ه ٢٠

سمع وطاعة.

وأولو الأمر هم الأمراء بلا خلاف، وإنما الخلاف في العلماء هل يشملهم اللفظ أو لا والراجح أن لفظ وأولي الأمر ، يشمل الأمراء والعلماء معاً، لأن الأمراء تولوا أمر الدنيا، والعلماء تولوا أمر الدين، وقد أمر الله تعالى بطاعة العلماء فى قوله: «فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذَّكْرِ إِنْ بَعْتُمُ لاَ تَعْلَمُونَ وَالنحل، فما أمر بسؤالهم إلا ليطاعوا فى جوابهم، وفي طاعة أولي الأمر صلاح الدنيا، ومن هنا كثرت الأحاديث في الأمر بطاعتهم والنهي عن معصيتهم والخروج عليهم، حتى يصلح الله لنا دنيانا التي فيها معاشنا.

عن أنس بن مـالك: أن رسـول الـله 🐷 قـال: «اسـمعوا وأطيعوا، وإن استعمل عليكم عبدً حبشي كان راسه زبيبة». [ع ١٢٩ / ١٢٥ / ١٣].

والمعنى: اسمعوا وأطيعوا لمن ولي أمركم وإن لم يكن أهلاً للولاية، فإن من شروط الإمامة أن يكون الإمام حراً، لأن العبد مملوك، فلا يملك، وأن يكون قرشياً، لقوله ته: «الأئمة من قريش». [صحيح: الإراء: ٢٠٥: ك ٧٥ / ٤]ومع ذلك ينصبح النبى ته الأمة بالسمع والطاعة لمن غلبها على الإمامة وليس أهلاً لها، حقناً للدماء، وصيانة للأعراض، وحتى يستقر الأمر ويستتب الأمن.

وعن أبى هـريرة رضي الـله عـنه قـال: قـال رسـول الـله ﷺ: «علـيك الـسـمع والـطـاعـة فى عسرك ويسرك ومنشطك ومكرهك وأثرة عليك». [م (١٨٣٦ / ١٤٢ / ٣)، ن١٤٠ / ٣].

وعن عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله عند: «إِنَّهَا سَتَحُونُ بَعْدِي أَثَرَةُ وَأَمُورُ تُنْحَرُونَهَا » قَالُوا: يَا رَسُولَ الله، كَيْفَ تَأْمُرُ مَنْ أَذْرُكَ مِنًا ذَلِكَ قَالَ: «تُؤَدُّونَ الْحَقُّ الَّذِي عَلَيْكُمْ وَتَسْأَلُونَ الله الَّذِي لَكُمْ». متفق عليه: خ(٧٠٥٧ / ٥٧). م(١٩٤٢ / ١٤٢٢ / ٣). ت(٢٢٨٥ / ٣٣٧ / ٣ بنحوه..)

وعن عوف بن مالك قال: سمعت رسول الله عَد يقول: (خَيَارُ أَنَّمَّتَكُم الَّذِينَ تُحَبُّونَهُمْ وَيُحِبُونَكُمْ، وَيَصلُونَ عَلَيْكُمْ وَتُصلُونَ عَلَيْهِمْ، والمراد بالصلاة هذا معناها اللغوي وهو الدعاء، أي تدعون لهم ويدعون لكم، (وَشَرَارُ أَسَمَتَكُم الَّذِينَ تُبْغَضُونَهُمْ وَيُبْغَضُونَكُمْ،

1202 march 1 mic 202 12

وَتَلْعَنُونَهُمْ وَيَلْعَنُونَكُمْ». قال: قلنا: يَا رَسُولَ اللهِ أَفَلاَ نُنَابِذُهُمْ – أي أفلا نخرج عليهم ونقوم بثورة ضدَهم – قَالَ: «لاَ مَا أَقَامُوا فِيكُمُ الصَّلاَةَ»، أى ما داموا يبنون المساجد ويعمرونها ويسمحون لكم بإقامة دينكم وإظهار شعائركم فلا تخرجوا عليهم، «آلا من ولي عليه وال فرآه ياتى شيئاً من معصية الله فليكره ما يأتى من معصية الله ولا ينزعنَ يداً من طاعة». م (١٨٥٥/

الله أكبر؛ تأمل يا أخي هذا الكلام الذي يشع منه النور والهدى والرشاد؛ واعلم أن المشاكل لا تأتي إلا من الجهل بالقرآن والسنة، ومخالفة علماء الأمة!.

إذا فعل الحاكم المعصية فما واجبنا؟ نكره ما يأتي من المعصية، ولا ننزعن يدأ من طاعة! فعصيانه أمر الله لا يبيح الخروج عليه، بل ولا مجرد معصيته هو في الطاعة.

بل إن النبي تقديمو المسلمين إلى إجلال السلطان وإكرامه، ويَعُد ذلك إجلالاً لله عز وجل، فيقول تقد ، إن من إجلال الله تعالى إكرام ذي الشيبة المسلم، وحامل القرآن غير الغالي فيه والجافي عنه، وإكرام ذي السلطان المقسط». حسن: [صد: ٤٠٥٣]: در ٤٨٢٢ / ١٩٢ / ١٣).

ويقول ﷺ: «من أجلَ سلطان الله أجلهُ الله يـوم الـقـيـامـة». حـسن: [س.ص: ٢٢٩٧]: ابن أبي عاصم في السنة (١٠٢٥ / ٤٩٢ / ٢).

يعني إن الذي يحترم السلطان ويقدره، ويكرمه ويعزره، يكرمه الله على رءوس الأشهاد يوم القيامة، وفى المقابل يقول تعنده المنان السلطان (هانه الله، العقيدة الطحاوية، تعليق الألباني (ص ١٩٤٨) ). لأن في إهانة المسلمين سلطانهم فتح ثغرة للعدو يدخل لهم منها، ولا يزال ينفخ في الرماد حتى يؤجج نار الفتنة، فتقوم الثورات التي تثير القلاقل والفوضى، وتقضي على أمن وسلامة البلاد، فتزهق الأرواح، وتراق الدماء، وتسلب الأموال، وتنتهك الأعراض، وتغت يصبح الراضي، وتضيع مؤمناً. المقدسات، وتكون فتنة يصبح الرجل فيها مؤمناً ويمسي كافراً، ويصبح كافراً ويمسي مؤمناً.

قاله الإمام الطحاوي – رحمه الله -: (ولا نرى الخروج على أئمتنا وولاة أمورنا وإن جاروا، ولا ندعو عليهم ولا ننزع يداً من طاعتهم، ونرى طاعتهم من طاعة الله عز وجل فريضة ما لم يأمروا بمعصية ).

وقد نص على ذلك كل من كتب في عقيدة السلف أصحاب الحديث.

ومتى عرف المسلمون هذا وفقهوه أصلح الله لهم دنياهم التي فيها معاشهم.

ولما كان الاختلاف لابد أن يقع بين الرعية والراعي، أو بين الرعية نفسها، أرشد الله تعالى إلى المبادرة بالقضاء على هذا الخلاف قبل أن يستفحل، فقال تعالى: فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ في شَيْءِ فَرُدُوهُ إِلَى اللَّه وَالرُسُولَ، أي إلى كتاب الله وسنة رسوله حتى تعرفوا الحق فيما اختلفتم فيه فتذعنوا له وتسلموا تسليماً، حتى تظلوا أمة واحدة كما أراد الله.

ولكن ها هنا أمر لابد من التنبيه عليه وهو: لو أن رجلين اختلفا في أمر ما، ثم ردًاه إلى الكتاب والسنة فقد لا يتفقان إذا فسر كلّ منهما النصِّ وفقَّ فهمه هو، ومثالُ على ذلك: اختلف اثنان في الحاكم سغير ما أنزل الله، فقال أحدهما هو كافر وذلك لصريح قوله تعالى ومَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَتَكَ هُمُ الْكَافرُونَ» [المائدة]، وقال الثانى: ليس المراد بالكفر هنا الكفر المخرج من الملة، وإنما هو كفر عملي، أو كفر أصغر، مادام الحاكم المسلم يعتقد وجوب الحكم بما أنزل الله، فاختلفا، فلابد من مرجح يرجح أحد القولين، وهو فهم السلف لهذه الأية وغيرها من الخصوص التي سمت بعض المعاصى كفرا، فراندا ابن عداس رضى الله عنهما، وهو حبر الأمة وترجمان القرآن، قال فيها: كفر دون كفر، وتبعه على ذلك الإمام البخارى - رحمه الله - فترجم في كتاب الإيمان من صحيحه: (باب كفران العشير، وكفر دون كفر)، (باب المعاصى من أمر الجاهلية، ولا يُكفِّر صاحبها بارتكابها إلا بالشرك)، (باب وإنْ طَائِفَتَانٍ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَبْنَهُمَا ، [الحجرات:٩]، فسماهم المؤمنين )، (باب ظلم دون ظلم ). فدل فهم السلف على تعين المراد من ظاهر

هذه النصوص. وهكذا.

فإذا اختلف اثنان فلابد من أن يكون هناك ضابط يحسم هذا الخلاف، وهذا الضابط هو فهم السلف الصالح، لذلك لابد أن نقول: الكتاب والسنة بفهم سلف الأمة، ففهم الصحابة هو الحجة لأن القرآن نزل بلغتهم، وقد تلقوا الوحي عن رسول الله 🚁 غضًا طريًا، وما أشكل عليهم سالوا عنه رسول الله 🚁 ، فلا يجوز لمن بعدهم أن يخالفهم في فهمهم، ومن فعل فقد ضل سواء السيدل، كما قال رب العالمين سيحانه: ومَنْ سُنَاقق الرُّسُولَ منْ بَعْد مَا تَبَيِّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُوَلَّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصلْهِ جَهَنَّمَ وساعَتْ مصيرًا» [النساء]، ومن تمسك بالكتاب والسنة بفهم سلف الأمة فقد هدى إلى صراط مستقدم، ولذلك قال تعالى: «فَرُدُوهُ إِلَى اللَّه وَالرُّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخر ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً» [النساء]، ذلك أن الردُّ إلى الله ورسوله الذي يقضى على الخلاف والنزاع خير لكم من الاستمرار في الخلاف والنزاع الذي يوهن قوتكم ويفرق جمعكم، فيتسلط به عليكم عدوكم، كما قال الله تعالى: وأطيعُوا اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَلاَ تَنَازَعُوا فَتَفْشَلُوا وتَدْهَبَ رِيحُكُمْ» [الأنفال].

وهكذا جمعت هذه الآية الواحدة خيري الدنيا والآخرة، فمن تحقق بها أصلح الله له دينه الذى هو عصمة أمره، ودنياه التي فيها معاشه، واخرته التي إليها معاده، قال الله تعالى: «وَمَنْ يَعْتَصِمْ بِاللَّه فَقَدْ هُدِيَ إِلَى صرَاط مُسْتَقِيم [آل عمران]، وقال الرسول الكريم تَعَا: «تركت فيكم شيئين لن تضلوا بعدهما: كتاب الله وسنتي، ولن يتفرقا حتى يردا عليً الحوض». صحيح: [ص. ج: ٢٩٣٤]، له (١٩٢ / ١).

اللهم أرنا الحق حقاً وارزقنا اتباعه، وأرنا الباطل باطلاً وارزقنا اجتنابه، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

النوحيد شوال. ١٢٢ه ٢٢ ١٢

عداد/

الحمد لله وحده، والصادة والسادم على من لا نبی بعده... وبعد: فإن يوم العيد يوم فرح وسرور لمن طابت سريرته وخلصت لله نيته وحسن تعامله مع الخلق. يوم العيد يوم توزيع الجوائز والهدايا على الفائزين، إنه الفوز العظيم، فوز بالطاعة وظفر بالأعمال الصالحة. إن العبد السعيد لمن صلى وصام وبر والديه ووصل الأرحام وقام بما عليه أتم قيام، إن العبد السعبد لمن تخلص بالصوم من ذنوبه، ولمن تخلص بالصوم من شهواته، ليس العبد لمن ليس الحديد، وإنما العبد لمن طاعاته تزيد، ليس العيد لمن تمتع بالشهوة وجرى وراء اللذة، إنما العيد لمن خرج من رمضان disabo duisig

كم نتمنى أن يمر العيد والقلوب عامرة بالإيمان، والنفوس مطمئنة بطاعة الرحمن، كم نتمنى أن يمر العيد وأمة الإسلام قد استعادت مجدها وتبوأت مكانتها في قيادة البشرية، كم نتمنى أن يمر العيد وقد تخلص الأقصى من دنس اليهود وعادت إليه الأيدي المتوضئة والنفوس المتطهرة وتشد إليه الرحال لتظفر بفضل الصلاة فيه، كم نتمنى أن يمر العيد وشرع الله محكم في كل بلاد المسلمين في العالم، قد ملاها عدلاً ونوراً يسعد في ظله الفقير وينعم في كنفه الضعيف.

إن أعياد المسلمين ترتبط بالطاعة والعبادة، فالفطر بعد صوم رمضان، والأضحى بعد صوم عرفة، عيد الفطر بعد أفضل الشهور عند الله، وعيد الأضحى ختام أفضل الأيام عند الله عز وجل. إن العيد عندنا طاعة يفرح فيه المسلمون بطاعة ربهم عز وجل وهم يخرجون للصلاة واستماع الموعظة يكبرون الله تعالى.

#### الم اعبادتا احكام واداب ال

هذه وقفات وتاملات نتعرف من خلالها على الهدي النبوي في العيد:

١- لكل قوم عبد:

اعلم أخي المسلم - رحمني الله وإياك - أن الله قد خصنا بيومي عيد هما عيد الفطر وعيد الأضحى فلا ينبغي لنا نحن المسلمين أن نشارك غيرنا، فعن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: قدم رسول الله المدينة ولهم يومان يلعبون فيهما في الجاهلية، فقال: ما هذا اليومان ؟ قالوا: كنا نلعب فيهما في الجاهلية، فقال رسول الله : قد أبدلكم الله خيرًا منهما يوم الأضحى، ويوم الفطر.

#### - ٣- الاغتسال ولنس أحسن الثياب:

روى البيهقي بسند صحيح أن رجلاً سال علياً بن أبي طالب رضي الله عنه عن الغسل فقال علي رضي الله عنه: اغتسل كل يوم إن شئت فقال الرجل لا أحسن الغسل الذي هو الغسل فقال علي بن أبي طالب رضي الله عنه: يوم الجمعة ويوم عرفة ويوم النحر ويوم الفطر وكان ابن عمر رضي الله عنهما يلبس أحسن ثيابه في العيدين.

#### ٣- إخراج زكاة الفطر:

يجب أداء صدقة الفطر قبل الخروج لمصلي العيد، ففي الصحيحين من حديث ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي على أمر بزكاة الفطر قبل خروج الناس إلى المصلى، ولا يجوز تأخيرها عن صلاة العيد، ومن لم يخرجها قبل الصلاة وجب عليه إخراجها قضاء فقد تعلقت بها ذمته.

و عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: فرض رسول الله الله زكاة الفطر طهرة للصائم من اللغو والرفث وطعمة للمساكين، من أداها قبل الصلاة فهي زكاة مقبولة، ومن أداها بعد الصلاة فهي صدقة من الصدقات، (رواه أبي داود).

#### ٤- الأكل قبل الخروج يوم الفطر:

كان رسول الله ﷺ ياكل قبل خروجه في عيد الفطر تمرات وياكلهن وترًا، وأما في عيد الأضحى فكان لا يطعم حتى يرجع من المصلى. (صحيح رواه الترمذي).

ويحرم صوم يوم العيد ؛ لما في الصحيحين عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، أن النبي 🚁 نهى عن صيام يومين: يوم الفطر، ويوم النحر.

#### خروج النساء والصيبان:

كان رسول الله في يخرج الأبكار والعواقق وذوات الخدور والحيض في العيدين، فأما الحيض فيعتزلن المصلى ويشهدن الخير ودعوة المسلمين، قالت إحداهن: إن لم يكن لها جلباب، قال: فلتعرها أختها من جلابيبها. (متفق عليه).

#### ٦- الخروع إلى المصلى ماشيا:

من السنة صلاة العيد في المصلى خارج البلد والذهاب إليها ماشيًا لفعله عن ، كما ثبت في الصحيحين، ولأن هذا إجماع المسلمين فإن الناس في كل عصر ومصر يخرجون إلى المصلى فيصلون العيد.

#### ٧- التكبير في العبدين:

السنة التكبير جهراً اثناء الذهاب إلى مصلى العيد حتى يخرج الإمام، قال الزهري: كان الناس يكبرون في العيد حين يخرجون من منازلهم حتى ياتونا المصلى وحتى يخرج الإمام، فإذا خرج الإمام سكتوا، وأما في الأضحى فالتكبير يكون من صبح يوم عرفة إلى عصر اليوم الثالث عشر من ذي الحجة في الطريق والمنزل والمتجر وبعد الصلوات ومما صح عن الصحابة من صيغ التكبير: «الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر كبيراً، والنساء تكبرن دون رفع صوت حتى لا يسمعهن الرجال.

#### ٨- وقت صلاة العند:

هـو ما بـن ارتـفاع الشـمس قـدر رمح أي بـعد الشروق بحوالي ربع ساعة إلى الزوال، أي قبل أذان الظهر بعشر دقائق والأولى تأخير صلاة عيد الفطر ليتسع وقت إخـراج زكاة الـفطر وتعجيل عيد الأضحى ليتسع وقت الأضحية.

#### ٩- صلاة العبد بلا سنة ولا إقامة:

خرج رسول الله 📨 يوم الفطر فصلى ركعتين لم يصلِّ قبلهما ولا بعدهما. متفق عليه.

وثبت أنه كان لا يصلي قبل العيد شيئًا فإذا رجع إلى منزله صلى ركعتين. حسنه ابن حجر والالباني.

وروى البخاري ومسلم عن جابر بن سمرة قال: صليت مع النبي العيدين غير مرة ولا مرتين بغير أذان ولا قول الصلاة جامعة. والسنة أن لا يفعل شيئًا من ذلك.

#### ١٠ - كيفية الصلاة:

صلاة العيد ركعتان ؛ لقول عمر رضي الله عنه: اصلاة الأضحى ركعتان، وصلاة الفجر ركعتان، وصلاة الجمعة ركعتان، وصلاة الفطر ركعتان، وصلاة الجمعة

- Note

ركعتان غير قصر على لسان نبيكم 🌍، وقد خاب من افترى». (رواه النسائي في السنن الكبرى).

والسنة أن يكبر في الأولى سبع تكبيرات سوى تكبيرة الإحرام، وفي الثانية خمسًا سوى تكبيرة القيام، وذلك قبل القراءة، وله أن يرفع يديه مع كل تكبيرة، وصح عن ابن مسعود أن يحمد الله ويثني عليه ويصلى على النبي 📨 بين كل تكبيرتين.

ويستحب أن يقرأ في الأولى: سَبَح اسم رَبِكَ الأَعْلَى، وفي الثانية بالغاشية ؛ لأن رسول الله تَنَّ كان يقرأ بهما في العيدين وفي الجمعة. رواه مسلم.

#### ۱۱ - هل تقضى صلاة العيد )

قال في المغني: من فاتته صلاة العيد فلا قضاء عليه، فإن أحب قضاءها فهو مخير إن شاء صلاها اربعًا، إما بسلام واحد وإما بسلامين، وإن شاء أن يصلي ركعتين كصلاة التطوع وإن شاء صلاها على صفة صلاة العيد بتكبير وهو مخير إن شاء صلاها وحده وإن شاء في جماعة.

#### ١٢- الاستماع إلى الخطبة:

ويستحب للمصلين الجلوس للاستماع إليها ولا يلزمهم ذلك ؛ لقوله ﷺ : إنا نخطب، فمن أحب أن يجلس للخطبة فليجلس، ومن أحب أن يذهب فليذهب، (صحيح ابي داود).

كما يستحب للإمام أن يخص النساء بموعظة خاصة بهن اقتداء بالنبي 🛸 في ذلك.

#### ١٣- مِحَالِفَة الطريق:

روى البخاري عن جابر رضي الله عنه أنه قال: كان رسول الله ﷺ إذا كان يوم عيد خالف الطريق. أي: يذهب إلى المصلى من طريق ويعود من طريق آخر.

#### 15- اجتماع العيد والجمعة في يوم واحد:

في صحيح أبي داود عن إلياس قال: شهدت معاوية وهو يسال زيد بن أرقم : أشهدت مع رسول الله عيدين اجتمعا في يوم ؟ قال: نعم. قال: فكيف صنع ؟ قال: صلى العيد ثم رخص في الجمعة، فقال: من شاء أن يصلي فليصل، وفيه أيضًا عن عطاء قال: صلى بنا ابن الزبير في يوم عيد في إلينا، فصلينا وحدانا وكان ابن عباس بالطائف فلما إلينا، فصلينا وحدانا وكان ابن عباس بالطائف فلما قدم ذكرنا ذلك له فقال: أصاب السنة، وفيه أيضًا عن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله المانة قال: أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله المانة قال: محمعة وإنا مجمعون، وفي قوله الناء به الجمعة إن الإمام يصلي الجمعة إن شاء بمن

#### حضره من المسلمين.

١٥- مخالفات الأعياد:

إن الله تعالى إذا أحب عبداً شرح صدره للخير واستعمله في هذه الأوقات الفاضلة في أفضل الأعمال ليثيبه أفضل الثواب، ولكن الشيطان لعنه الله آخذ على نفسه أن يصد الناس عن سواء السبيل ويقعد لهم بكل صراط مستقيم، وبذلك وجب التنبيه على بعض العادات السيئة في الأعياد.

ومن ذلك: اشتغالهم عقب الصلاة بزيارة القبور قبل الذهاب إلى أهلهم، وقد كان رسول الله يحرج مع الصحابة إلى الصحراء لصلاة العيد، وكان يذهب من طريق ويرجع من أخر، ولم يثبت أنه زار قبراً في ذهابه أو إيابه مع وقوع المقابر في طريقه، فتلك العادة من تلبيس الشيطان فإنه لا يأمر بترك سنة حتى يعوضهم عنها شيئًا يخيل إليهم أنه قربى فعوضهم عن سرعة العودة إلى الأهل بزيارة القبور وزين لهم ذلك في هذا اليوم.

#### ١٦- التوسعة على الأهل:

يشرع التوسعة على العيال في أيام العيد بما يدخل السرور على قلوبهم، ولكن بغير محرم، فيباح للفتيات الصغيرات الضرب بالدف فقط، وأن تغني غذاء ليس فيه فحش ؛ لما رواه البخاري عن عائشة رضي الله عنها قالت: دخل علي رسول الله وعندي جاريتان - ليستا بمغنيتين - تغنيان بغناء بعاث، فاضطجع على الفراش وحول وجهه، ودخل أبو بكر فانتهرني، وقال: مزمار الشيطان عند النبي فقال: دعهما، إن لكل قوم عيدًا وهذا عيدنا.

قال الإمام مالك عندما سِئل عن الغناء: قال تعالى: فَمَاذًا بَعْدَ الْحَقَّ إِلاَّ الصُلاَلُ، أفحق هو ؟ فإنه إن لم يكن الغناء حقًا فُهو باطل، وهل من عاقل يقول: الغناء حق؟

وقال الشافعي رحمه الله: إن الغناء لهو مكروه يشبه الباطل ومن استكثر منه فهو سفيه ترد شهادته، وقال أبو حنيفة رحمه الله: الغناء من الذنوب التي يجب تركها والابتعاد عنها وتجب التوبة منها فورًا كسائر الذنوب والمعاصي.

وبالجملة فإن من تتبع أحوال الناس في العيدين يعلم أنهم ابتدعوا فيها كثيرًا وتلاعبت بهم الأهواء حتى خرجت بهم عن الحد المشروع فيها وجعلوها أيام لعب وأكثروا فيها من المنكرات وشرب الخمور وحضور الملاهي والعكوف على أماكن الفسوق والفجور، ولا حول ولا قوة إلا بالله. والله من وراء القصد.

#### الحمد لله رب العالمين، حمدًا كثيرًا طيبًا مبارعًا فيه كما يحب ربنا ويرضى، والصلاة والسلام الاتمان الأكملان على المبعوث رحمة للعالمين، نبينًا محمد واله وصحبه أجمعين، والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد:

عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله 🎫: «يحمع الله الناس يوم القيامة فيقولون: لو استشفعنا على ربنا حتى بربحنا من مكاننا، فيأتون أدم فيقولون: أنت الذي خلقك الله يبده، ونفخ فيك من روحه، وأمر الملائكة فسجدوا لك، فاشفع لنا عند ربنا. فيقول: لست هناكم. ويذكر خطيئته، ائتوا نوحا أول رسول بعثه الله، فيأتونه، فيقول: لست هناكم ويذكر خطيئته، ائتوا إيراهيم الذي اتخذه الله خليلا، فياتونه، فيقول: لست هناكم ويذكر خطيئته ائتوا موسى الذي كلمه الله. فداتونه، فدقول: لست هناكم، فيذكر خطيئته، ائتوا عيسى فياتونه فيقول: لست هناكم ائتوا محمدا 😂 فقد غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، فيأتوني، فأستأذن على ربى، فإذا رأيته وقعت له ساحدا فيدعنى ما شاء الله، ثم يقال لى: ارفع رأسك، سل تعطه، وقل يسمع، واشفع تشفع، فارفع راسى فاحمد ربى بتحميد يعلمني، ثم أشفع فيحد لى حدًا، ثم أخرجهم من النار وأدخلهم الجنة، ثم أعود فاقع ساحداً مثله في الثالثة أو الرابعة، حتى ما يبقى في النار إلا من حدسه القرآن». وكان قتادة مقول عند هذا: أي وجب عليه الخلود.

هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري في صحيحه بالأرقام (٤٤، ٢٧٤٦، ٢٥٦، ٢٤٠، ٧٤٠، ٢٥٠، ٢٥٠، ٢٥٠، ٢٥٥)، كما أخرجه الإمام مسلم في الصحيح برقم (٢٩٣/ ٤٧٤- ٤٧٨)، واخرجه الإمام أحمد في المسند بالأرقام (٢١٣٦٢ - ١٣٥٦٢ - ١٣٥٩ - ١٣٩٩ - ١٣٩٩)، وأخرجه الإمام الترمذي في جامعه برقم (٢٥٩٣)، والإمام ابن ماجه برقم (٢٣١٢)، وكذا أخرجه ابن حبان وأبو يعلى والطيالسي وابن أبي شيبة وابن خزيمة في التوحيد، وأبو عوانة وابن منده والبغوي في شرح السنة والبيهقي في الأسماء والصفات.

#### ٥٥ أولاً؛ من روى الحديث من الصحابة ٥٥

أورد الحافظ في الفتح أسماء بعض الصحابة الذين رووا الحديث فقال بعد أن ساق بعض روايات البخارى والطرق عن أنس رضى الله عنه قال: وأخرجه أحمد من حديث ابن عباس رضى الله عنهما، وعند الحاكم من حديث ابن مسعود، والطبراني من حديث عبادة بن الصامت، ولابن أبي شيبة من حديث سلمان الفارسي، وعند الترمذي وابن أبي شييبة من حديث أبي هريرة، ومن حديث أبي سعيد الخدري، وأخرجه مسلم من حديث أبى هريرة وحذيفة معًا، وأبو عوانة من رواية حذيفة عن أبي بكر الصديق، وعند الدخارى من حديث ابن عمر رضى الله عن الصحابة أجمعين. هؤلاء عشرة من أصحاب النبي 🐸 ورضي الله عنهم يروون حديث الشفاعة وباقل من هذا العدد يحصل التواتر، وقد أخرج سعيد بن منصور وابن أبي عمر عن عبيد بن عمير أن رجلاً قال لعبيد - وكان الرجل يتهم برأى الخوارج يقال له: هارون أبو موسى -: يا أبا عاصم، ما هذا الذي تحدث به ؟ فقال له عبيد بن عمير: إليك عنى، لو لم أسمعه من ثلاثين من أصحاب محمد 🏅 لم أحدث به.

\_\_\_ال٠٢٠ اه\_

#### ون ثانيا، اختلاف ألفاظ الحديث ون

قوله: «بحمع الله النَّاس بوم القيامة»، وفي رواية (حمع) والأول المعتمد، ووقع في رواية أخرى: «إذا كان يوم القيامة ماج الناس بعضهم في بعض، وأول حديث أبي هريرة «أنا سيد الناس يوم القيامة، يجمع الله الناس الأولين والأخرين في صعيد واحد بسمعهم الداعي وينفذهم البصر، وتدنو الشمس فيبلغ الناس من الغم والكرب ما لا يطيقون ولا يحتملون». وفي رواية أبي زرعة زاد: «وتدنو الشمس من رعوسيهم فنشبتد عليهم حرها ويشق عليهم دنوها فينطلقون من الضحر والحزع مما هم فيه، وفي أول حديث أبي بكر: اعرض على ما هو كائن من أمر الدنيا والآخرة : يجمع الله الأولين والأخرين في صعيد واحد فيقطع الناس لذلك والعرق يلجمهم، وفي رواية معمر: اللبتون ما شاء الله من الحبس، وفي حديث سلمان: «تعطى الشمس يوم القيامة حر عشر سنين، ثم تدنو من جماحم الناس فيعرقون حتى يرشح العرق في الأرض قامة، ثم يرتفع الرجل حتى يقول: عق عق، أي يصوت بصوت مزعج مثل صوت العقعق، وهو طائر كالغراب. وفي رواية النضرين أنس عن أسه: الغمَّ ما هم فنه والخلق مُلْجَمُونَ بِالْعَرِقِ، فأما المؤمن فهو علده كالركمة، وأما الكافر فتغشَّا الموت،. وفي حديث عبادة بن الصامت: إنى لسيد الناس يوم القدامة مغدر فخر، وما من الناس إلا من هو تحت لوائي ينتظر الفرج، وإن معى لواء الحمد،، ووقع في رواية هشام وسعيد وهمام: «يجتمع المؤمنون فيقولون. قال الحافظ بعد أن ساق ذلك كله بأوسع مما أوردناه: وتبين من رواية التضير بن أنس أن التعبير بالناس أرجح، لكن الذي بطلب الشفاعة هم المؤمنون. اهـ.

قوله: «فيقولون لو استشفعنا، في رواية مسلم: «فيلهمون ذلك»، وفي لفظ «فيهتمون بذلك». وفي رواية همام: «حتى يهتموا بذلك».

قوله: على ربنا، في رواية هشام وسعيد: إلى ربنا، وتُوجَّهُ بائه ضَمَّن استَشفع معنى سعى. وفي حديث حذيفة وابي هريرة معا: فيقوم المؤمنون حين تنزلف لهم الجنة فياتون ادم، ويؤخذ منه أن طلبهم الشفاعة يقع حين تنزلف لهم الجنة. ووقع في حديث أبي سعيد عند مسلم: أنا أول من تنشق عنه الأرض... الحديث، وفيه: فيفزع الناس ثلاث فزعات، فياتون آدم... إلج الحديث.

قال القرطبي: «كان ذلك يقع إذا جيء بجهنم، فإذا زفرت فزع الناس حينئذ وجثوا على ركبهم».

قوله: «حتى يريحنا ، في حديث ابن مسعود عند ابن حبان: «إن الرجل ليلجمه العرق يوم القيامة حتى يقول: يا رب أرحني ولو إلى النار».

قوله: «خلقك الله بيده ونفخ فيك من روحه». زاد في رواية همام: «وأسكنك جنته وعلمك أسماء كل شيء»، وفي حديث أبي هريرة: «وأمر الملائكة فسجدوا

لك»، وفي حديث أبي بكر: «أنت أبو الـبـشر وأنت اصطفاك الله».

قوله: «فاشفع لنا عند ربنا» في رواية مسلم: «عند ربك»، وفي حديث أبي بكر وأبي هريرة: «أشفع لنا إلى ربك»، زاد أبو هريرة: «آلا ترى ما نحن فيه! آلا ترى ما يلغنا!».

قوله: الست هناكم، قال القاضي عياض: هذا كناية عن أن منزلته دون المنزلة المطلوبة، قاله تواضعاً، وإكباراً لما يسالونه، قال: وقد يكون فيه إشارة إلى أن هذا المقام ليس لي، بل لغيري.

قال الحافظ: وقد وقع في رواية معبد بن هلال: فيقول: لست لها». وكذا في بقية المواضع، وفي رواية حذيفة لست بصاحب ذاك. وهو يؤيد الإشارة المذكورة.

قوله: (ويذكر خطيئته، زاد مسلم: "التي أصاب زاد همام في روايته: "أكْلَهُ من الشجرة، وقد نهى عنها، وفي رواية هشام: "فيذكر ذنبه فيستحي، وفي حديث ابن عباس: "إني قد أخرجت بخطيئتي من الجنة، وفي حديث أبي سعيد: وإني أذنبت ذنبًا فأهبطت به إلى الأرض، وفي حديث حذيفة وأبي هريرة معًا: "هل أخرجكم من الجنة إلا خطيئة أبيكم أنظات وأنا في الفردوس فإن يغفر لي اليوم حسبي، وفي حديث أبي هريرة: "إني ربي غضب اليوم غضبا لم يغضب قبله مثله ولن يغضب بعده مثله، وإنه نهانى عن الشجرة فعصيت، نفسي نفسي نفسي، اذهبوا إلى غيري،

قوله: «ائتوا نوحاً، فياتونه، في رواية مسلم: ولكن ائتوا نوحاً أول رسول بعثه الله إلى أهل الأرض، وفي حديث أبي يكر: انطلقوا إلى أبيكم بعد أبيكم، إلى نوح، ائتوا عبداً شاكراً، وفيه أيضًا: فينطلقون إلى نوح فيقولون: يا نوح اشفع لنا إلى ربك، فإن الله اصطفاك واستجاب لك في دعائك ولم يدع على الأرض من الكافرين دياراً».

قوله: «فيقول: لست هناكم، ويذكر خطيئته التي أصاب فيستحيي رَبَّهُ منها ، في رواية هشام: «ويذكر سؤال ربه ما ليس له به علم». وفي رواية شيبان «سؤال الله»، وفي رواية معبد بن هلال مثل جواب آدم، لكن قال: «وإنه كانت لي دعوة دعوت بها على قومي».

قوله: «ائتوا إبراهيم» في رواية مسلم: «ولكن ائتوا إبراهيم الذي اتخذه الله خليلاً»، وفي رواية معبد بن هلال: «ولكن عليكم بإبراهيم فهو خليل الله».

قوله: فياتونه، زاد أبو هريرة في حديثة فيقولون: يا إبراهيم أنت نبي الله وخليلة من أهل الأرض قم أشفع لنا إلى ربك، وذكر مثل ما لأدم قولاً وحوابًا إلا أنه قال: قد كنت كذبت تلاث كذبات».

قوله: «فيقول لست هناكم ويذكر خطيئته». زاد مسلم: «التي أصاب فيستحيي رَبُّهُ منها»، وفي حديث

أبي بكر: اليس ذاكم عندي، وفي رواية همام: «إني كنت كذبت ثلاث كذبات، زاد شيبان في روايته: «قوله إني سقيم، وقوله فعله كبيرهم هذا، وقوله لامراته أخبريه أني أخوك، وفي رواية أبي نضرة عن أبي سعيد: «فيقول: إني كذبت ثلاث كذبات»، قال رسول الله صحى: «ما منها كذبة إلا ما حل بها عن دين الله». وما حل فعل ماض بمعنى جادل وعلى وزنه. ووقع في رواية حذيفة المقرونة مع رواية أبي هريرة: «لست بصاحب ذاك إنما كنت خليلاً من وراء وراء».

قوله: «ائتوا موسى الذي كلمه الله في رواية مسلم: ولكن ائتوا موسى، وزاد: واعطاه التوراة» وفي رواية معبد بن هلال: ولكن عليكم بموسى فهو كليم الله»، وفي رواية الإسماعيلي: «عبدا أعطاه الله التوراة وكلمه تكليماً. زاد همام في روايته: وقربه نجياً » وفي رواية حذيفة المقرونة: «اعمدوا إلى موسى فقوله (فياتونه) في رواية مسلم فياتون موسى فيقول، روفي حديث أبي هريرة: فيقولون: يا موسى انت رسول الله فضلك الله برسالته وبكلامه على الناس، اشفع لناً ، فذكر مثل أدم قولاً وجواباً لكنه قال: إلى قتلت نفساً لم أومر يقتلها ».

قولة: (فيقول لست مناكم، زاد مسلم: (فيذكر خطيئته التي أصاب، قتل النفس، وللإسماعيلي: (فيستحيي رَبَّهُ منها)، وفي رواية ثابت عند سعيد بن منصور: «إنى قتلت نفساً بغير نفس، وإن يغفر لي اليوم حسبي».

قوله: «ائتوا عيسى»، زاد مسلم: «روح الله وكلمته»، وفي رواية هشام: «عبد الله ورسوله وكلمته وروحه»، وفي حديث أبي بكر فإنه كان يبرئ الأكمه والأبرص ويحيى الموتى.

قوله: أفياتونه، في رواية مسلم: أفياتون عيسى فيقول: لست هناكم، وفي حديث أبي هريرة فيقولون: يا عيسى أنت رسول الله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه، وكلمت الناس في المهد صبيا، أشفع لنا إلى ربك، ألا ترى ما نحن فيه : فذكر مثل أدم قولاً وجوابا، لكن قال: ولم يذكر ذنبا، لكن وقع في رواية الترمذي في حديث أبي سعيد: أبي عبدت من دون الله، وفي حديث أبن عياس عند أحمد والنسائي: إلى اتخذت إلها من دون الله، وفي رواية تابت عند سعيد بن منصور نحوه، وزاد: وإن يغفر لي اليوم

قوله: ائتوا محمدا فقد غفر له ما تقدم من ذنبه وما تاخر . وفي رواية مسلم: عبد غفر له ما تقدم... إلخ زاد ثابت: من ذنبه، وفي رواية هشام: غفر الله له، وفي رواية معتمر: انطلقوا إلى من جاء اليوم مغفوراً له ليس عليه ذنب. وفي رواية ثابت أيضا: خاتم النبيين قد حضر اليوم، أرأيتم لو كان متاع في وعاء قد ختم عليه أكان يقدر على ما في الوعاء حتى يغض الخاتم. وعند سعيد بن منصور:

فيرجعون إلى ادم فيقول أرأيتم... إلخ، وفي حديث أبي بكر: «ولكن انطلقوا إلى سيد ولد أدم فإنه أول من تنشق عنه الأرض».

قوله: أفياتوني، في رواية النضر بن أنس عن أبيه: حدثني نبي الله عن إني لقائم انتظر أمتي تعبر الصراط إذ جاء عيسى فقال: يا محمد هذه الأنبياء قد جاءتك يسالون لندعو الله أن يفرق جمع الأمم إلى حيث يشاء لغم ما هم فيه، ووقع في رواية معبد بن هلال: أفياتوني فاقول: أنا لها أنا لها، زاد لي فاقوم فيثور من مجلسي أطيب ريح شمها أحد. لي فاقوم فيثور من مجلسي أطيب ريح شمها أحد، فيقولون: يا نبي الله أنت الذي فتح الله بك وختم، وغير لك ما تقدم وما تأخر، وجئت في هذا اليوم أمنا وغر لك ما نحن فيه، فقم فاشفع لنا إلى ربنا، فيقول: أنا ما حبكم، فيجوش الناس حتى ينتهي إلى باب الجنة، وفي رواية معتمر: فيقول: أنا صاحبها،

قوله: «فاستاذن» في رواية هشام: «فانطلق حتى استاذن».

قوله: زاد همام «في داره فيؤذن لي». قال القاضي عياض: أي في الشفاعة، وتعقب بأن ظاهر ما تقدم أن استئذانه الأول والإذن له إنما هو في دخول الدار وهي الحنة، وأضيفت إلى الله تعالى إضافة تشريف، ومنه: «والله بدعو إلى دار السلام، على القول بأن المراد بالسلام هذا الاسم العظيم وهو من أسماء الله تعالى، قال الحافظ: وتقدم في بعض طرق الحديث أن من حملة سؤال أهل الموقف استفتاح باب الجنة. وقد ثعت في صحيح مسلم أنه أول من يستفتح ياب الجنة، وفي رواية على بن زيد عن أنس رضى الله عنه عند الترمذي: «فاخذ حلقه باب الجنة فاقعقعها فيقال: من هذا؟ فاقول: محمد، فيفتحون لي ويرحبون، فاخر ساجدا،، وفي رواية ثابت عن أنس عند مسلم: فيقول الخازن: من افاقول: محمد، فيقول: بك أمرت أن لا أفتح لأحد قبلك ، وله من رواية المختار بن فلفل عن أنس: أنا أول من يقرع باب الجنة ، وفي رواية قتادة عن أنس: «أتى باب الجنة فأستفتح فيقال: من هذا؟ فاقول: محمد، فيقال: مرحبًا بمحمد،، وفي حديث سلمان: فيأخذ يحلقه الياب وهي من ذهب فيقرع الباب فيقال: من هذا؟ فيقول: محمد، فيفتح له حتى يقوم بين يدى الله فيستاذن في السجود فيؤذن له . وفي حديث أبي بكر الصيبق: افياتي جبريل ربه فىقول: ائذن له..

قوله: افإذا رأيته وقعت له ساجداً، في رواية أبي بكر: فاتي تحت العرش فاقع ساجداً لربي، وفي رواية لابن حبان من طريق ثوبان عن أنس: افيتجلى له الرب ولا يتجلى لشيء قبله، وفي حديث أبي بن كعب عند أبي يعلى: ايعرفني الله نفسه فاسجد له سجدة يرضى بها عني، ثم امتدحه بمدحة يرضى بها عنى.

للوحيد ش\_وال١٤٢٠ه

قوله: فيدعني ما شاء الله، زاد مسلم: أن يدعني، وكذا في رواية هشام، وفي حديث عبادة ين الصامت: فإذا رأيت ربي خررت له ساجدا شاكرا له. وفي رواية معبد بن هلال: فاقوم بين يديه فيلهمني محامد لا أقدر عليها الآن، فأحمده بتلك المحامد، ثم أخر له ساجدا. وفي حديث أبي بكر الصديق: فينطلق إليه جبريل فيخر ساجدا قدر جمعة.

قوله: «ثم يقال لي ارفع رأسك». في رواية مسلم: «فيقال يا محمد». وكذا في أكثر الروايات، وفي رواية النضر بن أنس: «فاوحى الله إلى جبريل أن أذهب إلى محمد فقل له أرفع رأسك».

قوله: وسل تعطه وقل يسمع واشفع تشفع. سقط من اكثر الروايات وقل يسمع ووقع في حديث أبي بكر: فيرفع رأسه فإذا نظر إلى ربه خر ساجدًا قدر جمعة. وفي حديث سلمان: فينادي يا محمد ارفع رأسك وسل تعط واشفع تشفع وادع تجب.

قوله: فأرفع رأسي فأحمد ربي بتحميد يعلمني، في رواية هشام: يعلمنيه، وفي رواية ثابت: بمحامد لم يحمده بها أحد قبلي، ولا يحمده بها أحد بعدي، وفي حديث سلمان: فيفتح الله له من الثناء والتحميد والتمجيد ما لم يفتح لأحد من الخلائق.

قوله: «ثم أشفع» في رواية معبد بن هلال: «فاقول رب أمتي أمتي أمتي. وفي حديث أبي هريرة مثله.

قوله: فيحد لي حداً، في رواية هشام عن قتادة عن أنس: بيخرج من النار من قال: لا إله إلا الله وفي قلبه ورن شعيرة، وفي رواية ثابت عن أنس عند أحمد: فاقول: أي رب أمتي أمتي، فيقول: أخرج من كان في قلبه مثقال شعيرة، ثم ذكر نحو ما تقدم. وقال: مثقال ذرة، ثم قال: مثقال حبة من خردل، ووقع في طريق النضر بن أنس قال: فشفعت في أمتي أن أخرج من كل تسعة وتسعين إنسانا واحداً، فما زلت أتردد على ربي لا أقوم منه مقاماً إلا شفعت، وفي حديث سلمان: فيشفع في كل من مكان في قلبه مثقال حبة من حنطة ثم شعيرة ثم حبة من خردل فذلك المقام المحمود».

قوله: ثم اعود فاقع ساجداً مثله في الثالثة أو الرابعة، في رواية هشام: فاحد لهم حداً فادخلهم الجنة، ثم أرجع ثانياً فاستاذن، إلى أن قال: ثم أحد لهم حداً ثالثاً فادخلهم الجنة ثم أرجع، ووقع عند أحمد من رواية سعيد بن أبي عروبة عن قتادة: ثم اعود الرابعة فاقول: يا رب ما بقي إلا من حبسه القرآن، ووقع في رواية معبد بن هلال عن أنس أن الحسن حدث معبداً بعد ذلك بقوله: فاقوم الرابعة، وفيه قول الله له: اليس ذلك لك.

قوله: «إلا من حبسه القرآن، وكان قتادة يقول عند هذا: أي وجب عليه الخلود». في رواية هشام: «إلا من حبسه القرآن أي وجب عليه الخلود». بإبهام قائل: «أي وجب عليه الخلود». وتبين من رواية أبي عوائة

أنه قتادة أحد رواته، ووقع في رواية هشام وسعيد: فاقول: ما بقي في النار إلا من حبسه القرآن ووجب عليه الخلود، وسقط من رواية سعيد عند مسلم: ووجب عليه الخلود، فتمنى أن قوله (وجب عليه الخلود) في رواية هشام وسعيد مدرج في المرفوع، وذلك للتصريح بأنها من قول قتادة.

ثالثًا: الميزات المذكورة في الحديث لكل واحد من هؤلاء الرسل:

أما أدم عليه السلام فجاء في حقّه أنه: أبو البشر، وأن الله تعالى خلقه بيده، ونفخ فيه من روحه، وعلمه أسماء كل شيء، وأسجد له ملائكته، واصطفاه الله سبحانه وتعالى.

فهذه ست ميزات تميز بها آدم عليه السلام، لم يشاركه فيها أحد إلا الأخيرة وهي اصطفاء الله تعالى له، فقد اشترك فيها كل الرسل عليهم صلوات الله وسلامه، وكذا نفخ الله فيه من روحه شاركه فيها عيسى عليه السلام، ولذا قال تعالى: «إنَّ مَثَلَ عيسَى عند الله كمثل آدم خَلَقَهُ مِنْ تُرابٍ ثُمُ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ.

وأما نوح عليه السلام، فجاء في حقه في هذا الحديث: أنه أول رسول بعثه الله إلى أهل الأرض، وأنه أبو البشر بعد أبيهم، وأنه سماه الله عبدًا شكوراً، وأنه استجاب الله دعاءه على قومه فلم يدع على الأرض من الكافرين ديارا، وأن الله تعالى اصطفاه، وقد قال له الناس: أنت أول رسول بعثك الله إلى أهل الأرض لأن أدم سبق إلى وصفه بأنه أول رسول فخاطبه أهل الموقف بذلك.

قال الحافظ: وقد استشكلت أولية نوح في إرساله إلى أهل الأرض كما جاء في هذه الأحاديث مع أن أدم نبى مرسل وكذا شيث وإدريس وهم قبل نوح، وبعن أنه أجبب عن ذلك بأجوبة، وحاصلها ؛ أن الأولية مقيدة بقوله: «أهل الأرض»، لأن أدم ومن ذكر معه لم برسلوا إلى أهل الأرض، ويشكل عليه حديث جابر في قوله 🤯: وكان النبي يبعث إلى قومه خاصة وبعثت إلى الناس كافة ،، ويجاب بأن بعثته إلى أهل الأرض باعتبار الواقع لصدق أنهم قومه بخلاف عموم بعثة نبينا محمد 🐲 لقومه ولغيرهم، أو أن الأولية كانت مقيدة بكونه أهلك قومه، أو أن الثلاثة كانوا أنبياء ولم يكونوا رسلا، وإلى هذا جبّح ابن بطال في حق آدم، وتعقبه القاضى عياض بما صححه ابن حيان من حديث أبي ذر فإنه كالصريح في أنه كان مرسلا، وفيه التصريح بإنزال الصحف على شيث وهو من علامات الإرسال، وأما إدريس فذهبت طائفة إلى أنه كان في بني إسرائيل وهو إلياس، وقد ذكر ذلك في أحاديث الأنبياء، ومن الأجوبة أن رسالة أدم كانت لبنيه وهم موحدون ليعلمهم شريعته، ونوح كانت رسالته إلى قوم كفار يدعوهم إلى التوحيد.

وللحديث بقية تتبع في العدد القادم إن شاء الله.



#### فيماكان على شرط الشيخين أو أحدهما ولم يخرجاه

٢٠٢٣ عَنْ أَنَسَ بْنِ مَالك رضي الله عنه، قَالَ: «كَانَ أَخَوَانِ عَلَى عَهْد النّبِيِّ ﷺ، فَكَانَ أَحَدُهُمَا يَأْتِي النّبِيُ ﷺ، وَالآخَرُ يَحْتَرِفُ، فَشَنَكَا الْمُحْتَرِفُ أَخَاهُ إِلَى النّبِيِّ ﷺ، فَقَالَ: لَعَلَكُ تُرْزَقُ بُه،. تَ (٢٣٤٥) الحاكم (١ / ١٤) وقالُ: «هَذَا حديثُ صحيحٌ عَلَى شَرَطٍ مُسْلِمٍ وَرُوَاتُهُ عَنْ أَخْرِهُمُ أَثْبَاتُ ثَقَاتَ، وَلَمْ يُخَرَّجَاهُ.

- معنى اترزق به: أي بسببه لأنه عابد وطالب علم فبدعائه واستغفاره يكون سببًا في جلب الرزق لأخيه ولنفسه.

٢٠٢٤ عَنْ أَبِي الْمَلِيحِ، عَنْ أَبِيهِ (أسامة بن عمير)، أَنَّ يَوْمَ حُنَيْنِ كَانَ يَوْمَ مَطَرٍ فَأَمَرَ النَّبِيُ ﷺ مُنَادِيَةُ أَنُ الصُلاَةَ فِي الرِّحَالِ، د (١٠٥٧) صحيح على شرط الشيخين وهو من الاحاديث التي الزم الدارقطني البخاري ومسلمًا أن يخرجاه واخرجه النسائي ح (٨٥٣) حم (٥ / ٢٥).

٢٠٢٥– عَنْ أَنَس رضي الله عنه، أَنَ النَّبِيُ ﷺ كَانَ «يُشْيِرُ فِي الصَّلَاَةِ». د (١٤٣) هذا حديث على شرط الشيخين، حم (١٢٤٣٠) عب (٢٢٧٦).

٢٠٢٦. عَنْ أَنْسَ رضي الله عنه، أَنَّ النَّبِيُ ﷺ، كَانَ يَقُولُ: «اللَّهُمُ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْبَرَصِ، وَالْجُنُونِ، وَالْجُذَامِ، وَمَنْ سَيَّئٌ الأَسْقَامُ، د (١٥٥٤) صحيح على شرط مسلم، حم (١٣٠٢٦) طي (٢١٢٢) حب (١٠١٧) الدعاء طب (١٣٤٢) هذا حديث صحيح على شرط مسلم.

٢٠٢٧- عَنْ أُسْنَامَةَ بْنِ شَبَرِيكِ رضي الله عنه، قَالَ: «أَتَيْتُ النَّبِيُّ ۖ وَأَصْحَابَهُ كَأَنْمَا عَلَى رُءُوسِهِمُ الطَّيْرُ، فَسَلَمْتُ ثُمَ قَحَدْتُ، فَجَاء الأَعْزَابُ مِنْ هَاهُنَا وَهَاهُنَا، فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّه، أَنْتَدَاوَى ؟، فَقَالَ: تَدَاوَوْا، فَإِنَّ اللَّه. لَمْ يَضَعْ دَاءَ إِلاَ وَضَعَ لَهُ دَوَاءً غَيْرَ دَاءً وَاحدِ الْهَرَمُ، د(٢٨٣٥) هذا حديث صحيح على شرط الشيخينت (٢٠٢٨).

٢٠٢٨- عَنْ أَنْس رضي الله عنه، قَالَ: جَاءَ رَجُلُ إِلَى النَّبِيَ تَّةٍ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّه، أَخْبِرْنِي بِمَا اقْتَرَضَ اللَّهُ عَلَيُ مِنَ الصِّلاَة، فَقَالَ: «اقْتَرَضَ اللَّهُ عَلَى عبَاده صلَوات حَمَّسًا»، قَالَ: هَلْ قَبْلَهُنُ أَوْ بَعْدَهُنُ ؟ قَالَ: اقْتَرَضَ اللَّهُ عَلَى عباده صلَوات حَمْسًا، قالها ثَلاَثًا، قال: وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالْحَقِّ، لاَ أَزِيدُ فِيهِنُ شَيْئًا، وَلاَ أُقْصِ مَنْهُنُ شَيْئًا، قَالَ: فَقَالَ النَّبِيِّ تَحْدَمُ الْجَنَّة إِنْ صَدَقَ». حم (١٣٤٣)، وَ (٤٥٩) هَذَا حَدِيثَ صَحِيحَ عَلى شَرِط سلم

٢٠٢٩. عن أنَسَ بْنُ مَالك رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «إِنْ قَامَتْ السَّاعَةُ وَبِيَد أَحَدَكُمْ فَسيلَةً، فَإِنْ استَطَاعَ أَنْ لاَ تَقُومَ حَتًى يَغُرُسَهَا، فَلْيَفْعَلْ. حم (١٢٥٦) طي (٢١٨١) هذا حبيث صحيح رجاله رجال الصحيح على شرط مسلم.

٢٠٣٠. عن أنّس رضي الله عنه، قال: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «مَاءُ الرَّجُلِ عَلَيظُ أَبْيَضُ، وَمَاءُ الْمَرْأَةِ رَقِيقُ أَصْفَرُ، قَايَّهُمَا سَبَقَ كَانَ الشُّبَهُ، ن (٢٠٠) هذا حديث صحيح على شرط الشيخين حب (١١٨٥).

٢٠٣١- عَنْ أَنْس بْنِ مَالِك رضي الله عنه، قَالَ: كَانَ رَسُولُ الله ﷺ إذَا عَزَا قَالَ: «اللَّهُمُ أَنْتَ عَضُدي وَنَصبِرِي بِكَ أَحُولُ وَبِكَ أَصُولُ وَبِكَ أَقَاتِلُ، - (٢٦٣٣) تـ(٣٨٤) ن (١٠٣٦٥) حب (١٧٦٧) هذا حديث صحيح على شرط الشيخين.

– العضد بالفتح وبالضم وبالكسر، والعضد: "الاصر والمعين، من القاموس، وأنت عضدي أى: معتمدي فلا أعتمد على غيرك.

٢٠٣٢. عن أنَّس بْنِ مَالكِ رضى الله عنه، قَالَ: «كَانَتْ للنَّبِي ﷺ سَكُةُ يَتَطَيُّبُ مَنْهَا،. د (٤١٦٢).

سُكَةٌ: بضم السين المهملة وتشديد الكاف: نوع من الطيب عزيز، وقيل: الظاهر أن المراد بها: ظرف فيها طيب ويشعر به، قوله: يتطيب منها لأنه لو أراد بها نفس الطيب لقال يتطيب بها.

٢٠٣٣- عَنْ أَنَس بِّن مَالِك رضي الله عنه، أنْ رَجُلاً منْ كلاَبِ سَاَلَ النَّبِيُ ﷺ عَنْ عَسْبِ الْفَحْلِ ،فَنَهَاهُ،، فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله، إِنَّا نُطْرِقُ الْفَحْلَ، فَنُكْرَمُ، «فَرَحْصَ لَهُ فِي الْكَرَامَةَ». تَ (١٣٧٤)، نَ (١٣٧٤) هذا حست صحيح على شرط البخاري. ٢٠٣٤- عَنُّ أَنَس رضي الله عنه، فِي قَوْلِهِ: «كَانُوا قَلْدِلَا مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ»، قَالَ: كَانُوا يُصَلُّونَ فِيمَا بَيْنَ

الْمَغْرِبِ وَالْعِشَاء. د(١٣٢٢) هذا حديث صحيح على شرط الشيخين.

Upload by: altawhedmag.com

النوحيد ش\_وال-١٤٢هـ

٢٠٣٥ - عن أَنَسَ بْنَ مَالك رضي الله عنه، يَقُولُ: «كَانَ رَسُولُ اللَّه ﷺ إِذَا تَزَلَ مَنْزِلاً لَمْ يَرْتَحِلْ حَتًى يُصَلِّيَ الظُّهْرَ، فَقَالَ لَهُ رَجُلُ: وَإِنْ كَانُ بِنِصْفِ التَّهَارِ ؟ قَالَ: وَإِنْ كَانَ بِنِصْفَ التَّهَارِ». د(١٢٠٥) هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ن (٤٩٨)، حم (١١٧٩٤، ١١٨٩٩).

٢٠٣٦- عَنْ أَنَس رضي الله عنه، قَالَ: ذُكَرَ لِي أَنْ رَسُولَ اللّهِ ﷺ قَالَ وَلَمْ أَسْمَعْهُ مِنْهُ: ﴿إِنَّ فِيكُمْ قَوْمًا يَعْبُدُونَ وَيَدْأَبُونَ، حَتَّى يُغُجَبَ بِهِمْ النَّاسُ، وَتُعْجَبَهُمْ نُفُوسُهُمْ، يَمُرَقُونَ مِنَ الدِّينِ مُرُوقَ السُهَّم مِنَ الرُمِيَّةِ، حم (١٢٣٦٠،١٢٤٧) هذا حديث صَحيح على سَرط السَبَحَين.

٢٠٣٧. عَنْ أَنْسَ بْنِ مَالِكَ رضي الله عنه، أَنَّ النَّبِيُ ﷺ قَالَ: «يَقُولُ اللَّهُ. أَنَا عِنَّدَ ظَنَّ عَبَّدِي بِي، وَأَنَّا مَعَهُ إِذَا دَعَانِي». حم (١٢٧٨٠، ١٣٥٧)، عُ (٣٣٣٣) هذا حديث صحيح على شرط مسلم.

٢٠٣٨- عَنْ أَنَس رضي الله عنه، قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ ﷺ إِذَا اجْتَهَدَ لِأَحَدَ فِي الدِّعَاء، قَالَ: ،جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمْ صَلَاةً قَوْمِ أَبْرَارٍ، يَقُومُونَ اللَّيْلُ، وَيَصُومُونَ الدَّهَارَ، لَيْسُوا بِأَثْمَةً وَلا قُجَارٍ. عبد بن حميد (١٣٦٠) هذا حديث صحيح على شرط مسلم.

٢٠٣٩. عَنْ أَنَس بْنِ مَالك رضي الله عنه، قَالَ: بَعَثَ النَّبِيُّ ﷺ بِبَرَاءَةُ مَعَ أَبِي بَكُر ثُمَّ دَعَاهُ، فَقَالَ: ﴿لَا يَنْبَعْنِي لأَحَدٍ أَنْ يُبَلِّغَ هَذَا إِلاَ رَجُلُ مَنْ أَهْلِي، قَدَعًا علَيًا فَأَعْطَاهُ إِيَّاهَا . ت (٣٠٩٠)، ن (٨٤٠٦) هذا حديث حسن على شرط مسلم.

٢٠٤٠. عَنْ أَنَس رضي الله عنه، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ آلاَ تَتَزَوَّجُ مِنْ نِسَاءِ الأَنْصَارِ ؟ قَالَ: «إنْ فِيهِمْ لَغَيْرَةً شُدِيدَةُ . ز (٣١٣٣) هذا حديث صحيح على شرط مسلم.

٢٠٤٦- عَنْ أَمَّس رضي الله عنه، قَالَ الدَّاسُ: «يَا رَسُولَ اللَّه، عَلاَ السَعْرُ، فَسَعَرٌ لَذَا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّه ﷺ: «إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمُسَعَرُ الْقَابِضُ، الْبَاسطُ، الرَّازِقُ، وَإِنِّي لأَرْجُو أَنْ أَلْقَى اللَّهَ وَلَيْسَ أَحَدُ مِنْكُمٌ يُطَالِبُنِي بِمَظْلَمَةٍ فِي دَمِ وَلَا مَالِ». د (٢٤٩١) ت (١٣١٤)، جه (٢٢٠٠)، حم (١٣٦٤) هذا حديث صحيح على شرط مسلم.

٢٠٤٣. عَنَّ أَنَس بِّنِ مَالِك رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه ﷺ: «لَمُا عَرَجَ بِي رَبِّي، مَرَرْتُ بقَوْم لَهُمْ أَظْفَارُ مَنْ تُحَاس، يَخْمُشُونَ وُجُوهَ هُمٌ وَصَدُورَهُمٌ، فَقَلْتُ: مَنْ هَؤُلاَء يَا جَبِّرِيلُ ؟ قَالَ: هَ وَلاَء الَّذِينَ يَأْكُلُونَ لُحُومَ النَّاسِ. ويقَعُونَ فِي أَعْرَاضِهِمْ،. حم (١٢٩٢٧)، د (٤٨٧٨) هذا حديث صحبَح على شَرَط مسلم.

٢٠٤٣ - عَنْ أَنْسَ بْنِ مَالك رضي الله عنه، قَالَ: «كَانَ النَّبِيُ ﷺ يُقْطِرُ قَبْلَ أَنْ يُصَلِّي عَلى رُطبات، فإنْ لَمْ تَكُنْ رُطبَاتُ فَتُمُيُّرَاتُ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تُمَيِّرَاتُ حَسَا حَسَوَاتٍ مِنْ مَاءٍ، تَ (٦٩٦)، حر (١٢٣٦)، د (٢٣٥٦) هذا حديث صحيح على شرط مسلم.

٢٠٤٤- عَنْ أَنَس بْنِ مَالِك رضي الله عنه، أَنُ رَسُول الله ﷺ قَالَ: «لَمَا تَفَحَ فِي آدَمُ، فَبَلَغَ الرُوحُ رأَسَهُ عَطَسَ، فقَالَ: الْحَمْدُ لِلَهُ رِبَّ الْعَالَمِينَ، فَقَالَ لَهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: يَرْحَمُكُ اللَّهُ». حَبِ (١٦٣٥) هذا حَدِيث صحيح على شرط مسلم.

٢٠٤٥- عن أوس بن أوس قال: إنّا لقَعُودُ عنْدَ النّبِيِّ ﴾ ، وَهُو يَقُصُ عَلَيْنًا وَيُذَكِّنًا ، إذْ أَتَاهُ رَجُلُ فَسَارَهُ، فَقَالَ النَّبِيُّ تَتُ: «اذْهَبُوا به فَاقْتُلُوهُ ، فَلَمًا ولَى الرُجُلُ، دَعَاهُ رَسُولُ اللَّهُ آَتُ ، فَقَالَ: «هلْ تَشْهُدُ أَنَّ لاَ إِلَّهَ إِلاَّ اللَّهُ ، قَالَ: نَعْمُ، قَالَ: «اذْهَبُوا فَحْلُوا سَبَيلِهُ، فَإِنَّمَا أُمَرْتُ أَنَّ أَقَاتَلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُواً: لاَ إِلَّه اللَّهُ، فَإِذَا لَعَمَّهُ أَنَّ لاَ إِلَّهُ اللَّهُ ، قَالَ: دَعْمُ وَأَمُوالُهُمُ ، حِه (٣٩٢٩)، حَم (٣٩٢٩)، خ (٣٩٣)، (٣٩٤٢)، ش (٣٩٤٤)، دى (٢٤٤٦) هذا حديث صحيح على شرط مسلم.

٢٠٤٦- عَنْ أَبِياسِ بْنِ عَبْد المَرْنِي رضي الله عنه، أَنَّ رَسُولَ اللَّهُ ﷺ «نَهَى عَنْ بَيْعِ قَضْلُ الْمَاء». د (٣٤٧٨)، حم (١٥٠١٨)، تخ (١٤١٠)، نَ(٢٢٢٤، ٣٦٣٦)، ش(٢١٢٢٤). هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، وهو من الأصاديث التي الزم الدارقطني البخاري ومسلمًا أن يخرجاه.

٢٠٤٧- عَنْ بُرِيَّدَةَ رضي الله عنه أنَّ رَسُولَ اللَّه تَقَ سَمَعَ رَجُلاً يقُولُ: اللَّهُمُ إِنِّي أَسْالُكَ أَنِّي أَشْهُدُ أَنَّكَ أَنَّتَ اللَّهُ لاَ إِلَهُ إِلاَّ أَنْتَ، الأَحَدُ، الصَمَّدُ، الَّذِي لَمْ يَلِدُ وَلَمْ يُوَلَدُ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كَفُواً أَحَدٌ، فَقَالَ: «لَقَدْ سَالَتَ اللَّه بِالإسْمِ الَّذِي إِذَا سُـــَـلَ بِهِ أَعْــطَى، وَإِذَا دُعِيَ بِهِ أَجَــابَ». د(١٤٩٣)،حم(٢٢٤٤٢)،ت(٣٤٧٩)، ن(٢٦١٩)، جه(٣٨٥٧)، حب(٢٨٩)، عب(٤١٧٦)، شُراهُ ٢٩٨٩، ٣٦٦٦٨) هذا حديث صحيح على شرط الشيذين.

٢٠٤٨- عَنْ بُرَيْدَةَ رضي الله عنه قال: قال رَسُولَ اللَّه ﷺ: «مَوْتُ الْمُؤْمَنِ بِعَرَقِ الْجَبِينِ». ن (١٨٢٨، ١٨٢٩)، حم (١٢٤٥٤)، ت(١٨٣٩)، جه(١٤٥٢)، حب(٢٠١١). هذا حديث صحيح على شرط البخاري.

٢٠٤٩- عَنْ بِشُرٍ بْنِ سُحَيَّم رضي الله عنه، أنَ رَسُولَ اللَّه ﷺ خَطَبَ أَيَّامَ التَّشْرِيقِ، فَقَالَ: ﴿ لَ يدْخُلُ الْجَنَّةَ إِلاَ نَفْسُ مُسْلِمَةً، وَإِنَّ هَذِهِ الأَيَّامَ أَيَّامُ أَكُلُ وَشُرَّبٍ، جه(١٧٢٠)،حم(١٩٠٠)،ن(٢٩٠٣) هذا حديث صحيح على سرط السيخين.

٢٠٥٠. عن شَابِت بْن الضِّحَاك رضي الله عنه، قَالَ: «نَذَرَ رَجُلُ عَلَى عَهْد رَسُولِ الله ﴾ أَنَّ يَنْحر إبِلاً بِبُوانَة، فَاتَى النَّبِيُ ﴾، فَقَالَ: إِنِّي نَذَرْتُ أَنْ أَنْحرَ إِبِلاً بِبُوَانَة، فَقَالَ النَّبِيُ ﴾: هلُ كان فيها وثَنُ من أَوْثَانِ الْجَاهَلِيَّة يُعْبَدُ ٢، قَالُوا: لاَ، قَالَ: هلْ كَانَ فيها عيدُ منْ أَعْيادَهمْ؛ قَالُوا: لاَ، قَالَ رَسُولُ الله ﴾: أَوْف بِنَذْرك، فَإِنَّهُ لاَ وَفَاءَ لَنُذَرْ فِي معْصِيةِ الله، وَلاَ فِيماً لاَ يَمَلَكُ أَبْنُ آدَمَ، د(٣٣١٣) هذا حديث صحيح على شرط السُيخي:

الذوحدد العدد 202 السنة الثامنة والثلاثون

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وعلى

اعداد/ عبيده الأقبرع

اله وصحبه اجمعين، وبعد:

فإننا نعيش فرحةً عظيمةً بعيد الفطر المبارك، إنّه عيدُ امتلاتَ القلوب به فرحًا وسرورًا، وانشرحت الصدور به لذة وحبورًا، قد خرج الناس في هذا اليوم العظيم لربهم حامدين ومعظمين ومكبرين، ولنعمته بإتمام الصيام والقيام مغتبطين وشاكرين، ولخيره وثوابه وأجره مؤملين وراجين، يسالون ربهم الكريم أن يتقبل اعمالهم، وأنَّ يتجاوز عن سيئاتهم، وأن يعيد عليهم عيدهم هذا اعوامًا عديدةَ، وأزمنةً مديدة على حُسن طاعة، وخير عمل.

وحريُّ بنا جميعًا ونحن نعيش فرحة هذا العيد السعيد بإكمال شهر الصيام والقيام، أن نتنكر أمورًا مهمة لا ينبغي ان تغيب عن أذهاننا في يوم عيدنا.

> تذكروا أيها المسلمون وأنتم تعيشون فرحة هذا العيد إخوانًا لكم وافتهم المنية وأدركهم الموتُ قلم يُدْركوا يومكم هذا، فهم في قبورهم متحجزون، وباعمالهم مرتهنون، وبما قدمت أيديهم في هذه الحياة مجزيون.

> وتيقنوا آيها الإخوة أنكم إلى ما صاروا إليه صائرون، فهم السابقون ونحن اللاحقون، فلا تنسوهم من دعوة صالحة بأنَّ يقيل اللهُ عثراتهم ويغفر زلاتهم، ويتجاوز عن خطيئاتهم.

> فهذا من سمات المؤمنين العظيمة، وصفاتهم الكريمة الدالة على كمال إيمانهم، وتمام دينهم ونبل آخلاقهم، وسلامة صدورهم والسنتهم تجاه إخوانهم المؤمنين، فليس في قلوبهم حسد أو غل نو بغض أو ضغينة، وليس في السنتهم غيبة أو نميمة أو كذب أو وقيعة، بل لا يحملون في قلوبهم إلا المحبة والخير والرُحمة والإحسان والعطف والإكرام، ولا يتلفظون إلا بالكلمات النافعة والأقوال المفيدة والدعوات الصادقة، هؤلاء الذين قال الله فيهم: والذينَ جاءوا منْ بَعْدهمْ يَقُولُون

رَبِّنَا اغْفَرْ لَنَا وَلِإِخْوَانَنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلاَ تَجْعَلُ فَي قُلُوبِناً عَلاً لِلَّذِينَ امَنُوا رَبِّنَا إِنَّكَ رَغُوفُ رَحِيمٌ [الحشر: ١٠]. فنعتهم ربهم بخصلتين عظيمتين وخلتين كريمتين إحداهما تتعلق باللسان، فليس في السنتهم تجاه إخوانهم المؤمنين إلا النصح والدعاء.

والخصلة الثانية متعلقة بالقلب، فقلوبهم سليمة تجاه إخوانهم، ليس فيها غل أو حسد أو ضغينة.

وتذكروا أيها الإخوة وأنتم تعيشون فرحة هذا العيد في عافية إخوانًا لكم أقعدهم المرض، وعاقهم عن مشاركتكم، فهم في المستشفيات على الأسرة، منهم من أمضى الأسابيع العديدة، ومنهم من أمضى الشهور الطويلة،، ومنهم من لا يغمض له جفن، ولا يهدأ له بال من ألام متعبة وأوجاع مؤلمة، فاحمدوا الله على ما أنتم فيه من صحة وعافية وسلامة، ولا تنسوا إخوانكم أولئك من دعوة صالحة أن يُشفي الله مريضهم، ويزيل باسهم، ويفرج همهم، ويكشف كربهم.

النوحيد ش\_وال١٤٣٠ه

وتذكروا وانتم تعيشون فرحة هذا العيد بأمن وأمان وراحة واطمئنان إخوانًا لكم أهلكتهم الحروبُ، وأرقتهم الخطوبُ واقلقتهم الفتنُ، وتسلط عليهم العدوُّ، فأريقتْ منهم الدماء، ورُمَلت النساء، ويُتَم الأطفال، ونُهبت الأموال، فاحمدوا الله على ما أنتم فيه من أمن وأمان وعافية، ولا تنسوا إخوانكم أولئك من دعوة صالحة بأن يُنفَس الله كريهم، وبُفَرَج همهم، ويكُبت عدوهم.

وتذكروا وانتم تعيشون فرحة هذا العيد بالحلل البهية والملابس الجميلة إخوانًا لكم أرقهم الفقر، واقعدتهم الحاجة، فمنهم من لا يجد لباسا يواريه أو مسكنًا يؤويه، أو طعامًا يشبعه ويغذيه، أو شرابًا يرويه، بل منهم من أدركه حَتْقُهُ فى مجاعات مهلكة، وقحط مفجع، فاحمدوا الله على ما أنتم فيه من نعمة وخير، ولا تنسوا إخوانكم هؤلاء من دعوات صالحة بأن يُغني الله فقيرهم، ويشيع جائعهم، ويكسو عاريهم، ويسد حاجاتهم ويكشف فاقتهم، ولا تنسوهم كذلك من مد يد المساعدة لهم: وما تُقدَمُوا لأنْفُسكُمْ منْ خَيْر تَجِدُوهُ عِنْدَ الله هُوَ خَيْرًا وَأَعْظَمَ أَجْرًا، [المزمل: ٢٠].

وتذكروا وأنتم تعيشون فرحة هذا العيد بإكمال الطاعة فى رمضان وإتمام الصيام والقيام إخوانًا لكم قيدتهم الذنوب، وكيلتهم الخطايا، فمضى المؤمنون المجدون في طاعة الله، وتنافس الصالحون الناصحون في التقرُّب إليه، وهؤلاء في لهوهم وغيهم سادرون، وعن طاعة الله والتقرب إليه متقاعسون، وعلى المعاصى والخطايا والآثام مكبُّون، تمرُّ عليهم مواسمُ العيادة والمتافسة في فعل الخير فلا يتحركون، فاحمدوا الله على ما أمدكم به من توفيقه، وما هداكم إليه من العمل ابتغاء مرضاته، وسلوه الثبات على الأمر، والعزيمة على الرشد، ولا تنسوا إخوانكم أولئك من دعوة صالحة، بأن يهديهم اللهُ إلى الخير، وأن يردهم إلى الحق ردا جميلاً، وأن يصلح ضالهم، ويوفق حائرهم ويعافى ميتلاهم، قال 🎏 : «دعوة المرء المسلم لأخيه المسلم يظهر الغبب مستحابة، عند رأسه ملكُ موكلٌ كلما دعا لأخده بخدر قال الملك الموكل به: أمين، ولك بمثل،. [مسلم (٢٧٣٣) بات فضل الدعاء].

وقال 🐸 : "من استغفر للمؤمنين وللمؤمنات، حَتَبَ اللهُ له بكلَّ مؤمنٍ ومؤمنة حسنة». [منحيح الحامع: ٦٠٢٦].

وتذكروا وأنتم تعيشون فرحة هذا العيد:

صبية صغارًا وذرية ضُعفاء فقدوا آباءهم وهم في أمس الحاجة إلى من يُعزيهم عن فقد أبيهم ويجدون عندهم من العناية والقيام بمصالحهم ما يكون بإذن الله سببًا لإخراجهم رجالاً في الحياة تقر بهم العيون ويشرحون الصدور، فالذي يكفلُ اليتيم ويتعهده ويلاحظه ويؤدبُه ويُهذَبُ نفسَه وكانً والدهُ حيَّ لا يفقدُ من والده إلا جسمه ؛ له عند الله تعالى الأجر الجزيل والثواب العظيم، وكان حريًا أن يكون لرسول الله و رقيقًا في الجنة، قال عند أنا وكافل اليتيم في الجنة هكذا،. وأشار بالسبابة والوسطى، وفرَّج بينهما. [البخاري: ٢٠١٩، باب من يعول بنيما].

وقال 😻 : «كافلُ اليتيم له أو لغيره أنا وهو كهاتين في الجنة». [مسلم: ٢٩٨٣، باب الإحسان إلى الأرملة والمسكين واليتيم].

وتذكروا وأنتم تعيشون فرحة العيد إخواناً لكم قد حرش بينهم الشيطان فاوقع بينهم العدواة والبغضاء، فانهضوا للإصلاح بينهم كما أمركم الله: سَنْالُونَكَ عَنِ الأَنْفَالِ قُلُ الأَنْفَالُ للله وَالرَّسُولِ فَاتَقُوا اللَّهُ وَأَصْلُحُوا ذَاتَ بَيْنكُمْ وَأَطَيعُوا اللَّهُ وَرَسُولُهُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمَنينَ [الانفال ١]. وقال تعالى: وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤَمِنينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا، [الحجرات: ٩].

فإنَّ إصلاح ذات البين يُذْهبُ وعَرَ الصُّدور ويجمعُ الشمل ويضمُ الجماعةَ ويزيلُ الفرقة، والإصلاح بين الناس في دين الله مبعثُ الأمن والاستقرار، ومنبعُ الآلفة والمحبة، ومصدرُ الهدوء والطمانينة، والصلحُ خَيرُ تهبُّ به على القلوب المتجافية رياحُ الأنس ونسمات الندى، صلحُ تسكنُ به النفوس ويُتلاشى به النزاع، والصلح نهج شرعي يصان به الناس وتحفظ به المجتمعات من الخصام والتفكل.

بالصلح تُسْتَجَلبُ الموداتُ، وتُعمر البيوتات، ويُبعثُ الأمنُ في الجنبات، ومن ثمَّ يتفرغُ الرجالُ للأعمال الصالحة، يتفرغون للبناء والإعمار بدلاً من إفناء الشهور والسنوات في المنازعات، والكيد في الخصومات، وإراقة الدماء، وتبديد الأموال، وإزعاج الأهل والسلطان.

والإصلاح بين الناس وظيفةُ الأنبياء، فقد كان رسولنا 🥮 يُصلح بنفسه بين المتخاصمين، عن سهل بن سعد رضى الله عنه أنَّ أهلَ قباء اقتتلوا



حتى تراموا بالحجارة، فأخبر رسول الله 🏁 بذلك، فقال: «اذهبوا بنا نصلح بينهم». [البخاري: ۲٦٩٣ / ٣٠٠ / ٥].

وكان البين ويحثُ عليه، فقال الله : «كل سلامى من الناس عليه صدقة، كل يوم تطلع فيه الشمس يعدل بين الاثنين صدقة، ويعين الرجل على دابته فيحمل عليها أو يرفع عليها متاعه صدقة، والكلمة الطيبة صدقة، وكل خطوة يخطوها إلى الصلاة صدقة، ويميط الأذى عن الطريق صدقة، [متفق عليه].

وبين الأ أفضل الصدقات الإصلاح بين الناس ؛ عن أبى الدرداء رضى الله عنه قال: قال رسول الله الله : «ألا أخبركم بافضل من درجة الصيام والصلاة والصدقة»، قالوا: بلى يا رسول الله، قال: (إصلاح ذات البين، فإن فساد ذات البين هى الحالقة، [صحيح الترغيب: ٢٨١٤].

وعن أنس رضي الله عنه، أن النبي الله حصل بين الناس إذا تفاسدوا، وقرب بينهم إذا تباعدوا». [صحيح الترغيب: ٢٨١٨].

وعن أبي أيوب رضي الله عنه قال: قال لي رسول الله 😂: «يا أبا أيوب، ألا أدلك على صدقة يحبها الله ورسوله ؟ تصلح بين الناس إذا تباغضوا وتفاسدوا». [صحيح الترغيب: ٢٨٢٠].

والإمام الأوزاعي – رحمه اللهُ – يقول: «ما خَـطوةُ أحبَ إلى الله عـز وجل من خـطوة في إصلاح ذات الدين».

ولقد بلغت العناية بالصلح بين المسلمين إلى انه رُخَصَ فيه بالكذب مع قباحته وشناعته وشدة تحريمه. عن أم كلثوم رضى الله عنها: سمعت رسول الله عن يقول: «ليس الكذاب الذي يصلح بين الناس، فينّمي خيراً أو يقول خيراً». [متفق عليه]. وقد وعد الله تعالى من أصلح بين الناس إيمانا واحتسابا أن يؤتيه أجراً عظيماً، فقال تعالى: «لاَ خَيْرَ في كَثير منُ نَجْواهُمُ إلاً منُ أَمَر يَفْعَلُ ذَلِكُ ابْتَغَاءَ مَرْضَاةً الله فَسَوْف نَوْتِيهِ أَجْراً عظيماً» [الساء: ١٢].

وعلى المتخاصمين المتهاجرين أن يقبلوا الصلح ولا يرفضوه، فقد قال الله تعالى: «وَالصُلُّحُ خُدُرُ» [النساء: ١٢٨].

وقال النبيُّ 🚝 : «لا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث، فمن هجر فوق ثلاث فمات دخل النار». [صحيح الجامع: ١٣٣٥].

ويكفي من سيئات القطيعة بين المسلمين الحرمان من مغفرة الله عز وجل لهم، قال هم العرض الأعمال في كل اثنين وخميس، فيغفر الله لكل امرئ لا يشرك بالله شيئًا، إلا امرءً كانت بينه وبين أخيه شحناء، فيقول: اتركوا هذين حتى يصطلحا،. [مسلم: ٢٥٦٥ / ٣٦].

فاصطلحوا أيها المتشاحنون، وتواصلوا أيها المتقاطعون، وأفيضوا جميعًا إلى ظلال المحبة والسلام والتعاون والأخوة والوئام، ولا بد من العفو عن الزلات والغضَّ عن الهفوات، ولايسارع كل متشاحنين إلى التسامح والصفاء، فخيرهما الذي يبدأ بالسلام، قال ف: «لا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث ليال: يلتقيان، فيعرض هذا ويعرض هذا، وخيرهما الذي يبدأ بالسلام». [متفق عليه].

والعفو عند المقدرة من شيم الكرام، فهذا يوسف عليه الصلاة والسلام ؛ الكريم ابن الكريم ابن الكريم لما قال له إخوته: تالله لقد أترك اللهُ عَلَيْنَا وَإِنْ كُنًا لَخَاطِئِينَ (٩١) قَالَ لاَ تَتْرِيبَ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ يَغْفِرُ اللهُ لَكُمْ وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ، [يوسف: ٩١، ٩١].

وتذكروا وانتم تعيشون فرحة هذا العيد دعوة الله لكم بالاعتصام والنهي عن الفرقة والاختلاف، فالاتفاق رحمة والاختلاف عذاب، قال الله تعالى: ولَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَجْعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحدَةً وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ (١١٨) إلاً مَنْ رَحمَ رَبُّكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ وَتَمَتَّ كَلَمَةً رَبِّكَ، [هود: ١١٨ - ١٩].

فالمرحومون متفقون لا يختلفون، وإذا اختلفوا - اختلافًا هم فيه معذورون - لا يتباغضون، ولا يتدابرون.

إخواني في الله – تقبل الله منا ومنكم الصيام والقيام، ورزقنا وإياكم حسن الختام، وجعلنا وإياكم من أهل الجنة دار السلام، وأعاد علينا وعليكم هذا العيد أعوامًا عديدة، وأزمنة مديدة، ونحن في أمن وأمان، وبر وإيمان، وطاعة وإحسان، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

النوحيد ش\_وال ١٤٣٠ه

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على إمام الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد وأله وصحبه

فرمضان شهر الصبر، والصبر ثوابه الجنة، قال تعالى: «وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَة وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلاَّ عَتَى الْخَاشِعِينَ (٤٥) الَّذِينَ يَظُنُونَ أَنَّهُمُ مُلَاقُو رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ» [البقرة: ٤٥، ٤١]. وقال تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَة إِنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ» [البقرة: ١٥٠]. قال مجاهد: الصبر في هذه الآية هو الصوم ومنه قبل لرمضان شهر الصبر، فجاء الصوم والصلاة على هذا القول في الآية متناسباً في أن الصيام يكسر الشهوة ويزهد في الدنيا، والصلاة تورث الخشوع وتنفى الكبر وترغب في الآخرة.

وقد صبح عن النبي 🤹 أنه قال: صبم شبهر الصبر وثلاثة أبام من كل شبهر.

ورمضان شهر الصبر؛ فإن الصائم يصبر فيه على الطاعة، ويصبر كذلك عن المعاصي، فيكُفُ نفسه عما كان يستمتع به من المباحات طاعة لله جل وعلا وتحقيقاً للتقوى، ويحبس نفسه عن المعاصي ويُلزمها بكثير من القربات من قيام وصدقة وصلة للأرحام وإطعام للطعام، ويصبر فيه على ألم الجوع والعطش.

ביויב [|יוויגי

احمعين، ويعد:

وهو كذلك شهر الجهاد: والجهاد من الصبر، وقد غزا النبي 🌞 في شهر رمضان غزوتين، من أعظم غزواته جميعاً هما: غزوة بدر وغزوة الفتح.

ولقد كان الصحابة يعرفون أن رمضان شهر الصبر، وكان صبرهم عظيماً على أعباء الدعوة إلى الله، وعلى أعباء الجهاد، وعلى طاعة الله، وعن معصية الله، وعلى أقدار الله، فكان وأصحابه يبلغون من الصبر غايته في شهر رمضان الذي هو شهر الصبر.

فهل استفدنا هذا الدرس من صوم رمضان وقيامه ؟!

#### ٥٠ جراء الصابرين بغير حساب ٥٠

لقد وصف الله تعالى حزاء الأعمال وحعل لها

اعداد: د/ <mark>جمال المراكبجي (</mark>

رئيس مجلس علماء الجماعة

نهاية واحدة فقال: «مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَة فَلَهُ عَشْرُ أَمْتَالِهُا » [الانعام ١٦٠]. وجعل جزاء الصدقة في سبيل الله فوق هذا فقال: «مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفَقُونَ أَمْوَالَهُمْ في سَبِيل اللَّه كَمَثَل حَبَّة أَنَّبَتَتْ سَبَعَ سَنَابِلَ في كُلِّ سُنَّبِلَة منَّةُ حَبَّة وَ اللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ وَ اللَّهُ وَ اسعُ عَلَيمٌ البِقِرَةِ. ٢٦١].

لكنه جعل أجر الصابرين بغير حساب فقال: «إِنَّمَا يُوَفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حسَابِ» [الزمر: ١٠] وقال: «وَلَـمَنْ صَـبَرَ وَغَـفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَـمِنْ عَزْمِ الأُمُورِ» [الشورى: ٤٣].

وقد قيل إن المراد بالصابرين في قوله (إنَّمَا يُوَفَّى الصَّابِرُونَ» [الزمر: ١٠] أي الصائمون، لقوله تعالى في صَحيح السنة عن النبي ﷺ: «الصيام لي وأنا أجزي به». فلم يذكر ثوابًا مقدرًا كما لم يذكره في الصبر والله اعلم.

#### ٥٥ جزاء الصابرين الجنة ٢٠

أخبر الله سبحانه أن ملائكته تسلم علي الصابرين في الجنة بصبرهم كما قال تعالى:



وَالْمَلَائِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِمْ مِنْ كُلِّ بَابٍ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ، فَنْعَم عُقْبَى الداري.

وقال تعالى: ‹وَجَزَاهُمْ بِمَا صَبَرُوا جَنَّةً وَحَرِيراً».

وقال تعالى: "أُولَئَكَ يُجْزَوْنَ الْغُرْفَةَ بِمَا صَبَرُوا وَيُلَقُوْنَ فِيهَا تَحِيَّةً وَسَلَاماً خَالِدِينَ فِيهَا حَسُنَتْ مُسْتَقَرَّا وَمَقَاماً».

وورد في سنن الترمذي ومسند الإمام أحمد وصحيح ابن حبان عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: (إذا مات ولد العبد قال الله لملائكته: قبضتم ولد عبدي؟ فيقولون: نعم فيقول: ماذا قال عبدي؟ فيقولون: حمدك واسترجع فيقول: ابنوا لعبدي بيتاً في الجنة وسموه بيت الحمد).

- وفي صحيح البخاري من حديث أنس رضي
 الله عنه أن رسول الله في قال: (إذا ابتليت عبدي
 بحبيبتيه ثم صبر عوضته منهما الجنة)، يريد عينيه.

وعند الترمذي في الحديث: (إذا أخذت كريمتي عبدي في الدنيا لم يكن له جزاء عندي إلا الجنة).

وفي الترمذي أيضاً عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: (يقول الله عز وجل: من أذهبت حبيبتيه فصبر واحتسب لم أرض له ثواباً دون الجنة).

 - وفي سنن أبي داود من حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنه قال: قال رسول الله قة: (لا يرضى الله لعبده المؤمن إذا ذهب بصفيه من أهل الأرض واحتسبه بثواب دون الجنة ).

 - وفي صحيح البخاري من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله 20: (يقول الله عز وجل: ما لعبدي المؤمن جزاء إذا قبضت صفيه من أهل الدنيا ثم احتسبه إلا الجنة).

- وفي صحيحه أيضاً عن عطاء بن أبي رياح
 قال: قال لى ابن عباس رضى الله عنهما: (ألا أريك

امراة من أهل الجنة؟ قلت: بلى قال: هذه المرأة السوداء أتت النبي في فقالت: يا رسول الله إني أصرع واني أتكشف فادع الله لي، قال: إن شئت صبرت ولك الجنة وإن شئت دعوت الله تعالى أن يعافيك فقالت: أصبر، فقالت: إني أتكشف فادع الله أن لا أتكشف، فدعا لها).

وعند البخاري في رواية عن عطاء «أنه رأى أم

زفر تلك امرأة طويلة سوداء على ستر الكعبة. وفي الموطأ من حديث عطاء بن يسار أن رسول الله في قال: (إذا مرض العبد بعث الله إليه ملكين، فقال: انظروا ماذا يقول لعواده؛ فإن هو إذ جاءاه حمد الله وأثنى عليه رفعا ذلك إلى الله وهو أعلم، فيقول: إن لعبدي علي إن توفيته أن أدخله الجنة، وإن أنا شفيته أن أبدله لحماً خيراً من لحمه ودماً خيراً من دمه وأن أكفر عنه سيئاته).

#### ٥٠ الصبر في القرآن ٥٠

قال ابن القيم في عدة الصابرين: قال الإمام أحمد رحمه الله: ذكر الله سبحانه الصبر في القرآن في تسعين موضعاً.

ونحن نذكر الأنواع التي سيق فيها الصبر. وهي عدة أنواع:

أحدها: الأمر به كقوله: «وَاصَبِرْ وَمَا صَبِّرُكَ إِلاَّ بِاللَّهِ»، «وَاصَبِرْ لَحَكْمٍ رَبَكَ»، «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصَبِرُوا وصابِرُوا ورابِطَوا واتَقَوا اللَّه لَـعَلَكُمَ تُقْلَحُونَ».

الثاني: النهي عما يضاده كقوله: "وَلاَ تَسْتَعْجِلْ لَهُمْ وقوله: "وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وقوله: "وَلاَ تَكُنْ كَصَاحِبِ الْحُوْتِ وبالجملة فكل ما نهى عنه فإنه يضاد الصبر المامور به.

الثالث: تعليق الفلاح به كقوله تعالى: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وصَابِرُوا ورَابِطُوا وَاتَّقُوا اللَّهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ، فعلق الفلاح بمجموع هذه الأمور:

الرامع: الإخبار عن مضاعفة أجر الصابر على

وال-١٤٢ه

غيره، كقوله: إنَّمَا يُوَفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمُ بِغَيْرِ حسابٍ .

قال سليمان بن القاسم: كل عمل يعرف ثوابه إلا الصبر، قال الله تعالى: النَّمَا يُوَفِّي الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْر حسَابِ قال: كالماء المنهمر.

الحامس: تعليق الإمامة في الدين به وباليقين قال الله تعالى: وَجَعَلْنَا مِنْهُمُ أَتَمَهُ يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا لَمًا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِئُونَ، فبالصبر واليقين تنال الإمامة في الدين.

السادس: ظفرهم بمعية الله سبحانه لهم، قال تـعالى: «إنَّ الـلَّهَ مَعَ الـصَّابِرِينَ» قال آبو علي الدقاق: (فاز الصابرون بعز الدارين لأنهم نالوا من الله معيته).

السابع: أنه جـمع للـصابـرين ثلاثـة أمور لم يجمعها لغيرهم وهي: الصلاة منه عليهم، ورحمته لهم، وهدايته إياهم.

قال تعالى: ﴿وَبَشَنِّ الصَّابِرِينَ (١٥٥) الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا للَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاَجِعُونَ (١٥٦) أُولَتِكَ عَلَيْهِمْ صَلَواتَ مَنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَتَكَ هُمُ الْمُهُتَدُونَ.

وقال بعض السلف وقد عُزَّي على مصيبة نالته فقال: مالي لا أصبر وقد وعدني الله على الصبر ثلاث خصال كل خصلة منها خير من الدنيا وما عليها.

الثامن: أنه سبحانه جعل الصبر عوناً وعدة، وأمر بالاستعانة به فقال: «وَاسْتَعينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ، (البقرة: ٤٥) فمن لا صبر لَه لا عون له.

التاسع: أنه سبحانه علق النصر بالصبر والتقوى فقال تعالى: «بَلَى إِنْ تَصْبِرُوا وَتَتُقُوا وَيَأْتُوكُمْ مِنْ فَوْرِهِمْ هَذَا يُمُدْدُكُمْ رَبُكُمْ بِحُمْسَة الآف مِنَ الْمَلَائِكَةَ مُسَوَّمِينَ، ولهذا قال النبي 20: (واعلم أن النصر مع الصبر)

العاشر: أنه سبحانه جعل الصبر والتقوى جُنَّة عظيمة من كيد العدو ومكره فما استجن العبد من ذلك بجنة أعظم منهما قال تعالى: وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا لاَ يَضُرُّكُمْ مَيْدَهُمْ شَيْنًا».

الحادي عشر انه سبحانه اخبر آن ملائكته تسلم عليهه في الجنة بصبرهم كما قال: وَالْمَلَائِكَةُ يَدْخَلُونَ عَلَيْهِمْ مَنْ كُلُّ بَابٍ (٢٣) سَلَامُ عَلَنُكُمُ بِمَا صَبَرَتُمْ فَتَعْدَ عُقْنِي الدَّارِ.

الثاني عشر: أنه سبحانه أباح لهم أن يعاقبوا على ما عوقبوا به ثم أقسم قسما مؤكداً غاية التاكيد أن صبرهم خير لهم فقال: وأنْ عَاقَبْتُمُ فَعَاقَبُوا بِمثْل مَا عُوقَبْتُمْ بِه وَلَتَنْ صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرُ للصَّابِرِينَ، فتَامل هذا التاكيد بالقسم المدلول عليه بالواو ثم باللام بعده ثم باللام التي في الجواب. الثالث عشر: أنه سبحانه رتب المغفرة والأجر

الكبير على الصبر والعمل الصالح فقال: «إلاَّ الَّذِينَ صَبَرُوا وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَئَكَ لَهُمْ مَغْفِرُةٌ وَأَجْرُ كَبِيرُ" (هود: ١١).

الرابع عشر: أنه سبحانه جعل الصبر على المصائب من عزم الأمور أي مما يعزم من الأمور التي إنما يعزم على أجلَّها وأشرفها فقال: «وَلَمَنْ صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنٌ عَزَّمِ الأُمُورِ» (الشورى: ٤٣).

وقال لقمان لابنه: «وَأَمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ الْـمُنْكَرِ وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الأُمُورِ».

الخامس عشر: أنه سبحانه وعد المؤمنين بالنصر والظفر وهي كلمته التي سبقت لهم وهي الكلمة الحسنى وأخبر أنه إنما انالهم ذلك بالصبر فقال تعالى: «وَتَمَتْ كَلَمَةُ رَبِّكَ الْحَسُنَى عَلَى بُنِي إِسُرَائِيلَ بِمَا صَبَرُوا، (الأعراف: ١٣٧).

السادس عشر: أنه سبحانة علق محبته بالصبر وجعلها لأهله فقال: «وَاللَّهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ» (آل عمران: ١٤٦).

السابع عشر: أنه سبحانه أخبر عن خصال الخير أنه لا يلقاها إلا الصابرون في موضعين من كتابه في سورة القصص في قصنة قارون وأن



الذين أوتوا العلم قالوا للذين تمنوا مثل ما أوتى: وَيُلْكُمُ تَوَابُ الله خَيْرُ لِمَنَّ آمَنُ وَعَملَ صَالِحًا وَلاَ يُلَقَّاها إِلاَ الصَّابِرُوَنَ (القَصص: ٨).

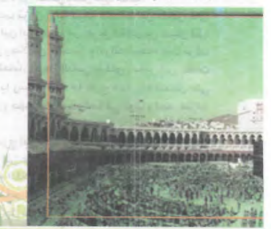
وفي سورة حم السجدة حيث أمر العبد أن يدفع بالتي هي أحسن، فإذا فعل ذلك صار الذي بينه وبينه عداوة كأنه حبيب قريب ثم قال: «وَمَا يُلَقًاهَا إِلاَّ الَّذِينَ صَبَرَوُا وَمَا يُلَقًاهَا إِلاَّ ذُو حَظَّ عَظِيمٍ، (فصلت: ٣٥).

التامن عشر: أنه سبحانه أخبر أنه إنما ينتفع بآياته ويتعظ بها الصبار الشكور فقال تعالى: ولَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَى بآياتنا أَنْ أَخْرِجْ قَوْمَكَ مِنَ الظُّلُمَات إِلَى النُّور وَذَكَرْهُمُ بِأَيَّامِ اللَّهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَات لَكُلُ صَبَّارِ شَكُورِ (سبا: ١٩).

وقال تعالى: "وَمَنْ آَيَاتِهِ الْجَوَارِ فِي الْبَحْرِ كَالأَعْلَامِ (٣٣) إِنْ يَشَنَّأَ يُسْكِنَ الرِّيحَ فَيَظَّلُنُ رَوَاكِدَ عَلَى ظَهُرِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَات لِكُلِّ صَبِّارِ شَكُورَ» (الشورى: ٣٣، ٣٣) فَهذه تدل على أن آيات الرب إنما ينتفع بها أهل الصبر والشكر.

التاسع عشس: أنه أثنى على عبده أيوب بأحسن الثناء على صبره فقال: «إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِرًا نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابُ» (سورة صَنَّه) فأطلق عليهَ: نعم العبد بكونه وجده صابراً، وهذا يدل على أن من لم يصبر إذا ابتلى فإنه بئس العبد.

العشرون: أنه سبحانه حكم بالخسران حكماً عاماً على كل من لم يؤمن ولم يكن من أهل الحق والصبر، وهذا يدل على أنه لا رابح سواهم فقال تعالى: «وَالْعَصْرِ (١) إِنَّ الإنْسَانَ لَفِي خُسرٌ (٢) إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالَحَات وَتَوَاصَوْا بِالْحَقَّ وتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ، ولهذا قال الشافعي: لو فكر



الناس كلهم في هذه الآية لوسعتهم وذلك أن العبد كماله في تكميل قوتيه: قوة العلم وقوة العمل، وهما الإيمان والعمل الصالح، وكما هو محتاج إلى تكميل نفسه فهو محتاج إلى تكميل غيره وهو التواصي بالحق والتواصي بالصبر.

الحادي والعشرون: أنه سبحانه خص أهل الميمنة بأنهم أهل الصبر والمرحمة الذين قامت بهم هاتان الخصلتان ووصوا بهما غيرهما فقال تعالى: «تُمَّ كَانَ مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا وَتَوَاصَوْا بِالصَبْرِ وتَوَاصَوْا بِالْمَرْحَمَةِ (١٧) أُولَتَكَ أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ».

وهذا حصر لأصحاب الميمنة فيمن قام به هذان الوصفان والناس بالنسبة إليهما أربعة أقسام: هؤلاء خير الأقسام، وشرهم من لا صبر له ولا رحمة فيه ويليه من له صبر ولا رحمة عنده، ويليه القسم الرابع وهو من له رحمة ورقة ولكن لا صبر له.

الذاني والعشرون: أنه سيحانه قرن الصبر سأركان الاسلام ومقامات الإيمان كلها فقرنه بالصلاة كقوله: «وَاسْتَعبِثُوا بالصِّبُر وَالصَّلاَة» (البقرة: ٤٥) وقرنه بالأعمال الصالحة عموماً كقوله: «إِلاَ الَّذِينَ صَبَرُوا وَعَملُوا الصَّالحَاتِ» (هود: ١١) وجعله قرين التقوى كقوله: «إنَّهُ مَنْ يَتَّق وَيَصْبُرُ، (يوسف: ٩) وحعله قرين الشكر كقوله: «إنَّ في ذَلِكَ لَابَات لكُلِّ صَبًّار شَنكُور» (إبراهيم: ٥، لقمان: ٣، سبا: ١٩، الشورى: ٣٣) وجعله قرين الحق وقرين المرحمة كقوله: «وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ وَتَوَاصَوْا بِالْمَرْحَمَةِ» (البلد: ١٧) وجعله قرين اليقين كقوله: «لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآبَاتِنَا بُوقَنُونَ، (السجدة: ٢٤) وجعله قرين المصدق كقوله: والصادقين والمسادقات و الصابرين و الصابرات، (الأحزاب: ٣٥) وجعله سبب محدته ومعدته ونصره وعونه وحسن جزائه ويكفى بعض ذلك شرفا وفضلا والله أعلم.

نسال الله العظيم رب العرش الكريم أن يتقبل منا الصيام والقيام وسائر الأعمال وأن يلهمنا الصبر والصدق والإخلاص وبررقنا الفردوس الأعلى من الحنة.

النوحيد ش\_وال-١٤٢ه 🔪 ٢٩



والاه، وبعد:

فقد تحدثنا في الأعداد السابقة عن بعض آداب الاستئذان التي ينبغي للمسلم أن يلتزم بها، ونكمل في هذا العدد الحديث عن بقية الأحكام المتعلقة بالاستئذان:

#### ب- الاستئذان داخل البيوت. ١ - بيت المرء نفسه:

المقصود بالبيت هنا هو البيت الذي فيه زوجته وأولاده، وقد تكلمنا عن اس<mark>تئذان</mark> الرجل على زوحته.

#### ونكمل في هذا العدد استثذان الأولاد:

أوجب الإسلام على العبيد، وعلى الأطفال الأحرار الذين لم يبلغوا الحلم، أي: حد العقل والتمييز؛ أن يستأذنوا في أوقات ثلاثة، قال تعالى: مَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا ليَسْتَأَذْنَكُمُ الَّذِينَ مَكَتُ أَيْمَانَكُمْ وَالَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُوا الْحَلُمَ منْكُمْ ثَلَاتَ مَرَات منْ قَبْل صَلاَة الْفَجْر وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُمْ من الطَّهيرة وَمَنْ بَعْد صَلَاة الْعَسَاء ثَلَاتُ عَوْرَات لَكُمْ لَيْس عَلَيْكُمْ وَلاَ عَلَيْهِمْ جُنَاحُ بَعْدَهَنَ النور: ٨٥].

والجمهور على وجوب أمر الصغير المينًز بالاستئذان قبل الدخول في الأوقات الثلاثة التي هي مظنة كشف العورات، لأن العادة جرت بتخفف الناس فيها من الثياب.

اليستاذنكم، اللام للأمر، وهي تفيد الوجوب، والخطاب موجه للآباء ؛ لأن لهم السيادة على العبيد والصغار.

الذوحيد العدد 203 السنة الثامنة والثلاثون

ملكت أيمانكم، أي: العبيد وهو شامل للذكور والإناث بحكم التبع.

الذين لم يبلغوا الحلم منكم، أي: من الأحرار. روى ابن أبي شيبة بسنده إلى ابن عون عن محمد في قوله تعالى:

وَالَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُوا الْحَلُمَ مَنْكُمْ، قال: كان أهلونا يعلمونا أن نسلم، وكان أحدناً إذا جاء يقول: «السلام عليكم، أيدخل فلان».

وقد كان أنس بن مالك رضي الله عنه دون البلوغ يستاذن على رسول الله 🌞، وكذلك الصحابة مع أبنائهم وغلمانهم رضى الله عنهم.

قبل صلاة الفجر، لأنه وقت القيام من النوم. فتكون عليه ثياب النوم غير ساترة.

قوله: «من الظهيرة» لأنه وقت قيلولة واطمئنان وراحة.

قوله: ربعد صلاة العشاء، لأنه وقت النوم والراحة ونزع الثياب الساترة.

ففي هذه الأوقات يكون صاحب البيت غالبًا غير أخذ حيطته فيها من التكشف، وسميت هذه الأوقات بالعورات ؛ لأن الستر يختل فيها غالبًا.

وسبب نزول الآية بينه الحافظ ابن حجر، قال. وأخرج ابن أبي حاتم من طريق مقاتل بن حيان قال: بلغنا أن رجلاً من الأنصار وامرأته أسماء بنت مرثد، صنعا طعاماً، فجعل الناس يدخلون بغير إذن، فقالت أسماء: يا رسول الله، ما أقبح هذا، إنه ليدخل على المرأة وزوجها غلامُهما وهما في ثوب واحد. فنزلت الآية.

وأخرج أبو داود وابن أبي حاتم بسند قوي من حديث ابن عباس أنه سُئل عن الاستئذان في العورات الثلاث، فقال: «إن الله سُتيرُ يحب الستر، وكان الناس ليس لهم ستور على أبوابهم، فريما فاحاً الرجل خادمُه أو ولده، وهو على آهله، فأمرُوا

أن يستأذنوا في العورات الثلاث، ثم بسط الله الرزق، فاتخذوا الستور والحجال، فرأى الناس أن ذلك قد كفاهم الله به مما أمروا به. اهـ. [فتح الباري ١١ / ٣١].

#### عنديلوغ الأطفال:

إذا بلغ الأطفال الحُلم فإنهم يدخلون في حكم الأجانب، أي يتغير حكمهم ووضعهم، ويُفْرض عليهم من الاستئذان وقواعده ما يفرض على غيرهم من الأجانب - الذين سبق حكمهم - متى أرادوا دخول سوت الأجانب عنهم، أو بيوت الآقارب إليهم.

قال تعالى: وإذا بلغ الأطفال منكم الحلم فَلْيَسْتَأْذَنُوا كَمَا اسْتَأْذَنَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلَهُمْ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ وَاللَّهُ عَلَيمَ حَكِيمَ [النور: ٥٩]، وبمثل هذا البيان الشافي والكافي يبين الله لكم الآيات والأحكام والقواعد التي تنفعكم وهو سبحانه عليم بما يناسب مصالحكم من تشريع، حكيم في جميع أموره.

إن هذا الأدب الإسلامي الرفيع يفعله الكثيرون في حياتهم المنزلية، مستهينين بما ينشأ عن التفريط فيه من صدمات نفسية، وانحرافات سلوكية، ظانين أن الصغار قبل البلوغ لا يتنبهون لهذه الأمور، في حين يقرر علماء التربية وعلم النفس أن وقوع عين الطفل على شيء من هذه العورات أو اطلاعه على هاتيك الأحوال، وقد يترتب عليه معاناة نفسية واضطراب سلوكي لا تُحمد عقباه.

قال بعض أهل العلم: ثلاث أيات في القرآن تهاون بها الناس: إنَّ أَكُرَمَكُمْ عنْدَ اللَّهِ أَتُقَاكُمْ [الحجرات: ١٢]، وقوله: وإذا حضرَ القسْمَة أولُو الْقُرْبَي والْيَتَامَى والْمَسَاكِنُ فَارْزُقُوهُمْ مَنْهُ وَقُولُوا لَهُمْ قَوْلاً معْرُوفاً، [النساء: ٨]، وقوله: إنا أيُّها الَّذِينَ امَنُوا لَحلُمُ مَنْكُمُ "[النور: ٥٥].

إن التفلت والتسيب الذي قد تتسم به بعض البيوت، حيث يحصل تساهل قبيح، بل إفراط مشين، في كشف الأبدان، والأحوال التي سماها القرآن الكريم اعورات، أمام الصغار، محجة أنهم لا يفهمون أمر برفضه الشرع وباباه العقل.

وكم من حادثة مشينة كانت وليدة التقليد والمحاكاة، نتيجة الانحراف عن هذه الأداب الإسلامية السامية.

#### الاستئذان عند دخول بيوت الأقارب:

الاستئذان قبل الدخول على المحارم: استئذان الرجل على أمه وأخته: بيوت الأقارب ينطبق عليها حكم الدخول على

بيوت الأجانب ؛ لأن قوله تعالى: غَيْرَ بُيُوتَكُمُ يشمل بيوت الأجانب، ويشمل كذلك بيوت الأقارب.

فعلی الرجل أن يستاذن عند دخوله علی أمه، فقد يری منها ما يسؤوه ويسؤوها.

أخرج البخاري في الأدب المفرد من طريق مسلم بن نذير قال: سال رجل حذيفة قال: أستاذن على أمي ؟ فقال: إن لم تستاذن عليها رأيت ما تكره.

وعنده أيضًا من طريق علقمة قال: جاء رجل إلى عبد الله بن مسعود قال: أأستاذن على أمي ؟ فقال: ما على كل أحيانها تحب أن تراها.

وروى عطاء بن يسار أن رجلاً قال للنبي أأستذن على آمي ؟ قال: انعم، قال: إني أخدمها ؟ قال: «استأذن عليها ، قال: فعاوده ثلاثًا. قال النبي في «أتحب أن تسراها عسريانة؟ قال: لا. قال: فاستاذن عليها ، والحديث مرسل صحيح مجتمع على صحة معناه.

وكذلك يستاذن الرجل على أخواته، وذلك لما أخرجه البخاري في الأدب المفرد من طريق عطاء قال: سالت ابن عباس فقلت: أستاذن على أختي ؟ فقال: نعم، فاعدتُ، فقلتُ: أختان في حجري، وأنا أمونهما وأنفق عليهما، أستاذن عليهما ؟ قال: نعم، أتحب أن تراهما عريانتين، ثم قرأ: «يا أيُّها الذينُ أمَنُوا ليسَّتَأذنَكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمانَكُمْ والدِينَ لَمْ

وقال: ﴿وَإِذَا بِلَغَ الأَطْفَالُ مِنْكُمُ الْحَلُمَ فَلْيَسْتَأَذِنُوا كَمَا اسْتَأَذَنَ الَّذِينَ مَنْ قَبْلَهِمْ، [النور: ٥٩].

وفي رواية أنه قيل للنبي ﷺ أستاذن على أخواتي وهن في حجري معي في بيت واحد ؟ قال: «نعم» فرددت عليه ليرخص لي، فابي. قال: «أتحب أن تراها عريانة؟» قلت: لا. قال: «فاستاذن عليها، فراجعته. فقال: «أتحب أن تطيع الله». قلت: نعم، قال: «استاذن عليها» (راجع أحكام القران لابن العربي).

> وهذا الاستئذان سواء على الأجانب أو المحارم.. واجب على النساء كذلك إن أردن دخول بيوت الغير.

ومع أدب آخـر إن شـاء الـله، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب الـعالمين.

النوحيد شوال ١٤٣٠ه 1

عليهما السلام الجزء الثاني «يا يحيحي خذ الكتاب يقوة» اعداد/ عبدالرازق السيدعيد الحمد لله الذي أرسل رسله بالهدي ودين الحق، وختمهم بمحمد بن عبد الله مبشرا ونذيرا وداعيا إلى الله بإذنه وسراجا متبرا، صلوات ربى وسلامه عليه وعلى اله وصحبه الكرام ما اشترقت شمس او اضاء كوكب، ويعد: اخى القارئ الكريم: هذا لقاؤتا الثاني مع يحيى عليه السلام، وقد وقفنا في اللقاء الأول مع الأبيات الكريمات التي تحدثت عن فضله ومكانته، وهنا في هذا اللقاء نقف مع بعض الأثار التى تحدثت عن دعوته، ونستعن بالله فنقول:

النهجيد العدد 203 السنة الثامنة والثلاثون

الأهت فردر كتان

نشا يحيى بن زكريا في تقى وورع فشب على ذلك، وكان مثالاً للتقوى والورع والزهد، وقد اشتهر بالعفة والطهارة، وكان كثير العُزَّلة عن الناس، يانس إلى البراري ويأكل ما تيسر ويرد ماء الأنهار، ونقل ابن كثير في البداية والنهاية عن خيثمة أنه قال: كان عيسى ابن مريم، ويحيى بن زكريا ابني خالة وكان عيسى يلبس الصوف، وكان يحيى يلبس الوبر، ولم يكن لواحد منهما دينار ولا درهم، ولا أمة ولا عبد ولا مأوى ياويان إليه، أينما جنهما الليل أويا، فلما أرادا أن يتفرقا قال له يحيى: أوصني ؟ قال: لا أستطيع إلا أن أغضب قال: لا تَقْتَن مالاً، قال: أما هذه فعسى، اه. البداية والنهاية (ج٢).

ولعله - عليه السلام - كان سريع الغضب لله، كما سياتي قريبًا.

قام يحيى – عليه السلام يدعو بني إسرائيل إلى الله، ويبشرهم باقتراب ملكوت السماوات، وكانت دعوته بالحكم والمواعظ الرقيقة، ومع ذلك فقد وجد من بني إسرائيل صدودا وعنتا وإعراضا؛ فهم قوم قساة القلوب غلاظ الطباع، لا يستجيبون بسهولة إلى نصح الناصحين حتى كاد أن يكف عن تعليمهم وإرشادهم إلى ما فيه سعادتهم في الدنيا والآخرة لولا توفيق الله وتشبيته، وقد كان عيسى عليه السلام رفيق دربه وابن خالته يشاركه أماله وألامه، ويشد من أزره في تبليغ دعوته كما يتضح من الحديث الآتى:

روى الإمام أحمد والترمذي – رحمهما الله – من حديث الحارث الأشعري – رضي الله عنه – عن النبي صلح قال: إن الله – سبحانه وتعالى – أمر يحيى بن زكريا بخمس كلمات؛ أن يعمل بها، ويامر بني إسرائيل أن يعملوا بها، وانه كاد أن يبطئ بها، فقال له عيسى عليه السلام: إن الله تعالى أمرك بخمس كلمات لتعمل بها وتأمر بني إسرائيل أن يعملوا بها، فإما أن تأمرهم وإما أن أمرهم، فقال بي وأعَدَّبَ.

فجمع يحيى الناس في بيت المقدس، فامتلا المسجد، وقعدوا على الشرف، فقال: إن الله تبارك وتعالى أمرني بخمس كلمات أن أعملهن، وأمركم أن تعملوا بهن:

١- أولاهن أن تعبدوا الله ولا تشيركوا به شيئًا،

وإن مثل من أشرك بالله كمثل رجل أشترى عبداً من خالص ماله بذهب أو ورق، فقال له: هذه داري، وهذا عملي ؛ فاعمل، وأد إلي، فكان يعمل ويؤدي إلى غير سيده فايكم يرضى أن يكون عبده كذلك ؟!

٢- الثانية: وإن الله أمركم بالصلاة، فإذا صليتم ؛ فلا تلتفتوا، فإن الله ينصب وجهه لوجه عبده في صلاته ما لم يلتفت.

٣- وأمركم بالصيام، فإن مثل ذلك كمثل رجل في عصابة معه صرةً فيها مسنك، فكلهم يعجب أو يعجبه ريحه، وإن ريح الصائم أطيب عند الله من ريح المسك.

٤- وأمركم بالصدقة، فإن مثل ذلك كمثل رجل أسره العدو، فأوثقوا يديه إلى عنقه، وقدموه ؛ ليضربوا عنقه، فقال: أنا أفتدي منكم بالقليل والكثير ففدى نفسه منهم.

٥- وامركم أن تذكروا الله تعالى فإن مثل ذلك ؛ كمثل رجل خرج العدو في أثره سراعًا، حتى إذا أتى على حصن حصين فأحرز نفسه منهم، كذلك العبد لا يحرز نفسه من الشيطان إلا بذكر الله تعالى».

قال النبي ٢٠ ، وأنا أمركم بخمس الله أمرني بهن: السمع والطاعة والجهاد والهجرة والجماعة، فإنه من فارق الجماعة قيد شبر ؛ فقد خلع ريقة الإسلام من عنقه، إلا أن يراجع، ومن ادعى دعوى الجاهلية ؛ فإنه من جثى جهنم». فقال رجل: يا رسول الله، وإن صلى وصام ؟! قال: «وإن صام وصلى وزعم أنه مسلم فادعوا بدعوى الله الذي سماكم المسلمين المؤمنن عباد الله».

وإذا نظرنا في الحديث نظرة فيها بعض التأمل فلاحظ ما يلي:

 ١- اجتماع عيسى مع يحيى وكذلك زكريا (عليهم السلام) في زمان واحد وفي مكان واحد، وهذا دليل على كثرة الأنبياء في بني إسرائيل.

۲- تعاون عيسى ويحيى عليهما السلام في الدعوة إلى الله.

٣- حرّص يحيى عليه السلام على تنفيذ ما أمره الله به وحشيته من العقوبة، وفي ذلك دليل على شدًة ورعه وخوفه من ربه، وقد وردت في ذلك آشارٌ نقلها ابن كثير – رحمه الله – وعزاها إلى أصحابها.

منها ما نقله عن ابن المبارك عن وهيب بن الورد قال: «فقد زكريا ابنه يحيى ثلاثة آيام، فخرج يلتمسه

في البرية، فإذا هو قد احتفر قبرًا وأقام فيه يبكي على نفسه. فقال: يا بني، أنا أطلبك من ثلاثة أيام وانت في قبر احتفرته قائم تبكي فيه ؟! فقال: يا أبت، الست أنت أخبرتني أن بين الجنّة والنار مفازة لا تقطع إلا بدموع البكائين، فقال له: ابك يا بني ؛ فبكيا حميعًا،. اه.

قال ابن كثير: وهكذا حكاه وهب بن منبه ومجاهد، هذا خوف يحيى وبكاؤه، فماذا لو علمت انه الذي ياتي يوم القيامة بغير ذنب أتاه من دون العالمين ؟

٤- وإذا تاملت مرة أخرى الكلمات التي تكلم بها يحيى وجدتها هي وما جاء به نبينا محمد تخرج من مشكاة واحدة، ولذا أقرها وزاد عليها.

٥- وإذا تأملنا الكلمات التي أوصى بها النبيُّ الأميُّ أمته تجد فيها الفرق الواضح بين بني إسرائيل وبين الأمة التي ختم الله بها الأمم وأكمل لها دينها، ولكي أوضَّح لك مقصدي أقدَّم لك الحديث التالي: روى البخاري ومسلم في صحيحيهما عن أبي هريرة رضي الله عنه: عن رسول الله في قال: مكانت بنو إسرائيل يسوسهم الأنبياء، كلما هلك نبي خلفه نبي، وإنه لا نبي بعدي، وستكون خلفاء فيكثرون: قالوا: فما تامرنا ؟ قال: فوا(١) ببيعة الأول فالأول، ثم أعطوهم حقهم ؛ فإن الله سائلهم عما استرعاهم.

ومن هذا أوصى النبي من بالسمع والطاعة وملازمة الجماعة ؛ أي السمع والطاعة لولاة الأمر وعدم الخروج عليهم ولزوم جماعة المسلمين والجهاد تحت راية الإمام الممكن براً كان أو فاجرًا، ففي ذلك صلاح دنيا الناس، والنصوص في هذا الباب كثيرة لا يتسع المجال لذكرها ؛ فإن كانت وصايا يحيى عليه السلام تدور في مجملها حول صلاح الدين، فجاءت وصايا نبينا محمد في تدور في مجملها حول صلاح الدنيا ليجمع الحديث بذلك الخير من أطرافه ويصلح بهذه الوصايا دنيا الناس ودينهم، وتمت كلمة ربك صدقًا وعدلاً ببعثة خاتم النبيني وإمام المرسلين.

وإلى لقاء قريب أستودع الله دينكم وأمانتكم وخواتيم أعمالكم.

هامش:

١- (فوا) أي: وفوا بعهد من بايعتموه.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد: انتهى رمضان شهر العبادة والاجتهاد، وجاء عيد الفطر بالراحة والسكون، وهذه الفترة من أخطر ما يكون، لذلك حذرنا منها النبي تخف فقال: «إن لكل شيء شرّة، ولكل شرة فترة، فمن كانت فترته إلى سنتي فقد أفلح، ومن كانت فترته إلى غير ذلك فقد ضل». [أخرجه ابن حيان في صحيحه، وانظر صحيح الجامع الصغير ٢١٥٢].

فطر

فمن جعل تلك الفترة استعدادًا لمواسم أخرى من الطاعة فقد هُدي إلى سنة نبينا، ومن استرخى في تلك الفترة فقد زلت قدمه، لذلك علينا معرفة الأسباب التي تجعل الفتور مذمومًا شرعًا، ونعرف كيف نعالجها:

#### ١- الوقوع في المعاصي:

يقع الكثير بمجرد معرفته بانتهاء شهر رمضان في الكثير من المحرمات وينسى أنه كان منذ عهد قريب صائماً لله قائماً، ولا يعلم أن تلك المعاصي حتى الصغائر منها قد يؤدي إلى بعده عن طريق الله، بل قد تؤدي إلى هلكته، لذلك عن طريق الله، بل قد تؤدي إلى هلكته، لذلك حذرنا رسولنا الكريم في من أثر الذنوب على القلوب فقال: إن المؤمن إذا أذنب ذنباً نكت في قلبه نكتة سوداء، فإذا تاب أو نزع واستغفر، صقّل قلبه، وإن زاد زادت حتى تعلو قلبه، فذلك

#### اعداد: د/ حمدي طه

الـران الـذي ذكـر الـله – عـز وجل –: «كَلاَّ بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ» [المطففين: ١٤].

وحذرنا كذلك من الاستهانة بها، فقال 3: «إياكم ومحقرات الذنوب، فإنهن يجتمعن على الرجل حتى يُهلكنه». [اخرجه احمد ١ /٤٠٢].

فعلينا أن نحذر تلك المعاصي والذنوب التي تحول بيننا وبين طاعة ربنا، فإن السلف الصالح كانوا أخوف ما يكون من أثر الذنوب على أعمالهم، فجاء عن سفيان الثوري قال:

> حُرمت قيام الليل خمسة أشهر بذنب اقترفته، فكم من ذنوب حرمتنا طاعة ربنا.

# ٢- التقصير في عمل اليوم والليلة:





٢٤ (٢٤ الموحيد العدد ٥٤٤ السنة الثاه

# 

والأدعية الماثورة، وتلاوة ورد من القرآن، وقيام الليل، وغير ذلك، فيتكاسل عنها ثم يتركها شيئًا فشيئًا فيبتعد عن طريق الله وينسى ما كان عليه من اجتهاد في شهر رمضان، وقد يؤدي به الحال إلى ترك الواجبات والفرائض، وقد حذر النبي من ذلك الأمر فقال لعبد الله بن عمرو: «يا عبد الله، لا تكن مثل فلان كان يقوم الليل ثم تركه». [متفق عليه من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص].

ولذلك ينبغي للمرء أن يواظب على عمل اليوم والليلة مما ثبت عن النبي 🐲 فيتخير منه ما يطيق ويلتزمه كما سبق في قوله ॐ: «أحب الأعمال إلى الله أدومها وإن قل».

# ٣- الإسراف في المباحات:

إنَّ الله عز وجل قد أحل لنا الطيبات من الماكل والمشرب إلا أن الإسراف في تناولها يكون عثرة في طريق الله ويصيب صاحبه بالفتور والكسل عن العبادة، ولذلك نهانا الله عن الإسراف فيها فقال جل وعلا: «وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلاَ تُسْرِفُوا إِنَّهُ لاَ يُحَبُّ الْمُسْرِفِينَ» [الاعراف: ٣١].

وقال 😻: «ما ملاً آدمي وعاءً شرًا من بطنه». [اخرجه احمد ٤ / ١٣٢، والترمذي ١٣٨٠].



وقال ﷺ: "بحسب ابن أدم لقيمان يقمن صلبه". وقال بعض السلف: من أكل كثيرًا نام كثيرًا، فذكر الله قليلاً، ومن أكل قليلاً نام قليلاً فذكر الله كثيرًا.

وقال أبو سليمان الدارني من السلف: «من شبع دخل عليه ست أفات: فقد حلاوة المناجاة، وتعذر حفظ الحكمة، وحرمان الشفقة على الخلق، وشقل العبادة، وزيادة الشهوة، وأن سائر المؤمنين

يدورون حول المساجد، والشباع يدورون حول المزابل».

فعلى المرء أن يقتصد في المأكل والمشرب حتى لا يكون ذلك مدعاة للتكاسل عن العبادة.

٤- عدم الاستعداد لمواجهة معوقات الطريق:

ذلك أن البعض بمجرد الدخول في طريق الهداية لا يعلمون أن هناك معوقات لا بد لهم من مواجهتها قد تتمثل في زوجة أو ولد أو إقبال شهوة، إلى غير ذلك، قال تعالى: «مَا كَانَ اللَّهُ ليَذَرَ المُؤْمنينَ عَلَى مَا أَنتَمُ عَلَيْهِ حَتًى يَمِيزَ الْحَبِيثَ مَنَ الطَّيَّبِ» [آل عمران: ١٧٩].

# ه- الصحبة السيئة:

فإن أهل السوء وأصحاب الهمم الفاترة دائمًا يؤثرون على من حولهم بالسلب ولا يأتي من وراءهم إلا كل شر، وهذا هو السر في تأكيد النبي تقع على خطورة الصحبة حين قال تقه: «الرجل على دين خليله، فلينظر أحدكم من يخالل». [أخرجه أحمد ٢ / ٣٠٣، وأبو داود ٤٨٣٣. والترمذي ٢٣٧٨].

# ٦- اعترال كل الناس:

وقد يتوهم البعض خاصة من كان له أصحاب سوء أن اعتزال الناس بالكلية هو الذي يضمن له السير في طريق الهداية، ولا يعلم أن مفارقة الجماعة لا تأتي بخير، وأن الإنسان سرعان ما ينقلب حاله إذا ما سلك الطريق منفردا، لذلك حذرنا رسولنا الكريم تش من خطورة الانعزال ومفارقة الجماعة فقال مع الواحد، وهو من الاثنين أبعد، من أراد بحبوحة الجنة فليلزم الجماعة، [الترمذي ٢١٦٥]. على الحق، أربَّنَا لا تُزَعْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا على الحق، أربُنَا لا تُزَعْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا

على بعلى: رَبِّعَانَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَابُ. وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَابُ. والله مَن وراء القصد وهو يهدي السبيل.

اللوجيد شـــوال ۲۰ اللوجيد شـــوال Upload by: altawhedmag.com

عدمن نوركتاب الله عد أخي.. احذر عدوك التريص لك يقول الله تعالى: ما بني ادم لا يقتنكم الشيطان كما أخرج أبويكم من الجنة ينبزغ عنهما لسوءاتهما إنه مراكم هو وقييله من حيث لا ترونهم إنا جعلنا الشياطي أولياء للذين لا يومنون

من فضائل الصحابة عن عبد الرحمن بن عوف ان رسول الله تلة قال: ابو بكر في الجنة، وعمر في الجنة، وعثمان في الجنة، وعلي في والزبير في الجنة، وعبد الرحمن بن عوف في الجنة، وسعد بن ابي وقاص في الجنة، وسعيد بن زيد في الجنة، وابو عبيدة اين الجراح في الجنة. [رواه الترمذي].

مالني ت مند بالوحي وإخارة عن مرعياط قليب بريد عن أنس قال: أخذ عمر يحدثنا عن أهل بدر فقال: بإن كان رسول الله تلك ليرينا مصارعهم بالأمس يقول: هذا مصرع فلان غدًا إن شاء الله، وهذا مصرع فلان غدًا إن شاء الله، قجعلوا يُصرعون عليها، قلت والذي بعثك بالحق ما أخطاوا تيك، كانوا يُصرعون عليها، ثم أمر بهم فطرحوا في بئر فأنطلق إليهم: يا فلان؛ يا فلان؛ هل وجدتم ما وعدكم الله حقًا قاني وجدت ما وعدني الله حقًا، قلت: يا رسول الله اتكلّم قوماً قد جُيَّفوا ؟ قال: ما أنتم باسمع لما أقول منهم ولكن لا يستطيعون أن يجيبوا. [سن النسائي].

> م من هدي رسول الله ٢٠ ٢٠ م صيام ست من شوال ٢٠ عن أبي أيوب الانصاري رضي الله منه أن السنبي ٢٠ قسال: ومن صسام ضان ثم أتبعه ستًا من شوال كان سيام الدهر، [صحيح مسلم].

# ووحكم ومواعظ وو

عن ابن عمرو رضي الله عنهما قال: من أحسن فيما بينه وبين الله كفاه الله ما بينه وبين الناس ومن أصلح سريرته أصلح الله علانيته.

عن الفضيل بن عياض قال لرجل: من علم إنه لله عبد، وأنه إليه راجع، فليعلم أنه موقوف وأنه مسؤول. فليعد للمسألة جوابًا، فقال له الرجل: فما الحيلة ؟ قال يسيرة، قال: فما هي ؟ قال: تحسن فيما بقى فيغفر لك ما مضى.

عن أقوال السلف عن

Upload by: altawhedmag.com

وموضيع الحمد في الرد أنه قد وفق لأداء ما عليه.

الذوحدد العدد 203 السنة الثامنة والثلاثون

عن أبوب/السختياني قال: إنه ليبلغني موت الرجل من أهل السنة فكانما يسقط عضو من

ن الحسن قال: المؤمن ينشر حكمة الله، فإن قتلت منه حمد الله وإن ردت عليه حمد الله ا.هـ

sele/2/12 20 ٥٥ الولد من كسب أبيه ٥٥ ٥٥ من جوامع الدعاء ٥٥ الدعاء باسم الله الأعظم ٥٥ في الحديث دأطيب ما عن أنس بن مالك قال: كنت مع رسول الله ﷺ جالسا باكل الرجل من كسيه، يعنى ورجل قائم يصلى، فلما ركع وسجد وتشهد دعا وولده من كسيه، إنما فقال: في دعائه اللهم إنى أسالك بأن لك الحمد لا إله إلا جعل الولد كسياً لأنَّ انت المنان، بديع السماوات والأرض يا ذا الجلال والإكرام الوالد طلبه وسعى في يا حي يا قيوم إنى أسالك.. فقال النبي تله لأصحابه: تَحْصِيله.والكَسْبَ تدرون بما دعا؟، قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: والذي الطُلَب، والسُعْي في طَلَب نفسى بيده لقد دعا الله باسمه العظيم الذي إذا دعى به الرزق والمعيشة. وأراد أجاب وإذا سئل به أعطى. [سنن النسائي]. بالطبي هنا الحلال. [النهاية لابن الأتير]. 00 من مخلوقات الله عزوجل 00 قالوا: العيون التي تضيء بالليل عيود الأسد والنمور ٥٥ من حكم الشعر ٥٥ والأفاعي والسنانير (القطط)، وقالوا: ثلاثة من الحيوان ترجع في ي في فضل العلم والعلماء ٢ قيئها؛ الأسد والكلب والسُنُّور. قال علي بن أبي طالب رضى الله عنه ما الفضل إلا لأهل العلم إنهم ٥٥ أخطاء لغوية ٥٥ على الهدى لمن استهدى ادلاءً صحافة: مصدر للفعل: صحف، مثل زراعة، وقيمة المرء ما قد كان يُحسنهُ صناعة، كتابة، تجارة، فالصواب كسر الصاد، والجاهلون لأهل العلم أعداء والخطا أن نقول: صحافة، بفتح الصاد. المعاد فقم بعلم ولا تطلب به بدلا هُويَّة: هي أيضا مصدر صناعي من الضمير: فالناسُ مَوْتي وأهلُ العلم أحياء هُو، والصواب إبقاء الضمة على الهاء والخطأ أن مقال: هوية. ود من الأمثال وه 111 يقال لمن تجاوز حدود المعروف والأدب، وأصل الزُّبيَّ حُفر تحفر في مرتفعات الأرض لتقع فيها السباع العادية المفترسة فيتم صيدها النوحيد ش\_وال-١٤٢ه Upload by: altawhedmag.com



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد: من المسائل الهامة التي أثيرت بين العلماء، مسالة الأمر، هل يقتضي الفور أم التراخي؟ وقد كان للسياق وقرائنه – اللفظية والحالية – دور فعال في توجيه دلالة الأمر، وهل هي على الفور أم التراخي، كما سنرى.

- اتفق العلماء على أن الأمر إذا صحبته قرينة تدل على الفور، فإنه يحمل على ذلك، كقول الله تعالى: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاَةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى نَخْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ حَيْرَ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ» [الجمعة: ٩].

> فإذا نودي لـلـصلاة يـوم الجـمعـة، فالأمر: اسعوا، ينبغي أن يكون على الفور، لأن الجمعة مقيدة بوقت ضيق لا تتخطّاه.

> وأن الأمر إذا صحبته قرينة تجوز التراخي، فإنه يحمل على ذلك، كمثل قضاء رمضان، قال تعالى: فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سُفَرٍ فَعِدَّةُ مِنْ أَيَّامِ أُخَرَ، [البقرةَ: ١٨٤].

القرينة التي جوزُت التراخي في القضاء، وهي قرينة لفظية منفصلة، جاءت في حديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها: كان يكون عليَّ الصوم في رمضان، فما أستطيع أن أقضيه إلا في شعبان. [صحيح البخاري].

ولو كان التاخير محرمًا ما أُقَرِّتْ عليه عائشة رضى الله عنها.

واختلفوا في الأمر المطلق إلى ثلاثة أقوال:

١- أن مطلق الأمر – أي المجرد عن قرينة الفور
 أو التراخي – هو للفور.

٢- أن مطلق الأمر يكون على التراخي، ولا مثبت للفور إلا بقرينة تدل على ذلك.

٣- أن مطلق الأمر يدل على مطلق الطلب، لا يدل بذاته على الفور أو التراخي، وإنما يستفاد ذلك من القرائن.

 فالصحيح عند الحنفية (كما في الموسوعة الفقهية) أن الأمر لمجرد الطلب، فيجوز التأخير كما يجوز البدار (المسارعة)، وعُزي إلى الشافعي وأصحابه، واختاره الرازي والأمدي.

وفي «شرح الكوكب المنير» قال: وقع تساهل في عبارات بعض علماء الأصول أن الأمر للتراخي، وينسبونه للشافعية، والتحقيق أنهم يقصدون أن التاخير جائز، قال الشيرازي: والتعبير بكونه يفيد التراخي غلط، وهذا ما حققه علماء الشافعية. (شرح الكوكب المنير لابن النجار ٣ / ٤٩).

وذهبت طائفة من أصحاب الشافعي إلى أنه على الوقف، لا يحمل على الفور ولا على التراخي إلا بدليل، ومعنى قولنا على الفور أنه يجب تعجيل الفعل في أول أوقات الإمكان، ومعنى قولنا: على التراخي أنه يجوز تأخيره عنه، وليس معناه أنه يجب تأخيره عنه، حتى لو أتى به فيه لا يعتد به، لأن هذا ليس مذهبًا لأحد. (عشف الأسرار عن أصول البزدوي ١ / ٣٧٣).

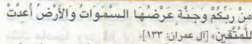
- وصرِّح الجويني (وهو من الشافعية) فقال:
 والأوجه أن يعبر: الصيغة تقتضي الامتثال.
 (البرهان ۱ / ۲۲۳).

وقيل: يوجب الفور، وعُزي إلى المالكية، والحنابلة، والكرخي، واختاره السكّاكي والقاضي. [الموسوعة الفقهية : ٧ / ٣٠٦ ].

قلت: وكونه دالاً على الفور اختيار ابن قدامة وابن القيم وابن النجار الفتوحي والشنقيطي، واختاره أيضًا ابن حزم ودافع عنه كما في رالإحكام.

فقال: وهذا هو الذي لا يجوز غيره (أي الأمر على الفور) لقول الله تعالى: وسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَة

٣٨ 🏋 الموحيد العدد ٢٥٤ السنة الثامنة والثلاثون



وقوله: ولَحُلَّ وجْهَةً هُوَ مُوَلَّيهَا فَاسْتَبِقُوا الْحَيْرَات آيْنَ مَا تَخُونُوا يَاْت بِكُمُ اللَّهُ جَمِيَعًا، [البقرة: ١٤٨].

وقد قدمنا أن أوامر الله تعالى على الوجوب، فإذا أمرنا تعالى بالاستباق إلى الخيرات والمسارعة إلى ما يوجب المغفرة، فقد ثبت وجوب البدار إلى ما أمر به ساعة ورود الأمر دون تاخير ولا تردد. (الإحكام لابن حزم ٣ / ٢٩٤).

# ٥٠ أدلة القائلين أن الأمريقتضي الفورية ٥٠

قوله تعالى: «وَالمَنَّابِقُونَ السَّابِقُونَ (١٠) أُولَئِكَ الْمُقَرَّبُونَ» [الواقعة: ١٠.١٠].

وقد قال 🐲: «… لا يزال قوم يتاخرون حتى يؤخرهم الله» (صحيح مسلم).

قوله تعالى في مدح ال زكريا ؛ لأنهم كانوا يسارعون في الخيرات: «إِنَّهُمُ كَانُوا يُسَارعُونَ في الْخَيْرَات وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُوا لَنَا خَاسْعِيْنَ [الأنبياء: ٤٠].

وُقُوله تعالى: «فَفُرُوا إِلَى اللَّهِ إِنِّي لَكُمْ مِنْهُ نَدِيرٌ مُبِينٌ [الذاريات: ٥٠].

فالأيات التي تحث على المبادرة كثيرة في كتاب الله تعالى.

ولقد ذم الله تعالى إبليس على عدم المبادرة بالسجود، لما أمر به، بقوله تعالى: «قَالَ مَا مُنَعَّكَ أَلاً تَسْجُدَ إِذْ أَمَرْتُكَ» [الأعراف: ١٢].

ولو لم يكن الأمر للفور لما استحق إبليس – لعنه الله – الذم.

- ومن الأدلة في السنة: ما جاء في قصة الحديبية، عندما قال النبي 🈻 لأصحابه: «قوموا فانحروا ثم احلقوا».

فإنه لم يقم منهم رجل وتباطئوا وتثاقلوا، ودخل النبي ت على أم سلمة رضي الله عنها مغضبًا، وأخبرها بما جرى، فقالت له: يا رسول الله، اخرج وادع بالحلاق واحلق، فخرج النبي ودعا بالحلاق، فحلق رأسه، فكاد الصحابة يقتل بعضهم بعضًا على حلق رؤوسهم.

# اعداد/ متولى البراجيلي

فلو لم يكن الأمر للفور، ما غضب رسول الله . (حديث الحديبية مشهور وهو في البخاري وغيره).

aabil

a and a

0

0

 – والمبادرة بالفعل أحوط: فلن يقول لك الذين يقولون بالتراخي: إنك أخطات، والعكس إذا تراخيت قال لك الذين يقولون بالفور: أخطات.
 – وأرزا للذمة: فإذا فعل المأمور برأت ذمته.

- والتاخير آفاته كثيرة، ويؤدي إلى تراكم الواجبات، وربما يعجز الإنسان عن أدائها، لذا لما سُئل الإمام أحمد في الحج، قال: إنه على الفور، والتاخير له أفات.

والإنسان في أموره الدنيوية، إن كان حازمًا فإنه يبادر إلى فعل واجباته، ولا يؤجل، فتثقل عليه، ولا يستطيع أداءها.

#### ٥٥ أدلة القائلين أن الأمريقتضي التراخي ٥٠

قالوا: إن الله أوجب الحج والعمرة في السنة السادسة من الهجرة، ولم يحج النبي الله في السنة العاشرة، وهذا يدل على أن الأمر لا يقتضي الفورية، وإلا لبادر النبي على إلى الحج.

قالوا: إن الحج فرض بقوله تعالى: «وأَتِمُوا الْحَجُّ وَالْعُمْرَةَ لللهِ» [البقرة: ١٩٦].

لأن الأمر بإتمام الشيء أمر بالشيء.

واجيب على هذا بأن الحج لم يفرض بهذه الآية، وإنما فرض بقوله: «وَلِلُه عَلَى النَّاسِ حَجُّ الْبَيْتِ مَن اسْتَطَاعَ إِلَيْه سَبِيلاً» [آل عمران: ٨٧].

وهذه نزلت في صدر سورة آل عمران، وصدر هذه السورة نزل في عام الوفود (العام التاسع).

– وعلى فرض أن الحج فرض في العام السادس، فإن تأخير الرسول في ليس من أجل أن الأمر على التراخي، ولكن من أجل موافع، ومن أكبر الموافع أن الرسول في لما أراد العمرة منعته قريش، فكيف يأتي ليحج ويخالف ما هم عليه في بعض شعائر الحج.

- وخشي النبي النبي أن يحج المشركون معه،
 فاراد أن تكون حجته في خالصة للمسلمين فقط،
 لذا فإنه أرسل أبا بكر وعلياً رضي الله عنهما
 بصدر سورة براءة في العام التاسع، توطئة

\_وال١٤٢٠هـ 🎽 ٩

لتخلية الحرم من أجل حجه صلى في العام العاشر. - وعلل القائلون بان الأمر يقتضى التراخي،

بأن الإنسان إذا فعل المأمور ولو بعد حين، صدق عليه أنه ممتثل، ليس بعاص، فالعاصي هو الذي لا يفعل المأمور به، أما إذا فعله مع تأخير، فإنه يصدق عليه أنه ممتثل، وهذا هو المطلوب.

- ويجاب عن هذا أن الإنسان إذا أخر ما أمر به فإنه لم يمتثل تمام الامتثال، بل إنه آثم بهذا التأخير، والعرف يشهد بذلك، فلو قلت لابنك: أحضر لي ماءً، فذهب الولد للعب، ثم بعد ساعة أو ساعتين أتى بالماء، فهل هذا يعد ممتثلاً ويستحق الثناء من الأب، فهذا تأخير بدون قيد يدل عليه، فلا شك أنه ليس مقبولاً لا لغة ولا عرفًا. (شرح الاصول لابن عثيمين بتصرف).

حما أن وضع اللغة يدل على ذلك، فإن السيد
 لو أمر عبده فلم يمتثل فعاقبه، لم يكن له أن يعتذر
 بان الأمر للتراخي.

- فالراجح أن الأمر يقتضي الفور.

الأثر الفقهي المترتب على الخلاف في مقتضى الأمر:

اختلف الفقهاء بناءً على اختلافهم في مقتضى الأمر المطلق، هل هـو على الفور أم الـتراخي، واختلفوا في وجوب أداء بعض العبادات، هل هي على الفور، أو يجوز تأخيرها إلى وقت يُخشى فواتها بالتأخير، ومن أمثلة ذلك:

#### 00 [ 4 4 5 00

اختلف الفقهاء في وجوب أداء الحج في أول أحوال الإمكان (الإستطاعة)، وجواز التراخي في أدائه، بعد العزم على فعله.

فذهب الحذفية في القول المختار عندهم، والمالكية في الراجح، والحنايلة، إلى أنه يجب أداؤه على الفور، ولا يجوز تأخيره عن أول أوقات

الإمكان، وهي السنة الأولى عند استجماع شرائط الوجوب ويأثم المكلف بالتاخير، ويفسق به، وترد شهادته إن تكرر منه.

- وقال الشافعية، ومحمد من الحنفية، وهــو روايــة عن أبي حنيفة ومالك: إنه يجب



وجوبًا موسعًا من حيث الأداء إن عزم على فعله في المستقبل، ولا يجب عليه أداؤه فورًا، إلاً في حالات: كان نذر أن يحج في أول أحوال الإمكان، أو خاف من غصب أو تلف مال أو قضاء عارض.

- يعني من قال: إن الأمر للفور يقول: بأنه إذا كان مستطيعًا فلم يحج أو لم يعتمر، فإنه يعد بذلك عاصيًا، ومن قال إن الأمر للتراخي، قال: له أن يؤخر ذلك سنة، سنتين، ثلاثًا. (الموسوعة الفقهية ٧/ ٣٣، ٣٣ / ٢١١، شرح الورقات لصالح آل الشيخ).

#### 00 الزكاة 00

ذهب المالكية والشافعية والحنابلة والحنفية في المفتى به عندهم، إلى أن أداء الزكاة يجب على الفور، حين التمكن من أدائها، وياثم المكلف بتأخيرها بعد التمكن، حتى عند الذين يرون أن الأمر المطلق لا يقتضي الفور ولا التراخي، بل مجرد طلب المأمور به (واستخدموا هذا القرائن السياقية)، لأن الأمر بالصرف إلى الفقير معه قرينة إرادة الفور منه، ولأنه حق لزم المزكى وقدر على أدائه، ودلت القرينة على طلبه، وهي حاجة الأصناف الثمانية، وهي معجلة، فمتى لم تجب على الفور لم يحصل المقصود من الإيجاب على الوجه المطلوب.

- والقول الثاني عند الحنفية وعليه عامة علمائهم أنها على التراخي وأن افتراضها عمري، لما قلنا أن مطلق الأمر لا يقتضي الفور، فيجوز للمطلق تأخيره، وهو قول عند الحنابلة (الموسوعة الفقهية). والمقصود بالافتراض العمري أي على التراخي ففي أي وقت أدى يكون مؤديًا للواجب، ويتعين ذلك الوقت للوجوب، وإذا لم يؤد إلى أخر عمره يتضيق عليه الوجوب حتى لو لم يؤد يأثم إذا مات.

- قلت: والقول الأول يرجح ما ملنا إليه من أن

الأواصر مقتضاها الفورية، فالتراخي في إضراج الزكاة يضيع الغاية منها، وهي مواساة المحتاجين. مو ويوب الصلوات الفروضة

# بلخول الوقت 12 أجمع المسلمون على أن المسلوات الخمس مؤقتة بمواقيت معلومة

الموجود العدد 201 السنة الثامنة والثلاثين Upload by: altawhedmag.com

إِنَّ الصِّلاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَوْقُوتًا \* لا تصح قبلها، ويفوت أداؤها بخروجها، ثم اختلف الفقهاء في وجوبها أول أوقاتها في حق من هو من أهل الوجوب عند دخول الوقت، فذهب جمهور الفقهاء إلى أنها تجب في أول الوقت على من هو من أهل الوحوب وحوبا موسعا، بشيرط أن يعزم فى أول الوقت على فعلها فيه، أي أن للمكلف أن يؤخرها إلى أن يبقى من الوقت ما يتسع لأدائها فقط، فيجب حينئذ أداؤها فورًا ويأثم بتأخيرها، ولا ياثم ما بقى من الوقت ما يسعها وإن مات فيه، أى يؤخرها مع العزم على فعلها. (الموسوعة الفقهية).

قلت: إذا كان ما عليه جمهور الفقهاء من أن الصلاة تحب وجوبًا موسعًا - يعنى من أول وقتها إلى ما قبل آخر وقتها - بشرط العزم في أول الوقت على أدائها، فما هي القرينة الصارفة لأمره تعالى: «وَأَقْدِمُوا الصَّلاَةَ» من الفور إلى التراخى الضيق الذي ينتهى قبل دخول وقت الصلاة التالية؛

القريشة هي حديث النبي 🐲، الذي رواه ابن عباس رضى الله عنهما، قال: لما افترضت الصلاة على رسول الله 🚁 أتاه جبريل عليه السلام فصلى به الظهر حين مالت الشمس، ثم صلى به العصر حين كان ظله مثله، ثم صلى به المغرب حين غايت الشمس، ثم صلى به العشاء الآخرة حين ذهب الشفق، ثم صلى به الصبح حين طلع الفجر، ثم حاءه فصلى به الظهر من غد حبن كان ظله مثله، ثم صلى به العصر حين كان ظله مثليه، ثم صلى به المغرب حين غابت الشمس لوقتها بالأمس، ثم صلى به العشاء الأخرة حين ذهب ثلث اللبيل الأول، ثم صبلى به الصبيح مسفراً غير مشرق، ثم قال: يا محمد، الصلاة فيما بن صلاتك الدوم، وصلاتك بالأمس.

> والحديث ينحوه في صحيح سنن أبى داود والترمذي).

- وهذا ليس معناه تأخير الصلاة عن أول وقتها، فإن هذا يفوت على العبد منافع كثيرة، يكفى أن النبى 藆 لما سُئل عن أفضل الأعمال، قال: «الصلاة لأول

وقتها» (صحيح سنن ابى داود).

وأمر الأعمى إذا سمع النداء (الآذان) أن يلبى، وسنة النبي 🍜 العملية، فضلاً عن القولية تحث على الصلاة لأول وقتها مع الجماعة الأولى.

فالتراخى عن التلبية عند الأذان، ليس من شيريعة محمد 🚁 ، وليس من صفات عياد الله المتقين، الذين وصفهم الله تعالى بالحفاظ على الصلاة، «وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلاَتِهِمْ بُحَافِظُونَ» [المعارج: ٣٤]. أي: على مواقيتها وأركانها وواجباتها ومستحداتها . (تفسير ابن كثير: ٨ / ٢٢٧).

## ووقضاء الصوم على الفور وو

ذهب جمهور الفقهاء إلى أن قضاء رمضان مكون على التراخي، وقيدوه بما إذا لم يفت وقت قضائه، دأن دهل رمضان آخر.

وقال الشافعية: يحب قضاء الصوم على الفور، في أربعة مواضع: يوم الشك إن بان أنه من رمضان (يوم الشك هو اليوم الثلاثون من شعبان)، والمتعدى بالفطر، والمرتد بعد رجوعه إلى الإسلام، وتارك النبة لبلاً عمداً. (الموسوعة الفقهية).

- وقال ابن حزم عن صيام المريض والمسافر لأيام رمضان أنه يقضى على الفور في أول أوقات القدرة. فقال: ١... فذلك لازم في أول أوقات القدرة عليه، فإن بادر إليه فقد أدى ما عليه، وإن أخره بغير عذر كان عاصياً بالتأخير، وكان الأمر عليه ثابتًا أبدا» (الإحكام ٣ / ٢٩٤ وما بعدها).

# ٥٥ التسبيقر ٥٥

فى حديث النبى 🍪: «من نذر أن يطيع الله فليطعه» (صحيح البخاري).

والوفاء بالنذر واجب، فمن قال بالفورية (وهو الراجح) قال: يجب أن يوفي النذر، فور تمكنه من الوفاء به، وياثم إن لم يفعل، وعلى القول بالتراخى يقال يبقى في ذمته.

(سيرة اين هشام ح٢٤٢،



- وكما أن الخلاف بين الفقهاء في مقتضى الأمر تظهر ثمرته في العدادات، كذلك تظهر في غير العيادات. وومن أمثلة ذلك وو الرد بخيار العبب:

- وخبار العيب يكون إن ظهر في السلعة عبب ينقص قدمة المبيع،

النوحيد شي وال ١٤٢٠ه 1

أخفاه البائع بعلم أو بدون علم، ولكن تم العقد على عدم وجود هذا العيب، فله الحق في خيار العيب بفسخ العقد أو أخذ التعويض (وهو الفارق بين الصحة والعيب).

 فذهب الحنفية في المعتمد والحنابلة في الصحيح من المذهب إلى أن الرد بخيار العيب على التراخي، وذهب المالكية إلى أنه على التراخي إلى دوم أو دومين.

وذهب الشافعية، وهو رواية عن أحمد، إلى أن الرد بالعيب على الفور، بأن يرد المُشتري المُبيع، حال اطلاعه على العيب. (الموسوعة الفقهية).

# ٥٥ فورية القبول عقب الإيجاب في العقود ٥٥

البيع يكون بين طرفين، البائع والمشتري، ويكون في مكان للتعاقد بينهما، وهو ما يسمى: مجلس البيع.

في حديث النبي ﷺ: إذا تبايع الرجلان، فكل واحد منهما بالخيار ما لم يتفرقا وكانا جميعًا، أو تخير أحدهما الآخر، فإن خير أحدهما الآخر، فتبايعا على ذلك، فقد وجب البيع، وإن تفرقا بعد أن تبايعا، ولم يترك أحدهما البيع، فقد وجب البيع. (متفق عليه).

فالحديث يبين أن لكل من المتبايعين حق الخيار طالما أنهما في مجلس العقد، وينعقد البيع بالإيجاب والقبول بين الطرفين، فذهب الحنفية والمالكية والحنابلة إلى جواز تاخير القبول عن الإيجاب في العقود مدة المجلس، فإذا انقطع المجلس بتشاغل أو غيره سقط الإيجاب ولم يلحق به قبول، وذهب الشافعية إلى وجوب الفورية بين الإيجاب والقبول.

# ٥٠ الفور في الفسخ بعيب في أحد الزوجين ٥٠

إن ثبت أن باحد الزوجين عيبًا ينفر الآخر منه، فله حق فسخ العقد، وقد حدد أهل العلم العيوب التي تقتضي الفسخ بين الزوجين، واختلفوا فيها، ومنهم من رجّح الفسخ بكل عيب ينفر الزوج الآخر منه ولا يحصل به مقصود النكاح، وهذا رجحه

ابن تيمية وابن القيم. (زاد المعاد: ٥ / ١٨٣، وابن عثيمين في الشرح الممتع ٥ / ٢٧٤).

فعند الحنفية والمالكية والحنابلة (الفسخ بعيب في أحد الزوجين) على التراخي، لا يسقط ما لم يوجد من طالب الفسخ منهما ما يدل على الرضا به (بالعيب) من القول، والاستمتاع من الزوج أو التمكين من المرأة.

وقال الشافعية: خيار الفسخ للنكاح بعيب في أحد الزوجين على الفور بعد تبوته، لأنه خيار عيب شُرُّع لدفع الضرر فكان على الفور. (الموسوعة الفقهية ٧ / ٣٦٦ وبعدها، ٣٣ / ٢١١).

# ٥٥ إذا كان الأمر على التراخي، فإلى متى؟ ٥٥

نحن رجحنا الرأي القائل بأن الأمر على الفور، لكن يُثار سؤال هام، وهو إذا كان يجوز للمكلف التأخير بناء على أن الأمر على التراخي، فإلى متى يكون هذا التأخير ؟ إلى ما قبل موته، هو سيقول هذا، لكن من يدريه متى سيموت ؟

وإن مات هل يُعد عاصياً لعدم محيثه بالأمر؟

يقول الجويني في الورقات: من بادر في أول الوقت كان ممتثلاً قطعاً فإن أخر وأوقع الفعل المقتضي في أخر الوقت، فلا يقطع بخروجه عن عهدة الخطاب. (1 / ١٦٩).

لكن يبقى السؤال ماذا لو أخر ولم يتمكن من الفعل، ومات، هل يعد عاصيًا أم لا، على اعتبار أنه أخذ بالجائز بالنسبة إليه وهو التراخي ؟

قال عبد العزيز البخاري في كشف الأسرار عن أصول البزدوي: اختلف الأصوليون فيه، فمنهم من قال إذا مات بعد تمكنه من الأداء يموت عاصياً، لأن التاخير إنما أبيح له بشرط أن لا يكون تفويتاً...

ومنهم من قال لا يموت عاصيًا. (١ / ٣٧٥).

وقال النووي: فيه أوجه... والأصبح العصيان. (المجموع ٧ / ٩٠).

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

#### ٥٠ إذا لله وإذا إليه راجعون ٢٠

توفي: عبد الهادي الجوهري، المحاسب القانون، والد الأستاذ/ محسن عبد الهادي الجوهري، المحاسب القانوني ومراقب حسابات الجمعية، ومجلس الإدارة وأسرة تحرير المجلة تدعوا الله عز وجل له بالرحمة والمغفرة.

# ty النوحيد العدد ٤٥٤ السنة الثامنة والثلاثون Upload by: altawhedmag.com

nhual püllülön

الْحَمْدُ لِلَهِ الَّذِي خَلَقَ كُلُّ شَيْءٍ فَعَدُرَهُ تَقْدِيرًا، والصلاة والسلام على نبينا محمد الذي آرسله ربه هادياً ومبشراً ونذيراً، وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً، اما بعد فإن هناك صفات ينبغي أن يتحلى ويتصف بها كل تاجر مسلم أحببت أن أذكر بها نفسي وإخواني القراء الكرام.

اقول وبالله تعالى التوفيق:

#### ١- صحة الاعتقاد:

يجب على كل تاجر مسلم أن يؤمن بأن شهادة أنْ لا إله إلا الله تعني أنه لا معبود بحق إلا الله , وان شهادة أن محمداً رسول الله تعني أنه لا متبوع بحق إلا النبي من إوأن يعلم أن الغاية من خلق الناس هي عبادة الله وحده.

قال تعالى: (وَمَا خَلَقْتُ الْجِنِّ وَالأَنْسَ إِلاَّ ليَعْبُدُونِ) (الذاريات:٥٦).

وعليه أن يخلص أعماله في تجارته لله تعالى وحده وأن يتجنب الشرك والرياء لأن ذلك محبط للأعمال الصالحة.

قال الله تعالى: (وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنُ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنُ مِنَ الْخَاسِرِينَ. بَلِ اللَّهَ فَاعْبُدْ وَكُنْ مِنَ الشَّاكِرِينَ) (الزمر: ٦٩: ٢٦).

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: قَالَ اللهُ تَبَارِكَ وَتَعَالَى: أَنَا أَغْنَى الشُّرِكَاء عَنْ الشَّرْكِ، مَنْ عَملَ عُمَالًا أَشْرِكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشَرْكَهُ. (مسلم حديث ٢٩٨٩).

۲- حُسنُ التوكل على الله:
على التاجر المسلم أن يتوكل على الله ويأخذ

بأسباب الرزق الحلال له ولمن يعولهم.

قال الله تعالى: (وَتَوَكُلْ عَلَى الْحَيَّ الَّذِي لا يَمُوتُ وَسَبَّحْ بِحَمْدِهِ وَكَفَى بِهِ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيرًا) (الفرقان:٥٨).

إعداد/ صلاح نجيب الدق

وقال سبحانه (وَمَنْ يَتَوَكُلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسَبُهُ) (الطلاق: ٣).

عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ ﷺ: «لَوْ أَنْكُمْ كُنْتُمْ تَوَكَّلُونَ عَلَى اللَّهُ حَقَّ تَوَكُّلُهِ لَرُزَقْتُمْ كَمَا يُرَزَقُ الطَيْرُ تَغْدُو خِمَاصًا وَتَرُوحُ بِطَا<mark>نًا».</mark>

(أخرجه الترمذي وصححه الألباني حديث ١٩١١ )

# ٣- الإكثار من الدعاء:

الدعاء سلوى المحزونين، ونجوى المتقين،ودأب الصالحين، فإذا صدر عن قلب سليم، ونفس صافية،وجوارح خاشعة،وجُدَ إجابة كريمة من رب رحيم. فاحرص أخي التاجر الكريم، على الدعاء في جميع الأوقات وخاصة الأوقات الفاضلة.

لقد حثنا الله تعالى في كثير من أيات القرأن الكريم وكذلك نبيه 🍣 في سنته المطهرة، على الإكثار من الدعاء.

قال الله تعالى:(وَإِذَا سَأَلَكَ عَبَادِي عَنِّي قَإِنِّي قَرِيبُ أَجِيبُ دَعُوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلَيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ) (البقرة: ١٨٦).

وقال تعالى (وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الْدَينَ يَسْتَكُبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخَرِينَ ) (عَافَرُ: ٦٠).

عَنْ سَلَّمَانَ الفَارِسِي رَضِي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ اللهِ عَنْ رَبَكُمْ تَبَارِكَ وَتَعَالَى حَبِي كَرِيمَ

النوحيد ش\_وال-١٤٢ه ٢

يَسْتَحْيِي مِنْ عَبْدِهِ إِذَا رَفَعَ يَدَيْهِ إِلَيْهِ أَنْ يَرُدُهُمَا صِفْرًا». (أَخْرَجَه أَبو دَاوَدُ وصححه الأَلبَاني حَدِيثَ ١٣٢٣). وعَنْ أَبِي هُرِيَّرَةَ رَضِي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عنه: أَدَعُوا اللهُ وَأَنْتُمْ مُوقِنُونَ بِالإَجَابَة وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ لا يَسْتَجِيبُ دُعَاءَ مِنْ قَلْبُ عَاقَلَ لاهِ. (اخْرَجَه الترمذي وصححه الألباني حديثَ ٢٧٦٦).

٤- المحافظة على إقامة الصلوات المفروضة حماعة في المساجد:

إن إقامة الصلوات المفروضة جماعة في المساجد واجب على كل مسلم ذكر،بالغ،عاقل،قادر على الذهاب إلى المساجد،ولو بمساعدة الآخرين له،ولا يجوز التخلف عنها إلا لعذر. إن الله تعالى قد أمر نبينا في أن يصلي باصحابه جماعة وهم في المعركة.

فقال سبحانه: (وإذا كُنَّت قيهم فاقَمْت لَهُمُ الصُّلاة قَلْتَقُمْ طَائفَةُ منْهُمْ مَعَكَ وَلَيْأَخُذُوا أَسْلَحْتَهُمْ فَإِذَا سَجَدُوا قَلْيَكُونُوا مِنْ وَرَائكُمْ وَلُتَأْت طَائفَةُ أَخُرى لَمْ يُصَلُوا فَلْيصلُوا معَكَ وَلُيَأْخُذُوا حَذَّهُمْ وَاسْلَحْتَهُمْ وَدُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ تَغْفَلُونَ عَنْ أَسْلَحَتَكُمْ وَاسْتَعْتَكُمْ فَيميلُون عَلَيْكُمْ مَيْلَةً وَاحدةً وَلَا جُنَاح عَلَيْكُمْ إِنْ كَانَ بَكُمْ أَدًى مِنْ مَطَر أَوْ كُنْتُمْ مَرْضَى أَنْ تَضَعُوا أَسْلَحتَكُمْ وَخُذُوا حَدْركُمْ إِنَّ اللَّهُ أَعَدً الْكُافِرِينَ عَذَاباً مُهِينًا، (النساء: ١٠٢).

إذا كان الله تعالى قد أوجب صلاة الجماعة في حال المعركة،فإن وجوبها في حال الأمن من باب أولى.

عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رضي الله عنه أَنُ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ، وَالَّذِي نَفْسي بِيدِه لَقَدْ هَمَمْتُ أَنَّ آمَرَ بِحَطَب قَيُحْطَب. ثُمُ آمَرَ بالصَّلَاة قَيُوَدَّنَ لَها، ثُمَ آمَرَ رَجُلا قَيُوُمُ النَّاس، ثُمُ أُحَالف إلى رِجَال فَأَحرَق عَلَيْهِمُ بَيُوتَهُمْ وَالَّذِي نَفْسي بِيدِه لَوْ يَعْلَمُ أَحَدُهُمُ أَنَّهُ يَجِدُ عَرْقًا سَمِينًا أَوْ مَرْمَاتَيْنَ حَسَنَتَيْنِ لِسَهِد الْعِسَاءَ. (البخاري: حديث ؟؟، وسلم حديث: ١٥١).

مرماتين حسنتين: وهما ما بين أظلاف الشاة أو ما بين أضلاعها، يعني شيء رّهيد من اللحم. قال ابن حجر العسقلاني: وَأَمًا حَدِيثُ الْبَابِ فَظَاهر في كَوْنَهَا فَرْضَ عَيْنُ، لأَنَّهَا لَوُ كَانَتْ سُنُّهُ لَمْ يُهَدَّدُ تَارِكَهَا بِالتَّحْرِيقَ. (فتح الباري جام 1٤٨). وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: أَتَى النَّبِيُ

الحُلُّ أَعْمَى فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهُ إِنَّهُ لَيْسَ لِي قَادُ رَجُلُ أَعْمَى فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّه إِنَّهُ لَيْسَ لِي قَادُ رَعُودُني إِلَى الْمُسْجِدِ فَسَالَ رَسُولَ اللَّه ﷺ أَنَّ يُرَحَّصَ لَهُ فَلَمًا وَلَى دَعَاهُ فَقَالَ: «هَلْ تَسْمَعُ النَّذَاءَ بِالصَلَاةِ ؟ قَالَ: نَعَمْ، دَعَاهُ فَقَالَ: «هَلْ تَسْمَعُ النَّذَاءَ بِالصَلَاةِ ؟ قَالَ: نَعَمْ، قَالَ: قَامَ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَ اللَّهِ الْعَالَ مُ اللَّهُ إِنَّا الْعَالَ إِلَّهُ إِنَّا اللَّهُ إِنَّا اللَّهِ إِنَّهُ لَمُ اللَّهُ إِنَّا الْمُعَالَ إِلَّهُ إِنَّهُ لَمُ عَنْ الْعَامُ عَنْ يُعَمَّى لَهُ فَلَمًا وَلَى الْمُعَالُ اللَّهُ إِنَّا الْعَالَةُ مَعْنَانَ اللَّهُ عَامًا وَلَى الْمُعَالَ اللَّهُ إِنَّا الْعَالَ عَامَ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا عَلَى الْمُعَالَةُ الْعَالَةُ عَامًا وَلَى الْعَامُ وَلَا اللَّهُ وَقَامَانَ مَعَالَ اللَّهُ عَلَيْنَا إِنَّا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَمْ يَعَمَى اللَّهُ عَلَيْ أَنْ اللَّهُ عَامًا وَلَى الْمُعَالَ اللَّهُ إِنَّا اللَّهُ إِنَّهُ إِنَّ إِنَّا إِنَّالَ مُعَمْ الْعَاقُولُ اللَّهُ عَلَيْ أَنَ يَعْتَعُنَ اللَّهُ إِنَّةُ إِنَّا إِنَّا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَّا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَّا إِلَى الْمُعَالَ الْحُنَانَ إِنَّا إِنَّا اللَّهُ إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِلَى الْمُعَالَ الْحُنَا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَا إِنَّا إِنَّا إِنَا إِنَّا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَّا إِنَّا إِنَا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّ إِنَّا إِنَا إِنَّا إِنَا إِنَا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّ إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا عَالَ إِنَّا إِنَا إِنَّا إِنَّهُ إِنَّهُ إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا عَالَ إِنَّا إِنَا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَا إِنَا إِنَّا إِنَا إِنَّا إِنَا إِنَّ إِنَّ أَنْ أَعْمَا إِنَا إِنَّا إِنَّا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَ أَنَا إِنَّا إِنَّا إِنَّا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَّا إِنَّا إِنَا إِنَا إِنَا إِنْ إِنْ إِنَا إِن

قال ابن قدامة: وَإِذَا لَمْ يُرَخُصْ لِلأَعْمَى الَّذِي لَمْ يَجِدٌ قَائِدًا لَهُ، فَغَيْرُهُ أَوْلَى. (المغني جَـ ٣ صد ٤٠٦).

وعَنْ عَبْد اللَّه بن مسعود رضي الله عنه قَالَ: مَنْ سَرُهُ أَنْ يَلَقَى اللَّه عَدًا مُسْلَمًا فَلَيُحافظُ عَلَى هَ وَلاء الصلَوات حَيْثُ يُنَادَى بَهَنْ، فَإِنَّ اللَّه شَرَعَ النَّسَكُمُ صَلَيْتُمْ في بَيُوتَكُمْ كَمَا يُصَلَى هَذَا الْمُتَخَفَّفُ في بَيْته لتركَتُمْ سَنَة نَبِيكُمْ، ولَوْ تَركَتُمْ سَنُة نَبِيكُمْ في بَيْته لتركَتُمْ سَنَة نَبِيكُمْ، ولَوْ تَركَتُمْ سَنُة نَبِيكُمْ بَكُلْ حَطُوة يخْطُوهَا مَسْنَة، وَيَوَ قَرَكْتُمْ سَنَة نَبِيكُمْ بِكُلْ خَطُوة يخْطُوهَا حَسَنَة، ويَرَقْفَهُ بِهَا دَرَجَة وَيَحْطُ عَنَّهُ بِهَا سَيَنَة، ولَقَدْ رَأَيْتُنَا وَمَا يتَخَلَفُ عَنْهَا إلا مُنَافِقُ مَعْلُومُ النَّفَاق، ولَقَدْ رَأَيْتُنَا وَمَا يَقْوَلَى بِه يَهُادَى بَيْنَ الرُجُلَيْنِ حَتَى يُقَامَ في الصَفَ. (مسلم مُنَافَقُ مَعْلُومُ النَّفَاق، ولَقَدْ مَا يَقْتَمُ في الصَفَ. (مسلم

وعَنْ ابْن عَبَّاس رضي الله عنهما عَنْ النَّبِيَ ﷺ قَالَ: مَنْ سَمَعَ الـنَّدَاءَ فَلَمَ بِأَتِه فَلا صَلَاةً لَهُ إِلا مِنْ عُذَر. (اخرجه ابن ماجه وصححه الآلباني حديث ٦٤٥).

قال الإمام الشافعي-رحمه الله-: (لا أرخص لمن قدر على صلاة الجماعة في ترك إتيانها إلا من عذر) (الأمد ١ صد ١٥٤).

قال الإمام ابن كثير (رحمه الله) عند كلامه على صلاة الخوف. (سورة النساء الاية:١٠٢): (وما أحسن ما استدل به من ذهب إلى وجوب الجماعة من هذه الآية الكريمة، حيث اغتفرت أفعال كثيرة لأجل الجماعة، فلولا أنها واجبة لما ساغ ذلك.) (تفسير ابن كثير ج ٤ مد ٢٥٠).

ما أجمل أن نرى بعض المحلات قد أغلقها أصحابها وذهبوا لأداء الصلاة المفروضة، وقد تركوا على محلاتهم لوحة مكتوبًا عليها: (مُغَلَقُ للصلاة).

إن قول المؤذن عند النداء للصلاة المفروضة(الله أكبر،الله أكبر) تعني:أن الله تعالى أكبر من التجارة والمال والأهل والولد، ومن كل شيء.

# م- الإيمان بأن الله تعالى ضمن الأرزاق لجميع المخلوقات:

قال الله تعالى (وفي السُمَاء رزْقَكُمُ وَمَا تُوعدُون. فَوَرَبَ السُمَاء وَالأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقٌ مِثْلُ مَا أَنْكُمُ تَنْطَقُونَ ) (الداريات: ٢٢: ٢٢)

وقال سبحانه: (وَمَا مِنْ دَابِّةٍ فِي الأَرْضِ إِلَا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرُّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلُّ فِي كتَاب مُسن ) (هود: ٦).

عن أبي أمامة رضي الله عنه أن النبي محقق قال: إن روح القدس نفث في رُوعي أن نفساً لن تموت حتى تستكمل أجلها وتستوعب رزقها، فاتقوا الله وأجملوا في الطلب، ولا يحملن أحدكم استبطاء الرزق أن يطلبه بمعصية الله، فإن الله تعالى لا يُنالُ ما عنده إلا بطاعته،. (صحيح الجامع حديث:٢٠٨٩).

وعن أبي الدرداء رضي الله عنه أن النبي الله عنه أن النبي الماد: إن الرزق ليطلبُ العبدَ أكثرُ مما يطلبه أجله. (صحيح الجامع للألباني حديث ١٦٣٠).

٦- التفقه في الدين ومعرفة أحكام التجارة:

يجب على التاجر أن يعرف الأحكام الشرعية الخاصة بالتجارة التي يمارسها وذلك بسؤال أهل العلم، حتى يتجنب الشبهات والوقوع في الحرام، واعلم أخي الكريم أن طلب العلوم الشرعية يرفع منزلتك عند الله تعالى وعند الناس.

قال الله تعالى: (يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمٌ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلَّمَ دَرَجَات) (المجادلة: ١١).

وعن مُعَاوِيَةَ بن أبي سفيان رضي الله عنه قال: قال رُسُول الله ﷺ : مَنْ يُرِدُ اللهُ به حَيْرًا يُفَقَّهُهُ في الدِّينِ . (البخاري حديث ٧١ / مسلم حديث ١٠٣٧).

# ٧- حُسنُ اختيار التاجر لعاونيه:

يجب على التاجر المسلم أن يحسن اختيار من يساعده بحيث يكون من أهل العقيدة الصحيحة ومن أهل الصلاة والصدق والأمانة لأن الإنسان عادة يتاثر بمن يلازمه.

عَنْ أَبِي سَعيد الخدري رضي الله عنه أنّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللّهِ صَحَّى يَقُولُ: «لا تُصَاحِبٌ إِلا مُؤْمِنًا،وَلا يَأْكُلُ طَعَامَكَ إِلا تَقِيُّ. (اخرجه الترمذي وصححه الإلياني حديث ١٩٥٢).

وَعَنُّ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه أَنَّ النَّبِيُ قَالَ: «الرُجُلُ عَلَى دِينِ خَلِيلِهِ، فَلْيَنْظُرْ أَحَدُكُمْ مَنْ يُخَالِلُ». (آخرجه أبو داود وصَحَه الألباني حديث ٤٠٤٦). ٨- استخارة الله تعالى ومشاورة أهل الخبرة

الصالحين

ينبغي للتاجر المسلم أن يعتاد على استخارة الله تعالى في أموره الهامة، وأن يستشير أهل الخبرة من الصالحين في الأمر الذي يريد أن يقدم عليه، وكان النبى ﷺ يعلم أصحابه الاستخارة.

عَنْ جَابِر بْنِ عَدْ اللَّهُ رَضِي اللَّهُ عَنْهُمًا قَالَ لَا كَانَ رَسُولُ اللَّهُ يَعْ يَعَلَّمُنَا الاسْتَخَارَة في الأمور كُلُّهَا كمَا يُعَلَّمُنَا السُورَة مِنْ الْقُرْآنَ، يَقُولُ أَذَا هُمُ أَحَدُكُمُ بالامْر فَلَيرْكَعْ رَكْعَتَيْن مِنْ غَيْر الْفَرِيضَة، تُمُ ليقُلْ اللَّهُمُ إِنِّي اَسْتَحْدِرُكَ مَعَلَمُ وَاَسْتَقْدِرُكَ بِقُدْرَتِكَ واَسْأَلُكُ مِنْ فَضْلَكَ الْعَظَيمِ فَإِنَّكَ تَقْدِرُ وَلاَ أَقْدِرُ، واَسْأَلُكُ مِنْ فَضْلَكَ الْعَظَيمِ فَإِنَّكَ تَقْدِرُ وَلاَ أَقْدِرُ، وتَعْلَمُ أَنْ هَذَا الأَمْرَ خَيْرَ لِي في ديني ومَعَاشي وعَقَدِهُ أَنْ هَذَا الأَمْرِ خَيْرَ لِي في ديني ومَعَاشي وعَقَدِهُ أَنْ هَذَا الأَمْرِ غَذَهِ وَإِنَّ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنْ هُذَا ويَسْرُهُ لِي ثُمَّ بَارِكْ لِي في ديني وَمَعَاشي وعَاقِبَة أَمْرِي أَوْ وَالْمُرْ شَرَ لِي فُو عَالِكَ فَي وَعَاتَتَ عَلَامَ الْعَيْوَةِ اللَّهُمُ إِنَّ كُنْتَ وَعَالَمُ أَنْ هَذَا الأَمْرَ خَيْرَ لِي في ديني وَمَعَاشي وَعَاقَدُهُ لَي أَنْ هَذَا وَالْمُرْ شَرُ لِي قُمْ بَارِكْ لِي فيهِ، وَإِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنْ هَذَا وَالْمُرْ شَرَ لِي قُو اللَّهُمُ إِنْ كُنْنَا وَعَالَ عَاجَلُ أَمْرِي وَالَعْدَةُ لَي قُو مَعَاشي وَعَاقَدِهُ أَنْ هُذَا وَعَاتَيْهُ مَا إِنْ كُنْتُ وَعَالَة عَامَ أَنْ هُولُهُ إِنَّهُمُ أَنْ هُذَا وَعَاتَ قَلْدَ عَاجَلَةُ مَا وَلا عَنْهُ وَالْقُرُهُ لِي قُدَا عَاجُولُ إِنْ عُنْ وَالْتُحَدِي وَا عَالَهُ مُ أَنْ هُذَا وَالْقُدْمُ لِي قُو اللَّهُ مَا وَى قَالَ عَاجَلُ أَمْرِي وَا عَائِهُ مَا أَمْ هُذًا وَالْعُنْ اللَهُ عَاجَةَ الَا أَعْدَا عَاجَا أَمْ مَنْ وَا عَالَهُ أَمْ أَنْ هُذَا وَالْعُونَا إِنَا عُنْ

# ۹- الاستيقاظ مبكراً لطلب الرزق:

ما أجمل أن يستيقظ المسلم مبكراً لطلب الرزق الحلال، متبعاً في ذلك سنة نبينا محمد . عن صَخْر الْعَامديُّ رضي الله عنه أن النبي . قالَ: اللَّهُمُ بَارِكْ لأُمَّتَى في بُحُورِها ، قالَ: وكَانَ صَخْرُ بَعَث سَرِيَة أَوْ جَيْسًا بَعَنَهُمْ أَوْلَ النَّهَارِ. وكَانَ صَخْرُ رجلاً تَاجراً، وكَانَ إذا بَعَث تَجاراً بعَتَهُمْ أَوْلَ النَّهَارِ فَاتَرَى وَكَثَرَ مَالُهُ. (اخرجه الترمذي وصححه الالباني حديث ٩٦٨).

# ١٠ - الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بالحكمة والموعظة الحسنة:

على التاجر المسلم أن يكون في تجارته من الدعاة المخلصين إلى الله تعالى، فيحث الناس على الخير ويمنعهم ويحذرهم من الشر قدر استطاعته بالحكمة والموعظة الحسنة.

قال الله تعالى: (كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّة أَخْرِجَتْ للنَّاس

20

تَنَّمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ ) (آل عمران: ١١٠).

وقال سبحانه: (ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ) (النحل: ١٢٥).

وعن أبي سَعيد الخدري رضي الله عنه أن رسُولَ الله عنه قالَ: مَنْ رأى منْكُمْ مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَده، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَدِلسَانِه، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ، وَذَلِكَ أَضْعَفُ الإِيمَانِ. (مسلم حديث ٤٩).

# 11- الابتعاد عن الشبهات:

يجب على التاجر المسلم أن يسال أهل العلم عما يجهله من أمور الحلال والحرام وأن يتجنب الوقوع في شبهات البيع والشراء.

عَنْ النَّعْمَانَ بْن بَشَير رضي الله عنه قَالَ: سمعتُ رَسُولَ اللَّه ٢ يَقُولُ وَأَهْوَى النَّعْمَانُ بِإِصْبَعَيْهِ إِلَى أَدُنَيْهِ: إِنَّ الْحَالَ بِيَنَ وَإِنَّ الْحَرَامَ بِيَنَ وَبَيْنَهُمَا مَشْتَبَهَاتَ لاَ يَعْلَمُهُنَ كَثِيرُ مَنْ النَّاسِ، فَمَنْ التَّقَى الشُبْهَاتَ اسْتَبْراً لدينه وعَرْضَه وَمَنْ وَقَعَ في الشَّبُهات وقَعَ في الْحَرَامَ كَالرَّاعِ يَرْعَى حَوُلُ الْحمى يُوسَّكُ أَنْ يَرْتَعَ فِيهِ، أَلا وَإِنَّ لَكُلَ مَلك حمى، أَلا وَإِنْ حَمَى اللَّه مَحَارَمَهُ، أَلا وَإِنَّ لَكُلَ مَلك حمى، مَضَعْفَةُ إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ أَلا وَهِي الْقَلْبُ. (البخاري حديث ٢٥ / مسلم حديث ١٥٩٩.).

١٢ - الإكشار من ذكر الله تعالى في جميع
 حوال:

ينبغي للتاجر المسلم أن يكون لسانه رطباً بذكر الله تعالى في كل وقت فيحرص على أذكار ختام الصلاة، والصباح والمساء وأذكار السفر وغيرها من الأذكار الثابتة من سنة نبينا محمد في وليعلم كل تاجر مسلم أن هذه الأذكار المشروعة هي السبيل لمرضاة الله تعالى واطمئنان قلب العبد المسلم.

قال سبحانه: (الَّذِينَ آمَنُوا وَتَطْمَئُنُ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللَّهِ أَلا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئُنُ الْقُلُوبُ) (الرَعَد:٢٨). وقالَ حِلْ شَانه: (وَاذْكُرُ رَبُّكَ فِي نَفْسِكَ تَضْرُعاً وَحْيِفَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقُوْلِ بِالْغُدُوَ وَالاَصالِ وَلا تَكُنَّ مِنَ الْغَافلينَ) (الأعراف:٢٠٩).

عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالُ النَّبِيُ ٤: يَقُولُ اللهُ تَعَالَى: أَنَا عِنْدَ ظَنُ عَبْدِي بِي، وَأَنَا

مَعَهُ إِذَا ذَكَرَنِي، فَانْ نَكَرَنِي فِي نَـفَّسِه تَكَرْتُهُ فِي نَفْسِي، وَإِنْ نَكَرَنِي فَي مَلا نَكَرْتُهُ فِي مَالاَ خَيْر مَنْهُمٌ، وَإِنْ تَقَرَّبُ إِلَيْ بِشَبْرَ تَقَرَّبْتُ إِلَيْهِ نَرَاعًا، وَإِنْ تَقَرَّبَ إِلَى ذَرَاعًا تَقَرَّبْتُ إِلَيْهِ بَاعًا، وَإِنْ أَتَانِي يَمْشِي آتَيْتُهُ هُرُوْلَهُ. (البخاري حَدِيثَ ٧٤٠٥ / مسلم حَدِيثَ ٢٠١٧).

وعنه أيضًا رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْ: «كَلِمَتَانِ خَفِيفَتَانِ عَلَى اللَّسَانِ ثَقَيلَتَانِ فِي الْمِيزَانِ حَبِيبَتَانِ إِلَى الرُّحْمَنِ ؛ سُبُحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ سُبُحَانَ اللَّهِ الْعَظِيمِ، (البخاري حديث ٢٤٠٦) / مسلم حديث ٢٠٧٢).

وعنه أيضًا رضي الله عنه أنَّ رَسُولَ الله عَةَ قَالَ: مَنَّ قَالَ سُبُّحَانَ اللَّه وَبِحَمْده في يَوْم مائَةً مَرَّة حُطَّتٌ خَطَايَاهُ وَإِنَّ كَانَتٌ مَثَّلَ زَبَدَ الْبَحْرِ. (البخاري حبيتُ ٦٤٠٥ / مسلَم حديث (٢٦٩٦).

وعَنْ مُصْعَب بْنِ سَعْد رضي الله عنه قَالَ: حدثني أبي قال: كَنا عند رسول الله عنه، فقال: «أَيَعْجِنُ أَحَدُكُمْ أَنْ يَكْسِب كُلُ يَوْم أَلْفَ حَسَنَة ؟ فَسَالَهُ سَائِلُ مِنْ جُلُسَائِهَ: كَيْفَ يَكْسِبُ أَحَدُنَا أَلْفَ حَسَنَة ؟ قَالَ: يُسَبَحُ مانَة تَسْبِيحَة، فَيُكْتِبُ لَهُ أَلْفُ حَسَنَة أَوْ يُحَطُّ عَنْهُ أَلْفُ خَطَيِعَةٍ». (مسلم حديث

١٣ - الالتزام بالصدق والأسانة في جميع
 ١٤ المعاملات:

إن الصدق مع الله ومع الناس وأداء الأمانة. لأهلها هما شعار التاجر المسلم.

قال الله تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينُ آَمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ) (التوبةِ ١١٩).

وقال سبحانه: (إنَّ اللَّهُ يَأْمُرُكُمْ أَنَّ تُوَدُّواً الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلُهَا ) (السَّاء: ٥٨).

وعن حكيم بْن حزّام رضى الله عنه عَنْ النَّبِيَ عَ قَالَ: الْبَيَّعَانَ بِالْخَيَارِ مَا لَمْ يَتَقَرُّقَا، فَانْ صَدَقًا وَبَيِّنَا بُورِكَ لَهُمَا فِي بِيْعِهِمَا، وَإِنْ كَذَبًا وَكَتَمَا مُحَقَّ بَرَكَةُ بَيْعِهِمَا، البخاري ٢٠٧٩-

١٤ اجتناب الحلف بالله تعالى عند البيع
 ١٤ الشراء:

ينبغي للتاجر المسلم أن يتجنب الحلف ولو كان صادقاً، لأن النبي 🐲 قد نهانا عن الحلف في البيع والشراء.

فعن أبي هُرِيْرة رضي الله عنه قال: سَمعْتُ

رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: الْحَلَفُ مَنْفَقَةُ لِلسِلِّعَةِ مَمْحَقَةً للرِّتْحِ». (مسلم حديث ١٦٠٦).

وليحذر كل تاجر أن يشترى بأيمان الله مالاً حراماً.

قال الله تعالى: (إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَأَيْمَانِهِمْ ثَمَناً قَلِيلاً أُولَئكَ لا حُلاقَ لَهُمْ فَي الآخَرَةَ وَلا يُكَلَّمُهُمُ اللَّهُ وَلا يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقَيَامَةِ وَلا يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ آلِيمُ) (آل عمران:٧٧).

١٥- الإنفاق في سبيل الله تعالى:

اعلم أخي التاجر الكريم أن الإنفاق في سبيل الله تعالى هو التجارة الرابحة في الدنيا والآخرة، فاحرص على الإنفاق من مالك قدر استطاعتك، في وجوه الخير وهي كثيرة مثل بناء المساجد وعمارتها، ونشر كتب العلم النافع، ومساعدة الفقراء، وكفالة الأيتام المحتاجين، وتغطير واعلم أخي الكريم أن المدقات تزيد الحسنات، و تزيد في المال. قال تعالى: (إنَّ الَّذِينَ يَتُلُونَ كتَابَ وعَلَانِيةً يَرْجُونَ تَجَارَةً لَنْ تَبُورَ ليُوَقَيَهُمْ أُجُورَهُمْ ويَرْيِدَهُمُ مِنْ فَصَلَبِ إِنَّهُ عَقُورُ سُتُورُ) (فاطر: ٢٩، ٢٩).

وقال جل شانه: (مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفَقُونَ أَمُوالَهُمُ فِي سَبِيلِ اللَّهُ كَمَثَلِ حَبَّةَ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلِ فِي كُلَّ سُنَبِلَة مائَةً حَبَّة وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ واسعُ عُلَمُ) (القرةُ(٢٦١).

عَنْ أَبِي هُرِيْرةَ رضي الله عنه عَنْ رَسُولِ اللّهِ لا قَالَ: «مَا تَقَصَتٌ صَدَقَةً مِنْ مَالٍ، وَمَا زَادَ اللّهُ عَبْدًا بِعَقُو إِلا عِزًا، وَمَا تَوَاضَعَ أَحَدُ لِلّهِ إِلا رَفَعَهُ اللَّهُ، (مسلم حديث ٢٥٨٨).

واحذر أخي التاجر الكريم من وسوسة الشيطان، فإنه سوف يوسوس لك قائلاً: لا تنفق من مالك، وأمسكه عليك، فإنك محتاج إليه لتربية أولادك ولأمور كثيرة !.

وصدق الله تعالى حيث قال: (السَّيْطانُ يَعدُكُمُ الْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُمْ بِالْفَحْسَاءِ وَاللَّهُ يَعدُكُمْ مَغْفِرَةً مَنْهُ وَفَضْلاً وَاللَّهُ وَاسَعٌ عَلَيمٌ). (البقرة:٢٦٨).

17- السماحة والرفق عند البيع والشراء: عَنْ جَابِر بْن عَبْد اللَّه رَضِيَ اللَّه عَنْهُما أَنَّ رَسُولَ اللَّه فَ قَالَ: رَحَمَ اللَّهُ رَجُلاً سَمَحًا إِذَا بَاعَ وَإِذَا اسْتَرَى وَإِذَا اقْتَضَى، (البخاري حديث ٢٠٧٦).

وعَنْ عَائِشَةَ رضي الله عنها زَوْجِ النَّبِيِّ اللهِ أَنه قَالَ: إِنَّ الرَفَقَ لا يَكُونُ في شَيْءٍ إِلا زَانَهُ وَلا يُنْزَعُ مِنْ شَيَّءٍ إِلا شَانَهُ». (مسلم حديث ٢٥٩٤).

١٧- الصير على المعسرين والتجاوز عنهم:

من الأخلاق الحميدة للتاجر المسلم أن يصبر على المعسرين.

قال تعالى: (وَإِنْ كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةُ إِلَى مَيْسَرَةٍ ) (البقرة: ٢٨٠).

وليعلم كل تاجر أن الصبر على المعسرين له فضل عظيم عند الله يوم القيامة.

عن أبي هُرَيْرَةَ رضى الله عنه عَنْ النَّبِي قَالَ: ،كَانَ تَاجِرُ يُدَايِنُ النَّاسَ، قَادًا رَأَى مُعْسِرًا قَالَ لفتَّيَانه: تَجَاوَزُوا عَنَّهُ لَعَلُ اللَّهُ أَنَّ يَتَجَاوَزَ عَنَّا، فَتَجَاوَزُ اللَّهُ عَنْهُ. (البخاري حديث ٢٠٧٨ / مسلم حديث ١٩٦٢).

# ١٨- كتابة الوصية الشرعية:

إن الإنسان لا يدري متى وأين وكيف ينتهي اجله، ولذا ينبغي للتاجر أن يكتب وصيته؛ فيكتب ما له وما عليه، حتى إذا ما جاءه الموت بغتة، لا تضيع حقوق الناس عنده ولا حقوق ورثته عند الناس.

قال الله تعالى:(إنَّ اللَّهُ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنَزَّلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الأَرْحَامَ وَمَا تَدْرِي نَفْسُ مَاذَا تَكْسِبُ عَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْسُ بِآَيُّ أَرْضٍ تَمُوتُ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ خَبِيرٌ) (القمان:٣٤).

عَنْ عَبْد اللَّهُ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنَّهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللَّه ﷺ قَالَ: «مَا حَقُّ امْرِيْ مَسْلِم لَهُ شَيْءٌ يُوصِي فيه يَبِيتُ لَيْلَتَيْنِ إِلا وُوصِيتُهُ مَكْتُوبَهُ عِنْدَهُ». (البخاري حديث ٢٧٣٨ / مسلم حديث ١٦٢٧).

وختامًا: أسال الله تعالى باسمائه الحسنى، وصفاته العلى أن يجعل هذا العمل خالصًا لوجهه الكريم،وأن ينفع به المسلمين. آمين.

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه. وبعد: فإن الشبياب محله دائما مغترق الطرق، فإما أن يوفق فيختار الطريق المستقيم وإما أن تنحرف به السبل وتزيغ به الأهواء، وتزل به القدم فيهوي في أودية الانحراف، وأسباب انحراف الشيباب ومشاكله كثيرة متنوعة، وذلك أن الإنسان في مرحلة الشباب يكون على جانب كبير من التطور الجسمى والفكري والعقلى، لأنها مرحلة النمو فيحصل له تطورات سريعة فى التحول والتقلب، فمن ثم كان من الضروري فى هذه المرحلة أن تهدا له أسداب ضبط النفس وكبح جماحها والقبادة الحكيمة التى توجهه إلى الصراط المستقدم. ٥٥ أهم أسباب الانحراف، وكيف عالجها الإسلام ٥٥ -۱-۱ الفراغ: إنَّ السَشَعِبَاتِ والسَفَراغِ والجِدةُ منفسيدة ليلتمنوه أي منفس

دخل الحسن المسجد ومعه فرقد فقعد إلى جنب حلقة يتكلمون فصنت لحديثهم ثم أقبل على فرقد فقال: يا فرقد ؛ والله ما هؤلاء إلا قوم ملوا العبادة ووجدوا الكلام أهون عليهم وقل ورعهم فتكلموا.

فالفراغ داء قتال للفكر والعقل والطاقات الجسمية،ومجلبة للخوض فيما يضر ولا ينفع، إذ النفس لا بد لها من حركة وعمل، فإذا كانت فارغة من ذلك تبلد الفكر وثخن العقل وضعفت حركة النفس واستولت الوساوس والأفكار الرديئة على القلب، وربما حدث له إرادات سيئة شريرة ينفس بها عن الكبت الذي أصابه من الفراغ. وعلاج هذه المشكلة: أن يسعى الشاب في تحصيل عمل يناسبه من قراءة أو تجارة أو كتابة أو غيرها مما يحول بينه وبين هذا الفراغ، وبجانب ذلك كله يكون مصاحبا للأخيار، ليكون عضواً سليماً عاملاً في مجتمعه لنفسه ولغيره.

۲- الهجر والجفاء والبعد بين الشباب وكبار السن من أهليهم ومن غيرهم: فترى بعض الكبار يشاهدون الاتحراف من

> النوجيد العدة 20 السنة الثامنة والثلاثون Upload by: altawhedmag.com

CED

شبابهم أو غيرهم فيقفون حيارى عاجزين عن تقويمهم أيسين من صلاحهم، فينتج من ذلك بغض هؤلاء الشباب والنفور منهم وعدم المبالاة بأي حال من أحوالهم صلحوا أم فسدوا، وربما حكموا بذلك على جميع الشباب وصار لديهم عقدة نفسية على كل شاب، فيتفكك بذلك المجتمع وينظر كل من الشباب والكبار إلى صاحبه نظرة الازدراء والاحتقار وهذا من أكبر الأخطار التي تحدق بالمجتمعات.

وعلاج هذه المشكلة: أن يحاول كل من الشبباب والكبار إزالة هذه الجفوة والتباعد بينهم، وأن يعتقد الجميع بأن المجتمع بشبابه وكباره كالجسد الواحد إذا فسد منه عضو أدى ذلك إلى فساد الكل.

كما أن على الكبار أن يشعروا بالمسئولية الملقاة على عواتقهم نحو شبابهم، وأن يستبعدوا الياس الجاثم على نفوسهم من صلاح الشباب فإن الله قادر على كل شيء، فكم من ضال هداه الله فكان مشعل هداية وداعية إصلاح.

وعلى الشباب أن يضمروا لكبارهم الإكرام واحترام الأراء وقبول التوجيه لأنهم أدركوا من التجارب وواقع الحياة ما لم يدركه هؤلاء، فإذا التقت حكمة الكبار بقوة الشباب نال المجتمع سعادته بإذن الله.

وهذا الذي كان يفعله رسول الله 🦥 ونقله عنه. خادمه أنس رضى الله عنه.

عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: [إن] كان النبي 👛 ليخالطنا، حتى يقول لأخ لي صغير: «يا أبا عُميرا ما فعل النَّغير». صحيح الأدب المفرد.

قال أبو عيسى: وفقه هذا الحديث أن النبي كان يمازح. وفيه أنه كنَّى غلامًا صغيرًا فقال له: يا أبا عمير. وفيه أنه لا باس أن يعطَى الصبي الطير ليلعب به وإنما قال له النبي في : (يا أبا عمير ما فعل النغير ؟) لأنه كان له نغير يلعب به فمات فحزن الغلام عليه فمارحه النبي في فقال: (يا أبا عمير: ما فعل النغير ؟). مختصر الشمائل 1 / ١٢٥.

٢-الرفقة السيئة والصحبة الريبية، والاتصال بقوم منحرفين ومصاحبتهم: وهذا يؤثر كثيراً على الشباب في عقله وتفكيره وسلوكه، ولذلك روى أبو هريرة رضي الله عنه عن النبي ٤٠ مالمرء على دين خليله فلينظر أحدكم من يخالل، (حسن) انظر السلسلة الصحيحة للألباني ٢٢٠.

وعن أبي موسى رضي الله عنه قال 20 المله مثل الجليس الصالح وجليس السوء كحامل المسك ونافخ الكير، فحامل المسك إما أن يحذيك، وإما أن تبتاع منه، وإما أن تجد منه ريحا طيبة، ونافخ الكير

إما أن يحرق ثيابك، وإما أن تجد ريحًا خبيثة». (صحيح) انظر حديث رقم ٢٣٦٨ في صحيح الجامع. وقد حذر الإسلام من هذه الصحية السبيئة تحذيراً شديداً فقال تعالى: ويَوْمَ يَعَضُّ الطَّالمُ عَلَى يَدَيُه يَقُولُ يَا لَيْتَنِي اتَّخَذْتُ مَعَ الرُسُول سَبِيلاً × يَا وَيَّلْتَى لَيْتَنِي لَمْ أَتَخَذْ فَلَاناً حَلِيلاً × لَقَدُ أَضَلَني عَنِ الذَّكْر بَعْدً إِذْ جَاعَنِي وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِلْإِسْبَانِ خَذُولاً».

وعلاج ذلك: أن يختار الشاب لصحبته من كان ذا خير وصلاح وعقل، من أجل أن يكتسب من خيره وصلاحه وعقله، فيزن الناس قبل مصاحبتهم بالبحث عن أحوالهم وسمعتهم، فإن كانوا ذوي خلق فأضل ودين مستقيم وسمعة طيبة فهم ضالته المنشودة وغنيمته المحرزة، فليستمسك بهم وإلا فالواجب الحذر منهم والبعد عنهم وأن لا يغتر بمعسول القول وحسن المظهر، فإن ذلك خداع وتضليل يسلكه أصحاب الشر ليجذبوا بسطاء الناس لعلهم يكثرون سوادهم ويغطون بذلك ما فسد من أحوالهم.

أ- قراءة بعض الكتب الهدامة من رسائل وصحف ومجلات وغيرها: مما يشكك المرء في دينه وعقيدته، ويجره إلى هاوية التفسخ من الأخلاق الفاضلة فيقع في الكفر والرذيلة إذا لم يكن عند الشباب منعة قوية من الثقافة الدينية العميقة والفكر الثاقب كي يتمكن بذلك من التفريق بين الحق والباطل وبين النافع والضار.

فقراءة مثل هذه الكتب تقلب الشباب راساً على عقب، لأنها تصادف أرضاً خصبة في عقلية الشاب وتفكيره بدون مانع فتقوى عروقها ويصلب عودها وتنعكس في مرأة عقله وحياته.

وعلاج هذه المشكلة: أن يبتعد الشياب عن قراءة هذه الكتب إلى قراءة كتب آخرى تغرس في قلبه محبة الله ورسوله، وتحقيق الإيمان والعمل الصالح، وليصبر على ذلك ؛ فإن النفس سوف تغالبه اشد المغالبة على قراءة ما كان يالفه من قبل، وتملله وتضجره من قراءة الكتب الأخرى النافعة، بمنزلة من يصارع نفسه على أن تقوم بطاعة الله فتابي إلا أن يشتغل باللهو والزور.

وأهم الكتب النافعة كتاب الله، وما كان عليه أهل العلم من التفسير بالماثور الصحيح والمعقول الصريح، وكذلك سنة رسول الله عنه ، ثم ما كتبه أهل العلم استنباطاً من هذين المصدرين أو تفقهاً.

٥- ظن سعض الشباب أن الإسلام تقييد للحريات وكنت للطاقات: فينفر من الإسلام ويعتقده ديناً رجعياً ياخذ بيد أهله إلى الوراء ويحول بينهم

النوحيد ش\_\_\_وال١٤٢٠هـ

19

وبين التقدم والرقي وهذه أفكار وافدة من الغرب حاول أن يغرسها في نفوس المبتعثين إليه من ديار الإسلام، وقد نال في ذلك بعض ما يريد، فرجع هؤلاء إلى بلادهم بردة فكرية ليروجوا أفكار الغربيين التي أشربوها.

وعلاج هذه المُسْكلة: أن يُكْشَف النقاب عن حقيقة الإسلام لهؤلاء الشباب الذين جهلوا حقيقته لسوء تصورهم أو قصور علمهم أو كليهما معاً.

ومن يك ذا فم مــــر مـــريض يــجـد مــراً به المــاء الـــزلالا

فالإسلام ليس تقييداً للحريات، ولكنه تنظيم لها وتوجيه سليم حتى لا تصطدم حرية شخص بحرية اخرين عندما يعطى الحرية بلا حدود، لانه ما من شخص يريد الحرية المطلقة بلا حدود إلا كانت حريته هذه على حساب حريات الأخرين، فتنتشر الفوضى ويحل الفساد.

ولذلك سمى الله تعالى الأحكام الدينية حدوداً، فإذا كان الحكم تحريماً قال: «تلكَ حُدُودُ اللّه فلا تَقْرَبُوها». (البقرة: الإية١٨٧). وإن كان إيجاباً قال: «تِلْكَ حُدُودُ اللَّه فَلا تَعْتَدُوها». (البقرة: الإية٢٢٩).

وهناك فرق بين التقييد الذي ظنه هذا البعض وبين التوجيه والتنظيم الذي شرعه لعباده الحكيم الخبير.

وعلى هذا فهذه المشكلة مشكلة مفتراة من أصلها، إذ التنظيم أمر واقعي في جميع المجالات في هذا الكون، والإنسان بطبيعته خاضع لهذا التنظيم الواقعي.

فهو خاضع لسلطان الجوع والعطش ولنظام الأكل والشرب، ولذلك يضطر إلى تنظيم آكله وشربه كمية وكيفية ونوعاً كي يحافظ على صحة بدنه وسلامته.

وهو خاضع كذلك لنظامه الاجتماعي، متمسك بعادة بلده في مسكنه ولباسه وذهابه ومجيئه، فيخضع مثلاً لشكل اللباس ونوعه ولشكل البيت ونوعه، ولنظام السير والمرور، وإن لم يخضع لهذا عد شاذاً يستحق ما يستحقه أهل الشذوذ والبعد عن المالوف.

إذن فالحياة كلها خضوع لحدود معينة كي تسير الأمور على الغرض المقصود، وإذا كان الخضوع للنظم الاجتماعية مثلاً خضوعاً لا بد منه لصلاح المجتمع ومنع الفوضى، ولا يتبرم منه أي مواطن فالخضوع كذلك للنظم الشرعية أمر لابد منه لصلاح الأمة، فكيف يتبرم منه البعض ويرى أنه تقييد للحريات؟! إن هذا إلا إفك مبين وظن باطل

أثيم. والإسلام كذلك ليس كبتاً للطاقات، وإنما هو ميدان فسيح للطاقات كلها الفكرية والعقلية والجسمية. فهو يدعو إلى التفكير والنظر لكي يعتبر الإنسان وينمي عقله وفكره، فيقول الله متأنى وفُرَادى تُمُ إِنَّما أعظُكُمْ بواحدة أَنْ تَقُومُوا لله متَّنَى وفَرَادى تُمُ تَتَفَكَرُواَ .. (سبا: الآية: ٤) ويقول تعالى: قُل انْظُرُوا مَاذَا في السُماوات والأرض. (يونس: الآية).

والإسلام لا يقتصر على الدعوة إلى التفكير والنظر، بل يعيب كذلك على الذين لا يعقلون ولا ينظرون ولا يتفكرون.

فَيقول الله تعالى: «أَوَلَمْ يَنْظُرُوا في مَلَكُوتَ السُمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ مِنْ شَيْءَ» (الأعراف: الإية١٨٥).

ويقول تعالى: «أَوَلَمْ يَتَفَكُّرُوا فِي أَنْفُسِهِمْ مَا خَلَقَ اللَّهُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلا بِالْحَقَ (الروم: الاِيِةِهِ).

ويقول تعالى: «وَمَنْ نُعَمَّرُهُ نُنْكَسْهُ فِي الْحَلَّقِ أَقَلا يَعْقَلُونَ، (بِسِ:٦٨).

والأمر بالنظر والتفكير ما هو إلا تفتيح للطاقات العقلية والفكرية، فكيف يقول البعض: إنه كبت للطاقات. «كَبُرَتْ كَلْمَةً تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَاهِهِمُ إِنْ يَقُولُونَ إِلا كَنِناً» (الكهف: الآية»).

والإسلام قد أباح لأبنائه جميع الأمور التي لا ضرر فيها على المرء في بدنه أو دينه أو عقله..

فأباح الأكل والشيرب من جميع الطيبات:

قال تعالى: بِنَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِنْ طَيَّبَاتِ مَا رِزَقْنَاكُمُ وَاسْتُكُرُوا للَّهُ، (البقرة: الاية١٧٢).

وقال: وكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ، (الأعراف: الآية/٣).

وأبّاح جميع الألبسة على وفق ما تقتضيه الحكمة والفطرة. فقال تعالى: يَا بَنْي آدَمَ قَدْ أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ لِبَاساً يُوَارِي سَوْأَتَكُمْ وَرِيشاً وَلِبَاسُ التَّقُوَى ذَلِكَ حَيْرُ، (الأعراف: الإية٢٦).

وقال تعالى: «قُلْ مَنْ حَرَّمَ رَيِنَةَ اللَّهِ الِّتِي أَخُرُجَ لِعِبَادِهِ وَالطُّيِّبَاتِ مِنَ الرَّرْقِ قُلْ هِي لِلَّذِينَ آَمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا خَالِصَةَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ (الأعراف: الآية٣٣).

وأباح التمتع بالنساء بالنكاح الشرعي. فقال تعالى: وَإِنْ خَفْتُمُ أَلا تُقْسطُوا في الْيَتَامَى فَانْكحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النَّسَاء مَتْنَى وَثُلاثَ وَرُبَاعَ فَإِنْ خَفْتُمْ أَلا تَعْدَلُوا فَوَاحدَةُ (النُسَاء: الآية).

وفي مجال التكسب لم يكبت الإسلام طاقات أبنائه، بل أحل لهم جميع المكاسب العادلة الصادرة عن رضا، يقول الله تعالى: «وَأَحَلُّ اللَّهُ الَّبِيْعَ وَحَرُّمَ

٥ الذوحيد العدد ١٥٤ الستة الثامنة والثلاثون

الربا» (البقرة: الأية ٢٧٥).

ويقول: «هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً فَامَسُوا في مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مَنْ رَزْقه وَ إِلَيْهِ النُّشُورُ» (المَكَ: ١٥). وَيَقول: أَفَإِذَا قُصْلِ اللَّهُ» (الجمعة: الآيةشروا في الأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللَّهُ» (الجمعة: الآية١٠).

فهل بعد ذلك يصح ظن البعض أو قوله بأن الإسلام كبت للطاقات ؟ !

# ٥٥ مشاكل شبايية وحلولها ٥٥

١- الوسواس القهري

عن المقداد بن الأسود رضي الله عنه قال: قال النبي القلب ابن أدم أشد انقلابًا من القدر إذا استجمعت غليانًا، (اخرجه أحمد والحاكم وقال الشيخ الألباني: (صحيح) انظر حديث رقم: ١٤٧ في صحيح الجامع).

والقلب الميت لا ترد عليه الهواجس والوساوس المنافية للدين، لأنه قلب ميت هالك لا يريد الشيطان منه اكثر مما هو عليه.

آما إذا كان القلب حياً وفيه شيء من الإيمان فإن الشيطان يهاجمه مهاجمة لا هوادة فيها ولا ركود، فيقذف عليه الوساوس المناقضة لدينه ما هو من أعظم المهلكات لو استسلم له العبد. حتى إنه يحاول أن يشككه في ربه وفي دينه وعقيدته، فإن وجد في القلب ضعفاً وانهزاماً استولى عليه حتى يخرجه من الدين، وإن وجد في القلب قوة ومقاومة انهزم الشيطان مدبراً خاسئاً وهو حقير.

وهذه الوساوس التي يلقيها الشيطان في القلب لا تضره إذا استعمل المرء العلاج الوارد عن رسول الله 🍅 فيها.

فعن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي جاءه رجل فقال: أحدث نفسي بالشئ ؛ لأن أكون حممة - أي فحمة - أحب إليّ من أن أتكلم به. فقال النبي عنه الله أكبر الله أكبر الله أكبر الحمد لله الذي رد كيده - أي الشيطان - إلى الوسوسة . رواه أبو داود وصححه الألباني.

وجاء ناس من الصحابة فقالوا: يا رسول الله: إنا نجد في أنفسنا ما يتعاظم أحدنا أن يتكلم به – أي يراه عظيماً – فقال النبي ﷺ : «أوجدتموه». قالوا: نعم. قال: «ذاك صريح الإيمان». رواه مسلم.

ومعنى كونه صريح الإيمان ؛ أن هذه الوسوسة الطارئة وإنكاركم إياها وتعاظمكم لها لا تضر إيمانكم شيئاً بل هي دليل على أن إيمانكم صريح لا يشوبه نقص.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال 👺 : «ياتي الشيطان آحدكم فيقول: من خلق كذا ؟ من خلق كذا ؟

حتى يقول: من خلق ربك ؟ فإذا بلغه ـ أي وصل إلى هذا الحد ـ فليستعذ بالله ولينته .. رواه البخاري ومسلم، وفي حديث أخر: «فليقل: أمنت بالله ورسوله».

وفي حديث رواه أبو داود قال: "قولوا: الله أحد. الله الصمد. لم يلد ولم يولد. ولم يكن له كفواً أحد. ثم ليتفل عن يساره ثلاثاً وليستعذ بالله من الشيطان الرجيم». رواه أبو داود وحسنه الالباني وانظر الصحيحة ٦١١٦.

ففي هذه الأحاديث وصف الصحابة رضي الله عنهم المرض للنبي 🐲 فوصف لهم العلاج في أربعة أشياء:

الأول: الاستـهاء عن هذه الـوسـاوس، يـعـني الإعراض عنها بالكلية وتناسيها حتى كانها لم تكن، والاشتغال عنها بالأفكار السليمة.

الثاني: الاستعادة منها ومن الشيطان الرجيم. الثالث: أن يقول: آمنت بالله ورسوله.

الرابع: أن يقول: الله أحد. الله الصمد. لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد. ويتفل عن يساره ثلاثاً ويقول: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم.

۲- الجدال في القدر:
 من حملة الأممر التيت.

من جملة الأمور التي ترد على الشباب ويقف منها حيران مسالة القدر ؛ لأن الإيمان بالقدر أحد أركان الإيمان التي لا يتم إلا بها، وذلك بأن يؤمن بأن الله سبحانه عالم بما يكون في السموات والأرض ومقدر له كما قال سبحانه: «ألَّمْ تَعْلَمُ أَنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا في السُمَاء والأرْضِ إِنَّ ذَلِكَ في كتَابٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسَيرُ، (الحَجِنَه).

وقد نهى النبي على عن التنازع والجدال في القدر، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: خرج علينا رسول الله عن ونحن نتنازع في القدر فغضب حتى احمر وجهه فقال: أبهذا أمرتم آم بهذا أرسلت إليكم ١٤ إنما هلك من كان قلبكم حين تنازعوا في هذا الأمر. عزمت عليكم ان لا تتنازعوا فيه. رواه الترمذي وحسنه الألياني.

والخوض في القدر والتنازع فيه يوقع المرء في متاهات لايستطيع الخروج منها، وطريق السلامة أن تحرص على الخير وتسعى فيه كما أمرت ؛ لأن الله سبحانه اعطاك عقلاً وفهماً وأرسل إليك الرسل وأنزل معهم الكتب الثَلا يكُونَ للنُّاس علَى الله حُجُةً بعُدَ الرُسلُ وكَانَ اللهُ عَزِيزاً حكيماً (النساء: ١٦٥).

ولما حدث النبي 😻 أصحابه بانه: ما من أحد إلا وقد كُتب مقعده من الجنة ومقعده من النار، ؛ قالوا: يا رسول الله ؛ أفلا نتكل على كتابنا وندع العمل ؟.

01

قال: اعملوا فكل ميسر لما خلق له، أما من كان من أهل السعادة فييسر لعمل أهل السعادة، وأما من كان من أهل الشقاوة فييسر لعمل أهل الشقاوة،. ثم قرأ رسول الله في: (فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَاتُقَى × وَصَدُقَ بِالْحُسْنَى × فَسَنَيْسَرُهُ للْيُسْرَى × وَأَمَّا مَنْ بَحَلَ وَاسْتَعْنَى > وَكَذْبَ بِالْحُسْنَى \*فَسَتُيَسَرُهُ لِلْعُسْرَى (الليل: ١٠).

فأمرهم النبي بالعمل ولم يجوز لهم الاتكال على المكتوب ؛ لأن المكتوب من أهل الجنة لا يكون منهم إلا إذا عمل بعملهم. والعمل باستطاعة المرء، لأنه يعرف من نفسه أن الله أعطاه اختياراً للعمل وقدرة عليه بهما يفعل إن شاء أو يترك.

فها هو الإنسان يهم بالسفر مثلاً فيسافر، ويهم بالإقامة فيقيم، وها هو يرى الحريق فيفر منه، ويرى الشئ المحبوب إليه فيتقدم نحوه. فالطاعات والمعاصي كذلك يفعلها المرء باختياره ويدعها باختياره.

والذي يُرد على مسالة القدر عند بعض الناس إشكالان: أحدهما: آن الإنسان يرى أنه يفعل الشئ باختياره ويتركه باختياره بدون أن يحس بإجباره على الفعل أو الترك، فكيف يتفق ذلك مع الإيمان بأن كل شئ بقضاء الله وقدره ؟ وهذا الذي يقوله القدرية ؛ أن الإنسان خالق أفعاله وليس لله فيها تَدَخُلُ.

والجواب على ذلك: أننا إذا تاملنا فعل العبد وحركته وجدناه ناتجاً عن أمرين إرادة أي اختيار للشيء وقدرة، ولولا هذان الأمران لم يوجد فعل. والإرادة والقدرة كلتاهما من خلق الله سبحانه ؛ لأن الإرادة من القوة العقلية والقدرة من القوة الجسمية ولو شاء الله لسلب الإنسان العقل فأصبح لا إرادة له أو سلبه القدرة، فأصبح العمل مستحيلاً عليه.

فإذا عزم الإنسان على العمل ونفذه علمنا يقيناً أن الله قد أراده وقدره، وإلا لصرف همته عنه أو أوجد مانعاً يحول بينه وبن القدرة على تنفيذه. وقد قيل لأعرابي: بم عرفت الله: فقال بنقض العزائم وصرف الهمم.

الإشكال الثاني: الذي ياتي في مسالة القدر عن بعض الناس، أن الإنسان يعذب على فعل المعاصي، فكيف يعذب عليها وهي مكتوبة عليه ؟! ولا يمكن أن يتخلص من الأمر المكتوب عليه وهذا يقوله الجبرية الذين يقولون إن الإنسان مجبور على أفعاله حتى فعل المعاصي، لأنه لا يعمل شيئًا إلا بإرادة الله:

والجواب على ذلك أن نقول: إذا قلت هذا فقل ايضاً: إن الإنسان يثاب على فعل الطاعات، فكيف مثاب عليها وهي مكتوبة عليه ؟! ولا يمكن أن

يتخلص من الأمر المكتوب عليه، وليس من العدل أن تجعل القدر حجة في جانب المعاصي ولا تجعله حجة في جانب الطاعات.

وجواب ثان: إن الله أبطل هذه الحجة في القرآن وجعلها من القول بلا علم فقال تعالى: سيَقُولُ الَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكْنَا وَلا آبَاؤُنَا وَلا حَرَّمُنَا منْ شَيْء كَذَلكَ كَذَبَ الَّذِينَ مَنْ قَبْلِهِمْ حَتًى ذَاقُوا بَأَسْنَا قُلُ هَلْ عَنْدَكُمْ مِنْ عَلْم فَتَحْرِجُوهُ لَنَا إِنْ تَتَبِعُونَ إِلاَ الظَنِّ وَإِنْ أَنْتُمْ إِلاَ تَخْرُصُونَ (الانعام:١٤٨).

فبين الله أن هؤلاء المحتجين بالقدر على شركهم كان لهم سلف كذبوا كتكذيبهم واستمروا عليه حتى ذاقوا باس الله، ولو كانت حجتهم صحيحة ما أذاقهم الله باسه، ثم أمر الله نبيه أن يتحداهم بإقامة البرهان على صحة حجتهم، وبين أنه لا حجة لهم في ذلك.

وجواب ثالث: أن نقول: إن القدر سر مكتوم لا يعلمه إلا الله حتى يقع، فمن أين للعاصي العلم بأن الله كتب عليه المعصية حتى يقدم عليها ؟ أفليس من المكن أن يكون قد كتبت له الطاعة، فلماذا لا يجعل بدل إقدامه على المعصية أن يقدم على الطاعة ويقول: إن الله قد كتب لى أن أطيع.

وجواب رابع: إن الله قد فضل الإنسان بما أعطاه من عقل وفهم وأنزل عليه الكتب وأرسل إليه الرسل وبين له النافع من الضار وأعطاه إرادة وقدرة يستطيع بهما أن يسلك إحدى الطريقين. فلماذا يختار هذا العاصي الطريق الضارة على الطريق النافعة ؟

اليس هذا العاصي لو أراد سفراً إلى يلد وكان له طريقان احدهما سهل وأمن، والأخر صعب ومخوف، فإنه بالتأكيد سوف يسلك الطريق السهل الآمن، ولن يسلك الصعب المخوف بحجة أن الله كتب عليه ذلك، بل لو سلكه واحتج بان الله كتب عليه لعد الناس ذلك سفها وجنونا، فهكذا أيضاً طريق الخير وطريق الشر سواء بسواء، فليسلك الإنسان طريق الخير ولا يخدعن نفسه بسلوك طريق الشر بحجة أن الله كتبه عليه. ونحن نرى كل إنسان قادر على كسب المعيشة نراه يضرب كل طريق لتحصيلها ولا يجلس في بيته ويدع الكسب احتجاجاً بالقدر.

إذن فما الفرق بين السعي للدنيا والسعي في طاعة الله ؟ لماذا تجعل القدر حجة لك على ترك الطاعة ؛ ولا تجعله حجة لك على ترك العمل للدنيا.

إن الأمر من الوضوح بمكان ولكن الهوى يعمي

ويصم. نسال الله الهداية والتوفيق للجميع. نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم لبيان حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة القصاص والوعاظ، ومما زادها شهرة التحدث بها عند تشييع الجنائز، وإلى القارئ الكريم تخريج وتحقيق هذه القصة: «قصة نداء القبر يوميًا على ابن

# ادم. من أولا، متن القصة من

رُوي عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: خرجنا مع رسول الله تق في جنازة فجلس إلى قبر منها، فقال: ما ياتي على هذا القبر من يوم إلا وهو ينادي بصوت طلق ذلق: يا ابن أدم كيف نسيتني، ألم تعلم أني بيت الوَحْدَة، وبيت الغربة، وبيت الوحشة، وبيت الدود، وبيت الضيق إلا من وسعني الله عليه، ثم قال النبي تق: «القبر روضة من رياض الجنة، أو حفرة من حفر النار». اه.

# المراجع من ثانيًا، التغريج من المراجع الم

أخرجه الطبراني في الأوسط، (٩/ (٢٧٨) (ح٨٦٨) قال: حدثنا مسعود بن محمد الرملي قال: حدثنا محمد بن أيوب بن سُوَيْد قال: حدثنا أبي قال: حدثنا الأوزاعي عن يحيى بن أبي كثير عن أبي سلمة، عن أبي هريرة قال.. وذكر القصة.

#### ٥٥ ثالثًا التحقيق ٥٥

هذه القصة واهية، والخبر الذي جاءت به موضوع ومن الغرائب النسبية حيث قال الإمام الطبراني في «المعجم الأوسط» (٩/ ٢٧٩): «لم يرو هذا الحديث عن الأوزاعي إلا أيوب بن سويد تفرد به ابنه». اهه.

قُلْتُ: نستنتج من قول الإمام الطبراني أن في الخبر غرابتين نسبيتين:

الأولى: الخـب غريب عن الأوزاعي لم يروه عنه إلا أيوب بن سويد.

الثانية: وهذا الخبر أيضًا غريب عن أيوب بن سويد تقرد به عنه ابنه محمد.

النوحيد شوال ١٤٢٠هـ

Upload by: altawhedmag.com

1 - 4177 1 Land

I all a set the lot the

الداعيه

من القصص الواهية

الحلقة (١١١)

واللوقعة الملاقعة (الد (٢٠١) والمال و

and the second s

- Thenk lu

he the mall is and the

Consultant & La Logo

المراجع المعاو المعاولة المعالية المعالم

at a second and the second of the second sec

which and there are it also had backed a

in a la sub la sub

وهذه الغرابة المزدوجة هي أساس الوضع في هذه القصة، حيث بينً ذلك الإمام ابن حبان في كتابه «المجروحين» (٢ / ٢٩٩) فقال: «محمد بن أيوب بن سويد الرملي: يروي عن أبيه عن الأوزاعي الأشياء الموضوعة لا يحل الاحتجاج به ولا الرواية عنه». اهـ.

قلت: والموضوع اصطلاحاً: هو الكذب المختلق المصنوع المنسوب إلى رسول الله 🐸 .

ورتبته: «هـو شـر الأحاديث الـضـعـيـفـة واقبحها».

لذلك نجد أن هذا الخبر مسلسل بالعلل: العلة الأولى: محمد بن أيوب بن سويد الرملي. ١- أورده الإمام الذهبي في الميزان، (٣ / ٤٨٧ / ٧٣٦٠/ وقال: محمد بن أيوب بن سويد الرملي عن أبيه وغيره ضعفه الدارقطني، وقال ابن حبان:

عن آبية وعيرة صفعه الدارفطي، وعان ابن حيان. لا تحل الرواية عنه. قال أبو زرعة: رأيته قد أدخل في كتب أبيه أشياء موضوعة.

۲- أورده الإمام الدارقطني في كتابه «الضعفاء والمتروكين» (ت٤٩٢) وقال: محمد بن أيوب بن سويد الرملي ضعيف.

٣- وأورده الحافظ ابن حجر في لسبان الميزان، (٥ / ٩٩) (٢٨٧ / ٧٠٧٣) قال: «محمد بن أيوب بن سويد الرملي عن أبيه وغيره ضعفه الدارقطني. وقال ابن حبان: لا تحل الرواية عنه. قال أبو زرعة: رأيته أدخل في كتب أبيه أشياء موضوعة.

قلت: وبهذا يكون الحافظ ابن حجر قد أقر قول الإمام الذهبي في محمد بن أيوب بن سويد الرملي.

ثم زاد الحافظ ابن حجر عليه بأن نقل قول الإمامين الحاكم وأبي نعيم في محمد بن أيوب بن سويد:

وقال الحاكم وأبو نعيم: روى عن أبيه أحاديث موضوعة».

العلة الثانية: أيوب بن سويد أبو مسعود الرملي.

قال الإمام العقيلي في الضعفاء الكبير. (١/ ١١٣ / ١٣١): أيوب بن سويد أبو مسعود الرملي: حدثنا عبد الله بن محمد المروزي قال: حدثنا أحمد بن عبد الله بن بشير المروزي قال: حدثنا سفيان

بن عبد الملك قال: سمعت ابن المبارك يقول: أيوب بن سويد ارْم به.

٢- قال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (١
 ١/ / ٤١٧) ت (١٣٣٣): أيوب بن سويد ليس بثقة.

٤- وأقر هذه الأقوال الإمام الذهبي في «الميزان» (١ / ٢٨٧ / ٢٠٧٩) وقال: «أيوب بن سويد الرملي أبو مسعود ضعفه أحمد وغيره، وقال النسائي: ليس بثقة، وقال ابن معين: ليس بشيء، وقال ابن المبارك: ارم به، وقال البخاري: يتكلمون فيه». اهه.

العلة الثالثة: تدليس يحيى بن أبي كثير:

 ١- قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٢/ ٣٥٦): يحيى بن أبي كثير الطائي مولاهم أبو نصر اليمانى يدلس ويرسل. اهـ.

٢- وأورده الحافظ ابن حجر أيضًا في "طبقات المدلسين، المرتبة الثانية رقم (٣٠). وقال يحيى بن أبي كثير اليماني من صغار التابعين حافظ مشهور كثير الإرسال ويقال: لم يصح له سماع من صحابي ووصفه النسائي بالتدليس. اه.

٣- وأورده الإمام السيوطي في «أسماء المدلسين» رقم (٦٦) وقال: «يحيى بن أبي كثير مشهور بالتدليس ذكره النسائي». اهـ.

قُلْتُ: وبالرجوع إلى السند نجد أن يحيى بن أبي كثير عنعن ولم يصرح بالسماع، ولقد بين الحافظ ابن حجر في شرح النخبة النوع (٢٤) حكم التدليس فقال: «حكم من ثبت عنه التدليس إذا كان عدلاً أن لا يُقبل منه إلا ما صرح فيه بالتحديث على الأصح». اهـ.

بهذا التحقيق يتبين أن قصة «نداء القبر يوميًا على ابن أدم، قصة واهية وخيرها تالف مسلسل بالعلل من الوضاعين والمتروكين والمدلسين.

# ان رابعا، طريق أخر للقصة تالف ان

هناك طريق أخر تالف جاءت به أكثر جمل هذه القصة الواهية.

رُوي عن أبي سعيد عن رسول الله قم قال: الم يات على القبر يوم إلا تكلم فيه فيقول: أنا بيت الغربة، وأنا بيت الوحدة، وأنا بيت التراب، وأنا بيت الدود، فإذا دفن العبد المؤمن قال له القبر: مرحبًا وأهلاً، أما إنَّ كنتَ لأَحبُ من يمشي على ظهري إلى، فإذ وليتك اليوم وصرت إلى فسترى

النوحيد السم 202 ال

صنيعي بك. قال: فيتسع له مَدَّ بصره ويفتح له. باب إلى الجنة.

وإذا دفن العبد الفاجر أو الكافر قال له القبر: لا مرحبًا ولا أهلاً، أما إن كنت لأبغض من يمشي على ظهري إلي، فإذ وليتك اليوم وصرت إلي فسترى صنيعي بك. قال: فيلتئم عليه حتى تلتقي عليه وتختلف أضلاعه، قال: قال رسول الله ويُقَيِّضُ له سبعون تنيئًا، لو أن واحدًا منها نفخ في الأرض، ما أنبتت شيئًا ما بقيت الدنيا، فينهشنه ويخدشنه حتى يُفضي به الحساب قال: قال رسول الله في : «إنما القبر روضة من رياض الحنة أو حفرة من حفر النار».

خامسا: تخريج هذا الطريق للقصة

هذا الطريق أخرجه الإسام الترمذي في «السنن» (٤ / ٥٥١ - شاكر) ح(٢٤٦٠) قال: حدثنا محمد بن أحمد بن مَدُّويَةٌ، حدثنا القاسم بن الحكم العُرني حدثنا عبيد الله بن الوليد الوصًّافي عن عطية عن أبي سعيد مرفوعًا.

سادسا: التحقيق

بعد أن أخرج الإمام الترمذي هذا الخبر قال: «هذا حديث غريب لا نعرفه إلاً من هذا الوجه». اهـ.

قلت: ١- قـول الإمـام الـتـرمـذي «هـذا حـديث غريب».

يعني أنه غير صحيح كما هو اصطلاحه حينما يفرد الحديث بهذا الوصف «غريب» بخلاف ما إذا قال: «حديث صحيح غريب» أو حديث «حسن غريب» كما هو معلوم عند أهل العلم.

قلت: وقد يقع في بعض النسخ: «هذا حديث حسن غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه .. اه. ولذلك بعد أن نقل الشيخ الألباني رحمه الله هذه العبارة المنسوبة إلى الإمام الترمذي رحمه الله في والضعيفة، (١٠ / ٨٤٧) قال: «وأنى له الحسن وعطية ضعيف مدلس والوصافي ضعيف جدا، وبه أعله المنذري فقال: وهو واه.. اه.

قلت: لذلك اعتمدت على الله وحده، ثم طبعة الشيخ أحمد شاكر – محدث الذيل رحمه الله – لكتاب السنن للإمام الترمذي، والذي قال في مقدمته:

١- والذي اعتمدته من نُسخ الكتاب المخطوطة

والمطبوعة سبع نسخ...

٢- وقال: ولقد اتبعت في تصحيح كتاب الترمذي هذا أصح قواعد التصحيح وأدقها، واجتهدت في إخراج نصه صحيحاً كاملاً، على ما في الأصول التي وصفت من اضطراب واختلاف، وعلى أنه لم يقع لي منه نسخة يصح أن تسمى ماصلاً، بحق، كان تكون قريبة من عهد المؤلف، أو تكون ثابتة القراءة والأسانيد، على شيوخ ثقات معروفين، ولكن مجموع الأصول التي في يدي يخرج فيها نص أقرب إلى الصحة من أي واحد منها، ولم أكتب فيه حرفاً واحداً إلا عن ثبت ويقين وبعد بحث واطمئنان. اه.

قلت: لذلك قال الإمام العراقي رحمه الله في «تخريج الإحياء» (١ / ٣٠٤): «أخرجه الترمذي وقال: غريب». ثم قال: فيه عبيد الله بن الوليد الوصافي ضعيف. اهـ.

قلت: وبهذا ثبت لي بيقين قول الترمذي عن هذا الخبر: هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه، ومن تحقيق الإمام العراقي ومن العلل الظاهرة التي بها تصبح القصة من هذا الطريق واهية.

العلة الأولى: عبيد الله بن الوليد الوصافي: ١- في سؤالات عثمان بن سعيد الدارمي، للإمام يحيى بن معين السؤال (٥٥٤) سالته عن عبيد الله بن الوليد الوصافي ؟ فقال: ليس بشيء. ٢- قال الإمام العقيلي في الضعفاء الكبير، (٣ ١٢٨/ / ١٢٣): "عبيد الله بن الوليد الوصافي في حديثه مناكير، لا يتابع على كثير من حديثه، وقال: حدثنا أحمد بن محمود، قال: حدثنا عثمان بن سعيد، قلت ليحيى بن معين: عبيد الله بن الوليد الوصافى؟ قال: ليس بشىء.

٣- قال الإمام النسائي في كتابه الضعفاء والمتروكينه (ت٣٥٣): «عبيد الله بن الوليد الوصافي: متروك الحديث».

قلت: وهذا المصطلح له معناه.

قال الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٦٩): «كان مذهب النسائي أن لا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه».

٤- قال الإمام ابن حبان في المجروحين» (٢/
 ٦٣): «عبيد الله بن الوليد الوصافي من أهل

الكوفة من ولد الوصاف بن عامر العجلي واسم الوصاف مالك روى عنه أهلها، منكر الحديث جدًا، يروي عن الثقات عطاء وغيره ما لا يشبه حديث الأثبات حتى إذا سمعها المستمع سبق إلى قلبه أنه كالمتعمد لها فاستحق الترك، اهـ.

٥- ونقل الإمام الذهبي في الميزان، (٣ / ١٧/ ٥،٤٥) اقوال هؤلاء الأئمة واقرها وزاد عليها فقال: عبيد الله بن الوليد الوصافي، عن عطية العوَّفي وعطاء بن أبي رباح، روى عثمان بن سعيد عن يحيى: ليس بشيء، وقال أحمد: ليس يحكم الحديث يكتب حديثه للمعرفة، وقال أبو زُرعة والدارقطنى وغيرهما: ضعيف،

وقال ابن حبان: يروي عن الثقات ما لا يشبه حديث الأثبات حتى يسبق إلى القلب آنه المتعمد له فاستحق الترك. وقال النسائي والفلاس: متروك.

#### الغلة الثانية: عطية العوفي:

قال الإمام ابن حبان في المجروحين، (٢/ ١٧٦): ، عطية بن سعد العوفي : كنيته آبو الحسن من أهل الكوفة، يروي عن أبي سعيد الخدري، سمع من أبي سعيد الخدري أحاديث فلما مات أبو سعيد جعل يجالس الكلبي ويحضر قصصه فإذا قال الكلبي: قال رسول الله بكذا، فيحفظه وكناه أبا سعيد ويروي عنه، فإذا قيل له: من حدثك بهذا أبا سعيد الحدري وإنما أراد به الكلبي، فلا يحل سعيد الحدري وإنما أراد به الكلبي، فلا يحل الاحتجاج به، ولا كتابة حديثه إلا على وجه التعحب. أه.

قُلْتُ: وأورده الحافظ ابن حجر في «طبقات المدلسين» المرتبة الرابعة رقم (٦) قال: «عطية بن سعد العوفي تابعي معروف، ضعيف الحفظ مشهور بالتدليس القبيح». اهـ.

قلت: والمرتبة الرابعة من المدلسين بينها الحافظ ابن حجر فى مقدمة كتابه «طبقات المدلسين» حيث قال: «الرابعة: من اتفق على أنه لا يحتج بشيء من حديثهم إلا بما صرحوا فيه بالسماع لكثرة تدليسهم على الضعفاء والمجاهيل كبقية بن الوليد». أه.

وفي هذا الخبر نجد أن عطية العوفي فوق أنه مـتـروك لا تحل الـروايـة عـنه، إلا عـلى سـبـيل

التعجب، نجده أيضًا مشهور بالتدليس القبيح ولم يصرح في هذه الرواية التي جاءت بها هذه القصة بالسماع ولكنه عنعن فلا يقبل حديثه، فالسند عن عطية عن أبي سعيد.

وبهذا تصبح القصة من هذا الطريق أيضًا واهية لما فيها من متروكين ومدلسين.

لذلك قال المنذري في «الترغيب والترهيب» (٤/ ٢٣٨): «رواه الترمذي واللفظ له والبيهقي كلاهما من طريق عبيد الله بن الوليد الوصافي وهو وام عن عطية وهو العوفي عن أبي سعيد».

ونقل ذلك الشيخ الألباني رحمه الله كما بينا أنفًا وحكم على القصبة بانها موضوعة في «الضعيفة» (١٠ / ٧٤٧) (ح٤٩٩٠).

وبهذا يتبين أن هذا الطريق بما فيه من متروكين ومدلسين لا يزيد القصة إلا وهنا على وهن.

هذا حتى لا يتوهم متوهم أن الحديث الضعيف يقوي بعضه بعضا، ولا يدري أن هذا الكلام ليس على إطلاقه، وإلى القارئ الكريم هذه القاعدة التي نقلها الحافظ الإمام ابن كثير رحمه الله في اختصار علوم الحديث، (ص٣٣):

قال الشيخ أبو عمرو: لا يلزم من ورود الحديث من طرق متعددة أن يكون حسنًا ؛ لأن الضعف يتفاوت فمنه ما لا يزول بالمتابعات يعني لا يؤثر كونه تابعا أو متبوعًا، كرواية الكذابين والمتروكين. أهـ.

قلت: وهذه القاعدة يجب أن يعض عليها طالب هذا العلم بالنواجذ.

وبتطبيقها نجد أن القصة واهية ولا يزول ضعفها بل يزداد ضعفًا على ضعف، ولذلك قال الإمام أبو عمرو بن الصلاح رحمه الله في علوم الحديث، (ص١٠٧): اليس كل ضعف في الحديث يزول بمجيئه من وجوه، بل ذلك يتفاوت:

فمن ذلك ضعف لا يرزول بنحو ذلك لقوة الضعف وتقاعد هذا الجابر عن جبره ومقاومته وذلك كالضعف الذي ينشأ من كون الراوي متهما بالكذب، أو كون الحديث شاذا، وهذه جملة تفاصيلها تدرك بالمباشرة والبحث فاعلم ذلك فإنه من النفائس العزيزة،. اه.

# تجيب عليها لجنة الفتوى بالمركز العام

# والمال بالمحد بالسماعيل سالم من فكتوريا -اسكندرية

يقول: كنا تصلي صلاة الجماعة في المسجد وحدث دخان كثيف في المسجد على أثر انفجار كبل، ولد يخرج الإمام من الصلاة وكاد الناس أن يختنقوا، فهل هذا الإمام على صواب فيما فعل آم أن الأولى الخروج من الصلاة و خروج الإمام الانقاذ الناس؟

# الجواب

في وقت الحوادث المفاجئة يحدث أحياناً ارتباك وربما اجتهادات خاطئة، لكن ليس الحال حال مؤاخذات، وفي مثل حالتكم هذه يمكن لمن يشعر بضرر الدخان أن يخرج من الصلاة وليس

شرطاً أن يسمح الإمام أو يخرج من الصلاة، وربما أن الإمام لم يشعر بما شعر به الآخرون فاستمر في صلاته، فلا جناح إن شاء الله على من خرج من الصلاة بسبب خوفه من الاختناق، ولا جناح على من بقي وأتم الصلاة ما دام لم يشعر بخطر الدخان.

# ووالمصافحة بعد الصلاة وو

من المصلاة

العارض 💷

يقول: هل تجوز المصافحة بعد الصلاقة

#### الجواب:

مصافحة المسلم لأخيه اصلها مستحب لقول النبي صلى الله عليه وسلم: إن المؤمن إذا لقي المؤمن فسلم عليه وأخذ بيده فصافحه تناثرت خطاياهما كما يتناثر ورق الشجر رواه الطيراني المصافحة تمحو الذنوب وتؤكد الألفة بين المسلمين والمحبة. وأما المصافحة عقب الانتهاء من صلاة الجماعة وما يتبع ذلك من قول حرماً، الم تكن معروفة أيام النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه الحرام والأولى للمسلم الإقتداء برسول الله صلى الله عليه وسلم وما كان عليه أصحابه الكرام رضي الله عنهم.

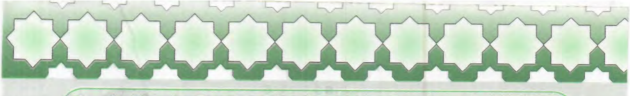
# ٥٠ الظلم في الميراث ٥٠

يسال محمد محمد عبد الحي من بسيون غربية يقول: ما حكم من أعطى أملاكه في حياته لابنه بقصد حرمان البنات من الميراث

# الجواب:

هذا من الكبائر العظام، فيجب العدل بين الأولاد في العطايا لقول النبي صلى الله عليه وسلم: أعدلوا بين أولادكم في النُّحل كما تحبون أن يعدلوا بينكم في البر واللطف صحيح الجامع والنحل هو العطاء.

والله تعالى توعد من يتعدى الحدود في توزيع الميراث فقال: «وَمَن يَعْص اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخَلُهُ نَارًا خَالِدًا فِيهَا ولَهُ عَذَابٌ مُهَيِنٌ» [النساء: ١٤].



يسال سائل: يقول: ما حكم الإشتراك في نقابة المحامين دون معارسة المهنة. وما حكم الاشتغال بمهنة المحاماة إذ وجد من القوانين ما هو متعارض مع السريعة:

#### الحال

00 حكم

حملق

اللحية

00

الاشتراك في نقابة المحامين تعرف شروطه من التقابة، فإذا كانت هذه الشروط وليس بها مخالفة شرعية فعلى المشترك فيها أن يلتزم بشروط النقابة لأنها تصبيح كالعقد، والله تعالى يقول: بيا أيُها النذينَ آمَنُوا أوْفُواً

وونقابة الحامين ومهنة الحاماة مم

بِالْعُقُودِ، [المائدة:1] وحينيّة يكون الإخلال بالشروط والتحايل عليها محرماً لقول النبي صلى الله عليه وسلم: المسلمون على شروطهم أي يلتزمون بما اشترطوه على أنفسهم ما لم يكن محرماً.

أما العمل بمهنة المحاماة فيستطيع

المرء نصر المظلوم وإحقاق الحق، مع الابتعاد عن المواطن التي يكون التعاون فيها على الإثم والعدوان، أو دفاعاً عن الباطل ونصراً للظالم، والله تعالى يقول: «وتَعَاوِنُواْ عَلَى الْبِرَ وَالتَّقُوَى وَلاَ تَعَاوَنُواْ عَلَى الإثم وَالْعُدُوَانِ [المائدة: ٢].

ونحذر المحامين الذين يجادلون عن الناس بالباطل ابتغاء المال والشهرة والدنيا بقول الله تعالى: «هَاأَنتُمْ هَؤُلاء جَادَلْتُمْ عَنْهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فَمَن يُجَادِلُ اللَّهَ عَنْهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَم مُن يَكُونُ عَلَيْهِمْ وَكِيلاً» [النساء: ١٠٩].

# 

جمهور العلماء على أن حلق اللحية حرام لا يجوز فعله، ولا يجوز الحلق إلا لعذر كالإكراه والخوف على النفوس من فتنة، فليتق الله والد هذا الشاب ولا يصد ابنه عن سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم وشعار الإسلام.

لأن كل ما ورد في شأن اللحية جاء بصيغة الأمر المقتضى للوجوب كما قال النبي صلى الله عليه وسلم «أعفوا اللحي»، «وفروا اللحي»، «أرخوا اللحي» وكلها تدل على التوفير والكثرة.

# ٥٥ بيع التليفزيونات ٥٥

يسال حسن أحمد الشموتي يقول: ما حكم بيع التلفزيونات للناس وفيهم من يحسن استخدامه والذي يستخدم هذه الأجهزة استخداماً سيئاً؛

#### الحواب:

التلفزيون وما يشبهه لا يتعلق به حل أو حرمة لذاتها، وإنما يتوقف الحكم عليها على نوع الاستخدام، فإن علم أن المشتري سوف أمر يحرم فإن البيع له حرام لأن ذلك من الإعانة على المنكر، والله تعالى بقول: «وتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبِرَ

وَالتَّقْوَى وَلاَ تَعَاوَنُواْ عَلَى الإِتَّمِ وَالْعُدُوَانِ» [المائدة: ٢]

ولهذا حرم الفقهاء بيع العنب لمن يعصره خصراً أو تأجير محل لمن يدبر فيه تجارة الخمور، وإن علم البائع أن المشتري سيستفيد بالجهاز فيما أحل الله فحكم بيعه الحل.

أما إذا لم يعلم البائع بما سيفعله المشتري من شرائه هذه الأجهزة فالحكم هذا يتعلق بالغالب من أحوال الناس وما يغلب عليه ظن البائع، فإن غلب على ظنه الاستخدام المباح باع له وإن غلب على ظنه في المشتري الاستخدام المحرم منع. والله الموفق.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد: فإن من سمات سلف هذه الأمة المبارك أنهم كانوا يتلقون نصوص الشريعة بهمة عالية واستسلام وإذعان للواحد الديان، وهذه السمة الإيمانية ما ترسخت في هذا الجيل المبارك إلا بالإيمان القوي والتربية الجادة، وقد دلت نصوص الشريعة على أهمية هذه السمة في حياة الفرد والأمة، قال الله تعالى: وما كان لمُؤْمن ولا مُؤْمنَة إذا قضى الله ورسُولَهُ أمرًا أنْ يَكُونَ لَهُمُ الْحَيَرةُ مَنْ أَمُرهمُ والاحة، قال وقال تعالى: «قالا ورَبُكُ لا يُؤْمنُونَ حَتّى يُحَمُّوكَ فيما شَجَرَ بَيْنَهُمُ ثُمَ لاَ يَجدُوا في أَنْفُسهمْ حرَجًا مما قضيت ويُسلَمُوا تسليما، (النساء عن).

> لقد ابتلى الله صحابة النبي بي باية في كتاب الله، وقفوا منها موقف المتلقي والمذعن لأمر ربه والمشفق على نفسه من التقصير، مع شعور قوي بعظم الأمانة الملقاة على عاتقهم في تلقي احكام الشريعة ؛ فظنوا أنهم عاجزون عن العمل بمقتضاها، فراجعوا رسول الله فيها إشفاقًا على أنفسهم لا اعتراضًا، ومع ذلك سمعوا واطاعوا ؛ فنسخ الله حكمها وبقي لفظها، وكم من سامع لها بعدهم ممن لا يعير النصوص اهتماماً ولا يظن أنها للامتثال، بل يمر عليها ويقرؤها لا يلقي لها بالأ ولا يحسب لها حسابًا، ولا يقف عندها ليعرف معناها، مل ستوى الأمر عنده أنسخت الأنة أم لم تنسخ.

> عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: لما نزلت على رسول الله : الله ما في السُماوات وما في الأرْض وإنْ تُبْدُوا ما في أَنْفُسَكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُمْ به اللهُ فَيَغْفُرُ لَمَنْ يَشَاءُ وَيُعَذَّبُ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ على كُلُّ شَيْء قَدِيرُ - [البقرة: ٢٨٤] قال: فاشتد ذلك على اصحاب رسول الله : فاتوا رسول الله : مُلَّمًا من الأعمال ما الركب. فقالوا: أي رسول الله؛ كُلَّمًا من الأعمال ما نظيق: الصلاة و الصيام والجهاد والصدقة، وقد نزلت عليك هذه الآية ولا نظيقها، قال رسول الله : اتريدون أن تقولوا كما قال أهل الكتابين من قبلكم: سمعنا وعصينا ؟ بل قولوا: سمعنا وأطعنا، غفرانك

ربنا وإليك المصير، فلما اقتراها القوم وذلت بها السنتهم انزل الله في إثرها: «آمن الرُسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلِيَّهُ مِنُ رَبِّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُ آمنَ بِاللهُ وَمَلَائِكَتُهُ وَكُتُبَه وَرُسُلَهُ لاَ نُفَرَقُ بَيْنَ أَحد مِنْ رُسُلِهِ وَقَالُوا سَمَعْنَا وَأَطَعْنَا عُقْرَائِكَ رَبْنَا وَإِلَيْكُ الْمَصِيرُ، [البقرة: ٢٨٥].

قلما فعلوا ذلك نسخها الله تعالى، فانزل الله عز وجل: ﴿لاَ يُكَلَّفُ اللَّهُ نَفْسا إِلاَّ وُسْعَهَا لَهَا ما كَسَبَتُ وَعَلَيْهَا ما اكْتَسَبَتَ رَبِّنَا لاَ تُؤَاحْذُنَا إِنَّ نَسِينَا أَوْ اَخْطَلْنَا، قال: ‹نعم، ‹رَبِّنَا وَلاَ تَحْمَلُ عَلَيْنَا إِصَرا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلَنَا، قال: ‹نعم، ‹واعْفُ عَنَا واغْفِرُ لنا وارْحَمَنا أَنْتَ مَوَلانا فانْصَرْنا على الْفَوْم الْكَافَرِينَ، قال: نعم، [واه مسلم ٢٢٥].

قال ابن كثير رحمه الله: فتجوز لهم من حديث النفس وأخذوا بالأعمال.

ور اهمية هذه السمة الإيمانية من

١- أن الغاية من الأحكام الشرعية التي جاءت بها نصوص الكتاب والسنة هي العمل بها بتنفيذ أوامرها واجتناب نواهيها، قال الله تعالى: وما أرْسَلْنَا منْ رَسُول إلا لحُطَاع بادْن الله، [النساء: ٢٤]، وقال تعالى: وما أتاكُم الرُسُولُ فَحُدُوهُ وما نهاكُم عنّهُ فَانْتَهُوا، [الحشر: ٧]. قال الخطيب البغدادي: ووالعلم دراد للعمل، كما دراد العمل للنجاة، فإذا كان

الفرديد ش\_وال ٢٠١٠٠

العلم قاصرًا عن العمل، كان العلم كلاً على العالم، ونعوذ بالله من علم عاد كلاً، وأورث ذلاً، وصار في رقبة صاحبه غلاً،. [اقتضاء العلم العمل: ١٥٨].

ولذلك قال الفضيل: إنما نزل القرآن ليعمل به فاتخذ الناس قراعته عملاً.

وقال أبو رزين: في قوله تعالى: «يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاَوَتِهِ» [البقرة: ١٢١]، قال: يتبعونه حق اتباعه يَعَملُوَنَ به حق عمله.

٢- أن الله عاب على أمم سابقة ما تلقوا به النصوص الشرعية، فقال عنهم: «قَالُوا سَمعْنَا وَعَصَيْنًا وَأَشُربُوا فَي قَلُوبِهِمُ الْعَجْلَ» [البقرة: ٩٣].

وقال تعالى عن اليهود خاصة: «مَثْلُ الَّذِينَ حُمَّلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمَلُوهَا كَمَثَلِ الْحَمَارِ يَحْمَلُ أَسْفَارًا بِنَّسَ مَثَلُ الْقَوْمِ الْذَينَ كَذُبُوا بَايَاتَ اللَّهِ وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمِ الظَّالمينَ، [الجمعة: ٥].

وعن قوله تعالى: «نَبَدَ فَرِيقُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْحَتَابَ حَتَابَ اللَّهِ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ، [البقرة: ١٠١].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «أشد الناس عذابًا يوم القيامة: عالم لم ينفعه الله بعلمه، فذنبه من جنس ذنب اليهود».

٣- أن الإعراض عن آيات الله بتعطيل أحكامها من أعظم صبور الظلم، قال الله تعالى: ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مَمَّنْ ذُكَرَ بايَات رَبَّه فَاعْرُضَ عَنْهَا، [العهف: ٥٧].

٤- أن الإنسان محاسب ومسئول يوم القيامة عن عمله كما ثبت من حديث أبي برزة الأسلمي رضي الله عنه أنه قال: قال رسول الله ٢٠ : «لن تزولا قدما عبد يوم القيامة حتى يسأل عن أربع: عمره فيما أفناه، وعن عمله ماذا عمل به، وعن ماله من أين اكتسبه وقيما أنفقه، وعن جسمه فيما أبلاه». رواه الترمذي وصححه المنذري.

وقال أبو الدرداء رضي الله عنه: أن أخوف ما أخاف على نفسي أن يقال لي: يا عويمر هل علمت ؟ فاقول: نعم، فيقال: فماذا عملت فيما علمت؟..

٥- أن الأقوال الصالحة مرهونة بالأعمال الصالحة، فقد قال الحسن البصري: ليس الإيمان بالتمنى ولا بالتحلي، ولكن ما وقر في القلب وصدقته الأعمال. من قال حسنًا وعمل غير صالح رده الله على قوله، ومن قال حسنًا وعمل صالحًا رفعه العمل، وذلك بأن الله يقول: «إلَيْه يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالحُ يَرْفَعُهُ» [فاطر: ١٠].

## و نماذج مشرقة ومشرفة ٥٠

من أسمى الصور التي تتحقق فيها سمة التلقي للتنفيذ، تلك الصور التي يتلقى فيها المؤمن الحث على أعمال مستحبة غير ملزم بفعلها، فيأخذها

ماخذ العزيمة، ويلتزم بما فيها من أعمال من لحظة تلقيه للنصوص الشرعية بلا تردد أو تكاسل أو انقطاع أو فتور، وهذه بعض النماذج المشرقة التي تتجلى فيها هذه الصفة:

١- عن عائشة - رضى الله عنها - قالت: ما رأيت النبي ٥ منذ نزل عليه: «إذا جاء تَصْرُ الله وَالْفَتْحُ» [النصر: ١] يصلي صلاة إلا قال فيها: «سبحانك ربي وبحمدك ؛ اللهم اغفر لي» (مسلم: ٤٨٤).

٢- عن سالم بن عبد الله بن عمر بن الخطاب، عن أبيه رضي الله عنه: أن رسول الله ٤٠ ، قال: «نعم الرجل عبد الله لو كان يصلي من الليل، قال سالم: فكان عبد الله بعد ذلك لا ينام من الليل إلا قليلاً. (البخاري ٥/٣، ٦، ومسلم ح٢٤٧٩).

٣- عن ابن عمر رضى الله عنهما قال: بينما نحن نصلي مع رسول الله ، إذ قال رجل من القوم: الله أكبر كبيرا، والحمد لله كثيرا، وسبحان الله بكرة وأصيلاً. فقال رسول الله : من القائل كلمة كذا وكذاى. قال رجل من القوم: أنا يا رسول الله. قال: عجبت لها ! فتحت لها أبواب السماء. قال ابن عمر: فما تركتهن منذ سمعت رسول الله في يقول ذلك. (رواه مسلم ح١٠١. وأحمد ٣٩٩).

٤- وعن أبي بكر بن أبي موسى الأشعري، قال: سمعت أبي رضي الله عنه، وهو بحضرة العدو يقول: قال رسول الله عنه: «إن أبواب الجنة تحت ظلال السيوف، فقام رجل رث الهيئة فقال: يا أبا موسى، أأنت سمعت رسول الله عنه يقول ذلك ؟ قال: نعم، فرجع إلى أصحابه فقال: أقرأ عليكم السلام، ثم كسر جفن سيفه فالقاه، ثم مُشَى بسيفه إلى العدو فضرب به حتى قتل. (مسلم ١٩٠٢، والترمذي ١٦٥٩).

٥- أخرج البخاري (٢٥١٧) من طريق سعيد بن مرجانة صاحب علي بن الحسين قال: قال لي أبو هريرة رضي الله عنه: قال النبي ٤: «أيما رجل أعتق امرءً مسلما استنقذ الله بكل عضو منه عضوًا منه من النار»، قال سعيد بن مرجانه: فانطلقت به إلى علي بن الحسين، فعمد علي بن الحسين رضي الله عنهما إلى عبد له قد أعطاه به عبد الله بن جعفر عشرة آلاف – أو الف دينار – فاعتقه.

آ- عن ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله \*\* بعث أبا موسى على سرية في البحر، فبينما هم كذلك قد رفعوا الشراع في ليلة مظلمة، إذا فوقهم هاتف يهتف: يا أهل السفينة، قفوا أخبركم بقضاء قضاء الله على نفسه، فقال أبو موسى: أخبرنا إن كنت مخبراً؟ قال: إن الله تبارك وتعالى قضى على نفسه أنه من أعطش نفسه له في يوم صائف سقاه



الله يوم العطش. رواه البزار، وحسنه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب (١/٤١٢).

وعن أبي موسى بنحوه إلا أنه قال فيه، قال: إن الله تعالى قضى على نفسه أنه من عطش نفسه لله في يوم حار كان حقًا على الله عز وجل أن يرويه يوم القيامة. قال: وكان أبو موسى: يتوخى اليوم الشديد الحر الذي يكاد الإنسان ينسلخ فيه حرًا فيصومه. رواه ابن أبي الدنيا وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب.

٧- عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله ﷺ قال: «ما حق امرئ مسلم له شيء يوصي فيه؛ يبيت ثلاث ليال إلا ووصيته مكتوبة». قال عبد الله بن عمر رضي الله عنهما: ما مرت عليً ليلة منذ سمعت رسول الله ﷺ قال ذلك إلا وعندي وصيتى. (رواه أحمد: ٢٣٩٩، ومسلم: ٢٠٧٥).

٨- عن علي رضي الله عنه قال: اشتكت فاطمة رضي الله عنها ما تلقى من الرحى في يدها، وآتى النبي لله سبي، فانطلقت فلم تجده ؛ فاخبرته عائشة بمجيء فاطمة إليه، فجاء النبي في إلينا وقد أخذنا مضاجعنا، فذهبنا نقوم، فقال النبي في: على مكانكما، فقعد بيننا، ثم قال: «ألا أعلمكما خيرًا مما مالتما؟ إذا أخذتما مضاجعكما: أن تكبرا الله أربعًا وثلاثين، وتسبحا ثلاثًا وثلاثين، وتحمدا ثلاثًا الله عنه: ما تركته منذ سمعته من النبي في. قيل له: ولا ليلة صفين ؟ قال: ولا ليلة صفين. (مسلم ٢٧٢٧. وأحمد ٧٩٧، وأبو داود ٤٤٠٩).

٩- قال الإمام مسلم: حدثنا محمد بن عبد الله بن نمير، حدثنا أبو خالد - يعني سليمان بن حيان -عن داود بن أبي هند، عن النعمان بن سالم، عن عمرو بن أوس، قال: حدثني عنبسة بن أبي سقيان في مرضه الذي مات فيه بحديث يتسارُ إليه (يسر به) قال: سمعت أم حبيبة رضي الله عنهما تقول: سمعت رسول الله حيقول: من صلى اثنتي عشرة ركعة في يوم وليلة بنى له بهن بيت في الجنة، قالت أم حبيبة: فما تركتهن منذ سمعتهن من رسول الله حبيبية. وقال عمرو بن أوس: ما تركتهن منذ سمعتهن من عنبسة. قال النعمان بن سالم: ما محبيبية. وقال عمرو بن أوس: ما تركتهن منذ الم عنين من عنبسة. قال النعمان بن سالم: ما ولنسائي: ١٧٢٢، وأبو داود: ١٠٥٩، وابن ماجه: ١١٣١، واحمد: ٢٥٥٤٣].

١٠ عن أم حبيبة رضي الله عنها أن النبي 30
 قال: من ركع أربع ركعات قبل الظهر وأربعًا بعدها

حرم الله عز وجل لحمه عن النار. قالت: فما تركتهن منذ سمعتهن. (النسائي ١٧٨٩، واحمد ٢٥٥٣٩).

١١- عن أبي مسعود الأنصاري رضي الله عنه عن النبي ٥ قال: (من قرأ بالأيتين من أخر سورة البقرة في ليلة كفتاه، (رواه البخاري ومسلم).

قال ابن القيم – رحمه الله –: «قال علي بن أبي طالب رضي الله عنه: ما كنت أرى أحدًا يعقل ينام قبل أن يقرأ الآيات الأواخر من سورة البقرة». أخرجه أبو بكر بن أبي داود في «شريعة القارئ» بإسناد صحيح على شرط البخاري ومسلم.

١٢- قال البخاري: ما اغتبت أحدًا قط منذ علمت أن الغيبة حرام، إني لأرجو أن ألقى الله ولا يحاسبني أنى اغتبت أحدًا. (الطبقات للسبكي ٢/٩).

١٣– عن أبي أمامة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «من قرأ أية الكرسي عقب كل صلاة، لم يمنعه من دخول الجنة إلا أن يموت». [رواه النسائي، وصححه الالباني في صحيح الجامع (٦٤٦٤)].

قال ابن القيم – رحمه الله –: «بلغني عن شيخ الإسلام أنه قال: ما تركتها عقب كل صلاة إلا نسيانًا أو نحوه» (الوابل الصيب ص٢٢٩).

١٤- قال الإمام أحمد - رحمه الله -: ما كتبت حديثًا إلا وقد عملت به، حتى مر بي أن النبي ته احتيمًا إلا وقد عملت به، حتى مر بي أن النبي ته احتجم وأعطى أبا طَيْبَة دينارًا فاعطيت الحجام دينارًا حين احتجمت. (سير أعلام النبلاء ١١/٢١٣).

١٥- وها هو أبو هريرة يوصيه النبي بوصية في فعل المستحبات، فيفعلها أبو هريرة كانها فروض وواجبات فيقول: «أوصاني خليلي بثلاث لست بتاركهن؛ أن لا أنام إلا على وتر، وأن لا أدع ركعتي الضحى، فإنها صلاة الأوابين، وصيام ثلاثة أيام من كل شهر،. [صحيح الترغيب والترهيب].

وإذا نظرنا إلى سلوك السلف رضوان الله عليهم وجدناهم كانوا يأخذون السنن والنوافل مأخذ الفرض والواجب حتى يموت الواحد منهم، فيسالون عن النوافل ليفعلوها ويستزيدوا بها لرفع درجاتهم وإرضاء ريهم جل وعلا.

لكن أناسًا في هذا الزمن يسالون: هل هو فرض أم سُنة؛ يسالون عن السنة ليتركوها فهذا يريد أن تكون اللحية سنة ليحلقها وأخرى تريد أن يكون الحجاب سنة لكي لا تحتجب، وآخر يريد الخبائث مكروهة ليفعلها، فشتان شتان بين سلوك السلف، وسلوك الخلف، وقد أشار ربنا سبحانه بأنهم قدوتنا فقال: «فَإِنَّ أَمَنُوا بِمِثْلُ مَا أَمَنْتُمٌ بِهِ فَقَد الْمُتَدَوَّا».

نسال الله الهداية من فضله، والحمد لله رب العالمين.

النوحيد ش\_وال. ١٤٢٠

11- a her mage Manual Can and the give at 210 hou has المراد علوا المحاج المواج من معارة الملوقة الم a plaint have my ser محمد رزق ساطور عداد/ لذوحدد العدد 203 الستة الثامنة والثلاثون

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد: فقد ذكرنا أن التوسل ينقسم إلى قسمين أساسين: توسل مشروع، وتوسل ممنوع، وعلمنا أن التوسل المشروع أقسام ثلاثة. أما التوسل الممنوع: فقد ذكرنا منه النوع الأول: وهو التوسل إلى الله بدعاء الموتى

والغائبين والاستغاثة بهم وسؤالهم قضاء الحاجات وتفريج الكربات ونحو ذلك، ورددنا على بعض الشبهات لإزالية الالتباس، ثم نكمل ما

بداناه فنقول وبالله التوفيق:

النوع الثاني: التوسل إلى الله تعالى بفعل العبادات عند القبور والأضرحة مثل دعاء الله عندها، لأن تحري العبادة عند القبور وسيلة إلى الشرك بالله، لإفضائه إلى دعاء الأموات من دون الله، ولهذا أنكر علي بن الحسين على الرجل الذي كان ياتي إلى فرجة عند قبر النبي تقويت ويتحرى الدعاء عندها، وساق له حديث النبي قوقال: ألا أحدثكم حديثًا سمعته من أبي عن جدي عن رسول الله تقال: (لا تتخذوا

قبري عيدا، ولا بيوتكم قبورا، وصلوا عليّ فإن تسليمكم يبلغني أين كنتم، رواه أبو يعلى وفيه حفص بن إبراهيم الجعفري، ذكره ابن أبي حاتم ولم يذكر فيه حرحاً وبقية رجاله ثقات.

وقد تدرج الشيطان الرجيم بمن يتعمد الدعاء عند القبور إلى دعاء أصحاب القبور إذ أنهم وجدوا في أنفسهم أن الدعاء عند بعض القبور أحرى بالإجابة (هكذا زعموا) من بقية القبور فصاروا يتعمدون الدعاء عند قبور مخصوصة، بعد أن كانوا يدعون عند القبور مطلقًا دون أن يخصوا قبراً بالدعاء، ثم تدرجت الحال فقال العامة بعد اندراس العلم وضعف البصيرة وكثرة الجهل والتقليد الأعمى: إنما تعمد من قبلنا الدعاء عند هذا القبر لمزية صاحبه فصار الشرك والعياذ بالله، كما قال

ابن عباس رضى الله عنهما في قوله تعالى: - أَقَرَأَيْتُمُ اللاتَ وَالْعَرْى، عند البخاري قال: كان اللات

رجل يلت السويق للحجاج فعكفوا على قبره. وفي تفسير البغوي قال مجاهد: كان في رأس جبل له غنيمة يسلأ منها السمن ويأخذ منها الأقط ويجمع رسلها ثم يتخذ منها حيسًا فيطعم منه الحاج.

ولما قال بعض الصحابة حديثي العهد بالإسلام للنبي : (اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط، أي: شجرة يتبركون بها ويعلقون بها أسلحتهم كما يفعله المشركون، قال : (قلتم والذي نفسي بيده كما قالت بنو إسرائيل لموسى: اجعل لنا إلها كما لهم آلهة (أخرجه أبن حبان والترمذي وأحمد بن حنبل والطيالسي.

والله تعالى يقول: إنْ تَدْعُوهُمُ لاَ يَسْمَعُوا دَعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمَعُوا مَا اسْتَحَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقَيَامَة يَكُفُرُونَ بِشَرْكَكُمٌ وَلَا يُنْبَئُكَ مَثْلُ خَبِيرٍ. [فاطر: ١٤].

والذي يتعبد عند القبر يعتقد أن العبادة عند القبر أفضل من غيرها في مكان أخر، بل تراه يقف في خشوع ويقول لصاحب القبر: أنا جئت إليك أرفع شكواي وأنت تعرفها فلا تحتاج مني أن أفصح بها إليك، ثم يتمرغ على الأعتاب متمسحاً بالأبواب متلطحاً بالتراب مستغيثاً وصارحاً بغير الخالق الوهاب، فزعم العبادة لله وهو معتقد في غيره، وهذا لون من الشرك القبيح الذي لا يليق، فالذي أفضى إلى ذلك هو العبادة عند القبر.

ولذا نهى النبي الله عن الصلاة عند طلوع الشمس وعند غروبها، وعند وجودها في كبد السماء، وقال: انه حينئذ يسجد لها الكفار ، رواه مسلم، ولأن الكفار يسجدون للشمس حينئذ، فنهى عن ذلك ؛ لما فيه من مشابهة المشركين، وإن لم يقصد المصلي السجود إلا لله الواحد المعبود ؛ لأن النهي يشمل عبادة غير الله تعالى وأيضًا التشبه بمن كانوا يعبدون القبور.

وقال عليه الصلاة والسلام: «ألا وإن من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد، ألا فلا تتخذوا القبور مساجد فإني أنهاكم عن ذلك».

فتهى عن اتخاذ القبور مساجد، ومعلوم أن من صلى عند قبر فقد اتخذه مسجدًا، ومن بنى عليه ليصلى فيما بُني عليه فقد اتخذه مسجدًا، ومن وضع القناديل والستور والسرج فقد اتخذه مسجدًا، وهذا من الشرك الأصغر المنافي لكمال التوحيد، وهو ذريعة مفضية إلى الشرك الأكبر.

وقد أخرج البخاري ومسلم والنسائي وابن حبان وابن حنبل عن عائشة رضي الله عنها أنه منه قال في مرضه الذي لم يقم منه: العن الله اليهود والنصاري، اتخذوا قبور أنبيهم مساجد.

الاستغاثة به أو الصلاة له أو السجود له فيقع في الشرك الأكبر، وعلى الأقل هو متشبه بمن كانوا يعبدون القبور، «ومن تشبه بقوم فهو منهم». أخرجه أبو داود.

فإذا اقترن مع ذلك دعاء الأموات، وسؤالهم المغفرة، وطلب الشفاء، والذبح لهم، والاستعانة بهم، فكل هذا مما هو معلوم من دين الإسلام بالضرورة أنه شرك أكبر، قال الله تعالى: (ذَلكُمُ اللَّهُ رَيُكُمُ لَهُ الْمُلْكُ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مَنْ دُونه مَا يَمْلَكُونَ مَنْ قَطْمِيرٍ إِنْ تَدْعُوهُمُ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمٌ وَلَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ القَيَامَة يَكْفُرُونَ بِشَرْكِكُمْ وَلَا يُنَبَّئُكَ مَثْلُ خَبِيرٍ، [فاط/

وأفعال الناس عند القبور لا تتعدى ثلاثة أنواع:

# النوع الأول: ما هو مشروع:

وهو زيارة القبور لتذكر الأخرة وللسلام على أهلها والدعاء لهم، فقد أخرج أحمد وابن ماجه والبيهقي عن بريدة قال: قال رسول الله : • إني كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها فإنها تذكر الأخرة.

وقد كان هذا في أول الإسلام عند قربهم من عبادة الأوثان، واتخاذ القبور مساجد، فلما رسخ الإسلام في قلوب الناس، وأمنت عبادة القبور والصلاة إليها، نسخ النهي عن زيارتها، لأنها تذكر الآخرة وتزهد في الدنيا.

# النوع الثاني: مُبتدع بِنَافِي كمال التوحيد:

وهو من الوسائل التي تؤدي إلى الشرك وهو قصد عبادة الله تعالى والتقرب إليه عند القبور أو قصد التبرك بها أو البناء عندها وتجصيصها وإسراجها واتخاذها مساجد وشد الرحال إليها ونحو ذلك مما ثبت النهي عنه، فقد أخرج مسلم والنسائي وابن حبان عن أبي مرثد الغنوي قال: سمعت رسول الله ي يقول: «لا تصلوا إلى القبور ولا تجلسوا عليها».

واحرج مسلم والنسائي وابن حبان والترمذي وابن ماجه عن جابر قال: نهى رسول الله 🛫 عن تجصيص القبور والكتابة فيها والبناء عليها والجلوس عليها.

واخرج أحمد والترمذي والنسائي وابن حبان وابن ماجه وأبو داود عن ابن عباس رضي الله عنهما قـال: لـعن رسـول الـله تقد زائـرات القبـور والمتخذين عليها المساجد والسرج.

واخرج مسلم عن أبي سعيد رضي الله عنه قال: قال رسول الله 🐨 : «لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: مسجدي هذا، والمسجد الحرام، والمسجد الاقصى،

A127. 110

## النوع الثالث: شرك بنافي التوحيد:

وهو صرف شيء من أنواع العبادة لصاحب القبر كندائه ودعائه من دون الله والإستعانة به والطواف حول القبر والذبح والنذر له، ونحو ذلك. يقول الله تعالى: «إنَّ الذينَ تَدْعُونَ منْ دُونِ اللَّه عبَادُ أَمْتَالُكُمْ فَادْعُوهُمُ فَلْيَسَتَجِيبُوا لَكُمَّ إِنْ كُنْتُمْ صَادقينَ × آلَهُمُ أَرْجُلُ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ آَيْد يَبْطَشُونَ بِهَا أَمَ لَهُمْ أَعْيُنَ يُبْصِرُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ آَذَانُ يَسْمَعُونَ بِهَا قُلَ ادْعُوا شُركَاحُكُمْ ثُمَّ كَدِونِ قَلَا تُنْظَرُونِ. [الإعراف: ١٩٤، ١٩٥]. وبقول جَل شانه: يَبَائِهُها النَّاسُ ضُرِبَ مَثْل

فَاسْتَمَعُوا لَهُ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مَنْ دُونِ اللَّهُ لَنْ يَخْلُقُوا دُبَابًا وَلَو اجْتَمَعُوا لَهُ وَإِنْ يَسَلُّبُهُمُ الدُّبَابُ شَيَئْنًا لاَ يَسَتَنْقَدُوهُ مِنْهُ ضَعُفَ الطَّالِبُ وَالْمطْلُوبُ، [الحج: ٦٣].

وأخرج أحمد والترمذي عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كنت خلف رسول الله ﷺ يومًا، فقال: «يا غلام، إني أعلمك كلمات: احفظ الله يحفظك، احفظ الله تجده تجاهك، إذا سالت فاسال الله، وإذا استعنت فاستعن بالله،.

وأخرج الطبراني – ورجاله رجال الصحيح غير ابن لهيعة وهو حسن الحديث – عن عبادة بن الصامت قال: قال أبو بكر: قوموا نستغيث برسول الله الله على من هذا المنافق، فقال رسول الله الله: ، إنه لا يستغاث بي، إنما يستغاث بالله عز وجل.

فمن المخالفات التي ترتكب عند الميت دعاؤه أو الاستغاثة به ومناداته وسؤاله وطلب المدد منه كان يقول: يا سيدي فلان انصرني، أو أغثني، أو اشفني، أو مدد يا فلان، فهذا كله من الشرك القبيح الذي لا يليق بالعبد أن يفعله، فينبغي أن يتوب العبد من ذلك ولا يعود إليه أبدًا.

ومن المخالفات التي ترتكب عند القبر النذر للميت: بان يقول: يا سيدي فلان إن شفيتني أو شفيت مريضي أو قضيت حاجتي، أو منحتنى كذا أو وفقت ولدي أو ابنتي أو أعليت مركزي ووظيفتي فلك علي أن أفعل كذا وكذا، وهذا كله من الشرك القبيح الذي لا يليق بالعبد أن يفعله أو أن ينذره، فالنذر عبادة لا تكون إلا لله تعالى.

وقد أخرج البخاري والترمذي وأبو داود وابن ماجه والنسائي عن عائشة عن النبي الله قال: (من نذر أن يطيع الله فليطعه، ومن نذر أن يعصي الله فلا يعصه،

ولأن جاه الصالحين ومكانتهم عند الله إنما تنفعهم هم، كيف يزين الشيطان للناس أن يتركوا الحي الذي لا يموت ويحتمون بالأموات، أو يظنون أنهم ينفعونهم أو يضرون؟! إنه التقليد الأعمى للآباء

والأجداد، كما قال أسلافهم: «وَإِذَا قَبِلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا ٱلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَوَلَوْ كَانَ ابَاؤُهُمُ لاَ يَعْقَلُونَ شَيْئًا وَلاَ يَهْتَدُونَ البقرة: ١٧٠]، «وَإِذَا قَبِلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَى مَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرسُولِ قَالُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَوَلَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لاَ يعْلَمُونَ شَيْئًا وَلاَ يَهْتَدُونَ اللَّذَي اللَّهُ وَإِلَى الرسُولِ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِنْ ذَنِي إِلاً قَالَ مُتُرفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا أَباعَنَا عَلَى أُمَّةً وَإِنَّا عَلَى الرَّسُولِ المَحْدَدَةِ اللَّهُ الا اللَّهُ أَوْلَوْ كَانَ الرَّقُومَا إِنَّا وَجَدْنَا أَبِاءَنَا عَلَى أُمَّةً وَإِنَّا عَلَى الرَّا اللَّهُ وَالَنْ مَنْ وَقَدَا لَا أَنْ

ومع أن إبراهيم عليه السلام في حواره مع قومه يقول لهم: «قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ × أَقْ يَنْفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُونَ × قَالُوا بَلْ وَجَدْنًا آبَاءَنَا كَذَلِكَ يَفْعَلُونَ، [الشعراء: ٢٢- ٢٤].

فالذي أهلكهم وأوقعهم في الشرك والضلال هو التقليد الأعمى للآباء بغير هدى من الله تعالى، فالأنبياء لهم مكانتهم ومنزلتهم عند الله تعالى، وكذلك الصالحون، يقول الله تعالى: «أُولَتْكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَيهُدَاهُمُ اقْتَدَهُ قُلْ لاَ أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجَّرًا إِنَّ هُوَ إِلاَّ ذِكْرَى للْعُالَمِيْ، [الأنعام: ٩٠].

فمن أراد أن ينال الفضل فليقتد بهم وليتاس بهديهم، وقال تعالى: «ألا إنَّ أَوْلَيَاءَ اللَّه لاَ خَوُفٌ عَلَيْهِمٌ ولاَ هُمْ يَحُرُّنُونَ × الَّذِينَ أَمَنُوا وَكَانُوا يَتُقُونَ × لَهُمُ الْبُشْرَى في الْحَيَاة الدُّنَّيَا وَفي الآخرة لاَ تَبْدِيلَ لَكَلِمَاتِ اللَّهُ ذَلكَ هُوَ الْفُوْزُ الْعَظِيمُ [بونس: ٢٢ - ٢٤].

فالفضل لهم هم لأنهم أمنوا واتقوا فاستحقوا البشرى في الدارين، أما من يتعدى ويتوسل بهم ويسال الله تعالى بجاههم فقد وقع بذلك في الشرك القبيح والضلال المبين ولا تَدْعُ مَنْ دُون اللَّه مَا لاَ يَنْفَعُكَ وَلاَ يَضُرُكُ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِنَ الطَّالِمِينَ، [يونس: ١٠٦].

فليرجع هؤلاء إلى الله تعالى، وليبتعدوا عن التوسل الممنوع الذي يوقعهم في الشرك القبيح، وليتوسلوا إلى الله تعالى بما شرعه وأذن به كالتوسل إلى الله تعالى باسم من أسمائه الحسنى أو بصفة من صفاته العليا، أو التوسل إلى الله تعالى بعمل صالح قام به العبد نفسه، أو التوسل إلى الله بدعاء الرجل الصالح الذي يرجى إجابة دعائه، وذلك بان يكون حيًا ويسمع ويقدر على ذلك، والرجوع إلى الحق أولى من التمادي في الباطل، والحق لا يخفى على طالبه.

وللحديث يقية إن شياء الله تعالى.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد: فنظرًا لانتشار أزمة أنفلونزا الخنازير، في العالم أجمع، وإيمانًا منا بضرورة تعريف القارئ الكريم بما يتعلق بهذا الوباء من خلال صفحات مجلة التوحيد، فإننا ننشر هذا البحث للدكتور فردريك بينيسا، وقد سبق أن تناولنا في كلمة التحرير هذا الموضوع والحكمة من تحريم الإسلام فردريك مينيسا، وقد سبق أن تناولنا في كلمة التحرير فذا الموضوع والحكمة من تحريم الإسلام للحم الخنزير ودللنا على خبث لحم الخنزير ونجاسته، وقد تطابقت نتائج أبحاث العلماء مع ما في القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة، فإن ذلك يؤكد بكل وضوح وجلاء أن شريعة الإسلام وحي رباني كريم، وأنها صالحة لكل زمان ومكان، ولقد أثبتت الأبحاث العلمية والدراسات الطبية أن الخنزير من بين سائر الحيوانات يُعَدُّ أكبر مستودع لما يضر جسم الإنسان، وأنه ينشا عن أكل لحمه أمراض وأدواء لا تحصى كثرةً وتنوعاً، وأن الشارع الحكيم لم يحرم لحم الخنزير إلا لحكم جليلة واسرار عظيمة تعود كلها إلى الحفاظ على النفس البشرية المكرمة، والتي جعل الإسلام

الحكمةمن تحريم الإسلام

للحم الخنزير

وجاء البحث على النحو التالي:

أثناء الحملة على إفريقيا في الحرب العالمية الثانية، أصيب أعداد كبيرة من الجنود الألمان بالمرض المسمى بالقرحة الاستوائية التي كانت تصيب الساقين، بين الركبة وعظم الكعب، وقد أعجز هذا المرض الجنود عن القتال، لذلك وجب إدخالهم المشافي العسكرية، واستعملت معهم جميع أصناف المعالجة والأدوية بدون نجاح.

فظنوا بأن ذلك قد يكون بسبب طعام الجيش ؛ لأن أصحاب البلاد الأصليين الذين كانوا يستهلكون أطعمتهم الخاصة لم يصابوا بهذا المرض، علماً بأن العرب واليهود لا يأكلون لحم الخنزير، جُرَبَ ذلك على الجنود فكان النجاح باهراً.

# اعداد/ التحسرير

الدكتور ركويج Reckewegيعترف بأنه من قبل الحرب كانت لديه معلومات عن هذا الأثر الضار، لكنه كان يعتقد أنه كان مقصوراً على استعمال لحم الخنزير الطازج فقط أثناء خدمته الطبية لاحظ إصابات عديدة بالزائدة والتهاب المرارة والتهابات في المعدة والأمعاء والأكريما الحادة والالتهابات الجلدية الموضعية إلخ، التي كانت تظهر عند الفلاحين بعد أنام قلبلة من ذبح الخنزير.

ظهور هذه الأمراض بشدة لا يظهر بعد أكل لحم الخنزير المجفف والمملح أو لحومه المحفوظة، أنذاك كان يعتقد أن هذه المشتقات المصنعة من لحم الخنزير لم تكن كثيرة الضرر على الصحة، وهذا خطا أوضحه بعد

الم الم الم الم الم

ملاحظاته خلال فترة ما بعد الحرب، عندما قلّت الأطعمة والناس أصابها الجوع، ومع ذلك جموع كبيرة من الناس الذين لم يصابوا بجروح وتلقوا كميات غذائية منتظمة مع أنها قليلة بدوا سالمين.

لحم الخنزير لم يكن موجودا تقريبا، واللحوم الأخرى كان يحصل عليها بنسبة قليلة، وهكذا كانت كمية الدهون والسكر التي توزع قليلة، والسكان كانوا يتغذون بالحبوب والبقوليات والخضار، لذلك فإن أمراضاً مثل: الزائدة وتصلب الشرايين وأمراض المرارة والروماتيزم والجلطة وارتفاع الضغط خلال هذه الفترة كانت معدومة عملياً.

ولكن عندما استعادت الدولة اقتصادها عام ١٩٤٨م، ولحم الخنزير عاد إلى الظهور بشكل واسع، وأصبح تحت تصرف الشعب الألماني عادت إلى الظهور الأمراض والعلل التي كانت اختفت حتى ذلك التاريخ بشكل عملي، وبشكل ملموس ومؤسف كان هناك ازدياد شديد للأمراض السرطانية. مرضى كثيرون باعمار تتراوح بين ٦٠ و٧٠ سنة والذين عاشوا حتى ذلك الحين دون الإصابة باي مرض، أصيبوا فجاة باضطرابات هضمية لم يكن سببها إلا سرطان المريء او المعدة أو الأمعاء.

على مر السنين تبين أن هناك اضطرابات أخرى مثل: تلف في المفاصل والتهاب المفاصل ومرض السيلان عند النساء، وكذلك تعذر شفاء القروح المزمنة (بعد جرح في الحرب أو عملية جراحية) كان أكل لحم الخنزير يؤثر تأثيراً كبيراً.

من أجل الوصول إلى نتيجة عن أضرار لحم الخنزير، الدكتور ركويج لم يعتمد فقط على الملاحظة الطبية، ولكن كذلك استعمل التجارب المخبرية على الحيوان ؛ الفئران وبشكل كبير لقابلية إصابتها بظاهرة أكل بعضها البعض Canabalism وأمراض جلاية، وكذلك إصابتها بالسرطان في أعضاء مختلفة من الحسم، وهذا بعد عدة أشهر فقط

من تغذيتها بلحم الخنزير (سنة كحد أقصى)، الفئران الأخرى التي غذيت بأغذيتها المعتادة ولو أن بعضها أصيب بمرض ما، إلا أنها لم يصب واحد منها بالسرطان أو ظهرت عليها قابلية أكل بنى جنسها.

ومن مصادر أخرى علم الدكتور ركويج أن الكلاب من فصيلة بوكسر Boxerيجب الا تتغذى ابدا باغذية تحتوي على لحم الخنزير ؛ لأنه تظهر فيها بسرعة أمراض جلدية وأمراض خبيثة، نفس الشيء يحدث لحيوانات السيرك مثل الأسود والنمور، حيث تصاب بسمنة ضارة تجعلها خاملة، مع قابلية شديدة للنزيف الأنفي (من الممكن أن يكون بسبب ارتفاع الضغط)، وبعضها تموت الثدييات وحدها هي الحساسة من لحم الخنزير، ولكن الأسماك كاحد أنوع السمك النهري Trucha تموت بعد أيام قليلة من تغذيتها بلحم الخنزير (لأن هذه الأسماك شرهة جدًا).

الدكتور ركويج معروف في آلمانيا ضمن نشاطات آخرى لكونه مكتشف نظرية التسمم البشري ( (Homotoxi Cologica) عن سبب وتطور الأمراض يعتبر أن مواد سامة بشرية موجودة في لحم الخنزير، وهضمها يؤدي إلى تفاعلات دفاعية من قبل الجسم، وهذه التفاعلات تظهر بشكل أمراض مختلفة كما رابنا سابقًا.

المواد السامة الموجودة في لحم الخنزير تذكر في عدة أبحاث طبية باسم سوتوكسين، (.) (Sutoxine التغذية الغنية بالدهون تجعل هذه الدهون تغزو الدورة الدموية وتكون مسببة لأمراض مثل تصلب الشرايين وارتفاع الضغط في الأوردة وتحقن الدم في الأنسجة واضطرابات في السقاية الدموية للنسيج الضام بشكل عام وبشكل أهم لبعض الغدد الهامة، كذلك مثل ضيق وتصلب الأوعية الدموية التاجية (التي تسقى القلب).

البروفوسور هاوس ) Haussجامغة مونستر) يشرح بشكل موسع في كتابه ، Die

( الذو حيد العدد 202 السنة الثامنة وا

Unspezifische Mesenchy- mreakion، أن النسيج الضام في الجسم يتأثر بشكل كبير عن طريق التغذية الغنية بالدهون التي يوفرها بشكل كبير لحم الخنزير.

والخواص المميزة للحم الخنزير عن اللحوم الأخرى:

١- محتواها الدهني كبير جدا:

بما فيها الهبرة من لحم الخنزير تحتوي على كمية كبيرة من الدهن، وهذا بسبب أن الدهن لا يتخزن فقط في الطبقة الشحمية التي توجد تحت الجلد، ولكن على خلاف باقي الثدييات جميع خلايا جسم الخنزير تخزن الدهون، وهذه الظاهرة لا تحدث في باقي الحيوانات ؛ لأنها مزودة بخلايا مختصة لهذه الوظيفة، وهذه الخلايا تتكون أكثر شيء في أنسجة ما تحت الجلد، ونستطيع أن نلاحظ هذا الشيء حينما نضع قطعة من اللحم مباشرة كمية كبيرة من الدهن، لذلك نستطيع القول إنها تُقلى بدهنها الخاص.

المستهلك للحم الخنزير (بسبب احتوائه على الدهون الكثيرة، وبما أن الدهون تعطي كمية كبيرة من الحريرات ضعف ما تعطيه هيدرات الكربون والبروتينات) يكون معرضًا للسمنة المفرطة، خاصة إذا استهلكه بكمية كبيرة. الدهون مع مواد أخرى ضارة (موجودة بلحم الخنزير) التي سنتكلم عنها فيما بعد، عندما تهضم تتراكم في جسم الإنسان وهي حقًا صعبة الإطراح.

۲- الدهون الحيوانية دائمًا تكون متحدة
 مع مركب الكولسترول (.(Col- elsterol)

%ابتداءً من مركب الكولسترول تظهر في الدم جزئيات مرتفعة الوزن الجزيئي ومشبعة بمادة الكولسترول. وهذه إذا وجدت بكميات كبيرة تكون مسببة لمرض تصلب الشرايين وارتفاع الضغط في المستقبل،وفي نفس الوقت تساعد على ظهور اضطرابات في الدورة الدموية للأوعية الطرفية والتاجية (خطر الجلطة الدموية في القلب)، خاصة إذا

اتحدت مع مركب النيكوتين (الدخان) لكل هذا فإنه من الخطر الإفراط باكل الدهون الحيوانية.

٣- لحم الخنزير يحتوي على نسبة
 Mucopolisacaridos). )
 تدخل الجسم وتترسب فيه تسبب:

أ- انتفاخ في النسيج الضام للجسم وتعمل كالإسفنج ممتصة الماء، ومع كمية الدهون الكبيرة التي تدخل الجسم (من جراء أكل لحم الخنزير) تساعد على جعل الجسم ضخماً ومترهلاً.

يجب الإشارة إلى أنه ليس شيء أخطر في الموضوع من الاضطراب الذي يصيب الشكل الخارجي في الجسم الذي ذكرناه، ولكن هو أحتمال ترسب هذه المواد المخاطية (الكثيرة في لحم الخنزير) في بعض أجزاء الجسم واوتار العضلات وغضاريف ما بين الفقرات وهي في الإنسان متينة وصلبة نوعًا ما، ولكنها تطرى وتفقد مقاومتها إذا دخلت فيها كمية كبيرة من متعدد السكر المخاطي (وهي تدخل بكثرة عند أكل لحم الخنزير). وبهذا يكون الإنسان مهددًا بالإصابة بالأمراض الروماتيزمية والمفصلية، وكذلك اضطرابات فقرية (مرض الدسك)... إلخ.

ب- انخفاض مقاومة وصلابة الغضاريف. ليس فقط بسبب الخاصة الإسفنجية، التي ذكرت سابقًا، ولكن لأن لحم الخنزير (بسبب كثرة احتوائه على النسيج الضام المخاطي) يحتوى على كمية كبيرة من الكبريت.

ج- دخول كمية زائدة من البروتينات إلى الجسم (غالبية متعدد السكر المخاطي هو من المركبات البروتينية)، وهذا يسهل ظهور وتطور عوامل مثل: تصلب الشرايين والسكري واضطرابات في الدورة الدموية (حسب رأي الدكتور ويندت Wendtبجامعة فرانكفورت).

وفي إسبانيا أثبتت الإحصائيات أن أهم مصدر للبروتينات الحيوانية هو لحم الخنزير.

٤- لحم الخنزير غني جداً بهرمونات النمو:

فالهرمونات تعتبر في بعض الأحيان مسئولة عن قابلية الإصابة بالأمراض الورمية، وقد أصبح ذلك واضحاً في فترة ما بعد الحرب، حيث أصيب مرضى تتراوح اعمارهم بين ٦٠ و ٢٠ سنة (مرضى بغير مرض السرطان) بالسرطان فجاة عندما بدءوا يأكلون طعام العشاء المكون من شحم الخنزير بشكل اعتيادي، إضافة إلى بعض الاستعدادات المعينة لديهم. نفس الشيء حدث مع الحيوانات المخبرية حيث أمكن إحداث الورم السرطاني فيها بتغذيتها بلحم الخنزير، إذن وجبت الإشارة إلى العوامل التالية الموجودة في لحم الخنزير التي تساعد على ظهور الأورام الخبيثة:

– مركب الكولـسترول: الذي يبدو أنه يتدخل بشكل حاسم في تطور الخلايا السرطانية.

– هـرمـون الـنمـو: الـذي يسـهل نمـو الـورم السرطاني.

ا بينزوبيرين ) Benzopirenos ( - بينزوبيرين تسبب السرطان) وتوجد في لحم الخنزير.

إضافة إلى هذه العوامل الثلاثة يجب ذكر عامل آخر وخطر للحم الخنزير وهو عبارة عن مجموعة كاملة من العوامل الدموية غير المعروفة جيدا، ومهمتها في تسبب الأمراض السرطانية لم يوضح بشكل كامل من حيث هل هي مسبب مباشر أم هي مشيرة فقط (تشير إلى وجود السرطان).

٥- الأثر الضار للحم الخنزير بسبب احتوائه على مادة الهستامين ((Histamina) والمركبات الأميدازولية يكون مسئولاً عن إظهار الأعراض الالتهابية والشرى أو الطفح (كما لوحظ في المخبر والمستشفى) مثل: الزائدة والتهابات المرارة والسيلان (في وكذلك عن الأمراض الجلدية مثل الأكزيما والالتهابات الجلدية وظهور الحبوب الجلدية وكذلك التهابات حلدية ذات أصل عصبي

وأمراض جلدية أخرى. 3- (:Gipe)

عامل سام ومهم في لحم الخذزير هو فيروس الكريب الذي يتخزن فى رئتى الحدوان ودوجد عمليًا في جميع مشتقات لحم الخنزير المصنعة، ومن يأكلها يجب أن يعرف أنه يأكل هذه الفيروسات آيضًا (حسب رأى الدروفسور شوب Shopeفي معهد الأبحاث للأمراض الفدروسية في لندن). وحسب رأي البروفسور ليتريه (Letteأن هذه الفيروسات تهاجر إلى المكان الذي تنتمي إليه حيويًا، أي إلى النسيج الضام للرئيتين في الإنسان بشكل مفضل، وهناك تبقى في حالة خمول إلى أن تتوفر لها الشروط الملائمة لتطورها كنقص في الفتيامنيات أو الإصابة بالزكام أو قلة التعرض لأشعة الشمس كما يحدث في الأشبهر الأولى من السبنة، ولهذا ففي هذه الفترة تظهر الأوبئة المخيفة بمرض الكريب.

نذكر أن أوبئة الكريب بعد الحرب العالمية الأولى قضت على حياة عدد من الأشخاص أكثر من الحرب نفسها (خاصة في ألمانيا). يقدم إلى الشعب الألماني الجائع بعد الحرب لحم الخنزير كغذاء رئيسي (لغناه في الحريرات). واعمال مشابهة لوحظت من قبل الدكتور ريكويج بعد سنين طويلة من الخدمة الألماني في شهر نوفمبر (تشرين الثاني) كميات كبيرة من معلبات لحم الخنزير القادمة من كندا أو بعد عمليات ذبح الخنزير في البيوت في الشتاء كان مؤكدا أنه في يناير -فبراير (كانون الثاني – شباط) يظهر وباء الكريب الخطير.

ومن المعروف من ناحية أخرى أن هذه الأوبئة هي نادرة جدًا في البلاد الإسلامية التي تحرم أكل لحم الخنزير.

كتب هذا المقال الدكتور فردريك بينيا Frederic vinas العدد الثاني عام ۱۹۷۸م، (.(Integral)

ĽШ علام الجماعة العلامة الشيخ وحنةاللة لأصولى الحلقة الثالثة القلم: د/ عبدالرحمن السديس إمام الجرم المكي

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونتوب إليه، ونعوذ بالله من شرور انفسنا وسيئات اعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، صلى الله وسلم وبارك عليه وعلى آله وصحبه ومن اقتفى أشره واهتدى بهداه وسلك سبيله إلى يوم الدين.

آما بعد: فنكمل حديثنا حول العلامة عبد الرزاق عفيفي – رحمه الله – فنقول وبالله تعالى التوفيق: عنايته بالنصوص وصحة الأحاميث والآثار:

وهذا من المعالم المهمة في منهج الشيخ رحمه الله، بل من المرتكزات والأسس التي بنى عليها رحمه الله منهجه الأصولي، وإذا كان كثير من الأصوليين يبنون منهجهم على مدارس كلامية عقلية أو منهبية فقهية فالشيخ رحمه الله يرفع لواء تعظيم النصوص والأدلة النقلية والتركيز على الاستدلال بها والاستنباط منها وطرح كل ما يخالفها، ومن النماذج على ذلك تعقبه الآمدي رحمه الله عند مقابلته الدليل العقلي بالشرعي حينما ذكر بعض الأمور المجمع عليها عقلاً وشرعًا. (الإحكام: ١/٢٨٣).

قال الشيخ رحمه الله ما نصه: "... ثم مقابلة العقلي بالشرعي، تشعر بان رؤية الله وتنزيهه عن الشريك ونحوهما إنما ثبت بالدليل العقلي لا بدليل الشرع، وهذه طريقة كثير من المتكلمين، فإنهم يرون أن أدلة النصوص خطابية لا برهانية لا تحفي لإثبات القضايا العقلية والمسائل الأصولية، وهذا غير صحيح فإن نصوص الشرع كما جاءت بالخبر الصادق في القضايا العقلية وغيرها جاءت بالخبر الصادق في ذلك بأوضح حجة واقوى برهان، لكنها لم تجئ على أسلوب الصناعة المنطقية المتكلفة، بل على أسلوب من نزل القرآن بلغتهم بافصح عبارة وأعلى بيان وأقرب طريق إلى الفهم وأيسره لأخذ الأحكام... إلى قوله: «فاللهم أغننا بكتابك وسنة نبيك عن موارد الوهم ومزالق الضلال.

وفي نموذج آخر لما أجاب الأمدي إجابة عقلية محضة على اعتراض ورد في الاحتجاج بالتواتر، علق الشيخ رحمه الله بقوله: «هذا الجواب لا يصلح ضابطًا ولا مقنع للخصم، بل يفتح باب الفوضى والتطاول على النصوص وردها بدعوى عدم العلم مها.

وفي موضع أخر عند الاحتجاج بخبر الواحد واعتراض الأمدي على من قال بحجيته، علق الشيخ رحمه الله بقوله: «والنصوص تشهد لمن قال بان خبر الواحد حجة في إثبات أصول الشريعة وفروعها .

وفي المبحث نفسه رد الأمدي قيول أخبار الأحاد وأجاب عن أدلة المحتجين به بان المكلفين إنما يقبلون ما يخبرهم به الأحاد من جهة عقولهم، علق الشيخ رحمه الله بقوله: "هذا غير صحيح، فالحجة إنما قامت بالأدلة النقلية وإلا كانوا مكلفين بذلك قبل ورود الشرع وقبل بلوغه مجرد الأدلة العقلية.

وإذا كان هذا كله في مجال التاصيل فالشيخ رحمه الله يحرص على النصوص حتى في مجال التمثيل، ومن النماذج على ذلك أن الآمدي رحمه الله لما مثل في باب الأمر المعلق على الشرط، كقوله: «إذا زالت الشمس فصلوا ،، علق الشيخ رحمه الله بقوله: «لو مثل بامثلة من النصوص، كقوله: «إذا قُمْتُمُ إلى الصلاة فاغسلُوا وُجُوهَكُمُ المائدة: ٢]، وقوله: «وإذا بَلَغَ الأَطْفَالُ مِنْكُمُ الْحُلُمَ فَلْسَتْتَانْتُوا، [النور: ٢٩]، لكان أولى.

وإذا كان ما سبق نكره في هذا المعلم في شقه الأول وهو عناية الشيخ بالنصوص، فإن الشق الثاني وهو اهتمامه بصحة الأحاديث والأثار لا يقل شاوًا عنه.

وذلك يتجلى في تعقب ما استشهد به الأصوليون عامة والأمدي خاصة من الأحاديث والآثار الضعيفة بل والموضوعة أحيانًا، فقد أمسك الشيخ رحمه الله بقلم واجتهاداً في أن تبنى مسائل الأصول على ما صح فيه الخبر عن سيد البشر عليه الصلاة والسلام، والنماذج في هذا أكثر من أن تحصر، بل إن الشيخ رحمه الله يتوسع أحيانًا في التخريج والحكم على الحديث، فيأخذ الصفحتين وأكثر، استطراداً في الروايات، ونقدًا للرواة، ونقلاً عن علماء هذا الفن وحكمهم على الحديث سداً

وبعد: هذا هو المنهج الصحيح الذي ينبغي أن يحتذى: ليكون علم الأصول مؤسساً على صحيح المنقول مع صريح المعقول، والله المستعان.

المعلم الشالث: تركه الإغراق في الجدل والمنطق والفرضيات والعقليات:

وهذا من المعالم البارزة جدًا في منهج الشيخ رحمه الله، بل يكاد يكون فيصلاً بين منهجه ومنهج عامة الأصوليين النين تـاثروا بعـلم الكلام وأولـعوا بالجـدل والمنطق، واسترسلوا في المسائل الفرضية والمباحث العقلية.

ولقد كان الشيخ رحمه الله قوي الماخذ شييد الإنكار على صرف لب علم الأصول إلى مباحث كلامية ومسائل عقلية.

## ولأضرب بعض النماذج على ذلك

اولا في تعريف الكتاب وبيان حقيقة القران لما أطال الأمدي النفس في ذكر تعريفات الأصوليين له علق الشيخ رحمه الله بقوله: «كتاب الله أو القرآن من الكلمات الواضحة التي يفهم المراد منها الأميون وصبيان الكتاتيب، فتعريفه بمثل ما ذكر من التكلف الذي لا يليق بعلماء الشريعة مع ما فيه من غموض احتاجوا معه إلى سؤال وجواب، وإخراج ما يجب إخراجه بما فيه من قيود. فما كان أغناهم عن ذلك، لكنها الصناعة المنطقية المتكلفة تغلغلت في نفوس الكثير من العلماء.

دائيا. في إنكاره رحمه الله الافتراضات الخاطئة علق على اعتراض أورده الآمدي هو: فإن قيل: فلو بعث رسول وظهرت المعجزة القاطعة الدالة على صدقه...، إلخ. علق رحمه الله بقوله: هذا من الفروض الممقوتة التي لا ينبغي الاسترسال فيها ولا ترتيب حكم عليها ولا

الإجابة عنها، فإن البحث قيها بحث في غير واقع ودخول فيما لا يعني.

كما أنكر رحمه الله الأمثلة الأفتراضية مثل ما أورده الآمدي بقوله: فلو قال: «نهيتك عن ذبح شاة الغير بغير إذنه لعينه، ولكن إن فعلت حلت الذبيحة، ونهيتك عن استبلاد حارية الابن لعينه».

علق رحمه الله بقوله: «هذه أمثلة فرضية لم يأت بمثلها الشرع».

تالنا: وفي مبحث قوادح القياس أورد الشيخ رحمه الله تعليقًا على ما له صلة وثيقة منها بالأصول، ثم قال رحمه الله: ،وما لم يندرج تحت ما نكرناه فهو نظر جدلي يتبع شريعة الجدل التي وصفها الجدليون باصطلاحهم، فإن لم يتعلق بها فائدة دينية فينبغي أن نشح على الأوقات أن نضيعها بها وبتفصيلها، وإن تعلق بها فائدة فهي ليست من جنس أصول الفقه بل هي من علم الجدل فينبغي أن تفرد بالنظر ولا تمزج بالأصول التي يقصد بها تذليل طرق الاجتهاد للمجتهدين.

رابعاً: وفي الاحتجاج بشرع من قبلنا لما ذكر الآمدي تكافؤ الأدلة، قال: «كيف وإن هذه الآيات متعارضة والعمل بحميعها ممتنع».

وقد علق الشيخ رحمه الله على ذلك بقوله: «هذا مسلك سيء وجدل ممقوت؛ لما قيه من ضرب آيات الله بعضها ببعض، وبمثل ذلك استولت الحيرة والشكوك على كثير ممن أولع بالجدل حتى تركوا النصوص الصحيحة إلى ما يزعمونه أدلة عقلية قاطعة، وقد تكون أوهامًا وخيالاً، واعتمدوا عليها وأثروها على النصوص، فازدادوا حيرة واختلافًا بينهم وتناقضًا في آرائهم، ومن لم يحعل الله له نوراً فما له من نورا.

ولا أجد بعد هذه النماذج الحية تعليقًا على هذا المعلم المهم في منهج الشيخ رحمه الله، وقد تركت كثيرًا منها للاختصار.

#### التزامه المنهج العلمي الرصين:

لقد تميز منهج الشيخ رحمه الله في التعليق على المسائل الأصولية بالتزام الطريقة المثلى – في نظري – ومع التسليم بانه رحمه الله لم يدرس المسائل دراسة متكاملة، إلا أنه ركز على لب المسائل وجوهرها وما ينعكس على المتلقى بالفائدة المرجوة بحيث يفهم المسالة فهما صحيحاً في أقرب صورة؛ ذلك لأنه رحمه الله سلك مسلك التعليق، ومع ذلك فقد جاء تعليقه ملتزماً المنهج العلمي الرصين، ويتضح ذلك من خلال المطالب الآتية:

المطلب الأول: عنايته بتحرير محل النزاع.

المطلب الثاني: تركيزه على التطييق وكثرة الأمثلة وتخريحه الفروع على الأصول.

المطلب الثالث: اهتمامه بالتقعيد والتأصيل وبيان مقاصد الشريعة وحكمها وأسرارها.

المطلب الرابع: إيراده لثمرة الخلاف.

وساورد في كل مطلب نماذج مختصرة تدل عليها في العدد القادم بمشيئة الله تعالى.

# الحلقة الخامسة عشرة إعلام المطلين والـولاة بون يقدوونه لإمامة الحلاة

#### الحمد لله، والنصلاة والسيلام على رسبول الله وعلى اله وصحبة ومن والاه، ويعد: ٢-إمامةمن تكرمامامةه:

قد يحدث أن يؤم القوم رجل مكروه من قبلهم، فما حكم الصلاة خلفه؛ هذا ما سنعرفه بمشيئة الله في التفصيل الآتي:

# ا المان عد الأحاديث الواردة في هذا الشان عد

١- عن أبي أمامة رضي الله عنه قال: قال رسول الله \*: «ثلاثة لا تجاوز صلاتهم أذانهم: العبد الآبق حتى يرجع، وامرأة باتت وزوجها عليها ساخط، وإمام قوم وهم له كارهون». [رواه الترمذي وحسنه الالباني وشعيب الارنؤوط وصححه أحمد شاكر].

٢- عن ابن عباس رضي الله عنهما عن النبي تقال: «ثلاثة لا تُرفع صلاتهم فوق رؤوسهم شبرًا: وجل أم قومًا وهم له كارهون، وامرأة باتت وروجها عليها ساخط، وأخوان متصارمان». [رواه ابن ماجه وقال عنه الالباني: منكر بهذا اللفظ، وحسن بلفظ العبد الآبق مكان: اخوان متصارمان].

٣- عن عمرو بن العاص رضي الله عنه أن رسول الله ه قال: اثلاثة لا يقبل الله منهم صلاة: من تقدم قوما وهم له كارهون، ورجل أتى الصلاة دبارا – والدبار الذي ياتيها بعد أن تفوته – ورجل اعتبد محرره، [أخرجه أبو داود وقال عنه الالبائي: ضعيف إلا الشطر الأول فصحيح]. واعتباد المحرر أن يعتقه ثم يكتم عتقه ويذكره، ويحبسه بعد العتق، ويستخدمه كرها.

٤- عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: لعن رسول الله تش ثلاثة: رجل أم قومًا وهم له كارهون، وامرأة باتت وزوجها عليها ساخط، ورجل سمع حي على الفلاح ثم لم يجب، [رواه الترمذي وضعفه الإلباني].

٥- عن عمرو بن الحارث بن المصطلق قال: كان يقال: أشد الناس عذابًا يوم القيامة اشنان: امراة عصت زوجها، وإمام قوم وهم له كارهون. قال هناد: قال جرير: قال منصور: فسالنا عن أمر الإمام، فقيل لنا: إنما عنى بهذا أئمة ظلمة، فأما من أقام السنة

Upload by: altawhedmag.com

فإنما الإثم على من كرهه. [رواه الترمذي وصححه الإلباني].

إعداد المستشار / أحمد السيد على

## ٥٠ ثانيا القصود بالكراهة ٥٠

اختلف الفقهاء في المقصود بالكراهة على رأيين: الأول: التحريم: أي تحريم إمامة من يكرهه القوم بمعنى أن الإمام المكروه يعاقب على إمامته ويثاب على تركه لها. قال الشوكاني في النيل: وأحاديث الباب يقوي بعضها بعضًا فينتهض للاستدلال بها على تحريم أن يكون الرجل إمامًا لقوم يكرهونه، ويدل على التحريم نفي قبول الصلاة وأنها لا تجاوز أذان المصلين ولعن الفاعل لذلك،.

الثاني: الكراهة: آي تكره إمامة من يكرهه القوم، بمعنى أن الإمام المكروه لا يعاقب على إمامته ويثاب على تركه لها. قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: الا تجاوز صلاتهم أذانهم، أي: لا ترفع ولا تقبل، وهذا الحديث ضعيف، ولو صح لكان فيه دليل على بطلان الصلاة، ومن ثمَّ قال الفقهاء بالكراهة، وقد ذكر ابن مفلح رحمه الله في النكت على المحرر، بأن الحديث إذا كان ضعيفًا وكان نهياً فإنه يحمل على الكراهة، لكن بشرط أن لا يكون الضعف شديدًا، وإذا كان أمرا فإنه يحمل على الاستحباب، فالحديث لضعفه لم يكن مؤجمًا للحكم الذي يقتضيه لفظه ولوروده كان مثيرًا للشك فكان الاحتياط أن نجعل حكمه بن بين. أه.

قال المباركفوري في تحفة الأحوذي: ،جمع بين الأذن الجارحة: أي: لا تقبل قبولاً كاملاً، أو ترفع إلى الله رفع العمل الصالح. قال: التوربشتي: بل أدنى شيء من الرفع، وخص الأذان بالذكر لما يقع فيها من التلاوة والدعاء، ولا تصل إلى الله تعالى قبولاً وإجابة، وهذا مثل قوله عليه السلام في المارقة «يقرأون القرآن لا يجاوز تراقيهم، عبر عن عدم القبول بعدم مجاوزة الأذان. قال الطيبي: ويحتمل أن يراد: لا يرفع عن أذانهم فيظلهم كما يظل العمل الصالح صاحبه بوم القيامة، كذا قال في المرقاة.

-111. JIA

وقال السيوطي في قوت المغتذي، أي: لا ترفع إلى السماء كما في حديث ابن عباس عند ابن ماجه لا ترفع صلاتهم فوق رؤسهم شبرًا وهو كناية عن عدم القبول كما في حديث ابن عباس عند الطبراني: لا يقبل الله لهم صلاة. اه.

Contraction of the second

فخلاصة القول الذي نقله المباركفوري أن صلاة من أم قومًا وهم له كارهون غير مقبولة ولكنها تقع صحيحة مجزئة أي لا يطالب بإعادتها طالما أتى بشرائطها وأركانها وواجباتها.

# دن رابعا أقوال الفقهاء في السالة 🚥

اختلفت كلمة الفقهاء في المسالة على رأيين:

الأول: اتفقت كلمة الأنمة الأربعة بانه يكره أن يؤم إمامٌ قومًا في الصلاة وهم له كارهون وذلك إن كرهوا لمعنى مذموم شرعًا.

قال النووي في المجموع: وإنما تكره إمامته إذا كرهوه لمعنى مذموم شرعًا ؛ كَوَّال ظالم، وكمن تغلب على إمامة الصلاة ولا يستحقها أو لا يتصون من النجاسات أو يمحق هيئات الصلاة أو يتعاطى معيشة مذمومة أو يعايش أهل الفسوق وتحوهم أو شبه ذلك، فإن لم يكن شيء من ذلك فلا كراهة. هكذا صرح به الخطابي والقادس حسين والبغوي وغيرهم. أه.

وقال المناوي في فيض القدير: «لما يذم شرعًا كفسق وبدعة وتساهل في تحرز عن خبث وإخلال بهيئة من هيئات الصلاة وتعاطى حرفة مذمومة.

وقـال ابن قـدامـة في المـغـني: «وإن كـان ذا دين وسنة فكرهه القوم لذلك لم تكره إمامته». اهـ.

الثاني: يرى أن الاجتماع للجماعة والائتلاف أمر ضروري فإن حصلت الكراهة فتكون تاليف جماعة المسجد أولى.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في الاختيارات الفقهية: وإن كان بين الإمام والمامومين معاداة من جنس معادة أهل الأهواء أو المذاهب، لم ينبغ أن يؤمهم ؛ لأن المقصود بالصلاة جماعة الائتلاف ولهذا قال النبي : لا تختلفوا فتختلف قلوبكم. فإن أمهم فقد أتى بواجب ومحرم يقاوم الصلاة فلم تقبل إذ أن الصلاة المقبولة ما يتاب عليها.

وقال الشيخ ابن عثيمين: الكن ظاهر الحديث الكراهة مطلقًا، وهذا أصبح لأن الغرض من صلاة الجماعة هو الائتلاف والاجتماع وإذا كان هذا هو الغرض فمن المعلوم أنه لا ائتلاف ولا اجتماع إلى شخص مكروم عندهم، اهه.

#### ت خامسا، الاعتباريكراهة اهل اللين دون غيرهم تد

قال الشوكاني في نيل الأوطار: «الاعتبار بكراهة أهل الدين دون غيرهم حتى قال الغزالي في الإحياء: لو كان الأقل من أهل الدين يكرهونه فالنظر إليهم».

اهـ. ومن ثم فلا اعتبار للفسقة في هذا الأمر...

وقال النووي في المجموع: فقال الشافعي واصحابنا رحمهم الله: يكره أن يؤم قومًا وأكثرهم له كارهون ولا يكره إذا كرهه الأقل، وكذا إذا كرهه نصفهم لا يكره، صرح به صاحب الإبانة وأشار إليه البغوي. اه.

وقال في الإنصاف في الشرح: "مفهوم قوله واكثرهم له كارهون أنه لو كرهه النصف لا يكره أن يؤمهم وهو المذهب، وقيل: يكره أيضًا، قال المصنف - ابن قدامة - والشارح: فإن استوى الفريقان فالأولى أن يؤمهم إزالة لذلك الاختلاف.

وقال الشوكاني في النيل: وقد قيد ذلك جماعة من أهل العلم بالكراهة الدينية لسبب شرعي، فأما الكراهة غير الدينية فلا عبرة بها وقيده أيضًا بأن يكون أكثر المأمومين ولا اعتبار بكراهة الواحد والاثنين والثلاثة إذا كان المؤتمون جمعًا كثيرًا لا إذا كانوا اثنين أو ثلاثة فإن كراهتهم أو كراهة أكثرهم معتيرة. أه.

## وو سابعا : هل الكراهة تشمل المومين؟ ون

قال النووي في المجموع: وأما المأموم إذا كره حضور أهل المسجد فلا يكره له الحضور: نص عليه الشافعي، وصرح به صاحب الشامل والتتمة لأنهم لا يرتبطون به. اهـ.

الخلاصة: انه يكره للمسلم أن يؤم قومًا أكثرهم له كارهون، ولكن لا عبرة مطلقًا لهذه الكثرة إن كانت على غير هدى أو دين، فإن الحال الآن قد تبدل وتغير كثيرًا عن عصر النبوة وعصر الصحابة والتابعين ومن تبعهم، إذ ظهرت وسائل الإعلام المرئية والمسموعة والمقرؤة والتي أوجدت الضغائن بين المسلمين، فتجد كثيرًا من المسلمين الآن يكرهون صاحب السمت الإسلامي فإذا رأوا ذا لحية وقميصا قصيرا نفروا منه نفورا شديدا واحسوا بالبغض تجاهه ويكرهون أن يؤمهم في الصلاة ؛ لا لشيء إلا لتمسكه بالسمت الإسلامي ولا يجدون حرجًا في أن يؤمهم شارب الدخان، فهؤلاء لا يمكن أن تكون كراهتهم معتبرة تؤدي إلى كراهية الإمامة، وكذلك الحال في الصوفية والشيعة ينفرون من أهل السنة والجماعة ويكرهون الصلاة خلفهم، فلا اعتبار بحراهتهم هذه، إذ الاعتبار بحراهة أهل الدين المعتبرين المبنية على ما يذم شيرعا، بل إن الحسد للإمام بدفع إلى كراهته من قبل الحاسد، وكذا الشحناء والبغضاء الناتجان عن الأمور الدنيوية يؤديان إلى الكراهة ولا اعتبار لهما في هذا الشان، وإنما يسعى الإمام لرآب الصدع ولم الشمل وتأليف القلوب حتى تكون الصلاة مقبولة من الجميع، والله الموفق.



