

## المال الم

رئيس مجلس الإدارة

د. عبدالله شاكر

## صامبت الامتياز

جماعة أنصار السنة المحمدية

- المشرف العام
- د. عبدالعظيم بدوي
- اللجنة العلمية

زكريا حسيني محمد جمال عبدالرحمن معاوية محمد هيكل

سكرتيرالتحرير

مصطفى خليل أبو المعاطي

#### التحرير

۸ شارع قولة - عابدين - القاهرة ت: ۲۳۹۳۰۵۱۷ - فاكس: ۲۳۹۳۰۵۱۷

قسم التوزيع والاشتراكات

T: 70301PTT

المركز العام

هاتف: ۲۷۵۱۵۲۲ - ۲۵۹۵۱۴۲۲

## "السرام عليكم"

#### و وفي القرآن شفاء و

قال أبو العيناء: سالت أحد العلماء: إن لي خصوماً تكاثروا علي وظلموني وصاروا علي يدا واحدة، فقال لي: «يدُ الله فَوْقَ أَيْدِهِمْ». فقلت له: إن لهم مكراً عظيماً يمكرونَه وأنا لا أستطيع أن أفعل شيئًا وقال: «وَلاَ يَحِيقُ الْمَكْرُ السنيئً إلاَّ باَهْله». فقلت له: إنهم فئة كثيرة يمالئون بعضهم بعضاً، وأنا فرد واحد قليل بنفسي فقال لي: «كَمْ مِنْ فئة قليلة غَلَبَتْ فئةً كثيرة بإذن الله».

أُرْأَيْتُ أَخْي المُسلم: كَيفُ يُعَالِج القرآن العظيم أمر الظلمة حتى ينتصر لكل مظلوم، ويقتص من كل ظالم؟

قال أبو ثور بن يزيد: الحَجَر في البنيان من غير حلّه عربون على خرابه.

فإياك أن تظلم في مال، أو عرض، أو دم، فكل ذلك حرام، والظلم عربون الخراب، خراب الصحة، أو خراب الله خراب الله في أو خراب الأهل والأولاد، أو خراب الراحة والاستقرار، أو خراب الجاه والمنزلة، أو خراب كل هذه السلسلة.

التحسرسر

نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٣٧ مجلداً من مجلدات مجلة التوحيد عن ٣٧ سنة كاملة

التوزيع الداخلي:

مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

Upload by: altawhedmag.com

السنة الثامنة والثلاثون العدد ١٥٤ شــوال ١٤٢٠ هـ

### رئيس التحرير مدير التحرير الفني

### حمال سعد حاتم حسين عطا القراط

## "في هذا العدد"

افتتاحية العدد: بقلم الرئيس العام كلمة التحرير: بقلم رئيس التحرير ياب السنة: إعداد / زكريا حسيني محمد حيث الشهر: يقلم رئيس علماء الجماعة وقفات مع التوسل والوسيلة: إعدا/ محمد رزق ساطور ىرر البحار: إعداد/على حشيش ارشاد السالك إلى أحكام المناسك إعداد. د/ عبدالعظيم بدوي ٢٣ اتبعوا ولا تبتدعوا: إعداد/ معاوية محمد هيكل و ال ف ت اوي واحة التوحيد: إعداد/ علاء خضر أثر السياق في فهم النص: إعداد/ متولى البراجيلي ٣٨ باب الأسرة: إعداد/ جمال عبدالرحمن الرجولة المبكرة: إعداد/ شوقى عبد الصابق خطر النفاق على صاحبه: إعداد. د/ حسن إبراهيم حجاب أداب السريارة: إعداد/ سعيد عامس تحنير الداعية من القصص الواهية: إعداد/ على حشيش سال أل ف قه: اعداد د/حمدى طه حكم الغناء والمعازف إعداد/ صلاح نجيب الدق إعلام المصلين والولاة بمن يقدمونه لإمامة الصلاة: إعداد المستثمار/ أحمد السيد على دور الرافضة في الغتنة الكبرى: إعداد/ أسامة سليمان

#### تمن النسخة

مصر ١٥٠ قرشا السعودية ٢ ريالات الامارات ٦ دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس، القرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني. أمريكا ٢ دو لار، أوروبا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوي

١. يا الداخل ٢٥ جنيها (بحوالة بريدية

٢. ١٤ الخارج ٢٠ دو لارا أو ٢٥ ريالا سعوديا

ترسل القيمة يسويفت أو يحوالة بنكية أ شيك على بنك فيصل الاسلامي فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار لسنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠)،

#### البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

رئيس التحرير:

GSHATEM@HOTMAIL.COM GSHATEM@HYAHOO.COM

التوزيع والاشتراكات:

SEE2070@HOTMAIL.COM

موقع المجلة على الإنترنت:

WWW.ALTAWHED.COM

موقع المركز العام:

WWW.ELSONNA.COM

١٨٠ جنيها للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و ۲۲۰ دو لازا خارج مصر شاملة سعر الشحن

مطابع دار الجمهورية للصحافة

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي

بعده... وبعد:

فالإسلام أمر بلزوم طريق الاستقامة وحذر من طرق أهل الغواية والضائلة، قال الله تعالى: (فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمرِّتَ وَمَنْ تَابَ مَعَكَ وَلاَ تَطْغَوْا)، ومعنى قوله: (وَلاَ تَطْغَوْا) أي: لا

تتجاوزوا ما أمرتم به وحده الشرع لكم.

قال الإمام ابن كثير رحمه الله: يأمر تعالى رسوله وعباده المؤمنين بالثبات والدوام على الاستقامة، وذلك من أكبر العون على النصر على الأعداء، ومخالفة الأضداد، ونهي عن الطغيان - وهو البغي - فإنه مصرعه، حتى ولو كان على مشرك (١).

وليعلم المسلم أن للشيطان مدخلين إليه ليضله عن سواء السبيل ويبعده عن الطريق المستقيم.

يقول ابن القيم - رحمه الله -: ما أمر الله بأمر إلا وللشيطان فيه نزغتان: إما إلى تفريط وإضاعة، وإما إلى إفراط وغلو، ودين الله وسط بين الجافي عنه والغالي فيه، كالوادي بين جبلين، والهدى بين ضلالتين، والوسط بين طرفين ذميمين، فكما أن الجافي عن الأمر مضيع له، فالغالي فيه مضيع له، هذا بتقصيره عن الحد وهذا بتجاوزه الحد (٢).

وقد أمر الله في كتابه بلزوم حدوده، ونهى عن تعديها، قال تعالى: (تلك حُدُودُ الله فَأُولَئكَ هُمُ الطَّالِمُونَ) [البقرة: ٢٢٩]. وقد ابتليت الأمة الإسلامية منذ القدم بطوائف علوا في الدين، وانتهكوا حرمات المسلمين، واعتدوا عليهم بالقتل والتفجير، ولعل آخر ما سمعنا به في ذلك ما وقع من الشاب الذي فجر نفسه أمام سمو الأمير محمد بن نايف حفظه الله – وكان قاصدًا إياه، ولكن الله سلم، ولهذا فإني سآورد هنا بعض ما جاء في تعظيم أمر القتل، وفي حكم من قتل نفسه، لعل هؤلاء يفقهون فيرجعون.

قال تعالى فيما وقع من أحد ابني أدم عليه السلام: (فَطَوَّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ قَتْلَ أَخِيهِ فَقَتَلَهُ فَأَصَّبَحَ مِنْ الْخَاسِرِينَ) [المائدة: ٣٠].

قال ابن حجر - رحمه الله -: فاصبح القاتل أخاه من ابني آدم من حزب الخاسرين، وهم الذين باعوا أخرتهم بدنياهم بإيثارهم إياها، فوكسوا في بيعهم وغبنوا فيه وخابوا في صفقتهم (٣).

وقد رتب الله تعالى على هذا الفعل المنكر الشنيع أمراً عظيماً ووعيداً شديداً فقال سبحانه: (منْ أجْل ذَلكَ كَتَبْنَا عَلَى بني إسرائيل أنه منْ قتل نفسا بغير نفس أوْ قساد في الأرْض فَكَانَما قَتَل النّاس جميعاً) [المائدة: ٢٦]، ومعنى الآية: أنه بسبب الجرم والقتل الذي قام به الناس ظلما وعدواناً وبغير سبب كتب الله



هذا الوعيد الشديد، وقد ساق ابن كثير في تفسيره هذا الأثر فقال(٤): وقال الأعمش وغيره، عن أبي صالح، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: دخلت على عثمان يوم الدار فقلت: جئت لأنصرك وقد طاب الضرب با أمير المؤمنين. فقال با أبا هريرة: أيسيرك أن تقتل الناس جميعًا وإياي معهم ؟ قلت: لا. قال: فإنك إن قتلت رجلاً واحدًا فكانما قتلت الناس جميعًا، فانصرف ماذونًا لك، ماجورًا غير مازور. قال: فانصرفْتُ ولم أقاتل .

قال الشيخ أحمد شاكر - رحمه الله - معلقًا على هذا الأثر هذا الخبر لم يبين الحافظ ابن كثير مُخْرَجُه، وقد رواه ابن سعد في الطبقات وإسناده صحيح جدًا، وذكره السيوطي في الدر المنثور ولم بنسبه لغير ابن سعد (٥).

وفي الصحيحين وغيرهما عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله 🐷: "لا تقتل نفس ظلمًا إلا كان على ابن آدم الأول كفل منها، لأنه أول من سُنَّ القتل (٦).

والكفل هو الجزء والنصيب والمثل(٧).

وقال النووي رحمه الله في شرح هذا الحديث: هذا الحديث من قواعد الإسلام وهو أن كل من ابتدع شيئًا من الشركيات عليه وزر كل من اقتدى به في ذلك العمل إلى يوم القيامة، ومثله من ابتدع شيئًا من الخير كان له مثل أجر كل من يعمل به إلى يوم القيامة، وهو موافق للحديث الصحيح: من سن سنة حسنة، ومن سن سنة سيئة . وللحديث الصحيح: "من دل على خير فله مثل أجر

والمراد بمن ابتدع شيئًا من الخير، يعنى من فعل شبيئًا وأحياه وله اصل صحيح في السنة، لأنه لا يجوز للإنسان أن يخترع شيئًا جديدًا في الشرع من عند نفسه، ويتبين مما سبق تحريم القتل ظلمًا وعدوانًا وأنه حريمة عظيمة، ولا يجوز لأحد أن يستدل يقتل موسى عليه السلام للقبطى لما استغاث به الإسرائيلي، وقد ذكر الله القصة في القرآن في قوله تعالى: (فَاسْتَغَاثُهُ الَّذِي مِنْ شَيِعْتُهُ عَلَى الَّذِي مِنْ عَدُوِّهِ فُوكَرَّهُ مُوسِنِي فَقَضْنِي عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدُو مُضِلُّ مُبِينٌ) [القصص: ١٥]، لأن قتل موسى عليه السلام لهذا الرجل وقع من باب الخطأ، وقد تأسف موسى على فعله وندم عليه وتاب منه، وسمى ما فعله ظلمًا.

قال ابن جرير في تفسير الآية: وكان موسى قد اوتى بسطة في الخلق وشدة في البطش، فوكزه موسى وكزة قتله منها وهو لا يربير قتله، فقال: هذا من عمل الشيطان إنه عدو مضل مبين (٩).

وقال البغوي رحمه الله: "ندم موسى على فعله ولم يكن قصده

وقد صح الخبر عن النبي 🎏 بأن ما وقع فيه موسى كان من باب الخطاء كما جاء في صحيح مسلم أن سالم بن عبد الله بن عمر قال: يا أهل العراق ما سؤالكم عن الصغيرة وترككم للكبيرة، سمعت أبي عبد الله بن عمر يقول: سمعت رسول الله 🥃 يقول: 'إن الفتنة تجيء من ههنا ، واوما بيده نحو المشرق من حيث يطلع قرنا الشيطان، وأنتم بضرب بعضكم رقاب بعض، وإنما قتل

ووأيها الشباب السلم: اتقوا الله فىأنى سكم واحذروا الوعيد الشديدلقاتل نفسهأوغيره واعلمواأنما تقومونبهمن سفك للدماء وقتل للأبرياءليسمن الإسلامفيشيء بلهومنتلبيس الشيطان وو

موسى الذي قتل من آل فرعون خطأ (١١).

وقول سالم بن عبد الله: "ما أسالكم عن الصغيرة وأركبكم الكبيرة يشير بذلك إلى ما جاء عن أبيه في صحيح البخاري عن ابن أبي نُعُم قال: "كنت شاهداً لابن عمر وساله رجل عن دم البعوض فقال: من أهل العراق، قال: انظروا إلى هذا يسالني عن دم البعوض، وقد قتلوا ابن النبي ، وسمعت النبي عن دم البعوض، ويدا قتلوا ابن النبي من الدنيا (١٢).

ويعني بهما الحسن والحسين رضي الله عنهما، وقد نهى الله تعالى في كتابه عن قتل النفس بغير حق، فقال: (وَلاَ تَقْتُلُوا النَّفْسُ النَّتِي حَرَّمُ اللَّهُ إِلاَّ حَلَّى وقد وردت في سورتي الأنعام (١٥١)، والإسراء (٣٣)، وذكر الله صفات عباد الرحمن في كتابه ومنها قوله تعالى: (وَالَّذِينَ لاَ يَدْعُونَ مَعَ اللَّهُ إِلَهَا آخَرَ وَلاَ يَقْتُلُونَ النَّفْسُ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَّ بِالْحَقُّ وَلاَ يَقْتُلُونَ النَّفْسُ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَ بِالْحَقُّ وَلاَ يَقْتُلُ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجِزَاقُهُ جَهَنَّمُ خَالِداً فَيِها وَغَضِبَ يَرُّنُونَ وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجِزَاقُهُ جَهَنَّمُ خَالِداً فَيِها وَغَضِبَ اللّهُ عَلَيْهِ وَعَضِبَ اللّهُ عَلَيْهِ وَعَظِيمًا ) [النساء: ٣٣].

قال أبن كثير: وهذا تهديد ووعيد أكيد لمن تعاطى هذا الذنب العظيم، الذي هو مقرون بالشرك بالله في غير ما أية في كتاب الله، والآيات والأحاديث في تحريم القتل كثيرة جدًا فمن ذلك ما ثبت في الصحيحين عن ابن مسعود قال: قال رسول الله عنه: "أول ما يُقضَى بِين الناس يوم القيامة في الدماء (١٣).

وقد أكد النبي على حرمة المسلمين وأموالهم وأعراضهم بتشبيهها بحرمة الزمان والمكان، وكان ذلك في حجة الوداع في البلد الحرام، فعن أبي بكرة رضي الله عنه عن النبي على أنه قال: إن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السماوات والأرض ؛ السنة أثنا عشر شهرا، منها أربعة حرم، ثلاثة متواليات: ذو القعدة وذو الحجة والمحرم ورجب شهر مضر الذي بين جمادي وشعبان ، ثم قال: أي شهر هذا ؟ قلنا: الله ورسوله أعلم، قال: فسكت حتى ظننا أنه سيسميه بغير اسمه. قال: اليس أن الحجة ؟ قلنا: بلي، قال: فأي بلد هذا ؟ قلنا: الله ورسوله أعلم، قال فسكت حتى ظننا أنه سيسميه بغير اسمه، قال: اليس البلدة الله قال: في يوم هذا ؟ قلنا: الله ورسوله أعلم. قال: في بلدكم قال: في عنه عنه إلى يا رسول الله، قال: فإن ماءكم وأموالكم وأعراضكم حرام عليكم كحرمة يومكم هذا، في بلدكم هذا، في شهركم هذا، وستلقون ربكم فيسالكم عن أعمالكم، فلا ترجعوا بعدى كفارا أو ضلالاً بضرب بعضكم رقاب بعض (١٤).

وقال النووي في شرحه للحديث: هذا السؤال والسكوت والتفسير أراد به التفهيم والتقرير والتنبيه على عظيم مرتبة هذا الشهر والبلد واليوم، وقولهم: الله ورسوله أعلم. هذا من حسن أدبهم وأنهم علموا أنه على يخفى عليه ما يعرفونه من الجواب، فعرفوا أنه ليس المراد مطلق الإخبار بما يعرفونه، والمراد بهذا كله بيان توكيد غلظ تحريم الأموال والدماء والأعراض والتحذير من ذلك (١٥).

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال النبي 🎥: أول ما يقضي بين الناس في الدماء (١٦).

قال ابن حجر في شرحه للحديث: ولا يعارض هذا حديث أبي هريرة رضي الله عنه الذي رفعه: "إن أول ما يحاسب به العبد يوم القيامة صلاته". الحديث أخرجه أصحاب السنن، لأن الأول محمول على ما يتعلق بمعاملات الخلق، والثاني فيما يتعلق بعبادة الخالق...، وفي الحديث عظم أمر الدم، فإن البداءة إنما تكون بالأهم، والذنب يعظم بحسب عظم المفسدة وتفويت المصلحة، وإعدام البنية الإنسانية غاية في ذلك، وقد ورد في التغليظ في أمر القتل أيات كثيرة وآثار شهيرة (١٧).

وقد حرم الإسلام أيضًا قتل الذمي والمعاهد والمستأمن، فعن عبد الله بن عمرو – رضي الله عنهما – عن النبي الله عنهما أله عنهما الم يرح رائحة الجنة، وإن ريحها توجد من مسيرة أربعين عامًا (١٨).

وقد ترجم البخاري لهذا الحديث بقوله: "باب إثم من قتل معاهدًا بغير جرم"، كما ذكره في كتاب الديات تحت باب: "باب إثم من قتل ذميًا بغير جرم" (١٩).

قال ابن حجر - رحمه الله -: كذا ترجم بالذمي، وأورد الخبر في المعاهد وترجم في الجزية بلفظ: من قتل معاهداً، كما هو ظاهر الخبر، والمراد به من له عهد مع المسلمين سواء كان بعقد جزية أو هدنة من سلطان أو أمان من مسلم، وكانه أشار بالترجمة هنا إلى رواية مروان بن معاوية فإن لفظه: "من قتل قتيلاً من أهل الذمة (٢٠).

وعن أبي بكرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه أن قتل معاهداً في غير كُنْهُ حرَّم الله عليه الجنة (٢١). والمعاهد هو الذي يكون بينك وبينه عهد، وأكثر ما يطلق في الحديث على أهل الذمة، ومعنى في غير كنهه أي: وقته وقدره، وقيل: غايته، والمراد أنه لا يجوز قتله في غير وقته أو غاية أمره الذي يجوز فيه قتله(٢٢).

وقد أوجب الله تعالى في قتل المعاهد خطا الدية والكفارة، قال تعالى: (ومَا كَانَ لَمُؤْمِنَ أَنْ يَقْتُلُ مُؤْمِنًا إِلاَّ خَطَا

وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطًا فَتَحْرِ برُ رَقْبَة مُوْمِنَة وَدِبَةٌ مُسِلِّمَةً الْي أَهْلِهِ الأَ أَنْ بَصَدُقُوا فَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْم عَدُوْ لَكُمْ وهُوَ مُؤْمنُ فَتَحْرِيرُ رَقْبَة مُؤْمِنَة وَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْم بِيَّنْكُمْ وَبِيْنَهُمْ مِيثَاقُ فَدِيةٌ مُسلَمَةٌ إِلَى أَهْلِه وَتَحْرِيرُ رَقَبَة مُؤْمِنَة فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيامْ شَهْرِيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ تَوْبَةً مِنَ اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا) [النساء: ٩٢]، أما من يقتل نفسه بتفجيرها أو غيره ظنًا منه أنه من المجاهدين الصادقين فقد خاب ظنه ووقع في إثم عظيم وهو متوعد بعذاب شديد، قال الله تعالى: (بَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلاَّ أَنْ تَكُونَ تَجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِنْكُمْ وَلاَ تَقْتُلُوا أَنْفُسِكُمْ إنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا (٢٩) وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ عُدُوانًا وَظُلَّمًا فَسَوْفَ نُصْلِيه نَارًا وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللَّه يَسِيرًا) [النساء:

وموطن الشاهد من الآية: (وَلاَ تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ)، فلا يباح بحال من الأحوال أن يقتل أحد نفسه حتى ولو اشتدت عليه المصائب، بل عليه بالصير، والمؤمن في السراء والضراء على خير، وقد ذكر المفسرون وجهين في الآبة: الأول: لا تقتلوا من كان من جنسكم من المؤمنين، فإن المؤمنين كلهم كنفس واحدة، والثاني: النهي عن قتل الإنسان نفسه، وهذا الثاني أشبه بالصواب كما ذكر الحافظ ابن كثير (٢٣).

وقد توافرت الأخبار في النهي عن قتل الإنسان نفسه والوعيد عليه، ومن ذلك ما رواه الشيخان وغيرهما عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي 🎏 قال: من تردّي من جبل فقتل نفسه فهو في نار جهنم يتردي فيها خالدا مخلدًا فيها أبدًا، ومن تحسيّ سُمًا فقتل نفسه فسمه في يده يتحساه في نار جهنم خالدًا مخلدًا فيها، ومن قتل نفسه بحديدة فحديدته في يده يجا بها في بطنه في نار جهنم خالدًا مخلدًا فيها أبدًا (٢٤).

وقد ذكر ابن حجر في شرح الحديث أنه من أحاديث الوعيد وأولى ما حمل عليه: أن هذا جزاء فاعل ذلك الإنسان إلا أن يتجاوز الله عنه(٢٥).

وختاما أقول للشباب المسلم ومن يحرض على ذلك: اتقوا الله في أنفسكم واحذروا الوعيد الشديد لقاتل نفسه أو غيره، واعلموا أن ما تقومون به من سفك للدماء وقتل للأبرياء ليس من الإسلام في شيء، بل هو من تلبيس الشيطان، وعلى أصحاب المناهج المنحرفة الذين يربون الشباب على هذه الأفكار الخارجة والبعيدة عن الإسلام أن برجعوا إلى الحق والصواب، وما ذكرته من أبات وأحاديث وأقوال لأهل العلم فيه كفاية لمن أراد سلوك طريق الصحابة والتابعين، وهو الواجب على جميع المسلمين، وقبل نهاية هذا المقال أذكر بهذين الحديثين:

عن ابن عمر رضى الله عنهما قال: قال رسول الله 🍩: "لن يزال المؤمن في فسحة من دينه ما لم يصب دما حراما (۲۲).

وعن أبي سعيد الخدري وأبي هريرة رضي الله عنهما عن النبي 🍩 قال: "لو أن أهل السماء وأهل الأرض اشتركوا في دم مؤمن لأكبهم الله في النار"(٢٧).

قُلْتُ: قد ثبت النهى عن قتل المهيمة بغير حق، فكيف بقتل الأدمى، فكيف بقتل المسلم، أسال الله تعالى أن يوفقنا لما يحبه ويرضاه وأن يعصمنا من الزلل في القول والعمل. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

- ۱- تفسیر ابن کثیر ج۲ / ۲۲۲
- ٢- مدارج السالكين ج٢ / ١١٥ .
- ٣- تفسير ابن جرير ج٦ / ١٢٦
- ٤- انظر تفسير ابن كثير ج٢ / ١٨
  - ٥- عمدة التفسير ج٤ / ١٣٠.
- ٦- البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء باب ١ ج٦ / ٣٦٤، ومسلم كتاب القسامة باب ٧ ج٣ / ١٣٠٣ .
  - ٧- انظر لسان العرب ج١١ / ٥٩٠ .
  - ٨- شرح النووي على مسلم ج١١ / ١٦٦ .
    - ۹- تفسیر ابن جریر ج۲۰ / ۳۰
    - ١٠- تفسير البغوي ج٣ / ٣٩٤
- ١١- صحيح مسلم كتاب الفتن وأشراط الساعة باب ١٦
- ١٢- صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب ١٨ ج١٠ / ٤٢٦ .
  - ۱۳ تفسير اين كثير ج١ / ٧٣٦.
- ١٤- البخاري، كتاب العلم، باب ٩ ج١ / ١٥٧، وكتاب الحج

- باب ١٣٢ ج٣/ ٥٧٣، ومسلم كتاب القسامة باب ٩ ج٣/ ١٣٠٥
  - ١٥- شرح النووي على مسلم ١١٩ / ١٦٩
- ١٦- البخاري كتاب الرقاق باب ٤٨ ج١١ / ٣٩٥، ومسلم
- كتاب القسامة باب ج٣ / ١٣٠٤، وفعه: «أول ما يقضي بين النَّاس يوم القيامة في الدعاء، .
  - ١٧- فتح الباري ج١١ / ٣٩٦، ٣٩٧ .
  - ١٨- البخاري، كتاب الجزية، باب ٥ ج٦ / ٢٦٩، ٢٧٠
    - ١٩- انظر كتاب الديات، باب ٣٠ ج١٢ / ٢٥٩ .
      - . ۲- فتح الباري ج۱۲ / ۲۰۹.
- ٢١- رواه أبو داود في سننه كتاب الجهاد باب ١٦٤، وهو حديث صحيح. انظر صحيح سنن ابي داود ج٢ / ٥٢٨ .
- ٢٢- انظر عون المعبود شرح سنن أبي داود ج٧ / ٤٤١ .
- ۲٤- انظر تفسير ابن کثير ج١ / ٦٥٨ . ٢٥- البخاري كتاب الطب باب ٥٦ ج١١ / ٢٤٧، ومسلم
- كتاب الإيمان باب ٤٧ ج١ / ١٠٣، ١٠٤ .

الحمد لله على إحسانه، والشكر له على توفيقه وامتنانه، أحل لنا الطبيات، وأرشدنا إلى الغضائل، وحرم علينا الخبائث ما ظهر منها وما بطن، وبعد:

فبالأمس القريب ودع المسلمون شهرًا من أشهر الطاعات، وعلى الأبواب موسم آخر من مواسم الطاعات، حيث ننتظر المؤتمر العالمي للمسلمين في البقاع المقدسة لأداء فريضة الحج، فبينما المسلمون يتنقلون بين مواسم الطاعات، نجد الحرب تشتد على الإسلام والمسلمين من كل جانب، وبينما يستغيث الأقصى تحت وطاة الصهاينة وسعيهم إلى هدمه وبناء الهيكل المزعوم عليه بدلاً منه، ومشاريع تهويد القدس، والأمة ما زالت في غفوتها، يخرج علينا من يكيد للإسلام والمسلمين، من خلال هجمة غير مبررة لمحو الغضيلة، في العدوان على النقاب، ومن قبله الحجاب، من أحد رموز الأمة، ووصف النقاب بانه عادة، وأنه ليس من الإسلام!

وفي الجانب الآخر يطلُّ علينا هذا المخرف المدعو جمال اللبنا، وهو اسم على غير مسمى، مواصلاً ضلالاته وتخريبه للإسلام، وإثارة الفتن بعد حديثه عن تطهير الكسب الحرام بالصدقة عبر بوابة «غسيل الأموال».

والمشبوهة نوال السعداوي تعلن تكوين اتضامن، لفصل الدين عن الدولة وعلمنة مصر!! ورؤوس الأفاعي في الغرب يلتقطون تصريح شيخ الأزهر ليطلقوا حربًا شعواء ضد الإسلام والمسلمين، ولا حول ولا قوة إلاً بالله العلي

#### ون الثقاب من الاسلام. يا فضيلة الامام ! ! ون

لسنا في مجال يسمح بتاجيج الفتنة المشتعلة، والتي اطلقها فضيلة الإمام الأكبر شيخ الأزهر بعد زيارته لأحد المعاهد الأزهرية، وما صدر عنه تجاه الفتاة المنتقبة ابنة الثانية عشرة من عمرها، مستنكرا عليها، وصادماً لطفولتها، مستهيئاً بنقابها وأمرًا إياها بخلعه، قائلاً: إنه ليس من الإسلام!!

وسنبين في هذه الصفحات ما جاء في أمر النقاب من أدلة من الكتاب والسنة، متناولين بعضها لضيق المقام.



إن من مكارم الأخلاق التي بُعث بها رسولنا محمد خُلُق الحياء الذي عدّه الإسلام من الإيمان، وشُعْبة من شُعبه، وإن من الحياء احتشام المرأة وتخلقها بالأخلاق الكريمة الفاضلة التي تبعدها عن مواقع الفتن ومواطن الرّيبة، وأكبر احتشام تفعله وتتحلى به ويصون عرضها ويحفظ لها كرامتها ويبعدها عن الفتنة هو الحجاب الشرعي، وتغطية وجهها وكفيها عن الأجانب، فضلاً عما هو فوق ذلك مما هو معلوم تحريم إبدائه، وإظهاره لغير المحارم، وقد ورد في القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة الكثير من الأدلة التي توضح وجوب احتجاب المرأة المسلمة عن الرجال الأجانب وتغطية وجهها ليكون المسلم على بصيرة في معرفة الأدلة الموجبة لذلك، وليلزم أهله بالحجاب طاعة لله سبحانه وعبادة له، ولتفعله المرأة المؤمنة تقريباً إلى الله عز وجل، وامتثالاً لأمره، ولتحوز رضاه عز وجل، وتحصل على الأجر من الله جل جلاله، وليس للعادة ومجاراة الناس، فإن فعلته عادة فليس لها من الأجر شيء ؛ لأن «الإعمال بالنيات».

#### ب الدليل الأول من القرآن الكريم بين

اولا: قال الله تعالى: ﴿ وَقُلْ لِلْمُؤْمَنَات يَغْضُضُنْ مَنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجِهُنْ وَلاَ يُبْدِين زِينَتَهُنَ إِلاَّ مَا ظَهْرَ مَنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمْرِهِنَ عَلَى جَيُوبِهِنَ وَلاَ يَبْدِينَ زِينَتَهُنَ إِلاَّ لَبِعُولَتَهِنَ أَوْ آبَاءَ بِعُولَتَهِنَ أَوْ أَبَاءَ بَعُولَتَهِنَ أَوْ أَبَاءَ بَعُولَتَهِنَ أَوْ أَبَاءَ بَعُولَتَهِنَ أَوْ مِنَا مِلْكُمْ أَوْ بَنِي إِخُولَتِهِنَ أَوْ بِنِي إِخُولَتِهِنَ أَوْ بَنِي إِخُولَتِهِنَ أَوْ يَصْرَبُنَ مِنْ أَوْلِي اللّهِ عَلَيْكُمْ أَوْ اللّهُ عَلَيْكُمْ فَوْرَاتِ النِّسَاءَ وَلاَ يَضَرَّبُنَ مِارِّجُلُهِنَ لَوْلِي اللّهُ عِنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ أَنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ مَا يَخْفِينَ مَنْ زِينَتَهِنَ وَتُوبُوا إِلَى اللّهُ جَمِيعًا أَيَّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَكُمْ تُقُلْحُونَ ۗ [النور: ٣١].

ووجه الدلالة في هذه الآية على وجوب الحجاب على المرأة المسلمة عن الرجال الأجانب نوجزه بشدة في عدة نقاط على الوجه التالي:

ا- أن الله تعالى أمر المؤمنات بحفظ فروجهن عن الزنى، والأمر بحفظ الفرج أمر باجتناب كل الوسائل المؤدية للوقوع في الزنا من نظر واختلاط وسفور، وإبداء الزينة للأجانب، وسماع للأغاني والخضوع بالقول، وضربها بأرجلها ليعلم ما يخفى من الزينة، وفي الحديث: «العينان تزنيان وزناهما النظر». إلى أن قال عنه والفرج يصدق ذلك أو يكذبه». فإذا كان تغطية الوجه من وسائل حفظ الفرج كان مأمورًا به الأن الوسائل والأسناب لها أحكام المقاصد والغابات.

٢- قوله تعالى: "وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَ عَلَى جُيُوبِهِنْ"، فإذا كانت المرأة مامورة بأن تضرب الخمار على جيبها، والخمار ما تخمر به المرأة رأسها وتغطيه به، فإنها مامورة بستر وجهها؛ لأنه إذا وجب ستر النحر والصدر والرآس، كان وجوب ستر الوجه من باب أولى، لأنه موضع الجمال والفتنة، والناس الذين يبحثون عن جمال الصورة لا يسألون إلا عن الوجه، وأوصاف ما فيه، فإذا كان الوجه جميلاً لم ينظروا إلى ما سواه؛ ولو نظر أي إنسان إلى امرأة فجأة أو نظر متاملاً فإن أول ما يقع عليه نظره هو وجه المرأة، ومنه يعرف جمالها أو دمامتها!!

"- لقد نهى الله تعالى عن إبداء الزينة مطلقا إلا ما ظهر منها، وهي التي لا بد من أن نظهر كظاهر الثياب، أو ظهرت من المرأة بغير قصد وتَعمد منها ؛ ولذلك قال الله تعالى: «إلا ما ظهر منها»، ولم يقل سبحانه: «إلا ما أظهران منها». فالفرق وأضحُ بين أن تُظهر المرأة الزينة بنفسها، وبين أن تَظهر الزينة عن غير عمد.

ولو كانت الزينة الأولى والتانية واحدة لاستوى في ذلك المحارم وغير المحارم لمن قال بالاختلاف في الموضعين، مع أن الراجح في التكرار هو لوجود الجملة الإعتراضية التي تؤكد إسدال الخمار من فوق الرأس، فجاء بعدها التفصيل في ذكر المحارم ليتضح لمن تبدي زينتها، ولو أن الزوج والأب والأخ والابن الرأس، فجاء بعدها التفصيل في ذكر المحارم ليتضح لمن تبدي زينتها، ولو أن الزوج والأب والأخ والابن المحارم ينظرون إلى الوجه والكفين من المرأة وكذلك الأجنبي على حد سواء لما كان لذكر المحارم فائدة في الأية نفسها من سورة النور، وكذلك الأبة الأخرى من سورة الأحزاب التي جاء فيها انتفاء المجناح والأثم عند النساء المسلمات في من ذكر في الآية المحكمة من كتاب الله عز وجل، قال الله تعالى: ولا يبدين زيئتهن إلا لمعولتهن أو المنابئ أو أبناء بعولتهن أو إخوانهن ولا يندين زيئتهن إلا لمعولتهن أو المائهن أو أبناء بعولتهن أو الزيئة من الرجال أو الطفل الذين لم يظهروا على تعرات النساء ولا يضربن بأرجلهن لد أما يحفين من زيئت وقوبوا إلى الله جميعا أيها المؤمنون عير أولى الأربة من الرجال أو الطفل الذين لم يظهروا على عورات النساء ولا يضربن بأرجلهن لد أما عا يخفين من زيئت وقوبوا إلى الله جميعا أيها المؤمنون عير أبناء إخوانهن ولا أبناء أخواتهن ولا نسائهن ولا ماكت أيمانهن ولا أبناء أخواتهن ولا نسائهن ولا ماكت أيمانهن والقين الله إن الله كان على كل شيء شهيدا، [الأجراب: ٥٥]، فلز أن هؤلاء المحارم الذين ذكروا في هاتين الآيتين يستوون مع كل شيء شهيدا، [الأجراب: ٥٥]، فلز أن هؤلاء المحارم الذين ذكروا في هاتين الآيتين يستوون مع

غيرهم في النظر إلى وجه المرأة وكفيها وزينتها الظاهرة لما تم استثناؤهم، ولما كان في الاستثناء فائدة تذكر، ولو أن لهم حدود الخرى يمكن تجاوزها والنظر إليها من المرأة غير ذلك لورد ذكرها في القرآن الكريم والسنة المطهرة.

٤- رخص الله سبحانه للمراة في إبداء زينتها للتابعين غير أولي الإربة من الرجال، وهم الخدم الذين لا شَهُو ق لهم البتة، وللأطفال الذين لم يبلغوا الشهوة، ولم يطلعوا على عورات النساء، ولا يعرفون وصف المراة، فهؤلاء الأجانب الذين استثناهم الله عز وجل بشروطهم يحل للمرأة أن تكشف وجهها لهم، وما عداهم فلا، أما السائق والخادم من الموجودين في البيوت الآن فلا يجوز للمرأة أن تكشف أمامهم.

ه - إذا كانت المرأة منهية عن الضرب برجلها الأرض لثلا يعلم أحد ما تخفيه من الخلاخل ونحوها مما تتحلى به لزوجها خوفا من افتتان الرجال بها وما يسمع من صوت خلخالها ونحوه ؛ إذا كانت منهية عن ذلك فكيف بكشف الوجه ؟! وأي شيء أكثر فتنة ؛ أن يسمع الرجل خلخالاً في قدم امرأة لا يدري أشابة أم عجوز؟! أجميلة هي أم دميمة فأي شيء أعظم فتنة: النظر إلى وجه سافر جميل ممتلئ شبابا ونضرة وحسنا، أم النظر إلى قدم امرأة افايهما أحق بالإخفاء والستر: الوجه والكفان أم القدم والزينة التي عليها وهي منهية عن إظهارها ؟! قال الله تعالى: ولا يضربن بأرجلهن ليعلم ما يُخفين من رينتهن ..

آ- تعقيب من الله تعالى في نهاية الآية بالأمر بالتوبة مما هو مخالف لذلك الأمر في بداية الآية، ومما هو معلوم أن الأمر يقتضي الوجوب، والنهي في بداية هذه الآية، وفي غيرها يقتضي التحريم المخالف لذلك، وهذا عام في كل أمور الشريعة، "وتُوبُوا إلى الله جميعاً أيّها الْمُؤْمنُونَ لَعَلَّكُمْ تُقُلْحُونَ".

و الدليل الثاني من القرآن الكريم و

قال الله عز وجل: «يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لأَزْواجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاءَ الْمُؤْمِذِينَ يُدُّنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَابِيبِهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ يُعْرَفْنَ فَلاَ يُؤْذَيْنَ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَحِيمًا » [الأحزاب: ٥٩].

وعن أم سلمة رضي الله عنها أنها قالت: لما نزلت هذه الآية خرج نساء الأنصار كان على رؤوسهن الغربان من السكينة وعليهن أكسية سود يلبسنها، وقال ابن عباس رضي الله عنهما في تفسيره لهذه الآية: «أمر الله نساء النبي إذا خرجن من بيوتهن في حاجة أن يغطين وجوههن من فوق رؤوسهن بالجلابيب ويبدين عينًا واحدة».

وقد رخص ذلك من أجل الضرورة والنظر إلى الطريق عند المشى لثقل الجلباب وسماكته.

وه ادله احري من القوان الكريم وه

١- قال الله تعالى: «وَإِذَا سَالتُمُوهُنُ مَتَاعًا فَاسْأَلُوهُنُ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ ذَلِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَ »
 [الاحزاب: ٣٥].

٢- قوله تعالى: «وَالْقُواعدُ مِنَ النَّسَاءِ اللاَّتِي لاَ يرْجُونَ نكاحًا فَلَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُنَاحُ أَنْ يَضَعْنَ ثِيابِهُنَّ غَيْرً مُتَبِرَجاتِ بِزِينَةٍ وَأَنْ يِسْتَعْفَفْنَ خَيْرً لَهُنُ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلَيمُ [النور: ٦٠].

٣- قولَهُ عزَ وجل: ﴿لَا جُنَاحَ عَلَيْهِنَّ فِي آبَاتُهِنَّ وَلاَ أَبْنَاءُ فِنَ إِلاَّ إِخْوانِهِنَّ وَلاَ أَبْنَاء أَخَوَاتِهِنُّ وَلاَ نِسَائِهِنَّ وَلاَ مَا مَلَكَتْ آيْمَاتُهُنَّ وَاتَّقِينَ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَى كُلَّ شَيْءَ شَهِيدًا ۗ [الأحرَاب: ٥٠].

١- عن عائشة رضي الله عنها قالت: يرحم الله نساء المهاجرات الأول، لما أنزل الله: «ولْيَضْرِبْنَ بخُمُرهن عَلَى جُيُوبهن "شققن مروطهن فاختمرن بها. [رواه البخاري: ٤٥٧٨].

قَالَ ابن حجر في الفتح (٨/ ٣٥٧): «أي غطين وجوههن، وصفة ذلك أن تضع الخمار على رأسها و ترميه من الحانب الأيمن على العاتق الأيسر وهو التقنع».

٢- عن صفية بنت شيبة قالت: بينا نحن عند عائشة قالت: فذكرن نساء قريش وفضلهن، فقالت عائشة رضى الله عنها: إن لنساء قريش لفضلاً، وإني والله ما رأيت أفضل من نساء الأنصار أشد تصديقاً لكتاب الله، ولا إيماناً بالتنزيل، لقد أنزلت سورة النور: "ولْيضْربْن بخُمُرهنَّ علَى جُيُوبهنَّ، انقلب رجالهن إليهن يتلون عليهن ما أنزل الله إليهم فيها ويتلو الرجل على امرأته وابنته وأخته وعلى كل ذي قرابته، فما منهن امرأة إلا قامت إلى مرطها المرحل فاعتجزت به، تصديقاً وإيماناً بما أنزل الله من كتابه، فاصبحن وراء رسول الله عن الصبح متعجرات، كأن على رءوسهن الغربان. (سنن أبى داود: ٤١٠٠).

٣- عن عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله عنها يعرفهن أحد من الغلس، وقالت: لو رأى رسول الله النساء ما رأينا لمنعهن من المساجد كما منعت بنو إسرائيل نساءها.

٤- ثبت في الصحيحين من حديث ابن عمر: «لا تنتقب المرأة المحرمة ولا تلبس القفازين». [البخاري ومسلم]،

وهذا دليل على أن المراة المحرمة بحجُّ أو عمرة منهية عن لبس النقاب والقفازين، فالنقاب هو الغطاء المخرق منه للعينين وتضعه المراة على وجهها، والقفازان ما تلبسه المرأة كان معروفًا في زمن رسول الله على وليس مُنْترعًا الآن كما يعتقده البعض.

#### 🐽 شيخ الأزهر ينتصر في تفسيره للحجاب وتفطية الوجه 👊

ومن العجيب أن يبادر قادة الأزهر وأئمته بمجرد حدوث واقعة الإنكار من فضيلة الإمام للنقاب والهجوم عليه أن يعقد المجلس الأعلى للأزهر على الفور جلسة طارئة لمناقشة قضية النقاب ويصدر البيانات التي تدعو إلى منع النقاب واتهامه بانه عادة وليس عبادة، متحدثين عن بدعة ستر وجه المرأة، في الوقت نفسه نقراً في تفسير فضيلة الإمام الأكبر الشيخ محمد سيد طنطاوي المسمى «التفسير الوسيط للقرآن الكريم»، طبعة دار المعارف (١١ / ٢٤٥) ينتصر لستر البدن كله بما فيه الوجه، ففي تفسيره لقول الله تعالى: "يا أيها النبي قل لأزواجك وبناتك ونساء المؤمنين يُدْنين عليهن من جلابيبهن فلك أدْنى أن يُعْرَفن فلا يُؤْدِيْن وكان الله غفورا رحيما» [الأحزاب: ٥٩]. يقول: «الجلابيب جمع جلباب، عصمتك، وقل لبناتك اللائي في عليهن، من نسلك، وقل لنساء المؤمنين كافة، قل لهن: إذا ما خرجن لقضاء حاجتهن، فعليهن أن يسدل الجلابيب عليهن، حتى يسترن أجسامهن سترا تاما من رؤوسهن إلى حاجتهن، فعليهن أن يسدل والاحتشام، وبعدا عن مكان التهمة والربية. قالت أم سلمة رضي الله عنها: لما نزلت هذه الابية خرج نساء الانصار كان على رؤوسهن الغربان من السكينة وعليهن أكسية سود نزلت هذه الابية خرج نساء الانصار كان على رؤوسهن الغربان من السكينة وعليهن أكسية سود نرليسنها». اهـ. من كلام فضيلة الإمام الاكبر شيخ الأزهر في تفسيره «التفسير الوسيط».

#### 🔞 الشيخ الشعراوي يرد على شيخ الأرهر 🖭

ومع اشتداد الحملة الشرسة على النقاب والحجاب، تطالعنا صحيفة الأخبار الحكومية في حوار شهير ذشر بتاريخ ١ / ٤ / ١٩٩٤م، أبدى الشيخ محمد متولى الشعراوي – رحمه الله – غضبه وسخطه على من يهاجمون النقاب والحجاب، وقال ما نصه: «عجيب وغريب أمر هؤلاء في رفضهم للحجاب والنقاب يرفعون شعار الحرية الشخصية!! ونحن نسالهم: أهناك حرية بلا ضوابط تمنع الجنوح بها إلى غير الطريق الصحيح، وأية حرية تلك التي يعارضون بها تشريعات السماء، هذه الحرية التي تضيق الخناق على المحجبات، وتترك الحبل على الغارب للسافرات فيحرضن على الجريمة بعد الافتتان، وحسبنا من سوابق الخطف للفتيات، واغتصاب المائلات المميلات، حسبنا من ذلك دليلاً على حكمة الله البالغة فيما شرع من ستر!! إن هؤلاء يحاولون التدخل في صميم عمل الله، ويريدون أن تشرع الأرض للسماء وخسئوا وخاب سعيهم. اه.

فالحملة على العفّة والفضيلة ليست وليدة اليوم، وبالأمس القريب ثارت الضجة على الحجاب في فرنسا، واستفتى ساكوزي شيخ الآزهر، وكان الأولى من فضيلة الإمام أن يبين لساركوزي فرضية الحجاب، ولكن فضيلته أفتى بأنها حرية شخصية، فأخذوا بفتوى الإمام الأكبر المرجعية الأولى للمسلمين!! واليوم سارع أتباع فضيلة الإمام في الأزهر في الجامعة بالاشتراك في الحملة على النقاب، والمجلس الأعلى للأزهر عقد عدة اجتماعات لمناقشة قضية النقاب، وكان الأولى أن يناقش سياسة التعليم المتدني في الأزهر، ينبري بعد ذلك كل صاحب هوى ليلتقط هجمة الإمام على النقاب ليصدر على أساس ذلك القوانين التي تمنع الفتيات من ارتداء النقاب، فإلى الله المشتكى... ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظمه!!

#### و رسالة إلى المراة المسلمة و

وفي النهاية فإننا نتوجه من خلال صفحات مجلتنا الغراء برسالة إلى الفتاة المسلمة نقول لها: كوني كما أرادك الله، وكما أراد لك رسول الله على لا كما يريده دعاة الفتنة والاختلاط، فأنت فينا مربية الأجيال، وصانعة الرجال، وغارسة الفضائل، وكريم الخصال، ومرضعة المكارم وبانية الأمم والأمجاد، فحاشاك حاشاك أن تكوني معول هدم وألة تخريب وأداة تغريب في بلاد الإسلام الطاهرة وربوعه العامرة ضد أمة محمد على.

يا فتاة الإسلام: إن الله رفعك وشرفك واعلى قدرك ومكانتك، وحفظ حقوقك، فاشكري نعمة الله عليك، فما ضُرِب الحجاب ولا فُرض الجلباب ولا شرع النقاب إلا حماية لعرضك، وصيانة لعفتك، وطهارة لقلبك، وعصمة لك من دواعي الفتنة وسُبل التحلل والانحدار، فعليك بالاستتار والاختمار، وقرن في بُيُوتكُن ولا تَبَرَّجُن تَبَرِّجُ الْجَاهلِيَةِ الأولَى» [الأحرَاب: ٣٣]، اللهم ردنا إلى الحق ردا جميلاً، وأخر دعوانا أن الحمد لله رد العالمين.

الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، ولا عدوان إلا على الظالمين، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين. وبعد:

فقد قدمنا في العدد الماضي (عدد شوال ۱٤٣٠هـ)
نص حديث الشفاعة عن أنس بن مالك، ثم تخريج
الحديث، ثم أوردنا أسماء بعض الصحابة الذين رووا
حديث الشفاعة وهم عشرة: أنس، وابن عباس، وابن
مسعود، وعبادة بن الصامت، وسلمان الفارسي، وأبو
هريرة، وأبو سعيد الخدري، وحذيفة، وأبو بكر الصديق،
وعبد الله بن عمر، كما أوردنا قولة عبيد بن عمير لأحد
الخوارج وهو هارون أبو موسى؛ لو لم أسمعه من
ثلاثين من أصحاب محمد لم احدث به.

ثم أوردنا بعد ذلك اختلاف الفاظ الحديث كما أشار إليها الحافظ في الفتح وذلك من باب التوثيق، وأن الروايات يفسر بعضها بعضا، ثم ذكرنا ثالثا: الميزان المذكور في الحديث لكل واحد من الرسل الذين يستشفع الناس بهم إلى ربهم يوم القيامة لينصرفوا من الموقف وذلك لهول ما هم فيه، ولم نكمل الميزات فقد أوردنا ميزات أدم ثم ميزات نوح، وفي هذا المقال نكمل الحديث عن هذه الميزات فنقول:

وأما إبراهيم عليه السلام فذكر في الحديث أنه اتخذه الله خليلاً، والخُلَّةُ درجة أعلى من المحبة على المشهور، فإبراهيم خليلاً الله من أهل الأرض وهذه خصوصية لم يشاركه فيها إلا نبينا محمد عن فهي ثابتة لإبراهيم عليه السلام بنص القرآن الكريم، قال تعالى: واتخذ الله إبراهيم خليلا، وكذا هي ثابتة لنبينا محمد عنه صلوات الله وسلامه عليه أنه قال: «لو كنت متخذا خليلاً لاتخدت أبا بكر خليلاً، ولكن صاحبكم خليل الله».

وأما موسى عليه السلام، فقد جاء في الحديث برواياته أنه كليم الله، وأن الله تعالى أعطاء التوراة وقريه نجيا، فموسى كلمه الله تعالى بلا واسطة، ويشاركه في ذلك رسولنا محمد في فإنه نبتت له الرؤيا والسماع بلا واسطة، وأما باقي الأنبياء فبواسطة جبريل عليه السلام، وأعطاء الله تبارك وتعالى التوراة وكثيراً ما تقرن التوراة بالقرآن، فالتوراة كتبها الله بيده، ونزلت الواحاً مكتوبة من عند الله تعالى، وقربه الله تعالى نجياً أي كلمه عن قرب بلا واسطة.

وأما عيسى عليه السلام فجاء في الحديث أنه عبد الله ورسوله وكلمته وروحه، وأنه كان يبرئ الأكمه والإبرص ويحيي الموتى، فأما أنه عبد الله ورسوله فهذا يشاركه فيه كل المرسلين أنهم عباد الله تعالى ورسله، وقد ثبتت عبودية عيسى عليه السلام لله تبارك وتعالى بالكتاب والسئة، وفي ذلك أبلغ الرد على النصارى الذين اعتقدوا أن عيسى إله أو ابن الله أو ثالث ثلاثة، بل قال الله تعالى فيه: "إن هو إلا عبد أن عمن شهد بذلك ممن شهد نشهد عليه، وكذا عد رسول الله عليه، وكذا عد رسول الله عن شهد بذلك ممن شهد



أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، فيكون قد حقق الركن الأول من أركان الإسلام، وأما أنه كلمة الله فهو مخلوق بكلمة الله تعالى: «كن ليس كبقية البشر الذين خلقوا من أبوين ذكر وأنثى، ولذلك قال البشر الذين خلقوا من أبوين ذكر وأنثى، ولذلك قال تعالى: «إن مَثَل عيسى عند الله كمثل أنه روح الله، فإنه نوخة من روح الله كما قال تعالى: «ومريم ابنت نفخة من روح الله كما قال تعالى: «ومريم ابنت فواما أنه كان يبرئ الأكمه والأبرص ويحيى الموتى، فذلك بإذن الله تعالى، وهذا من المعجزات التي أيده ولا يقتلوه كما قتلوا غيره من الأنبياء، ومع ذلك الله تبارك وتعالى ليؤمن به بنو إسرائيل ويتركوه ولا يقتلوه كما قتلوا غيره من الأنبياء، ومع ذلك أصروا على قتله وعزموا على ذلك لولا أن الله تعالى رفعه إليه فلم يصلوا إليه ولم يقتلوه ولم يصلبوه.

وأما نبينا محمد على فقد جاء في الحديث أنه عبد غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، وأنه خاتم النبيين، فأما أنه غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، فقد نقل الحافظ في الفتح عن القاضي عياض أن العلماء اختلفوا في تأويل ذلك، فقيل: المتقدم ما قبل النبوة والمتأخر العصمة، وقيل: ما وقع عن سهو أو تأويل، وقيل: المتقدم ذنب أدم والمتأخر ذنب أمته، وقيل: المعنى أنه مغفور له غير مؤاخذ بدنب لو وقع، وقيل غير ذلك، وعقب اللفظ بعد هذا الكلام بقوله: واللائق بهذا المقام القول الرابع، وأما الثالث فلا يتأتى هذا.

قال الحافظ: ويستفاد من قول عيسى عليه السلام هذا في حق نبينا، ومن قول موسى عليه السلام فيما تقدم: «إني قتلت نفساً بغير نفس وإن يغفر لي اليوم حسبي». مع أن الله تبارك وتعالى غفر له بنص القرآن، التفرقة بين من وقع منه شيء ومن لم يقع منه شيء أصلاً، فإن موسى عليه السلام مع وقوع المغفرة لله لم يرتفع إشفاقه من المؤاخذة بذلك، ورأى في نفسه تقصير أي عن مقام الشفاعة مع وجود ما صدر منه، بخلاف نبينا محمد في ذلك كله، ومن ثم احتج عيسى بانه صاحب الشفاعة لأنه قد غفر له ما تقدم من ننبه وما تأخر، بمعنى أن الله تعالى أخبر أنه لا يؤاخذه بذنب لو وقع منه. أه.

#### ت رابعا الخطايا التي نسبت لكل واحد من هو لاء المرسلين ت

أما خطيئة أدم عليه السلام فهي أنه أكل من الشجرة التي نهاه الله تعالى عن قربانها والإكل منها، قال تعالى عن قربانها والإكل منها، قال تعالى: وقُلْنَا يا آدم اسْكُنْ أَنْت ورَوْجُكُ الْجَنْةُ وَكُلاَ مِنْها رَعْدا حَيْثُ شَيْتُمَا ولا تَقْرِيا هذه الشَّجِرةَ فَتَكُونًا من الظالمين، [البقرة: ٢٤]، وقال تعالى في سورة طه: «فوسوس إليه الشيطانُ قال يا أدم هلُ أَذلُك على شجرة النخلد وملك لا يبلى (١٢٠) فأكلا منها فيدتُ لَهُما سواتُهُما وطفقا بخصفان عليهما من ورق الجنة وعصى آدم ربه فغوى» [طه: ١٨٠٠ مناها المناها المناها الله المناها المناها

واما خطيئة نوح عليه السلام فإنه دعا على قومه قال: «رب لا تنر على الأرض من الكافرين ديارا»

[نوح: ٢٨]. وجاء في الحديث أنه عليه السلام يذكر سؤال ربه ما ليس له به علم.

واماً إبراهيم عليه السلام فقال كما جاء في بعض روايات الحديث: «إني كنت كنبت ثلاث كذبات». وقد فسرت في بعض الروايات: «قوله: «إنّي سقيمُ»، وقوله: «بَلْ فَعَلْهُ كَبِيرُهُمُ هَذَا»، وقوله لامراته: أخريه أنى أخوك».

وأما موسى عليه السلام فخطيئته أنه قتل بغير نفس كما جاء على لسانه في بعض روايات الحديث، وفي بعضها: «إني قتلت نفساً لم اومر بقتلها».

و أما عيسى عليه السلام فكما جاء في بعض روايات الحديث: «ولم يذكر ذنبا»، لكن وقع في حديث أبي سعيد عند الترمذي: «إني عُبدتُ من دون الله». وقد الترمذي: «إني عُبدتُ من دون الله».

هذه خطابا نسبت لهؤلاء المرسلين فهل تتنافى مع عصمتهم ؟ فإن الأنبياء كلهم معصومون كما هي عقيدة أهل السنة والجماعة، وقد نقل الحافظ أبن حجر رحمه الله تعالى عن القاضي عياض كلامًا مؤداه: أنه لا خلاف في عصمة الأنبياء عليهم السلام من الكفر والشيرك بعد النبوة، وكذا قبل النبوة على الصحيح، وكذلك هم معصومون من ارتكاب الكبيرة قبل النبوة وبعدها، قال: ويلتحق بالكبيرة ما يزري بفاعله من الصغائر، وكذا القول في كل ما يقدح في الإبلاغ من جهة القول. واختلفوا في الفعل فمنعه بعضهم حتى في النسبان، وأجاز الجمهور السهو لكن بدون التمادي، واختلفوا فيما عدا ذلك من الصغائر، فذهب جماعة من أهل النظر إلى أنهم معصومون منها مطلقًا، وأولوا الآيات والأحاديث الواردة في ذلك بانواع من التاويل، ومن جملة ذلك أن الصادر عنهم إما أن يكون بتأويل من بعضهم أو بسهو أو بإذن، والأنبياء المذكورون في الحديث يعلمون ذلك، لكن خشوا الا يكون ذلك موافقًا لمقامهم، فاشفقوا من المؤاخذة أو المعاتبة، وكان من قبيل: حسنات الأبرار سيئات المقريين.

كما قيل في ذلك: قال: وهو أرجح الأقوال، وليس هو مذهب المعتزلة، وإن قالوا بعصمتهم مطلقًا؛ لأن منزعهم في ذلك التكفير بالذنوب مطلقًا ولا يجوز على النبي الكفر، قال: ومنزعنا أن أمة النبي مامورة بالاقتداء به في أفعاله، والأنبياء يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر، وغير جائز أن يفعل النبي ما بنهى عنه قومه.

واصا ما وقع في حديث الباب وغيره من النصوص فلا يخرج عن ما قلناه: فاكل أدم من النصوص فلا يخرج عن ما قلناه: فاكل أدم من الشجرة كان عن سهو، وطلب نوح نجاة ولده كان عن تأويل فإن الله عز وجل كان وعده بنجاة أهله، ومقالات إبراهيم كانت معاريض وما أراد بها إلا الخير، والرجل الذي قتله موسى كان كافرا، والحجة أن موسى لم يُردُ قتله لكن لما وكزه قضى عليه.

#### ين سادسا، متكرو الشقاعة بنا-

عن أنس رضي الله عنه قال: يخرج قوم من النار، ولا نكذب بها كما يكذب بها أهل حروراء يعني الخوارج، وقال ابن بطال: أنكرت المعتزلة والخوارج الشيفاعة في إخراج من الدخل النيار من المذنبين وتمسكوا بقوله تعالى: «قما تَدْفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ»، ومنها قوله تعالى: «كُلُما أَرَادُوا أَنْ يَخْرُجُوا منها أعيدُوا فيها وقيل لَهُمْ ذُوقُوا عَذَاب النَّارِ الذي كُنْتُمْ بِهِ تُكَذَبُونَ» [السجدة: ٢٠]، وقوله تعالى: ربنًا إنك من تُدْخل النار فقد أخرَيْتهُ وما للظالمين من أنصار، [ال عمران: ١٩٢]، إلى غير ذلك من الأبات.

وقد أخرج سعيد بن منصور في سننه بسند صحيح كما قال الحافظ في الفتح - عن أنس رضي الله عنه: «من كذّب بالشفاعة فلا نصيب له فيها».

وأخرج السهقي عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: خطب عمر رضى الله عنه فقال:إنه سيكون في هذه الأمة قوم بكذبون بالرجم، ويكذبون بالدجال، ويكذبون بعذاب القبر، ويكذبون بالشفاعة، ويكذبون بقوم بخرجون من النار. وأقول: صدق والله ابن الخطاب؛ قد وجد في زمانتا هذا من هم امتداد لأسلافهم من المعتزلة والخوارج في التكذيب يهذه الخمس او بيعضها، فقد تصدى ويتصدى كثير ممن يسمون بالمفكرين الإسلاميين أو القرآنيين ومن على شاكلتهم بنشر باطلهم في وسائل الإعلام المختلفة والمتنوعة في تخريب عقائد المسلمين بحجة أنه لا بوحد في القرآن، أو أنه بوجد في القرآن ما بناقض الايمان بهذه الأمور الغييية، منزلين أيات الوعيد التي أنزلت في الكفار بنزلونها على عصاة الموحدين، وأخرج البيهقي من طريق شبيب بن أبي فضالة قال: ذكروا عند عمران بن حصين - رضى الله عنهما - الشفاعة، فقال رحل: إنكم لتحدثوننا بأحاديث لا نحد لها أصلاً في القرآن، فغضب عمران رضى الله عنه وذكر كلاما معناه أن الحديث يفسر القرآن.

#### ي سابعا ود أهل السنة على متكرى الشفاعة ي

قال صاحب معارج القبول رحمه الله: فهذه الشفاعة حق يؤمن بها أهل السنة والجماعة كما آمن بها الصحابة رضوان الله عليهم ودرج على الإيمان بذلك التابعون لهم بإحسان رضي الله عنهم ورضوا عنه، وانكرها في آخر عصر الصحابة الخوارج، وأنكرها في عصر التابعين المعتزلة، وقالوا بخلود من دخل النار من عصاة الموحدين الذين يشهدون ان محمدا لا إله إلا الله وحده لا شريك له ويشهدون أن محمدا رسول الله في ويقيمون الصلاة، ويؤتون الزكاة، ويصومون رمضان، ويحجون البيت الحرام، ويسالون الله الجنة، ويستعينون بالله من النار في ويسالون الله الجنة، ويستعينون بالله من النار في على صلاة ودعاء، غير أنهم ماتوا مصرين على معصدة عملية، عالمن بتحريمها معتقدينه، مؤمنين

بما جاء فيها من الوعيد الشديد، فقضوا بتخليدهم في جهنم مع فرعون وهامان وقارون، فجحدوا قول الله تعالى: «أَمْ نَجْعُلُ الدُّينَ آمَنُوا وعملُوا الصَّالحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الأَرْضِ أَمْ نَجْعُلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَارِ ﴿ وَصِدَالَ المَّالَحَاتِ إِللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَ

## أمنا: الأيات والأحاديث الواردة في إثبات الشفاعة ٥٠٠٠ الأبات القرائية ،

ا- قال الله تعالى: ومن اللّيْل فَتهجُدْ به نَافلَة على مَن اللّه عسى أنْ يبْعَثك ربّك مقامًا محمودا [الإسراء: ٧٩] المخاطب هو رسول الله ﴿ والمقام المحمود هو الشفاعة كما أجاب رسول الله ﴿ عندما قال ﴿ عندما سئل عن المقام المحمود، قال: «هو الشفاعة».

٢- قال الله عز وجل: «مَنْ ذَا الّذِي يَشْفُعُ عَنْدَهُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ» [البقرة: ٢٥٥]، وقال جل ذكره: «وكم من ملك في السَمَاوات لا تُغْني شَفَاعَتُهُمْ شَيْثًا إِلاَّ مَنْ بَعْد أَنْ يَأْذَن اللهُ لمنْ يَشَاءُ ويرْضى» [النجم: ٢٦]، وقال جل ثناؤه: «وَلاَ يَمْلُكُ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِه الشَّفَاعَةَ إِلاَّ مَنْ شَبهد بِالْحَقَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ» [الزخرف: ٢٨]، وقال مَنْ شَبهد بِالْحَقَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ» [الزخرف: ٢٨]، وقال تبارك وتعالى: «يوْمئذ لاَ تَنْقُعُ الشَّفَاعَةَ إِلاَّ مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِي لَهُ قَوْلًا إِلهَا اللهِ وَلاَ لَمْنَ ارْتَضَى وَهُمْ مِنْ وَتَعْلَى وَلاَ يَشْيَتُهُ مُنْ ارْتَضَى وَهُمْ مِنْ خَشْيَتِه مُشْفَقُونَ» [الأنبياء: ٢٨].

ولقد وردت احاديث كثيرة في إثبات الشفاعة بلغت حد التواتر، منها حديث آنس هذا الذي نحن بصدد شرحه، ومنها حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما كما في الصحيحين أن النبي ققال: «اعطيت خمسًا لم يعطهن آحد قبلي: نصرت بالرعب مسيرة شهر، وجعلت لي الأرض مسجداً وطهورا، فأيما رجل من أمتي أدركته الصلاة فليصل، وأحلت لي المغانم ولم تحل لأحد قبلي، وأعطيت الشفاعة، وكان النبي يبعث إلى قومه خاصة، وبعثت إلى الناس عامة.

ومنها حديثه رضي الله عنه كما في صحيح مسلم عن النبي \*: الكل نبي دعوة قد دعاها في امته، وخُبئت دعوتي شفاعة لأمتي يوم القيامة..

ومثله في الصحيحين من حديث أنس رضي الله عنه، ومنها ما جاء في الصحيحين من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال. قال رسول الله عنه الكل نبي دعوته، وإنني نبي دعوتي شغاعة لأمتي يوم القيامة، فهي نائلتهم إن شاء الله تعالى، من مات من أمتي لا يشرك بالله شنئاء.

ومنها حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنه كما في صحيح مسلم: «من سال الله لي الوسيلة حلت له الشفاعة».

ومنها حديث جابر رضى الله عنه كما في صحيح البخاري: «من قال حين يسمع النداء: اللهم

رب هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة، أت محمداً الوسيلة والفضيلة وابعثه مقاماً محموداً الذي وعدته، حلت له شفاعتي، وغير ذلك من الأحاديث.

الأولى: الشفاعة العظمى: وهي خاصة بنبينا محمد لا يشاركه فيها أحد، وهي شفاعته لأهل الموقف أن يفصل الله تعالى بينهم، إما إلى الجنة، وإما إلى النار، وذلك لهول ما هم فيه من شدة وتعب فيستشفع الناس بالأنبياء، فيرده كل نبي إلى من بعده، حتى يردوا إلى خاتم المرسلين فيشفع للناس عند ربه سبحانه وتعالى ليفصل بين العباد، وفيها وردت الأحاديث ومنها حديثنا الذي معنا والذي نحن بصدد شرحه.

الشفاعة الثانية: في استفتاح باب الجنة: وهي من خصائصه عن أيضًا لا يشاركه قيها أحد، وهي كذلك من المقام المحمود، كما ثبت في الأحاديث، فمن هذه الأحاديث ما ثبت في صحيح مسلم: عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه أنا أول الناس يشفع في الجنة، وأنا أكثر الأنبياء تبعا .. وفي رواية له: «أنا أكثر الأنبياء تبعا يوم القيامة، وأنا أول من يقرع باب الجنة. وكما في حديث أنس أيضا رضي الله عند مسلم قال: قال رسول الله الخازن: من أنت ؛ فأقول: محمد، فيقول: بك أمرت لا أفتح لأحد قبلك.

الشفاعة الثالثة: شفاعته 🦝 لمن ماتوا على الإسلام، وكانوا على هدى مستقدم، لكن أويقتهم الذنوب والمعاصي والآثام فأدخلوا النار ليطهروا من ذنوبهم، فيشفع فيهم النبي 🎏 ليخرجوا من النار ويدخلوا الجنة، وقد سبق الكلام على هذه الشفاعة عند إبراد رد أهل السنة على منكرى الشفاعة، وهي أخص ما ينكره المنكرون، ويحمد الله يؤمن بها الموحدون وتشملهم ويستفيدون منها بغضل الله تبارك وتعالى وبعدم شركهم بالله تعالى، وهذه الشفاعة ليست خاصة بالنبي 🎏 بل بشياركه قيها غيره من المرسلين ومن عباد الله الصالحين، فيخرج الله تعالى بشفاعاتهم من النيران كل من مات على الإيمان، فقد ثبت في صحيح مسلم من حديث أبي سعيد رضى الله عنه قال: قال رسول الله 🐠: أما أهل النار الذين هم أهلها فإنهم لا يموتون فيها ولا بحيون، ولكن ناسا أصابتهم النار بذنوبهم، أو قال: بخطاياهم فاماتهم إماتة حتى إذا كانوا فحما أذن بالشفاعة فجيء بهم ضبائر ضبائر فنبتوا على أنهار الحنة، ثم قبل: با أهل الجنة افيضوا عليهم فينيتون نيات الحية تكون في حميل السيل، فقال رجل من القوم: كان رسول الله 🥶 قد كان بالبادية. وثبت في الصحيحين من حديث أبي سعيد أبضاً

وثبت في الصحيحين من حديث أبي سعيد أيضًا رضى الله عنه الحديث الطويل في الشفاعة، وفي

آخره: فيشفع النبيون والملائكة والمؤمنون، فيقول الجبار: بقيت شفاعتي فيقبض قبضة من النار فيخرج قومًا قد امتحشوا فيلقون في نهر بافواه الجنة يقال له: ماء الحياة، فينبتون في حافيته كما تنبت الحبة في حميل السيل... الحديث.

هذا هو المشهور، ولكن نقل الحافظ ابن حجر عن الإمام النووي - قال: قال القاضي عياض: الشفاعة خمس: في الاراحـة من هـول المـوقف، وفي إدخـال الحنة بغير حساب، وفي إدخال قوم حوسبوا فاستحقوا العذاب أن لا يعذبوا، وفي إخراج من أدخل النار من العصاة، وفي رفع الدرجات. ودليل الأولى هو الحديث الذي معنا أصل المقال، ودليل الثانية قول الله تعالى في جواب قوله 😅: أمتى أمتى ": أدخل الجنة من أمتك من لا حساب عليهم. قـَال ابن حـجـر: ويـظـهـر لي أن دلـيـلـهـا سـؤاله 🦝 الزيادة على السبعين الفًا الذين يدخلون الجنة بغير حساب، فأجيب: ودليل الثالثة قوله في حديث حذيفة عند مسلم: (ونسكم على الصراط يقول: رب سلم سلم.. ودليل الرابعة مرّ ذكره في الشفاعة الثالثة التي مضت مفصلة، ودليل الخامسة قوله 🐲 في حديث أنس عند مسلم: «أنا أول شفيع في الجنة. قال الحافظ: كذا قاله بعض من لقيناه، وقال: وجه الدلالة منه أنه جعل الجنة ظرفًا لشفاعته، قال الحافظ: قلت: وفيه نظر بل هي ظرف لشفاعته الأولى المختصة به ت والذي بطلب هذا أن بشفع لمن لم يُعلُّفُه عمله درجة عالية أن يبلغها بشفاعته، وأشار القاضي عياض إلى استدراك شفاعة سادسة وهي التخفيف عن أبى طالب، ومستنده حديث ابن عباس رضى الله عنهما عند مسلم: «أهون أهل النار عذابًا أبو طالب»، وزاد بعضهم شفاعة سابعة وهي الشفاعة لأهل المدينة لحديث سعد رفعه: الا يثبت على لأوائها أحد الاكنت له شبهيدا أو شفيعاً . قال الحافظ وهي غير واردة لأن متعلقها لا بخرج عن واحدة من الخمس الأول، وزاد القرويني شفاعته 🐷 لجماعة من الصلحاء في التجاوز عن تقصيرهم ولم يذكر مستندها، قال: ويظهر لي أنها تندرج في الخامسة، وزاد القرطبي أنه أول شافع في دخول أمته الجنة قبل الناس، ودليلها مذكور في حديث الشفاعة الطويل. قال الحافظ: وظهر لي بالتتبع شفاعة آخرى وهي الشفاعة فيمن استوت حسناته وسيئاته أن يدخل الحنة، ومستندها ما أخرجه الطيراني عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: «السابق يدخل الجنة، والمقتصد يرحمه الله، والظالم لنفسه وأصحاب الأعراف يدخلونها بشفاعة النبي 🐲 . قال: وشفاعة آخري وهي شفاعته فيمن قال: لا إله إلا الله ولم بعمل خدرًا قط. قال: فالوارد على الخمس أربع، وما عداها لا درد. والله أعلم.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

تكلمنا في اللقاء الماضي عن الصبر باعتباره طريق إلى الجنة وتكلمنا في حلقة سابقة عن الجنة ودرجاتها ومنازل اهلها بعنوان من يدخل الجنة ،والسؤال الذي يطرح نفسه:

مل تصورنا الحنة

هل تشوقنا وتشوفنا إلى الجنة عما

ما هو الطريق الموصل إلى الجنة ؛

لقد تصور أصحاب النبي الجنة وسالوه عنها وعن الطريق الموصلة إليها مرارا وتكرارا

عمل بدخل الجنة ويباعد من النار:

عن مُوسَى بْنُ طَلْحَةَ قَالَ حَدَّثَنِى أَبُو أَيُّوبَ أَنُ أَعْرَابِيًا عَرَضَ لِرَسُولِ اللَّهِ ﴿ وَهُو َ فَى سَفَرِ. فَأَخَذَ بَخَطَامَ نَاقَتَهَ أَوْ بِزِمَامِهَا ثُمُّ قَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ – أَوْ يَا مُكَمِّدُ – أَخْبَرْنِي بِمَا يُقَرِّبُنِي مِنَ الْجَنَّةَ وَمَا يُبَاعِدُنِي مِنَ الْجَنَّةَ وَمَا يُبَاعِدُنِي مِنَ الْجَنَّةَ وَمَا يُبَاعِدُنِي مِنَ النَّارِ. قَالَ فَكَفُ النَّبِيُ ﴾ ثُمُّ نظرَ في أَصْحَابِهِ ثُمَّ مَنْ النَّارِ. قَالَ فَكَفُ النَّبِيُ ﴾ ثُمُّ نظرَ في أَصْحَابِهِ ثُمَّ قَالَ: «لَقَدْ هُدِي – قَالَ كَيْفَ قَلْتَ». قَالَ فَأَعَادَ. فَقَالَ النَّبِيُ ﴾: «تَعْبُدُ اللَّهُ لاَ تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا وَتُعَادً وَتَصَلُ الرَّحَمَ دَعِ وَتُعَالَ الرَّحَمَ دَعِ النَّاقَةَ».

وعَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ أَنُ أَعْرَابِيًا جَاءَ إِلَى رَسُولِ اللّهِ

فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللّه دُلُنِي عَلَى عَمَل إِذَا عَمَلْتُهُ

دَخَلْتُ الْجَنَّةَ، قَالَ: «تَعْبُدُ اللّهُ لاَ تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا وَتُقيمُ

الصَّلاَةَ الْمَكْتُوبَةَ وَتُوَدِّى الزَّكَاةَ الْمَغْرُوضَةَ وَتَصُومُ

الصَّلاَةَ الْمَكْتُوبَةَ وَتُوْدِّى الزَّكَاةَ الْمَغْرُوضَةَ وَتَصُومُ

رَمَضَانَ، قَالَ: ﴿ وَالّذِى نَفْسِى بِيدِه لاَ أَزِيدُ عَلَى هَذَا

شَيْئًا أَبَدًا وَلاَ أَنْقُصُ مِنْهُ ». فَلَمًا وَلَى قَالَ النّبِي 

مَنْ سَرِّهُ أَنْ يَنْظُرَ إِلَى رَجُلِ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ فَلْيَنْظُرُ

إِلَى هَذَا».

وعَنْ جَابِرِ قَالَ: أَنَى النَّبِيِّ ﴿ النَّعْمَانُ بْنُ قَوْقَلِ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهُ أَرَأَيْتُ إِذَا صَلَيْتُ الْمَكْتُوبَةَ وَحَرَّمْتُ الْحَرَامُ وَآحُلُلْتُ الْحَلَالُ أَادْخُلُ الْجَنَّةَ فَقَالَ السَّبِيُّ ﴿ الْحَلَالُ أَادْخُلُ الْجَنَّةَ فَقَالَ السَّبِيُ ﴾ : «نَعْمُ، وهذه الإحاديث كلها في الصحيحين أو أحدهما.

وعن معاذ بن جبل: قال كنت مع النبي ﴿ فَي سَفَر فَاصَبِحَت يُوما قَرِيباً منه وَنحن نسير، فقلت يا رسول الله أخبرني بعمل يدخلني الجنة ويباعدني من النار قال لقد سالتني عن عظيم وإنه ليسير على

من يسره الله عليه تعبد الله ولا تشرك به شيئا وتقيم الصلاة وتؤتى الزكاة وتصوم رمضان وتحج البيت. ثم قال: ألا أدلك على أبواب الخير ؟ الصوم حنة، والصدقة تطفئ الخطيئة كما تطفئ الماء النار، وصلاة الرحل من حوف الليل، قال: ثم تلا (تُتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبِّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمَمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفَقُونَ (١٦) فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفَى لَهُمْ مِنْ قُرَّة أَعْيُن جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ) [السجدة: ١٦-١٦] ثم قال: ألا أخبرك برأس الأمر كله وعموده وذروة سنامه؟ قلت: يلى يا نبى الله. قال: رأس الأمر الاسلام ,وعموده الصلاة ,وذروة سنامه الجهاد في سبيل الله. ثم قال: ألا أخبرك بملاك ذلك كله ؟ قلت: يلى يا رسول الله فأخذ يلسانه و قال كف عليك هذا. فقلت يا نبى الله وإنا لمؤاخذون مما نتكلم به ؟ فقال ثكلتك أمك يا معاذ وهل يكب الناس في النار على وجوههم أو على مناخرهم إلا حصائد السنتهم. [قال أبو عيسى الترمذي هذا حديث حسن صحيح - وقال الشيخ الإلياني: صحيح

#### الطريق إلى الجنة صراط مستقيم:

قال تعالى: (اهدنا الصراط المستقيم) وقال تعالى: (وأن هذا صراطي مستقيما فاتبعوه) وقال تعالى: (وأن هذا صراطي مستقيما فاتبعوه) وقال تعالى (وَلَوْ أَنَّهُمُ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِه لَكَانَ حَيْرًا لُهُمُ وَأَشْدُ تَثْنِيتًا (٦٦) وإذا لاتنناهُم مَن لَدُنَا اجْرا عظيما (٧٧) ولَهَدَيْنَاهُمْ صِراطا مُسْتَقيما (٨٨) ومَن يُطع الله وَالرَّسُولَ فَأُولَتِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مَنَ النَّبِينَ وَالصَّلُوحِينَ وَالصَّلُاحِينَ وَحَسُنَ



#### أولتك رفيقا) [النساء ٦٦: ٦٩]

عن النواس بن سمعان قال قال رسول الله 👺: ضرب الله مثلاً صراطاً مستقيماً، وعلى كنفي الصراط سوران فيهما أبواب مفتحة وعلى الأبواب ستور مرخاة وعلى الصرط داع يدعو يقول: يا أيها الناس اسلكوا الصراط جميعا ولا تعوجوا وداع يدعو على الصراط فإذا أراد أحدكم فتح شيء من تلك الأبواب، قال: وبلك لا تفتحه فإنك إنه تفتحه

فالصراط الإسلام والستور حدود الله والأبواب المفتحة محارم الله والداعى الذي على رأس الصراط كتاب الله والداعي من فوق الصراط واعظ الله في

أخرجه الحاكم وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم و لا أعرف له علة و لم يخرجاه. وقال الذهبي قي التلخيص: على شرط مسلم ولا علة له.

وزاد الشرمذي: (والله يدعو إلى دار الإسلام ويهدي من يشاء إلى صراط مستقيم).

فضرب النبي مثل الإسلام في هذا الحديث يصراط مستقيم وهو الطريق السهل الواسع الموصل سالكه إلى مطلوبه وهو مع هذا مستقيم لا عوج فيه فيقتضى ذلك قربه وسهولته وعلى جنبتي الصراط يمنة وسيرة سوران وهما حدود الله وكما أن السور يمنع من كان داخله من تعديه ومجاوزته فكذلك الاسلام بمنع من دخل فيه من الضروج عن حدوده ومجاوزتها وليس وراء ما حد الله من الماذون فيه إلا ما نهى عنه ولهذا مدح سيحانه الحافظين لحدوده وذم من لا يعرف حد الحلال من الحرام كما قال تعالى: (الأعراب أشد كفرا ونفاقا وأجدر أن لا يعلموا حدود ما أنزل الله على رسوله) [التوبة]

حرص الصديق على الجنة والإستاب الموصلة

عن أبى هريرة، رضى الله عنه، قال: قال رسول الله 😅: من أصبح منكم النوم صائما ؟ قال أبو بكر رضى الله عنه: أنا. قال: فمن تبع منكم اليوم جنازة ؟ قال أبويكر: أنا. قال: فمن أطعم منكم اليوم مسكينا ؟

## اعداد: د/ دمال الما کلمی

#### رئيس مجلس علماء الحماعة

قال أبو بكر رضى الله عنه: أنا. قال: فمن عاد منكم اليوم مريضا ؟ قال أبو بكر رضى الله عنه: أنا. فقال رسول الله 😸: ما اجتمعن في امرئ، إلا دخل الجنة. وعن عبد الرحمن بن أبي بكر، رضي الله عنه، قال: رسول الله 🎏 صلاة الصبح ثم أقبل على أصحابه بوجهه فقال: هل فيكم أحد أصبح اليوم صائما ؟ فقال: عمر بن الخطاب: با رسول الله لم أحدث نفسى بالصوم فأصبحت مفطرا، فقال أبو بكر: لكنى حدثت نفسى بالصوم البارحة فأصبحت صائما. فقال رسول الله 🥁: هل أحد منكم اليوم عاد مريضا ؟ فقال: يا رسول الله، صلينا ثم لم نبرح فكيف نعود المرضى! فقال أبو بكر: بلغني أن أخي عبد الرحمن بن عوف شاكى، فجعلت طريقي عليه حين خرجت إلى المسجد. فقال رسول الله 📚 : هل تصدِّق أحد منكم اليوم بصدقة ؟ فقال عمر يا رسول الله صلينا ثم لم نبرح. فقال أبو يكر: دخلت المسجد فإذا أنا يسائل بسال، فو حدث كسرة خيز شعير في يد عيد الرحمن، فأخذتها فدفعتها إليه. فقال رسول الله 😅: أنت فأنشر بالحنة. فتنفس عمر: أوَّه، أوَّه، أوَّه للحنة) [أخرجه أبن أبي عاصم في السنة ]

الإيمان بواية الظريق ومدخلها الوجيد

عنْ أبى حَمْرة قال كُنْتُ أَتْرْحِمُ بَيْنَ بَدى ابْن عَبَّاسٍ وَبِيِّنِ النَّاسِ فَأَنَتُّهُ امْرَأَةً تَسْأَلُهُ عَنْ نَبِيدَ الْجَرِّ فَقَالَ إِنْ وَفْدَ عَبْدِ الْقَيْسِ أَتُواْ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ - ﴿ - مَنَ الْوَقْدُ أَوْ مَنِ الْقُومُ ﴿ قَالُوا ربيعةً. قَالَ «مَرْحَبًا بِالْقَوْمِ أَوْ بِالْوَقْدِ غَيْرَ خَزَابًا وَلاَ النَّدَامَى .. قَالَ فَقَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّا نَأْتِيكُ مِنْ شُقَّة بِعِيدَة وَإِنَّ بِيْنَنَا وَبِيْنَكَ هَذَا الْحَيِّ مِنْ كُفَّارٍ مُضَرٍّ وَإِنَّا لاَ نَسْتَطيعُ أَنْ نَأْتيكَ إِلاَّ في شَهْرِ الْحَرَامِ فَمُرَّنَا بِأَمْرِ فَصْل نُخْبِرْ بِهِ مَنْ وَرَاءَنَا نَدْخُلُ بِهِ الْجَنَّةِ. قَالَ فَأَمْرَهُمْ بِأَرْبِعِ وَنَهَاهُمْ عَنْ أَرْبِعٍ. قَالَ أَمْرَهُمْ بِالإِيمَانِ بِاللَّهِ وَحْدُهُ. وَقَالَ «هَلْ تَدْرُونَ مَا الإيمَانُ بِاللَّهِ». قَالُوا اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ «شَهَادَةُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَأَنَّ

مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ وَإِقَامُ الصَّلَاةَ وَإِيتَاءُ الرُّكَاةَ وَصُوْمُ رَمَضَانَ وَأَنْ تُؤَدُّوا خُمُسًا مِنَ الْمُغْتَمِ، ونهاهُمْ عَنِ الدُّبُّاءِ وَالْحَنْتَمِ وَالْمُرْفَتِ. قَالَ شُعُبَةً وَرُبُمَا قَالَ النُّقيرِ. قَالَ شُعْبَةً وَرُبُمًا قَالَ الْمُقَيِّرِ.

ولا تكاد تجد للجنة ذكراً في كتاب الله عز وجل إلا وتجد البشرى لعباد الله المؤمنين المتقين الذين آمنُواْ وعَملُواْ الصالحات.

قال الله تعالى: (وَبَشَنَرِ الَّذِينَ امَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ أَنْ لَهُمْ جَنَاتِ تَجْرِي مِن تَحْتَهَا الأَنْهَارُ كُلُما رُزْقُواْ مَنْهَا مِن تُمرة رَزْقا قَالُواْ هَذَا الذِي رُزِقْنا مِن قَبْلُ وَأَتُواْ بِهِ مُتَسَابِها وَلَهُمْ فِيها أَزُواجُ مُطَهَّرةُ وَهُمْ فِيها أَزُواجُ مُطَهَّرةً وَهُمْ فِيها أَزُواجُ مُطَهَّرةً وَهُمْ فِيها خَالدُونَ [البقرة: ٢٠]

وقال تعالى: (وَالدَّينَ امَنُواْ وَعَمَلُواْ الصَّالحَاتَ أُولَئكَ أَصْحَابُ الْجِنَّةَ هُمُّ فَيهَا خَالدُونَ) [البقرة: ٨٦].

وقال تعالى: (زُيْنَ لَلَدُاسِ حُبُّ الشُهوات مِن النَّسَاء والْبَنِينَ وَالْقَنَاطِيرِ الْمُقَنَظِرَة مِن الدُّهَبِ وَالْفَضُة وَالْبَنِينَ وَالْقَنَاطِيرِ الْمُقَنَظِرَة مِن الدُّهَبِ وَالْفَضُة وَالْبَضَاء والْحَرْث ذَلَكَ مَتَاعُ الْحَيَاة الدُّنْيَا وَاللَّهُ عَندهُ حُسْنُ الْمَابِ (18) قُلْ أَوْنَبُكُم بِخَيْرِ مِن ذَلِكُمُ للَّذِينَ اتَّقُواْ عَند رَبَّهِمْ جَنَّاتُ تَجْرِي مِن تَحْتَهَا الأَنْهَارُ خَالدِينَ فِيها وَأَرْواجَ مُطَهرة وَرَضُوانَ مِن اللَّه واللَّهُ بصيرَ بالْعباد (10) الذين يقولُون رَبِّنَا إِنْنَا آمَنًا فَاعْفَرْ لَنَا نُثُوبِنَا وقنا عَذَابِ لِينَ وَالصَادَة فِي وَالْقَانِتِينَ وَالْصَادَة فِي وَالْقَانِتِينَ وَالْمُنْفَقِينَ وَالْمُسْدَانِ [آل عمران 17]

وقال تعالى: (رَبُّنَا إِنْنَا سَمَعْنَا مُنَادِيا يُنَادِي لِلْإِيمَانِ أَنْ أَمِنُواْ بِرِبْكُمْ فَامَنًا رَبُنَا فَاغْفِرْ لَنَا ثُنُوبِنَا وَكَفَّرْ عَنَّا سَيَخَاتِنا وتوفَنَا مع الأَبْرار (١٩٣) رَبُنَا وَاتَنَا ما وعدتنا على رُسُكُ ولاَ تُخْزِنا يوْم الْقيامة إِنَّكَ لاَ تُخْلِفُ الْميعاد (١٩٤) فَاسْتَجَاب لَهُمْ رَبُهُمْ أَنِي لِأَضْيعُ عَمَل عامل مَنكُم مَن ذَكَر أَوْ أُنتَى بِعْضُكُمْ مَن لا ضَيع عَمل عامل مَنكُم مَن ذَكَر أَوْ أُنتَى بِعْضُكُمْ مَن فِي اللهِ فَالْذِين هاجروا وأخرجوا من ديارهم وأودوا في سبيلي وقاتلُواْ وقتلُواْ لأكفَرنَ عَنَّهُمْ سَيَئَاتِهِمْ وَلاَدْخَلَتُهُمْ جَنَات تَجْرِي مِن تَحْتَهَا الأَنْهَارُ ثَوَابًا مَن عند الله والله والله عنده حُسْنُ الثَّوابِ (١٩٥٠)

وقال تعالى: (إِنْ الدِّينَ كَفَرُواْ بِايَاتِنَا سَوْفُ نُصْلِيهِمْ نَارا كُلُمَا نَصْجِتْ جُلُودُهُمْ بَدُلْنَاهُمْ جُلُودا غَيْرُهَا لِيَدُوقُواْ الْعَدَابِ إِنْ اللَّهَ كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا (٥٦) وَالَّذِينَ آمِنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ سَنَدْخَلُهُمْ جَنَّاتِ تَجْرِي مِن تَحْتَهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا لُهُمْ فِيهَا ازْواجُ مُطَهُرةُ وَنَدُخَلُهُمْ ظِلاً ظَلِيلاً (٥٧) [النساء ٥٦- ٧٥]

وقال تعالى: (والدين أمنوا وعملوا الصالحات سندخلهم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها أبدا وعد الله حقا ومن أصدق من الله قيلا) (١٢٢]

وقال تعالى: (وَلَقَدُ احْدُ اللّهُ مِيثَاقَ بِنِي إِسْرَائِيلُ وَبَعَثْنَا مِنهُمُ اثْنَيُ عَشَر نَقِيبًا وقال اللّهُ إِنِّي مَعَكُمْ لَئِنْ اَقَمْتُمُ الصَّلاَةَ وَآتَيْتُمُ الزِّكَاةَ وَآمَنْتُم بِرُسُلِي وَعَزَرْتُمُوهُمْ وَآقْرِضْتُمُ اللّهُ قَرْضًا حَسَنًا لأُكفَرَنُ عَنكُمْ سيئَاتِكُمْ وَلأَنْخَلَنْكُمْ جَنَات تَجْرِي مِن تَحْتِها الأَنْهَارُ فَمَن كَفَر بِعْد ذَلِكَ مِنكُمْ فَقَدْ ضَلُ سَواء السّبِيل) قمن كَفَر بِعْد ذَلِكَ مِنكُمْ فَقَدْ ضَلُ سَواء السّبِيل) [المائدة: ١٢]

وقال تعالى: (لقد كفر الذين قالوا إن الله هُو المسيخ ابن مريم وقال المسيخ يا بني إسرائيل اعْبُدُواْ الله رَبِي وَرَبُكُمْ إِنَّهُ مَن يُشْرِكُ بِاللهِ فَقَدْ حَرَّمُ اللهُ عليه الْجِنَة ومأواه النار وما للظالمين من أنصار) [المائدة: ٧٧].

والأحاديث في هذا المعني كثيرة، ففي صحيح مسلم: باب مَنْ لَقَى اللَّهَ بِالإِيمَانِ وَهُو عَيْرُ شَاكُ فِيهِ دَخَلَ الْجِئَةَ

ثم ساق بالإسناد المتصل عنْ جَابِر قال أتى النبي عن جَابِر قال أتى النبي عن جَابِر قال أتى النبي عن رجُلُ فَقَال يا رَسُول الله ما الْمُوجِبِتَانِ فَقَالَ: «مَنْ مَات لا يُشْرِكُ بِالله شَيْئًا دَخْلَ الْجِئَةُ وَمَنْ مَات يُشْرِكُ بِالله شَيْئًا دَخْلَ الْجَنَّةُ وَمَنْ مَات يُشْرِكُ بِالله شَيْئًا دَخْلَ النَّارِ».

وفي صحيح مسلم ايضاً: باب بَيَان أَنَّهُ لاَ يَدَّخُلُ الْجِنَّةَ إِلاَّ الْمُؤْمِنُونَ وَأَنْ مَحَبَّةَ الْمُؤْمِنِينَ مِنَ الإيمان

عَنْ أَبِى هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ قَالَ رسُولُ اللّهِ
﴿ لاَ تَدْخُلُونَ الْجِئَةَ حَتَّى تُؤْمِنُوا وَلاَ تُؤْمِنُوا حِتَّى تَحْانُوا.
تَحَانُوا.

أَوْلَا أَدُلُكُمُّ عَلَى شَىْءَ إِذَا فَعَلْتُمُوهُ تَحَابِبُتُمْ أَفْشُوا السَّلاَمُ بَيْنَكُمْ".

وقد ثبت في الصحيح «أن النبي ته أمر مناديا ينادي في بعض الغزوات: «أنه لا يدخل الجنة إلا نفس مؤمنة»

ولما أمر أبا بكر في الحج في السنة التاسعة من الهجرة أرسل معه مؤذنين يؤذنون منهم علي و أبو هريرة وغيره يؤذنون في الناس بأربع كلمات منها: «لا يدخل الجنة إلا نفس مؤمنة ولا يجج بعد العام مشرك ولا يطوف بالبيت عريان ومن كان له عهد فهو إلى أربعة أشهر». و الحمد لله رب العالمين

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نىپى بعده، وبعد:

فقد بينا أن التوسل قسمان ,توسل مشروع، وتوسل ممنوع وعلمنا أن التوسل المشروع أقسام ثلاثة,أما التوسل الممنوع: الأول: هو التوسل إلى الله تعالى بدعاء الموتى والغائدين والاستغاثة بهم وسؤالهم قضاء الحاجات وتفريج الكربات ونحو ذلك،والثاني: التوسل إلى الله تعالى بفعل العبادات عند القبور والأضرحة بدعاء الله عندها، والبناء عليها، ووضع القناديل والستور ونحو ذلك،وبينا أن أفعال الناس عند القيور لا تتعدى ثلاثة أنواع:

منها ما هو مشروع وهو زيارة القبور لتذكر الأخرة وللسلام على أهلها والدعاء لهم , والثاني: مُبْتَدَع ينافي كمال التوحيد وهو من الوسائل التي تؤدي إلى الشرك وهو قصد عدادة الله تعالى والتقرب إليه عند القبور أو قصد التبرك بها أو البناء عندها وتحصيصها وإسراجها واتخاذها مساجد وشيد الرحال إليها , والثالث: شرْكُ ينافي التوحيد وهو صرف شيء من أنواع العبادة لصاحب القبر كندائه ودعائه من دون الله والاستعانة به والطواف حول القبر والذبح والنذرله ونحو ذلك والنوع الثالث من التوسل الممنوع: التوسل إلى الله تعالى بجاه الأنبياء والصالحين ومكانتهم ومنزلتهم عند الله، فهذا حرم سداً للذريعة من الوقوع في

بعض الشبيهات والرد عليها فنقول وبالله التوفيق: حينما بجد المخالف أن الحق قد اتضح وظهر حليا وخشي على نفسه أن يرضخ للحق نفث الشيطان له بيعض الشبهات وأوحى إليه ببعض الاعتراضات حتى لا يلين للحق أو تستجيب له ,وصدق الله إذ يقول (ولا تَأْكُلُو أَ مِمَّا لَمْ نُذْكَرِ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفَسْقٌ

التوسل الممنوع، ثم نكمل ما بدأناه بالكلام عن



وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أَوْلْيَاتِهِمْ لِيُجَادِلُوكُمْ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أَوْلْيَاتِهِمْ لِيُجَادِلُوكُمْ وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ)(١٢١) [سورة الانعام] وعند ذلك وجب التعرض لشبهاتهم لدحضها لمعل الله أن يهديهم ويرجعوا عن عنهيهم وضلالهم ) , فَذَلكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ اللَّحَقُّ فَمَاذَا عَيْدِهُم وضلالهم ) , فَذَلكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ اللَّحَقُّ فَمَاذَا بَعْد الْحَقِّ إِلاَّ الضَّلالُ فَأَنَّى تُصُرُّفُونَ)(٣٢) [سورة يوس].

الشبهة الأولى: ما ثبت في البخاري أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه كان إذا قحطوا استسقى بالعباس بن عبد المطلب، فقال: اللهم إنا كنا نتوسل إليك بنبينا فتسقينا، وإنا نتوسل إليك بعم نبينا فاسقنا،قال: فيسقون, ففهموا من الحديث أن عمر رضي الله عنه توسل إلى الله تعالى بجاه العباس رضى الله عنه ومكانته عند الله عز وجل،قالوا فإن كان عمر رضى الله عنه توسل إلى الله تعالى بجاه العباس رضى الله عنه ,فنحن من باب أولى يحق لنا أن نتوسل إلى الله تعالى بجاه الأنبياء والصالحين ومكانتهم ومنزلتهم عند الله.هذا الحديث في الاستسقاء والاستسقاء طلب السقيا وإنما يكون عند عدم الماء وحبس القطر,وقد كانوا في عهد النبي 🎏 إذا عدم الماء وحبس المطر لجأوا إلى الله تعالى وصلوا صلاة الاستسقاء فيؤمهم النبي 🐲 ويدعو ربه فينزل المطر بإذن الله تعالى وقد شرعت صلاة الاستسقاء لأجل ذلك ,فلما قبض رسول الله 🛎 وأصابهم قحط واحتاجوا إلى المطر خرجوا يصلون صلاة الاستسقاء فمن يتقدمهم ليصلى بهم و فقال: اللهم إنا كنا نتوسل إليك بنبينا أي يصلى بنا ويدعو لنا فيستجيب الله تعالى له وينزل علينا المطر فيسقينا الله من فضله ,فلما قبض النبي 😇 قال عمر وإنا نتوسل إليك بعم نبينا فاسقنا فالتوسل هنا بالعباس أي بصلاته ودعائه وليس بجاه العباس رضى الله عنه ومكانته عند الله عز وجل ولو كانت كذلك لما جاز لهم أن يلجأوا إلى العياس وعلى مقربة منهم قبر النبي 🐲 ,فلماذا توسلوا بالعباس ولم يتوسلوا بالنبي 👛 وقبره على مقربة منهم؟! فلوكان هذا جائزاً لذهبوا إليه وتوسلوا به وما تركوه وتوسلوا بالعباس.

رود رب ويمار والمراب والمراب ولو كان رسول الله على ومن هذا توسلوا بدعاء العباس

فخرج إلى المصلى متواضعا متذللا متخشعا مترسلاً متضرعاً لأن هذا هو الماذون به في الشرع ففي التفسير الكبير قال السدى أصاب الناس قحط على عهد سليمان بن داود عليهما السلام فأتوه فقالوا له يا نبى الله لو خرجت بالناس إلى الاستسقاء فخرجوا وإذا بنملة قائمة على رجليها باسطة بديها وهي تقول اللهم إنا خلق من خلقك ولا غنى لى عن فضلك قال فصب الله تعالى عليهم المطر فقال لهم سليمان عليه السلام ارجعوا فقد استجيب لكم بدعاء غيركم فوفي تفسير ابن أبي حاتم عن الأوزاعي خرج الناس إلى الاستسقاء فقام فيهن بلال بن سعد فحمد الله وأثنى عليه ثم قال يا معشر من حضر الستم مقربن بالإساءة قالوا اللهم نعم قال اللهم إنا نسمعك تقول (ما على الْمُحْسِنِينَ مِن سَبِيلِ) وقد أقررنا بالإساءة فأغفر لنا وارحمنا واسقنا ورفع يديه ورفعوا أيديهم فسقوا " فليس في هذا الحديث أي دليل أو حتى شبهة دليل على قولهم ,فبطل بذلك قولهم واتضح الحق ولله الحمد والمنة.

الشبهة الثانية: أخرج أحمد والترمذي وابن ماجه حديث عثمان بن حنيف: أن رجلا ضرير البصر أتى النبي ﷺ فقال: ادع الله أن يعافيني، قال: إن شئت دعوت وإن شئت صبرت فهو خير لك، قال: فادعه، قال: فأمره أن يتوضأ فيحسن وضوءه ويدعو بهذا الدعاء: اللهم إني أسالك وأتوجه إليك بنبيك محمد نبى الرحمة، إنى توجهت بك إلى ربى في حاجتي هذه لتقضى لى، اللهم فشفعه في أ، ففهموا من الحديث أنه يدل على جواز التوسل بجاه النبي ق أو غيره من الصالحين،وليس في الحديث ما يدل على ذلك، بل هذا توسل بدعاء النبي 🐸 لا بذاته ولا بجاهه ,فقد علمه النبي عان يسأل الله تعالى ويلجأ إليه متوسلا بإيمانه بالنبي 🦝 وتصديقه ومعلوم أن الإيمان برسول الله 🛎 وتصديقه هو إيمان بالله رب العالمين لتقضى له حاجته .قال شيخ الاسلام ابن تيمية فهذا توسل بدعاء النبي 🎏 وشفاعته ودعا له النبي 🥸 ولهذا قال وشيفعه في فسال الله أن يقبل رسوله فيه وهو دعاؤه وهذا الحديث ذكره العلماء في معجزات النبي 🛎 ودعائه المستجاب وما أظهر الله ببركة دعائه من

الضوارق والإبراء من العاهات فإنه 👺 ببركة دعائه لهذا الأعمى أعاد الله عليه بصره ,فمعنى أتوسل إليك بنبيك أي بدعاء نبيك وهذا كقول الله تعالى (وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ الَّتِي كُنَّا فِيهَا وَالْعَيْرَ الَّتِي أَقْدِلْنَا فِيهَا وَإِنَّا لَصَادِقُونَ)(٨٢) [سورة يوسف] ,أي: أهل القرية وأصحاب العير ,أما بعد موت النبي على فلا يمكن أن يطلب الدعاء من النبي على وقال ابن حجر الهيتمي وإنما علمه النبي 👛 ذلك ولم بدع له، لأنه أراد أن يحصل منه التوجه وبذل الافتقار والانكسار والاضطرار مستغيثا به 📚 ليحصل له كمال مقصوده.

الشبهة الثالثة: يوردون حديث: لما اقترف أدم الخطيئة قال: يا رب أسألك بحق محمد لما غفرت لي، فقال: يا أدم وكيف عرفت محمدا ولم أخلقه ؟ قال: يا رب لما خلقتني بيدك ونفخت في من روحك رفعت رأسي فرأيت على قوائم العرش مكتوبا: لا إله إلا الله محمد رسول الله، فعلمت أنك لم تحضف إلى اسمك إلا أحب الخطق اللك، فقال: غفرت لك ولولا محمد ما خلقتك ،قال الألجاني في سلسلة الأصاديث الضعيفة: موضوع وجملة القول: أن الحديث لا أصل له عنه عنه الحرم أن حكم عليه بالبطلان الحافظان الحليلان الذهبي والعسقلاني كما تقدم النقل عنهما.وإنما مدار الحكم على الخبر بالوضع أو الضعف الشديد من حيث الصناعة الحديثية هو انفراد الكذاب أو المتهم بالكذب أو الفاحش الخطأ به وهكذا اتفقت كلمة الحفاظ كابن تيمية والذهبي والعسقلاني وابن عبد الهادي والسهسواني والالباني وغيرهم على بطلان هذا الحديث ومن ثم لا بنبغى أن نحتج بالحديث الموضوع وما لا أصل له وما رواه أهل الكذب فلا حجة في هذا الحديث فبطل استدلالهم.

الشبهة الرابعة: توسلوا بجاهي فإن جاهي عند الله عظيم ويرويه يعضهم إذا سالتم الله فاسالوه بجاهى فإن جاهى عند الله عظيم . والرد عليهم من وجوه منها:

أولاً: قال شيخ الإسلام ابن تيمية: وهذا الحديث كذب ليس في شيء من كتب المسلمين التي يعتمد عليها أهل الحديث ولا ذكره أحد من أهل العلم بالحديث مع أن جاهه عند الله تعالى أعظم من حاه حميع الأنبياء والمرسلين ، وممن

حكم بيطلان هذا الخير السهسواني والألباني وغيرهما. إذا هذا خبر باطل لا أصل له في شيء من كتب الحديث البيتة.

ثانياً: ثبوت جاهه لا يدل على جواز التوسل يه كما لا يجوز لنا السجود له ولا الركوع لأن هذا بحتاج إلى نص شرعى نحكم به على ذلك فلا يؤخذ بالرأى أو الهوى بل إن تعظيم جاهه 🛎 يكون باتباعه وطاعته وعدم مخالفة أمره.

ثالثا أ: لم يثبت عن أحد من الصحابة الكرام أو من تبعهم بإحسان من السلف الصالح أنه فعل هذا التوسل الممنوع ,مع أنهم أحرص الناس على الخبر فلو كان خيراً ما تركوه.

الشبهة الخامسة: يروون حديث: إذا أعيتكم الأمور فعليكم بأصحاب القبور وفي رواية فاستغيثوا بأصحاب القبور .

والرد عليه من عدة أوجه:

١ - هذا أثر باطل لا أصل له ذكره العجلوني وعزاه للأربعين لابن كمال باشا وقال شيخ الاسلام: كلام موضوع مكذوب باتفاق العلماء , وقال في موضع آخر: هذا الحديث كذب مفترى على النبي 🐲 بإجماع العارفين بحديثه لم يروه أحد من العلماء بذلك ولا يوجد في شيء من كتب الحديث المعتمدة.

٢ - ومما يدل على بطلائه أن الشيرع يدل على خلافه قال تعالى: (والدين تدعون من دُونه مَا يَمْلكُونَ مِن قطْميرِ (١٣) إِن تَدْعُوهُمْ لاَ يَسْمُعُوا دُعَاءَكُمْ وَلُوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيُوْمَ الْقَيَامَةَ يَكُفُرُونَ بِشِيرْكُكُمْ وَلاَ يُنْبِئُكُ مِثْلُ خبير) [سورة فاطر: ١٣، ١٤].

٣ - الأصل في الأموات أنهم لا يسمعون قال تعالى (وَمَا يَسْتُوي الأَحْيَاء وَلاَ الأُمُواتُ إِنَّ اللَّهُ يُسْمِعُ مَن يَشَاء وَمَا أَنتَ بِمُسْمِعِ مِنْ في الْقُبُورِ) [سورة فاطر: ٢٢]، وقال تعالى (إنك لا تسمع الْمُوْتَى وَلاَ تُسْمِعُ الصِّمُ الدِّعَاءَ إِذَا وَلُوْا مُدَّبِرِينَ) [سورة النمل: ٨٠].عز وجل قال تعالى (إن الذين تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ عَبِادٌ أَمْثَالُكُمْ فَادْعُوهُمْ فَلْدُسِنَّتَ حِيدُو الْ لَكُمْ إِن كُنتُمْ صِيَادِقِينَ) [سورة الإعراف: ١٩٤] وقال تعالى (ومن أضل ممن بدعو من دون اللَّهُ مَن لاُّ يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَومِ الْقَيَامَةِ وَهُمْ عَن دُعَائِهِمْ غَافِلُونَ «وَإِذَا حُشِيرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أعداء وكانوا بعبادتهم كافرين) [سورة الأحقاف: ٥. ٦]. وهذا هو الأقرب للدليل، وهو الأظهر من

حيث أصول الشريعة، وهو أنَّ الميت لا يسمع كل شيء، لا يسمع من أتاه شيء، لا يسمع من أتاه يُخبِرُهُ بأشياء، وأنه لا دليل على أنه يُبلَغ ما يحصل لأن هذا من خصائص النبي ، وأن الأحاديث الواردة في ذلك بأنه يُبلُغ ونحو ذلك أنها أحاديث ضعيفة لا تقوم بها الحجة.

7 - الحديث في باب الاستغاثة بغير الله وهي مجمع على تحريمها لأنها شرك وليست من التوسل في شيء.

الشبهة السادسة: حديث: لو أحسن أحدكم ظنه بحجر لنفعه ، وهو حديث باطل مناقض لدين الإسلام، وضعه بعض المشركين لو اعتقد أحدكم بحجر لنفعه ، قال الإلباني في سلسلة الأحاديث الضعيفة موضوع كما قال ابن تيمية ، وغيره: قال الشيخ على القاري في موضوعاته : وقال ابن القيم: هو من كلام عباد الأصنام الذين يحسنون ظنهم بالأحجار وقال ابن حجر العسقلاني: لا أصل له .

وهل كان عباد الأصنام إلا يحسنون الظن بالحجارة فوقعوا في الشرك الأكبر القبيح المحرم ، يقول الله تعالى قَالُوا نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظُلُ لَهَا عَاكِفِينَ) [سورة الشعراء: ٧١],ويقول سيحانه (أَلاَ لله الدِّينُ الْخَالِصُ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا من دُونِهِ أَوْلِياء مَا نَغْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ يَكْنُهُمْ فَي مَا هُمْ فيه يَخْتَلِفُونَ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَهْدى مَنْ هُوَ كَاذِبٌ كَفَّارٌ) [سورة الزمر: ٣] ,ثم إن هذا الحديث بفتح باب الشرك على مصراعيه لأنه بجعل كل من اعتقد في شيء وظنه نافعا حتى لو كان حجرا جعله الله نافعا، وبسببه صار كثير من الناس يحسنون الظن بالكهنة والدجالين والمشعوذين،ويتبركون بالجمادات والأشجار كعمود الرخام الموجود في المسجد الحسيني وعتبة أم هاشم وباب المتولى وشجرة الحنفي ونعل الكلشني وغير ذلك، وكذلك مقاصير الموتى وأخشاب الأضرحة ظانين فيها النفع والبركة وذلك باب واسع من أسواب الشرك فستحه الشيطان الرجيم ليصد الناس عن التوحيد, كما قال تعالى (وزَيْنَ لَهُمُ الشُيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السِّبِيلِ فَهُمْ لا يَهْتُدُونَ) [سورة النمل: ٢٤]. وقد أصبحت هذه الأحاديث الباطلة التي لا أصل لها سنداً ومتكناً لشرك الألوهية الذي ما حاءت

الرسل إلا للتحذير منه، والأعجب من ذلك احتجاجهم بكلام مجنون ليلى حين قال: امر على الديار ليلى حين قال: بقلب في جناح الوجد طارا فامكث في جوانبها بشوق اقسبل ذل الجدار وذا الجدارا وما حب الديار شغفن قلبي ولا هسبسهن اجج في تسارا ولا حسن الرسوم اطار نومي

ولكن حب من سكن العيسارا

فدل على بطلان حجتهم وفساد قولهم واعتقادهم وظهر الحق وزهق الباطل إن الباطل كان زهوقا.

الشبهة السابعة: أوردوا حديث إذا انفلتت داية أحدكم بارض فلاة فليناد يا عياد الله احبسوا على فإن لله في الأرض حاضرا ستحيسه عليكم أخرجه الطيراني وأبو تعلي من طريق معروف بن حسان السمرقندي عن سعيد بن عروبة عن قتادة عن عبد الله بن بريدة عن ابن مسعود.وهذا حديث ضعيف له علتان:فمعروف غير معروف بل مجهول ,قاله ابن أبي حاتم وقال ابن عدى منكر الحديث " وضعفه الهيثمي في المجمع ,ثم هناك انقطاع بين ابن بريدة وابن مسعود وعلى ذلك فالحديث ضعيف بل منكر لا تقوم به حجة،ثم الحديث لو ثبت لدل على الاستغاثة بالمخلوق فيما بقدر عليه كما قال سيحانه (فاستغاثهُ الذي من شبيعته عَلَى الَّذي منْ عَدُوَّه) [سورة القصص: ١٥]. ولا علاقة لهذا بالتوسل بالجاه أو غيره , فيطل استدلالهم بذلك ولله الحمد والمنة ومثله حديث (إذا أضل أحدكم شبيئا أو أراد أحدكم غوثا وهو بأرض ليس بها أنيس فليقل يا عياد الله أغيثوني فإن لله عبادا لا يراهم ' رواه الطبراني فهذا حديث ضعيف وفيه انقطاع فينبغى أن نتبع الحق ونبتعد عن الشبهات ليستقيم لنا ديننا (فَأَمَا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغُ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهُ مِنْهُ ابْتِغَاء الْفَتْنَة وَابْتِغَاء تَأْوِيله وَمَا يعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَّ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فَي الْعِلْم يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّنَا وَمَا يَذُكُرُ إِلاَّ أُولُواْ الألْساب) [سورة ال عمران: ٧] ,وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله ,والحمد لله رب العالمين.



# مشروع تيسير حفظ السنة من صحيح الأحاديث القصار

#### العداد/ على حشيش

٧٠٥١– عَنْ ثَوْبَانَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ 🍣: "مَنْ يَكْفُلُ لِي أَنْ لاَ يَسْأَلَ النَّاسَ شَيْئًا وَأَتَكَفُّلُ لَهُ بالْجَنَّة؟" فَقَالَ ثَوْبَانُ: أَنَا، فَكَانَ لاَ يَسالُ أحدًا شَيئًا. د(١٦٤٣) هذا حديث صحيح على شرط الشيخين.

٢٥٠٢ - عَنْ قَوْبَانَ رضي الله عنه قَالَ: مَنْ مَاتَ وَهُوَ بَرِيءٌ مِنْ ثَلاثٍ: الْكِبْرِ، وَالْفُلُولِ، وَالدّيْنِ، دَخَلَ الْجَنَّةَ .

ت(١٥٧٢): هذا حديث صحيح على شرط الشيفين.

٣٠٥٣ – عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ رضي الله عنه، قَالَ: سَأَلْتُ رَسُولَ اللهِ 🍣 عَنِ الضَّبُعِ ؟ فَقَالَ: هُوَ صَيْدٌ، وَيُجْعَلُ فيه كَيْشُ إِذَا صَادَهُ الْمُحْرِمُ. دَ (٣٨٠١)، دي (١٩٤١، ١٩٤٢)، هذا حديث صحيح على شرط مسلم.

٢٠٥٤ - عَن جَابِر بْنَ عَبِد الله رضي الله عنهما يَقُولُ: قال رَسُولُ الله عنه 'إِذَا رايْتُمْ الْهلالَ، فَصُومُوا، وَإِذَا رَايْتُمُ وَهُ فَاقْطرُوا، فَإِنْ غُمُ عَلَيْكُمْ، فَعُدُوا ثَلاثِينَ يَوْمًا . حم (١٤١١٧)، ع (٢٢٤٨) هذا حديث حسن على شرط مسلم.

٣٠٥٥ - عَنْ جَابِرَ رضي الله عنه، أَنْهُمْ كَاثُوا إِذَا كَانُوا حاضرِينَ مَعَ رَسُولِ اللهِ 🦥 بالمَدينَةِ، بَعَثَ بِالْهَدْي، فَمَنْ شَاءَ أَحْرَمَ، وَمَنْ شَاءَ تَرَكَ. ن(٢٧٩٢)، حم (٢٤٣٦٢) هذا حديث حسن على شرط مسلم.

٧٠٥٦ - عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، قَالَ: أَتَتِ النَّبِيُّ ﷺ بَوَاكِي، فَقَالَ: 'اللَّهُمُّ اسْقِنَا غَيْثًا مُغِيثًا مَرِيثًا نَافِعًا غَيْرَ ضَارً عَاجِلاً غَيْرَ آجِل، قَالَ: فَأَطْبَقَتُ عَلَيْهِمُ السِّمَاءُ . د(١١١٩) هذا حديث صحيح على شرط سيلم.

٧٠٥٧ – عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ 🎏 : `إِذَا وَزَنْتُمْ فَأَرْجِحُوا ُ . د(٢٢٢٢) هذا حديث صحيح على شرط النخاري.

٨٠٠٨ - عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، قَالَ: خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللهِ ﴿ وَنَحْنُ نَقْرَأُ الْقُرْانَ، وَفِينَا الْأَعْرَابِيُّ وَالْأَعْجَمِيُّ، وَعَنَا الْأَعْرَابِيُّ وَالْأَعْجَمِيُّ، وَسَيَجِيءُ أَقُواَمٌ يُقِيمُونَهُ كَمَا يُقَامُ الْقِدْحُ يَتَعَجَّلُونَهُ وَلاَ يَتَاجُلُونَهُ . د(٨٣٠)، حم (٨٤٩٤)، هذا ديث صحيح على شرط مسلم.

٢٠٥٩ - عَنْ جَابِرِ بنِ عَبْدِ الله رضي الله عنهما قَالَ: 'كُنَّا نَبِيعُ سَرَارِيْنَا وَأُمُهَاتَ أَوْلاَدِنَا وَالنَّبِيُ عَفْ فِينَا حَيُ لاَ رَكِي بِذَلِكَ بَأْسَاً". جَهُ (٢٠١٧). حَم (١٤٠٣٧)، ن (٢٠١١)، حب (٤٣٢٣) هذا حديث حسن على شرط مسلم.

٠٣٠٦- عَن جَابِر بْن عَبْد الله رضي الله عنهما قال: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: 'أَفْضَلُ الصَّدَقَة عَنْ ظَهْرِ غِنَى، وَابْدأُ بِمَنْ تَعُولُ، وَالْبُدُ الْعُلْبَا خَيْرٌ مِنَ الْيَد السُّقْلَى". حم (١٤٣١، ١٤٣١) هذا حدَبِثْ حسن على شرط مسلم.

٢٠٦١ عَنْ جَابِرٍ بْنِ عَبْدِ الله، عَنِ النّبِيِّ ﴿ ، قَالَ: 'أَذَنَ لِي أَنْ أَحَدَّثَ عَنْ مَلَكَ مِنْ مَلَائِكَةِ الله، مِنْ حَمْلَةِ الْعَرّشِ،
 إِنّ مَا بَيْنَ شَحْمَةِ أَذْنَهِ إِلَى عَاتِقَهِ مسيرةَ سَبْعِ مِائَةٍ عَامٍ. د(٧٧٧٤) هذا حديث حسن على شرط البحاري.

٢٠٦٧ - عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، أَنْ رَجُلاً قَامَ يَوْمَ الْفَتْحِ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنِّي نَذَرْتُ لِلَه إِنْ فَتَحَ اللهُ عَلَيْكَ مَكُةً، أَنْ أُصَلِّ عَالَيْ فِي بَيْتِ الْمَقْدَسِ رَكْعَتَيْنِ، قَالَ: صَلَّ هَاهُنَا. ثُمُّ أَعَادَ عَلَيْهِ، فَقَالَ: صَلَّ هَاهُنَا. ثُمُّ أَعَادَ عَلَيْهِ، فَقَالَ: صَلَّ هَاهُنَا. دَرُه ٢٠٠٣) هذا حَديث صحيح على شرط مسلم.

٢٠٦٣ عَنْ الحَارِثِ بْنِ عَبْدِ الله بْنِ أَوْسِ الثُقَفِيَّ، قَالَ: سَائْتُ عُمَرَ بْنَ الخَطَابِ عَنِ الْمَرْأَةِ تَطُوفُ بِالْبَيْتِ، ثُمُ تَحِيثُ، قَالَ: لِيَكُنْ آخْرَ عَهْدِهَا الطُّوَافُ بِالْبَيْتِ، فَقَالَ الْحَارِثُ كَذَلِكَ أَقْتَانِي رَسُولُ اللهِ ، فَقَالَ عُمَرُ: أَرِبْتَ عَنْ يَدِيْكَ، سَآلْتَنِي عَنْ شَيْءٍ، سَآلُتَ عَنْهُ رَسُولُ اللهِ ، لَكِنِّي مَا أَخَالِفُ. حَم (١٥٠١)، د (٢٠٠٤)، ن (٢٧١٤) هذا حديث حسن على شرط مسلم.
 على شرط مسلم.

٢٠٦٤ - عَنْ حُذَيْقَةَ بْنِ أَسيد، أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ خَرَجَ بِهِمْ، فَقَالَ: 'صَلُّوا عَلَى أَخِ لِّكُمُّ مَاتَ بِغَيْرِ أَرْضِكُمّْ. قَالُوا: مَنْ هُوَ ؟ قَالَ: 'النَّجَاشِيُّ. جه (١٩٣٧). حم (١٧٧٤)، تخ (١٧٩٤٤) هذا حديث صحيح على شرط الشيخين. ٣٠٦٥ – عَنْ أَبِي أَيُّوبِ الْأَنْصَارِيِّ، قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ 👟 ُ إِذَا أَكَلَ أَوْ شَرِبَ، قَالَ: الْحَمْدُ للهِ الَّذِي اطْعَمَ وَسَوَّعُهُ، وَجَعَلَ لَهُ مَخْرَجًا . د (٣٨٥٠)، ز(١٠٤٤)، حد (٣٢٠) هذا حديث صحيح على شرط البخاري.

٢٠٦٦ عَنْ سَبْرَةَ بن معبد رضي الله عنه قَالَ: خَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ الله عِنْ حَتَّى إِذَا كَانَ بِعُسْفَانَ، قَالَ لَهُ: سُرَاقَةُ بِنُ مَالِكِ الْمُدْلَجِيُّ: يَا رَسُولَ الله، اقْضِ لَنَا قَضَاءَ قَوْم كَأَنْمًا وَلِدُوا الْيَوْمَ، فَقَالَ: إِنَّ اللهَ تَعَالَى قَدْ أَدْخَلَ عَلَيْكُمْ فِي بِنْ مَالِكِ الْمُدْلَجِيُّ: يَا رَسُولَ الله، اقْضَ لَنَا قَضَاءَ قَوْم كَأَنْمًا وَلَدُوا الْيَوْمَ، فَقَالُ: إِنَّ اللهَ تَعَالَى قَدْ أَدْخَلَ عَلَيْكُمْ فِي حَجِّكُمْ هَي بِنُ الله تَعَالَى مَعَهُ هَدْيُ . د (١٨٠١)، دي حَجِّكُمْ هَذَا عُمْرَةً فَإِذَا قَدِمْتُمْ فَمَنْ تَطَوّف بِالْبَيْتِ وَبَيْنَ الصَفَا وَالْمَرْوَةِ فَقَدْ حَلًا إِلاَّ مَنْ كَانَ مَعَهُ هَدْيُ . د (١٨٠١)، دي الله عَد مِنْ عَدِي شَرِط مِسلم.

٢٠٦٧ - عُنْ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَاصٍ، قَالُ: مَرُ عَلَيُ النبيُّ فَ وَأَنَا أَدْعُو بِأُصْبُعَيُّ، فَقَالَ: 'أَحَدْ أَحَدْ'. وأَشْارَ بالسَّبَابَةَ . د (١٤٩٩)، ن(١٢٧٣) هذا حديث صحيح على شرط الشيخين.

٧٠٦٨ - عَنْ أَبِي سَعِيدِ الخُدْرِيِّ رضي الله عنه قالَ: `كَانَتْ لِرَجُلِ مِنْ الْأَنْصَارِ نَاقَةُ تَرْعَى فِي قَبِلَ أُحُد، فَعُرِضَ لَهَا، فَنَحَرَهَا بِوَتَد، فَقُلْتُ لِزَيْد: وَتَدُ مِنْ خَشَب، أَوْ حَدِيد؟ قالَ: لاَ، بَلْ خَشَبُ، فَآتَى النبيَّ ﷺ فَسَالَهُ، فَأَمَرُهُ بِأَكْلِهَا . نِ(٤٤٠٣) هذا حديث صحيح على شرط الشيخين.

٢٠٦٩ عَنْ أَبِي سَعِيدِ الخُدْرِيِّ رضى الله عنه أَنَّ رَسُولَ الله عنه أَنَّ مَسُولَ الله عنه أَنْ الضَّيَافَةُ ثُلاقَةً أَيَّامٍ، فَمَا كَانَ بَعْدَ ذَلِكَ فَهُو صَدَقَةٌ . حم (٧٥١٧/ ، ١٧٣١) ، (٢٨٠١) ، حب (٢٨١) هذا حديث صحيح على شرط مسلم.

٧٠٧٠ عَنْ أَبِي سَعِيد رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: ۚ إِزْرَةُ الْمُؤْمِنِ إِلَى أَنْصَافِ السَّاقَيْنِ، لاَ جُنَاحِ أَوْ لاَ حَرجَ عَلَيْهِ فِيمَا بِيُنْهُ وَبَيْنَ الْكَعْبِيْنِ، مَا كَانَ أَسْفَلَ مِنْ ذَلِكَ فَهُوَ فِي النَّارِ، لاَ يَنْظُرُ اللهُ إِلَى مَنْ جَرُّ إِزَارَهُ بِطَرًا . حم (١٠٦٧)، د (٢٠٩٣)، حب (٢٥٧٣)، حب (١٠٤٥٠) هذا حديث صحيح على شرط مسلم.

٣٠٧١ عَنْ أَبِي سَعِيد رضي الله عنه قَالَ: انْتَظَرْنَا رَسُولَ الله عِنْ اَبْلَةٌ صَلاَةَ الْعِشَاءِ، حَتَّى نَهَبَ نَحُو مِنْ شَطْرِ اللَّيْلِ، قَالَ: فَجَاءَ فَصَلَّى بِنَا، ثُمُّ قَالَ: 'خُذُوا مَقَاعدَكُمْ، قَإِنُ النَّاسَ قَدْ اَخَذُوا مَضَاجِعَهُمْ، وَإِنْكُمْ لَنْ تَزَالُوا فِي صَلاَةٍ مُنْذُ انْتَظَرْتُمُوهَا، ولَوْلاَ ضَعْفُ الضَّعِيف وَسَقَمُ السُّقِيمِ، وَحَاجَةُ ذِي الْحَاجِةِ، لأَخُرْتُ هَذِهِ الصَّلاَةَ إلى شَطْرِ اللَّيْلَ، حَمْ (١٩٣٢)، د(٢٢)، هذه حديث صحيح عَلى شَرط مسلم.

٢٠٧٢ عَنْ آبِي سَعِيد رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عنه آلَدَ يَسْنَعَنُ أَحَدَكُمْ هَيْبَةُ النَّاسِ أَنْ يَقُولَ في حَقَّ إِذَا رَآهُ، أَوْ شَهِدَهُ، أَوْ سَمَعَهُ . قَالَ: وَقَالَ آبُو سَعِيد: وَدِدْتُ أَثِّي لَمْ أَسْمَعْهُ . حم (١١١٠٦، ١٠٦٣)، ت (٢١٩١)، جه (٤٠٠٧) هذا حديث صحيح على شرط مسلم.

٢٠٧٣ - عَنْ أَبِي سَعِيدِ الخُدْرِيَ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: "مَنْ كَذَبَ عَلَيٌ مُتَعَمِّدًا، فَلْيَتَبُواْ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ". حم
 ١٠٩٥٧، ١١٠١١)، جه (٣٧) هذا حديث صحيح على شرط مسلم.

٢٠٧٤ - عَنْ أَبِي سَعِيد رضي الله عنه قَالَ: اعْتَكَفَ رَسُولُ الله قَيْ في الْمَسْجِد فَسَمِعَهُمْ يَجْهَرُونَ بِالْقَرَاءَةِ، فَكَشَفَ السَئْرَ وقَالَ: أَلاَ إِنَّ كُلُكُمْ مُثَاجٍ رَبَّهُ فَلاَ يُؤْذِينُ بَعْضَكُمْ بَعْضَا، وَلاَ يَرْفَعْ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضَ في الْقَرَاءَةِ، أَوُ قَالَ: فِي الصَلاَةِ . د(١٣٣٧)، حم (١١٤٨٦) هذا حديث صحيح على شرط الشيخين.

٧٠٧٥ - عَنْ آبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه عَنِ النّبِيِّ ﷺ في قَوْلِهِ: (وَقُرْآنَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْآنَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا). قَالَ: "تَشْهَدُهُ مَلَائِكَةُ اللّيْلُ وَمَلَاثِكَةُ النَّهَارِ"، ت(٣١٣٩)، حم (٩٧٨٣)، ن(١١٢٢٩)، جه (٦٧٠) هذا حديث صحبح على شرط الشيخين، واصله متفق عليه.

٢٠٧٦ - عَنْ سِلَمَةَ بْنِ قَيْسٍ قَالَ: قالَ رَسُولُ الله عن الإِذَا تَوْضُنُاتَ قَائَتَثْنِ، وَإِذَا اسْتَجْمَرْتَ فَأَوْتَرْ . تَ(٢٧)، حم
 ١٨٣٣٨ ، ١٨٣٣٨) هذا حديث صحيح على شرط مسلم وهو من الاحاديث التي الزم الدارقطني البخاري ومسلم أن يخرجاها.

٢٠٧٧ - عَنُ الصَّنَائِحِ الأَحْمَسِيِّ رضي الله عنه قَالَ: قَال رَسنُولُ الله ﷺ: "آلاً إِنَّي فَرَطُكُمُ عَلَى الْحَوْضِ، وإنِّي مُكَاثِرٌ بِكُمُ الأُمَمَ، قُلاَ تَقْتَتَلُوا بَعْدِي . [جة (٣٩٤٤)، حم (١٨٦٠٣،١٨٦١٨)، ش(٣٢١٩٠،٣٨١٦٨) حب(١٩٨٥)، هذا حديث صحيح على شرط الشيخين]

إرشاد السالك إلى أمكام المناسك

الله قال تعالى: (وَأَتَمُوا الْحَجُ وَالْعُمْرَةُ لِلَّهُ فَإِنْ أَحْصِرْتُمْ فَمَا اسْتَنْسِنَرُ مِنَ الْهَدِّي وَلا تَحْلِقُوا رُعُوسِنكُمْ حَتَّى يَبِيُغَ الْهَدْيُ مَحِلَّهُ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضًا أَوْ بِهِ أَذًى مِنْ رَأْسِهِ فَعَنْيَةٌ مِنْ صِيَامِ أَوْ صَنَّقَة أَوْ نُسَكَ فَإِذَا أَمِنْتُمْ فَمَنْ تَمَتُّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجُّ قَمَا اسْتَنْسَسُ مِنَ الْهَدِّي فَمَنْ لَمْ يَجِدُ فَصِيامُ ثَالَاثَةَ أَيَّامٍ في الْحَجُّ وَسَنْعَهُ إِذَا رَجَعْتُمْ تِلْكَ عَشَرَةُ كَامِلَةً ثَلِكَ لَمَنْ لَمْ يَكُنْ أَمْلُهُ حَاضِرَي الْمَسْحِد الْحَرَامِ وَاتَّقُوا اللَّهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ شَدِيدُ الْعَقَابِ (١٩٦) الْحَجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتُ فَمَنْ فَرَضَ فيهِنُ الْحَجُ فَلاَ رَفَثَ وَلاَ فُسُوقَ وَلاَ حِدَالَ فِي الْحَجِّ وَمَا تَغْطُوا مِنْ خَيْرِ يَعْلَمْهُ اللَّهُ وَتَرَوِّدُوا فَإِنْ خَيْرَ الزَّادِ التَّقُويَ وَاتَّغُونَ يَا أُولِي الْأَلْمَابِ (١٩٧) لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَنْ تَبْتَغُوا فَضْلاً مِنْ رَبِّكُمْ فَاذِا أَفَضْتُمْ مِنْ عَرَفَاتِ فَانْكُرُوا اللَّهُ عَنْدَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ وَانْكُرُوهُ كُمَا هَدَاكُمْ وَإِنْ كُنْتُمْ مِنْ قَبْلِه لَمِنَ الضَّالَينَ (١٩٨) ثُمَّ أَفيضُوا مِنْ حَنْثُ أَفَاضَ النَّاسُ وَاسْتَغُفرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (١٩٩) فَإِذَا قَضَيْتُمْ مَنَاسِكُكُمْ فَانْكُرُوا اللَّهَ كَنْكُركُمْ عَانِبَاعُكُمْ أَوْ أَشَنَدُ نَكُرًا فَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ رَبِّنَا ءَاتِنَا فِي النُّنْيَا وَمَا لَهُ فِي الأَضْرَة مِنْ خَلاَق (٢٠٠) وَمِنْهُمْ مِنْ يَقُولُ رِبُنًا ءَاتِنَا فِي الدِّنْنَا حَسِنَةً وَفِي الْأَخْرَةَ حَسِنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّانِ (٢٠١)أُولِنْكَ لَهُمْ نَصِيبُ مِمَّا كَسَيُوا وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ(٢٠٢).) [البقرة]. [

#### الحجُ لَغَةُ : القَصِيدِ، والعُمْرِةُ لَغَةً : الرِّيارِةِ ،

وهما في الشرع: قَصْدُ مكَّةَ لأداء المناسك من طواف وسنَعْي وغيرهما، وهما واجبان على كُلِّ مسلم بالغ عاقل حُرُّ مستطيع مرةً واحدةً في العُمر لقوله تعالى: (وَللَّه عَلَى النَّاسِ حجُّ الْبَيْتِ مَن اسْتَطَاعَ إِلَيْه سيدالاً (٩٧] [آل عمران].

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: خَطَيْنَا رَسُولُ اللَّه 🥯 فَقَالَ: أَنَّهَا النَّاسُ قَدْ فَرَضَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْحَجِّ فَحُجُوا فَقَالَ رِجِلُ: أَكُلُ عَامِ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ فَسَكِتَ حَتَّى قَالَهَا ثَلَاثًا فَقَالَ رَسُولُ اللَّه 🥰 : لَـوْ قُلْتُ نَـعَمْ لَـوَجَـنَتْ وَلَـمَا اسْتَطَعْتُمْ ثُمَّ قَالَ: ذَرُوني مَا تَركْتُكُمْ فَانَّمَا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ بِكَثْرَة سُؤُالِهِمْ وَاخْتِلَافِهِمْ عَلَى أَنْبِيَائِهِمْ فَإِذَا أَمَرْتُكُمْ بِشَيْء فَأْتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ وَإِذَا نهيتكم عن شيء فدعوه،

وعَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رَضِي اللَّهِ عَنْهِمًا قَالَ: قَالَ رَسُولُ

اللَّه 🎏 : " هَذه عُمْرَةُ اسْتَمْتَعْنَا بِهَا فَمَنْ لَمْ يَكُنْ عنْدَهُ الْهَدْيُ فَلْيَحِلُّ الْحِلُّ كُلُّهُ فَإِنَّ الْعُمْرَةَ قَدْ دَخَلَتْ في الْحَجِّ إِلَى يُوْمِ الْقَيَامَةِ ،

وَعَنْ الصُّبِّيُّ بْنُ مَعْبَد قَالَ: أَتَيْتُ عُمْرَ بْنَ الْخَطَّاب فَقُلْتُ لَهُ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ إِنِّي كُنْتُ رَحُلاً أَعْرَابِيا نَصْرَانيًا وَإِنِّي أَسْلَمْتُ وَأَنَا حَرِيصٌ عَلَى الْجِهَاد وَإِنِّي وَجَدْتُ الْحَجُّ وَالْعُمْرَةَ مَكْتُوبَيْنِ عَلَىٌّ فَأَتَيْتُ رُجُلاً مِنْ قُوْمِي فَقَالَ لي: اجْمَعْهُمَا وَاذْبَحْ مَا اسْتَبْسُرَ منَ الْهَدْي وَإِنِّي أَهْلَلْتَ بِهِمَا مَعًا فَقَالَ لِي عُمَرُ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ: هُدِيتَ لَسُنَّةَ نَبِيكَ 🍩

ولا يجب الحجُّ على الصُّبيُّ والعبد، فإن حجًّا فلهما الأجر وعليهما بعد ذلك حجُّةُ الإسلام لقوله ايْمًا صَبِي حَجُّ ثُمُّ بِلَغَ فَعَلَيْهِ حَجُّهُ اخْرَى، وَأَيْمًا عَيْدِ حَجُّ ثُمُّ أَعْتَقَ فَعَلَيْهِ حَجَّةً أُخْرَى .

والاستطاعة تتحقَّقُ بالصِّحة وملْك ما يكفيه نهاباً وإياباً، فاضلاً عن حاجته وحاجة من تلزمه نفقتُه، وأمْنِ الطريق، ويُشْنترطُ في حقَّ المراة خروجُ زَوْجها معها أو مَحْرَمٌ، فإن لم تجد فليستْ مستطيعة وليس الحجُّ واجباً عليها وإن كانت صحيحةً وأمنت الطريق:

عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِي اللَّهُ عَنْهِمَا أَنَّهُ سَمَعَ النَّبِيُّ ﴿ يَغُولُ: ۗ لَا يَخْلُونَ لَرَجُلُ بِامْرَاَهُ وَلَا تُسَافِرَنُ امْرَاَهُ ﴿ يَغُولُونَ لَا مُرَاَةُ لِللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الل

الله اخْتُتبْتُ في غَزْوَة كَذَا وَكَذَا وَكَذَا وَكَذَا وَكَذَا وَكَذَا وَكَذَا وَكَذَا وَكَذَا وَكَذَا الله وَكَذَا الْمُعَبِّ مَعَ امْرَأَتِكَ،

فإن سافرت المراةُ للحجُ والعُمرة بلا محرم فهي آثمةُ وعاصيةُ لله ورسوله ﷺ

ومتى تحققت الاستطاعة وجبت المستطاعة وجبت المسبادرة بالحج المقولة عن أزاد المقولة كان أن أذا المقولة كان المقولة المقولة المقولة المقولة المقولة المقولة المقولة المقولة المقالة وتعوض ا

وللحجّ مواقيتُ زمانَيةُ ومكانيةٌ، أمّا الزّمانيةُ فقد قال فيها اللهُ

تَعَالَى : (يَسْأَلُونَكَ عَنِ الأَمْلُةَ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجَّ (١٨٩] [البقرة]، وقال تَعَالَى: (اللَّحَجُّ أَشْلُهُرَّ مَعْلُومَاتَ(١٩٧/).) [البقرة]،

قال ابنُ عمر: "اشبهرُ الحجِّ شبوُال وذو القِعْدة وعَشْرُ من ذي الحِجَّة ،

وقال ابنُ عبّاس: ` مِنَ السنَّةِ أَن لا يُحْرِم بالحجّ إلاَّ في أشْهُر الحجِّ .

#### واما المواقيت المكانية

عَنِ ابْنِ عَبِّاسٍ قَالَ: إِنَّ النَّبِيُّ قَوَّتَ لأَهْلِ الْمُدِينَةَ ذَا الْحُلَيْفَةَ وَلأَهْلِ الْشَامِ الْجُحْفَةَ وَلأَهْلِ نَجْد قَرُنَ الْمُنَازِلِ وَلأَهْلِ النَّيْمَنِ يَلَمْلُمَ هُنُ لَهُنُ وَلَمَنْ أَتَى عَلَيْهِنَ مِنْ عَيْرِهِنَ مَمَّنَّ أَرَادَ الْحَجُّ وَالْعُمْرَةَ وَمَنْ كَانَ دُونَ ذَلكَ قَمَنْ حَيْثُ أَنْشَا حَتَّى أَهْلُ مَكُةً مَنْ مَكَةً ،

وَعَنْ عَائِشُهُ رَضِي اللَّهُ عَنْهَا أَنُّ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ وَقُتَ لَأَهُلِ الْعُرَاقَ ذَاتَ عَرْقَ .

فمن أراد مكّة لنُسك فلا يجوز له أن يتجاوز هذه المواقيت حتى يُحْرِم، ويُكْرُه الإحرامُ قبلَها فقد قال المواقيت حتى يُحْرِم، ويُكْرُه الإحرامُ قبلَها فقد قال الإمامُ مالكُ رحمه الله - لرجل أراد أن يُحْرِم قبلَ ذي الحُليَّفة: لا تفعل فإنِّي أخشى عليك الفتنة، فقال: وأيُّ فتنة في هذه ؟ إنَّما هي أميالٌ أزيدُها ؟ قال الإمامُ مالك أ. وأيُّ فتنة أعظمُ من أن ترى أنك سبقتُ إلى فضيلة قصرٌ فيها رسول الله عنه ؟ إنى

سُمعتُ اللهُ يقول: (فَلْيَحْدُر الدِّينَ سُمعتُ اللهُ يقول: (فَلْيَحْدُر الدُينَ يَصْدِهُ أَنْ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ عَصَدِبَهُمْ فَتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلْيَمُ(١٣] [النور]، عَدَابُ أَلْيَمُ (١٣] [النور]، غيرَ مُحْرِم، وهو يريد ومن جاوز الميقات الحجُّ أو العمرة، ثمُ احرم بعد مجاوزته الحرم بعد مجاوزته فقد أثم بدلك ولا يذهب عنه الإثم إلا أن يعود إلى الميقات فيُحرم منه، ثمُ يُتمَ

لحقه الإثم، ولا دُمَ عليه. والمناسك ثلاثة: إفراد وقرانً

سائر نسكه ، فإن لم

يُعُدُّ فنسكُه صحيح. وقد

وتمتع، والإفرادُ هو أن يُهلُ بالحج وحده، والقرآن أن يُهلُ بالحج وحده، والقرآن أن يُهلُ بالحج والعمرة إذا كان قد ساق الهدي معه من الحل، والتمتع هو أن يُهلُ بالعمرة ثم يتحلُل منها بعد الفراغ منها، ويتمتع بالعمرة ثم يتحلُل منها بعد الفراغ منها، ويتمتع باستحلال ما حرم عليه بالنسك، وعلى كل من القارن والمتمتع هدى، لقوله تعالى: (فَمَنْ تَمَتَّع بالْعُمْرة إلى الْحَج قَمَا اسْتَيْسَر مِنَ الْهُدْي)، والتمتع يشمل القارن والمتمتع، ولا يجوز ذبح هذا الهدى قبل يوم العيد، (فَمَنْ لَمْ يَحِد فَصِيامُ ثَلاثة أيّام في الْحج وسبعة إذا رَجع ثمًا، وهذا الهدى واجب على أهل الآفاق دون أهل الحرم، لقوله تعالى: (ذَلكَ لِمَنْ لَمْ يَكُنْ أَهْلُهُ حَاضَى الْمَسْجِد الْحَرَام).

وليس على المفرد دم، ولكن من أخطاء الحجاج أن يهل أحدهم بالحج مفردا ليهرب من الهدى،

وليوفر ثمنه للهدايا التي يرجع بها، فعلى الحجاج أن يحذروا ذلك .

قاذا كان يوم التروية اهلُّ بالحجُ وحده، وهذا التمتع واجب، لأن النبيُّ أمر أصحابه جميعاً أن يُحلُوا من إحرامهم، وأن يجعلوا طواقهم وسعْيهم عُمرة، إلاَّ من ساق الهدي منهم مثله ، وغَضب على الذين لم يُبادروا إلى الاستجابة لأمره، وأحد ذلك بقوله: قانُ الْعُمْرةَ قَدْ نَخلَتْ في الْحَجُ إلَى يَوْم الْقَيَامَةَ ، وقال : " وَلُو اسْتَقْبَلْتُ مِنْ أَمْرى ما اسْتَذَبْرُتُ لَمْ أَسُقَ الْهَدْي

. فـمـتى وصل الحــاجُ إلى الميقات فعليه أن يغتسل الميقات فعليه أن يغتسل الإحــرامه، ولا فــرق في هذا الغسل بين الرجل والمرأة، ولا فرق بـين الحائض والطاهر،

الحائض والطاهر، فالاغتسال للإحرام سُنَّةٌ للجميع، ويُستحبُّ للرُجل أن يتطيّب في بدنه، ولا يُستَحبُ ذلك للمرأة، فإنِ ما يوجِد ريحُه من

الطّيب مَحْرم على المرأة عند خروجها من البيت، ثم يتجُرد الرّجلُ من ثيابه كلّها

الداخليَّة والخارجيَّة ويلبس الإزارَ والرِّداء، فإن كان السفرُ بالطائرة جاز الاغتسالُ في

والرداء، قبل كان الشعر بالطائرة جار الإعتمال في البيت قُبيل الخروج، وإن كان بالباخرة وتمكّن الحاج من الاغتمال فيها فبها ونعمت، وإن لا فلا حرج . وإن الدارة تُحْ ج به، و من

والمراة تُحْرِمُ في جلبابها الذي تخرج به، ومن الخطأ اعتياد النساء الإحرام في الملابس البيضاء الشفافة ، فإن هذه الثياب مُحَرِّمة على المرأة في كل وقت فضلاً عن أن تلبسها لتطيع الله فيها .

ومتى حاذى الميقات في الجُو أو البحر أهلُ بنسكه: لبيك اللهُم بعمرة، ثمَّ يرفع صوتَه بالتلبية: لَبَيْكَ اللَّهُمُ لَبَيْكَ، لَبَيْكَ لاَ شَرِيكَ لَكَ لَبَيْكَ، إِنَّ الْحَمْدَ وَالنَّعْمَةَ لَكَ وَلِمُكْنَ، إِنَّ الْحَمْدَ وَالنَّعْمَةَ لَكَ وَالْمُلْكَ، لاَ شَرِيكَ لَكَ بَيْكَةُمُ منها ويرفع بها صوتَه فإن رسُولُ اللَّه عَلَى قَالَ: مَا مَنْ مُسْلَم بِيها صوتَه فإن رسُولُ اللَّه عَلَى قَالَ: مَا مَنْ مُسْلَم بِيها إِلاَّ لَبَى مَنْ عَنْ يَمِينه أَوْ عَنْ شَمَاله مَنْ حَجَر أَوْ

شَجْرِ أَوْ مَدَرِ حَتَّى تَنْقَطِعَ الأَرْضُ مِنْ هَاهُنَا وَهَاهُنَا، وَسَنْظُرُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى النَّعَجُّ الْخَجِّ أَفْضَلُ \* قَالَ الْعَجُّ وَالثَّجُّ ، والعَجُّ رَفْعُ الصَّوْت بالتلبية، والثَّجُ إراقة دماء الهدي والضحايا، فإذا فرغ من التلبية انشغل بالدُعاء والذَّكر والاستغفار ونحوه حتى يصل مكة، فإذا يخل المسجد الحرام قدم رجْلَه اليمنى وقال: أعُوذُ باللَّه الْعَظِيم وَبوجْهِهِ الْكَرِيمِ وَسُلْطَانِهِ الْقَدِيمِ مِنْ الشَّبْطَانِ الرَّحِيمِ ،

بِسُمْ اللَّهِ والصلاة والسلَّامُ عَلَى
رَسُولِ اللَّهِ اللَّهُمُّ اغْفِرْ لِي ذُنُوبِي
وَافْتَحُ لِي أَبْوابَ رَحْمَتُ وَإِذَا
خَـرِجَ قَـالَ: بِـسْمُ اللَّهُ
وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ
اللَّهُمُّ اغْفِرُ لِي ذُنُوبِي
وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ
وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ
وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ
وَافْـتَحْ لِي أَبْـوَابِ

فَـــاذا أراد الطواف اضطبع، الطواف اضطبع، والاضطباع هو أن يحدخل رداءه تحت إسطه الأيمن ويردً طرقه على منكيه طرقه على منكيه الأيسر، ويكون منكيه الأيمن مكشوفاً ، ولا يضطبع إلاً بعد دخول المسجد إرادة الطواف، ومن الخطأ

الإضطباع من أول الإحرام، فإذا أراد البطواف استقبل البيت بحذاء الحجر الأسود، ورفع يده اليمني قائلاً: بسم الله والله أكبر، ومن الخطأ الحرص على الوصول للحجر في هذا الزحام الشديد مما يترتب عليه أن يؤذي غيره، ثم يجعل البيت عن يساره ويأخذ في الطواف به، ومن السنّة الرمل في يساره ويأخذ في الطواف به، ومن السنّة الرمل في الأشواط الثلاثة الأولى، واستلام الركن اليماني كلما إليه لم يشر إليه، وهو بالخيار في الطواف من حيث الذكر فليقرأ أو يستغفر أو يدعو، فليس في ذلك سنّة تأبية عن البيني في إلا أنه أثر عنه في ذلك سنّة بين الركنين: (ربّنا ءاتنا في الدُنْيا حسنة وفي الأخرة بين الركنين: (ربّنا ءاتنا في الدُنْيا حسنة وفي الأخرة حسنة وقنا عذاب النار(٢٠١) [البقرة]، فإذا فرغ من

الأشواط السدعة استُحبُ له صلاةُ ركعتنْ خَلْفَ مقام إبراهيم، وفي موسم الحجُ يتعسرُ ذلك (فَاتَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ (٢٦). [التغابن]، وصلَّ سنَّة الطواف في مكان تأمنُ فيه من مرور النساء وغيرهنَّ بين يديك، وتامن فيه على نفسك، ومن الخطأ الحرصُ على هاتين الركعتين خُلْفُ المقام مع كثرة الطائفين وشدَّة الزَّحام بحيث لا يستطيع المصلَّى أن يركع ويسجد فضلاً عن إيذائه للطائفين. ومن السنة في القراءةُ في هاتين الركعتين أن يقرأ في الأولى بعد الفاتحة الكافرون، وفي الثانية الإخلاص، فإذا فرغ من الركعتين أتى زمزم فشرب وغسل رأسه، فإذا أراد السُعْيَ استلم الحجرَ الأسودُ ثم خرج إلى الصفا، فَإِذَا أَخْذَ فَي الصَعُودِ ۚ قَرّاً : (إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرُّوةَ مَنَّ شَعَائِرِ اللَّهِ) أَنْدَأُ بِمَا بَدَأَ اللَّهُ بِهِ فَيَدَأَ بِالصِّفَا فَرِقَى عَلَيْه حَتَّى رأى الْبِيْتَ فَاسْتَقْبَلَ الْقَبْلَةَ فُوحُدَ اللَّهُ وَكَبُرَهُ وَقَالَ لاَ إِلَهُ إِلاَّ اللَّهُ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيَّءَ قَدِيرٌ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وحده انجز وغده ونصر عبده وهزم الأحزاب وحده ثُمُّ دَعَا بِيْنَ ذَلِكَ قَالَ مِثْلُ هَذَا ثَلَاثُ مَرَات ثُمُّ يِنزِلَ مُتُجِها إِلَى الْمُرْوَة فإذا انتهى إلى العَلَم الأخضر سعى سعياً شديداً إلى العَلَم الأَخْرِ، ` حَتَّى أَتَى الْمَرْوَةَ فَفَعَلَ عَلَى الْمَرُوةَ كَمَا فَعَلَ عَلَى الصِّفَا حَتَّى إِذَا كَانَ آخِرُ طَوَافِهِ عَلَى الْمَرْوَةَ لِم يقف ولم يدع، وليس في السُعْي دعاءُ مُعيِّنٌ ولا ذَكْرُ مُعَيِّنٌ فلينشغل بما شاء ولا يشترط للسعى الطهارة، فإذا فرغ من سعيه وقد بقى على الحج أيام كثيرة يطول فيها شعره فليحُلقُ، وإن قلت الأيَّامُ فليقصِّر، وبذلك يتحلُّل من عمرته. ونُقيم حلالاً إلى يوم التَّروية وهو اليوم التامن من ذي الحجة، فإذا كان صبح يوم الثامن اغتسل وتنظّف ولبس ملابس الإحرام ثمّ أهلُّ بالحج: لبيك اللهم بحجَّة، اللهم هذه حَجَّةُ لا رياءً فيها ولا سُمْعَة، ثمُّ يتوجُّه ضُحى إلى منى فيصلَّى بها الظهر والعصر والمغرب والعشاء قصرا بلا جمع، ثمُّ يبيتُ بها ليلة عرفة، ويُصلِّي فجرَ يوم عرفة بمنى، ثمّ يتوجُّه ضُمى إلى عرفة فينزل بنمرة فيصلّى بها الظهر والعصر جمعاً وقصراً ثمُّ ينشغل بِالذُّكْرِ والدُّعاء حتى غُروبِ الشُّمْسِ، فقد قَالَ 🍣 حُيْرُ الدُّعَاءُ دُعَاءُ يَوْمِ عَرِفَةً ، فإذا غربت الشَّمسُ أفاض مع الناس إلى الْمُزْدَلِقَة وصلِّي بِها المغربُ

والعشاء جمعاً وقصراً للعشاء، ثمّ يوتر وينام حتى الصبح، فإذا أصبح صلّى الفجر في أول وقته ثمّ يُشِعْلُ نفسهَ بذكر الله كما قال الله تعالى: (فَإِذَا أَصْبَحُ مِنْ عَرَفَاتَ فَاذْكُرُوا اللّهَ عَنْدَ الْمَشْعُرِ الْحَرَام(١٩٨٨] [البقرة]، فإذا أسفر النّهارُ وكادت الشّمسُ أن تُشْرِقَ أفاض إلى منى، فإن أتى منى رمي الجمرة الكبرى جمرة العقبة بسبع حصيات ويكبر مع كلّ حصاة، ثمّ يَحْلِقُ رأسه، ويتحلّل التحلُّلُ الأولَ

ثمُّ ينزل مكة وهو حلالٌ قد لَبِسَ ملابِسَه فيطوفُ بالبيت سيعا مبتدئا باستلام الحجر الأسود كما سبق ذكره ولا رمل في هذا الطواف، فإذا فرغ صلى ركعتين واتى زمزم فشرب وغسل راسه ، ثم عاد فاستلم الحجر الأسود ثمّ صعد الصفا ففعل عليه ما سبق من الذِّكر والدِّعاء ويكرِّر ذلك ثلاثاً، ثمُّ ينزل مُتُجِها إلى المروة ويسعى بين العلَمين، فإذا أتى المروة استقبل القبلة وهلِّل ودعا ثلاثاً، وهكذا حتى يُتمُّ السُّبِعةَ أشواط، وبذلك يتحلُّل التحلُّل كلُّه، ثمُّ يعود إلى منى فيبيت بها ليلة الحادي عشر، فإذا كان مومُ الحادي عشر رمي الحمرات الثلاث كُلُّ حَمْرة بسبع حصيات مبتدئاً بالصغرى ، فإذا رماها انحرف عنها قليلاً واستقبل القبلة ودعا، ثمّ رمي الوسطى، فإذا رماها انحرف عنها قليلاً ودعا ، ثمُّ يرمى الكبرى ولا يقف ولا يدعو، ووقت الرُمْي يبتدئُ بزوال الشمس ولا يجوز قبله ، ويستمر إلى الليل ، ثم يبيت بمنى ليلة الثاني عشر ويرمى الجمرات الثلاثُ بالعدد المذكور انضاً، فإن تعجل بالإنصراف فلا جناح عليه، (وَمَنْ تَأْخُرُ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْه (٢٠٣).

وفي قوله تعالى: (فَلاَ رَفَتْ وَلاَ فُسُوقَ وَلاَ جِدَالُ في الْحجُ (١٩٧).) [البقرة]، إشارةُ إلى ما يحرم على الحاجُ فعله وهو: لبس المخيط، والمراد بالمخيط كُلُ ما فُصلُ على قدر عُضُو مُعَينُ وإن لم يكن فيه خيط، فالخُونَةُ من محظورات الإحرام كالقُلنُسُوة والعمامة والجورب.

والطيب، وحلق الشعر وقص الظفر، والجماع والطيب، وحلق الشعر وقص الظفر، والجماع ودواعيه، والمعاصي، والجدال، ومن أكبر ما يُبتلى به المُحْرِمُ التدخين والغيبة والتصوير، فاتَّق اللهُ أيها المُحْرِمُ واعلم أنَّكُ بالإحرام تجرُدت لله من الدنيا كُلُها

ملف العدد المعج المعج المعج

وتركت الحلال لعارض الإحرام، فكيف تترك ماهو حلالٌ بسبب الإحرام، ثمّ تـاتي الحرامُ أصلاً في كل وقت.

فمن اضطُّرُ لحلق الشعر لمرض أو نحوه فعليه الفدية المذكورةُ في قوله تعالى: (فَمَنْ كَانَ مَنْكُمْ مَريضًا أَوْ بِهِ أَذَى مِنْ رَأْسِهِ فَقَدْيَةٌ مِنْ صِيَامِ أَوْ صَدَقَةً إِوْ نُسُكُ(١٩٦).) [البقرة].

ومن أحرم بالحج أو العُمرة ثمُّ حيلَ بينَه وبين الوصول إلى البيت لمرض أو نحوه فعليه هدي ثمُّ يتحلل لقوله تعالى: (فإنْ أُحْصرتُمْ فَمَا اسْتَيْسَر منَ الْهَدْي (١٩٦).) [البقرة] إلاَّ أن يكون قد اشترط عند الإحرام فقال: اللهمُ مَحلِّي حَيْثُ حَبَسْتَنِي ، فإن كان قد اشترط نلك فَحُبِسَ فله أن يتحلل ولا شيء عليه.

وفى قوله تعالى: (وتَزُودُوا) آمر للحجاج بأخذ ما يحتاجون إليه من المال أثناء سفرهم وحتى يرجعوا، وقد كان قوم يحجون ولا يتزودون، يقولون المحن متوكلون على الله، نحن ضيوف الرحمن، يطعمنا ويسقينا، فنهاهم الله عن ذلك، وأمرهم بالزاد. فإن الأخذ بالأسباب لا ينافى التوكل على الله، ثم أرشدهم إلى الزاد الذي يحتاجونه في السفر الأكبر، وهو السفر إلى الأخرة، فقال: (فَإِنْ خَيْرُ سُبحانه للحجاج في التجارة وطلب الربح في موسم سبحانه للحجاج في التجارة وطلب الربح في موسم الحج، فقال: (لَيْسُ عَلَيْكُمْ حُنَاحٌ أَنْ تَبْتَغُوا فَضْلاً مِنْ

وفي قوله تعالى: (وليس البر بال تأثوا البيوت من ظهورها (١٨٩) [البقرة]، إشارة إلى ما يجب تركه من ظهورها (١٨٩) [البقرة]، إشارة إلى ما يجب تركه من الابتداع في الحج، والتعبد بما لم يتعبدنا الله به: عن البراء رضي الله عنه قال: تزلت هذه الأية فينا كانت الأنصار إذا حجوا فجاءوا لم يتخلوا من قبل أبواب بيوتهم ولكن من ظهورها قجاء رجل من الأنصار فدخل من قبل بابه فكانه عير يذلك فنزلت (وليس البر بأل تأثوا البيوت من ظهورها ولكن البر من اتقى وأثوا البيوت من ظهورها ولكن البر من اتقى وأثوا البيوت من أبوابها)

قال أهلُ التفسير: كان الناسُ في الجاهليَّة وفي أول الإسلام إذا أحرم الرُّجُل منهم بالحجَّ أو العُمرة لم يدخل حائطاً ولا بيتاً ولا داراً من بابه، فإذا كان من أهل المدر نقب نقباً في ظهر بيته ليدخل منه ويخرج، أو يتخذ سلَّماً فيصعد منه، وإن كان من أهل

الوبر خرج من خلف الخَيْمَة والفسطاط، ولا يدخل ولا يخرج من الباب حتى يُحلِّ من إحرامه ويرون ذلك مراً.

ومن بدع الحُجَّاج اليوم توديعهُم بالطبل والزمر والموسيقى واستقبالهم بذلك.

ومن البدع أيضاً: الإصرارُ على الإحرام بالشبشب البلاستيك، والاضطباع أول الإحرام، والتلبيةُ جماعة، وزيارة المساجد والجبال التي بمكة، وقول: اللهم إنّ البيت بيتُك والحرم حرمُك والامنَ أمنك (عند باب الكعبة).

ومن البدع التمسيُّحُ بحيطانِ الكعبة والمقام، وتقبيلُ الأركان كلَّها.

ومن البدع الخروج في اليوم الثامن من مكة إلى عرفة دون المبيت في منى، والصعود على جبل الرحمة، ورَمْيُ الجمرات بالنّعال والحجّارة الكبيرة، ونبحُ الهدي قبل يوم النحر، والخروجُ من مكة لعمل عمرة، وتبييض بيت الحُجّاج ورَسْمُ وسائل النّقل عليه وكتابة أيات قرآنية.

ومن الجدير بالذكر أنّ زيارة المسجد النبوي لا علاقةً لها بالحجِّ أصلاً، فلو رجع الحاجِّ من مكة دون زبارة المسحد النبوي فحمَّه كاملُ غير ناقص، إلاَّ أنَّ المسجد النبوي من المساحد التي تُشدُّ إليها الرحال ، ووجودُ الحاجُ في تلك العلاد فُرْصَةُ، لذلك يستحب قُصْدُ زيارة المسجد النبوي، ومن الخطأ قصدُ زيارة القير، فإذا دخل المسحدُ وصلِّي فيه ما تيسر فقد أحسن، وليس بواجب أن يصلى أربعين صلاة ولا أكثر منها، وليس في المدينة أماكنُ تُشْرَعُ زيارتُها إلاّ المسجدُ النَّبويُ ومسجدُ قُباء فقد قال 🌣 : ` مَنْ تَطَهُرُ فَي بَيْتِه ثُمُّ أَتَى مَسْجِدَ قُبَاءَ فَصَلَّى فيه صَلاةً كَانَ لَهُ كَأَجْرِ عُمْرَةً ، وَكَانَ النَّبِيُّ ﴿ يَأْتِي مَسْجِدَ قُبَاء كُلُّ سَنْتَ مَاشِينًا وَرَاكِياً فَيُصِلِّي فِيهِ رَكْعَتَيْنَ ،أَمَّا زيارة المساجد السبعة والجيال وغيرها فهذه من البدع، إلا زيارة البقيع وشُهداء أحد مع قبر الرسول ت كقبور يستحب زيارتها كزيارة غيرها من القبور، ولا يخرج الحاج من مكة حتى يطوف طواف الوداع، فإنه واجب ، ورُخص في تركه للحائض.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



# s Zamidi jubar



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين، وبعد:

فالحج ركن من أركان الإسلام، فرضه الله عز وجل على القادرين في العمر مرة، قال الله تعالى: «وَللَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مِن اسْتَطاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا»، وقد رتب الشرع الحنيف على الحج المبرور اجرًا عظيمًا وخيرًا كثيرًا،

فقال رسول الله عنه: «الحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة». متفق عليه.

ولكي يكون الحج مقبولاً، فلا بد من تحقيق أصلين: الإخلاص لله عز وجل، ومتابعة النبي 🍣.

وعبادة الحج كغيرها من العبادات لم تسلم من البدع والمخالفات التي أحدثها المبتدعون، وفي هذا المقال نحذر من هذه المبدع والمخالفات ؛ حتى يسلم لحجاج بيت الله حجهم، ويقبل الله طاعتهم، فنقول مستعينين بالله:

#### 👊 أولا الأخطاء الواقعة من قاصلي الحجوالعمرة 👊 🔻

ا- أن يكون مراده وقصده من أداء عبادة الحج والعمرة، أو غيرهما الذكر والمدح من الناس أو الرياء والسمعة، وهذا خطر عظيم يقدح في أصل التوحيد، قال رسول الله ﷺ: من سمع، سمع الله به، ومن يراء يراء الله به، [رواه البخاري].

٢- اختيار رفقة غير صالحة لا تتناسب، وهذه العبادة الجليلة من أهل الفسق والفجور والتخلف عن الصلوات وأصحاب اللهو واللعب وكثرة المزاح، فإن هؤلاء وأمثالهم ممن يصرفون عن العبادة ويشغلون الأوقات الفاضلة في الزمن المبارك والمكان الحرام بما يضر ولا ينفع.

٣- بذل المال الحرام من الكسب الخبيث لأداء النسك،
 والله تعالى طيب لا يقبل إلا طيبًا.

٤- تأخير الحج والعمرة حتى يهرم الإنسان وتدركه الشيخوخة والعجز، والواجب المبادرة والمسارعة لقضاء فريضة الحج عند الاستطاعة المالية والبدنية، قال رسول الله عنه العجلوا إلى الحج - يعني الفريضة - فإن أحدكم لا يدرى ما يعرض له». [صحيح الجامع: ٢٩٥٧].

٥- سفر المراة وحدها أو مع نساء مثلها بلا محرم، فقد صح عن النبي الله قوله: «لا يحل لامراة أن تسافر إلا ومعها ذو محرم». [صحيح الجامع: ٧٦٤٦]. ووجود المحرم للمرأة أمر ضروري في وجوب في الحج من جهة استطاعتها إليه، وكذا في العمرة. فإذا لم تجد محرماً بسافر معها للحج أو العمرة فهي ليست من أهل التكليف

الدخوسة ساروس والمرسان

#### ा दीरंगे। पिर देशिरं क्यीशिर के कि कि कि कि कि

1- بعض الحجاج القادمين عن طريق الجو يؤخرون الإحرام حتى ينزلوا إلى مطار جدة فيحرمون منها أو دونها مما يلى مكة، وقد تجاوزوا الميقات الذي مروا به في طريقهم، وقد قال النبي في في المواقيت: «هن لهن ولمن اتى عليهن من غير اهلهن، فمن مر بالميقات الذي في طريقه أو حاذاه في الجو أو في الأرض وهو يريد الحج أو العمرة، وجب عليه أن يحرم منه، فإن تجاوزه وأحرم من بعده، أثم وترك وأجباً من واجبات النسك يجبره بدم، وجدة ليست ميقاتاً إلا لأهلها ومن نوى النسك منها.

٢- بعض الحجاج إذا أحرموا التقطوا لهم صوراً تذكارية يحتفظون بها ويطلعون عليها أصدقاءهم ونويهم، وهذه مخالفة واضحة؛ لأن التصوير حرام ومعصية للأحاديث الواردة في تحريمه والوعيد عليه، والحاج في عبادة فلا يليق أن يبدأها بمعصية الله،

وكذلك يخشى أن يدخله البرياء إذا أحب أن يطلع الخاس على صورته وهو محرم.

"- من الأخطاء التلفظ بالنية عند الإجرام، فيقول الحاج أو المعتمر: «اللهم إني أريد الحج أو العمرة» والصواب أن ينوي الإحرام بقلبه ويتلفظ بالنسك بلسانه قائلاً: «لبيك عمرة»، أو «لبيك حجاً».

4- تـ طــيـيب ملابس الإحرام بالعطر والطيب، وهذا من محظورات الإحرام والواجب غسلها منه، لمن فعل



# بجى الزيارة واليناسي

ذلك ؛ لقول النبي ﷺ: «لا تلبسوا شيئًا من الثياب مسه الزعفران ولا الورْس». متفق عليه.

 ه- من المخالفات ما يظنه كثير من الحجاج أن الإحرام هو لبس الإزار والرداء بعد خلع الملابس، والصواب أن هذا استعداد للإحرام، لأن الإحرام هو نية الدخول في النسك.

٦- بعض الرجال إذا أحرموا كشفوا أكتافهم على هيئة الإضطباع، وهذا غير مشروع إلا في حالة: «طواف القدوم أو طواف العمرة»، وما عدا ذلك يكون الكتف مستورًا بالرداء في كل الحالات.

٧- بعض النساء يعتقدن أن الإحرام يتخذ له لون خاص، كالأخضر أو الأبيض مثلاً، وهذا خطا ؛ لانه لا يتعين لون خاص للثوب الذي تلبسه المرآة في الإحرام وإنما تحرم بثيابها المحتشمة المعتادة إلا ثياب الزينة أو الثياب الضيقة أو الشفافة فلا يجوز لها لبسها لا في الاحرام ولا في غيره.

^ بعض النساء إذا مرت بالميقات تريد الحج أو العمرة وأصابها الحيض قد لا تحرم ظنًا منها أو من وليها أن الإحرام تشترط له الطهارة من الحيض فتتجاوز الميقات بدون إحرام، والصواب أن الحائض تحرم وتفعل ما يفعل الحاج غير الطواف بالبيت فإنها تؤخره إلى أن تطهر، كما وردت به السنة، وإذا أخرت الإحرام وتجاوزت

إلى الميقات وأحرمت منه فلا شيء عليها، وإن لم ترجع فعليها، دم لترك الواجب عليها، وحيظ بعض الناس أن المخيط الذي منع منه المحرم هو كل ما كان فيه خيوط وهذا فيم خاطئ بل المراد بالمخيط ما كان مقصلاً على حجم ما كان مقصلاً على حجم العضو من رأس ونراع وقدم وغيره.

الميقات بدونه فإنها إن رجعت

ا- ومن المضالفات ما يعتقده بعض الحجاج من أن لباس الإحرام الذي لبسه عند الميقات لا يجوز تغييره وغسله، بل يجوز تغييره وغسله.

 ١١ - التلبية الجماعية للحجيج في صوت واحد جهراً، وهذا خلاف المشروع من تلبية كل محرم بمفرده.
 ٢٠ بدعوا خطاءتم في المعي والطواف ٢٠٠

ا- رفع الأيدي تحية للبيت عند رؤيته، والسنة الالتزام بالوارد عند دخول المسجد الحرام، وذلك بتقديم الرجل اليمنى وقول: بسم الله، اللهم صلى على رسول الله، اللهم اغفر لي ذنوبي وافتح لي أبواب رحمتك، ولم يثبت عن النبي عن شيء من الدعاء عند رؤية البيت الحرام.

٢- القول قبالة الكعبة: اللهم إن هذا البيت بيتك
 والحرم حرمك، والأمن أمنك، وهذا مقام العائذ بك من
 النار.

٣- الـتزام أدعـية خاصـة لكل شـوط في الـسـعي والطواف يقرؤها من كتيبات الأدعية المبتدعة، وقد يكون مجموعات فيهم يتلقونها من قارئ يلقنهم إياها يرددونها بصوت جماعي، وهذا خطأ من ناحيتين:

التزام دعاء لم يرد في هذا الموطن للنبي 3 في السعى والطواف.

ب- الدعاء الجماعي بدعة وفيه تشويش على
 الطائفين، والمشروع أن يدعو كلّ لنفسه وبدون رفع صوته.
 ٤- بعض الحجاج يقبل الركن اليماني، وهذا خطأ ؛

 ٤- بعض الحجاج يقبل الركن اليماني، وهذا حطا؛
 لأن الركن اليماني يستلم باليد فقط، ولا يقبل، ولا يشار إليه عند الزحام.

ه- بعض الناس يزاحم لاستلام الحجر الأسود وتقبيله، وهذا غير مشروع؛ لأن الزحام فيه مشقة شديدة وخطر على الإنسان، وفيه فتنة بمزاحمة الرجال النساء، والمشروع تقبيله واستلامه مع الإمكان وإذا لم يتمكن أشار إليه.

آ- تخصيص الدعاء حال الرمل في الأشواط الثلاثة الأولى بقولهم: «اللهم اجعله حجًا مبرورًا، وننبًا مغفورًا، وسعيًا مشكورًا، وتجارة لن تبور، يا عالم ما في الصدور». وهذا لا أصل له.

٧- ومن البدع اعتقاد البعض أن الحجر الأسود نافع بذاته، ولذلك تجدهم إذا استلموه مسحوا بأيديهم على أجسامهم، وهذا جهل وضلال، فالنافع هو الله وحده، ولذلك قال أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه عندما استلم الحجر: «إني لإعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع، ولولا أنى رأيت رسول الله عنه يقبلك ما قبلتك».



٨- تمسح بعض الحجاج وتبركهم بجدار الكعبة أو لباسها أو المقام أو أبواب الحرم وجدرانه وجدران المسعى أو جبل الصفا والمروة، وهذه خرافات وضلالات ما أنزل الله بها من سلطان تقدح في توحيد العبد وتخرجه عن مقصود حجه، قال الله تعالى: «قُلْيَعُبُدُوا رَبُ هَذَا الْبَيْت، [قريش: ٣].

٩- بعض الحجاج بجهلهم يبدأون بالمروة قبل الصفا،
 وهذه مخالفة صريحة في عبادة السعى وإبطال له.

 ١٠- الاستمرار في السعي بين الصفا والمروة. وقد أقيمت الصلاة والواجب عليه المبادرة لصلاة الجماعة ثم معاودة السعى بعد ذلك.

١١ - بعض الحجاج يكتفي بقص بعض شعره، وهذا لا يكفي ولا يحصل به أداء النسك، والمطلوب التقصير من جميع الشعر لأن التقصير يقوم مقام الحلق، والحلق لجميع الشعر، وكذا التقصير يكون لجميع الرأس، قال الله تعالى: «مُحَلَقِينَ رُعُوسَكُمٌ ومُقصرينَ لاَ تَخَافُونَ» [الفتح: ٢٨].

١٢ من الأخطاء دخول بعض الطائفين داخل الحجر الحطيم، مما يفسد عليه الطواف، ومن دخل الحجر في شوط وجب عليه إعادة ذلك الشوط.

الأخطاء الواقعة في الوقوف بعرفة:

١- بعض الحجاج لا يتاكد من مكان الوقوف ولا ينظر إلى اللوحات الإرشادية المكتوب عليها بيان حدود عرفة فينزل خارج عرفة، وهذا إن استمر في مكانه ولم يدخل عرفة أبدا وقت الوقوف لم يصح حجه، فيجب على الحجاج الاهتمام بهذا الأمر والتاكد من حدود عرفة ليكون داخلها وقت الوقوف.

Y- يعتقد بعض الحجاج أنه لا بد في الوقوف بعرفة من رؤية الجبل - جبل الرحمة - أو الذهاب إليه والصعود عليه فيكلفون أنفسهم عنتاً ومشقة شديدة، ويتعرضون لاخطار عظيمة من أجل الحصول على ذلك، وهذا كله غير مشروع، وإنما المطلوب وقوفهم في عرفة في أي مكان منها ؛ لقوله ☼: «وعرفة كلها موقف سواء رأوا الجبل أو لم يروه، ومنهم من يستقبل الجبل في الدعاء. والمشروع استقبال الكعبة، كما ننبه إلى أن جزءًا كبيرًا من مسجد نمرة مما يلي القبلة ليس من عرفة وعلى سقف المسجد لوحات إرشادية تبين ذلك.

٣- بعض الحجاج ينصرفون ويخرجون من عرفة قبل غروب الشمس، وهذا لا يجوز لهم، لأن وقت الانصراف مؤقت بغروب الشمس، فمن خرج من عرفة قبله ولم يرجع إليها فقد ترك واجبًا من واجبات الحج ويلزمه به دم مع التوبة إلى الله لأن الرسول على ما زال واقفًا بعرفة حتى غربت الشمس، وقد قال عليه الصلاة والسلام: خذوا عني مناسككم، رواه مسلم.

٤- ومن المخالفات صيام بعض الحجاج يوم عرفة

تطوعًا.

٥- كثير من الحجاج بعد العصر ينشغل بالرحيل،
 مع العلم أنه أفضل وقت للدعاء، وهو وقت مباهاة الله عز
 وجل.

 حعتقد بعض الحجيج أن وقفة عرفة يوم الجمعة تعدل اثنتين وسبعين حجة، وليس على ذلك اثارة من

#### و خامسا الأخطاء التي تقعيم ودافة و

ا – من الحجاج من إذا وصل مزدلفة يبدأ بجمع الحصى والمشروع الذي عليه هديه البداء بالاذان ثم إقامة صلاة المغرب ثم العشاء، وحصى الجمار لا يشترط جمعها من المزدلفة وإنما من أي مكان في الطريق أو من منى، ونذكر هنا أن من الأخطاء تأخير أداء صلاتي المغرب والعشاء إلى ما بعد منتصف الليل بغير عنر، ويلحق بهذا الخطأ مبادرة البعض بأداء هاتين الصلاتين في عرفة قبل الإفاضة إلى مزدلفة.

٢- عدم التستر عند قضاء الحاجة من بعض الحجاج، وهذا أمر يتنافى مع الحياء.

٣- اعتقاد بعضهم أن الوقوف بالمزدلفة وذكر الله لا بد أن يكون في المشعر الحرام فقط، والصحيح أن مزدلفة كلها موقف، كما قال : "وقفت هاهنا وجمع (وهي مزدلفة) كلها موقف».

٤- وأهم الأخطاء في هذا الموضع عدم وقوف بعضهم البتة بالمزدلفة، وهؤلاء تركوا شعيرة من شعائر الحج، ومنهم من يقف خارج المزدلفة ولا يتحرى حدودها واعلامها، والواجب أن يتقي العبد ربه ما استطاع.

٥- ومن الأخطاء خروج بعض الناس من المزدلفة قبل منتصف الليل، ومعلوم أن من لم يبت بمزلفة من غير عذر فقد ترك واجبا من واجبات الحج يلزمه به دم جُبران مع التوبة والاستغفار.

#### المسادسا ويدعوا خطاء عندرمي الجمرات

١- من الناس من يرمي في غير وقت الرمي، بان يرمي الجمرات الثلاث في أيام التشريق قبل زوال الشمس، وهذا الرمي لا يجزئ لانه في غير الوقت المحدد للرمي، فهو كما لو صلى قبل بخول وقت الصلاة المحدد لها.

٢- ومنهم من يرمي في غير محل الرمي، وهو حوض الجمرة وذلك بأن يرمي الحصى من مكان بعيد فلا تقع في الحوض، أو يضرب بها الشاخص فتطير ولا تقع في الحوض، وهذا رمي لا يجزئ لأنه لم تقع في الحوض، والسيب في ذلك الجهل أو العجلة وعدم المالاة.

٣- ومنهم من يقدم رمي الأيام الأخيرة مع رمي اليوم الأول من أيام التشريق ثم يسافر قبل تمام الحج، وبعضهم إذا رمى لليوم الأول يوكل من يرمي عنه بقية الأيام ويسافر إلى وطنه، وهذا تلاعب بأعمال الحج،

وعبث بها، وتزيين من الشيطان.

وهو بذلك قد أخل بالنسك وترك عدة واجبات من واجبات الحج وهي رمي الجمرات الباقية وترك المبيت بمنى ليالي أيام التشريق وطوافه للوداع في غير وقته لأنه وقته بعد نهاية أعمال الحج.

٤- الاعتقاد عند رمي الجمرات أن المرجوم في الجمار الثلاث هو «الشيطان» وتسمية بعض الحجاج له شيطانا كبيراً وشيطانا صغيراً، ولذلك نرى ونسمع من تجاوزات الرماة الشيء المزري والمؤسف، فتراهم يرمون بالحجارة الكبيرة وبالأحذية والأخشاب، مصحوباً ذلك بالسب والشتم.

أ- تركهم الوقوف للدعاء بعد رمي الجمرة الأولى
 والثانية في أيام التشريق فيفوتهم بذلك خير كثير.

√- إحداث أدعية عند الرمي لم تثبت عن النبي 
والأولى الاقتصار على ما ورد في السنة دون زيادة أو
نقصان، وذلك بالتكبير مع كل حصاة فقط، والخير كل
الخير في الاتباع.

٨- من الأخطاء رمي الحصي دفعة واحدة، وهذا لا يحسب إلا حصاة و احدة، كما قرر ذلك أهل العلم.

9- من الحجاج من يفهم معنى التعجيل فهمًا خاطئًا، فيظن أن المراد باليومين يوم العيد والذي يليه وهو اليوم الحادي عشر، فينصرف فيه ويقول: أنا متعجل، وهذا خطأ واضح ؛ لأن المراد يومان بعد يوم العيد وهما: «الحادي عشر والثاني عشر، فمن تعجل فيهما فنفر بعد أن يرمي الجمار بعد زوال الشمس من اليوم الثاني عشر فلا إثم عليه، ومن تأخر إلى اليوم الثالث عشر فرمى الجمار بعد زوال الشمس ثم نفر فهذا هو الأفضل والأكمل.

#### ा थि रंती शिव्यक्षिक के अवश्वे अधिक कि विद्या 🕾

۱- نزول بعض الحجيج من منى يوم النفر قبل رمي الجمرات، ثم يسافر من مكة إلى بلدته فيكون آخر عهده بالبيت رمي الجمرات وليس الطواف بالبيت، وقد قال النبي عنه الا ينفرن أحدُ حتى يكون آخر عهده الطواف بالبيت. (صحيح الجامع: ۷۸۰۵).

فطواف الوداع يجب أن يكون بعد الفراغ من أعمال الحج وقبيل السفر مباشرة ولا يمكث بمكة بعده إلا لعارض يسير.

٧- خروجهم من المسجد بعد طواف الوداع القهقرى يزعمون بذلك تعظيم الكعبة، وهذه بدعة في الدين لا أصل لها، وكذلك التفات بعضهم إلى الكعبة عند باب المسجد الحرام بعد انتهائهم من طواف الوداع والدعاء بدعوات كالمودعين للكعبة.

٣- اعتقاد البعض حرمة طواف الإفاضة ليلاً، وهذا

قول باطل، واعتقاد فأسد، فالطواف مشروع ليلاً ونهاراً ؛ لقوله ﷺ: ﴿لا تمنعوا أحدًا طاف بالبيت ليلاً أو نهاراً أن يصلي، (صحيح ابن حبان ١٥٨٧).

#### ت البدع والأخطاء الواقعة عند زيارة اللدينة النبوية ت

1- قصد السفر وشد الرجال إلى القبر الشريف، والصواب شد الرحال وقصد السفر إلى مسجده والصديث الوارد في ذلك: «لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد، المسجد الحرام، ومسجد الرسول، ومسجد الاقصى». (البخاري رقم: ١١٢٢).

٢- قصد الصلاة تجاه القبر الشيريف والتوسل
 بالنبي في إلى الله في الدعاء وطلب الشفاعة منه.

٣- قصد القبر واستقباله أثناء الدعاء رجاء القبول
 والإجابة.

٤- التمسح بالجدران وقضبان الحديد عند زيارة قبر
 النبي ق.

ه- من الأخطاء التي يقع فيها بعض زوار المدينة انهم يذهبون لزيارة أمكنة معينة أو مساجد لم تشرع زيارتها ويطلقون عليها «المزارات» كزيارة مسجد الغمامة ومسجد القبلتين والمساجد السبعة، وغير ذلك من الأمكنة التي يظن العوام أن زيارتها مشروعة.

والصواب أنه ليس هناك ما تشرع زيارته في المدينة من المساجد، إلا مسجد النبي أو ومسجد قباء للصلاة فيهما، أما بقية مساجد المدينة فهي كغيرها من المساجد لا مزية لها على غيرها ولا تشرع زيارتها.

٦- الذهاب إلى المغارات في جبل آحد ومثلها في غار حراء وغار ثور في مكة وربط الخرق عندها والدعاء بادعية لم يأذن بها الله، وتحمل المشقة في ذلك، وكل هذا من البدع التي لا أصل لها في الشرع المطهر.

٨- دعاء الأموات عند زيارة مقابر البقيع ومقابر شهداء أحد، ورمي النقود عندها تقربًا إليها وتبركا باهلها، وهذا من الشرك الأكبر لأنه لا يجوز صرف شيء من العبادة لغير الله من دعاء وذبح ونذر ونحو ذلك، قال الله تعالى: «قُلْ إنْ صلاتي ونُسكي ومَحْياي ومَماتي لله ربّ الْعَالَمِينَ (١٦٣) لا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلكَ أُمرْتُ وَأَنَا أَولًا الْمُسْلِمِينَ، [الأنعام: ١٦٢].

نسال الله لجميع الحجيج حجًا مبرورًا وننبًا مغفورًا، وسعيًا مشكورًا، والحمد لله رب العالمين.



اللجنة الدائمة والشيخ / عبدالعزيز بن باز - رحمه الله -

#### سا: أبن منقات المكي للعمرة

ج ١: منقات العمرة لمن بمكة الحل ؛ لأن عائشة رضى الله عنها لما الحت على النبي 👺 أن تعتمر عمرة

مفردة بعد أن حجت معه قارنة أمر أخاها عبد الرحمن أن يذهب معها إلى التنعيم لتحرم منه بالعمرة ، وهو أقرب ما يكون من الحل إلى مكة ، وكان ليلاً ، ولو كان الإحرام بالعمرة من مكة أو من أي مكان من الحرم جائزاً لما شق النبي 🛎 على نفسه وعلى عائشة وأخيها بأمره أخاها أن يذهب معها إلى التنعيم لتحرم منه بالعمرة ، وقد كان ذلك ليلاً وهم على سفر ويحوجه ذلك إلى انتظارهما ، ولأذن لها أن تحرم من منزلها معه ببطحاء مكة عملاً بسماحة الشريعة ويسرها ، ولأنه ما خير بين أمرين إلا اختار السرهما ما لم

والرفاعة ومساوري كالكافية المستوان

، والفرق بينهما: أن الحنب وقته بسير وفي إمكانه



يكن إثماً ، فإذا كان إثماً كان آبعد الناس منه ، وحيث لم ياذن لها في الإحرام بالعمرة من بطحاء مكة دل ذلك على أن الحرم ليس ميقاتاً للأحرام بالعمرة ، وكان هذا مخصصاً لحديث (وقت رسول الله 🥸 لأهل المدينة ذا الحليفة ، ولاهل الشيام الجحفة ، ولاهل نجد قرناً ، ولاهل اليمن يلملم ، هن لهن ولمن أتى عليهن من غير أهلهن ممن يريد

اللحج والعمرة ومن كان دون ذلك فمهله من أهله حتى أهل مكة من مكة). (اللجنة الدائمة للإفتاء : ١٢٦١في ٢٠ / ٣/ ٥٦).

#### و قراءة كتب الأدعية للحائض مومعرفة و

س٢: هل يجوز للحائض قراءة كتب الادعية التي تحتوي على آيات قرانية بوم عرفة

أن يغتسل في الحال من حين يفرغ من إتبانه أهله، فمدته لا تطول والأمر في يده متى شاء اغتسل وإن الاحرج أن تقرأ الحائض والنفساء الأدعية عجز عن الماء تيمم وصلى وقرأ ، أما الحائض المكتوبة في مناسك الحج ، ولا بأس أن تقرأ القرأن والنفساء فليس الأمر بيدهما وإنما هو بيد على الصحيح أيضاً ؛ لأنه لم يرد نص صحيح الله عز وجل ، فمتى طهرت من حيضها صريح يمنع الحائض والنفساء من قراءة أو نفاسها اغتسلت ، والحيض القرآن ، إنما ورد في الجنب خاصة بأن لا يحتاج إلى أيام ، والنفاس كذلك ، يقرأ القرآن وهو جنب ؛ لحديث على رضى ولهذا أبيح لهما قراءة القرآن لئلا الله عنه وأرضاه ، أما الحائض والنفساء تنسيانه ولئلا بفوتهما فضل القراءة فورد فيهما حديث ابن عمر: لا تقرأ وتعلم الأحكام الشرعية من كتاب الله الحائض ولا الجنب شبيئاً من القرآن ، فمن باب أولى أن تقرأ الكتب التي ولكنه ضعيف ؛ لأن الحديث من رواية فيها الأدعية المخلوطة من الأحاديث إسماعيل بن عياش عن الحجازيين وهو والأيات إلى غير ذلك هذا هو ضعيف في روايته عنهم ، ولكنها تقرأ الصواب وهو أصح قولي العلماء عن ظهر قلب بدون مس المصحف، أما رحمهم الله في ذلك. (سماحة الشيخ الجنب فلا يجوز له أن يقرأ القرآن لا عن عبدالعزيز بن باز) ظهر قلب ولا من المصحف حتى بغتسل

#### س٣: هل بجوز للمراة النفساء ان تصوم وتصلي وتحج قبل أربعين بوماً إذا طهرت ؟

ج٣: نعم يجوز لها أن تصوم وتصلي وتحج وتعتمر ويحل لزوجها وطؤها في الأربعين إذا طهرت،

فإن عاد عليها الدم في الأربعين فالصحيح أنه تعتبره في مدة الأربعين ولكن صومها الماضي في حال الطهارة وصلاتها وحجها كله صحيح لا بعاد شيء من ذلك ما دام وقع في الطهارة. (سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز)

وو ظهر النفساء قبلبلوغ الأريعان يوما عد

فلو طهرت لعشرين يومأ اغتسلت وصلت وصامت وحلت لزوجها ، وما يروى عن عثمان بن أبي العاص أنه كره ذلك فهو محمول على كراهة التنزيه ، وهو اجتهاد منه رحمه الله ورضى عنه ولا دليل عليه ، والصواب: انه لا حرج في ذلك إذا طبهرت قبل (الأربعين يوماً ، قإن طهرها صحيح ،

س٤: المراة النفساء إذا بدأ نفاسها يوم التروية وأكملت أركان الحج عدا الطواف والسعى ، إلا أنها لاحظت أنها طهرت مبدئياً بعد عشرة أيام فهل تتطهر وتغتسل وتؤدي الركن الباقي الذي هو طواف الحج؟ جُِّ: نعم إذا نقست في اليوم الثامن مثلاً فلها أن تحج وتقف مع الناس في عرفات ومزدلفة ، ولها أن تعمل ما يعمل الناس من رمي الجمار والتقصير ونحر الهدي وغير ذلك ، وببقى عليها الطواف والسعى تؤجلهما حتى تطهر ، فإذا طهرت بعد عشرة أيام أو أكثر أو أقل اغتسلت وصلت وصامت وطافت وسعت ، وليس لأقل النفاس حد محدود فقد تطهر في عشرة أيام أو أقل من ذلك أو أكثر لكن نهايته أربعون ، فإذا اتمت الأربعين ولم ينقطع الدم فإنها تعتبر نفسها في حكم الطاهرات تغيِّسل وتصلي وتصوم ، وتعتبر الدم الذي بقي معها - على الصحيح - دم فساد تصلي معه وتصوم وتحل لزوجها ، لكنها تجتهد في التحفظ منه بقطن ونحوه وتتوضا لوقت كل صلاق ولا بأس أن تجمع بين الظهر والعصر والمغرب والعشاء كما أوصى النبي 😸 حمنة بذلك. (سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز).

## وو سقوطشعرمن رأس الحرمة وو

سه: ماذا تفعل المرأة المحرمة إذا سقط من رأسها شعرة رغما عنها

> جه: إذا سقط من رأس المحرم ذكراً كان أو أنثى - شعرات عند مسحه في الوضوء أو عند غسله لم يضره ذلك ، وهكذا لو سقط من لحية الرجل أو من شاربه أو من أظافره شيء لا يضره إذا لم يتعمد ذلك ، إنما المحظور أن يتعمد قطع شيء من شعره واظافره وهو محرم وهكذا المرأة لاتتعمد قطع شيىء ، أما ما يسقط من غير تعمد فهذه شعرات ميته تسقط عند الحركة فلا يضر سقوطها. (سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز)

#### وه التداوي لتأخير الحيض من أجل المناسك وه

س: هل بياح للمرأة أن تأخذ دواء تؤجل به الدورة الشهرية حتى تؤدى قريضة الحج ، وهل لها مخرج أخر ؟

جآ: لا حرج أن تأخذ المرأة دواءُ لتمنع الدورة الشبهرية أيام رمضان حتى تصوم مع الناس ، وفي أيام الحج حتى تطوف مع الناس ، ولا تتعطل عن أعمال الحج وإن وجد غير الحبوب شيء يمنع من الدورة فلا بأس إذا لم يكن فيه محذور شرعاً أو

(سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز)



س٧٠ على يجوز الحج عن المتوفى والحي ٩ لأن صديقاً لي توفى ابوه فاراد أن يحج عنه فهل يجوز ذلك ولمن يكون الأجر، وكذلك عن آمه التي لا تستطيع أن تركب لا في السيارة ولا في الطائرة وليست بمريضة ، فهل يجوز له أن يحج عن أبيه وأمه وعن نفسه في سنة واحدة أم يحج عن كل منهم حجة ٩ أم لا يجوز له ذلك أعنى أن يحج عنهم ٩

ج٧٠ يجوز الحج عن الميت وعن الحي الذي لا يستطيع الحج ، ولا يجوز للشخص أن يحج مرة واحدة ويجعلها لشخصين ، فالحج لا يجزئ إلا عن واحد وكذا العمرة ، لكن لو حج عن شخص واعتمر عن آخر في سنة واحدة أحزأه. (اللجنة الدائمة الإفتاء: ٢٥٥٨: في ١-١-١-١٣٩٩هـ).

٥٥ النيار

س٨: نفيد فضيلتكم أن شقيقًا لزوجتي يبلغ من العمر ٨٠ عاماً وهو مصاب بمرض الشلل في جنبه الأيمن منذ صغره ، فهو لا يستطيع المشي مع الأصحاء وهو فقير، ويريد أداء فريضة الحج علماً أنه لا يستطيع أن يركب السيارة ، فهل يجوز له أن يدفع أجراً لمن يحج

The Same

ج٨: إذا كان الواقع كما ذكرت من مرض شقيق زوجتك وتوفر لديه مبلغ من المال، ومما ياخذه من الصدقات أو المعونات الأخرى ما يكفي أن ينيب من يحج عنه ويعتمر: ؛ لأنه وإن عجز عن ذلك مباشرة حج الفريضة والعمرة بنفسه فهو مستطيع ذلك بنيابة غيره عنه بماله. (اللجنة الدائمة للإفتاء: ٢٥٦٤ في ٢١-٨-١٣٩٩هـ).

#### ووالحج بمال الغير وو

سه: ما حكم الدين فيمن حج بغير ماله ؟

ج٩: إذا حج الشخص بمال من غيره صدقة من نلك الغير عليه فلا شيء في حجه ، اما إذا كان المال حراماً فحجه صحيح وعليه التوبة من ذلك. (اللجنة الدائمة للإفتاء: ٣١٩٨ في ١-٩-١٤٠٠هـ).

#### ومعظورات الإحرام وو

س١٠٠ هل يجوز للمراة أن تلبس البرقع وهي محرمة ؟ فقد لبسه أهلي فلما رجعوا من الحج قبل لهم إن حجكم غير مقبول لأنكم لبستم البرقع. وهل يصح للمرأة أن تتطيب وهي محرمة ؟ وهل يصبح لها أن تمسك برجل غير محرم لها ولكن هو برفقتهم بالحج بسبب الزحام وخوفاً عليها من الضياع ؟ وهل يصح لها ألاحرام بالذهب ؟

ج ١٠٠١ - لبس البرقع لا يجوز للمرأة في الإحرام لقوله : ولا تنتقب المرأة ولا تلبس القفازين (رواه البخاري).

ولا شيء على من تبرة عت في الإحرام جاهلة للحكم، وحجتها صحيحة.

ب- لا يجوز للمحرم التطيب بعد الإحرام سواء كان رجلاً أو امرأة ؛ لقوله عليه الصلاة والسلام:) ولا تلبسوا شيئاً من الثياب مسه

الرَّعَفَرانَ أَو الورس (وقول عائشة رضي الله عنها: (طيب رسول الله ﷺ لإحرامه قبل أن يحرم ولحله قبل أن يطوف بالبيت) متفق عليهما ، ولقوله ﷺ في الرجل الذي مات وهو محرم: (لا تمسوه طيباً)

متفق على صحته.

ج- يجوز للمراة إذا اضطرت في زحام الحج أو غيره أن تتمسك بثوب رجل غير محرم لها أو بشقه أو نحو ذلك للاستعانة به للتخلص من الزحام. روإن لم تضطر إلى ذلك فليس لها مخالطة الاجنبي ولا الإمساك به].

هـ)- يجوز للمراة أن تحرم وبيدها إسورة نهب أو خواتم ونحو ذلك ، ويشرع لها ستر ذلك عن الرجال غير المحارم خشية الفتنة بها. (اللحنة الدائمة للافتاء:

### ترالي وجه في الحج وو

س ١١: اعتمر رجل ومعه زوجته وأحرمت الزوجة بأن كشفت الحجاب عن وجهها ، وعندما دخل الحرم رفض جندي داخل الحرم إلا ان تغطى وجهها فغطته فهل عليها في ذلك شيء؟ وهل تعيد العمرة ؟ وما حكم الإسلام في كشف الوجه في الإحرام للمراة ؟

ج! 1: تَصْفَ المراة وجهها وهي في نسك الحج أو العمرة ، إلا إذا مر بها أجانب أو كانت في جمع فيه اجانب وخشيت أن يروا وجهها فعليها أن تسدل خمارها على وجهها حتى لا يراه أحد منهم! لقول عائشة رضي الله عنها:) كان الركبان يمرون بنا ونحن محرمات مع رسول الله ﷺ فإذا حاذوا بنا سدلت إحداثا جلبابها من راسها على وجهها فإذا جاورُونا كشفناه (رواه ابو داود). وقد يكون الجندي امرها بستر وجهها عند دخول الحرم من أجل من فيه من الرجال الأجانب عنها. (اللجنة الدائمة للإفتاء: ٣١١٦ في ٣١٠-٧-١٤٠٠هـ).

ود وجوب

الحسج

والعمرة

س١٢: من أهل بالحج مفرداً هل حجه تام؟ وهل عليه عمرة؟

ج١١٪ نعم حجه تام إذا أتى بما شرع له فيه ، من فرائضه وواجباته وسننه واجتنب ما نهاه الله عنه من الرفث والفسوق والجدال في الحج ، وليس عليه عمرة إذا كان قد اعتمر عمرة الإسلام قبل ذلك وإلا وجب عليه أن يعتمر عمرة الإسلام. (اللجنة الدائمة للإفتاء: ٢٨٩٦ في 11-7-1316-).

#### و الحج بمال مقترض وو

س١٣: أرجو من فضيلتكم التكرم بإجابتي عن مشروعية الاقتراض من البنك العقاري، هل يجوز أن أحج وأنا مقترض منه ؟ وهل يجب على زكاة فيما لو بقى شيء زائد من القرض عندي ؟

ج١٣: من توفرت فيه الشروط التي وضعتها الدولة للاقتراض من البنك فإنه يجوز له أن يقترض، والاقتراض من البنك لا يمنع الحج ، وما زاد من القرض فإن الزكاة واجبة فيه إذا بلغ نصاباً وحال عليه الحول. وصلى الله على نبينا محمد وأله وصحبه وسلم. (اللجنة الدائمة للإفتاء: ١٩٤١ في ٢٤-٥-١٣٩٨هـ).

#### ١٥٥ است مول من نسك إلى أخسر ٥٥

ساءًا: حِنْتُ مع حماعة للحج وأحرمت مفرداً وجماعتي يريدون السغر إلى المدينة ، فهل لي أن أنهب إلى المسنة وأرجع لمكة لأداء العمرة بعد ابام قليلة ؟

> جَالَة إذا حج مع جماعة وقد أحرم بالحج مفرداً ثم سافر معهم للزيارة فإن المشروع له أن يجعل إحرامه عمرة ويطوف لها ويسعى ويقصر ، ثم يحرم بالحج فى وقته ويكون بذلك متمتعا وعليه هدى التمتع كما أمر النبي الدين ليس المحاية الذين ليس

معهم هدى. (سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز)

#### 🐽 الموالا قوالمتابعة بين أشواط السعى 🚥

س١٥: جماعة سعوا بين الصفا والمروة فاتوا خمسة اشواط ثم خرجوا من المسعى ولم ذكروا الشوطين الباقيين إلا بعد أن تحولوا إلى رحالهم قما الحكم؟

ج١٠: هؤلاء الذين سعوا خمسة اشتواط ثم ذهبوا إلى رحالتهم ولم بتذكروا الشوطين الأخرين عليهم الرجوع حتى بكملوا الشوطين ولا حرج ، وهذا هو الصواب؛ لأن الموالاة بين أشواط السعى لا تشترط على الراجح، وإن أعادوه من أوله فلا بأس ، لكن الصواب ان يكفيهم ان ياتوا بالشوطين ويكملوا ، هذا هو الأرجح من قولي العلماء في ذلك. (سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز).



#### وه من هدي رسول الله 😂 وه

#### وه في نزول وباءيعم البلاد وه

عن عائشة رضي الله عنها قالت: سالت رسول الله عنها قالت: سالت رسول الله عنها فالت عنها عنها عدابًا يبعثه الله على من يشاء وإن الله جعله رحمة للمؤمنين فليس من أحد يقع الطاعون فيمكث في بلده صابرًا محتسبًا يعلم أنه لا يصيبه إلا ما كتب الله له، إلا كان له مثل أجر شهيد». (اخرجه البخاري).

مكمومواعظ من عمر رضى الله عنه قال: البر عمر رضى الله عنه قال: البر سيء هين: وجه طليق ولسان لين.
عن علي رضي الله عنه قال: أشد لاعمال ثلاثة: إعطاء الحق من نفسك، يثور الله على كل حال، ومواساة الاخ في للال الى تقرضه من مالك). (كنز العمال).

#### ن من فضائل الصحابة ن

#### 

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، عن النبي القال: "يأتي على الناس زمان، فيغزو فئام من الناس، فيقولون: فيكم من صاحب رسول الله في فيقولون: نعم، فيفتح لهم، ثم يأتي على الناس زمان، فيغزو فئام من الناس، فيقال: هل فيكم من صاحب أصحاب رسول الله فيغزو فئام من الناس، فيقال: هل فيكم من صاحب من فيغزو فئام من الناس، فيقال: هل فيكم من صاحب من صاحب صاحب اصحاب رسول الله الله في فيقولون: نعم، فيفتح لهم، (صحيح البخاري).

#### ولا من جوامع دعاله الله عند ولا

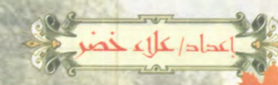
عن عبد الرحمن بن خنبش رضي الله عنه أن النبي ﴿ قَالَ: «أَتَانِي جَبِرِيلِ فَقَالَ: يا محمد قَلَ قَالَ: «أَتَانِي جَبِرِيلِ فَقَالَ: يا محمد قل قلت وما اقول ؟ قال: قل: أعوذ بكلمات الله التامات التي لا يجاوزهن بر ولا فاجر من شر ما خلق ونرا وبرأ ومن شر ما ينزل من السنماء ومن شر ما يعرج فيها ومن شر ما نزرا في الارض وبرأ ومن شر ما يخرج منها ومن شر فتن الليل والنهار ومن شر كل طارق يطرق إلا طارقا يطرق بخير يا رحمن. (مسند أحمد وصححه الالباني).

#### ون من نور كتاب الله ون ون آداب قرآنية ون

قال الله تعالى على لسان لقمان (يا بني أقم الصلاة وأمر بالمعروف وأنه عن المنتخر واصدر على ما أصابك إن ذلك من عرم الأمور (١٧) ولا تمش في الأرض مرحا إن الله لا يحب كل منتبك واغضض من صوتك إن الكر الأصوات لصوت الحمير) الكر الأصوات لصوت الحمير)

# ون من أثار المعاصي ون من أثار المعاصي ون انتشار الأوبئة والأمراض ون

قال ابن القيم رحمه الله؛ ومن أثار الننوب والمعاصي إنها تحدث في المياه الأرض أنواعًا من القساد في المياه والهواء والزرع والثمار والمساكن، قال تعالى: (ظَهَرُ الْفُسَادُ في الْبَرُ وَالْبَحْرِ مِنْ الْمُسَادُ في الْبَرُ وَالْبَحْرِ الْمُسَادُ في الْبَرُ وَالْبَحْرِ الْمُسَادُ في الْبَرُ وَالْبَحْرِ بِمَا صَبِتُ أَيْدِي النّاسِ لينيقهم بغض الدي عملوا لعلهم مرّب لينيقهم بغض المحتوا الله لهم عقوبة كما قال بعض السلف كل ما أحدثتم ننبا قصد الله لهم عقوبة كما أحدث الله لكم من سلطانه عقوبة والظاهر والله أعلم إن الفساد المراد به والظاهر والله أعلم إن الفساد المراد به الننوب وموجباتها، ويدل عليه قوله تعالى: (لينيقهم بعض الدي عملوا) الحالى: (الحواد الكافي).



#### 🙃 من أقول السلف في صفات الرحمن 🙃

قُللِ ابن القيم: قال الأثرم في كتاب السنة: قال أبو بكر: سمّعت الفضيل بن عياض يقول: ليس لنا أن نتوهم في الله كيف وكيف لأن الله وصف نفسه فأبلغ فقال: (قُلُّ هُو اللهُ أحدُ (١) اللهُ الصّمَّدُ (٢) لَمْ يَلدُ وَلَمْ يُولدُ (٣) وَلَمْ يَكنُ لَهُ كُفُوا أَحَدُ) [الإخلاص: ١ - ٤]، فلا صفة أبلغ مما وصف الله به نفسه، وكذا النزول والضحك والمباهات والاطلاع، كما شاء أن ينزل وكما شاء أن يباهي، وكما شاء أن يطلع، وكما شاء أن ينوهم كيف وكيف. [اجتماع الجيوش ابن القيم].

#### وه من حكمة الشعر وه

قال الشاعر في الحياء:

لا تكثرنُ الالتفاتُ في الطرقُ

فإنه من ضعف راي وخرقً

واجتنب السخف وكن رزينا

فالسخفُ لا ينتجُ إلا الهوانا

إذا لقبت الناس بالبذاء

فلا تلومنهم على الجفاء

#### وهمن طرف العلماء وو

جاء رجل إلى أبي حنيفة فقال له إني نزعت ثيابي ودخلت النهر أغتسل فإلى القبلة أتوجه أم إلى غيرها، فقال له: الأفضل أن يكون وجهك إلى جهة ثيابك لئلا تسرق

# من فقد اللغة العربية وأسرارها من فصل في الكان والمراد به من فيه من

العرب تفعل ذلك، قال الله تعالى: (وَاسْأَلُ الْقَرْيَةَ الَّتِي كُنَّا فِيهَا)، أي أهلها، وكما قال جلُّ جلاَّله: (وَالَّى مَنْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْدًا) أي أهل منين، وكما قال حُمِيدُ بن ثُور:

يُعَضُّ عليها الشَيخُ إِبهامَ كَفَه وتُجزى بها آحياؤكم والمقابرُ

أي أهل المقابر. والعرب تقول: أكلتُ قدراً طيبة. أي إكلت ما فيها. وكذلك

قول الخاصة: شربت كاساً.
(قلت: هذا ليس من المجاز بل هذا أبلغ رد علي من لم يفهم لغة العرب وقال بالمجاز في اللغة والقران وأبطل صفات الرحمن عز وجل) [فقه اللغة للثعالبي].

#### ٥٠ من دلائل النبوة ١٠٠

قيل لعمر بن الخطاب رضي الله عنه: حدثنا عن شأن ساعة العسرة ، فقال عمر: خرجنا إلى تبوك في قيظ شديد فنزلنا منزلا أصابنا فيه عطش، حتى ظننا أن رقابنا ستنقطع حتى أن الرجل لينحر بعيره (أي إبله )، فيعصر فرثه (أي غائط الإبل) فيشريه ويجعل ما يقي على كيده فقال أبو بكر الصديق: يا رسول الله، إن الله قد عوبك في الدعاء خيرا فادع، فقال: أتحب ذلك ، قال: تعم. قرفع يديه إلى السماء فلم يرجعهما حتى قالت السماء (أي امطرت) فاظلت، تم سكيت فملاوا ما معهم ثم نهينا ننظر فلم نجدها جازت العسكر.

(أبو نعيم، وصححه الإلباني في صحيح السيرة). ا

#### ت آخاديث باطلة لها تأثيرسيء على الأمة 👊 🌉

#### ده يس قلب القرآن 🐽

[إن لكل شيء قلباً وإن قلب القرآن (يس) من قراها فكانما قرأ القرآن عشر مرات] . موضوع (أخرجه الترمذي ٤٦/٤، والدارمي ٤٥٦/٢ وقال الترمذي هذا حديث حسن غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه وهارون أبو محمد مجهول.

النوحيد ذو القعدة ١٤٣٠هـ

Upload by: altawhedmag.com



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

من مباحث الأمر الهامة دلالته على المرة أو التكرار، بمعنى أن المكلِّف تبرأ ذمته إذا فعل ما أمر به مرة واحدة، أم لا بد من التكرار، أي يفعل المأمور به كلما قدر عليه.

ولا شك أن صيغة الأمر تقتضي فعل المامور به مرة واحدة قطعًا، ولا خلاف في ذلك، وإنما الخلاف

فيما زاد على المرة وهو التكرار.

وقد رايت كثيراً ممن بحث في هذه المسالة، لم يتطرق إلى القرائن السياقية ويورها المؤثر في دلالة

الأمر على المرة أو التكرار أو أشار إليها إشارة عابرة.

#### اولا: اقسام الأمر:

ينقسم الأمر من حيث دلالته على المرة أو التكرار إلى قسمين: القسم الأول: الأمر المقيد، والقسم الثاني: الأمر المطلق.

١- الأمر المقيد: وهذا الأمر مقيد بقرينة سياقية تبين مقتضاه، كالتالي:

□□ أ- أمر مقيد (معلق) بعلة: وهذا النوع من الأمر قد وقع الإجماع على وجوب اتباع العلة، وإثبات الحكم بثبوتها، فإذا تكررت العلة تكرر الأمر، وقد نقل هذا الإجماع الشوكاني، فقال:.. فإن كان (الأمر) معلقًا على علة فقد وقع الإجماع على وجوب اتباع العلة وإثبات الحكم بثبوتها فإذا تكررت تكرر. (إرشاد الفحول ١ /٢١٠).

وكذلك نقل الاتفاق الزركشيي الشافعي في البحر المحيط (٣/ ١٨٠).

ومثل هذا الأمر ؛ قوله تعالى: (الرَّانية وَالرَّانِي فَاجْلِدُوا كُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِئَّةً جَلْدَةً) [النور: ٢]، فكلما تكررت العلة وهي الزنا، تكرر الحكم وهو الجلد.

□□ ب- أمر مقيد بشرط: اختلفوا في الأمر المعلق على شرط، هل بفيد التكرار بتكرر

الشرط؟

ومثاله قوله 🝜: أإذا دخل أحدكم المسجد فلا يجلس حتى يصلى ركعتين". متفق عليه.

فالأمر يصلاة الركعتين معلق على شرط دخول المسجد، فإذا خرج ثم دخل، فهل يؤمر بتكرار الصلاة؟ فمن قال أن الأمر المطلق يقتضي التكرار، فلا شك أنه يقول كذلك في الأمر المعلق على شرط من ياب أولى.

وأما الذين قالوا إن الأمر المطلق لا يقتضى التكرار فقد قال أكثرهم كذلك في الأمر المعلق على شيرط، واستدلوا من أن الأمر ليس فيه تعرض لعدد مرات الفعل، فلا يدل على تكرار ولا غيره، وأن ثبوت الفعل مرة واحدة إنما هو لضرورة إدخاله في الوجود.

وقال بعضهم: إن الأمر المعلق على شرط يقتضي التكرار بخلاف الأمر المطلق، واستدلوا بأن تعليق الأمر على الشرط كتعليقه على العلة، والتعليق على العلة بوجب التكرار.

والراجح - والله أعلم - أن الأمر المعلق على شرط يتكرر بتكرر الشرط، لأن تعليق الفعل على شرط دليل على كون هذا الشيرط علة للفعل، وإذا

# عُهم النص العاشرة

تكررت العلة تكرر الحكم المعلق عليها. [اصول الفقه الذي لا يسع الفقيه جهله. د. عياض بن نامي السلمي ١ /١٦٣- ١٦٦].

قُلْتُ: واستخدام قرائن السياق قد يرفع الخلاف في الأمر المشروط، وهل هو للمرة أم للتكرار، فعلى سبيل المثال إذا قال الرجل لزوجته: كلما دخلت الدار فأنت طالق، فلا شك أنها تطلق بكل دخلة للدار، بقرينة: كلما .

بينما لو قال لها: إذا دخلت الدار فأنت طالق، فهنا يُحمل على الطلاق مرة واحدة بقرينة إذا ، ففارق بين كلما و إذا ، فالأولى تقتضى التكرار، والأخرى لا تقتضيه.

والسياق المنفصل أيضًا يرفع الخلاف، ففي المثال الذي معنا من حديث النبي 🏂: أذا دخل أحدكم المسجد فلا يجلس حتى يصلى ركعتين .

ف إذا على ظاهرها لا تقتضي التكرار ولا تمنعه، لكنُّ سنة النبي على بيُّنت لنا أن الحديث هنا على التكرار، وليس للمرة الواحدة.

فالثابت أن الصحابة ما كانوا يجلسون في المسجد حتى يصلوا ركعتي تحية المسجد، والنبي على كان يامر بها الصحابة، حتى في أثناء خطبة الجمعة، مع وجوب الإنصات إليها، ففي الحديث عن جابر بن عبد الله رضى الله عنهما قال: بينا النبي على يخطب يوم الجمعة إذ جاء رجل فقال له النبي على: أصليت يا فلان؟ قال: لا، قال: قم فاركع. [صحيح مسلم].

وفي رواية البخاري عمِّم النبي ﷺ الحكم، فقال: إذا جاء أحدكم والإمام يخطب أو قد خرج فليصلُّ ركعتين. (صحيح البخاري من رواية جابر ايضاً).

فالمقصود أن قرائن السياق بأنواعها المتعددة ترفع الخلاف كثيرًا في هذه المسالة. ومما ينبني على هذه القاعدة:

اذا سمع الأذان أكثر من مرة، فهل يستحب له تكرار القول كما يقول المؤذن عملاً بقوله ﷺ: "إذا سمعتم النداء فقولوا مثل ما يقول المؤذن"٤. [متفق عليه].

٢- إذا كُرر السلام، فهل يلزم تكرار رده، عمالاً بقوله تعالى: (وَإِذَا حُينِتُمْ بَتَحِيَّة فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِـنْـ هَـا أَوْ رُدُّوهَا إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلَى كُلُّ شَيْء حَسِيبًا)؟ [النساء: ٨٨].

٣- إذا تكرر ذكر رسول الله ﷺ، فهل يكرر
 الصلاة عليه، عملاً بالأحاديث الواردة في ذلك؟

الى غير ذلك من المسائل، وهذه المسائل اختلف الفقهاء فيها، فذهب بعضهم إلى وجوب التكرار إذا تكرر الشرط، وذهب بعضهم إلى عدم التكرار، إما لأجل أنه لا يرى أن الأمر المعلق على شرط يقتضي التكرار بتكرر الشرط، وإما لأنه يرى التداخل مع قرب الزمن، ولهذا قال بعضهم في الصلاة على رسول الله ق، تُكرر إذا اختلف المجلس، وقال بعضهم: تكرر مع طول الفاصل.

قلت: لو سلطنا قرائن السياق المتصلة والمنفصلة على المسائل المذكورة وغيرها، سيتبين لنا الوجه الراجح في المسالة، كما فعلنا مع مثال تحية المسجد.

□□ جـ- أمر مقيد بصفة: وهذا الأمر يختلف بحسب الصفة التي بالنص، فهناك صفة تقتضي التكرار كما تحققت، كمثل قوله تعالى: (وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا جَزَاءُ بِمَا كَسَبًا نَكَالًا مِنَ اللَّهِ وَاللّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ) [المائدة: ٣٨].

فكلما حصلت السرقة وجب القطع، ما لم يكن تكرار السرقة قبل القطع، وهذه تلحق بالعلة الثابتة التي يجب فيها التكرار كلما

وجدت هذه العلة.

- بينما في قوله تعالى: (وَلِلّه عَلَى النّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهُ سَبِيلاً) [ال عمران: ٩٧]. فظاهر الآية وجوب تكرار الحج بتكرار صفة الاستطاعة، لكن وردت قرينة سياقية في حديث النبي ، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: خطبنا رسول الله قفال: أيها الناس قد فرض الله عليكم الحج فحجوا أفقال رجل (في رواية البخاري هو الأقرع بن حابس): أكلُ عام رسول الله ، فسكت حتى قالها ثلاتًا، فقال رسول الله ، الموقال عنه الموجبت ولما الستطعتم... الحديث (رواه مسلم).

فأجاب النبي ﷺ بما يدل على أنه في العمر مرة واحدة، فيحمل الأمر في الآية على الواحدة لهذا الدليل من السنة.

ثانيًا: الأمر المطلق: وهو الأمر الذي لم يقيد بقيد (شرط أو صفة أو علة أو غير ذلك)، وهذا الأمر فيه خلاف بين أهل العلم، هل يقتضي التكرار أم لا ؟ على أربعة أراء.

الرأي الأول: من قال يقتضي التكرار، وهذا حكاه الغزالي عن أبي حنيفة، الكن المشهور عند الحنفية خلافه، فقد نص عبد العزيز البخاري في كثيف الأسرار على أنه لا يقتضي التكرار]، وابن القصار عن مالك، وهو رواية عن أحمد اختارها نكثر أصحابه (شرح الورقات للفوزان السراد).

- وقال ابن القطان: قا<mark>ل</mark> أصحابنا: وهو أشعه بمذهب الشافعي، [البحر المعيط ٣ / ١٨٢].

- وهذا منا اختاره ابن القيم في جلاء الأفهام. واستدل لذلك بأن عامة أوامر الشرع على التكرار، مثل قوله تعالى: (آمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُوله) [النساء: ١٣٦].

وقولَه تعالى: (الْخُلُوا في السلَّمْ كَافَةً) [البقرة: ٢٠٨]. (وأَطيعُوا اللَّهُ وأَطيعُوا الرُّسُولَ) [التغابن: ١١٢]. (وأَقَيِمُوا الصَّلاَةَ وأَتُوا الرُّكَاةَ) [المرمل: ٢٠].

ثم قال: وذلك في القرآن أكثر من أن يحصر، وإذا كانت أو امر الله ورسوله على التكرار حيث وردت إلا في النادر، علم أن هذا عرف خطاب الله ورسوله للأمة، وإن لم يكن في لفظه المجرد ما يؤذن بتكرار ولا قول، فلا ريب أنه في عرف

خطاب الشارع للتكرار فلا يحمل كلامه إلا على عُرْفه، والمالوف في خطابه، وإن لم يكن هذا مفهومًا من أصل الوضع في اللغة. [معالم أصول الفقه للجيزاني ١/ ٤٠٨].

وليس معنى أن الأصر على التكرار أنه يكون على وجه يصعب الإتيان به، بمعنى أن المكلف مأمور بتكرار ما أمر به على وجه لا يستحيل عقلاً ولا شرعًا، فأما التكرار المؤدي إلى منعه من الاشتغال بما تقوم به حياته، أو إلى الجمع بين الضدين فهو ممنوع عقلاً، وأما التكرار المؤدي إلى إسقاط أو أمر الله الأخرى وترك امتثالها فهو ممتنع شرعًا.

فهذان النوعان من التكرار غير داخلين في محل النزاع، إذ لا يقول أحد بوجوب تكرار الفعل المأمور به في جميع الأوقات، لأنه ممتنع عقلاً وشيرعًا. [أصول الفقه الذي لا يسع الفقيه جهله. د. عياض السلمي ١ / ١٦٢].

الرأي الثاني: من قال لا يقتضي التكرار، بل هو للمرة فقط:

وأما الزيادة على المرة فلا دليل عليها، ولفظ الأمر لم يتعرض لها، ولدلالة اللغة على ذلك، فلو قال السيد لعبده: اشتر متاعًا، لم يلزمه ذلك إلا مرة واحدة. [معالم أصول الفقه للجيزاني ١ / ٤٠٨].

والقول بأن الأمر المطلق لا يفيد التكرار، هو قول أكثر الفقهاء والمتكلمين، ورواية عن أحمد اختارها أبو الخطاب، وابن قدامة.

#### ووجه هذا القول ما يلي:

١- أن صيغة الأمر لا تعرض فيها لعدد مرات الفعل، وإنما أوجبت المرة الواحدة ضرورة دخول الفعل في الوجود، إذ لا يمكن وجوده إلا بفعله مرة واحدة.

٢- قياس الأمر المطلق على اليمين والنذر والوكالة والخبر، فلو حلف أن يصوم ونذر أن يصوم، برر بصيام يوم واحد، ولو قال لوكيله: طلق زوجتي، لم يكن له أكثر من طلقة واحدة، ولو أخبر عن صيامه، فقال: صمت، صدق بصيام يوم واحد.

٣ قياس استيعاب الأزمنة على استيعاب
 الأمكنة، فكما لا يجب أن يفعل في كل مكان، لا

يجب أن يفعل في كل زمان.

٤- أن القول بأن الأمر يقتضى التكرار يؤدي حتما إلى تعارض الأوامر بحيث يبطل بعضها بعضاً وهو ممنوع شرعًا...ا

- وأجابوا عن أدلة من قالوا أن الأصر مقتضى التكرار، بما خلاصته ما يلي:

أ- قولهم: لو لم يجب التكرار لكفي المرء أن يؤمن ساعة ...

- يجاب بأن الإيمان يضاد الكفر، فإذا تخلى عن الإيمان لحظة وقع في الكفر، والكفر منهي عنه على الدوام، ولا يُسَوِّي بِينِ الأمر بالإيمان والتقوى؛ والأمر بالفعل.

ب- قياس الأمر على النهي، وهو قياس في اللغة لا يصح (لأنهم قالوا: الأمر كالنهي، والنهى يجب فيه ترك المنهى عنه في جميع الأوقات، فكذلك الأمر)، ثم إن الأمر ضد النهي فكيف يقاس الشيء على ضده.

ج- التسوية بين الاعتقاد والعزم والفعل لا يصح (لقولهم: كما أنه ينبغي الاستدامة في جانب العقيدة والعزم، كذلك في الأمر)، لأن الفعل يحول بينه وبين أفعال أخرى مأمور بها، أو يحتاج إليها بمقتضى العادة والطبيعة، وأما الاعتقاد فلا يصرفه عن فعل مأمور به..

ومن وجه آخر فإن الأفعال القلبية كالاعتقاد والعزم، استمرارها يتحقق بعدم وجود ما يضادها بخلاف أفعال الجوارح فلا تتحقق بانتفاء الضد. (اصول الفقه الذي لا يسع الفقيه جهله. د. عياض السلمي ١ / ١٦٣– ١٦٤).

الرأى الثالث: التوقف:

واختلف في تفسير معنى هذا التوقف، فقيل المراد منه: لا ندري أوضع للمرة أو للتكرار أو للمطلق. [إرشاد الفحول ١ / ٢٠٨].

وقالوا: هو محتمل لشيئين: أحدهما أن يكون مشتركًا بين التكرار والمرة فيتوقف إعماله في احدهما على قرينة.

والثاني: أنه لأحدهما، ولا نعرفه، فيتوقف لحهلنا بالواقع. (الإبهاج للسبكي ٢ / ٥٠).

الرأي الرابع: الأمر لمطلق الطلب: قال الشوكاني في إرشاد الفحول: ذهب جماعة من

المحققين إلى أن صيغة الأمر باعتبار الهيئة الخاصة موضوعة لمطلق الطلب من غير إشعار بالوحدة والكثرة، واختاره الحنفية والآمدي وابن الحاجب والجويني والبيضاوي، قال السبكي: وأراه رأي أكثر أصحابنا يعني الشيافعية (إرشاد الفحول ١ / ٢٠٧).

- وقال الصنعاني في 'إجابة السائل': '...إذا ورد الأمر مطلقًا عن قيد المرة والتكرير، فقيل لا يدل على مرة ولا تكرار بل يدل على مجرد الطلب من غير دلالة على شيء زائد، إلا أنه لا يتم الامتثال وإخراج المطلوب (الأمر) إلى حيز الوجود إلا بالمرة، فهي من لوازم الامتثال، لأنه يدل عليها الأمر بلفظه ووضعه وهذا هو ما اختاره الناظم (الكافل مؤلف بغية الأمل)، وعليه جماهير أئمة التحقيق من الفرق كلها، ولذا عزاه الناظم إلى الجمهور، والدليل على المختار أن الأوامر المطلقة الشرعية ترد تارة للتكرار كأوامر الصلاة وأخرى بالمرة كالحج، وهكذا الأوامر العرفية نحو قولك: ادخل الدار، فإنه يراد مرة واحدة، ونحو: احفظ الدابة، فإن غرضه دوام الحفظ (إجابة السائل شرح بغية الآمل للصنعاني ١/

- وقال الخطَّابي في قرة العين: 'ولا تقتضي' صيغة الأمر العارية عما يدل على التقييد بالتكرار أو بالمرة (التكرار على الصحيح) ولا المرة، لكن المرة ضرورية، لأن ما قصد من تحصيل المأمور به لا يتحقق إلا بها، والأصل براءة الذمة مما زاد عليها (إلا ما دل الدليل على قصد التكرار فيعمل به، كالأمر بالصلوات الخمس، وصوم رمضان (قرة العين شرح الورقات

قُلْتُ: رأينا اختلاف أهل العلم، وبعض أدلتهم وأقوالهم، في مسألة الأمر المطلق، وهو الأمر العاري عن القيد.

وأميل - والله أعلم - إلى ترجيح الرأي القائل بأن الأمر المطلق يكون لمطلق الطلب، بمعنى أنه لا يفيد التكرار ولا يمنعه، فيكون للمرة ويحتمل التكرار.

- وهنا تبرز أهمية قرائن السياق بمختلف

أنواعها - كما سبق وبيناها - في توجيه الأمر المطلق، وقلما نجد أمرًا في الشرع إلا وتحقّه القرائن، التي من خلالها نستطيع أن نتبين إن كان الأمر للمرة الواحدة أو للتكرار.

- ففي حديث الحج الذي ذكرناه، عندما سأل الأقرع بن حابس النبي على عن الحج، وهل هو في كل عام، فهم الأقرع وهو عربي ومن أهل اللسان، أن الأمر المطلق بالحج، يحتمل التكرار ويحتمل الواحدة فقط، فلو لم يكن الأمر المطلق يحتمل التكرار والمرة الواحدة لما حسن من الأقرع هذا السؤال.

ونحن نرى ذلك في حق العباد، فيأتي الأمر المطلق، نحمله تارة على المرة الواحدة وأخرى على التكرار بقرائن السياق، فلو قال السيد لعبده: ادخل الدار، هذا أمر مطلق يحتمل المرة والتكرار، لكن أحوال السيد مع عبده، وأعراف الناس، تقتضي دخول العبد الدار مرة واحدة، ولو ذمّه سيده على ترك التكرار للامه العقلاء.

بينما لو قال له: احفظ دابتي، فلو حفظها مرة ثم أطلقها فإنه يذم، لأن القرائن تقتضي الحفظ الدائم وليس مجرد استجابة الأمر ثم بطلقها.

تطبيقات حول مسالة الأمر، وهل هي للمرة أو التكرار:

 اذا تكرر لفظ الأمر، نحو: صلَّ ثلاثًا صلَّ ثلاثًا. فإن قلنا في الأمر الواحد يقتضي التكرار، فها هنا هو تاكيد قطعًا.

وإن قلنا: إن مطلقه للمرة الواحدة، ففي تكرره وجهان:

أحدهما: أنه تأكيد له فلا يقتضي من المرة الواحدة.

يقول الصيرفي: متى خوطبنا بإيجاب شيء وكُرر، لم يتكرر الفعل لتكرر الأمر، كقوله تعالى: (وَأَقِيمُوا الصِّلاَةَ وَأَتُوا الرِّكَاةَ) في مواضع كثيرة.

الثاني: أنه استئناف فيقتضي الأمر بتكرير الفعل، ونقل عن ابن برهان: إنه قول الجمهور، وعن الباجي: هو قول جماعة من شيوخنا، وهو

ظاهر مذهب مالك، وإليه ذهب عامة أصحاب الشافعي.

ونقل وجهًا ثالثًا: وهو أنه لا يحمل على التأكيد والتكرار إلا بدليل. (البحر المحيط بتصرف ٣/

قُلْتُ: والوجه الثالث - هو الأرجح - فلا بدً من الرجوع إلى قرائن السياق بمشمولها الواسع، فهي قيد في توجيه الأمر.

٧- لو قال لزوجته: أنت طالق أنت طالق.

أيضًا يختلف الحكم حسب توجيه الأمر، هل هو للتاكيد فتحسب واحدة أم للاستئناف فتحسب طلقتان.

٣- لو قال لوكيله: طلق زوجتي، فهل يملك
 طلقة واحدة أم ثلاثًا ؟

من قال أن الأمر يفيد التكرار، فقياس مذهبه أنه يملك ثلاثًا، ومن قال لا يفيد التكرار فمقتضى قوله أن لا يملك إلا واحدة.

3- إذا قال لوكيله: بع هذا العبد، فباعه، فرد عليه بالعيب، أو قال له بع بشرط الخيار، ففسخ المشتري، فليس له بيعه ثانيا (لمن قال بعدم تكرار الأمر)، كما جزم به الرافعي في آخر الوكالة، وفيه وجه آخر أنه يجوز (لمن قال بتكرار الأمر) حكاه الرافعي في الباب الثالث من أبواب الرهن.

٥- ومنها إذا سمع مؤذنًا بعد مؤذن، فهل يستحب إجابة الجميع لقوله عليه الصلاة والسلام: "إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثلما يقول"؟

يحتمل تخريج ذلك على أن الأمر هل يفيد التكرار أم لا...

وذكر الشيخ عن الدين بن عبد السلام في الفتاوى الموصلية هذه المسألة فقال: يستحب إجابة الجميع ويكون الأول آكد...

وقال النووي في شرح المهذب: لا أعلم في المسالة نقلاً، والمختار أن الاستحياب شامل للجميع إلا أن الأول متاكد يكره تركه.

والحمد لله رب العالمين، وللحديث بقية إن شياء الله.

أخي القارئ الكريم، في اللقاء السابق تحدثنا عن جانب من دعوة يحيى – عليه السلام – وكيف أنها خرجت من مشكاة النبوة واتفقت مع دعوة نبينا محمد في أصولها وأسسها وفي ذكر النبي لها بيان أهميتها ومكانتها، ولولا ذلك ما نقلها إلينا.

ورأينا كيف اجتمع ثلاثة من الأنبياء في بني إسرائيل في زمان واحد ومكان واحد، منهم نبي من أولي العزم وهو عيسى عليه السلام، وانتهينا من دلالة ذلك على أن الناس لا بد لهم من يسوسهم بدين الله؛ وأن بني إسرائيل كانت تسوسهم الأنبياء كلما مات نبي قام نبي، وأحيانا كان يجتمع أكثر من نبي في وقت واحد، كما رأينا من أمر زكريا ويحيى وعيسى.

والناس يحتاجون إلى من يسوسهم والناس يحتاجون إلى من يسوسهم بمنهج الله، إذن وجب على الأمراء أن يقوموا بهذا الواجب تجاه الناس، ووجب على الناس طاعتهم في ذلك ؛ حتى يصلح على الذبن أمنوا أطيعوا الله وأطيعوا أيها الذبن أمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم فإن تنازعتم في شيء فردوم إلى الله والرسول إنْ كُنتم في تُؤْمنُون بالله واليتوم الآخر ذلك خير وأحسن تأويلاً) [النساء: ٥٩].

وحسر حرير الله الأمراء بدين الله، وكان على الرعية طاعة الأمراء في ذلك، فطاعة الله ورسوله واجبة على كل أحد ؛ وطاعة ولاة الأمر واجبة بطاعتهم لله ولرسوله، ولذلك أمر الله بطاعتهم، وأنت تلاحظ في الآية الكريمة طاعتهم بطاعة الله والرسول، وعند الاختلاف يكون الرد إلى الله والرسول، فالرد إلى الله أي إلى كتابه، والرد إلى الرسول يكون إلى سنته، وعلى هذا أجمع أهل التفسير ؛ وعلى هذا كانت وصية النبي بالسمع والطاعة لولاة الأمر ؛ حتى وإن حدث منهم بعض الجور لما في ذلك من الصالح العام، ودرء



اما بعد:

النوحيد ذو القعدة ١٤٢٠هـ

مفاسد كثيرة، ولذلك قال ابن رجب رحمه الله في شرح حديث العرباض بن سارية رضى الله عنه قال: أما تقوى الله فهي كافلة بسعادة الأخرة لمن تمسك بها، وأما السمع والطاعة لولاة أمور المسلمين، ففيها سعادةً الدنيا، وبها تنتظم مصالح العباد في معايشهم، وبها يستعينون على إظهار دينهم وطاعة ربهم. اهـ.

ونقل قول على رضى الله عنه أن الناس لا يصلحهم إلا إمام بر أو فاجر".

ونقل أيضًا قول الحسن رحمه الله: "هم يلون من أمرنا خمسا: الجمعة، والجماعة، والعيد، والثغور، والحدود، والله ما يستقيم الدين إلا بهم، وإن جاروا أو ظلموا، والله لما يُصلح الله بهم أكثر مما يفسدون . اهـ.

مختصرا.

قُلْتُ: من أجل ذلك تكررت وصيـة رسول الله 🐲 بالسمع والطاعة والجهاد والهجرة والجماعة وإن تأمر عليكم عبد، ومن هنا أيضا دعت الحاجة إلى الاسترسال بعض الشيء في هذه القضية الهامة. اللهم وفق الراعي والرعبة إلى الاعتصام بدينك،

وتطييق شرعك، اللهم أمين.

ثم نعود إلى حديثنا عن مقتل يحيى وزكريا عليهما السلام، والذي له علاقة مباشرة بالأمر بالمعروف والنهى عن المنكر مهما اختلفت أسبابه، نعم ذكر أهل السير والتاريخ أسبابا كثيرا عن مقتل يحيى، ثم زكريا عليهما السلام، والحقيقة أنه لم يرد في ذلك نص عن رسول الله 🎏 يقطع لنا في المُسالة، وقد اختلفت أقوال أهل التاريخ في ذلك، وأشار ابن كثير رحمه الله إلى ذلك، ونقل لذا حديثًا عن ابن عباس لو صح لكان

نصا في المسألة.

قال ابن كثير عن إسحاق بن بشر في كتابه المبتدأ حيث قال: أنبأنا بعقوب الكوفي، عن عمرو بن ميمون، عن أبيه، عن ابن عباس رضى الله عنه أن رسول الله 🛸 لعلة أسرى به رأى زكريا في السماء فسلم عليه، وقال له: يا أبا يحيى خبرني عن قتلك كيف كان ولم قتلك بنو إسرائيل؟ قال: يا محمد، أخدرك أن يحيى كان خير أهل زمانه، وكان أجملهم وأصبحهم وجها ؛ فهويته امرأة ملك بنى إسرائيل، فأرسلت إليه، وعصمه الله وآمتنع يحيى وأبي عليها، فأجمعت على قتل بحيى، ولهم عيد بجتمعون في كل عام، وكانت سنة أن يعد ولا يخلف ولا يكذب. قال: فخرج الملك إلى العيد، فقامت امراته فشيعته، وكان بها معجباً، ولم

تكن تفعله فيما مضى، فلما أن شبعته، قال الملك: سليني، فما سالتني شيئًا إلا أعطيتك. قالت: أريد دم يحيى بن زكريا. قال لها: سليني غيره. قالت: هو ذاك. قال: هو لك، قال: فبعث جلاوزتها (شرطتها) إلى يحيى وهو في محرابه يصلي وأنا إلى جنبه أصلي. قال: فذبح في طست، وحمل رأسه ودمه إليها. قال: فقال رسول الله 😅: "فما بلغ صدرك؟ قال: ما انفلت من صلاتي، قال: فلما حمل رأسه إليها فوضع بين يديها، فلما أمسوا خسف الله بالملك وأهل بيته وحشمه، فلما أصبحوا قالت بنو إسرائيل: قد غضب إله زكريا لزكريا، فتعالوا نغضب لملكنا فنقتل زكريا، فخرجوا في طلبي ليقتلوني، وجاءني النذير، فهريت منهم، وإبليس أمامهم يدلهم على، فلما تخوفت الا اعجزهم عرضت لي شجرة فنادتني وقالت: إلى إلى وانصدعت لى ودخلت فيها". اهـ. مختصرا.

والحديث طويل، وقد اختصرت منه ما استطعت، ونهايته قتل زكريا أيضا كما قتل يحيى، وكما ذكرت أنفًا لو صح هذا الخبر لكان نصا في المسالة، ولكن ابن كثير نفسه انكر هذا الخبر ولم يرد غيره في الباب، وكل ما ورد منقولا عن بني إسرائيل وذكرت اسعاب أخرى ذكرها ابن كثير وغيره، ومهما تعددت الأسماب فالثابت الذي لا مراء فيه أن البهود قتلوا بحبى وقتلوا زكربا وحاولوا قتل عيسى كما قتلوا غيرهم من الأنبياء، فهذه سجيتهم، وبهذا وصفهم الله سيحانه في محكم التنزيل، قال تعالى: (وضربت عليهم الذَّلة والمسكنة وباعوا بغضب من الله ذلك بأنهم كانوا يكفرون بايات الله ويقتلون النَّبِيِّينَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذُلِكَ بَمَا عَصُوًّا وَكَانُوا يعتدون) [البقرة: ٦١].

وقال تعالى مخاطباً بني إسرائيل: (ولقد ٱتَنْنَا مُوسَى الْكتَابِ وَقَفْيْنَا مِنْ بَعْدِه بِالرِّسِلِ وأتينا عبسى ابن مريم البينات وأيدناه بروح القدس أفكلما جاءكم رسول بما لا تُهُوِي ٱنْفُسُكُمُ اسْتَكْبِرْتُمْ فَفُرِيقًا كَذَبْتُمْ وَفُرِيقًا تقتلون) [النقرة: ٨٧].

والنصوص القرآنية والأحاديث النبوية في هذا صريحة وكثيرة، فهذه طبيعة هؤلاء القوم الذين استحلوا دماء الأنبياء وقتلوا الأبرياء الأتقياء الأنقياء من أجل نزوات رخيصة فاستحقوا لعنة الله وغضبه في الدنيا والأخرة، وسلط عليهم بذنوبهم منّ سامهم سوء العذاب، ومن ذلك تسليط بختنصر بعد مقتل يحيى وزكريا مباشرة. ولا حول ولا قوة الا بالله.





الحمد لله والصلاة والسلام على نبينا محمد.. وبعد

فلقد خلق الله تعالى من كل شيء زوجين اثنين. وكانت أية من أياته أن خلق للناس من انفسهم

أزواجاً ليسكنوا إليها وجعل بينهم مودة ورحمة لعلهم يتفكرون. وشرع لهم من الدين ما لو تمسكوا

به لن يضلوا أبدأ، ولا يكون عيشهم كدأ، بل تكون حياتهم سعادة ووداً، وإلى الجنة يُحشرون إلى

الرحمن وقداً، ﴿ وَالْبَلَدُ الطُّنِّبُ بِخُرْجُ ثَبَاتُهُ بِإِنِّن رَبِّهِ وَالَّذِي خَبُثُ لَا يَخْرُجُ إِلَّا نَكِدًا ﴾ [الإعراف: ٨٥].

ولقد حدُّ الله سبحانه وتعالى للأزواج حدوداً، وقسم بينهم واجبات وحقوقاً.

وبين للرجل منهجاً مع امرأته إذا خاف النشور. وكيف يكون التعامل معها، وما يجوز منه وما لا يجوز. فهنيئاً بالمودة والرحمة، لمن أتاهم الله الحلم والحكمة، واقتدوا بخير الناس لأهله، محمد خير خلق الله ورسله. فسعدوا وسعدت بهم الذرية والأولاد، وبنوا الأسرة المسلمة التي تعرف حق الله وحق العباد، وقلُّ في الناس الفساد، وانتشر الأمن

#### منزلة المراة في الإسلام:

قال الله تعالى: ( وَلَقَدْ كُرِّمْنَا بِنِي آدَمَ) [الإسراء: ٧٠]. والتكريم شامل للجنسين؛ الرجل والمرأة، وقد ساوى الله تعالى بين الرجل والمرأة في ضمان الجزاء على العمل فقال تعالى: ( أَنَّى لاَ أُضيعُ عَمَلَ عَامِلِ مِنْكُمْ مِنْ ذَكِرِ أَوْ أُنْثَى بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضٍ ﴾ [ال عمران: ١٩٥]. بل لما أطاعت المرأة ربها رفع سبحانه قدرها وجعلها من سيدات نساء العالمين، وبنى لها بيتاً في الجنة ( إِذْ قَالَتْ رُبِّ ابْن لي عنْدَكَ بَيْتًا في الْجِنَّة) [التحريم: ١١]. ولما عصى زوجها ربه جل وعلا جعل له ولجنوده في قبره النار. ( النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوا وعَشيبًا وَبَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخَلُوا ال فَرْعَوْنَ أَشَيدُ الْعَذَابِ) [غاف ٢٤]

ومن تكريم الله سيحانه وتعالى للمراة؛ أن أنزل في القرآن سورة من السُّور الطوال وسماها سورة النساء. وقد كفل الله سبحانه وتعالى حقوقاً للمرأة مثلما أوجب عليها واجبات، فقال جل شَانه: ﴿ وَلَهُنَّ مثَّلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ) [البقرة: ٢٢٨]. وقد أوصى رسول الله 😻 في حجة الوداع في آخر أيامه بقوله: .. فاتقوا الله في النساء فإنكم أخذتموهن بأمان الله، واستحللتم فروجهن بكلمة الله) [مسلم: ٢/ ١٢١٨]. وقوله 🎏 : "استوصوا بالنساء". [البخاري: ٣/ ٣١٥٣]. ويشر المرأة بفتح أبواب الجنة الثمانية لها فقال 🎏 : "إذا صلت المرأة خمسها وصامت شهرها وحصنت فرجها وأطاعت زوجها قيل لها: ادخلي من أى أبواب الجنة شئت. [صحيح الجامع: ح١٦٠]. ثم نفي 🎏 الخبرية عن المكثرين من الضرب لزوجاتهم، فقال 🎏 : ليس أولئك بخياركم [صحيح الجامع: 10141-

ثم أثبت الخيرية والخير لمن أحسن معاملة زوجته فقال 🥯: 'خيركم خيركم لأهله، وأنا خيركم لأهلى". [صحيح الجامع: ح١٢٣١].

والآيات والأحاديث في ذلك كثيرة، وما أثبتناه كاف وشاف لبيان المنزلة الحقيقية التي أعطاها الإسلام للمرأة من غير إفراط ولا تفريط.

#### حق المراة على زوجها :

وأعظم من يبين حقوق المرأة على زوجها هو خالقها وبارئها جل وعلا، وقد بين ذلك في كتابه وسنة نبيه على في فليس ثمة مجال إذن لعلماني مارق، ولا لمأجور فاسق من دعاة تحرير المرأة أن يستحدث للمرأة حقوقاً، جاحداً ومنكراً الحقوق الشرعية التي شرعها خالقها. ومن أراد تحرير المرأة، والحديث عن حقوقها؛ فليبحث فيما حدد لها القرآن والسنة – إن كان حقاً من المسلمين –. أما الذي يبحث عن حقوقها في أفكار الغرب، وضلالات غير المسلمين؛ فسبيله غير سبيل المؤمنين وإن تسمى بأسمائهم وانتسب إلى ملتهم.

ولسنا الآن بصدد الحديث عن جميع حقوق المرأة؛ على أبيها وعلى أهلها، أو أقاربها أو مجتمعها، فلهذا مكان أخر، ولكن حديثنا عن حق المرأة الزوجة التي تسكن بيت الزوجية مع زوجها، ولأنها أضعف الطرفين وأرق الزوجين بدأنا بالحديث عنها وعن حقوقها على زوجها:

وأول هذه الحقوق:

١- أن يبذل الزوج جهده في وقايتها من النار:

فالله تعالى أمر بذلك في قوله: (يا أينها الدين أمنوا قوا أنفسكم وأهليكم نارا وقودها الناس والحجارة) [التحريم: ٦]. ويكون ذلك بتعليمها ما لابد منه من العلم النافع الموصل إلى الله سبحانه وتعالى، ومن العقيدة الصحيحة وأحكام الوضوء والصلاة والصوم وسائر أمور دينها؛ إما بالمحاضرات الدينية أو الأشرطة أو الكتب أو أي وسيلة مباحة ومتاحة تعينها على ذلك.

وكذلك يعينها في الشيء الذي لو فعلته هي تعرضت للفتنة والحرج، ولا يدعها تخرج لقضاء أمور تتعرض في قضائها للفتنة أو الاختلاط، فإن ذلك من الإثم وعدم المروءة.

٢- أن يحسن عشرتها، ويعاملها بالمعروف لقول
 الله تعالى: ( وَعَاشَرُوهُنُ بِالْمَعْرُوف).

قال ابن كثير رحمه الله: أي طيبوا أقوالكم لهن وحسنوا أفعالكم وهيئاتكم بحسب قدرتكم كما تحب ذلك منها فافعل لها أنت مثله، كما قال سبحانه وتعالى: ( ولَهُنُ مثلُ الّذي عليهنُ بالمعروف) [البقرة: ٢٢٨]. وقال عن خيركم خيركم لأهله وأنا خيركم لأهلي أسحيح الجامع].

وكان من أخلاقه على أنه جميل العشرة دائم البشر، يداعب أهله ويتلطف معهم ويوسعهم نفقته، ويضاحك نساءه، حتى أنه كان يسابق عائشة رضي الله عنها يتودد إليها بذلك. تقول هي: سابقني

رسول الله عن فسبقته، وذلك قبل أن أحمل اللحم، ثم سابقتُه بعد ما حملتُ اللحم فسبقني، فقال: "هذه بتك". [صحبح ابن حيان: ١٠ / ١٦٩].

ويجتمع نساؤه كل ليلة في بيت التي يبيت عندها عندها عناكل معهن العشاء في بعض الأحيان، ثم تنصرف كل واحدة إلى بيتها.. وكان إذا صلى العشاء فدخل منزله يسلمر مع أهله قليلاً قبل أن ينام، يؤانسهم بذلك على وقد قال الله تعالى: (لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة [الاحزاب: ٢١]. وانظر تفسير ابن كثير للآية: (وعاشروهن بالمعروف ...

إذن فالنبي على كان يذهب بعد العشاء إلى بيته ويدخل على أهله ويحادثهم ويسامرهم، فلهن عليه حقوق. فلينتبه إلى هذا الذين يقضون سهراتهم على المقاهي أو في النوادي أو عند الإخوة! ثم يذهب إلى بيته وزوجته نائمة، وربما خرج في الصباح وهي نائمة أيضاً فأين الود والانس وحسن العشرة؟!

#### ٣. الاَ يطرقها ليلاَ إذا طالت غيبته:

إذا طالت غيبة الزوج عن أهله في سفر أو غيره؛ فالسنة ألا يفاجئ الرجل امرأته بدخول الدار دون أن يكون عندها علم سابق بقدومه، لما في ذلك من المحاذير، كوجودها على حالة غير مرضية من التهيؤ له واستقباله على حالة لائقة وترويعها بالمفاجأة، ونحو ذلك.

قال الإمام البخاري رحمه الله: باب: (لا يطرق أهله ليلاً إذا طال الغيبة مخافة أن يُخونهم او يلتمس عثراتهم..) وقال بعد ذلك: باب: تستحد المغيبة وتمتشط الشعثة وساق في كلا البابين حديث جابر رضي الله عنه، قال: كنا مع النبي في غزوة.. إلى أن قال: فلما قدمنا ذهبنا لندخل (أي المدينة)، فقال عنه: أمهلوا حتى تدخلوا ليلا (عشاء) لكي تمتشط الشعثة وتستحد المغيبة. [البخاري: ٢/ ١٦١، ومسلم: ٢ / ٢١٥].

والمقصود أن تتهيا المراة لاستقبال زوجها الذي طالت غيبته، وأن يدخل عليها وهي على حالة تسره، فإذا علم أنها على علم بوقت وصوله ولو طالت غيبته؛ فلا ضرر في دخوله في أي وقت، وهذا الأمر متيسر في هذا المزمان لوجود وسائل الاتصال السريعة، كالهاتف والبرق والبريد، وبالجملة؛ فإن من أمن الأسرة عدم طروق الزوج أهله ليلا إذا طالت غيبته إلا إذا علموا قبل قدومه بوقت كاف.

٤- أن يتجمل لها كما يحب أن تتجمل

صحيح إن النساء نُشَان في الحلية كما قال تعالى: ( أَوَمَنْ يُنشَأُ في الْحِلْية) [الزخرف: ١٨]. وإن الزينة والجمال أكثره لهن، وهي واجبة عليهن؛ لكننا وجدنا الله العليم الحكيم يقول: ( ولَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنُ \*. فالمرأة تحب أن ترى زوجها في أفضل صورة ما استطاع وما استطاعت، ولذلك قال ابن عباس مفسر القرآن وترجمانه: إني لأحب أن أتزين للمرأة كما أحب أن تتزين لي المرأة لأن الله تعالى يقول: (ولهن مثل الذي عليهن). [أورده ابن جرير الطبري في تفسيره ٢ / ١٤٥٣].

وقال ابن كثير رحمه الله: ... وحسنوا أفعالكم وهيئاتكم بحسب قدرتكم كما تحب ذلك منها فافعل لها أنت مثله كما قال سبحانه: ( ولَهن مثل الذي عليه هول أحد أصحابه: عليه هول أحد أصحابه: إن أحدنا يحب أن يكون ثوبه حسنا ونعله حسنا بقوله: إن الله جميل يحب الجمال رواه مسلم. فهل يتجمل الرجل لله أولاً ثم لامرأته ثانياً وإذا كان فلماذا يزكم أنفها برائحة الدخان البايت في فمه، فلماذا يزكم أنفها برائحة الدخان البايت في فمه، والذي لا تطاق رائحته وهل هذا من العدل الذي أمر به الله تعالى في قوله: (ولهن مثل الذي عليهن)؟ الله

#### ه الا يقشي سوها:

قال ﷺ: إن من أعظم الأمانة عند الله يوم القيامة الرجل يفضي إلى أمراته وتفضي إليه ثم ينشر سرها أو أمسلم: ٢ / ١٤٣٧]. فينبغي على الزوج تجاه زوجته أن يحافظ على أسرارها ويستر من عيوبها، ولا يفشيها لرجل أو أمرأة، قريب أو غريب، والنبي ﷺ يقول: من ستر مسلماً ستره الله في الدنيا والآخرة. [مسلم: ٤ / ٢٦٩٩].

### د أن لا يتجاهلها، ويُسْركها في ما

وذلك مما يشمل الأمور الحياتية والاجتماعية وتربية الأولاد وغيره. وهذه الجزئية من أعظم الأمور التي ترفع قدر المرأة وتشعرها بقيمتها وكيانها، وتدفعها لاحترام زوجها، لأنها رأته يحترمها ويقدر رأيها وفكرها. وهذا مما يطرد الشيطان ويقلل المشاكل، والاحسان جزاؤه الإحسان.

المسادن، والإحسان جراوه الإحسان، والشرع الحكيم يقدر تفكير المرأة وعقلها حتى عند الأزمات، ولا يغيب عنا دور خديجة وأم سلمة رضي الله عنهما في الإدلاء بالرأي الراجح والعقل الصالح في أوقات تأزمت الأمور فيها أمام

وقد قال الله تعالى لنبيه : ( يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ الْأَوْاجِكَ إِنْ كُنْتُنُ تُرِدْنَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا وَزِينَتَهَا الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا وَلَيْنَاتُ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أُمْتَعْكُنُ وَأُسُرِحْكُنُ سَرَاحًا جَمِيلاً (٢٨) وَإِنْ كُنْتُنُ تُرِدْنَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالدَّارَ الآخِرَةَ فَإِنَّ اللَّهَ أَعَدًا للْمُحْسَنَاتِ مِنْكُنَّ أَجْرًا عَظِيمُ [الاحزاب: ٢٨، ٢٩].

وذلك بسبب أنهن سألنه زيادة النفقة والإغداق في العيش، فأمره الله تعالى بتخييرهن ولم يكلفه بقهرهن على أحد الاختيارين، بل لما أراد أبو بكر وعمر أن يضربا ابنتيهما عائشة وحفصة لهذا؛ منعهما الرسول عدى يكون رآي الواحدة منهن عن قناعة واختيار، لا عن تعسفُ وإجبار.

والرجل الحكيم الحليم يستطيع أن يحيل بيته إلى أجمل بستان، وامرأته إلى أعظم إنسان. ونجاح بيت الزوجية في الغالب مسئولية الرجل، وفشله مسئوليته أيضاً.

#### ٧. أن يشكرها إذا رآها تفعل ما يسره:

فإن النبي قال: من لم يشكر الناس لم يشكر الله . [ابو داود: ٤ / ٤٨١١]. وعن عائشة أن رسول الله قال: من أتي إليه معروفاً فليكافئ به، ومن لم يستطع فليذكره، فإن من ذكره فقد شكره، ومن تشبع بما لم يعط فهو كلابس ثوبي زور . [صحيح الجامع: ١٦٧٥]. ولاشك أن الشكر والثناء والدعاء يرفع المعنويات، ويجلب المزيد من العطاء. وهل جزاء الإحسان إلا الإحسان؟.

#### ٨ مساعدتها فيما ثقل عليها من أعباء:

فهي بشر والرحمة مطلوبة، فلا يكلفها ما لا تطيق، وأن براعي ظروفها وحالتها عند المرض، فيكون معها في مهنتها وعجينها وعملها. وقد سُئلت عائشة رضي الله تعالى عنها ما كان النبي عصنع في البيت؟ قالت: كان يكون في مهنة أهله فإذا سمع الإذان خرج، [البخاري: ٥ / ١٤٨٠].

كيف لا؟ وهو القدوة القائل ﷺ: الراحمون يرحمهم الله، ارحموا أهل الأرض يرحمكم أهل السماء . [صحيح الجامع: ٣٥٢٢].

وعن عبدالله بن عمرو بن العاص عن النبي ته أنه قال وهو على المنبر: "ارحموا ترحموا، واغفروا يغفر لكم". [صحيح الجامع: ٨٩٧].

وهذا ليس عيياً ولا نقصاً وإنما هو المروءة

والكرم، والرحمة والشفقة. ومن لا يرحم لا يُرحم. ٩- أن يراعي حقوقها العينية التي حددها خير الدرية عه:

والمقصود بحقها العيني ما يتوفر لها من نفقة وطعام وشراب وهدايا وغيره، وأكثر ما مضى من الحقوق فهي حقوق معنوية تدخل في الأخلاق وحسن المعاشرة والمعاملة بالتي هي أحسن، أما الحق العيني فقد بينه النبي

فعن حكيم بن معاوية القشيري عن ابيه قال: قلت يا رسول الله، ما حق زوجة احدنا عليه قال: أن تطعمها إذا طعمت وتكسوها إذا اكتسبت او اكتسبت ولا تضرب الوجه ولا تقبح ولا تهجر إلا في البيت قال أبو داود: ولا تقبح أي أن تقول قبحك الله. [النسائي: ٥ / ١٩٧١، وصحيح الجامع: ح١٧].

وعليه أن يكون وسطاً في ذلك، فلا يسرف ولا يبخل، قال تعالى: ( إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا ولَمْ يَقْتُرُوا وكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا) [الفرقان: ٦٧].

ونريد أن نلفت النظر هنا إلى أن بعض الأزواج يمن على زوجته بإطعامها وسقيها فيلغي شخصيتها قائلاً: انت تأكلين وتشربين فقط، والبعض إذا سألته زوجته أن يجلس معها بعض الوقت. سألها: الست تأكلين وتشربين فماذا تريدين غير ذلك، مثل هذا نذكره بحديث رسول الله عند ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا ينظر إليهم ولا يزكيهم ولهم عذاب اليم، المسبل إزاره، والمنان الذي لا يعطي شيئاً إلا منة، والمنفق سلعته بالحلف الكاذب. [صحيح الجامع: ٣٠٦٧].

#### ١٠١٠ن براعي فيها جانب القصور الفطري:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال : من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فإذا شهد آمراً فليتكلم بخير أو ليسكت، واستوصوا بالنساء فإن المرأة خلقت من ضلع، وإن أعوج شيء في الضلع أعلاه، إن ذه بت تقيمه كسرته وإن تركته لم يزل أعوج، استوصوا بالنساء خيراً. [رواه البخاري ومسلم]. وأيضاً ما ذكر عنهن من نقص العقل والدين. في الوقت الذي يجب ألا يتخذ هذا القصور مبرراً للطعن في شخصية المرأة أو الانتقاص من قدرها في كل أن وحين. فليعلم كل أب وزوج أن همة المرأة ليست كهمته، وتحملها للمسئوليات، وثباتها وشجاعتها، ومواجهتها للصعاب، وغير ذلك مما يتقوق الرجل فيه، عليها فيه في عموم الأمر؛ ليست المرأة كالرجل فيه، فلابد من مراعاة هذا الفارق حتى لا يذهب يقوم الضلع فيكسره، وكسره طلاقها!!

١١٠ ان ياذن لها في الخروج لقضاء حوائجها في

#### خارج البيت ما دامت في مأمن من الأخطار والفتن:

فالمرأة في الأصل يجب عليها أن تلزم بيت زوجها، ولا تخرج منه إلا أن ياذن لها.

وقد انن الله تعالى للنساء أن يخرجن لقضاء حوائجهن، وأمر الرسول في أزواجهن أن يأننوا لهن، ودل فعله في على ذلك. فقد روت عائشة رضي الله عنها، قالت: خرجت سودة بنت زمعة ليلاً فرآها عمر فعرفها، فقال: إنك والله يا سودة، ما تَخْفَيْنَ علينا، فرجعت إلى النبي في فذكرت ذلك له، وهو في حجرتي يتعشى، وإن في يده لَعَرْقاً. فأنزل عليه، فرفع عنه وهو يقول: قد أنن لكن أن تخرجن لحوائجكن أ البخاري: ٥ / ٤٩٣٩، والعرق هو العظم إذا أخذ عنه معظم اللحم].

فهذا إذن عام من الله سبحانه وتعالى للنساء أن يضرجن لحوائجهن، ولكن على المرأة أن تستاذن زوجها في خروجها لحاجتها، وقد أمر الرسول الأزواج بالإذن لهن ونهى عن منعهن من حضور الصلاة في المساجد، ويدخل في ذلك زيارة أقاربها وشراء حاجاتها من السوق إذا غاب عنها زوجها او لم تجد من بحضرها لها.

#### ١٢. أن يتدرج معها عند معالجة أخطائها:

فيبدا بما بدا الله تعالى به لعلاج الأخطاء حيث قال: ( وَاللاَّتِي تَـخَـافُونَ نَـشُـوزَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ وَاللَّاتِي تَـخَـافُونَ نَـشُـوزَهُنَّ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ وَاصْرِبُوهُنَّ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلَا تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلاً إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلَيًا كَبِيرًا) فَلاَ تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلاً إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلَيًا كَبِيرًا) [النساء: ٣٤].

والبركة كل البركة في التوجيه الرباني، والعلاج القرآني. فلا يكن الزوج عجولاً أو متهوراً، وعليه بالرفق والحلم والصبر، فإنه زينة الأمر.

#### ١٣. إذا غضب فلا يسبها أو يسب أهلها أو يحط من قدرهم:

لقول النبي 🐸 سباب المسلم فسوق . [متفق عليه]. وقوله: ليس المؤمن بالطعان ولا اللعان ولا الفاحش ولا البذيء . [صحيح الجامع: ٥٣٨١]. فلا

يستخدم الألفاظ البذيئة السوقية كقول: بقرة، وحمارة، و. و. إلى غير ذلك من قاموس البذاءات، فمن ذا الذي يتزوج بالبقرة او الحمارة؟!

كذلك لا ينبغي لذي المروءة والخُلُق ان يجرح شعور زوجته ويخدش كرامتها بسب أهلها أو تحقيرهم أمامها، فإن في ذلك جفاءاً وغلظة، وفُحشاً وفظاظة.

ونكمل في العدد القادم إن شياء الله

#### الولا: الرجولة المبكرة في جانب العقيدة

يذكر لنا القرآن نموذجين من أصحاب العقيدة السليمة منذ الصغر ويخرجون بهذه العقيدة على قومهم، النموذج الأول هو خليل الله سبحانه - إبراهيم عليه السلام -، قال تعالى: (قَالُوا مَنْ قَعَلَ هَذَا بِالهَتْنَا إِنَّهُ لَمَنَ الظَّالِمِينَ (٥٩) قَالُوا سَمَعْنَا فَتَى يَذْكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ إِنْرَاهِيمَ ) [الانبياء: ٩٩ - ١٠].

وقال تعالى عن هذا الفتى: (وَلَقَدْ آتُدْنَا إِبْرَاهِيمَ رُشْدُهُ مِنْ قَبْلُ وَكُنَّا بِهِ عَالِمِينَ) [الانبياء: ده].

قال ابن كثير عن الرشد الذي أوتيه من صغره هو قوله لأبيه وقومه: ما هذه التماثيل التي أنتم لها عاكفون؟ وأن الله أتاه رشده من صغره يعني ألهمه الحق والحجة على قومه. [ابن كثير: ٣ / ٢٥١ بتصرف].

وقال عن معنى فتى: أي شابًا، وقال السمرقندي نقلاً عن مجاهد: ولقد أتينا إبراهيم رشده من قبل يعني قبل بلوغه، وقال الكلبي: ألهمناه رشده والخير وهديناه قبل للوغه.

وقال ابن عاشور: الفتى: الذي قوي شبابه ويكون من الناس ومن الإبل والأنثى فتاة، والشاهد من الآية الكريمة أن إبراهيم عليه السلام قبل بلوغه كما قال مجاهد وغيره يريد أن يغير وجه العالم من الكفر وعبادة الأصنام والكواكب إلى توحيد الخالق الواهب، وكان هو وحده ولا ناصر ولا وزير، ويقوم بأعمال الرجال في هذه السن، وينكر على أبيه وقومه ويغير المنكر بيده على حين غفلة من قومه، ( فَجَعلَهُمْ جُذَاذًا إِلاَّ كَبِيرًا لَهُمْ لَعَلَّهُمْ إِلَيْهِ يَرْجِعُونَ) [الانبياء: ٥٨] أي: كسرها وصارت حطامًا، وهكذا الإسلام يربي أولاده ومعتنقيه على العقيدة الصحيحة منذ صغرهم ولا يتركهم حتى يبلغوا وهم على شركهم ويدعتهم، فهل لو فعل الطفل الشبركيات قبل الثامنة عشرة فالقلم عنه مرفوع كما يزعمون؟ إنا لله وإنا إليه راجعون.

والنموذج الثاني للرجولة المبكرة في القرآن العظيم في جانب العقيدة هم أصحاب الكهف: (نَحْنُ نَقُصُ عَلَيْكَ نَبَأَهُمْ بِالْحَقَ إِنَّهُمْ فِثْيَةٌ آمَنُوا بربَهمْ وزِدْنَاهُمْ هُدى (١٣) ورَبطنا على قُلُوبهِمْ إِذْ قَامُوا فَقَالُوا رِبُنا رَبُ السَّمَاوَات وَالأَرْضِ لَنْ



ويعد:

لا يملُ أعداء الإسلام، وأنتابهم من المعدودين على المسلمين من محاولاتهم المعدودين على المسلمين من محاولاتهم الطفاء نور الله الذي أنار به حياة الأسرة المسلمة في الصدر الأول، فخرجوا علينا بقانون الطفل رافعين فيه سن الطفل إلى الثامنة عشرة، مخالفين بذلك ما في منه جنا الرباني الذي لم يترك الأسرة ممالًا بل جاء بالرجولة المبكرة وليس بالطفولة المتاخرة؛ لأن الله يابي إلا تكون هذه الأمة في مقام القيادة، والبيم

التغصيل النابية

عبد للله يرجفان الطبار في الحدة التحارة

نَدْعُوَ مِنْ دُونِهِ إِلَهُا لَقَدْ قُلْنَا إِذًا شَطَطًا) [الكهف: ١٣، ١٤].

وقال ابن كثير: إنهم فتية هم.... وهم أقبل للحق وأهدى من الشيوخ الذين قد عتوا وانغمسوا في دين الباطل، وقال مجاهد: بلغني أنه كان في أذان بعضهم القُرطةُ: يعني الحلق فالهمهم الله رشدهم وأتاهم تقواهم فأمنوا بربهم أي اعترفوا له بالوحدانية وشهدوا أنه لا إله إلا هو.(١)

والشاهد من الآية أن هؤلاء الفتية الصغار الذين لم يبلغوا مبلغ الرجال حتى نقل مجاهد أن بعضهم كان يلبس الحلق في أذانهم، هؤلاء دون سائر أهل البلد أمنوا بربهم ولما لم يستطيعوا أن يغيروا هذا المنكر اعتزلوهم ودخلوا الكهف فنشر لهم ربهم من رحمته وجعلهم آية للعالمين، حقًا إنها الرجولة المبكرة الناشئة على توحيد الله تعالى التي تاخر عنها أباؤهم وأقوامهم واتخذوا من دون الله ألهة. فإذا قال قائل: إن سن الطفل يمتد إلى الثامنة عشرة من عمره فهل هذا يعارض القرآن أم بوافقه؟!

وهل ما زال القلم مرفوعًا عنه لو وقع في شركيات أن خليل الله في مرحلة ما قبل البلوغ يغير وجه الأرض من الشرك إلى التوحيد بتكسير الأصنام، وأهل الكهف يعتزلون الشرك في هذه السن المبكرة لأن القرآن لا يرضى إلا بذلك لا يرضى الطفولة المتأخرة، إلا في حق السفيه أو المجنون إذا ولدا كذلك وإذا بلغا لم يزُل عنهما السفه والجنون، أيريد أصحاب قانون الطفل لشباب الأمة أن يكونوا مثل السفهاء والمجانين.

#### ثانيًا: الرجولة المبكرة في الجانب الاقتصادي:

يربي القرآن أهله على الرجولة المبكرة في الجانب الاقتصادي لتكون دولة الإسلام قوية اقتصاديا يديرها خبراء في الاقتصاد الإسلامي تدربوا منذ صغرهم على إدارة الأموال، ولم يتركوا هَمَلا ياخذون مصروفاتهم من أبائهم أو أمهاتهم حتى سن الثامنة عشرة ولنسمع القرآن وهو يقول في محكم التنزيل: (وَابْتُلُوا الْيَتَامَى حَتَّى إِذَا بَنْعُوا النِّكَاحَ فَإِنْ آنَسْتُمْ مَنْهُمْ رُشُدًا فَادْفَعُوا إليهُمْ أَمُوالَهُمْ وَلَا تَلُكُوهَا إِسْرَاقًا وَبِدَارًا أَنْ يَكْبَرُوا وَمَنْ كَانَ فَقيرًا فَلْيَاكُلْ عِلْمَا مُؤْوالًا مَا يَعْبَرُوا وَمَنْ عَانَ غَنِيًا فَلْيَسُّتُمْ إليهم أَمُوالَهُمْ وَلَا تَلْكُلُ مَلَا الْيَهمُ فَأَسْهمُوا عَلَيْهم وَلَا تَلْكُلُ مَلَا اللهم وَكَفَى بالله حسينًا) [النساء: ٢].

قال ابن كثير: ابتلوا اليتامى أي اخبروهم، وقال مجاهد: بلغوا النكاح يعني الحُلُم، قال الجمهور من العلماء: البلوغ في الغلام تارة يكون الحُلم وهو أن يرى في منامه ما ينزل به الماء الدافق الذي يكون منه الولد، وفي سنن أبي داود عن علي قال: حفظت من رسول الله عن "لا يُتْم بعد احتلام ولا صُمَات يوم إلى الليل". [السلسلة الصحيحة ٢١٨٠].

وعن عائشة رضي الله عنها عن النبي تقال: رفع القلم عن ثلاثة: الصبي حتى يحتلم أو يستكمل خمس عشرة سنة، وعن النائم حتى يستيقظ، وعن المجنون حتى يفيق . [صححه الالباني في الإرواء: ٢٩٧].

وقال: اختلفوا في إنبات الشعر الخشن حول الفرج هل يدل على البلوغ ام لا، والصحيح انها بلوغ، وعن عمر أن غلامًا ابتهر جارية في شعره، فقال عمر: انظروا إليه فلم يوجد أنبت فدراً عنه الحد، ومعنى ابتهرها أي قذفها وقال فعلت بها كذا وهو كاذب، ومعنى (أنستُمْ مِنْهُمْ رُشْدًا) يعني: صلاحًا في دينهم وحقظًا لأموالهم.

روى ذلك عن ابن عباس والحسن البصري وغير واحد من الأئمة، وقال الفقهاء: متى بلغ الغلام مُصلحًا لدينه وماله انفك الحجر عنه فيسلم إليه ماله الذي تحت يديه. [ابن كثير ١ / ١٣٢ بنصرف].

والشاهد أن اليتيم إذا بلغ الحلم وكان سويًا في تصرفاته واختبره وليه في إدارة بعض الأموال البسيطة بيعًا وشراء وتبين رشده دفع إليه كل ماله، ومع بداية سنوات البلوغ يتحمل المسئولية ويزداد يومًا بعد يوم خبرة في إدارة الأموال، ويكون مثله مثل الرجال الكبار، إنها التربية القرانية، وليست التربية الشيطانية التي تريد أن تؤخر سن الطفل حتى الثامنة عشرة وهو يأخذ مصروفه من ابيه أو أمه أو اخته العاملة.

وكذلك السنة فيها الخير، فعن عمرو بن حريث أن رسول الله من مرّ بعبد الله بن جعفر وهو يبيع بيع الغلمان أو الصبيان، قال: اللهم بارك له في بيعه أو قال: في صفقته . [صححه أحمد شاكر 1900].

والشاهد هو رضا رسول الله به بان يمارس عبد الله بن جعفر الطيار في الجنة التجارة منذ الصغر وهو يبيع بيع الغلمان والصبيان، نعم

إنها الرجولة المبكرة في إدارة الأموال والتكسب الحلال، وليست الطفولة المتأخرة حتى الثامنة عشرة، ولم ير النبي في عمل عبد الله بن جعفر رضي الله عنه في هذه السن عيبًا وهو ابن ابن عمه، بل دعا له بالبركة.

#### ثالثًا: الرجولة المكرة في الجوائب العسكرية:

كان من صغات العرب قبل الإسلام أنهم أهل نجدة ونصرة، ولما أسلم المهاجرون والأنصار وشربوا من معين القرآن الذي لا ينضب، وعرفوا قول الله تعالى: (إنَّ اللَّه الشَّتْرَى مِن الْمُؤْمَنِينَ وَول الله تعالى: (إنَّ اللَّه الشَّتْرَى مِن الْمُؤْمَنِينَ الْفُوسَهُمْ وَآمُوالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةُ يُقَاتلُونَ فِي النَّقُورَاة وَالاللَّم فَيقَتلُون ويقْتلُون وعْدا عليه حقاً في التُّوراة والالنجيل والقُرْان ومن أوْقى بعهده من الله فاستَّبْشروا ببيعْكُمُ الذي بايعْتُمْ به وذلكَ هُو الله فاستَّبْشروا ببيعْكُمُ الذي بايعْتُمْ به وذلكَ هُو القُوزُ الْعَظيمُ [التوبة: ١١١]، وشربوا من معين قوله وأَزُواجهُ أمهاتُهمُ [الاحراب: ١]، وشرفهم الله بقوله: (من الْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ (من الْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ فَيْ اللهُ عَلَيْهِ وَمَنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ وَمَا بَدُلُوا تَتَعْدِلاً } [الاحراب: ٢]، وشرفهم الله عقيله فمنهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ وَمَا بَدُلُوا تَتَعْدِلاً }

وكان هذا حال الكبار والصغار فحرص الصغار أيضًا على نيل الشرف وقضاء النحب، فعن سمرة بن جندب، قال: كان رسول الله على يعرض غلمان الأنصار كل عام فيلُحق من أدرك منهم، قال: فعرضت عامًا فالحق غلامًا وردني، فقلت: يا رسول الله، الحقتة ورددتني ولو صارعته لصرعته، قال: فصارعه فصرعته فالحقني. [الحام ٢ / ٢٥٠٦ وقال صحيح]

إنها الرجولة المبكرة للالتحاق بمعسكر المسلمين لنبل شرف الجهاد والدفاع عن دين الله وعن رسوله على ...

ومثل ذلك عمير بن أبي وقاص كان يتوارى يوم بدر فقال له أخوه سعد: ما لك يا أخي ؟ قال: أخاف أن يراني رسول الله تخ قيردني وأنا أحب الخروج لعل الله يرزقني الشهادة، قال: فعرض على رسول الله تخ فرده لصغره، فبكى فأجازه (قبله عليه الصلاة والسلام) فكان سعد يقول: فكنت أعقد حمائل سيفه من صغره وهو أبن ست عشرة سنة. [الحاكم ج٣ ج١٤٨٤].

أين هذه الرجولة المبكرة من الطفولة المتاخرة حيث يريدون أن تمتد الطفولة إلى الثامنة عشرة، فمتى نجد الرجال الذين يحمون حوزة الإسلام،

وليست الرجولة قاصرة على الانضمام إلى صفوف جيش المسلمين منذ الصغر ولكن تجاوزت الرجولة المبكرة ذلك حتى وصلت إلى حد قيادة الجيش نفسه، فعن عبد الله بن عمر قال: بعث النبي عبي بعثا وأمر عليهم أسامة بن زيد، فطعن بعض الناس في إمارته، فقال النبي نا إن تطعنون في إمارته فقد كنتم تطعنون في إمارة أبيه من قبل، وإيم الله إن كان لخليقًا للإمارة، وإن بعث الناس إلى بعدة . [اللؤلؤ والمرجان؛ ١٥٧١]

وكان أسامة قد رده النبي 🎏 في غزوة أحد لصغر سنه، وفي غزوة الخندق عُرض على رسول الله 🎏 وأشفق عليه النبي 🎏 لحبه للجهاد معه فاجازه وهو ابن خمس عشيرة سنة، وكان مع أبيه في غزوة مؤتة، ورأى مصرع أبيه فيها، وكان سنه لم سلغ الثامنة عشرة، وقاتل تحت لواء جعفر بن أبى طالب، ثم لواء عبد الله بن رواحة، ثم تحت لواء خالد بن الوليد، وقبل العشرين من عمره أمره النبي 🛎 على جيش فيه أبو بكر وعمر وشيوخ الأنصار وكدار المهاجرين، إنها والله الرجولة المبكرة، وكفاه شبهادة النبي 👺: 'وايم الله إن كان لخليفًا للإمارة . أي: حقيقًا بها، والطعن المذكور في الحديث لأن زيدًا ووليده أسيامية رضى اليله عنهما كانا من الموالي، وكانت العرب لا ترى تأمير الموالي وتستنكف عن اتساعهم، ولكن ميزان الاسلام هو التقوى لا ميزان العرق والجنس، ولما كان الحب ابن الحب جديرًا بالإمارة أمره رسول الله 🐸 قال تعالى: (ومَا كَانَ لَمُؤْمِنَ وَلاَ مُؤْمِنَةَ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمَّرًا أَنَّ يَكُونَ لَهُمُ الْخَيْرَةُ مِنَّ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلُّ ضَلَالًا مُسنًا) [الأحزاب: ٣٦]، فقد أثبت القرآن أن أمر رسول الله 🎏 لا يُرد، وتأمير الرسول 🛎 لأسامة رضي الله عنه في هذه السنة قبل العشرين من عمره بؤكد أن الإسلام لا يريد لأهله إلا القيادة والريادة لكل الأمم، وهكذا يُصنع أيناؤه منذ الصغر، فهل نستفيد من التربية القرآنية والنبوية، أم سيظل الطفل طفلاً حتى الثامنة عشيرة؛ فمتى يكون رجلاً بحمل هموم الأمة ومتى يكون قائدا يقود فصائل في هذه الأمة ؟!

#### رابعا: الرجولة المكرة في العبادة:

قَالَ اللَّهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ يُسْبِعَ لَهُ فَيِهَا بِالْغُدُو وَالإَصَالِ

(٣٦) رِجَالُ لاَ تُلْهِيهِمْ تَجَارَةُ وَلاَ بَيْعٌ عَنْ ذَكْرِ اللهُ وَإِقَامُ الصَّلَاةِ وَايِتَاءُ الزُّكَاةِ يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلُبُ وَيَقامُ الصَّلَاةِ وَالْأَبْصَارُ) [النور: ٣٦ - ٣٧]، إنها صلاة الجماعة وعمارة المساجد، وقد يكون إمام هؤلاء المصلين أصغر المصلين سنًا، لأن الأحق بالإمامة ورد بيانه في حديث أبي مسعود عقبة الأنصاري رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه الأنصاري اقرؤهم لكتاب الله، فإن كانوا في القراءة سواء فاعلمهم بالسنة، فإن كانوا في السنة سواء فاعدمهم هجرة، فإن كانوا في الهجرة سواء فاقدمهم سنًا ولا يؤمن الرجل الرجل اليجل في سلطانه ولا يقعد في بيته على تكرمته إلا بإذنه . [مسلم:

وأورد البخاري عن عمرو بن سلمة رضي الله عنه قال: وكان يمر بنا الركبان فنسالهم ما للناس ما للناس ؟ ما هذا الرجل فيقولون: يزعم أن الله أوحى إليه أو أوحى الله بكذا فكنت أحفظ ذاك فكانما يقر صدري حتى قال وبدر أبي قومي بإسلامهم فلما قدم قال: جئتكم والله من عند النبي حقاً، فقال: فَإذا حضرت الصلاة فليؤذن أحدكم وليؤمكم أكثركم قرائاً فنظروا فلم يكن أحد أكثر قرائاً مني لما كنت أتلقى من الركبان، فقدموني بين أيديهم وأنا أبن ست أو سبع سنين.

وفي رواية ابي داود عن عمرو بن سلمة ايضًا أنهم قالوا: يا رسول الله، من يؤمنا قال: اكثركم جمعًا للقرآن.

والشاهد من ذلك أن إمام المصلين قد يكون صبيًا لأنه أكثر المصلين قرأنًا لكنه في افعال وأحوال الرجال في عمارته لبيت من بيوت الله يسبح لله في هذه البيوت بالغدو والأصال وخلفه الرجال، وعمر كان ابن ست أو سبع سنين. إنها رجولة مبكرة وليست طفولة متأخرة حتى الثامنة عشرة.

#### خامسًا: الرجولية المبكرة في الجنواب الحتماعية:

قال الله تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِيَسْتَأْذَنْكُمُ الَّذِينَ آمَنُوا لِيَسْتَأْذَنْكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ وَالَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُوا الْحَلُمَ مَنْكُمْ ثَلاَتُ الْفَجْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ ثَيَابَكُمْ مِنَ الظُهيرَة وَمَنْ بَعْد صَلاَة الْعَشَاء ثَلاَثُ عَوْرَاتَ لَكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُمْ وَلاَ عَلَيْهِمَّ الْعَشَاء ثَلاَثُ عُوْرَاتَ لَكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُمْ وَلاَ عَلَيْهِمَّ جُنَاحُ بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْضَ جُنَاحُ بُعْضُكُمْ عَلَى بَعْضَ

كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الآيَاتِ وَاللَّهُ عَلَيمٌ حَكِيمٌ (٥٨) وَإِذَا بَلَغُ الْأَطْفَالُ مِنْكُمُ الْحُلُمَ قَلْيَسْتَأَذْنُوا كَمَا اسْتَأْذَنَ الدِّينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ وَاللَّهُ عَلَيْمٌ حَكِيمٌ) [النور: ٥٠ - ٥٩].

في الأبتين الكريمتين يستاذن الأطفال الذين لم يبلغوا الحكم في الدخول على اقاربهم في الأوقات الثلاث المذكورة، لأنها اوقات عورات وتخفف من الثياب، وخلوات مع الأهل، وليس عليهم جناح أن يُمَكِّنوا من الدخول في غير هذه الأوقات، ولا عليهم إن راوا شيئًا في غير تلك الأحوال، ولكن إذا بلغ الطفل الحُلِّم ورأى في منامه ما ينزل من الماء الدافق الذي يكون منه الولد فقد أصبح مثله مثل الكبار تمامًا ومثل الأجانب، أي وجب عليهم أن بستأذنوا على كل حال كما استأذن الكبار من ولد الرجل وأقاربه، إنها الرجولة من أول بشائرها في التعامل مع الأحوال الاجتماعية ودخول البيوت، فهل يقول أصحاب الطفولة المتاخرة أن الولد حتى الشامنة عشرة طفل ولا يستاذن إلا في الأوقات الثلاث ولا جناح عليه - إذا رأى عورات أمه وأخواته في غير هذه الأوقات بحجة أنه طفل؟!

ومتى يستانن إنن وقد بلغ الحلم من سنوات، اليس هذا تعطيل للشرع الحكيم؟ ولننظر أيضًا إلى النضج المبكر وحماية الإسلام للعفة وصيانته للمجتمعات من براكين الشهوات وظلمات الفواحش والمنكرات التي يؤجج نارها المطالبون بان الفتاة قبل الثامنة عشرة من عمرها لا تصلح للزواج ولا يعقد عليها عقد النكاح لأنها صغيرة، هي صغيرة في نظرهم عن الزواج ولو فحشت هي صغيرة في نظرهم عن الزواج ولو فحشت الإسلام خلاف ذلك تمامًا، فعن عائشة رضي الله عنها: تزوجني النبي وأنا بنت ست سنين، فقدمنا المدينة... وتحكي أخبار عرسها حتى قالت: فأسلمتني إليه وأنا بنت تسع سنين. [البخاري:

صارت في هذه السن زوجة مصونة تحت خير من وطئ الثرى، وأصبحت من أمهات المؤمنين، ويدخل في المؤمنين أبو بكر وعمر وعثمان وعلي وخالد، إنه والله النضج الإسلامي الفطري الذي يصون الأمة الرائدة.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد.



# غطر النفاق على صاحبه

اعداد: د/ حسن إبراهيم حجاب

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده.. وبعد:

فإن النفاق هو إظهار الإسلام والخير، وإخفاء الكفر والشر. والنفاق نوعان:

#### أولاً: النفاق الاعتقادي:

وهو النفاق الأكبر، والمنافق هنا يظهر الإسلام ويبطن الكفر، وصاحبه في الدرك الاسفل من النار. يقول رب العزة جل جلاله: (إنَّ الْمُنَافِقِينَ في الدُّرُكَ الأَسْفَل منَ النَّارِ) [النساء: ١٤٥].

> ويقول أيضا عن المنافقين: (في قُلُوبهمْ مرضُ فَرَادهُمُ اللَّهُ مرضًا ولَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكْذَبُونَ) [البقرة: ١٠]. والمنافقون في هذا النوع مخلدون في النار. وقد وصفهم الله تعالى في كتابه بصفات عديدة، أعاذنا الله منها.

> > وفيما يلى بيان بعضها:

الإفساد في الأرض. قال الله تعالى: (ألا إِنَهُمْ هُمُ الْمُقْسِدُونَ وَلَكِنْ لا يَشْعُرُونَ) [البقرة: ١٢]، وقال تعالى: (وَإِذَا تَـوَلَى سَعَى في الأَرْضِ لِيُقْسِدُ فيهَا وَيُهُلكَ النَّحَرْثُ وَالنَّسل) [البقرة: ٢٠٥]. (لا يَـالُـوَنكُمُ خَبالاً) [ال عمران: ١١٨].

 ٢- الاستهزاء بالدين وأهله، قال الله تعالى: (وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ آمَنُوا كَمَا آمَنُ النَّاسُ قَالُوا أَنُؤَّمِنُ كَمَا
 أَمَنُ السَّفَهَاءُ [البَوَرَة: ١٣].

وقال أيضًا: (وَإِذَا خَلُواْ إِلَى شَيَاطِينَهِمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنْمًا نَحْنُ مُسْتَهْزَقُونَ} [البقرة: ١٤].

وقاُل تعالى: (قُلِ اَسْتَهَّزِئُو<mark>ا</mark> إِنَّ اللَّهَ مُخْرِجٌ مَا تَحْذَرُونَ) [التوبة: ٦٤].

وقال جِل جِلاله: (قُلْ أَبِاللَّهِ وَآيَاتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ تَسُتَّهُرْئُونَ) [التوبة: ٦٥].

٣- الصد عن دين الله، قال الله تعالى: (وَإِذَا قَيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَى ما أَنْزَلَ اللّهُ وَإِلَى الرُسُولِ رَأَيْتَ المُنَافَقِينَ يَصَدُونَا ) [النساء: ١٦].

تَقُولُ) [النساء: ٨١].

 ٥- يتمنون ارتداد المسلمين، قال الله تعالى: (وَدُوا لَوْ تَكْفُرُونَ كَمَا كَفَرُوا فَتَكُونُونَ سَوَاءً) [النساء: ٨٩].

- اتخاذ الكفار اولياء من دون المؤمنين، قال الله تعالى: (بَشَر الْمُنَافِقِينَ بِأَنْ لَهُمُّ عَذَابًا اليمًا (١٣٨) النَّذِينَ يَتُخذُونَ الْكَافَرِينَ اَوْلَـياءَ مِنْ دُونِ الْمُؤَمِّدِينَ اَوْلَـياءَ مِنْ دُونِ النَّعَادُمُ الْعَرْةُ فَإِنَّ الْعَرْةُ لَلَهُ حَمِيعًا) [النساء: ١٣٥، ١٣٩].

. وَ وَالَ تَعَالَى: (فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرضُ يُسَارِعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَخْشَنَى أَنْ تُصِيبَنَا دَائِرةً) [المائدة: ٥٢].

التكاسل عن الصلاة والرياء وقلة الذكر، قال الله تعالى: (وإذا قَامُوا إِلَى الصلاة قَامُوا كُسالَى يُراءُونَ النّاسُ ولا يَذْكُرُونَ اللّه إِلاَ قَلِيلاً) [النساء: ١٤٢].

وقال تعالى: (ولا يأتُونَ الصَّلَاةَ إِلاَّ وهُمْ كُسَالَى) [التوبة: 46].

٨- التذبذب بين الكفر والإيمان، قال تعالى عنهم:
 (مُذَبِّ ذَبِينَ بَيْنَ ذَلك لاَ إلى هـؤُلاء ولاَ إلى هـؤُلاء)
 [النساء: ١٤٣].

٩- تثبيط المجاهدين، قال الله تعالى: (لَوْ حُرَجُوا فِيكُمْ ما زَادُوكُمْ إِلاَّ حَبالاً ولَـأَوْضَعُوا خَلالكُمْ يَبْغُونَكُمُ الْفَيْئَةَ وَفِيكُمْ سَمُّاعُونَ لَهُمْ) [النوبة: ٤٧].

وقال تعالى: (وَإِذْ قَالَتْ طَائِفَةُ مِنْهُمْ يَا أَهْلَ يَثُرِبُ

لَا مُقَامَ لَكُمْ فَارْجِعُوا وَيَسْتَأْذِنُ فَرِيقٌ مِنْهُمُ النَّبِيُّ) [الإحزاب: ١٣].

وقال جل شانه: (قَدَّ يعِّلَمُ اللَّهُ الْمُعَوَّقِينَ مِنْكُمْ وَالْقَائِلِينَ لَلِحُوانِهِمْ هَلُمُ إِلَيْنِيَ وَلاَ يَأْتُونَ الْبَاسُ إِلاَّ قَلَعلاً) [الإحزاب: ١٨].

١٠ الحزن إذا أصابت المؤمنين نعمة والفرح إذا أصابتهم مصيبة، قال الله تعالى عنهم: (إِنْ تُصِبُكَ حَسنَةٌ تَسكُوهُمْ وإِنْ تُصبْكَ مُصيبةٌ يَقُولُوا قَدْ أُخَذَنا أَمْرنا مِنْ قَبْلُ وَيَتَوَلُوا وَهُمْ فَرِحُون) [التوبة: ٥٠]، وقال تعالى: (ودُوا مَا عَنتُمْ) [ال عمران: ١٨٨].

١١ - كراهية النفقة في سبيل الله، قال الله تعالى: (ولا يُنْفَقُونَ إلا وهُمْ كَارهُونَ) [التوبة: ١٤].

 ١١- اللمز في الصدقات، يقول الله تعالى: (ومنهُمْ مَنْ يَلْمِزُكَ في الصُدقات فإنْ أعُطُوا مِنْها رَضُوا وَإِنْ لَمْ يُغُطَوْا مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسِنْخَطُونَ) [التوبة: ٥٥].

ويقول أيضًا: (الَّذِينَ يَلْمَرُونَ الْمُطُوعِينَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فِي الصَّدَقَاتِ وَالَّذِينَ لَا يَجِدُونَ إِلاَّ جُهْدَهُمُّ [التوبة: ٧٩].

١٣ إيذاء النبي على بانتقاصه أو سب دينه أو سب دينه أو سب الله عدواً بغير علم، قال الله تعالى: (ومِنْهُمُ الدّينَ يُؤْذُونَ النّبيِّ) [التوبة: ٢٦]. وقال تعالى ايضاً: (والدّينَ يُؤْذُونَ رسُولَ اللهِ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ) [التوبة: ٢١].

وقال تعالى: (ألَمْ يَعْلَمُوا أَنَّهُ مِنْ يُحَادِدِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَأَنْ لَهُ نَارِ جَهِنَمْ خَالِدًا فَيِهَا) [التوبة: ٦٣]. وقال أيضنا: (ولَئِنْ سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنُ إِنِّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلُعبُ قُلْ أَبِاللَّه وَآباته وَرسُوله كُنُّتُمْ تَسْتَهْزِئُونَ) [التوبة: ٦٥].

 ١٤- الاجتهاد في إرضاء الناس ولا يبحثون عن رضا الله، قال الله تعالى: (يَحْلفُونَ بالله لَكُمْ ليُرْضُوكُمْ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَقَ أَنْ يُرْضُوهُ إِنْ كَانُوا مُؤْمنِينَ) [التوية: ٦٦].

وقال أيضًا: (يَحْلفُونَ بِاللَّهِ مَا قَالُوا وَلَقَدْ قَالُوا كَلْمَةَ الْكُفْرِ وَكَفَرُوا بَعْدَ إِسْلاَمَهِمْ) [التوبة: ٧٤].

١٥- الأمر بالمنكر والنهي عن المعروف، قال الله تعالى: (المنافقون والمنافقات بعضهم من بعض يأمرون بالمنكر ويتهون عن المعروف ويقبضون أيديهم) [التوبة: ٦٧].

17 - إخلاف العهد مع الله. قبال الله تعالى: (وَمَثْهُمْ مَنْ عَاهَدَ اللّهُ لَئِنْ آتَانًا مِنْ فَضَلُهُ لَنَصَدُقَنُ وَلِنَكُونَنَ مِن الصّالحين (٧٥) فَلَمًا آتَاهُمْ مَنْ فَضُلُه بَخْلُوا بِه وتَولُوا وَهُمْ مُعْرضُونَ (٧٦) فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْم يَلْقُونُهُ بِمَا آخُلُقُوا اللّه مَا وعَدُوهُ وَبِما كَانُوا يَكْذَبُونَ [التوبة: ٧٠ - ٧٧].

١٧ - التشكيك في وعد الله ورسوله: (وإذْ يقُولُ

الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرْضٌ مَا وَعَدَنَا اللَّهُ ورسُولُهُ إِلاَّ غُرُورًا) [الأحراب: ١٦].

١٨ - أتباع ما أسخط الله وكراهية رضوانه، قال الله تعالى: (ذَلكَ بِأَنَّهُمُ اتَّبَعُوا مَا أَسْخُطَ اللَّه وكَرِهُوا رضُوانَهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَالُهُمُ [محمد: ٢٨].

١٩ سقطات السنتهم تفضحهم، قال الله تعالى:
 (وَلَتَعُرفَتُهُمْ فَى لَحْن الْقَوْل) [محمد: ٣].

وقال أيضًا: (قَدْ بَدَتَ الْبَغْضَاءُ مِنْ أَقُواهِ هِمْ وَمَا تُخْفَى صُدُورُهُمْ أَكْبِرُ) [ال عمران: ١١٨].

٢٠- الحلف كذبًا للصد عن سبيل الله، قال الله تعالى: (اتُخذُوا أَيْمَانَهُمْ جُنَّةً فَصَدُوا عَنْ سبيلِ الله) [المنافقون: ٢].

٢١ خداع المؤمنين بالكلام المعسول، قال الله تعالى: (وَإِنْ يَقُولُوا تَسْمَعْ لِقَوْلُ هِمْ كَأَنَّ هُمْ خُشُبُ مُسْنُدَةٌ) [المنافقون: ٤].

٢٢ يحسبون كل صيحة عليهم، قال الله تعالى:
 (يَحْسَبُونَ كُلُ صَيْحَة عَلَيْهِمْ هُمُ الْعَدُوُ فَاحْذَرْهُمْ
 قَاتَلَهُمُ اللَّهُ [المنافقون: ٤٠].

#### ثانيًا: النفاق العملي:

وهو النفاق الأصغر، وهو كبيرة من الكبائر تدخل صاحبها النار، ولكن لا تخرجه من الملة، وصاحبها غير مخلد في النار، ومن علامات النفاق الأصغر ما يلي:

الكذب وإخلاف الوعد وخيانة الأمانة، قال
 أية المنافق ثلاث: إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا اؤتمن خان. متفق عليه.

#### هل للمنافق من توبة ؟

باب التوبة مفتوح لكل عبد ما لم يغرغر وما لم تطلع الشمس من مغربها. يقول ﷺ: من تاب قبل ان تطلع الشمس من مغربها تاب الله عليه . رواه مسلم.

وقال 🐲 أِن الله عز وجل يقبل توبة العبد ما لم يغرغر . رواه الترمذي وابن ماجه وغيرهما وحسنه الالباني.

وإن كان الغالب على أهل النفاق الأكبر عدم التوبة ؛ لقوله تعالى: (صُمُّ بُكُمُّ عُمْيٌّ فَهُمٌّ لاَ يَرْجِعُونَ) [البقرة: ١٨]، يعنى لا يتوبون.

ولقوله تعالى: (اولا يرون أنهم يفتنون في كل عام مرة أو مرتين ثم لا يتوبون ولاهم يذكرون) [التوبة]:

لكن ربما ياذن الله بالتوبة ؛ لأن باب التوبة مفتوح لكل عبد ما لم يغرغر وما لم تطلع الشمس من مغربها، قال الله تعالى: (ويُعدَّب الْمُنَافِقِينَ إِنْ شَاءَ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمُ [الإحزاب: ٢٤].

وقال 👛: "ويتوب الله على من تاب". متفق عليه. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

## منالأحابالإسلامية





@إعداد/ سعيد عام

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فقد تحدثنا في الأعداد الماضية عن أدب التحية المباركة - السلام - وأدب الاستئذان، وفي هذا

العدد نتكلم عن أدب الزيارة.

فإن الزيارة في الله والأخوة في الله من أفضل القربات، والطف ما يُستفاد من الطاعات.

وهذه الزيارة في الله هي التي جمعت أبناء الإسلام أول مرة وأقامت دولته، ورفعت رايته، ويوم أن نجح أعداء الإسلام في قطع هذه الأصرة وتمزيق هذه الرابطة، أصبح المسلم ينظر إلى أخيه المسلم نظرة استعلاء وازدراء واحتقار، وأصبح المسلم يرى أخاه في محنة أو ضائقة فلا يقف بجوار أخيه، إنما يهز كتفيه، ويمضى لشانه وكان الأمر لا بعنيه.

ولذا حثنا الإسلام على التزاور بين المسلمين، لما له من أثر كبير في تقوية العلاقات بينهم، وزيادة المحبة والآلفة والترابط.

والزيارة في الله هي قوتُ القلوب، وغذاء الأرواح، وقرة العيون، وهي الحياة التي من حُرمها فهو من جملة الأموات، والنورُ الذي من فقده فهو في بحار الظلمات، واللذة التي من لم يظفر بها فعيشه كله هموم والام وغموم.

والزيارة في الله توصل أهلها إلى منازل لم يكونوا بدونها أبدا واصليها، وتبوئهم من مقاعد الصدق مقامات لم يكونوا بدونها داخليها.

روى الإمام أحمد في مسنده من حديث معاذ بن جبل وقال الهيثمي رجاله رجال الصحيح في الحديث القدسي: حُقت محبتي للمتحابين في، وحقت محبتي للمتناصحين في، وحقت محبتي للمتناصحين في، وحقت محبتي للمتباذلين في، المتحابون في على منابر من نور يغبطهم بمكانتهم النبيون والصديقون والشهداء. ورواه الحاكم عن عبادة بن الصامت، وصححه الالباني في صحيح الجامع (٤٣٢١).

فالمُسلَّم بزيارتَّه لإخوانه يقترب من الجنة شيئًا فشيئًا، وللاجتماع قوة ومجالس أهل التقوى يهابها شياطين الجن والإنس، قال الله تعالى: (هُوَ الَّذِي أَيِّدَكَ

يِنَصْرُهِ وَبِالْمُؤْمِنِينَ) أي: قواك بنصره وبالمؤمنين، (وَالَّفَ بِيْنَ قُلُوبِهِمْ لَوْ أَنْفَقْتُ مَا فِي الأَرْضِ جميعًا مَا اللَّهُ تَلَفَّ بِيْنَ هُمْ إِنَّهُ عَزِيرٌ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ الْفُ بَيْنَهُمْ إِنَّهُ عَزِيرٌ حَكِيمُ [الأنفال: ٣٦]، وقال سبحانه: (إِنَّ النَّينَ أَمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمَنُ وُدًا) [مريم: 9٦].

إن الاجتماع والآلفة بين المؤمنين قوة، وإن التفرق والتشتت ضعف، فإن الإنسان قليل بنفسه كثير بإخوانه.

يقول عمر رضي الله عنه: والله لولا أن أجلس مع أخوة لي ينتقون أطايب القول كما يُنتقى أطايب الثمر لأحببت أن الحق بالله الآن.

قَالِ اللهُ عَزُ وَجِلَ: (وَاعْتَصِمُوا بِحَبُلِ اللهُ جَمِيعًا وَلاَ تَفَرُقُوا وَاذْكُرُوا نَعْمَةَ اللهُ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءُ فَالُفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بَنعْمَتِه إِخْوانًا وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حَفْرَةَ مِن النَّارِ فَأَنْقَدُكُمْ مِنْهَا) [ال عمران: (1.9

#### اولا: مفهوم الزيارة.

الـزيـارة لـغـة: الـقـصـد، يـقـال: زاره يـزوره زورا وزيارة: قصده وعاده.

وفي المعجم الوجيز: زاره زيارة ومزارًا: أتاه في داره للأنس به أو لحاجة إليه فهو زائر.

النيبارة اصطلاحًا: قصد المنزور إكرامًا له واستثناسًا به.

فالمعنى الاصطلاحي لا يخرج عن المعنى اللغوي. ثانيًا: زيارة النبي ﷺ:

أجمعت الأمة سلفًا وخلفًا على مشروعية زيارة النبي عنه، وجمهور العلماء على أنها سنة مستحبة، والبعض على أنها سنة مؤكدة، تقرب من درجة

الواجبات، وذهب الفقيه المالكي أبو عمران بن عيسى الفارسي إلى انها واجبة. الموسوعة الفقهية (٢٤/ ٨٣).

وقال القاضي عياض في الشفاء: وزيارة قبره عليه الصلاة والسلام سنة من سنن المسلمين مجمع عليها، وفضيلة مرغب فيها. اهد قال الله تعالى: (ولو أنهم إذ ظلموا انفسهم جاءوك فاستَغفوروا الله واستَغفر لهم الرسول لوجدوا الله توابا رحيما) النساء: ٦٤].

هذا المجيء مختص بزمان حياته على المحيق حسن خان في فتح البيان: وهذا المجيء يختص بزمان حياته، وليس المجيء إليه يعني إلى مرقده المنور بعد وفاته على ... ولهذا لم يذهب إلى هذا الاحتمال البعيد أحد من سلف الأمة وأثمتها، لا من الصحابة ولا من التابعين ولا ممن تبعهم بإحسان.

فلم يثبت أن أحداً من الصحابة رضوان الله عليهم جاءه طالبًا منه الاستغفار بعد موته عليه الصلاة والسلام، وما ذكره الحافظ ابن كثير عن العُتبي وقصته فلا دليل فيه على ما ذهبوا إليه، لأن هذا الأثر عليه مآخذ من وجوه:

أحدها: أنه لا يُدرى من هذا العتبي. ثانيها: أن الرؤى لا ينبني عليها أحكام شرعية. ثالثها: أن أفعال الصحابة ليست وفق ذلك. فلا وجه لبناء أي حكم على مثل هذا الأثر.

روى البخاري من حديث ابن عباس رضي الله عنهما عن عمر رضي الله عنه أنه الله عنه الله علم أنه الله عمر رضي الله عمر أصريم، وقولوا: عبد الله ورسوله.

فالغلو والإطراء سوء أدب وهو منهي عنه، والأدب والتوقير واجب مع رسول الله 😅.

يقول ابن تيمية رحمه الله: وإذا تكلمنا فيما يستحق الله تبارك وتعالى من التوحيد، بينا أن النبياء وغيرهم من المخلوقين لا يستحقون ما يستحق الله تبارك وتعالى من خصائص، فلا يشرك بهم، ولا يتوكل عليهم، ولا يستغاث بهم كما يستغاث بالله، ولا يقسم على الله بهم، ولا يتوسل بذواتهم، وإنما يتوسل بالإيمان بهم، وبمحبتهم وطاعتهم فيما أمروا به وتصديقهم فيما أخبروا، وتحليل ما حللوا، وتحريم ما حرموا، اهد، التوسل والوسيلة ص٠٤٢.

وإذا كانت زيارة النبي 🍣 بعد موته مشروعة

ثالثًا: أداب زيارة النبي 👺:

لقد انزل الله قرآنًا يعلمنا كيف نخاطبه ونكلمه: ١- توقيره ﷺ:

قال الله تعالى: (الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرِّسُولَ النِّبِيُّ

الأُمَّيُّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمْ فِي التُوْرَاةِ وَالأَنْجِيلَ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكِرِ وَيُحْرَمُ عَلَيْهِمُ النَّخِبَائِثُ وَيَضَعُ عَلَيْهِمُ النَّخْبَائِثُ وَيَضَعُ عَنْهُمُ النَّخْبَائِثُ وَيَضَعُ عَنْهُمُ النَّخْبَائِثُ وَيَضَعُ عَنْهُمُ وَالْأَعْلالُ التِّي كَانَتْ عَلَيْهِمُ فَالَّذِينَ امْنُوا بِهُ وَعَزُرُوهُ وَنَصِرُوهُ وَاتَّبِعُوا النُّورَ الَّذِي أُنْزِلِ مَعَهُ أُولِئِكُ هُمُ الْمُقْلَحُونَ [الأعراف: ١٥٧].

وقال عز وجل: (إِنَّا أَرْسَلُنَاكُ شَاهِدا وَمُبِشَرًا وَنَذيرًا (٨) لِتُؤْمِنُوا بِاللَّهُ وَرَسُولِهِ وَتُعَرَّرُوهُ وَتُوَقُّرُوهُ وتُسَبِّحُوهُ بُكَرَةً وَأَصْلِكً) [الفتح: ٨، ٩].

قال ابن عباس رضي الله عنهما: تعزروه: تعظموه.. وتوقروه: من التوقير وهو الاحترام والإجلال والإعظام.

ب- عدم جعل دعائه كدعاء الناس بعضهم بعضًا.
 قال الله تعالى: (لا تَجْعلُوا دُعاء الرسُولِ بيْنكُمْ
 كَدُعاء بعْضكُمْ بعْضاً) [النور: ٦٣].

قال الضحاك عن ابن عباس: كانوا يقولون: يا محمد، يا أبا القاسم، فنهاهم الله عز وجل عن ذلك، إعظامًا لنبيه على قال: قولوا: يا نبي الله، يا رسول الله، وهكذا. قاله مجاهد وسعيد بن جبير.

وقال قتادة: أمر الله أن يهاب نبيه قوان يُبجل وأن يُبجل وأن يُعظُم، وقال مقاتل في قوله: (لا تَجْعَلُوا دُعَاءَ الرُّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَاءَ بَعْضَكُمْ بَعْضًا). يقول: لا تسموه إذا دعوتموه يا محمد، ولا تقولوا: يا ابن عبد الله، ولكن شرفوه فقولوا: يا نبي الله، يا رسول الله، قال سبحانه: (تَجُهرُوا لَهُ بالْقَوْل كَجَهْر بِعُضَكُمُ لِبِعُضِ أَنَّ تَتْعُرُون) [الحجرات: ٢].

فهذا من باب الأدب في مخاطبة النبي و والكلام معه وعنده، وإذا كان رب العزة لم يناده باسمه المجرد قط، فهل تناديه انت باسمه المجرد وثلك خصوصية لرسول الله له لم يشاركه فيها نبي ولا رسول قط، من أدم إلى خاتمهم نبينا في فما نادى الله في القرآن الكريم اسم النبي مجردًا قط إلا مقترنًا بصفة النبوة و الرسالة.

وقد عاب الله على هؤلاء الغلاظ الذين نادوا النبي على باسمه مجردا، وهو في حجراته مع نسائه بدون مراعاة لمكانته ووقاره، فقال تعالى: (إِنَّ الدِّينَ مُنَاهُ مُنَّا مُنَّالًا مُنَّالًا مُنَّالًا مُنَّالًا مُنَّالًا مُنَّالًا مُنَّالًا لَهُمُ وَلَا لَهُمْ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ) [الحجرات: ٤، ه].

وللحديث بقية في العدد القادم بمشيئة الله عالى.

نواصل في هذا القحدير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم لبيان حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة القصاص والوعاظ، خاصة في اشهر الحج، وإلى القارئ الكريم تخريج وتحقيق هذه القصة: نداء الملك الحاج إذا أو لأ: متن القصية: يروى عن أبي هريرة رضى الله عنه قال:

قال رسول الله 🎥: 'إذا خرج الرجل حاجًا بنفقة طيبة ووضع رجله في الغرز فنادى: لبيك اللهم لبيك، ناداه مناد من السماء: لبيك وسعديك زادك حلال وراحلتك حلال وحجك مبرور غير مأزور، وإذا خرج بالنفقة الخبيثة فوضع رجله في الغرز فنادى: لبيك، ناداه مناد من السماء: لا لبيك ولا سعديك، زادك حرام، ونفقتك حرام، وحجك غير مبرور . اهـ.

الغرز: ركاب كُور الجمل إذا كان من جلد أو

#### ثانيا: التخريج:

أخرجه الطبراني في المعجم الأوسط (٦/ ١٠٩) ح(٥٢٢٤) قال: حدثنا محمد بن الفضل السقطى، قال: حدثنا سعيد بن سليمان، عن سليمان بن داود اليمامي، عن يحيى بن أبي كثير، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله 🎏 : 'إذا خرج الرجل حاجا... القصة.

وأخرجه البزار ح(١٠٧٩ - كشف الأستار) قال: حدثنا محمد بن مسكين، ثنا سعيد بن سليمان بن داود، ثنا يحيى بن أبي كثير، عن أبي سلمة عن أبي هريرة قال: قال رسول الله 🥶: "من أمُّ هذا البيت من الكسب الحرام..."

١- "سعيد بن سليمان بن داود"، هذا في الأصل في كشف الأستار عن زوائد البزار وهو خطأ والصواب عن مكان بن فتصبح: سعيد عن سليمان بن داود .

وسعيد هو سعيد بن الحكم المعروف بابن أبى مريم كما في تهذيب الكمال" (٧ / ١٦٤/ ۲۲۳٥)، روى عنه محمد بن مسكين.

١- لفظ البرار:

روي عن أبي هريرة رضي الله عنه قال



رسول الله : من أم هذا البيت من الكسب الحرام شخص في غير طاعة الله، فإذا أهل ووضع رجله في الغرز (أي الركاب) وانبعثت به راحلته وقال: لبيك اللهم لبيك، ناداه مناد من السماء: لا لبيك ولا سعديك، كسبك حرام، وزادك حرام، وراحلتك حرام، فأرجع مأزورًا غير مأجور، وأبشر بما يسوؤك، وإذا خرج الرجل حاجًا بمال حلال ووضع رجله في الركاب، وانبعثت به راحلته وقال: لبيك اللهم لبيك، ناداه مناد من السماء: لبيك وسعديك، قد أجبتك، راحلتك حلال، وزادك حلال، فارجع مأجورًا غير مازور وأبشر بما يسودً. اهـ.

- معنى آمُ: قصد.
- شخص: خرج.
- مازور : يعني حاملاً الوزر والذنب.
  - تالثا: التحقيق:

هذه القصة واهية، والحديث الذي جاءت به سنده تالف، وعلته: سليمان بن داود.

۱- قال الإمام البخاري في التاريخ الكبير" (٢/ ٢) ت (١٧٩٢): سليمان بن داود اليمامي عن يحيى بن ابي كثير روى عنه سعيد بن سليمان، منكر الحديث. اهـ.

قلت: هذا المصطلح منكر الحديث عند البخاري له معناه، الذي بينه الإمام السيوطي في تدريب الراوي (١/ ٣٤٩)، حيث قال: إن البخاري يطلق: فيه نظر وسكتوا عنه فيمن تركوا حديثه، ويطلق: منكر الحديث على من لا تحل الرواية عنه . اهـ.

٧- وهذا ما بينه من قبل السيوطي الإمام الذهبي حيث قال في الميزان (٢ / ٢٠٢ / ٣٤٤٩): سليمان بن داود اليمامي، أبو الجمل صاحب يحيى بن أبي كثير، قال ابن معين: ليس بشيء، وقال البخاري: منكر الحديث، وقد مر لنا أن البخاري قال: من قلت فيه منكر الحديث فلا تحل رواية حديثه، وقال ابن حبان: ضعيف، وقال أخر: متروك. اهـ.

٣- ولقد أقر الإمام العقيلي ما قاله الإمام البخاري في الضعفاء الكبير (٢ / ١٣٦ / ١٣٠) حيث قال: سمعت حيث قال: سمعت البخاري يقول: سليمان بن داود اليمامي، عن يحيى بن أبى كثير: منكر الحديث. أهـ.

قلت: ولقد اكتفى الإمام العقيلي بتجريح الإمام البخاري لسليمان بن داود اليمامي لجعله في كتابه الضعفاء الكبير، وهذا الفعل من العقيلي ناتج عن معرفته التامة بمنهج البخاري في الجرح والتعديل، والذي بينه الحافظ ابن حجر في هدي الساري (ص٤٠٠) حيث قال: وللبخاري في كلامه على الرجال توق زائد، وتحر بليغ يظهر لمن تامل كلامه الرجال توق زائد، وتحر بليغ يظهر لمن تامل كلامه

في الجرح والتعديل فإن أكثر ما يقول: سكتوا عنه، فيه نظر، تركوه، ونحو هذا ، اهـ.

3- قال الإمام ابن حبان في كتابه المجروحين (١ /٣٣٠): سليمان بن داود اليمامي يروي عن يحيى بن آبي كثير، روى عنه سعيد بن سليمان وبشر بن الوليد الكندي، يقلب الأخبار وينفرد بالمقلوبات عن الثقات، وهو ضعيف كثير الخطأ. اهـ.

٥- وأورده الإمام ابن عدي في الكامل في ضعفاء
 الرحال (٣ / ٢٧٦) ( ٢٠ / ٧٤٨) قال:

أ- سمعت أحمد بن علي بن المثنى يقول: سالت يحيى بن معين، عن سليمان بن داود اليمامي، فقال: لدس سنه ع.

ب- وذكر ابن أبي بكر، عن عباس، عن يحيى قال:
 كان سليمان بن داود اليمامي الذي يحدث عنه
 سعدويه يقال له أبو الجمل.

ج- سمعت ابن حماد يقول: قال البخاري: سليمان بن داود اليمامي عن يحيى بن أبي كثير سمع منه سعيد بن سليمان، قال ابن معين: يكنى أبا الحمل منكر الحديث. اهـ.

قُلْتُ: ثم أورد الإمام ابن عدي عددًا من الأحاديث بنفس طريق هذه القصة.. سليمان بن داود اليمامي عن يحيى بن أبي كثير عن أبي سلمة عن أبي هريرة. ثم قال: ولسليمان بن داود غير ما ذكرت عن يحيى بهذا الإسناد وعامة ما يرويه بهذا الإسناد لا بتابعه أحد عليه. أه..

٦- ولقد أورده الحافظ ابن حجر في لسبان الميزان (٣/ ٩٩) (٩٩ / ٣٨٧٩)، وأقر قول الإمام ابن عدي حيث قال: وساق ابن عدي له عدة أحاديث وقال: عامة ما يرويه لا يتابعه عليه أحد. اهـ.

٧- وقال الإمام ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل (٢ / ١ / ١٠) (ت٤٨٧): سليمان بن داود اليمامي روى عن يحيى بن أبي كثير روى عنه عمر بن يونس اليمامي وسعيد بن سليمان الواسطي، سمعت أبي يقول ذلك، وسمعته يقول: هو ضعيف الحديث، منكر الحديث، ما أعلم له حديثًا صحيحًا.

قُلْتُ: يتبين من مجموع اقوال ائمة الجرح والتعديل أن قصة نداء الملك الحاج إذا وضع رجله في الغرز قصة واهية، وهي غريبة ومنكرة لا تحل روايتها.

#### رابعًا: بديل ثالث:

قد يتوهم القارئ الكريم من عدم صحة هذه القصة أن الله تعالى يقبل الحج من مال حرام، ولكن هيهات هيهات، فقد أخرج الإمام مسلم في صحيحه (ح١٠١٥)، والترمذي في السنن (٢٩٨٩)، وأحمد (٢/

٣٢٨) ح(٨٣٣٠) من حديث فضيل بن مرزوق عن عدي ين ثابت عن أبي حازم عن أبي هريرة قال: قال رسول الله 🐷: أيها الناس، إن الله طيب لا يقبل إلا طيبا، وإن الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين، فقال: (يا أَبُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلَيمٌ) [المؤمنون: ٥١]، وقال: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا كُلُوا مِنْ طَيْبَاتِ مَا رِزَقْنَاكُمْ) [البقرة: ١٧٢]، ثم ذكر الرجل يطيل السفر أشعث أغبر، يمد يديه إلى السماء: يا رب يا رب، ومطعمه حرام، ومشربه حرام، ومليسه حرام، وغذي بالحرام فأنى يستجاب لذلك؟

قال أبو عيسى الترمذي: 'هذا حديث حسن غريب، وإنما نعرفه من حديث فضيل بن مرزوق، وابو حازم هو الأشجعي اسمه سلمان مولى عزة الأشجعية". اهـ.

#### خامسا: قوائد:

قد بسأل طالب هذا الفن: إذا كان هذا الحديث أخرجه الامام مسلم في صحيحه: فلماذا قال الإمام الترمذي: «هذا حديث حسن غريبٍ».

قلت: وللإجابة عن هذا السوال نقول والله المستعان: كذا الحديث انفرد بروايته فضيل بن مرزوق عن عدي بن شابت عن أبي حازم عن أبي هريرة كما بينا من جميع طرق الحديث عند مسلم والإمام الترمذي والإمام أحمد، وكذلك عند الإمام الدارمي في «السنن» ح(٢٧١٧)، والإمام ابن منده في كتاب التوحيد، (ح٢٩٦).

وفضيل بن مرزوق أورده الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٢ / ١١٣) قال: فضيل بن مرزوق الأغر الرقاشي صدوق يهم. اهـ.

قلت: لهذا عندما أورد الألباني رحمه الله في «الصحيحة» (٣ / ١٢٨) هذا الحديث وعزاه إلى الامام مسلم قال: وإسناده حسن، فإن فضيل بن مرزوق صدوق يهم كما قال الحافظ في «التقريب».

قلت: وبهذا يتبين سبب قول الإمام الترمذي: «هذا حديث حسن غريب».

■ دفاع عن الإمام مسلم بن الحجاج النيسابوري رحمه الله : نقل الامام الذهبي في الميزان (٣/ ٣٦٢ / ٦٧٧٢) قال: وقال أبو عبد الله الحاكم: فضيل بن مرزوق ليس على شرط الصحيح وعيب على مسلم إخراجه في الصحيح.

ا - قلت: هذا الحديث الذي أخرجه مسلم تفرد به فضيل بن مرزوق عن عدى بن ثابت عن ابي حازم عن ابي هريرة، وهذا التفرد عند الحاكم يجعل الحديث عنده ليس على شرط الصحيح، بل يجعله شاذًا حيث نقل الحافظ ابن كثير في اختصاره علوم

الحديث، النوع (١٨) فقال: قال الحاكم النيسابوري: الشاد هو الذي ينفرد به الثقة وليس له متابع، اهـ. ثم نقل رد الإمام ابن الصلاح على الإمام الحاكم، فقال: « قال ابن الصلاح: ويشكل على هذا الحديث: «الأعمال بالنبات، فإنه تفرد به عمر وعنه علقمة وعنه محمد بن إبراهيم التيمي وعنه يحيى بن سعيد الأنصاري». اهـ.

قلت: هذا رد بالنسبة لتفرد فضيل بن مرزوق ويجعل الحديث ليس على شرط الصحيح عند الحاكم بل يجعله شاذًا، وهذا قول فيه نظر كما بينا من رد الإمام ابن الصلاح على الحاكم بأول حديث افتتح به أمير المؤمنين في الحديث الإمام البخاري

ب- أما إن كان يقصد الحاكم رحمه الله بقوله: «فضيل بن مرزوق ليس على شرط الصحيح» العدالة والضبط فهذا الأمر للحاكم فيه أوهام كما بينها علماء هذا الفن.

وعلى سبيل المثال لا الحصر: فقد أخرج الحاكم رحمه الله في كتابه «المستدرك على الصحيحين» (٤) / ١١٩) قال: أخبرنا أبو زكريا يحيى بن محمد العنبري، حدثنا أبو بكر محمد بن النضر الماوردي، حدثنا أحمد بن منيع، حدثنا يعقوب بن الوليد، حدثنا ابن أبي ذئب عن سعيد بن أبي سعيد المقبري قال: سمعت أبا هريرة رضى الله عنه يقول: قال رسول الله 🖘: ﴿إِنَّ الشَّيْطَانَ حَسَاسَ لَحَاسَ فاحذروه على أنفسكم من بات وفي يده ريح فأصابه شيء فلا يلومن إلا نفسه..

قال الحاكم: اهذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه بهذا اللفظ». اهـ.

قال الإمام الذهبي رحمه الله في «التلخيص»: ابل موضوع فإن يعقوب بن الوليد كذبه أحمد والناس، اهـ.

قلت: ويعقوب بن الوليد لم يرو له البخاري كما هو مبين في كتاب «الجمع بين رجال الصحيحين» للإمام ابن القيسراني في التراجم من (٢٠٩٤) حتى (٢٣٠٤) فإخراج الإمام الحافظ أبي عبد الله الحاكم لهذا الحديث الموضوع وقوله هذا حديث صحيح على شرط الشيخين وتعقب الإمام الذهبي له هذا الحديث والعديد من الأحاديث دليل على أوهام الإمام الحاكم رحمه الله في العدالة والضبط والحاكم على الحديث ولذلك أورد الإمام الذهبي هذا الحديث في «المعزان» (٤ / ٥٥٥) وجعله من مناكير يعقوب بن الوليد وقال: قال أحمد: مزقنا حديثه، وكذبه أبو حاتم ويحيى وقال أبو داود غير ثقة، وقال أحمد أيضاً: كان من الكذابين الكبار يضع الحديث..... اهـ.

قلت: وبهذا يصبح قول الحاكم رحمه الله: فضيل بن مرزوق ليس على شرط الصحيح وعيب على مسلم إخراجه الصحيح، قول فيه نظر كما بينا انفا.

ب- الدفاع الثاني عن الإمام مسلم:

نقل الإمام الذهبي في «الميزان» (٣/ ٣٦٢ / ٢٧٧٢) عن الإمام ابن حبان أنه قال: «فضيل بن مرزوق منكر الحديث جداً، يروي عن عطية الموضوعات».

قـلت: هـذا قـول بـيـنه الإصام ابن حـبـان في «المجروحين» (٢٠٩٠٠) حيث قال: «والذي عندي أن كل ما روى عن عطية من المناكير يعرف ذلك كله بعطية ويبرأ فضيل منه».

قلت: وهذا الحديث الذي أخرجه الإمام مسلم من رواية فضيل بن مرزوق لم يكن من روايته عن عطية العوفي حتى نقول يلزق ذلك كله بعطية ويبرا فضيل منه، ولكن هذا الحديث الذي أوردته بديلا أخرجه الإمام مسلم من رواية فضيل بن مرزوق عن عدي بن تابت،

وفي «تهذيب الكمال» (١٢ / ٤٩٩ / ٤٤٦٧) بين الإمام المزي أن عدي بن ثابت آخرج له الأثمة الستة وروى عن أبي حازم الأشجعي عند الأئمة الستة وروى عنه فضيل بن مرزوق عند مسلم في «الصحيح»، والترمذي في «السنن»، وقال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٢ / ١٦): «عدي بن ثابت الإنصاري ثقة». اه.

قلت: وبهذا يتبين أن الإمام مسلم رحمه الله أخرج الحديث من رواية فضيل بن مرزوق عن الثقة عدي بن ثابت.

لذلك قال الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٦ / ١٩) (٧/ ١٥٦٥) في ختام ترجمته: «ولـ فضيل احاديث حسان وأرجو أن لا باس به»، أهـ.

قلت: وبهذا يتبين دقة حكم الإمام الترمذي على هذا الحديث الذي أخرجه مسلم في صحيحه بقوله: 
«هذا حديث حسن غريب».

وأورده الحافظ أبن حجر في «التهذيب» (٨/ ٢٦٨) ونقل أقوال أئمة الجرح والتعديل في فضيل بن مرزوة.

ا- قال معاذ بن معاذ: سالت الثوري عنه فقال ة

ب- وقال الحسن بن على الحلواني: سمعت الشافعي يقول: سمعت ابن عيينة يقول: فضل بن مرزوق ثقة.

ح- وقال ابن ابي خيثمة عن ابن معين ثقة.

د- وقال عبد الضّالق بن منصور عن ابن معين صالح الحديث: إلا آنه شديد التشيع.

م- وقال أحمد: لا أعلم إلا خيرًا.

ن- وقال النسائي: ضعيف.

هـ- وقال العجلّي: جائز الحديث صدوق وكان فيه تشيع.

و- وقال أحمد: لا يكاد يحدث عن غير عطية.

الاستنتاج من اقوال ائمة الجرح والتعديل التي نقل الحافظ ابن حجر في «تهذيب التهذيب» لخص الحافظ الحكم بحيث يشمل أصح ما فيه في فضيل بن مرزوق في «المقريب» حيث قال في «المقدمة»: «إني احكم على كل شخص منهم بحكم يشمل أصح ما قيل فيه، واجل ما وصف به بالنّخص عبادة وأخلص إشارة».

فقال الحافظ في «التقريب» (٢ / ١١٣): «فضيل بن مرزوق صدوق يهم ورمي بالتشيع». اهـ.

قلت: بهذا يتبين أن أوهام فضيل بن مرزوق تركزت في ناحيتين:

الأولى: التشيع:

ولكن بين الإمام الذهبي في «الميزان» (٣ / ٣٦٢ / ٦٧٧٢) ما هذا التشيع فقال: «وكان معروفًا بالتشيع من غير سب». اهـ.

قلت: يتبين أن تشيع فضيل بن مرزوق من غير سب في ما أورده الإمام الذهبي من مناكيره واوهامه: «وروى زيد بن الحباب، عن فضيل بن مرزوق، عن أبي إسحاق عن زيد بن يثيع عن علي مرفوعا: «إن تُؤمروا أبا بكر تجدوه أمينا مسلما زاهدا في الدنيا راغبا في الآخرة، وإن تُؤمروا عمر تجدوه قويا أمينا لا تاخذه في الله لومة لائم، وإن تؤمروا عليا - ولا أظنكم فاعلين - تجدوه هاديا مهدنا بسلك بكم الطربقة.

قلت: انظر إلى دقة الحكم: «كان معروفًا بالتشيع من غير سب».

فالحديث تشم فيه رائحة التشيع، ولكن من غير سب في أبى بكر وعمر، رضى الله عنهما.

فانظر إلى دقة الإمام مسلم رحمه الله لم يخرج للفضيل الأحاديث التي جاءت من هذه الناحية، وهذه الأمور التي يعرف بها أئمة هذا الفن الوضع لأنها «قرينة في الراوي».

والأخرى: روايته عن عطية العوفي.

ولقد أكثر فضيل بن مرزوق من روايته عن عطية العوفي حتى قال أحمد: لا يكاد يحدث عن غير عطية. أها فضعف أيضًا من هذه الناحية حتى قال ابن حبان: يروي عن عطية الموضوعات، ثم حاول أن يب رئ فضيل بن مرزوق من هذه المنكرات والموضوعات ويلزقها بعطية كما بينا أنفًا، ومع ذلك لم يرو له الإمام مسلم من طريق عطية حديثًا واحدًا،

وهذا من دقة الإمام مسلم.

فلم يرو لفضيل بن مرزوق في صحيحه إلا من طريقين:

ا- فضيل بن مرزوق عن عدي بن ثابت وهو ثقة
 كما بينا.

ب- فضيل بن مرزوق عن شقيق بن عقبة العبدي، هذا من البحث في الرواة الذين روى عنهم مرزوق بن فضيل كما في "تهذيب الكمال" (١٥ / ١١٩ / ٥٣٥٠): لذلك قال الإمام ابن القيسراني في «الجمع بين رجال الصحيحين». (٢ / ١٥ / ١٥٨٧) أفراد مسلم وحده: «فضيل بن مرزوق الأغر الرؤاسي يكنى أبا عبد الرحمن من أهل الكوفة سمع شقيق بن عقبة في الرحاة، وعدي بن ثابت في الزكاة روى عنه يحيى بن أدم وابو أسامة في الزكاة ، اهـ.

قلت: إذن لم يرو الإمام مسلم لفضيل بن مرزوق إلا هذين الحديثين:

الأول: حديث فضيل بن مرزوق عن شقيق بن عقبة عن البراء بن عازب. أخرجه الإمام مسلم في مصحيحه (ح ٦٣٠) في كتاب المساجد ومواضع الصلاة ، باب الدليل لمن قال الصلاة الوسطى هي صلاة العصر.

قال مسلم عقب هذا الحديث: "ورواه الأشجعي عن سفيان الثوري عن الأسود بن قيس عن شقيق بن عقبة عن البراء بن عازب قال: قرأناه مع النبي عن زمانًا بمثل حديث فضيل بن مرزوق.

قلت: وهذا من دقيق فقه الإمام مسلم في هذا الفن حيث جعل الأسود بن قيس متابعاً متابعة تامة لفضيل بن مرزوق فهي متابعة تامة كلية.

والأسود بن قيس ثقة كذا قيال الحافظ في التقريب (١ / ٧٦)، وشقيق بن عقبة ثقة أيضًا كذا قال الحافظ في التقريب (١ / ٣٥٤).

قلت: وبهذا يتحقق قول ابن حبان: والذي عندي أن كل ما روى عن عطية من المناكير يلزق ذلك كله بعطية ويبرأ فضيل منها وفيما وافق الثقات من الروايات عن الأثبات يكون محتجاً به .. اهـ.

قلت: وهذا بالنسبة لحديث فضيل بن مرزوق في لصلاة.

فالإستاد لم يكن من رواية فضيل عن عطية العوفي وله متابع من الثقات في روايته عن الأثبات والمتن في الصلاة بعيدًا عن التشيع.

الأخر: حديث فضيل بن مرزوق ف يالزكاة: فالإسناد لم يكن من رواية فضيل عن عطية العوفي، والمتن في كتاب الزكاة باب قبول الصدقة من الكسب الطيب.

وترحمة الناب التي استنبطها الإمام النووي من

الأحاديث تجعل قول النبي الله يقبل إلا طيبًا في جملة «إن الله طيب لا يقبل إلا طيبًا». يشهد لها الحديث المتفق عليه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله الله عنه تصدق أحد بصدقة من طيب، ولا يقبل الله إلا الطيب، إلا أخذها الرحمن بيمينه وإن كانت تمرة فتربو في كف الرحمن حتى تكون أعظم من الجبل كما يُربي أحدكم فَلُونَ الوفسله».

آخرجه الإمام البخاري (ح ۱٤١٠، ٧٤٣٠)، ومسلم كتاب الزكاة باب قبول الصدقة من الكسب الطيب (ح ١٠١٤)، والترمذي (٦٦١)، والنسائي (٢٥٢٤)، وابن ماجه (١٨٤٢)، والدارمي (١٦٧٥)، وابن خزيمة في التوحيد (ص ٦١، ٢٠، ٣٠)، والآجري في «الشريعة» ص ٣٠٠، ٣١١، والبيهقي في الأسماء والصفات (ص ٣٨٨).

قلت: فحديث فضيل بن مرزوق بتمامه حسن غريب، كما قال الإمام الترمذي، وجملة الا يقبل إلا طيبا الوالتي تدل على مناسبة الحديث لترجمة الإمام النووي للباب هذه الجملة من حديث فضيل صحيحة لغيرها يشهد لها: ولا يقبل الله إلا الطيب حديث ابي هريرة المتفق عليه، فهي متابعة قاصرة حزئية.

وبهذا يسلم الإمام مسلم رحمه الله مما قاله الحاكم حيث قال: «فضيل بن مرزوق ليس من شرط الصحيح»، عين على مسلم إخراجه في الصحيح».

ويسلم أيضًا مما قاله ابن حبان حيث قال: «فضيل بن مرزوق منكر الحديث جداً، يروي عن عطية الموضوعات، يجب تجنب رواية فضيل عن عطية العوفي.

ويسلم الإمام مسلم بدقة نقده للمتون من قول ابن معين في فضيل بن مرزوق: «صالح الحديث إلا أنه شديد التشيع» حيث اجتنب المتون التي يظهر فضيل فيها تشيعه ولم يرو الإمام مسلم رحمه الله إلا حديثين أحدهما في الصلاة والآخر في الزكاة ثابتين إن شاء الله كما بينا انفاً.

هذا ما وفقني الله إليه من تخريج وتحقيق هذه القصية، ومن الدفاع عن إمامنا الإمام مسلم بن الحجاج رحمه الله وعن صحيحه خاصة في هذه الأيام التي يتعرض لها الصحيحين من طعن الذين لا دراية لهم بمبادئ أصول هذا الفن.

والله من وراء القصد

الحمد لله والصلاة والسيلام على رسول الله،

وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فنكمل في هذا العدد ما بدأناه في الحديث عن

سنن الغطرة، ونتحدث اليوم عن الختان وما يتعلق به

من أحكام، ولم أجد ما أهديه للقارئ الكريم من البحث

الماتع الذي كتبه فضيلة الإمام الراحل الشبيخ جاد

الحق على جاد الحق، شيخ الأزهر السابق، رحمه الله

تعالى، وهو من هو فقهًا وعلمًا ودينًا، وقد اقتصرت

على عزو الأحاديث الواردة في هذا البحث إلى

مصادرها من كتب السنة، وبيان درجة الحديث.

تعريف الختان:

الختان والختانة لغة: الاسم من الختن، وهو قطع القلفة من الذكر، والنواة من الأنثى. كما يطلق الختان على موضع القطع.

يقال: ختن الغلام والجارية يختنها ويختنهما ختنًا. ويقال: غلام مختون وجارية مختونة وغلام وجارية خَتِين.

كما يطلق عليه: الخَفْضُ والإعدّار. وخص بعضهم الختن بالذكر، والخفض بالأنشى، والإعدار مشترك بينهما .

والعذرة: الختان. وهي كذلك الجلدة يقطعها الخاتن. وعذر الغلام والجارية يعذرهما عذرا واعذرهما ختنهما.

والعِذَارُ والإعْذَارُ والعَنبِيرَةُ: طَعَامَ الخَتَانَ .

في مصطلح الفقهاء:

ولا يخرج استعمال الفقهاء للمصطلح عن معناه اللغوي.

قال الله تعالى: ﴿ ثُمُّ أَوْحَيْثَ الِّيْكَ أَنِ اتَّبِعُ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنِ الْمُشْرِكِينَ ۖ [النحل ١٢٣].

وفي الحديث الشريف عن أبي هريرة رضي الله عنه قال رسول الله ﷺ: اختتن إبراهيم عليه السلام وهو ابن ثمانين سنة بالقدوم. [متفق عليه].

وروى أبو هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه ألى الفطرة -: الفطرة خمس - أو: خمس من الفطرة -: الختان، والاستحداد، ونتف الإبط، وقص الشارب، وتقليم الاظافر. [متفق عليه].

وقد تحدث الإمام النووي الشافعي في المجموع في تفسير الفطرة بأن: " أصلها الخلقة: قال الله تعالى: (



# سنن الفطرة

الحلقة الثالثة

# أحكام الختان



اعداد: د/ حمدي طه

الذوحيد العدد 200 السنة الثامنة والثلاثون

فطرة الله التي فطر الناس عليها "[الروم ٣٠]. (واختلفوا) في تفسيرها في (هذا) الحديث: قال الشيرازي والماوردي وغيرهما: هي الدين. وقال الإمام أبو سليمان الخطابي: فسرها أكثر العلماء في الحديث بالسنة اه بتصرف يسير.

تم عقب النووي - بعد سرد هذه الاقوال وغيرها - بقوله: قلت: تفسير الفطرة هنا بالسنة هو الصواب ؛ ففي صحيح البخاري عن ابن عمر عن النبي قال: من السنة قص الشارب ويتف الإبط وتقليم الاظافر واصح ما فسر به غريب الحديث: تفسيره بما جاء في رواية آخرى ؛ لا سيما في صحيح البخاري.

حكم الختال:

وقد اختلف اثمة المذاهب وفقهاؤها في حكم الختان. قال ابن القيم في كتابه تحفة المودود :

(اختلف الفقهاء في ذلك: فقال الشعبي وربيعة والأوزاعي ويحيى بن سعيد الأنصاري ومالك والأوزاعي ويحيى بن سعيد الأنصاري ومالك والشافعي وأحمد: هو واجب، وشدد فيه مالك ؛ حتى قال: من لم يختن لم تجز إمامته ولم تقبل شهادته. ونقل كثير من الفقهاء عن مالك أنه سنة حتى قال القاضي عياض الاختتان عند مالك وعامة العلماء سنة ولكن السنة عندهم يأثم تاركها فهم يطلقونها على مرتبة بين الفرض والندب. وقال الحسن البصري وأبو حنيفة؛ لا يجب، بل هو سنة).

وفي فقه الإمام أبي حنيفة: أن الختان للرجال سنة، وهو من الفطرة، وللنساء مكرمة، فلو اجتمع أهل مصير (أي: بلد من البلاد) على ترك الختان: قاتلهم الإمام: لأنه من شعائر الإسلام وخصائصه.

والمشهور في فقه الإمام مالك في حكم الختان للرجال والنساء كحكمه في فقه الإمام أبي حنيفة. وفقه الإمام الشافعي أن الختان واجب على الرحال والنساء.

وفقه الإمام أحمد ابن حنبل: أن الختان واجب على الرحال، ومكرمة في حق النساء، وليس بواجب عليهن، وفي رواية أخرى عنه أنه واجب على الرجال والنساء كمذهب الإمام الشافعي.

وخلاصة هذه الأقوال: أن الفقهاء اتفقوا على أن الختان في حق الرجال: والخفاض في حق الإناث: مشروع.

ثم اختلفوا في وجوبه: فقال الإمام أبو حنيفة ومالك: هو مسنونٌ في حقهما، وليس بواجب وجوب فرض ؛ ولكن يأثم بتركه تاركه.

وقال الإمام الشافعي: هو فرض على الذكور والإناث. وقال الإمام أحمد: هو واجب في حق الرجال. وفي النساء عنه روايتان أظهرهما الوجوب. والختان في شأن الرجال: هو قطع الجلدة التي

تغطى الحشفة، بحيث تنكشف الحشفة كلها.

وَفَي شَانِ النَّسَاء: قطع الجلدة التي فوق مخرج البول دون مبالغة في قطعها، ودون استتصالها، وسمَّى هذا بالنسبة لهن خفاضًا.

#### الدليل على حقاض النساء:

وقد استدل الفقهاء على خفاض النساء بحديث أم عطية رضى الله عنها قالت إن امرأة كانت تختن بالمدينة، فقال لها النبي عنه: لا تنهكي؛ فإن ذلك أحظى (للزوج وأسرى للوجه). (نكره الألباني في صحيح الجامع برقم ٢٣٦ وذكر له شواهد آخرى) وجاء ذلك مفصلًا في رواية أخرى تقول إنه عندما هاجر النساء كان فيهن أم حبيبة .

وقد عُرفتُ بختان الجواري، فلما رآها رسول الله قال لها: يا أم حبيبة، هل الذي كان في يدك هو في يدك اليوم ؟ فقالت: نعم يا رسول الله، إلا أن يكون حرامًا فتنهاني عنه ! فقال رسول الله ت: بل هو حلال، فادن مني حتى أعلمك. فدنت منه، فقال: يا أم حبيبة، إذا أنت فعلت فلا تنهكي ! فإنه أشرق للوجه وأحظى للزوج . ومعنى لا تنهكي ! لا تبالغي في القطع والخفض. (هذه الرواية ليس لها أصل في كتب السنة).

ويؤكد هذا الحديثُ الذي رواه أبو هريرة رضي الله عنه أن الرسول ﷺ قال: "يا نساء الأنصار، اختفضن (أي: اختتن) ولا تنهكن (أي لا تبالغن في الخفاض)". وهذا الحديث جاء مرفوعًا برواية آخرى عن عبد الله بن عُمر رضي الله عنهما. (رواية أبو هريرة بهذا اللفظ لم تثبت عنه ورواية عبدالله ابن عمر أخرجها البزار في مسنده وابن عدي في الكامل وهي ضعيفة).

وهذه الروايات وغيرها تحمل دعوة الرسول الله ختان النساء، ونهيه عن الاستنصال. وقد علل هذا في إيجاز وإعجاز، حيث أوتي جوامع الكلم، فقال: فإنه أشرق للوجه، وأحظى للزوج .

وهذا التوجيه النبوي إنما هو لضبط ميزان الحس الجنسي عند الفتاة ؛ فامر بخفض الجزء الذي يعلو مخرج البول ؛ لضبط الاشتهاء، مع الإبقاء على لذات النساء، واستمتاعهن مع أزواجهن، ونهى عن إبادة مصدر هذا الحس واستئصاله.

وبذلك يتحقق الاعتدال. فلم يعدم المرأة مصدر الاستمتاع والاستجابة. ولم يبقها دون خفض فيدفعها إلى الاستهتار وعدم القدرة على التحكم في نفسها عند الإثارة.

لمًّا كان ذلك: كان المستفاد من النصوص الشرعية، ومن أقوال الفقهاء، على النحو المبين والثابت في كتب السنة والفقه -: أن الختان للرجال والنساء من

صفات الفطرة التي دعا إليها الإسلام، وحث على الالتزام بها على ما يشير إليه تعليم رسول الله تحكيفية الختان، وتعبيره في بعض الروايات بالخفض، مما يدل على القدر المطلوب في ختانهن. ومقتضى ما قاله الامام العيضاوي عن حديث:

ومعتصى من الفطرة : إنه عام في ختان الذكر والأنثى ؛ حيث قال: إن معنى الفطرة في هذا الحديث تتمثل في مجموع ما ورد من أن الفطرة: هي السنة القديمة التي اختارها الانبياء، واتفقت عليها الشرائح، فكانها أمر جبلي ينطوون عليه.

وقال الشوكاني في نيل الأوطار إن تفسير الفطرة بالسنة لا يراد به السنة الإصطلاحية المقابلة للفرض و الواجب - والمُنْدُوب - وإنما يراد بها الطريقة (أي: طريقة الإسلام) لأن لفظ السنة على لسان الشارع أعم من السنة في اصطلاح الأصوليين.

#### الختان من شعائر الإسلام

ومن هذا: اتفقت كلمة فقهاء المذاهب على أن الختان للرجال والنسباء: من فطرة الإسلام وشبعائره، وأنه أمر محمود.

ولم يُنقلَّ، عن أحد من فقهاء المسلمين، في ما طالعنا من كتبهم التي بين أيدينا: قولُ بمنع الختان للرجال!! أو النساء!! أو عدم جوازه!! أو إضراره بالأنثى!! إذا هو تم على الوجه الذي علمه الرسول ﴿ لام حبيبة في الرواية المنقولة أنفاً.

أما الاختلاف في وصف حكمه، بين واجب وسنة ومكرمة: فيكاد يكون اختلافًا في الاصطلاح الذي يندرج تحته الحكم ؛ يشير إلى هذا: ما نقل في فقه الإمام أبي حنيفة من أنه: لو اجتمع أهل مصر (آي: بلد من البلاد) على ترك الختان قاتلهم الإمام (ولي الأمر) ؛ لأنه من شعائر الاسلام وخصائصه.

كما يشير إليه أيضا أن مصدر تشريع الختان هو اتباع ملة إبراهيم، وقد اختتن، وكان الختان من شريعته، ثم عده الرسول في من خصال القطرة. وأميل إلى تفسيرها بما فسرها الشوكاني وغيره - حسب ما سبق - بأنها السنة التي هي طريقة الإسلام ومن شعائره وخصائصه، كما جاء في فقه الحَنَّ فَيَّيْن، وليس المراد السنة الإصطلاحية - كما تقدم أنفًا.

ويؤيد هذا ما نهب إليه الفقه الشافعي، والحنبلي، ومقتضى قول سحنون من المالكية؛ من أن الختان واجب على الرجال والنساء . وهو مقتضى قول الفقه الحنفي (٢) أنه لو اجْتَمع أهل بلدة على ترك الختان حاربهم الإمام، كما لو تركوا الإذان.

وهذا ما أميل إلى الفتوى به.

وإذ قد استبان مما تقدم أن ختان البنات - موضوع هذا البحث - من فطرة الإسلام، وطريقته، على الوجه الذي بينه رسول الله في : فإنه لا يصح أن يُتُرك توجيهه وتعليمه إلى قول غيره !! ولو كان طبيبًا !! لأن الطب علم ! والعلم متطور ! تتحرك نَظْرتُهُ ونظرياته دائما !

#### راى الإطماء

وآية هذا أن قول الأطباء في هذا الأمر مختلف: فمنهم من يرى ترك ختان النساء. وآخرون يرون ختانهن، لأن هذا يهذب كثيرا من إثارة الجنس؛ لاسيما في سن المراهقة التي هي أخطر مراحل حياة الفتاة، ولعل تعبير بعض روايات الحديث الشريف في ختان النساء بأنه مكرمة يهدينا إلى أن فيه الصون، وآنه طريق للعفة ؛ فوق أنه يقطع تلك الإفرازات الدهنية التي تؤدي إلى التهابات مجرى البول وموضع التناسل، والتعرض بذلك للأمراض (الخبيثة)،

هذا خلاصة ما قاله الأطباء المؤيدون لختان النساء، واضافوا أن الفتاة التي تُعرِضُ عن الختان تنشا من صغرها، وفي مراهقتها، حادة المزاج سيئة الطبع، وهذا أمر قد يصوره لنا ؛ ويحذر من أثاره: ما صرنا إليه في عصرنا من تداخل وتزاحم ؛ بل وتلاحم بين الرجال والنساء في مجالات الملاصقة التي لا تخفي على أحد ؛ فلو لم تختن الفتيات على الوجه الذي شرحه حديث رسول الله الله الأم حبيبة لتعرضن لمثيرات عديدة تؤدي بهن - (مع موجبات أخرى تزخر بها حياة العصر وانكماش الضوابط فيه) - إلى الانحراف والفساد.

#### مقدار ما يقطع في الختان.

يكون ختان الذكور بقطع الجلدة التي تغطي الحشفة، وتسمى القلفة، والغُرْلَةُ : بحيث تنكشف الحشفة كلها. وفي قول عند الحنابلة: إنه إذا اقتصر على أخذ أكثرها جاز. وفي قول ابن كج من الشافعية: إنه يكفي قطع شيء من القلفة، وإن قل، بشرط أن يستوعب القطع تدوير رأسها.

ويكون ختان الأنثى بقطع ما ينطلق عليه الاسم من الجلدة التي كعرف الديك فوق مخرج البول، والسنة فيه أن لا تقطع كلها، بل جزء منها ؛ وذلك لحديث أم عطية رضي الله عنها سالف الذكر من أن امرأة كانت تختن بالمدينة، فقال لها النبي عنه لا تنهكي فإن ذلك أحظى للمرأة وأحد إلى الدعل.

#### وقت الختان:

ذهب الشافعية والحنابلة إلى أن الوقت الذي يصير فيه الختان واجبا هو ما بعد البلوغ ؛ لأن الختان من أجل الطهارة، وهي لا تجب عليه قبله، ويستحب ختانه

في: الصعر إلى سن التمييز : لانه ارفق به، ولانه اسرع برءًا فينشا على اكمل الأحوال.

وللشافعية في تعيين وقت الاستحباب وجهان. والصحيح المفتى به أنه يوم السابع، ويحتسب يوم الـولادة معه، لحـديث جـابـر: عَقَّ رسـول الـله عن عن الحسن والحسين وختنهما لسبعة أيام.

وفي مقابله - وهو ما عليه الأكثرون - أنه اليوم السابع بعد يوم الولادة.

وفي قول الحنابلة والمالكية: أن المستحب ما بين العام السابع إلى العاشر من عمره : لأنها السن التي يؤمر فيها بالصلاة.

وفي روايـة عن مالك أنه وق<mark>ت</mark> الأشَّغار إذا سـقطت عنانه.

والأشبه عند الحنفية أن العبرة بطاقة الصبي ؛ إذ لا تقدير فيه، فيترك تقديره إلى الرأي، وفي قول: إِنه إذا بلغ العاشرة لزيادة الأمر بالصلاة إذا بلغها.

وكره الحنفية والمالكية والحنابلة الختان يوم السابع ؛ لأن فيه تشبها باليهود .

ولما كان الظاهر مما تقدم: أنه لم يرد نص صريح من السنة بتحديد وقت للختان: فيترك لولي آمر الطفل بعد الولادة – صبيًا أو صبية ؛ إذ أن ما ورد من أن النبي ختن الحسن والحسين رضي الله عنهما يوم السابع غير مسلم بثبوته من البيهقي ومن الذهبي كما تقدم.

ومِنْ ثُمَّ أميل إلى الفَتوى بتفويض أمر تحديد وقت وسن الختان للولي : بمشورة الطبيب، للتثبت من طاقة المختون - ذكرًا أو أنثى -، ومن مصلحته، ويكون هذا قبل البلوغ الطبيعي لكل منهما.

#### خيان من لا يقوى على الختان

مَنْ كَان ضَعيفَ الخلقة بحيث لو ختن خيف عليه: لم يجز أن يختن ؛ حتى عند القائلين بوجوبه، بل ويؤجل حتى يصير بحيث يغلب على الظن سلامته ؛ لأنه لا تعبد في ما يفضي إلى التلف، ولأن بعض الواجبات يسقط بخوف الهلاك.

وللحنابلة تقصيل في هذا ؛ ملخصه: أن وجوب الختان يسقط عمن خاف تلفا، ولا يحرم مع خوف التلف ؛ لأنه غير متيقن، أما من يُعُلمُ أنَّه يتلف به، وجُرْم بذلك: فإنه يحرم عليه الختان في قول عامة الفقهاء ؛ لقوله تعالى: ( وَلاَ تُلَقُوا بِأَيْدِيكُمُ إِلَى التَّهْلُكَة " [البقرة ١٩٥].

#### اتواع الحتان للإناث:

النوع الأول: وفيه يتم قطع الجلدة أو النواة فوق رأس البظر.

النوع الثاني: وفيه يتم استنصال جزء من البظر، وجزء من الشفرين الصغيرين.

النوع الثالث: وفيه يُستأصل كل البظر، وكل

الشفرين الصغيرين.

النوع الرابع: وفيه يزال كل البظر، وكل الشفرين الصغيرين، وكل الشفرين الكبيرين.

وكانت توجيهات وتعليمات رسول الله على المن) كانت صناعتها خفاض البنات: قال: أشمي ولا تنهكي أي اتركي الموضع أشم، والأشم: المرتفع، كما قال الجويني. وقال الماوردي: وأما خفض المرأة فهو قطع جلدة في الفرج فوق مدخل الذكر ومخرج البول على أصل كالنواة ويؤخذ منه الجلدة المستعلية دون أصلها.

وكانت مذاهب الأئمة: الشافعي، وأحمد – في أظهر اقواله – ومالك في ما قال به سحنون، ومقتضى الفقه الحنفي – حيث أوجب قتال البلدة التي تترك الختان –...

كان مقتضى هذا: وجوب الختان للذكور والإناث، وكان ما يقطع لخفاض الأنثى ما بينته الرسول ته في تعليم الخاتنة أم حبيبة ؛ (و) على ما جاء في حديث أم عطية سالف الذكر.

... لما كان ذلك:

كان النوع الأول من طرق الختان، أو: الخفاض، للبنات – وهو قطع الجلدة أو النواة فوق رأس البظر -: هو الواجب الاتباع: لأنه الوارد به النص الشرعي في حديث رسول الله ع: أشمي ولا تنهكي ؛ أي اتركي الموضع اشم – والأشم: المرتفع -، والمعنى: اقطعي الجلدة التي كعرف الديك فوق البظر، ولا يستاصل البظر نهائيًا، وقد علل رسول الله عهذا بعبارة جامعة في رواية اخرى؛ قال: فإنه أشرق للوجه وأحظى للزوج.

أداب الختان

تشرع الوليمة للختان، وتسمى الإعْذارُ والعِذَارُ (والعَذيـرةُ) والعَديرُ،

والسنة: إظهار ختان الذكر، وإخفاء ختان الأنثى. وصرح الشافعية بانها تستحب في الذكر، ولا بأس بها في الأنثى للنساء في ما بينهن.

هـذا: وفي الختام ؛ وفي شان الختان عامة للذكر والأنتى: نذكر المسلمين بما جاء في فقه مذهب الإمام أبي حنيفة: لو اجتمع أهل بلد على ترك الختان قاتلهم الإمام (أي ولي الأمر) ؛ لأنه من شعائر الإسلام وخصائصه ؛ إذ مقتضى هذا لزوم الختان للذكر والأنثى، وأنه مشروع في الاسلام. والله سبحانه وتعالى أعلم.

قلت: وإلى هنا انتهى كلام العلامة الشيخ جاد الحق على جاد الحق - شيخ الأزهر - رحمه الله - وهو كلام قطع به الطريق على المتقولين على الله بغير علم وأسال الله أن يجعل ما كتبه في ميزان حسناته وأن يجزيه عنا وعن الإسلام خير الجزاء، فهو نعم المولى ونعم النصير. و الحمد لله رب العالمين.

الله عدد فوالقعدة . أوالم

الْحَمْدُ لِلَّهِ الذي اكمل لنا الدين واتم علينا نعمته ورضي لـنـا الإسلام ديـنـاً، والـصلاة والـسلام على نبينا محمد، أما بعد:

فهذه كلمات موجزة في دُكْم الغناء والمعازف، أحبب أن أنكر بها نفسي وإخواني الكرام، فاقول وبالله التوفيق:

\_ معنى الغناء :

الغناء: هو التطريب أو الترنيم أو رفع الصوت مع تحسينه بكلام موزون أو غير موزون , مصحوباً بموسيقى أو غير مصحوب بها. (المعجم الوسيط جـ ٢ صـ ٦٨٩)

المُغَني: هو كل من ينشد بتمطيط وتكسير وتهييج وتشويق بما فيه تعريض بالفواحش أو تصريح. وهو كل من يتخذ الغناء حرفة يتكسب منها. وأما غير ذلك فلا يُطلقُ عليه مُغَنِ. (فتح الباري للعسقلاني جـ ٢ صـ ١٣٥)

أنواع الغناء

الغناء نوعان: غناء ماجن خبيث حرَّمهُ الله تعالى ورسوله تق يصد المسلم عن ذكر الله وفعل الخيرات وغناء أباحه الله ورسوله تق يساير الفطرة السليمة ويحث المسلم على فعل الطاعات والاستعداد ليوم القيامة. وسوف اتحدث عن كلا النوعين بشيء من الايجاز.

اولا: الغناء الحرام

هو الغناء الذي يشتمل على كلام يخالف عقيدة أهل السننة ،أو الذي يدعو إلى المجون والخلاعة وإثارة الفتنة وتهييج الشهوة من خلال الحديث عن الحب والغرام والخمر والجمال ووصف محاسن النساء .وهو حرام سواء صاحبته آلات الموسيقى أو لم تصاحبه وذلك بدليل القرآن والسنة الصحيحة المطهرة.

قال الله تعالى: (وما كَانَ صَلاتُهُمْ عَدْدَ الْبَيْتِ إِلاَ مُكَاءُ وتَصَدِيةً فَدُوقُوا الْعَدَابِ بِمَا كُنْتُمْ تَكُفُّرُونَ) مُكَاءُ وتَصَدِيةً فَدُوقُوا الْعَدَابِ بِمَا كُنْتُمْ تَكُفُّرُونَ (الأنفال:٣٥) قال ابن عباس وابن عمر: المكاء: الصفير، والتصدية؛ التصفيق. (تفسير الطبري جـ ٩ صـ ٢٤١) والغناء عادة لا يخلو من الصفير والتصفيق.

وقال الله تعالى: (واسْتَفْرَرُ مِنْ اسْتَطَعْتُ مِنْهُمْ بِصَوْتِكَ وَاجْلَبْ عَلَيْهِمْ بِخَيْكَ وَرَجِكَ وَسَارِكُهُمْ في الأَمْوال والأولاد وعدهمُ وما بعدهمُ الشَّيْطان الأ

غرورا). (الإسراء:٦٤).

روى ابن جريس الطبري عن مجاهد، في قوله(واستُفْزِزُ من استُطعَّت منْهُمْ بصوتك)

قال: باللهو والغناء. (نفسير الطبري حـ ٥ صـ ١١٨). وقال سبحانه: (والذين لا يشهدون الزُور وإذا مروا باللغو مروا كراماً). (الفرقار:٧٢).

#### إعداد/ صلاح تحب الدق

عن مجاهد في قوله تعالى: (وَالَّذِينَ لَا يَشْهُدُونَ الزُّورَ) قال: لا يسمعون الغناء. (تفسير الطبري جـ ١٩ صـ ٤٨)

وقال الله تعالى: (وَمَنَ النَّاسِ مَنْ يَشْتَرِي لَهُوَ الْحَدِيثَ لِيُضِلُ عَنْ سَبِيلَ اللَّهُ بِغَيْرِ عَلْمٍ وَيَتَّخَذَهَا هُزُوا أُولَتَكَ لَهُمْ عَذَابَ مُهِينَ) (لقَمَان:٢)

عن أبي الصهباء البكري أنه سمع عبد الله بن مسعود وهو يسال عن هذه الإية:(ومنَ النَّاس منْ يَشْتُرى لَهُو الحَدِيثُ لِيُصْلُ عَنْ سَبِيلِ الله بِغَيْرِ عُلْم) ققال عبد الله: الغَنَاء، والذي لا إله إلا هو، يرددها ثلاث مرات. (تفسير الطبري چـ ۲۱ صـ ۲۱) (1)

قال الحسن البصري (رحمه الله): فزلت هذه الآية (ومن النّاس منْ يُشْتَرِي لَهُو الْحَدِيث) في الغناء والمزامير. (تفسير ابن ابي حاتم جـ ٩ صـ ٣٠٩٦ رقم (١٧٥٢٦)

قال الله تعالى: (أَقَمَنُ هَذَا الْحَدِيثَ تَعْجَبُونَ. وَتَضْحُكُونَ وَلا تُبْكُونَ ، وَأَنْتُمْ سَامِدُونَ) (النجم: ٥٩: ٢٦) روى ابن جرير الطبري عن ابن عباس رضي الله عنهما قوله: (سامِدُونَ) قال هو الغناء .كانوا إذا سمعوا القرآن تغنوا ولعبوا وهي لغة اهل اليمن.

وقال ابن عباس أيضاً: يقولون: اسمد لنا: تغن لنا. (تفسير الطبري جـ ٢٧ صـ ٨٢)

عن أبي عامر أو أبى مالك الأشعري أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ليكونن من أمتى أقوام يستحلون الحر والمعازف ولينزلن أقوام إلى جنب علم يروح عليهم بسارحة لهم يأتيهم بعنى الفقير- لحاجة فيقولون: أرجع إلينا غدا فيبيتهم الله ويضع العلم ويمسخ أخرين قردة وخنازير إلى يوم القيامة. (البخاري حديث ٥٩٠ه)

قال الذهبي (رحمه الله): المعارف: اسم لكل آلات الملاهي الذي يعرف بها، كالرّمر، والطنبور، والشبابة، والصنوج. (سير اعلام النيلاء للذهبي جـ ٢١ صـ ١٩٨٨)

عَنُّ ابْن عَبْاسِ أَن النَّبِيِّ ثَ قَالِ: إِنَّ اللَّهُ حَرَمُ الْخَمِّرُ وَالْمُوْبِةُ، قَالَ: وَكُلُّ مُسْكُر حَرَامُ قَالَ سُفْيِانُ : فَسَالُتُ عَلَيْ بْن بذيمة عَنْ الْحُوبِةَ قَالَ الطَّبِّلُ. (حَدِيثُ صحيح) (صحيح أبي داود للإلباني حديث (٢١٤٣))

عن عمران بن حصين أن رسول الله في قال: ... في هذه الأمة خسف ومسخ وقذف فقال رجل من المسلمين: يا رسول الله ؛ ومتى ذاك؛ قال : إذا ظهرت القيئات والمعارف وشربت الخمور. (حديث صحيح)

(صحيح الترمذي للألباني حديث ١٨٠١)

عن أنس بن مالك أن رسول الله ﷺ قال صوتان ملعونان في الدنيا والأخرة: مزمار عند نعمة، ورئة عند مصيبة. (حديث حسن) (صحيح الجامع للألباني حيث (٣٨٠).

وعَنْ نَافِعَ قَالَ : سَمَعَ ابْنُ عَمْرَ مَرْمَارًا قَالَ: فَوَضَعَ إِصَّبِعَيْهُ عَلَى أَذُنَيْهُ وَنَاى عَنْ الطَّرِيقَ. وقَالَ لِي : يَا نَافِعُ هَلْ تَسَمْعُ شَيْئًا قَالَ: فَقَلْتُ لِاقَالَ فَرَقَعَ إِصَّبِعَيْهُ مِنْ أَذُنَيْهُ وقَالَ: كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ فَ فَسَمِعَ مَثْلُ هَذَا فَصَنَعَ مَثْلُ هَذَ. (حديث صحيح: صحيح ابي داود للالباني حديث ٤١١٦).

#### أقوال السلف الصالح عن الغناء الماجن:

١ – قال عبد الله بن مسعود: الفناءُ يُنبتُ النفاقَ
 في القلب كما يُنبتُ الماءُ الزرع ، والذَّكْرُ يُنبتُ الإيمان في القلب كما يُنبتُ الماءُ الزرع ، (سنن البيهقي جـ ١٠ صـ ٧٧٣)

وقال ابن مسعود أيضاً: إذا ركب الرجل الدابة ولم يُسم، ردفه الشيطان وقال: تغنه، فإن لم يُحسن قال لم تمنه. (تلبيس إبليس لابن الجوزي صـ ٢٨٧).

٢ - مرً عبدُ الله بن عمر بجارية صغيرة تغني ,
 فقال: لو ترك الشيطان احداً لترك هذه. (سن البيهقي
 حـ١٠ صـ ٢٢٣)

٣ - قال رجل لعبد الله بن عباس - رضي الله عنهما - ما تقول في الغناء ,أحلال هو أم حرام ؟ فقال: لا أقول حراما إلا ما في كتاب الله ,فقال: أفحلال هو ؟ فقال: ولا أقول ذلك ,ثم قال له: أرأيت الحق والباطل ,إذا جاء يوم القيامة فاين يكون الغناء ؟ فقال الرجل: يكون مع الباطل ,فقال له ابن عباس: اذهب فقد أفتيت نفسك. (إغانة اللهفان لابن القيامة مد (غ))

٤ - سال رجل القاسم بن محمد عن الغناء , فقال: أنهاك عنه وأكرهه لك. قال: أحرام هو ؟ قال القاسم: انظر يا ابن أخي إذا ميز الله الحق من الباطل ففي أيهما يجعل؟. الغناء. (سن البيهقي جـ ١٠ م. ٢٧٤).

٥ – كتب عمر بن عبد العزيز إلى مؤدب ولده: ليكن أول ما يعتقدون من أدبك بغض الملاهي التي بداوها من الشيطان وعاقيتها سخط الرحمن عز وجل، فإنه بلغني عن الثقات من حملة العلم أن حضور المعازف واستماع الأغاني واللهو بها يُنبتُ (٢) النفاق في القلب , كما يُنبتُ الماء العشب , ولعمري لتوقى ذلك بترك حضور تلك المواطن أيسر على ذي الذهن من الثبوت على النفاق في قلبه.

قال الفضيل بن عياض: الغناء رقية الرنى.
 (تلبيس إبليس لابن الجوزي صـ ۲۸۷)

 ٧- قال الضحاك بن مزاحم: الغناء مفسدة للقلب ، مسخطة للرب (تليس إبليس صد ٢٨٧)
 ق سية والرد عليها على ...

استدل القائلون بإياحة الغناء والمعازف بما يلي:

عنْ عائشة رضى الله حنها الله ديل أبو بكر وعددي جاريتان من جواري الأنصار تُغنيان سا تَقَاوِلَتْ الأنْصار يوم بعاث ، قالت: وليس بِمُغَنَيْتَيْن، فَقَالَ أَبُو بِكُر: أَمْرَامِيرُ السَّيْطَانِ فَ رَسُولِ الله فَ وَذَلك فِي يَوْم عِيد فَقَالَ رَسُولُ الله فَ يَا أَبًا بِكُر إِنْ لِكُلُ قَوْم عِيدا وَهَذَا عِيدَنَا. (البخاري حديث ٩٥٢ / مسلم حديث ٩٨٢)

وعنها رضى الله عنها أنَّ أَبَا بَكُر رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ 

دَخَلَ عَلَيْهَا وَعَنْدَهَا جَارِيَتَانِ فِي أَيَّام مِنَى تُدَفَّقَانِ 
وَتَضْرَبَانِ وَالنَّبِيُ 
مُتَّغَشَّ بِثُوبِهِ فَانْتَهُرهُمَا أَبُو 
بَكُر فَكَشَفَ النَّبِيُ 
عَنْ وَجْهِهُ فَقَالَ: دَعْهُمَا يَا أَبَا 
بَكُر فَكَشَفَ النَّبِيُ 
عَنْ وَجْهِهُ فَقَالَ: دَعْهُمَا يَا أَبَا 
بَكُر فَكَشَفَ النَّبِيُ 
عَنْ وَجْهِهُ فَقَالَ: دَعْهُمَا يَا أَبَا 
بَكُر فَكَشَفَ النَّبِيُ 
عَنْ وَجْهِهُ الْإِيامَ آيًامُ عَيد (البخاري

الدُّفُّ: الرِّق اَلَـٰذِي لا جَلاجِلَ فِيهِ. (فتح الباري للعسقلاني جـ ٢ صـ ٥١١)

الرد على هذه السبهة :

اولاً: هاتان الجاريتان كانتا صغيرتي السن وغير مكلفتين ,والصغار يُباحُ لهم في باب اللهو واللعب ما لا بداح للكبار المكلفين.

ثانياً: هاتان الجاريتان كانتا تنشدان بعض الأشعار الطيبة والمرخص فيها شرعاً في الفخر والدماسة والتي قيلت في حرب من الحروب السابقة.

ثالثاً: هذه الأشعار التي تغنت بها الجاريتان في حضور النبي الله تثير الفتنة وتهيج الشهوة ولم يصاحبها شيء من المعازف التي حرّمها الشرع، وأما الدف فقد أباحه النبي الله للنساء خاصة في الأعياد والزواج. فضلاً على أن هذه الحادثة لم يكن بها اختلاط محرم بين الرجال والنساء.

رابعاً: قال القرطبي (رحمه الله):قولها: ليستا بمغنيتين. اي: ليستا ممن يعرف الغناء كما يعرف المغنيات المعروفات بذلك ,وهذا تحرز منها عن الغناء عند المستهرين به ,وهو الذي يحرك الساكن ويبعث الكامن ,وهذا النوع إذا كان في شعر فيه وصف محاسن النساء والخمر وغيرهما من الأمور المحرمة ,لا يُختلف في تحريمه.

واما ما ابتدعه الصوفية في ذلك فمن قبيل ما لا يختلف في تحريمه ,ولكن النفوس الشهوانية غلبت على كثير ممن يُنسب إلى الخير ,حتى ظهر من كثير منهم أفعال المجانين والصبيان ، حتى رقصوا بحركات متطابقة وتقطيعات متلاحقة وانتهى التواقح بقوم منهم إلى أن جعلوها من باب القرب وصالح الأعمال . (مسلم بشرح النووي ج ٣ صـ ٢٥٤: صـ ٢٥٤)

وللحديث بقية في العدد القادم بمشيئة الله

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فما يزال الحديث موصولاً عمن تكره إمامته، وقد تحدثنا عن إمامة الغاسق، وإمامة من يكرهه الناس، ونتحدث اليوم – بهشيئة الله – عن حكم إمامة الأمي.

٣- إمامة الأمي:

.... أولاً: تعريف الأمي: ﴿ مِنْ اللَّهُ عَالَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَمُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلِيكُ عَلِيكُ عَلِيكُ عَلِيكُ عَلِيكُ عَلِيكُ عَلِيكُ عَلِيكُ عَلِك

قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: الأمي نسبة إلى الأم والإنسان إذا خرج من أمه فهو لا يعلم شيئًا، كما قال الله تعالى: (والله أخْرَجَكُمْ مَنْ بُطُونِ أُمُهاتكُمْ لا تَعْلَمُونَ شَيْئًا) النحل: (٧)، والأمي لغة: من لا يقرأ ولا يكتب القوله تعالى: (هُوَ الَّذِي بَعْثُ في الأُميَّينَ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ أَيَاتِه ويُرْكَيهِمْ ويُعلَمُهُمُ الْكَتَابَ وَالْحِحْمَةُ) [الجمعة: ٢]، (يَتْلُو عَلَيْهِمْ أَيَاتِه ويُرْكَيهِمْ ويَعتبون، وقال الله تعالى: (فَامِنُوا بِالله ورَسُوله النبيً وقال الله تعالى: (فَامِنُوا بِالله ورَسُوله النبيً

وُقال في تفسير ذلك: (وَمَا كُنْتُ تَتْلُو مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَلَا تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ) [العنكبوت: ٤٨].

والأمي في الاصطلاح: من لا يحسن الفاتحة، يعني: لا يقرؤها لا حفظًا ولا تلاوة، ولو كان يقرأ كل القرآن إلا الفاتحة فهو أمي، والفاتحة سورة الحمد لله رب العالمين، وسميت فاتحة ؛ لأنه افتتح بها القرآن الكريم ولها أسامي متعددة. اهه.

وقال النووي في المجموع: الأمي من لا يحسن الفاتحة بكمالها سواء كان لا يحفظها أو يحفظها كلها إلا حرف، أو يخفف مشددًا لرخاوة في لسانه: أو غير ذلك، وسواء كان ذلك لخرس أو غيره، فهذا الأمي والأرت والألثغ. اه.

وقال ابن قدامة في المغني: الأمي من لا يحسن الفاتحة أو بعضها أو يخل بحرف منها



بخلاف القراءة.

#### واعترضوا على دليل الرأي الثالث:

قالوا: إن صحة إمامة الأمى للقارئ في صلاة الاسرار دون صلاة الجهر محمول على من لا يعلم حاله، أما من علم حاله فلا تصبح إمامته في صلاة الإسرار والجهر.

واعترض أصحاب الرأى الثاني على دليل الرأي الأول بالآتي:

قالوا: إن قولهم إن الإمام يتحمل القراءة عن المأموم - غير صحيح لأن الله تعالى يقول: (لا بُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسِنًا إِلاَّ وُسِنْعَهَا) [البقرة: ٢٨٦]، ومن لا تجب عليه القراءة عن نفسه فعن غيره أولى.

#### الرأى الراحجنا بالت البيا معله عب

قال ابن عثيمين رحمه الله في الشرح الممتع: والقول الثاني: وهو رواية عن أحمد: أنه يصح أن يكون الأمى إمامًا للقارئ لكن ينبغي أن نتجنبها ؛ لأن فيها شيئًا من المخالفة لقول الرسول 🐉: يوم القوم اقرؤهم لكتاب الله . [رواه مسلم]. ومراعاة للخلاف.. اهـ.

مع ملاحظة أن كلمة الفقهاء متفقة على أن من قدر على إصلاح اللحن الذي يحيل المعنى ولم يصلحه، فإن صلاته لا تصح ولا تصح إمامته، أما إن لم يقدر فصلاته صحيحة وكذا إمامته للقارئ ولمثله ممن يلحن. قال ابن عثيمين: ولكن الصحيح أنها تصح إمامته في هذه الحال، لأنه بوجد في بعض البادية من لا يستطيع أن ينطق بالفاتحة على وجه صحيح فريما تسمعه يقرأ: أهدنا ولا يمكن أن يقرأ إلا ما كان قد اعتاده، والعاجز عن إصلاح اللحن صلاته صحيحة، وأما من كان قادرًا فصلاته غير صحيحة . اهـ.

رابعاً: حكم من ترك حرفًا من حروف الفاتحة أو أبدله بغيره:

يمكن تقسيم من ترك حرفًا أو أبدله بغيره

١- الألثغ: وهو من يبدل حرفًا بحرف مثل أن

وإن كان يحسن غيرها". اهـ.

#### ثانيا: حكم إمامة الأسى:

تكاد تكون كلمة الفقهاء متفقة على صحة إمامة الأمى لأمى مثله وذلك لتساويهما في الأمية، وإنما اختلفت كلمتهم فيما لو أم الأمي قارئًا، هل تحوز إمامته له أم لا ؟ وذلك على 

القول الأول: يرى بطلان إمامة الأمى للقارئ، وهو مذهب مالك وأبى حنيفة وأحمد وغيرهم. ودلتله: و إواليا المحمد المنا (عما (عما المعادة

١- أنه ائتم بعاجز عن ركن سوى القيام يقدر عليه المأموم فلم تصح كما لو ائتم بالعاجز عن الركوع والسجود.

٢- لأن الإمام يتحمل القراءة عن المأموم وهذا عاجز عن التحمل للقراءة الواجبة على المأموم فلم يصح له الائتمام به لئلا يفضى إلى أن يصلى بغير قراءة.

القول الثاني: يرى صحة إمامة الأمي للقارئ، وهو قول عطاء وقتادة وأبى ثور وابن المنذر ورواية لأحمد.

دليله: لأن الأمي عجز عن ركن وهو قراءة الفاتحة ، فحاز للقادر عليه الائتمام به كالقاعد بالقائم.

القول الثالث: يرى صحة صلاته في صلاة الإسرار دون صلاة الجهر، وهو رواية عن الشافعي.

دليله: لأن الظاهر أنه لا يتقدم إلا من يحسن القراءة ولم يتحزم الظاهر فإنه أسر في موضع الإسرار.

#### الاعتراض على الأدلة:

اعترض أصحاب الرأي الأول على دليل الرأى الثاني بالآتي:

قالوا: إن القداس على إمامة القاعد للقائم قياس غير صحيح وذلك لأن العجز عن القيام ليس بنقص، وجهل القراءة نقص فهو كالكفر والأنوثة، ولأن القياس يعم البلوى بالعجز عنه

سدل الراء باللام أي يحمل الراء لأما مثل: الحمد لله لب العالمين أو يجعل الراء واوا مثل: الحمد لله وب العالمين أو بجعلها ياء مثل الحمد لله بب العالمين، أو يجعلها غيثًا مثل: الحمد لله غب العالمين، قمن بعدل حرفاً بحرف لا يماثله أمى، وليس بقارئ أما إن أبدل حرفاً يحرف بقاريه فليس يأمي مثل أن يبدل الضاد ظاءً فيقرأ غير المعظوب عليهم ولا الظالين فهذا معفو عنه. وذلك لخفاء الفرق بينهما ولا سيما أن كان عاميًا فإن العامى لا يكاد يفرق بين الضاد والظاء وأكثر ما يقع فيه أهل البادية.

وإن أبدل الصاد سينًا مثل: سراط الذين انعمت عليهم، فهذا حائز لأنها قراءة سيعية يجوز للمصلى أن يقرأ بها أحيانًا لكن كمال. قال العلامة ابن عثيمين بشرط أن لا يكون إمامًا لأنه لو قرأ إمام العامة بما لا يعرفون لأنكروا ذلك وشوش عليهم.

٧- الأرت: هـو من يدغم حـرف في حـرف والإدغام عند العلماء ينقسم إلى قسمين: كبير وصغير، فالكبير أن يدغم حرفًا بما يقاريه والصغير أن يدغم حرفًا بمثله ومثال الكسر إدغام الدال بالجيم في قوله: قد جاءكم وهو غير موجود بالفاتحة، ومثال الصغير إدغام الميمين في قوله: سيماهم في وجوههم من اثر السجود، فإذا أدغم حرفًا بما لا يقاريه ولا يماثله فهو أمى مثل إدغام الهاء بالراء فيقرأ: الحمد للرب العالمان".

٣- اللحان: هو من يغير الحركات سواء كان تغييره صرفيًا أو نحويًا، وينقسم إلى قسمن: 🗔

أ- لحن يغير المعنى: مثل قوله: أهدنا الصراط المستقيم بفتح الهمزة فهذا يحيل المعنى لأن أهدنا بالفتح الإهداء أي إعطاء الهدية أما "اهدنا" بهمزة الوصل أي دلنا ووفقنا. وقوله: إياك نعيد بكسر الكاف لا يجوز، وكذا قوله: "انعمت عليهم بكسر التاء او انعمت بضم الناء لا بجوز لأن المنعم سيكون

حينيد القارئ وليس الله عز وجل، وقوله: الصراط المستقين، فهذا لا شك في أن فاعله لىس ىقارئ ولكنه أمى.

ب- لحن لا بغير المعنى مثل قوله: "الحمد لله رب العالمين بفتح الباء وقوله: إباك نعيد بفتح الباء، وقوله: إباك نستعين بفتح النون الثانية وفاعل هذا ليس يأمي ولكن لا يجوز له القراءة باللحن حتى ولو كان لا يحيل المعنى.

أما حكم إمامة الألثغ والأرت واللحان فإن كانوا أميين فعلى التفصيل السابق وإن كانوا غير أميين فإمامتهم صحيحة. الما على التا

أما اللحن في غير الفاتحة والذي يحيل المعنى مثل قوله: وكلم الله موسى تكليمًا بفتح الهاء في لفظ الجلالة والتي غيرت المعنى فجعلت المتكلم موسى عليه السلام مع أن المتكلم هـو الله عـز وجل لقوله: (وَلَمَّا جَاءَ مُوسَى لميقَاتِنَا وَكُلُّمَهُ رَبُّهُ) [الإعراف: ١٤٣]، وقوله: إنما يخشى اللهُ من عياده العلماء - يضم الهاء من لفظ الجلالة - فجعلت الخشية من الله للعلماء، فقد ذكر النووي في المجموع: وإن كان في غير الفاتحة صحت صلاته وصلاة كل احد خلفه لأن ترك السورة لا يبطل الصلاة فلا يمنع الاقتداء.

قال إمام الحرمين: ولو قيل ليس لهذا اللاحن قراءة غير الفاتحة مما يلحن فيه لم يكن يعيدًا ؟ لأنه يتكلم بما ليس قرانًا، فإمامته صحيحة لكن تكره والدليل قول النبي عليه الصلاة والسلام: يؤم القوم اقرؤهم لكتاب الله". وهذا خبر بمعنى الأمر فإذا كان خبر بمعنى الأمر فإنه إذا أمهم من ليس اقرأهم فقد خالفوا أمر النبي 😅، وقد ذكر الإمام احمد رحمه الله حديثًا لكنه لم يذكر سنده وهو إذا أمر الرجل القوم وفيهم من هو خير منه لم يزالوا في سفال. لأنهم انحطوا فحط الله قدرهم. اهـ.

والحديث الذي ذكره الإمام احمد ضعفه الإلباني في ضعيف الجامع.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

# دور الرافضة في الفتنة الكبرى

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا

نبى بعده... وبعد:

فإن المتتبع للتاريخ وأحداثه يجد أن الرافضة

هم رأس الفتن وميثرو القلاقل في القديم والحديث.

وفي هذا المقال نبين دور ابن سبا اليهودي الأصل والمؤسس الأول للتشيع في فتنة قتل أمير المؤمنين عثمان بن عفان رضي الله عنه، وذلك برحلاته إلى الحجاز والبصرة والكوفة والشام ومصر بعد أن نزح من اليمن ونادى بمعتقداته اليهودية؛ الرجعة والوصية والبراءة.

١- ابن سبا في الحجازت أب أن سن الداليا

لم بحد إخوان القردة بدأ من وقف المد الإسلامي الزاحف، بعد أن عم الأمن والرخاء والعدل على مدى ثلاثة عقود من الزمان، ودخل الناس في دين الله أفواحًا، وذلك بإثارة الفتن بين المسلمين، فدفعوا بابن السوداء إلى الحجاز أولاً عسى أن يجد ثفرة ينفذ فيها ماربهم، بيد أن الحجاز كانت تتسم بالأمن والأخوة الإيمانية والعدل بين صحابة النبي المختار 🚟 وما على الأرض مؤمن بخاف مؤمنًا إلا يواده وينصره ويالفه، فلم يتمكن السيئي من النفوذ في أرض الحجاز، ولم يجرؤ على الجهر بمكنون صدره، فتجاوز الحجاز إلى البصرة والكوفة حيث يمكنه ترويج بضاعته المتمثلة في تاليب الهمج على الخليفة عثمان ينشير الأكاذيب والمطاعن ضد خليفة المسلمين وصفها أبو بكر بن العربي في العواصم بأنها مظالم ومناكير لم يأت عثمان منها شيئًا في أول الأمر ولا في أخره ولا جاء الصحابة بمنكر بل

السامة سليمان

كل ما سمعت باطل إياك أن تلقفت إليه. [يُنظر: العواصم من القواصم ص٦٠].

٣- ابن سبا في البصرة

وفي البصرة كانت العينة الأولى من أعضاء التنظيم السري السبئي – حكيم بن جبلة العبدي – قاطع الطريق على أهل الذمة وأهل القبلة فكتبوا إلى خليفة المسلمين بشانه فأمر عثمان رضي الله عنه واليها عبد الله بن عامر بحبسه في البصرة ومنعه من مبارحتها، وفي البصرة لقي آذاناً صاغية فكون هناك الجناح البصري التنظيمي، وفطن إلى خطورته عبد الله بن عامر فأخرجه من البصرة بعد أن أشاع الإشاعات وأرجف الأراجيف على الخليفة العادل هو وحكيم بن جبلة الذي كان له بوره البارز في مقتل عثمان رضي الله عنه، وفي إنشاب وقعة الجمل فيما بعد.

#### ٣- ابن سبأ في الكوفة:

خرج ابن السوداء من البصرة سنة ٣٣ هـ قادما إلى الكوفة، وكان واليها سعيد بن العاصي المجاهد الفاتح والذي وصفه رسول الله علم بأنه أكرم العرب كما في صحيح مسلم وسنن النسائي، وكداب الرافضة في كذبهم طعنوا على سعيد بن العاص كما طعنوا على عبد الله بن عامر والي البصرة فنسبوا إليه أباطيل بغرض تشويه سيرته والطعن على عثمان وولاته حيث علمهم ابن سبا أبداوا بالطعن على أمرائكم. إينظر: تهنيب تاريخ دهشق ابداوا بالطعن على أمرائكم. إينظر: تهنيب تاريخ دهشق

وفي الكوفة نجح ابن سبأ في صنع مسعر الفتنة المشاكس والمؤلب على عثمان مالك بن

الحارث الأشتر الذخعي - الجناح السبئي الثاني بعد ابن جبلة البصري، وكان الأشتر ممن يرغبون في العلو والسلطة ولو كلفه ذلك أن يقتل، حيث إن نفسه الدنية تتوق إلى الإمارة وتتطلع إليها طيلة حياته، ولهذا نقم على علي رضي الله عنه ولايته لابن عباس على البصرة بعد مقتل عثمان وقال: علام قتلنا الشيخ إذن؟ (تاريخ الطبري ه / ١٩٤).

وهو الذي صدر فتنة شرب الوليد بن عقبة - أمير الكوفة في عهد عثمان - للخمر أملاً في إقصاء الوليد وتوليته على الكوفة، لكن عثمان رضي الله عنه ولى سعيد بن العاص خلفًا للوليد البريء والمتهم ظلمًا من شاهدي الزور ومزوري التهمة، وقد قال عثمان في حقه: ما وليت الوليد لأنه أخي، وإنما وليته لأنه ابن أم حكيم البيضاء، عمة رسول الله على، وتوأمة أبيه. [يُنظر: طبقات ابن

ومع أن عثمان رضي الله عنه عزل الوليد؛ إلا أن الأشتر راح يشغب على واليها الجديد سعيد بن العاص وافتعل الشقاق وروج الفتن حتى أبعده سعيد رضي الله عنه هو ومن على شاكلته من الكوفة إلى الشام حيث معاوية رضي الله عنه، إلا أن نار الحسد والحقد الذي ماأ صدورهم على قريش لم يهدأ بنصح معاوية لهم ولكنه الغل والبغض اليهودي الذي تولى كبره ابن السوداء وروج له وضع له أتباعًا لا سيما في البيئة الكوفية والتي كانت مهيأة لحضانة ذلك الحسد وتلك

#### ٤- ابن سبا في الشاد:

وقد حاول ابن سبأ بدر الشقاق في أرض الشام بين الصحابة الأبرار، بيد أن حكمة معاوية السياسي المحنك والخبير بدروب فن الحكم

والقيادة قضت على آماله في تكوين جناح سبئي في آرض الشام كما نجح في الكوفة والبصرة وكان لهذا الخبيث وسائل عديدة في نشر ذلك الشقاق حيث كان يتطلع الأحوال السياسية للبلد التي ينزل فيها، ويظهر الولاء لأحد أطراف الخلاف ويزين له رأيه ليستمر على تشدده والإغراء بالطرف الآخر بدس سوء الظن وإثارة الشبهات وتوسيع شقة الخلاف وإشاعة الإكانيب وافتراء المطاعن، بيد أن السوداء لم يفلح في الشام، مع أنه دخلها مرتين بحثاً عن وسيلة لتكوين فرع له فيها.

#### ٥- ابن سبأ في مصر:

وفي أرض مصر وجد ابن سبأ الغاية، فعاش بين أهلها حيث القنائص السبئية الكبرى من المشاغبين والمناوئين لعثمان وولاته، وتظاهر ابن سبأ بالعلم والتقوى حتى افتتن الناس به وبعد رسوخه فيهم بدأ يروج منهبه ومسلكه وأن لكل نبي وصيا وخليفته، إلا أنه ظلم وغصب منه حقه ولذا يلزم وبيعته، فتأثر كثير من المصريين بأقواله، وخرجوا على الخليفة عثمان. [الشيعة والتشيع: لإحسان الهي ظهير صاه].

وتعرف ابن سبباً في مصر على الأصناف الهابطة كسودان بن حمران، وخالد ابن ملجم الذين كان لهم دور بارز في إزهاق روح الخليفة الراشد عثمان مع إظهار التشيع لعلي وموالاته وإشاعة الغلو فيه ولا شك أن إراقة دم خليفة المسلمين تؤدي إلى فتنة ضرب بعض المسلمين رقاب بعضهم وتشويه سلف الأمة، وهذا هو دين الشيعة ومخططها الآثم في القرن الأول، وهو ذات المخطط في العصر الحديث، فما أشبه الليلة بالبارحة، فاعتبروا يا أولي الألباب.

#### ووتنبيه هام وو

نود التنبيه على قراء المجلة الكرام أنه قد زاد الاشتراك السنوي الداخلي من ٢٠ جنيهاً إلى ٢٠ جنيهاً وذلك نظراً لارتفاع التخليص البريدي. وتقبلوا فائق الاحترام والتقدير.

### من أخبار الجماعة

# الدكتور المراكبي ورئيس التحرير في ضيافة خادم الحرمين الشريفين

تفضل خادم الحرمين الشريفين – حفظه الله ورعاه – مشكوراً ومأجوراً من الله عز وجل بدعوة كريمة فاضلة لكل من الدكتور جمال المراكبي، رئيس مجلس علماء جماعة أنصار السنة المحمدية، والأستاذ جمال سعد حاتم، رئيس تحرير مجلة التوحيد، وذلك للاعتكاف في العشر الأواخر من رمضان ومقابلة خادم الحرمين الشريقين – حفظه الله ورعاه –.. وحفظ المملكة العربية السعودية الشقيقة من كل مكروه وسوء.

وقد أقام خادم الحرمين الشريفين حفل إفطار استقبل خلاله الوفود المدعوة من أنحاء العالم الإسلامي في قصر الضيافة بمكة المكرمة وقد تفضل جلالته بمصافحة أعضاء الوفود من ضيوف العالم الإسلامي.

كما شرفت الوفود بمقابلة صاحب السمو الملكي الأمير نايف بن عبد العزيز، النائب الثاني لرئيس مجلس الوزراء ووزير الداخلية.

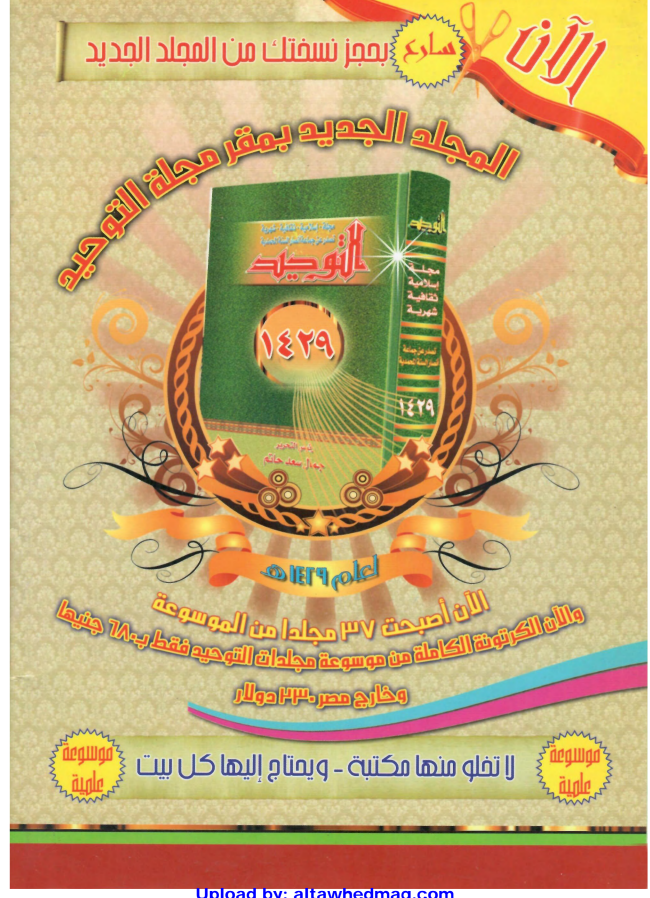
كما استقبل الوفود المستضافة أيضًا معالي وزير الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد الشيخ صالح بن عبد العزيز آل الشيخ - حفظه الله ورعاه -.

وقد كانت الزيارة فرصة طيبة للاطلاع على التوسعات الكبيرة في الحرم المكي، وخاصة المسعى، حيث كان لمجلة التوحيد شرف المشاركة من خلال الندوة التي عقدت بأنصار السنة المحمدية في مصر، والتي خلصت إلى استنباط الأدلة في جانب التوسعة في المسعى، والتي كان لها الأثر الطيب في حسم الموضوع.

وقد أثنى علماء المسلمين من ضيوف خادم الحرمين الشريفين على جهوده المباركة في خدمة الحرمين الشريفين، والسعي إلى تيسير كل ما من شافه خدمة حجاج بيت الله الحرام والمعتمرين، وأن المملكة العربية السعودية لا تألوا جهدًا في بذل كل ما تستطيع لتوسعة الحرمين الشريفين، والتي بلغت تكاليفها أكثر من ٣٠ مليار ريالاً، مما جعلها تستوعب الملايين من ضيوف الرحمن، وأن الخطوة التي قامت بها المملكة مؤخرًا في توسعة المسعى للتخفيف على الحجاج والمعتمرين إنما جاءت متوافقة مع أحكام الشريعة الإسلامية، وهي خطوة موفقة يحمد عليها أصحاب هذه الجهود الطيبة في خدمة الإسلام والمسلمين.

ونحن بهذه المناسبة فإنه يُستعدنا أن نحيي جهود المملكة العربية السعودية التي تبذل في كافة المناحي والأصعدة. ولا يفوتنا في هذا المقام أن نتقدم باسم جماعة أنصار السنة المحمدية في جمهورية مصر العربية الشقيقة ومجلة التوحيد لسان حال جماعة أنصار السنة إلى فخامة خادم الحرمين الشريفين على الدعوة الطيبة لمواصلة العطاء واستمرار التعاون المتميز بين أنصار السنة وقيادات المملكة على مر العصور منذ عهد الوالد جلالة الملك عبد العزيز، رحمه الله، كما نسجل في هذا المقام خالص الشكر والتقدير وعظيم الامتنان والعرفان لمعالي وزير الشئوون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد ورجالات الوزارة الذين يبذلون جهودًا مضنية في استضافة ضيوف خادم الحرمين الشريفين، نسأل الله تعالى أن يبارك جهودهم، وأن يجعلها في موازين حسناتهم، وأن يوفقهم لطاعته، وأن يهيئ لهم اللطانة الصالحة التي تذكرهم بالخير، وتعينهم عليه.

وصلِّ اللهم على محمد وعلى آله وصحبه وسلم.



Upload by: altawhedmag.com