

Upload by: altawhedmag.com

## 

#### صاااا صااا صأ علدان طاسة االشان

جماعة أنصار السنة المحمدية السنة التاسعة والثلاثون

العدد 204 ربيع الأول ١٤٣١ هـ

#### رئيس مجلس الإدارة

- د. عبدالله شاكر
- المشرف العام
- د. عبدالعظيم بدوي

#### اللجنة العلمية

زكريا حسيني محمد جمال عبدالرحمن معاوية محمد هيكل

المركز العام

هاتف: ۲۷۹۱۵۵۷٦ - ۲۵۹۱۵۴۲۲

موقع المركز العام:

WWW.ELSONNA.COM

#### ثمن النسخة

مصر ١٥٠ قرشا، السعودية ٦ ريالات، الإمارات ٦ دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عمانی، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوي

- ١. في الداخل ٢٥ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين).
- ٢. ي الخارج ٢٠ دولارا أو ٧٥ ريالا سعوديا
- ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩).
  - م. دار الجمهورية للصحافة

#### "السرام علىكم"

#### ووالفحش الإعلامي وو

نشرت بعض الصحف القومية لكاتب مشهور، وهو يعلق على تحصيل الضريبة على الشقق المتميزة، فرسم رسمًا كاربكاتوربًا لرجلين بقول أحدهما للآخر ما خلاصته: إنهم سيحصلون منك على ضرائب كثيرة على شقتك التي تميزت بأنها تطل على شقة البنت الجميلة التي وجهها مثل...!!

ووصفها بأوصاف جنسية تثير الشهوة، وتشيع الفاحشة، وتعلم الشباب مصطلحات الرذيلة وسوء > الأدب!!

#### أهذه رسالة الإعلام ؟!

صار الكلام في التحرر والتحلل والإباحية مما يُذاع ويُشاع، ولا حرج فالحياة متاع!! أما أن تدخل شابة إلى الامتحان بنقابها فهذا مما يجب فيه المنع والامتناع؛ بحجة منع الغش، مع أن وسائل منع الغش كثيرة ميسورة !!

أبليق هذا بأهل مصر المسلمة الذين رضوا بِالإسلام دينًا؟ وقد جاء فيه: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُحبُّونَ أَنْ تَشْبِعَ الْفَاحِشَةُ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي الدُّنْبَ وَالآخْرَة وَاللَّهُ بَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [النور:

التحرير







#### جمال سعد حاتم

#### مدير التحرير الفني

#### حسين عطا القراط

#### سكرتيرالتحرير

مصطفى خليل أبو المعاطي

#### التنفيث الفني

أحمد إبراهيم صوابي



نقدم للقارئ كرتونة كاملة تعتوي على ٢٨ مجلداً من مجلدات مجلة التوحيد عن ٢٨ سنة كاملة ٢٠٠ جنيها للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و ٢٥٠ دولارا خارج مصر شاملة سعر الشحن

#### البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

GSHATEM@HOTMAIL.COM GSHATEM@YAHOO.COM التوزيع والاشتراكات

SEE2070@HOTMAIL.COM

WWW.ALTAWHED.COM

#### التحرير

۸ شارع قولة - عابدين - القاهرة ت: ۲۳۹۳٦۵۱۷ - فاكس: ۲۳۹۳۰۵۱۷

قسم التوزيع والاشتر اكات

J: 70301977

التوزيع الداخليء

مؤسسة الأهرام وهروع أنصار السنة المحمدية



#### "في هذا العدد" 🐡

|   | 4      | الافتتاحية: بقلم/ الرئيس العام                    |
|---|--------|---------------------------------------------------|
|   | 7      | دوار التوديد: جمال سعد حاتم                       |
|   | 14     | باب التفسير: إعداد/ د. عبدالعظيم بدوي             |
|   |        | إعلام المصلين والولاة بمن يقدمونه لإمامة الصلاة:  |
|   | > 10   | إعداد/ المستشار: أحمد السيد على                   |
|   | IV     | بان السنة: إعداد/ زكريا حسيني محمد ال             |
|   | 71     | بان السند. إعداد/ ركزي كسيكي العصد                |
| 5 | 44     | من الآداب الإسلامية: إعداد/ سعيد عامر             |
| ì | 77     | من ازداب السهر: بقلم. د/ جمال المراكبي            |
| 7 |        | باب الاقتصاد الإسلامي: إعداد/ د. على احمد السالوس |
|   | W 5    | بن المنطق الماضي: أعدها/ فتحي أمين عثمان          |
|   | had    | واحة التوحيد: إعداد/ علاء خضر                     |
|   | TA     | دراسات شرعية: إعداد/ متولى البراجيلي              |
|   | ٤٢     | باب التراجم: بقلم الدكتور/ عبدالرحمن السديس       |
|   | - 22   | ◄ صفة النار وعذاب أهلها: إعداد/ صلاح نجيب الدق    |
|   | ٤٩     | باب الأسرة: إعداد/ جمال عبدالرحمن                 |
|   | - 04   | اصحاب النبي : إعداد/ محمد فتحي عبدالعزيز          |
| 1 | ov     | تحذير الداعية: إعداد/ على حشيش                    |
|   | 71     | باب الــــفـــــــاوى:                            |
| 4 | 78     | أسداب الغفلة: إعداد/ محمد رزق ساطور               |
|   | 7.7    | سنة اتخاذ مساحد في البيوت: إعداد/ أيمن دياب       |
|   | Tale   | الشيعة النصيرية وجنورها التاريخية:                |
|   | ٧.     | إعداد/ أسامة سليمان                               |
|   | - mala | Silve Hear alle a was well in the                 |
|   |        |                                                   |





The same that is the first with the first



لا تخلو منها مكتبة ويحتاج إليها كل بيت

الحمد لله رب العالمين، يقذف بالحق على الباطل فيدمغه فإذا هو زاهق، والصلاة والسلام على من تركنا على المحجة البيضاء لا يزيغ عنها إلا هالك، وبعد:

فمن البدع المظلمة المتكررة التي روَّج لها الشيطان بدعة الاحتفال بالموالد التي درج عليها بعض الناس واستحسنوها، وقد تاثروا في ذلك بالنصارى المحتفلين في كل عام بما يطلقون عليه «الاحتفال بالعيد المجيد»، ويعنون به عيد ميلاد المسيح – عليه السلام –، وذلك في اليوم السابع من شهر يناير، ومما يؤسف له أن جَهَلة المسلمين بشاركونهم في ذلك.

وفي شهر ربيع الأول وهو الشهر الذي وُلد فيه النبي في يحتفل كثير من الطُرقية بالمولد النبوي؛ زاعمين صدق محبتهم للنبي في والأمر ليس كذلك؛ لأن البدع لا يُتَقَرَّب بها إلى الله، وقد مضت القرون المفضلة التي شهد لها بالخيرية نبينا محمد في وفيهم الصحب الكرام ولم يفعلوا شيئًا من ذلك مع شدة محبتهم واتباعهم للنبي في وهم أعلم الناس بالسنة، وأحرصهم على اتباع الحق وسلوك طريق الخير، والموالد بدعة محدثة أحدثها أولاد بني عبيد القداح الذين يسمون انفسهم الفاطمين.

قال الشيخ على محفوظ - رحمه الله -: "الموالد هي الاجتماعات التي تُقام لتكريم الماضين من الأنبياء والأولياء، والأصل فيها أن يُتَحرى الوقت الذي ولد فيه من يُقصد بعمل المولد، وقيل: أول من أحدثها بالقاهرة الخلفاء الفاطميون في القرن الرابع، فابتدعوا ستة موالد: المولد النبوي، ومولد أمير المؤمنين على - رضي الله عنه -، ومولد السيدة فاطمة الزهراء - رضي الله عنها -، ومولد الحسن والحسين - رضي الله عنهما-، ومولد الخليفة



وه أول من أحد دث الموالد بالقاهرة الخلف اعالفاط ميون في القرن الرابع الهجري، وبقيت هذه الموالد حتى أبطلها الأفضل بن أمير الجيوش، ثم أعيدت في خلافة الأمر بأحكام الله في أوائل القرن السادس عد

الحاضر، وبقيت هذه الموالد على رسومها إلى أن أبطلها الأفضل بن أمير الجيوش، ثم أعيدت في خلافة الأمر بأحكام الله في سنة أربع وعشرين وخمسمائة بعدما كاد الناس ينسونها، وأول من أحدث المولد النبوي في مدينة إربل الملك المظفر أبو سعيد في القرن السابع، وقد استمر العمل بالموالد إلى يومنا هذا، وتوسع الناس فيها وابتدعوا بكل ما تهواه أنفسهم، وتوحيه إليهم شياطين الإنس والجن، [الإبداع في مضار الابتداع للشيخ على محفوظ ص٢٥٠، ٢٥١].

والفاطميون يزعمون نسبتهم إلى على بن أبي طالب - رضي الله عنه -، وقد كذبوا في ذلك؛ لأن جدهم هو ميمون بن ديصان المعروف بالقداح [سُمي قداحًا؛ لانه كان كمالاً يقدح العيون إذا نزل فيها الماء، انظر وفيات الاعيان ٣/١٨٨، ولسان العرب ٢/٢٥٥]، وكان مولًى لجعفر بن محمد الصادق، وكان يظهر التشيع ويبطن الزندقة [الإعلام للزركلي ٧/ ٣٤١)، ثم خرج من نسله رجل اسمه «سعيد بن الحسين»، ولكنه غير اسمه ونسبه وقال لاتباعه: أنا عبيد الله بن الحسن بن محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق، ولقب نفسه بالمهدي.

قال الذهبي - رحمه الله -: "وعبيد كان اسمه سعيدًا، فغيره بعبيد الله لما دخل إلى المغرب، وادّعى نسبًا ذكر بطلانه جماعة من علماء الأنساب، ثم ترقى، وتملّك، وبنى المهدية، وكان زنديقًا خبيثًا، ونشأت ذريته على ذلك، وبقي هذا البلاء على الإسلام من أول دولتهم إلى آخرها "سير اعلام النبلاء ١٥ / ٢١٣].

قال ابن خلكان: «وأهل العلم بالأنساب من المحققين ينكرون في دعواه النسب» [وفيات الإعيان ٣ / ١١٧].

وقال محمد بن الحسن الديلمي: «والصحيح أنهم من أولاد عبيد الله بن ميمون القداح الثنوي، وإنما أرادوا أن يؤكدوا خديعتهم للعوام بالقربة إلى العترة عليهم السلام» [بيان منهب الباطنية وبطلانه ص٢١].

وقال ابن تيمية: وقد عُلم أن جمهور الأمة تطعن في نسبهم، ويذكرون أنهم من أولاد المجوس، أو اليهود. وهذا مشهور من شهادة علماء الطوائف: من الحنفية، والمالكية، والشافعية، والحنابلة، وأهل الحديث، وأهل الكلام، وعلماء النسب، والعامة وغيرهم، وهذا أمر أقره عامة المصنفين لأخبار الناس وأيامهم، حتى بعض من يتوقف في أمرهم كابن الأثير الموصلي في تاريخه ونحوه، فإنه ذكر ما كتبه علماء المسلمين بخطوطهم في القدح في نسبهم» [مجموع فتاوى ابن تيمية ٣٠ / ١٢٨].

وهؤلاء القوم المذكورون بهذه الصفات عند أئمة أهل العلم هم الذين أحدثوا هذه الموالد، وأدخلوها على المسلمين؛ حتى جعلوا السنّنة كلها أعياداً ومواسم، واحتفلوا باعياد المجوس والنصارى، وهذا يدل على فساد معتقدهم وشناعة بدعهم، وقد ذكر المقريزي أعيادهم ومواسمهم على مدار العام، فقال: "وكان للخلفاء الفاطميين في السنة أعياد ومواسم، وهي: موسم رأس السنة، وموسم أول العام، ويوم عاشوراء، ومولد النبي على، ومولد على بن أبي طالب رضى الله عنه، ومولد الحسن، ومولد الحسين، عليهما السلام، ومولد فاطمة الزهراء،

# و الفاط ميون يزعم ون نسبه م الى على بن أبي طالب رضي الفاط ميون يزعم ون نسبه م الى على بن أبي طالب ورضي الله عنه وقد كذب وافي ذلك في ان جدهم هو ميداح وي

عليها السلام، وليلة أول رجب، وليلة نصفه، وليلة أول شعبان، وليلة نصفه، وموسم ليلة رمضان، وغرة رمضان، وسماط رمضان [لعله يقصد السُّمُط التي تُمَدّ ويُوضع عليها الطعام، ويحدث هذا في المناسبات كما يكون في رمضان، ولعله كان عادة عند الفاطمين (العبيدين) في رمضان، انظر القاموس المحيط ٢/ ٣٨٠]، وليلة الختم، وموسم عيد الفطر، وموسم عيد النحر، وعيد الغدير، وكسوة الشبتاء، وكسوة الصيف، وموسم فتح الخليج، ويوم النيروز، ويوم الغطاس، ويوم الميلاد، وخميس العدس، وأيام الركوبات» [الخطط المقريزية ٢ / ٤٣٦].

ويلاحظ من هذا السرد كثرة احتفالاتهم التي صرفوا الناس بها عن الحق والهدى والسنة، وشغلوهم بما لم يشرعه الله تعالى، وبعض هذه الأعياد هي مناسبات لغير المسلمين وأعيادهم، وذلك كيوم النيروز، وهو من أعياد الفرس، وكانوا يرشون الماء في ذلك اليوم، ويتيمنون به، وقيل أول من اتخذ النيروز عيدًا أحد ملوك الفرس الأول، ويقال في اسمه جمشيد أو جمشاد. [الرجع السابق ٢ / ٤٤٣].

ويوم الغطاس من أعياد النصارى، قال المسعودي في مروج الذهب: «ولليلة الغطاس بمصر شأن عظيم عند أهلها، لا ينام الناس فيها، وهي ليلة إحدى عشرة من طوبة، ولقد حضرت سنة ثلاثين وثلاثمائة ليلة الغطاس بمصر، وقد حضر النيل في تلك الليلة: مئو ألوف من الناس من المسلمين والنصارى، وهي أحسن ليلة تكون بمصر وأشملها سروراً، ولا تغلق فيها الدروب، ويغطس أكثرهم في النيل، ويزعمون أن ذلك أمان من المرض ونشرة للداء»

وأما خميس العدس: فهو خميس العهد، والعامة الذين يسمونه بخميس العدس، ويعمله نصارى مصر قبل القصح بثلاثة أيام ويتهادون فيه، وكان من جملة رسوم الدولة الفاطمية.

والحاصل من ذلك أن العبيديين أحدثوا مواسم وأعياداً كثيرة، وكانوا يظهرون الفرح والسرور بها، وبعضها - كما أشرت إلي ذلك - من أعياد المجوس والنصارى، وهذا يدل على أنهم كانوا يرغبون من وراء ذلك نشر عقائد فاسدة بين المسلمين، وصرفهم عن العبادات المشروعة إلى بدع ومحدثات ما أنزل الله بها من سلطان، ولا سنّها النبي - عليه الصلاة والسلام-، وإذ قد عرفنا أن بعض هذه الأعياد من شرائع الكفار، ومن شعائر أديانهم الباطلة، فلا يجوز للمسلمين أن يتشبهوا بهم، وأن يسيروا في ركاب باطلهم.

يقول ابن تيمية - رحمه الله -: «ومن المنكرات في هذا الباب: سائر الأعياد والمواسم المبتدعة، فإنها من المنكرات المكروهات، وسواء بلغت الكراهة التحريم أو لم تبلغه، وذلك أن أعياد أهل الكتاب والأعاجم نُهي عنها لسببين: أحدهما: أن فيها مشابهة الكفار، والثاني: أنها من البدع، فما أحدث من المواسم والأعياد هو منكر» [اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الحصم ٢ / ٢٠٠٥].

وقد استند القائلون ببدعة المولد النبوي إلى شبهات ظنوا أنها تؤيد عملهم، وأنه المشروع، ومن هذه الشبهة ما ذكره أبو قتادة الأنصاري -رضى الله عنه- أن النبي على سئل

و في شهرربيع الأول ولد النبي ، وفيه توفي فلماذا يفرحون بميلاده . ولا يحزنون لوفاته ؟ فالاحتفال بمولده بدعة منكرة . ولوكان فيه خير فكين غيال عنه الهدى ؟ والمكين غيال عنه الهدى ؟ والمكين غيال الهدى ؟ والمكين غيال الهدى ؟

عن صبيام يوم الاثنين، فقال: «ذلك يوم وُلدت فيه، ويوم بُعثت آو أنزل عليَّ فيه». [أخرجه مسلم في كتاب الصيام باب ٣٦، ٢ / ٨١٨، وأحمد في مسنده ٥ / ٢٩٧ وغيرهما].

والجواب عن هذه الشبهة: أن النبي على لم يخصّ يوم الاثنين وحده بالصيام، بل كان يتحرى صيام يومي الاثنين والخميس، وذكر العلة في ذلك كما في الحديث أن مولى أسامة ابن زيد انطلق مع أسامة إلى وادي القرى يطلب مالاً له، وكان يصوم يوم الاثنين ويوم المخميس، فقال له مولاه: لم تصوم يوم الاثنين والخميس وأنت شيخ كبير قد رققت؟ قال: إن رسول الله كان يصوم يوم الاثنين ويوم الخميس، فسئل عن ذلك فقال: «إن أعمال الناس تعرض يوم الاثنين والخميس، وأحب أن يُعرض عملي وأنا صائم». [أخرجه تحد في مسنده ٥ / ٢٠٠، ٢٠٠، وصححه الاباني في صحيح سن أبي داود ٢ / ٢٦٤].

فالحديث دلً على استحباب صوم يومي الاثنين والخميس؛ لأنهما يومان تُعرض فيهما الأعمال، فالاستدلال بصوم يوم الاثنين على جواز الاحتفال بالمولد في غاية التكلف والبعد، وخروج عن العلة التي ذكرها الرسول الله نفسه، وكان يصوم الخميس مع الاثنين، ولو أراد الاحتفال بمولده المحتفي بيوم الاثنين فحسب.

وهناك لفتة أخرى مهمة ذكرها الشيخ محمد عبد السلام الشقيري - رحمه الله-قال فيها: «لا يختص هذا الشهر بصلاة، ولا ذكر ولا عبادة، ولا نفقة ولا صدقة، ولا هو موسم من مواسم الإسلام كالجُمع والاعياد التي رسمها لنا الشارع -صلوات الله وتسليماته عليه وعلى سائر إخوانه من الأنبياء والمرسلين-، ففي هذا الشهر ولد هم، وفيه تُوفي، فلماذا يفرحون بميلاده، ولا يحزنون لوقاته؛ فاتخاذ مولده موسما والاحتفال به بدعة منكرة ضلالة لم يرد بها شرع ولا عقل، ولو كان في هذا خير فكيف يغفل عنه أبو بكر وعمر وعثمان وعلي وسائر الصحابة والتابعون وتابعوهم والأئمة وأتباعهم؛ لا شك أنه ما أحدثه إلا المتصوفون الأكالون أصحاب البدع، وتبع الناس بعضهم بعضاً فيه إلا من عصمه الله ووفقه لفهم حقائق الإسلام». [السن والمبتدعات، ص١٤٠].

ثم إن النبي تقلم يصم يوم ولادته فقط، وهو اليوم الثاني عشر من ربيع الأول إن صح أنه الذي ولد فيه - وإنما صام يوم الاثنين الذي يتكرر مجيئه أربع مرات، وأحيانًا خمس مرات، فلو أراد الاحتفال بمولده لصام اليوم الذي ولد فيه فقط.

ويضاف إلى هذا أن النبي ﴿ اقتصر على الصيام فحسب، وما عليه أرباب الموالد والطُّرُقية اليوم على نقيض هذا، فهم يتناولون في هذا اليوم أشهى الأطعمة، ويتوسعون في ذلك، بل يطربون ويرقصون من خلال المدائح والأنغام التي يفعلونها، وفيها من الضلال ما فيها، وهذا في غاية البعد عن فعله ﴿ وقصده الذي أراده من وراء صيام الاثنين، فشتان بين الفعلين والغرضين، وهل يمكن أن يكون هذا القياس صحيحًا؟!

وهناك شبهات أخرى للقائلين بالموالد أتعرض لها -إن شاء الله- في العدد القادم، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحيه وسلم.

# حـوار الوجه مـع: سماحة قاضي قضاة فلسطين الدكتور/ تيسير بن رجب بن حامد التميمي

المدينة النبوية: جمال سعد حاتم إبراهيم رفعت

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد.

إن القضية الفلسطينية، والخلافات بين فتح وحماس؛ والتي وصلت إلى حد الاقتتال، والدور الصهيوني الوقح في إشعال الفتنة بين الفصائل الفلسطينية، والأقصى المبارك الذي يشتكي إلى الله تعالى من أفعال اليهود، وحالة الهوان والضعف التي تسيطر على ردود فعل المسلمين تجاه ما يحدث في فلسطين .. كل ذلك وغيره يحتاج منا إلى استجلاء الحقيقة عند من يعيشون أحداثها. من أجل ذلك كان هذا الحوار الذي دار بيننا وبين ضيفنا حول العديد من الأمور والقضايا التي تدور على الساحة العربية والإسلامية، والقضية الفلسطينية، وقضايا عامة تتعلق بأمة الإسلامين.

#### 📭 حماس وفتح ينفذون الخطط نيابة عن إسرائيل 🖭

التوحيد: الأمة تعتصر ألمًا، وهي ترى ما يحدث بين حماس وفتح في فلسطين، وهم ينفذون خططًا للعدو: نيابة عنه، من خلال اختلافهم واحترابهم، وما يحدث بينهم من انشقاقات، مما أدى إلى الإضرار بهم جميعًا، فما هي رؤيتكم لهذا الواقع المؤلم وكنفية الخروج منه؟

الدكتور تيسير: نحن منذ زمن بعيد كنا نحذر جميع فصائل العمل الوطنى الفلسطينى من الاختلاف والتنازع؛ لأن المحتل دائمًا يعمل على بذر بنور الفتن لإحداث هذه الوقيعة والاختلاف بين أبناء الوطن، ولكن للأسف هذا ما أصاب القضية الفلسطينية بمقتل، وانقسم الشعب بين مؤيد لفتح ومؤيد لحماس، وأصبح التنازع والتناقض فيما بينهما، وتركا الاحتلال وما يقوم به من إجراءات تهويدية في القدس، وحفريات تحت المسجد الأقصى المبارك يعمل بحرية، وهذا الانقسام الذي طال، مع ما تركه من ماس، هو قرصة ذهبية للاحتلال لتنفيذ مخططه الصهيوني الذي يستهدف المسجد الأقصى مخططه الصهيوني الذي يستهدف المسجد الأقصى المبارك لطمس هوية فلسطين ﴿ سُبْحَانِ الذي أَسْرَى المُسْجِد الْقَصَى المُعْرَدِه لِنَّا الْمُسْعَدِد الْقَصَى المُعْرَدِة المُسْرَدِة الْمُسْعِد الْقَصَى المُعْرَدِة الْمُسْعِد الْقَصَى المُعْرَدِة الْمُسْعِد الْقَصَى المُعْرَدِة الْمُسْعِد الْقُصَى المُعْرَدِة الْمُسْعِد الْقُصَى المُعْرَدِة الْمُسْعِد الْقُصَى المُعْرِدِة الْمُسْعِد الْقُصَى المُعْرِدِة الْمُسْعِد الْقُصَى المُعْرَدِة الْمُسْعِد الْقُصَى المُعْرَدِة الْمُعْمَدِة الْمُعْمِدِة الْمُعْمِدِة الْمُعْمَدِة الْمُعْمَدِة الْمُعْمَدِة الْمُعْمَدِة الْمُعْمِدِة الْمُعْمَدِة الْمُعْمَانِ اللّهِ الْمُعْمَدِة الْمُعْمَى الْمُعْمَانِ اللّهِ الْمُعْمَدِة الْمُعْمَى الْمُعْمَانِ الْمُعْمَانِ الْمُعْمَانِهِ الْمُعْمَانِ الْمُعْمَانِة الْمُعْمَانِهِ الْمُعْمَانِهِ الْمُعْمَانِهُ الْمُعْمَانِهِ الْمُعْمَانِهِ الْمُعْمَانِهُ الْمُعْمِانِهُ الْمُعْمَانِهُ الْمُعْمَانِهُ الْمُعْمَانِهُ الْمُعْمِعِيْمِ الْمُعْمِعِيْمِ الْمُعْمَانِهُ الْمُعْمَانِهُ الْمُعْمَانِهُ الْمُعْمَانِهُ الْمُعْمِعُونِهُ الْمُعْمَانِهُ الْمُعْمَانِهُ الْمُعْمِعُونِهُ الْمُعْمَانِهُ الْمُعْمَانِهُ الْمُعْمِعُمْ الْمُعْمِعِيْمُ

الذي بَاركُنَا حَوْلَهُ ﴾ [الإسراء: ١]، هذه الأرض المباركة المقدسة التي بارك الله فيها للعالمين، يحدث فيها هذا الانشقاق الإسلامي، وإسرائيل الآن تستثمر ذلك، وتسعى في محاولة لطمس هذه الهوية الإسلامية بإقامة الهيكل المزعوم.

#### 🖚 الألم يعتصر قلب كل مسلم! ! 🗪

نحن أكرمنا الله سبحانه وتعالى كي نعيش في فلسطين: لنكون سدنة مقدساتها، ونحن الذين قال فيهم الرسول عليه الصلاة والسلام: « لا تزال طائفة من أمتي على الدين ظاهرين لعدوهم قاهرين، لا يضرهم من خالفهم، إلا ما أصابهم من لأواء؛ حتى يأتيهم أمر الله وهم كذلك. قالوا: وأين هم قال: ببيت المقدس، وأكناف بيت المقدس، [السلسلة الصحيحة ٤/ ٩٩٩، للالباني وقال: له شاهد بنحوه].

وأنا أشعر بالحزن، والألم يعتصر قلبي، كما يعتصر قلب كل مسلم، على هذا الاختلاف بين فتح وحماس، مما جعل الشعب الفلسطيني المجاهد ينحرف عن المهمة الأساسية التي أرادها الله له، بان يدافع عن هذه الأرض المباركة، وأن يكون سادنًا لها وللأقصى، ليدخل في دوامة المعارك الداخلية فتضيع الطاقات، وتتبدد الجهود، بل إن الحراب صارت توجه إلى صدور الفلسطينين!!

- و الأجندات الأجنبية وحالة الهوان والضعف التي تمريها الأمة، وقفا حائلاً دون نجاح محاولات
- التقريب والإصلاح بين الفصائل الفلسطينية و
  - وتعتصر الأمة الماوهي ترى ما يحدث بين
  - حماس وفتح في فلسطين. وهم ينفذون خططا للعدو نيابة عنه من خلال اختلافهم واحترابهم و

النوعيد: محاولة الإصلاح بين فتح وحماس لجمع الشمل الفلسطيني، هل لكم مبادرات في هذا الشان، وما رأيكم في المبادرات التي طُرحت من دول عربية، وعلى رأسها مصر والسعودية؟

- نعم، كانت مبادرة خادم الحرمين الشريفين الملك عبد الله بن عبد العزيز هي المبادرة الأولى وهي المسباقة، وكانت تحمل روح القائد المسلم المحب الناصح الصادق، روح المخلص لأمته ولأبناء هذه الأمة، حين دعا قادة فتح وحماس إلى مكة المكرمة؛ فاجتمعوا في رحاب البيت، وجعلهم يقفون أمام الكعبة يتحملون مسئولياتهم أمام الله وأمام شعبهم، وقام الجميع بأداء العمرة، وأدى العمرة معهم وتعاهدوا عند أستار الكعبة أن يلتزموا بهذا الإتفاق، وأقسموا عليه في رحاب بيت الله الحرام، وعندها اطمان كل مسلم وكل محب للمسلمين على هذه الاتفاقية وسعدوا بها.

ولكن مع الأسف سرعان ما نقضوا العهد من قبل الجانبين فتح وحماس، وبدأت المشاكل والمصادمات، وسالت دماء أبناء المسلمين وأبناء الشعب الفلسطيني مجددًا وسط ذهول المسلمين وذهول المعالم الإسلامي كله.

كيف يقسمون أمام البيت ويتعاهدون أمام الكعبة، ثم يتناسون كل ذلك ويعودون للتعارك مجددًا، ومصر لا تكل ولا تملُ في رأب الصدع الفلسطيني؛ لأن مصر تعتبر وحدة الشعب الفلسطيني وخروج فلسطين من هذا الوضع مسالة أمن قومي بالنسبة لها، ونحن نعتبر مصر الآن هي الطريق الحقيقي والطبيعي لمحاولة التوفيق بين الجانبين؛ لأنها تعد طرفًا بحكم الجوار والعمق الاستراتيجي بين مصر وفلسطين.

ولكن للأسف كان هذاك جهات أجنبية تسعى لبقاء هذا التنازع والاختلاف، وبقاء هذا البون الشاسع، وهذا الخلاف الكبير؛ فهي لا تريد له أن ينتهى، وهذا التنازع لا يصب إلا في مصلحة

#### وو بطاقة تعريف وو

و اسمي: تيسير بن رجب بن حامد التميمي، يعود نسبي إلى الصحابي الجليل تميم الداري، الذي اسلم على يد النبي في في المدينة النبوية سنة ٩هـ، وعاد إلى فلسطين، وكان أول من اسلم من أهل فلسطين، وكان أول داعية للإسلام فيها.

وحصلت على شهادة الدكتوراه في وحصلت على شهادة الدكتوراه في الفقه المقارن، وعملت بالقضاء الشرعي في فلسطين، وأنا الآن أتيوأ أعلى منصب قضائي، وهو قاضي قضاة فلسطين، ورئيس المجلس الإعلى للقضاء الشرعي، والأمين العام للهيئة الإسلامية العليا في القدس، وخطيب المسجد الاقصى وخطيب المسجد الاقصى وخطيب من دخول المسجد الاقصى الشريف، وقد مقرار من إسرائيل الظالمة، ولو دخلت ساعتفل، هكذا ينص القرار!!

الاحتلال، والله تعالى دعانا إلى الاعتصام بحبل الله جميعًا وحرَّم الفرقة، قال تعالى: ﴿ وَاعْتُصِمُوا بِحَبْلِ اللّهُ جَمِيعًا وَلاَ تَفَرِّقُوا ﴾، وقال سبحانه ﴿ وَلاَ تَنَازَعُوا فَتَقْشَلُوا ﴾، وقال سبحانه ﴿ وَلاَ تَنَازَعُوا فَتَقْشَلُوا ﴾، ولكني للأسف أقول: إن الاحتلال وجد في هذا الاختلاف فرصة ذهبية، وحين نذهب إلى أي جهة عربية تقول لنا: اتفقوا أولاً.

مساحة الشيخ، لا بد من الإصلاح الداخلي يا سماحة الشيخ، لا بد من مراجعة النفس في الداخل. انتم تحتاجون إلى دور أشقائكم كمصر والمملكة العربية السعودية وغيرهم، ولكن يبقى الدور الأكبر والأهم دوركم؟

- نعم، لقد حاولنا كثيرًا وبيّنا للجميع حديث النبي التقى المسلمان بسيفيهما، فالقاتل والمقتول في النار» [البخاري 3000، ومسلم 7000]. كيف تقولون للفريق الآخر إنه مسلم وقضية التخوين مصية المصائب!!!

#### ت جهات أجنبية واقليمية وراء إشعال الفنتة ت

موالتوحيد، الأجندات الأجنبية التي وقفت حائلاً دون نجاح المحاولات التي بذلت، سواء من السعودية أو مصر، أو كل الجهات المحبّة والمخلصة للقضية الفلسطينية، هل تعتقدون أنه يجب الإعلان للعالم كله عن الجهات التي وقفت ضد هذه المصالحة، وعن الطرف الفلسطيني الذي ساعد على إفشال هذه المصالحة علانية؛ حتى يكون هناك موقف واضح يجعل جموع العالم الإسلامي تتصرف تصرف واضحاً في هذا الأمر؟ هل هناك

الدكتور تيسير: هذه الجهات الأجنبية أو الإقليمية أو ما شبابه ذلك بدون شك لها مصلحة في الاحتراب مصلحيني، وفي إسالة دماء المسلمين وفي ضياع القضية، ولكن العيب فينا نحن، العيب في فرقتنا، كيف نكون أداة طيعة لذلك؟!

وحدته، وإذا اختلفوا في سبيل الوصول إلى الرأي الأصوب فلا مشكلة، ولكن الاختلاف في أمور جوهرية تعد مصيبة تخدم العدو، ونحن أرض الرباط، وأرض الإسراء والمعراج، يجب ألا نكون ورقة يلعب بها كل من أراد تحقيق مصلحته مهما كانت الذرائع.

#### 🛥 الفرَّاة يندحرون على مر الناريخ 🖭

هذه الأرض التي بارك فيها وما حولها للعالمين، وباركها في آية الإسراء، وكلما وقعت فلسطين تحت احتلال الغزاة على مر التاريخ كانت الأمة دائمًا تتحرك. لهذا أقول: إن قضية فلسطين ليست شائا فلسطينيًا فقط، يجب الانترك للقصائل الفلسطينية أن يختلفوا ويتفقوا، بل يجب على الأمة أن تتحرك لإنهاء هذا الخلاف أولاً، ثم لتحرير هذه الأرض من الاحتلال؛ لأن قضية فلسطين عقدية، وطرد الاحتلال عن هذه الأرض واجب شرعي.

#### ن فلنطن أضبة مقللة رن

يعلم الجميع أن كل من حرر فلسطين من المحتلين ليسبوا من فلسطين، بمعنى أن كل القادة الذين حرروا فلسطين في السابق ليسبوا فلسطينيين أساسًا، فالقائد صلاح الدين الأيوبي، وبيبرس، وقطز ليسبوا من فلسطين، ولكنهم قادة مسلمون حرروا فلسطين.

ومما يؤكد أن فلسطين قضية عقيدة قول النبي : «لا تشد الرحال إلا لثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجدي هذا، والمسجد الأقصى» [البخاري ١٨٨٩]، فهذه المنظومة الإيمانية بين هذه المقدسات توجب على الأمة الحفاظ عليها، والدفاع عنها.

#### و ماذا قدمت منظمة المؤتمر الاسلامي؟ و

ويواصل الشيخ حديثة قائلاً: وكما أن مكة للمسلمين كافة فكذلك فلسطين. وأنا أقول: إن الموقف الذي ذُكر في المؤتمر الإسلامي الذي ضم كل الدول الإسلامية بعد إحراق المسجد الأقصى عام ١٩٦٩م، نص في بيان تأسيسها على أنها نشأت للدفاع عن القدس، وحماية المسجد الأقصى، سبع وخمسون دولة أو دولتين، ماذا فعل كل استثنينا دولة أو دولتين، ماذا فعل كل هؤلاء وماذا قدموا؟ بينما يهودي واحد يدعى (ماشكوفيتش) أقام مستوطنة بكاملها في القدس، ويعزز بناء المستوطنات في القدس، أين شروات المسلمين أين تذهب؛ وأنن زكوات هذه الأموال؟

ون تخاذل إسلامي وانقسام فلسطيني وتواطؤ دولي

لماذا الداعمون دائما دولة أو

ويؤكد الشيخ على وجود التواطؤ والتخاذل من كل المجتمعات قائلاً: إن الناظر إلى القضية الفلسطينية بعين فاحصة يتضح له أن هناك تخاذلاً إسلاميًا، وانقسامًا فلسطينيًا وتواطؤًا دوليًا..

دولتان فقطع

هذه العوامل مجتمعة شجعت إسرائيل على تنفيذ مخططاتها في القدس، والقدس الآن أصبحت يهودية، محرمة على أبنائها المسلمين.. هل تدرك أن إمام المسجد الأقصىي ممنوع من أن يصلي بالمسلمين في المسجد الأقصى، وإنا كذلك ممنوع من أن اخطب في المسجد الأقصى، وأضلى فيه؟

وهذه مصيبة، لقد سالني أحد الإخوة عن كيفية دخولي القدس؟ قلت له: اخلع عمامتي وجبتي والبس الكوفية وأضع العباءة وأحمل العصا كرجل عجوز، يعني متنكرا، أصبحنا ندخل الأقصى بهذه الصورة، وهذا من الذل الذي أصاب الأمة؟!! هذه هي المهانة، وهل هناك مهانة أكثر من ذلك؟!

#### ود دورکمشی دره الفنتة بین الشارعین الات

فضيلة الشيخ وأنت قاضي قضاة فلسطين، وفلسطين بلد العلماء والفقهاء الكبار، وباعتباركم جهة شرعية محايدة لا مع هؤلاء ولا مع هؤلاء، في ظل تاجج الصراع بين فتح وحماس، ما الدور الفعال الذي قمتم به منذ بدء الصراع بين فتح وحماس، وهل في وسعكم بذل المزيد؟

- لقد حاولنا وقمنا بأكثر من دور، فقد كان معي مجموعة من العلماء الفلسطينيين، وأسدينا للجميع النصيحة، ولكن لا التزام، ولم يصغ لنا أحد.

وقد دعوت العلماء أن نخرج إلى الشارع، ونعتصم ونتكلم، ونحاول أن نخرج هؤلاء من الشحناء والنزاع، ولكن للأسف الوضع لا يبشر بخير، نسأل الله أن يعودوا إلى صوابهم ورشدهم، وأن يلهمهم الصواب والتوفيق، وأن يعودوا إلى خندق القدس، فالقدس تتعرض لمخاطر التهويد والتهجير، والفلسطينيون يطردون من أراضيهم، وحوصرت غزة ودمرت عن أخرها، وأهلها يفترشون الأرض لا يراهم إلا الله سبحانه وتعالى، ولا

مغيث لهم إلا الله جلّت قدرته، والفلسطينيون يختلفون ويحتربون وعدوهم ينهش في كل لحظة.

ع التنازع كله شرودمار ونهايته الفشل

#### والخسرانون

المؤلم، لماذا لا يعلن عن الجهات المؤلم، لماذا لا يعلن عن الجهات التي تسببت في هذه الكوارث على مرأى ومسمع من العالم كله، وأنت ترى الآن الآلاف من المشردين في غزة، ينامون في الشوارع في برد الشتاء؟ إلى متى يستمر المزايدات؟ وإلى متى يستمر المزايدات؟ وإلى متى يستمر

- الأمر لا يحتاج أن نقول (س، ص)، الأمر واضع وضوح الشمس في رابعة النهار، لا يحتاج منا إلى كثير إيضاح، ندعو الله سبحانه وتعالى أن يعودوا لرشدهم، وأن يتمسكوا بالتوجيهات النبوية، وباوامر الله عزُّ وجل، والرسول على بين أن المؤمن للمؤمن كالبنيان، يشد بعضه بعضاً. وشبك أصابعه، السخاري ٤٨١]، وهذه العلاقية تستوجب رص الصفوف، بينما هذا التنازع لا يؤدي إلى خير، بل إلى شر، وقد وجدنا نتائج هذا النزاع المدمر، ولمسنا بانفسنا عواقب الخلاف والتمزق الذي ذقنا مرارته.

ود الاختلاف على سلطة تحت الاحتلال، ودنيا زائلة ود

وقال الشبيخ مستسائلاً: آنا لا أعرف علام بختلفون؟ هل بختلفون على سلطة تحت الاحتلال؟

هل يختلفون على مناصب ودنيا زائلة وأن أهل هذه الأرض المباركة أكرمهم الله أن يكونوا من المجاهدين، نحن بهذا الاختلاف نتخلى عن دورنا وما أراده الله عز وجلً لنا.

#### يد الدور المُقود للعالم الإسلامي مقابل الخطط الصهيونية (1 دن

وما الواجب على العالم الإسلامي تجاه خطط إسرائيل التوسعية، وتجاه المستوطنات، وتجاه المستوطنات، وتجاه تهجير وطرد الفلسطينيين، وكذا الحفريات والخنادق تحت الأقصى المبارك من قبل الاحتلال الصهيوني، ما الواجب العملي بدلاً من البرامج والمؤتمرات التي لا تغني ولا تسمن، ولا تغير واقعا، وماذا يجب على الدول التي لها علاقات مع الغرب أن تفعل للخروج من هذه الكارثة؛

- اسمح لي أن أقول بصفتي قاضي القضاة في فلسطين أن أقول: إن على الأمة بكاملها تحرير القدس، وهذا من أوجب الواجبات على الأمة، ويجب على الأمة تحرير المسجد الأقصى بدل انقسامها، بسبب عدم وجود إرادة وقيادة، لو توفرت القيادة

والإرادة مع هذه الإمكانيات الموجودة التي لا تُعد ولا تحصى لنصرنا الله، ولكن لا بد من استراتيجية عمل موحدة من داخل السشعب الفلسطيني ومن خارجه.

و كل من ينامر على مقدساتنا سيلقى

مصيرا محتوما بإذن الله الآيي

إسلامية حقيقية تواجه هذا الصراع.. في رأيك كيف نوجدها؟ - سيدي هذه قضية عقدية، وأنا أذكر هنا هذا الجراد الذي جاء وأكل الأخضر واليابس على عهد النبي عليه الصلاة والسلام فجاء الصحابة يستغثيون فقالوا: ادع الله سبحانه وتعالى أن يصرفه إلى بيت

هل أنت تتمنى الضرر لاهل بيت المقدس؟ قال: لا، بل هذه ارض مباركة لا يعمر فيها ظالم، ولكن هذه قضية ربانية، كل من يتواطأ على شعبها ومقدساتها سيلقى مصيرًا محتومًا بإذن الله، سيهلك الظالم بمشيئة الله تعالى.

الرحية ولكن كيف الخروج من هذه الأزمة؟

- أنا أدعو الله أن يطهر القلوب من حب الدنيا، وقد أخبر النبي في أن الأمة سياتي عليها وقت تكون كغثاء السيل، قالوا: أو من قلة نحن يومئذ يا رسول الله؟ قال: بل أنتم يومئذ كثير، ولكنكم غثاء كغثاء السيل، ولنزعن الله المهابة من قلوب عدوكم،

وليقذفن في قلوبكم الوهن، قالوا: وما الوهن؟ قال: حب الدنيا وكراهية الموت. [آبو داود ٤٢٩٧، وصححه الالباني].

حب الدنيا.. هذه الدنيا الزائلة التي يتأمرون من أجلها، ستزول هذه الدنيا، والمشكلة هي الربط بين قلوب هذه الأمة وبين دينهم وعقيدتهم. ولكن للأسف تاهوا في ازقة ومنزلقات هذه الدنيا الفائية؟!! هنا المشكلة متى أدركنا حجم المشكلة سهل الحل.

#### و الأقصى بناشد السلمين الاستيقاظ من الغفلة 11 00

والتوحيد: نتابع الحديث مع سماحة الدكتور تيسير التميمي، ونسأله عن التحديات التي تواجه المسجد الاقصى الشريف والحفريات التي يقوم بها العدو كي يصل إلى ماريه وغرضه الخبيث، فنرجو من الشيخ إلقاء الضوء حول هذه القضية

- المسجد الأقصى هو مسرى نبينا محمد ، وهو عنوان فلسطين، وإسرائيل تريد أن تطمس هذه الهوية عن فلسطين. ومئذ أن احتلت إسرائيل القدس عام ١٩٦٧م، قالوا: إننا نبحث عن أقر للتاريخ اليهودي، وبدءوا الحفر تحت الأقصى

المبارك، وبعد عدة سنوات خرجوا علينا بقول عالمهم: إننا لم نعثر على أي أثر للتاريخ اليهودي، أو الهيكل المزعوم، وقال: إننا المسنواصل الحضريات تحت أساساته حتى يسقط المسجد، والوضع الآن خطير للغاية. وإسرائيل أزالت الصخور التي يقوم عليها المسجد، وحطمت الصخور بمواد كميائية حتى أقامت الأن شبكة من الأنفاق تنتقل من الأنفاق تنتقل من المستوطنات المحيطة بالمسجد الأقصى حتى

أساسات المسجد الأقصى.

فنتيجة هذه الحفريات انهارت أجزاء من ساحات المسجد الأقصى، وإسرائيل تراهن على زلزال أو هزة أرضية، ليسقط المسجد الأقصى؛ لتقول: إنه سقط بعامل طبيعي خارج عن إرادة الجميع. وإسرائيل والجماعات اليهودية المتطرفة قالوا بأنه إن لم يُهدم بعامل طبيعي سيقصف بصواريخ من الجو، فالأمر خطير حدًا.

ولقد اتخذوا قراراً غريباً بتحديد سن من يدخل الأقصى: فإذا لم يتجاوز الشخص الخمسين من عمره لم يسمح له بالصلاة فيه، ووضعوا نظاماً لذلك، حددت إسرائيل من الذي يصلي ومن الذي لا بصله!

#### ور البهوديقتحمون الأقصى كل يوم (١ ور

ناهيك عن أن الجماعات اليهودية المتطرفة في

كل يوم - بدعم من حكومة نتنياهو ومن قبله أولمرت- تقتحم ساحات المسجد الأقصى لأداء الصلوات التلمودية في ساحاته!!!

إسرائيل تسعى لاحتلال أجزاء من المسجد الاقصى كما حصل في المسجد الإبراهيمي بالخليل بعد المجزرة التي ارتُكبت عام ١٩٩٤م في صلاة الفجر في منتصف رمضان يوم الجمعة، فقد أطلقوا النار على المصلين، واستولوا على أكثر من ثلثي ساحاته؛ بحجة الحفاظ على أمن المستوطنين الذين ساحاته؛ فهم الآن يسعون لتخريب أجزاء من المسجد الاقصى، ولذلك استولوا على مفاتيح باب المغاربة فلا يستطيع أي مسلم أن يدخل منه أو المسجد المسقوف أقل من مائتي متر، ومساحة يخرج من الجهة الغربية الجنوبية، ويبعد عن المسجد الاقصى (١٤٤ الف متر)، ويتسع لاكثر من نصف مليون مسلم، والمسجد المسقوف مساحة ستة الاف متر، ومسجد قبة الصخرة القبة الذهبية التي تعلوه الف متر فقط.

وللأسف الإعلام الإسلامي والعربي يسلط الضوء على قبة الصخرة فقط، والصور الموجودة في كل الإعلام الإسلامي هي صور قبة الصخرة، وليست للاقصى، وهذا فيه خطر وتبيس على الناشئة، والحفريات تجري في الجانب الأخر، ونحن نصرخ وهم يقولون هذا المسجد، بينما هو قبة الصخرة.

والساحات ليست مستوية والمسجد المسقوف ينخفض عن قبة الصخرة حوالي ستة عشر مترًا، فنخشى بعد إقامة هذه الشبكة الكبيرة من الأنفاق ليس فقط تهدم البيوت الفلسطينية حول المسجد الأقصى، بل يهدم كل شيء.

وإسرائيل الآن تحاول أن تغير كل ما هو فلسطيني وإسلامي، فالشوارع تغيرت أسماؤها، فمثلاً شارع السلطان سليمان سموه حازقان، وشارع عمر بن الخطاب سموه دانيال؛ تغييراً للثقافة. إسرائيل تعمل وتعبث ليلاً ونهاراً، والمسلمون غافلون، فهناك انتهاك خطير لحقوق الإنسان في وطنه وأرضه، وإسرائيل منذ احتلال القدس أصدرت قانوناً بضمها للكيان الصهيوني، ولا يجوز أن تضم لكونها محتلة، وطبقت قوانينها الاسرائيلية وصادرت المزيد من الأراضي، واقامت المستوطنات في كل مكان، والتهمت 75٪ من أراضي الضيفة الغربية وضمتها للقدس.

#### ى لا يوجد مشروع إسلامي لمواجهة مخططات إسرائيل 🖭

فإسرائيل تخطط لمشروع أن يكون عدد اليهود في القدس مليون يهودي عام ٢٠٢٠، بنسبة ٩٠٪ يهود و ١٠٪ فلسطينين فقط، وبعد إقامة هذا الجدار الآن أكثر من مائة آلف مقدسي أصبحوا خارج الجدار. وللأسف لا يـوجد أي مشروع عربي ولا فلسطيني ولا إسلامي لمواجهة هذا المخطط اليهودي.

القدس بكل صراحة أصبحت مدينة يهودية محرمة على المسلمين، وحتى المسيحيين تناقص عددهم بشكل حاد، وعندما احتل اليهود القدس عام ١٩٦٧م كان عدد المسيحيين فيها ثلاثين الفًا، والأن تناقصوا خمسة آلاف؛ لا يستطيعون أن يعيشوا في هذه المعاناة.

التوحيد؛ هناك مفاوضات ومناقشات لا تؤدي إلى نتيجة، فماذا جنت فلسطين من هذه المفاوضات؟ – لا طائل من المفاوضات، وأنا أعتقد أن إسرائيل

لن تعطينا شيئًا عن طريق هذه المفاوضات، ولا بالمقاومة التي توقفت الآن، وحتى عندما قررت حماس عقد هدنة زادت إسرائيل في المستوطنات ودمرت ما دمرت.

## مرورة العمل والبحث عن حل بدلا من التخوين التبادل عد

مه التوحيد حماس ومن خلال الحرب الأخيرة مع إسرائيل أوجدت هوة كبيرة بين العرب، بين مؤيد ومعارض أين المشكلة هذا ومن المسئول وكيف انجر الفلسطينيين إلى ذلك المسئول وكيف انجر الفلسطينيين إلى ذلك

- حماس لم تبدأ بالمعركة، ولكنها جُرت إلى المعركة. حماس انفعلت ودخلت في معركة شرسة جُرت إليها ولم تستعد لها، هي لم تحارب، حماس انفعلت: لأنها لم تجدد التهدئة، وقد قتل أناس لا علاقة لهم بحماس، ولما وافقت حماس على التهدئة انسحبت إسرائيل من قطاع غزة، ونحن الآن في فصل الشتاء نرى عشرات الآلاف من العائلات يفترشون الأرض والسماء تظلهم.

وأنا أقول: إن التقصير من الطرفين فتح وحماس، ويجب عليهم أن يتقوا الله فهذه هي القضية المركزية بالنسبة للأمة، وبدلاً من تخوين بعضنا بعضا فليعمل كل منا؟ أين العمل وكل واحد يتهم الأخر باتهامات، وإذا ما اتفقنا سنجبر العالم على الوقوف معنا.

#### رو الخلافات على السلطة تؤدى إلى الدمار رو

الفلسطيني وفصائله؟ الفلسطيني وفصائله؟

- هناك أكثر من ثلاثة عشر فصيلاً، ولكن أكبر فصيلين فتح وحماس، والباقي تابع لهما، وهما أكثر الفصائل المؤثرة، وأنا أعتقد أن كل هذه الخلافات شخصية على السلطة، وليس هناك إخلاص للقضية، والمقاومة هي حق للشعب الفلسطيني، ولا خلاف بين من هو مخلص لهذه القضية، كي يحرر أرضه، وإسرائيل لن تعطينا شيئًا بدون القوة.

والمقاومة الفلسطينية لها أشكال متعددة، ولكن في رأيي استعمال القوة يجب أن يكون من الخارج، ماذا ستفعل البندقية والمسدس أمام هذه الغطرسة العسكرية الإسرائيلية، بل يجب أن تكون القوة العسكرية من الخارج كما فعل السابقون.

ولا يمكن أن يكون للسلام مكان حتى يتوقف الاستيطان، ولا أمل للمفاوضات ما لم يتوقف

الاستيطان. كما قال الرئيس عباس إنه لن يرشح نفسه في الانتخابات القادمة، والمصيبة أن الذي يفاوض لا يفاوض والمقاوم لا يقاوم، وما وقتل وإقامة مستوطنات يكفينا، وتقرير (جولدستون) مثلاً أدان إسرائيل وحماس، وساوى فيه بين الضحية والجلاد، وقال: إنه ربما تكون إسرائيل قد ارتكبت ما يسمى بجرائم حرب، أما بالنسبة

لحماس فقال: إنها ارتكبت خطأ بالقاء

الصواريخ على إسرائيل.

#### ول إذا استمرت الأمة على الضعف والهوان فلن يكتب لها الضلاح ول

الأمة الآن تعيش في حالة من الضعف، وكما قلت فضيلتكم: إنه لم يساندكم، ولم يقف معكم سوى دولتين أو ثلاث أو أكثر بقليل، والعالم الإسلامي أكثر من خمسين دولة؟

الرسول عليه الصلاة والسلام رسم لنا الطريق إذا بقيت الأمة في ذل وهوان؛ فلن يكون لنا خير، ولن يكتب لنا نصر ولا فلاح.. على الأمة الإسلامية أن تنهض وتقوى، ويصبح لها شأن، عليها أن تغير ما بنفسها لينصرها الله، وصدق الحق تبارك وتعالى ﴿ إِنَّ اللّهُ لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمُ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِنَفْسُهمْ ﴾ [الرعد: ١١].

# 

إعداد: د/ عبدالعظيم بدوي

نائب الرئيس العام

#### الحلقة الثالثة

قال تعالى وقالوا إنّا تطبرنا بكم لدن لم تدّتهوا الترجمتكم وليمسدكم منا عذاب البم (١٨) قالوا طائركم معكم اثن ذُكُرتُمْ بل انتُمْ قومُ مسرقون (١٩) وجاء من اقصى المدينة رجلٌ يستعى قال يا قوم اتبعوا المرسلين (٢٠) اتبعوا من لا يسالكم اجرا وهم مهتدون (٢١) وما لي لا أعد الذي قطرني والبه ترجعون (٢٢) التخذ من دونه الهة إن يردن الرحمن بضر لا تنفن عني شفاعتهم شيئا ولا ينقذون (٢٣) إني إذا لقي ضلال مبين (٢٤) إني امنت بربكم فاستعون (٢٥) قبل الذكل الجنة قال بيا لبت قومي بعلمون (٢٦) بما غفر لي ربي وجعلني من المكرمين (٢٧) وما الزّلنا على قومه من بعده من جند من السماء وما كنا متراين (٢٨) إن كانت الأصبحة واحدة فإذا هم خامدون (٢٩) بيا حسرة على العباد ما ماتيم من رسول الا كانوا به سنتهرئون (٣٠) يا حسرة على العباد ما ماتيم من رسول الا كانوا به سنتهرئون (٣٠) يا حسرة على العباد ما

#### و تقسير الأناث و

وهذا فعل التطير وما راينا خيرا منذ قلتم ما قلتم، يقولون: انتم شؤم، وما راينا خيرا منذ قلتم ما قلتم، وهذا فعل الجهلة السفلة الذين لا يعقلون، أن يتشاءموا بمن جاءهم بمحض الخير، برسل الله عليهم الصلاة والسلام، وهل يأت رسول الله إلا بالخير، ولكن شأن الجهلة السفلة دائماً يتشاءمون بمن يخالف شهواتهم، ويتيمنون بمن يوافق هواهم ولذاتهم، والرسل حكما هو معلوم جاءت بما يخالف هوى النفس والشيطان.

ثم علت الأصوات وارتفعت حدتها فأخذوا يهددون قائلين للرسل للذن للأ تعنيها والمحدون قائلين للرسل للذن للأ تعنيها والمتعني عما تقولون ولنرجُمنكُمْ في اي: لنقتلنكم شر قتلة، نقتلكم رميا بالحجارة حتى الموت، وليمسنكم منا عدات المدد وهكذا أكدوا التهديد بالقسم ونون التوكيد الثقيلة ﴿لَنُرُجُمنكُمْ ولَيْمَسنُكُمْ منا عدَابُ اليمُ ﴾.

قالت لهم رسلهم: ﴿ طَائِرُكُمْ مَعَكُمْ ﴾ سبب الشؤم انتم لا نحن، ﴿ مَا أَصَابِكُ مِنْ حُسِنَةَ قَمَنَ اللَّهُ وَمَا

أَصَابِكَ مِنْ سَيِّئَةَ فَمِنْ نَقْسِكَ ﴾ [النساء: ٧٩]، ﴿ وَمَا أَصَابِكُمْ مِنْ مُصِيبَةً فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ ﴾ [الشورى: ٣٠]، الشؤم منكم أنتم، وليس منا نحن، بكفركم بربكم وتكذيبكم رسله أصابكم ما أصابكم.

ائن ذُكَرْتُمْ أَهُ جواب الشرط محذوف تقديره ﴿ أَئَنْ ذُكَرْتُمْ ﴾ تشاءمتم ﴿ بِلُ الْنَمْ قَوْمُ مُسْرِقُونَ تجاوزتم الحدِّ في كل شيء في الكفر والتكذيب والعناد والمعاصي.

وجاء من أقصى العدينة رجل يسعى و لينقذ قومه من الضلال المبين، والعذاب المهين، ويدعوهم إلى قبول دعوة المرسلين والإيمان بهم، وقال يا قوم و باستعطاف واسترحام أضافهم إلى نفسه ويا قوم أتبعوا المرسلين (٢٠) البعوا من لا يسالكم اجرا وهم مهندون و الرسل أناس مهندون في أنفسهم، ويدعونكم إلى الهدى، ولا يطلبون منكم مالاً، ولا يسالونكم أجراً. فقالوا: وهل أنت مخالف لديننا ومتبع لهؤلاء الرسل قال: وما لى لا اعتدالذي قطرني و نعم أنا على دينهم، وما الذي يمنعني

أن أعبد الله، وهو الذي خلقني، والله ترحمون الله ففرق بين الفطرة والرجوع، فنسب الفطرة إليه والرجوع إليهم؛ لأن إضافة الفطرة إلى نفسه فيها حثُ على شكر نعمة الله سبحانه وتعالى؛ فهو اليق به. وأما ﴿ وَإِلَيْهُ تُرْجَعُونَ ﴾ أنتم؛ فهذا فيه إنذار وتحويف، وهم أحق بالتخويف والإنذار، وقد كثر في القرآن الكريم التخويف من يوم الدين، قال تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمُا تُرْجَعُونَ فَيه إلى اللّه ثُمّ تُوفّى كُلُّ نَفْس مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٨١]، وقال تعالى: ﴿ وَكُنْفُ إِذَا جَمَعْنَاهُمْ لِيوْم لا رَيْب فيه وَوفَيتُ كُلُّ نَفْس مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٨١]، وقال كُلُنْفُس مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ ﴾ [العران: ٢٥].

الحدد من دونه الهذاء أيصح هذا؟ والحال أنها إن يردن الرحمن بضر لا تعن عنى شقاعتهم أنها ولا ينقون الرحمن بضر لا تعن عنى شقاعتهم بسوء لا ترده عنى؛ ﴿ قُلْ أَفَرَايْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللّه إِنْ أَرَادَنَى اللّهُ لِضُرَّ هَلْ هُنْ كَاشَفَاتُ ضَرَّهَ أَوْ أَرادَنِى برحْمة هَلْ هُنْ مُمْسكاتُ رحْمَته ﴾ [الزمر: ٢٨]، أرادني برحْمة هَلْ هُنْ مُمْسكاتُ رحْمَته ﴾ [الزمر: ٢٨]، أما فَمَا يَعْتُح اللهُ للنّاس مِنْ رحْمة فَلا مُمْسك لَهَا وَمَا يُمْسكُ فَلا مُمْسكُ لَهَا وَمَا يُمْسكُ فَلا مُرْسلُ لَهُ مِنْ بَعْده ﴾ [فاطر: ٢].

وَ إِنْ يُرِدْنِ الرَّحْمَٰنُ بِضَرُّ لا تُغْنِ عَنِي شَفَاعَتُهُمُّ شَيْئًا ﴾ لأنهم لا يملكون الشفاعة أصلاً ﴿مَنْ ذَا الَّذِي سَنْفُعُ عَنْدَهُ إِلاَّ بَاذْنِهِ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

وانتهى الحوار مع قومه، فأقبل على
رسل الله يقول لهم: والى امنت
يركم فاستعون فاشهدوا لي
يبهذا الإيمان عند ربكم يا
فلما قال هذا القول سارعوا
البيه فقتلوه، فيا انخل
الجند يعني فقتل فدخل الجنة
ودخول الجنة إلا الموت، فإذا مات المؤمن
دخل الجنة، فالموت ليس النهاية، إنما الموت

نهاية لحياة التعب والنّصب واللغوب، وحياة الضيق والكرب، والهم والحزن، وبداية لحياة كلها سعادة، سعادة أبدية لا تنتهى، ولا تُفنى ولا تبيد.

فلما دخل الجنة حال يا ليت قومي يعلمون (٢٦) بما غفر لي ربي وجعلني من المكرمين ؛ لأن المؤمن ناصح للناس في حياته وبعد مماته، والمؤمن لا يحمل حقدًا على الناس، ولا حتى على الذين أساءوا إليه في حياته ولا بعد مماته، قتلوه؛ لا لشيء إلا أنه قال: لا إله إلا الله، فلما دخل الجنة نصح لهم بعد موته، كما نصح لهم في حياته.

فلما بادروا بقتله أهلكهم الله أجمعين.

وما الرلتا على قومه من بعده من جند من السماء وما كنا مدرلين (٢٨) إن كانت إلا صيحة واحدة قادا هم خاملون : لما أصروا على الكفر والتكذيب والعناد، وقتلوا الناصح الأمين، الذي جاء من أقصى المدينة يسعى لينقذهم من الضلال المبين، ويدعوهم إلى اتباع المرسلين، لما قتلوه ثأر الله له فاهلكهم أجمعين.

لكن الله سبحانه وتعالى لم ينزل عليهم ملائكة من السماء تحاربهم: ﴿وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى قَوْمِهِ مِنْ بَعْدِه مِنْ جُنْد مِنَ السَّمَاء وَمَا كُنَا مُنْزِلِينَ (٢٨) إِنْ كَانَتْ إِلاَّ صَيْحَةً وَاحِدَةً ﴾ صاحها جبريل عليه السلام فيهم، وقف على مدخل القرية وصاح فيهم صيحة. ﴿فَإِذَا هُمْ ﴾ جميعًا ﴿ خَامِدُونَ ﴾ بصيحة واحدة ماتوا أجمعون، ولم ينزل عليهم جند من السماء لهوانهم على الله.

ويا حسرة على العباد الحسرة شدة التدم تصيب الإنسان فتتركه حسيراً، أي منهكا ضعيف القوى متعباً، و ثم أربع البصر كرتيْن ينْقلبْ إليْك البصر خاسنًا وهُو حسير الله: ٤]، كليل متعب منهك القوى، والكفرة الفجرة الفجرة الدنيا، ويتحسرون إذا نزل بهم العذاب في الدنيا، ويتحسرون إذا نزل بهم العذاب في الخرة، قال تعالى: له مَنْ قَبْل أَنْ يَأْتِيكُمُ وأسلمُوا لَهُ مَنْ رَبّكُمْ وأسلمُوا لَهُ مَنْ قَبْل أَنْ يَأْتِيكُمُ الْعَذَابُ مَنْ رَبّكُمْ مَنْ رَبّكُمْ مَنْ رَبّكُمْ مَنْ رَبّكُمْ مَنْ رَبّكُمْ مَنْ تَشُولُون (٤٥) واتبعُوا قَبْل أَنْ يَأْتِيكُمُ الْعَذَابُ بَعْتَة وَانْتُمْ لا تَشْعُرُون (٥٥) أَنْ تَقُولَ نَفْسُ يَا حَسْرَتا عَلَى تَشْعُرُون (٥٥) أَنْ تَقُولَ نَفْسُ يَا حَسْرَتا عَلَى تَشْعُرُون (٥٥) أَنْ تَقُولَ نَفْسُ يَا حَسْرَتا عَلَى

مَا فَرُطْتُ فَي جَنْبِ اللَّهِ وَإِنْ كُنْتُ لَـمَنْ

السَّاخرينَ ﴾ [الزمر: ٥٤-٥٦].

وقال تعالى: ﴿ وَأَنْذَرْهُمْ يَوْمَ الْحَسْرَةِ إِذْ قُضِيَ الأَمْرُ وَهُمْ فِي غَقْلَة وَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [مريم: ٣٩]، وقال تعالى: ﴿ قَدْ خَسِرُ الدِّينِ كَذَبُوا بِلِقَاءِ اللَّه حَتَّى إِذَا جَاءَتْهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةً قَالُوا يَا حَسْرَتَنَا عَلَى مَا فَرَطُنَا فِيهَا وَهُمْ يَحْمُلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَى ظُهُورِهِمْ أَلاَ سَاءَ مَا برَرُونَ ﴾ [الانعام: ٣١].

فقوله تعالى: و با حسرة على الْعباد و نداء من المعدسن حين رأوا العذاب في الدنيا، ويكون منهم أبضًا بوم القيامة حين برون العذاب في الآخرة. وقيل هذا ترحّم من الله عز وجل على العباد، ﴿ إِنَّ اللَّهُ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة: ١٤٣]، أما ترى أنك لو رأيت أحدًا مصابًا فإنك تتحسر رحمة به، فقيل قوله تعالى: ﴿ يَا حَسْرَةُ عَلَى الْعَبَادِ ﴾ ترحم من الله تعالى بهؤلاء العداد، وأنهم ما تأتيهم من رسول الأكانوا به يستهرنون ، وكان الواحب على هؤلاء أن يعتبروا بوحدة مصير المكذبين من قبلهم: ﴿ أَلُمْ برُواْ كُمْ أَهُلُكُنَا قَبْلُهُمْ مِنَ الْقُرُونِ ﴾ السؤال للتكثير و أَلَمْ يَرَوُّا كُمْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُمْ مِنَ الْقُرُونِ ﴿، قوم نوح وعاد وثمود والذين من يعدهم، كما قال تعالى: ﴿ المُّ تُر كَنْفُ فَعَلَ رِبْكُ بِعَادِ (٦) إِرَمَ ذَاتِ الْعَمَادِ (٧) النَّتِي لَمْ يُخْلُقُ مِثْلُهَا فِي الْعِلادِ (٨) وَتُمُودُ الَّذِينَ حَابُوا الصُّخْرُ بِالْوَادِ (٩) وَفَرْعَوْنُ ذِي الْأُوْتَادِ (١٠) الَّذِينَ طَغُوا في الْعلاد (١١) فَأَكْثَرُوا فيهَا الْفساد (١٢) فَصِبَ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابِ (١٣) إِنَّ رَبُّكَ لَبِالْمِرْصَادِ ﴾ [الفجر: ٦-١٤]، لبالمرصاد لكل طالم، ولكل باغ، ولكل مذنب، ولكل طاغية.

فُلماذا يصر هُوُلاء الكفار على الكفر، و المُ يرَوْا كَمُ أَهُ لَكُذَا قَبْلَهُمْ مِنَ الْقُرُونِ أَنَّهُمْ إِلَيْهِمْ لا يَرْجِعُونَ وَ إِلَى اهليهم ومساكنهم، كما قال يَرْجِعُونَ وَ إلى اهليهم ومساكنهم، كما قال تعالى: ﴿وحَرَامُ عَلَى قَرْيَةَ أَهْلَكُنَاهَا أَنَّهُمْ لا يَرْجِعُونَ وَ [الانبياء: 40]، وقال تعالى: ﴿حَتَّى إِذَا جَاءَ أَحَدَهُمُ الْمُوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُونَ وَ [المؤمنون: 44]، ومن مات لا يرجع إلى الدنيا، وإنما هو حبيس القبر إلى يوم القيامة، فيرجعون جميعا يوم القيامة، فيرجعون جميعا إلى الله عز وجل، ﴿ وللله ما في السَّمَاوَات وَمَا في الأَرْضِ لِيَحْزِيَ النَّذِينَ النَّهُمُ النَّهُ فَي عَدِمُ النِي النِّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُونَ الْمُنْ الْمُؤْمِنَ الْمُنْ ا

رجوع الموتى إلى أهليهم ما يفيد العاقل أنه لاحقٌ بهم، كما قال بعضهم:

في النذاهبيين الأوليين من القرون لينا بصائر للسارايت مسواردا للموت ليس لها مصادر ورايت قرومي نحصوها

يمضي الأصاغير والأكابير لا يصبرها المصاضي إلى

ولا من السبساقسين غسابس ابسقسفت آني لا مستسالسة

حيث صبار النساس صبائس

وَإِنْ كُلُ وَ مِن النذاهبين واللاحقين من الدنين مضوا والدين لم يمضوا و وَإِنْ كُلُ لَمَا جَمِيعُ لَدَيْنَا مُحْضَرُونَ وَ يَوْمَ للقيامة، كما قال تعالى: ﴿ وَتُفخُ فِي الصَّورِ فَإِذَا هُمْ مِنَ الأَجْدَاثُ إِلَى رَبَّهِمْ يَنْسَلُونَ (١٠) قَالُوا يَا وَيُلْنَا مَنْ بَعَتَنَا مِنْ مَرْقَدَنَا هَذَا مَا وَعَدَ الرَّحْمُنُ وَصِدقَ الْمُرْسَلُونَ (٢٠) إِنْ كَانَتُ إِلَّا صَيْحة وَالدَّمْنُ وَصِدقَ المُرْسَلُونَ (٢٠) إِنْ كَانَتُ إِلَّا صَيْحة وَقَالَ تعالى: ﴿ أَنَذَا مَتْنَا وَكُنَّا تُرابًا وَعَظَامًا انْنَا لَمِتْعُونُونَ ﴿ [سَ ١٥-٥٠]. لَمَبْعُوثُونَ (١٦) أَوْابَاؤُنَا الأُولُونَ (١٧) قُلَّ نَعَمْ وَانْتُمُ لَا مُرْدِرةُ وَاحِدةً فَإِذَا هُمْ يَنْظُرُونَ لَا المَالِقَ الدَيْنِ (١٧) هَذَا هُمْ يَنْظُرُونَ (١٩) وَقَالُوا يَا وَيُلْتَمَا هَيَ زَجْرةُ وَاحِدةً فَإِذَا هُمْ يَنْظُرُونَ (١٩) وَقَالُوا يَا وَيُلْتَمَا هَيَ زَجْرةُ وَاحِدةً فَإِذَا هُمْ يَنْظُرُونَ الْمُولُونَ (١٩) وَقَالُوا يَا وَيْلَتَا هَذَا يَوْمُ الدَيْنِ (٢٠) هَذَا يَوْمُ الدَيْنِ (٢٠) هَذَا يَوْمُ الدَيْنَ (١٩) هَذَا يَوْمُ الدَيْنَ وَلَا المُنْ الْمُعْمُ لِهُ الْمُنْ إِلَى الْمُعْمَلُونَ ﴿ السَافَاتِ: ١٦-٢).

فاعتبروا با أولى الأنصار، ﴿ وَأَنْبِيُوا إِلَى رَبُّكُمْ وأسلمُوا لَهُ مِنْ قَبْلِ أَنْ بِأَتِيكُمُ الْعَذَابُ ثُمَّ لاَ تُنْصِرُونَ (٥٤) وَاتَّبِعُوا أَحْسَنَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ مِنْ قَبْل أَنْ سَأْتَسَكُمُ الْعَذَابُ بَغْتَةً وَأَنْتُمْ لاَ تَشْعُرُونَ (٥٥) أَنْ تَقُولَ نَفْسُ بَا حَسْرَتَا عَلَى مَا فَرَطْتُ فَي حَبْبِ اللَّهِ وإِنْ كُنْتُ لَمِنَ السَّاحَرِينَ (٥٦) أَوْ تَقُولَ لَوْ أَنُّ اللَّهُ هَدَانِي لَكُنْتُ مِنَ الْمُتَّقِينَ (٥٧) أَوْ تَقُول حين ترى الْعداب لو أن لي كرة فأكون من المحسنين (٥٨) بلي قد حاءتك أَيَاتِي فَكَذُّنْتَ بِهَا وَاسْتَكُبَرْتَ وكُنْت من الْكافرين (٥٩) وبوم القيامة ترى الذين كذبوا على الله وحوههم مُسْودةُ النّس في جهنّم مثّوي للْمُتَكَبِّرِينَ (٦٠) وَيُنْجِّي اللَّهُ الَّذِينَ اتَّقُوْا بِمَفَازَتِهِمْ لاَ يِمَسُّهُمُ السُّوءُ ولا هُمُّ

بحرنون ﴾ [الزمر: ٥٤-٦٦].

# إحسالام الاصاليين والله بيدي والله المريدي والمريدي والمراكبة المراكبة المر

الحلقة العشرون

#### إعداد المستشار/ أحمد السيد على

الحمد لله وكفى، والصلاة والسلام على رسوله المصطفى، عد:

فقد تحدثنا في المقالة السابقة عن إمامة القاعد للقائم، ونكمل الحديث عنها فنقول وبالله تعالى التوفيق:

خامسًا: حكم صلاة المأمومين الأصحاء خلف الإمام القاعد لمعذور:

اختلف الفقهاء في حكم صلاة المامومين على رأيين: الرأي الأول:

أنهم يصلون خلفه قيامًا، ولا تجوز صلاتهم قعودًا، وهو مروي عن أبي حنيفة والشافعي وبعض المالكية والثوري وأبي ثور والحميدي.

دلدله

١- عن عائشة رضي الله عنها أن النبي ﷺ استخلف آبا بكر، ثم إن النبي ﷺ وجد في نفسه خفة؛ فخرج بين رجلين، فأجلساه إلى جنب آبي بكر، فجعل أبو بكر يصلي وهو قائم بصلاة النبي ﷺ والناس يصلون بصلاة أبي بكر، والنبي ﷺ قاعد. [متفق عليه].

فابو بكر والصحابة - رضي الله عنهم أجمعين- صلوا قيامًا خلف النبي ﷺ الذي صلى قاعدًا.

٢- هذا آخر الأمرين من رسول الله هي، فدل ذلك على نسخ الحكم الأول، وهو القعود خلف الإمام القاعد، فإن ذلك كان في مرض قبل هذا بزمان - أي قبل خروجه في مرض الموت حين آلى من نسائه هي.

٣- لأنه ركن قدر عليه فلم يجز له تركه كسائر الأركان.

أنهم يصلون خلفه قعودًا، وهو مروي عن أحمد والأوراعي وإسحاق وابن المنزر.

لىلە:

النبي قال: «إنما جعل الأمام ليؤتم به، فإذا كبر فكبروا، وإذا ركع فاركعوا، وإذا صلى جالسًا فصلوا جلوسًا أجمعون». [متفق عليه].

فقوله: «صلوا جلوسًا أجمعون»، وفي رواية: «فصلوا قعودًا أجمعين» أمر، والأمر المطلق عن القرائن يفيد الوجوب، وليس ثمة قرينة تصرف عن الوجوب إلى الاستحياب أو الإباحة.

٢- وعن جابر رضي الله عنه قال: اشتكى رسول الله عنه قال: اشتكى رسول الله عنه فصلينا وراءه وهو قاعد، وأبو بكر يُسمع الناس تكبيره، فالتفت إلينا فرانا قيامًا، فأشار إلينا فقعدنا. فإشارته على أن الجلوس واجب.

٣- لأنها حالة قعود الإمام؛ فكان على المأمومين متابعته
 كحال التشهد.

٤- لأن صلاة القائم والقاعد واحدة، فإن القعود قيام مقصود: لأن كماله باستواء النصفين، وقد وجد نصفه فكان بمنزلة اقتداء المستوي قائماً بالمنحني ظهره حتى كان كالراكع، فلما لم يوجب فوات استواء النصف الأعلى عدم جواز الاقتداء لم يوجب أيضاً فوات استواء النصف الأسفل عدم جواز الاقتداء: لأنهما سواء في تكميل القيام واسم النصف.

مناقتية الأبلة:

ا- اعترض أصحاب الرأي الأول على أبلة الرأي الثاني بما يلى:

١- بأن أحاديثهم منسوخة بما ثبت من حديث عائشة رضي الله عنها من أن الصحابة صلوا خلف أبي بكر رضي الله عنه، وهو يصلي خلف النبي قائمًا وهم قائمون، فكان هذا آخر الأمرين منه ق.

٢- قياسهم على حالة التشهد قياس مع الفارق؛ إذ إن التشهد الأصل فيه القعود، بينما القيام ركن لا يسقط إلا بالعجز، وليس ثمة عجز يلحق بالمأمومين.

اعترض اصحاب الراي الثاني على ادلة الراي الأول بما

١- أن حديث عائشة رضى الله عنها ليس فيه حجة؛ إذ وردت روايات آخر تفيد أن آبا بكر رضى الله عنه كان هو الإمام: ومنها ما روته عائشة رضى الله عنها أن النبي عصلى خلف أبي بكر في مرضه الذي مات فيه قاعدًا. [رواه الترمذي ٣٦٢، وصححه الألباني].

وما رواه أنس رضي الله عنه قال: صلى رسول الله ﷺ في مرضه خلف أبي بكر قاعدًا في ثوب متوشحًا به. [رواه الترمذي ٣٦٣، وصححه الألباني].

قال البيهقي: «لا تعارض، فالصلاة التي كان فيها إمامًا صلاة الظهر يوم السبت أو الأحد، والتي كان فيها مامومًا الصبح من يوم الاثنين، وهي آخر صلاة صلاها حتى خرج من الدنيا، ولا يخالف هذا ما ثبت عن الزهري عن انس رضي الله عنه في صلاتهم يوم الاثنين، وكشف الستر، ثم إرخائه؛ فإنه كان في الركعة الأولى، ثم إنه في وجد من نفسه خفة فخرج فادرك معه الثانية، فدل عليه ما ذكر موسى بن عقبة في المغازي عن الزهري، وذكر أبو الأسود عن عروة أنه في اقلع عنه الوعك ليلة الاثنين؛ فغدا إلى الصبح يتوكا على الفضل بن العباس رضي الله عنهما وغلام له، وقد سجد الناس مع أبي

بكر رضي الله عنه حتى قام إلى جنب ابي بكر، فاستاخر أبو بكر فاخذ من بثوبه فقدمه في مصلاه، فصفا جميعًا، ورسول الله من جالس، وأبو بكر يقرأ فركع معه الركعة الأخيرة، ثم جلس أبو بكر حتى قضى سجوده فتشهد وسلم، وأتى رسول الله من بالركعة الأخرى، ثم انصرف إلى جذع من جذوع المسجد فذكر القصة في عهده إلى أسامة بن زيد رضي الله عنهما فيما بعثه إليه، ثم في وفاته من يومئذ. أخبرنا به أبو عبد الله الحافظ بسنده إلى ابن لهيعة، حدثنا الأسود عن عروة، فنكره.

فالصلاة التي صلاها أبو بكر مأمومًا صلاة الظهر، وهي التي خرج فيها بين العباس وعلى رضي الله عنهما، والتي كان فيها إمامًا الصبح، وهي التي خرج فيها بين الفضل بن العباس وغلام له، فقد حصل بذلك الجمع، وعلى هذا فقول المصنف آخر صلاة صلاها يعنى إمامًا. اهـ.

٢- قولهم هذا آخر الأمرين... بليل على النسخ، مردود عليه بأن النسخ لا يُصار إليه طالما أمكن الجمع دين الدليلين، وقد أمكن الجمع بينهما بما ذكره الإمام أحمد رحمه الله؛ حيث قال: اليس في هذا حجة؛ لأن أبا بكر رضي الله عنه كان الصلاة، فإذا ابتدا الصلاة قائماً صلوا قياماً».

فاشار رحمه الله إلى أنه يمكن الجمع بين الحديثين بحمل الأول «حديث أنس» على من ابتدأ الصلاة جالسا، والثاني «حديث عائشة» على ما إذا ابتدأ الصلاة قائماً ثم اعتل فجلس.

قال ابن عثيمين رحمه الله: وعلى هذا نقول: لو حدث لإمام الحي علة في آثناء الصلاة آعجزته عن القيام فاكمل صلاته جالسنًا: فإن المأمومين يتمونها قيامًا، وهذا لا شك آنه جمع حسن واضح، وعلى هذا فإذا صلى الإمام بالمآمومين قاعدًا من اول الصلاة فليصلوا قعودًا، وإن صلى بهم قائمًا ثم أصابته علة فجلس فإنهم يصلون قيامًا، وبهذا يحصل الجمع بين الدليلين، اهـ.

٣- قولهم لأنه ركن قدر عليه فلم يجز له تركه كسائر الأركان: مردود عليه بان هذا في حالة صلاته منفردًا، أو خلف المام قادر على القيام، أما صلاته خلف العاجز عن القيام فعليه القعود ليأتم بالإمام على حالته التي عليها؛ لقوله على «إنما جعل الإمام ليؤتم به» [متفق عليه]، وقوله: «ائتموا باثمتكم.

الرد على الاعتراضات

رد اصحاب الراي الأول على اعتراضات الراي التاتي بما

١- ورد في رواية عائشة رضي الله عنها: فجاء رسول الله عنها: فجاء رسول الله عنها: فجاء رسول الله حدى جلس عن يسار ابي بكر، فكان أبو بكر يصلاة المنطقة وكان رسول الله عن أبو بكر بصلاة الله عن أبو بكر الإمام لكان عن يسار رسول الله عن يسار رسول الله عن وليس عن يسند.

٢- قال الشافعي رحمه الله والأصحاب: إن صحت (آي
 الروايات التي وربت في إمامة آبي بكر للنبي أفي فإنها كانت

مرتين؛ مرة صلى النبي ت وراء ابي بكر، ومرة صلى أبو بكر وراءه، ويحصل المقصود؛ وهو أن صلاة القادر وراء القاعد لا تجوز إلا قائمًا.

#### رد اصحاب الراي الثاني على اعتراضات الراي الاول:

بان أبا بكر كان الإمام، ووقوف النبي 
عن يساره
يحتمل لأن وراءه صفًا، ومما يؤيد ذلك، أي إمامة أبي بكر،
حديثُ عائشة وأنس السابق نكرهما آنفًا.

#### الراي الراجح

هو الرأي الثاني القائل بصلاة المامومين قعودًا خلف الإمام؛ وذلك لقوة اللتهم وسلامتها عن المعارض، إلا أن اصحاب هذا الرأي اختلفوا في حكم هذا القعود على ثلاثة أقوال:

القول الأول: يرى أن القعود واجب. فإن صلوا وراءه قيامًا فصلاتهم غير صحيحة أي باطلة.

#### دلدله

٣- عن أنس رضي الله عنه أن النبي قال: «إنما جعل الإمام ليؤتم به... فإن صلى الإمام جالسًا والذين خلفه قيامًا لم يقتدوا بالإمام، إنما الباعهم له إذا صلى جالسًا صلوا جلوسًا.

٣- لأنه ترك اتباع إمامه مع قدرته عليه، أشبه تارك القيام
 في حال قيام إمامه.

القول الثاني يرى أن القعود مستحب. فإن صلوا وراءه قيامًا فصلاتهم صحيحة. دليله

النبي النبي المسلى وراءه قوم قيامًا لم يامرهم
 بالإعادة، ومن ثم يحمل الأمر على الاستحباب لوجود تلك
 القرينة الصارفة عن الوجوب.

 لأنه يتكلف القيام في موضع يجوز له القعود أشبه المريض إذا تكلف القيام.

القول الذالث: يرى التفرقة بين الجاهل والعالم به: فتصح صلاة الجاهل بوجوب القعود دون العالم بذلك.

الله القياس على الذي ركع دون الصف، فصحت صلاته لعدم العلم؛ حيث قال له الله الله حرصا ولا تعد». [البخاري ٧٨٣].

الراي الراجح قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: وهذا القول هو الصحيح، أن الإمام إذا صلى قاعدا وجب على المامومين أن يصلوا قعودا، فإن صلوا قياما فصلاتهم باطلة، ولهذا يُلغَز بها، فيقال: رجل صلى الفرض قائما فبطلت صلاته، فمن هو؛ هو: الذي صلى قائما خلف إمام يصلي قاعدا، اه.

وللحديث يقية إن شياء الله

# التوحيك حتى الله على العبيد

الحمد لله الواحد الأحد، الصمد، الذي لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفواً أحد، والصلاة والسلام على

خير خلقه وخاتم رسله، إمام الموحدين، الداعي إلى الله تعالى على بصيرة هو ومن اتبعه، وعلى ألله

#### وأصحابه أجمعين، والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين وبعد:

عن ابْنِ عَبْاس - رضي الله عنهما - قال: لَمَا بَعْث النّبِي عَبْاس - رضي الله عنهما - قال: لَمَا قَالَ النّبِي عَلَى مَعْادَ بْنَ جَبِلَ إِلَى نَحْوَ آهُلُ الْيَمَن، قَالَ لَهُ: ﴿ إِنَّكَ تَقْدُمُ عَلَى قَوْمٍ مِنْ آهُلُ الْكَتَابِ؛ فَلْيَكُنْ عُرفُوا اللّهُ تَعْالَى، فَإِذَا عُرفُوا ذَلْكَ فَأَخْبِرْهُمْ أَنْ اللّهُ قَدْ فَرضَ عَلَيْهِمْ حُمْسُ صَلُوا فَأَخْبِرُهُمْ وَلِيُلْتَهِمْ، فَإِذَا صَلُوا فَأَخْبِرُهُمْ أَنْ اللّهُ قَدْ فَرضَ عَلَيْهِمْ حُمْسُ صَلُوا فَأَخْبِرُهُمْ أَنْ اللّهُ افْتَرضَ عَلَيْهِمْ رَكَاةً فِي أَمْوالهِمْ تُؤْخَذُ مِنْ عَلَيْهِمْ رَكَاةً فِي أَمْوالهِمْ تُؤْخَذُ مِنْ عَلَيْهِمْ رَكَاةً فِي أَمْوالهِمْ تُؤْخَذُ مِنْ عَنْبِهِمْ وَلِيَلْكَ فَخَدْ مَنْ عَلَيْهِمْ وَلِيلّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَوقًا كِرائِم أَمُوال النّاسُ.

هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري - رحمه الله - في صحيحه، في كتاب التوحيد، باب (ما جاء في دعاء النبي الله تعلق الله تبارك وتعالى) برقم (٧٣٧٧)، وأطرافه في (١٣٩٥، ١٤٥٨، ١٤٥٨، ما ١٤٥٨، ١٤٥٨، ١٤٥٨، ١٤٥٨، ما المسلم في صحيحه في كتاب الإيمان، باب (الدعاء الشهادتين وشرائع الإسلام)، برقم (١٩١)، كما أخرجه الترمذي في جامعه في الزكاة برقم (٦٢)، وكذا النسائي في المجتبى في الزكاة برقم (٢٢)، وابن ماجه في السين في أبواب الزكاة برقم برقم (١٧٨٧)، والدارمي في سينه في كتاب الزكاة برقم برقم (١٩٨٠)، والدارمي في سينه في كتاب الزكاة برقم برقم (١٩٨٠)،

#### عدد توحيد الله تبارك وتعالى أول الأمر وآخره عدا الله

ا إن التوحيد هو أول دعوة الرسل، وهو أول منازل الطريق، وأول مقام يقوم فيه السالك إلى الله تبارك وتعالى، وآخر ما يخرج به المسلم من الدنيا.

أما أنه أول دعوة الرسل؛ فقد بدِّن الله سيحانه

ذلك في كتابه، فقال جل وعلا: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمه فَقَالَ يَا قَوْم اعْبُدُوا اللّهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَه عَيْرُهُ ﴾ [الإعراف: ٥٩]، وقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَالّى عَاد أَخَاهُمْ هُوداً قَالَ يَا قَوْم اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِنْ اللّه عَيْرُهُ ﴾ [الإعراف: ٦٥]، وقال جل ثناؤه: ﴿ وَإِلَى ثُمُودُ أَخَاهُمْ صَالِحًا قَالَ يَا قَوْم اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَه عَيْرُهُ ﴾ [الإعراف: ٣٥]، وقال جل ثناؤه مَا لَكُمْ مِنْ إِلَه عَيْرُهُ ﴾ [الإعراف: ٣٧]، وقال تبارك وتعالى: ﴿ وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا قَالَ يَا قَوْم اعْبُدُوا اللّه وَالْمَا لَكُمْ مِنْ إِلَه عَيْرُهُ ﴾ [الإعراف: ٣٥]، وقال يَا قَوْم اعْبُدُوا اللّه عَيْرُهُ ﴾ [الإعراف: ٣٥]، وقال يَا قَوْم اعْبُدُوا اللّه مَا لَكُمْ مِنْ إِلَه عَيْرُهُ ﴾ [الإعراف: ٣٥].

وبين سبحانه في دعوة الرسل أجمعين أن أول دعوتهم التوحيد، فقال تباركت اسماؤه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولِ إِلاَّ نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُونَ ﴾ [الإنبياء: ٥٠]. وقال في عموم دعوة الرسل التي تبين أن أهم ما في دعوتهم هو الدعوة إلى التوحيد: ﴿ وَلَقَدْ بُعَثْنا في كُلُّ أُمَّة رَسُولًا أَنْ أَعْبُدُوا اللّهَ وَاجْتَنبُوا الطَّاعُوتَ ﴾ [النحل: ٣٠].

وقد بين النبي على معوته منذ اللحظة الأولى، وأنها تسير على منوال ما دعا إليه رسل الله السابقون عليه، فقال أول ما قال: «يا أيها الناس؛ قولوا لا إله إلا الله تفلحوا، [رواه الإمام أحمد في المسند ١٩٥٨، وصححه الالباني في صحيح السيرة [١/١٤]. وفي رواية له وللطبراني عن ربيعة بن عباد الديلي يقول: يقف رسول الله على القبيلة فيقول: «يا بني فلان، إني رسول الله إليكم، أمركم أن تعبدوا الله لا تشركوا به شيئاً». [رواه الإمام أحمد في المسد ١٩٥٥].

وقال ﷺ: ﴿ أَمِرْتُ أَنْ أَقَاتِلَ الْـنَّاسَ جَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لا إِلَهُ إِلَا اللهُ، وَأَنْ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهُ».

و الشهادتان متلازمتان، لا تقبل احداهما الا مع الأخرى فمن شهد أن لا المه الا مع الأخرى فمن شهد أن لا المه ولم يشرك به شيئا، ولم يشهد أن محمدا رسول الله فهو كافر بالله وخالد مخلد في النار، وإن جاء بعبادة أهل الأرض كلهم، ومن شهد أن محمدا رسول الله وأشرك بالله شركا كبيرا، فهو كافر مخلد في النار، فلا بد إذن من اجتماع الشهادتين في النعب دحتى يكون موحدا في

[متفق عليه من حديث عمر رضي الله عنهما وغيره من الصحابة رضى الله عنهم جميعًا، البخاري ٢٥، ومسلم ٢٠]. وأما أنه أول منازل الطريق، وأول مقام يقوم فيه السالك إلى ربه عز وجل، فإنه إذا حقق التوحيد بالنطق بالشهادتين واعتقادهما فقد وضع قدمه على أول الطريق الموصل إلى الله تبارك وتعالى، وحينئذ ينطلق إلى فعل بقية أركان الإسلام؛ ففي حديث معاذ رضي الله عنه قال الإسلام؛ ففي حديث معاذ رضي الله عنه قال على فائد الله وسلامه عليه: فإذا عرفوا ذلك فأخبرهم أن الله قد افترض عليهم خمس صلوات...، وفي رواية: فإن هم أطاعوا لذلك فأعلمهم أن الله قد افترض عليهم خمس صلوات...، إلخ.

فلا يسلك في الصلاة ثم الزكاة وما بعدهما إلا بعد أن يشبهد شبهادة الحق، شبهادة التوحيد، وهما شبهادتان في الحقيقة؛ شبهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسبول الله على محمداً بسبول الله على أن لا إله إلا الله وأني رسبول الله، [البخاري ١٣٩٥]. فمعنى شبهادة أن لا إله إلا الله، هو معرفة حق الله تعالى على عباده، واعتقاده والعمل بمقتضاه، وألا يكون هناك إخلال بشيء منه، وإلا استحقوا عذابه وعقابه.

ومعنى شبهادة أن محمدًا رسول الله؛ العلم اليقيني أن محمدًا رسول الله؛ كلُفه سبحانه أن يبلّغ عباده أوامر الله ونواهيه، وطاعته في كل

أمر، واجتناب ما نهاهم عنه وزجر، وألا يُعبَد اللهُ سبحانه إلا بما جاء به، وأن من سلك طريقًا غير طريقه وسنته فمصيره إلى النار؛ لأن الله تعالى سد كل طريق إليه وإلى جنته إلا طريقه صلوات الله وسلامه عليه، وأنه قد بلغ العباد ما أرسل به، وبين لهم دينهم أتم بيان، ولم يفارق الدنيا إلا بعد أن كملت الرسالة، وتم دين الله تبارك وتعالى، وأنه عبد الله أكرمه ربه بالرسالة، وليس له من العبادة شيء يصرف له نه بل العبادة كلها لله رب العالمين.

وهاتان الشهادتان متلازمتان، لا تُقبل إحداهما إلا مع الأخرى؛ فمن شهد أن لا إله إلا الله، ولم يشهد أن محمدًا رسول الله: يشرك به شيئًا، ولم يشهد أن محمدًا رسول الله: فهو كافر بالله وخالد مخلد في النار، وإن جاء بعبادة أهل الأرض كلهم، ومن شهد أن محمدًا رسول الله، وأشرك بالله شركًا كبيرًا، فهو كافر مخلد في النار، قلا بد إذن من اجتماع الشهادتين في العبد حتى يكون موحدا.

واما مجرد النطق بالشهادتين، مع عبادة غير الله تعالى، وتعلق القلب بمن يعتقدهم أولياء، وطلب الحاجات منهم التي لا يقدر عليها إلا الله وحده، ومع مخالفة أوامر رسول الله عنه، فإن ذلك لا يغيده شيئًا، ولا يكون الأنسان به مسلما.

وأما كون التوحيد آخر ما يخرج به المسلم من الدنيا؛ فإنه قد ثبت من حديث أبي سعيد الخدري وأبي هريرة رضي الله عنهما عن النبي قال: «لقنوا موتاكم لا إله إلا الله، رواهما مسلم في صحيحه (٩١٦، ٩١٦)، ومن حديث معاذ بن جبل رضي الله عنه عن النبي قال: «من كان أخر كلامه لا إله إلا الله دخل الجثة». [أخرجه أبو داود كلامه لا إله إلا الله دخل الجثة». [أخرجه أبو داود بشواهده].

#### المعلى عباده والمعلى عباده والمعلى عباده

أورد الإمام البخاري حديث ابن عباس رضي الله عنهما في بعث معاذ إلى اليمن مفتتحا به كتاب التوحيد من صحيحه، تحت باب ما جاء في دعاء النبي أمته إلى توحيد الله تبارك وتعالى، ثم أورد بعده حديث مُعَاذ بْن جَبَل رضي الله عنه قَالَ: قَالَ النّبِيُ عَنْهُ: ﴿يَا مُعَاذُ أَتَدْرِي مَا حَقُّ اللّه عَلَى الْعبَاد؛ قَالَ: اللّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ قَالَ: اللّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ قَالَ: أَتَدْري مَا حَقُهُمْ أَنْ يَعْبُدُوهُ وَلا يُشْرِكُوا به شَيْدًا. أَتَدْري مَا حَقُهُمْ

عَلَيْهِ؟ قَالَ: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: أَنْ لا يُعَذَّبُهُمْ». [متفق عليه: البخاري ٧٣٧٣، ومسلم ٣٠].

فحق الله على عباده أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئًا، أي يوحدوه في عبادتهم، فكما أنهم يعرفون ويقرون أنه الخالق وحده، وأنه الرازق وحده، وأنه بيده ملكوت كل شيء وحده، وأنه يدبر الأمر من السماء إلى الأرض وحده، وأن السماء والأرض تقومان بأمره، وأنه المحيط بكل شيء، فكذلك يجب أن تُصرف العبادات كلها له وحده، فلا يُدعى إلا الله، ولا يُرجى غيره ولا يُخشى سواه، ولا يُستغاث إلا به، ولا يُستجار إلا به، ولا يُلجأ إلا إليه، ولا يُعلق القلب إلا به، ولا يُرجى النقع إلا منه سبحانه، فهو مالك الملك المتصرف في ملكه مدبر خلقه، قبحب إخلاص العبادة له سبحانه.

وهذا هو التوحيد الذي أرسلت به الرسل، ومن أجله أرسلت، وأنزلت به الكتب ويسببه أنزلت، فهو حق ربنا سبحانه وتعالى علينا، وهو أول واجب علينا وأعظم ما أمر الله به، وضده الشرك وهو أعظم ما نهى عنه رب العالمين سبحانه، وأيات القرآن الكريم وسنة سيد المرسلين وخاتمهم خاصة بذلك.

#### وه السبيل إلى معرفة التوحيد وي

السبيل إلى معرفة التوحيد هو كتاب الله تبارك وتعالى، وسنة نبيه ق ، على ما وقر في فطرة الإنسان التي فطرة الله عليها، والاهتداء بوحي الله سبحانه وتعالى: ﴿قُلْ إِنْ صَلَلْتُ فَإِنْمَا أَصَلُ عَلَى نَفْسِي وَإِنِ الْمُتَدَيْثُ فَيما يُوحي إلي فَإِنْمَا أَصَلُ عَلَى نَفْسِي وَإِنِ الْمُتَدَيْثُ فَيما يُوحي إلي رَبِي إِنَّهُ سَمِيعُ قَرِيبٌ ﴾ [سبن ٥٠]، وقال جل وعلا: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنًا إلَيْكَ رُوحا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلاَ الإيمانُ ولَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عَبَادِنًا ﴾ [الشورى: ٢٥].

وقال النبي صلوات الله وسلامه عليه: «أمرتُ أَنْ أَقَاتِلَ النّبي صلوات الله وسلامه عليه: «أمرتُ أَنْ أَقَاتِلَ النّاسَ حَتَّى يَشْهُدُوا أَنْ لا إِلهَ إلا اللّهُ، وَأَنْ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللّه، وَيُقْتِمُوا الصَّلاة، ويُؤْتُوا الزُّكَاة، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصِمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ إلا بِحَقَهَا وحسابُهُمْ عَلَى اللهِ. [مسلم ٢٢].

ولقد أجاد الإمام البخاري -رحمه الله تعالى- في صنيعه في ترتيب صحيحه؛ لما ابتدأه ببدء الوحي ونزوله الذي يحصل به الهداية والنور، ثم أتبعه بكتاب الإيمان الذي هو الإقرار بالوحي والانقياد له، ثم أتبعه كتاب العلم الذي هو معرفة ما جاء به الرسول على، وفقهه، فهذا هو الترتيب الحق.

ف قال شيخ الإسلام ابن تيمية وقد علم بالاضطرار من دين الرسول ف واتفقت عليه الأمة أن أصل دين الإسلام وأول ما يؤمريه الخلق شهادة أن لا اله إلا الله وأن محمد ارسول الله فبذلك يصير الكافر مسلما والعدو وليا والمباح الدم والمال معصومهما أثم إن كان ذلك من قلبه فقد دخل في الإيمان وان قاله بلسانه دون قلبه فهو في ظاهر الإسلام دون باطن الإيمان عد

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: وقد عُلم بالاضطرار من دين الرسول ، واتفقت عليه الأمة، أن أصل دين الإسلام وأول ما يُـؤمَر به الخلقُ: شهادةُ أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، فبذلك يصير الكافر مسلماً، والعدو ولياً، والمباح الدم والمال معصومهما، ثم إن كان ذلك من قلبه فقد دخل في الإيمان، وإن قاله بلسانه دون قلبه فهو في ظاهر الإسلام دون باطن الإيمان. [نقلاً من كتاب تيسير العزيز الحميد].

والإمام البخاري - رحمة الله عليه - في إيراده هذا الحديث (حديث بعث معاذ إلى اليمن) في بداية كتاب (التوحيد والرد على الجهمية) كما عَنُون الكتاب، يشير إلى الرد على المتكلمين الذين جعلوا العقل - وإن شئت فقل: أهواءهم - العمدة في إثبات ما يثبتون ونفى ما ينفون.

قال الشيخ الغنيمان في شرح كتاب التوحيد:

فهذا الحديث دلُ على أن أول ما يجب على العبد هو عبادة ربه تعالى؛ بامتثال أوامره واجتناب ما نهى عنه، وأن المقصود من الدعوة: وصول العباد إلى ما خُلِقوا له، من عبادة الله تعالى وحده لا شريك له.

#### 👊 توحيد الله تعالى بين هداية الوحى وبين كالأم المتكلمين 🕮

قال القرطبي في المفهم في شرح حديث: «أبغض الرجال إلى الله الآلد الخصم» [البخاري

والشخص الذي يبغضه الله هو الذي يقصد بخصومته مدافعة الحق ورده بالأوجه الفاسدة والشبه الموهمة وأشد ذلك الخصومة في أصول الدين ، كما يقع لأكثر المتكلمين العرضين عن الطريق التي أرشد اليها كتاب الله وسئة رسوله في وسيدة وس

محيح مسلم ٢٩٦٨]، وهو في أوائل كتاب العلم من صحيح مسلم]: هذا الشخص الذي يبغضه الله هو الذي يقصد بخصومته مدافعة الحق ورده بالأوجه الفاسدة والشبه الموهمة، وأشد ذلك الخيصومة في أصول الدين، كما يقع لأكثر المتكلمين المعرضين عن الطريق التي أرشد إليها كتاب الله وسنة رسوله في وسلف أمته، إلى طرق مبتدعة، واصطلاحات مخترعة، وقوانين جدلية، مواور صناعية، مدار أكثرها على أراء سوفسطائية، أو مناقضات لفظية، ينشأ بسببها على الأخذ فيها شبه ربما يعجز عنها، وشكوك يذهب الإيمان معها، وأحسنهم انفصالا عنها أجدلهم لا اعلمهم، فكم من عالم بفساد الشبهة لا يقوى على حلها، وكم من منفصل عنها لا يدرك حقيقة علمها.

ثم إن هؤلاء قد ارتكبوا انواعًا من المحال لا يرتضيها البُلْهُ ولا الأطفال، لما بحثوا عن تحير الجواهر والألوان والأحوال، فأخذوا فيما أمسك عنه السلف الصالح، بل نَهوا عن الخوض فيه؛ لعلمهم أنه بحث عن كيفية ما لا تُعلم كيفيته بالعقل؛ لكون العقول لها حد تقف عنده.

ولا فرق بين البحث عن كيفية الذات وكيفية الصفات، ومن توقف في هذا فليعلم أنه إذا كان قد حُجِب عن كيفية نفسه، وعن كيفية إدراك ما يُدرِك مه؛ فهو عن إدراك غدره أعجز، وغاية علم العالم أنْ

يقطع بوجود خالق لهذه المصنوعات، منزُه عن الشبيه، مقدس عن النظير، متصف بصفات الكمال.

ثم متى ثبت النقل عنه بشيء من أوصافه واسمائه قبلناه واعتقدناه، وسكتنا عما سواه، كما هو طريق السلف، وما عداه لا يامن صاحبه من الزلل، ويكفي في الرد عن الخوض في طريق المتكلمين ما ثبت عن الأئمة المتقدمين كعمر بن عبد العزيز، ومالك بن أنس، والشافعي، فمن رغب عن طريقهم فكفاه ضلالا.

ثم قال: وأفضى الكلام بكثير من أهله إلى الشك، وببعضهم إلى الإلحاد، وببعضهم إلى التهاون بوظائف العبادات، وسبب ذلك إعراضهم عن نصوص الشارع، وتطلّبهم حقائق الأمور من غيرها، وقد رجع كثير من أئمتهم عن طريقهم، حتى جاء عن إمام الحرمين أنه قال: «ركبت البحر الأعظم، وغصت في كل شيء نهى عنه أهل العلم في طلب الحق فرارا من التقليد، والآن فقد رجعت واعتقدت مذهب السلف. هذا كلامه أو معناه، وجاء عنه أنه قال عند موته: «يا أصحابنا لا تشتغلوا بالكلام فلو عرفت أنه يبلغ بي ما بلغت ما تشاغلت به».

وقال الغزالي (كما في فتح الباري): اسرفت طائفة فكفروا عوام المسلمين، وزعموا أن من لم يعرف العقائد الشرعية بالأدلة التي حرروها فهو كافر، فضيعُوا رحمة الله الواسعة، وجعلوا الجنة مختصة بشرذمة يسيرة من المتكلمين.

وقال القرطبي: لولم يكن في الكلام إلا مسالتان هما من مبابئه لكان حقيقًا بالذم: إحداهما قول بعضهم: إن أول واجب الشك: إذ هو اللازم عن وجوب النظر أو القصد إلى النظر. ثانيتهما قول جماعة منهم: إن من لم يعرف الله بالطرق التي رتبوها، والإبحاث التي حرروها، لم يصح إيمانه، حتى لقد أورد على بعضهم أن هذا يلزم منه تكفير أبيك وأسلافك وجيرانك؛ فقال: لا تُشنع علي بكثرة أهل النار، قال: والقائل بالمسالتين كافر شرعًا، لجعله الشك في الله واجبا، ومعظم المسلمين كفارًا حتى يدخل في عموم كلامه السلف الصالح من الصحابة والتابعين، وهذا معلوم الفساد من الدين بالضرورة.

وللحديث بقية إن شاء الله.



## ه مشروع تيسير حفظ السنة ع من صحيح الأحاديث القصار

#### العداد/ علي حشيش

٢١٦٣ - عَنْ أَبِي شُرَيْحِ الْكَعْبِيِّ رضي الله عنه قال: قَالَ رَسُولُ الله عنه أَلا إِنْكُمْ يَا مَعْشَرَ خُزَاعَةَ قَتَلْتُمْ هَذَا
 الْقَتِيلَ مِنْ هُدَيْل، وَإِنِّي عَاقِلُهُ، فَمَنْ قُتِلَ لَهُ بَعْدَ مَقَالَتِي هَذهِ قَتِيلٌ فَأَهْلُهُ بَيْنَ خِيرَتَيْنَ: أَنْ يَأْخُذُوا الْعَقْل، أَوْ يَقْتُلُوا».
 حم (١٦٦١٨)، د(١٠٠٤) وهذا حديث صحيح على شرط الشيخين.

٢١٦٤ - عَنْ أَبِي سَرِيحَةَ رضي الله عنه قَالَ: «حَمَلَنِي أَهْلِي عَلَى الْجَفَاءِ بَعْدُمَا عَلِمْتُ مِنَ السُّنُّةِ. كَانَ أَهْلُ الْبَيْتِ يُضَحُّونَ بِالشَّاةِ وَالشَّاتَيْنِ وَالاَنَ يُبَحَلُنَا جِيرَائُنَا». جِه (٣١٤٨) وهذا حديث صَحيح على شرط الشيخين.

٢١٦٥ – عَنْ أَبِي عَزْةَ رِضَى الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّه 😇: ﴿إِذَا قَضَى اللّهُ لِعَبْدِ أَنْ يَمُوتَ بِأَرْضِ، جَعَلَ لَهُ إِلَيْهَا حَاجَةً». أو قال: ﴿بِهَا حَاجِةٍ». تـ(٢١٤٧)، ش(٤٤٣)، حم(١٥١١)، خَد(٧٨٠)، ع(٩٢٧) وهذا حَديثُ صحيح على شرط الشيخين.

٢١٦٦ عن مسلم بن عمرو الكناني رضي الله عنه قال: سَأَلْتُ رَسُولَ الله عن الصَّوْم، فَقَالَ: «صَمْ يَوْمًا مِنَ الشَّهْرِ»، قُلْتُ: يَا رَسُولَ الله زِدْني رَدْني، يَوْمَدْنِ مِنْ كُلَّ شَهْرٍ»، قُلْتُ: يَا رَسُولَ الله زِدْني رَدْني، يَوْمَدْنِ مِنْ كُلَّ شَهْرٍ»، قُلْتُ: يَا رَسُولَ الله زِدْني رَدْني زِدْني رَدْني أَحِدُني قَوِياً »، فَسَكَتَ رَسُولُ الله ﷺ حَتَى ظَنَنْتُ أَنَّهُ لَيَرُدُني قَالَ: «رَدْني رَدْني رَدْني قَوِياً»، فَسَكَتَ رَسُولُ الله ﷺ حَتَى ظَنَنْتُ أَنَّهُ لَيَرُدُني قَالَ: «صَمْمُ ثَلاَثَةَ أَيًّام مِنْ كُلَّ شَهْرٍ». نِ(٣٤٣٠)، هـ (٣٥٨٧) وهَذا حديث صحيح على شرط مسلم.

٣١٦٧ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: ﴿إِذَا سَكَرَ فَاجْلِدُوهُ، ثُمُّ إِنْ سَكَرَ فَاجْلِدُوهُ، ثُمُّ إِنْ سَكَرَ فَاجْلِدُوهُ، ثُمُّ إِنْ سَكَرَ فَاجْلِدُوهُ؛ فَإِنْ عَادَ الرّابِعَةَ فَاقْتُلُوهُ». د(٤٤٨٤)، حم(٧٨٥١)، ن(٤٢٤٤)، حب(٤٤٤٧) وهذا حديث حسن على شرط مسلم.

٣١٦٩ عَنْ آبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، عَنِ النّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَا تَوَطُّنَ رَجُلُ مُسْلِمُ الْمَسَاجِدَ للصَّلَاةِ وَالذَّكْرِ، إِلاَّ تَبَعَّنْبَشَ اللّهُ لَهُ كَمَا يَتَبَشْبَشُ أَهْلُ الْغَائِبِ بِغَائِبِهِمْ إِذَا قَدِمَ عَلَيْهِمْ». جه (٨٠٠)، حم(٩٥٢١،٨١٥٠) وَهذَا حَدِيثُ صحيح على شرط السَّيْخِينَ

٣١٧٠ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ؛ وإِنْ لَمْ تَجِدُوا إِلاَّ مَرَابِضَ الْغَنَم، وَلَا تُصَلُّوا فِي أَعْطَانِ الإِبِلِّهِ. جَه (٧٦٨)، ش(٣٧٠٥٣)، حم (١٩٥١، ١٩٩٢، ١٩٩٣)، ت(٣٤٨)، حب (١٣٨٤)، عم (١٣٨٥)، على شرط الشيخين.

٢١٧١ – عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه: أنَّ رَسُولَ اللّهِ ﷺ وَأَكَلَ كَتِفَ شَاةٍ فَمَضْمَضَ، وَغَسَلَ يَدَيْهِ، وَصَلَّى، جه (٤٩٣)، حم(٢٧٤٨٦)، حب (١١٥١) وهذا حديث حسن على شرط مسلم.

٢١٧٧ – عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عَنه، قَالَ: ﴿ قُتِلَ رَجُلُ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ ۞ ، فَرُفَعٌ ذَلِكَ إِلَى النَّبِيِّ ۞ ، فَدَفَعَهُ إِلَى النَّبِيِّ ۞ أَرَدْتُ قَتْلُهُ ، قَالَ: فَقَالَ رَسُولُ اللَّه ۞ لَوْلِيٍّ: أَمَا إِنَّهُ إِنْ كَانَ صَادِقًا ثُمُ قَتَلْتَهُ وَلَكُ مَنْ أَرْدُتُ قَتْلُهُ ، قَالَ: فَقَالَ رَسُولُ اللَّه ۞ لَوْلِيٍّ: أَمَا إِنَّهُ إِنْ كَانَ صَادِقًا ثَمْ قَتَلْتَهُ مَتَلَّتُهُ لَكُولُونَ مَكْتُوفًا بِنِسْعَةَ فَخَرَجَ يَجُرُّ نَسِعْتَهُ فَسَلُمَّيَ ذَا النَّسْعَةِ ». (٤٤٩٨)، جه(٢٦٩٠)، وهذا حديث صحيح على شرط الشَيخينُ

٧١٧٣ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضِي الله عنه، أنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ أَنْظَرَ مُعُسْرًا، أَوْ وَضَعَ لَهُ، أَظُلُهُ اللَّهُ فِي ظَلِّ عَرْشه يَوْمَ الْقَيَامَة». حم (٨٤٩٤)، ت(١٣٠٦) وهذا حديث صحيح على شرط مسلم.

٢١٧٤ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: «لاَ تَحْلِقُوا بِابِائِكُمْ، وَلاَ بِأُمُهَاتِكُمْ، وَلاَ بِالأَنْدَادِ،
 وَلاَ تَحْلِقُوا إِلاَّ بِاللَّهِ، وَلاَ تَحْلِقُوا بِاللّهِ إِلاَّ وَأَنْتُمْ صَادِقُونَ، د(٢٤٤٨)، ع(٢٠٤٨) وهذا حديث صحيح على شرط الشيخين.

٣١٧٥ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، قَالَ: جَاءَ رَجُلُ إِلَى النّبِيِّ فَحَثُ عَلَيْه، فَقَالَ: رَجُلُ عِنْدِي كَذَا وَكَذَا، قَالَ: فَمَا بَقِيَ فِي الْمَجْلِسِ رَجُلُ إِلاَّ تَصَدُقَ عَلَيْه بِمَا قَلُ أَوْ كَثُرَ، فَقَالَ رَسُولُ اللّه عَنَ: «مَن اسْتَنُ خَيْرًا فَاسْتُنُ بِه عَالَيْه كَانَ لَهُ أَجْرُهُ كَامَلاً، وَمَنْ اسْتَةُ سَيِّئَةٌ فَاسْتُنُ بِه فَعَلَيْهُ كَانَ لَهُ أَجْرُهُ كَامِلاً، وَمَنْ أَجُورِ مَن اسْتَنَ بِه، وَلا يَنْقُصُ مَنْ أَجُورِهِمْ شَيْئًا، وَمَن اسْتَةُ سَيِّتَةٌ فَاسْتُنُ بِه فَعَلَيْهُ وَرُرُهُ كَامِلاً، وَمَنْ أَوْزَارِ الدِّي اسْتَنَ بِه، وَلا يَنْقُصُ مَنْ أَوْزَارِهِمْ شَيْئًا، جه (٢٠٤) وهذا حديث حسن على شرط مسلم.

ُ ٢١٧٦ عَنْ أَبِي هُرِيْرة رَضِي اللهُ عَنْه ﴿أَنُ رَجُلا أَتَى النَّبِيِّ ﷺ وَكَانَ رَجُلاً جَمِيلاً، فَقَالَ: يَـا رَسُولَ اللّهُ، إِنِّي رَجُلُ حُبِّبَ إِنِّي رَجُلُ حُبِّبَ إِنِّي اللهُ عَنْه ﴿أَنْ يَفُوقَنِي آحَدُ، إِمَّا قَالَ بِشَرِاكِ نَعْلِي، وَإِمَّا قَالَ بِشِسِعْ نَعْلِي، وَإِمَّا قَالَ بِشِسِعْ نَعْلِي، أَوْ يَكُونُ الْكَبْرِ: مَنْ بَطِرُ الْحَقُّ وَغَمَطَ النَّاسَ، د(٤٠٩٢)، هَبْ (٥٧١١)، وهذا حديث صحيح على شرط السَّمَة ﴿ وَلَكِنْ الْكَبْرِ: مَنْ بَطِرُ الْحَقُّ وَغَمَطَ النَّاسَ، د(٤٠٩٢)، هَبْ (٥٧١١)، وهذا حديث صحيح على شرط السَّمَة ﴿ وَلَكِنْ الْكَبْرِ ذَلِكَ؟ قَالَ: لاَ ، وَلَكِنُ الْكَبْرِ: مَنْ بَطِرُ الْحَقِّ وَغَمَطَ النَّاسَ، د(٤٠٩٢)، هنا (٥٧١١)، وهذا حديث صحيح على شرط السَّمَة ﴿ وَالْمَالَ اللهُ اللهُ

لَّهُ الرَّجُلُ، دِ(٢٠٩٨عَ أَبِي هُرَيَّرَةَ رِضِيَ الله عنه، قَالَ: «لَعَنَ رَسُولُ الله ﷺ الرِّجُلَ يَلْبَسُ لِبُسَةَ الْمَرَّأَةِ، وَالْمَرَّأَةَ تَلْبَسُ لَبْسَةَ الرِّجُلُ، دِ(٢٠٩٨ع)، حم(٢١١٠)، حم (٢٠٩٥)، وهذا حديث حسن على شرط مسلم.

٢١٧٨ - عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّه ﷺ: ﴿إِذَا لَبِسُتُمْ وَإِذَا تَوضَّأْتُمْ فَابْدَءُوا بِأَيَامِنِكُمْ ، در(٨٤٨٣)، حو(٨٤٨٣)، حب(١٠٩٠)، جه(٤٠٢) وهذا حديث صحيح على شرط البخاري.

٢١٧٩ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةٌ رَضَى الله عنه، قال: جَاء رَجُلُ إِلَى النَّبِيِّ قَالَ: إِنِّي رَأَيْتُ رَأْسِي صَرْبَ فَرَأَيْتُهُ يَتَدَهُدُهُ، فَقَالَ رَسُولُ الله عَنْ: مِعْمدُ الشَّيْطَانُ إِلَى أَحَدَكُمْ، فَيَتَهَوَّلُ لَهُ، ثُمَّ يَغْدُو يُخْبِرُ النَّاسَ». جه (٣٩١١)، ش (٣٩٩٢)، وهذا حديث صحيح على شرط الشيخين.

٢١٨٠ عَنْ أَبِي هُرَيْرَة رضي الله عنه، قالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَنْ: ﴿لا يَحِلُّ لَمُسْلِمِ أَنْ يَهْجُرُ أَخَاهُ قَوْقَ ثَلاثَ فَمَنْ
 هُجَرَ قُوقً ثَلاث فَمَاتُ دَخَلَ النَّارِ ﴿. دَ(٤٩١٤) وهذا حديث صحيح على شرط الشيخين.

٢١٨١ - عَنْ أَدِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، عَنِ النَّدِيِّ ﷺ قَالَ: «مَنْ صَلَّى عَلَيْهِ مِائَةٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ غُفَرَ لَهُ ، جه(١٤٨٨)، وهذا حديث صحيح على شرط الشيخين.

ُ ﴿٢١٨٣ - عَنْ أَبِي هُرُيْرَةَ رَضَي اللّه عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: «مَا مِنْ قَوْم يَقُومُونَ مِنْ مَجُلِسَ لاَ يَذْكُرُونَ اللّهَ فِيهِ الاَّ قَامُوا عَنْ مَثْل جِيفة حِمَار وَكَانَ لَهُمْ حَسْرَةٌ». د(١٥٥٥)، حم(٢٧٤٨)، حب(٤٤٠٠)، وهذا حديث حسن على شرط مسلم.

٢١٨٤ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِي الله عنه، قَالَ: أَمَرَنَا رَسُولُ اللّهِ ﷺ بِتَغْطِيةِ الإِنَاء، وَإِيكَاء السَّقَاء، وَإِكْفَاءِ الاَنَاء، حِدِد (٢٠٤١)، حم (٢٥٨٨)، وهذا حديث حسن على شرط مسلم.

أُ ٢١٨٥ - عَنْ آبِي هُرَيْرَةَ رَضَي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّه ﷺ: «كَمْ مَضَى مِنَ الشُهْرِ»، قَالَ: قُلْنَا: مُضَتُ ثُنْتَانِ وَعِشْرُونَ، وَبَقِيَ سَبْعُ، اطْلُبُوهَا اللّهُ ﷺ، قَالَ وَعَشْرُونَ، وَبَقِيَ سَبْعُ، اطْلُبُوهَا اللّهُ ﷺ، قَالَ مَضْتُ مِنْهُ ثِنْتَانِ وَعِشْرُونَ، وَبَقِيَ سَبْعُ، اطْلُبُوهَا اللّهُ اللّهُ عَلَى مُرا اللّهِ عَلَى مَنْ الْمُعَلَّمَةُ مَالًا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْهُ عَلْمَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَى

َ ٢١٨٧ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، أَنَّ رَجُلاً جَاءَ، فَقَالَ: «يَا رَسُولَ اللَّه، سَغَنْ، فَقَالَ: بَلْ أَدْعُو، ثُمُّ جَاءَهُ رَجُلُ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّه، سَغَنْ، فَقَالَ: بَلِ اللَّهُ يَخْفُضُ، وَيَرَفَعُ، وَإِنَّي لأَرْجُو أَنَّ ٱلْقَى اللَّهُ وَلَيْسَ لأَحَد عِنْدِي مَظْلَمَةُ». وَإِنَّي لأَرْجُو أَنَّ ٱلْقَى اللَّهُ وَلَيْسَ لأَحَد عِنْدِي مَظْلَمَةُ». وَإِنَّي لأَرْجُو أَنَّ ٱلْقَى اللَّهُ وَلَيْسَ لأَحَد عِنْدِي مَظْلَمَةُ». وَإِنَّي لأَرْجُو أَنَّ ٱلْقَى اللَّهُ وَلَيْسَ لأَحَد عِنْدِي مَظْلَمَةُ». وَإِنَّي لأَرْجُو أَنَّ ٱلْقَى اللَّهُ وَلَيْسَ لأَحَد عِنْدِي مَظْلَمَةً».

- ٢١٨٨ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَنْ أَقَالَ مُسْلِمًا أَقَالَهُ اللَّهُ عَثْرَتَهُ». د(٣٤٦٠)، جه(٢١٩٩)، حب(٢٠٠٠)، وهذا حديث صحيح على شرط الشيخين.

٢١٨٩ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رِضِي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: أَمَنْ نَامَ وَفِي يَدِه غَمَرُ وَلَمْ يَغْسِلْهُ فَأَصَابَهُ شَيْءٌ فَلا يَلُومَنْ إِلاَّ فَسَلَهُ ... (٢٨٥٧)، حد(١٠٥٥ / ١٠٥٥)، شَرَعْ حَدَيث حَسَ عَلِي شُرط مسلم.

٢١٩٠ عَنْ أَبِي هُرَيْرة رضي الله عنه، قال: قال رَسُولُ الله عنه: ﴿ وَلَدُ الزَّنَا شَرُ الثَّلاَثَة، وقالَ أَبُو هُرَيْرةَ: لأَنْ أَمَتُعَ بِسَوْط في سَبِيلِ الله، أَحَبُ إِلَى مَنْ أَنْ أَعْتَقَ وَلَدَ رَنْيَةٍ ، و(٣٩٦٣)، حم (٨٠٣٧)، وهذا حديث حسن على شرط مسلم.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول

الله، وعلى اله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فقد تحدثنا في العدد الماضي عما بتبغي

ان يفعله المُضيَّف نحو ضيفه من الأداب، وفي

هذا العدد ننكُر بالأداب التي ينبغي للضيف أن

بتملي بها.

#### ١-١٥ل الطعام: السيدة مثل له ما يعب

ينبغي للضيف أن يبادر بالأكل، ولا يعتذر بشبع، بل ياكل ما أمكن، فمن الأدب إذا قُدَّم الطعام للضيف أن يبادر بالأكل؛ لأنه كرامة لصاحب المنزل، فالملائكة لما قبضوا أيديهم، نكرهم إبراهيم عليه السلام، وأوجس منهم خيفة في نفسه.

فالتقدم إلى الأكل فيه كرامة لصاحب البيت، ورفض الطعام فيه شيء من الإهانة.

قال ابن العربي: ألا ترى أن ترك الأكل عند الإباحة إساءة، ودليل على العداوة.

#### ٧- عدم عيب الطعام: ١٠٠٠

كان من هدي النبي من كما ذكر ابن القيم - رحمه الله - في زاد المعاد: كان هديه فوسيرته في الطعام لا يرد موجودًا، ولا يتكلف مفقودًا، فما قُرِّب إليه شيءً من الطيبات إلا أكله، إلا أن تعافه نفسه، فيتركه من غير تحريم، وعَنْ أبي هُريْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «مَا عَابَ النَّبِيُ فَعَامَا قَطْ، إِنْ اشْتَهَاهُ أَكْلَهُ وَإِلاَّ تَركَهُ اللَّبِاري البخاري ومسلم ١٠٤٤]، كما ترك أكل الضب؛ لما لم يعتده، ولم يحرمه على الأمة، بل أكل على مائدته وهو بنظر في.

فعَنْ خَالد بْنِ الْوليد رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: أَتِيَ النِّبِيُ عَنْهُ قَالَ: أَتِي النِّبِيُ عَنْهُ قَالَ: أَتِي النِّبِيُ كَا مَسَّفَى مَا فَهُوى الَيْه لِيَأْكُلُ؛ فَقَيلَ لَهُ: إِنْهُ صَبَّ. فَأَمْسَكَ يَدَهُ، فَقَالَ خَالدٌ: أَحَرَامُ هُوَ؟ قَالَ: لا، وَلَكِنَّهُ لاَ يَكُونُ بِأَرْضِ قُوْمِي فَأَجِدُنِي أَعَافُهُ، فَأَكُلَ خَالدٌ ورَسُولُ اللَّهِ عَنْ يَنْظُرُ. قَالَ مَالكُ عَنْ ابْنِ شَبِهَابٍ: بِضَبَ مَحْنُونٍ [البخاري مَالكُ عَنْ ابْنِ شَبِهَابٍ: بِضَبَ مَحْنُونٍ [البخاري مَالكُ عَنْ ابْنِ شَبِهَابٍ: بِضَبَ مَحْنُونٍ [البخاري مَالكُ عَنْ ابْنِ شَبِهَابٍ: بِضَبَ مَحْنُونٍ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

والمُعنى: أن الضب لا يعيش في مكة، ولا الحجاز، ويكون في نجد، فَقُدَّمَ الضب لرسول الله ﷺ، وكان قلما يمد يده لطعام حتى يُحدَّث



به ويسمًى له، فأهوى رسول الله على بيده إلى الضب. فأخبر رسول الله في أن هذا ضب، فرفع رسول الله في أن هذا ضب، فرفع رسول الله في يده عن الضب، فقال خالد بن الوليد: أحرام الضب يا رسول الله؟ قال: لا، ولكن لم يكن بارض قومي فاجدني أعافه.

قال خالد: فاجتررته وأكلته ورسول الله 📚 ينظر إلى.

فمن أراد بالسؤال أن يعرف هل هذا النوع مما هو يشتهيه أو مما يكرهه؛ فلا باس أن يعرف ما يقدم له، يسأل عن نوع الطعام؛ لأن بعض الأطعمة من طريقة الطهي لا تُعرف وتتغير ملامحها، فالضب قد شُوي بطريقة غيرت معالمه، ولذلك ما تميز له إلا بعد أن قالواله، هو ضب.

ولذلك فلا عيب في أن يسأل الضيف: ما هذا الطعام، فعندما يُوضع بين يديك طعامٌ لا تدري ما هذا ما هو، قد يكون فيه شيء أنت لا تريده، ولا تحبه، في هذه الحالية لا بأس أن تسال للاطمئنان.

#### ٣- عدم الثكلف الشديد للضيف: - ا

فينبغي لصاحب البي<mark>ت</mark> الايتكلف فوق طاقته، أو يحملها الكثير؛ لأجل إكرام الضيف، بل يقدم له في حدود الموجود عنده، مع إكرامه.

فلا ينبغي أن يقلب الإنسان بيته رأسًا على عقب لاستقبال الضيف، ويتجشم الكثير من النفقة، فإن هذا ليس من هدي النبي واصحابه، كما أن فيه مشقة على النفس، وتحميلاً لها ما لا تطيق، وقد يؤدي اعتباد هذا إلى كراهية استقبال الضيف أصلاً.

ولذا نهى النبي ت عن التكلف للضيف، فعن شقيق بن مسلم، قال: دخلنا على سلمان

الفارسي، فدعا بما كان في البيت، وقال: الولا أن رسول الله في نهانا عن التكلف للضيف لتكلفت لكم، [الطبراني في الأوسط المنابي في المسلملة الصحيحة (٥/): صحيح لما له من الشواهد].

فالمطلوب من المضيف تقديم أفضل شيء عنده بحسب استطاعته، وقد ترجم البخاري بابًا بعنوان: «صنع الطعام والتكلف للضيف»، وذكر فيه حديث أبى الدرداء وسلمان الفارسي رضي الله عنهما، عَنْ عَوْن بْن أَبِي جُحَيْفَةَ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: آخَى النَّبِيِّ عِنْ بِيْنَ سَلْمَانَ وَأَبِي الدُّرْدَاء؛ فَزَارَ سَلْمَانُ أَبَا الدُّرْدَاء، فَرأَى أُمُّ الدُّرْدَاء مُتَبَذَّلَةً، فَقَالَ لَهَا: مَا شَنَّانُك؟ قَالَتُّ: أَخُوكَ أَبُو الدِّرْدَاء لَيْسَ لَهُ حَاجَةً فِي الدُّنْيَا، فَجَاءَ أَبُو الدُّرْدَاء، فَصَنَعَ لَهُ طَعَامًا، فَقَالَ: كُلُّ. قَالَ: فَإِنِّي صَائِمٌ. قَالَ: مَا أَنَا بِأَكُلِ حَتِّي تَأْكُلُ. قَالَ: فَأَكُلُ، فَلَمَّا كَأَنَ اللَّبْلُ ذَهْبَ أَنُو الدُّرْدَاء بِقُومُ قَالَ: نَمْ، فَنَامَ ثُمَّ ذَهَبَ يَقُومُ فَقَالَ: نَمْ، فَلَمَّا كَانَ مِنْ آخِرِ اللَّيْلِ قَالَ سَلْمَانُ: قُمْ الآنَ، فَصِلْبًا، فَقَالَ لَهُ سِلْمَانُ: إِنْ لَرِبُكُ عَلَيْكَ حَقًّا، وَلَدَفُسِكَ عَلَيْكَ حَقًا، وَلأَهْلِكَ عَلَيْكَ حَقًا، فَأَعْطَ كُلُّ ذي حَقٌّ حَقُّهُ؛ فَأَتَى النُّبِيُّ ﷺ فَذَكَرَ ذَلكَ لَهُ، فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «صَدَّقَ سَلُّمَانُ».[البخاري ١٩٩٨].

والإسراف مذموم، ولا شك أن الأكل ينبغي أن يُصان عما يهينه، فقد درج بعض الناس أن يكلفوا أنفسهم ويعدوا طعامًا زائدًا كثيرًا، ويُؤكل منه اليسير، ويرمى الباقي، فبعض الناس إذا طبخوا طعامًا اليوم لا يأكلون منه غدًا، بل يرمونه، ولا شك أن هذا من الإسراف، ومن الاستهانة بالنعمة، وهناك من الناس من يبحث عن لقمة صغيرة، وهؤلاء لا يطيقون ليحدث عن لقمة صغيرة، وهؤلاء لا يطيقون الطعام الذي يبيت في الثلاجة ولو كان محفوظًا، فترى عندهم استحالة أن يأكل الواحد من الطعام ثاني يوم، ولا شك أن هذا من الإسراف، ويُخشى على من فعل ذلك أن تزول منه النعمة.

#### إلى الضيف أداب الإكل و الشرب:

هناك آداب - سوف نذكرها في الحلقة القادمة إن شاء الله - ينبغي أن يلتزم بها

جميعها الضيف عند جـــلــوسه للأكل مع المضيف، ولا يقصر في الالتزام بها، فإن ذلك من إحسان المرء إلى نفسه، وإلى أخيه، وفي لزومها الخير الكثير، والبركة على الطرفين.

و ينبغي لصاحب البيت ألا يتكلف فوق طاقته، أويحملها الكثير؛ لأجل إكرام الضيف، بل يقدم له في حدود الموجود عنده، مع إكرام الصه وو

#### ه- أن يبدأ صاحبُ الطعام بالأكل قبل الضيف:

من الآداب أن يسبق صاحبُ الطعام الضيف في الأكل، وينبغي للضيف المبادرة إلى الأكل إذا دُعي، فإن السنَّنة إذا قُدَّم الطعام أن يبادر بالأكل، والعرف يقتضي أن تقديم الطعام للضيف هو إذن له بالأكل، ولا يحتاج إلى قبوله بقوله.

#### ٦- الدعاء للمضيف:

ينبغي للضيف أن يشكر صاحب الضيافة على حُسن استضافته، فإن هذا مما يدعو إليه الإسلام، فعنْ أبي هُرُيْرَةَ رضى الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ عنه وَالرّب الله عنه قالَ: قَالَ الله و دود (١٨١١)، والترمذي (١٩٥٤)، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة برقم ٢١٦، وفي صحيح الألب المفرد (١/ ٩٩).]

وكان من هدي النبي أن يدعو لصاحب المكان، فعَنْ أنس رضي الله عنه أنَّ النبي خَاءً المكان، فعَنْ أنس رضي الله عنه أنَّ النبي خَاءً إِلَى سَعْد بِنْ عُبَادَةً، فَجَاءً بِخُبْرْ وَزَيْت، فَأَكَلَ، ثُمُ قَالَ النبي خَنْ : «أَفْطَرَ عِنْدَكُمْ الصَّائِمُونَ، وَأَكَلَ طَعَامَكُمُ الْأَبْرَارُ، وصَلَّتْ عَلَيْكُمْ الْمَلَائِكَةُ \*. [آبو داود (٣٨٥٠) وصححه الإلباني في صحيح آبي داود (٣٢٦٣) وفي صحيح الجامع (٣١٦٣).].

ودعا لعبد الله بن بسر بعدما أطعمه؛ فعَنْ عَبْدِ الله مِنْ بُسْرِ قَالَ: نَزَلَ رَسُولُ الله عَ عَلَى أَبِي، قَالَ: فَقَرُبْنَا إِلَيْهِ طَعَامًا وَوَطْيَةً-إِنَاءً-، فَأَكَلَ مَنْهَا، قَالَ: فَقَرُبْنَا إِلَيْهِ طَعَامًا وَوَطْيَةً-إِنَاءً-، فَأَكَلَ مَنْهَا، ثُمُّ أُتِي بِتَمْر، فَكَان يَأْكُلُهُ وَيُلْقِي النَّوى بَيْنَ إِصْبَعَيْهِ وَيَجْمعُ السِبْابَةَ وَالْوَسُطَى، ثُمُ أُتِي بِشَرَابِ فَشَرِبُهُ، ثُمُ نَاولَهُ الذي عَنْ يَمِينِه، قَالَ فَقَالَ بِينَا اللهُ لَنَا. فَقَالَ: «اللَّهُمُ بَي وَأَخَذَ بِلِجَامِ دَابَتِهِ: ادْعُ اللَّهُ لَنَا. فَقَالَ: «اللَّهُمُ بَيْلِكُ لَهُمْ فِي مَا رُزَقْتَهُمْ، وَاغْفِرْ لَهُمْ، وَارْحَمْهُمْ.

قال الإمام النووي: فيه استحباب طلب الدعاء من الفاضل، ودعاء الضيف بتوسعة الرزق والمغفرة، والرحمة، وقد جمع في في هذا الدعاء خيرات الدنيا والأخرة.

الا يسال صاحب المترل عن شيء من داره

#### سوى القبلة، وموضع قضاء الحاجة:

والا يتطلع إلى ناحية الحريم، والا يخالفه إذا أجلسه في مكان وأكرمه به.

وينبغي للضيف إذا نزل أن يحذر من إتلاف شيء من أقاث ومتاع صاحب البيت، فإن بعض الضيوف إذا جاءوا إلى البيت كسروا وأطلقوا لأولادهم العنان فتراهم يكسرون في أثاث صاحب البيت... إلخ.

## ٨- إذا جاء الضيف بتابع فعليه أن يستائن له: فلو أنه دُعي إلى الطعام فجاء معه من لم يدعُ

فماذا يفعل؟

بوب الإمام مسلم في صحيحه باب مما يفعل الضيف إذا تبعه غير من دعاه صاحب الطعام واستحباب إذن صاحب الطعام الطعام واستحباب إذن صاحب الطعام الله عنه قال: جاءَ رَجُلُ منْ الأَنْصَار يُكْنَى أَبَا الله عنه قال: جاءَ رَجُلُ منْ الأَنْصَار يُكْنَى أَبَا شُعَيْب، فَقَالَ لغُلام لهُ قَصَاب اجْعلْ لي طَعَاما يكْفي حُمْسَة؛ فَإِنِّي أُرِيدُ أَنْ أَدْعُو النَّبِيِّ فَي خَامِس خَمْسَة، فَإِنِّي أُرِيدُ أَنْ أَدْعُو النَّبِيِّ فَي خَامِس خَمْسَة، فَإِنِّي أُرِيدُ أَنْ أَدْعُو النَّبِيِّ فَي وَجْهِهِ الْجُوعَ، فَدَعَاهُمْ فَجَاءَ مَعَهُمْ رَجُلُ؛ فَقَالَ النَّبِيُّ الْجُوعَ، فَدَعَاهُمْ فَجَاءَ مَعَهُمْ رَجُلُ؛ فَقَالَ النَّبِيُّ فَي اللهُ وَإِنْ شَنْتَ أَنْ تَأْذَنْ لَهُ فَأَذَنْ لَهُ وَإِنْ شَنْتَ أَنْ يَرْجِعَ رَجَعَ، فَقَالَ: لا، بَلْ قَادُنْ لَهُ وَإِنْ شَنْتَ أَنْ يَرْجِعَ رَجَعَ، فَقَالَ: لا، بَلْ قَالَ النَّبِيُّ اللهُ وَإِنْ شَنْتَ أَنْ يَرْجِعَ رَجَعَ وَهَامِهُ وَمِلَاء النَّالَ لَهُ وَإِنْ شَنْتَ أَنْ يَرْجِعَ رَجَعَ وَهَالَا: لا، بَلْ قَذَنْ لَهُ أَلْ النَّبِي الْمَادِي ١٩٠٨، ومسلم ٢٠٨١.

وقيه أن المدعو إذا تبعه رجل بغير استدعاء، ينبغي أن يُعلم صاحب الدار حتى ياذن له أو يمنعه، وعلى صاحب الطعام أن ياذن له، إن لم يترتب على حضوره مفسدة، بأن يؤذي الحاضرين، أو يشيع عنهم ما يكرهونه، أو يكون جلوسه معهم مزريًا بهم، لشهرته بالفسق ونحو

ذلك، فيإن خييف من حضوره شيء من هذا لم يأذن له، وينبغي أن يتلطف في رده.

ونستكمل مع آداب الطعام في العدد القادم إن شاء الله، وصلى الله على رسولنا محمد وآله وصحيه.

وينبغي للضيف إذا نزل أن يحدر من اتلاف شيء من أثاث ومتاع صاحب البيت، فإن بعض الضيوف إذا جاءوا إلى البيت كسروا وأطلقوا لأولادهم العنان فتراهم يكسرون في أثاث صاحب البيت و

#### الحلقة الثانية

# 

# زادك إلى الجنة



مان الرام مسية وا محضية بمان

الحمد لله رب العالمين والصلاة السلام على خاتم النبيين، أما بعد، فما يزال حديثنا موصولاً عن

الجنة، والطريق الموصلة البها، والذي لا شك فيه أن أكثر ما يُدخل الناس الجنة بعد الإيمان هو تقوى

#### الله عز وجل، وإن للتقوى آثارًا في العاجل والأجل:

#### oo أولاً الفوائد المترتبة على التقوى في الدنيا oo

١- التقوى سببُ لتيسير أمور الإنسان؛ قال تعالى: ﴿ وَمَن يَتُق اللّٰهُ يَجُعَل لُهُ مِنْ أَمْرِه يُسْرًا ﴾
 [الطلاق: ٤]، وقال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَاتَّقَى.
 وَصَدُقَ بِالْحُسْنَى. فَسَنْيُسَرُهُ لِلْيُسْرَى ﴾ [الليل: ٥-٧].

٢- التقوى سبب لحماية الإنسان من ضرر الشيطان: قال تعالى: ﴿ إِنَّ النَّدِينَ اتَّقَوْا إِذَا مَسُهُمُ طَائِفٌ مِنَ الشَّيْطَانِ تَذَكُرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ ﴾
 [الأعراف: ٢٠١].

٣- التقوى سبب لنيل البركات من السماء والأرض: قال تعالى: ﴿ وَلُوْ أَنُ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُوا وَاتَقُوا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِنَ السّمَاءِ وَالأَرْضِ ﴾ [الإعراف: ٩٦].

التقوى سببُ في توفيق العبد للفصل بين الحق والباطل، ومعرفة كل منهما: قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَتَقُوا اللَّهَ يَجْعَلُ لَكُمْ فُرُقَانًا وَيُكَفِّرٌ عَنْكُمْ سَيئَاتِكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظيمِ ﴾ [الإنفال: ٢٩]. وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا برسُوله يُؤْتَكُمْ كَفَلَيْن مَنْ

رَحْمَتِهِ وَيَجْعَلُ لَكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [الحديد:٢٨].

٥- التقوى سبب للخروج من الشدائد، وحصول الرزق، والسعة للمتقى من حيث لا يحتسب: قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يَتُقِ اللّهُ يَجْعُلْ لَهُ مَخْرَجًا. وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لا يَحْتَسِبُ وَمَنْ يَتُوكُلْ عَلَى اللّهِ فَهُو حَسْبُهُ ﴾
 الطلاة: ١٣٤٤.

٦- التقوى سبب لنيل ولاية الله: فاولياء الله هم المتقون، كما قال تعالى: ﴿إِنْ أَوْلِيَاوُهُ إِلاَ الْمُتَقُونَ ﴾ [الانفال:٣٤]، وقال تعالى: ﴿وَإِنْ الظَّالِمِينَ بَعْضَهُمُ أُولِيَاءُ بَعْضٍ وَاللّهُ وَلِيُّ الْمُتَّقِينَ ﴾ [الجائية:١٩].

٧- التقوى سبب لعدم الخوف من ضرر الكافرين
 وكيدهم: قال تعالى: ﴿ وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتُقُوا لاَ يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئًا ﴾ [ال عمران: ١٢٠].

٨- التقوى سبب لنزول المدد من السماء عند لقاء الأعداء: قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللّهُ بِبَدْرٍ وَأَنْتُمْ أَذَلُهُ قَاتُقُوا اللّهُ لَعَلّكُمْ تَشْكُرُونَ. إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَلَنْ يَكُمْ أَنْ يُمِدِّكُمْ رَبُّكُمْ بِثَلاَثَةَ آلاَف مِنَ الْمَلاَئِكَةِ مُذْرَلِينَ. بِلَى إِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا وَيَأْتُوكُمْ مِنْ فَوْرِهِمْ

هَـذَا يُـمْدِدُكُمْ رَبُّـكُمْ بِـذَمْسِيّةٍ الْأَفْ مِنَ الْـمَلَائِكَةِ مُسْوَّمِينَ ﴾ [ال عمران:١٢٣-١٤].

٩- التقوى سبب لتحقيق الأمان: قال تعالى في قصة مريم: ﴿ فَأَرْسُلْنَا إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثُلُ لَهَا بَشَرًا سَوِيًا. قَالَتُ إِنَّ كُنْتَ تَقِيًا ﴾ سَوِيًا. قَالَتُ إِنَّ كُنْتَ تَقِيًا ﴾ [مريم:١٧، ١٨].

١٠- التقوى سبب لتعظيم شعائر الله: قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَائِرَ الله فَإِنَّهَا مِنْ تَقُوى الْقُلُوب ﴾ [الحج:٣٣].

١١- التقوى سبب لصلاح الأعمال وقبولها، ومغفرة الذنوب: قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا. يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَعْفَرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾ [الأحزاب: ٧١/٧].

١٢ - التقوى علامة على تعظيم النبي ، وسبب لغض الصوت عند رسول الله: وسواء كان ذلك في حياته، أو بعد وفاته أو عند قبره، قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَغُضُونَ أَصُواتَهُمْ عِنْدَ رَسُولِ الله أُولئكَ الَّذِينَ المُتَحَنَ الله قُلُوبِهُمْ للتَقُوى لهُمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ عَظْمِمُ للتَقُولِي لهُمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾ [الحدات: ٣].

عَلَيْه، وَمَا يَرَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيُّ لَا مَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيُّ لَا مَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ يَبْصِرُ بِهِ، وَيَدَهُ اللَّذِي يُبْصِرُ بِهِ، وَيَدَهُ اللَّتِي يَبْطِشُ بِهَا، وَرَجُلَهُ اللَّتِي يَمْشِي بِهَا، وَإِنْ اللَّتِي يَمْشِي بِهَا، وَإِنْ سَالَتِي يَمْشِي بِهَا، وَإِنْ اللَّهِي يَمْشِي لِهَا، وَإِنْ

تَرَدُّدْتُ عَنْ شَنَيْءَ أَنَا فَاعِلُهُ تَرَدُّدِي عَنْ نَفْسِ الْمُؤْمِنِ يَكُرُهُ الْمَوْتَ وَأَنَا أَكْرَهُ مَسَاعَتَهُ [البخاري ٢٥٠٢].

وقال تعالى: ﴿ بَلَى مَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ وَاتَّفَى قَانِنُ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ ﴾ [ال عمران:٧٦].

١٤ - التقوى سبب لنيل العلم وتحصيله: قال تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَيُعلِّمُكُمُ اللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٢].

١٥- التقوى سبب لسلوك الصراط المستقيم: قال تعالى: ﴿ وَأَنْ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلاَ تَتْبِعُوا السَّبُلُ فَتَفَرَقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [الانعام:١٥٣].

١٦ - التقوى سبب لنيل رحمة الله: وهذه الرحمة تكون في الدنيا كما تكون في الأخرة، قال تعالى: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسَعْتُ كُلُّ شَيْء فَسَاكْتُبُهَا للّذِينَ يَتُقُونَ وَيُؤْتُونَ الرُّكَاةَ وَالدِينَ هُمْ بِآيَاتِنَا يُؤْمِنُونَ ﴾ ويُؤُتُونَ الرُّكَاة وَالدِينَ هُمْ بِآيَاتِنَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأعراف:١٥٦].

١٧ التقوى سببُ لنيل معية الله الخاصة: قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللهُ مَعَ النَّذِينَ اتَّقَوْا وَالنَّذِينَ هُمُ مُحْسِثُونَ ﴾ [النحل: ١٢٨]. وقال سبحانه: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنُ اللهُ مَعَ المُثَقِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٤].

١٨- التقوى سبب لحسن العاقبة والماب، قال تعالى: ﴿ وَالْعَاقِبَةُ لِللَّقُونَ ﴾ [طه:٢٤]، وقال تبارك وتعالى: ﴿ وَإِنْ لِلمُتَقِينَ لَحُسْنَ مَابِ ﴾ [ص ٤٤]، وقال تعالى: ﴿ إِنْ الْعَاقِبَةُ لِلْمُتَقِينَ لَحُسْنَ ﴾ ﴿ إِنْ الْعَاقِبَةُ لِلْمُتَقِينَ لَمُسْنَ ﴾ ﴿ إِنْ الْعَاقِبَةُ لِلْمُتَقِينَ لَمُسْنَ ﴾

[هود:٤٩].

١٩- الـ قـ وى سـببُ لح صـول
 البشرى في الحياة الدنيا: سواء بالرؤيا
 الصالحة، أو بمحبة الناس له، والثناء

عليه، قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتُقُونَ (٦٣) لَـ هُمُ الْبُشْرَى فِي النَّحْرَةِ ﴾ لَـ هُمُ الْبُشْرَى فِي النَّحْرَةِ ﴾ [يونس: ٢٤،٦٣].

سبب لصلاح

ومغفرة

الذنوب

.٧٠ التقوى سبب لعفة النساء: قال تعالى: ﴿ يَا نَسَاءَ النُّبِيُّ لَسْتُنَّ كَأَحَدِ مِنَ النَّسَاءَ إِنِ اتَّقَيْتُنَّ فَلاَّ تَخْضَعْنَ بِالْقُولِ فَيَطْمَعُ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلاً مَعْرُوفًا ﴾ [الاحزاب:٣٢].

٢١ - التقوى سببُ لعدم الجور في الوصية: قال تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمُوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالاقْرَبِينِ بِالْمَعْرُوفَ حَقًّا عَلَى الْمُتَّقِينَ ﴾ [البقرة: ١٨٠].

٢٢- التقوى سببُ في إعطاء المطلقة متعتها الواجبة لها: قال تعالى: ﴿ وَلِلْمُطَلَّقَاتِ مَتَاعُ بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُتَّقِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤١].

٧٣- التقوى سببُ في عدم ضياع الأجر في الدنيا والآخرة، قال تعالى بعد أن من على يوسف عليه السلام بجمع شمله مع إخوته: ﴿إِنَّهُ مَنْ يَتُق وَيَصْبِرْ فَإِنَّ اللَّهُ لاَ يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ ﴾

٢٤- التقوى سببُ لحصول الهداية. قال تعالى: ﴿ الم. ذَلِكُ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيهِ هُدُى لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [البقرة: ٢،١].

#### ت ثانياً الفوائد الترتبة على النقوي في الآخرة ت

١- التقوى سببُ للإكرام عند الله عز وحل: قال تعالى: ﴿ إِنَّ أَكُرُمُكُمْ عندُ اللَّه أَتْقَاكُمْ ﴾ [الحجرات:١١]. القيامة في محشرهم.

٧- التقوى سببُ للفوز والفلاح: قال تعالى: ﴿ وَمَن يُطع اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ اللَّهُ وَسَدُّ فَهُ فَأُوْلَدُكَ هُمُ الْفَائِرُونَ ﴾ [النور:٥٢].

٣- التقوى سببُ للنجاة يوم القيامة من عذاب الله: قال تعالى: ﴿ وَإِنْ مَنْكُمْ إِلَّا وَاردُهَا كَانَ عَلَى رَبُّكَ حَتْمًا مَقْضِنًا. ثُمُّ نُنَجِّى الَّذِينَ اتَّقَوْا وَنَذَرُ الظَّالِمِينَ فِيهَا حِثْنًا ﴾ [مريم: ٧٢،٧١]. وقال

تعالى: ﴿ وَسَيْحَنَّبُهَا الْأَتَّقَى ﴾ [الليل:١٧].

٤- التقوى سبب لقبول الأعمال، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبِّلُ اللَّهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ﴾ [المائدة:٢٧].

٥- التقوى سببُ قوى للفوز بميراث الجنة: قال تعالى: ﴿ تِلْكَ الْجَنَّةُ النَّتِي ثُورِثُ مِنْ عَبَادِنَا مَن كَانَ تَقياً ﴾ [مريم:٦٣].

٦- للمتقين في الجنة غُرفُ مبنيةُ من فوقها غُرِفَ: قال تعالى: ﴿ لَكِنَ الَّذِينَ اتُّقُوَّا رَبُّهُمْ لَهُمْ غُرُفُ مِّن فَوْقِهَا غُرُفُ مُبْنِيَّةً تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ وَعْدَ اللَّه لا يُخْلِفُ اللَّهُ الْمِعَادَ ﴾ [الزمر: ٢٠]. عدا - ا

٧- المتقون فوق الذين كفروا يوم القيامة في محشرهم، ومنشرهم، ومسرهم، وماواهم، مستقرين في أعلى عليين، قال تعالى: ﴿ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا الْحَمَاةُ الدُّنْمَا وَيَسْخَرُونَ مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ اتَّقُوا فَوْقَهُمْ يَوْمَ الْقيَامَةِ وَاللَّهُ يَرْزُقُ مَن يَشَاء بِغَيْر حسناب ﴾ [البقرة:٢١٢].. عند ما حساسة الماستة

٨- التقوى سبب في دخولهم الجنة؛ وذلك لأن الجنة أعدت لهم، قال تعالى: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفَرَة منْ رَبِّكُمْ وَجَنَّة عَرْضُهَا السَّمُواتُ وَالأَرْضُ أُعدَّتْ

للمُتَّقِينَ ﴾ [ال عمران:١٣٣].

٩- التقوى سببُ لتكفير السيئات، والعفو عن الزلات: قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهُ يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيِّئَاتِهِ وَيُعْظِمْ لَهُ أحْرًا ﴾ [الطلاق:٥]، وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْكَتَابِ أمَنُوا وَاتَّقُوا لَكَفَّرْنَا عَنْهُمْ سَنَّاتِهِمْ ﴾ [المائدة: ١٥].

١٠ - التقوى سبب لنيل ما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين: قال تعالى: ﴿ جَنَّاتُ عَدْن يَدْخُلُونَهَا تَجْرِي مِنْ تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ لَهُمْ فَيِهَا مَا نَشْنَاؤُونَ كَذَلِكَ يَجْزِي اللَّهُ الْمُتَّقِينَ ﴾ [النحل:٣١].

١١- التقوى سبب لعدم الخوف والحزن

المتقون فوق

الذين كفروا يوم

ومنشرهم، ومسيرهم،

ومأواهم، مستقرين

في أعلى عليين

وعدم مساس أهلها بالسوء يوم القيامة: قال تعالى: ﴿ وَيُنَجِّى اللَّهُ الَّذِينَ اتَّقُوا بِمَفَازَتِهِمْ لا يَمَسُّهُمُ السُّوءُ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [الزمر:٦١]، وقال تعالى: ﴿ أَلَّا إِنَّ أَوْلْعَاءَ اللَّهُ لاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ. الَّذِينَ أَمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴾ [يونس:٦٣،٦٢].

١٢- المتقون بحشرون يوم القيامة وفدا إليه سبحانه وتعالى، والوفد: هم القادمون ركبانًا، وهم خير الوفود، قال تعالى: ﴿ يَوْمَ نَحْشُرُ الْمُتَّقِينَ إِلَى الرَّحْمَن وَقْدًا ﴾ [مريم: ٨٥].

١٣- الحِنة تُقرِّب للمتقين، قال تعالى: ﴿ وَأَزْلَفَت الْحَنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [الشعراء: ٩٠]، وقال سيحانه وتعالى: ﴿ وَأُزُّلْفَتِ الْجَنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ ﴾ [ق:٢١].

١٤- إن تقواهم سبب في عدم مساواتهم بالفجار و الكفار: قال تعالى: ﴿ أَمْ نَصْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالحَات كَالْمُقْسِدِينَ فِي الأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُحَّارِ ﴾ [ص:٢٨].

١٥- كل صحية وصداقة لغير الله؛ فإنها تنقل يوم القيامة إلى عداوة إلا صحبة المتقين، قال تعالى: ﴿ الأَخلاء يَوْمُئِذ يَعْضُهُمْ ليَعْض عَدُو ۗ إِلَّا الْمُتَّقِينَ ﴾ [الزخرف:٦٧].

> ١٦- للمتقين مقام أمين وجنات وعيون قال تعالى: ﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ في مَقَام أمين. في جَنَّات وَعُيُونَ ﴾ [الدخان ٥١-٥٢].

١٧- للمتقين مقعد صدق عند مليك مقتدر، قال تعالى: ﴿ إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتِ وَنَهُرٍ. في مَقْعُد صدْق عندَ مَليك

مُقْتَدر ﴾ [القمر:٤٥،٥٥].

١٨- التقوى: سيب في ورود الأنهار المختلفة، فهذا نهر من ماء غير آسن، وذلك نهر من لين لم يتغير طعمه، وذلك من عسل مصفى،

وآخر من خمر لذة للشاربين، قال تعالى: ﴿ مَثَلُ الْجَنَّة الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ فِيهَا أَنْهَارٌ مِنْ مَاء غَيْر أسن وَأَنْهَارُ مِنْ لَمِنْ لَمْ يَتَغَيِّرُ طَعْمُهُ وَأَنْهَارُ مِنْ خَمْرِ لَذَّةِ للشُّارِينَ وَأَنْهَارُ مِنْ عَسَلَ مُصَفِّى وَلَهُمْ فِيهَا مِنْ كُلِّ الثُّمرَات ومَغْفَرَةُ مِنْ رَبِّهِمْ ﴾ [محمد:١٥].

وفي الحديث: أن النبي 👺 قال: ﴿إِنَّ فِي الْجَنَّةِ مائَّةَ دَرَجَةَ أَعَدُهَا اللَّهُ للْمُجَاهِدِينَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، مَا بَيْنَ الدُّرَجَتَيْنَ كَمَا بَيْنَ السُّمَاء وَالأَرْضِ؛ فَإِذَا سَأَلْتُمُ اللَّهَ فَاسْنَالُوهُ الْفَرْدَوْسَ؛ فَإِنَّهُ أَوْسَطُ الْجَنَّة وَأَعْلَى الْحَنَّة، أَرَاهُ فَوْقَهُ عَرْشُ الرَّحْمَنِ، وَمِنْهُ تَفَجَّرُ أَنْهَارُ الْحَنَّةِ، [البخاري ٢٧٩٠].

١٩- التقوى سبب السير تحت أشجار الجنة، والتنعم بظلالها: قال تعالى: ﴿ إِنَّ الْمُتَّقِينَ فَي ظلال وَعُيُونَ. وَفَوَاكِهُ مِمَّا يَشْتَهُونَ. كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنيئًا يماً كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [المرسلات: ١١-٣٤].

٢٠ للمتقن البشرى في الأخرة.. فلا يحزنهم الفزع لأكبر، وتتلقاهم الملائكة، قال تعالى: ﴿ أَلَا إِنَّ أُوْلْنَاء اللَّه لا خُوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ. الَّذِينَ أَمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ. لَهُمُ الْبُشْرَى في الْحَياة الدُّنْيَا

وفي الأخرة ﴾ [يونس:٢٢-٢٤].

قال ابن كثير: «وأما بشراهم في الآخرة فكما قال تعالى: ﴿ لا يَحْزُنُهُمُ الْفَزَعُ الأَكْبَرُ وَتَتَلَقَّاهُمُ الْمَلائكةُ هَذَا بَوْمُكُمُ الَّذِي كُنتُمْ تُوعدُونَ ﴾ [الانساء:١٠٣].

٢١- المتقون لهم نعم الدار، قال تعالى: ﴿ وَلَدَارُ الأَخْرَةُ خَيْرُ وَلَنعُم دَارُ الْمُتَّقِينَ ﴾ [النحل: ٣٠].

رزقنا الله وإساكم حسن التقوى،

ووفقنا لما يحب ويرضى.

وصلى الله على نبينا محمد وأله وصحبه

المتقون

بحشرون يوم

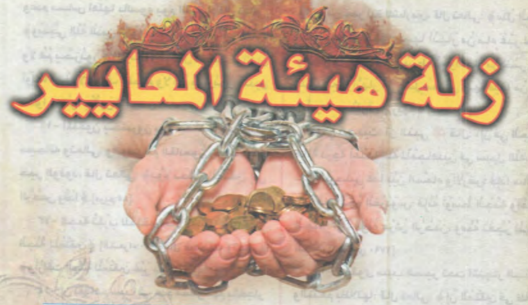
القيامة وفدا اليه

هم القادمون ركبانا،

وهم خير الوفود

حانه وتعالى، والوفد:

### باب الاقتصاد الإسلامي



الحمد لله الذي بنعمته تقم الصالحات، ونساله عز وجل آن يجنبنا الزلل في القول والعمل، ونصلي ونسلم على خير البشر الذي تركنا على المحجة البيضاء؛ ليلها كنهارها؛ لا يزيغ عنها إلا هالك.

اما بعد:

فمن المعلوم ان الأمم التي ينتشر فيها الربا والـزنى تُصاب بـالأمـزاض التي لم تُصب بـها الأمم السابقة، وفي عصرنا انتشرت أمراض لا عهد للسابقين بها؛ كالإيدز، وانقلونزا الطيور، ثم الخنازير، ثم الماعز، فهل انتشر الربا والزنى في عصرنا؛ اظن ذلك.

فعندنا أقوام لا يرون أي حرج في فاحشة الزنى، بل يرونه كحق الإنسان في التبول، وهذا أمر معلوم غير مجهول في الدول غير الإسلامية. وبعض الدول الإسلامية لا تمنع الزنى ولا تحرّمه، وبعضها أباح الدعارة.

وأما الربا الذي هو من أكبر الكبائر، ومن السبع الموبقات، فلعلنا في العصر الذي قال عنه

#### اعداد: د/ علي أحمد السالوس

استاذ الفقه والأصول، واستاذ فخرى في المعاملات المالية المعاصرة والاقتصاد الاسلامي، بجامعة قطر

الرسول : «ياتي على الناس زمان ياكلون الربا، ومن لم ياكله أصابه من غباره، وفي رواية: من بخاره». [ابو داود ٣٣٣١، وضعفه الالباني في ضعيف الجامع ٤٨٦٤].

وانتشار الربا في عصرنا واضح جلي؛ حيث تنتشر البنوك الربوية، والشركات التي تتعامل بالربا.

وتحريم فوائد البنوك أصبح أمراً معلوماً من الدين بالضرورة، ويعلو فوق كل خلاف كما بين فضيلة الإمام الشيخ جاد الحق - يرحمه الله - شيخ الأزهر السابق، بل اثبت في أكثر من كتاب من كتبه أن هذه الفوائد أسوأ من ربا الجاهلية. وهذا الموضوع أجمعت عليه كل المجامع الفقهية الدولية بلا استثناء، فلا يحتاج أن نقف عنده من جديد، والذي أريد أن أقف عنده هو أسهم الشركات التي نشاطها حلال وتتعامل بالربا.

व्य १८०० शिं में में कि विक्षेत्र के विक्ष विक्ष विक्ष विक्ष

السبب هو ما صدر عن هيئة المعايير

المحاسبية بما قد يخدع بعض المسلمين المتمسكين بالحق، وكذلك ما أفتت به بعض هيئات الرقابة الشرعية للمصارف الإسلامية، وظهر أثره في التطبيق العملي.

وهدفي هنا ليس مناقشة هيئة المعايير ولا هيئات الرقابة، وإنما تأكيد بطلان ما صدر عن هذه الهيئات حتى لا نُخدَع بهذه الأصوات، ولنثبت المتمسكين بالحق، والله عز وجل من وراء القصد، وهو الهادي إلى سواء السبيل.

#### ن الجامع الفقهية الدولية ن

هذه المجامع تضم صفوة علماء الأمة من أهل الاختصاص، إلى جانب خبراء في التخصصات المختلفة، وطريقة عملها معروفة للسادة العلماء الذين يُدْعَوْن لحضور مؤتمراتها.

فكل مجمع يحدد الموضوعات التي سيبحثها في المؤتمر القادم، ثم يستكتب الأعضاء والخبراء في هذه الموضوعات، ويحدد المؤتمر وجدول الأعمال، ثم تعرض هذه الأبحاث وتناقش مناقشة مستفيضة، ثم تصدر القرارات أو تؤجل لمؤتمر آخر لمزيد من البحث والدراسة.

أولاً مجمع الفقه الإسلامي الدولي المنبش عن منظمة المؤتمر الإسلامي:

وهو يمثل جميع الدول الإسلامية، ويضم أيضًا أعضاء معينين لا يمثلون دولاً، وإنما لمكانتهم العلمية، فهم من كبار العلماء والفقهاء في العالم. وإلى جانب الأعضاء خبراء من أنحاء العالم، ولذلك يحضر المؤتمرات عادة ما يزيد على المائة.

ثانيًا: المجمع الفقهي لرابطة العالم الإسلامي:

الجامع الفقهية تضم صفوة علماء الأمة من أهل الاختصاص إلى جانب خبراء في التنفصصات الإختلفة و

وهو يضم ثلاثين عضواً من كبار العلماء من أن حاء العالم، ويضم أيضًا عددًا كبيرًا من الخبراء.

هذان المجمعان الدوليان هما المرجع الأعلى المرامية فيما يصدر عنهما من قرارات.

والمجمع الشالث، وهو مجمع البحوث الإسلامية بالأزهر، هو أقدم المجامع، وكان دوليًا؛ يتكون من ثلاثين عضوًا من مصر وعشرين من خارج مصر، وكان يسير بالطريقة التي تتبعها المجامع الدولية في المؤتمرات السنوية، والقرارات التي أصدرها أنذاك كان لها أثر كبير.

أما الآن فقد أصبح كل أعضائه من مصر فقط، والمتخصصون في الفقه عدد قليل جدًا، ولم يعد هناك أبحاث ومؤتمرات، وإنما يدعى للاجتماع إذا أريد إصدار قرار معين كما حدث في منع النقاب، ومشروعية الجدار العازل لغرة، وتحليل فوائد البنوك، إلى غير ذلك من القارات.

#### وه ميئات الرقابة الشرعية وه

لكل مصرف إسلامي هيئة رقابة شرعية، تتكون عادة من ثلاثة، وقد يكتفى بمستشار شرعي واحد، وقد يزيد العدد ليصل إلى خمسة، ومجلس الإدارة هو الذي يعين هذه الهيئة، ويحدد مكافاتها!!

وبعض أعضاء هذه الهيئات ضرب مقلاً أعلى في الرقابة، والتزم بقرارات المجامع الفقهية الدولية.

وهذه الهيئات لا تصلح أن تكون بديلاً لهذه المجامع، ومن خرج منها على هذه المجامع، واستقل بالفتوى أتى بالعجب العجاب، وبالفتاوى الشاذة.

ومن ذلك القول بأن النقود الورقية لا يجري فيها الربا؛ فيجوز مثلاً أن يأخذ ألف جنيه، ويرد القرض ألفًا ومائتين؟! وكذا من يجوز التعامل في السندات ذات الفوائد الربوية؟!

واجاز بعضهم أسوا أنواع ربا الجاهلية، وهو تطبيق قاعدة «إما أن تعطيني، وإما أن تُرْبي»، وأصبح هناك من يقول بأن بعض هبئات الرقّابة أجازت هذا النوع من الربا، وهذا يعني أن القائل وهذه الهيئات التي احتج بها يحللون ما حرم الله عز وجل من ربا الجاهلية، بل أسوا أنواع ربا الجاهلية؟!

والأمثلة كثيرة لا أريد أن أكثر منها، بل اكتفي بهذا لإثبات أن هذه الهيئات لا تصلح أن تكون بديلاً للمجامع الفقهية الدولية.

#### و هينة الحاسة و

هيئة المحاسبة والمراجعة هي التي تُصدر المعايير الشرعية للمؤسسات المالية الإسلامية، وتم تأسيسها سنة ١٤١١ هـ - ١٩٩١م.

وكان الهيكل التنظيمي للهيئة يتكون من: لحنة الإشراف، وتتكون عضويتها من سبعة عشر عضوا، ومجلس معايير المحاسبة المالية، وتتكون عضويتها من واحد وعشرين عضوا، ولحنة شرعية من اربعة فقط.

وواضح من هذا الهيكل أن الهدف من إنشاء الهيئة هو وضع المعايير وليس الإفتاء، وهذا يستلزم وجود مرجعية للإفتاء لأخذ القرارات الفقهية التي تستمد منها المعايير، ولا مرجعية سوى المجامع الفقهية الدولية.

ثم ادخلت تعديلات على النظام الاساسي الهيئة، وشملت التعديلات إنشاء مجلس شرعي بدلاً من اللجنة الشرعية، ويتكون المجلس من اعضباء لا يزيد عددهم عن عشرين عضوا من هيئات الرقابة الشرعية، وجعل من مهام المجلس الاجتهاد الجماعي دون إشارة إلى الالتزام بقرارات المجامع الفقهية الدولية، ومن هنا بدا الرلل والخطا والخلل.

وأضرب مثالاً بالتعامل في أسهم الشركات التي نشاطها حلال، غير أنها تتعامل بالربا، لتقارن بين القرار المجمعي وأدلته، وما صدر عن الهيئة وأدلته، ومن صدر عنهم كل من القرارين.

#### و أولاً النظر في القرار الجمعي ع

في الدورة الرابعة عشرة للمجمع الفقهي لرابطة العالم الإسلامي قرر المجمع ما ياتي:

لا يحوز لمسلم شيراء أسهم الشيركات

والمصارف إذا كان في بعض معاملاتها ربًا، وكان المشتري عالمًا بذلك.

ثم اضاف:

والتحريم في ذلك واضح؛ لعموم الأدلة من الكتاب والسنة في تحريم الربا؛ ولأن شراء السهم الشركات التي تتعامل بالربا مع علم المشتري بذلك يعني اشتراك المشتري نفسه في التعامل بالربا؛ لأن السهم يمثل جزءً شائعًا من رأس مال الشركة، والمساهم يملك حصة شائعة في موجودات الشركة، فكل مال تقرضه الشركة

بفائدة، أو تقترضه بفائدة، فللمساهم نصيب منه؛ لأن الذين يباشرون الإقراض والاقتراض بالفائدة يقومون بهذا العمل نيابة عنه، والتوكيل بعمل المحرم لا يجوز. أ.هـ.

هذا هو القرار بادلته قطعية الثبوت واضحة الدلالة، وهذا المجمع يبلغ عدد أعضائه ثلاثين من صفوة علماء الأمة، إلى جانب الخبراء الذين قد يصل عددهم إلى مثل عدد الأعضاء.

ولا يوجد أي تعارض بين جميع قرارات المجمع هذه ومجمع الفقه الإسلامي الدولي، المنبثق عن منظمة المؤتمر الإسلامي الذي يزيد عدد أعضائه على السبعين، ويشارك فيه من الخبراء عشرات العلماء.

#### وه ثانيا النظرفي قرار الهيئة وه

في المعيار الشرعي رقم (٢١) عن الأوراق المالية جاء ما يأتي عن المساهمة أو التعامل في أسهم شركات أصل نشاطها حلال، ولكنها تودع أو تقترض بفائدة:

الأصل حرمة المساهمة والتعامل (الاستثمار أو المتاجرة) في أسهم شركات تتعامل أحيانًا بالربا، أو نحوه من المحرمات، مع كون أصل نشاطها مباحًا، ويستثنى من هذا الحكم المعاهمة أو التعامل بالشروط الآتية:

ألا يبلغ إجمالي المبلغ المقترض بالربا ٣٠٪ من القيمة السوقية لمجموع أسهم الشركة، علماً بأن الاقتراض بالربا حرام مهما كان مبلغه.

آلا يبلغ إجمالي المبلغ المودع ٣٠٪ من القيمة السوقية لمجموع أسهم الشركة، علمًا بأن الإيداع بالربا حرام مهما كان مبلغه.

هذا بعض ما جاء في هذا المعيار، وهو يتفق مع قرار المجمع في التحريم، غير أنه استثنى ما يحل هذا الحرام، فبم استدل على تحليل هذا الحرام البين؟

و لا يجوز لسلم شراء أسهم الشركات والمصارف إذا كان في بعض معاملاتها ربا، وكان المشتري عالما بذلك وو

قال المحلُّون:

مستند استثناء التعامل بأسهم شركات أصل نشاطها حلال، ولكن تودع أو تقترض بالفائدة هو تطبيق قاعدة رفع الحرج، والحاجة العامة، وعموم البلوى، ومراعاة قواعد الكثرة والقلة والغلبة، وجواز التعامل مع من كان غالب أمواله حلالاً، والاعتماد على مسالة تفريق الصفقة عند بعض الفقهاء، وعلى ذلك فتاوى معظم هيئات الفتاوى والرقابة الشرعية للبنوك الإسلامية.

هذا هو مستند تحليل هذا الحرام البين؟! وهو مستند واه لا يقوم على دليل من كتاب أو سنة أو إجماع أو قياس محكم؟!

وكيف يقرون بأن الاقتراض أو الإيداع بالربا حرام مهما كان مبلغه، ثم يُحلُون هذا الحرام إذا كان لا ببلغ ثلاثين في المائة؟!

وهل مجالات الاستثمار الحلال ضاقت حتى تعين على المسلم الاستثمار في هذه الأسهم؟

واين الصرج، والصاجة العامة، وعموم البلوى إذا ابتعد المسلم عن هذه الأسهم؟! وهل مراعاة قواعد الكثرة والقلة والغلبة تكون في الغرر وما هو في معناه أم تكون في المحرم لذاته كالربا والزنى؟ أم فيما هو من أكبر الكبائر ومن السبع الموبقات؟!

والذي عاشر زوجته سنوات عديدة، ثم زنى مرة واحدة لماذا يرجم حتى الموت، ولم تراع الكثرة والقلة والغلبة؟

وهل التعامل في الحلال دون الحرام مع من كان غالب أمواله حلالاً حكمه حكم من يقع هو نفسه في الحرام وغالب كسبه حلال؟!

وشراء شيء من الطيبات الحلال من شخص غالب أمواله حرام فضلاً عن أن يكون غالبه حلالاً كمن يكتسب هو نفسه من الحرام والحلال

و الأصل حرمة المساهمة والتعامل (الاستثمار أو المتاجرة) في أسهم شركات تتعامل أحيانا بالريا، أو نحوه من الحرمات، مع كون أصل نشاطها مباحا وو

والغالب هو الحلال؟!

وكيف تفيد مسالة تفريق الصفقة هذا، ونحن نتحدث عن كبيرة من أكبر الكبائر؟ وما يقوله بعض الفقهاء أيصبح دليلاً نستحل به الوقوع في الحرام؟!

ما هذا الاستدلال أيها السادة الذي يبطل الأدلة الثابتة الواضحة الجلية من الكتاب والسنة والإجماع؟!

وقولهم: "وعلى ذلك فتاوى معظم هيئات الفتاوى والرقابة الشرعية للبنوك الإسلامية"، يؤكد ما قلته من قبل من أن هذه الهيئات لا تصلح أن تكون بديلاً للمجامع الفقهية الدولية.

بقي أن ننظر من الذي أصدر هذه الفتوى واضحة البطلان لتكون معيارًا تطبقه المصارف الإسلامية:

أصدر هذه الفتوى أربعة عشر عضواً من أعضياء هيئات الرقابة الشرعية للبنوك الإسلامية، والقرار صدر بالأغلبية، ولا أدري من الذي وافق ومن الذي عارض.

ومن هذا العدد القليل نجد من هم من أهل الاختصاص، غير انهم قلة قليلة يُمكن أن يصدر القرار دون موافقتهم، ومنهم من ليس من أهل الاختصاص، ومنهم من أحل أسوأ أنواع ربا الجاهلية، كما أشرت من قبل، ومنهم من أشتهر بأنه لا يكاد يحرم حرامًا، ومنهم...إلخ.

وهذا يؤكد ما قلته من قبل من أن هؤلاء لا يصلحون أن يكونوا بديلاً للمجامع الفقهية الدولية.

#### بقى أن أقول:

إن هذه الهيئة في المعيار رقم (٣٠) أجازت التورق المصرفي في السلع والمعادن، وهذا يتعارض مع ما أصدره المجمعان الدوليان.

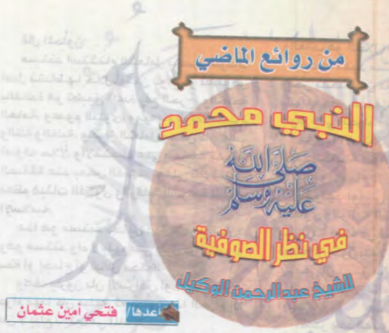
أفلا تصحح الهيئة مسارها، وتعيد النظر في هذين المعيارين، ولا تجعل المجلس الشرعي نذا للمجامع الفقهية الدولية؛ فهو ليس أهلا لذلك، وتصدر المعايير بما لا يتعارض مع القرارات المجمعية الدولية؟

نرجو ذلك، والله الموفق، وهو سبحانه

وتعالى الهادي إلى سواء السبيل...

﴿ سُبْحَانَ رَبُكَ رَبِّ الْعَرُّةِ عَمًا يَصِفُونَ (١٨٠) وَسَلَامُ عَلَى الْمُرْسَلِينَ (١٨٨) وَالْحَمْدُ لِلَهُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾. [الصافات: ١٨٠ - ١٨٦].

والحمد لله رب العالمين.



إنه لمما ياسف له الإنسان، الله ترى كثيرًا من الناس لا يدركون ان الله تبارك وتعالى هو الذي فرض على المسلمين حب رسوله ﴿ وتوقيره وتعزيره، وان احدهم لا يكمل إيمانه حتى يكون الرسول آحب إليه من ولده،

ووالده، والناس اجمعين.

وقد قال الرسول الكريم: ﴿قُلْ لا أَقُولُ لَكُمْ عِنْدِي خَزَائِنُ اللّٰهِ وَلا أَعْلَمُ الْغَيْبِ وَلا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ إِنْ أَتَّدُمُ إِلاَّ مَا يُوحِي إِلَى ﴾ [الأنعام: ٥٠].

كما أن الرسول في ، حدَّر أمته من الغلو في شانه، ونهاهم عن الابتداع في رسالته ونصحهم، فقال: ﴿إِنَّمَا أَنَا عَبِدِ الله ورسوله، ما أحب أن ترفعوني عن المنزلة التي أنزلني الله إياها .. [أحمد ١٣٥٦، وصححه الالباني].

ولكن مما يورث الحسرة أنك ترى كثيرًا من المتصوفة، تحت ستار الحب للرسول في قد قالوا الأعاميل. وفعلوا الأعاميل.

ومما تَافِكه الصوفية أن جبريل عجب حين رأى محمدًا على يتلو القرآن قبل أن يعلَّمه إيًاه.

فسال جبريل، فاجابه النبي: ارفع الستر مرة حين يلقى إليك الوحي، ففعل جبريل، فراى محمدًا هو الذي يوحى إليه، فصاح مسبحًا، منك وإليك يا محمد؟!

ويتناقل هذه الأسطورة صوفي عن صوفي، وقد فحُ ابن عربي بهذه الفرية؛ إذ يقول في تفسيره لقول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلا تَعْجَلُ بِالْقُرُانِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُقْضَى إِلَيْكَ وَحَيْهُ ﴾ [طه: ١١٤].

«اعلُم أن رسول الله في أعطى القرآن مُجملاً قبل جبريل من غير تفصيل الآيات والسور، فقيل له: لا تعجل بالقرآن الذي عندك قبل جبريل، فتلقيه على الأمة مجملاً، فلا يفهمه أحد عنك لعدم تفصيله " [هذه هي الصوفية (ص١٠٠)، والنص من ص الكبريت الاحمر للشعراني على هامش البواقيت والجواهر].

وقيل أن نوقفك على رأى الشيخ عبد الرحمن

الوكيل - رحمه الله - عن الحقيقة المحمدية عند الصوفية أرى أنه من الضروري أن تقرأ أولاً ما كتبه

😋 أطوار الوجود الصوفي 👓 –

حيث يقول: «تدين الصوفية بأن الوجود الإلهي له أطوار، أو مراتب، أو تنزلات أو تعينات، أو نسب، أو إضافات، فكلها ذوات مدلول خرافي واحد». [هذه هي الصوفية ص٩١].

وأولى تلك المراتب «الْعَمَاء» والوجود الإلهي في هذا الطور لا يوصف بوصف، ولا يُسمَى باسم، ولا يُعرَف بحد ولا برسم، أو كما يقول الكمشخائلي: «اعلم أن حقيقة الذات الإلهية من حيث هي هي، امتدادها أعنى مدة بقائها – غير مضبوط؛ لأنها من حيث هي كذلك لا وصف لها، ولا رسم، فهي العماء؛ إذ لا يمكن معرفتها بوجه من الوجوه، ما لم تتعين بصفة. وأول هذه التعينات علمها بذاتها، فهذه الصفة تنزلُ لها من الحضرة الإلهية الذاتية التي لا نعت لها إلى الحضرة الولهدة التي هي حضرة الأسماء والصفات، وتُسمَى: الحضرة الإلهية».

[حامع الأصول للكمشخانلي، ص ٩٣].

نقلت لك النص بتمامه، ليستيقن قلبك بأننا ننصف الصوفية، فلا نسمُهم إلا بما يُعرفون به، وقد يسمى الرب الصوفي في تلك المرتبة بالوجود المطلق، بيد أن النابلسي في غُلُو التجريد الذي ينتهي به إلى العدم المطلق، ينزه الوجود في تلك المرتبة حتى عن الإطلاق؛ لأن وَصَفْهُ بالمطلق قَيْد، أو صفة له، فيستلزم

أن يكون المطلق مقيدًا، والمقيد مطلقًا. [ومع هذا فهو واقع في التناقض: لأن الوصف بالسلب أي عدم الإطلاق قيد ايضًا بالوجود كالوصف بالإيجاب]. فيتوثر التناقض بين وصفيه، ويستلزم أن تكون له صفة، وهو مجرد كل التجريد في ذلك الطور عن الاسم والصفة !!

ولقد آراد هذا «العماء، أو الوجود المطلق، أن يتعيّن في صورة؛ ليُعْرَف وليعرف نفسه .

[وهذه علة وضع الحديث الصوفي «كنت كنزاً مخفياً، فاردت أن أعرف، فخلقت الخلق، فبي عرفوني»، ويفسر الصوفية «فبي» بكلمة «محمد»؛ لأنها تساويها في العدد في حساب الجمل [انظر كتاب دعوة الحق، تاليف الشيخ عبد الرحمن الوكيل (ص٣٣، ٣٣).].

فتعيَّنَ في صورة «الحقيقة المحمدية»، فكانت هي التعين الأول للذات الإلهية، أو الفَتْقَ بعد الرَّتق، أو معبَّرَ الوجود من الإطلاق إلى التقييد، أو من العماء الى الأحدية ثم الواحدية!!

### وو الحقيقة الحمدية وو

يعرفها الصوقية بقولهم: «هي الذاتُ مع التعين الأول، ولها الأسماء الحسنى، وهي اسم الله الأعظم». [ انـظر تحت المادة جامع الأصول في الأولـياء للكمشخائلي، والتعريفات للجرجاني].

فمحمد 🥮 عند الصوفية ليس بشراً، ولا رسولاً، وإنما هو الذات الإلهية في اسمى مراتبها!!

يقول الدمرداش: «حقيقة الحقائق هي المرتبة الإنسانية الكمالية الإلهية الجامعة لسائر المراتب كلها، وهي المسمّاة بحضرة الجمع، وبأحدية الجمع، وبها تتم الدائرة، وهي أول مرتبة تعيّنت في غيب الذات، وهي الحقيقة المحمدية، [رسالة في معرفة الحقائق لمحمد الدمرداش، ص ٧].

ويقول الكمشخانلي: «صُورُ الحق هو محمد؛ لتحققه بالحقيقة الأحدية والواحدية» [جامع الأصول في الأولياء للكمشخائلي ص ١٠٧]، فمحمد عندهم هو الاسم الأعظم، فما الاسم الأعظم؟ إنه «الجامع لجميع الأسماء، أو هو اسم الذات الإلهية من حيث هي هي، أي المطلقة» [السابق ص٢٩].

ومحمد هو الأحدية! فما هي؟ إنها \* مَجْلَى الذات الإلهية، ليس نلاسماء، ولا للصفات، ولا لشيء من مُوثراتها فيه ظهور، فهى اسم لصرافة الذات المُجردة من الاعتبارات الحقية [اي لا توصف بأنها حق، أو خلق في تلك المرتبة] والحَلْقيَّة (عن جامع الاصول تحت مادتي الاحدية والواحدية وعن الإنسان الكامل للجيلي (١ / ٣٠).

ومحمد هو الواحدية، فما هي عندهم؟ إنها «عبارة عن مَجُلّى ظهور الذات فيها صفة، والصفة فيها ذات» [الإنسان الكامل للجيلي (١ / ٣٠)].

والفرق بين الأحدية والواحدية: «أن الأحدية لا يظهر فيها شيء من الأسماء والصفات، أما الواحدية فتظهر فيها الأسماء والصفات» [الإنسان الكامل للجيلي (١٠) ٢٠٠٠]

وبهذا يتجلى لك أن الصوفية تعتقد في محمد أنه

هو الله سبحانه ذاتًا وصفة، وأنه هو الأول والآخر والظاهر والباطن، وأنه هو الوجود المطلق، والوجود المقيد، أنه كان ولا شيء قبله، أو معه، ثم تعين في صور مادية سمّي في واحدة منها بجماد، وأخرى بحيوان، وهكذا حتى اندرج تحت اسمه كل مسمّى، وصدقت ماهيتُه على كل ماهية! [انظر أيضًا مجلة الهدي النبوي عدد 6 لسنة ١٣٦٦هـ]!

### ا من هدى الله عدا

ذلك هو محمد الصوفية، أما محمد خاتم النبيين ق، فقد جلّى لنا ربه وخالقه، ومن اصطفاه رحمة للعالمين، جلّى لنا حقيقته في قوله الحكيم: ﴿قُلْ إِنْمَا أَنَا بِشُرُ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَنْمَا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحدُ فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لَقَاءَ رَبِهُ فَلْيَعْمَلُ عَملاً صَالِحًا وَلاَ يُشْرِكُ بعنادة رَبّه أَحَدا ﴾ [الكهف: ١١٠].

ونحن نؤمن - كما هدى القرآن والسنة - بأن أول خلق الله هو القلم، أو العرش، فمتى خلقت اسطورة الحقيقة المحمدية الصوفية؟! ونعلم بالتواتر وهب، وأنهما أنجبا طفلاً سمّى محمداً، وأنه نشأ نشأة الخير والطهر والشرف والكرامة، وضيء نشأة الخير والطهر والشرف والكرامة، وضيء الطفولة، نقى الصبا، طهور الشباب، فلم يشبُّ نقاء صباه ريبة، ولم تهتف بقدس شبابه فزعة هوى، ولا نزعة صبُوة، فكانت دنياه كلها معبداً يطيب أصائله وعشاياه وأسحاره بذكر الله وحده.

ونعلم أنه جد في الحياة راعي عنم، ثم تاجرا، فكان في حياته المثل الأعلى في الجد القوي الصالح، والأمانة التي تعتصم بالتقوى، والحكم الحكيمة في كل ما يُصَرِّف به شئون دنياه، والرعاية التي تقدس الحق والواجب كل ما حمل من أمانة، وأنه كان في أطوار حياته الكاملُ في الأدب والخلق، وحكمة العقل وسمو العاطفة، ونباغة الفكر، وقوة الارادة ومضاء العزيمة، وحلال الشرف، وعزة الكرامة، ونيل المروءة، وكرم الانثار والنجدة، وسماحة النفس، فلم يغمر قلبه إلا حب الله، ولم تنزع به الإرادة إلا إلى الخير، ولا العاطفة إلا إلى السمو، ولا الفكر إلا فيما ينال به رضاء الله، جوادًا مسمَّاحًا في سخائه وبرَّه، محسنًا كل الإحسان في كل ما أنعم الله به عليه، فلم يغضب إلا للحق، ولم يجبن إلا عن الذنب، ولم يطمع إلا فيما هو عند الله، ثم اصطفاه ربه خاتما للنبيين، فجاهد في الله حق جهاده، وبَلُغَ كل ما نُزَلَ إليه من ربه، وشبهد الله له بذلك، ثم قيضه الله إليه بعد أن صارت كلمة الله هي العليا، وكلمة الذين كفروا السفلي، فصلوات الله وسلامه عليه.

هذا قبس نستهدي به حياة محمد على فقل لي عن الحقيقة المحمدية، تلك الأسطورة الصوفية الموغلة في تيه القدم والعدم: من أبوها ؟ من أمها ؟ ومم خلقت ؟ ولمن أرسلتُ؟!!

# واحة التوحيد

### 00 من هدي النبي ﷺ 00 00 النقاب اقتداء بزوجات النبي ﷺ 00

عن عائشة رضي الله عنها قالت: (. فَبِيْنَا أَنَا جَالِسَةُ فِي مَنْزِلِي (مَكَانِ النَّرُولِ فِي الغَرْوة) غَلَبَتْنِي عَيْنِي فَنَمْتُ، وَكَانَ صَفُوانُ بُنُ المُعَطَّلُ السُلَمِي ثُمْ الذَّكُوانِيُّ مِنْ وَرَاءَ الْحِيْشِ، فَاصْبِح عِنْد مَنْزِلِي فَرَأَى سَوَادُ إِنْسَانَ نَائِم، فَعَرَفْنِي حَيْنِ الْحَجَابِ فَاسْتَيْفَظْتُ بِاسْتَرْجَاعِه حِيْنَ عَرَفْنِي؛ فَحَمْرتُ وَجَهِي بَحِلْبَانِي، ووالله مَا تَكَلَّمُنَا بَكُلُمة ولا سَمِعَتْ مَنْهُ كَلَمةً غَيْرُ اسْتَرْجَاعِهِ) الحديث [البخاري 1113، ومسلم 170٠]

# ٥٥ النقاب من الإسلام ٥٥

قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلُ الْأَزْوَاجِكَ وَبَنَاءَ الْمُؤْمِنِينَ يُبَاءَ وَبَنَاءَ الْمُؤْمِنِينَ يُبَاءُ يَبْ هِنَّ مَنْ يَبَاءُ يَبْ هِنَّ مَنْ جَلَابِيدِهِنَّ ذَلكَ أَنْثَى أَنْ يَعْرَفْنَ فَلاَ يُوْذَيْنَ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا رَحِيمًا ﴾ اللَّهُ عَفُورًا رَحِيمًا ﴾

[الأحزاب: ٥٩].

### مندلانل النبوة

### افتتان السلمين بالغرب وتقليدهم

عَنْ أَبِي سَعِيدَ الْخُدْرِيِّ رضي الله عنه عَنْ النَّبِيِّ ثَنِّ قَالَ: ﴿لَتَتَّبِعَنُ سِنِنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمُ شَبْرًا شَبِيْرًا وِنْرَاعًا بِنْرَاعِ؛ حَتَّى لَوْ يَخْلُوا حُحْرَ ضِبُّ تَبِعْتُمُوهُمُّ. قُلْنًا: يَا رَسُولَ الله الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى قَالَ: فَمَنْ ، [البخاري ۲۲۲۰]

### وه من جوامع دعانه 😂 🚥

عن جبير بن أبي سليمان بن حبير بن مطعم قال: سمعت أبن عمر رضى الله عنهما يقول: لم يكن رسول الله عنهما يقول: لم يكن حين يمسيخ: «اللهم أبني أسالك المعاقية في الدنيا والاخرة، اللهم أبني أسالك العقو والعاقية في ديني ودنياي وأهلي ومالي، اللهم أستر عوراني، وأمن روعاني، اللهم استر عوراني، وأمن يدي ومن خلفي، وعن يميني وعن سمالي ومن فوقي، وأعود بعظمتك أن أغتال من تحتى وابو داود ٢٠٥٠،

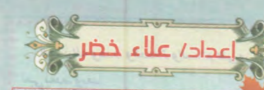
### و نساء السلف منتقبات وو

عن عاصم الأحوال رحمه الله عنه قال: كنا ندخل على حقصة بنت سيرين وقد جعلت الجلباب هكذا، وتنقبت به فنقول لها: رحمك الله، قال الله: ﴿ وَالْقُواعِدُ مِنَ النِّسَاءَ اللاَّتِي لاَ يِرْجُونَ نكاحاً فَلَيْسَ عَلَيْهِنَ جُمَّاحُ أَنْ يَضَعَنُ تيابِهِنَ عَيْرٌ مُثَيِّرُجات برِينةٍ ﴾ [النور: ٦٠]، هو الجلباب، قال: فنقول لنا: أي شيء بعد ذلك فنقول: ﴿ وَأَنْ يَسَتَعُفَقُنْ خَيْرٌ لَهُنْ ﴾، فتقول: هو إثبات الحجاب.

### ومن فصائل الصحابة عند

### 

عَنْ عَائَشَةً رضَي الله عنها أَنْ جِبْرِيلَ جَاء بِصُورَتِهَا فِي خُرْقَةٍ حَرِيرِ خَضْراءَ إِلَى النَّبِيِّ الله وإنَّ هَذِهِ رَوْجَتُكَ فِي الدُّنْيَا وَالنَّخَرَةِ». [الترمذي ٣٨٨٠، وصححه الالباني].



# و حكم ومواعظ و

عرسهل بن سعد رضى الله عنه، قال: عند الله خزائن الخير والشر، ومفاتيحها الرجال، فطوبى لمن جعله الله مفتاحًا للخير مغلاقًا للشر، وويل لن جعله مفتاحًا للشر مغلاقًا للخير.

عن بشير قال: قال الفضيل: لا تخالط إلا حسين الخلق، فإنه لا يأتي إلا بخير، ولا تخالط سيئ الخلق، فإنه لا ياتي إلا بشر.

قيل فيمن يعامل الناس كلهم

ازرعٌ جميلاً ولو في غير موضعه فلا يضبغ جميل اينما زرعا الجميل وإن طال الزمان به

# منحكمة الشعر

فليس بحصده إلا الذي زرعا

# أحاديث باطلة لها آثار سيئة

00 دعوة آكل الريا ١١ ١٥٥

رضى الله عنه: إن لي جارا لا يتورع عن أكل الربا، ولا من

أخده ما لا يصلح، وهو يدعونا

إلى طعامه، وتكون الحاجة

فنستقرضه (أي نقترض منه

المال)، فما ترى في ذلك؟ قال: إذا دعاك إلى طعامه فأجبه،

وإذا كانت لك حاجة

فاستقرضه، فإن إثمه عليه ومهنؤه لك. [كنز العمال].

سال رجل ابن مسعود

«الحديث في المسجد ياكل الحسنات كما تاكل البهائم الحشيش، [لا اصل له]. والمشهور على الألسنة: «الكلام المباح في المساجد ياكل الحسنات كما تاكل النار الحطب وهو هو.

قُلْتُ: كان المسجد على عهد رسول الله ﷺ مكانًا تُحلُّ فيه المشاكل، وتُناقش فيه القضايا، ويُخطِّطُ فيه للمعارك، ويُنشد فيه الشعر، ويُحتقلُ فيه بالعيد.

# الكرم والروءة من أخلاق الإسلام

عن الحسن بن على رضى الله عنهما: أن معاوية سأله عن الكرم والمروءة. فقال: أما الكرم فالتبرع بالمعروف، والإعطاء قبل السؤال، والإطعام في المحل، وأما المروءة فحفظ الرجل دينه، وإحراز نفسه من الدنس، وقيامه بضيفه، وأداء الحقوق، وإفشاء السلام. [كنز العمال]

اسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما قالت: كنَّا تُعْطَى مِنَ الرِجَالِ، وكنَّا نَهُ

فية بنت شبيعة رضي الله عنها قالت: رايت عائشة طائفة بالبيث وهي منتقعة. [حليات

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا فيي بعده، وبعد:

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

من المباحث المهمة في أصول الفقه مبحث العام والخاص؛ وذلك لأن كثيرًا من الأحكام في الكتاب والسنة تتعلق بهما، فهو من المباحث التي يُستفاد منها تطبيقًا في فهم دلالات النصوص.

ورحم الله الإمام الشاقعي، أول من قعُد لكثير من مسائله، حتى قال الإمام أحمد: «لم نعرف العام والخاص حتى جاء الإمام الشافعي».

والإمام أحمد يقصد وضع القواعد لهما، ولا يقصد معرفتهما؛ لأنه بالأشك كان يعلم ضوابط العموم والخصوص، والتي كانت معلومة من عهد الصحابة رضي الله عنهم، وعهد التنزيل.

### و أولا اتعريف العام

لغة: اسم فاعل من العموم، بمعنى الشمول والإحاطة، ومنه سميت «العمامة» لأنها تحيط بالرأس. اصطلاحًا: هناك تعريفات متعددة، وسائر التعريفات الأصولية عند الأصوليين فيها خلاف واقوال، ربما تتباين أو تختلف.

ومن التعريفات الجامعة؛ أن العام اصطلاحًا: هو كلام مستغرق لما يصلح له، بحسب الوضع، دفعة واحدة، بلا حصر.

# ووشرح التعريف وو

1- هو كلام مستغرق لما يصلح له: فما لا يستغرق ما يصلح له، ليس بعام، مثل قول القائل: «تناول بعض الطعام». فلفظة «بعض» لا تشمل كل الطعام، فهي ليست من الفاظ العموم.

٢- بحسب الوضع: احتراز من الإلفاظ المستركة، مثل «عين» فهي تصدق على عين الإنسان، وعلى الذهب، وعلى عين الماء، فإذن الوضع ليس واحدًا وإنما متعدد، ولهذا قال في التعريف «بحسب الوضع»: يعنى بحسب وضع واحد، لا متعدد.

٣- دفعة واحدة: احتراز من المطلق؛ لأن المطلق

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*







الحلقة الرابعة عشرة

اعداد/ متولي البراجيلي

عام، ولكن عمومه بدلي، مثل لو قال: أنفق دينارًا، وأنت تملك عشرة دنانير، فيتحقق الامتثال بإنفاق أي دينار من العشرة، فهذا يسمى بالعموم البدلي. أما لو قبل لك: أنفق كل دينار معك، فهنا لا يتحقق الامتثال إلا بإنفاق الدنانير العشرة كلها، وهذا هو العموم الشمولي.

٤- بلا حصر: لأن اللفظ أحيانًا بدل على الجمع، ولكنه لا يكون عامًا؛ لأنه يكون محصورًا، مثل ألفاظ الأعداد، مائة، وألف ونحوها.

فلو قلت: أنفق ألف دينار، فهذا ليس من ألفاظ العموم، وإن دل على جمع كثير؛ لأنه محصور بعدد الف، والفاظ العموم هي التي تستغرق ما يصلح لها بلا حصر معين، فإذا حصر لم يكن عامًا.[شرح الورقات لصالح بن عبد العزيز آل الشيخ ١ / ٩١-٩٥ بتصرف].

### و ثانيا أنهاع العام وو

العام ثلاثة أنواع: النوع الأول: عام أريد به العموم قطعًا، وهو العام الذي صاحبته قرينة تنفى احتمال تخصيصه، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَا مِنْ دَابُّهُ فَي الأرض إلا على الله رزقها ﴾ [هود: ٦].

فهذا عام أريد به العموم قطعًا، ولا يحتمل أي تخصيص، والقرينة التي جعلت عمومه قطعيًا هي أنه يقرر سنة إلهية لا تتبدل ولا يطرأ عليها التخصيص، فالمراد كل داية دون استثناء.

وكقوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ بِكُلُّ شَيْءَ عَلَيمٌ ﴾ [التوبة: ٢٨٢]، فهذا لا بدخله التخصيص، ولا يحل تخصيصه.

النوع الثاني: عام أريد به الخصوص قطعًا، وهو العام الذي صحبته قرينة تنفى بقاءه على عمومه، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهُ عَلَى النَّاسِ حَجَّ الْبِيْتِ مِنْ استَّطَاعُ إِلَيْهِ سِيدِلاً ﴾ [ال عمران: ٩٧]، فلفظ: «الناس، في هذا النص عام يشمل المكلفين وغيرهم كالأطفال والمحانس، ولكن هذا العام أريد به خصوص المكلفين؛ لأن العقل يقضى بخروج الصبى والمجنون، فتخصيص العام بالعقل في هذا النص جعل من المقطوع به: أن العام وهو «الناس» مراد منه الخصوص.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَـهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسُ قَدْ جَمِعُوا لَكُمْ ﴾ [العمران: ١٧٣]، فهاهنا ثلاث صدغ للعموم: الذين، والناس في الموضعين.

ومعلوم أنه لا يمكن حمل واحد من هذه الألفاظ على

النوع الثالث: العام المطلق، وهو الذي لم تصحبه قرينة تنفى احتمال تخصيصه، ولا قرينة تنفى عمومه. وهذا النوع من العام يوجد في أكثر النصوص التي وردت فيها صيغ العموم مطلقة عن القرائن

اللفظية أو الحالية، وهذا العموم ظاهر في العموم، حتى يقوم الدليل على تخصيصه. [انظر الرسالة ٥٣ - ٥٤، ٥٨، ومعالم أصول الفقه للجيزاني ١٩٤، والسياق وأثره في دلالات الالفاظ د. عبد المجيد السوسوة ٦٢، ٦٣].

\*\*\*\*\*\*

### ووثالثًا: قاعدة في العام وو

يجب العمل بالنص العام، ولا يُصار إلى تخصيصه إلا بدليل؛ لأن العمل بنصوص الكتاب والسنة واجب على ما تقتضيه دلالتها؛ حتى يقوم دليل على خلاف

ومن أدلة ذلك أن النبي على احذر من عدم إخراج الزكاة في الأنعام، فَسُئل عن الحُمُر، قال: لم ينزل على فيها إلاَّ هذه الآية الجامعة الفاذة: ﴿ فَمَنْ يَعْمَلُ مَثَّقَالَ نَرُة خَيْرًا يِرَهُ (٧) وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ نَرَة شَرًا يَرِهُ ﴾ [الزلزلة: ٧، ٨]. [متفق عليه].

فهنا استعمل الرسول 📚 العمل بالعموم. فإذن: العمل بالعموم واجب؛ لأن النبي 🏂 عمل به وهو المشرع. [شرح الأصول من علم الأصول ٢٦٠].

ومن أدلة ذلك أن الصحابة رضى الله عنهم أجروا الفاظ الكتاب والسنة على العموم، إلا ما دلُّ على تخصيصه دلدل، فإنهم كانوا يطلبون دليل الخصوص لا دليل العموم، وكانوا يفهمون العموم من صيغته، فكان هذا إجماعًا منهم.

ومن الأمثلة على ذلك:

١- ١١ نزل قوله تعالى: ﴿ لا يَسْتَوى الْقَاعِدُونَ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النساء: ٩٥]. قال ابن أم مكتوم: إنى ضرير البصر، فنزل: ﴿غَيْرُ أُولَى الضَّرَرِ ﴾ [النساء: ٩٥]، ففهم الضرير وغيره من عموم اللفظ (أنه يشمل الحميع). [العفاري ٢٨٣٢].

ب- ولما نزل قوله تعالى: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبِدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ حَصِيبُ جَهِنَّمُ أَنْتُمْ لَهَا وَارِدُونَ ﴾ [الانبياء: ٩٨]. قال ابن الزبعرى: لأخصمن محمدًا، فقال له: قد عبدت الملائكة والمسيح، أفيدخلون النار؟ فنزل: ﴿إِنَّ الَّذِينَ سَنَقَتْ لَهُمْ مِنَا الْحُسْنَى أُولَئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٠١]. [اضرجه الصاكم (٢ / ٤١٦ رقم ٣٤٤٩)، وصححه ووافقه الذهبي، والالباني في صحيح السيرة (١ / ١٩٧)] فعقل العموم ولم يذكر عليه حتى بين الله تعالى المراد من اللفظ ج- ولما سمع عثمان بن مظعون قول لبيد: (وكل نعيم لا محالة زائل)، قال له: كذبت، إن نعيم الجنة لا يزول. [الإصابة ٢ / ١٥٧]. و[معالم اصول الفقه ٢٢٤].

# ت رابعا: ألفاظ العموم ...

أولاً: من صبغ الأسماء: وهي كثيرة، نذكر منها: ١- كل: وهي أقوى صيغ العموم، فهي إذا أضيفت

إلى نكرة، فهي لشمول أفراده، نحو قوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسَ ذَائِقَةُ الْمُوْتَ ﴾. [ال عمران: ١٨٥].

- ومنها إذا أصيفت إلى معرفة، وهي جمع أو ما في معناه، فهي لاستغراق أفراده أيضًا، مثل حديث النبي ﷺ: «... كل الناس يغدو، فبائع نفسه فمعتقها أو مويقها». [مسلم ٢٣٣].

- وإذا أضيفت لمعرفة مفرد، فهي لاستغراق أجزائه أيضا، نحو قولهم: كل الجارية حسن، فمادة كل تقتضي الاستغراق والشمول، كالإكليل لإحاطته بالرأس.

فهي أصرح صيغ العموم لشمولها العاقل وغيره، المنكر والمؤنث، المفرد والمثنى والجمع، وسواءً بقيت إضافتها أو حذف المضاف إليه، نحو قوله تعالى: ﴿ كُلُّ أَمَنَ بِاللَّهِ وَمُلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لاَ نُفْرَقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْ رُسُلُه ﴾ [البقرة: ٨٧].

٢- جميع: وهي مثل كل، إلا أنها لا تضاف إلا إلى معرفة، فلا يقال: جميع رجل، ونقول: جميع الناس.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنْ كَانْتُ إِلاَّ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحْضَرُونَ ﴾ [سٍن ٥٣].

٣- كافة: كمثل قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا الْخُلُوا في السّلّم كَافّةٌ ﴾ [البقرة: ٢٠٨].

٤- معشر: مثل قوله تعالى: ﴿ يَا مَعْشَرَ الْجِنَ 
 وَالإِنْسِ إِنِ اسْتَطَعْتُمُ أَنْ تَنْفُدُوا مِنْ أَقْطَارِ السّمَاوَاتِ
 وَالأَرْضُ فَانْفُدُوا ﴾ [الرحين ٣٣].

 ٥-سائر: مثل حديث جابر رضي الله عنه: كان النبي على يأخذ ثلاثة أكف ويفيضها على رأسه، ثم يفيضه على سائر جسده. [البخاري ٢٥٦].

٦- من الشرطية: كقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يُوْمِنْ بِاللَّهِ يَهُد قُلْبَهُ ﴾ [التعاين: ١١].

٧- أسماء الاستفهام: جميع أسماء الاستفهام من صيغ العموم: كمثل قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَقْنَطُ مِنْ رَحْمَةِ رَبِّهُ إِلاَ النَصْبُ اللَّـونَ ﴾ [الاسبياء: ١٩]. «من» في الآية للاستفهام وهي تفيد العموم.

ومثل قوله تعالى: ﴿ مَاذًا أَجَبْثُمُ الْمُرْسَلِينَ ﴾ [القصص: ٦٥]، «ماذًا» تفيد العموم.

الأسماء الموصولة: جميع الأسماء الموصولة تفيد العموم؛ مثل قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهُ يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ [النحل: ٢٤].

ما» اسم موصول يفيد العموم.
 وقوله تعالى: ﴿ وَالّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينُهُمُ 
 سُبُلَنَا ﴾ [العنكبوت: ٦٩]، «الذين» اسم موصول يفيد

وم. ٩- أسماء الشرط: جميعها من صيغ العموم.

مثل قوله تعالى: ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُوا فَثُمْ وَجُهُ اللَّهِ ﴾ [النقرة: ١١٥]، «أين» اسم شرط يفيد العموم.

ثانيًا: العموم المستفاد من الأساليب:

١- النكرة في سياق النفي: كقوله تعالى: ﴿ وَمَا مِنْ
 إِلّهُ إِلاّ اللّهُ ﴾ [ال عمران: ٦٢].

فكلمة «إله» نكرة جاءت في سياق النفي بعد «ما» فافادت العموم، ونفي جميع ما يعبد من دون الله تعالى.

٢- النكرة في سياق الشرط مثل قوله تعالى: ﴿ إِنْ تُبْدُوا شَيْدًا أَوْ تُخْفُوهُ فَإِنْ اللّه كَانَ بِكُلُّ شَيْء عليما ﴾ [الاحزاب: ٥٤]، فكلمة شيئًا، نكرة جاءت في سياق الشرط، فتكون للعموم، فايُ شيء تبديه أو تخفيه، فالله عالم به.

"- التكرة في سياق النهي: كمثل قوله تعالى: ﴿ وَاعْبُدُوا اللّهُ وَلاَ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْنًا ﴾، [النساء: ٣٦] فكلمة «شيئًا» نكرة في سياق النهي، فتعم، فلو أشرك أحد مع الله نبيًا من الأنبياء، أو ملكًا من الملائكة، أو وليًا من الأولياء... أو غير ذلك دخل في العموم؛ لأن الآية

3- النكرة في سياق الاستفهام الاستنكاري: مثل قوله تعالى: ﴿مَنْ إِللهُ عَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُمْ بِهِ ﴾ [الانعام: ٢٦]. فهذا نكرة في سياق الاستفهام الإنكاري، وأما إذا كانت في سياق الاستفهام غير الإنكاري فإنها لا تدل على العموم، بل هي للإطلاق؛ لأنه لا يراد به النفي، وهي إنما كانت للعموم في سياق الاستفهام الإنكاري؛ لأن الاستفهام الإنكاري بمنزلة النفي، فإن قوله تعالى: ﴿مَنْ إِلَهُ غَيْرُ اللّه يأتيكُمْ بضياء ﴾ يوازن قوله: لا إله غير الله يأتيكم بضياء ﴾ ولهذا كانت النكرة في سياق الاستفهام الإنكاري دالة على العموم.

[فَائدة: رأينا أن النكرة في سياق النفي أو النهي أو الشرط أو الاستفهام تفيد العموم، وإذا سبقت النكرة بحرف جر زائد مثل (من) كما في قوله تعالى: ﴿ اعْبُدُوا اللّهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَه غَيْرُهُ ﴾ [الإعراف: ٥٩]، فتكون لتاكيد

ب- المعرّف بالإضافة مفردًا كان أو محموعًا، بفيد العموم، مثال المعرُّف بالإضافة المفردة: ﴿ وَانْكُرُوا نَعْمَةَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ﴾ [ال عمران: ١٠٣]. ﴿ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ﴾

ومثال المعرِّف بالإضافة المجموعة: ﴿ فَانْكُرُوا الَّاءَ الله ﴾ [الأعراف: ٧٤].

ففي المثال الأول (نعمة) نكرة مفردة، لكن لما أضيفت إلى لفظ الحلالة، صارت تفيد العموم، فالمقصود تذكر نعمه عليك، صغيرها وكبيرها، ظاهرها ومستترها

والمثال الثاني (ألاء) نكرة مجموعة، فلما أضيفت إلى لفظ الجلالة صارت أيضًا تفيد العموم.

ثالثًا: العموم المستفاد من الحروف:

الألف واللام (ال): الاسم المعرف بالألف واللام الاستغراقية مفردًا كان أو مجموعًا يفيد العموم.

١- للعهد: ومعناه أن يكون عند السامع علم بشيء قد جرى ذكره قبل ذلك، فهو معلوم عنده، فإذا بخلت ال) هذا على الاسم، فيكون حكمها حسب المعهود (الاسم المذكور)، فإن دخلت على عام فالمعرف بها يكون عامًا، كمثل قوله تعالى: ﴿ فَسَجَدَ الْمَلاَئِكَةُ كُلُّهُمْ أحمعون ﴾ [W]. روي المسالم المالية المالية

- وإن دخلت على خاص كان المعرف بها خاصًا، كمثل قوله تعالى: ﴿ كُمَّا أَرْسَلْنَا إِلَى فَرْعُونَ رَسُولًا (١٥) فَعَصَى فَرْعُوْنُ الرَّسُولَ ﴾، فدخلت (ال) هذا على معهود مخصوص، وهو موسى عليه السلام.

آفائدة: العهد ثلاثة أنواع:

ا - العهد الذكري، وهو المذكور في المثال السابق ﴿ كُمَا أَرْسِلْنَا إِلَى فَرْعُونَ رَسُولًا ﴿.

ب- العهد الحضوري: كأن تقول: اكرم الرجل، وأنت تريد رجالً حاضرًا في المجلس

ج- العهد الذهني: كان تقول: "ذهب الإمام إلى كذا"، وفي أذهاننا أنك تقصد الإمام أحمد أو الإمام مالك... حسب المذكور في الجملة]. ويوار قصما طلسه طلسه

٢- (ال) للاستغراق: كمثل قوله تعالى: ﴿ وَالْعَصْرِ (١) إِنَّ الاِنْسَانَ لَفي خُسْرٍ ﴾ [العصر: ٢٠١]، ف (ال) في الإنسان تفيد العموم؛ لأنها للاستغراق، وعلامتها أنه بحل محلها (كل)، فكل (ال) يحل محلها (كل) فهي للعموم، وتسمى استغراقية.

٣- (ال) لبيان الجنس، فلا تدل على العموم، مثاله أن تقول: الرجل خير من المراة، أو الرجال خير من النساء، فهذا قطعا لا يراد به أن كل رجل خير من كل

امرأة، لكن المراد أن جنس الرجال أفضل.

أو تقول: «التابعون خير من تابعي التابعين». فهذا لبيان الجنس، ولا يعنى أن كل واحد من التابعين خير من كل واحد من تابعي التابعين.

فالخلاصة حتى نميز (ال) التي للعموم، هو أن نضع مكانها (كل) فإن صح المعنى فهي للعموم. [انظر: شيرح الورقات لصالح أل الشيخ ٩٥- ١٢٠. شيرح الكوكب المنير ٣ / ١٠٤ - ١٢٧، موسوعة هل يستوى الذين معملون ٦٠ - ٦١، معالم أصول الفقه ٢٢٤ - ٤٢٤، شرح الأصول من علم الأصول ٢٤٥ - ٢٦٠].

### و و خامسا الخاص و

لغة: ضد العام (وسبق تعريف العام بأنه الشامل لحميع أفراده، والخاص ضده).

اصطلاحًا: اللفظ الدال على محصور بشخص، أو عدد كاسماء الأعلام والإشارة والعدد.

أسماء الأعلام مثل: محمد، على، خالد، فهذه خاصة؛ لأن محمداً لا تتناول غير المسمى بهذا الاسم، و خالد، أو على لا تتناول غير المسمى بهما، وهكذا بقية

وكذلك الإشارة، فاسم الإشارة خاص؛ لأنه يدل على شيء معين بالإشارة، ولا يشمل غيره، فإذا قلت: خذ هذا. فإنك لا تأخذ غيره.

وكذلك العدد: مائة رحل، مليون رجل، فهذا خاص، مع أنه يشمل الكثير لكنه محصور لا يتعدى. التخصيص: لغة: ضد التعميم.

اصطلاحًا: إخراج بعض أفراد العام، أو: قصر العام على بعض أفراده بدليل بدل على ذلك.

مثال: حديث النبي على: "فيما سقَّت السماء العشر".

[الدخاري ١٤٨٣].

فهذا حديث عام يشمل قليل الزروع وكثيرها، والعمل به واجب حتى بأتى التخصيص.

وقد ثبت عن النبي 🍩 أنه قال: اليس فيما دون خمسة أوسق صدقة» [البخاري ١٤٨٤، ومسلم ٩٧٩].

فخصص الحديث الأول بأن حعل الزكاة الواجية تستحق من خمسة أوسق فما فوقها، فجعل نصاب الحبوب خمسة أوسق. [الوسق: ستون صاعًا، والصاع: أربعة أمداد].

قال ابن بطال: واتفق جمهور العلماء بالحجاز والعراق والشيام على أن التأويل عندهم في قوله ≥: فيما سقت السماء والعبون العشير، إذا كان الذي سقته السماء خمسة اوسق... لأنا نقضى بالخاص على العام. [شرح البخاري، ابن بطال ٢ / ٧٣، باب ليس فيما دون خمسة اوسق صدقة].

والحمد لله رب العالمين، وللحديث بقية إن شاء الله.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فن كمل حديثنا حول العلامة عبد الرزاق عفيفي - رحمه الله- فنقول وبالله تعالى التوفيق:

مفيفي مهقفه النصف من الخالف وفقهه لأدب الخلاف م

العلم والأدب صنوان لا يفترقان، بل أقول: ينبغي ألا يفترقان؛ لأن جمال العلم أدب جمّ يزين صاحبه ويدفعه للمعالي، ويبعده عن السفاسف، وعميق العلم لا يحتاج إلى لجاج في إثبات دعواه ولا تشنج في الرد على خصمه. وعقة اللسان منقبة كبيرة من وُفَق إليها فقد وُفَق للصواب، وكان حريًا بالأثر العظيم في نشر علمه وفقهه ومنهجه، وقد يُحرَم العالم من نشر علمه وإفادة الآخرين بسب تقصيره في هذا المجال.

ولذلك لما فقه الصحابة أدب الخلاف ومن بعدهم الأئمة العظام؛ كان لذلك الأثر الفاعل في قبول الناس لقولهم والإفادة منه، وعلى ذلك سار أهل العلم والإيمان إلى يومنا هذا، ولله در النخبة والصفوة المميزة من علماء هذه الأمة كيف فقهوا العلم والأدب معا، وما أحسن وأبلغ منهج شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في ذلك، فله فيه القدم الراسخة والقمة السامقة، وعلى ذلك درج العلماء، يأخذ الخلف بمنهج السلف.

وكان شيخنا رحمه الله من هؤلاء الأئمة الذين جمعوا بين العلم وأدبه، فكان لمنهجهم التميز المؤفق، والأثر العظيم، فكان الشيخ رحمه الله يسلك مسلك الحجة والدليل والبرهان الناصع مع عفة لسان وحسن أدب، لاسيما عند نقد المخالف، بل لعله أن يعتذر عن مخالفه، فانظر إليه رحمه الله عند إيراده القصة التي رُمي فيها الأمدي بترك الصلاة، فعمد إليه بعضهم وأوقع على رجله شيئًا من الحبر فبقيت نحو يومين. فينبري الشيخ انبراء المنصف فيلتمس العذر له فيقول: «قد يبقى الحبر أيامًا على العضو مع تتابع



الوضوء والغسل، وخاصة عضو من لا يرى التدليك فرضًا في الطهارة، بل يكتفي بإسالة الماء في غسله ووضوئه. ثم يختم القصة فيقول: «وعلى كل حال؛ فالأصل البراءة حتى يثبت النقل».

الله أكبر، هذا هو المنهج المتميز الذي يتلألا أدبًا وأخلاقًا، أين هو من منهج كثير من الناس الذين أغرقوا بتتبع السقطات، وأولعوا بتصيد العثرات، فسوء الظن طويتهم، والمبادرة بالاتهام مطبتهم، فالله المستعان.

وقد كان الشيخ رحمة الله في تعليقة على مواضع من الإحكام مترسماً منهج الأدب، فكان يصحح الخطأ، وينبه على الرأي المرجوح، فيقول مثلاً: الصحيح كذا، أو فيه نظر. ويبين الصواب، ولا يتهم أو يسيء الظن أو يعنف أو يقسو في العبارة، نعم قد يمسك المخالف من مأمنه، ويحتج عليه بنفس دعواه، ويتألم لمواضع التناقض عند من يخالفه، أو التعسف في الاستدلال أو تطويع النصوص لخدمة مذهب، أو الإقناع برأي معين.

وهذا نموذج يثبت ذلك: وهو أن الآمدي رحمه الله كثيراً ما يكرر أن مسائل الأصول قطعية، فيخالفه الشيخ رحمه الله، ويختار أن مسائل الأصول فيها ما هو قطعي، وفيها ما هو ظني، وقد تعقب الشيخ الآمدي رحمه الله في مواضع صرح الآمدي واعترف بأن بعض المسائل ظنية وأحيانا يتوقف، ولم يكن الشيخ رحمه الله في ذلك معنفا ولا متعسفا، بل يوقف القارئ بكل أدب على خطأ المؤلف وتناقضه في المسائل.

ولعلي أختصر القول في ذلك بالإحالة إلى بعض النماذج الحية في هذا المعلم المهم، وهي كثيرة منها:[١/٨٨-١٣٣، ٢/٣٤-١١٧، ٣/٣٥-١٠٠، ٤/

وهكذا ينتهي الحديث عن هذا المعلم، وبانتهائه تنتهي المعالم العشرة الرئيسة في منهج الشيخ الأصولي رحمه الله، وأعترف أنها خطوط عريضة وملامح خاطفة بحاجة إلى التعمق والدراسة والاستقصاء، وإني لأرى أن كل معلم منها بحاجة إلى بحث مستقل يتم من خلاله الشرح والبسط والاستقراء والتعليق والاستقصاء، الكن لعلي وفقت بجهد المقل لأن

عفة اللسان منقبة كبيرة من وفق إليها فقد وفق للصواب، وكان حريا بالأثر العظيم في نشر علمه وفقهه ومنهجه، وقد يحرم العالم من نشر علمه وافادة الأخرين بسبب تقصيره في هذا المجال علامة علمه وافادة الأجال علامة وافادة المجال علامة المجال على المجال المجال على المجال المجال على المجال ال

أرسم صورة مختصرة عن منهجه رحمه الله، وإني لأطالب بدراسة آراء الشيخ الأصولية ومنهجه العلمي بشكل موسع ومقارن؛ ليفيد منه الباحثون وطلاب العلم عامة والمتخصصون في علم الأصول خاصة، فهو بحر محيط - بلا مبالغة - جدير بإبحار المختصين للحصول على درره ولآلئه وأصدافه، رحم الله الشيخ عبد الرزاق رحمة واسعة.

### الخاتمة:

وفي الختام: إن كان هناك توصيات في هذا الصدد فإنها تكمن في الحاجة الماسة إلى إيلاء علم الشيخ ومنهجه في مختلف الفنون، لا سيما في العقيدة والأصول والفقه ونحوها - العناية والإبراز من قبل المتخصصين وطلاب الدراسات العليا، وضرورة نشر ذلك للباحثين وربط الناشئة والأجيال العلمية المعاصرة بعلمائهم ومشايخهم ذوي الاعتقاد الصحيح والمنهج السليم.

وقبل أن أضع القلم أسال الله باسمائه الحسنى وصفاته العلى للشيخ رحمه الله سابغ الرحمة والرضوان والفردوس الأعلى في الجنان، وأن يجزيه عن المسلمين وطلاب العلم خير الجزاء، وأن يوفق الباحثين للاستفادة من علمه ومنهجه، وأن يجمعنا به في دار كرامته، وأن يوفقنا لرد شيء من جميله؛ وفاء لبعض حقه علينا؛ إنه جواد كريم، وهو سبحانه خير مسئول وأكرم مأمول، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وأله وصحيه أجمعين.



الحمد لله الذي خضعت لعزته الرقاب، وأشرقت لنور وجهه الظلمات، وصلح على شرعه أمر الدنيا والأخرة، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين، نبينًا محمد وعلى اله وصحبه أجمعين.

فإن الله تعالى أعد للعُصاة ناراً وقودها الناس والحجارة، ولأثنا نسال الله تعالى أن يقينا حر هذه النار أردت أن أذكر نفسي وإخواني الكرام بصغة النار، وسوء منقلب اهلها؛ لعلنا نتجنب المعاصي، ونسير على صراط الله المستقيم، الذي يوصلنا إلى مرضاة الله تعالى وجنة الخلد، فاقول وبالله تعالى الإصول فيهذما هو قطعي وفيها ما هو ذاني

# التوفيق والسداد:

# ١- الثارُ موجودة الأن:

قال ابن كثير - رحمه الله -: الجنة والنار موجودتان الأن، معدتان لأصحابهما، كما نطق بذلك القرآن، وتواترت بذلك الأخبار عن رسول الله 👺 ، وهذا اعتقاد أهل السنة والجماعة، المستمسكين بالعروة الوثقى إلى قيام الساعة؛ خلافًا لمن زعم أن الجنة والنار لم يخلقا بعدُ، وإنما يُخلقان يوم القيامة، وهذا القول صدر ممن لم يطلع على الأحاديث المتفق على صحتها في الصحيحين وغدرهما من كتب الإسلام المتعددة المشهورة بالأسانيد الصحيحة والحسنة، مما لا يمكن دفعه، ولا ردّه؛ لتواتره، واشتهاره.

وقد ثبت في الصحيحين: عن رسول الله 👺 أنه 🔻 رأى الجنة والنار ليلة الإسراء»، قال 🍩: «اشتكت النار إلى ربها، فقالت:

يا رب: أكل بعضى بعضًا، فاذن لها في نَفْسين، نفس في الشتاء، ونفس في الصيف، فأشد ما تجدون من الزمهرير من بردها، وأشد ما تجدون في الحر، من فيحها، فإذا كان الحر فأبردوا بالصلاة».

قال الله تعالى: ﴿ وَاتُّقُوا النَّارِ الَّتِي أَعَدُّتُ للْكَافِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣١].

وعَنْ عَمْرَانَ بْن حُصِيْن رضى الله عنه عَن النّبي قَالَ: «اطلَّعْتُ في الْجَنَّةِ فَرَأَيْتُ أَكْثَرَ أَهْلَهَا الْفُقْرَاءَ، وَاطْلَعْتُ فِي النَّارِ فَرَأَيْتُ أَكْثَرَ أَهْلَهَا النَّسَاءَ] «البخاري

وعَنْ أَبِي هُرَيْ رَهَ رضي الله عنه قَالَ: كُنَّا مُعَ رَسُولِ اللَّه عِنْ إِذْ سَمِعَ وَجُنَّةُ (صُوتَ سَقُوطُ شَيء) فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ تُدْرُونَ مَا هَذَا ۚ قَالَ: قُلْنَا اللَّهُ ورَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: (هَذَا حَجَرُ رُميَ بِهِ في النَّارِ مُنَّذُ سَبْعِينَ خَرِيفًا فَهُوَ يَهُوي في النَّارِ الآنَ حَتَّى انْتَهَى إِلَى قَعْرِهَا». [مسلم ٢٨٤٤].

و قال ابن كثير - رحمه الله - ؛ الجنة والنار موجودتان الأن . معدتان لأصحابهما . كما نطق بـ ذلك القـ رآن ، وتواترت بذلك الأخب ارعن رسول الله على ، وهذا اعتقاد أهل السنة والجماعة و

# ٢- مرور جميع الناس على جسر جهنم:

قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَإِنْ مِنْكُمُ إِلاَّ وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْمًا مَقْضِيًا (٧١) ثُمُّ تُنَجِّي الُّذِينَ اتُقوْا وَنَذَرُ الظَّالَمِينَ فِيهَا جَتِيًا ﴾ [مريم:٧١:٧٢].

عَنْ حُذَيْفَة رَضَى الله عَنه قال: قال رَسُولُ الله عَنْ حُنْ حُلْدَيْفَة رَضَى الله عَنه قال: قال رَسُولُ الله عَنه قال: قَلْتُ بِأَبِي آئْتَ وَأَمْي، أَيُّ شَيْء كَمْرُ الْبَرْق كَيْفَ مَمْرُ وَيَرْجِعُ فِي طَرْفَة عَيْنٍ ثُمْ كَمَر الرَّيح، ثُمُ كَمَر الطيْر وشَدَ الرَّجَالِ تَجْرِي بِهِمْ أَعْمَالُهُمْ، ونَبِيكُمْ قَائمُ الطيْر وشَدَ الرَّجَالِ تَجْري بِهِمْ أَعْمَالُهُمْ، ونَبِيكُمْ قَائمُ الطيْر وشَد الرَّجَالِ تَجْري بِهِمْ أَعْمَالُهُمْ، ونَبِيكُمْ قَائمُ العَبْداد، حَتَّى يَجِيءَ الرُّجُلُ فَلا يَسْتَطيعُ السَّيْر إلا لَمُ العَبْد وَلَي حَافَتَى الصَّراطِ كَلاَلِيبُ مُعَلَقَةً لَمَ السَّيْر وَقي حَافَتَى الصَرَاطِ كَلاَلِيبُ مُعَلَقَةً مَنْ أَمْرِتْ بِهِ فَمَخْدُوشُ نَاجٍ، ومَحْدُوشُ مَا أَبِي هُرَيْرَةَ بِيدِهِ إِنْ قَعْرَ جَهَنْمَ فَى النَّارِ، وَالَّذِي نَفْسُ أَبِي هُرِيْرَةَ بِيدِهِ إِنْ قَعْرَ جَهَنَم لَي النَّارِ، وَالَّذِي نَفْسُ أَبِي هُرِيْرَةَ بِيدِهِ إِنْ قَعْرَ جَهَنَم لَي النَّارِ، وَالَّذِي نَفْسُ أَبِي هُرِيْرَة بِيدِهِ إِنْ قَعْرَ جَهَنَم لَهِ لَي النَّارِ، وَالَذِي نَفْسُ أَبِي هُرِيْرَةَ بِيدِهِ إِنْ قَعْرَ جَهَنَم لَكُمْ لَا يُسِعْفُونَ خَرِيفًا .. [مسلم ١٩٠].

# ٢-عظم حجم النار وشدة حرها: ١٧- ١١٠

عَنْ عَبْدِ اللّه بِنِ مسعود رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّه عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّه عَنْهُ اسْبُعُونَ الْفَ رَسُولُ اللّه عَنْهُ اسْبُعُونَ الْفَ مَلَكِ يُجُرُّونَهَا ». [مسلم: زِمَام سَيْعُونَ الْفَ مَلَكِ يَجُرُّونَهَا ». [مسلم: ٢٨٤٢].

وْعَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِك رضي الله عنه قال: قَالَ النَّدِيُ

" لا تَزَالُ جَهَنْمُ (تَقُولُ هَلُ مَنْ مَزِيد) حَتَّى يَضْعَ 
رَبُّ الْعِزَّة فِيهَا قَدَمَهُ فَتَقُولُ: قَطْ، قَطْ وَعُزِّتِكَ، وَيُزُوَى 
بَعْضُهَا إِلَى بَعْضِ». [البخاري ٢٦٦١، ومسلم ٢٨٤٨].

وقالُ الله تبارك وتعالى: ﴿فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُوا الصَّلاةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَاتِ فَسَوُّفَ يَلْقُونَ غَيًا ﴾ [مريم: ٥٩].

قَالَ عَبِدَ اللَّهُ بِنَ مُسَعُودُ فِي قُولُهُ جَلَّ شَانُهُ: ﴿ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيًا ﴾ قال: واد في جَهنم، بعيد القعر، خبيث الطعم. [تفسير ابن كثيرً (٩ / ٢٦٨)].

وعَنْ أَبِي هُــرَيْــرَةَ رَضَيَ الــلَّهُ عَــنْهُ أَنُّ رَسُولَ اللَّهِ عَنْ قَالَ: «نَـارُكُمْ جُرْءٌ منْ سَبْعِينَ جُـرْءًا مِنْ نَـَارِ جَـهَـنْمَ. قيل: يَــا رَسُـولَ اللَّهِ إِنْ كَانَتْ لَكَافِيَةً. قَالَ: «فُضَلَتَّ عَلَيْهِنْ بِتِسْعَة وَسِتَينَ جُرُءًا كُلُّهُنَّ مِثْلُ حَرَهَا ». [البخاري ٣٦٥٩، وَمسلم ٢٨٤٣].

### ٤-أيواب جهنم:

قال الله تعالى: ﴿ وَإِنْ جَهَنَّمُ لَمَوْعِدُهُمْ أَجْمَعِينَ (٤٣) لَهَا سَبْعَةُ أَبُوَابِ لِكُلُّ بَابٍ مِنْهُمْ جَزْءُ مَقْسُومٌ ﴾ [الحجر: ٤٣-٤٤].

قال ابن كثير -رحمه الله- أخبر الله تعالى أن لجهنم سبعة أبواب: ﴿لِكُلُّ بَابِ مِنْهُمْ جُزْءُ مَقْسُومُ ﴾ أي: قد كُتب لكل باب منها جزء من أتباع إبليس يدخلونه، لا محيد لهم عنه -أجارنا الله منها- وكل واحد يدخل من باب بحسب عمله، ويستقر في درك بقدر فعله.

قال علي بن أبي طالب -رضي الله عنه-: أبواب جهنم سبعة بعضها فوق بعض، فيمتلئ الأول، ثم الثاني، ثم الثالث، حتى تُمُلاً كلها.

وقال ابن جريج: ﴿سَبْعَةُ أَبْوَابِ﴾ أولها جهنم، ثم لظّى، ثم الحُطَمَة، ثم سعير، ثم سقر، ثم الجحيم، ثم الهاوية. [تفسير ابن كثير ٨ / ٢٦٠-٢٥٩].

# الله الله المنافقة منام المنافقة المناف

قال الله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّذِينَ امَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمُّ وَآهُلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحجَارَةُ عَلَيْهَا مَلاَئِكَةً عَلاَظٌ شَدَادُ لاَ يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمُّ وَيَقْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم:٢].

قال عكرمة: إذا وصل أول أهل النار إلى النار، وجُدوا على الباب أربعمائة ألف من خُرَنة جهنم، سود وجوههم، كالحة أنيابهم، قد نزع الله من قلوبهم الرحمة، ليس في قلب واحد منهم مثقال ذَرة من الرحمة، لو طير الطير من منكب أحدهم لطار شهرين قبل أن يبلغ منكبه الأخر، ثم يجدون على الباب التسعة عشر، عرض صدر احدهم سبعون خريفًا، ثم يهوون من باب إلى باب خمسمائة سنة، ثم يجدون على كل باب منها مثل ما وجدوا على الباب الأول، حتى ينتهوا إلى آخرها، [تفسير ابن كثير ١٤ / ١٠].

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِنَا سَوْفَ لُصِلِيهِمْ نَارًا كُلُّمًا نُضِجَتْ

جُلُودُهُمْ بَدَلَّنَاهُمْ جِلُودًا غَيْرَهَا لِيَدُوقُوا الْعَذَابَ

إِنُّ اللَّهُ كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ٥٦]. وعَنُّ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي اللَّه عنه عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: وإِنَّ عَلَظَ جِلْدِ الْكَافِرِ الثَّنَانِ وَأَرْبَعُونَ نِرَاعًا، وَإِنْ ضَرْسَهُ مثْلُ أُحَدُ، وَإِنَّ مَجْلِسَهُ مَنْ جَهَنَّمَ كَمَا بَيْنَ مَكُةً وَالْمَرِينَةِ... [حَبيث حَسَنَ، صحيح الترمني للالباني حديث ٢٠٨٧].

والمال المال والمال المال المال

قال الله تعالى: ﴿ فَلَيْسَ لَهُ الْيَوْمَ هَاهُنَا حَمِيمُ (٣٥) وَلاَ طَعَامُ إِلاَّ مِنْ غِسْلِينِ (٣٦) لاَ يَـاْكُلُهُ إِلاَّ الْخَاطِئُونَ ﴾ [الحاقة: ٣٥-٣٧].

قال قتادة: ﴿ عَسْلِينَ ﴾ هو شير طعام اهل النار. [تفسير ابن كثير ١٤ / ١٢١]

وقال سبحانه وتعالى: ﴿ هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ الْغَاشِيةِ (١) وُجُوهُ يَوْمُئِد خَاشِعَةً (٢) عَامِلَةً نَاصِيةً (٣) تَصْلَى نَارًا حَامِيةً (٤) تُسْقَى مِنْ عَيْنَ انْيَة (٥) لَيْسَ لَهُمُ طَعَامٌ إِلاَّ مِنْ ضَرِيعٍ (٦) لاَ يُسْمِنُ ولاَ يُغْنِي مِنْ جُوعٍ ﴾ [الغاشية ٢-٧].

قال أبن عباس: الضريع: شجر من نار. [تفسير ابن عثير 18 / ٣٣٠].

وقال جل شانه: ﴿ إِنْ لَدَيْنًا أَنْكَالًا وَجَحِيمًا (١٢) وَطَعَامًا ذَا غُصُهُ وعَذَابًا أَلِيمًا ﴾ [الزمل: ١٢-١٣].

قال ابن كثير: ﴿ وَطَعَامًا ذَا غُصَّة ﴾ قال ابن عباس: ينشب في الحلق؛ فلا يدخل ولا يخرج. [تفسير ابن كثير ١٤ / ١٦٩].

وقال سبحانه: ﴿ثُمُّ إِنَّكُمْ آيُهَا الضَّالُونَ الْمُكَذَّبُونَ (٥١) لِآكِلُونَ مِنْ شَجَر مِنْ زَقُومِ (٥٢) فَمَالِثُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ (٥٣) فَمَالِثُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ (٥٣) فَشَارِبُونَ عَلَيْهِ مِنَ الْحَمِيمِ (٤٥) فَشَارِبُونَ شُرْبَ الْهِيمِ (٥٥) هَذَا تُزْلُهُمْ يَوْمَ الدِينِ ﴾ [الواقعة: ٥١-٥٦].

عَنِ ابْنِ عُبُّاسِ رضي الله عنهما قال: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لَوْ أَنُ قَـطُّورُهُ

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله على: ، لو أن قطرة قطرت من الرقوم في الأرض لأمرت على أهل الدنيا معيشتهم فكيف بمن هو طعامه وليس له طعام غيير دادا ، وو

قُطِرَتْ مِنَ الرُّقُومِ فِي الأَرْضِ لِأَمَرُتْ عَلَى أَهُلِ الدُّنْيَا مَعِيشَتَهُمْ، فَكَيْفَ بِمِنْ هُو طَعَامُهُ وَلَيْسَ لَهُ طَعَامُ غَيْرُهُ؟له. [حديث صحيح، صحيح الجامع للألباني حديث ٥٠٥٠].

# عليا أراض الم الم-شراب أهل الناره

قال الله تعالى عن عذاب أهل النار: ﴿مَنْ وَرَائِهُ جُهُنَّمُ وَيُسْقَى مِنْ مَاء صَدِيد (١٦) يَتَجَرَّعُهُ وَلَا يَكَادُ يُسيغُهُ وَيَأْتِيهِ الْمَوْتُ مِنْ كُلِّ مُكَانِ وَمَا هُوَ بِمَيْت وَمَنْ وَرَائِه عَذَابٌ عَلَيْظٌ ﴾ [إبراهيم: ١٦-١٧].

قال مُجاهد وعكرمة: الصديد: من القيح والدم. [تفسير ابن كثير ٨ / ١٦٨].

قال الله تعالى: ﴿وَسُقُوا مَاءٌ حَمِيمًا فَقَطُعَ أَمُعَاءَهُمْ ﴾ [محمد:١٥].

قال ابن كثير: أي حارًا شديد الحر، لا يُستطاع؛ وفقطع أمْعَاءَهُمْ أي قطع ما في بطونهم من الأمعاء والأحشاء، عيادًا بالله من ذلك. [تفسير ابن كثير ١٣ / ٧٠].

وقال سبحانه وتعالى: ﴿ إِنَّا أَعْتَدُنَا لِلطَّالِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُها وَإِنْ يَسْتَغيثُوا يُفَاقُوا بِمَاء كَالْمُهُلِ يَشْوي الْـوُجُوهُ بِئْسَ الشَّرَابُ وَسَاءَتْ مُرْتَقَقًا ﴾ [الكهف: ٢٩].

قال ابن عباس: (المهل»: مناء غليظ مثل دردي (ما رسب اسفل) الزيت. [تفسير ابن كثير ٩ / ١٣٢]. ٩- ملايس اهل النار:

قال الله تعالى: ﴿ وَتَرَى الْمُجْرِمِينَ يَوْمُئِذِ مُقَرِّنِينَ في الأَصْفَاد (٤٩) سِنرَابِيلُهُمْ مِنْ قَطِرَانٍ وَتُغَشَّى وُجُوهُمُ النَّارُ ﴾ [براهيم: ٤٩-٥٠].

قال ابن كثير: وقوله ﴿سَرَابِيلُهُمْ مِنْ قَطِرَانِ ﴾ اي: ثيابهم التي يلبسونها عليهم من قطران، وهو الذي تُهنا به الإبل، أي: تُطلى، قاله قتادة. وهو

و عَنْ أَنْسَ بَنْ مَالِكُ رضى الله عَنْهُ قَالَ ا قَالُ رَسُولُ اللَّهُ ﷺ: ﴿ يُرَسُلُ الْبُكَاءُ عَلَى أَهَلِ التَّارِ فَيَبَكُونَ حَتَّى يَنْقَطَعُ الدُّمُوعُ. ثُمُّ يبكون الدم حتى يصيرفي وجوههم كهيئة الأخذود لو أرسلت فيها السفن لجرت، ٥٥

الصق شيء بالنار. [تفسير ابن كثير ٨ / ٢٣٨]. وقال سبحانه: ﴿ فَالَّذِينَ كَفُرُوا قُطَّعَتْ لَهُمْ ثَيَّابُ منْ نَارِ يُصِبُّ منْ فَوْق رُءُوسِهِمُ الْحَمِيمُ ﴾ [الحج: ١٩]. و المراه المراه الما المال المال المال المال المال المال المال

قَالَ تِعَارِكُ وِتَعَالَى: ﴿ لَـ هُمُّ مِنْ جَهَنَّمَ مَهَادٌ وَمِنْ فَوْقَهِمْ غَوَاشَ وَكَذَلِكَ نَجْزِي الظُّالِمِينَ ﴾ [الأعراف: ٤١]. قال محمد بن كعب القُرطَى ﴿ لَهُمْ مِنْ جَهِنَّمَ مهَادُ ﴾ قال: الفرش. ﴿ وَمِنْ فُوقِهِمْ غُواشٍ ﴾ قال: اللحُفُ. [تفسير ابن كثير ٢ / ٣٠١].

وقال سيحانه: ﴿ لَهُمُّ مِنْ فَوْقِهِمْ ظُلَلٌ مِنَ النَّارِ وَمِنْ تَحْتِهِمْ ظُلُلٌ ذَلِكَ يُخَوِّفُ اللَّهُ بِهَ عِبَادَهُ يَا عِبَاد فَاتَقُونَ ﴾ [الزمر: ١٦].

# ١١- أهل الناريلعن بعضهم بعضاً:

قال الله تعالى: ﴿ قَالَ ادْخُلُوا فِي أُمَم قَدْ خَلَتْ مِنْ قَدْلِكُمْ مِنَ الْحِنُّ وَالإِنْسِ فِي النَّارِ كُلُّمًا دَخَلَتْ أُمَّةُ لَعَنَتُ أُخْتَهَا حَتَّى إِذَا ادَّارِكُوا فِيهَا جَمِيعًا قَالَتْ أَخْرَاهُمْ لأُولَاهُمْ رَبُّنَا هَوُّلاَء أَضَلُّونَا فَاتِهِمْ عَذَابًا ضَعْفًا مِنَ النَّارِ قَالَ لَكُلِّ ضَعْفٌ وَلَكِنَّ لاَ تَعْلَمُونَ (٣٨) وَقَالَتُ أُولاَهُمْ لأَخْرَاهُمْ فَمَا كَانَ لَكُمْ عَلَيْنَا مِنْ فَضْل فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْسِبُونَ ﴾ [الإعراف: ٣٨-٣٩].

وقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَقَالُوا رَبُّنَا إِنَّا أَطَّعْنَا سَادَتَنَا وَكُنْرَاءَنَا فَأَضَلُونَا السَّبِيلاَ (٦٧) رَبُّنَا أَتَهُمُّ ضِعْقَسْ مِنْ الْعَدَّاتِ وَالْعَنْهُمْ لَعْنًا كَسِرًا ﴾ [الأحزاب:

# ۱۲ - یکاء وصراح آهل الثار:

قال الله تعالى: ﴿وَهُمْ يُصْطَرِخُونُ فِيهَا رَبُنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلُ صَالِحًا غَيْرُ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ أَوْلَمْ نُعَمَّرُكُمْ مَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَنْ تَذَكَّرُ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ فَذُوقُوا فَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ تَصِيرٍ ﴾ [قاطر:٣٧]. وعَنْ أَنْسَ بِّنَ مَالِكَ رَضِي اللَّهِ عَنْهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ

السالة على: النُرْسَلُ الْبُكَاءُ عَلَى أَهْلِ النَّارِ فَيَبْكُونَ حَتَّى يَنْقَطِعَ الدُّمُوعُ، ثُمَّ يَبْكُونَ الدُّمَ حَتَّى يَصِيرَ فِي وُجُوهِهِمْ كَهَيْئَةِ الْأُخْدُودِ لَوْ أَرْسِلَتْ فيها السُّفُنُ لَجَرَتْ". [حديث حسن، صحيح ابن ماجه للألباني حديث ٨٠٨٣].

# ١٢- سالاسل وأغلال أهل النارد المداد

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّا أَعْتَدُنَا لِلْكَافِرِينَ سَلَاسِلُ وأغُلالاً وسعيراً ﴾ [الإنسان: ٤].

وقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتَى كَتَابَهُ بِشْمَالِهِ فَيَقُولُ يَا لَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كَتَابِيَهُ (٢٥) وَلَمْ أَدْر مَا حِسَابِيَهُ (٢٦) يَا لَيْتَهَا كَانْتِ الْقَاضِيَةُ (٢٧) مَا أَغْنَى عَنِّى مَاليَّهُ (٢٨) هَلِكَ عَنِّي سَلُّطَانِيَّهُ (٢٩) خُذُوهُ فَغُلُوهُ (٣٠) ثُمُّ الْجَحِيمَ صَلُّوهُ (٣١) ثُمَّ في سلْسِلَة ذَرْعُهَا سَنْعُونَ دَرَاعًا فَاسْلُكُوهُ ﴾ [الحاقة: ٢٥-٣٢].

قال ابن عباس: (فاسلكوه) تدخل في إسته ثم تخرج من فيه، ثم يُنظَمُون فيها كما يُنظُم الجراد في العود حين يشوى. [تفسير ابن كثير ١٤ / ١٢٠]. 14- أدنى أهل النارعد الأ

عَنْ ابْن عَبَّاس رضى الله عنهما أنَّ رسُولَ اللَّه قَالَ: «اهْ وَنُ أَهْلِ النَّارِ عَذَابًا أَبُو طَالِبٍ، وَهُوَ مُنْتَعِلُ بِنَعْلَيْنِ بَعْلِي مِنْهُمَا دِمَاعُهُ". [مسلم ٢١٢]. ه ١٥- النارتنسي صاحبها نعيم الدنيا:

عَنَّ أَنْسَ بِّن مَالِكَ رَضَى اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه ﷺ: رَبُوُّتَى بِأَنْعَمَ أَهْلِ الدُّنْيَا مِنْ أَهْلِ النَّارِ يَوْمَ الْقَيَامَةَ فَيُصِيْعُ فِي النَّارِ صِينْغَةً، ثُمُّ يُقَالُ: يَا ابْنَ آدَمَ هَلُّ رَأَيْتَ خَيْرًا قَطُّهُ هَلُّ مَرَّ بِكَ نَعِيمُ قَطُّهُ فَيَقُولُ؛ لا وَاللَّهُ يَا رَبِّ. وَيُؤْتَى بِأَشْدَ النَّاسِ بُؤْسًا في الدُّنْبَا مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ فَيُصْبَغُ صَبِّغَةً فِي الْجَنَّةِ، فَيُقَالُ لَهُ: يَا ابْنَ آدَمَ هَلْ رَأَيْتَ يُؤْسِنا قَطُّ هَلْ مَرْ بِكَ شِيدُةٌ قَطُّ فَيَقُولُ: لا وَاللَّهُ يَا رَبُّ مَا مَرُّ بِي بُوْسٌ قَطُّ، وَلا رَأَيْتُ شَدُّةُ قَطُّه. [ouda V·AY].

# ١٦- أول من تسفريهم النار:

عَنَّ أَبِي هُرَيْرَةَ رضى الله عنه قَالَ: سَمَعْتُ رَسُولَ اللَّه 💝 يَقُولُ: ﴿إِنَّ أَوْلُ النَّاسِ يُقْضَى يَوْمَ الْقَيَامَةِ عَلَيْهُ رَجُلٌ اسْتُشْهُدَ فَأْتَى بِهِ فَعَرِّفَهُ نِعْمَهُ فَعَرَّفَهَا، قَالَ: فَمَا عَمِلْتُ فِيهَا؟ قَالَ: قَاتَلْتُ فِيكَ حَتَّى اسْتُشْهُدْتُ. قَالَ: كَذَبّْتَ، وَلَكِنُّكَ قَاتَلْتَ لأَنْ يُقَالَ جَرِيءٌ، فَقَدْ قيلَ. ثُمُّ أمر به فسحب على وجهه حتى ألقى في النَّار. وَرَحُلُ تَعَلَّمُ الْعَلْمُ وَعَلَّمَهُ، وَقُرأً

الْـقُـرُانَ؛ فَـأْتِي بِهِ فَعَرُفَهُ نَعْمَهُ فَعَرِفَهَا، قَالَ: فَمَا

عملْت فيها قال: تَعَلَّمْتُ الْعَلْمُ وَعَلَّمْتُهُ، وَقَرَأْتُ فِيكَ الْقُرْان. قَال: كَذَبْت، وَلَكَنَّكَ تَعَلَّمُت الْعَلْمُ لِيقَالَ عَالَمٌ، وَقَرَأْتَ الْعَلْمُ لِيقَالَ عَالَمٌ، وَقَرَأْتَ الْعَلْمُ لِيقَالَ هُو قَارِئَ، فَقَدْ قَيل. ثُمَّ أُمِرَ بِهِ فَسَحَبَ عَلَى وَجْهه حَتَّى أُلْقِي فِي النَّأَلِ وَرَجُلُ وَسِعً اللَّهُ عَلَيْه وَأَعْطَاهُ مَنْ أَصْنَافَ الْمَالِ كُلُه فَأَتِي بِهِ فَعَرَفَهُ عَمْلُهُ قَالَ: فَمَا عَمَلْتَ فِيهَا إِلاَّ أَنْفَقْتُ فِيهَا تَرَكْتُ مَنْ سَيلِ تُحبُ أَنْ يُنْفَقَ فِيهَا إِلاَّ أَنْفَقْتُ فِيهَا لَكُلُهُ فَعَرَقُهُا قَالَ: فَمَا عَمَلْتَ فِيهَا إِلاَّ أَنْفَقْتُ فِيهَا لَكُلُهُ فَعَرَفُهُا قَالَ: فَمَا عَمَلْتَ فِيهَا إِلاَّ أَنْفَقْتُ فِيهَا لَكُلُهُ مَا عَمَلْتَ فَيهَا إِلاَّ أَنْفَقْتُ فِيهَا لَكُلُهُ فَعَرْتُهُ فَعَلْتَ لِيقَالَ هُو جَوادُ فَقَدْ قِيلَ، لَكُ قَالَ: فَعَلْتَ لِيقَالَ هُو جَوادُ فَقَدْ قِيلَ، وَمَالِمُ هُو جَوادُ فَقَدْ قِيلَ، وَمَالِمَ هُو جَوادُ فَقَدْ قِيلَ، وَمِنْهُمْ أَلْقِي فِي النَّارِ ، [مسلم و على وجَهِهُ ثُمْ أَلْقِي فِي النَّارِ ، [مسلم و وقاد]

# ١٧- النساء أكثر أهل النار:

عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصِيْنِ رَضِيَ الله عنه عَنِ النَّبِي قَلَ: ﴿ اللَّهُ عَنْ النَّبِي اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِي قَلَ: ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ الْمُعْمِلُولَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ ال

### ١٨- جوارح أهل النار تشهد عليهم:

قال الله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَاءُ اللّه إِلَى النّارِ فَهُمْ يُورَعُونَ (١٩) حَتَّى إِذَا مَا جَاءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ وَجُلُودُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٢٠) وقَالُوا لِجُلُودِهُمْ لِمَ شَهَدْتُمْ عَلَيْنَا قَالُوا يَعْمَلُونَ (٢٠) وقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمِ شَهَدْتُمْ عَلَيْنَا قَالُوا أَنْطَقَ كُلُّ شَيْءٌ وَهُو خَلَقَكُمْ أَوْلُ مَرَةً وَإِلَيْهُ تُرْجَعُونَ ﴾ [فصلت: ١٩-٢].

وقال سبحانه: ﴿ الْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَى اَفْوَاهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَسْلَهَدُ أَرْجِلُهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ [س: 70].

# ١٩ - خطبة إبليس في أهل الثار:

قال الله تعالى: ﴿ وَقَالَ الشَّنْيِطَانُ لَمَّا قُصْبَيَ الأَمْنُ اللهُ وَعَدُكُمْ وَعُدَ الْحَقِّ وَوَعَدْتُكُمْ فَاخْلَقْتُكُمْ وَمَا كَانَ لَي عَلَيْكُمْ مَنْ سِلْطَانِ إِلاَّ أَنْ دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجِبْتُمْ لِي فَلاَ لَيَ عَلَيْكُمْ مَنْ سِلْطَانِ إِلاَّ أَنْ دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجِبْتُمْ لِي فَلاَ تَلُومُونِ وَلُومُوا أَنْفُسكُمْ مَا أَنَا يمُصْرِخَكُمُ وَمَا أَنْتُمْ لِي مُصْرِخَيُ إِنَّ يَكُونُ لُهُ إِنَّ لِمُصَرِّخَكُمُ وَمَا أَنْنَامُ لِي أَلْكُمُ لَهُ إِنْ لَيْمُ مُونَ مِنْ قَبْلُ إِنْ الطَالِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ اللِيمُ ﴾ [إبراهيم: ٢٤].

# ٢٠- لا فداء لأهل النار من عذابها:

قال الله تعالى: ﴿ إِنْ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ أَنْ لَهُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَهُ مَعَهُ لِيقْتَدُوا بِهِ مِنْ عَذَابِ مِنْ عَذَابِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَا تُقْبَلُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَابُ اللهِ عَذَابُ اللهِ عَذَابُ اللهِ عَدَابُ اللهَ هَ. [المائدة: ٣٦].

عَنْ أَنَسَ يَرْفَعُهُ: إِنَّ اللَّهَ يَقُولُ لأَهْوَنَ أَهْلِ النَّارِ عَدَابًا: لَوْ أَنَّ لَكَ مَا في الأَرْضِ مِنْ شَيْءَ كُنْتَ تَقْتَدِي بِهِ قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: فَقَدْ سَالْتُكَ مَا هُو أَهُونَ مِنْ هَذَا وَأَنْتَ فِي صَلْبِ آدَمَ أَنْ لاَ تُشْرِكَ بِي فَأَبَيْتَ إِلاَّ الشَّرَّكَ». [البخاري ٣٣٣٤، ومسلم ٢٨٠٥].

# ٢١-عذاب الثاردائم،

قال سبحانه: ﴿ وَيَتَجَنَّبُهَا الْأَشْقَى (١١) الّذِي يَصْلَى النَّارَ الْكُبْرَى (١٢) ثُمُّ لاَ يَمُوتُ فِيهَا وَلاَ يَحْنَى ﴾ [الغاشية: ١١- ١٣].

قال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لَا يُقْضَى عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُوا وَلَا يُخَفُّفُ عَنْهُمْ مِنْ عَذَابِهَا كَذَلكَ نَجْزِي كُلُ كَفُورٍ ﴾ [فاطر: ٣٦].

عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ : 

«أَهْلُ النَّارِ الَّذِينَ هُمُّ أَهْلُهُا قَانِتُهُمْ لاَ يَمُوتُونَ فِيها وَلاَ يَحْيُونُ. [حديثُ صحيح، صحيح، الجامع للالباني ١٣٥٠].

# ٢٢- خروج عصاة الموحدين من النار:

عَنْ أَنِي سَعِيد الْخُدْرِيِّ رضي الله عنه أَنُّ النَّبِيِّ قَالَ: ﴿ يُخْرُخُ مِنُّ النَّارِ مِنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ نَرَّةُ مِنْ الْإِيمَانِ». [حديث صحيح، صحيح الترمُدُي للالباني ٢٠٩٤].

وعَنْ عِمْرَانَ بِّنْ حُصِيْنَ رَضِي الله عَنه عَنِ النَّبِيِّ عُ قَالَ: (لَيَخْرُجُنُ قَوْمٌ مِنْ أُمُتِي مِنْ النَّارِ بِشَفَاعَتِي يُسمَوُنَ النَّجَهَنَّمَيُّونَ ، [حديث صحيح، صحيح الترمذي للراباني ٢٠٩٦].

# ٢٢- الثار لا تأكل أثار السجود من عصاة الموحدين:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه عَنِ النَّبِيِّ عَنْ قَالَ:

«تَأْكُلُ النَّارُ ابْنَ آدَمَ إِلَّا أَشَرَ السُّجُودِ، حَرْمَ اللَّهُ عَلَى
النَّارِ أَنْ تَأْكُلُ آثَنَ السُّجُودِ». [حديث صحيح، صحيح ابن ماجه للألباني ٣٤٩٣].

وهكذا في عصاة الموحدين الذين يخرجهم من النار توحيدهم، لكن الذي أوبقهم فيها ننوبهم.

وختامًا: أسال الله تعالى باسمائه الحُسنى وصفاته العُلى أن يجنبنا المعاصي وعذاب النار، وأن يجمعنا مع نبينا محمد في الفردوس الأعلى من الجنة، كما أساله سبحانه أن يجعل هذا العمل خالصًا لوجهه الكريم، وأن ينفع به المسلمين.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان إلي يوم الدين.

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد:

فقد فرض الله سبحانه وتعالى على الأزواج سلوكا وعشرة بالمعروف تجاه زوجاتهم، وهذه العشرة من أدّاها على وجهها كان من خيار عباد الله المؤمنين، قال عليه الصلاة والسلام: «خيركم خيركم لأهله، وأنا خيركم الأهلى».[الترمذي ٢٨١٥ وصححه الالباني].

ولقد أحسن الله تعالى إلى الزوج إحسانًا ينبغي له أن يقابله بالشكر والإحسان أيضًا، خاصة مع زوجته وشريكته في الحياة، في في في كُلُّ جُـزًاءً الإحسان إلاً

# الإحسان ﴾ [الرحمن: ٦٠] - 11 متمال الما منا العالم الما

فإذا كانت زوجتك مامورة الا تصوم يومًا إلا بإذنك إن كنت حاضرًا في البيت؛ لئلا تفوت عليك فرصة مداعبتها والتسلي معها والاستمتاع بها، ثم يأمرك الله عز وجل أن تعاشرها بالمعروف فيقول: ﴿وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ﴾ [النساء:١٩].

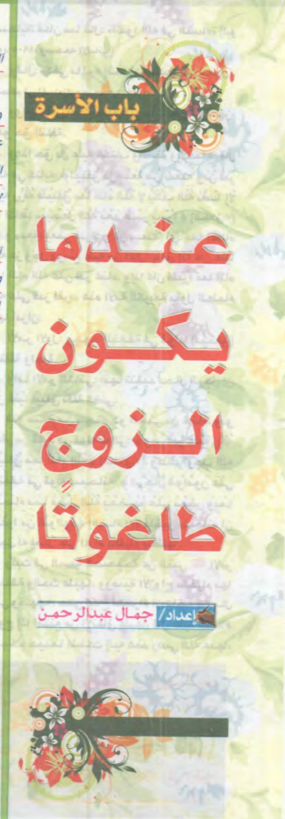
إذا بك تنسى أمر الله لك، وإحسانه إليك، فتتجاوز حدك، في حق من سواك وعدلك، فتهمل الوصية، وتتعدى العبودية، وبدلاً من أن تكون لله عبداً صرت طاغوتاً ممقوتاً ونداً. فتظلم زوجتك بدون خوف أو وجل من الله عز وجل. وتمنعها حقوقها وتمنعها الشكوى لعالم أو قاض أو أخ أو أب، فيا لك من جبار عنيد، قال تعالى: ﴿ تِلْكُ الدَّارُ الأَخْرَةُ نَجْعَلُها لِلدِينَ لا يُريدُونَ عُلُوا في الأرض ولا فَسَاداً والْعَاقبةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [القصص: ٨٠].

فينبغي للمسلم أن يعرف واجباته تجاه أهله؛ حتى لا يقصر في ذلك؛ لأن الإنسان قد يحرم زوجته من أشياء هي من حقها، وقد يطلق لها العنان في أمور كان عليه أن يمنعها، وكل ذلك يلحق بها الأضرار، و«لا ضرر ولا ضرار» [ابن ماجه ٢٣٤١، وضححه الالباني].

ومن عدل الله تبارك وتعالى أنه عدل بين الزوجين، فأمر الأزواج وأمر الزوجات ولم يخص واحدًا منهما بالأمر، حتى لا يكون ذلك ظلمًا للآخر: ﴿وتَمُتُ كُلْمَةُ رَبِّكُ صِدُقًا وَعَدْلاً لا مُبدَلَ لكُلْمَاتِه وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [الأنعام: ١١٥].

فمن أدى واجباته نحو زوجته وحافظ عليها، وأداها على وجهها؛ فقد حفظ وصية النبي في في أهله، قال في استوصوا بالنساء خيرًا» [مسلم ١٤٠٠]، وهو من خيار عباد الله المؤمنين، قال في «خيركم خيركم لاهله، وإنا خيركم لاهلي» [الترمذي ١٩٩٥، وصححه الالباني].

فهناك حقوق عظيمة فرضها الله على كل زوج، هذه



الحقوق إذا قام الأزواج بها على وجهها؛ كانت السعادة والطمانينة، وشعرت المراة بفضل الزوج، وأنه مؤمن قائم لله عز وجل بحقه وحقوق عباده، وإذا رأت المراة من زوجها الاستهائة والاستخفاف بحقوقها تنكّ عيشها، وتنغصت حياتها، حتى إنها ربما لا تستطيع أن تقوم بعبادتها لله على وجهها؛ بسبب ما ينتابها من الوساوس والخطرات، وبما تحسية من الظلم والاضطهاد والأذية.

ولذلك قال العلماء: إن إضاعة حقوق الزوجات اعظم خطرًا من إضاعة حقوق الأزواج؛ لأن الزوجة إذا ضاع حقها لا تدري ماذا تفعل، ولا أين تذهب، وهي تحت ذلك الزوج الذي يمسكها للإضرار والتضييق عليها. ولا تستطيع الخروج إلا بإذنه، وكل حركتها مقيدة برضاه.

وأما الرجل فإنه إذا ظلمته المرأة وضيعت حقه استطاع أن يطلقها، وقد يكون بقوته، وما أعطاه الله من الخلفة وفطره عليها يستطيع أن يصبر ويتحمل، وقد ينهرها ويهجرها، وربما ضربها، ولكن المرأة لا تستطيع ذلك.

ولذلك أنزل الله في كتابه أية المجادلة، وأخبر أنه سمع شكوى المراة من فوق سبع سماوات، قالت أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها وأرضاها: • قالت: المُحمَّدُ للله الّذي وسع سمْعَهُ الأصنوات، لَقَدْ جَاءَت المُجَادلَةُ تَشْتَكِي إلى رَسُولِ الله عنه، وأذا في ناحية النبيت مَا أَسْمَعُ مَا تَقُولُ؛ قَائْزُلُ اللهُ عَزُ وَجِلُ عَلَى النبييَ فَي فَاحِية لللهُ قَولُ النبي تُجَادلُكُ في رَوْحِهَا ﴾ .. [أورده البخاري معلقًا مجزومًا به، ووصله النسائي (٣٤٦٠)، وابن ماجه (١٨٨)، وصححه الالباني].

فالمراةُ إذا ظُلمت، وضيق عليها، واضطهدت لا تستطيع الشكوى إلا إلى الله، بل يبلغ ببعض النساء انه يضيع حقها، وتُضطهد في بيتها، وتُظلم من زوجها، ولا تستطيع الشكوى لا لأبيها ولا لأخيها، ولا لقرابتها؛ وفاءً لبعلها وزوجها، أو ربما منعًا منه لها، وتضييقًا عليها، وقد لا تستطيع الدعاء عليه، ولا شكوى أمره إلى الله؛ لأنها تحبه ولا تريد السوء له، وهذا يقع في المرأة الحرة الأبية؛ ولذلك تقع بين ناربن لا تستطيع الصبر عليهما إلا بالله عز وجل.

هذه الحقوق التي فرضها الله على الأزواج تنزلت من أجلها الآيات، ووقف النبي تفي حجة الوداع أمام أصحابه في أخر موقف وعظبه أكثر

أصحابه، فكان مما قال: «اتقوا الله في النساء» [أبو داود ١٩٠٥، وصححه الإلباني].

وقال: «كفى بالمرء إثمًا أن يضيع من يعول». [الحاكم في المستدرك وصححه ٥٩٢٦].

وواجب ثان أوجبه الله للزوجات على أزواجهن، وهو حق النفقة.

وهذا حق دل عليه الكتاب والسنة والإجماع: قال الله في كتابه: ﴿لِيُنفَقُ ذُو سَعَة منْ سَعَته وَمَنْ قُدر عَلَيْه رِزْقَهُ فَلْيُنفَقْ مَمّا آتَاهُ اللّهُ لا يُكلّف اللّهُ نَفْسًا إِلاَّ مَا آتَاهُ اللّهُ لا يُكلّف اللّهُ وَفَسُا إِلاَّ مَا آتَاهَ اللّهُ لا يُكلّف اللّهُ وَالطلاق:٧] و(دو سعة) يعني قدرة. و(من سعته) أي: مما أعطاه الله عز وجل ووسع عليه من المال، ينفق إذا كان غنيًا مما أتاه الله على قدر فقره، هذه الآية الكريمة يقول العلماء فيها أمران:

الأمر الأول: وجوب النفقة في قوله: (لينفق) فالنفقة واجبة.

وأما الأمر الثاني: أنها تتقيد بحال الرجل إن كان غنيًا فينفق نفقة الغني.

فذو سعة من سعته: ذو الغنى من غناه، وذو الفقر من فقره في قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ قُدْرَ عَلَيْهُ رِزْقُهُ فَلْيُدُوقٌ مِمًا آتَاهُ اللّهُ ﴾ [الطلاق:٧]، وكذلك أوجب الله النفقة في قوله سبحانه: ﴿ الرَّجَالُ قَوْامُونَ عَلَى النفقة وَ عَمَا فَضُلُ اللّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بعْض وَيِمَا أَنفَقُوا مَنْ أَمُوالهِمْ ﴾ [النساء:٢٤]، فاخبر سبحانه أن الرجل له فضلٌ على المرأة بالقيام بنفقتها.

وثبت في السنة الصحيحة عن النبي ألأمر بالنفقة والحث عليها، ووصية الأزواج بالقيام بها على وجهها، حتى أباح للمرأة أن تأخذ من مال الزوج إذا امتنع من الإنفاق عليها، قال عليه الصلاة والسلام حينما اشتكت إليه هند رضي الله عنها،

ت قال العلماء: إن إضاعة حقوق الزوجات أعظم خطراً من إضاعة حقوق الأزواج: لأن الزوجة إذا ضاع حقها لا تدري ماذا تفعل. ولا أين تذهب، وهي تحت ذلك الزوج الذي يمسكها للإضرار والتضييق عليها. ولا تستطيع الخروج إلا بإذنه، وكل حركتها مسقيد حدة بسرفساه عد

فقالت: «يا رسول الله! إن أبا سفيان رجلٌ شحيح مسبيك، أفاخذ من ماله؛ فقال عليه الصلاة والسلام: خذي من ماله ما يكفيك وولدك بالمعروف. [البخاري

وقولها: رجل شحيح مسيك، أي: رجلُ شحيح، ويمسك المال، فإذا أنفق لا ينفق نفقةٌ تكفيني، وكذلك أيضًا: مسيك، أي يخاف على ماله.

وأما الدليل الثاني من السنة: فإن النبي تقال:

«إن لنسائكم عليكم حقًا، ولكم على نسائكم حقًا، فأما
حقكم على نسائكم: أن لا يوطئن فرشكم من تكرهون،
وأن لا ياذن في بيوتكم لمن تكرهون، وأما حقكم
عليهن: أن تحسنوا إليهن في طعامهن وفي
كسوتهم] «الترمذي وحسنه الإلباني في صحيح الجامع

وفاما حقهن عليكم، قالوا: قوله حقّ، يدل على انه واجب، ولكن على الزوج، فدل هذا الحديث على أن النفقة من الزوج على زوجته واجبة ولازمة.

وعَنْ حَكِيْمٌ بْنِ مُعَاوِيةَ الْقُشْيُرِيُّ عَنْ آبِيهِ قَالَ:

قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهُ، مَا حَقُّ رُوْجَةَ أَحَدِنَا عَلَيْهُ، قَالَ:

﴿أَنْ تُطْعَمَهَا إِذَا طَعَمْتَ، وَتَكْسُوهَا إِذَا اكْتَسَيْتَ - أَوِ

اكْتَسَبْتَ - وَلاَ تَضْرَبِ الْوَجْهُ، وَلاَ تُقْبَحُ ، وَلاَ تَهْجُرُ إِلاَّ

في النَّبِيْتِ، [أبو داود ٢١٤٤، وصححه الالباني].

فدل على أن من حق المراة على زوجها أن يطعمها ويكسوها، وأجمع العلماء رحمة الله عليهم: على أن الزوج يجب عليه أن ينفق على زوجته بالمعروف.

قال بعض أهل العلم: إنما وجبت النفقة على الرجال: لأن المراة محبوسة في البيت، وقد أشار النبي في إلى ذلك بقوله في خطبته في حجة الوداع: «استوصوا بالنساء خيرا، فإنما هنّ عوان عندكم؛ [الترمذي (٣٠٨٧)، وأصل الحديث رواه مسلم ٣٧٨٧].

# 😋 ثبت في السنة الصحيحة عن النبي 🛎

الأمربالنفقة والحث عليها، ووصيدة الأزواج بالقيام بها على وجهها، حتى أباح للمرأة أن تأخذ من مال الزوج إذا امتنع من الإنفاق عليها عد

وعوان: أي أسيرات، قالوا: ولذلك أمر الرجل أن يقوم بالإنفاق على المراة من أجل هذا.

أما الأمر الآخر الذي جعل النفقة على الرجل للمراة: فالحقوق المتبادلة والمنافع التي يبادل كلُ منهما الآخر، فالمرأة يستمتع بها الرجل، قال تعالى: ﴿ فَمَا اسْتَمْتَعُتُمُ بِهِ مِنْهُنُّ فَاتُوهُنُ أَجُورَهُنُ ﴾ [النساء: ٢٤]، فاستحقت أن تاخذ اجرها على ما يكون منها من القيام بحق بعلها في فراشه.

ولذلك قالوا: إذا نشرت وامتنعت من الفراش كان من حقه أن يمتنع من الإنفاق عليها، ونص بعض العلماء على أن من أسباب النفقة كونها فراشا للرجل، فلهذا كله أوجب الله على الرجال الإنفاق على النساء، والقيام بحقوقهن، وهذه النفقة تنحصر في الإطعام والكسوة والسكن، فهذه ثلاثة أمور ينبغي للزوج أن يراعيها في إنفاقه على زوجته وأهله وولده.

وفي أمر الإطعام خاصة يُلزم الزوج بكل ما يهيئ به الطعام عرفًا، فيشتري للمرأة الآلات والوسائل التي يمكن معها إصلاح الطعام، ويعتبر شرعًا ملزمًا به، فإن امتنع أجبر قضاء، ومن الأخطاء أن بعض الأزواج يمتنع من شراء بعض الآلات ويلزم الزوجة بشرائها، وقد يلزم أولياءها بشرائها، وهذا يعتبر من الظلم، بل ينبغي للزوج أن يشتري آلة الطهي وإعداد الطعام ومواعينه، ونحو ذلك، فهو ملزم بها شرعًا، ولكن قد تطالب المرأة بما هو أفضل، فتطالب بشراء ما هو أغلى وأجود، فمن حق الزوج أن يردها إلى الوسط الذي لا إفراط فيه ولا تفريط، خاصة إذا كان من غير ذوي اليسار،

# ت لكنْ هل يجب عليه أن يعطيها نفقة الطعام بيدها، أم أنه من الكنه المائدة الطعام لها؟ والمائدة المائدة المائدة

إذا كان الزوج يريد إعطاء المراة المال بيدها فلا باس، لكن إذا كانت المراة سفيهة بالتصرف، ولا تُحسن القيام والنظر لنفسها وولدها، فإن من حقه أن يلي شراء ذلك، قال العلماء: إنه إذا كانت المرأة لا تُحسن الأخذ لنفسها ولا الإعطاء لغيرها كان من حقه أن يلي الإنفاق بنفسه، لكن الأصل أنه يعطيها النفقة بيدها، وذلك بختلف باختلاف الناس.

# 😅 الزوج مسئول عن استيفاء حق الله وعبادته من زوجته 🚥

هذه الحقوق أعظمها وأجلّها: حق الأمر بطاعة الله عز وحل، فأول ما ذكر العلماء من حقوق الزوجة

على زوجها أن يامرها بطاعة الله تبارك وتعالى، وهذا الحق من أجله قام بيت الزوجية، فإن الله شرع الزواج وأباح النكاح؛ لكي يكون عونًا على طاعته، ويكون سبيلاً إلى رحمته، فالواجب على الزوج أن يامر زوجته بما أمر الله، وأن ينهاها عما حرم الله، وأن يجنبها عقوبة الله وناره، أشار الله تعالى إلى هذا الحق العظيم بقوله: ﴿ وَأُمُرْ أَهُلَكُ بِالصَّلاة وَاصْطُرِرْ عَلَيْهَا لا نَسْأَلُكُ رِزْقًا نَحْنُ نَرْزُقُكَ وَالْعَاقِبَةُ للتَّقُورَى ﴾ [طه: ١٣٢].

وكان بعض أهل العلم يتعجب من هذه الآية الكريمة: ﴿وَأُمْرُ أَهُلُكُ بِالصَّلَاةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا لا نَسْأَلُكَ رِزْقًا ﴾ [طه: ١٣٧]: لأن الله قال فيها: ﴿ وَأَمْرُ أَهُلُكَ بِالصَّلَاةِ ﴾، ثم قال بعد أمره بالصبر والاصطبار عليها: ﴿ لا نَسْأَلُكَ رِزْقًا نَحْنُ نَرْزُقُكَ ﴾، قالوا: إنه ما من زوج يقوم بحق الله، وما فرض الله عليه في أهله وزوجه، ويعظها ويذكرها حتى يقوم البيت على طاعة الله ومرضاة الله، إلا كفاه الله أمر البيت الماله عز وجل يقول: ﴿ لا نَسْأَلُكَ رِزْقًا ﴾؛ كان الذيا، فالله عز وجل يقول: ﴿ لا نَسْأَلُكَ رِزْقًا ﴾؛ كان الخير والنعمة على هذا البيت المسلم القائم على طاعة الله ومحبته عز وجل.

فللمرأة على بعلها حق الأمر بطاعة الله؛ ولذلك كان من وصية الله لعباده المؤمنين على لسان رسوله أن من وصية الله لعباده المؤمنين على لسان رسوله المؤمنة الردوا الرواج: أن يختاروا المرأة الحيينة المؤمنة الصالحة؛ لأنها هي التي تقيم بيتها على أمر الله عز وجل وما فرض الله، قال على: • تُنْكَحُ الْمَرْأَةُ لِأَرْبَعِ: لِمَالِهَا، وَلِحِسَبِهَا، وَلَحِمَالِهَا، وَلِدِينِهَا، فَاظْفَرْ بِنَاتَ الدَّيْنِ تَرِبَتْ يَدَاكَ ، [البخاري ١٠٥٠، ومسلم بسدات الدَّيْنِ تَرِبَتْ يُدَاكَ ، [البخاري ١٠٥٠، ومسلم

قال العلماء: إنما قال: (فاظفر بذات الدین)؛ لأنها غنیمة، وای غنیمة، إن أمرها بطاعة الله ائتمرت، وإن نهاها عن حدود الله ومحارمه انكفت وانزجرت، وهذا الحق وهو الأمر بطاعة الله - إذا ضيعه الزوج خنله الله في بيته، وخنله الله مع أهله وزوجه وأولاده، فلم تر عينك رجلاً لا يامر بما أمر الله في بيته، ولا يتمعر وجهه عند انتهاك حدود الله مع أهله وولده؛ إلا سلبه الله الكرامة، وجعله في مذلة ومهانة، وجاء اليوم الذي يرى فيه سوء عاقبة التفريط في حق الله الذي أوجب الله عليه في أهله وولده، ولا يستطيع أن يقوم بهذا الحق على أثمً

الوجوه وأكملها إلا بأمور مهمة نبَّه العلماء عليها منها: والماد الماديات

الأول: - وهو أعظمها - أنه إذا أراد نصيحة زوجته بأمر مما أمر الله أو نهي عما حرم الله، فينبغي أن يكون السبب الباعث له هو مرضاة الله، لا من جهة السمعة أو من جهة العاطفة.

الثاني: القدوة، فإن الزوجة لا تطيع زوجها، ولا تمتثل أمره، ولا تعينه على أداء هذا الحق بامتثال ما يقول إلا إذا كان قدوة لها، ولذلك فالواجب على الزوجة أن يهيئ من نفسه القدوة لزوجته، كيف تطيع الزوجة زوجها إذا أمرها بواجب وحثّها على أدائه وهي تراه يضيع حقوق الله وواجباته؟!

كيف تطيع الزوجة روجًا يقول لها: اتق الله، وتراه بنام عن الصلوات، ويضيع الفرائض والواجبات، وتراه لا يبالي بحقوق الناس؟ فلذلك إذا وجدت القدوة تأثرت الزوجة، واحست أن هذا الكلام الذي يخرج من الزوج يخرج بإيمان وقناعة، وأنه ينبغي أن تمتثله، وأن تسير على نهجه؛ لأنها ترى الكلام مطابقًا للفعل فتتأثر بذلك وسُرعان ما تمتثل.

الثالث: تخير الكلمات الطيبة التي تلامس شغاف القلوب، وتؤثر في المراة؛ فتستجيب لداعي الله بامتثال أمره وترك نهيه، وهذا هو الذي عناه الله وأوصى به كل من يعي، فقال سبحانه: ﴿وقُلْ لَهُمْ فِي أَنفُسهمْ قَوْلاً بَلِيعًا ﴾ [النساء: 17]، فالذي يريد أن يقيم زوجته على طأعة الله يتخير أفضل الالفاظ وأحسنها، والتي تؤثر في نفسية الزوجة ترغيبًا أو ترهيبًا، فإن كانت الزوجة تستجيب بالترغيب حثها بالترغيب وإن كان تستجيب بالترهيب حثها بالترهيب وخوفها، ويكون ذلك بقدر، مع الإشفاق وخوف من الله عز وجل.

قال الله عز وجل: ﴿ ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبُّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ ﴾ [النحل: ١٧٥]، فألموعظة الحسنة هي الموعظة المشتملة على الكلمات الطيبة، والنصائح القيمة الهادفة.

وعلى الزوج أن يتقي الله، وأن يأمر زوجته بما أمر الله وأن ينهى عما نهى الله عنه، ولا سمع له ولا طاعة إذا أمر بالمنكر، قال ﷺ: «إنما الطاعة في المعروف» [البخاري ٤٣٤٠].

والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله، والصلاة والسيلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، أما بعد:

فإن اسم ثابت في الصحابة كثير، واسم ثابت بن قيس نكر ابن حجر ـ رحمه الله ـ في الإصابة منهم أربعة، ثابت بن قيس بن الخطيم، وثابت بن قيس بن الخطيم، وثابت بن قيس أبو الورد، وثابت بن قيس أبو الورد، وثابت بن قيس ابن شماس، وهو صاحبنا الذي نعيش معه اليوم، وكلهم من عظماء الصحابة وساداتهم، بل كل أصحاب النبي الكريم عظماء وسادة، من تنقص واحدًا منهم، أو قدح في عدالة أحدهم، أو جعل أحدًا منهم غرضًا، فقد فارق السنة والحماعة، وصار إلى البدعة والضائلة.

فحب أصحاب النبي 👛 من محبته، وبغضهم

عنوان بغضه، كما جاء في الحديث الصحيح.

ومن طعن فيهم أو سببهم فقد خرج من الدين، ومرق من ملة المسلمين؛ لأن الطعن لا يكون إلا عن اعتقاد مساويهم، وإضمار الحقد فيهم، وإنكار ما ذكره الله تعالى في كتابه من ثنائه عليهم.

وصاحبنا اليوم هو ثابت بن قيس بن شماس بن زهير بن مالك بن امرئ القيس بن مالك الأغر بن تعلية بن كعب بن الحزرج بن الحارث. الخزرجي الأنصاري، أبو محمد، وقيل أبو عبد الرحمن الصحابي الجليل، المبشر بالجنة، والمبشر بالشهادة، خطيب الأنصار، وخطيب النبي عليه الصلاة والسلام، لم يشهد بدرا، وشهد أحدا، وبيعة الرضوان وما بعدهما من المشاهد مع رسول الله عليه، قال ابن حجر: أول مشاهده أحد، وشهد ما بعدها. [الإصابة ۲ / ۱۶].

سيّد من سادات الخزرج، وشريف من شرفائهم، حباه الله بصفات كثيرة لم تكن تجتمع في رجل واحد، وكان من أبرزها وأعلاها حسن منطقه، ولياقة حديثه.

فلقد كان ثابت جَهُورِيُّ الصوت، خطيبًا مفوهًا، كاتبًا وشاعرًا فصيحًا، عليمًا بمقامات الكلام، قوامًا بالكلمة الفاضلة.



أمه هند الطائية، وقيل بل كبشة بنت واقد ابن الإطنابة، أسلمت وكانت ذا عقل وافر، وإخوته لأمه: عبد الله بن رواحة، وعمرة بنت رواحة، وكان زوج جميلة بنت عبد الله بن أبي سلول، فولدت له محمدًا، وهو أيضًا زوج حبيبة بنت سهل التي وقعت معها قصة الخلع المشهورة، وقيل بل كان ذلك مع جميلة.

فعن حبيبة بنت سهل الأنصارية أنها كانت تحت ثابت بن قيس بن شماس، وأن رسول الله خرج إلى الصنع فوجد حبيبة بنت سهل عند بابه في الغلس؛ فقال رسول الله خوج المن هذه فقالت الله خوج المن هذه فقالت المنول الله خوج المن هذه فقالت الله أن قيس قال الله رسول الله خوج المناب المنول الله خوج المناب الله أن تذكر، وقالت حبيبة بنت سهل، ونكرت ما شاء الله أن تذكر، وقالت حبيبة بنا رسول الله، كل أن أعطاني عندي فقال رسول الله خوج المناب بن قيس قال أسن المن عندي فقال رسول الله خوج المناب الله المناب المناب المناب الله المناب الله المناب المناب الله المناب المن

وعَنْ ابْنِ عَبّاسِ أَنُ امْرَأَةَ شَابِت بْنِ قَيْسِ أَتَتْ
النّبِي عُنَّ ، فَقَالَتْ يَا رَسُولَ اللّهُ شَابِتُ بْنُ قَيْسٍ، مَا
أَعْتَبُ عَلَيْه في خُلُق وَلا دينٍ، ولَكِنَّي أَكْرُهُ الْكُفْرَ في
الإسْلام. فقال رَسُولُ اللّه عَنَّ: اقْبَلُ الْحَدِيقَتُهُ
قَالَتُ: نَعَمْ. قَالَ رَسُولُ اللّه عَنَّ: اقْبَلُ الْحَدِيقَةُ،
وَطُلُقُهَا تَطُلِدُقَةً إِ البخاري ٣٧٧٥].

وهذا المثال يُظهر عظمة هذا الدين في تربية أهله، أدب، وسمو خلق، وعدل، «ما أعيب عليه في خلق ولا دين».

فاين هذا من الظلم والبغي والتعدي، والكتب في العلاقات الاسرية، والمشاكل الزوجية، فيا ليت قومي يعلمون !!

وقد آخى رسول الله 📚 بين ثابت وبين عمار بن ساسس، قاله ابن إسحاق، وذلك

عندما آخى بين المهاجرين والأنصار، وكان قبل ذلك قد آخى بين الأوس والخزرج، وقيل: بين المسؤاخاة كانت بين عمار وحديفة.

ومسا أحوج الأمة البوم إلى

الأخوة الصادقة، والروابط القوية، لتتوطد أركانها، ويرتفع بنيانها.

وكان -رضي الله عنه- جهير الصوت، خطيبًا، بليغًا، داعيًا إلى الله ورسوله، يحمل هم الدين، وينافح عن النبي الأمين.

### 00441100

هو أحد السابقين إلى الإسلام في المدينة، إذ ما كاد يستمع إلى آي الذكر الحكيم يرتلها مصعب بن عمير بصوته الشجي حتى اسر القرآن سمعه بحلاوة كلامه، وملك قلبه برائع بيانه، وخلب لبه بما حفل به من هدى وتشريع، فشرح الله صدره للإيمان، وأعلى قدره، ورفع ذكره بالانضواء تحت لواء نبى الاسلام وسيد الأنام

### و خطيب الأنصارو

عن أنس رضي الله عنه، قال: خطب ثابت بن قيس رضي الله عنه مَقْدَمَ رسول الله الله المدينة، فقال: نمنعك مما نمنع منه أنفسنا وأولادنا فما لنا وقال: الجنة. قالوا: رضينا. [الحاكم في المستدرك ٥٠٣٣، وقال: صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه. وقال النهبي: على شرط البخاري ومسلم].

# فسُمَّي من يومها خطيب الأنصار. الماكونه خطيب رسول الله عنه الماكونة خطيب الماكونة خط

فقي عام الوفود وقد على النبي وقد بني تميم، وقالوا لرسول الله وبي جئنا نفاخرك، فائذن لشاعرنا وخطيبنا، فابتسم الرسول ، وقال لهم: (قد أننت لخطيبكم.. فليقل) وقام خطيبهم عطارد بن حجاب ووقف يزهو بمفاخر قومه فقال: (الحمد الله الذي له علينا الفضل والمن وهو أهله، الذي جعلنا ملوكا، ووهب لنا أموالا عظاماً نفعل فيها المعروف، وجعلنا أعز أهل الشرق، وأكثره عددًا، وأيسره عدة، فمن مثلنا في الناس، السنا رءوس الناس وأولي فضلهم؟ فمن قاحرنا فليعدد مثل ما عددنا، وإنا لو نشاء الاكثرا فيما أعطانا، وإنا نعرف عدداً،

بذلك.. أقول هذا لأن تأتوا بمثل قولنا، وأمر أفضل من أمرنا) ثم جلس. فقال رسول الله فقال تسول الله بن الشماس، قم فاجب السرجل،

فقام ثابت، فقال:

(الحمد الله الذي السموات والأرض خلقه، قضى فيهن أمره، ووسع كرسيه علمه، ولم يك شيء قط إلا من فضله، ثم كان من قدرته أن جعلنا أئمة.. واصطفى من خير خلقه رسولاً، أكرمهم نسباً، وأصدقهم حديثًا، وأفضلهم حسبًا، فأنزل عليه كتابه، وأتمه على خلقه، فكأن خيرة الله من العالمين، ثم دعا الناس إلى الإيمان به، فأمن به المهاجرون من قومه وذوي رحمه، أكرم الناس أحسابًا وخيرهم فعالاً، وأحسن الناس وجوهًا، ثم كان أول الخلق إجابة، واستجاب لله حين دعاه رسول الله 😅 .. فنحن أنصار الله ووزراء رسوله). وعن أبي هريرة قال: قال النبي : "نعم الرجل ثابت بن قيس بن شماس، [الترمذي ٣٧٩٥،

وصححه الالباني]. وعن الزهري أن وفد تميم قدموا وافتخر خطيبهم بأمور؛ فقال النبي 😇 : لثابت بن قيس: «قم فأحب خطيبهم» فقام، فحمد الله وأبلغ. وسُر رسول الله 🧀 والمسلمون بمقامه.

وعن زيد بن أسلم قال سمعت ابن عمر يقول: قدم رحلان من المشرق خطيبان على عهد رسول الله ، فقاما فتكلما، ثم قعدا، وقام ثابت بن قيس خطيب رسول الله 👺 فتكلم، فعجب الناس من كلامهما؛ فقام رسول الله 🎏 يخطب فقال: ﴿ يَا أَيُّهَا الناس قولوا قولكم، فإنما تشقيق الكلام من الشيطان، ثم قال رسول الله 🥰 إن من البيان لسحرا.[الأدب المفرد ١ / ٣٠٢ وصححه الألباني].

عَنَّ أَنَسَ بْنِ مَالِكَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيِّ 😅 افْتَقَدَ ثَابِتَ بْنُ قَبْسٍ؛ فَقَالَ رَحُلُ: بَا رَسُولَ اللَّهِ، أَنَا أَعْلَمُ لِكَ عَلْمَهُ، فَأَتَاهُ فُوحِدُهُ حَالِسًا فَي بَيْتَهُ مُثَكِّسًا رَأْسَهُ، فَقَالَ: مَا شَيَّانُكَ؟ فَقَالَ: شَيرٌ، كَانَ يَرْفَعُ صَوْتَهُ فَوْقَ صَوْتَ النَّبِيِّ عِنْ ، فَقَدْ حَبِطْ عَمَلُهُ وَهُوَ مِنْ أَهْل

النَّارِ؛ فَأَتَى الرَّحُلُ فَأَخْسَرُهُ أَنَّهُ قَالَ كَذَا وكذا، فَقَالُ مُوسِي بْنُ أَنْسِ: فَرَحَعَ الْمَرَّةُ الأَخْرَةُ بِيشَارَة عَظيمة، فَقَالَ: ادُّهُتُ الــنَّه فَــقُلْ لَهُ: إِنَّكَ لُسْتُ مِنْ أَهْلِ النَّارِ، ولَـكنْ منْ أَهْل الد اله. [النخاري .[ £ 127

وعن أنس قال: لما نزلت هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمِنُوا لا تَرْفَعُوا أَصُواتَكُمْ فَوْقَ صَوَّتِ النَّبِيُّ ﴾ إلى: ﴿ وَأَنْتُمْ لا تَشْعُرُونَ ﴾، وكان ثابت ابن قيس بن الشيماس رفيع الصوت فقال: أنا الذي كنت أرفع صوتي على رسول الله 📚 حبط عملي، أنا من أهل النار، وجلس في أهله حزينًا، ففقده رسول الله 📚، فانطلق بعض القوم إليه فقالوا له: تفقدك رسول الله 🐉، ما لك ؟ قال: أنا الذي أرفع صوتي فوق صوت النبي 📚، وأجهر له بالقول حبط عملي، أنا من أهل النار. فأتوا النبي 😻 فأخبروه بما قال، فقال: «لا يل هو من أهل الحنة». قال أنس: فكنا نراه يمشى بين أظهرنا، ونحن نعلم أنه من أهل الجنة. فلما كان يوم اليمامة كان فينا بعض الانكشاف، فحاء ثابت بن قيس بن شماس، وقد تحنط وليس كفنه، فقال: بيئسما تُعوِّدون أقرانكم. فقاتلهم حتى قُتل. [المسند ٣ / ١٣٧].

فانظر -رحمني الله وإياك- إلى حالنا اليوم وحال أصحاب النبي 🎏، كان كل واحد منهم يرى أن الأسة ما نزلت إلا فعه، فصلحت أصوالهم، واستقامت أمورهم، فمكن الله لهم، وخلد في العالمين ذكرهم. عليه العسان العسان المعالم

# رو كساسا و ثناءاللها على ثابت و المساسمة

وكان ثابت بن قيس من القلائل الذين أثني عليهم النبي 🨻 وخصهم بالثناء، فعنْ أبي هُرِيْرةً رضي اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ ﷺ: «نَعْمُ الرَّجُلُ أَبُو بَكْرٍ، نَعْمَ الرَّجُلُ عُمْرُ، نَعْمَ الرَّحُلُ أَنُو عُنَدُةَ نْنُ الْحَرَّاحِ، نَعْمَ الرَّحَلُ أُسَيْدُ بْنُ حُضَيْرٍ، نَعْمَ الرَّجِلُ تَابِتُ بْنُ قَيْسِ بْنِ شَمَاسِ، نَعْمَ الرَّجُلِّ مُعَاذُ بْنُ حَيْل، نعْم الرَّحلُ مُعَاذُ بْنُ عَمْرِو بْنِ الْجَمُوح [الترمدي ٣٧٩٥ وصححه الالباني في صحيح الحامع ١٧٧٠].

عن اسماعيل بن محمد ىن ئايت بن قىس بن شماس الأنصاري، أنَّ تُابِتَ بِن قَيْس، قال: يا رسول الله لقد خشيت أنْ أكون قد هُلُكْتُ، قَالَ: لم ؟ قال: يمنع

اللهُ الْمَرْءَ، أَنْ يُحْمَدُ بِمَا لَمْ يَفْعَلْ، وَأَجِدُنِي أَحِبُ الْجَمَالَ، الْحَمْدُ، وَيَنْهَى عَنِ الْخُيلَاءَ، وَأَجِدُنِي أَحِبُ الْجَمَالَ، وَيَنْهَى اللهُ أَنْ نَرْفَعَ أَصْوَاتَنَا فَوْقَ صَوْتَكَ، وَيَنْهَى اللهُ أَنْ نَرْفَعَ أَصْوَاتَنَا فَوْقَ صَوْتَكَ، وَأَنَا جَهِيرُ الصَوْتَ، فَقَالَ رَسُولُ الله عَنْ: يَا ثَانِتُ الَيْسُ تَرْضَى أَنْ تَعَيْشَ حَمِيدًا، وتُقْتَلُ شَهِيدًا، وتَلْخُلُ تَرْضَى أَنْ تَعَيْشَ حَمِيدًا، وتُقْتَلُ شَهِيدًا، وتَلْخُلُ الْجَنَّةُ . [الحاكم في المستدرك 300، وقال صحيح على شرط الشيخين و لم يخرجاه، ووافقه الذهبي] على شرط الشيخين و لم يخرجاه، ووافقه الذهبي] يا لها من بشرى عظيمة. جمعت خيري الدنيا والآخرة. يا لها من بشرى عظيمة. جمعت خيري الدنيا مكانه رضا وفرحًا وسرورا.

اما ترضى أن تعيش حميدًا؛ وأي منزلة يريد صاحب المكارم في هذه الدنيا غير أن يعيش حميدًا غير مذموم من الخلق أو الرب؟

أما ترضى أن تُقتل شهيدا وأي درجة أرفع من هذه الدرجة درجة الشهداء، فيكون في زمرة النبيين والصديقين. يغفر له مع أول قطرة من دمه، ويأمن الفزع الإكبر يوم القيامة، وفوق ذلك توهب له الحياة الأبدية، فإن أرواح الشهداء في حواصل طير خضر تسرح تحت العرش.

أما ترضى أن تدخل الجنة؛ إنه الفوز الأكبر، والنجاح الأعظم: ﴿ فَمَن زُحْزِحَ عَنِ النَّارِ وَأَدْخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ ﴾. الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ ﴾.

والحديث ضعفه الشيخ الألباني في الضعيفة رقم ١٣٩٨ لكن قال في آخره: إن ما في الحديث من شهاداته على لثابت بن قيس بأنه من أهل الجنة، وخوفه رضي الله عنه من رفعه صوته فوق صوت المنبي على قد صح ذلك من حديث أنس عنيد المخاري (٣٦١٣)، ومسلم (١/ ٧٧) وابن حبان (٤/ ٢٠٤) والبيهقي (٦/ ٤٥٣)، وأحمد (٣/ ٣١٧) و المراب وغيرهم من طرق عن أنس، وفي بعضها أنه قتل شهيدا يوم اليمامة. رضي الله عنه. أهـ

قلت: في رواية البخاري من حديث أنس: قال له: اذهب إليه فقل له إنك لست من أهل النار ولكن من أهل الحنة. وعند أبن

وسل على المن المن المن حيان: يا ثابت الا ترضى أن تعيش حميدًا وتقتل شهيدًا وتقتل المندة قال: بلى يا رسول الله، قال: فعاش حميدًا وقتل شهيدًا يوم

anline

الكذاب.

أحبُّ
جَمال،
جَمال،
جَمال،
جَمال،
جَمال،
جَاء يوم اليمامة مع خالد بن الوليد إلى مسيلمة
اليُّس الكذاب، وقد تحنط ولبس ثوبين أبيضين فكفن
فيهما وقد انهزم القوم، فقال: اللهم إنى أبرأ إليك
مما جاء به هؤلاء، واعتذر من صنيع هؤلاء، بئس
مما جاء به هؤلاء، واعتذر من صنيع هؤلاء، بئس
ما عودتم به أقرائكم، خلوا بيننا وبينهم ساعة، ما
هكذا كنا نقاتل مع رسول الله على، ثم حفر كل واحد
ير من منهما له حفرة فتبتا وقاتلا حتى قتلا، وعلى ثابت
يومئذ درع له نفيسة فمر به رجل من المسلمين
فأخذها، فبينا رجل من المسلمين نائم إذ أناه ثابت
حميدا
في منامه، فقال له: إنى أوصيك بوصية؛ فإياك أن
تقول هذا حلم فتضيعة، إنى لما فتلت أمس مربي
تقول هذا حلم فتضيعة، إنى لما فتلت أمس مربي
نخمين الناس، وعند خبائه فرس بستن في طوله، وقد كفا

المدينة على خليفة رسول الله و - يعني أبا بكر الصديق رضى الله عنه -، فقل له: إن علي من الدين كذا وكذا، وفلان من رقيق عتيق فلان، فأتى الرجل خالدا فأخبره فبعث إلى الدرع فأتى بها وحدث أبا بكر رضي الله عنه برؤياه فأجاز وصيته بعد موته غير قال: ولا نعلم أحداً أجيزت وصيته بعد موته غير ثابت بن قيس رضى الله عنه.

على الدرع برمة، وفوق البرمة رحل، فأت خالدًا

فمره أن يبعث إلى درعى فيأخذها، وإذا قدمت

والقصة ثابتة وصحيحة فقد رواها الطبراني في المعجم الكبير [١٣٢١]، والحاكم في المستدرك [٥٠٣٦] وصححها على شرط مسلم ووافقه الذهبي، وليس فيها دليل لأهل البدع في أخذهم الأحكام من المنامات؛ لأنه ليس فيها حكم شرعي من حلال أو حرام أو مستحب أو واجب، ولكن فيها الوصية بأمر بتعلق بماله وديّنه، وتم المناكد من صحة الرؤيا بوجود الدرع في المكان الذي وصفه ثابت للرجل في منامه، ولذلك انفذ أبو بكر رضي الله عنه وصيته؛ لتبين صدق الرؤيا، وأما أهل الأهواء والبدع، فياخذون

مناماتهم على أنه من طرق التشريع، وهذا لا يجوز بالإجماع، لا يختلف في ذلك العلماء، أن المنامات ليست من الأدلة الشرعية.

رحم الله ثابت بن قـيس، ورضي الله عنه، وجمعنا به في عليين.

# تحذير الداعية من القصص الواكية الحلقة (١١٠)

# قصة الميت الذي يقرأ القرآن من داخل القبر

اعداد/ على حشيش

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم لبيان حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة القصاص والوعاظ، واتخذها القبوريون دليلاً على أن الحي يذهب إلى قبر الميت؛ ليتعلم الحي من الميت أمور دينه، ويتوسل به، بل وصل الحد باحد الدكاترة وهو أستاذ للعقيدة - عفا الله عنا وعنه - أن يقول في كتابه «هل من الشرك التوسل بالأنبياء والأولياء؟» ثم قال (ص١٠٠١): «إن الخضر عليه السلام كان يذهب بعد صلاة الصبح ليسمع درس الفقه من الإمام أبي حنيفة النعمان، فلما مات الإمام أبو حنيفة دعا الخضر ربه أن يرد روح أبي حنيفة إلى قبره، ليسمع منه علوم الشريعة كما كان يسمعها منه في الدنيا، وأجاب الله دعوته، فكان يذهب كل يوم بعد صلاة الصبح إلى قبر الإمام أبي حنيفة فيسمع صوته من داخل القبر، ويتعلم منه علوم الشريعة، وظل على ذلك خمس عشرة سنة حتى اتم علوم الشريعة، اهـ.

### قلت: وهنا أمران

الأول إيهام الناس باستمرار حياة الخضر بهذه القصة الباطلة التي هي من وضع الطرقية، ولقد بينت في التحذير السابق من هذه السلسلة عدم صحة القصص والأحاديث التي يُذكر فيها الخضر وحياته، وأنها كلها كذب، ولا يصح في حياته حديث واحد، كما هو مبين في القاعدة الكلية التي أوردها الإمام ابن القيم في كتابه «المنار المنيف» رقم (١١)، والتي بيناها في الحلقة (١١٤): «إيهام الناس بحياة الخضر وإلياس».

الأصر الآخر: أن الدكتور استدل على هذه القصة الباطلة، أي قصة «ذهاب الخضر إلى قبر أبي حنيفة كل صباح خمس عشرة سنة ليتعلم منه علوم الشريعة» بقصة أخرى باطلة هي موضوع تحقيقنا في هذا البحث؛ حيث قال الدكتور – عفا الله عنا وعنه – في كتابه هذا (ص٤٠١): «فإن المتأمل في سنة رسول الله على يجد فيها تأييدا لهذا، فقد روى الإمام الحافظ المنذري عن ابن عباس رضي الله عنهما أن رجلاً من أصحاب رسول الله عنهما أن رجلاً من أصحاب رسول الله عنهما أن يقبر، وهو لا يحسب أنه قبر، فإذا هو قبر إنسان يقرأ سورة الملك حتى يختمها، فأتى رسول الله على قبر، وقال: يا رسول الله، إني ضربت خبائي على قبر، وأنا لا أحسب أنه قبر، فإذا هو قبر إنسان يقرأ وأنا لا أحسب أنه قبر، فإذا هو قبر إنسان يقرأ

سورة الملك حتى يختمها، فقال رسول الله ﷺ: هي المانعة، هي المنجية تنجّي صاحبها من عذاب القبر». ثم يقول الدكتور ص (٢٦):

إِنْ فَي هَذَا الْحَدِيثُ إِقْرَارًا مِنْ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى السَّطُورُ (١٤).

قلت: الدكتور - عفا الله عنا وعنه - وهو أستاذ للعقيدة، بل كان رئيساً لقسمها، كان من الواجب عليه قبل أن يجزم بإقرار رسول الله الله المناد القصة أن يخرجها ويحقّقها؛ فلا بد من صحة الإسناد لصحة الاعتقاد.

ولقد عزا القصة للحافظ المنذري، وهذا العزو غير صحيح؛ لقول الدكتور: «روى الإمام الحافظ المنذري عن ابن عباس...» القصة، وعدم صحة العزو برجع لأسباب:

١- كتاب «الترغيب والترهيب» للحافظ المنذري ليس مصدرًا من مصادر الحديث الاصلية التي يُعْزَى اللها.

٢- فكما هو متفق عليه عند علماء هذا الفن أن مصادر الحديث الأصلية: رهي كتب السنة التي جمعها مؤلفوها عن طريق تلقيها عن شيوخهم باسانيد إلى النبي عنه.

٣- ومن أمثلتها:

الكتب السحة، وسعن الدارمي، وموطأ مالك، ومسند أحمد، وغيرها، وكذلك الكتب المصنفة في الفنون الأخرى كالتفسير والفقه والتاريخ التي تستشهد بالأحاديث، لكن بشرط أن يرويها مصنفها باسانيدها استقلالاً، أي لا يأخذها من مصنفات أخرى قبله، وهذه الكتب يصح العزو إليها في علم التخريج كتفسير الطبري، أما كتاب الترغيب والترهيب للحافظ المنذري فهو كتاب ينقل الأحاديث من الكتب الأصلية، فهو يعزو ولا يعزى اليه.

3- لذلك نجد الإمام الحافظ المنذري عندما أورد هذه القصة أظهر الصناعة الحديثية التي غابت عن الكثير، وأنقل القصة بامانة علمية من الترغيب والترهيب: حيث إن الدكتور عندما نقل القصة اسقط الفاظا هي من أصول الأئمة، بل هي من أصول الأئمة، بل هي من أصول التحقيق في علم الحديث دراية في منهج الإمام الحافظ المنذري في الترغيب والترهيب، ومنهج الإمام الترمذي الذي أخرج هذه القصة، وعزاها إليه الحافظ المنذري، وإلى القارئ الكريم القصة كما أوردها الإمام المنذري بالفاظها، ثم المقارنة بينها وبين ما نقله الدكتور من الترغيب والترهيب، حتى يتبين له بالمقارنة ما سقط من الفاظ وعلاقتها بمنهج يتبين له بالمقارنة ما سقط من الفاظ وعلاقتها بمنهج الإمامن الترمذي والمنذري رحمهما الله تعالى.

# اولاً: القبصة كما أوردها الإمام المنذري في الترفيب والترهيب، (٢ / ٣٧٧).

ورُويَ عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: ضرب بعض أصحاب النبي خوص خباءه على قبر، وهو لا يحسب أنه قبر، فإذا إنسان يقرأ سورة الملك حتى ختمها، فأتى النبي فقال: يا رسول الله, ضربت خبائي على قبر، وأنا لا أحسب أنه قبر، فإذا قبر إنسان يقرأ سورة الملك حتى ختمها، فقال النبي في: «هي المانعة، هي المنجية تنجيه من عذاب القبر». وإداه الترمذي وقال: حديث غريب. اهه.

تانيا: من مقارنة ما نقله الدكتور بما أورده الإمام المنذري نرى أن السقط تركز في أمرين، فقد سقط البدء وسقط أيضًا الانتهاء.

 ١- فقد بدأ الإمام المنذري القصة بعبارة مهمة جدًا عند علماء هذا الفن، وهي: «وروي عن ابن عباس...».

بينما قال الدكتور: «رَوَى الإمام الحافظ المنذري عن ابن عباس...».

 ٢- ختم القصة الحافظ المنذري بالتخريج بعزو الحديث إلى من أخرجه فقال: «رواه الترمذي وقال: حديث غريب».

وهذا التخريج لم ينقله الدكتور - عفا الله عنا وعنه - بل أسقطه.

ثالثًا: أهمية هذه العبارات في مناهج المحدثين خاصة الإمامين المنذري والترمذي

# ١- مضهج الإمام المنظري في الترغيب والترهيب في بمان حال الإحاديث:

قال الإمام المنذري في مقدمة كتابه: «وقد أشبعنا الكلام على حال كثير من الأحاديث الواردة في هذا الكتاب:

أ- إذا كان إسناد الحديث صحيحًا أو حسنًا أو ما قاربهما؛ صدرته بلفظة: «عن».

ب- وإذا كان في الإسناد من قيل فيه كذاب، أو وضاع، أو متهم، أو مجمع على تركه أو ضعفه أو ذاهب الحديث، أو هالك أو ساقط، أو ليس بشيء، أو ضعيف جداً، أو ضعيف فقط، أو لم أر فيه توثيقاً يحيث لا يتطرق إليه احتمال التحسين صدرته بلفظ: «روى»، أه..

قلت: بتطبيق هذا المنهج على الخبر الذي جاءت به هذه القصة في «الترغيب والترهيب» (٢ / ٣٧٧) نجد أن الإمام المنذري صدر القصة بلفظ (رُوي) حيث قال: "ورُوي عن ابن عباس رضي الله عنهما ضرب بعض أصحاب النبي ﷺ ... القصة.

قُلْتُ: وهذا يدل على أنّ القصة غير صحيحة كما بينا أنفا في منهج المنذري.

فقول الدكتور: «روى الإمام الحافظ المنذري»، خطا، والصواب أن يقول: «أورده الإمام المنذري»، للأسباب التي بيناها أنفًا.

وقوله: «عَن ابن عباس رضي الله عنهما»، وهذا تحريف لأن المنذري قال: «رُوي عن ابن عباس رضي الله عنهما»، ولم يقل: «عن ابن عباس رضي الله عنهما».

والفارق بين اللفظين كبير كما بينا آنفًا في منهج الإمام المنذري في الترغيب والترهيب، فعبارة المنذري تدل على أن القصة غير صحيحة، وعبارة الدكتور قلب لمنهج المنذري.

### ٢- منهج الامام الترمدي:

ا- لقد عزا الإمام المنذري هذه القصة إلى الإمام الترمذي فقال: (رواه الترمذي وقال: حديث غريب،

قلت: والدكتور لم يذكر هذه العبارة، وبالتالي لم يعلم أن الذي رواه هو الترمذي، فكتب رواه المنذري، وقد بينا أنفًا الفرق بين «رواه» و«أورده».

ب- وفي إسقاط الدكتور لكلمة: "غريب" التي نقلها الإمام المنذري عن الإمام الترمذي فَقْدُ لمنهج الإمام الترمذي فقد لمنهج الإمام الترمذي حول هذه اللفظة "غريب" مجردة أي: ليست مضافة لصفة أخرى، مثل "صحيح غريب" فذكرها وحسن غريب" وحسن صحيح غريب، فذكرها مجردة كما نقلها الإمام المنذري تدل على أن الخبر الذي جاءت به القصة ضعيف، ومن الغرائب، كما هو منهج الترمذي.

ج- قلت: وبالبحث عما نقله الإمام المنذري عن

الترمذي حول لفظة: غريب، في الأصل وهو سنن الترمذي تبين أن الإمام الترمذي في كتابه «السنن» (٥ / ١٥١ - شاكر) ح (٢٨٩٠) قال: «هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه».

د- وبمراجعة هذه اللفظة في «تحقة الأحوذي» (٣٠٩ / ٣٠٩) (ح-٢٨٩) قال الترمذي: «هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه». اهـ.

رابعًا: قول الإمام الترمذي: هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه لفظة: «غريب»، في هذه الجملة مضافة إلى صفة آخرى «حسن»، ومنهج الترمذي بالنسبة لهذه العبارة يدل على أن القصة حديثها غريب من هذا الوجه، وتعني أيضًا أن الحديث حسن لذاته»، كما هو معلوم عند أهل الفن في بيان منهج الترمذي، ومعلوم عندهم أيضًا أنه متساهل في تحسينه وتصحيحه، فلا يغتر أحد بقول الترمذي عن هذا الحديث الذي جاءت به القصة: «حسن غريب»، فهذا تساهل من الإمام الترمذي كما سنبين، بل وإطلاق اسم الجامع الصحيح على كتاب الترمذي لا يدل على أن أحاديثه صحيحة مطلقا؛ لأن فيه الصحيح والحسن والضعيف، بل وأشد أنواع الضعيف، وهو الموضوع.

ولنضرب مثالًا على ذلك: رُوي عن ابن عمر قال: أخى رسول الله تبين أصحابه فجاء علي تدمع عيناه، فقال يا رسول الله، آخيت بين أصحابك، ولم تؤاخ بيني وبين آحد، فقال رسول الله ته: «أنت أخى فى الدنيا والآخرة».

الحكم: «حديث موضوع». آخرجه الترمذي (٥/ هههه) ح(٣٧٢٠)، وبين علته الذهبي في «الميزان» (١ /٤٢١)، وبين أنه موضوع في «الميزان» (٢ / ١٥٤)،

وحسنه الترمذي بقوله: «وهذا حديث حسن غريب». قلت: وهو مردود. ومن هذا يتبين أن الترمذي متساهل في تحسينه، وإن كتابه يطلق عليه «جامع الترمذي» فقط، بدلاً من الجامع الصحيح، ولا يطلق الجامع الصحيح، في الجوامع إلا على «الجامع الصحيح للبخاري»، و«الجامع الصحيح للبلاء.

لذلك لا بد من تحقيق هذا الخبر، الذي جاءت به هذه القصة، والبحث فيه يتركز على أمرين:

الأول: بيان غرابة هذا الخبر، حتى يتبين أن القصة ليس لها متابع، ولا شاهد: وذلك لأن الخبر الذي جاءت به هذه القصة متنه يتكون من:

١- قصة الميت الذي يقرأ سورة تبارك الذي بيده
 الملك من داخل القبر، والصحابي يسمع.

٢- الحديث المرفوع إلى النبي ﴿ : «هي المانعة، هي المنجية، تنجيه من عذاب القبر». قلت: ولا بد أن يفرق الباحث بين القصة والحديث، فالقصة كما سنبين في تحقيقنا ليس لها متابع ولا شاهد، بينما

الحديث له شاهد كما سنيين أيضاً.

الأمر الثاني: لا بد من تحقيق هذا الخبر الغريب، وبيان أقوال أئمة الجرح والتعديل؛ نظرًا لتساهل الإمام السترمذي -رحمه الله- في السحسين والتصحيح، واختلاف المخطوطات التي نقلت قول الإمام السرمذي عن هذا الخبر؛ حيث نقل الإمام المنذري في «السرغيب والسرهيب» (٢ / ٣٧٧): رواه الترمذي وقال: «حديث غريب».

ونقل المباركفوري في "تحفة الأحوذي" (٧ / ٣٠٩) ح( ٢٨٩٠) ومحدث وادي النيل الشيخ احمد شاكر في «سنن الترمذي» (٥ / ١٥١) ح( ٢٨٩٠) قال أبو عيسى: «هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه»، وسنبين تحقيق هذا الخبر.

### أ- بيان الأمر الأول: وهو غرابة الخير الذي باعديه القصة:

ا- أخرج الإمام الترمذي في السنن (٥ / ١٥١- ط. شاكر) (ح / ٢٨٩٠) الخبر الذي جاءت به القصة؛ حيث قبال: حدثنا محمد بن عبد الملك بن أبي الشوارب، حدثنا يحيى بن عمرو بن مالك النكري عن أبي أبيه، عن أبي الجوزاء، عن ابن عباس، قبال: ضرب بعض أصحاب النبي خي خباءه على قبر، وهو لا يحسب أنه قبر، فإذا فيه إنسان يقرأ سورة تبارك يا رسول الله، إني ضربت خبائي على قبر، وأنا لا يا رسول الله، إني ضربت خبائي على قبر، وأنا لا أحسب أنه قبر، فإذا فيه إنسان يقرأ سورة تبارك الذي بيده الملك حتى ختمها، فقال رسول الله حتى ختمها، فقال العورة تبارك الذي بيده الملك حتى ختمها، فقال رسول الله حتى ختمها، فقال النورة القبر، وأنا القبر،

قال أبو عيسى: هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه.

قُلْتُ: هذا ما جاء في الأصل وهو اسنن الترمذي»، ولقد خرجت الخبر من أصله دون حذف للسند لنقف على بيان غرابته، وهي ظاهرة من قول الإمام الترمذي: «حديث حسن غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه». اه..

7- قلت. وتظهر هذه الغرابة أيضًا من تخريج هذا الخبر الذي جاءت به القصة؛ حيث أخرجه الإمام أبو نعيم في الحلية (٢ / ٨١) فقال: حدثنا عبد الله ابن محمد بن الحسن قال: حدثنا وبراهيم بن محمد بن الحسن قال: حدثنا محمد بن عبد الملك بن أبي الشوارب، قال: حدثنا يحيى بن عمرو بن مالك النكري عن أبيه عن أبي الجوزاء عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: ضرب بعض أصحاب النبي خباءه على قبر... القصة، ثم قال: أغريب من حديث أبي الجوزاء لم نكتبه مرفوعًا مجوداً إلا من حديث يحيى بن عمرو عن أبعه. اهـ.

"- قلت: وأخرج الخبر الذي جاءت به القصة أنضًا الإمام ابن عدى في الكامل في ضعفاء الرجال

(٧/ ٥٠) (٥٤ / ٢١٠٧) قال: حدثنا على بن سعيد الرازي، حدثنا محمد بن عيد الملك بن أبي الشوارب، حدثنا يحيى بن عمرو بن مالك، عن أبيه، عن أبي الجوزاء، عن أبن عباس، رضي الله عنهما، قال: مضرب بعض أصحاب النبي خداءه على قبر.... القصة. اه..

قلت: من هذا التخريج لخبر القصة يتبين أن هذا الخبر غريب كما بين ذلك الإمام الترمذي، والإمام أبو نعيم: تفرد به يحيى بن عمرو بن مالك عن أبيه عن أبي الجوزاء عن أبن عباس.

### ب- بيان الأمر الثاني وهو تحقيق هذا الخير:

لقد أثبتنا من التخريج غرابة هذا الخبر، وتفرد يحيى بن عمرو بن مالك عن أبيه عن أبي الجوزاء عن ابن عباس به.

فهذه القصة الواهية التي جاءت بهذا الخبر ليس لها متابعات؛ تامة، ولا قاصرة، من أجل هذا التفرد، ومن أجل الضعف الشديد، وهذا يتبين من قول أثمة الجرح والتعديل:

 ا- قال الإمام العقيلي في «الضعفاء الكبير» (٤/ ٤٢٠ / ٢٠٤٦ /): «يحدي بن عمرو بن مالك النكري لا بتُتابع على حديثه».

وأورد من مناكيره عن أبيه عن أبي الجوزاء عن ابن عباسٍ في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَطُويِ السِّمَاءَ كَطَى السَجِلَ لِلْكُتُبِ ﴾، قال: «كان للنبي ﷺ كاتب يدعى السجل»، أه.

قلت: انظر إلى هذا الكذب بنفس سند القصة.

٢- لذلك قال الإمام الذهبي في الميزان (٤ / ٣٩٩/ ٩٩٥): «يحيى بن عمرو بن مالك النكري البصري رماه حماد بن زيد بالكذب».

ثم قال: ومن مناكيره: عن أبيه عن أبي الجوزاء عن ابن عباس قال: ضرب بعض الصحابة خباءه على قبر ولا يعرف أنه قبر، فإذا فيه إنسان يقرأ تبارك.. القصة، ثم قال: وضعفه أبو داود وغيره.

٣- وقال الإمام ابن حبان في المجروحين (٤/ ١١٤): يحيى بن عمرو بن مالك النكري من اهل البصرة يروي عن أبيه عن أبي الجوزاء كان منكر الرواية عن أبيه، والواجب تنكب كل رواية يرويها عن أبيه؛ لما فيها من مخالفة الثقات، والوجود من الاشياء المعضلات؛ فيكون هو وأبوه جميعًا متروكين.

٤- لـذلك أورده الإصام الـدارقطني في كـتابه «الضعفاء والمتروكين» برقم (٥٨٣)، وإثبات يحيى بن عمرو بن مالك النكري في هذا الكتاب يدل على أنه متروك كما هو مبين في مقدمته.

قلت: وهذا إجماع على ترك يحيى بن عمرو بن مالك النكرى من الثلاثة.

٥- وضعفه يحيى بن معين، وابو زرعة وابو داود

والنسائي والدولابي كذا في «التهذيب» (١١ / ٢٢٧)، ثم قال الحافظ ابن حجر: «وقال أحمد بن حنبل ليس بشيء، وقال الساجي: منكر الحديث»، أهـ.

قلت: يُستنتج من هذا التحقيق أن الخبر الذي جاءت به هذه القصة منكر، والقصة واهية، وهي من الغرائب، ولذلك ضعفها الإمام المنذري كما بينا أنفًا، وكذلك الإمام الذهبي وجعلها منكرة.

وكذلك ضُعفها الشيخ الالباني -رحمه الله- في «ضَعيف الترغيب و الترهيب» (١ / ٤٤٣) (٨٨٧٠).

وبهذا تصبح قصة الميت الذي يقرأ سورة تبارك الذي بيده الملك حتى ختمها، والصحابي يسمع، ويقر ذلك النبي على قصة واهية منكرة غير ثابتة.

### تنسه مهم

لقد بينا أن الخبر الذي جاءت به القصة متنه يتكون من القصة الواهية التي لا متابع لها ولا شاهد، فهي منكرة غير ثابتة.

وتكون أيضًا من الحديث المرفوع إلى النبي المحول سورة تبارك: «هي المانعة وهي المنجية تنجيه من عذاب القبر». وهو ثابت لأن له شاهدًا أخرجه أبو الشيخ في "طبقات الأصبهانيين" (ح٢٦٤) مرفوعًا من حديث ابن مسعود، وأخرجه الحاكم في «المستدرك» (٢ / ٤٩٨) موقوفًا، وهو في حكم المرفوع، وقال: صحيح الإسناد ووافقه الذهبي «سورة تبارك هي المانعة من عذاب القبر».

### ملحوظة مهمة:

ا- قول الترمذي عقب هذا الخبر الذي جاءت به القصة : "وفي الباب عن أبي هريرة"، فيظن من لا دراية له بمنهج الترمذي في قوله: "وفي الباب" أن هذا شاهد للقصة، ولكن هيهات فهو شاهد للحديث فقط؛ حيث أخرجه الترمذي في "السنن" (٥ / ١٥١) من حديث أبي هريرة عن النبي قال: "إن سورة من القران ثلاثون أية شفعت لرجل حتى غُفر له وهي سورة تبارك الذي بيده الملك".

واخرج هذا الحديث ايضًا أبو داود وابن ماجه وأحمد وابن حبان والحاكم وابن السني والبيهقي في الشعب.

٢- ولقد أورد الشيخ الإلباني رحمه الله الخبر الدي جاءت به هذه القصة في "ضعيف سنن الترمذي" (ح٤٥)، وفي "ضعيف الترغيب والترهيب، وذلك لضعف القصة، وأوردها في "السلسلة الصحيحة" (ح١١٤٠) لصحة الحديث المقترن بالقصة، فمن لا دراية له يتهم الالباني رحمه الله بالتناقض، ولا تناقض في هذا.

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء

# جيب عليها لجنة الفتوك بالمركز العام

# وو من أحكام الطالق وو

ىسال سائل ىقول:

ما حكم من طلق زوحته طلقة أولى، ثم ثانية، ثم ثالثة وهي لا تعلم ثم عاشرها بعد الثالثة وهي لا تعلم بالطلقات القلاثا وهل بحوز أن تعود الزوحة الى منزل الزوجية بعد الطائق الثاني دون عقد ومهر

الحواب من طلق زوجته ثلاثاً فقد بانت منه بينونة كبرى، ولا تحل له حتى تنكح زوجًا غيره، نكاح رغبة، لا يُقصد به التحليل للأول؛ لقول النبي الأ أخبركم بالتيس المستعار؟ ، قالوا: بلى يا رسول الله من هو؟ قال: « المُحلُّ، لعن الله المُحلُّل والمحلُّل له» [أبو داود ٢٠٧٦، وحسنه الآلباني]. والمُحلِّل له: من طلق امراته ثلاثًا ثم استعار لها رجلاً يتزوجها ثم يطلقها.

وهذا النكاح نكاح فاسد فقد لعن النبي، - 🐷 -، المحلل والمحلل له، وسمى المحلل التيس المستعار [ابو داود ٢٠٧٦، وحسنه الالباني]؛ لأنه كالتيس يستعيره

صاحب الغنم لمدة معينة ثم يرده إلى مالكه، هذا الرحل كالتيس طلب منه الزواج بهذه المرأة ثم مفارقتها. وهو نكاح محرم ولا يفيد حلّها للزوج الأول؛ لأنه غير صحيح.

ولا يتوقف الطلاق على حضور الزوجة، ولا على سماعها، ولا على علمها، بل ينفذ الطلاق بالتوكيل، والاتصال الهاتفي، أو بالكتابة، أو غير ذلك مما يدل على حدوث الطلاق.

أما إرجاع الزوجة بعد الطلقة الأولى أو الثانية إذا لم تنته عدتها فلا يحتاج إلى عقد ولا مهر ولا ولي، وإن انتهت العدة فهو خاطب من الخَطَّاب، وإن وافقت عليه هي ووليها لزمه مهر جديد وعقد جديد. وإن لم يو افقا عليه فلا علاقة له يها، وهي أجنبية عنه.

ومعاشرة الزوحة بعد الطلقة الثالثة لا تحل، بل هي زنى محض من الزوج -والعياذ بالله-؛ فإن كانت الزوحة تعلم مها فهي أيضًا زانية. وإن لم تعلم فهي معذورة ولا إثم عليها، والإثم على الزوج وحده لأنه زان وغاش. والله أعلم.

### سال محمد محمود حسن بقول قل بجوز دفع زكاة عن المال المودع بالبنك

والحواب الزكاة فريضة، وركن من أركان الإسلام الخمسة، تجب في مال المسلم متى بلغ النصاب المقرر شرعًا وحال عليه الحول، وكان خاليًا من الدِّين، فاضلاً عن حوائج المزكى الأصلية وحاجة من تلزمه نفقته، والنصاب الشرعي هو ما قيمته ٨٥ جرامًا من الذهب عيار ٢١ بالسعر السائد وقت إخراج الزكاة. وعلى ذلك فإنه يجب على السائل أن يخرج الزكاة عن رأس المال حميعه، ولا زكاة على العائد ما دام أنه يصرفه أولاً بأول في نفقات حياته، وتكون الزكاة على السنتين اللتين لم يزك فيهما حتى تبرأ ذمته أمام الله تعالى، وقيمة الزكاة ربع

و زگاة المال المودعفي البتك وو العشر أي على كل ألف حنيه ٢٥ حنيها.

# و الزكاة للوالدين والأولاد \cdots

بستال محمد محمد العالم إمام وخطيب مس مراد - بسيون غربية يقول:

هل يجوز للمسلم أن يُخرج زكاة أمواله لأولاده الفقراء، وكذلك لوالديه "

والجواب أجمع أهل العلم على أن الزكاة لا يجوز دفعها إلى الوالدين في الحال التي يجبر فيها الدافع إليهم على الإنفاق عليهم؛ لأنه إذا وجبت النفقة عليه يكون دفع الزكاة إليهم إغناء لهم عن النفقة فيعود النفع إليه، فكانه دفعها إلى نفسه، فلم تجز، كما لو قضى بها دينه؛ ولأن مال الولد مال لوالديه لحديث أنت ومالك لأبيك [أبو داود ٢٠٣٠، وصححه الالباني]، وكذلك لا يجوز دفع الزكاة للأولاد؛

لأنهم جزء الأب، والدفع منه إليهم يكون كالدفع لنفسه، وكذا الزوجة لا يجوز دفع الزكاة إليها؛ لأن نفقتها واجبة عليه وما يدفع للأخ أو الأخت يجوز أن يكون من الزكاة إليه إذا كانت نفقتهما لا تلزم الدافع شرعًا؛ إذ إن من وجبت نفقته على قريبه لم يجز دفع زكاته إليه عند أكثر العلماء.

وقد قرر أهل العلم أن نفقة الإبن غير المستغني بكسبه لعجز أو مرض أو نحوهما واجبة على أبيه الغني، وإلى ذلك ذهب الأئمة الأربعة؛ لقوله المحديث وابدأ بمن تعول، [البخاري ٥٣٥٦، ومسلم ١٩٣٤]. والله تعالى أعلم.

# و تكرار عقد الزواج و

ويسال إبراشيم رجب اللاوندي من كوم حماده - بحيرة. بقول:

هل يجور للرجل المسلم أن يتزوج من المراة تقسها مرتين، أي أن يعقد عليها عقدًا شرعيًا مرة في بيت البعروس بين أهلها ومرة في المسجد تسمى إشهارا ا

الجواب القاعدة الأصلية أنَّ العقد إذا جُدُد وأعيد فالثاني باطل. فالبيع بعد البيع، والصلح بعد الصلح، والحوالة بعد الحوالة كل ذلك باطل، إلا أن بعض صور البيع والإجارة خارجُ عن هذه القاعدة، فإذا عقد البيع أولاً ثم عقد ثانيًا على

مثل ثمن الأول جنساً ووصفاً وقدراً فالعقد الثاني غير معتبر، ويبقى العقد الأول على حاله؛ لأنه لا يوجد فائدة في العقد الثاني. وشرط صحة العقد أن تترتب عليه فائدة، وما دام العقد الأول قد وقع صحيحاً فلا داعي لتكراره – وإن كان تكراره لا يؤثر على صحة العقد الأول، ولا على ما اشترط فيه – والعقد الأول هو المعتبر.

فإن كان ثَمَّة حاجة للتكرار المذكور: فعلى الولي والزوج أن يوثقا العقد من غير أن يُكررا الصيغة - الإيجاب والقبول - مرة أخرى عند المؤقى، فإن كرراها فلا ضرر فيه.



بسال سعيد إسماعيل سالم -الإسكندرية - فيكتوريا - مسجد الفتح - يقول: ما حكم زرع الاستان لضبط قراءة القران لانتي اصلي بالناس؟

الجواب: لا حرج في زرع الأسنان للضرورة، والحاجة المعتبرة شرعًا كمن سقطت سنه أو تلفت، وهو يحتاج إلى بدلها لمضغ الطعام أو تقويم الكلام ونحوه. والدليل هو ما ثبت عن عرفجة بن أسعد رضي الله عنه قال: أصيب أنفي يوم الكُلاب في الجاهلية -والكُلاب: ماءٌ بَيْنَ الكُوفَة والبَصْرة- فاتخذت أنفًا من ورق فانتن عليّ، فأمرني رسول الله على أن أتخذ أنفًا من ذهب. [رواه أبو داود والترمذي والتسائي، وحسنه الالباني في صحيح سن النسائي ١٧٦٥].

فامره ﷺ لعرفجة باتخاذ أنف بدل أنفه الأصلي دليل على جواز تركيب الاسنان. وإذا مات من ركب أسنانًا أو أنفًا، فالمشروع تركهما ودفنه بهما إذا لم تكن ذات قيمة، وأما ما كان له قيمة فإنه يؤخذ، إلا إذا كان يخشى منه المُثلة كتمزيق لثة الميت أو لحمه.

# يسال المهندس/ محمد نور الدين عبد الله -سوماج - طما

يقول: ما الغرق بين اسماء القرآن الكريم وصفاته والجواب: اعلم أنّ كثرة الأسماء تدلّ على شرف المسمِّي وكماله، ولذلك فإن كثرة أسماء الله تعالى دلُّت على كماله وجلال عظمته؛ وكثرة أسماء النبي 👺 دَلَّت على علوّ رتبته، وسموّ درجته. وكذلك كثرة أسماء القرآن دلت على شرفه، وفضيلته.

غير أن بعضهم بالغ في تعداد ألقاب القرآن، حتى ذكر منها الزركشي خمسة وخمسين نقلاً عن غيره، ولا ربب أنه خلط فيها بين التسمية والوصف، فمن أسماء القرآن مثلاً «العلى لقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ فِي أُمَّ الْكَتَابِ لَدَيْنَا لَعْلَىُ حَكِيمٌ ﴾، ومنها «المجيد» لقوله تعالى: ﴿ بِلُّ هُوَ قُرْآنٌ مَجِيدٌ ﴾، ومنها «العزيز» لقوله: ﴿وَإِنَّهُ لَكِتَابُ عَزِيزٍ ﴾، ومنها العربي، لقوله: ﴿ قُرْآنًا عَرَبِيًّا ﴾، وقد بلغ بعض العلماء بأسماء القرآن نيفًا وتسعين.

- وفي البرهان في علوم القرآن (ج ١ / ص ٢٧٣): وقد صنف في ذلك الحرالي جزءًا، وأنهى أساميه إلى نيف وتسعين، وقال القاضي أبو المعالي عزيزي بن عبد الملك رحمه الله: اعلم أن الله تعالى سمى القرآن

### ىخمسة وخمسين اسما:

سماه كتابًا فقال: ﴿ حم وَالْكتَابِ الْمُبِينَ ﴾. وسيماه قرانًا فقال: ﴿ إِنَّهُ لَقُرْانٌ كَرِيمٌ ﴾. وسماه كلاما فقال: ﴿ حتَّى يسمُّعُ كلامُ اللَّهُ ﴾. وسماه نورًا فقال: ﴿ وَأَنْزَلْنَا النَّكُمْ نُوراً مُسِناً ﴾. وسماه هدى فقال: ﴿ هُدى ورحْمة للْمُحْسِنِينَ. وسماه رحمة فقال: ﴿ قُلْ بِفَضَّلِ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَيِذَلِكَ فَلْيَغْرَحُوا ﴾.

وسماه فرقانًا فقال: ﴿ تَبَارِكَ الَّذِي نَزُّلَ الْفُرْقَانَ على عيده .

وسماه شفاء فقال: ﴿وَنُثْرَلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ

وسماه موعظة فقال: ﴿قَدْ جَاءَتْكُمْ مَوْعظَةٌ منْ

ومن العلماء من فُرِّق بين الاسم والصفة، فذكر خمسة أسماء وهي: الكتاب، وكلام الله، والفرقان، والذِّكر، والمصحف.

وذكر من نعوته الكثير؛ مثل: هدى، وشفاء، ورحمة، وموعظة، وأحسن الحديث،.. إلخ. والله أعلم.

# و الأحق بالصلاة على الجنازة و

سيال سائل فيقول: عند الصلاة على بعض الحنائز أرى كثيرا أن قريب الميت يتقدم ليصلى عليه، وأحيانًا يكون غير ملتزم بالسنة الظاهرة، ويتوقع الا يُحسن الصلاة على الميت، لكنه يتقدم للصلاة بحكم قرابته، في الوقت الذي يوجد فيه إمام المسجد؟ فما الصواب في ذلك؟

الحواب: الأحق بالإمامة في الصلاة على الميت: الوصى الذي أوصى الميت بأن يصلى عليه، ثم الوالي أو نائبه، ومثل نائب الوالي إمام المسجد الراتب، فعن أبى حازم قال: إنى لشاهد يوم مات الحسن بن على، فرأيت الحسين بن على بقول لسعيد بن العاص ويطعن في عنقه: تقدم؛ فلولا أنها سنة ما قدمتك، وكان

بينهم شييع. [الحاكم (٤٧٩٩) وصححه، ووافقه الذهبي]. واستعد الشيخ ابن باز رحمه الله صلاة الوصى والولى، وقال: إمام المسجد أولى بالصلاة على الجنازة من الشخص الموصلي له؛ لقول النبي ﷺ: «لا يؤمِّنُ الرجلُ الرجلُ في سلطانه». [مسلم ١٥٦٤]. وإمام المسجد هو صاحب

السلطان في مسجده. [مجموع فتاوى ابن باز].

والمشهور من مذهب الشافعية وابن حزم أن الأحق بالامامة على الجنازة أقرباء الميت؛ مستدلين بقول الله تعالى: ﴿ وَأُولُو الأَرْحَام بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْض في كتَابِ اللَّهِ ﴾، والقول الأول أرجح؛ لأن الآية مطلقة، والأول مقيد، فينبغى أن يُحمل المطلق على المقيد.

# الحقة الثالثة الفيلة ال

فقد سبق أن قلنا: إن للغفلة أسبابًا، منها: أولاً: الجهل بالله عز وجل وأسمائه وصفاته. ثانيًا:

الاغترار بالدنيا والانغماس في شهواتها. ثالثًا: صحبة السوء.

رابعًا: الانصراف عن ذكر الله.

خامسًا: الإعراض عن النصيحة.

سادسا: التسويف والتمني.

سابعًا: الانغماس في الشهوات وفي الشبهات. ونكمل بقية أسباب الغفلة؛ فنقول وبالله التوفيق:

### a ثامنًا: نسيان الموت والأخرة والمسير a

مع أن السناس يسودً عن في كل يسوم الأهل والأحباب والخلان والأصحاب إلا أنهم ينسون، أو يتناسون الموت والقبر، والبعث والنشور، والأخرة والمصير الذي ينتظرهم، ومن ثم ينشغلون باللهو واللعب، يقول الله تعالى: ﴿ ذَرْهُمْ يَأْكُلُواْ وَيَتَمَتَّعُواْ وَيَلْهِهِمُ الأَمْلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الحجر: ٣]، ويقول جل شأنه: ﴿ فَذَرْهُمْ يَخُوضُوا وَيَلْعِبُوا حَتَّى يُلاقُوا يَوْمَهُمُ الذي يُوعَوُن ﴾ [الزخرف: ٨٦].

وكيف ينسى العبد الموت وهو أقرب إليه من شراك نعله، كيف ينسى الموت وما هو إلا نفس يضرح ثم لا يعود، كيف ينسى الموت والأجل محتوم ﴿ وَلَـكُلُّ أُمُّة أَجِلُ فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لاَ يَسْتَأْخَرُونَ سَاعَةً وَلاَ يَسْتَقْدَمُونَ ﴾ [الاعراف: ٢٤]. وقال تبارك وتعالى: ﴿ قُلِ لاَ أَمَّلِكُ لِنَفْسِي ضَرّا وَلاَ يَسْتَقْدَمُونَ ﴾ [إذا جاء أَجَلُهُمْ فَلاَ يَسْتَقْدَمُونَ ﴾ [يونس: ٤٤]. فلا يَسْتَقْدَمُونَ ﴾ [يونس: ٤٤].

إلى التعلق والانهماك في لذات الدنيا وشواغلها، وتسويف التوبة، والتكاسل عن الطاعات، ولذا قيل: من أكثر ذكر الموت أكرمه الله بثلاث: تعجيل التوبة، وقناعة القلب، ونشاط العبادة. ومن نسي ذكر الموت ابتُلي بثلاث: تسويف التوبة، وترك الرضا، والتكاسل عن العبادة.

ولأن نسيان الموت يؤدي إلى نسيان الاستعداد لما بعد الموت، فيبتلى بنسيان الموت وسكراته، والقبر واهواله، وعذابه ونعيمه، ووضع الموازين، ونشر الدواوين، والمرور على الصراط، ونسيان النار وما أعد الله فيها لأصحاب القلوب القاسية، وهذا الذي يبعده عن أن ينتفع بالموت، والله تعالى يقول ﴿وَجَاءَتْ سَكْرَةُ الْمَوْت بِالْحَقِّ ذَلِكَ مَا كُنتَ مِنْهُ تَحِيدُ ﴾ [ق ١٠]، ويقول سبحانه ﴿ اعْلَمُوا أَنْمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبُ ولَهُوْ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ بَيْنَكُمْ وَتَكَافُرُ بَيْنَكُمْ وَتَكَافُرُ بَيْنَكُمْ وَتَكَافُرُ مَيْنَكُمْ وَتَكَافُرُ مَيْنَكُمْ وَتَكَافُرُ مَيْنَكُمْ وَتَكَافُرُ مَيْنَ أَعْجِبَ الْكُفَار نَبَاتُهُ ثُمُ يهيعِ قَتْراهُ مُصنْفَراً ثُمَّ يكونَ وَرضُوانُ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلاَّ مَتَاعُ الْغُرُور ﴾ ورضُوانُ ومَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلاَّ مَتَاعُ الْغُرُور ﴾ والحديد: ١٤].

### و تاسعاد البدع والأهواء وي

وهذا حال أهل الجهل وأهل البدع والأهواء الذين يظنون أنهم على هدى وعلم؛ فإذا انكشفت الحقائق تبين لهم أنهم لم يكونوا على شيء، وأن

عقائدهم وأعمالهم التي ترتبت عليها كانت كسراب يرى في أعين الناظرين ماء، ولا حقيقة له:

إن سموم البدع والأهواء والضلالات الواقعة في القلب مهلكة هلاكًا يحول بين العبد وربه، ومن ثُم يتحول إلى الغفلة المطبقة التي لا يفيق منها إلا على الدمار المحقق إلا أن يشاء الله، فعن أبي هُرُيْرَةَ رضى الله عنه، عن النَّبِيِّ 🚟 ، في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شَيعًا لَسُتُ منْهُمْ في شيء مُ قَالَ: هُمْ أَهْلُ الْبِدَعِ وَالْأَهْوَاءِ مِنْ هَذه الأُمَّة » [أخرجه الطبراني في معجمه الكبير (١ / ٢٠٧ رقم ٦٦٤)، وأورده الهيثمي في مجمع الزوائد، وقال: رواه الطبراني في الأوسط ورجاله رجال الصحيح غير معلل بن نفيل وهو ثقة].

وعَنْ أَبِي بَرْزَةَ الأُسْلَمِيُّ عَنْ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: ﴿إِنَّ ممًا أَخْشَى عَلَيْكُمْ شَهُوات الْغَي في بطونكم وَفُرُو حِكُمْ، وَمُضَالَات الْفَتَنِ». [رواه احمد (١٩٢٧٣) وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب (١ / ١٢

فهم الصادون عن سنة رسول الله 🐸، الداعون إلى ما بخالفها، الذبن يصدون عن سبيل الله ويبغونها عوجًا، فيجعلون السنة بدعة، والبدعة سنة، والمنكر معروفًا، والمعروف منكرًا، وهم النين قال الله عنهم: ﴿قُلْ هَلُ نُنَبِّئُكُمْ بِالأَخْسَرِينَ أَعْمَالاً (١٠٣) الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ في الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صنعا ﴾ [الكهف: ١٠٢-١٠٤].

وفي مسند ابن الجعد وغيره قال سفيان الثورى: «العدعة أحبُّ إلى إبليس من المعصية؛ المعصية بتاب منها، والبدعة لا يتاب منها».

وفي اعتقاد أهل السنة للالكائي: دخل رجلان على محمد بن سيرين من أهل الأهواء، فقالا: يا أبا بكر نحدثك بحديث؟ قال: لا. قالا: فنقرأ عليك أية

> من كتاب الله. قال: لا. قال، تقومان عنى وإلا قمت، فقام الرجلان فخرجا، فقال بعض القوم: ما كان عليك أن يقرأ أية؟ قال: إنى كرهت أن يقرأ آية فيحرفانها، فيقر ذلك في

وقال ابْنُ مُسْعُود: عَلَيْكُمْ بِالْعِلْمِ قَبْلَ أَنْ يُقْبَضَ، وَقَبْضُهُ

أَنْ يُذْهَبَ يِأَصْحَانِهِ، عَلَيْكُمْ بِالْعِلْمِ فَإِنَّ أَحَدَكُمْ لاَ يَدْرِي مَتِّي يُفْتَقَرُّ إِلَيْهِ، أَوْ يُفْتَقَرُّ إِلَى مَا عِنْدَهُ، إِنْكُمْ ستَجِدُونَ أَقُوامًا يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ يَدْعُونَكُمْ إِلَى كَتَابِ اللَّه، وَقَدْ نَعَذُوهُ وَرَاءَ ظَهُورِهِمْ؛ فَعَلَيْكُمْ بِالْعَلْم، وَإِيَّاكُمْ وَالتَّبَدُّعَ، وَإِيَّاكُمْ وَالتَّنَطُّعَ، وَإِيَّاكُمْ وَالتَّعَمُّقَ، وَعَلَيْكُمْ بِالْعَتِيقِ». [أخرجه الدرامي ١٤٣].

ولا تزال البدع والأهواء بأصحابها حتى توقعهم في المهالك، وتوردهم المعاطب، وتلقى بهم في أودية الشبهات والشهوات، فتراهم بدُلوا الحق إلى الباطل، والتوحيد إلى الشرك، فنصبوا القباب والأضرحة، وراحوا يتقربون إليها بأصناف من العبادات بتمسحون بها، ويتعبدون عندها، ويطلبون منها ما لا يُطلب إلا من الله تعالى، وأقاموا الموالد التي يتفشي فيها الشيرك بكل انواعه، من اعتقاد النفع والضرفي المقبور، وسؤاله والتعلق به، إلى الاستغاثة والرجاء، والاستعانة وطلب الشفاء، والنذر والذبح والطواف، إلى غير ذلك من العبادات التي لا تصلح إلا لله رب العالمن.

وإذا أنكر عليهم منكر اتهموه بجملة من التَّهم أعدوها بليل؛ ليصموا بها أهل التوحيد، وهذا من ضلالهم وغيهم وافترائهم على دين الله رب العالمان، تعالى الله عن قولهم علواً كبيراً.

وترى فريقًا منهم قد لجأ إلى السحر والدجل، والشعوذة والأحجية، والتمائم، ونشير الوهم والباطل مقابل دراهم معدودة وأباطيل قد حبكوا إفكها، واشاعوا زورًا أن فلانًا مكشوف عنه الحجاب، وهذا يدرى المخبوء خلف الباب وتحت الأعتاب، وهذا تؤخذ منه النفحات والبركات. وهذا ضلال قديم ويهتان عظيم.

وترى فريقًا أخر من أهل الأهواء بدُّلوا شريعة الله المحكمة إلى قوانين باطلة، وشيرائع زائغة؛ فبدلوا نصوص الشريعة بالأعراف والعادات والأحوال بدون قبود أو ضوابط، مما أفضى إلى تبديل الشريعة ونسخها؛ لأن أهل الأهواء والبدع

لن يتورعوا عن تبديل النصوص القطعية بالعرف؛ ليتوصلوا بذلك إلى إسقاط الواجبات، واستحلال المصرمات، وترك التحاكم إليها، وإحلال القوانين الوضعية الناطلة محلها، يزعم انها لا تصلح في

وه لا ترار البدع والأحراد بأستاليا حتى ترقيد في البدالة وترود الساعب وتستى بيراني أودية الشيبات والشيرات فتراه ويكرا التحقيلات الصالفون

زماننا، وما شابه ذلك من الردود البالية السقيمة، تعالى الله عما يقول الظالمون علوًا كبيرًا.

وترى فريقًا منهم بعد ما علموا الحق وعملوا به دخلت عليهم الأهواء والمصالح والأغراض؛ فحوًلتهم عن الحق الذي تعلموه وعلموه إلى التفرق والتحزب والتعصب والعمى، فلا يؤاخي إلا من كان على هواه، سواء كان يعمل بالحق أو لا يعمل به، فالعمدة في محبته وولائه موافقته في مذهبه وإن كان باطلاً، ثم يرقع بعض الشبهات ويتخذها دينًا يوالي عليه ويعادي، ويصدق عليه قول القائل:

# نرقع دنيانا بتمزيق ديننا

### قلا ديننا يبقى ولا ما نرقع

ويوزع الأحكام على خلق الله بال روية ولا باعث إلا من هواه، فهو في كل يوم يبتعد عن دينه، ويزداد قربا من الضلال، حتى يصير من أئمة الضلال، وهو يحسب أنه من المهتدين، وكذلك الذين يتخذون الدين ستارًا للكسب المادي والثراء الفاحش فيأكلون من حرام، ولا يسأل الواحد نفسه عن كسبه أهو من الحلال أو الحرام، ألا ساء مرون وصدق الله ﴿ ألا يَظُنُ أُولَـ لِكُ أَنَّهُم مُنْعُوثُونَ (٤) لَيُوم عَظيم ﴾ [المطفقين ٤-٥].

إنهم في غَفلة لا يَفيقون منها -إلا أن يشاء الله- إلا على تحسرهم ﴿وَلُوْ تُرَى إِذْ فَرَعُوا فَلاَ فَوْتَ وَأُخذُوا مِن مُكَانِ قَرِيبِ (٥١) وَقَالُوا أَمَنَا بِهِ وَأَنْى لَهُمُ التَّنَاوُشُ مِن مَكَان بُعيد ﴾ [سبا: ٥٠-٥].

فالناس فريقان: ﴿ فَرِيقًا هَدِى وَفَرِيقًا حَقَّ عَلَيْهِمُ الضَّلَالَةُ إِنَّهُمُ اتَّخَذُوا الشَّيَاطِينَ أَوْلَيَاء مِن دُونِ اللّهِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم مُهْتَدُونَ ﴾ [الاعراف: ٣٠].

### 😋 عاشرا: نسبة التعمة الي غير التعم بها 😋

المتفضل بالنّعمة على الحقيقة هو الله جل وعلا، قال سبحانه: ﴿ وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَة فَمِنَ اللّهُ ﴾ [النحل: ٥٣]، وهذا الصنف من الناس ينسبُ النّعمة إلى غير مُوردها والمنعم بها، فتراه ينسبها إلى نفسه، ﴿ قَالَ إِنْ مَا أُوتَ بِنَهُ عَلَى عَلْم عَنْدى ﴾

> [القصص: ٧٨]، فيقول هذا بسبب جدي واجتهادي وكفاءتي وصبري وكفاحي وعلمي.

أو ينسبها إلى اسبابها، وينسى مسببها وربها، فعن زيد بن خالد الْجُهني أَنَّهُ قال: صلى لنا رسبول السله على صلاة

كَانت من اللَّيْلَة، فَلَما انْصَرَف آقْبَلَ على الناس؛ فقال: هل تَدْرُونَ مَاذَا قال رَبُّكُمْ قالوا: الله ورَسُولُهُ أَعْلَمُ. قالوا: الله ورَسُولُهُ أَعْلَمُ. قال: «أَصْبَحَ من عبَادي مؤْمنُ وكافر، فَأَما من قال: مُطرْنا بِفَضْل اللَّه وَرَحْمَته فَذَلكَ مُؤْمنُ بي وكَافرُ بِالْكَوْكَب، وَأَمَا من قال بنَوْء كذَا وَكَذَا، فَذَلك كَافرُ بِي وَمُؤْمنُ بِالْكَوْكَب، [البخاري ٨٤٣]. ومسلم ٧١]. وكما قال الله تعالى: ﴿ يَعْرِفُونَ نَعْمَت اللّهِ ثُمُ يُنكُرُونَها ﴾ [البخاري ٢٤٨، ومسلم ٧١]. فيكرُونها ﴾ [البخارة ألم الله تُمُ

و الأسبابُ لا يُنكَر أثرُها ولا الأخذُ بها، ولكنَ الذي يُنكر الغفلةُ عن الله سبحانه وتعالى.

ومنها أيضًا قول قائلهم: لولا فلان ما نجونا، ولولا الكلب لدخل علينا اللص، ولولا قوة الفرامل لمات الركاب، ونحو هذا؛ فيجعلون نعمة الله منسوبة إلى فلان ووقايته منسوبة إلى الكلب، وحفظه منسوبًا لقوة الفرامل، وهذا من الشرك بالله، بل ينبغي أن ينسب الفضل لصاحبه، وهو الله تعالى، قال سبحانه: ﴿ قُلْ بِ فَضْلُ اللّهِ وَبِرَحْمَتَهُ فَيْزَلِكُ فَلْيَفْرَحُوا هُوَ خَيْرٌ مِماً يَجْمَعُونَ ﴾ [يونس: ٨٥].

وعن البراء بن عازب رضي الله عنه قال: رأيت رسول الله عنه يوم الخندق يحفر معنا حتى رأيت التراب قد وارى بياض بطنه، أو قال شعره، وهو يقول: ﴿وَاللّٰهُ لُولًا اللّٰهُ مَا اهتدينا، ولا تصدقنا ولا صلينا، فانزلن سكينة علينا وثبت الأقدام إن البخارى: ٧٨٣٧، ومسلم ١٨٠٣].

وقال الله تبارك وتعالى: ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُّ الْرَّضَ فَرَاشًا وَالسَّمَاء بِنَاء وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاء مَاء الأَرْضَ فَرَاشًا وَالسَّمَاء بِنَاء وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاء مَاء فَأَخْرَجَ بِه مِنَ الشَّمَرَات رِزْقًا لُكُمُّ فَلاَ تَجْعَلُواْ للله أَنْذَادًا وَأَنْتُمُّ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢]، فمن تعود أن ينسب الفضل لغير الله تعالى عاش في غفلة عن ربه فلم يشكر له تعمة، ولم يشعر بفضله سبحانه، بل ربما ينسب الفضل للبدوي والرفاعي

والدسوقي، وغيرهم ممن أطلق عليهم المدركون بالكون، الذين يديرون الكون، ويدبرون أمره كما يزعمون، تعالى الله عما يقول الظالمون علواً كبيراً.

ت حادي عشر: عدم الحرص على طلب

العلم دد

العبد في أمسُ الحاجة إلى التعلم؛ ليرفع من شنّنه، ولكي و بعض أهل الأهواء دخلت عليهم الصالح والأغراض، فعزّلتهم عن العق الذي تحلموه والمائد فرق المنزب والتحرب والمس قلا يؤاخي الا من كان على هواه، سواء كان يحمل بسالحق أو لا يستميل به ي

يحسن التعيد لربه، بقول الله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتُوى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ إِنَّمَا نتَذَكُّرُ أُولُوا الأَلْبَابِ ﴾ [الزمر: ٩]، ويقول سيحانه ﴿ وَقُل رُّبِّ زِدْني عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٤]، وقال جل وعلا: ﴿ يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ درحات المجادلة: ١١].

وفي محاضرات الأدباء للراغب الأصفهاني: قبل لأبي شروان: أيحسن بالشيخ أن يتعلم؟ قال: إن كانت المهالة تقيح منه فالتعلم يحسن به، فقيل: والى متى بحسن منه؟ فقال: ما حسنت به

وقيل لحكيم: ما حدّ التعلم؟ فقال: حد الحياة، أي بحب له أن يتعلم ما دام حياً.

وقال شبيخ للمأمون: أقبيح بي أن أستفهم؟ فقال: بل قسح بك أن تستبهم!.

والعلم في الأصل أفضل من الجهل، وكل الناس يحبون الانتماء والانتساب إلى العلم، ويهريون ويرياون بانفسهم أن ينسبوا إلى الحهل، وهناك تفاوت في العلوم، فأهم العلوم هو العلم الذي يفقه به العبد دينه، فيعرف به كيف بعيد ريه؛ بل بعرف به ريه، ويعرف دينه، فهذا هو أشرف وأفضل العلوم، فمن أهمل هذا الجانب من العلم تقلب في الحهل والضلال المبين، وحرم نفسه من الجلوس بين يدى أهل العلم لنيل شرف التعلم مع الفهم، ورحم الله من قال:

من يأخذ العلم من شيخ مشافهة

يكن عن الزيغ والتصحيف في حرم ومن بكن أخذًا للعِلم من صحف فعلمه عند أهل العلم كالعدم

> ولذلك قيل: لا تأخذ العلم من صدفي، ولا القرآن من مصحفي، يعنى: لا تقرأ القرآن على من قرا من المصحف، ولا الحديث وغيره على من أخذ ذلك من الصحف والكتب بون شدخ بعلمه.

فمن حرم نفسه من العلم،

ومن الجلوس بين يدى أهل العلم، عاش في غفلة وظلمة حتى إذا أخرج يده لم يكد يراها، كما قال جِل شَانِه ﴿ أَوْ كَظُلُمَات فِي بَحْرِ لُجِّيٌّ يَغْشَاهُ مَوْجٌ مِّن فَوْقه مَوْجُ مِنْ فَوْقه سَحَابٌ ظُلُمَاتٌ يَعْضُهُا فَوْقَ بَعْضِ إِذَا أَخْرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكَدْ يَرَاهَا وَمَن لَمْ يَجْعَل اللَّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ ﴾ [النور:٤٠].

# 🙃 قَاني عشر؛ عدم التدبر والتفكر في ايات الله الكونية 🙃

يقول الله تبارك وتعالى: ﴿ قُل انظُرُوا مَاذَا في السُّمَاوَات وَالأَرْض وَمَا تُغْنى الآيَاتُ وَالنَّذُرُ عَن قَوْمٍ لاَّ يُؤْمِنُونَ ﴾ [يونس: ١٠١]، وقال سبحانه: ﴿ قُلْ سيرُوا في الأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقَ ثُمَّ اللَّهُ بُنشيعُ النَّشْئَاةُ الآخرةَ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيَّء قَديرٌ ﴾ [العنكبوت: ٢٠]. وقال حل وعلا: ﴿ أَفُلاَ يَنظُرُونَ إِلَى الإيل كَيْفَ خُلِقَتُ (١٧) وَإِلَى السِّمَاء كَيْفَ رُفعَتُ (١٨) وَإِلَى الْحِيَالِ كَيْفَ ثُصِيَتٌ (١٩) وَإِلَى الأَرْضِ كَنْفَ سُطِحَتْ ﴾ [الغاشية: ١٧-٢٠]، وقال حِل شانه: وَ اللَّهُ الَّذِي سَخَّرَ لَكُمُ الْبَحْرَ لِتَجْرِيَ الْفُلْكُ فِيهِ نأمْره وَلتَنْتَغُوا مِنْ فَضْله وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (١٢) وسَخُرُ لَكُمْ مَا في السِّمَاوَات وما في الأرْض حَمِيعًا مِنْهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لِآيَاتِ لِقُوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الحاثية: ١٢-١٣].

فالتفكر في أيات الله ودلائل توحيده بما خلقه الله في السموات والأرض من كواكب زاهرات ثوابت، وسيارات وأفلاك دائرات، وما في الأرض من قطع متجاورات، وحدائق وجنات، وجبال راسيات، وبحار زاخرات، وأمواج متلاطمات، وقفار شاسعات، سبب من اسباب تقوية الإيمان وزيادة العلم وكثرة الأجر، أما عدم التدبر في أيات الله المنظورة والمتلوة فانها ترمى العبد في ظلمات الغفلة وغيّها، مما يطمس على العبد ويبعده عن الحق المدين، قال الله تعالى: ﴿ أَفَلا يتَدبرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُهَا ﴾ [محمد: ٢٤].

هذا ما تيسر في أسعاب الغفلة التي تؤدي إليها، ثم نذكر بعد ذلك إن شاء الله تعالى علاج مرض الغفلة بعدما شخصنا الداء.

وللحديث يقية إن شياء الله تعالى.

وه النظر في المالية والأولاد والمعدود والمعدود في السيدوات والأرفيدي على السياف والتد وسياوات وافلات والراف والمراف والمرف والمرف والمناف متجاورات وحداقه وحنات وحيال واسات ويحار

# سنة الخاد مساجد في البيوت في البيوت

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فيا أيها القارئ الكريم في هذا العدد سنتكلم عن سنة من السن المهجورة ألا وهي سنة اتخان مساجد البيوت، فإن البيوت من أكبر النعم الإلهية، والعطايا الربانية التي امن بها على البشرية، تسكن إليها نفوسهم، وتطمئن أليها قلوبهم، قال تعالى: ﴿ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ جُلُود الأَنْعَامِ بُيُوتًا لَكُمْ مِنْ جُلُود الأَنْعَامِ بُيُوتًا تَسْتَخَفُّونَها يَوْم طَعَنَكُمْ وَيوْم إقامتكمْ وَمِنْ أَصُو النّها وَوَقِاعًا إلَى حَيْنَ ﴿ وَاللّهُ حَيْلَ وَوَوْم القَامِينَ وَاللّهُ حَيْلَ السنة خَفُونَها يَوْم طَعَنَكُمْ وَيوْم إقامتكمْ وَمِنْ أَصُو النّها وَوَقَاعًا إلَى حَيْنَ ﴿ [النّحل: ٨٠].

وإن من شكر هذه النعمة الكبرى أن يُطاع الله فيها ولا يُعصى، ويُذكر ولا يُنسى، كما هو حال أسلافنا، لما كانت الآخرة أكبر همهم، وآكثر ما يَشْغُلُ بالهم، اتخذوا في بيوتهم المتواضعة غرفًا خاصة للسنن والنوافل، يبيتون فيها لربهم سُجدًا وقيامًا، يرجون رحمته ويخافون عذابه! [من مقدمة مساجد البيوت].

لذا حفلت دواوين السنة النبوية ببيان أحكام مساجد البيوت، هذه السنة المهجورة؛ إليكم بعضها:

مسجد البيت: هُ وَ الْمَوْضَعُ الَّذِي عَيْنَهُ صَاحِبُ الْبَيْتِ لَصُلَّاةِ السُّنِّنِ وَالنَّوَافِلِ، وقراءة القرآنِ وذكر الله، وغير ذلك من وجوه الطاعات وانواع القربات [انظر: بدائع الصنائع (٥/ ١٢٦).].

تانيا: مشروعيتها:

أدلة مشروعية اتخاذ مسجد في البيت كثيرة في الكتاب والسنة وأفعال سلف الأمة الصالح رضي الله عنهم، ذكرها أهلُ العلم في مصنفات الفقه وتواليف السنة.

الكتاب قال تعالى: ﴿ وَأَوْحَبُنَا إِلَى مُوسَى وَأَخْدِهِ أَنْ تَبَوا لِقُوْمِكُما بِمصْرٌ بُيُوتًا وَاجْعَلُوا بُيُوتَكُمُ قَبْلَةً وَأَقْدِمُوا الصَّلَاةَ وَبَشَرٌ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [يونس:٧٨].

قال مجاهد رحمه الله: خاف موسى ( ومَنْ معه من فرعون أن يصلوا في الكنائس الجامعة، فأمروا بأن

# إعداد/ أيمن دياب

يجعلوا في بيوتهم مساجد مستقبلة الكعبة، يصلون فيها سرًا ". [تفسير البغوي (٦٠٧)].

وقال الحافظ ابن كثير -رحمه الله-: "وكان هذا - والله أعلم لل اشتد بهم البلاء من قبل فرعون وقومه، وضيقوا عليهم، أمروا بكثرة الصلاة، كما قال تعالى: وضيقوا عليهم، أمروا بكثرة الصلاة، كما قال تعالى: في البيعة النين أمنوا استعينوا بالصبر والصلاة وصكى. [ابو داود ١٣١٩، وحسنه الالباني في صحيح الجامع مكى. [أبو داود ١٣١٩، وحسنه الالباني في صحيح الجامع بيُوتَكُمْ قَبْلَةً وأقيمُوا الصلاة وبَشير المُؤمنين وأي: بيُوتَكُمْ قَبْلَةً وأقيمُوا الصلاة وبَشير المُؤمنين وأي: بالثواب والنصر القريب] متفسير ابن كثير (٢ / ٨٠٠)].

٢- في السنة: عَنْ عَائِشَةَ رضي الله عنها- قَالَتْ: «أَمَر رَسُولُ اللَّه ﷺ بِبِنَاء الْمَسَاجِد في الدُّورِ، وَأَنْ تُتُظُفَ وَتُطَيِّب» [آبو داود (٤٥٠) وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب ٢٧٩].

وعَنْ مَحْمُود بْنِ الرَّبِيعِ الأَنْصَارِيِّ أَنُّ عَتْبَانَ بْنَ مَاكَ رضي الله عنه وَهُو مَنْ أَصْحَاب رَسُولِ الله عنه وَهُو مَنْ أَصْحَاب رَسُولَ الله عنه وَهُو مَنْ أَصْحَاب رَسُولَ الله عنه وَهُو مَنْ أَصْحَاب رَسُولَ الله عَنْ الأَنْصَار أَذَهُ أَتَى رَسُولَ الله عَوْمي، فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله قَدْ أَنْكُرْتُ بَصِري وَأَنَا أُصَلِّي لَقَوْمي، فَإِذَا كَانَتُ الأَمْطَارُ سَالَ الْوادي الذي بنيني وبيننهُمْ لَمْ أَمْ أَسْتَطعْ أَنْ آتي مَسْجدهُمْ فَأَصلِّي بِهِمْ، وودَدْتُ يا رَسُولَ الله وَلَيْ الله وَيَ بَيْتِي فَأَتَّخذَهُ مُصلًى قَالَ: فَقَالَ لَهُ رَسُولُ الله عَنْ: «سَأَفْعَلُ إِنْ شَاءَ اللهُ».

قَالَ عِثْبَانُ: فَغَدَا رَسُولُ اللّهِ ﴿ وَأَبُو بِكُر رِضِي الله عنه حين ارْتَفَعَ النِّهَارُ فَاسْتَأْذَنَ رَسُولُ اللَّه رَضِي الله عنه فَأَنَنْتُ لَهُ، فَلَمْ يَجُلسْ حَتَّى دَخَلَ الْبَيْتَ، ثُمُّ قَالَ: «أَيْنَ تُحِبُّ أَنَّ أُصَلِّى مِنْ بَيْتَكَ».

قَالَ: فَأَشْرُّتُ لَهُ إِلَى نَاحِيَة مِنْ الْبَيْتِ فَقَامَ رَسُولُ اللَّهِ قَكْبُرُ فَقُمْنَا فَصَفَّنَا فَصَلَّى رَكْعَتَيْن ثُمُّ سَلَّمَ، [البخاري

373. gamla 77].

السلف الصالح رضي الله عنهم قمة سامقة في العبادة، والإقبال على الله لهذا اتخذوا المساجد في بيوتهم، تعينهم على التقرب إلى الله زلفي، ومن ذلك:

عَنْ عَبْدِ اللَّهُ بْنَ مَسْعُود رضي الله عنه قال: "مَنْ سَرِّهُ أَنْ يَلُقَى اللَّهُ عَن وجل عَدا مُسْلِماً فَلْيُحافظُ علَى سَرَّهُ أَنْ يَلُقَى اللَّهُ عَن وجل عَدا مُسْلِماً فَلْيُحافظُ علَى هَوْلاء الصلوات الْمَكْتُوبات حَيْثُ يَنْادَى بِهِنْ فَإِنَّهُنُ مَنْ سُنْنَ الْهُدَى، وَإِنَّ اللَّهُ عَن وجل شَرَعَ لِنَبِيكُمْ سُئَنَ الْهُدَى، وَمَا مَخْكُمْ إِلاَّ وَلَهُ مَسْجَدُ في بَيْته، ولَوْ صَلَّيْنُمْ في بَيْتِه لَتَركُمْ مَنْ اللهُدَى بَيْكُمْ، ولَوْ تَركُتُمْ سَنَةَ نَبِيكُمْ لَصَلَائَمْ، ولَقَدْ رَايْنُني وما يَصِلَى هَذَا الْمُتَحَلِّقُ فَي بَيْته لِتَركُتُمْ سَنَة يَبِيكُمْ لَصَلَائَمْ، ولَقَدْ رَايْنُني وما يَتَحَلَّقُ مَنْ اللهِ عَلَى مُعْلُومُ نَفَاقُهُ، ولَقَدْ رَايْتُ الرَجُلَى يَتَحَلُقُ عَنْها الأَمْلَائِمْ، ولَقَدْ رَايْتُ الرَجُلَا لَيَعْ عَلَى الرَّجِلَيْنِ حَتَى يُقَام في الصَفَّ، [اخرجه أحمد يَها دي بِيْنَ الرَّجِلَيْنِ حَتَى يُقَام في الصَفَّ، [اخرجه أحمد عَدا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ المُعَلِي الرَّجَلِيْنَ حَتَى يُقَام في الصَفَّ، [اخرجه أحمد عمد عمل عليه الفَلْهُ اللهُ اللهِ الْعَلَى الرَّجِلِيْنَ حَتَى يُقَام في الصَفَّ الْفَلْكُ المُعْلَى الرَّهِ المُعْلَى المُحْلَيْنِ حَتَى يُقَام الْهِ اللهِ الْهُ الْمُعْلَى الرَّهُ الْهُ الْمُعْلَى الرَّهِ الْعَلَى الرَّهِ الْمُعْلَى الرَّهُ الْمُعْلَى الرَّهُ الْمُ الْهُ اللهِ الْعَلَى الرَّهِ اللهِ الْمُلْكِلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِي الرَّهُ الْمُعْلَى الْمُ اللهِ الْعُمْلُولُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُ الْمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُ الْمُنْ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُلْمُ الْمُلْكِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُ

ثالثًا: هيئتها:

لساجد البيوت صورتان

الأولى: غرفة خاصة في البيت: لحديث أمَّ حُمَيْد امْرَاةَ أَبِي حُمَيْد السَّاعِدِيَّ أَنْهَا جَاءَتُ النَّبِيُ ﷺ فَقَالَتَّ: يَا رَسُولَ اللَّه، إنَّى أُحبُّ الصَّلاةَ مَعْكَ! قَالَ: قَدْ عَلَمْتُ أَنَّكُ تَحَجِّينَ الصَّلاةَ مَعِي! وَصَلاتُك فِي بَيْتِك خَيْرٌ لَك مِنَّ صَلاتَك فِي حُجِّرتَك خَيْرٌ لَك مِنَّ صَلاتَك فِي حُجِّرتِك، وصَلاتُك فِي حُجِّرتَك خَيْرٌ لَك مِنْ صَلاتَك فِي دَارِك خَيْرٌ لَك مِنْ صَلاتَك فِي مَسْجِد قَوْمِك خَيْرٌ لَك مِنْ صَلاتَك فِي مَسْجِد قَوْمِك خَيْرٌ لَك مِنْ صَلاتَك فِي مَسْجِد قَوْمِك خَيْرٌ لَك مِنْ صَلاتَك صَلاتك في مَسْجِد قَوْمِك خَيْرٌ لَك مِنْ صَلاتك صَلاتك في مَسْجِد قَوْمِك خَيْرٌ لَك مِنْ صَلاتك صَلاتك في مَسْجِد قَوْمِك خَيْرٌ لَك مِنْ صَلاتك صَلاتك في مَسْجِد قَوْمِك خَيْرٌ لَك مِنْ

قَالَ: فَامَرَتُ فَبُنيَ لَهَا مَسْجِدُ فِي اَقْصَى شَيْءَ مَنُ بَيْتَهَا وَأَطْلَمَهِ! فَكَانَتْ تُصَلِّي فِيهِ حَتَّى لَقَيَتْ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّهُ. [احمد ٢٢٥٥٠، وحسنه الآلباني في صحيح الترغيب والترهيب ٣٤٠].

الشائعة: موضع خاص في ناحية من غرفة من غرف غرف البيت: إذا لم يتيسر للمسلم أن يتخذ من غرف بيته غرفة أن يتخذ من غرف بيته غرفة خاصة بالصلاة والنوافل، فلا بأس أن يحدد لذلك الغرض ناحية أو زاوية من غرفة مناسبة؛ لعديث أبي هُريّرة رضي الله تعنه: «أن رجلاً من الأسمار أرسل إلى رسول الله تان أن تعال فخط لي مسعدا في داري أصلي فيه وذلك بعد ما عمي فجاء فقعل، [رواه ابن ماجه (١ / ٢٤٩)].

وعَنْ أَنْسَ بْنِ مَالك رضي الله عنه قَالَ: "صَنْعَ بَعْضُ عُمُومَتِي للنَّبِيِّ فَ طَعَامًا، فَقَالَ للنَّبِيِّ فَ: إِنِّي أُحِبُ أَنْ تَأْكُل فِي بَيْتِي وَتُصلِّي فِيه، قَالَ: فَأَتَاهُ وَفِي الْبَيْتِ فَحْلُ مَنْ هَذَهِ الْفُحُولِ – الحصير الذي اسود من طول الاستعمال – فأمر بضاحية منه، فكنس وَرُشُ فَصلَى وَصَلَيْنَا مَعَهُ، [رواه أبن مَاجة (٧٥١)، وصححه الالباني في صحيح ابن ماجه (١ / ٢٤٧)].

### النفاه تخطها

المساجد في البيوت من أكبر الوسائل المحفَّرة على فعل الخيرات، وترك المنكرات، والمنكَّرة بعمل القربات من التطوع بالرواتب والنوافل والسنن والأنكار وقراءة القرآن.

### مساجد البيوت حياة:

عَنْ أَبِي مُوسَى رضي الله عنه قَالَ: قَالَ النّبِيُّ :

مَثَلُ الْبَيْتِ الّذِي يُذْكَرُ اللّهُ فيه وَالْبَيْتِ الّذِي لَا يُذْكَرُ اللّهُ

فيه مَثَلُ الْحَيِّ وَالْمَيْتِ] «البخاري ٦٤٠٧، ومسلم ٧٧٩]

عنْ جابِر رضي الله عنه قال: قال رسُولُ اللّه ﷺ: ﴿إِذَا قَضَى أَحَدُكُمُ الصَّلاةَ في مسْجِده فَلْيَجْعَلُ لَبَيْتِهِ تَصِيبًا مِنْ صِلاتِهِ؛ فَإِنَّ اللّه جَاعِلٌ في بَيْتِهِ مِنْ صَلاتِهِ خَيْرًا» [مسلم ٧٧٨].

### تُكثر الحسنات

عَنْ رَيْدِ بْنِ ثَابِت رضي الله عنه أنُ النّبِيِّ ﷺ قَالَ: «عَلَيْكُمْ بِالصَّلَاةَ فِي بُيُونَكُمْ؛ فَإِنَّ خَيْرِ صَلَّاةَ الْمَرَّءِ فِي بَيْتِهِ إِلاَّ الصَّلَاةَ الْمَكْتُوبَةَ» [البخاري ١١١٣، ومسلم ٧٨١ واللفظلة].

### تزيد في الدرجات

عَنْ عَبْدَ اللّهُ بْنِ سَعْد رضي الله عنه قال: سَالْتُ رَسُولَ اللّهِ عَنْ عَبْدَ اللّهُ بْنِ سَعْد رضي الله عنه قال: سَالْتُ رَسُولَ اللّهِ عَنْ أَنَّ الْصَلَاةُ في بَيْتِي أَوْ الصَّلَاةُ في الْمُسَجِدِ قَالَ: «أَلَا تَرَى إِلَى بَيْتِي مَا أَقْرَبَهُ مِنْ الْمُسَجِد، فَاذَنْ أُصَلَيَ في بَيْتِي أَحَبُ إِلَي مِنْ أَنْ أَصلَي في الْمَسَجِد، فَاذَنْ أُصلَتَى في بَيْتِي أَحَبُ إِلَي مِنْ أَنْ أَصلَي في الْمَسَجِد إِلاَ أَنْ تَكُونَ صلاةً مَكْتُوبِةً [ابن ماجه ١٣٧٨، وصححه الالياني].

### لا تجعل البيوت قبورا:

عَنَّ ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنه عنْ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «اجَّعَلُوا مِنْ صَلاتِكُمْ فِي بُيُوتِكُمْ وَلا تَتَّخِذُوهَا قُبُورًا» [البخاري ٤٣٢، ومسلم ٧٧٧].

### خامسًا؛ حكم مساحد البيوت:

من الأدلة السابقة وغيرها مما سياتي يتضح حكم الندب والاستحباب للرجال والنساء جميعا أن يتخذوا المساجد في الشقق والبيوت.

جاء في حاشية ابن عابدين (١ / ٢٥٧): «مَسْجِد الْبَيْت: أَيُّ مُوْضِع أَعِدُ لِلسُّنْنِ وَالنَّوَ افِل، بِأَنْ يُتُخَذَ لَهُ محْرَابُ وَيُنَظُفُ وَيُطَيِّب، كَمَا آمَرَ بِهِ ﷺ فَهَذَا مَنْدُوبُ لكُلُّ مُسْلِم،.

وَجَاءُ فِي مُوضِع آخَر (٢ / ٤٤١): "وَمُقْتَضَاهُ أَنَّهُ يُنْدُبُ لِلرَّجُلِ آيْضًا أَنْ يُخْصَصَ مَوْضِعًا مِنْ بَيْتِهِ لَمِنَالَةَ النَّافَلَةَ، أَمَّا الْفَرِيضَةُ وَالاَعْتِكَافُ فَهُو فِيَ الْمَسْجَدَ كَمَا لاَ نَخْفَى».

وللُحديث بقية في العدد القادم بمشيئة الله تعالى.



الحلقة الأولى

إعداد/ أسامة سليمان

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده.. وبعد:

فإن الشيعة النصيرية حركة باطنية ظهرت في القرن الثالث الهجري، ويُعد أصحابها من غلاة الشيعة؛ حيث زعموا أن الإله قد حلُ في علي بن أبي طالب، واطلق عليهم الاستعمار الفرنسي لسوريا العلويين؛ تغطيةً لحقيقتهم، وتمويهًا على كفرهم، ويمكن إجمال عقائد تلك الفرقة الرافضية الباطنية

# الخبيثة فيما يلي:

١- اعتقادهم أن علي بن أبي طالب رضي الله عنه هو الإله، وظهوره الجسماني إنما كان كظهور جبريل عليه السلام في صورة بشرية، وقد ظهر في صورته الناسوتية لإيناس خلقه وعبيده.

٢- تعظيمهم لعبد الرحمن بن ملجم قاتل علي رضي الله عنه؛ ذلك لأنه خناص اللاهوت من الناسوت؛ أي الصورة الإلهنة من الصورة الإنسانية.

٣- اعتقاد بعض الشيعة النصيرية أن علياً رضي الله عنه يسكن السحاب بعد تخلصه من الجسد الذي كان يقيده، ولذا فإنهم إذا مر بهم السحاب قالوا: السلام عليك يا أبا الحسن. ويعتقدون أن الرعد صوته.

٤- يعتقد النصيريون أن علياً رضي الله عنه هو الذي خلق النبي قه و إن محمداً هو الذي خلق سلمان الفارسي، وأن سلمان خلق الأيتام الخمسة وهم:

 آ- المقدام بن الأسود، وهو الموكل بالرعود عندهم.

ب- أبو ذر الغفاري، وهو الموكل بدوران الكواكب
 والنجوم.

ج- عبد الله بن رواحة، الموكل بالرياح، وقبض ارواح البشر.

د- عثمان بن مظعون الموكل بالمعدة وحرارة الجسم وأمراض الإنسان.

هـ قنبر بن كادان الموكل بنفخ الأرواح في الأحساد.

 ه- يعتقدون حل الخمر، ويعظمون شجرة العنب، ويحرمون قطعها وقلعها؛ لأنها أصل الخمر التي هي النور عندهم.

آ- صلاتهم تختلف في عدد ركعاتها عن صلاة المسلمين، فضلاً عن أنه ليس فيها سجود، وأول أوقات الصلاة عندهم هي صلاة الظهر، وتتألف من أربع ثماني ركعات، ثم صلاة العصر وتتألف من أربع ركعات، ثم المغرب وتتألف من خمس ركعات، والعشاء وتتألف من أربع ركعات، فالفجر الذي يتألف من ركعتين، والصلوات الخمس كما ورد في يتألف من ركعتين، والصلوات الخمس كما ورد في

كتاب الباكورة السليمانية<mark>،</mark> الذي صنفه سليمان الأخنى النصيري كالتالي:

الظهر لمحمد، والعصر لفاطمة، او فاطم يقصدون فاطمة رضي الله عنها- والمغرب للحسن، والعشاء للحسن الخفي- وهو السقط الذي طرحته فاطمة وهو السر الخفي عندهم، كما أنهم لا يصلون الجمعة، ولا يتمسكون بالطهارة، كالوضوء ورفع الجنابة، ويصلون في بيوتهم، ولهم قداسات مصحوبة بتلاوة الخرافات كالنصاري.

٧- والحج عند النصيرية كفر وعبادة للأصنام؛ ولذا فهم لا يحجون، ولا يعترفون بركاة، وإنما يؤدون الخمس إلى شيوخهم كضريبة، وهم بذلك يشاركون باقي فرق الشيعة في تلك العبادة، أما الصيام عندهم فهو الامتناع عن النساء طوال شهر رمضان.

۸- ويعتقدون أن للشريعة باطنًا وظاهرًا، وهم وحدهم دون غيرهم العالمون بباطن الأسرار، ولذا فشهادة التوحيد عندهم ع م س، ويقصدون بحرف العين عليًا رضي الله عنه، الذي خلق محمدًا ك. وحرف الميم محمدًا الذي خلق سلمان الفارسي، والسين سلمان خالق الأبتام الخمسة.

والجهاد عندهم هو صبّ اللعنات على الأعداء والخصوم فشاة الأسرار.

والزكاة يُقصد بها شخصية سلمان الفارسي خالق الأنتام الخمسة.

والولاية هي الإخلاص للأسرة الشبيعية النصيرية، وكراهية أعدائها.

والطهارة هي معاداة الأعداء ومعرفة العلم الباطني، إلى غير ذلك من تخاريفهم الباطلة.

 ٩- يعتقدون أن سلمان الفارسي هو الذي علم محمدًا الله القرآن في صورة جبريل عليه السلام، وأن القرآن هو مدخل لتعليم الإخلاص لعلي بن أبي طالب.

1- المراة عند النصيرية لا تملك روحاً، بل هي نوع من المسخ الذي يصيب غير المؤمن، فهي كالحيوان؛ لأنها مجردة من النفس الناطقة، ولذا فهم تموت بموت الجسد لعدم وجود الروح، ولذا فهم يستبيحون الزنا بنساء بعضهم ؛ حيث لا يكتمل إيمان المرأة - في ظنهم - إلا إذا أباحت فرجها لأخيها. وهذا يفسر لنا ظاهرة كون المرأة جزءًا من الضيافة المقدمة عند الدخول في أسرار العقيدة النصيرية.

الشيعة النصيرية حركة باطنية ظهرت في القرن الثالث الها وبعد أصحابها من غلاة الشيعة و زعموا أن الاله قدحل في على بن أبي طالب، واطلق عليهم الاستعمار القرنسي لسوريا العاويين، تقطية الحقيقتهم، وتمويها على كال كالمتحدة الحقيقتهم، وتمويها

 ١١- القيامة عند النصيرية هي قيام الإمام المحتجب صاحب الزمان علي بن أبي طالب ليحكم بين أتباعه، ويحقق لهم السيادة ضد خصومهم من أهل السنة.

١٢- يؤمنون بعقيدة التناسخ التي تعني انتقال روح الميت بعد موته من حالة إلى حالة، ومن جسد إلى جسد، والتناسخ عندهم أربعة أنواع:

النسخ: وهو انتقال الروح من جسد آدمي إلى
 جسد آدمي آخر.

ب- المسخ: وهو انتقال الروح من جسم الأدمي إلى جسد حيوان.

ج- الفسخ: وهو انتقال الروح من جسم الأدمي
 إلى جسد حشرة من حشرات الأرض.

د- الرسخ: وهو انتقال الروح من جسم الآدمي
 إلى الشجر أو النبات أو الجمادات.

والنصيرية من أشد الفرق كتمانًا لمعتقداتهم؛ فدينها سر من الأسرار العميقة، ولا يجوز إفشاؤه لغيرهم، وجزاء من يفعل ذلك القتل والتصفية الجسدية، كما فعلوا بسليمان الأخنى النصيري الذي اعتنق النصرانية بتأثير من بعض المنصرين الأمريكيين، وكتب كتاب الباكورة السليمانية، والذي كشف فيه عن أسرار العقيدة النصيرية، فكان جزاؤه القتل حرقًا في ساحة عامة، وثم إخفاء الكتاب بعد موته.

### و التصمرية تنقسم إلى طوائف، منها:

١- الجرّانة، وسميت بهذا الاسم على اسم المكان الذي يسكنونه، ويقال لهم القمرية لاعتقادهم أن على بن أبي طالب رضي الله عنه قد حل في القمر، ولذا فإنهم يعبدون القمر من دون الله رب العالمين، ويعتقدون أن الإنسان كلما شرب الخمر الصافية اقترب من القمر أكثر.

 ٢- الماخوسية: نسبة إلى شيخهم على الماخوسي.

# ت النصيرية من الله الفرق كنمانا لمتقداتهم فلدينها سرّمن الاسرار العميقة. ولا يجوز إفشاؤه تقبرهم وجزاء من يفعل دلك القنل والـنسفية الجسابية ت

٣- الغيبية: ذلك لأنهم رضوا بما قدر لهم من
 الغيب، ثم تبعوا على الحيدر بعد ذلك فسموا

٤- البناوية: نسبة إلى سليمان المرشد، وابنه محب من بعده.

 ٥- الناصفة: نسبة إلى ناصر الحاصوري من بلدة إنصاف بلبنان.

٦- الظهوراتية: نسبة إلى زعيمهم يوسف إبراهيم العبيدي.

وهذه الفرق منهم من يعبد الشمس، ويعتقد أن علياً يقع بها، ومنهم من يقدس الهواء لاعتقادهم أن الله يقع فيه، ومنهم من يعبد القمر كما أشرنا أنفًا، إلى غير ذلك من خرافات وأساطير ليس لها صلة بالشرع الحنيف.

### وأشبهر شخصتيات النصيرية:

1- أبو شعيب محمد بن نصير البصري النميري، المتوفى سنة ٢٧٠ه، وهو مؤسس هذه الفرقة، وقد عاصر ثلاثة من أئمة الشيعة، وهم الإمام العاشر علي البهادي، والحادي عشر الحسن العسكري، والثاني عشر محمد بن الحسن العسكري، وهو المهدي المزعوم، أو الحجة الغائب، ويزعم محمد بن نصير أنه الباب المؤدي إلى الحسن العسكري، وأنه ورث علمه.

٢- محمد بن جندب، وهو الرجل الثاني الذي
 الت إليه رئاسة هذه الطائفة بعد مؤسسها، ثم

انتقلت من بعده إلى عبد الله بن محمد الجنان الجيلاني من جنبلا بفارس، ويكنى بالعابد والزاهد الفارسي، ثم آل الأمر من بعده إلى الخصيبي، وهو الحسين بن على المصري، الذي رحل إلى جنبلا، وعاش في كنف الدولة الحمدانية بحلب، وانشا للنصيرية مركزين احدهما في حلب والأخر ببغداد، ومات ودُفن بحلب وقبره معروف هناك، وله مؤلفات عديدة في التعريف بالفرقة النصيرية ومعتقداتها.

٣- سليمان افندي الأخنى الأنطاكي الذي تنصر بعد ذلك، وأصدر كتابه الباكورة السليمانية وقتلوه حرقًا في إحدى ساحات اللاذقية؛ لأنه فضح عقائدهم في هذا الكتاب كما أشرنا سابقًا.

 ٤- سليمان المرشد الذي احتضنه الفرنسيون في زمان احتلالهم لسوريا، وأعانوه على ادعاء الربوبية؛ فاتخذ رسولاً لنفسه يسمى سليمان الميده.

 ٥- وفي عام ١٩٧١م قامت الحركة الشورية التقدمية من الشيوعيين والقوميين والبعثيين، وعلى إشرها تولى النصيريون حكم سوريا بقناع سنى خبيث مزيف.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى، والله من وراء القصد.

### انظرالراجع

- ١ محمل عقائد الشيعة: لعدوي الحربي.
- ٢- فرق معاصرة: لغالب عواجي.
- ٣- الهفت الشريف، كتاب نصيري بتحقيق مائهم.
  - ٤- الإسلام في مواجهة الباطنية.
- ٤- تاريخ الإسلامي السياسي، لحسن إبراهيم.
  - ٥- الحركات الباطنية في العالم الإسلامي.
    - ٦- العلويون.
    - ٧- دراسات في الفرق، جابر طعيمة.
      - ٨- طائفة النصيرية، للحلبي.

# ٥٥ اشهار ٥٥

بعد الاطلاع على القانون ٨٤ لسنة ٢٠٠٢م بشان الجمعيات والمؤسسات الأهلية ولائحته التنفيذية الصادرة بقرار وزير الشئون الاجتماعية، تم إشهار الفروع التالية:

١- جمعية انصار السنة المحمدية، فرع طور سيناء، تحت رقم (١٢٦) بمدينة طور سيناء بتاريخ

٢- جمعية انصار السنة المحمدية، فرع بشبيش، مركز المحلة الكبرى، محافظة الغربية، تحت رقم (١٢٣٩)،
 ١٠٠ / ١٠ / ١٠ معية المحمدية، فرع بشبيش، مركز المحلة الكبرى، محافظة الغربية، تحت رقم (١٢٣٩)،

٣- جمعية انصار السنة المحمدية، فرع القُرين، برقم (١٩١٣)، بتاريخ ١٥ / ٦ / ٢٠٠٩م. ٤- جمعية انصار السنة المحمدية بالمركزية - مركز بلقاس - دقهلية برقم (١٧٤٩) بتاريخ ٣ / ٩ / ٢٠٠٩م.

# من أخبار الجماعة

### و من أخبار المركز العام وو

زار المركز العام لأنصار السنة المحمدية في الأيام الأخيرة فضيلة الشيخ طارق العيسى، رئيس مجلس إدارة جمعية إحياء التراث الإسلامي بالكويت، وقد اصطحبه فضيلة الشيخ الدكتور عبد الله شاكر، الرئيس العام للجماعة، وقام أثناء الزيارة بتفقد بعض المشروعات المشتركة بين جماعة أنصار السنة المحمدية وجميعة إحياء التراث، كما افتتحا بعضاً منها، وقد رافق الشيخ طارق العيسى أثناء الزيارة الأخ الحبيب الشيخ فهد الحسينان، رئيس لجنة مشروعات العالم العربي بجمعية إحياء التراث. وقد تم افتتاح مسجد أوسكار بمحافظة الجيزة الجمعة قبل الماضية ٢٩ يناير ٢٠١٠. وقد حضر حفل الافتتاح معالي الأستاذ الدكتور حمد الرشيد السفير الكويتي بالقاهرة وبعض أعضاء السفارة الكويتية بالقاهرة.

### وه زیارة دعویة وه

قام بزيارة المركز العام الأسبوع الماضي معالي الشيخ محمد بن عبد الله الربيعة، رئيس اللجنة العالمية لتدبر القرآن الكريم، وقد تناقش أثناء لقائه مع فضيلة الرئيس العام الدكتور عبد الله شاكر في أهداف اللجنة؛ من حيث الدعوة إلى تدبر لقرآن الكريم، مع تلاوته وحفظه، وكيفية الوصول إلى هذا الهدف السامى، وكذلك حول التعاون بين جماعة أنصار السنة وتلك اللجنة القيمة.

# و تهنئة بالدكتوراه وو

جماعة أنصار السنة المحمدية بمصر تهنئ فضيلة الشيخ/ سيد عبد الحليم محمد حسين؛ وذلك لحصوله على شهادة الدكتوراه الفخرية من الجامعة الدولية بأمريكا اللاتينية من كلية الدراسات الإسلامية والعربية بتاريخ ١٨ من ذى الحجة ١٤٣٠هـ.

وأسرة التحرير واللجنة العلمية تهنئ الدكتور سيد عبد الحليم بهذه الشهادة الفخرية، وتتمنى له مزيدًا من الرقي.

# وو تهنئة قلبية وو

جماعة أنصار السنة المحمدية، وأسرة مجلة التوحيد، ورئيس التحرير، يتقدمون بخالص التهنئة لفضيلة الشيخ/ سعيد عامر بترقيته إلى منصب الأمين العام للجنة الفتوى بالأزهر الشريف.

مع أطيب التمنيات بمزيد من التقدم والرقي

# Upload by: altawhedmag.com

