

بسم الله الرحمن الرحيم فاعلم أنه لا إله إلا الله صاحبة الامتياز جماعة أنصار السنة المحمدية

السنة الحادية والأربعون العدد ٤٩٠ شوال ١٤٣٣هـ



رئيس مجلس الإدارة د.عبد الله شاكر الجنيدي

الشرف العام د. عبد العظيم بدوي

# اللجنة العلمية

زكريا حسيني محمد جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل

سكرتير التحرير مصطفى خليل أبو المعاطي

# التحرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت:۲۳۹۳۰۵۱۷ فاکس ۲۳۹۳۰۵۱۲

# قسم التوزيع والاشتراكات

۲۳۹۳٦٥١٧،ت ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

المركز الغام: هاتف ۲۳۹۱۰۵۰۲۳۹۱۰۵۵ WWW.ANSARALSONNA.COM

بفاحأة

شريعة الضياع ((

شيءً عجيب؛ وغاية في العجب أن يكون حب الدنيا، واتباع الهوى وحظوظ النفس بهذا الطغيان المدمر، الذي جعل كثيرًا من الناس يعترضون على كل شيء، وعلى أي شيء!!

وشيعار الواحد منهم أنه: ما دمت أعترض فأنا موجود ومعدود ولو كنت صاحب ظلم وجحود!!

حتى صار الكثيرون لا يعجبهم أمر ولو كان حقًا، ولا يرضيهم شخص ولو امتلاً صلاحًا وصدقًا!! ونخشى أن يكونوا كمن لم يعجبهم الأنبياء والمرسلون، فقالوا: ما لهذا الرسول يأكل الطعام ويمشي في الأسواق!! أو كمن قُرِّب إليهم الطعام فقالوا: لن نصبر على طعام واحد!! فإذا وُلِّي عليهم رجلٌ منهم نابذوه العداء، وتمنوا

له الإخفاق وبادروه بالإيذاء!!

إن ضحك قالوا: قليل الأدب، وإن عبس قالوا: سريع الغضب، وإن سكت قالوا: كليل اللسان، وإن نطق قالوا: يحب العُجَب.

التحرير

نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٤٠ مجلداً من مجلدات مجلة التوحيد عن ٤٠ سنة كاملة

رئيس التحرير جمال سعد حاتم

# مدير التحرير الفني حسين عطا القراط





الآن بالمركز العام المجلد الجديد لعام ١٤٣٢ ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرشاً ، السعودية ٦ ريالات ، الامارات ٦ درهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، الغرب دولار أمريكي ، الاردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا ٢ دولار ، أوروبا٢ يورو

# الاشتراك السنوي

١- في الداخل ٣٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون ٣- في الخارج ٢٥ دولاراً أو ١٠٠ ريال سعودي أو ما عاد لهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الأسلامى فرع القاهرة. باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة ، حساب رقم / ١٩١٥٩ ،

# البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحرير، GSHATEM@HOTMAIL.COM

# بشرىسارة

تعلن إدارة المجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء في كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى ونشرها بالمجلة على البريد الإلكتروني التالي : م.tawheed@yahoo.com

> ٧٥٠ جنيهاً ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و٢٦٠ دولاراً خارج مصر شاملة سعر الشحن

التوزيع الداخلي ، مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية مطابع الأهرام التجارية - قلبوب - مصر

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعدُ:

فقد عاشت مصر قرابة سنة ونصف في أحداث كبيرة، شهدت سقوط النظام الحاكم، وإجراء انتخابات متعددة، أتت بمجلس الشعب والشورى والرئيس الحاكم، وكنت خلال هذه الفترة أرقب هذه الأحداث وأشاهد التطورات، وقد منَّ الله عليَّ بكتابة مقالات على صفحات مجلة التوحيد المباركة، شاركت من خلالها في تقديم رؤى تصحح ما يكون من خطا، وتساهم في إرساء دعائم الحق، ومن ذلك ما كتبته في مقالين عن وجوب المحافظة على الثوابت، وذلك بسبب هجوم البعض على دعوة أنصار السنة بسبب تركيزها على دعوة الناس إلى توحيد الله وإفراده بالعبادة وحده دون سواه. وقد غاب عن هؤلاء، أو النبياء والمرسلين.

ولما شاهدت غلوًا من البعض في طرح بعض القضايا، والانصراف إلى الدفاع عن الحزبيات وغيرها على حساب دعوة الحق، وجَهت دعوة لعلماء الأمة بضرورة لزوم السنة والسير على منهاج النبوة، كما قدمت رؤية شرعية للخروج من الأزمة التي تمر بها البلاد، ولم أنس في هذه المرحلة أن أوجه رسالة للرئيس قبل أن أعرف مَن هو، لتكون رسالة موجهة لشخص أعرف ملامحه، وقد وقع اختيار الشعب بالأغلبية على الدكتور محمد مرسي ليكون رئيسًا للبلاد، فمرحبًا به، على الدكتور محمد مرسي ليكون رئيسًا للبلاد، فمرحبًا به، يشاء، وقد جالسته قبل الرئاسة وبعدها مع بعض إخواني ونسأل الله له العون والتوفيق والسداد، والله يؤتي ملكه من في مجلس شورى العلماء، واستمع إلينا واستمعنا منه، ما استطاع، ورفع قدر هذه الأمة والمحافظة عليها، مع إرساء دعائم الحق والعدل مع الجميع دون تفرقة بين الناس، وقد عاهد الله أمامنا على ذلك.

وأود أن أقول له في بداية هذه الكلمة: اعلم أن الولاية النافعة هي لمن اتخذها دينًا يتقرب بها إلى الله، ويفعل فيها الواجب الشرعي قدر الإمكان، ففي الصحيحين من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله: إمام عادل...».

### حقوق واجبة على الرعية للحاكم:

ومن باب النصيحة الواجبة على كل مسلم لأخيه أذكر هنا حقوق الراعي والرعية ليعرف كل واحد ما له وما عليه، وقد ذكر ابن جماعة رحمه الله عشرة حقوق واجبة على الرعية للحاكم أبدأ بها هذا، وهذا بيانها:

الحق الأول: بذل الطاعة له ظاهرًا وباطنًا، وهذا يكون لازمًا في المعروف فحسب، فإن أمر بمعصية فلا طاعة له، كما في حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «السمع والطاعة على المرء فيما أحب بقلم / الرئيس العام دا عبدالله شاكر الجنيدي www.sonna\_banha.com

۲

التوكيي العدد ٤٩٠ السنة الحادية والأربعون

أو كره، ما لم يُؤْمر بمعصية، فإذا أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة». [البخاري: ٧١٤٤، ومسلم: ١٨٣٩].

وقال تعالى في كتابه الكريم: « يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا أَطِعُوا ٱللَّهُ وَأَطِعُوا ٱرَّبُولَ وَأُولِ ٱلأَمَّ مِنكُمْ » [النساء: ٥٩]. وأولو الأمر هم: الأمراء والعلماء، وقد ذكر ابن كثير رحمه الله أقوالاً في ذلك عن الصحابة والتابعين وغيرهم، ثم قال: «والظاهر – والله أعلم – أنها عامة في كل أولي الأمر من الأمراء والعلماء، كما تقدم، وقد قال تعالى: « لَوَلا يَهْبَهُمُ ٱلْيَنْنِيُوَتَ وَٱلْأُحْبَارُ عَن قَوْلِمُ ٱلاَّدَ وَأَكْلِمُ ٱلسُّحَةَ لَبُسَ مَاكَاؤًا يَصْعُونَ» [المائدة: ٦٣]. وقال تعالى: «فَنَتَكُوا آهَلَ ٱلذِّكُرِ إِن كُنتُمْ لاَ يَعْمَلُونَ » [النحل: 21].

وفي الحديث المتفق عليه عن أبي هريرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: «من أطاعني فقد أطاع الله، ومن عصاني فقد عصى الله، ومن أطاع أميري فقد أطاعني، ومن عصى أميري فقد عصاني». [تفسير ابن كثير ٢٠/١٢].

الحق الثاني: بذل النصيحة له سرًا وعلانية، كما في حديث تميم الداري رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الدين النصيحة». قلنا: لمن؟ قال: لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم. [مسلم: ٥٥].

قال النووي رحمه الله في شرحه للحديث: «وهذا حديث عظيم الشأن وعليه مدار الإسلام». ثم ذكر كلام الخطابي في شرح الحديث، ومما ذكر: أن النصيحة لله تنصرف إلى الإيمان به، ونفي الشريك عنه، ووصفه بصفات الجلال والكمال، وأما النصيحة لرسول الله صلى الله عليه وسلم فتصديقه على الرسالة والإيمان بجميع ما جاء به وطاعته في أمره ونهيه ونصرته حيًّا وميتًا، ومعاداة من عاداه وموالاة من والاه، وإعظام حقه وتوقيره، وإحياء طريقته وسنته، وبث دعوته وينشر شريعته، وأما النصيحة لأئمة المسلمين فمعاونتهم على الحق وطاعتهم فيه وأمرهم به، وتنبيههم وتذكيرهم برفق ولطف، وإعلامهم بما غفلوا عنه ولم يبلغهم من حقوق المسلمين، وترك الخروج عليهم وتاف قلوب الناس لطاعتهم.

ومن النصيحة لهم: الصلاة خلفهم والجهاد معهم، وأداء الصدقات إليهم، وترك الخروج بالسيف عليهم إذا ظهر منهم حيف أو سوء عشرة، وألا يُغَرُّوا بالثناء الكاذب عليهم، وأن يُدعى لهم بالصلاح، وأما نصيحة عامة المسلمين وهم من عدا ولاة الأمر، فإرشادهم لمصالحهم في أخرتهم ودنياهم، وكفُ الأذى عنهم، فيعلمهم ما يجهلونه من دينهم، ويعينهم عليه بالقول والفعل، وستر عوراتهم، وسد خلاتهم، ودفع المضار عنهم، وجلب المنافع لهم. [انظر شرح النووي على مسلم ج٢/٣٩- ٢٣٩].

### أسلوب الوعظ للحكام والسلاطين:

ومما تجدر الإشارة إليه هنا: أسلوب الوعظ للحكام والسلاطين، وذلك يكون بالترفق في الخطاب والرفق واللين وتحبيبهم في الخير بأوجز لفظ وأبلغ مقال، يقول سفيان الثوري: «ينبغى لمن وعظ ألا يعنف، ولمن وُعظ ألا يأنف، ويذكّر

اعلم أن الولاية النافعة هي لمن اتخذها ديناً يتقرب بها إلى الله ، ويفعل فيها الواجب الشرعيقدرالإمكان وقد وقع اختيار الشعب المحري على الدكتور محمد البالاد. ونسأل الله له العون والتوفيق والسداد (إ

التوكيد

شوال ۱۶۳۳ هـ

7

على المنصوح قبول النصيحة والاتعاظ بغيره، فالكراسي لاتدوم، وقدكان السلف الصالح يقبلون النصيحة وتؤثر فيهم.

من يعظه ويخوّفه بما يناسب الحال، وما يحصل به المقصود، ولا يطيل، ولكل مقام مقال، ولكل فن رجال».

ويذكر ابن الجوزي – رحمه الله – الطريقة المثلى في نصح الحكام فيقول: «ينبغي لمن وعظ سلطانًا أن يبالغ في التلطف، ولا يواجهه بما يقتضي أنه ظالم، فإن السلاطين حظهم التفرد بالقهر والغلبة، فإذا جرى نوع توبيخ لهم كان إذلالاً، وهم لا يحتملون ذلك، وإنما ينبغي أن يخرج وعظه بنكر شرف الولاية، وحصول الثواب في رعاية الرعايا، وذكر سير العادلين من أسلافهم». [صيد الخاطر: ٤٥٣].

وعلى المنصوح قبول النصيحة والاتعاظ بغيره: والكراسي لا تدوم، وقد كان بعض السابقين يقبلون النصيحة وتؤثر فيهم، وقد ذكر ابن رجب أنَّ ابن الجوزي نصح أمير المؤمنين المستضيء بأمر الله الحسن بن يوسف فقال:

ستنقلك المنايا عن ديارك

ويبدلك الردى دارًا بدارك

وتُنقل من غناك إلى افتقارك

فدود القبر في عينيك يرعى

وتترك ما عُنيت به زمانًا

وترعى عين غيرك في ديارك

فجعل المستضيء يمشي في قصره ويقول: إيّ والله، وترعى عين غيرك في ديارك، ويكررها ويبكي حتى الليل. [انظر: ذيل طبقات الحنابلة ٤٠٩/١].

ولأهمية النصيحة وضرورة بذلها للحكام، فإني أنصح العلماء والحكماء بذلك، وأنصح من ولاهم الله أمور المسلمين بقبول الوعظ والنصيحة والتواضع لذلك، وعليهم أن يقربوا العلماء منهم ويستمعوا إليهم ويشاوروهم، وأن يصدروا عن رأيهم، ففي ذلك الخير لهم ولشعوبهم وأوطانهم.

الحق الثالث: القيام بنصرتهم باطنا وظاهرًا سذل المجهود في ذلك؛ لما فيه نصر المسلمين وإقامة حرمة الدين، وكف أيدى المعتدين، والقعود عن نصرة الحاكم يضيّع هيبة الدولة ويضعفها، وعليه فلو خرجت فئة على الإمام الحق وبغت عليه، أو قام أحد بنازعه الحكم أو الخلافة بعد بيعته، فيجب في هذه الحالة الوقوف ضدهم وصد عدوانهم وبغيهم، وهذا حق من حقوق الإمام على رعيته، وقد روى أبو هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «كانت بنو إسرائيل تسوسهم الأنبياء، كلما هلك نبى خلفه نبي، وإنه لا نبي بعدي، وسيكون خلفاء فيكثرون « قالوا: فما تأمرنا؟ قال: « فوا ببيعة الأول فالأول، أعطوهم حقهم، فإن الله سائلهم عما استرعاهم». [البخاري ٣٤٥٥، ومسلم: ١٨٤٢]. قال ابن حجر في شرحه للحديث: «وفي الحديث تقديم أمر الدين على أمر الدنيا؛ لأنه صلى الله عليه وسلم أمر بتوفية حق السلطان لما فيه من إعلاء كلمة الدين وكف الفتنة والشر». [فتح الداري ٤/٤٩٧].

العدد - 13 السنة الحادية والأربعون

2

التوديد

الحق الرابع: أن يُعرَف له عظيم حقه، وما يجب من تعظيم قدره، فيُعامَل بما يجب له من الاحترام والإكرام، وما جعل الله تعالى له من الإعظام، ولذلك كان العلماء الأعلام من أئمة المسلمين يعظمون حرمتهم، ويلبون دعوتهم مع زهدهم وورعهم وعدم الطمع فيما لديهم، وما يفعله بعض المنتسبين إلى الزهد من نقيض ذلك فليس من السنة.

الحق الخامس: إيقاظه عند غفلته، وإرشاده عند هفوته، شفقةً عليه، وحفظًا لدينه وعرضه.

Kanth I ligues h

للحكام، فإنى أنصح

بذلك، وأنصح من

ولاهم الله أمور

السلميين يقبون

الوعيظ والنصيحية

لذلك، وعليهم أن

يقريبوا العلماء

منهم ويستمعوا

اليهم ويشاوروهم ! !

0

التو يرب

شوال ١٤٣٣ هـ

والتسواض

العلماء والحكم

وصروره

ىدنە

الحق السادس: تحذيره من عدو يقصده بسوء، وحاسد يرومه بأذى، أو خارجي يخاف عليه منه، ومن كل شيء يخاف عليه على اختلاف أنواع ذلك وأجناسه، فإن ذلك من أكد حقوقه وأوجبها، وقد كان الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين يقومون بذلك مع الخلفاء الراشدين، وقد وقع منهم ذلك لعثمان وعلي رضي الله عنهما على الخصوص.

الحق السابع: إعلامه بسيرة عماله، الذين هو مطالب بهم، ومشغول الذمة بسببهم لينظر لنفسه في خلاص ذمته، وللأمة في مصالح ملكه ورعيته، وهذا يدعوه أولاً إلى اختيار الأكفاء الأمناء، وعلى الرعية الصدق والمعروف في الحكم على عمال الوالي وسائر من أسند إليهم شيئًا من الاختصاصات، والإنصاف مطلوب.

الحق الثامن: إعانته على ما تحمله من أعباء الأمة ومساعدته على ذلك بقدر الإمكان، قال الله تعالى: «رَبَّاوَوُأ عَلَى ٱلْبَرِ رَالَثَقَرَىَّ » [المائدة: ٢]، وأحق من أعين على ذلك ولاة الأمور، والأمر بالتعاون على البر والتقوى واجب على كل فرد إيجابًا دينيًا بنص القرآن الكريم.

وعليه فإني أهيب بعموم الشعب المصري أن يعين بعضهم بعضًا على كل عمل من أعمال البر التي تنفع الناس في دينهم ودنياهم، وتدفع عنهم المضار والمفاسد في دينهم ودنياهم.

الحق التاسع: رد القلوب النافرة عنه إليه، وجمع محبة الناس عليه؛ لما في ذلك من مصالح الأمة وانتظام أمور الملة، وهذا يدعو إلى عدم تهييج الناس عليه، ونهي العامة عن الخوض في عرضه والنيل منه. قال الفضيل بن عياض رحمه الله: «المؤمن يستر وينصح، والفاجر يهتك ويعير». [جامع العلوم والحكم ص١٠٩].

الحق العاشر: الذبِّ عنه بالقول والفعل، وبالمال والنفس والأهل في الظاهر والباطن، والسر والعلن.

وإذا وفت الرعية بهذه الحقوق العشر الواجبة، وأحسنت القيام بمجامعها والمراعاة لتوقعها، صفت القلوب، وأخلصت، واجتمعت الكلمة، وانتصرت.

نسال الله العون والتوفيق، وللحديث صلة بإذن الله عن واجبات الحاكم.

والحمد لله رب العالمين.



مذابح المسلمين في بورما ...

والصمت المخزي

بقلم رئيس التحرير جمال سعد حاتم GSHATEM@HOTMAIL.COM GSHATEM@YAHOO.COM

الته لايج

العدد 290 السنة الحادية والأربعون

الحمد لله الواحد الخلاق، أمرنا بالتالف والوفاق، ونهانا عن سُبُل التفرُّق والشقاق، وبعد: بينما يستعدُ المسلمون في أنحاء المعمورة لرحيل شهر رمضان، وقد ربح من ربح، وخَسرَ من خَسَر، ورَحَلَ مَنْ رَحَل، ومع اشتداد الفتن، فإننا نُذكر انفسنا وإياكم أن أمتنا الإسلامية في أشد ما تكون حاجة إلى التواصي بالحق والتجرد والتوحد على الكلمة الطيبة البناءة التي تشعَ منها الخشية والتقوى، وإحسان الظن بالبراء الاتقياء، وتأكيد المواثيق مع التوحد صفاً واحداً كالبنيان المرصوص ضد شياطين الإنس، ممن لا يريدون للبلاد والعباد خيراً، شياطين الإنس، ممن لا يريدون للبلاد والعباد خيراً، وضد التيارات المنحرفة، والأفكار المسمومة القاتلة التي لا تزال جرائمها تؤرق النفوس وتزعزع أمن الأوطان.

مع ضجيج أجهزة إعلام فاسدة ماجنة كاذبة، تريد أن تشعل وتؤجج لهيب الفتن عندما تحل نكبة بالبلاد.

وها هي مصر مع اقتراب الأيام الأخيرة من شهر رمضان تفقد شبابًا من خيرة شبابها على يد ثُلة من أتباع الشياطين في هجمة غادرة على شبابنا البواسل في نقطة حدودية بالقرب من رفح المصرية، أثناء تناولهم طعام الإفطار، لم يتم التعرف على هويتهم الشيطانية، ومن يقف وراءهم في عملية استخباراتية ضد مصر وكرامتها وأرواح أبنائها، وفلذات أكبادها، وسط تهافت شديد من الاتهامات المتبادلة حول من قصر، ومن كان سببًا؟!

إنها كارثة مُدْمية تحل بكل بيت مصري، وتشغلنا عما كنا قد انتوينا أن نتناوله في هذا العدد عما يتعرض له المسلمون في دولة بورما المسماة د «ميانمار»، جحيمًا حقيقيًا، لم نشهد له التاريخ البشرى مثيلا، حيث يقوم النظام الحاكم بالتعاون مع الرهبان البوذيين، بالتعامل مع الأقلية المسلمة -المسالمة - كأنهم وباء سرطاني لا بد من استئصاله من كل بورما، في مجازر تقشعر لها الأبدان ؛ حدث يُحرق الناس في قراهم في شكل جماعي، ويُذبحون كالخراف، وتغتصب النساء بالمئات، وبُلاحق الشباب والأطفال إلى داخل الغابات الاستوائية المرعبة والمملوءة بالوحوش، ويُنزح مئات الآلاف من المسلمين إلى الشواطئ لينجوا بأنفسهم مبحرين إلى بنجلاديش على متن قوارب متهالكة في خضم محيط هائج، وعلى الفور يتم بناء مستوطنات مكانهم للبوذيين، في عملية تطهير عرقى واسعة النظير على الملأ أمام الكاميرات وعلى مرمى سمع

كل هذا مع صمت رهيب على هذه المؤامرة من العالم العربي والإسلامي، اللهم إلا تنديدات فارغة، وكلمات بلا قيمة، يتواكب كل هذا مع عالم إسلامي يموج في الفتن، وفي مؤامرة مدّعيَ الحرية والديمقراطية الزائفة، وأصحاب «خروق الإنسان» الذين قد أعمى الله أبصارهم، وشل أفئدتهم، وإنا لله وإنا إليه راجعون.

# أصابع الغدر الشيطاني تقتل جنود مصر

### الأبرياء إإ

بينما ينتظر جنود من خيرة شياب مصر إحدى فرحتى الصائم حين يُفطر، وهم يحرسون حدود مصر أصابتهم أصابع الغدر، نحسبهم من الشهداء، فقد قضوا نحبهم بعد صيام فرضبهم، وهـم يحرسون حدودهـم من غدر الصهاينة والمنافقين والمتأمرين؛ دفاعًا عن الوطن، وسط إمكانيات دفاعية ضئيلة وشحيحة، فرضت عليهم تطبيقا لاتفاقية كامب ديفيد، ووسط تساؤلات عديدة تدور بالأذهان، والألم والحزن العميق الذي يعتصر كل مصرى في محاولة لمعرفة الحقائق الغائبة حول دور الأجهزة الأمنية والمعلوماتية التي تغافلت عما صدر من العدو الصهيونى للسائحين الصهاينة في شبه جزيرة سيناء، وتحذيرهم من وقوع عمليات إرهابية وشبيكة في سيناء، وعدم اتخاذ كل وسائل الحبطة والحذر في مثل تلك الظروف، وعدم أخذها مأخذ الحد بالتحليل والتحذير، ووضع الخطط السريعة لوأد تلك الخطط الشيطانية التي لا تريد لمصر الخير.

ومع وقوع الحادث الذي لم يتم الإعلان عن ماهيته الحقيقية ولا عن من يقفون خلف هذا الحادث المؤلم حتى الآن، وأيًّا كان من قام به، لابد أن يُعرف ويُعلن عنه، وعن كل التفاصيل التي تدور حوله، وأصابع الاتهام تشير إلى بعض المتهمين في هذا الحادث البشع :

فأول أصابع الاتهام تشير إلى العدو الصهيوني بجهاز مخابراته الملوثة أيديهم بالدماء منذ وطئت أقدامهم القذرة أرض فلسطين وهي مغموسة في القتل والفتن والمؤامرات والمذابح للعرب والمسلمين، فهو المستفيد الأول من ذلك ، إلى جانب بعض المتهين الأخرين كأصحاب الأفكار المتطرفة والعملاء والخونة.

وعلى الجانب الآخر فإن غزة وأنفاقها كبّدت مصر الكثير من الضرر وتغاضت مصر

بأجهزتها الأمنية كثيرًا عما سببته تلك الأنفاق من أضرار باقتصاد مصر وأمنها القومي، مع رغبة كل المصريين في تفويت الفرصة على الصهاينة لتجويع الشعب الفلسطيني، وفك الحصار عنه رغمًا عن أنف الصهاينة.

وأيًا كان من سيعلن عنه من شياطين الإنس وأيًا كانت جنسيتهم فلا بد من القصاص، وألا تأخذنا بهم شفقة ولا رحمة، فلم يعد الأمر يحتمل الهوادة ولا التسامح مع من فقدوا وتجردوا من كل مشاعر الإنسانية في عملهم الشنيع، وقد نستشعر من هذه الجريمة أنها نتاج أيد مُدربة على مثل تلك العمليات القذرة بأسلوب الغدر والخيانة المخابراتية.

وإننا إذ نعزي أنفسنا في هذا الحدث الجلل فإننا نهيب برئيس الدولة والمؤسسة العسكرية وأجهزة المخابرات العامة والعسكرية وحكومة مصر عدم إعطاء الفرصة لأصبحات الأهواء في نشر الفتن إثر وقوع الحادث المؤلم، وتدادل الاتهامات عن المسئولية وحول من تلقى عليه تهمة التقصير، ولتشكل لجنة على أعلى مستوى من العسكريين والقانونين ورجال الأجهزة الأمنية في أسرع وقت، وتبدأ عملها على أن تعلن للشعب على الملأ كل التفاصيل وليُحاسَب كل مقصر، ولتقطع أيدي المتورطين في تلك الجريمة الشنعاء أيًا كانت جنسيتهم، وليعرف الجميع أننا نقف في خندق واحد، وليتجرد الجميع من الهوى والانتماءات الحزيبة، ولا يعطوا الفرصة لأعداء مصر وأعداء الإسلام ممن يتربصون بنا في كل مكان؛ حتى يعود لمصر شموخها وهيبتها وقيادتها، وليس ذلك على الله يبعيد، وحسينا الله ونعم الوكيل.

### شدة التآمر على الإسلام والمسلمين

إن ما تمر به الأمة في شتى بقاعها من صنوف التامر ضد الإسلام والمسلمين في جميع أنحاء العالم لا يجد المتامل في وضعها الراهن عناء في القول: إنَّ أمتنا أظلها زمانُ حالك بالمصائب والمدلهمات، وسط أعداء الداء، تَرْمُقُها مُقَلِّ حاسدة، وترميها عن قوس واحدة، أضمرت لها الكيد والعداء، مع ما تعانيه من شتات ذاتي ونفور داخلي، وصراع بيني، فنجرفة هدامة، لم يزد ذلك في جسد الأمة إلا وهنًا وتفريقًا وجروحًا وتمزيقا.

شوال ۱٤۳۳ هـ

التولايد ا

لحديث الرسول صلى الله عليه وسلم: «يوشك أن تداعى عليكم الأمم كما تداعى الأكلة إلى قصعتها»، فقال قائل: ومن قلة نحن يومئذ؟ قال: «بل أنتم يومئذ كثير، ولكنكم غثاء كغثاء السيل، ولينزعن الله من صدور عدوكم المهابة منكم، وليقذفن الله في قلوبكم الوهن»، فقال قائل: يا رسول الله، وما الوهن؟ قال: «حب الدنيا، وكراهية الموت». [صحيح سنن أبي داود للألباني].

وما يحدث للأقليات الإسلامية في كل أنحاء العالم من قتل وتشريد وتنكيل في صورة لا تقع إلا للمسلمين أمام أعين العالم التي عميت، وأذنه التي صُمت، وضمائره التي ماتت!! ووقف أصحاب الديمقراطية الزائفة والحريات المكذوبة يتفرجون على مئات الآلاف من المسلمين في بورما تحدث لهم مذابح جماعية يندى لها الجبين.

فبينما تتجه أنظار العالم أجمع إلى التحولات السياسية التي تمر بها معظم بلاد الشرق الأوسط، والصراع الدائم بين القوى العالمية على بسط نفوذها، تعيش الأقلية المسلمة في بورما – أو جمهورية اتحاد ميانمار – ماساة إنسانية؛ حيث تم قتل الآلاف، وتشريد ألافًا أخرين في أحداث العنف التي تشهدها البلاد وسط صمت أحداث العنف التي تشهدها البلاد وسط صمت المتشدقة بحقوق الإنسان والحريات المزعومة، مع المتعطاتية للتدخل في شئون البلاد لتنفيذ الشيطانية المحالة إلىها.

# المسلمون في بورما . . ماس لا تنتهي ا

ولنتعرف معًا عزيزي القارئ من خلال تلك السطور على أن هناك أمة مسلمة اسمها «الروهنيجا» تعيش في ميانمار «بورما»، وتقع دولة ميانمار في الجنوب الشرقي لقارة أسيا، ويحدها من الشمال الصين والهند، ومن الجنوب خليج البنغال وبنجلاديش، ويبلغ عدد سكانها أكثر من خمسين مليون نسمة، وتقدر نسبة المسلمين به ١٠٪ من مجموع السكان.

وقد دخل الإسلام إلى هذه الدولة عن طريق مملكة قديمة تسمى «أراكان»، وهي الآن ولاية ضمن جمهورية بورما، وكانت آراكان في القرن الأول الهجري تضم أكبر تجمع لأهل هذا البلد، وقد وصل الإسلام إليها في عهد الخليفة العباسي هارون الرشيد في القرن السابع الميلادي عن

طريق التجار العرب، حيث أعجب أهل بورما بأخلاقهم فدانوا بدينهم، وعملوا بالزراعة في البدء، ثم هيمنوا على التجارة، واستوطنوا في كثير من البقاع حتى أصبحت بعد ذلك دولة إسلامية حكمها ٤٨ ملكًا مسلمًا على التوالي ما بين عامي ١٤٣٠– ١٧٨٤م، وكان لهم عملات نقدية تتضمن شعارات إسلامية مثل كلمة التوحيد.

ومما يدل على قدم وجود المسلمين في هذه الدولة أيضًا بعض الآثار التاريخية كمسجد «بدر مقام» في «أكياب» عاصمة «آراكان»، ومسجد «سندي خان» الذي بُني منذ ٥٦٠ عامًا، ومسجد «الديوان موسى» الذي بني عام ١٣٥٨م، ومسجد «ولي خان» الذي بني في القرن الخامس عشر الميلادي.

### بورما في قبضة البوذيين ثم الإنجليز

وتعتبر أراكان ركناً من بورما، وتمثل أكبر تجمع إسلامي فيها كما يوجد تجمعات أخرى للمسلمين في كل من «ماندلي»، و«ديفيو»، و«شاه»، و«مكاياه»، والعاصمة «رانجون»، وغيرها؛ حيث يقع على تلك التجمعات أعظم ضغط جماعي من قبل حكومة بروما العسكرية.

# أما العنصران الأساسيان من سكانها والموجودان فيها حاليًا فهما:

«الروهـنجيا» الـذيـن يـديـنـون بـالإسـلام، وينحدرون من أصول عربية وفارسية وتركية، أما لغتهم فخليط من البنغالية والفارسية والعربية.

و«الماغوا» الذين يدينون بالبوذية بالإضافة إلى أقليات عرقية متعددة، وقد احتُلت «أراكان» من قبل الملك البوذي «بوداباي» عام ١٧٨٤م، والذي قام بضم الإقليم إلى بورما؛ خوفًا من انتشار الإسلام في المنطقة، واستمر البوذيون البورميون في اضطهاد المسلمين ونهب خيراتهم وتشجيع البوذيين الماغ على ذلك طوال فترة احتلالهم.

وفي عام ١٨٨٤م احتلت بريطانيا بورما وضمتها إلى حكومة الهند البريطانية الاستعمارية، وفي عام ١٩٣٧م جعلت بريطانيا بورما مع أراكان مستعمرة مستقلة عن حكومة البريطانية الاستعمارية كباقي مستعمراتها في الإمبراطورية أنذاك، وعُرفت بحكومة بورما البريطانية.

وقد واجه المسلمون الاستعمار الإنجليزي بقوة، مما جعل بريطانيا تخشاهم، فبدأت حملتها للتخلص من نفوذ المسلمين؛ باعتماد

سياستها المعروفة «فرِّق تسد»، فعمدت إلى تحريض البوذيين ضد المسلمين، وأمدتهم بالسلاح حتى أوقعوا بالمسلمين مذبحة عام ١٩٤٢م، فتكوا خلالها بحوالي مائة ألف مسلم في آراكان.

### ستقلال بورما

في عام ١٩٤٨م منحت بريطانيا الاستقلال لبورما شريطة أن تمنح لكل العرقيات الاستقلال عنها بعد عشر سنوات إذا رغبت في ذلك، ولكن ما إن حصل البورمان على الاستقلال حتى نقضوا عهودهم ونكثوا على أعقابهم، واستمروا في احتلال آراكان بدون رغبة سكانها من المسلمين الروهينجا والبوذيين الماغ أيضًا، وقاموا مالمارسات النشعة ضد المسلمين.

### صور من اضطهاد مسلمی بورما

يتعرض المسلمون في بورما لشتى أنواع الإضطهاد والتضييق؛ نتيجة لفرض الضرائب الباهظة عليهم، والغرامات المالية، ومنع بيع المحاصيل إلا للعسكر أو من يمثلهم بسعر زهيد؛ بهدف إبقاء المسلمين فقراء أو إجبارهم على ترك الديار، وكذلك منع المسلمين من شراء الآلات الزراعية الحديثة لتطوير مشاريعهم الزراعية، وإحراق محاصيلهم الزراعية، وقتل مواشيهم.

ومن الناحية الدينية لا تسمح الحكومة بطباعة الكتب الدينية وإصدار المطبوعات الإسلامية إلا بعد إجازاتها من الجهات الحكومية المتشددة ضدهم بالطبع، بالإضافة إلى عدم السماح بإطلاق لحاهم أو لبس الزي الإسلامي في أماكن عملهم، ومنع استخدام مكبرات الصوت لرفع الأذان، ومنع المسلمين من أداء فريضة الحج باستثناء قلة من الأفراد الذين لهم علاقة بالحكومة.

وكذا يتعرض كبار رجال الدين للامتهان والضرب ، ويتم إرغامهم على العمل في معسكرات الاعتقال، وكذلك يتم هدم المساجد وتحويلها إلى مراقص وخمارات ودور سكن، أو تحويلها إلى مستودعات وثكنات عسكرية ومتنزهات عامة، ومصادرة الأراضي والعقارات الخاصة بالأوقاف الإسلامية، وتوزيعها على الماغ البوذيين.

مع المحاولات المستمينة لطمس الهوية والآثار الإسلامية؛ وذلك بتدمير المساجد والمدارس التاريخية، وما بقي يُمنع منعًا باتًا من الترميم فضلاً عن إعادة البناء أو بناء أي شيء جديد له علاقة بالدين؛ من مساجد ومدارس ومكتبات

ودور أيتام، وبعضها تهوي على رءوس الناس؛ بسبب مرور الزمن،

والمدارس الإسلامية تَمنع من التطوير أو الاعتراف الحكومي والمصادقة على شهادتها أو خريجها.

أما عن وضع المرأة هناك فتقوم السلطات بإعطاء حقن مانعة للحمل للنساء المسلمات في حالات كثيرة، ورفع سن الزواج للفتيات لـ ٢ عاماً، والرجال ٣٠ عاماً، ومنع عقود النكاح إلا بعد إجراءات طويلة معقدة من السلطات، ومنع التعدد منعاً باتاً مهما كان السبب، ومنع الزواج مرة أخرى للمطلق أو المطلقة أو الأرمل أو الأرملة إلا بعد مرور سنة كاملة، ومن يخالف ذلك يعرض نفسه للسجن والغرامة أو الطرد من البلاد، والهدف من وراء ذلك هو القضاء على مسلمي بورما أو تقليل عددهم.

وإذا حملت الزوجة يُفرض عليها أن تذهب إلى إدارة قوات الأمن الحدودية «ناسكا» لأخذ صورتها الملونة وهي كاشفة لبطنها وذلك كل شهر، حتى تضع حملها، وفي كل مرة لا بد من دفع رسوم بمبالغ كبيرة، وذلك للتأكد كما تدعي السلطات من سلامة الجنين ولتسهيل إحصائية المولود بعد الولادة.

كذلك يتم أخذ النساء عنوة من منازلهن وإجبارهن على العمل في معسكرات الجيش دون مقابل.

وكذا إجبار الفتيات المسلمات على الزواج من البوذيين.

مع انتهاك حرمات النساء وإجبارهن على خلع الحجاب.

والحضور الإجباري للبنات المسلمات غير المتزوجات إلى قيادة القوات المسلحة والعمل لمدة ستة أشهر تحت إشراف أفراد حرس الحدود.

إضافة إلى عمليات الاغتصاب الجماعي وهتك الأعراض في صفوف المسلمات اللاتي يموت بعضهن بسبب الاغتصاب.

فاللهم اجعل لمسلمي بورما فرجًا ومخرجًا، اللهم احقن دمائهم، واحفظ أعراضهم، وأمنهم في وطنهم، اللهم اكشف عنهم البلاء، اللهم قاتل البوذيين المتجبرين ومن عاونهم يا جبار يا قهار قاتل المتجبرين الفجار، اللهم خذهم أخذ عزيز مقتدر، اللهم الطف بعبادك المسلمين في كل مكان يا أرحم الراحمين.

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

شوال ۱٤۳۳ هـ

94

m2 ail



الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا

نبی بعده..

أما بعد: فقد انتهينا بفضل الله من تفسير سورة ص، ونبدأ اليوم مع سورة الزمر، نقتطف من معانيها وأدابها ونتعلم بعض أحكامها، والله نسال أن يجعلنا من أهل القرأن الذين هم أهل الله وخاصته، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

# بين يدي السورة:

هي سورة الزمر، وتسمى سورة الغُرَف، تسمى سورة الزمر لقول الله تبارك وتعالى فيها: «وَسيقَ الَّذِينَ اتَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى الْجُنَّة زُمَرًا»، وتسمى سورة الغُرَف لقوله تعالى: «لَكِنَ الَّذِينَ اتَّقَوْا رَبُّهُمْ لَهُمْ غُرَفٌ مِنْ فَوْقَهَا غُرَفٌ مَنْنَبَّةٌ تَحَرِي مِنْ تَحْتَهَا».

وهى سورة مكية، شانها شان السور المكية في الاهتمام بترسيخ العقيدة، وبيان أصول الدين وأركان الإيمان، وقد ركزت على الأصول الثلاثة: وهى التوحيد، والنبوة، والبعث بعد الموت.

والمناسبة بينها وبين سورة ص أن الله تبارك وتعالى قال في خاتمة سورة ص «إنْ هُوَ إلاً ذكْرُ للْعَالَيْنَ (٨٧) وَلَتَعْلَمُنَّ نَبَأَهُ بَعْدَ حينَ»، ثم استفتح سورة الزمر بييان مصدر هذا الذكر، فقال: «تَنْزِيلُ الْكتَاب منَ اللَّه الْعَزِيزِ الْحَكيمِ»، وهكذا التأمت البَداية والنهاية التَثَاماً كاملاً، بحيث لو أن البسملة سقطت من بين السورتين لم يكن هناك تناف بين النهاية والبداية.

كما أن من وجوه المناسبة بين السورتين أن الله تبارك وتعالى ذكر في خاتمة سورة ص قصة خلق الإنسان الأول آدم عليه السلام، ثم ذكر في هذه السورة الكريمة خلق زوج آدم: حواء، وخلق ذريتهما.

وذكر الله تبارك وتعالى بعد ذلك أن الكل ميتون، وإلى ربهم راجعون، وبأعمالهم مجزيون، إلى أن قال سيحانه وتعالى: «وَقُضِيَ بَيْنُهُمْ بِالْحَقُّ وَقِيلَ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبَّ الْعَالَمِيَ».

وهكذا أشتمل آخر سورة ص وسورة الزمر كلها على ذكر المبدأ والمعاد، والبداية والنهاية، وخلق الإنسان وأطواره التي يمر بها، إلى أن يستقر أهل الجنة في الجنة، وأهل النار في النار.

يقول ربنا الجليل سبحانه: «تَنزيلُ ٱلْكُنْبُ مَن أَشَهِ ٱلْعَزِيزِ الْحَكِمِ ۞ إِنَّا أَنزَلْنَا إَلَيْكَ ٱلْكَنَّبَ بِٱلْحَقِّ فَأَعْبُدِ اللهُ عُظِمًا لَهُ الَذِينَ ۞ إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ اللَّبُنِ الْحَالِضُ وَالَذِينَ اتَحَدُوا مِن دُونِهِ أَوْلِكَآة مَا نَعْبُدُهُمُ إِلَّا لِفَرَيُوْنَا إِلَى اللَهُ زُلُفَى إِنَّ اللَّهُ يَخْكُمُ بَبَنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يُغْتَلِفُونَ إِنَّ اللَهُ لَا يَهْدِي

مَنْ هُوَ كَندِبٌ كَفَارٌ () لَوْ أَرَادَ اللهُ أَن يَتَخِذَ وَلَدًا لَأَصْطَفَر مِنَّا عَنْكُوْ مَا تَشَاءُ سُبْحَيْنَهُ، هُوَ ٱللَّهُ ٱلْوَحِدُ الْقَهْكَارُ () خَلَقَ السَّنَوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْجَقْ تَكُورُ الْنَالَ عَلَى النَّهَارِ وَتُبْكُورُ النَّهَارَ عَلَى الَّيْلَ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْفَسَرِّ حُلْ يَجْرى لِأَجَالِ مُسَمَّى أَلَا هُوَ الْعَزِيزُ الْفَقَدُ المَعْلَمَكُمْ مِن لَفْسٍ وَتِحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ بِنُهَا زَوْجَهَا وَأَتَرَلَ لَكُمْ مِنَ ٱلْأَنْعَامِ فَعَنِيهَ أَزْوَجَ يَغَلَقُكُم فِي بُطُونِ أُمَّهَدِيكُم خَلْقًا مِنْ بَعَدِ خَلَقٍ فِي ظُلْمَنتِ ثَلَنتٍ ذَلِكُمُ أَللهُ رَبُّكُمُ لَهُ أَلْمُلْكُ لا إله إلا هُوْ فَأَنَّ تُصْرَفُونَ () إن تَكْفُرُوا فَإِنَّ اللَّهُ غَنَّ عَنكُمْ وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ ٱلْكُفَرْ وَإِن تَشْكُرُوا مَضَهُ لَكُمْ وَلَا تَرَرُ وَارْدَةً فِنْدَ أَخْرَى ثُمَّ إِلَى رَبَّكُم مَرْجِعُكُمْ فَيُبْتِتُكُم مَا كُنْهُ تَعْمَلُونَ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلشَّدُورِ ﴾ ﴿ وَإِذَا مَنَ ٱلإِنْسَنَ ضُرٌّ دَعَا رَبَّهُ، مُنِيبًا إِلَيْهِ مُمَّ إِذَا خُولُهُ. نِعْمَةً مِنْهُ نَسَى مَا كَانَ يَدْعُوا إِلَيْهِ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ لِلَّهِ أَندَادًا لَضِلَّ عَن سَبِيلِهِ فَلْ تَمَتَّعْ بِكُفُرِكَ قَلِيلًا إِنَّكَ مِنْ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ (٢) أَمَّنْ هُوَ قَنِيتُ ءَانَاءَ ٱلَّيْلِ سَاجِدًا وَفَالِمًا يَحَدَّرُ ٱلْأَخِرَةَ وَبَرْجُوا رَحْمَةٍ رَبِعِ قُلْ هَلْ يَسْتَوى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَنَدَكُرُ أَوْلُوا آلأَلْتِب » [الزمر: ١- ٩].

# القرآن كلام الله:

## «تَنْزِيلُ ٱلْكِنْبِ مِنَ ٱللهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ»:

«تَنزيلُ» مرفوع على أنه خبر لمبتدا محذوف، تقديره: هذا تنزيل، أو مرفوع على أنه مبتدا، وخبره ما بعده، «تَزيلُ ألَكَتَبِ مِنَ أَشَرِ ٱلْمَزِيزِ الْحَكَبِ»، فمصدر هذا القرآن هو الله سبحانه وتعالى، الله سبحانه وتعالى نزل هذا القرآن على نبيه محمد صلى الله عليه وسلم، واكثر الله تبارك وتعالى من تقرير هذا الخبر في كتابه العزيز، في مثل قوله تعالى: « تَزيلُ آلَكَتَبِ مِنَ ٱلْجَبِ العزيز، في مثل قوله تعالى: « تَزيلُ آلَكَتَبِ مِنَ الْجَبِ العزيز، في مثل قوله تعالى: « تَزيلُ ألَكَتَبِ مِنَ الْجَبِ العزيز، في مثل قوله تعالى: « تَزيلُ ألَكَتَبِ مَنَ الْجَبِ العزيز، في مثل قوله تعالى: « مَزيلُ مِنَ ألَكَتَبِ مَنَ أَلَجَبِ العزيز، في مثل قوله تعالى: « تَزيلُ مِنَ أَلَحَنِ مَنَ أَلَجَبِ العزيز، في قريرُ العليمي الماني عنه العريز العليمي () الشعراء: ٢٢.

فالقرآن الكريم هو كلام الله عز وجل، وكلام الله صفة من صفاته، والصفة تتبع الموصوف، والله سبحانه وتعالى الذي نزل الكتاب هو العزيز الحكيم، ليس كمثله شيء، وكذلك كلام الله سبحانه وتعالى ليس كمثله شيء، فكلام الله تبارك وتعالى لا يشبه كلام المخلوقين، ولا يشبهه كلام المخلوقين، ولما كان القرآن كلام الله العزيز الحكيم، وصف الله تبارك وتعالى القرآن بما وصف به نفسه فقال: «تَنْزِيلُ الْكَتَاب مِنَ اللَّهِ

# عَزِيرٌ» [فصلت: ٤١]، وقال: « وَإِنَّهُ فِي أَرُ ٱلْكِتَبِ لَدَيْنَ لَعَلَيُّ حَكِيمٌ» [الزخرف: ٤].

ومرة ثانية يؤكد على أن هذا القرآن من عنده، فيقول سبحانه وتعالى: «إنًا أَنْزَلْنَا إلَيْكَ الْكَتَابَ بِالْحَقَّ، آي متلبساً بِالحقَ، « لَا يَأْتِهِ أَلْطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيُهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ » [فصلت: ٤٢] فكل ما فيه حق، كل ما في القرآن الكريم من الأوامر، والنواهي، والشرائع، والأخبار، والأحكام، والقصص، كله حق؛ لأنه كلام الله الحق.

### الحث على شكر النعم:

«فَاغَبُد اللَّهُ مُخْلَصًا لَهُ الدِّينَ» حتى تشكره على نعمة التنزيل، فإن تنزيل الكتاب نعمة عظيمة، كما قال تعالى: «وَأَنزَلُ أَنَّهُ عَلَيْكَ الْكِنَبَ وَلَلْكُمَّهُ وَعَلَّتَكَ مَا لَمُ تَكُن تَمْلَمُ وَكَاتَ فَضُلُ أَنَّهِ عَلَيكَ عَظِيمًا» [النساء: ١١٣]، وهذه نعمة أنعم الله بها عليك، وكل نعمة يجب أن تُقَابَل بالشكر، «فَاعْبُد اللَّهُ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ» حتى تكون من الشاكرين.

«أَلاً للَّهِ الدِّينُ الْخَالصُ»، فلا يقبل الله تعالى من الدينَ، ولا يقبل منَ العبادات، ولا يقبل من الطاعات، إلا ما كان خالصاً لوجهه عز وجل: «مَن كَانَ يَجُولُ لِقاءَ رَبِهِ فَلَعْمَلُ عَمَلاً مَالِكًا وَلَا يُثْرِكَ مِمادَةٍ رَبِهِ مَدَاً» [الكهف: ١١٠] ففي الحديث القدسي، قال الله تعالى: «أَنَا أَغْنَى الشُّرِكَاء عَنِ الشَّرِكَة، وَشَرْكَهُ» عَمِلَ عَمَلاً أَشْرِكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشَرْكَهُ»

فالله تبارك وتعالى لا يقبل من الأعمال، ولا يقبل من الطاعات، ولا يقبل من العبادات، إلا ما كان خالصا لوجهه عز وحل، وبذلك أمر الأولين والآخرين، فقال عن الأولين: « رَمَّا أَمْرُوَا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَيْهُ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلَّذِينَ حُنَفَاتُهُ وَيُقِيمُوا ٱلصَّلَوَةُ وَنُوْتُوا الزَّكْوَةَ وَذَلِكَ دِينُ ٱلْقَبْسَةِ» [العدنة: ٥]، وقال تعالى: « أَغْنَدُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَنَهُمْ أَرْبَانًا مِن دُونِ ٱللهِ وَٱلْمَسِيحَ أَبْنَ مُرْتَكُمَ وَمُأَ أُمِوْوَا إِلَّا لتشديرا إليها وحدالا إليه إلا مو شبخته عَمَّا يُتَركُن » [التونة: ٣١]، وقال للاحقين: «فَادْعُوا اللهُ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ وَلَوْ كُرْهُ ٱلْكَيْفُرُونَ» [غافر: ١٤]، وقال تعالى: « هُوَ ٱلْحَتَّ لَا إِلَيْهَ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ هُوَ فَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الذِينَ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ » [غافر: ٦٥]، فالشرك في العبادة يبطلها ويردها على صاحدها، سواء كان شركا أكدر أم شركا أصغر، أما الشرك الأكدر فقد قال الله تدارك

شوال ۱٤۳۳ هـ

التوجيع 11

وتعالى فيه: «رَلَقَدُ أُوحَى إَلِكَ وَإِلَى أَلَّذِينَ مِن فَبَلِكَ لَنَّ أَشَرَكَتَ لَحَظِنَ عَلَكَ وَلَتَكُوْنَ مِنَ الْتَسِرِينَ » [الزمر: ٦٥]، وأما الشرك الأصغر فقد قال فيه النبي صلى الله عليه وسلم: «إِنَّ أَخُوفَ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ الشَرِّكُ الأَصْغَرُ. قَالُوا وَمَا الشَّرِكُ الأَصْغَرُ يَا رَسُولَ الله؟ قَالَ: الرِّيَاءُ» [مسند أحمد (٢٣٦٣٠) وصححه الألباني في صحيح الجامع ١٥٥١].

عَنْ أَبِي هُرَيْرَة رضي الله عنه قال: سَمِعْتُ رُسُول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «إنَّ أوَّل الناس يُقضى يَوْمَ القَنَامَة عَلَيْه رَجُل اسْتَشْهِدَ فاتى به فعَرَّفهُ نعَمَهُ فعَرَفها، قال: فمَا عَملتَ فيهَا؟ قَالَ: قَاتَلْتُ فَيِكَ حَتَّى اسْتَشْهِدْتُ. قَالَ: كَذَبْتَ وَلَكَنِكَ قَاتِلْتَ لأَنْ يُقَالَ جَرِيءٌ. فَقَدْ قَبِلَ. ثُمَّ أَمَرَ بِه فُسُحِبَ عَلى وَجْهِهِ حَتَّى ٱلْقِيَ فِي النَّارِ، وَرَجُلَ تَعَلَّمُ العلمُ وَعَلَّمَهُ وَقَرَأَ القَرْآنَ، فَأَتَّى بَهُ فَعَرُّفَهُ نْعَمَهُ فَعَرَفَهَا، قَالَ: فَمَا عَمَلْتَ فَنِهَا؟ قَالُ تَعَلَّمْتُ العلمَ وَعَلِمْتَهُ وَقَرَاتَ فَيِكَ القَرْآنَ. قَالَ: كَذِبْتَ وَلَكَنِكَ تَعَلَّمْتَ العَلَمَ لَيُقَالَ عَالَمٌ. وَقَرَأْتَ الْقَرْآنَ ليُقالُ هُوَ قارئٌ. فقدْ قيل، ثمَّ أمرَ به فسُحبَ عَلَى وَجْهِهِ حَتَّى أَلَقَى فِي النَّارِ. وَرَجُلٍ وَسَّعَ اللهُ عَلَيْهِ وأعطاه من أصناف المال كله فأتى به فعَرَّفهُ نعْمَهُ فَعَرَفَهَا، قَالَ: فَمَا عَمَلْتَ فَنِهَا؟ قَالَ: مَا تَرَكْتُ مِنْ سَبِيلِ تَحَبُّ أَنْ يُنفق فِيهَا إِلا أَنفقتُ فِيهَا لك، قال: كِذَبْتُ، وَلَكْنَكَ فَعَلْتُ لَيُقَالُ هُوَ جَوَادٌ. فَقَدْ قَبْلُ، ثُمَّ أمرَ به فُسُحبَ عَلى وَجْهه ثُمَّ أَلَقى في النار» [19.0 plus]

فالإخلاص الإخلاص يا عباد الله، لا تعملوا للناس شيئًا، إنهم لن يغنوا عنكم من الله شيئًا، لا تعملوا طمعاً في مدحهم، ولا تعملوا اتقاء ذمهم، «فَمَن الْتَمَسَ رِضَاءَ الله بِسَخَط النَّاس كَفَاهُ اللهُ مُؤْنَةَ النَّاس، وَمَن الْتَمَسَ رِضَاءَ النَّاسَ بِسَخَط الله وَكَلَهُ آللهُ إِلَى النَّاسِ» [الترمذي ٢٥٣٧ وصحَحه الألباني].

### لا تتخذوا من دون الله أولياء:

«وَالذَينَ اتَخْذُوا مِنْ دُونِهِ» من دون الله عز وجل «أَوْلَنَاءَ» يتولونَهُم، ويَحبونهم، ويتقربون إليهم، فإذا قبل لهم: لم تعبدونهم؟ قالوا: «مَا نَعْبُدُهُمْ إلاَ ليُقَرَبُونَا إلَى اللَّه زُلُفَى»: «زُلُفَى» اسم أقيم مقام المصدر المَحذوف، وتقدير الكلام: «مَا نَعْبُدُهُمْ إلاَ ليُقَرَبُونَا إلَى اللَّه» تقريباً، فتقريباً مصدر يقربونا، فحذف المصدر، وأتى باسم مكانه وهو «زُلُفَى».

وفي موضع آخر قال الله تعالى: « رَسَنُدُونَ

مِن دُوب أَنَدُ مَا لَا يَعْتَرُهُمْ وَلَا يَنْعَمَّهُمْ وَتَقُولُونَ مَتُوْلاً شُفَمَتُوْناً عِندَ أَنَهِ » [يونس: ١٨] أي كانوا يرجون بعبادتهم الأصنام أن يشفعوا لهم عند الله سبحانه وتعالى لينصرهم ويرزقهم ويعافيهم، لا ليشفعوا لهم عند الله في الآخرة، ويعافيهم كانوا كافرين بالآخرة، كما قال تعالى: مَتَرَفِنَ مَتَوَا وَمَايَا وَمَايَا لَوَا مَا لَوْنَ » لَتَعْرِضُ فَا أَرَا يَعُولُونَ أَبِدًا مِنَا وَكُنَا تُرابًا وَعَظَيمًا أَوْنَا لَتَعْرِضُ فَا أَرَا يَعْوَلُونَ أَبِدًا مِنَا وَكُنَا تُرابًا وَعَظَيمًا أَوْنَا

وإنما وقعوا في هذا الخطا العظيم بسبب القياس الفاسد، وهو أنهم قاسوا الله تبارك وتعالى على خلقه، فقالوا: إن الملوك لا يوصل إليهم إلا بوجهاء، وشفعاء، ووزراء، يرفعون إليهم حوائج رعاياهم، ويستعطفونهم عليهم، ويمهدون لهم الأمر في ذلك، فالله تعالى كذلك.

وهذا القياس من أفسد الأقيسة، وهو يتضمن التسوية بين الخالق والمخلوق، مع ثبوت الفرق العظيم، عقلاً ونقلاً وفطرة، فإن الملوك إنما احتاجوا للوساطة بينهم وبين رعاياهم؛ لأنهم لا يعلمون أحوالهم، فيحتاج من يعلمهم بأحوالهم، وربما لا يكون في قلوبهم رحمة لصاحب الحاجة، فيحتاج من يعطفهم عليه ويسترحمهم له، ويحتاجون إلى الشفعاء والوزراء، ويخافون منهم، فيقضون حوائج من توسطوا لهم، مراعاة لهم، ومداراة لخواطرهم، وهم أيضًا فقراء، قد يمنعون لما يخشون من الفقر.

وأما الرب تعالى، فهو الذي أحاط علمه بظواهر الأمور وبواطنها، الذي لا يحتاج إلى من يتبره بأحوال رعيته وعباده، وهو تعالى أرحم الراحمين، وأجود الأجودين، لا يحتاج إلى أحد من خلقه يجعله راحمًا لعباده، بل هو أرحم بهم من أنفسهم ووالديهم، وهو الذي يحتهم ويدعوهم إلى الأسباب التي ينالون بها رحمته، وهو الغني، من مصالحهم ما لا يريدونه لأنفسهم، وهو الغني، من أولهم وأخرهم في صعيد واحد فسألوه، فاعطى كلاً منهم ما سأل وتمنى، لم ينقصوا من غناه شيئًا، ولم ينقصوا مما عنده، إلا كما ينقص البحر إذا يفمس فيه المخيط، وجميع الشفاعة كلها.

فبهذه الفروق يعلم جهل المشركين به، وسفههم العظيم، وشدة جراءتهم عليه.

ويعلم أيضًا الحكمة في كون الشرك لا يغفره الله تعالى؛ لأنه يتضمن القدح في الله

التو لي العدد ٢٩٠ السنة الحادية والأربعون

11

تعالى، ولهذا قال حاكمًا بين الفريقين، المخلصين والمشركين، وفي ضمنه التهديد للمشيركين: «إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ بَنِنَهُمْ في مَا هُمُ فيه يَخْتَلَفُونَ»

وقد عُلم أن حكمه أن المؤمنين المخلصين في جنات النعيم، ومن يشرك بالله فقد حرم الله عليه الجنة. [تيسير الكريم الرحمن (٦/ ٤٤٥-٤٤٧].

فلا تجعلن بينك وبين الله في سؤاله ودعائه واسطة أبدا، بقول العلماء: الله سيحانه وتعالى ذكر فى كتابه أسئلة الصحابة للنبى صلى الله عليه وسلم وأمره أن يحديهم «سَتَأْرِنَكَ عَنِ ٱلْأَنْفَالَ قُل الأنفال الله والرَّشول » [الأنفال: ١]، و «سَتَعَلُّمنَكَ عَر . ٱلْخَمَر وَٱلْمَيْسَرُ قُلْ فِيهِمَا إِنَّهُ كَبِرٌ وَمُنَفِعُ لِلنَّاسِ وَإِنَّهُهُمَا أَحْبَرُ مِن نَفْتِهِماً وَيَسْتَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ قُلْ ٱلْمَغُوُّ كَنَاكَ بُبَيْنُ أَلَهُ لَكُمُ ٱلْآَيَنَتِ لَمَلْكُمُ تَنْفَكُرُونَ » [العقرة: ٢١٩]، أُسْتَلُونَكَ عَنَ ٱلأَصِلَةِ قُلْ هِي مَوَقِيتُ لِلنَّاسِ رَأَلْهُمْ » [العقرة: ١٨٩]، فلما قالوا: أقريب رينا فتناجبه؟ أم يعيد فتناديه؟ ألغى الله تدارك وتعالى الواسطة في الجواب فقال: «راذًا سَأَلْكَ عَكَادِي عَنَى فَإِنَّى قَسَرِيبٌ أُجَبِبُ دَعَوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانًا فَلَتَسْتُحِسُوا لى وَلِيُؤْمِنُوا بِي لَمَلْهُمْ بَرَشْدُونَ ، [البقرة: ١٨٦]، ولم يأمر الذبى صلى الله عليه وسلم بالجواب كما أمره في الأسئلة الأخرى.

فلا تحعلن بينك وبين الله واسطة في العبادة ف «إذَا سَنَّلْتَ فَاسْأَلَ اللَّهَ، وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعَنْ بِاللَّهَ، وَاعْلَمْ أَنَّ الأُمَّةَ لَو اجْتَمَعَتْ عَلَى أَنَّ يَنْفَعُوكَ بَشَيَّ لَمْ يَنْفَعُوكَ إِلاَّ شَنَى قَدْ كَتَبَهُ اللَّهُ لَكَ، وَلَو أَجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُوكُ بَشَى عَلَمْ يَضُرُوكَ إِلاَّ بَشَىء قَدْ كَتَبَهُ اللَّهُ عَلَيْكَ، رُفَعَتُ الأَقَلامُ، وَجَفَّتِ الْصُحُفُ» [الترمذي (٢٦٣٥) وصَحَحه الألباني].

الله يحكم بين عباده يوم القيامة: «إنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلَفُونَ»:

قَال بعض المفسرين: «إنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ» بين الذين اتخذوا من دونَ الله أولياء، لأنهم ليسوا على ملة واحدة، وإنما هم ملل ونحل كثيرة، منهم من عبد الحجر، ومنهم من عبد الشمس، ومنهم من عبد عزيرًا، ومنهم من عبد الملائكة، فالله تبارك وتعالى «يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيه يَخْتَلُفُونَ».

وقال بعض المفسرين «إنَّ اللهُ يَحْكَمُ بَيْنَهُمْ» أي بين الذين اتخذوا من دونه أولياء وبين المخلصين يوم القيامة فيما كانوا فيه بختلفون؛

لأن أهل التوحيد مختلفون مع أهل الشرك، كل يدعى أنه على الحق، فالله تبارك وتعالى «يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيه يَخْتَلَفُونَ»، كما قال تعالى: «إِنَّ ٱلَذِينَ عَامَتُوا وَٱلَّذِينَ هَادُوا وَالصَّنِينِ وَالصَّدَيَ وَالْمَجُونَ وَالَذِينَ أَشَرَكُوا إِنَّ اللَّهُ يَفْصُلُ بَيْنَهُمْ عَنَ عَمَ الْقِيْمَةِ إِنَّ اللَهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ شَيْدٍ » [الحج: ١٧].

أسباب الهدى والضلال:

«إنَّ اللَّهُ لاَ يَهْدِي مَنْ هُوَ كَاذَبٌ كَفَارُ»: الذين زعمواً أن هذه الأصنام آلهة كذبوا على الله عز وجل وكفروا به، والذين زعموا أن هذه الأصنام تشفع لهم عند الله كذبوا على الله عز وجل، والذين زعموا أن هذه الأصنام تقربهم من الله زلفى كذبوا على الله عز وجل، والله «لاَ يَهْدِي مَنْ هُوَ كَاذَبُ على الله عز وجل، والله «لاَ يَهْدِي مَنْ هُوَ كَاذَبُ على الله عز وجل، والله «لاَ يَهْدِي مَنْ هُوَ كَاذَبُ على الله عز وجل، والله تبارك وتعالى من قَبَلُ الهدى واتبعه، كما قال تعالى: « إنَّ أَذَبِ المَنْوَ أَي بسبب إيمانهم، ولذلك قال تعالى: « وَيَرَدُ أَنَّهُ أَنْ يَسبب إيمانهم، ولذلك قال تعالى: « وَيَرَدُ أَنَهُ أَذَى المَنْدَوَا هُدَى » [مريم: ٢٦]، وقال: «وَالَيْنَ أَهْدَوَا رَادَهُمُ هُدَى وَانَهُمْ يَعْوَهُمْ » [محمد: ١٢].

### الله واحد لا ولد له:

ولقد زعموا أن الملائكة بنات الله، ثم صوروا صورًا على هيئة الملائكة، وعبدوها من دون الله، فنسبوا لله الولد، فكذبهم الله تبارك وتعالى في هذه النسبة، ونزه نفسه عما وصفوه به، فقال عز وجل: «لَوْ أَرَادَ اللَّهُ أَنْ يَتَّخَذُ وَلَدًا لاصَطفَى ممَّا يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ»: يقولون لو حرف امتناع الامتناع: «لَوْ أَرَادَ اللَّهُ أَنْ يَتَخذُ وَلَدًا لاصَطفَى ممَّا يخْلُقُ مَا يَشَاءُ»: وجعله ولدًا له من غير ممَّا يخَلُقُ مَا يَشَاءُ» وجعله ولدًا له من غير ممَّا يخَدُقُ مَا يَشَاءُ» وجعله ولدًا له من غير مُوالُوا أَعَدَ الرَحْنُ ولَدًا () لَقَدَ حَدْمُ شَيَّا إِذَا تَن يتخذ صاحبة، ولكنه لم يرد أن يتخذ ولدًا، فلم يكن له ولد، بل الكل عباده، كما قال تعالى: تَصَحَادُ السَنوَتُ يَنْعَظُرَنَ مَهُ وَتَشَقُّ الأَرْضُ وَخَرُ لَقُدَا مَدًا () أَن دَعَوَ للرَحْنَ وَلَنَا () لَقَدَ حَدْمُ شَيَّا إِذَا لَبَالِمَا مَدًا () أَن دَعَوَ للرَحْنَ وَلَنَا () مَا يَعْنَ الرَضُ لَبَالَ مَدًا () أَن دَعَوْ للرَحْنَ وَلاً () وَا

فَتَبَت بِطلان نسبتهم الولد لله، ولذلك نزُم نفسه عما وصفوه به، فقال: «سُبِّحَانَهُ هُوَ اللَّهُ الْوَاحدُ» الواحد في ذاته، والواحد في صفاته، والواحد في أفعاله، «لَيْسَ كَمَتْله شَيْءٌ» في ذاته، و«لَيْسَ كَمَتْله شَيْءٌ» في صَفَاته، و «لَيْسَ كَمَتْله شَيْءٌ» فَيَ أفعاله، «هُوَ اللَّهُ الُوَاحِدُ القَهَّارُ».

18 ( 5292

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

شوال ١٤٣٣ هـ

من الآداب الإسلامية

لأدب مع رسول الله صلى الله عليه وسلم محبة النبي صلى الله عليه وسلم

(عداد/

# الحلقة (٧)

الحمد لله وحده،والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعدُ:

فنواصل الحديث عن وجوب محبة الرسول صلى الله عليه وسلم، وتقديمها على محبة النفس، فما دونها، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

أقسام محبته صلى الله عليه وسلم: ذكر ابن رجب الحنبلي أن محبة الرسول صلى الله عليه وسلم درجتان:

# إحداهما: فرض:

وهي المحبة التي تقتضي قبول ما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم من عند الله، وتلقيه بالمحبة والرضا والتعظيم والتسليم، وعدم طلب الهدى من غير طريقه بالكلية، ثم حسن الاتباع له فيما بلغه عن ربه، من ثم حسن الاتباع له فيما بلغه عن ربه، من أمر به من الواجبات، والانتهاء عما نهى عنه من المحرمات، ونصرة دينه، والجهاد لمن خالفه بحسب القدرة. فهذا القدر لا بد منه، ولا يتم الإيمان بدونه.

# الدرجة الثانية: فضل:

18

وهي المحبة التي تقتضي حسن التأسي به، وتحقيق الاقتداء بسنته، وأخلاقه، وأدابه، ونوافله، وتطوعاته، وأكله وشربه ولباسه، وحسن معاشرته لأزواجه، وغير ذلك من أدابه الكاملة، والأخرى الظاهرة.

ومن محبة الرسول صلى الله عليه وسلم: ألا يتلقى العبد شيئًا من المأمورات والمنهيات إلا من مشكاة النبوة، ولا يسلك إلا طريقته، ويرضى بما شرعه ولا يجد في نفسه حرجًا

مما قضى به، ويتخلق بأخلاقه في الجود والإيثار والحلم والتواضع وغيرها. [راجع فتح الباري].

# محبة الصحابة للنبي صلى الله عليه وسلم

سعيد عامر

# وتعظيمهم له:

قال الله تعالى: « إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَنذِيرًا / ( ) لِتُؤْسِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُعَزِّرُهُ وَنُوَقِرُوهُ وَشَبَجُوهُ بِتُكَرَةُ وَأَصِيلًا » [الفتح: ٨، ٩].

هذه ألآية بينت حقًا مشتركًا بين الله وبين رسوله صلى الله عليه وسلم وهو الإيمان، وحقًا خاصًا به تعالى وهو التسبيح، وحقًا خاصًا بنبيه صلى الله عليه وسلم وهو التعزير والتوقير.

والتعزير: اسم جامع لنصره وتأييده، ومنعه من كل ما يؤذيه.

والتوقير: اسم جامع لكل ما فيه سكينة وطمأنينة من الإجلال والإكرام، وأن يُعامل من التشريف والتكريم والتعظيم بما يصونه عن كل ما يخرجه عن حد الوقار. [راجع الصارم المسلول لابن تيمية ص٤٢٢].

والتعظيم أعلى منزلة من المحبة؛ لأن المحبوب لا يلزم أن يكون معظمًا كالولد فإنها تدعوه إلى تعظيمه.

ومحبة الرسول صلى الله عليه وسلم وتعظيمه عبادة لله عز وجل، وقربة إليه سيحانه، محلها القلب واللسان والجوارح.

وقد نال الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين النصيب الأوفى من محبته وتعظيمه صلى الله عليه وسلم، ولم ولن يدركهم من بعدهم.

التو تربط العدد ٤٩٠ السنة الحادية والأربعون

···· سُئل على بن أبي طالب رضي الله منهم، فدلك بها وجهه وحلده، وإذا أمرهم عنه: كنف كان حنكم لرسول الله صلى الله عليه وسلم؟ قال: كان والله أحب إلينا من أموالنا وأولادنا وأبائنا وأمهاتنا ومن الماء البارد على الظمأ.

> ولقد حكم الصحابة - رضوان الله عليهم -رسول الله صلى الله عليه وسلم في أنفسهم وأموالهم، فقالوا: هذه أموالنا بن بديك، فاحكم فيها يما شئت، وهذه نفوسنا بين يديك، ولو استعرضت بنا البحر لخضناه، نقاتل بن بديك، ومن خلفك، وعن بمينك، وعن شمالك. والما المحر والمور فعلا

> وقال سعد بن معاذ رضى الله عنه للنبي صلى الله عليه وسلم يوم بدر: يا رسول الله، ألا نبنى لك عريشا فتكون فيه، وننبخ لك ركائدك، ونلقى عدونا، فإن أظهرنا الله عليهم وأنحزنا فذاك ما أحب إلينا، وإن تكن الأخرى فتحلس على ركائيك وتلحق يمن وراءنا من قومنا، فقد والله تخلف عنك أقوام ما نحن لك بأشد حيًا منهم، لو علموا أنا نلقى حريًا ما تخلفوا عنك، بوادونك وينصرونك، فأثنى عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم خبرًا ودعا له بخبر.

> ولقد شهد أبو سفيان بن حرب - وهو على الشرك حينذاك – يحب الصحابة الحقيقي لرسول الله صلى الله عليه وسلم والخير ما شهد به الأعداء، قال أبو سفيان: «ما رأيت من الناس أحدًا بحب أحدًا كحب أصحاب محمد محمدًا». [يُنظر: سيرة ابن هشام].

> وشهد بذلك عروة بن مسعود عندما ذهب يعرض على رسول الله صلى الله عليه وسلم رأى قريش في صلح الحديبية - وهو على الشرك حينئذ – جعل يرمق أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم بعينيه، فلما رجع إلى أصحابه فقال: أي قوم والله لقد وفدت على الملوك، وفدت على قيصر وكسرى والنجاشى، والله ما رأيت ملكًا قط تُعظمه أصحابه ما يعظم أصحاب محمد محمدًا؛ فوالله ما تنخم نخامة إلا وقعت في كف رحل

التدروا أمره، وإذا توضأ كادوا يقتتلون على وضوئه، وإذا تكلم خفضوا أصواتهم عنده، وما يحدون إليه النظر تعظيمًا له. [البخارى: 1777, 7777].

وروى مسلم أن عمرو بن العاص رضى الله عنه قال: «وما كان أحد أحب إلى من رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولا أحل في عدني منه، وما كنت أطبق أن أملأ عدني منه إحلالاً له، ولو سُئلت أن أصفه ما أطقت؛ لأنى لم أكن أملأ عدني منه».

ومن شدة حرص الصحابة على إكرامه وتجنب إيذائه ما رواه البيهقي في الشعب برقم (۱۰۳۱) من قول أنس بن مالك رضي الله عنه: «إن أبواب النبي صلى الله عليه وسلم كانت تقرع بالأظافير».

لقد سطر الصحابة رضى الله عنهم أروع الأمثلة وأصدق الأعمال في حب رسول الله صلى الله عليه وسلم، تلك يعض أمارات حبُّ النبي صلى الله عليه وسلم وتعظيمه، تقاس بها درجة التعظيم، وتفحص بها حرارة المحدة، نسأل الله أن يعيننا وإخواننا المسلمين أجمعين على التزامها ما حسنا، وعلينا أن نراحع أنفسنا أبن نحن من محبة رسول الله صلى الله عليه و سلم؟

عدم الفلو في حب رسول الله صلى الله عليه وسلم:

محبة الرسول صلى الله عليه وسلم لها حدود، ومن ذلك عدم الغلو فيها، والغلو هو مجاوزة الحد، بأن بزاد في حمد الشبيء أو ذمه على ما يستحق.

والغلو في رسول الله صلى الله عليه وسلم قد بلغ عند بعض مُدّعى المحبة حدًا خطيرًا، لجهلهم وغفلتهم، وقد اتخذ أشكالا كثيرة. 🚽 كهذا الذي جعل رسول الله صلى الله عليه وسلم وحده ملاذه وملحاه إذا نزلت به الشدائد والمصائب، حتى وصل البعض إلى أن علم اللوح المحفوظ والقلم وما سطره إنما هو بعض من علم رسول الله صلى الله علده وسلم:

التوحيد 10 شوال ۱۲۳۳ هـ

يا إكرمَ الحَلق ما لي من الوذَ به سواكَ عند حلول الحادث العَمِم ولن يضيق رسول الله حاهكَ بي إذا الكريم تجلى باسم منتقم فإنَّ من جودك الدنيا وضرَّتها ومن علومك علم اللوح والقلم ولذلك يقول ابن القيم:

لله حق ليس لعبده أبدا المح مدار إي

ولعبده حق هما حقان لا تجعلوا الحقين حقًا واحدًا من غير تمييز ولا فرقان

وحقه صلى الله عليه وسلم علينا محبته وطاعته واتباعه وتوقيره واحترامه من غير غلو ولا إفراط، كما قال صلى الله عليه وسلم: «لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم، إنما أنا عبد، فقولوا: عبد الله ورسوله». [رواه البخارى].

ويقول النبي صلى الله عليه وسلم نفسه كما أخبر الله عز وجل عنه: «قُل لَآ أَمَّاكُ لِنَفْسِي نَفَعًا وَلَا ضَرًا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ اللَّذَيْبَ لَاسْتَصَكَرْتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَا مَسَنِيَ ٱلشَّوَةُ إِنْ أَنَّأَ إِلَّا بَذِيرُ وَبَشِيرٌ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ» [الأعراف: ١٨٨].

وقد أنكر النبي صلى الله عليه وسلم على الرجل الذي قال له: ما شاء الله وشئت، قال: فقال النبي صلى الله عليه وسلم: « أجعلتني لله عدلاً؟ قل: ما شاء الله وحده « [ابن ماجه (٢١١٧) وصححه الألباني].

يقول العلامة الشنقيطي: اعلم أنه يجب على كل إنسان أن يميز بين حقوق الله تعالى التي من خصائص ربوبيته التي لا يجوز صرفها لغيره، وبين حقوق خلقه كحق النبي صلى الله عليه وسلم ليضع كل شيء في موضعه على ضوء ما جاء به النبي صلى الله عليه وسلم في القرآن الكريم والسنة الصحيحة. اه.

فيجب على كل مسلم أن يعلم هذا ليفرق بين التعظيم الذي يدور على الاتباع، وبين الغلو الذي يدور على الابتداع.

فعلينا أن نعظم ربنا بامتثال أمره واجتناب نهيه وإخلاص العبادة له، وتعظيم نبينا صلى الله عليه وسلم باتباعه والاقتداء به، وألا نخالفه صلى الله عليه وسلم ولا نعصيه،

ونحذر كذلك من عدم احترام النبي صلى الله عليه وسلم كالغض منه، أو تنقيصه صلى الله عليه وسلم، أو الاستخفاف به، أو الاستهزاء به -نعوذ بالله تعالى من ذلك-لأن ذلك ردة عن الإسلام، قال الله تعالى في لأن ذلك ردة عن الإسلام، قال الله تعالى في غزوة تبوك: « وَلَن سَالَتَهُمْ لَيَقُوْلَ إِنَّهَا عَزُوة تبوك: « وَلَن سَالَتَهُمْ لَيقُوْلَ إِنَّهَا حَنَّا خَوْضُ وَنَعَبُ قُلُ أَيَاتَهِ وَمَاتِنهِ وَرَسُولِهِ كُمُعُمْ سَتَهْرُوُنَ أَنَ لَا تَعْنَذِرُوا قَدْ كَفَرُمُ مِدَ إِيتَنَكْرَ»

وعلينا ألا نفعل شيئًا يُشعر بعدم التعظيم والاحترام، كرفع الأصوات قرب قبره صلى الله عليه وسلم أو عند سماع حديثه، أو النداء عليه باسمه مجردًا... إلخ.

من ثمرات محبة الثبي صلى الله عليه وسلم:

1- تحصيل الحياة الطيبة، فعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيمان: من كان الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله، وأن يكره أن يعود في الكفر بعد أن أنقذه الله منه، كما يكره أن يقذف في النار»

۲- كمال الإيمان بحب رسول الله صلى الله عليه وسلم وتعظيمه وتوقيره، ففي الحديث: «لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين» [متفق عليه].

٤- أن من أحبه كان أولى الناس به، كما قال صلى الله عليه وسلم لمن أحبه وأعدَّ هذا الحب ليوم القيامة: «أنت مع من أحببت» [متفق عليه].

اللهم ارزقنا محبته والتزام سنته، واجمعنا به في جنات النعيم. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

17 ( الته يه العدد ٤٩٠ السنة الحادية والأربعون

### الملائكة تطلب المغفرة للمؤمنين :

قال سبحانه: «الَّذِينَ جَعِلُونَ الْعَرْضَ وَمَنْ حَوَلَهُ يُسَيَحُونَ مِحَدِ رَبِعِمْ وَتُؤْمِنُونَ بِعِهِ وَمُسْتَغْفُرُونَ لِلَذِينَ عَامَنُوا رَبَّنَا وَسِعْتَ حَصُلَ مَنْيَ رَحْمَةً وَعَلَمَا فَأَغْفِرَ لِلَذِينَ تَابُوا وَآتَبَعُوا سَبِيلَكَ وَفِهِمْ عَذَابَ لَحَمِ «عافو:٧».

روى الشيخان عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلَم قَالَ الْلَائِكَةُ تُصَلِّي عَلَى أَحَدُكُمْ مَا دَامَ فِي مُصَلاًمُ الَّذِي صَلَّى فِيه، مَا لَمْ يُحْدِثْ «يَنتقض وضووه»، تَقُولُ:اللَّهُمَّ اغْفِرْ لَهُ، اللَّهُمَّ ارْحَمَّهُ «البخاري حديث:٤٤٩/مسلمحديث:٦٤٩».

## الأنبياء يسألون الله المغفرة:

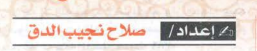
٢» إبراهيم صلى الله عليه وسلم: قال سبحانه عن إبراهيم: «ٱلَّذِي خَلَقَنى فَهُوَ بَهْدِينِ (\*) وَٱلَّذِي هُو يُطْعِمُني وَيَتَقِينِ (\*) وَإِذَا مَضَتُ فَهُوَ يَشْفِعِ (\*) وَٱلَّذِي يُعِينُني تُمَ يُعْمِينِ (\*) وَٱلَذِي ٱلْمَتُعُ أَنْ يَنْفِرَ لِي خَطِيتَتِي يَوْمَ ٱلذِينِ » «الشعراء (\*). (\*).

«٣» داود صلى الله عليه وسلم:

قال تعالى: «وَطَنَّ دَاوُدُ أَنَّمَا فَنَنَّهُ فَأَسْتَغْفَرَرَيَّهُ وَحُرَّ رَأَيُهَا وَأَنَابَ ٢ (٢) فَغَفَرْنَا لَهُ ذَلِكٌ وَإِنَّ لَهُ عِندَا لَزُلْفَى وَحُسَنَ مَتَابٍ» «ص:٢٥:٢٤».

«٤» سليمان صلى الله عليه وسلم:

قال سبحانه: قال تعالى: « وَلَقَدُ فَتُمَّا عُلَمَنَنَ وَأَلَيْنَا عَلَى



# كُرْسِيِّهِ حَسَدًا ثُمَّ أَنَابَ (٢) قَالَ رَبِّ أَغْفِرَ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لَا يَلْبَعَي لِأَهْدِ مِنْ بَدَيِّ أَبْلَيْ أَنْتَا لُوَهَاتُ » «صَ: ٣٥:٣٤»

«٩» نبينا محمد صلى الله عليه وسلم: عَنْ عبد الله بْنِ عُمَرَ قَالَ: إِنْ كُنَّا لَنَعُدُّ لَرَسُولِ اللَّه صلى الله عليَه وسَلمَ في الْجُلسَ الْوَاحد مَائَةَ مَرَّة: رَبِّ اغْفَرْ لي وَتُبْ عَلَيَّ إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الَرَّحِيمُ. «صَحيح أبيَ دَاود للرَّلباني حَديث: ١٣٤٢ ».

نبينا صلى الله عليه وسلم يحثنا على طلب المغفرة: «١» عن أنس بن مالك قال: سَمعْتُ رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسَلم يَقُولُ: قَالَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: يَا ابْنَ أَمَمَ إِنَّكَ مَا دَعَوْتَني وَرَجَوْتَني غَفَرْتُ لَكَ عَلَى مَا كَانَ فَيكَ وَلاَ أَبَالي يَا آَبَنَ آَدَمَ لَوَ بَكَعْتُ ذُنُوبُكَ عَنَانَ السَّمَاء ثُمَّ اسْتَغْفُرْتَني غَفَرْتُ لَكَ وَلاَ أُبَالي يَا ابْنَ آدَمَ إِنَّكَ لَوُ أَتَيْتَني بِقُرَابِ الأَرْض خَطَايًا ثُمَّ لَقِيتَني لاَ تُشُرِكُ بي شَيْئًا لاَ تَعْتَني يَقْرَابِ الأَرْض خَطَايًا ثُمَّ لَقِيتَني لاَ تُشُرِكُ بي شَيْئًا لَا تَعْتَنُ بِقُرَابِ الأَرْض خَطَايًا ثُمَ لَقِيتَني لاَ تُشْرَكُ بي

حديث: ۲۸۰۵».

# أسباب مغفرة الذنوب:

# «۱» إسباغ الوضوء:

أ- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم قَالَ:إِذَا تَوَضَّاً الْعَبْدُ الْمُسْلِمُ أَوَّ الْلُوْمِنُ فَغَسَلَ وَجْهَهُ خَرَجَ مِنْ وَجْهِه كُلُّ خَطِيئَة نَظَرَ إليها بِعَيْنَيْه مَعَ المَاء أَوْ مَعَ آخر قَطُرَ المَاء فَإَذَا غُسَلَ يَدَنَه خَرَجَ مِنْ يَدَيْه كُلُ خَطِيئَة كُانَ بَطُشَتْهَا يَداهُ مَعَ المَاء أَوْ مَعَ آخَر قَطْر المَاء فَإِذَا غُسُلَ رِجْلَيْه خَرَجَتْ كُلُّ خَطِيئَة مَشْتُهَا رَجَادُهُ مَعَ المَاء أَوْ مَعَ آخر قَطْر المَاء حَتَّى يَخْرُجُ نَقِيًا مِنَ النُّنُوبِ. المَاء أَوْ مَعَ آخر قَطْر المَاء حَتَّى يَخْرُجُ نَقِيًا مِنَ النُّنُوبِ. «مسلم حديثَ لَالاً

ب– روى مسلمٌ عَنْ عُثْمَانَ بْنِ عَفَّانَ قَالَ: قَالَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم:مَنْ تَوَضَّا فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ خَرَجَتْ خَطَايَاهُ مِنْ جَسَدِهِ، حَتَّى تَخْرُجَ مِنْ تَحْتِ أَظْفَارِهِ. «مسلم حدَيث: ٢٤٥»)

### «٢» الأذان للصلوات المفروضة:

عَنِ البَرَاء بْنِ عَارَبٍ، أَنْ نَبِيَّ اللهِ صلى الله عليه وسلم قَالَ: « إِنَّ اللَهَ وَمَلَائَكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى الصَّفَ الْمُقَدِّمِ، وَالْمُؤَذِّنُ يُغْفَرُ لَهُ مَدُّ صَوْتِهِ، وَيُصَدِّقُهُ مَنْ سَمِعَهُ مَنْ رَطْبِ وَيَابِسٍ، وَلَهُ مِثْلُ آخَرَ مَنْ صَلًى مَعَهُ» «صَحَيَح

شوال ۱٤۳۳ هـ

التوعيد

14

### الجامع للألباني حديث: ١٨٤١»

### قرديد الأدار

عَنْ سَعَد بَنِ أَبِي وَقَاصٍ، عَنْ رَسُولِ اللهِ صلى اللهِ عليه وسَلَم أَنَّهُ قَالَ: «مَنْ قَالَ حِيْ يَسْمَعُ الْمُؤَذِّنَ أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهُ إِلاَ اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ، وَأَنْ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولَهُ، رَضِيتُ بِاللهِ رَبًا وَبَمُحَمَّد رَسُولًا، وَبِالْإِسْلاَمِ دِينا، غُفْرَ لَهُ ذَنْبُهُ» «مسَلَم حدَيْث: ٣٨٦»

# «٤» الذهاب إلى المساجد وانتظار الصلاة:

أ- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً قَالَ قَالَ رَسُولَ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم: مَنْ تَطَهَّرَ في بَيْتِه ثُمَّ مَشَى إلَّى بَيْتِ مِنْ بُيُوتِ اللَّه لِيَقْضِيَ فَرِيضَةٌ مَنْ فَرَائَضِ اللَّه كَانَتْ خَطُوْتَاهُ إِحْدَاهُمَا تَحَطُّ خَطِيئَةً وَالْأَخْتَرَى تَرْفَعُ دَرَجَةً. «مسلم حديث:٦٢٦»

بِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم قَالَ: أَلَا أَنْلَكُمْ عَلَى مَا يَمْحُو اللَّهُ به الْخَطَايَا وَيَرْفَعُ بِه الدَّرَجَاتَ قَالُوا بَلَى يَا رَسُولَ اللَّهُ قَالَ إِسْبَاعُ الْوُضُوءَ عَلَى الْمَكَارِهِ وَكَثْرَةُ الْخُطَا إِلَى الْسَاجِدِ وَانْتَظَارُ الصَّلاَةَ يَعْدَ الصَّلاَة فَذَلَكُمْ الرَّبَاطُ «مسلم حَدَيَثَ: ٢٥١».

ج - عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ، أَنَّ رُسُولَ الله صلى الله عليه وسلم قَالَ: «لاَ يَزَالُ أَحَدُكُمْ فِي صَلاَةَ مَا دَامَتِ الصُلاَةُ تَحْبِسُهُ، لاَ يَمْنَعُهُ أَنْ يَنْقَلَبَ «يرجع» إلَى أَهْله إلاَّ الصُلاَةُ.» «البخاري حديث: ٢٥٩ /مسلم حديث: ٢٤٩]».

### «٥» إقامة الصلاة:

عن عثمان بن عفان قَالَ سَمعْتُ رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلم يَقُولُ: مَا مِنْ امْرِيْ مُسْلِم تَحْضُرُهُ صَلاَةً مَحْتُوبَةٌ فَنُحْسِنُ وُضُوَعَهَا وَخُشُوعَهَا وَرُكُوعَهَا إِلاً كَانَتْ كَفَّارَةٌ لَمَا قَبْلَهَا مِنُ الذُّنُوبِ مَا لَمْ يُؤْتِ كَبِيرَةً وَذَلِكَ الدَّهْرَ كُلَّهُ. «مَسلم حديث ٢٢٨».

# «٣» موافقة المصلي لتامين الملائكة:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنْ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم قَالَ: إَذَا قَالَ الإمَامُ: «غَيْرِ الْغَضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالَيْنَ» «الفَاتَحة: ٧» فَقُولُوا: أمينَ، فَانَّهُ مَنْ وَأَفَق قَوْلُهُ قَوْلَ المَلاَئِكَة غُفَرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذُنْبِهِ. «البخاري حديث: /٧٨٢/ مسلم حديث: ٤١٠».

# «٧» موافقة المصلي للحمد مع الملائكة عقب الرقع من الركوع:

عُنْ أَبِي هَرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم قَالَ: إَذَا قَالَ الإمَامُ: سَمعَ اللَّهُ لَنْ حَمَدَهُ، فَقُولُوا: اللَّهُمَّ رَبَّنَا لَكَ الحَمَّدُ، فَإِنَّهُ مَنْ وَافَقَ قَوْلُهُ قَوْلُ المَلائِكَة، عُفرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ. «البخاري: حديث ٧٩٦ / مُسلم حديث: ٤٠٩ /

### «٨» الأنكار عقب الصلوات المغروضة:

عَنْ أبي هُرَيْرَةً، عَنْ رَسُول الله صلى الله عليه وسلم

فَالَ:مَنْ سَدَّحَ اللهُ في دُبُر كُلُ صَلاَة ثَلاَثًا وَتَلاَتُينَ. وَحَمدَ اللهَ ثَلاَثًا وَتَلاَثِينَ وَكَبَرَ اللهَ ثَلاَثًا وَثَلاَثِينَ، فَتَلكَ تَسْعَةُ وَتَسْعُونَ، وَقَالَ: تَمَامَ الْمَائَةِ: لا إِلَهَ إِلاَّ اللَهُ وَحُدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمَلْكُ وَلَه الْحَمَّدُ وَهُوَ عَلَى كُلُ شَيْء قَدِيرُ غُفِرَتْ خَطَايَاهُ وَإِنْ كَانَتْ مِثْلَ رَبَدِ الْبَحْرِ. «مسلَمُ حَدِيتْ: ٩٧٥»

## «٩» قيام الليل:

عَنْ أَبِي أَمَامَةَ الباهلي، عَنْ رَسُولِ اللَّه صلى الله عليه وسلمَ أَنَّهُ قَالَ: «عَلَيْكُمْ بِقِيَامِ اللَّيْلِ، فَإِنَّهُ دَاَبُ الصَّالِحِينَ قَبْلَكُمْ، وَهُوَ قُرْبَةُ إِلَى رَبَّكُمْ، وَمَخْفَرَةُ لِلسَّيِّئَاتِ، وَمَنَّهَاةُ لِلإِثْمِ» «صحيح التَرمذي للألباني حدَيث: ٢٨١٤»

# ۱۰۰ تلاوة القرآن الكريم:

# قال اللهُ تعالى: « إِنَّ أَلَّذِينَ يَتَلُونَ كَنَبُ ٱللَّهِ وَأَمَاهُمُ ٱلصَّلَوْةَ وَأَنفَقُوْلَ مِمَّا رَبَقْنَهُمْ سِرًا وَعَلَائِهُ يَرْجُونَ عِنَرَةً لَن تَجُورُ () لِلُوَقِيَهُمْ أَجُورَهُمْ وَيَزِيدِهُم مِن فَضَابِهُ إِنَّهُ عَقُوْرُ يَصَحُونُ «فطر:٢٠:٢٩»

عَنْ عَبَد اللَّه بِنِ مَسْعَود قَالَ: تَعَلَّمُوا الْقُرْانَ فَإِنَّهُ يُحْتَبُ بِكُلِّ حَرَف مَنْهُ عَشْرُ حَسَنَات، ويُكَفُرُ بِه عَشْرُ سَيَّنَات، أَمَا إِنِّي لاَ أَقُولُ: «التر» «البقرةُ: ١» وَلَكِنْ ٱقُولُ: أَلِفُ عَشْرُ، وَلاَمٌ عَشْرُ، وَمِيمُ عَشْرٌ «إِسناده حسنَ» مصنف ابن آبي شيبة جـ ١٠ صـ ١٠».

# «١١» التوبة الصادقة: معنى التوبة:

التَّوْبَةُ الرُّجُوعُ مِن الذُنْبِ، وأَصلُ تابَ: عادَ إلى اللَّهِ ورَجَعَ. «لسان العرب لابن منظور جـ ١ صـ ٤٥٤». قال تعالى:« فَنَ تَابَ مِنْ بَعَدِ ظُلِّيهِ. وَأَصْلَحَ فَإِنَّ اللَّهَ يَتُوبُ عَلَيُو إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَحِمٌ » «المائدة:٣٩».

وقال سبحانه: «وَالَّذِينَ عَبْلُوا السَّيَحَاتِ ثُدَّ تَابُوا مِنْ بَعَدِهَا وَمَا مَنُوا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعَدِهَا لَمَنُورٌ رَّحِيمٌ » «الأعراف. ١٥٣».

# نبينا صلى الله عليه وسلم يحثنا على التوبة الصادقة :

أ- عن عبد الله بن عُمَرَ قال:قال رَسُولَ الله: يَا أَيُّهَا النَّاسُ تُوبَوا إلَى الله فَإِنَّي أَتُوبُ فِي الْيَوْمِ إِلَيْهِ مائَةَ مَرَّةٍ. «مسلم حديث: ٢٧٠٢».

ب- َعَنْ أَبِي مُوسَى الأَسْعرِي عَنْ النَبِيِّ قَالَ: إِنَّ اللَّهَ عَنَّ و جَلَّ بَنْسُطُ بَدَهُ بِاللَّيْلِ ليَتُوبَ مُسيءَ النَّهَارَ وَيَبْسُطُ يَدَهُ بِالنَّهَارِ لِيَتُوبَ مُسيءَ اللَّيْلِ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبَهَا. «مسلم حديثَ ٣٧٥٩».

١٢٠ أخضية الله في السر والعلانية: قال تعالى: « إِنَّمَا أَنَذِرُ مَنَ أَتَيَعَ ٱلْأَكَرَ وَخَتِيَ ٱلرَّحْنَ إِلَّفَتِ فَيَشَرُهُ مِعْفُرُو وَأَجْرِ كَرِبِ » «يس:١١». وقال سبحانه: (إِنَّ ٱلَذِينَ عَشَوْنَ رَبَّهُم بِٱلْعَبَ لَهُو مَعْفِرةً وَأَجْرٌ كَبِرٌ » «الملك:11».

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيُّ صلى الله

1٨ ( التوكير العدد ٩٩٠ السنة الحادية والأربعون

عليه وسلم قَالَ: كَانَ رَجُلٌ يُسْرِفَ عَلَى نَفْسِه فَلَمَّ حَضَرَهُ المُوْتُ قَالَ لِبَنِيهِ: إِذَا أَنَا مُتُّ فَأَحْرِقُونَى، ثَمُ اطْحَنُونى، ثُمَّ ذَرُوني في الرَّيح، فواللَّه لَثَنْ قَدَرَ عَلَيُ رَبَّي لَيُغَذِّبُنِي عَذَابًا مَا عَذَبِهُ أَحَدًا، فَلَمَّا مَاتَ فَعَلَ بِه ذَلِكَ، فَأَمَر اللَّهُ الأَرْضَ فَقَالَ: اجْمَعِي مَا فَيك مِنْهُ، فَقَعَلْتُ، فَإِذَا هُوَ قَائَمُ، فَقَالَ: مَا حَمَلَكَ عَلَى مَا صَنَعَتَ؟ قَالَ: يَا رَبَّ خَشْيَتُكُ، فَعَقَلَ: هَا حَملَكَ عَلَى مَا صَنَعَتَ؟ قَالَ: يَا رَبَّ خَشْيَتُكُ، فَغَفَرَ لَهُ. «البخاري حديث: ٢٥٨م، مسلم حديث: ٢٥٦٣.

# «١٣» الصلاة على تبينا صلى الله عليه وسلم:

عن أنس بْن مَالك قال: قال رَسُولَ الله: صلى الله عليه وسلم مَنْ صَلَّى عَلَيَّ صَلاَةً وَاحدَةً صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه عَشْنَ صَلُوات وَحُطَّتْ عَنَّهُ عَشْرُ خَطِيئَات وَرُفعَتْ لَهُ عَشْرُ دَرَجَاتٍ. «صحيح النسائي للألبَاني جًا صَالاً»

# «١٤» الدعاء في ثلث الليل الآخر:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنَهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عَليه وسلم قَالَ: يَنْزِلُ رَبُّنَا تَبَارَكَ وَتَعَالَى كُلَّ لَيْلَة إِلَى السَّمَاء الدُّنْيَا حِيْنَ يَبْقَى تُلُثُ اللَّيْلِ الْآخَرُ يَقُولُ مَنْ يَدْعُونِي فَأَسْتَجَيِبَ لَهُ مَنْ يَسْأَلُنِي فَأُعْطِيَهُ مَنْ يَسْتَغْفِرُنِي فَأَعْفِرَ لَهُ. «البخاري حديثَ ١١٤٥ / مسلم حديثَ ٧٥٨».

# «١٥» الدعاء عند القلق من النوم:

عَنِ عُبَادَة مِنْ الصَّامِتِ، عَنِ النبِيَّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: مَنْ تَعَارَ (استيقَظَّ، مَنَ اللَّيْل، فَقَالَ: لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ، لَهُ المَّلَّكُ وَلَهُ اَلحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، الحَمْدُ للَّه، وَسُبْحَانَ اللَّه، وَلاَ إِلاَّ اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ، وَلاَ حَوْلَ وَلاَ قُوَّةَ إِلاَّ بِاللَّه، ثُمَ قَالَ: اللَّهُمُ عَفَرُ لِي، أَوْ دَعَا، اسْتَجِيبَ لَهُ، فَإِنْ تَوَضَّا وَصَلَّى قُبِلَتْ صَلَاتَهُ. (البِحاري حديثَ: ١١٥٤)

# «١٦» دعاء كفارة المجلس:

عَنْ جُبُيْرِ بْنِ مُطعم قال: قال رَسُول الله صلى الله عليه وسلم: مَنْ قَالَ: شَبَّحَانَ اللَّه وَبحَمْده، سُبْحَانَكَ اللَّهُمُ وَبحَمْدكَ، أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَّهَ إِلاَّ أَنْتَ أَسْتَغْفَرُكَ وَأَتُوبُ إِلَيْكَ، فَقَالَهَا فِي مَجْلس نَكْرَ كَانَتْ كَالطَّابِعِ يَطْبَعُ عَلَيْه، وَمَنْ قَالَهَا فِي مَجْلسَ لَغُوَ كَانَتْ كَفَارَةً لَهُ. «صحيح الَجامع للألباني حديثَ ٢٤٣٠»

### ۱۷» دعاء الصالحان:

عَنْ أُسَيْرِ بْن جَابِرِ قَالَ: كَانَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ إِذَا أَتَى عَلَيْهِ أَمْدَادُ أَهْلِ ٱلْيُمَنِ الجماعة الغزاة، سَالَهُمْ أَفِيكُمْ أُوَيْشُ بْنُ عَامرِ حَتَّى أَتَى عَلَى أُوَيْس فَقَالَ أَنْتَ أُوَيْشُ مِنْ عَامرِ قَالَ نَعَمْ قَال مِنْ مُرَاد ثُمَّ مِنْ قَرَن قَالَ نَعَمْ قَالَ فَكَانَ بِكَ بَرَصُ فَبَرَأْتَ مَنْهُ إِلاَّ مَوْضَعَ دِرْهُمُ قَالَ نَعَمْ قَالَ لَكَ وَالدَةُ قَالَ: نَعَمْ قَالَ: سَمَعْتُ رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلم يُقُولُ يَأْتِي عَلَيْكُمْ أُوَيْسُ بْنُ عَامرِ مَعَ أَمْدَاد

أَهُلُ الْيَمَنِ مِنْ مُرَاد قُمَّ مِنْ قَرَنِ كَانَ بِهِ بَرَصٌ فَبَرَا مِنْهُ إِلاَّ مَوْضَعَ دَرْهَم لَهُ وَالدَةَ هُوَ بَهَا بَرُّ لَقُ أَقْسَمَ عَلَى اللَّهِ لَأَبَرَهُ فَإِنَّ اسْتَطَعْتَ أَنْ يَسْتَغْفَر لَكَ فَافْعَلْ، فَاسْتَغْفَر لِي فَاسْتَغْفُرُ لَهُ فَقَالَ لَهُ عُمَرُ:اذَيْنَ تُرِيدُ؟قَالَ الْكُوفَةَ.قَالَ أَلَا أَكَتُبُلَكَ إِلَى عَاملَهَا؟قَالَ: أَكُونُ فِي غَبْرَاء النَّاسِ ضعاف الناس» أَحَبُّ إِلَى عَاملَهَا؟قَالَ: أَكُونُ فِي غَبْرَاء النَّاسِ ضعاف الناس» أَحَبُّ إِلَى عَاملَهَ

# «۱۸» صوم شهر رمضان وقيامه:

أ-عن أبي هريرة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: مَنْ صَامَ رَمَضَانَ إِيمَانًا وَاحْتَسَابًا غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ نَنْبِهِ. «البخاري حديث ١٩٠١ / مسلم حديث ٧٦٠». ب-عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلم قَالَ: مَنْ قَامَ رَمَضَانَ إِيمَانًا وَاحْتَسَابًا غُفَرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ نَنْبُهِ. «البخاري حديث ٢٠٠٩ / مسلم حديث ٧٥٩».

## «١٩» صوم التطوع:

عن أبي قتادة قال: سُئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عَنْ صَوْم يَوْم عَرَفَةَ؟ فَقَالَ: يُكَفِّرُ السَّنَةَ الْمُاصَيَّةَ وَالْبَاقِيَةَ قَالَ: وَسُئلَ عَنْ صَوْم يَوْم عَاشُورَاءَ؟ فَقَالَ: يُكَفِّرُ السَّنَةَ الْمَاضِيَّة. «مسلم حدَيث ١٦٦٢».

# «۲۰» أداء مناسك الحج والعمرة:

أ- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: مَنْ حَجَّ هَذَا الْبَيْتَ فَلَمْ يَرْفُثْ وَلَمْ يَفْسُقْ رَجَعَ كَيَوْم وَلَدَتْهُ أُمَّهُ. «البخاري حديث ١٣٢١ / مسلم حديث ١٣٥٠ / مسلم حديث ١٣٥٠ .

ب – عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم قَالَ: الْعُمْرَةُ إِلَى الْعُمْرَةِ حَقَّارَةً لَمَا بَيْنَهُمَا وَالْحَجُّ الْمُبُورُ لَيْسَ لَهُ جَزَاءً إِلاَ الْجَنَّةُ. «البخارَي حديث ١٧٧٣ / مسلم حديث ١٣٤٩ ».

### «٢١» التطوع بالطواف حول الكعبة:

عَنْ عَبْدِ اللَّهَ بَنِ عُمَرَ أَنَّ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: «فَنْ طُافَ بِهَذَا البَيْتَ أَسْبُوعًا«سبعة أشواط» فَأَحْصَاهُ كَانَ كَعَتْقَ رَقَدَه، لاَ يَضَعُ قَدَمًا وَلاَ يَرْفَعُ أُخْرَى إِلاَّ حَطَّ اللَّهُ عَنْهُ خَطَيئَةُ وَكَتَبَ لَهُ بِهَا حَسَنَةً» «صحيح الترمذي للآلباني حَدِينَ ٧٦٦».

# «٢٢» الأذكار الصحيحة المشروعة:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنُّ رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم قَالَ: مَنْ قَالَ: سُبْحَانَ اللَّه وَبِحَمْدِه، في يَوْم مائَةَ مَرَّة، حُطُتْ خَطَايَاهُ، وَإِنْ كَانَتْ مَثْلَ زَبَّدِ الَبَحْرِ. «البخاري حديث: ٦٤٠٩/مسلَم حديث: ٢٦٩٩».

### «۲۳» حضور مجالس الصالحين:

عَنْ سَهْل بْنِ حَنْظلة قال: قال رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: «مَا جَلَسَ قَوْمٌ مَجْلسًا يَذْكُرُونَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ فيه، فَيَقُومُونَ حَتَّى يُقَالَ لَهُمْ قُومُوا، قَدْ غَفَرَ اللهُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ، وبُدِّلَتْ سَيِّئَاتُكُمْ حَسَنَات» «صحيح الجامع

شوال ۱٤۳۳ هـ

التوكيد ) ١٩

### للألباني حديث ٥٦١٠». «٢٤» الصبر على البلاء:

قال الله تعالى: «إِنَّ ٱلْسُلِيرَت وَالْمُعْلِنَتِ وَالْمُؤْلِيَرِي وَالْمُؤْمَنِّةِ وَالْعَلِيْنِ، وَالْتَنِتَةِ وَالْمَلَدِقِن وَالْمَنْدِقَةِ وَالْمُعَدِّقِ وَالْصَبِرَة وَالْحَسَمِينَ وَالْخَسْمَةِ وَالْمُنْعِمَةِ وَالْمُتَعَمِّقِينَ وَالْمُعَدِقَتِ وَالْحَفَظِتِ وَاللَّحِرِينَ اللَّهُ كَثِيرًا وَالذَّكِرِبِ أَعَدَ اللَّهُ لَمَ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا » [الإحزاب: 20]

«١» عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: مَا يُصيبُ الْمُسْلمَ مِنْ نَصَبَ تعب» وَلاَ وَصَبِ «وجع» وَلاَ هَمَّ وَلَا حُرْن وَلَا أَذًى وَلاَ غَمَّ حَتَّى الشَّوْكَةَ يُشَاكُهَا إلاَّ حَدَيث٢٥٢٣٣».

«٢» عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلَمَ: مَا يَزَالُ الْبَلاَءُ بِالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنَةِ في نَفْسِه وَوَلَدِهِ وَمَالِهِ حَتَّى يَلْقَى اللَّهَ وَمَا غَلَيْهِ خَطِيَئَةٌ. «صحيحَ الترمَذي للألباني حديث ١٩٥٧»

«٣٥» المصافحة عند اللقاء:

عَنْ الْبَرَاء بِنِ عَزِبٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم: مَا مَنْ مُسَّلمَيْن يَلْتَقَيَانِ فَيَتَصَافَحَانِ إِلاَّ عُفْرَ لَهُمَا قُبْلَ أَنْ يَفْتَرِقَا. «صَحيح أبي داود للألباني حديثُ ٤٣٤٣».

فائدة مهمة: يحرم على المسلم مصافحة النساء من غير المحارم.

### ٢٦٠ - الجهاد في سبيل الله: -

قال تعالى: «لاَ يَسْتَوِي الْقَاعدُونَ مَنَ الْمُؤْمِدِينَ غَيْرُ أُولي الضُّرَرِ وَالْمُحَاهَدُونَ فِي سَبِيلَ اللَّهُ بَاَمُوَالِهِمْ وَانْفُسِهِمْ فَضَّلَ اللَّهُ الْحَاهدِينَ بَاَمْوَ الهِمْ وَأَنْفُسَهَمْ عَلَى الْقَاعدِينَ دَرَجَةً وَكُلًا وَعَدَ اللَّهُ الْحُسْنَى وَفَضَّلَ اللَّهُ الْمُجَاهَدِينَ عَلَى الْقَاعدِينَ أَجْرًا عَظِيمًا × دَرَجَات مِنْهُ وَمَغْفَرَةُ وَرَحْمَةً وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَحِيمًا» «النساء:٩٥:٩٩».

# «٢٧» الشهادة في سبيل الله:

قال الله تعالى:«وَلَئَنْ قَتَلْتُمْ فِي سَبِيلِ اللَهِ أَوْ مُتَمْ لَعْفِرَةُ مِنَ اللَهِ وَرَحْمَةٌ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ» [آل عمران:٧٥٧].

عَنْ عَبْد اللَّه بْنِ عَمْرِو بِّن الْعَاصِ أَنُّ رَسُولُ اللَّه صلى الله علَيه وسلمَ قَالَ: يُغْفَرُ لِلشَّهِيدِ كُلُّ ذَنْبٍ إِلاَّ الدِّيْنَ. «مسلم حديث ١٨٨٦».

# «٢٨» الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر:

4.

عَنْ حُدَيْفَة، أَنْ عُمَرَ بْنَ الخَطَابِ، رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: أَيُّكُمْ يَحْفَظُ قَوْلَ رَسُولِ اللَّهُ صَلَى الله عليه وسلم

في الفتْنَةَ؛ فَقَالَ حُذَيْفَةُ: أَنَا أَحْفَظُ كَمَا قَالَ، قَالَ: هَاتَ، إَنَّكَ لَجَرِيءٌ، قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلَمَ: فَتْنَةُ الرَّجْلِ الاختبار وما يَترتب عليه من المعاصي» في أهْله وَمَاله وَجَارِه، تُكَفُّرُها الصَّلاَةُ، وَالصَّدَقَةُ، وَالأَمْثَرَ بِالْمُؤُوف، وَالنَّهُيُ عَنِ الْمُنْكَرِ.» «البخاري حديث٣٥٨ / مسلَم حديث ١٤٤». «٢٩» العفو عن الناس:

# قال سبحانه: ﴿وَلاَ يَأْتَلَ أُولُو الْفَضْلِ مِنْكُمْ وَالسَّعَةِ أَنْ يُؤْتُوا أُولِي الْقُرْبَى وَالْسَاكِينَ وَاللَّهَاجِرِينَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَيَعْفُوا وَلَيَصْفَحُوا أَلَا تُحَبُّونَ أَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ «النور:٢٢»

عن أبي هُرَيْرَةَ رَضِيَّ اللَّهُ عَنْهُ عَنْ النَّدِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: كَانَ تَاجِرٌ بُدَاينُ النَّاسَ فَاذَا رَأَى مُعْسرًا قَالَ لفتْيَانه: تَجَاوَزُوا عَنْهُ لَعَلُ الْلَّهَ أَنْ يَتَجَاوَزَ عَنًا فَتَجَاوَرَ ٱللَّهُ عَنْهُ. «البخاري حديث ۲۰۷۸ / مسلم حديث ١٥٦٢»

# «٣٠» الصدقات:

قال الله تعالى:«إنْ تُقْرِضُوا اللَّهُ قَرْضًا حَسَنًا يُضَاعِفُهُ لَكُمْ وَيَغَفِرُ لَكُمْ وَاللَّهُ شَكُورُ حَلِيمُ» «التغابَن:١٧»

عَنْ كَعْبِ بْنِ عُجْرَةً قَالَ: قَالَ لِي رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسَلمَ: الصَّدَقَةُ تُطْفِئُ الحَطِيئَةَ كَمَا يُطْفِئُ المَاءُ النَّارَ. «صحيح الترمذي لَلاَلباني حديث:٥٠١».

# «٣١» إقامة الحدود:

عَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ، قَالَ: كُنَا مَعَ رَسُولِ اللهِ صلى الله عليه وسلم في مَجْلس، فَقَالَ: «تُبَايعُوني عَلَى أَنْ لاَ تُشْرِكُوا بِاللَه شَيْئًا، وَلاَ تَزْذُوا، وَلاَ تَسْرِقُوا، وَلاَ تَقْتُلُوا النَّفُسَ الَّتِي حَرَمَ اللهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ، فَمَنْ وَفَى مَنْكُمْ فَأَجْرُهُ عَلَي الله، وَمَنْ أَصَابَ شَيْئًا مَنْ ذَلِكَ فَشَتَرَهُ اللَهُ عَلَيْه، فَأَمْرُهُ إِلَى الله، إِنْ شَاءَ عَفَا عَنَهُ، وَإِنْ شَاءَ عَذَبَهُ» «البخاري حديثَهُ / مسلم حديث ١٧٠٤».

# «٣٢» الرحمة بالحيو انات:

عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلم قَالَ: بَيْنَا رَجُلُ يَمْشِي، فَاشْتَدَّ عَلَيْه العَطْشُ، فَنَزَلَ بِئْرًا، فَشَرِبَ مِنْهَا، ثُمَّ خَرَجَ فَإِذَا هُوَ بِكَلْم يِلْهِثُ يَاْكُلُ الْثَرْي مِنَ الْعَطْشِ، فَقَالَ: لَقَدْ بَلَغَ هَذَا مثُّلُ الَّذِي بَلَغَ بِي، فَمَازَ حُفَّهُ، ثُمَّ أَمْسَكَهُ بِفِيه، ثُمَّ رَقِيَ، فَسَقَي الْكَلْبَ، بِي هَلَكُرُ اللَّهُ لَهُ، فَغَفَرَ لَهُ، قَالُواَ: يَا رَسُولَ اللَّه، وَإِنْ لَنَا فِي البَهَامَ أَجْرًا؟ قَالَ: «فِي كُلَّ كَبِد رَطْبَةٍ أَجْرَ» «البِحارَي حديثُ ٢٣٦٢/ مسلم حديث ٢٢٤٤».

والحمد لله ربَّ العالمين.

التوكير العدد • ٤٩ السنة الحادية والأربعون

# درر البحار مع معيف الأحاديث القصار

على حشيش

التوقيد ٢١

# ۱۰ - «يس لِمَا قُرِئْتُ لَه».

الحلقة الثانية

الحكم: «لا أصل له». هكذا قال السخاوي في «المقاصد» حديث (١٣٤٢) ووافقه القاري في «المصنوع» حديث (٤١٤). ١١– **«اختلافُ أُمتي رَحْمَةٌ».** 

الحكم: «لا أصل له»: نقل المناوي عن السبكي أنه قال: «وليس بمعروف عند المحدثين، ولم أقف له على سند صحيح ولا ضعيف ولا موضوع، وأقره الشيخ زكريا الأنصاري في تعليقه على تفسير البيضاوي، وأقره من المعاصرين الشيخ الألباني».

١٢- «إذا سالتم اللهُ، فاسْالوه بجاهى؛ فإنَّ جَاهِي عندَ الله عَظِيمُ».

الحكم: «لا أصل له». قاله شيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (٣١٩/١، ٣٤٦) (٣٣٥/٢٤)، (٣٢٦/٣٧)، وقال: «وهذا الحديث كذب ليس في شيء من كتب المسلمين التي يعتمد عليها أهل الحديث، ولا ذكره أحدُ من أهل العلم بالحديث».

فائدة: يعني قولهم: «هذا الحديث لا أصل له» قال ابن تيمية معناه: «ليس له إسناد». أورده السيوطي في «تدريب الراوي» (٢٩٧/١).

١٣– « إَذَا رَفَعَ أَحَدُكُمْ يَدَيْهِ يَدْعُوْ، فَإِنَّ اللَّهَ عَرُّ وَجَلُّ جَاعِلُ فِيهِمَا بَرَكَةً وَرَحْمَةً، فَإِذَا فَرَغَ مِنْ دُعَائِهِ فَلْيَمْسَحُ بِهِمَا وَجُهَهُ «.

الحكم: «الحديث لا يصح»: أخرجه الطبراني في «الدعاء» (٢١٤)، وفيه إبراهيم بن يزيد وهو الخوزي المتروك المتهم بالكذب، وفي السند سقط؛ حيث رفعه الوليد بن عبد الله وهو ابن أبي مغيث إلى النبي صلى الله عليه وسلم وهو لا يروي إلا عن طبقة التابعين، فالحديث معضل، فالحديث واه جدًا.

١٤- «أشرافُ أَمَّتِى حَمَلَةُ الْقُرْآنِ وَأَصْحَابُ اللَّيْلِ».

الحكم: «الحديث لا يصح». أخرجه الطبراني في «الكبير» (١٢٥/٢) (ح١٢٦٦٢)، وابن عدي في «الكامل» (٣٥٨/٣) (٥٨/٧)، والبيهقي في «الشعب» (ح٢٧٠٣)، والخطيب في «التاريخ» (٣٤٧/٤) (٩/٨) من حديث ابن عباس وفيه الراسبي الكذاب، فالحديث موضوع.

١٥ - «مَنْ عَيَّرَ آخَاه بِذَنْبِ لَمْ يَمُتْ حَتَّى يَفْعَله».

الحكم: الحديث لا يصبح. أخرجه الترمذي (ح٢٥٠٥)، والطبراني في «الأوسط» (ح٢٢٤٤)، وابن عدي في «الكامل» (١٧٣١٦)، والخطيب في «التاريخ» (١٤٢/٣)، وابن الجوزي في «الموضوعات» (٢٧٥/٢) من حديث معاذ بن جبل، وأورده الذهبي في

Upload by: altawhedmag.com

شوال ۱٤۳۳هـ

«الميزان» (٣/١٤/٣/٧٣٨٢) من منكرات محمد بن الحسن بن أبي يزيد الهمداني الكوفي الكذاب، كذبه يحيى بن معين وأبو داود، فالحديث موضوع.

١٦- « أَوْحَى اللهُ إلى الدُّنْيَا أنِ اخْدِمِي مَنْ خْدَمَنِي، وَأَتْعِبِي مَنْ خْدَمَكِ».

الحكم: «الحديث لا يصح». أخَرجه الخطيب في «التاريخ» (٤٤/٨)، وابن الجوزي في «الموضوعات» (٣٢٣/٢) من حديث أبي مسعود مرفوعًا وفيه: الحسين بن داود بن معاذ البلخي قال الخطيب: «ليس بثقة حديثه موضوع».

١٧- « أَيُّمَا امْرَأَةٍ بَاتَتْ وَزَوْجُهَا عَنْهَا رَاض دُخُلَتِ الْجُنَّةَ ».

الحكم: «الحديث لا يصح»: أخرجه الترمذي (ح١١٦١)، وابن ماجه (١٨٥٤)، والحاكم (١٧٣/٤)، وابن الجوزي في «العلل المتناهية» (ح١٠٣٩)، والبيهقي في «الشعب» (ح٢٤٤٨) من طريق مُساور الحميري عن أمه عن أم سلمة مرفوعًا، قال الذهبي في «الميزان» (٨٤٤٧/٩٥/٤): «فيه جهالة والخبر منكر». اهـ.

١٨- « تَزْوَجُوا وَلا تَطلَقُوا فَإِنَّ الطَّلاقَ يَهْتَزُ لَهُ عَرْشَ الرَّحْمَنِ».

الحكم: «الحديث لا يصح»: ٱخرجه الخطيب في «التاريخ» (١٨٧/١٢)، وأبو نعيم في «تاريخ أصبهان» (١٥٧/١)، وابن عدي في «الكامل» (١٢/٥)، وابن الجوزي في «الموضوعات» (١٨١/٢) من حديث علي بن أبي طالب مرفوعًا، وفيه: عمرو بن جميع، قال الذهبي في «الميزان» (٦٣٤٥/٢٥١/٣) كذُّبه ابن معين، وقال ابن عدي: كان يُتَّهَم بالوضع، وقال الدارقطني وجماعة: متروك، كذلك وفيه جويبر بن سعيد صاحب الضحاك متروك، فالحديث موضوع.

١٩- «نَهَى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْ يَمْشِيَ الرَّجُلُ بَيْنُ الْمُرْاَتَيْنِ».

الحكم: «الحديث لا يصح»: أخرجه أبو داود (ح٢٦٤٥)، وابن عدي (٩/٥٥٥)، والعقيلي في «الضعفاء» (٢٣٣/٢) من طريق داود بن أبي صالح المزني عن نافع عن ابن عمر مرفوعًا، وأورده الذهبي في «الميزان» (٢٦١٦/٩/٢)، وجعله من مناكير داود بن أبي صالح، ونقل عن البخاري قال: لا يُتابع عليه، وقال أبو زُرعة: لا أعرفه إلا بهذا الحديث وهو منكر، وقال ابن حبان: يروي الموضوعات. اهـ. فالحديث منكر.

٢٠- «مَنْ قَرَأ هم المَوْمِنَ إِلَى إِلَيْهِ الْمُصِيرُ وَآيَةَ الْكُرْسِيِّ حِينَ يُصْبِحُ حُفِظَ بِهِمَا حَتَى يُمْسِيَ، وَمَنْ قَرَأَ بِهِمَا حِينَ يُمْسِي خُفِظَ بِهِمَا حَتَّى يُصْبِحَ».

الحكم: «الحديثُ لا يصح». أخرجه التَّرَمَذي (ح٢٨٧٩) من حديث أبي هريرة مرفوعًا وفيه عبد الرحمن بن أبي بكر المليكي، قال البخاري: ذاهب الحديث، وقال أحمد: منكر الحديث. وقال النسائي: متروك فالحديث: منكر.

٢١ - «مَن قَرَأ حَم الدُّخَان فِي لَيْلَة أَصْبَحَ يَسْتَغْفِرُ لَهُ سَبِغُونَ أَلْفُ مَلَك».

الحكم: الحديث لا يصح: أخرجًه الترمذي (حَمَّمَّ) من حديث أبيَّ هريرة، وفيه عمر بن أبي خثعم وهًاهُ أبو زُرعة، وقال البخاري: منكر الحديث ذاهب، فالحديث موضوع.

قال الذهبي في «الميزان» (٦١١/٣/٢١١/٣): هو عمر بن عبد الله بن أبي خعثم يُنْسَب إلى جده.

٢٢ [التوكيم: العدد ٤٩٠ السنة العادية والأربعون

اسات قر آ اعداد/ مصطفى البصراتي

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، صلى الله عليه وسلم، وبعد: فقد قال الله تعالى عن القرآن: «رَأَقَدُ مَنْهُمُ أَنْهُمُ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّنُهُ مَنْهُرُ لِكَانُ الَّذِي يَوْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَعَيٌ وَهُنَذًا إِسَانًا عَكَرِفَ فَيُوَدُي [النّول: ١٠٣].

وقال تعالى: «رَائَدُ لَنَوْنُ رَبُ الْعَلَيْنَ (﴾ ذَرَلَ هِ الْثُمُ الْمُعِنُ (﴾ عَلَى قَلْكَ لِتَكُونَ مِنَ الْسَلِينَ (﴾ بِلسَانِ عَرَى شِبِي » [الشعراء: ١٩٢- ١٩٥]. وقوله تعالى: «رَهَذَا كِتَبُ أُسْلِقٌ لِسَانًا عَرَكًا » [الأحقاف: ١٢].

فهذه الآيات السابقة ذكرت أن القرآن الكريم نزل بلسان عربى مبين، فآية النحل «لِياتُ ٱلَّذِي لِلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَكِنُّ وَهَنذا لِسَانُ عَرَفٍ أُسُفُ » [النحل: ١٠٣] أى القرآن، أي فكنف بتعلم من جاء بهذا القرآن فى فصاحته وبلاغته ومعانيه التامة الشاملة التي هي أكمل من معاني كل كتاب نزل على بنى إسرائيل، كيف يتعلم من رجل أعجمي، ويقصدون بالرجل الأعجمي غلام الفاكه بن المغيرة واسمه جبر وكان نصرانيًا روميًا من صقلية، يصنع السيوف، فأسلم، فرد الله عليهم بأن لغة الذي يميلون وينسبون أو يشيرون إليه أعجمية، وهذا القرآن بلغة عربية ذات بيان وفصاحة، فكيف تزعمون أن عربيًا يعلمه أعجمي غير عربي؟!. [انظر الموسوعة القرآنية الميسرة ص ٢٨٠، وتفسير مختصر ابن كثير ٢/٤٣٦].

أما آية الشعراء: «وَلَمُ لَنُولُ مَ أَمَلُونَ » [الشعراء: ١٩٢] فالذي أنزل مَ أَمَلُونَ » السماوات والأرض المربي جميع العالم، العلوي والسفلي، وكما أنه رباهم بهدايتهم لمصالح دنياهم وابدانهم، فإنه وأخراهم. ومن أعظم ما رباهم به إنزال هذا الكتاب الكريم الذي نزل به جبريل وأقراهم (الأمين) الذي قد أمن أن يزيد فيه أو ينقص على قلب نبينا محمد صلى الله عليه وسلم «بات عن أبينا محمد صلى الله عليه وسلم «بات عن أبينا» [الشعراء: إليهم، وباشر دعوتهم أصلاً، اللسان

شوال ۱۵۳۳ هـ

التولايد

البين الواضح.

وتأمل كيف اجتمعت هذه الفضائل الفاخرة في هذا الكتاب الكريم، فإنه أفضل الكتب، نزل به أفضل الملائكة، على افضل الخلق، على أفضل بَضْعة فيه وهي قلبه، على افضل أمة أخرجت للناس، بأفضل الإلسنة وأفصحها وأوسعها، وهو اللسان العربي أما آية الأحقاف «وكذا كتب مُحمَق ليااً أما آية الأحقاف «وكذا كتب مُحمَق ليااً ممدق لما قبله من الكتب الإلهية حال كونه مصدق لما قبله من الكتب الإلهية حال كونه بلسان العرب الفصيح ليحذر بها القرآن الذين ظلموا أنفسهم بالكفر وهم مشركو مكة ويبشر المؤمنين المحسنين بالجنة. [الموسوعة القرآنية الميسرة].

لقد كان العرب يعيشون في جاهلية جهلاء؛ حيث عمَّهم الفساد من نواح شتى في العقيدة والعبادة والأحكام والسلوك والنظم الاجتماعية، فانتقل بهم القرآن من أمة بلغت من التخلف والجهل والسُّوء اقصاه إلى أمة تسنمت ذروة المجد والكمال، فكانت خير أمة أخرجت للناس فاعتزوا وسادوا على جميع الأمم.

لقد تكفل الله تعالى بحفظ لغة العرب وذلك بحفظ القرآن الذي نزل بلغتهم، قال الله تعالى: « إِنَّا غَنْ زَلْنَا الذَّكَرَ وَإِنَّا لَهُ أَخْفَظُونَ» [الحجر: ٩]. فباللغة العربية نزل القرأن الكريم، وبها تكلم الصحابة رضوان الله عليهم ودون التراث العربي الضخم، وينزول القرآن الكريم ومبعث النبى صلى الله عليه وسلم أصبحت لغة لحميع المسلمين، ولذلك قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «ومعلوم أن تعلم العربية، وتعليم العربية فرض على الكفاية، وكان السلف يؤدبون أولادهم عن اللحن، فنحن مأمورون أمر إيجاب أو أمر استحباب أن نحفظ القانون العربى، ونصلح الألسن المائلة عنه، فيحفظ لنا طريقة فهم الكتاب والسنة، والاقتداء بالعرب في خطابها». [مجموع الفتاوي ٢٢/ ٢٢].

فللقرآن العظيم أكبر الفضل على العرب خاصة في نَيْل هذه المنقبة وبلوغ هذه المرتبة، فقد حفظ كيانهم ووجودهم حين

حفظ لغتهم، ولولا فضل الله تعالى على العرب بالقرآن لبادوا كما بادت أمم كثيرة.

بل مد القرآن العظيم سلطان العربية إلى حيث بلغ في مناطق الدنيا كاسيا وإفريقيا وأوربا (الأندلس) وغيرها، فاصبحت اللغة العربية لغة الحضارة والمدنية، وأصبح كلُ مسلم يشعر أن العربية لغته؛ إذ إنَّ القرآن قد نزل بها.

فالقرآن الكريم إذن هو أعظم وسيلة لتعريب الشعوب الأعجمية، ولنشر أفكار المسلمين وثقافتهم بين مئات الملايين من الناس غير العرب.

والمسلمون - ولاسيما العربُ منهم -مدعوون في الوقت الحاضر لإنقاذ العالم بقرآنهم العظيم من تكالب الأحزاب المادية المتصارعة لاستذلاله ونهب خيراته، كما أنقذوه بالأمس من سيطرة الإمبراطوريات الطبقية. [انظر: من أسرار عظمة القرآن، د. سليمان بن محمد الصغير ص1].

وقد وردت ثلاث آيات تدلُّ صراحة على أن القرآن شرف وفخر للعرب خاصة وللأمة عامة، وهي على النحو التالي:

١- قول الله تعالى: « وَإِنَّهُ لَا كُرُ لَكُ وَلَقُومِكُ رَحْمَهُ الله : «يعني القرآن شرف لك ولقومك رحمه الله: «يعني القرآن شرف لك ولقومك قريش؛ إذ نيزل بلغتهم على رجل منهم، ونظيره: «لقد أزلاً إلكم حيناً فيو ذكرتم، ونظيره: «لقد أزلاً إلكم حيناً فيو ذكرتم، الأنبياء: ١٠] أي: شرفكم. فالقرآن نزل النعات كلها إلى لسانهم، وكل من آمن بلسان قريش وإياهم خاطب، فاحتاج أهل النغات كلها إلى لسانهم، وكل من آمن بنلك فصاروا عيالا عليهم، لأن أهل كل لغة منافع المعنى الذي عنى به من الأمر والنهي وجميع ما فيه من الأنباء، فشرفوا عربيًا،.

وقبال ابن كثير في الآية « وَأَنَّهُ لَذِكُرُ أَنَّهُ وَلَقُوْمِكُ » [الزخرف: ٤٤] قيل: معناه شرف لك ولقومك. قاله ابن عباس رضي الله عنه. ونص الآية - كما ذكر المفسرون - يحتمل أحد مدلولين:

١- أن القرآن تذكير للنبي صلى الله عليه

۲٤ ( التوكيم العدد ٤٩٠ السنة العادية والأربعون

وسلم ولقومه وسيُسألون عنه يوم القيامة، فلا حجَّة لهم بعد التذكير.

٢- القرآن يرفع ذكرك وذكر قومك. وهذا ما حدث حقًا. فأما رفعُه لذكره صلى الله عليه حدث حقًا. فأما رفعُه لذكره صلى الله عليه وحدث حقًا. فأما رفعُه لذكره صلى السن المؤمنين تلهج بالصلاة والسلام عليه، وتذكره ذكر منذ أكثر من ألف وأربعمائة عام، ومئات الملايين من القلوب تخفق بحبه منذ ذلك منذ أكثر من ألف وأربعمائة عام، ومئات الملايين من القلوب تخفق بحبه منذ ذلك منذ أكثر من ألف وأربعمائة عام، ومئات الملايين من القلوب تخفق بحبه منذ ذلك منذ أكثر من ألف وأربعمائة عام، ومئات الملايين من القلوب تخفق بحبه منذ ذلك منذ أكثر من ألف وأربعمائة عام، ومئات الملايين من القلوب تخفق بحبه منذ ذلك عليها. وأما رفعه لذكر قومه فقد جاءهم الزمن البعيد إلى أن يرث الله الأرض ومن مذا القرآن والناس لا يعبأون بهم بل مذا القرآن والناس لا يعبأون بهم بل فقد واجهوا به الدنيا فعرفتهم ودانت لهم طوال الزمن الذي استمسكوا فيه به. [ظلال القرآن 7/101].

٢- قوله تعالى: «لَقَدَ أَتَرَكُمُ إَلَيْكُمُ حَتَّبًا فِيهِ يَكُكُمُ أَنَّذَ تَقْلُونَ الانْبِياءَ: ١٩].

فقوله تعالى: «فيه ذكركم » [الأنساء: ١٠] أي: شرفكم وفخركم، وارتفاعكم، فإذا امتثلتم ما فيه من الأوامر، واجتنبتم ما فيه من النواهي، ارتفع قدركم وعظم أمركم. قال السعدى في تفسيره: قوله تعالى: «فَدَ نزلنا إليكم يحتبا فيو ذكركم» [الأنبياء: ١٠] أي: شرفكم وفخركم وارتفاعكم، إن تذكرتم به ما فيه من الأخبار الصادقة فاعتقدتموها، وامتثلتم ما فيه من الأوامر، واجتنبتم ما فيه من النواهي ارتفع قدركم، وعظم أمركم «أفلا تُعَلُّوك» » [الأنبياء: ١٠] ما تنفعكم وما تضركم؟ كيف لا ترضون ولا تعملون على ما فيه ذكركم وشرفكم في الدنيا والآخرة، فلو كان لكم عقل، لسلكتم هذا السبيل، فكما لم تسلكوه، وسلكتم غدره من الطرق، التي فيها صنعتكم وخستكم في الدنيا والآخرة وشقاوتكم فيها علم أنه ليس لكم معقول صحيح ولا رأي رجيح. وهذه الأبة، مصداقها ما وقع، فإن المؤمنين

بالرسول، الذين أمنوا بالقرآن وعملوا به من الصحابة فمن بعدهم، حصل لهم من الرفعة والعلو الباهر، والصيت العظيم والشرف على الملوك، ما هو أمر معلوم لكل

أحد، كما أنه معلوم ما حصل لمن لم يرفع بهذا القرآن رأسًا، ولم يهتد به من المقت والضعة والتدسية والشقاوة، فلا سبيل إلى سعادة الدنيا والآخرة إلا بالتذكرة بهذا الكتاب.

ولقد كان ذكر العرب ومجدهم بالقرآن حين حملوا رسالته فشرقوا به وغربوا، فلم يكن لهم ذكر قبله.

ولا يملك العربُ من زاد يقدمونه للبشرية سوى هذا الزاد، ولا يملكون من منهج يقدمونه للإنسانية سوى هذا المنهج، فالبشرية لم تعرفهم إلا بكتابهم وعقيدتهم وسلوكهم المستمد من ذلك الكتاب وهذه العقيدة، لم تعرفهم لأنهم عرب فحسب، فذلك لا يساوي شيئًا في تاريخ البشرية.

٣- قوله تعالى: «مَنْ وَأَقُرْهَا ذِي اللَّكْرِ» [ص: ١]. قال السعدي رحمه الله: «أي: ذي القدر العظيم، والشرف، المذكر للعباد، كل ما يحتاجون إليه من العلم، بأسماء الله وأفعاله، ومن العلم بأحكام الله الشرعية، ومن العلم، بأحكام المعاد والجزاء، فهو مذكّر لهم في أصول دينهم وفروعه».

وهنا لأ يُحتَّاج إلى ذكر المقسم عليه، فإن حقيقة الأمر، أن القسم به وعليه شيء واحد، وهو: هذا القرآن، الموصوف بهذا الوصف الجليل، فإذا كان القرآن بهذا الوصف، عُلمَ أن ضرورة العباد إليه فوق كل ضرورة.

بعد هذا كله فماذا عسانا أن نقول في فضل كتاب أنقذ الله به أمة من جاهلية جهلاء، وضلالة عمياء، دأبهم السلب والنّهب، ومعبودهم الأوثان والحجارة، وديدنهم توارث العداوات والأحقاد، فجعلهم الله به خير أمة أخرجت للناس.

لقد أراد الله تعالى أن يكون القرآن كتابًا مخاطبًا به كُلُّ الأمم في جميع العصور، لذلك جعله بلغة هي أفصحُ كلام بين لغات البشر وهي اللغة العربية، وأصبحت اللغة العربية لغة الحضارة والمدنية.

إذًا فللقرآن الكريم أكبر الفضل على العرب فقد حفظ كيانهم ووجودهم حين حفظ لغتهم .

وأخر دعوانًا أن الحمد لله رب العالمين.

50

# أثر السياق في فهم النص

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، ويعدُ: ذكرنا في الأعداد السابقة ثلاثة عناصر من طرق معرفة المقاصد، وهي: مجرد الأمر والذهي الإبتدائي التصريحي، اعتبار علل الأمر والنهي، اعتبار المقاصد التابعة، ونستانف البحث:

### رابعًا: سكوت الشارع:

وهو ثلاثة أنواع: النوع الأول: السكوت لعدم وجود المقتضي الداعي للتشريع، فالشارع قد يسكت عن أمور وعن أحكام، لعدم توفر أسبابها ونوازلها، وهو ما فتح لأجله باب الاجتهاد والقياس وغير ذلك.

كالنوازل التي حدثت بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم، فإنها لم تكن موجودة وسكت عنها مع وجودها، وإنما حدثت بعد ذلك، فاحتاج أهل الشريعة إلى النظر فيها وإجرائها على ما تقرر في كلياتها.

مثال: ترك قتال مانعي الزكاة: فلم يوجد سبب يقتضي هذا الفعل في عهد النبي صلى الله عليه وسلم، وهو أنه لم يوجد في عصره صلى الله عليه وسلم المرتدون الذين منعوا الزكاة، فلما قاتلهم أبو بكر رضي الله عنه، لم يكن هنا مخالفًا للتشريع.

وما أحدثه السلف الصالح راجع إلى هذا القسم: كجمع المصحف، وتدوين العلم، وتضمين الصنّاع (وهو ضمان الصانع لما تحت يديه من خامات وامتعة إذا تلفت)، وما أشبه ذلك، مما لم يجر له ذكر في زمن رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولم تكن من نوازل زمانه، ولا عرض للعمل بها موجب يقتضيها.

وهذا القسم جارية فروعه على الأصول المقررة شرعًا بلا إشكال.

النوع الثاني: السكوت مع وجود السبب المقتضي: وذلك أن يسكت عنه وموجبه المقتضي له قائم، فلم يُقرر فيه حكم عند نزول النازلة زائدة على ما كان في ذلك الزمان، فهذا الضرب (النوع)، السكوت فيه كالنص، على أن قصد الشارع أن لا يزاد فيه ولا ينقص؛ لأنه لما كان المقتضي موجودًا لتشريع الحكم، ثم لم يشرع الحكم، كان ذلك صريحًا في أن الزائد على ذلك بدعة، ومخالفة لما قصده الشارع.

### مثال: عدم تشريع الأذان لصلاة العيدين:

فالمقتضي موجود في زمن التشريع، وهو صلاة العيدين، ومع ذلك لم يشرع المشرّع الأذان لها، كالصلوات المكتوبات، فدل ذلك على أن عدم الأذان للعيدين هو السنة، والأذان لهما، كما فعل بعض الأمراء، من البدع.

## مثال ثان: نكاح المحلل:

فعن عائشة رضي الله عنها قالت: جاءت امرأة رفاعة القرظي إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فقالت: كنت عند رفاعة، فطلقني، فبتَّ طلاقي، (أي طلقها ثلاث تطليقات)، فتزوجت عبد الرحمن بن الزبير وإنما معه مثل هدبة الثوب، فقال: « أتريدين أن ترجعي إلى رفاعة؟ لا، حتى تذوقي عسيلته ويذوق عسيلتك». [متفق عليه].

فالمعنى المقتضي موجود: وهو التخفيف والترخيص للزوجين بإجازة التحليل (وهو أن يعقد عليها باتفاق حتى تحل لزوجها الأول) ليرجعا كما كانا أول مرة.

وأنه لما لم يشرع ذلك، مع حرص امرأة رفاعة على الرجوع إلى زوجها، فدل ذلك على أن زواج التحليل ليس بمشروع لها أو لغيرها.

فوجود المعنى المقتضي مع عدم التشريع دليل على قصد الشارع إلى عدم الزيادة.

وقد استدل شيخ الإسلام ابن تيمية على بدعية زواج التحليل بذلك، أي بترك النبي صلى الله عليه وسلم مع وجود المقتضى.

فقال: وقد كان يمكن النبي صلى الله عليه وسلم

التوكيب العدد • 44 السنة الحادية والأربعون

\*\*

أن يقول ليعض المسلمين حلل هذه لزوجها، فلما لم يأمر هو ولا أحدٌ من خلفائه بشيء من ذلك مع مسيس الحاجة إليه عُلم أن هذا لا سييل إليه، وأن هذا من أمر به فقد تقدم بن بدى الله ورسوله. [الفتاوى الكبرى ٢٤٢/٦].

النوع الثالث: السكوت مع وجود السبب المقتضى، وذلك لوجود مانع من الموانع.

مثال ذلك: التجميع لصلاة التراويح في رمضان:

فالنبى صلى الله عليه وسلم لم يشرّعها، مع وجود مقتضيها، وهو فضل قيامها، وعظيم ثوابها، مع الإمام، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يرغب فى قيام رمضان من غير أن بأمرهم بعزيمة، ثم يقول: من قام رمضان إيمانا واحتسابًا، غفر له ما تقدم من ذنبه. [متفق عليه].

لكن كان يوجد مانع: وهو خشية النبى صلى الله عليه وسلم أن تفرض على الأمة، فعن أبي ذر رضى الله عنه قال: صمنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلم يقم بنا شيئًا من الشهر حتى يقى سبع فقام بنا حتى ذهب ثلث الليل، فلما كانت السادسة لم يقم بنا، فلما كانت الخامسة قام بنا حتى ذهب شطر الليل، فقلت: يا رسول الله، لو نفلتنا قيام هذه الليلة. قال: فقال: إن الرجل إذا صلى مع الإمام حتى بنصرف حُسب له قيام الليلة، قال: فلما كان الرابعة لم يقم، فلما كانت الثالثة جمع أهله ونساءه والناس فقام بنا حتى خشيدًا أن يفوتنا الفلاح. قال: قلت: وما الفلاح؛ قال: السحور، ثم لم يقم بنا يقية الشهر. [صحيح أبى داود وغيره].

فلما انتفى مانع خشية أن تفرض التراويح على الأمة، عاد عمر رضى الله عنه إلى تحمد صلاة التراويح، ولم يكن هنا مخالفا لسنة النبي صلى الله عليه وسلم.

- وسكوت الشارع وتركه للتشريع في وقت التشريع، مدنى على المقدمات التالية: المقدمة الأولىي: كمال الشريعة واستغناؤها عن زيادات المتدعين واستدراكات المستدركين، فقد أتم الله عز وحل دينه ورضيه لنا، قال الله تعالى: «ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ دِينًا » [المائدة: ٣]. وفي الحديث عن أبي الدرداء رضي الله عنه عن الذبي صلى الله عليه وسلم قال: «.. وابم الله لقد تركتكم على مثل البيضاء، لبلها ونهارها وهذا المسلك من

سواء». [صحيح سنن ابن ماحه]. المقدمة الثانية: يدان النبى صلى الله عليه وسلم لهذا الدين وقيامه بواجب التبليغ خير قيام، فلم يترك الذبى صلى الله عليه وسلم أمرًا صىغىرًا كان أو كىيرًا من أمور هذا الدين إلا وبلغه للأمة، قال الله تعالى: يَتَأَيُّهُا الرُّسُولُ بَلِغَ مَا أَبْزُلُ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ وَإِن لَمْ تَفْعَلُ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتُهُ، » [المائدة: ٦٧]. وفي حديث أبي بكرة رضي الله عنه – في حجة الوداع - فإن النبي صلى الله عليه

وسلم، بعد أن خطب خطبة جامعة، استشهد الأمة، فقال مخاطبًا إياهم: «ألا هل بلغت؟» قالوا: نعم. قال: اللهم فاشهد. [متفق عليه]. وقد قالت أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها: ومن حدثكم أن محمدًا صلى الله عليه وسلم كتم شيئًا أمر بتبليغه فقد أعظم على الله الفرية. ثم تلت الآسة: فَتَأَيُّهَا ٱلْرَسُولُ بَلْغُ مَا أَنزَلُ إِلَيْكَ مِن زَبِّكَ وَإِن لَمْ تَفْعَلْ هُمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ وَأَلَمْهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱللَّهَ لَا مدى القوم الكنوينَ» [المائدة: ٦٧]. (متفق عليه). -وفي رواية لمسلم: لو كان رسول الله صلى الله علده وسلم كاتما شبدئا أمر بتبليغه لكتم قوله تعالى: « وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِيَّ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتُ عَلَيْهِ أَمْسِكْ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَأَتَّقِ ٱللَّهُ وَتَخْفِي فِي نَفْسِكَ مَا اللهُ مُبْدِيهِ وَتَخْشَى آلنَّاسَ وَاللهُ أَحْقَ أَن تَخْشَنَهُ » [الأحزاف: .TWV

المقدمة الثالثة: حفظ الله تعالى لهذا الدين وصيانته من الضياع والتبديل والتغيير، قال الله تعالى: «إِنَّا يَحْنُ نُزَّلْنَا ٱلَّذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ » [الحجر: ٩]، والحفظ بشيمل القرآن والسنة، فقد قال الله تعالى: وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْذِكْرَ لِتُبَعَنَ الِلنَّاسِ مَا نُزَّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنَفَكُرُونَ » [النحل: . 22

> فبيان النبى صلى الله عليه وسلم للقرآن (الذكر) كان بالسنة، فحفظ السنة من حفظ القرآن، فكلاهما تشيريع، ووحى من عند الله تعالى، وفي حديث الذبي صلى الله عليه وسلم: «ألا إنى أوتيت الكتاب (القرأن) ومثله معه..» (صحبح سان أنى داود وغيره).

> > شوال ۱٤۳۳ هـ

TY

التهديد

طرق معرفة المقاصد يتعلق -بصفة خاصة - بمجال العبادات، وبصفة أخص بمجال الابتداع في الدين وعباداته، حيث يُراد بذلك ضرب البدع، وإغلاق الباب أمام زحفها على العبادات وحدودها وسننها.

لذا فإن العلماء بحثوا في مسالة سكوت الشارع، وجعلوا ترك النبي صلى الله عليه وسلم أصلاً عظيمًا وقاعدة جليلة به تُحفظ أحكام الشريعة ويُوصَد به باب الابتداع في الدين.

يقول ابن القيم: «... فإن تركه صلى الله عليه وسلم سُنَّة، كما أن فعله سُنَّة، فإذا استحبينا فعل ما تركه كان نظير استحبابنا ترك ما فعله، ولا فرق. فإن قيل: من أين لكم أنه لم يفعله، وعدم النقل لا يستلزم نقل العدم؛ فهذا سؤال بعيد جدًا عن معرفة هديه وسنته، وما كان عليه...». [إعلام الموقعين ٢٨١/٢].

فترك النبي صلى الله عليه وسلم نوعان بالنسبة لنقل الصحابة رضي الله عنهم: النوع الأول: التصريح بانه صلى الله عليه وسلم ترك كذا، ولم يفعله، كقول الصحابي في صلاة العيد: صلى العيد بلا آذان ولا إقامة.

النوع الثاني: عدم نقل الصحابة للفعل، الذي لو فعله النبى صلى الله عليه وسلم التوفرت همَمُهُم ودواعيهم، أو أكثرهم، أو على الأقل واحد منهم على نقله للأمة، بحيث لم ينقله واحد منهم البتة، ولا حدَّث به في مجمع أبدًا، فعلم انه لم يكن، وإضافة إلى حرصهم على نقل كل ما فعله النبى صلى الله عليه وسلم، فقد أمروا بالتبليغ كما في حديث ابن مسعود رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «نضر الله امرأ سمع منا شيئا فيلغه كما سمعه، فرُب مبلغ أوعى له من سامع». [صحبح سنن الترمذي وغيره]، المعد 🔜 ومثال ذلك ترك النبي صلى الله عليه وسلم التلفظ بالنبة عند دخول الصلاة، وتركه الدعاء بعد الصلاة مستقيلا المأمومين

وهم يؤمنون على دعائه. ومن ذلك أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يأخذ الزكاة من الخضر والبقول، مع عموم قوله صلى الله عليه وسلم كما بحديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «فيما سقت السماء والعيون أو كان عثريًا العشر، وما سُقي بالنضح نصف العشر». [البخارى].

فكون النبي صلى الله عليه وسلم لم يامر باخذ الزكاة من الخُضَر والبقول، دل ذلك على أن الترك هنا سنة.

# العلاقة بين سكوت الشارع والبدعة: هناك علاقة بين سكوت الشارع والبدعة، فالبدعة هي:

# ١ - فعل ما سكت الشارع عن فعله:

كالدعاء بهيئة الاجتماع في أدبار الصلوات، وكسجود الشكر عند الإمام مالك.

[فائدة: ضرب الشاطبي المثال على هذا النوع من الددع بسجود الشكر عند الإمام مالك، لكن سحود الشكر ثابت عن النبي صلى الله عليه وسلم. فقد أخرج أبو داود في السنن: كتاب الجهاد، باب في سجود الشكر (ح٢٧٧٤)، والترمذي في «الجامع» أبواب السير: باب ما جاء في سجدة الشكر، وقال: «والعمل على هذا عند أكثر أهل العلم رأوا سجدة الشكر». وابن ماجه في السنن كتاب إقامة الصلاة، باب ما جاء في الصلاة والسحدة عند الشكر وغيرهم... من حديث أبي بكرة رضي الله عنه: أن النبى صلى الله عليه وسلم كان إذا أتاه أمر يُسرُّ به خرُّ ساجدًا. وقد حسنه الشيخ الألباني. وفي روابة: شكرًا لله تعالى... وبعد أن خرج الألباني الأحاديث والآثار في ذلك، قال: «وبالجملة، فلا يشك عاقل في مشروعية سجود الشكر بعد الوقوف على هذه الأحاديث، لاستما وقد جرى العمل عليها من السلف الصالح، رضى الله عنهم». [إرواء الغليل ٢/٢٢٦- ٢٣٠].

# ٢ - ترك ما أذن الشارع في فعله:

أ- كالصيام من ترك الكلام ونحوه، كما في حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: بينا النبي صلى الله عليه وسلم يخطب إذا هو برجل قائم فسال عنه، فقالوا: أبو إسرائيل نذر أن يقوم ولا يقعد ولا يستظل ولا يتكلم ويصوم، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «مُروه فليتكلم وليستظل وليقعد وليتم صومه». [البخاري]. فالنبي صلى الله عليه وسلم نهاه أن يفعل ذلك على وجه العبادة. ب- أو مجاهدة النفس بترك ماكولات معينة.

٢٨ ( التو لايج العدد ٩٠ السنة الحادية والأربعون )

قال الله تعالى: «قُلْ مَنْ حَرَمَ زِينَةَ اللهِ أَلَيَّ أَخَرَ لِعِبَادِهِ -وَالطَّبِبَتِ مِنَ الرِزْقِ» [الأعراف: ٣٢].

# ٣- أمر خارج عن النوعين السابقين:

كإيجاب شهرين متتابعين في الظهار لمن وجد الرقبة، وهذا مخالف للنص الشرعي فلا يصح بحال.

# خامسًا: الاستقراء (الثوع الغامس من طرق معرفة المقاصد):

وهو من أهم الطرق لمعرفة المقاصد وإثباتها. والاستقراء هو عبارة عن تصفح أمور جزئية لنحكم بمجملها على أمر يشمل تلك الجزئيات، كقولنا في الوتر: ليس بفرض، لأنه يؤدى على الراحلة (أينما توجهت)، والفرض لا يؤدى على الراحلة، فيقال: لم قلتم: إن الفرض لا يؤدى على الراحلة؟ فيقال: عرفناه بالاستقراء. [المستصفى للغزالى ١/١٦، المحصول للرازي ١٦/١٦].

أو يقال – مثلا – أن أسباب التخفيف في الشريعة حسبما دل عليه الاستقراء سبعة، وهي: المرض، والسفر، والنسيان، والإكرام، والجهل، والحرج، وعموم البلوى.

فالاستقراء لا يثبت بدليل خاص، بل بادلة يُضاف بعضها إلى بعض، مختلفة الأغراض بحيث ينتظم من مجموعها أمر واحد تجتمع عليه تلك الأدلة، على حد ما ثبت عند العامة: جود حاتم (الطائي)، وشجاعة علي رضي الله عنه، وما أشبه ذلك. [الموافقات ٢/١٨].

ومن ذلك: دخول النساء في الخطاب الموجه للذكور في الشرع: دليله الاستقراء، يقول ابن تيمية: «وقد عهدنا من الشارع في خطابه أنه يعمّ القسمين ويدخل النساء بطريق التغليب...» [الفتاوى ٢/٣٧].

وقد بين الشاطبي في «الموافقات» أهمية الاستقراء، خاصة في أصول الفقه فيقول: إن أصول الفقه (أي الأسس والكليات التي يبنى عليها) لابد أن تكون قطعية، ولا يقبل فيها الظن، والدليل على ذلك: «الاستقراء المفيد للقطع» لأن كليات الشريعة لا تستند إلى دليل واحد، بل إلى مجموعة أدلة، تواردت على معنى واحد، فأعطته صفة القطع، «وتخلف بعض الجزئيات عن مقتضى الكلي لا يخرجه عن كونه كليًا، وأيضًا فإن الغالب الأكثري معتبر في الشريعة اعتبار العام القطعي». [نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي ٢٨٤/١].

بل يربط الشاطبي بين الاستقراء والمقاصد

فـــي خـطبـة الكتاب وهو يذكر قصة وطريقة تاليف «الموافقات»... «لم أزل اقيد من أوابده، وأضم من شوارده، تفاصيل وجملاً». ثم يقول معتمدًا على الاستقراءات الكلية، غير مقتصر على الافراد ويقول: «والمعتمد إنما هو ما الجزئية... [الموافقات ٩/١]. الجزئية... [الموافقات ٩/١]. الجزئية... إلموافقات ٩/١]. الجزئية... إلموافقات ١٩/١]. الجزئية... إلموافقات ١٢/١]. المالح العباد». ثم بدأ في استقراء الأدلة (جمعها) ليدلل على أن الشريعة وضعت لمصالح العباد في الدارين. أفضعت لمصالح العباد في الدارين.

أقسام الاستقراء: ينقسم الاستقراء إلى قسمين:

القسم الأول: استقراء تام: وهو الذي يشمل جميع الجزئيات، فهذا يفيد التعيين كقولنا: كل حيوان يموت.

القسم الثاني: استقراء ناقص، وهـو الذي يشمل أغلب وأكثر الجزئيات كقولنا: كل حيوان يحرك فكه الأسفل عند المضغ.

فهذه لا تشمل كل حيوان، فالتمساح مثلا يحرك فكه الأعلى عند المضغ.

أما الاستقراء التام فقد اتفق العلماء على حجيته، لكونه يفيد القطع؛ حيث إنه ثبت عن طريق استقراء جميع الجزئيات. وأما الاستقراء الناقص، فقد اختلف العلماء في حُجَّئته على مذهبين:

المَّذهبُ الأول: أنه حجة، وهو مذهب الجمهور، فالعمل بالظن الغالب واجب فقد أمرنا شرعًا بأن نعمل بما ظهر لذا ونكل أمر ما خفي عنا إلى الله، ونبني الحكم على الظاهر، ولا شك أن ما خفي عنا لم نستقرئه.

> المذهب الثاني: أنه ليس بحجة، وهو مذهب فخر الدين الرازي وبعض العلماء. [المهذب في علم أصول الفقه د. عبد الكريم النملة وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمن.

شوال ۱٤۳۷ هـ

التولايد

49

# المذهب الوسطي لأبي الحس

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعدُ:

فمن الحقائق المسلم بها أن تصحيح العقيدة مما كدر صفوَها وأذهبَ صفاءها كان فيما مضى هو الشغل الشاغل لعلماء الأمة وعلى رأسهم إمام السنة (أحمد بن حنبل)، ثم تلاه وسار على نهجه (أبو الحسن الأشعري) الذي أحيا السنة وقمع – بما ختم به حياته – البدعة، فشاع أمره وذاع صيته، وأضحت مدرسته تمثل السواد الأعظم في عالمنا الإسلامي الحاضر والغابر، فمذهبه كما يقول تاج الدين السبكي في طبقات الشافعية الكبرى (٣٤٧/٣): «هو الذي عليه المعتبرون من علماء الإسلام، والمتميزون من المذاهب الأربعة، والقائمون بنصرة دين محمد صلى الله عليه وسلم».. كما أن من الثابت في تاريخ المسلمين، أن الأمة الإسلامية قد فتنت بعد عصر صدر الإسلام، وكان أحد وأهم أسباب فتنتها، هو: تخليها عما جاء به الرسول الخاتم صلى الله عليه وسلم، وما كان عليه صحابته الكرام في قضية صفات الخالق حل وعلا، وانقسامها إزاء هذه القضية إلى: ١- مؤولة: أرادوا صرف نصوص الوحى

الخاصة بهذا الجانب المهم والخطير في عقيدة المسلمين عن ظاهرها، بدعوى تنزيهه تعالى عن مشابهة الحوادث.

۲- وأصحاب تخييل وتمثيل: وهم أولئك المعتقدون أن الرسل لم يفصحوا للخلق عن الحقائق حتى لا تنفر عقولهم.

٣- وأصحاب تشبيه وتجسيم: وهم من شبّهوا صفات الخالق بصفات المخلوق، ومن ضربوا لله الأمثال بموجود عظيم جداً مستو على سريره، ففهموا من صفات الله تعالى متّل ما للمخلوقين وظنوا ألا حقيقة لها إلا ذاك.

٤- وأصحاب تجهيل وهم أولئك المفوضة الذين قالوا: إن نصوص الصفات ألفاظ لا تُعقل معانيها ولا يُدرى ما أراد الله ورسوله منها، ظناً منهم أن هذه هى طريقة السلف.

على أن هذه الطوائف وأشباهها - من نحو الحلولية والاتحادية والمتعصيين لما عليه متأخرو الأشباعرة من المتأولة والمفوضة - لا تزال موجودة وتمثل حجر عثرة في طريق تحقيق وحدة المجتمع الإسلامي المعاصر، ولا بد من سعى دءوب يجمعها وأقرانها على كلمة سواء، ويستلزم هذا – مع السعى الدءوب - الأخذ بكل الأسباب التي يأتي على رأسها: الإحساس بخطورة الافتراق على هذه الأمور العقدية، والوعى التام بما استقر عليه الأشعرى إمام المذهب، وتهيئة البيئة الملائمة لإقامة الحجة، ومن قبل كل ذا النبة الخالصة لقبول الحق والوصول بالأمة إلى كلمة سواء. وقد قيض الله - على مر الدهور والعصور -من يُرُدُ هؤلاء جميعا على أعقابهم، وكان على رأس هؤلاء الذين هداهم الله للحق وأناط بهم أداء هذه المهمة الجليلة واضطلع بدور بارز لرد عاديتهم، إمام المذهب وناصر السنة (أبو الحسن الأشعري على بن إسماعيل) ولاسيما في كتبه (رسالة إلى أهل الثغر) و(مقالات الإسلامدين) و(الإيانة).. حيث أثبت رجمه الله بالحجج العقلية والبراهين النقلية حقائق الأسماء والصفات بعد أن نفى عنها مماثلة الحوادث والمخلوقات.. فجاء مذهبه ومذهب من تأثروا به وأثر هو فيهم، هدى بين ضلالتين، بثبتون لله الأسماء الحسني والصفات العليا يحقائقها لكونها الثابتة له تعالى بطريق الوحي، وفي الوقت ذاته لا يكيفون ولا يؤولون شيئا منها، إذ لا سبيل لنا إلى معرفة كنهها وكيفياتها،

التوكيي العدد 24 السنة الحادية والأربعون

٣.



وأنى.. وهذه أرواحنا التي هي حقائق ثابتة فينا، وأدنى إلينا من كل دان، قد حُجب عنا معرفة كنهها وكيفيتها؟!.. وأنى ذلك ، وهذه هي القيامة وما يعقبها من جنة ونار، يَحكي لنا الوحي تفاصيلها، وقد قامت حقائقها في قلوب أهل الإيمان وشاهَدَتُهُ عقولهم، دون أن يعرفوا كنهها وحقيقتها.. وهي بعدُ، من مخلوقات الله تعالى؟!

وإنما كان الأمر في صفات الله كذلك، لأن الكلام عن الصفات – ببساطة شديدة – فرع الكلام عن الذات، فكما أن ذاته تعالى ليست كذوات الخلق فكذا صفاته.. وكما هو مشاهد فإن هذا لكونه – كما ذكر الإمام الطحاوي الحنفي في أخر متن العقيدة المسماة باسمه – الوسط «بين التشبيه والتعطيل»، ولأنه سبحانه – على حد قول شارحه ابن أبي العز الحنفي ص15 ط (دار ابن الهيثم) – «يُحبُّ أن يوصف بما وصف به نفسه، وبما وصفه به رسوله، من غير تشبيه ومن غير تعطيل، ونظير هذا القول، قوله– يعني الطحاوي–: (ومن لم يتوقً النفي والتشبيه، زل ولم يصب التنزيه)».

وفي تقرير هذا وبيان ما عليه أهل السنة، يقول شيخ الإسلام ابن تيمية في الجواب الصحيح (١/ ٧) والصفدية (٢/ ٣١٣): «هم وسط في (باب الصفات)، بين أهل الجحد والتعطيل وبين أهل التشبيه والتمثيل، يصفون الله بما وصف به نفسه وبما وصفه به رسله، من غير تعطيل ولا تمثيل، إثباتاً لصفات الكمال وتنزيهاً له عن أن يكون له فيها أنداد وأمثال، إثباتاً بلا تمثيل وتنزيهاً بلا تعطيل».

على أن هذا المذهب الوسطي الذي تبناه أبو الحسن الأشعري رحمه الله – وهو لنا فيه

سلف ونحن له فيه بفضل الله تبع - هو معتقده الذي استقر عليه وانتهى إليه في نهاية حياته يرؤيا صالحة وبإيعاز من النبي صلى الله عليه وسلم.. غدر أنه لم بأخذ حظه من الشهرة التي أخذها مذهبه قبل الرجوع عنه ، فبعد انخلاعه عن مذهب المعتزلة الذي ظل عليه أربعين عاما، راج عنه مذهبه الذي تأثر فيه يبعض أهل الكلام، وكان الأشعري فيه كأحدهم في قصر الصفات على سبع وتأويل ما عداها، إلى أن تبرأ من كل ذلك وانخلع منه بالكلية إلى نهج أحمد بن حنبل وغيره من علماء السلف، وظل رحمه الله بنافح عنه حتى لقى ربه، كذا نص عليه الحافظ ابن كثير ت ٧٧٤ في مخطوطة (طبقات الشافعية)، وقد نقله عنه تاج الدين السبكي في طبقات الشافعية الكبرى، كما نقله عنه السيد محمد الحسيني الزبيدي الشهير بمرتضى الحنفى ت١١٤٥ في (إتحاف السادة المتقين بشرح أسرار إحياء علوم الدين) ٢/ ٣، وحماد الأنصاري في مقدمته لكتاب (الإبانة) لأبى الحسن الأشعري ص١٢.

الأستاذ بجامعة الأزهر

يقول الحافظ ابن كثير في طبقات الشافعية: «ذكروا للشيخ أبي الحسن الأشعري ثلاثة أحوال:

## أولها؛ حال الاعتزال التي رجع عنها لا محالة .

والحال الثاني: إثبات الصفات العقلية السبعة، وهي (الحياة) و(العلم) و(القدرة) و(الإرادة) و(السمع) و(البصر) و(الكلام)، وتأويل الخبرية كـ (الوجه) و(اليدين) و(القدم) و(الساق).. ونحو ذلك.

والحال الثالث: إثبات ذلك كله من غير تكييف ولا تشبيه؛ جرياً على منوال السلف، وهي طريقته في الإبانة التي صنفها آخراً». والخطير والغريب في الأمر، أن بدعة هؤلاء الذين

شوال ١٤٣٣ هـ

31

التولايي

تصدى لهم أبو الحسن الأشعري وأجهد نفسه فى ردها وردهم، والتى كانت سببا عظيما في فتنة المجتمع الإسلامي الأول ولا تزال، كان أول من أوقد نارها هو (الجهم بن صفوان) الذي وافق المعتزلة والكرَّامية في مسائل، منها نفي رؤية الله تعالى ونفى أسمائه وصفاته وعذاب القدر والصراط.. وكان الجهم ذا أدب ونظر وجدال ومراء، وكان السلف من أشد الناس ردا عليه هو و(مقاتل بن سليمان) بخراسان لأنهما كانا طرفي نقيض، أحدهما يبالغ في النفي والتعطيل، والآخر - وهو مقاتل - يسرف في الإثبات والتجسيم حتى أوصله هواه لأن يقول: (الله جسم ولحم ودم على صورة الإنسان) - تعالى الله عما قالاه علوا كبيرا - وكان الجهم قد ترك الصلاة أربعين دوما، وقال: (إذا ثبت عندي من أعبده صليت له)، فأنكر عليه الوالي وضرب عنقه، وكان ذلك سنة ١٢٨هـ

[ينظر مقالات الإسلاميين ص ٦٣٧ وغيره]. يقول ابن أبي العز الحنفي في شرح العقيدة الطحاوية (ص ٤٠٨ ط. دار ابن الهيثم): «وقد نفى كلامه تعالى ورضاه وغضبه وحبه وبغضه ونحو ذلك.. كما نفى أولئك الصفات مطلقاً بقولهم: ليس محلاً للأعراض».. وكان سلف جهم وشيخه في هذا، هو: (الجعد بن درهم)، الذي أخذ بدعته في هذا، هو: (الجعد بن درهم)، الذي أخذ بدعته في عن (طالوت) ابن أخت لبيد بن الأعصم، وأخذها طالوت عن خاله (لبيد بن الأعصم) اليهودي الذي سحر النبي وأنزل الله في شفائه صلى الله عليه وسلم منه المعوذتين.

والأخطر والأغرب مما سبق، أنه وبعد أن قوضت دعائم وحجج أولئك المبتدعة على يد من ذكرنا، نجد أنه ما تزال أثار نقع ما غَبَّر به أولئك المبتدعة على عقيدتنا، باقية إلى يوم الناس هذا.. فكم من المحسوبين في زماننا على الإسلام، هم فكم من المحسوبين في زماننا على الإسلام، هم النفاة واللائدرية – من يقول لما ثبت : لا أدري – وأهل التجهيل والتأويل والاتحادية والحلولية وأصحاب التخييل، وجميعهم ممن يبالغ في نفي وتعطيل ما أثبته الله لنفسه وأثبته له رسوله

صلى الله عليه وسلم من صفات أو يحملها على غير وجهها، فما يكون أمام الواحد منهم – ولنفس السبب والعلة – إلا أن يقع منه بعض ما وقع للجهم، فيتأول أي الصفات التي أمر الشارع الحكيم بحملها على ظاهرها، ويذهب في معانيها إلى ما لا دليل عليه من كتاب ولا سنة، وهذا سبيل تعطيلها وإن لم يقصد إلى ذلك.

ومن هنا كان المجتمع الإسلامي المعاصر في حاحة ماسة لنشر وإحياء جهود أبى الحسن الأشعري وسلف الأمة، في رد عادية من يريد أن يعكر صفاء عقيدة المسلمين، وفي حاجة ماسة أيضا لإبراز جهوده في تصحيح معتقد توحيد الله في ذاته وصفاته وأفعاله، إذ لا يمكن جمع المسلمين الآن مع الوضع في الاعتبار أننا مأمورون بالوحدة وجمع الصفوف وترك الخلاف وتوحيد إلكلمة -إلا على ما كان عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم وصحابته، فهذا خير ما يُجمع المسلمين على كلمة سواء، ويعصمهم من التفرق في دين أو دنيا .. وما من سبيل إلى هذا - مع الأخذ بسائر الأسباب الدينية والدنيوية - سوى إثبات صفات الخالق جل وعلا عن طريق فهم معانيها وحملها على ظاهرها دونما تكييف ولا تجسيم، ولا تفويض ولا إخراج لها عن حقائقها، فإن هذا هو الموافق لاعتقاد النبى وصحابته الكرام وعليه إجماعهم، بل والموافق لمعتقد الأنبياء وأتباعهم دون ما استثناء.

وإلا فمن ذا الذي يستطيع أن ينكر قول الله تعالى: «وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَعْمَنُنُ آتِن لِي مَرْحًا لَعَلَى أَبْلُغُ ٱلْأَسْبَبَ () أَسْبَنَبُ ٱلسَّمَوَتِ فَأَطْلِعُ إِلَى إِلَيْهِ مُوسَى وَإِنِي لَأَظُنُهُ

حَكْماً» [غافر:٣٦، ٣٧]، وفيه أن فرعون إنما كذَّب موسى في أن رب السماوات والأرض وما بينهما هو الذي في السماء، فوق جميع خلقه مباين لهم لا تخفى عليه منهم خافية، وأن هذا الفهم هو الذي أدى بفرعون لأن يروم بصرحه الذي أمر ببنائه أن يطلع إلى إله موسى، ولو أن كليم الله موسى عليه السلام قال: إنه في كل مكان بذاته، لطلبه الفرعون في بيته ولما أجهد نفسه والقائم على وزارته ببنيان الصرح!!.. ومن ذا الذي بوسعه أن ينكر ما أخرجه الإمام

الته يه العدد ٢٩٠ السنة العادية والأريعون

مسلم في صحيحه وأبو عوانة في مستخرجه والبيهقي في الأسماء والصفات والدارمي في الرد على المريسي وأبو داود والنسائي وابن أبي شيبة وابن أبي عاصم من حديث معاوية بن الحكم السلمي، قال: «كانت لي غنم بين أحد والجوانية – مكان شمال المدينة المنورة – فيها جارية لي فاطلعت عليها ذات يوم فإذا الذئب فأسفت فصككتها، فاتيت النبي صلى الله عليه فأسفت فصككتها، فاتيت النبي صلى الله عليه وسلم فذكرت ذلك له، فعظم ذلك علي، فقلت: يا رسول لله أفلا أعتقها؟ قال: ادعُها فدعوتُها، فقال لها: أين الله؟ قالت: في السماء، قال: من أذا؟ قالت: أنت رسول الله، قال: اعتقها فإنها مؤمنة» [صحيح مسلم].

وقد علق على هذا الحديث شيخ الإسلام في زمانه أبو عثمان الصابونى ت٤٤٩ شيخ نيسابور فيما يُعَدّ استنباطاً من هذا الحديث فقال: «يعتقد أصحاب الحديث ويشهدون أن الله فوق سبع سماواته على عرشه كما نطق به كتابه، وعلماء الأمة وأعيان الأئمة من السلف لم يختلفوا أن الله على عرشه، وعرشه فوق سماواته، وإمامنا الشافعي احتج في المبسوط في مسالة إعتاق الرقبة المؤمنة في الكفارة بخبر معاوية بن الحكم، فقد سال رسول الله عن إعتاق السوداء، فامتحنها ليعرف أهى مؤمنة أم لا، وقال لها: (أين ربك؟)، فأشارت إلى السماء، فقال لمعاوية: (اعتقها فإنها مؤمنة)، حيث حكم بإيمانها لما أقرت بأن ربها في السماء، وعرفت ربها بصفة العلو والفوقية» [عقيدة أصحاب الحديث ص ٤٨، وينظر العلو للحافظ الذهبي ص ۱۷۹].

وفضلا عن أن ما جاء في الحديث يمثل نداء الفطرة السليمة والبعيدة عن درن التعطيل، وقذر صرف صفات الله عن ظاهرها لتأويلات ما أنزل الله بها من سلطان.. فقد ورد ما يفيد إجماع أهل العلم من الصحابة والتابعين لهم بإحسان على التصديق بها والإقرار لما جاء منها في كتاب الله وسنة رسوله.. ومن ذلك –

من غير ما سقناه للصابوني – ما ذكره الإمام الأوزاعي وذلك فيما رواه عنه الحاكم والذهبي والبيهقي بسند جيد قال: «كنا والتابعون متوافرون نقول: إن الله عز وجل فوق عرشه، ونؤمن بما وردت به السنة من صفاته» [ينظر العلو للذهبي ص ١٠٢، والصفات للبيهقي ص ذكره شيخ أبي الحسن الأشعري وإمام البصرة ذكره شيخ أبي الحسن الأشعري وإمام البصرة وحافظها زكريا الساجي قال: «القول في السنة التي رأيت عليها أصحابنا أهل الحديث الذين لقيناهم: أن الله تعالى على عرشه في سمائه يقرب من خلقه كيف يشاء»، وساق سائر الإعتقاد [العلو للذهبي ص ١٥٠].

بل وما جاء كذلك عن إمام المذهب أبي الحسن الأشعري نفسه في رسالته إلى أهل الثغر، وما ذكره في (مقالات الإسلاميين) تحت عنوان (جملة قول أصحاب الحديث وأهل السنة) وسنذكر – بمشيئة الله – قوله في هذا إبان تقريرنا لمذهبه.

على أن ما يستلزمه القول بخلاف ما اتفق عليه سلف هذه الأمة في إثبات الصفات وفي حملها من دون تأويل على ظاهر معناها، هو جد خطير .. إذ يستلزم القول بتفويض معانى الصفات المنافى للتدبر، استجهال السابقين من الصحابة والتابعين لمعانى ما أنزل الله من أي الصفات، وأن يكون الله قد خاطب عباده بما لا يفهمون معناه، ونهاهم عن تدبر آباته بعد أن أمرهم به، ويستلزم كذلك أن يكون سبحانه قد أنزل جميع أي الصفات عبثًا لكونها - والحال كذلك - لا تفيد العياد عقيدة ولا دينا.. كما يستلزم القول بتأويل الصفات المنافى للإثبات والمستلزم لإخراجها عن ظاهرها إلى المجاز، تصادم العقل مع النقل، ونفى ما جاء به الوحى من الصفات الخبرية والفعلية، وتعطيل ما أثبته الله لنفسه في كتابه وأثبته له رسوله صلى الله عليه وسلم في سنته.. إلى غير ذلك مما ذكره أهل التحقيق...

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى، والحمد لله رب العالمين.

شوال ١٤٣٣ هـ

التولايح

24

الحمد لله الذي جعل الليل والنهار خلفة لمن أراد أن يذكر أو أراد شكورًا، وصلى الله على نبينا وعلى آله وأتباعه وسلم تسليمًا كثيرًا. أما بعد:

فإن الشهور والليالي والأعوام مقادير للآجال ومواقيت للأعمال تنقضى حثيثا وتمضى حمدهًا، والموت بطوف باللبل والنهار، لا يؤخر من حضرت ساعته وفرغت أيامه. والأيام خزائن حافظة لأعمالكم تُدعون بها يوم القدامة، « 👸 تَجِدُ كُلْ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ تَخْضَرُا وَمَا عَمِلَتْ مِن شوع» [آل عمران: ۳۰] بنادی ربکم: «با عدادی، إنما هي أعمالكم أحصيها لكم ثم أوفيكم إياها، فمن وجد خيرًا فليحمد الله، ومن وجد غير ذلك فلا بلومن إلا نفسه». [مسلم: ٢٥٧٧/٤/١٩٩٤]. أحبتى في الله: لقد مرَّت أيام رمضان المفضلة ولداليه الغر الخيرة، مضت بما أودعَ فيها وختمت ملفاتها، وطويت صفحاتها، فسيحان مُصرف الليل والنهار، قد أحاط بكل شيء علمًا، وأحصى كل شيء عددًا، وإن المسلم - بانقضاء أيام رمضان - واقع بين شعورين: شعور بالسرور، وشعور بالأسف.

أما السرور: فإن المسلم تغمره نشوة سرور بأنه أدرك شهر رمضان ووفَّق لصيامه وإكمال عدَّته، يستبشر بوعد الله له بالرحمة والمغفرة والعتق من النار، يشعر بأنه أدى ركن إسلامه في أمان واطمئنان، يفرح بما أحل له من الطيبات في الليل والنهار، ذاكرًا قول النبيَّ صلى الله عليه وسلم: «للصائم فَرحتان يفرحهما: إذا أفطر فرح بفطره، وإذا لقي ربه فرح بصومه». [البخاري (١٩٠٤)، ومسلم (١٦٩/١١٩)].

وأما الأسف: فإنَّ المسلم ياسف لفراق شهر الخير والبركة، كما ياسف الحبيب الذي يفارق حبيبه، ياسف لانقضاء أيام النفحات، والإفاضات والخصوصيات ومضاعفة الحسنات، بأسف لفراق الأحبة الذين

# م اعداد/ عبده الأقرع

صاحبوه في ليالي رمضان في الاعتكاف وقراءة القرآن.

فبالشعور الأول يسأل الله تعالى أن يتقبل منه صالح الأعمال، وبالشعور الثاني يسأل الله أن يعيد عليه شهر رمضان، وإن استدامة أمر الطاعة وامتداد أزمانها زاد الصالحين، وتحقيق أمل المحسنين، وليس للطاعة زمن محدود، ولا للعبادة أجل معدود، بل هي حق محدود، ولا للعبادة أجل معدود، بل هي حق مدود، ولا للعبادة أجل معدود، بل هي حق مدائرمان، وشهر رمضان ميدان لتنافس الصالحين، وتسابق المحسنين، يسمون بأرواحهم إلى الفضائل ويمنعون عنها الرذائل.

ويجب أن تسير النفوس على منهج الهدى والرشاد معد رمضان، فعدادة رب العالمان لدست مقصورة على رمضان ولدس للعدد منتهى من العدادة دون الموت، وبئس القوم يعبدون الزمان لا يعرفون الله إلا في رمضان، قال الله تعالى: « وَأَعْبُدُ رَبُّكَ حَتَّى بَائِكَ ٱلْفِيتُ » [الحجر: ٩٩]، وقال تعالى: «مِّنَ المُؤْمِنِينَ بِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَنهَدُوا أَللهُ عَلَيْهِ » [الأحزاب: ٢٣]، فحصيلة المؤمن في دنياه عمرُ محدودٌ بالساعات والثواني، وكسبه المبذول رصيدً مدخرُ بالأعمال المنجزات من غير كسل أو توان، يتطلبُ في عُمر الحياة بقدر ما كتب له من فسحة، ويكدح فيها لينال أكبر المغانم، ومدارُّ السعادة في طول العمر وحسن العمل، ومن كانت حصيلته ملأى بالخير من مختلف صنوفه فلدهنا ولدستمسك «فَذَلِكَ فَلَعْتَرَجُوا هُوَ خير فيمًا يجمعون» [دونس: ٥٨].

فغريب إذن أن يُسيء أبناءُ هذا الدين الفهم لشعائر الإسلام، فلا يعملون الطاعات إلا في

التوكيط العدد ٩٠ السنة الحادية والأربعون

45

مواسم معينة، وأوقات محدودة، فإذا انتهت، كان ذلك آخر عهدهم بِّها.

قال الله تعالى: « وَلَا تَكُونُوا كَأَلَى فَقَضَتَ غَزْلَهَا مِنْ بَعَدٍ قُوَّةٍ أَنْكَنَّاً» [النحل: ٩٢]. تلك هي النكسةُ المردية، والخسارةُ الفادحة.

فيا من عرفتم الخير في رمضان، كيف تزهدون فيه بعده؟ أنسيتم أنَّ ربَّ الشهور كلها واحد، وهو على كل أحوالكم وأعمالكم رقيب وشهيد؟ يا من أقبلتم على ربكم في رمضان، كيف نسيتموه بعده؟ يا من عرفتم أن الصلاة واجبة في أوقاتها، وفي الجماعة في بيوت الله، كيف تجاهلتم الصلاة بعد رمضان؟ يا من علمتم أن الله حرم عليكم المعاصي يا من علمتم أن الله حرم عليكم المعاصي لي من علمتم أن الله حرم عليكم المعاصي القرآن كيف هجرتموه، يا لعظم الحرمان، أن يحور أناس بعد الخير إلى الشر وبعد الهدى الجحيم، «أَتَسْتَبْدِلُونَ الَّذِي هُوَ أَدْنَى بِالَّذِي هُوَ خَبْرُ»!!

#### علامات الربح والخسارة بعد العمل:

ينبغي لكل مسلم أن ينظر في حاله، ويفكر في أمره ويتعرف على علامات الربح والخسارة بعد العمل، وأهمها الاستمرار على العمل الصالح، وإتباع الحسنة الحسنة، فمن كانت حاله بعد رمضان أحسن منها قبله بأن كان مقبلاً على الخير، حريصًا على الطاعة، مؤاظبًا على حضور الجمع والجماعات، مؤاظبًا منيبًا مُلتزمًا مستقيمًا صالحًا، بعيدًا عن المعاصي – فهذه أمارة قبول عمله إن شاء الله تعالى.

أما من كان حاله بعد رمضان كحاله قبله، وفقنا الله وإيا فهو – وإن أقبل على الله في هذا الشهر – واجتناب المنكران إلا أنه سرعان ما ينكص على عقبيه، ويعودُ الحياة الدنيا وع إلى المعاصى، ويهجر الطاعات، ويجترحُ ما محبب الدعوات.

حرَّم الله ويضيَّعُ الصلوات، ويتبع الشهوات، ولا يصون سمعه وبصره وجوارحه، وأقواله وأفعاله وأمواله من المحرمات، فهذا لا يزداد من الله إلاً بعدًا، والعياذ بالله.

إذن للقبول والربح في هذا الشهر علامات، وللخسارة والرد أمارات، وإنَّ من علامة قبول الحسنة: فعل الحسنة بعدها، ومن علامات السيئة: السيئة بعدها، فأتبعوا الحسنات بالحسنات تكن علامة على قبولها، وأكثروا من الحسنات بعد السيئات تكن كفارة لها، من الحسنات بعد السيئات تكن كفارة لها، قال الله تعالى: «إنَّ المَسَتَتِ يُذَهِبُنُ السَّتِاتِ ذَلِكَ قال الله تعالى: «إنَّ المَسَتَتِ يُذَهِبُنُ السَّتِاتِ قلل الله تعالى: «إنَّ المَسَتَتِ يُذَهِبُنَ السَّتِاتِ قلل الله تعالى: «إنَّ المَسَتَتِ يُذَهِبُنَ السَّتِاتِ قلل الله تعالى: «إنَّ المَسَتَتِ يُذَهِبُنَ السَّتِاتِ قال الله تعالى: «إنَّ المَسَتَتِ يُذَهِبُنَ السَّتِاتِ قلل الله تعالى: «إنَّ المَسَتَتِ يُذَهِبُنَ السَّتِياتِ قليه وسلم: «وأتبع السيئة الحسنة تمحها».

فكونوا - إخواني - بقبول العمل أشد اهتمامًا منكم بالعمل، فالله لا يتقبل إلا من المتقين، وما أقبح فعل السيئة بعد الحسنة، ولئن كانت الحسنات يذهبن السيئات فإن السيئات قد يحيطن الأعمال الصالحات.

ألا فاتقوا الله عباد الله، وأروه من أنفسكم خيرًا، فمن كان مجتهدا فليزدد، ومن كان مقصرًا فليقصر، فالكيسُ من شمر في عبادة الله قبل أن يتوفاه الله، وتذكر بذلك سرعة تصرُّمه - أي سرعة انقضائه وانقطاعه - وقرب حلول الأجل، والعاجز من فتح على نفسه باب التسويف، واكتفى بالأمال والأماني، فيندم حيث لا ينفعه الندم حين يقول: «رَبَّ أَرْحَمُون (أ) لَعَلَ أَعْمَلُ مَلِحًا فِما تَرَكُّ يقول: هُوَ قَائُها وَمَن وَرَابِهِم بَرَنَ إِلَى يَوْم يَعْرُنَ » [المؤمنون: ٩٩، ١٠٠].

وفقنا الله وإياكم إلى عمل الصالحات، واجتناب المنكرات، وثبتنا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وعند الممات، إنه سميع قريب مجيب الدعوات.

شوال ۱٤۳۳ هـ

50

التوحيط



قال أبو علي الحسن بن علي: من علامات السعادة على العبد تيسير الطاعة عليه ، وموافقة السنة في أفعاله ، وصحبته لأهل الصلاح ، وحسن أخلاقه مع الإخوان ، وبذل معروفه للخلق واهتمامه للمسلمين ، ومراعاته لأوقاته .

التوكير العدد . ٤٩ السنة الحاذية والأربعون

177

5113



باب الاقتصاد الإسلامي

#### 🗠 اعداد / 🔹 د.على السالوس

إعداد:الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من م لا نبي بعده:

أما بعد: فحديثنا اليوم عن حكم البيع بالتقسيط وما يجب أن يكون فيه من الضوابط والأحكام الواردة في ذلك، ونبدأ بتناول: حكم زيادة البيع الأجل عن الحال، وذكر النقد والنسيئة:

الشائع المنتشر في بيع التقسيط هو أنه: زيادة ثمن المبيع عن البيع الحالَ، وإذا لم يُشرَّ إلى البيع الحالَ، واتفق البيعان من البداية على بيع التقسيط بالضوابط الشرعية، فالبيع صحيح عند المذاهب الأربعة والجمهور. وقال زين العابدين – علي بن الحسين رضي الله عنهما – والناصر والمنصور بالله، والهادوية، والإمام يحيى: يحرم بيع الشيء باكثر من سعر يومه لأجل النُسَاء. [نيل الأوطار: م/١٢٢].

ولعل الصواب مع الجمهور، وما يأتي من الأدلة يبين الجواز ويمنع التحريم، وإن كان التاجر الذي ينزل بالنسيئة إلى سعر النقد يعتبر ذا فضل ومروءة، إذا كان مراعاة لحال المشتري.

والغالب في بيع التقسيط أن يذكر أيضا سعر البيع نقدًا، فما الحكم هنا؟

روى أحمد – بسند رجاله ثقات – عن ابن مسعود رضي الله عنه – قال: «نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن صفقتين في صفقة» [وقال الشوكاني رجاله رجال الصحيح]. قال سماك – راوي الحديث-: هو الرجل يبيع البيع فيقول: هو بنسا بكذا، وهو بنقد كذا وكذا.

قال الشافعي وأحمد في تفسير هذا: بأن يقول بعتك بالف نقدًا أو ألفين إلى سنة، فخذ أيهما شئت أنت وشئت أنا. ونقل ابن الرفعة عن القاضي أن المسألة

مفروضة على أنه قبل الإبهام، أما لو قال: قبلت بالف نقدًا أو بالفين بالنسيئة، صح ذلك.

قال الخطابي وابن الأثير: لا يجوز أن يقول: بعتك هذا الثوب نقدًا بعشرة ونسيئة بخمسة عشر؛ لأنه لا يدري أيهما الثمن الذي يختاره منهما فيقع به العقد، وإذا جهل الثمن بطل البيع.

وحكى عن طاووس أنه قال: لا بأس أن يقول له: بعتك هذا الثوب نقدًا بعشرة. وإلى شهرين بخمسة عشر، فيذهب به إلى إحداهما.

وما رواه عبد الرزاق عن الثوري، يفسر ما رواه ابن أبي شيبة، عن يحيى بن زكريا، عن محمد بن عمرو، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة، رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من باع بيعتين في بيعة فله أوكسهما أو الربا». والحديث بإسناده رواه أبو داود وحسنه الألباني. [عون المعبود ٢٣٢/٩].

وفي الإسناد محمد بن عمرو بن علقمة، وقد تكلم فيه واحد، والمحفوظ هو لفظ: «نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن بيعتين في بيعة». رواه أحمد، والنسائي، والترمذي، وصححه، والشافعي، ومالك في بلاغاته. وصححه الإلباني.

قَالَ الخطابي بعد أن ذكر أنَّ المُسْهور هو الرواية الأخيرة: وأما رواية يحيى بن زكريا عن محمد بن عمرو – على الوجه الذي ذكره أبو داود – فيشبه أن يكون ذلك في حكومة في شيء بعينه، وكان أسلفه دينارًا في قفيز بُرَ إلى شهر، فلما حل الأجل، وطالبه بالبر، قال له: بعني القفيز الذي لك عليً بقفيزين إلى شهرين، فهذا بيع ثان، وقد دخل على البيع الأول، فصار بيعتين في بيعة، فَيُردًان إلى أوكسهما أي أنقصهما – وهو الأصل، فإن

التوكيي العدد ٤٩٠ السنة الحادية والأربعون

3

تبايعا البيع الثاني قبل أن يتقابضًا الأول كانا مربيين.

وبعد أن انتهى صاحب عون المعبود من شرح حديث أبي داود، ونقل كثيرًا من الأقوال، قال: وبهذا يعرف أن رواية يحيى بن رُكريا فيها شذوذ كما لا يخفى.

والشوكاني بعد أن شرح الروايات التي ذكرت تحت باب بيعتين في بيعة، قال: وقد جمعنا رسالة في هذه المسالة وسميناها: شفاء العليل في حكم زيادة الثمن لمجرد الأجل. والعلة في تحريم بيعتين في بيعة: عدم استقرار الثمن في صورة بيع الشيء الواحد بثمنين، والتعليق بالشرط المستقبل في صورة بيع هذا على أن يبيع منه ذاك، ولزوم الربا في صورة القفيز الحنطة. [نيل الأوطار: ٥/١٧٢، ١٧٢]. ويؤخذ مما سبق أن المنع ليس بسبب زيادة الثمن في بيع التقسيط، وإنما في جهالة الثمن إذا لم يقع البيع باتًا على النقد أو النسيئة، المي إذا اتفق البيعان على بيعة واحدة من السيعتين في مجلس العقد صح البيع.

ومما يؤيد ما سبق ما رواه عبد الرزاق في مصنفه (١٣٦/٨) تحت باب البيع بالثمن إلى أجلين:

فروى عن الزهري وطاووس وابن المسيب أنهم قالوا: لا باس بأن يقول: أبيعك هذا الثوب بعشرة إلى شهر، أو بعشرين إلى شهرين، فباعه أحدهما قبل أن يفارقه، فلا بأس به. وروى مثله عن قتادة.

وروى عن الثوري قال: إذا قلت: أبيعك بالنقد إلى كذا، وبالنسيئة بكذا وكذا، فذهب به المشتري، فهو بالخيار في البيعين ما لم يكن وقع بيع على أحدهما، فإن وقع البيع هكذا فهذا مكروه، وهو بيعتان في بيعة، وهو مردود، وهو الذي ينهى عنه، فإن وجدت متاعك بعينه أخذته، وإن كان قد استهلك فلك أوكس الثمنين، وأبعد الأجلين.

وفي كتاب البيوع والأقضية من مصنف ابن شيبة (١١٩/٦) جعل بابًا عنوانه: الرجل يشتري من الرجل المبيع فيقول: إن كان نسيئة فبكذا، وإن كان نقدًا فبكذا.

ومما رواه في هذا الباب: عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: لا باس أن يقول للسلعة: هي بنقد بكذا، وبنسبئة بكذا، ولكن لا يفترقان إلا

عن رضا، وعن شعبة قال: سالت الحكم وحمادًا عن الرجل يشتري من الرجل الشيء فيقول: إن كان نقدًا فبكذا، وإن كان إلى أجل فبكذا، قال: لا باس إذا انصرف على أحدهما. قال شعبة: فذكرت ذلك للمغيرة فقال: كان إبراهيم لا يرى بذلك باسًا إذا تفرق على أحدهما.

#### تحديد الثمن وفوائد التقسيط:

ومن العقود التي اطلعت عليها وجدت البائع يذكر ثمن السلعة، ثم يذكر فوائد مدة القسيط، فيقول مثلاً: ثمن السيارة خمسون ألفًا، يدفع عند التعاقد خمسة ألاف ويقسط الباقي على عشرة أشهر، وبعد هذا نجد عبارة: فوائد التأخير خمسة ألاف، فيكون قيمة القسط الشهرى خمسة ألاف.

وهذا يعني ربط الزيادة بالدين ومدته، ولذلك إذا رأى المشتري أن يعجّل باداء الدين تُخصم منه الفوائد، ويدفع الباقي كانه اشترى نقدًا من بدء التعاقد، وإذا أراد أن يدفع بعض الأقساط فقط قبل موعدها، تخصم فوائد هذه الأقساط، وإذا تأخر في دفع الأقساط - كلها أو بعضها - عن موعدها، تُحسب فوائد تأخير إضافة تعادل سعر الفائدة السائد، وهكذا. وأعتقد أن التحريم هنا واضح حلى.

#### خصم البائع كمبيالات الأقساط المؤجلة لدى بنك ربوى:

يقصد بالخصم أو القطع دفع البنك لقيمة الكمبيالة قبل ميعاد استحقاقها، بعد خصم مبلغ معين يمثل فائدة القيمة المذكورة عن المدة بين تاريخ الخصم وميعاد الاستحقاق، مضافًا إليها عمولة البنك ومصاريف التحصيل.

إليها علوك البلك والمتاريك المحصين. والخصم عقد قرض ربوي كما بينت بالتفصيل في البحث الذي قدمته للمؤتمر الثاني للمجمع، وفي أكثر من كتاب من كتبي.

وعند الشراء بالتقسيط قد ياخذ البائع من المشتري كمبيالات بقيمة الاقساط وهي قابلة للتظهير، أي نقل الملكية، ثم يقوم بعملية الخصم أو القطع لدى بنك ربوي، فتصبح العلاقة بين المشتري وبين البنك، وهي علاقة مدين بدائن، ويخضع المدين هنا لسعر الفائدة الربوية التي يحددها البنك في ظل القانون الوضعى.

ا وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

شوال ١٤٣٣ هـ

149

التوحيد



الحمد لله القاهر فوق عباده وهو الحكيم الخبير، الذي لا يخفى عليه شيء في الأرض ولا فى السماء وهو على كل شيء قدير، والصلاة والسلام على البشير النذير نبينا محمد وعلى أله وأصحابه أجمعين.

أيها الأخ الكريم: هذا لقاؤنا الثاني مع قصبة أصحاب الفيل، وكان اللقاء الأول حول أقوال أهل التاريخ والسُيَر حول هذه القصبة باعتبارها من دلائل النبوة ومقدماتها، واليوم حان موعدنا للحديث عنها باعتبارها من الآيات القرآنية، وحول تناول المفسرين لها.

فحديثنا الأول عنها باعتبارها أية كونية وقعت واشتهرت في العام الذي وُلد فيه النبي صلى الله عليه وسلم، وحديثنا اليوم باعتبارها أيات قرأنية أنزلها الله على نبيه صلى الله عليه وسلم حين بعثه بالحق نبيًا ورسولا، وامتن عليه بنعم كثيرة ومنها هذه السورة الكريمة؛ حيث قال تبارك وتعالى: «ألم تركيف فُعَلَّ رَبُّكَ بِأُصْحَبْ ٱلْفِيل () ألر بحقل كدهر في تصليل وأرسل عليهم طنرا أبابل (+) ترمهم بحجارة مَاكُولِي» [سورة مِن سِجْيلِ () فَجَلَهُمْ كَعَصْفِ الفيل]. ونحن بعون الله سنقف مع السورة الوقفات التالية:

#### أولا: علاقة السورة بما قبلها وما بعدها:

أ- علاقة السورة بما قبلها: قال الإمام الألوسي - رحمه الله -: «سورة الفيل سورة مكية وأياتها خمس بلا خلاف، وكانه لما تضمن الهمز واللمز من الكفرة نوع كيد للنبيّ -عليه الصلاة والسلام - عقب ذلك بقصة الفيل للإشارة إلى أن عقبى كيد الكافرين في الدنيا تدميرهم كما دمر أصحاب الفبل، ألا وليعلموا أن عناية الله برسوله أقوى وأتم من عنايته بالبيت، فالسورة تشير إلى مالهم في الدنيا إثر بيان مالهم في الآخرة في سورة الهمزة، والله على كل شيء قدير». اه بتصرف.

ب- علاقة السورة بما بعدها - يعنى سورة «قريش»-:

تكاد سورة «لإيلاف قرَّيْش» أن تكون امتدادًا لسورة الفيل، قال الإمام النسفى – رحمه الله -: «وهي في مصحف أبي بن كعب سورة واحدة بلا فصل (ويروى عن الكسائي ترك التسمية بينهما). ونقل ابن عاشور رحمه الله خدرًا عن عمرو بن ميمون قال: «صلبت المغرب خلف عمر بن الخطاب فقرأ في الركعة الثانية: «ألم حين بركت ناقته وهو على مشارف مكة عام تر» و«لإيلاف قرَيْش»، ووجه الدلالة هنا أن الصحابة لم يكونوا يقرءون في الفروض السورتين؛ لأن السنة قراءة الفاتحة وسورة، فدل على أنهما سورة واحدة». • يلعمه ا ويتأمل يسير نجد العلاقة وثيقة بين السورتين في امتنان الله على قريش بنعمة الأمن وبنعمة حفظ البيت الذي أمروا بعبادة ربه سيحانه.

#### ثانيًا: أهداف السورة: (أغراضها). .....

١- التذكير بمكانة الكعبة وأنها حرم الله، وقد حماها ممن أرادها بسبوء. ۲- تذكير قريش بهذه النعمة وأن للبيت ربًا يحميه .

٣- الإشارة إلى مكانة النبي صلى الله عليه وسلم حيث جعل الله هذا الحدث إرهاصًا لمولده.

٤- تثبيت النبى صلى الله عليه وسلم فى مواجهة كيد قريش، وأن الله قادر على رد كيدهم كما ردّ كيد أصحاب الفيل، وفي هذا أيضا تسرية عن النبى صلى الله عليه وسلم والمسلمين المضطهدين من قريش.

٥- ومن وراء ذلك الله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون. .....

- من كان الله معه يدافع عنه فلا غالب له. فالثاء معانى المفردات؛ الماسية المعاني

«أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَبِ ٱلْفِيلِ» [الفيل: ١]. الخطاب هنا للنبى صلى الله عليه وسلم ابتداءً ولكل من يقرأ كتاب الله أو يسمعه، «ألم تر» بمعنى ألم تسمع أو ألم تعلم ما حدث لأصحاب الفيل حين أرادوا الكعبة يسوء، وجاء الخطاب بألم تر ليفيد العلم التقيني كأنك تراه رأى عين، لا مجال فيها للشك أو الاحتمال. و و المعم و و حسا وأضافهم الله - سيحانه - إلى الفيل لإعتمادهم على الفيلة كسلاح فعًال في المعركة، كما يعتمد الناس في زماننا هذا على المدرعات، فالأفيال كانت بمثابة المدرعات في ذلك الوقت، ولوجود فيل كبير كان في المقدمة امتنع من دخول مكة، وكلما وُجه إليها أبي أن يدخلها وعاد أدراجه، فقد منعه الله من دخول مكة وحبسه عنها، وقد أشار النبى صلى

الحديبية فقالوا: «خلأت القصواء، فقال عليه الصلاة والسلام: «ما خلأت القصواء، وما ذاك بخلق لها، ولكن حبسها حابس الفيل» [البخارى]. وقد ذكر بعض أهل العلم أن هذا الفيل اسمه «محمود»، والله أعلم.

«أَلَرْ بِعِعل كَدَهُ فِي تَصْلِلَ» [الفدل: ٢]: أي جعل تخطيطهم وعزمهم على هدم الكعبة في خسران وبوار.

« وَأَرْسَلَ عَلَيْهُمْ طَنَّرًا أَبَاسِلَ » [الفدل: ٣] أى: جماعات من الطير في نوبات متتابعة كأنها الطائرات في طلعات متتابعة تلقى بمقذوفات فتصوبها بدقة تامة لا تخطئ هدفها، وإذا كانت الطائرات اليوم توجه بالرادار إلكترونيًا فمن وَجّه الطير يومئذ؟ سبحان من ألهمها فاستجابت باتفاق محكم: فسيحان من علم هذه الطير وألهمها أن تُغير على أهدافها في مجموعات لكل مجموعة قائد وفى تشكيلات كتشكيلات الطيران الحربى المغير، بل قد تعلم منظمو الطيران من الطبر النظام، والله غالب على أمره.

« تَرْمِيهم بِحِجَارَة مِن سِجِيلِ » [الفيل: ٤]: -

أرسل الله سيحانه وتعالى الطير بمهمة محددة تلقى مقذوفاتها من الحجارة الدقيقة كأنها القنابل في قوتها وفتكها، وإذا كانت القنابل التي صنعها البشر وصلت قوتها التدميرية إلى ما وصلت إليه مما هو معلوم للقاصبي والداني، فما بالك بقنابل من صنع رب القوى والقدّر،والحجارة من سحيل سلطها الله من قبل على قوم لوط كما قال الله تعالى: «فَلَمَّا جَكَاءَ أَمْهُنَا جَعَلْنَا عَلِيَهَا سَكَافِلُهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا ﴿ حِجَازَةُ بِن سِجْيلٍ مَنضُودٍ (\*) مُسَوِّمَةً عِندَ رَبِّكَ وَمَا هِيَ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ يَبْعِيدِ » [هود: ٨٢، ٨٣]. وقال تعالى: « فَجَعَلْنَا عَلِيْهَا سَافِلُهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهِمْ ا حِجَارَةً مِّن سِجِّيلِ» [الحجر: ٧٤].

وقال تعالى: «قَالَ فَا خَطْبُكُرُ أَيُّهَا ٱلْبَرْسَلُونَ (6) قَالُوَا إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمٍ تَجْرِمِينَ (٣) لِنُرْسِلَ عَلَيْهُمْ حِجَارَةُ مِن طِينٍ ( شَوَمَةً عِندَ رَبِّكَ لِلْمُسْرِفِينَ » [الذاريات: ٣١-. [٣٤

فالحجارة التى أرسلها الله من قبل على قوم لوط هي هي التي أرسلت على أبرهة وجيشه مع اختلاف في القدر والكمية والطريقة، فلما الله عليه وسلم إلى ذلك فيما رواه البخاري كان المقصود في قوم لوط الاستئصال والإبادة

شوال ۱٤۳۳ ف

التوكيد 11

شىء وتركت الأرض بركة ماء إلى يومنا هذا يُعرف بالبحر الميت، والله أعلم. ولما كان الغرض هو حماية البيت والمحافظة عليه وعلى مكة ومن فيها، شهود، فليعتبر من كان له قلب. الما عله كانت الإبادة هنا نوعية وانتقامية لإبادة المعتدين فحسب، وترك الأرض ومن عليها سالمة أمنة، فكانت الإيادة انتقائية وكان الحجر يذهب لصاحبه فلا بخطئه، وسواء كان الإرسال بواسطة الملائكة كما في قصبة لوط أو بواسطة الطير كما في قصبة أصحاب الفيل؛ فالكل جنود لله يرسلهم الله بما يشاء على من يشاء، فما وجه العجب والإنكار والاستبعاد الذي جعل بعض المفسرين يلجاون إلى التاويل المنكر الذي يصادم الحقيقة، وكأنهم يحجرون على قدرة الله المطلقة. والحجارة أصلها من الطين فإذا مست النار صار سجيلا، وإذا أرسل إلى قوم بأعينهم لا يخطئهم صار مسومًا أى معلمًا موجهًا إلى هدفه بقدرة الله ومشيئته فلا يخطئه أبدًا، فلماذا يستعظم ذلك صباحب المنار ومن سار سيرته فيذهب إلى تأويل بعيد. حيث فسر الإمام محمد عدده وتلمدده الشبخ رشيد رضا الطير بالبعوض والحجارة بالجدري.به السرائيا تشمع اوال الريب

#### « فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفٍ الْمَأْكُولِ » الله الهذاليا ال

هذه نهاية الطاغين المعتدين صاروا أشلاء ممزقين، والعصف هو ورق الشبجر إذا دخلته البهائم فأكلته وداسته بأرجلها، أو هو قشر النَّر بعد أكل الحب منه ثم طرح القشر أرضا يداس بالأقدام، والمقصود هو تشييه حال حيش أبرهة بعد الذي أصابه من هزيمة منكرة جعلت الجيش أشلاء مقطعة الأواصل كصورة هذه النباتات التى أكلتها الحيوانات وتركتها فشورا مهانة أو أعوادًا معتصرة، ومنها ما خرج على هيئة البعرية، ومن بقى على قيد الحياة من الجنود عاش مشوشا معدوم القدرة أصابه العمى أو المرض المقعد ثم الموت بعد ذلك. معانيا ومصلا [ أمين، أمين. حان لمعا عاء إلى علمع ديد

التامة، أمطر عليهم الحجارة فأبادت كل ولعل من حكمة الله أن يُبقى بعضهم على قيد الحياة وقتا يسيرًا حتى ينقلوا إلى أقوامهم حقيقة ما أصابهم ويكونوا آية وعلامة على قدرة رب العالمين، وهم عليها دروس مستفادة من القصة، وهي كثيرة منها: ١- أن الله عز وجل لم يترك لأحد حماية بيته الحرام، مع تعظيم المشركين له، فقد كان تعظيمهم حمية الجاهلية. ٢- لم يجعل المولى عز وحل لأهل الكتاب سلطانًا على بيته الحرام، ورد كيدهم في

0.(8).0

0.000

0.000

O CENCO

0.00.0

0.000

0.00.0

CARCO CARCO

0.68) 0

0.(8)/0

تصليل، فالفضل لله وحده سيحانه. الله ٣- ومن هذا نفهم أن الله سيحانه بعدً هذا البيت لأمر عظيم ليس هو ما كان عليه المشركون ولا ما كان عليه البهود والنصارى، بل يعد الله عز وجل هذا البيت لاستقبال الحنيفية السمحاء التي هي دين الأنبياء جميعًا، ودين إبراهيم عليه السلام، فكان مبعث النبى الخاتم إعلانا لهذه الدعوة دعوة الإسلام التي هي دين إبراهيم الذي لم يك يهوديًا ولا نصرانيًا ولكن كان حنيفا مسلمًا ولم يك من المشركين، وبهذا بعث الله محمدًا الذي هو دعوة إبراهيم وبشرى أخيه عيسى وكلمة الله الأخبرة للبشرية وخاتم النبيين. إن مع مالان لا

٤- كان على المشركين أن يدخلوا في هذا الدين الذي حفظ الله البيت من أحله، وعلى النصارى أن يتبعوا العرب في ذلك وأن يسلموا جميعًا لله رب العالمين. من دلائل هذه القصة تثبيت النبي صلى الله عليه وسلم والمسلمين وتبشيرهم بمستقبل هذا الدين، وزيادة يقينهم في نصرة رب العالمين الذي حفظ هذا البيت وهو حجارة من طن، ألا يحفظ رسوله ودعوته الذى أرسله رحمة للعالمين وهداية للخلق أحمعين. الما الم

٦- ونحن نستبشر بذلك ونوقن به، ونعلم أن الله على كل شيء قدير، وأنه ينصر دينه متى شاء وكيف شاء ونلجأ إلى الله وندعوه مخلصين له الدين أن يجعلنا من عباده الصالحين وجنده الموحدين، وأن يتوفانا مسلمين ويلحقنا بالصالحين،

> 24 العدد • 44 السنة العادية والأربعون لتوديح



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله. وصحبه ومن والاه.

أما بعد، فإن الأيام حبلى يلدن كل غريب، وتفاجئنا بين حين و آخر بأحداث يحاول البعض استثمارها لتحقيق مارب خاصة، والكل إلا من رحم الله لا ينضبط بالشرع في التعامل مع تلك الأحداث، إما لجهله بتلك الضوابط أو لنسيانها والذهول عنها عند وقوع الحدث، وإما لتجاهلها وعدم العمل بها، لذا أقدم بين يدي إخواني هذا الموضوع المهم - ضوابط التعامل مع أخطاء البشر - تذكرةً لي ولهم؛ امتثالاً لقوله تعالى: « رَدَكَرَ قَإِنَّ الْذِكَرَىٰ نَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ» [ الذاريات: ٥٥ ] وتأليفًا لقلوب المسلمين، وجمعًا لشتاتهم.

أولاً لابد أن نقدم بين يدي الموضوع حقيقة مهمة تغيب عن كثير من الناس عند التعامل مع أخطاء البشر، ألا وهي قوله صلى الله عليه وسلم «كل بني أدم خطاء، وخير الخطائين التوابون» [ أخرجه ابن ماجه وحسنه الألباني]، فكلمة «كل» تفيد العموم لا تستثني أحدًا من بني أدم، ومن ثَم فإذا ما وقع أحد من بني أدم في الخطأ فلا بد أن لا ننظر إليه بمعزل عن هذا الأصل؛ إذ من لا يقع في الخطأ هم الملائكة إذ إنهم «لاي يصون ألله ما أمرهم ويعمون ما في مرون » [ التحريم ٢].

ثانيًا: أن أفضل البشر بعد الأنبياء هم الصحابة: وقد زكاهم ربهم فقال: «وَالسَّبِقُونَ الأُوَلُونَ مِنَ الْمُعَجِينَ وَالأَصَارِ وَالَيْنِاتَبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِ اللَّهُ عَنْهُم وَرَضُواعَنَّهُ [ التوبة ١٠٠] فالحق سبحانه وتعالى رضي عنهم، فدل ذلك على عظيم منزلتهم عنده. هؤلاء الأفاضل وقع بعضهم في المعاصي، فمنهم من زنا وأقيم عليه الحد، قال تعالى: « الزَانِيَةُ وَالزَانِ فَصَلِوا كُلَّ وَحِيتَهُ المَاتَةَ سَلَقَ» [ النور ومنهم من سرق ونزل فيه قوله تعالى: « وَالسَارِقُ وَالسَارِقَةُ فَاقَطَ عُوَا أَدِرَ بِهُمَا حَزَاءً مُسَاكَسَبًا تَكَكُرُ مِنَ اللَّهُ وَلَكُورَ

عَنِيْرُ حَكِمٌ» [ المائدة ٣٨]، ومنهم من رمى المحصنات ونزل فيه قوله تعالى: « وَالَّذِينَ بِمُوْنَ الْمُعْصَنَتِ ثُمَّ أَرْ بَأَقُرَا بِأَرْهَا وَ نَزَلَ هُمَةً شُهَدَة فَأَجْلِدُوهُ شَنِينَ جَلَدَةً» [ النور ٤].

ووقوعهم في المعاصي دليل على بشريتهم، فإذا ما وقع واحد من الناس الآن في مثل ما وقع فيه هؤلاء الأفاضل، فإن الناس تذبحه بالسنتهم، ويتناسون الطبيعة البشرية التي قد تدفعه لمثل هذه المعاصي؛ إذ إن الناس يتعاملون الآن مع المتدينين على أنهم ملائكة لا تخطئ، فإذا ما وقعوا في الخطأ سقطوا من أعين الناس!!!

والفرق بيننا وبين الصحابة: أن الواحد منهم إذا وقع في المعصية الهبته نارها، وأراد أن يطفئها، ويتطهر منها بإقامة الحد عليه، والنبي صلى الله عليه وسلم تعامل مع هذه الحقيقة البشرية وليس أدل على ذلك من الآتى:-

١- ما رواه عمر بن الخطاب رضي الله عنه أن رجلا على عهد النبي صلى الله عليه وسلم كان اسمه عبد الله، وكان يلقب حمارًا، وكان يُضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكان النبي صلى الله عليه وسلم قد جلده في الشراب، فأتي به يوما فأمر به فجُلد، فقال رجل من القوم: اللهم العنه، ما أكثر ما يُؤتى به؟ فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «لا تلعنوه، فوالله ما علمت إلا أنه يحب الله ورسوله» [رواه البخاري]. فقد علّم النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه أن الوقوع في المعصية لا يزيل مسمى الإيمان، ولا ينفى عن العاصي محبته لله عز وجل، ونهاهم عن لعنه وسبّه.

٢- ما رواه بريدة بن الحصيب أن ماعز بن مالك الأسلمي أتى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله! إني قد ظلمت نفسي وزنيت، وإني أريد أن تطهرنى. فرده. فلما كان من الغد أتاه فقال:

شوال ١٤٣٣ هـ

التولايط ٢

يا رسول الله؛ إني قد زنيت. فرده الثانية. فأرسل رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى قومه فقال: «أتعلمون بعقله بأسًا؟ تنكرون منه شيئا؟»فقالوا: ما نعلمه إلا وفي العقل. من صالحينا. فيما نرى. فأتاه الثالثة. فأرسل إليهم أيضا فسال عنه فأخبروه: أنه لا بأس به ولا بعقله. فلما كان الرابعة حفر له حفرة، ثم أمر به فرُجم.

قال: فجاعت الغامدية فقالت: يا رسول الله! إني قد زنيت فطهرني. وإنه ردها. فلما كان الغد قالت: يا فوالله! لم تردني؟ لعلك أن تردني كما رددت ماعزًا. فوالله! إني لحبلى. قال «أما الآن فلا، فاذهبي حتى تلدي» فلما ولدت أتته بالصبي في خرقة. قالت: هذا قد ولدته. قال «اذهبي فارضعيه حتى تغطميه». فلما فطمته أتته بالصبي في يده كسرة خبز. فقالت: هذا، يا نبي الله! قد فطمته، وقد أكل الطعام. فدفع الصبي إلى نبي الله! قد فطمته، وقد أكل الطعام. فدفع الصبي إلى وأمر الناس فرجموها. فيقبل خالد بن الوليد بحجر. فرمى رأسها. فتنضح الدم على وجه خالد. فسبّها. فسمع نبي الله صلى الله عليه وسلم سبّه إياها. فقال: «مهلاً! يا خالد! فوالذي نفسي بيده! لقد تابت توبة، لو مهلاً! يا خالد! فوالذي نفسي بيده! لقد تابت توبة، لو مهلاً! يا خالد! فوالذي نفسي بيده! لقد تابت قوبة، لو مهلاً: يا خالد! فوالذي نفسي بيده! لقد تابت قوبة، لو وتُفنت. [رواه مسلم].

وهنا أيضًا ينهى النبي صلى الله عليه وسلم خالدًا عن سبّه للغامدية، ويبين له أنها تابت توبة لو تابها صاحب مكس «وهو جامع الضرائب بغير حق» لغُفر له وفى رواية لو تابها سبعون رجادً من أهل المدينة لغُفر لهم.

اما نحن فإننا نقيم على المعاصي ولانبادر إلى التوبة، بل ويبحث الواحد منا عن أي دليل يؤيد ما هو عليه من المعاصى!! ولا حول ولا قوة إلا بالله.

ثالثا: أن كفار قريش عارضوا دعوة النبي صلى الله عليه وسلم بشتى السبل، فقالوا: ساحر، وقالوا كاهن، وقالوا مجنون.. إلخ ما قالوه، ولم يأت دليل أنهم أقاموا الدنيا ولم يقعدوها عند وقوع الصحابة في المعاصي، فلم نسمعهم مثلا يعممون الحكم على كل الصحابة عندما زنى ماعز أو الغامدية، ولم نسمعهم يقولون: انظروا إلى أصحاب محمد ينزل عليهم القرآن ويسمعون ويرون نبيهم، ومع ذلك يزني أحدهم ويسرق آخر، وينفروا من لم يدخل في الإسلام بنشر

مثل هذه الأحداث في كل مكان!!! لم يفعلوا ذلك، أما إعلام الآن ومن في قلبه مرض وبغض للمتدينين، فيحاول نشر هذه الأحداث، لا لفضح أصحابها فقط، وإنما لسحب الحكم على الفصيل المنتمي إليه بأسره، فسبحان الله وهذا فارق مهم بين أخلاق كفار قريش وأخلاق المسلمين الآن!!!!

رابعا؛ ضوابط التعامل مع الشائعات وأخطاء البشر تكون بالأتي؛ - ١- الضابط الأول: التثبت من صحتها:- قال تعالى: «يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوْ إِن جَاءَ لَأُرْفَاسِقَ بِنَبِإِ فَتَبَيِّنُوا » [الحجرات: ٦] فإذا تدبن صحتها ننتقل إلى الضابط الثاني وهو: ٢- الضابط الثاني: النظر إلى الدوافع:- التي أدت بالشخص إلى القول أو الفعل المخالف للشرع، فريما كان الدافع مقبولا، ومثال ذلك ما رواه عمرو بن العاص قال: «احتلمت في ليلة باردة في غزوة ذات السلاسل، فأشفقت إن اغتسلت أن أهلك، فتدممت ثم صليت بأصحابي الصبح، فذكروا ذلك للنبى صلى الله عليه وسلم، فقال: يا عمرو صليت باصحابك وانت جنب؟ فأخبرته بالذي منعنى من الاغتسال وقلت: إنى سمعت الله يقول: «ولا تقتلوا أنفسكم إن الله كان يكم رحيما» فضحك رسول الله صلى الله علده وسلم ولم يقل شيئًا» [رواه أبو داود وصححه الألباني]، فقد قبل النبي صلى الله عليه وسلم فعل عمرو لما علم دافعه. فإذا كان الدافع غير مقبول ننتقل إلى الضابط الثالث وهو:

٣- الضابط الثالث: تقييم المخطئ: - فإذا كان الفعل أو القول بشكل معصية توجب حدًا فإنه يُطبق على صاحبه - هذا إذا كانت الحدود مطبقة في البلد الذي يقيم به المرء، فإذا كانت الحدود غير مطبقة فيجب عليه التوية والاستغفار - أما إذا كانت المعصية لا تشكل حدًا فننظر إلى صاحبها، فإن كانت حسناته ترجح على سيئاته عفونا عنه، وإن كانت سيئاته ترجح على حسناته حاسبناه عليها، والدليل على ذلك ما رواه على بن أبى طالب رضى الله عنه قال: «يعثني رسول الله صلى الله عليه وسلم أنا والزبير والمقداد، فقال: «انطلقوا حتى تأتوا روضة خاخ [الروضة: الحديقة]، فإن بها ظعينة [الظعينة: المرأة الشابة المسافرة] معها كتاب، فخذوه منها». قال: فانطلقنا تعادى بنا خيلنا حتى أتينا الروضة، فإذا نحن بالظعينة، قلنا لها: أخرجي الكتاب، قالت: ما معى كتاب، فقلنا، لتخرجن الكتاب، أو لنلقين الثياب،

التوكيط العدد ٤٩٠ السنة الحادية والأربعون

قال: فأخرجته من عقاصها [أي من ضفائر شعرها]، فأتينا رسول الله صلى الله عليه وسلم فإذا فيه: من حاطب بن أبي بلتعة، إلى ناس بمكة من المشركين، يخبرهم ببعض أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم أيخبرهم بعزم النبي صلى الله عليه وسلم فتح مكة] فقال: رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يا حاطب، ما هذا؟». قال: يا رسول الله، لا تعجل عليّ، إني كنت امرأ ملصقا في قريش، يقول: كنت حليفا، ولم أكن من أنفسها، وكان من معك من المهاجرين لهم قرابات يحمون أهليهم وأموالهم، فأحببت إذ فاتني ذلك من النسب فيهم، أن أتخذ عندهم يدًا يحمون قرابتي النسب فيهم، أن أتخذ عندهم يدًا يحمون قرابتي مكة إلى المدينة]، ولم أفعله ارتدادًا عن ديني، ولا رضا بالكفر بعد الإسلام.

فقال: رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أما إنه قد صدقكم». فقال عمر: يا رسول الله، دعني أضرب عنق هذا المنافق. فقال: «إنه قد شهد بدرًا، وما يدريك لعل الله قد اطلع على من شهد بدرًا فقال: اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم». فأنزل الله: «يَآيُّبُا أَثَنِنَ مَامَتُوْ ما شئتم فقد غفرت لكم». فأنزل الله: «يَآيُبُا أَثَنِنَ مَامَتُوْ ما شئتم فقد غفرت لكم». فأنزل الله: «يَآيُبُا أَثَنِنَ مَامَتُوْ ما شئتم فقد غفرت لكم». فأنزل الله: «يَآيُبُا أَثَنِنَ مَامَتُوْ ما شئتم فقد غفرت لكم». فأنزل الله: «يَآيُبُا أَثَنِنَ مَامَتُوْ ما شئتم فقد غفرت لكم». فأنزل الله: «يَآيُبُا أَثَنِنَ مَامَتُوْ مَا سَنَتَمَ مَا مَنْ المَقَ عَرْمُونَ أَثَلَمُ مَنْ مَنْ أَنْ أَعْلَمُ مِنَا أَخْفَتُمْ وَمَا أَعْلَمُ وَمَا يَعْمَلُ مَحْمَا لَنْ مُعْمَلُ مَا مَا البَيلِ» [المتحنة: 1]. [رواه البخاري].

فالنبي صلى الله عليه وسلم علَّم أمتَّه التثبت، فقال: «يا حاطب ما هذا» مع أن الله عز وجل قد أخبره بأمر حاطب وبالرسالة التي أرسلها إلى قريش، ثم إنه نظر إلى الدافع الذي دفعه إلى الوقوع في تلك المعصية «إرسال رسالة تجسس لقريش يخبرهم بعزم النبي فتح مكة» فلما لم يقتنع بالدافع، وأراد عمر أن يقتله، بيَن لأصحابه الضابط الثالث: تقييم المخطئ بالنظر إلى ميزان حسنات وسيئات المرء في الدنيا، فلما وجد حاطبًا قد شهد بدرًا، وهذه حسنة لا يضاهيها حسنة، ولم يكن للفعل حدً يستوجبه، عفا عنه النبى صلى الله عليه وسلم.

فهل نحن الآن نتعامل مع ما تنقله وسائل الإعلام بمثل هذه الضوابط؟ فهل نتثبت قبل أن ننقل، فالأصل في المسلم حسن الظن لا إساعته، وذلك لأن الأصل براءة الذمة، قال تعالى: «وَلَوْلاً إِذْ سَعِمْنُهُوْ مُلْنُرُ مَا يَكُونُ لَنَا أَنْ نَتَكَلُمُ بِهَدًا سُبْحَنَكَ هَذَا مُتَنْ عَظِيمٌ» [ الذور:

١٢] فهل إذا نقل إلينا وقوع شخص متدين في الزنا، قال الواحد منا: أنا لا يمكن أن أزني، وكذلك أخي فلان الذي نقل عنه أنه زنى؟!!! أم أننا نسارع بنهش عرضه وإشاعة الفاحشة بين الناس، فمن أمسك عليه لسانه، ولم يلغ في أعراض الآخرين، فقد وافق ما أمريه «ولائقتُ ما أعراض الآخرين، فقد وافق ما أمريه «ولائقتُ ما بين لك يو عِلمُ إنَّ التَمَع وَالْعَرَر وَالْفُوَاد كُلْ أُوْلَتِك كَانَ عَنْهُ سَعُولاً » [ الإسراء ٣٦] ومن ولغ في أعراضهم فقد باء بالخسران المعنى.

ولا يقدح في ذلك أن الحقيقة قد تنجلي ويتضح صدق الواقعة، إذ إن المسك لم يخسر شيئا بل أخذ الأجر والثواب على امتثاله للشرع، ولم يخالف الأصل العام، وأما الساعي بها فقد باء بالإثم والوزر لمخالفته للشرع، ولو انجلت الحقيقة وبان صدق الشائعة. فاي الفريقين أحق بالاتباع إن كنتم تعقلون؟!

ثم لنا أن نتساءل هل لو كان المتهم أو المتهمة قريبين للمرء هل سيسارع بنشر الشائعة أم سيحاول إخفاءها؟! وهل سيدافع عنهما بحرارة أم سيتهمهما؟!! وهل عند ظهور براءتهما سينشرها في الأفاق أم سيخفيها؟!! فإن كان مسلكه مع الغريب هو نفسه مع القريب فهو مؤمن حقًا، قال صلى الله عليه وسلم: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه» [ رواه أحمد وصححه الألباني] وإن اختلف السلوكان فهو ناقص الإيمان.

ثم لا بد من كتم مثل هذه الأمور وعدم نقلها لسببين: الأول: قال تعالى: « إِنَّ ٱلَّذِينَ عُمِرُونَ أَن تَشْهَمُ الْفَتَوَحَدَّةُ فِي ٱلَّذِينَ مَامَوُا لَمْمُ عَنَابُ أَلَمُ فِي ٱلَّذِينَ عُمرُونَ أَن تَشْهَمُ يَعْلَرُ وَأَنتُر لا تَعْلَمُونَ » [النور:١٩] ونقل هذه الأخبار إشاعة للفاحشة. الثاني آنها تدخل تحت قوله صلى الله عليه وسلم: «يا معشر من أمن بلسانه ولم يدخل الإيمان قلبه، لا تغتابوا المسلمين، ولا تتبعوا عوراتهم، فإنه من تتبع عورة أخيه المسلم، تتبع الله عورته، ومن تتبع الله عورته، يفضحه ولو في جوف بيته» [رواه السيوطي في صحيح الجامع وصححه الألباني]، فمن نقل مثل هذه الأمور تتبع الله عورته فيضحه ولو في جوف بيته.

نسأل الله السلامة والعافية، وأن يسترنا بستره الجميل، وأن يعافينا من الذنوب، ويستر عنا العيوب.

شوال ۱٤۳۳ هـ

التوتيد ) 28

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده:

أما بعد: فقد تحدثنا في العدد الماضي عن أن القرآن هو المعجزة العظمى الخالدة، وأن القرآن نور وهداية للبشرية، ونكمل في هذا العدد ما بدأناه فنقول وبالله تعالى التوفيق:

اتفق العلماء على أن المعجزة تدل على صدق الرسول في دعوى الرسالة، واختلفوا في كيفية الدلالة هل هي عقلية أو وضعية أو عادية؟!

فذهب بعضهم إلى أن+ دلالتها عقلية، بمعنى أن خلق الله تعالى للأمر الخارق للعادة مقارنًا لدعوى الرسالة وتحدي الرسول قومه بذلك الأمر مع العجز عن معارضته وتخصيصه بذلك يدل عقلاً على أن الله أراد تصديقه.

وذهب بعضهم إلى أنها دلالة وضعية بمعنى أن دلالتها على صدق من ظهرت على يديه كدلالة الألفاظ على معانيها.

- وذهب بعضهم إلى أن دلالتها على صدق الرسول عادية، بمعنى أن سُنة الله جرت بخلق العلم بالصدق عقب ظهور المعجزة ولم تجر سنته من مبدأ إرسال الرسل إلى الآن بخلق المعجزة على يد الكاذب.

#### أوجه الأعجازية القرآن ا

إذا كانت معجزات الأنبياء السابقين لرسول الله صلى الله عليه وسلم معجزات مادية، وأن الآية الكبرى التي أوتيها الرسول كانت وحيًّا أوحاه الله إليه، وإن كان ذلك لم يمنع من أن يكون لرسول الله صلى الله عليه وسلم معجزات مادية شانه شأن غيره من الأنبياء والمرسلين، فإن المعجزات أو الآيات المادية قد ذهبت بذهاب أصحابها، وأن شاهدوها، ولكن معجزات القرآن دائمة وباقية، ووجه التحدي بها قائم إلى أن تقوم الساعة. وأوجه الإعجاز في القرآن كثيرة متعددة لا يحيط بها فكر معين ولا زمن محدد، فكل فكر يجد فيه

#### اعداد/ فتحى أمين عثمان

بغيته، وكل زمان يجد فيه حاجته؛ لأن عطاء القرآن يتجدد لا ينتهي أبدًا. فإن كلام كل أحد على قدره وكلام الله تعالى لا يحيط به أحد. وقد اتفقت كلمة العلماء على أن العقول لم تصل ولن تصل إلى نواحي الإعجاز التي في القرآن

کلها.

#### ومن نواحي الإعجاز:

١- اتساق عباراته ومعانيه، وشمول أغراضه وأحكامه؛ فقد اشتمل القرآن على أكثر من ستة آلاف آية، وعبر عما قصد إلى التعبير عنه بعبارات متنوعة وأساليب شتى، وطرق موضوعات اعتقادية وتشريعية، وقرر نظريات كثيرة كونية واجتماعية ووجدانية، ولا تجد في عباراته اختلافًا في بلاغة أو تفاوتًا في فصاحة.

وتجد كل لفظ يطابق مقتضى الحال كما أنك لا تجد في القرآن معنى يتعارض أو يناقض معنى آخر، ولا تجد حكمًا يختلف مع حكم آخر ولا مبدأ يهدم مبدأ ولو كان من عند غير الله لوجد فيه الاختلاف والاضطراب؛ وهذا مصداق لقوله تعالى: «أفَلاً يَتَدَبَرُونَ ٱلْقُرَّانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ عَبْر اللهُ لَوَجُدُوا فيه أَخْلَلُهُا صَعْبَرًا » [النساء: ٨٢].

فَإِذًا تَحدث القرآن عن حكم معين أو كان الموضوع تفنيدا وبيانًا لحكم لا نجد الخطاب يشمل الأسلوب الخطابي المؤثر بل نجد الكلمات المحددة والمناسبة، أما إذا كان الحديث عن تسفيه عبادة غير الله أو الاستعانة بغير الله، أو الدلالة على قدرة الله أو التذكير بنعمة الله، فإن الخطاب يكون محركًا للوجدان هازًا للمشاعر.

۲- ومن أوجه الإعجاز أيضا: إخباره بوقائع لا يعلمها إلا علام الغيوب، فقد هتك القرآن أسرار الغيب الماضي والغيب الحاضر (النسيي)

21 ( التولايي العدد ٤٩٠ السنة الحادية والأربعون

# ول صلى الله عليه وسلم

والمستقبل؛ القريب منه والبعيد.

ومن الغيب الماضي ما أخبر به القرآن عن الأمم السابقة ولم يكن لقريش علم بها، فقد قصَّ علينا القرآن قصة نوح عليه السلام مع قومه، ثم أوضح ربنا قائلاً: « بَلَكَ مِنْ أَبَّلَ ٱلْهَنِ مُوحياً إِلَيْكَ مَا لَكُتَ تَعَلَّمُهَا آَنَ وَلَا قَوْمُكَ مِن قَبَلِ هَٰذَاً فَأُصَبِرٌ إِنَّ ٱلْمَنِقِبَةَ لِلْمُنَقِبِ) » [هود: ٤٩].

وكذلك أخبر القرآن عن وقوع أحداث تقع في المستقبل لا علم لأحد من الناس بها، كقوله تعالى: «الرَّنُ عَلَيْتُ الرُّمُ () فِ أَدَنَ الأَرْضِ وَهُم مَنْ بَعَدٍ عَلَيْهِ سَعَلِيُونَ () فِ يَضْعِ سِيتِ يَدَهُ الأَمَرُ مِن قَبْلُ وَمِنْ بَعَدُ وَيَوْمَ ذِ يَعْضُ الْمُؤْمِنُونَ () يَضَر الله يَنصُر مَن يَتَكَاءُ وَهُوَ الْمَزِيرُ الرَّهِمُ»

وقد وعد الله سبحانه وتعالى أن المسلمين سيستولون على عير قريش أو ينتصرون « وَإِذَ يَعِدُّكُمُ اللهُ إحدى الطَّامَنَيْنِ أَمَّهَ الكُمْ وَقَوْدُونَ أَنَّ غَيْرَ دَاتِ الشَّرِّحَةِ تَكُوْتُ لُكُو وَيُرِيدُ اللهُ أَن يُعِقَ الْحَقَ بِكَلَمَتِهِ. وَيَقْطَعَ دَابَرُ الْكُفرينَ () لِيُحَقَّ الْقُو وَبُيُولُ الْبُطِلُ وَلَوْكُومَ. الْمُحُرُوتَ» [الأَنفال: ٧، ٥]، وقد كان النصر.

وقد وعد الله رسوله بأن يدخله المسجد الحرام، فقد قال عز من قائل: «أَفَدُ صَدَفَ اللهُ رُسُولُهُ الْرُّادَا بِالْحَقِّ لَتَدَخُلُنَّ الْمُسَجدُ الْحَرَامَ إِن شَاءَ أَمَّهُ وَامِنِينَ مُحَقِّنِينَ رُوُوسَكُمُ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَقَافُونَ فَعَمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَالِكَ فَتَحًا قَرِيبًا» [الفتح: ٢٧]، وقد تحقق ذلك.

قال البيضاوي في تفسيره لقوله تبارك وتعالى: « يَتَأَمَّا ٱلَّذِينَ مَامَلُوا مَن يَرَّدَدَ مِنكُمْ عَن مِيتِهِ فَسَوْفَ بِأَقِ ٱللَّهُ بِقَوْمِ مُعْمَمُ وَعُفُوْهُمْ وَالمَائَدَةَ: ٤٤]، قال البيضاوي: إن ذلك في الكائنات التي أخبر تعالى عنها قبل وقوعها، وقد تحقق ذلك بأن ارتد كثير من العرب بعد موت الرسول صلى الله عليه وسلم.

#### ٣- الإعجاز الكوني: \_\_

وهو أنطباق أيات القرآن الكريم مع ما يحققه العلم من أصول علمية ثابتة، وبما أن القرآن

الكريم ليس من مقاصده الأصلية أن يقرر نظريات علمية في خلق السماوات والأرض. ولكن في مقام الاستدلال على وجود الله سبحانه وتعالى، ووحدانيته وتذكير الناس بنعمه وآلائه، وتذكيرهم بأن من يخلق ليس كمن لا يخلق، جاءت بعض أيات القرآن الكريم ليفهم منها سنة كونية أو نواميس طبيعية كشف العلم الحديث عنها. قال تبارك وتعالى: « سَرُبِهِمْ أَيَّهُ الْحَقْ أَرَلَمْ يَكُفْ مِرَبِّ أَنَّهُ عَلَى كُلُ شَيْءِ سَهيدًا [فصلت: ٣٥].

#### ٤- الإعجاز اللغوى:

وهذا الوجه من أوجه الإعجاز هو أبرزها، وبه قام التحدي للعرب وغيرهم في زمانهم، وإلى أن يرث الله الأرض ومن عليها.

وتتجلى فصاحة ألفاظه وبلاغة تعبيره، وقوة تأثيره، لمن له ذوق عربي، فليس في القرآن لفظ ينبو عن السمع أو يتنافر مع ما قبله أو ما بعده وعباراته في أعلى مستوى في تشبيهاته، وحججه ومجادلاته في إثبات العقائد الصحيحة وإفحامه لحجج المبطلين.

وقد تكلم في إعجاز القرآن الكريم من العلماء والمفسرين فهم على سبيل المثال لا الحصر: البرهاني والزمخشري والقرطبي والباقلاني، وأيضًا القاضي عياض، ومن المحدثين مصطفى الرافعي في كتابه «إعجاز القرآن».

ويكفي في هذا المقام أن نسوق ما قاله رجل من ألد أعداء الرسول صلى الله عليه وسلم وهو الوليد بن المغيرة عندما سمع القرآن الكريم من رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: «والله إن له لحلاوة، وإن عليه لطلاوة، وإن أسفله لمغدق، وإن أعلاه لمثمر، وإنه يعلو ولا يُعلى عليه، ما يقول به بشر».

ولنا موعد آخر إن شاء الله لنكمل أوجه الإعجاز بتفصيل بإذن الله تعالى.

والله من وراء القصد ومنه الهداية وبه التوفيق.

شوال ۱٤۳۳ هـ

التوديد ٧٤

/ اعداد/ د.محمد یسری التهاكيها العدد ١٤٩٠ السنة العادية والأربعون 121

الحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد الأمين وعلى اله وصحبه أجمعين.

أما بعد: ففي المقالين السابقين جرى حديث عن التدريب والتخطيط، وفي هذا المقال ياتي حديث عن معالم تنفيذية وإدارية، في الممارسة الدعوية المؤسسية.

ومن المسلّم به أن الخطوة الرئيسة في الإدارة هي: التنفيذ العملي الذي سبقه تخطيط وتدريب.

– ومن معالم التنفيذ المهمة: التنظيم وحسن الإدارة، والدعوة التي تدير اعمالها بطريقة منظّمة هي أحرى الدعوات بحسن استثمار الطاقات، وتوجيه الجهود لتحقيق الأهداف في أقل وقت وبأكمل أداء؛ ذلك أن النجاح قرين النظام وأن الفشل ربيب الفوضي.

– وكل عمل دعوي ناجح تقف خلفه إدارة ناجحة، تحسن تحديد الأهداف وتحويلها إلى خطّة تُرسم بدقة، وتضع لها برامج يقوم بها رجالٌ مؤهلونٌ ومدرَّبون، وتتابعهم إدارةٌ واعيةٌ تعلّم وتشجَّع، وتحاسب وتشاور، وتشارك في حل المشكلات وتجاوز العقبات.

 وحقيقة الإدارة التنفيذية أنها وسيلة ناجحة وأداة ناجعة في تحصيل المقاصد وإحراز النتائج، وكما هي موهبة فهي علمٌ وخبرة، وفنٌ ودُربة.

والإدارة الدعوية المؤهلة مطلوبة شرعًا طلب الوسائل لا الغايات، وهي مسئولية وتكليف لا غنم فيها ولا تشريف، وهي مطلوبة سياسة طلب الذرائع لا المقاصد، وكما تحتاجها الطائفة والجماعة والهيئة فلا يستغني عنها الداعية الفرد في تنظيم وقته وإدارة جهده وتعظيم الإفادة من دعوته، وتأهيله لاتخاذ المواقف المناسبة في المستجدات كافة.

– والقائد الإداري في كل موقع هو من جمع بين القوة والأمانة وبين الكفاءة والذيانة، قال تعالى: «إلَّ خَبَرٌ مَنِ ٱسْتَعْجَرْتَ ٱلْقَوْىُ ٱلْأَمِيُ» [القصص: ٢٦]، وقال تعالى: «قَالَ أَجْعَلَى عَلَى خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ إِنَى حَفِيظٌ عَلِيرٌ» [يوسف:٥٥].

- واستئجار الأقوى والأعلم أولى، والقوة والكفاءة في كل ولاية بحسّبها، فالقوة في إمارة الحرب ترجع إلى شجاعة القلب والدرية على الطعن والضرب والكَرَ والفُرَّ، والقوة في الحكم بين الناس ترجع إلى العلم بالعدل الذي دل عليه الكتاب والسنة، والقدرة على تنفيذ الأحكام.

وأما الأمانة والحفظ فترجع إلى خشية الله وتقواه، ورعاية حدوده ظاهرًا وباطنًا، وأن لا يشتري العبد بآياته ثمنًا قليلاً، وترك خشية الناس

[فتاوى ابن تيمية، بيسير تصرف (٢٨/٢٥٣)]. وفي الحديث: «المؤمن القوي خير من المؤمن الضعيف، وفي كلّ خير» [أخرجه مسلم (٢٦٦٤)].

وإذا كان المؤمن الضعيف قد تتطلع نفسه إلى القيادة؛ فإن من حوله يجب أن يحموه إياها ويمنعوه منها، وإلا وقع الخلل وعمت الفوضى، وقد قال صلى الله عليه وسلم لأبي ذر رضي الله عنه حين طلبها: «يا أبا ذرا إنك ضعيف، وإنها أمانة وإنها يوم القيامة خزي وندامة إلا من أخذها بحقها، وأدى الذي عليه فيها» [أخرجه مسلم (١٨٢٥)].

وكما أن تصدر الضعفاء والضعاف من شانه أن يوهن الدعوة؛ فإن تأخر الثقات الأكفاء يزيدها وهنًا ووهاءً، وقد اشتكى الخبيرُ بالرجال عمرُ رضي الله عنه وتعوذ بالله من جَلَد الفاجر وعجز الثقة!

- وفي العمل الدعوي الإداري حقوقٍ وواجبات؛ إذ كل حق يقابله واجب، ولا تصلح مطالبةً بالواجب قبل أداء الحق.

- وفي العمل الدعوي الإداري شورى تسدّد الرأي وتقوَّم العمل، وقد قال تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم: (وَشَاوِرُهُمْ فَالَأَشُّ) [آل عمران:١٥٩]، وبهذا عمل النبي صلى الله عليه وسلم مع الصحابة في المُهمات كافة، حتى قال أبو هريرة رضي الله عنه: «ما رأيت أحدًا أكثر مشورة لأصحابه من عنه: الله صلى الله عليه وسلم» [علقه الترمذي بصيغة التضعيف بعد حديث (١٧١٤) ووصله عبد الرزاق (٥/ ٣٣٠) رقم (٩٧٢٩) وأحمد (٤/ ٣٢٨) رقم (١٨٩٢٨) والبيهقي في سننه (٩/ ٢١٨) وقال الحافظ ابن حجر في فتح الباري (٣٤٠/١٣): رجاله ثقات إلا أنه منقطع].

– وفي العمل الإداري نفحة إيمانية تقدّم القدوة، وتعلّم الأسبوة، وتحارب الهوى، وتحقّق العدل، وترعى الأمانة، وتملأ الدعوة ربانية، وتقضي على تحول الممارسة من عبادةٍ شرعيةٍ، إلى أعمالٍ تُدار بطريقة آلية!!

وأخيرًا: فإنه لا غنى بالعمل الإداري الدعوي عن تقويم دوري، على أسس من الربانية والموضوعية؛ لاكتشاف الخطا وإصلاح الخلل، وضمان النمو واستمرار العمل، وليكن معلومًا أن ممارسة النقد الذاتي والتقويم القياسي علامة صحة وعافية في حق الأفراد والتجمعات كافة.

وبالنسبة للواقع اليوم فإذا قال قائل: إن أزمة كثير من الدعوات المعاصرة هي أزمة إدارية منهجية، فلن يكون قوله هذا بعيدًا عن الصواب أو

مجانبًا للحقيقة!

– ولعل توسعًا في دائرة صنع الكفاءات القيادية المتخصصة تربويًا واجتماعيًا وعلميًا وعمليًا يحقق انفراجًا لهذه الدعوات التي ربما أصيبت بعقم إنتاجي، وضمور جماهيري، كما يقدم حلاً لتلك الدعوات التي تشتكي من إقبال جماهيري ولا تجد من يقوم على ترشيد جماهيرها واستيعاب أفرادها ضمن برامج عملية حقيقية وقوية!

 ولعل مراجعة لآليات صناعة القرار داخل مؤسسات الدعوة إلى الله وتعميق مبدأ الشورى، وتقوية التواصل بين القاعدة والقيادة يسهم في صناعة المواقف وصياغة القرار الدعوي بطريقة أصوب وأحكم وأسلم.

 ولعل التركيز على صناعة المؤسسات الدعوية والإعلامية بدلاً من بناء الرموز الفردية التي تناى عن الجماعية يكون أنفع للأمة من الاحتشاد خلف شخص أو رمز مهما كان أثرة أو حجمه!

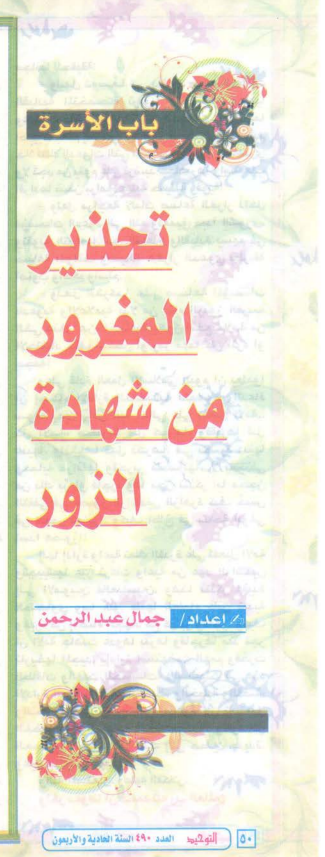
وعلى قادة العمل الإسلامي اليوم أن يعلموا أن إحكام الإدارة التنفيذية للدعوة والدعاة سوف يعين بإذن الله تعالى على تفعيل الأمة.. كل الأمة، صغيرها قبل كبيرها، وفقيرها قبل غنيها، وأُنثاها قبل ذكرها، في نصرة دينها وحماية مرافقها وتحرير مقدساتها، لا يستثنى من ذلك برُ أو فاجر، وها نحن نتذكر أبا محجن الثقفي في عصور الراشدين الزاهرة كيف حُبس في الخمر تعزيرًا، وكيف أُطلِق في ساحة الوغى أسدًا هصورًا!

إنها إدارة واعية تملك القدرة على تفعيل الأمة وتجييشها عبر تركات واعية من عهد الراشدين إلى الأمويين فالعباسيين، وهنا نتذكر عقيدة الطحاوي وما علق عليها العلماء كابن تيمية وغيره من إمضاء الجهاد مع كل برَّ وفاجر، وكيف أن الأمة جاهدت عدوها ببرها وفاجرها منذ فجر تاريخها المجيد، بإدارة استنهضت الهمم وفجّرت الطاقات والهبت الحماسات، واستعملت في هذه الإدارة الواعية الآية والحديث، والخطبة والقصة، والشعر والنثر، وهي اليوم مدعوة لأن تستعمل الغضائية والشبكة العنكبوتية، والوسائل العصرية، ليغضي كل ذلك إلى حِطين جديدة، وعين جالوت متجددة.

> والله المستعان، وعليه التكلان. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

> > شوال ۱۲۳۳هـ

التهديد 18



الحمد لله الذي كان بعباده خبيرًا بصيرًا، والصلاة والسلام على النبي محمد المرسل شاهدًا ومبشرًا ونذيرًا، وبعدُ:

أعوذ بالله من شهادة الزور، أعوذ بالله من رُكوب الفجور، أعوذ بالله من الغيّ والنفور، أعوذ بالله من الشيطان المبعد المثبور، أعوذ بالله من الركون إلى دار الغرور، أعوذ بالله من سخط الملك الغفور. إن شهادة الزور هي الداء العضال، والطّلمة التي يتستر بها الظلمة والضّلال، والحجة الداحضة التي بها يحلّل الحرام ويحرم الحلال، وقد كثر في هذا الزمان أهل الشهادة الفاسدة، ونفقت بهم سوق الأباطيل الكاسدة.

#### الزور لغة:

الميل عن الحق. يقول ابن فارس: الزاي والواو والراء أصل واحد يدل على الميل والعدول، من ذلك الزور الكذب؛ لأنه مائل عن طريقة الحق، ويقال: زوّر فلان الشيء تزويرًا، وزور الشيء في نفسه: هيّاه، لأنه يعدل به عن طريقة تكون أقرب إلى قبول السامع. والزور مأخوذ من الزور، وهو ميل في الزور، يقول الراغب: وقيل للكذب: زور؛ لكونه مائلاً عن جهته، قال الله تعالى: «أُلْكُورُورُورُ»

[الفرقان: ٤]. والزور أيضًا: كل شيء يُتخذ ربًا، ويُعبَد من دون الله.

وزور نفسه: وسمها بالتزوير، وزور الشهادة أبطلها، والزور مجالس اللهو، والزور: شهادة الباطل وقول الكذب، ولم يشتق من تزوير الكلام، ولكنه اشتق من تزوير الصدر، وقيل: الزور الكذب والباطل والتهمة، وزور الكلام زخرفه، وازور عن الشيء وتزاور عنه، مال. [نضرة النعيم ٢٠/٤٧٤].

#### الزور اصطلاحا:

قال أبو هلال العسكري: الزور هو الكذب الذي قد سوَّيَ وحُسَّن في الظاهر ليُحسَب أنه صدق وهو من قول: زورت الشيء إذا سويته وحسنته.

قال الحافظ ابن حجر: وضابط الزور وصف الشيء على خلاف ما هو به، وقد يضاف إلى القول فيشمل الكذب والباطل، وقد يُضاف إلى الشهادة فيختص بها.

شهادة الزور اصطلاحًا:

قال القرطبي: شهادة الزور هي الشهادة بالكذب ليتوصل بها إلى الباطل من إتلاف نفس أو أخذ مال، أو تحليل حرام أو تحريم حلال.

والما وسعال والمحكم شهادة الزورد

قال الإمام الذهبي – بعد أن ذكر أنها من الكبائر –: إن شاهد الزور قد ارتكب عظائم: أحدها: الكذب والإفتراء.

ثانيها: أنه ظلم الذي شهد عليه حتى أخذ بشبهادته ماله وعرضه وروحه (أحيانًا).

ثالثها: أنه ظلم الذي شهد له بأن ساق إليه المال الحرام، فأخذه بشهادته فوجبت له النار، مصداقًا لقوله صلى الله عليه وسلم: «من قضيت له من مال أخيه بغير حقَّ فلا يأخذه، فإنما أقطع له قطعة من النار» [متفق عليه].

رابعها: أنه أباح ما حرم الله تعالى وعصمه من المال والدم والعرض.

وقال ابن حجر: «عدّ شهادة الزور وقبولها، كلاهما من الكبائر. وقد صرّحوا بذلك الشهادة، وقياس الثانية (أي قبول شهادة الزور) أن تكون كذلك، وحكى بعضهم الإجماع على أن شهادة الزور كبيرة ولا فرق بين أن يكون المشهود به قليلاً أو كثيرًا، فضلاً عن هذه المفسدة القبيحة الشنيعة جدًا. [نضرة النعيم ج10].

#### شهادة الزور تعدل الشرك

عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: «يا أيها الناس، عدلت شهادة الزور إشراحًا بالله». ثلاثًا. ثم قرأ: «يَأَجُكُلِوُا الْرَحْكَ مِنَ ٱلْأَنْكَنِ وَأَجْكَلُوُا هَرًاكَ الْزُورِ » [الحج: ٣٠]. (رواه الطبراني في الكبير موقوفًا بإسناد حسن، وانظر صحيح الترغيب والترهيب].

#### فظاعة شهادة الزور

قال القاضي: الأمر في عظيم جرم شاهد الزور وجسيم إثمه، وفظيع ما تحمله وقبيح ما ارتكبه واقتحمه واحتقبه واقدم عليه، وما ورد من توعد الله جل جلاله إياه في كتابه وعلى لسان رسوله صلًى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ بطول شرحه ويتعب جمعه، ومن بليغ ما ورد فيه هذا الخبر الذي رويناه، وقد روي عن النبي صلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ، أنه قَالَ: « شاهد الزور لا تزول قدماه حتى يؤمر به إلى النار «، وروى عَنْهُ أيضًا أنه قَالَ: « عدلت شهادة الزور

الشرك «. [حسنه الألياني].

وقال الله جل وعز: «فَأَجْعَكِبُوا الرَّحْمَكِ مِنَ ٱلْأَوْنَكِنِ وَأَجْتَكِبُوا فَوْلَكَ الزَّرِهِ » [الحج: ٣٠]، وقال تعالى حده: «إِنَّمَا يَغْنَرَى الْكَذِبَ الَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ عَالِنَهِ اللَّهُ وَأُوْلَتِكَ هُمُ الْكَذِبُونَ » [النحل: ١٠٥]، وروي عن ابْنِ عباس، أنه قال في قوله جل ذكره: «إِنَّ الَّذِينَ أَظْذُرُا الْحِجْلَ سَيَنَاهُمْ عَصَبٌ مِن رَبِّهِمْ وَذِلَةٌ فِي الْحُوَةِ الدُّنَا مفتر كذبًا إلى يوم القيامة.

وقد اختلف أهل العلم فيما ينبغي أن يعمل بشاهد الزور: فذهب بعضهم إلى تعزيره وتأديبه، ورأى أخرون إظهار أمره والنداء عليه والتنكيل به، وشهره وتحذير الناس منه، وإسقاط شهادته إلى أن يتوب وتظهر توبته وتحسن إنابته أو تأتي عليه منيته.

وقال صلى الله عليه وسلم: «إياكم والكذب فإنه يهدي إلى الفجور، والفجور يهدي إلى النار، وتحروا الصدق فإن الصدق يهدي إلى البرّ، والبرّ يهدي إلى الجنة». [مسلم].

ومن كلام لعلي بن أبي طالب رضي الله عنه:
 علامة الإيمان أن تؤثر الصدق حيث يضرك على
 الكذب حيث ينفعك.

– وقال عمر رضي الله عنه: «عليك بالصدق وإن قتلك».

احذروا شهادة الزور فإنها تقطع الظهر، وتفسد السرّ والجهر.

وأنشدوا:

#### إذا ازدحم الغباد لكي يجوزوا

تساقط كل جبار أثيم بقعر الذار ليس لهم مغيث ولا للخاصي يومًا من حميم ومن يطغ الأله فسوف ينجو من التعذيب في قعر الجحيم إذا نُصب الصراط على جحيم فيالله من هول عظيم الا يا معشر الإسلام توبوا من العصيان للرب الرحيم التر فيب من شهادة الزور

عن عبد الرحمن بن أبي بكرة، عن أبيه رضي الله عنه، قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: « ألا أنبئكم بأكبر الكبائر؟ « ثلاثا، قالوا: بلى يا رسول الله، قال: « الإشراك بالله، وعقوق الوالدين – وجلس وكان متكنًا فقال – ألا وقول الزور «، قال: فما زال

شوال ۲۲۱۵ ه

التوكير 10

يكررها حتى قلنا: ليته سكت. [رواه البخاري ومسلم].

وعن أنس رضي الله عنه قال: ذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم الكبائر فقال: «الشرك بالله، وعقوق الوالدين، وقتل النفس، وقال: ألا أنبئكم بأكبر الكبائر!! قول الزور، أو قال: شهادة الزور». [البخارى ومسلم].

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «من شهد على مسلم شهادة ليس لها بأهل فليتبوأ مقعده من النار». [رواه أحمد وضعفه الألباني].

إن شهادة الزور مفسدة للدين والدنيا وللفرد والمجتمع إنها معصية لله ورسوله إنها كذب وبهتان وأكل للمال بالباطل، فالمشهود له ياكل ما لا يستحق والشاهد يقدم له ما لا حق له فيه. إن شهادة الزور سبب لانتهاك الأعراض وإزهاق الذفوس، فإن الشاهد بالزور إذا شهد مرة هانت عليه الشهادة ثانية، وإذا شهد بالصغير هانت عليه بالكبير؛ لأن النفوس بمقتضى الفطرة تنفر من المعصية وتهابها، فإذا وقعت فيها هانت عليها وتدرجت من الأصغر إلى ما فوقه.

كما أن شبهادة الزور ضياع للحقوق، وإسقاط للعدالة، وزعزعة للثقة والأمانة، وإرياك للأحكام وتشويش على المسئولين والحكام، فهي فساد الدين والدنيا والآخرة. فالحذر الحذر من شبهادة الزور، وإن زينها الشيطان في قلوبكم ولا تأخذكم في الله لومة لائم، ولا تصرفكم عن الحق ظنون كاذبة، أو إرادات أثمة فتشاقوا الله ورسوله وتتبعوا غير سبيل المؤمنين.

إذا كان كتم الشهادة فيه ضرر على البشرية واختلال لنظامها فهناك ما هو أشد منه إثمًا وأكبر خطرًا وما أدراكم ما هو، هو الجريمة العظيمة والطامة الكبرى شهادة الزور التي تهددنا في تعدل الإشراك بالله شهادة الزور التي تهددنا في أموالنا ودمائنا وأمننا تلكم التي أخربت بيوتًا عامرة وأزهقت أرواحًا بريئة وأهدرت حقوقًا واضحة فما فشت في أمة إلاوسادت فيها الفوضى وتحكمت فيها الأهواء، لذا وغيره من أضراره الخطرة حذرنا الرسول صلى الله عليه وسلم، فحذار معشر المسلمين من شهادة الزور وقوله فإن فيها إساءة على قضاة المسلمين بتلبيس الحق فيها إساءة إلى المشهود له بمساعدته على الأثم والعدوان، فيها إساءة إلى من حرمه

حقه بشهادته وخذله في حين حاجته إلى نصرته فليتق الله شاهد الزور وقائل الزور وليتب إلى الله قبل أن يوقف بين يدي أحكم الحاكمين وأعدل العادلين الذي سيقتص للشاة الجلحاء من الشاة القرناء، ليتب إلى الله قبل أن يُساق إلى جهنم مع المجرمين، فوالله لو علم ما أعد الله له من الخزي العاجل والعذاب الأليم في الآخرة لتمنى أن لسانه قطع قبل أن ينطق بشهادة زور أو كلمة زور، فاتقوا الله أيها المسلمون: «ولا مُتَّفٌ مَا لَيْسَ مَنْ فُولاً ، [الإسراء: ٣١].

وعن ابن مسعود رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن بين يدي الساعة ظهور شهادة الزور، وكتمان الحق». [أحمد، والبخاري]. وهذا حديث فيه علم من أعلام النبوة. قال الله تعالى: «فَأَجْتَنِبُوا الْبَحْسَ مِنَ الْأَوْتَنِينَ قال الله تعالى: «فَأَجْتَنِبُوا الْبَحْسَ مِنَ اللهُ وَتَحْتَنِبُوا فَوَلَتَ الْزُورِ » [الحج: ٣٠]. وقد نهى الله تعالى عن كتمان الشهادة لقوله تعالى: «وَلَا تَكْتُنُوا النَّهَكَدُةُ وَمَن يَحْتَنُهُ عَلَيْهُ مَانِهُ قَلْهُ وَاللهُ بِمَا عَمَلُونَ عَلِمُ اللهِ البقرة: ٢٨٣].

قال الله تعالى: «يَتَأَيَّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُوْفًا فَزَمِينَ بِٱلْتِسْطِ شُهَدَاة بِقَوَلُوْ عَلَى أَنفُسِكُمُ أَوِ الْوَلِدَيْنِ وَالْأَقَرِينَ إِن يَكْنَ غَنِيَّا أَوْ فَقِيرًا فَاللَّهُ أَوَلَ بِهَا » [النساء: ١٣٩].

قوله: «عدلت شهادة الزور الشرك بالله» وإنما عادلته لقوله تعالى: «وَالَّذِينَ لَا يَنْفُرُنَ مَعَ ٱللَّهِ لِلَهِا عادلته لقوله تعالى: «وَالَّذِينَ لَا يَنْفُرُنَ مَعَ ٱللَّهِ لِلَهِا عنسير هذه الآية: وأصل الزور تحسين الشيء ووصفه بخلاف صفته حتى يخيل إلى من يسمعه أو يراه أنه خلاف ما هو به، ويدخل فيه الغناء؛ لأنه أيضًا مما يحسنه ترجيع الصوت حتى يستحلى سامعه سماعه، والكذب أيضًا قد يدخل فيه لتحسين صاحبه إياه، حتى يظن صاحبه أنه حق، فكل ذلك يدخل في معنى الزور.

وقال ابن حجر معقبًا على ما ذكره الإمام البخاري في باب ما قيل في شهادة الزور، لقول الله تعالى: « وَأَلَيْنِ لا يَشْهَدُون الزَّور » [الفرقان: ٧٢] اشار (البخاري) بذلك إلى أن الآية سيقت في ذم متعاطي شهادة الزور، وهو اختيار منه لأحد ما قيل في تفسيرها، وقيل المراد بالزور هنا الشرك، وقيل: الغناء، وقيل غير ذلك. قال الطبري: أولى الأقوال عندنا أن المراد به مدح من لا يشهد شيئًا من الداطل. والله أعلم.

01 B الته يه العدد + 1 السنة الحادية والأربعون

تحذير الداعية من القصص الواهية قصة قدوم هامة بن هيم على النبي صلى الله عليه وسلم وإسلامه الحلقة «ععد» على حشيش / اعداد /

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت وانتشرت على السنة القصاص والوعاظ، واغتر الكثيرون بها لوجودها في كُتب السنة الأصلية، وإلى القارئ الكريم بيان تخريجها وتحقيقها.

#### أولا: ,متن القصة,

رُويَ عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: «بَيْنا نحن قعود مع النبي صلى الله عليه وسلم على جبل من جبال تهامة؛ إذ أقبل شيخ بيده عصا، فسلم على النبي صلى الله عليه وسلم فرد عليه السلام، ثم قال: نغمة جن وغمغمتهم من أنت؟

قال: أنا هامة بن هيم بن لاقيس بن إبليس.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: فما بينك وبين إبليس إلا أبوان، فكم أتى عليك من الدهور؟

قال: أفنيت الدنيا عمرها إلا قليلاً، ليالي قتل قابيل كنت غلامًا ابن أعوام أفهم الكلام وأمر بالآكام، وآمر بفساد الطعام وقطيعة الأرحام.

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: بئس عمل الشيخ المتوسم، والشاب المتلوم، قال: ذرني من الترداد إني تائب إلى الله عز وجل.

إني كنت مع نوح في مسجده مع من آمن به من قومه، فلم أزل أعاتبه على دعوته على قومه حتى بكى وأبكاني وقال: لا جرم إني على ذلك من النادمين، وأعوذ بالله أن أكون من الجاهلين.

قال: قلت: يا نوح، إني كنت ممن اشترك في دم السعيد الشهيد هابيل بن آدم فهل تجد لي عند ربك توبة؟

قال: يا هام همَّ بالخير وافعله قبل الحسرة والندامة، إني قرأت فيما أنزل الله عز وجل: أنه ليس من عبد تاب إلى الله عز وجل بالغ أمره ما بلغ إلا تاب الله عليه، قم فتوضا واسجد لله سجدتين، قال: ففعلت من ساعتى ما أمرنى

شوال ۱٤۳۳ هـ

07 51201

به فناداني، ارفع رأسك فقد نزلت توبتك من السماء، قال: فخررت لله ساجدًا جزلاً.

وكنت مع هود في مسجده مع من آمن من قومه، فلم أزل أعاتبه على دعوته على قومه حتى بكى عليهم وأبكاني، فقال: لا جرم إني على ذلك من النادمين، وأعوذ بالله أن أكون من الجاهلين.

وكنت مع صالح في مسجده مع من آمن من قومه فلم أزل أعاتبه على دعوته على قومه حتى بكى عليهم وأبكاني، فقال: أنا على ذلك من النادمين، وأعوذ بالله أن أكون من الجاهلين.

وكنت زوار يعقوب.

وكنت مع يوسف بالمكان الأمين.

وكنت ألقى إليأس بالأودية وأنا ألقاه الآن.

وإني لقيت موسى بن عمران فعلمني من التوراة، وقال: إن لقيت عيسى يعني ابن مريم فأقرئه عن موسى السلام، وإن عيسى قال: إن لقيت محمدًا فأقرئه منى السلام.

قال: فأرسل رسول الله صلى الله عليه وسلم عينيه فبكى، ثم قال: وعلى عيسى السلام ما دامت الدنيا، وعليك السلام يا هام بأدائك الأمانة.

قال: يا رسول الله، افعل بي ما فعل موسى: إنه علمنى من التوراة.

فعلمه رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إِذَا وَقَعَت الْوَاقعَةُ»، وِ«المُرسلات»، وِ«عَمَّ يَتَسَاءَلُونَّ»، وِ«إِذَا الشَّمْسُ كُوَّرَتْ»، وِ«المعوذتين»، وِ«قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ».

وقال: ارفع إلينا حاجتك يا هامة، ولا تدع زيارتنا، قال: عمر: فقبض رسول الله صلى الله عليه وسلم ولم يعد إلينا فلا ندري الآن أحي هو أم ميت؟». اه.

#### ثانيا: التغريج

الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية أخرجه الإمام الحافظ البيهقي في «دلائل النبوة» (٤١٨/٥) باب: «ما روي في قدوم هامة بن هَيْم بن لاقيس بن إبليس على النبي صلى الله عليه وسلم وإسلامه» قال: أخبرنا أبو الحسبن

محمد بن الحسين بن داود العلوي – رحمه الله – أنبأنا أبو نصر: محمد بن حمدويه بن سهل الغازي المروزي، حدثنا عبد الله بن حماد الآملي، حدثنا محمد بن أبي معشر، أخبرني أبي، عن نافع عن ابن عمر قال: قال عمر رضي الله عنه: بينما نحن قعود مع النبي صلى الله عليه وسلم... القصة.

#### ثالثا: التحقيق

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة علته أبو معشر:

أ- في «سؤالات» عثمان بن سعيد الدارمي لأبي زكريا يحيى بن معين البغدادي سؤال (٨٢٩) قال: «وسألته عن أبي معشر المديني؟ فقال: «اسمه نجيح، ضعيف».

۲- قال الإمام الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (۲۹۸۰/٤۷/۱۹):

أ- «نجيح بن عبد الرحمن السندي أبو معشر المدني، وهو والد محمد بن أبي معشر المدني، روى عن نافع مولى ابن عمر وآخرين، وروى عنه ابنه محمد بن أبي معشر وإسحاق بن بشر الكاهلى وآخرين».

ب وقال أحمد بن أبي يحيى: سمعت يحيى بن معين يقول: «أبو معشر السندي ليس بشيء، كان أُميًا».

ج- وقال عباس الدوري، وعثمان بن سعيد الدارمي، ومعاوية بن صالح عن يحيى بن معين: ضعيف.

زاد عباس، ومعاوية: إسناده ليس بشيء، يكتب رقاق الحديث من حديثه.

د- وقال أحمد بن سعد بن أبي مريم عن يحيى بن معين: ضعيف وكان رجلاً أُميًا يُتقى أن يُروى من حديثه المسند.

ه- وقال أبو بكر بن أبي خيثمة عن يحيى بن معين: أبو معشر السندي ليس بشيء أبو معشر، قال: وسمعته مرة يقول: ليس حديثه بشيء.

و- وقال البخاري: منكر الحديث.

ز- وقال أبو صالح بن محمد الحافظ: لا

٥٤ التوعيب العدد ٩٠؛ السنة الحادية والأربعون

یسوی حدیثه شیئا.

وقال محمد بن عثمان بن أبي شيبة: وسألت علي بن المديني عن أبي معشر: كان شيخًا ضعيفًا ضعيفًا، ويحدث عن المقبري، وعن نافع بأحاديث منكرة.

ط- وقال عمرو بن علي: ما روى أبو معشر
 عن المقبري، وهشام بن عروة، ونافع، وابن
 المنكدر: رديئة لا تُكتب».

ي- وقال أبو بكر بن أبي خيثمة أيضا: سمعت محمد بن بكار الريان، يقول: قد كان أبو معشر تغير قبل أن يموت تغيرًا شديدًا». اهـ.

قلت: انتهى ما نقله الإمام الحافظ المزي من أقوال أئمة الجرح والتعديل في أبي معشر، خاصة قول أمير المؤمنين في الحديث الإمام البخاري الذي جاء إليه الإمام مسلم فقبًل بين عينيه، وقال: «دعني حتى أقبل رجليك يا أستاذ الأستاذين، وسيد المحدثين وطبيب الحديث في علله». إه. كذا في «هدي الساري» ص(٥١٣).

قلت: وتركيز الإمام المزي على أقوال الإمام يحيى بن معين له أهميته عند أهل الصنعة الحديثية؛ حيث إن الإمام يحيى بن معين من المعاصرين لأبي معشر يتبين ذلك من قول الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٣٥٨/٣): «يحيى بن معين بن عون الغطفاني مولاهم أبو زكريا البغدادي ثقة حافظ مشهور إمام الجرح ومائتين بالمدينة المنورة، وله بضع وسبعون سنة، روى له الجماعة». اه.

والعاشرة: هي طبقة كبار الأخذين عن تبع الأتباع، وقال في ترجمة أبي معشر في «التقريب» (٢٩٨/٢): «نجيح بن عبد الرحمن السندي المدني أبو معشر مشهور بكنيته، ضعيف من السادسة، اختلط، مات سنة سبعين ومائة». اه.

والسادسة: كما قال المناوي من طبقة كبار أتباع التابعين، حيث لم يثبت لهم لقاء أحد من الصحابة.

قلت: وبهذا التحليل يتبين أن الإمام يحيى

بن معين على دراية تامة بأبي معشر، وهذا من أسباب تركيز الإمام المزي على قول الإمام يحيى بن معين.

-٣ قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٦٠/٣): «نجيح السندي أبو معشر مولى أم موسى من أهل المدينة، وأم موسى هي أم المهدي يروي عن محمد بن عمرو، ونافع، وهشام بن عروة روى عن العراقيين، مات سنة أخر عمره، وبقي قبل أن يموت سنتين في تغير شديد لا يدري ما يحدث به، فكثر المناكير في روايته من قبل اختلاطه؛ فبطل الاحتجاج به».

ثم قال: أخبرنا الهمداني قال: حدثنا عمرو بن علي قال: كان يحيى القطان لا يحدث عن أبي معشر المدني ويستضعفه جدًا ويضحك إذا ذكره». اه.

قلت: والإمام يحيى القطان من المعاصرين لأبي معشر أيضًا يتبين ذلك من قول الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٣٤٨/٢): «يحيى بن سعيد بن فروخ التميمي أبو سعيد القطان ثقة متقن حافظ، إمام قدوة من كبار التاسعة مات سنة ثمان وتسعين ومائة، وله ثمان وسبعون، روى له الجماعة». اه.

٤- وأورده الإمام الذهبي في «الميزان» (٩٠١٧/٢٤٦/٤) قال: «نجيح أبو معشر السندي الهاشمي مولاهم المدني صاحب المغازي، روى عنه ابنه محمد».

ثم أقرَّ أقوال أئمة الجرح والتعديل في أبي معشر حيث قال: «قال البخاري وغيره: منكر الحديث، وقال علي: كان يحيى بن سعيد يستضعفه جدًا ويضحك إذا ذكره، وقال ابن أبي شيبة: سألت ابن المديني عن أبي معشر فقال: شيخ ضعيف، ثم قال: كان يحدث عن نافع فقال: شيخ ضعيف، ثم قال: كان يحدث عن نافع من حديثه المسند، ثم بيَّن الإمام الذهبي كثيرًا من الأحاديث المنكرة لأبي معشر حيث قال: ومن مناكيره ثم ذكرها ليستبين لمن لا يعرف مناهج المحدثين من أئمة الحرح والتعديل مدى

001



اهتمامهم بنقد المتون حتى يحكموا على الراوي م بأنه منكر الحديث

•– بعد أن تبين الجرح الشديد لأبي معشر، وأنه ليس بشي، ء ، منكر الحديث ، لا تحل الرواية عنه، أحاديثه عن نافع منكرة، وهذه القصة الواهية قصة «قدوم هامة بن هيم على النبي صلى الله عليه وسلم وإسلامه» من رواية أبى معشر عن نافع فهى باطلة منكرة.

وفوق هذا الجرح الشديد اختلاطه في أخر عمره، وتغيره الشديد حتى لا يدري ما يحدث، ولذلك كان الإمام يحيى القطان لا يحدث عنه واستضعفه جدًا، وبهذا تصبح القصة منكرة بل موضوعة.

آ- وهذا ما بينه الحافظ ابن كثير في «البداية والنهاية» (٩٣/٥) حيث أورد هذه القصة كاملة في أكثر من ثلاثين سطرًا نقلًا عن الحافظ أبي بكر البيهقي من «دلائل النبوة» قدم لها قائلاً: «وقد أورد الحافظ أبو بكر هاهنا حديثًا غريبًا جدًا بل منكرًا أو موضوعًا». ثم ذكر القصة قائلاً:

«والعجب منه فإنه في دلائل النبوة: باب قدوم هامة بن هيم بن لاقيس بن إبليس على النبي صلى الله عليه وسلم، وسلم وإسلامه». ثم ذكر القصة.

#### رابعًا: طريق آخر للقصة تالف

وحتى لا يتقول علينا من يتوهم أن هناك طريقًا أخر للقصة أخرجه العقيلي في «الضعفاء الكبير» (٩٨/١) والسيوطي في «اللآلئ المصنوعة» (١٧٤/١)، وابن حبان في «المجروحين» (١٣٦/١) قال: حدثنا محمد بن سهل بن حماد الخلاب بتستر حدثنا عمار بن يزيد المفسر حدثنا إسحاق بن بشر، حدثنا أبو معشر عن نافع عن ابن عمر عن عمر، قال: بينما أنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم على جبل من جبال تهامة.. القصة.

قلت: يتبين من هذا الطريق أن القصة من طريق إسحاق بن بشر عن أبي معشر، وطريق البيهقي في «الدلائل» من رواية «محمد بن أبي

معشر عن أبيه».

فالمتابعة هنا لمحمد بن أبي معشر ولم تكن لأبي معشر فتبقى القصة واهية بما بيناه من الجرح الشديد لإبي معشر بل تزداد القصة بهذا الطريق وهنا على وهن، حيث إن إسحاق بن بشر الذي روى القصة من هذا الطريق عن أبي معشر تالف؛ حيث قال الإمام ابن حبان في «المجروحين» (١/١٣٥): إسحاق بشر الكاهلي كنيته أبو حذيفة القرشي كان يضع الحديث على الثقات، ويأتي بما لا أصل له عن الأثبات.

٢- قال الإمام الذهبي في «الميزان» ٢- قال الإمام الذهبي في «الميزان» يعقوب الكاهلي الكوفي عن أبي معشر، قال مطين ما سمعت أبا بكر بن أبي شيبة كذب أحدًا إلا إسحاق بن بشر الكاهلي، وكذا كذبه موسى بن هارون، وأبو زُرعة. وقال الفلاس وغيره: متروك. وقال الدارقطني هو في عداد من يضع الحديث.

ثم قال الإمام الذهبي: «لا أعلم أشنع من الحديث الذي رواه العقيلي، حدثنا علي بن عبد العزيز، حدثنا إسحاق بن بشر الكاهلي، حدثنا أبو معشر، عن نافع، عن ابن عمر، عن عمر قال: بينما نحن قعود مع النبي صلى الله عليه وسلم على جبل من جبال تهامة إذا أقبل شيخ في يده عصا، فسلم على النبي صلى الله عليه وسلم، فرد عليه السلام، ثم قال: نغمة الجن وغنهم أنت من؟ قال: أنا هامة بن الهيم بن لاقيس بن إبليس». القصة.

قلت: بهذا الكذاب تزداد القصة وهنا على وهن، لا كما يظن البعض أن كثرة الطرق تقوّي القصة، ولكن هيهات، فالمتابعة في هذا الطريق لم تكن لأبي معشر ولكن للراوي عنه وهو ابنه محمد بن أبي معشر، كما بينا أنفًا، فبقى أبو معشر على ضعفه الشديد حتى جاء هذا الكذاب ليروى عنه ليزيد القصة ضعفًا.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.



زيارة قبر المصطفى صلى الله عليه وسلم يسال أبو عمار يقول: ما هي آداب زيارة مسجد النبي صلى

الله عليه وسلم والوقوف أمام قبره الشريف؟

الجواب: الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد:

إذا كان الإنسان في المدينة وصلى في مسجد النبي صلى الله عليه وسلم وقصد قبره زائرًا فهذا سُنة، قال النبي صلى الله عليه وسلم: «زوروا القبور فإنها تذكركم الآخرة» وفي لفظ آخر تذكركم الموت» رواه مسلم وغيره. وقد فعلها النبي صلى الله عليه وسلم، وفعلها أصحابه رضي الله عنهم وأرضاهم.

فإذا وصل الزائر المسجد صلى فيه ما تيسر ثم زار قبر النبي صلى الله عليه وسلم، وزار قبر صاحبيه وصلى وسلم عليه. عليه الصلاة والسلام ودعا له، ثم سلم على الصديق رضي الله عنه ودعا له، ثم على الفاروق رضي الله عنه ودعا له، هكذا السنة، يزوره ويصلي ويسلم عليه، والسنة أن يستقبل القبر ويسلم عليه صلى الله عليه وسلم ثم يسلم على صاحبيه رضي الله عنهما. ويسال ا / فتحى إدريس

مسحد الهجرة . ولاية

فرجينيا يقول:

إنه كان في أمريكا لمدة ٢ شهور، ووجد أن صلاة الجمعة تقام في أوقات مختلفة من بعد الشروق حتى العصر، وكان يجد بعض المساجد يصلي الساعة١٢ ظهراً، والبعض الساعة ١ والبعض الساعة ٢، بثلاث خطب وثلاثة أئمة، فما حكم ذلك؟

الجواب: في تحديد أول وقت صلاة الجمعة خلاف بين العلماء، فذهب أكثر الفقهاء إلى أن أول وقتها هو أول وقت الظهر وهو زوال الشمس، فلا تجوز صلاتها قبل الزوال بكثير ولا قليل، ولا تجزئ؛ لقول سلمة بن الأكوع رضي الله عنه: «كنا نجمّع مع النبي صلى الله عليه وسلم إذا زالت الشمس، ثم نرجع نتبع الفىء» رواه البخاري ومسلم.

ولقول أنس رضي الله عنه: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلي الجمعة حين تميل الشمس» رواه الدخارى.

شوال ١٤٢٣ هـ

وذهب الإمام أحمد بن حنبل وجماعة إلى أن أول وقتها هو أول وقت صلاة العيد، أما الزوال فهو أول وقت وجوب السعي إليها، واستدلوا لجواز صلاتها قبل الزوال بقول جابر رضي الله عنه: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلى -يعنى الجمعة- ثم

التوكيط 100

نذهب إلى جمالنا فنريحها حين تزول الشمس» رواه مسلم. ولقول سلمة بن الأكوع رضي الله عنه: «كنا نصلي مع رسول الله صلى الله عليه وسلم الجمعة ثم ننصرف وليس للحيطان فيء» رواه أبو داود.

ويجمع بين الأحاديث: بأن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يصليها بعد الزوال أكثر الأحيان، ويصليها قبل الزوال أو قريبًا منه أحيانًا.

وعلى هذا فالأولى أن تصلى بعد الزوال رعاية للأكثر من فعل النبي صلى الله عليه وسلم، وخروجا من الخلاف، وهذا مما يدل على أن المسألة اجتهادية، وأن فيها سعة، فمن صلى قبل الزوال قريبًا منه فصلاته صحيحة إن شاء الله، ولا سيما مع العذر.

العمل في البنوك الربوية

يسال سائل:

هل يجوز العمل في البنوك الربوية مع العلم أنها وظيفتي الأساسية؟

ج: لا ريب أن العمل في البنوك التي تتعامل بالربا غير جائز؛ لأن ذلك إعانة على الإثم والعدوان، وقد قال الله سبحانه: «وَتَعَاوَنُوا عَلَ ٱلَّهِ وَٱلْتَقُولُ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَ ٱلإِنْهِ وَٱلْمُدُوَنِ وَٱتَقُوا الله إِنَّ الله سَدِيدُ العِقَابِ» [المائدة: ٢]، وقد ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم: «أنه لعن أكل الربا وموكله وكاتبه وشاهديه، وقال: هم سواء»، أخرجه مسلم في صحيحه.

> ويسال سؤالا ثانيًا يقول: هل يجوز أخذ المعاش من مهنة المحاماة مع العلم

> > 01

المعاشات

أني لا أمارس هذه المهنة؟

الجواب: ما دمت تدفع ما تفرضه عليك أنظمة الدولة من المعاشات الشهرية، فلا مانع من صرفها عند استحقاقها؛ طبقًا للوائح الدولة في صرف المعاشات.

**التعليم المختلط** ويسئل سؤالاً ثالثاً يقول: هل يجوز أن أبقى وأستمر في كلية مختلطة ؟

والجواب: المسلم الحريص على إرضاء ربه ينبغى له أن يسأل هذه الأسئلة قدل الوقوع فيها، لأن الاختلاط في الجامعات وغيرها محرم في دين الله تعالى لقوله: «وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَعًا فَسَتَلُوهُنَّ مِن وَزَلَء حِجَابٍ ذَلِكُم أَطْهَر لِقُلُوبِكُم وَقُلُوبِهِنَّ » [الأحزاف: ٥٣]. فلا يجوز للمسلم أن ينغمس في مستنقع الفتنة خاصة في هذا الزمن الصعب المنفلت، الذي كثرت فيه صنوف التبرج الذي لم يره النبي صلى الله عليه وسلم والمسلمون في الجاهلية الأولى؛ قال صلى الله عليه وسلم: «صنفان منْ أهْل الثار لمْ أرَهُمًا، قَوْمٌ مَعَهُمْ سِيَاطَ كَأَدْنَابِ الْبَقَرَ يَضْرِبُونَ بِهَا النَّاسَ، وَنَسَاءُ كَاسِيَاتُ عَارِيَاتَ مُمدلاتُ مَائلاتُ، رُءُوسُهُنَ كَأَسْنِمَة البُحْت المائلة، لا يَدْخَلْنَ الْجِنَّةَ، وَلَا بَحِدْنَ رِيحَهَا، وَإِنَّ رِيحَهَا لَيُوجَدُ مَنْ مَسِيرَة كَذَا وكذا»[صحبح مسلم ٣/ ١٦٨٠]

وقال صلى الله عليه وسلم: «مَا تَرَكْتُ بَعْدِي فَتْنَةُ أَضَرَّ عَلَى الرَّجَالِ منَ النَّسَاء» أَخْرَجهُ البخاري ومسلم عن أسامة بن

زيد رضي الله عنهما. فإذا كنت أيها السائل قد أمضيت أكثر سنواتك في هذا المكان فاجتهد أن تنتهي منه وتنجز ما بقي من أعوامك، مجتهدًا في غض بصرك لقول الله

التوكيط العدد ٤٩٠ السنة الحادية والأربعون

تعالى:«قُل لَمُؤْمِنَاتِ بَغُضُوا مِنْ أَيْصَبَرِهِمْ وَحَفَظُوا فَرُجَهُرُ» [النور: ٣٠]. وعدم تحديث الشَطْرَنْج؛ لأَنَّهُ وُضعَ لصحَّة الْفُكُر الشابات من غير ضرورة؛ لأنهن بخضعن بالقول ويفتن الشيباب، والله تعالى يقول: «فَلَا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعُ ٱلَّذِي فِي قَلْبِهِ، مَرَضٌ» [الأحزاب: ٣٢].

كما علىك ألا تصاحب فتاة يدعوى الحب الشيريف وطهارة القلب، فكل ذلك حرام، قال الله تعالى: «رَأَلْحُصَنَّتُ مِنْ ٱلْمُعْسَنَت وَٱلْخُصَنَتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ مِن قَبْلِكُمْ إِذَا عَاتَتَتُمُوهُنَّ أُحُورَهُنَّ مُحْصِنِينَ غَبَرَ مُسْفَحِينَ وَلَا مُتَخِذِي أَخْدَانٌ وَمَن يَكْفُرُ بِٱلابِهَن فَقَدْ حَبِط عَمَلُهُ، وَهُوَ فِي ٱلْأَخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِينَ» [المائدة: ٥]. الشطرنج أن البعض برى حرمة

وفى تأويل قوله تعالى: «مُحْصِنِينَ غَنْرَ مُسَافِحِينَ وَلا مُتَحْدَى أَخْدَانَ» قَال أبو حعفر الطبرى: بعنى بذلك حل تُناؤه: أحل لكم - في الزواج - المحصنات من المؤمنات والمحصنات من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم، وأنتم محصنون غير مسافحين ولا متخذى أخدان.

ويعنى بقوله جل ثناؤه: "محصنين"، أعفاء "غدر مسافحان"، معنى: لا معالنان متخذى أخدان"، بقول: ولا منفردين يبغنة أبو يوسف ومحمد، وهذا ما قال به لنفسه صديقة يفجر بها. [تفسير الطدري . 09. 19

«فاتقوا الله ما استطعتم» واحتهد أيها السائل ومن على شاكلتك في النجاة من هذا الشر وتلك الفتنة قبل أن تنشب فيها وتهلكك شراكها.

حكم الشطرنج

يسأل أحمد إسماعيل -دمنهور في المحطة: مقول: ما حكم لعب الشطرنج وهل هو محرم أو بختلف فيه العلماء؟

والحواب: برى بعض العلماء كَ اهَةً وَالتَدْبِيرَ فَهُوَ مُعِينٌ عَلَى الْحُرُوبَ، وكذا أفتى بَعْض المَتَاخَرِينَ بِكَرَاهَتِهُ. وقال بعضهم: مَتَّى أَقْتُرَنَ بلُعب الشطرَنج شرُّط مَال منْ الْحَاندَسْ، أَوّ فُحْشَ، أَوْ لَعَتُ مَّعَ مُعْتَقد تَحُريمَهُ، أَوْ تَأْخِدُ الْفُرِيضَة عَنْ وَقُتَهَا عُمْدًا، وَكَذَا سَهُوُ وَتَكَرُّرُ مَنْهُ، أَوْ كَانْتْ أَدواته مُصَوَّرَةُ بِصُوَرِ الْحَيَوَانِ فَهُوَ حَرَامٌ، والا فهو مكروه.

خلاصة القول بالنسبة لحكم اللعب بالشطرنج، وهذا ما عليه بعض الحنفية وما عليه إحماع المذهب الشافعي، في حالة ما إذا كان اللعب على سيدل المقامرة، وهذا ما قال به بعض المالكية، إذا كان مع الأوياش أو الهى عن الصلاة، وهو مذهب بعض الحنائلة إذا كان على مال أو أدى إلى ترك واحب أو فعل محرم.

اللعب ويرى البعض كراهية بالسفاح بكل فاجرة، وهو الفجور "ولا بالشطرنج، وهذا ما عليه الصاحيان من البغابا، قد خادنها وخادنته، واتخذها المالكية في أصل مذهبهم، وهو قول عند الشافعية، طالما أنه لم يكن على سييل المقامرة، وبه قال بعض الحنابلة إذا

خلا من مسالك القول بالتحريم. ويرى النعض حواز اللعب بالشطرنج، وإلى هذا ذهب بعض الحنفية، ويعض المالكية طالما كان اللعب به غير مؤد إلى ترك مهم أو عبادة، وكان

شوال ١٤٣٣ هـ

مع نظير اللاعب. والله تعالى أعلى وأعلم.

09

-2 ail

بحوث فقهية الحلقة الأولى 🗠 إعداد / د. عبود بن علي بن درع

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فأكتب هذا البحث في أيام وليال عصيبة تمر بالعالم عامة، وبالعالم العربي والإسلامي خاصة، في شهور متلاحقة، بعضها إثر بعض بما يحدث الآن في بعض هذه البلاد من فتن عظيمة، وما قد يحدث من الفتن في بعضها؛ في موجة لم يسبق لها مثيل، وأصبحت الأوضاع صعبة، والفتن في الدين عظيمة، ولاسيما مع الاستنفار الطائفي الذي يزداد يومًا الأهلية، وانتشار الفوضى، وتربص الأعداء بنا، مع الجهل والفقر والبطالة التي تُعدّ من الأسباب الرئيسة في حدوث هذه الفتن.

وأصبحت تسمع في كل بلد تمر به هذه المصائب والفتن والابتلاءات، فلا مناص إلا العودة إلى الله - عز وجل - واللجوء إليه سبحانه بالتضرع والدعاء في رفع هذه المحن. فما إن تنقضي نازلة حتى تجيء فاجعة تطيش لها عقول المؤمنين وأفئدتهم؛ نوازل يُنْسِي آخرها أولها، وتجعل الحليم حيران.

فالأمة الإسلامية أحاطت بها الخطوب من كل حدب وصوب، مجاعة وحروب طاحنة، وعدو متربص، وحقد دفين من الأعداء، فلا يريدون أن تقوم للإسلام قائمة.

#### أسباب مآسى المسلمين المتكررة:

وإن ماسي المسلمين المتكررة، وهزائمهم المتلاحقة فى هذه العصور المتأخرة، إنما هى

بسبب تهاونهم في دين الله، وترك بعضهم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وكثرة المعاصي، فهي سبب كل عناء، وما حلت في ديار إلا أهلكتها، ولا فشت في مجتمعات إلا دمرتها، وما أصاب الناس من ضُرَّ وضيق إلا بسببها، فهي مزيلة للنعم، جالبة للنقم، مؤدية إلى الهلاك و الدمار.

ومن أهم ما يُستدفع به هذا الخضم المتلاطم من الفتن والنوازل الكبيرة بعد الإيمان بالله وشريعته هو الدعاء، فهو السلاح الذي يُستدفع به البلاء، ويُرد به شر القضاء، به تكون حياة القلوب، وتفريج الكروب، وإغاثة اللهفان، وتنزل الرحمات، والنصر على الأعداء.

إن الدعاء من أقوى الأسباب في دفع المكروه، وحصول المطلوب، وهو من أنفع الأدوية، وهو عدو البلاء يدافعه، ويعالجه، ويمنع نزوله، ويرفعه أو يخفضه إذا نزل.

وقد اخترت الكتابة في الموضوع وأسميته «أحكام قنوت النوازل في الفقه الإسلامي»، راجيًا من المولى القدير الهدى والسداد، والإعانة والتوفيق.

#### التمهيد

إن القارئ لنصوص الكتاب والسنة يلحظ أن لنزول المصائب والمحن سببين، وهما: الابتلاء والعقاب. وفيما يلي بعض تفصيل ذلك.

#### ١- نزول المصائب ابتلاء:

دلت عدة نصوص على أن الله - جل جلاله - يبتلي عباده المؤمنين بأنواع من المحن والمصائب، ومنها ما يلى:

٦٠ ( الته يه العدد ٩٩٠ السنة الحادية والأربعون

# 1- قال جل جلاله: « وَلَنَبْلُوَنَكُمْ بِنَيْءٍ مِنَ ٱلْخَوْفِ وَالْجُوْمِ وَالْحَمْرِيَّ وَبَنَ الْخَوْفِ وَالْجُوْعِ وَنَقْص مِنَ الأَمْوَلِ وَالأَنفُون وَالتَمَرَتُ وَبَشِرٍ وَالمَعْدِرِيَ وَالْمَعْدِرِيَ وَالْمَعْدِرِيَ )

قال الحافظ ابن كثير: «أخبرنا تعالى أنه يبتلي عباده، أي يختبرهم ويمتحنهم، فتارةً بالسراء وتارة بالضراء من خوف وجوع، «وَنَقْص منَ الأَمْوَالِ» أي: ذهاب بعضها، «وَالأَنْفُس» كَموت الأصحاب والأقارب والأحباب، «والثمرات» أي: لا تغل الحدائق والمزارع كعاداتها». اه.

وقال الشيخ السعدى: «أخير تعالى أنه لايد أن ستلى عداده بالمحن ليتبين الصادق من الكاذب، والحازع من الصادر، وهذا سنته في عداده؛ لأن السراء لو استمرّت لأهل الإيمان، ولم يحصل معها محنة لحصل الفساد والإعراض، وحكمة الله تعالى تقتضى تمسر أهل الخبر من أهل الشر، فأخدر تعالى في هذه الآبة أنه سيبتلى عباده «بشيء من الخوف» من الأعداء «والجوع» أى يشيىء يسير منها «ونقص من الأموال»، وهذا يشمل حميع النقص المعترى للأموال من حوائح سماوية، وغرق وضياع، وأخذ الأموال من قيّل الظلمة، وقطاع الطرق وغير ذلك، «والأنفس» أي: ذهاب الأحباب من الأولاد، والأقارب، والأصحاب، ومن أنواع الأمراض في بدن العبد، أو بدن من يحبه «والثمرات» أي: الحبوب، وثمار النخيل، والأشحار كلها، والخضر، بيرد أو حرق آفة سماوية من حراد ونحوه. فهذه الأمور لا يدّ أن تقع ؛ لأن العليم الخيير أخير بها، فوقعت كما أخدر». اه.

•- قال الله عز وجل: «أَحَيبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتْرَكُوا أَن يَقُولُوا مَامَكَ وَهُمْ لا يُغْتَنُونَ () وَلَقَدْ فَتَنَا ٱلَذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيْعَلَمَنَ ٱللَّهُ ٱلَذِينَ صَدَقُوا وَلَيْعَلَمَنَ ٱلْكَذِبِينَ » [العنكبوت: ٢-٣].

قال الحافظ ابن كثير: «استفهام إنكار، ومعناه أن الله سبحانه وتعالى لا بد أن يبتلي عباده المؤمنين بحسب ما عندهم من الإيمان».

وقال الشيخ السعدي: «يخبر تعالى عن تمام حكمته، وأن حكمته لا تقتضي أن كل من قال: «إنه مؤمن» وادّعى لنفسه الإيمان أن يبقوا في حالة يسلمون فيها من الفتن والمحن، ولا يعرض لهم ما يشوّش عليهم إيمانهم وفروعه، فإنهم لو كان الأمر كذلك، لم يتميز الصادق من الكاذب والمُحق

من المبطل، ولكن سنته وعادته في الأولين، وفي هذه الأمة أن يتتليهم بالسراء والضراء، والعسر والبسير، والمنشط والمكره، والغنى والفقر، وإدالة الأعداء عليهم في يعض الأحيان، ومحاهدة الأعداء بالقول والعمل، ونحو ذلك من الفتن». ج- روى الإمامان الترمذي وابن ماحه عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: قلت: يا رسول الله، أيَّ الناس أشد بلاءً؟ قال: «الأنبياء ثم الأمثل فالأمثل» تُبتلى العبد على حسبه دينه، فإن كان في دينه صُلبًا اشتد بلاؤه، وإن كان في دينه رقة ابتلى على حسب دينه. فما يبرح البلاء بالعبد، حتى بتركه بمشبى على الأرض، وما عليه من خطيئة». [صحيح سنن الترمذي: ٢٨٦/٢]. قال الملا على القارى في شرح الحديث: «الأنبياء»: أي: هم أشد في الابتلاء. (ثم الأمثل فالأمثل): قال ابن الملك: أي الأشرف فالأشرف، والأعلى فالأعلى رتبة ومنزلة، بعنى: من هو أقرب إلى الله، بلاؤه أشد ليكون ثوابه أكثر. (يبتلى الرجل على حسب دينه): أي: مقداره ضعفا وقوة ونقصًا وكمالا.

#### ٢- نزول المصائب عقابًا:

دلت عدة نصوص على أن ما أصاب الناس من مصائب، فإنها بسبب ذنوبهم. ومن تلك النصوص ما يلى:

أ- قال جل جلاله: «وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَة فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ» [الشورى: ٣٠].

قال الحافظ ابن كثير: «أي مهما أصابكم أيها الناس من المصائب، فإنها هي من سيئات تقدمت لكم، «وَيَعْفُو عَنْ كَثير» [الشورى: ٣٠] أي: من السيئات، فلا يجازيكمُ عليها، بل يعفو عنها».

وقال الشيخ السعدي: «يخبر تعالى أنه ما أصاب العباد من مصيبة في أبدانهم، وأموالهم، وأولادهم، وفيما يحبون، ويكون عزيزًا عليهم، إلا بسبب ما قدمته أيديهم من السيئات، وأن ما يعفو الله عنه أكثر، فإن الله لا يظلم العباد، ولكن أنفسهم بظلمون».

#### تنبيهاه

شوال ١٤٣٣ هـ

لعله من المناسب هنا الإشارة إلى الأمور التالية في هذا المقام:

أولا: المستفاد من الآية نزول عموم المصائب:

التولايد 11

يُستفاد نزول عموم المصائب بسبب الذنوب من وقوع النكرة في سياق النفي، ودخول «مِنْ» الاستغراقية عليها.

ثانيًا: كون الآية مخصوصة بأصحاب الذنوب من المسلمين:

قال العلامة الألوسي في تفسير هذه الآية: «والآية مخصوصة بأصحاب الذنوب من المسلمين وغيرهم، فإن من لا ذنب له كالأنبياء – عليهم الصلاة والسلام – قد تصيبهم مصائب. ففي الحديث: «أشد الناس بلاء الأنبياء ثم الأمثل فالأمثل» [صحيح سنن الترمذي: ٢/٢٨٢] ويكون ذلك لرفع درجاتهم أو لحكم أخرى خفيت علينا، وأما الأطفال والمجاتين فقيل: غير داخلين في الخطاب؛ لأنه للمكلفين، وبفرض دخولهم أخرجهم التخصيص بأصحاب لذنوب، فما يصيبهم من المصائب فهو لحكم خفية».

ثالثًا: نسبة السلف المصائب النازلة بهم إلى ذنوبهم:

الصالحون من سلف الأمة، ما كان يصيبهم من مصيبة إلا وكانوا ينسبونها إلى ذنوبهم، وفيما يلي بعض شواهد ذلك.

١- أخرج ابن سعد عن أبي مليكة أن أسماء بنت أبي بكر الصديق رضي الله عنها كانت تُصدَع، فتضع يدها على رأسها، وتقول: «بذنبي، وما يغفره الله تعالى أكثر».

٢- قال مرة الهمداني: رأيت على ظهر كف شريح قرحة، فقلت: يا أبا أمية! ما هذا؟ قال: «هذا بما كسبت أيديكم ويعفو عن كثير».

رابعًا: اجتناب المعاصي الموجبة للعقوبات الدنيوية:

١- كون المعاصى سبب البلايا والأفات:

إن المعاصي هي السبب لما يُصيبنا من البلايا والآفات، قال عز وجل: « وَمَا أَصَبَحُكُم مِن مُصِبَحَةٍ فَيما كَسَتَ أَيْدِيكُرُ وَيَعْفُوا عَن كَثِرِ» [الشورى: ٣٠]، وهي التي تُحدث أنواعًا من الفساد في الأرض كما قال الله عز وجل: « ظَهَرَ الفساد في أَلْبُر وَأَلْجَرِبِمَا كَسَبَتَ أَيْدِي أَلْنَاس لِدُيقَهُم تَعْضَ الَدِي عَبُوا لَعَلَهُمْ بَحِمُونَ» [الروم: ٤١]. قال الإمام ابن القيم رحمه الله مبينًا أثر

الذنوب في إزالة النعم وحلول النقم: «ومن عقوبات الذنوب أنها تزيل النعم وتُحل النقم، فما زالت عن العبد نعمة إلا بسبب الذنوب، كما قال علي بن أبي طالب رضي الله عنه: «ما نزل بلاء إلا بذنب ولا رُفع بلاء إلى بتوبة». وقال تعالى: « وَمَا أَسَنَكُمُ مِن مُصِحَة فَعَا وقال تعالى: « وَمَا أَسَنَكُمُ مِن مُصِحَة فَعَا وقال تعالى: « إَنَّ اللَّهُ لا يُعَبِّرُ مَا يَقَوْم حَقَ يُعْبَرُوا مَا بِأَنْسَبَم الرَّعد: ١١]، فَأَخَبر تعالى أنه لا يغير نعمته التي أنعم بها على أحد حتى يكون هو الذي يغير ما بنفسه، فيغير طاعة الله بمعصيته، وشكره بكفره، وأسباب رضاه وفاقاً، وما ربك بظلام للعبيد.

فإن غيَّر المعصية بالطاعة، غيّر عليه العقوبة بالعاقبة، والذل بالعنَّ، قال الله تعالى: «إنَّ اللَّهُ لَا يُغَيَّرُ مَا يقَوْمِ حَقَّ يُعَيَّرُوا مَا بِأَنفُسِمٍ وَإِذَا أَرَادَ اللَّهُ بِقَوْمِ شُوَءًا فَلَا مَرَدَ لَهُ وَمَا لَهُم مِن دُونِهِ مِن وَالٍ» [الرعد: 11].

وقد أحسن القائل:

إذا كنت في نعمة فارعها

فإن الذنوب تزيل النعم وحُطها بطاعة رب العباد

فرب العباد سريع النقم

وقال رحمه الله مبينًا أثر المعاصي في إحداث الفساد في الأرض: «ومن آثار الذنوب والمعاصي: أنها تُحدث في الأرض أنواعًا من الفساد في المياه والهواء والزرع والثمار والمساكن، قال الله تعالى: « طَهَرَ ٱلْسَادُ فِ الَّذِي وَٱلْحَرِيمَا كَسَبَتُ أَيَّذِي ٱلتَّاسِ لِدُيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِي عَلُوا لَعَلَّهُمْ رَحِصُنَ» [الروم: ٤١]، وقال: ومن تأثير معاصي الله في الأرض ما يحل بها من الخسف والزلازل، ويمحق بركتها.

فمن رغب في وقاية نفسه من المصائب والبلايا والعقوبات، فعليه أن يبتعد عن كل معصية.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى، والحمد لله رب العالمين.

نقلا عن مجلة البحوث الإسلامية العدد ٩٣ لسنة ١٤٣٣هـ.

٦٢ [ الته ٢٠ العدد ٢٩٠ السنة الحادية والأربعون



الحمد لله رب العالمين، سبحانه وتعالى، له الحمد الحسن والثناء الجميل، والصلاة والسلام على سيد الأولين والآخرين محمد بن عبد الله وعلى آله وصحبه ومن والاه، أما بعد:

فإن شكر الله تدارك وتعالى خلق نبدل من أخلاق الفضلاء، ومن أخص عبادات الصالحان، ومن العبادات المهجورة في هذا الزمان، فقلما تجلس مع أحد أو تصارح أحدًا إلا والكل تشكو الغلاء، والحاجة، والأولاد، والديون، ومصاريف الأيناء، والمرض.... في سلسلة غدر متناهدة من شكابة الأحوال للناس وعدم شكر المنعم جل وعلا، مع أن نعم الله تعالى علينا كثيرة، ومننه غزيرة، وفضله كبير، فكم من خدر أعطاه! وكم من معروف أسداه! وكم من بلدة دفعها؛ وكم من نقمة ردها؛ وكم من مريض شفاه! وكم من غائب رده! وكم من أسدر فكه! وكم من حدار قصمه! وصغير نُمَّاه، وعائل أغناه، وذنوب سترها، ومصائب كفَّها ... !! ومع هذا؛ قُلْ مَنْ تَجلس إلده فتراه دقول لك: الحمد لله، سترنى، وكفانى، وآوانى، ومن خدره أعطانى...دل تحد مر الشكوي، وصدق الله تعالى: «وَإِن تَعُـدُوا نِعْمَتَ ٱللَّهِ لَا تَخْصُوهَمَ إِنَّ ٱلإِسْكَنَ لَظَـلُومٌ كَفَارٌ» [إبراهيم: ٣٤].

#### الشكر في الكتاب والسنة:

أمر الله تعالى عباده بشكره والاعتراف بفضله، قال سبحانه: «فَأَذَرُونِ أَذَكُرُمُ وَاَشَصُرُواْ لِي وَلَا تَكْفُرُونِ» [البقرة:١٥٢]. وقال: «أَنِ أَشَكُرُ لِي وَلُوَلِدَيْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ» [لقمان: ١٤].

وأخبر سبحانه أنه لا يعذب الشاكرين

من عباده؛ فقال سبحانه: «مَّا يَفْكُلُ ٱللَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِن شَكَرْتُعُ وَءَامَنْتُمْ وَكَانَ ٱللَّهُ شَاكِرًا عَلِيمًا » [النساء:١٤٧].

وأخبر سبحانه أن حفظ النعم واستمرارها وعدم زوالها وزيادتها مقرون بالشكر؛ فقال عز وجل: « وَإِذْ تَأَذَّتَ رَبُّكُمْ لَنِ شَكَرْتُرُ لَأَزِيدَنَّكُمُ ۖ وَلَمَن كَفَرَّمُ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدُ » [إبراهيم: ٧].

وقسّم الله الناس إلى شكور وكفور، فأبغض الأشياء إليه الكفر وأهله قال تعالى: «إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَبِلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا» [الإنسان: ٣]. وقال سبحانه: « إن تَكْفُرُوا فَإِنَّ اللهُ عَنَى عَنَكُمُ وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ الْكُفُرُ وَإِن تَشَكُرُوا وَنَهُ لَكُمُ » [الزمر: ٧].

وبين سبحانه أن الشاكرين هم المخصوصون بفضله ومنته عليهم من بين عباده فقال سبحانه: «وَكَذَلِكَ فَتَنَا بَعَضَهُم بِيَعْن لِتُوُلُوا أَهْتَوْلاً مَنَ الله عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِناً أَلَسَ الله بِأَعْلَمُ بِالشَّحِينَ » [الأنعام: ٥٣». وبين الله سبحانه أن الشاكرين قليل من عباده، وأن أكثر الناس على خلاف هذه الصفة، قال سبحانه: «وَقَيْلُ مِنْ عِادِي التَّكُورُ » [سبا: ١٣]. وأخبر سبحانه أن رضاه في شكره فقال تعالى: «وَإِن تَشَكُرُوا بَرَسَهُ لَكُمْ » [الزمر: ٧].

كما بين سبحانه أن الشكر هو أفضل الخصال وأعلاها، ولذلك أثنى به على خليله إبراهيم وجعله غاية صفاته، فقال تعالى: «إنَّ إبْرَاهيمَ كَانَ أُمَّةً قَانتاً للَّه حَنيفاً وَلَمْ يَكُ مَنَ ٱلْشُرِكِينَ (١٢٠) شَاكِراً لَأَنْعُمِهَ..» [النحل: ١٢٠، ١٢٠].

وعَنْ صُهَيْبٍ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّه–صلى أَلله عليه وسلم-: «عَجَبًا لأَمْر الْمُؤَمِنِ، إِنَّ آَمْرَهُ كُلُّهُ خَيْرٌ، وَلَيْسَ ذَاكُ لأَحَدِ

شوال ١٤٣٣ هـ التوكيد ) ٦٣

إِلاَّ للْمُؤْمِنِ؛ إِنْ أَصَابَتْهُ سَرَّاءُ شَكَرَ، فَكَانَ كانت القلوب جُبِلت على محبة من أحسن خَبْرًا لَهُ، وَإِنْ أَصَابَتْهُ ضَرَّاءُ صَبَرَ، فَكَانَ خُدْرًا لَهُ» [مسَلم ٢٩٩٩].

> وقال النبى صلى الله عليه وسلم: «إن الله ليرضى عن العيد: أن بأكل الأكلة فيحمده عليها، أو يشرب الشرية فيحمده عليها» [amta 2777].

> وقال النبى صلى الله عليه وسلم لمعاذ رضي الله عنه: «والله إنى لأحبك، فلا تنسى أن تقول دبر كل صلاة: اللهم أعنى على ذكرك وشکرك وحسن عدادتك» [أبو داود ١٥٢٢ وصححه الألباني].

> وكان النبى صلى الله عليه وسلم إذا أصبح وإذا أمسى يقول: «اللهم ما أصبح بى من نعمة أو بأحد من خلقك؛ فمنك وحدك لا شريك لك، فلك الحمد ولك الشكر»، وأخبر صلى الله عليه وسلم أن من قالها حين يصبح؛ فقد أدى شكر يومه، ومن قالها حين يمسى؛ فقد أدى شكر ليلته. [أبو داود ٥٠٧٣ وحسنه ابن حجر والنووي].

معنى الشكر وحقيقته:

الشكر من أعلى المنازل، وأرقى المقامات، وهو نصف الإيمان، فالإيمان نصفان: نصف شكر ونصف صبر. والشكر مبنى على خمس قواعد: خضوع الشاكر للمشكور. وحبّه له. واعترافه ينعمته. وثناؤه عليه بها. وألا يستعمل النعمة فيما يكره المنعم.

فالشكر هو الاعتراف بنعمة المنعم على وجه الخضوع، وإضافة النعم إلى مسديها، والثناء على المنعم بذكر إنعامه، وعكوف القلب على محبته، والجوارح على طاعته، وجريان اللسان بذكره.

#### أقسام الشكر:

قال الإمام ابن رجب: «والشكر بالقلب واللسان والجوارح».

فالشكر بالقلب: الاعتراف بالنعم للمنعم، وأنها منه وبفضله. ومن الشكر بالقلب: محبة الله على نعمه. قال بعضهم: إذا

الدها، فواعجداً لمن لا يدرى محسباً إلا الله، كيف لا يميل بكليته الده؟!

- والشكر باللسان: الثناء بالنعم وذكرها وتعدادها وإظهارها، قال الله تعالى: « رَأَمَا ينعمة ربك فحدث» [الضحى: ١١].

- والشكر بالحوارح: أن تُستعان بالنعم على طاعة الله عز وحل، وأن يحذر من استعمالها في شيء من معاصبه، قال الله تعالى: « أَعْمَلُوا عَالَ دَاوُردَ شَكْراً» [سيا: ١٣].

جحود نعم الله من شيم الفاقلين:

قال الله تعالى: « إِنَّ ٱلإنسَنِينَ لِرَبُهِ لَكُنُودٌ () وَإِنَّهُ عَلَى ذَالِكَ لَشَهِيدُ» [العادمات: ٦- ٧]. قال الشينقيطي في أضواء البيان: «قوله تعالى: «إِنَّ ٱلْإِنْسَكُنَّ لِرَبِّهِ لَكُنُودُ () وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ» قال القرطبي: الكنود الكفور، الحجود لنعم الله، وهو قول ابن عداس. وقال الحسن: بذكر المصائب، وينسى النعم...

وروى ابن عباس رضى الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ألا أبشركم بشراركم؟» قالوا بلى با رسول الله قال: «من نزل وحده، ومنع رفده، وحلد عبده» [الطيراني (١٠/ ٣١٨، رقم ١٠٧٧٥)]. وروى ابن عياس أيضًا أنه قال: «الكنود بلسان كندة وحضرموت: العاصى، وبلسان ربيعة ومضر: الكفور، وبلسان كنانة: البخيل السبي الملكة». [أضواء البيان .[72/9

فهل من الشكر على نعمة الإسلام أن يتشيه المسلم والمسلمة بغير المسلمين؟ هل من الشكر على النعم ما تفعله كثير من النساء اليوم من التبرج واتباع الموضات، وليس الملابس الفاتنة التي خرجن بها عن حدود الشرع والحياء والحشمة والعفاف؟!

هل من الشكر تضييع كثير من المسلمين للصلوات وتركهم الجمع والجماعات واتباعهم للبدع والضلالات؟ هل من الشبكر

> 78 التو يرب العدد ٤٩٠ السنة الحادية والأربعون

تهاون الكثير يصبام شهر رمضان وتضبيع وقوت القلوب. نهاره في الذوم، ولدله في السهر أمام شاشات التلفاز، ولعب البلوت والنرد؟ \_\_\_\_ هل من الشكر تأخير كثير من المسلمين لحج الفريضة مع تمام قدرتهم واستطاعتهم؟ هل من الشكر منع الزكاة وقدض الأبدى عن الصدقات وترك الإنفاق في وحوه الدر والخبر؟

> هل من الشكر محاربة الله عز وحل عن طريق التعامل بالربا والعمل في مؤسساته؟ هل من الشكر إهدار الأموال الطائلة في حلب الدخان والمخدرات والمسكرات وغدرها من السموم القاتلة؟

> هل من الشكر استخدام نعمة الهاتف في المعاكسات وتضبيع الأوقات، وفيما بغضب الله عز وحل؟

> هل من الشكر ما يفعله كثير من الأغنياء الدوم من السرف وإهانة النعمة، وإلقاء الأطعمة في الصناديق مع القاذروات؟

#### معرفة النعم:

قال أبو الدرداء رضى الله عنه: «من لم بعرف نعمة الله عليه إلا في مطعمه ومشريه؛ فقد قل علمه وحضر عذابه». الله ملك

ان معرفة النعمة من أعظم أركان الشكر؛ حيث إنه يستحيل وجود الشكر يدون معرفة النعمة، وذلك لأن معرفة النعمة هي السبيل إلى القيام بشكرها، فإذا عرف الإنسان النعمة توصل بمعرفتها إلى معرفة المنعم دها، ومتى عرف المنعم مها أحمه، ومحمته سيحانه تستلزم شكره. المالا السع

وليست النعم مقصورة على الطعام والشراب فحسب كما يظن كثير من الناس، بل هي كثيرة لا تحصى، فكل حركة من الحركات، وكل نُفس من الأنفاس لله تعالى فيه نعم لا يعلمها إلا هو سيحانه.

ولذلك ذكر أن شكر العامة: تكون على المطعم والمشرب والمليس وقوة الأيدان. وشكر الخاصة: على التوحيد والإيمان

### أصناف النعم وأعظمها:

ذكرنا أن نعم الله تعالى لا تعد ولا تحصى، ولكن بمكن أن نذكر رؤوس تلك النعم: - نعمة الإسلام والإيمان: وهي والله أعظم نعمة أنعم الله مها علينا؛ حيث حعلنا من أهل الإسلام والتوحيد، ولم يحعلنا من الذين سبّوا الله عز وحل، أو الذين عبدوا غدر الله، ونسدوا إلده الولد، تعالى الله عما يقولون علوًا كبيرا.

قال مجاهد في قوله تعالى: « وَأَسْبَعَ عَلَيْكُمْ نعمة، ظنهرة وباطنة» [لقمان: ٢٠]. قال: «هي لا إله إلا الله». وقال ابن عبينة: «ما أنعم الله على العداد نعمة أفضل من أن عرّفهم لا إله الا الله».

- نعمة الستر والإمهال: وهي أيضا من أعظم النعم؛ لأن الله عز وجل لو عاجلنا بالعقوبة لهلكنا حميعًا. قال مقاتل في قوله تعالى: «وَأُسْبَغْ عَلَيْكُمْ نعَمَهُ ظَاهرَةً وَبَاطنَة». قال: «أما الظاهرة فالإسلام، وأما الباطنة: فستره عليكم المعاصبي». المعا

- نعمة التذكير: قال ابن القيم: «ومن دقيق نعم الله على العدد التي لا مكاد مفطن لها، أنه بغلق عليه بايه، فيرسل الله إليه من بطرق عليه الياب بساله شيئا من القوت لىعرّفه نعمته عليه».

- نعمة فتح باب التوبة: فمن نعم الله عز وجل على عباده أنه لم يغلق باب التوبة دونهم، مهما كانت ذنوبهم ومعاصيهم، ففي الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «إن الله تعالى فتح للتوبة بابا من قدل المغرب عرضه أربعون سنة لا يغلقه حتى تطلع الشمس من مغربها» [أحمد (٢٣٩/٤)، والترمذي (٣٥٣٥)، وقال: حسن صحيح]. - نعمة الاصطفاء: وهذه النعمة يشعر بها أهل الاستقامة والورع والإقبال على الله عز وحل دون غدرهم، فالله عز وحل ثبت

التوكيد ) 10 شوال ١٤٣٣ هـ هؤلاء على دينه في زمن الفتن، وصرفهم إلى طاعته في حين أنه صرف أكثر الناس عنها، وحبَّبهم في الإيمان وزيَنه في قلوبهم، وكرَه إليهم الكفر والفسوق والعصيان، وهذه من أعظم النعم التي يستحق عليها سبحانه تمام الشكر وغاية الحمد.

- نعمة الصحة والعافية وسلامة الجوارح:
 كان أبو الدرداء رضي الله عنه يقول:
 «الصحة: الملك».

وجاء رجل إلى يونس بن عبيد يشكو ضيق حاله فقال له يونس: «أيسرك ببصرك هذا مائة ألف درهم؟ قال الرجل: لا. قال: فبيديك مائة ألف؟ قال: لا. قال فبرجليك مائة ألف؟ قال: لا. قال: فذكره نعم الله عليه ثم قال له: أرى عندك مئين الألوف وأنت تشكو الحاحة».

نعمة المال: [الطعام والشراب واللباس]:
 قال بكر المزني: «والله ما أدري أي النعمتين
 أفضل علي وعليكم، أنعمة المسلك؟ أم نعمة
 المخرج إذا أخرجه منا؟) فقال الحسن: (إنها
 نعمة الطعام).

وقالت عائشة رضي الله عنها: «ما من عبد يشرب الماء القراح –الصافي– فيدخل بغير أذى، ويخرج بغير أذى إلا وجب عليه الشكر».

وسائل شكر النعم واستمرارها وزيادتها: هناك كثير من الوسائل التي تعين على شكر النعم وزيادتها.. نذكر منها: ١- ترك المعاصي وعمل الصالحات: قال مخلد بن الحسين: (الشكر: ترك المعاصي)، قال الله تعالى: « مَنْ عَمِلَ مَلِحًا مِن ذَكَرِ أَرَ أَنْنَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنَجْيِنَتُهُ حَيْوةً طَيَبَةً » [النحل الأمري وقال تعالى: « فَأَعْرَضُوا فَأَرْسَلْنَا عَلَيْمٍ سَيْلَ الْمَرْعِ » [سبا: ١٦].

٢- النظر إلى أهل الفاقة والبلاء: فإن ذلك يوجب احترام النعمة وعدم احتقارها، ولذلك قال النبي: «إذا نظر أحدكم إلى من فُضًل عليه في المال والخلق؛ فلينظر إلى

من هو أسفل منه ممن فَضَل عليه» [متفق عليه]. وفي رواية: «انظروا إلى من هو أسفل منكم، ولا تنظروا إلى من هو فوقكم؛ فهو أجدر ألا تزدروا نعمة الله عليكم». قال النووي: قال ابن جرير وغيره: هذا حديث جامع لأنواع الخير؛ لأن الإنسان إذا رأى من فُضل عليه في الدنيا طلبت نفسه مثل ذلك، واستصغر ما عنده من نعمة الله تعالى، وحرص على الازدياد ليلحق بذلك أو يقاربه، هذا هو الموجود في غالب الناس، وأما إذا نظر في أمور الدنيا إلى من هو دونه فيها، ظهرت له نعمة الله عليه وشكرها، وتواضع وفعل فده الخير.

٣- معرفة أن الانسان بمنزلة العبد المملوك لسيده: وأنه لا يملك شيئاً على الاطلاق، وأن كل ما لديه إنما هو محض عطاء من سدده. ولذلك ثبت أن النبي قام حتى تفطرت قدماه. فقدل له: أتفعل هذا وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟ فقال عليه الصلاة والسلام: «أفلا أكون عددا شكورا» [متفق عليه]. أي أن كل ما فعله الله تعالى بى من الاصطفاء والهداية والمغفرة هو محض عطاء منه سيحانه يستحق عليه الحمد والشكر، فما أنا إلا عدد له سيحانه. ٤- الانتفاع بالنعم وعدم كنزها: فعن عمرو بن شعب عن أبيه عن حده أن النبي قال: «كلوا واشربوا وتصدّقوا من غير مخيلة ولا سرف، فإن الله بحب أن برى أثر نعمته على عبده» [البيهقي في شعب الإيمان ٦١٩٦، وحسنه الألباني].

٥- الصدقة والبذل والعطاء: فإن ذلك من علامات شكر النعم، ولذلك روي أن داود علامات شكر النعم، ولذلك روي أن داود مستخرج الشكر بالعطاء).
٦- ذكر الله عز وجل: فالشكر في حقيقته هو ذكر لله عز وجل، فورد عن مجاهد في قوله تعالى: إنّهُ كَانَ عَبْدًا شَكُرًا [الإسراء:٣].

77 ( الته يه العدد ٤٩٠ السنة العادية والأربعون

يشرب شرابا إلا حمد الله عليه، ولم يبطش بشيء قط إلا حمد الله عليه، فأثنى الله عليه أنه كان عبداً شكوراً). وقال النبي صلى الله عليه وسلم: «إن الله ليرضى عن العبد أن يأكل الأكلة فيحمده عليها، أو يشرب الشربة فيحمده عليها» [مسلم

٧- التواضع وترك الكبر: فالكبر يضاد الشكر؛ لأن حقيقة الكبر هو ظن العبد أنه المالك المتصرف، والشكر هو الاعتراف لله عز وجل بذلك.

٨- شهود مشهد التقصير في الشكر: وذلك بأن يعرف العبد أنه مهما بالغ في الشكر، فإنه لن يوفى حق نعمة واحدة من نعم الله تعالى عليه، بل إن الشكر نفسه نعمة تحتاج إلى شكر.

٩- مجاهدة الشيطان والاستعاذة بالله منه: قال ابن القيم: «ولما عرف عدو الله إبليس قدر مقام الشكر وأنه من أجل المقامات وأعلاها، جعل غايته أن يسعى في قطع الناس عنه فقال: « مُ تَكَمَنُهُمْ مَنْ مَنْ

## أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَنِيهِمْ وَعَن شَمَابِلِهِمْ وَلا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَائِلِهِمْ وَلا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَائِلِهِمْ وَلا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَائِلِهِمْ

١٠ ترك مخالطة أهل الغفلة: فإن مخالطتهم
 تنسى الشكر وتقطع العبد عن التفكر في النعم.

قيل للحسن: هاهنا رجل لا يجالس الناس، فجاء إليه فساله عن ذلك، فقال: إني أمسي وأصبح بين ذنب ونعمة، فرايت أن أشغل نفسي عن الناس بالاستغفار من الذنب، والشكر لله على النعمة، فقال له الحسن! أنت عندى ما عدد الله أفقه من الحسن!!

١١- الدعاء: بأن يجعلك الله تعالى من الشاكرين، وأن يوفقك لطريق الشكر ومنزلته العالية. ولذلك ثبت أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لمعاذ رضي الله عنه: «والله إني لأحبك، فلا تنسى أن تقول دبر كل صلاة: اللهم أعني على ذكرك وشكرك وحسن عدادتك» [سبق تخريحه].

أسأل الله أن يجعلني وإياكم من عباده الشاكرين، وأن يحسن لنا الختام، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.



في العدد الماضي وقع خطأ مطبعي غير مقصود في اسم كاتب مقال بعنوان رمضان شهر الأفراح فنسب المقال خطأ للأستاذ صلاح عبد المعبود ، والصواب أن كاتب المقال الأصلي هو الأستاذ صلاح عبد الخالق محمد ، لذا لزم التنويه.

تم بحمد الله تعالى إشهار فرع جمعية أنصار السنة المحمدية . فرع القصاصين بأبو عطوة - محافظة الإسماعيلية تحت رقم ٦٧٤ لسنة ٢٠١٢ طبقاً لأحكام القانون ٨٤ لسنة ٢٠٠٢ م ، والله ولى التوفيق .

شوال ١٤٣٣ هـ الته كير

71



ناصرين محمد الأحمد

### المرميني

إن الحمد لله.. أما بعد: قال الله تعالى: « وَلِلَّهِ ٱلْأَسَمَاءُ لَمُسْنَى فَأَدْعُوهُ بِهَاً وَذَرُواً

ٱلَّذِينَ يُلْجِدُونَ فِي ٱسْمَنْهِهِ سَيُجْزُوْنَ مَا كَانُوْا

يَعْمَلُونَ »[سـورة الأعـراف «١٨٠»] إن العلم بالله -سبحانه تعالى - والتعرف على أسمائه وصفاته، وعبادته بمقتضاها بعد معرفة معناها هو خلاصة الدعوة النبوية. قال رسول الله -صلى الله عليه وسلم -: «إن لله تسعة وتسعين اسماً من أحصاها دخل الجنة»، ومعنى ذلك والله أعلم أي: من حفظها وفهم معانيها ومدلولها وأثنى على الله بها وسأله بها واعتقدها دخل الجنة، والجنة لا يدخلها إلا المؤمنون فعلم أن ذلك أعظم ينبوع وخير مادة لحصول الإيمان وقوته وثباته.

فتعرفوا على الله سبحانه بمعرفة أسمائه وصفاته وما تقتضيها تلكم الأسماء والصفات من المعاني، قال ابن القيم -رحمه الله-: «فإن أعز أنواع المعارف معرفة، من سبحانه بالجمال، وأتم الناس معرفة، من عرفه بكماله وجلاله وجماله سبحانه، ليس كمثله شيء في سائر صفاته، ويكفي في جماله أنه له العزة جميعاً والقوة جميعاً، والجود كله، والإحسان كله، والعلم كله، والفضل كله، ولنور وجهه أشرقت الظلمات.

#### فضائل دراسة أسماء الله الحسنى

أسماء الله الحسنى ينال بها كل مطلوب، ويُتوسلُ بها إلى كل مرغوب، وبملازمتها تظهر الشمرات، والاطلاع على أسرار المغيبات. فما أعظم الفاقة وأشد الحاجة إلى ما يُسكب في القلوب من عظمة علام الغيوب، سيما في هذا الزمن الذي كثرت فيه الفتن، وعظمت المحن، وتدفق سعل الشهوات،

وكشرت أندادها الشدهات، وأعلنت الحرب الشعواء على الفضائل، وصُوّبت السهام الرعناء على المكارم. ففي مثل هذه الحالة إذا استسقى القلب المحب ربه ومرغ جبينه في محرابه، ونثر دموعه في ساحته، واستلهم معانى أسمائه وصفاته فسيمده مولاه بغيث الرحمة، وسقيا المعرفة، فإذا ضرب بعصاه الحجر انفجرت منه اثنتا عشيرة عينا قد علم كل أناس مشربهم، عين الإخلاص، وعين الصدق وعين الحب، وعين اليقين، وعين التوكل، وعين المعرفة، وعين الرضى، وعين الصبر، وعين الأنس، وعين الافتقار، وعين الحياء، وعين الخوف، وسالت أودية بقدرها. إن عظمة أسماء الله أكبر من أن يُكشف عنها نقاب، أو يصل إلى حقيقتها وعظمتها أولو الألباب «هَلَذَا عَطَآؤُنَا فَأَسْنُنَ أَوْ أَسَيْكَ بِغَيْرِ حِبَابٍ» [سورة ص «۳۹»].

#### أعظم أسماء الله

أعظم أسمائه «الله» فما أحسن الاسم وما أجمل المسمى، كلمة حبيبة إلى القلب قريبة إلى النفس، منقوشة في الفؤاد، محفورة في الضمير، ممتزجة بالدماء. «الله» الذي تألهه القلوب بالمحبة والود والتعظيم، له الحمد كله، حمداً طيباً كثيراً مباركاً فيه، له الحمد ملء السموات وملء الأرض وملء ما بينهما، وملء ما شاء من شيء بعد، له الحمد حتى يرضى، وله الحمد بعد الرضى، له الحمد عدد خلقه وزنة عرشه ورضا نفسه ومداد كلماته.

إنه الله: أحق من ذُكر، وأحق من عُبد، وأنصر من أبتغي، وأرأف من ملك وأجود من سُئل، وأكرم من قُصد، وأعدل من انتقم، حلمه بعد علمه، وعفوه بعد قدرته، ومغفرته عن عزته، ومنعه عن حكمته،

الته كيه العدد ٤٩٠ السنة الحادية والأربعون

7.1

وموالاته عن إحسانه ورحمته. هو الملك لا شريك له، والفرد الذي لا ند له، والغني فلا ظهير له، والصمد فلا ولد له، والعلي فلا شبيه له، كل شيء هالك إلا وجهه وكل مُلك زائل إلا ملكه، وكل ظل قالص إلا ظله، وكل فضل منقطع إلا فضله، لن يطاع إلا بإذنه ورحمته، ولن يعصى إلا بعلمه وحكمته، يطاع فيشكر، ويُعصى فيتجاوز له مفضية، والسر عنده علانية، والغيب له مفضية، والسر عنده علانية، والغيب وكتب الأجال إنَّماً أَمَرُهُ إِذَا أَرَدَ شَيْاً أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَكُونُ سورة مس «٢٢»].

ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها: يجيب المضطر إذا دعاه، ويغيث الملهوف إذا ناداه، يفرّج الكربات، ويقيل العثرات، يهدي خلقه في ظلمات البر والبحر، ويرسل الرياح بشراً بين يدى رحمته.

#### سبحان الملك الحق

وهو الملك: ذو السلطان الكامل والملك الشامل، مالك العالم كله، علومه وسفلمه، لا يتحرك متحرك إلا يعلمه وإرادته، المتصرف بخلقه كما بشاء من غير ممانع ولا مدافع، ما من داية إلا هو أخذ يناصيتها، له الملك المطلق، لا بسأل عما بفعل وهم بسألون، يؤتى الملك من يشاء، وبنزع الملك ممن يشاء، ويعز من بشاء وبذل من بشاء، بيده الخير وهو على كل شيء قدير. يغنى فقيرا، ويفقر غنيا، ويضع شريفا، ويرفع وضيعاً، ويوجد معدوما، وبعدم موحودا، بقلب الليل والنهار بالرخاء والشيدة، والأمن والمخافة، كل يوم هو في شأن، ملكه ظاهر في السموات والأرض، ونَظهرُ تماماً حدثما يتلاشى الملك عن كل أحد، حينما تُعرض الخلائق عليه فرادى كما خلقوا أول مرة، يوم هم بارزون لا يخفى على الله منهم شيء، لمن الملك اليوم، لله الواحد القهار. وهو الجيار: يجّبر الكسير والضعيف، ويأخذ القوى بالقهر المنبف. بقهر الحبابرة ويغلبهم بجبروته وعظمته، فكل جبار وإن عظم فهو تحت قهره وجبروته، وفي يده وقبضته. إن الذين ظلموا وفتكوا ودمّروا

وقتلوا، فإن الله سينتقم منهم، فهو الجبار المنتقم، يمهل للظالم حتى إذا أخذه لم يفلته، ولكن الله يصطفي من عباده من يشاء، ويتخذ منهم شهداء، ويبلو بكل ذلك العباد حتى إذا جاء اليوم الموعود كان قرية عاليها سافلها، وأرسل حجارة من السماء، وفتح السماء بماء منهمر، وفجَر فأخذهم الله أخذ عزيز مقتدر، فليبشر المؤمنون بنصر الله. إنه الجبار يجبر الضعيف بالغنى والقوة، ويجبر الكسير بالسلامة، ويجبر المنكسرة قلوبهم بإزالة كسرها وإحالة الفرج والطمانينة فيها.

#### ولله الأسماء الحسني فادعوه بها

إنه الرقيب: على عباده بأعمالهم، شاهد عليهم في جميع أحوالهم، وما يغيب عن ربك من مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء ولا أصغر من ذلك ولا أكبر، إن رقابة البشر على البشر قاصرة، البشر: يغفُّل، يسهو، ينام، يمرض، يموت. إذا فلتسقط رقابة المخلوقين، وتبقى رقابة الله الكاملة المطلقة:

يا من يرتكب المعاصي مختفياً عن الناس، أين الله؟

إنك أحد اثنين: إما أنك ظننت أن الله لا يراك فقد كفرت. أو أنك تعلم أن الله يراك وتجترئ عليه، وتحعله أهون الناظرين إليك « يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱلنَّاسِ وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱللَّهِ وَهُوَ مَعَهُمُ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا رَضَىٰ مِنَ ٱلْقَوْلِ وَكَانَ ٱللَّهُ يمَا يَعْمَلُونَ عُجِيطًا » [سورة النساء «١٠٨»] إنه العليم: بعلم السر وأخفى، أحاط علمه بجميع المعلومات، من ماض وأت وظاهر وكامن، ومتحرك وساكن، وحلال وحقير، عَلم بسابق علمه عدد أنفاس خلقه، حركاتهم وسكناتهم، أرزاقهم وأجالهم، من هو منهم من أهل الجنة ومن هو منهم من أهل الذار« وَعِندَهُ مَفَاتِعُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَمَا إِلَّا هُوَ وَيُعْلَمُ مَا فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَتْ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمَنْتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبِ وَلَا يَابِس إِلَّا فِي كِنْبِ شَبِينِ» [سورة الأنعام «٥٩»]، ما من جبل إلا وتعلم ما في وعره، ولا تحر

شوال ۱٤۳۳ هـ

لتوكيد 19

إلا ويدري ما في قعره « وَمَا تَضْمِلُ مِنْ أَنَّنَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ. وَمَا بُمُغَرُّ – مِن مُعْمَرَ وَلَا يُنْقَضُ مِنْ عُمُوهِ إِلَّا فِي كِنَبٍ إِنَّ خَلِكَ عَلَ ٱللَّهِ يَبِيرُ » [سورة فاطر «١١»].

ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها: إنه يملك السمع والأبصار والأفئدة، يخرج الحي من الميت، ويخرج الميت من الحي، يدبر الأمر، بيده ملكوت كل شيء وهو يجير ولا يجار عليه، باري البريات، وغافرُ الخطيئات، عليه، باري البريات، وغافرُ الخطيئات، وعالمُ بالخفيَات، المطّلع على الضمائر والنيات، أحاط بكل شيء علماً، ووسع كل شيء رحمة وحلما وقهر كل مخلوق عزةً وحُكما « يَعَلَّهُ مَا بَنَنَ أَيَّذِهِمَ وَمَا خَلَفَهُمْ وَلَا يُخْطُونَ

#### لا تدركه الأبصار ولا تتوهمه الأفكار

لا تدركه الأبصار، ولا تغيّره الأعصار، ولا تتوهمه الأفكار « رَكُلُّ شَيْ عِندَهُ سِعْدَارٍ » [سورة الرعد «٨»]. لا تسكن الأرواح إلا بحبه، ولا تطمئن القلوب إلا بذكره، ولا تزكو العقول إلا بمعرفته، ولا تحيا النفوس إلا بنسيم لطفه وقربه، ولا يدرك النجاح إلا بتوفيقه، ولا يقع أمر إلا بإذنه، ولا يهتدي ضال إلا بهدايته، ولا يفهم أحد إلا بتفهيمه، ولا يحفظ شيء إلا بكلاءته، ولا تنال سعادة إلا بطاعته، ولا طابت الجنة إلا بسماع خطابه ورؤيته.

ولله الأسماء الحسني فادعوه بها: فهو التواب الرحيم، ذو الفضل العظيم، الواسع العليم، العزيز الحكيم، السميع النصير: يسمع كل شيء ويرى كل شيء، لا يخفى عليه دبيب النملة السوداء على الصخرة الصماء في الليلة الظلماء، إن جهرت يقولك سمعه، وإن أسررت به لصاحبك سمعه، وإن حدثتك به نفسك سمعه، وإن أخفيته في قلبك علمه. إن فعلت فعلا ظاهرا رآك، وإن فعلت فعلا باطنا رآك، وإن تحركت بجميع بدنك رآك، وإن حركت عضوا من أعضائك رآك، وأبلغ من ذلك أنه يعلم خائنة الأعين وما تخفى الصدور. ولله الأسماء الحسني فادعوه بها: فهو الرزاق: عمّ برزقه كل شيء، فما من دابة فى الأرض إلا على الله رزقها، رزق الأجنة في بطون الأمهات، ورزق الحيتان في قعار البحار، ورزق السباع في مهامه القفار، ورزق

الطير في أعالي الأوكار، ورزق كل حيوان لتحصيل معاشه فأعطى كل شيء خلقه ثم هدى، ولو توكلنا على الله حق توكله، لرزقنا كما يرزق الطير تغدو خماصاً وتروح بطاناً. ومن رزق الله تعالى ما يمنَ به على من يشاء من عباده من حسن الخلق، وسماحة النفس، ولين الجانب. ومن رزق الله تعالى ما يمنَ به على من يشاء من عباده من الإيمان الصحيح والعلم النافع والعمل الصالح وهذا أعظم رزق يمنَ الله به على عبده «وَمَن يَتَق الله يَعْم أَلَّهُ مَحُمً أَنَ أَلَهُ بَلِغُ أَمَرٍ قَدَر عَلَ اللهُ لِكُلِ أَلَهُ عَمَ عَدًا [الطلاق: ٢-٣].

فهو المعطي المانع: فكم من سائل أعطاه سؤله، وكم من محتاج أعطاه حاجته ودفع ضرورته، وإنه سبحانه ليستحي من عبده إذا رفع إليه يديه أن يردهما صفرا. وكم منع سبحانه من بلاء قد انعقدت أسبابه، فمنعه عن عباده ودفعه

عنهم، فلا مانع لما أعطى ولا معطي لما منع. وهو النافع الضار: إن جاءك نفع فمن الله، وإن وقع عليك ضر لم يكشفه سواه، ولو اجتمعت الأمة على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، ولو اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك. فالجأ إليه عند الشدائد تجده قريباً، وافزع إليه بالدعاء تجده مجيباً، وإذا عملت سوءاً أو ظلمت نفسك فاستغفره، تجد الله غفوراً رحيماً.

ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها: أعز جنده، ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحده. عالم بالخفيات، يفصل الآيات، تسبح له الأرضين ومن فيهن والسموات. رفع السموات بغير عمد، ولم يكن له كفواً أحد. شق البحار، وأجرى الأنهار «يُكُورُ أَلَيْلَ عَلَى ٱلْهَار وَيُكُورُ النَّهَار عَلَى ٱلَيْلَ وَسَحَر التَّسَسَ وَالْقَصَرُ صَلًا الزمر «ه»]. يرسل الرعد، ويرينا البرق، وينشئ السحاب الثقال، فسبحانه من كبير متعال.

#### ما أعظم شأنه وأعلى مكانه (

العزة له، والجبروت له، والعظمة له، والكبرياء له، والسلطان له، والملك له والحكم له، والقوة

له، ما أعظم شنائه، وأعلى مكانه، وأقربه من خلقه، وألطفه بعباده، أشرقت لنوره الأرض والسموات، وأنار بنور وجهه الظلمات حُجب جلاله عن العيون، ونفذت إليه أبصار القلوب، وناجته ألسنة الصدور لا تراه العيون، ولا تخالطه الأوهام والظنون، ولا تغيره الحوادث، ولا يحيط بصفاته الواصفون. عالم بمثاقيل الجبال، ومكاييل البحار، وعدد قطر الأمطار وعدد ورق الأشجار، وعدد ما أظلم عليه الليل وأشرق عليه النهار.

فسبحانه ما أعظمه، هو الأول فليس قبله شيء، وهو الآخر فليس بعده شيء وهو الظاهر فليس فوقه شيء، وهو الباطن فليس دونه شيء «لَتَسَ كَمِنَّلِهِ. شَيْعَ أُوَّهُوَ ٱلسَّمِيعُ الْبَصِيرُ »[سورة الشوري «١١»].

ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها: فإذا امتلا القلب بجلال معاني أسمائه، فستحلو الحياة، وتعذب الدنيا، وتستنير البصيرة، وتنكشف الهموم، وتهاجر الغموم. من استشعر معاني أسماء الله: أنس بالحياة، وسعد بالوجود، وتلذذ بالأيام، قلبه مطمئن، وفؤاده مستنير، وصدره منشرح، نقشت محبة الله في قلبه، وسكنت صفاته في ضميره، ومثلت أسماء الله أمام عينيه. وهذا لا يأتي بلا سبب، ولا يحصل بلا تعب، بل هو ثمرة للطاعة، ونتيجة للمحبة.

#### ورحمتي وسعت كل شيء

واعلم يا عبد الله بأن الله هو الغفور: يغفر الذنوب وإن عظمت، ويستر العيوب وإن كثرت، وفي الحديث القدسي: «يا ابن آدم إنك ما دعوتني ورجوتني غفرت لك على ما كان منك ولا أبالي، يا ابن آدم لو أتيتني بملء الأرض خطايا ثم لقيتني لا تشرك بي شيئاً لأتيتك بمثلها مغفرة» ما أعظم جودك يا الله، الخلائق لك عاصون وأنت تكلؤهم في مضاجعهم كأنهم لم يعصوك، تتولى حفظهم كانهم لم يذنبوا، تجود على العاصي، وتتفضل على المسيء، من ذا الذي دعاك فلم تجبه؟ ومن ذا الذي سالك فلم تعطه؟ فأنت الجواد ومنك الجود، وأنت الكريم ومنك الكرم.

ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها: كان بعباده خبيراً بصيراً، وخلق كل شيء فقدره

تقديراً، وأنزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيراً. هدى من الضلالة، وأنقذ من والأفكار. غافر الأبصار، وأحيا الضمائر والأفكار. غافر الذنب، قابل التوب، شديد العقاب. محسن يحب المحسنين، شكور يحب الشاكرين، جميل يحب المحمال، طيب يحب كل طيب، تواب يحب التائبين، يستحي أن يعذب فليب، تواب يحب التائبين، يستحي أن يغذب فيناديه « قُلْ يَمِبَادِي الَّذِينَ أَسَرَقُرًا عَلَ أَنْشُهِم لَا فيناديه « قُلْ يَمِبَادِي اللَّهُ مَنْ الدُنُوبَ حَمِعًا» فيناديه « قُلْ يَمِبَادِي اللَّهُ مَن الدُوبَ، فيناديه « قُلْ يَمِبَادِي اللَّهُ مَن الدُوبَ، فيناديه « قُلْ يَمِبَادِي اللَّهُ يَعْفِرُ الدُنُوبَ حَمِعًا»

إنه الغفور الرحيم، التواب الكريم، ينادي عبده نداء المتلطف، ويدعوه دعاء المشفق عليه: «يا عبدي: وعزتي وجلالي لو بلغت ذنوبك عنان السماء ثم استغفرتني لغفرت لك ولا أبالي».

من تقرب إليه شبرا تقرب إليه ذراعاً، ومن تقرب إليه ذراعاً تقرب إليه باعاً، ومن أتاه يمشي أتاه هرولة. يحب التوابين، ويحب المتطهرين، بل يفرح بتوبة عبده إليه أعظم من فرحة إنسان كان بأرض فلاة ومعه راحلته عليها طعامه وشرابه، فانفلتت منه، فأيس منها فجلس إلى جذع شجرة ينتظر الموت، فأخذته إغفاءة ثم أفاق فإذا بها واقفة عند رأسه وعليها طعامه وشرابه فقام إليها وأمسك بزمامها، ثم صاح من شدة الفرح: اللهم أنت عبدي وأنا ربك أخطا من شدة الفرح. فسبحانك ما أرحمك وسبحانك ما أكرمك.

ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها: فهو الرحمن الرحيم: أرحم بعباده من الوالدة بولدها، فما من نعمة وجدت إلا من رحمته، وما من نقمة دفعت إلا من آثار رحمته، رحمن الدنيا والآخرة ورحيمهما، كتب على نفسه للرحمة، غلبت رحمته غضبه، ووسعت رحمته كل شيء، فانظر إلى آثار رحمة الله كيف يحي الأرض بعد موتها، إن الله يحي الموتى وهو على كل شيء قدير. معاشنا من آثار رحمته، محتنا من رحمته، أموالنا من رحمته، أولادنا من رحمته، الليل والنهار من رحمته،

شوال ۱٤۳۳ هـ

VI

التو 2 يو

المطر والنبات من رحمته، إرسال الرسل من رحمته، إنزال الكتب من رحمته « وَإِن تَعُدُّوْا نِعْمَةَ أَلَمَ لَا تَحْصُوهاً إِنَى أَلَمَهُ لَغَفُورٌ رَحِيمٌ » [سورة النحل «٨٨»]، « مَا يَفْتَح اللَّهُ لِنَاسٍ مِن رَحْمَةِ فَلَا مُعْمِكَ لَهُمَ أَوَمَا يُعْمِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعَدِهِ وَهُو ٱلْعَزِيرُ لَلْكَكِمُ» [سورة فاطر ٣٣]].

إن رحمة الله، لو فتحها سبحانه لأحد من خلقه، فسيجدها في كل شيء، وفي كل موضع، وفي كل حال، وفي كل مكان، وفي كل زمان، فإنه لا ممسك لها، يجدها في نفسه وفي مشاعره، ويجدها فيما حوله، وحيثما كان.

إن الإنسان يواجه أصعب الأمور برحمة الله فإذا هي هوادة ويسر، ويواجه أيسر الأمور وقد تخلت رحمة الله فإذا هي مشقة وعسر، ويخوض المخاوف والأخطار برحمة الله، فإذا هي أمن وسلام، ويعبرها بدون رحمة الله، فإذا هي مهلكة وبوار.

#### ما يفتح الله للناس من رحمة فلا ممسك لها

إنه لا ضيق مع رحمة الله، إنما الضيق في إمساكها دون سواه، لا ضيق مع رحمة الله ولو كان صاحبها في غياهب السجون أو في جحيم العذاب أو في شعاب الهلاك، ولا سعة مع إمساك رحمة الله، ولو تقلب الإنسان في أعطاف النعيم وفي مراتع الرخاء. إن هذا الباب لو فتح لك يا عبد الله، وهو باب رحمة الله، فلا عليك ولو أغلقت أمامك جميع رحمة الله، فلا عليك ولو أغلقت أمامك جميع الأبواب، وأقفلت جميع النوافذ، وسدت جميع والرخاء. ولو أغلق عنك هذا الباب، باب الرحمة ولو فتح لك جميع الأبواب والنوافذ والرخاء. وما و بنافع، وهو الضيق والكرب والمسالك، فما هو بنافع، وهو الضيق والكرب والشدة والقلق والعناء.

هذا الفيض من رحمة الله، يفتح عليك، ثم يضيق الرزق ويضيق المسكن ويضيق العيش وتخشن الحياة فلا عليك، فهو الرخاء والراحة والطمانينة والسعادة، وهذا الفيض يمسك عنك، ثم يفيض الرزق ويقبل كل شيء فلا جدوى وإنما هو الضنك والحرج والشقاوة والبلاء.

ويمنح الله الولد، ويكون معه الرحمة، فإذا هي زينة الحياة الدنيا، ومصدر فرح واستمتاع،

ومضاعفة للأجر في الآخرة، بالخلف الصالح الذي يذكر الله، ويمسك رحمته فإذا الذرية بلاء ونكد وشقاء « مَا يَفْتَح اللهُ للنَّاس مِن رَّحْمَة فَلَا مُحْمِكَ لَهُمَّ وَمَا يُمْمِكَ فَلَا مُرْمِلُ لَهُ مِنْ بَعَدِهِ وَهُو ٱلْمَرَيْرُ لَلْكَمُ السورة فاطر «٢»].

ويعطي الله السلطان والجاه والملك، مع رحمته فإذا هي أداة إصلاح ومصدر أمن، ووسيلة لادخار الطيب الصالح من العمل والأثر، ويمسك -جل وتعالى- رحمته عن هذا السلطان والملك، فإذا به مصدر قلق على فواتها، ومصدر طغيان وبغي عند بقائها، ومثار حقد على صاحبها، لا يقر له معها قرار، ولا يستمتع بجاه ولا سلطان، ويدخر بسببه للآخرة، رصيداً ضخماً من النار.

إن من رحمة الله أن تحس برحمة الله، ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها. إنه الرحمن الرحيم، إن رحمة الله لا تعز على طالب في أي مكان وفي أي حال، وجدها إبراهيم -عليه السلام- في النار، ووجدها يوسف -عليه السلام- في الجب كما وجدها في السجن، ووجدها يونس -عليه السلام-فى بطن الحوت في ظلمات ثلاث، ووجدها موسى -عليه السلام- في اليم وهو طفل رضيع مجرد من كل قوة ومن كل حراسة، ووجدها أصحاب الكهف فى الكهف حين افتقدوها فى القصور والدور فقال بعضبهم لمعض « فَأَوْرا إِلَى ٱلْكَهْفِ يَنشُرُ لَكُمْ رَيْكُم مِن رَحْمَتِهِ-وَيْهَنِيْ لَكُر مِّنْ أَمْرِكُم مِرْفَقًا» [سورة الكهف «١٦»] ووجدها رسول الله -صلى الله عليه وسلم-وصاحبه فى الغار والقوم يتعقبونهم «لَا تَحْذَنْ إِنَّ أَلَلَهُ مَعَنًّا» [سورة التوبة «٤٠»]، ووجدها أحمد بن حنبل وهو يجلد ويضرب، ووجدها شيخ الإسلام ابن تدمدة عندما أدخل السجن فالتفت إليهم وقال: « فَضُرِبَ بَيْهُم بِسُورٍ لَهُ بَابٌ بَاطِنْهُ, فِيهِ ٱلرَّحْمَةُ وَظَهِرُهُ مِن قِبَلِهِ العَذَابُ» [سورة الحديد «١٣»]. إن ما بين الناس ورحمة الله إلا أن مطلعوها مباشرة منه، ولله الأسماء الحسني فادعوه

بها. اللهم إنا مذنبون فاغفر لنا، ومقصرون فاعف عنا، ومخطئون فسامحنا.

VY



