



السنة الحادية والأربعون العدد ٤٩١ ذو القعدة ١٤٣٣هـ بسم الله الرحمن الرحيم فاعلم أنه لا إله إلا الله صاحبة الامتياز جماعة أنصار السنة المحمدية

رئيس مجلس الإدارة

د.عبد الله شاكر الجنيدي

الشرف العام د. عدد العظيم بدوي

اللجنة العلمية

زكريا حسيني محمد جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل

سكرتير التحرير مصطفى خليل أبو المعاطي

التحرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت. ۲۳۹۳۰۵۱۷ ـ فاكس ۲۳۹۳۰۵۱۷

قسم التوزيع والاشتراكات

ت،۱۷۱۰ت۲۹۳۹ ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

الركز العام: هاتف:۲۳۹۱۰۵۷۹-۲۳۹۱۱۵۵۲۱

WWW.ANSARALSONNA.COM

# السلام عليكم

## سهام الإعلام ضد الإسلام

شكوناهم إلى الله عز وجل، يجزيهم بما يستحقون، الذين كانوا ولا يزالون سهامهم إلى المتدينين من المسلمين على أنهم أثرياء، ولأحدهم ثلاث عمارات، والآخر يتلقى تمويلاً من الخليج أو برشلونة!

وكل من رام منصبًا أو شُهرة، أو مالاً، فالطريق سهل وميسور، يتواصى مع أمثاله في النَّيْل من الإسلام وأهله، والطعن في سلوكهم، والتشكيك في نياتهم، وفي مصدر رزقهم، وتحريم أموالهم.

لكنهم سكتوا وأُخْرِسوا عن المليارات المنهوبة، والسرقات المقننة، وغسيل الأموال، والفساد العريض في البر والبحر، وكل اهتمامهم شيخ يسكن عمارة، وأخر يركب سيارة، ولسان حالهم ومقالهم يقول:

سرقة شعب بأكمله ذنب يُغْتَفُر والشيخ إذا ركب سيارة فقد كَفَراا

التحرير

245

نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٤٠ مجلداً من مجلدات مجلة التوحيد عن ٤٠ سنة كاملة



### مدير التحرير الفئي

### حسبن عطا القراط





الأن بالركز العام المجلد الجديد لعام ١٤٣٢ ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرشاً ، السعودية ٦ ريالات ، الامارات ٦ درهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الاردن ٥٠٠ فلس، قطرة ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو الاشتراك السنوي

١- في الداخل، ٣ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون ٢- يا الخارج ٢٥ دولارا أو ١٠٠ ريال سعودي أو

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الاسلامي فرع القاهرة. باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة ، حساب رقم / ١٩١٥٩ ،

#### البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التجرير:

GSHATEM@HOTMAIL.COM

#### بشرى سارة

تعلن إدارة المجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء ع كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى ونشرها بالجلة على السريد الالكتروني التالي : q.tawheed@yahoo.com

| T.     | افتتاحية العدد: الرئيس العام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7      | كلمة التحرير؛ رئيس التحرير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1.     | باب التفسير: د. عبد العظيم بدوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1 1 2  | الآداب الإسلامية : سعيد عامر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 14     | منبر الحرمين: الشيخ محمد بن صالح المنجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 11     | دررالبحار؛ علي حشيش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 74     | ملف العددالحج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 75     | باب السنة : متولي البراجيلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| YA     | إعلام الناسك : د. حمدي طه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 44     | فتاوى الرحج المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالة المحا |
| 77     | واحة التوحيد؛ علاء خضر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|        | أحوال النبي صلى الله عليه وسلم في الحج مع أهله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| **     | الشيخ عبده الأقرع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1000   | تذكير وتنبيهات لمسائل في الحج والعمرة والزيارات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 24     | محمد بن ناصر العريني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| I NEED | المذهب الوسطي لأبي الحسن الأشعري في توحيد الصفات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 27     | د محمد عبد العليم الدسوقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 0.     | باب الأسرة : جمال عبد الرحمن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|        | تحذير الداعية من القصص الواهية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٥٣     | علي حشيش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ov     | باب الاقتصاد الإسلامي ، د. علي السالوس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 7.     | دراسات شرعية : متولي البراجيلي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 7.5    | معركة النهروان ٣٨ هـ : أسامة سليمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 77     | بحوث فقهية ، د. عبود بن علي بن درع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 7.4    | دراسات قرآنية ، مصطفى البصراتي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٧٠     | القصة في كتاب الله : عبد الرزاق السيد عيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

٧٥٠ جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و٢٦٠ دولارا خارج مصر شاملة سعر الشحن

الحمد لله مالك الملك، يعز من يشاء ويذل من يشاء، له الحمد في الأولى والأخرة، والصلاة والسلام على البشير النذير الداعي إلى الصراط المستقيم، وعلى اله وصحبه الأطهار الطيبين، ومن سلك سيبلهم إلى يوم الدين، وبعد:

فقد ذكرت في اللقاء الماضي الحقوق الواجبة على الرعية تجاه الحاكم، وفي هذا اللقاء أذكر الشروط الواجب توفرها في الحاكم، وما يحد عليه تجاه رعيته، فأقول وبالله التوفيق:

إِنْ منصب الإمامة والحكم كبير، ولذلك اشترط الفقهاء شروطًا يجب توفرها في الخليفة، وهي باختصار كما يلي:

أولاً: التكليف، وشروط التكليف: الإسلام، والبلوغ، والعقل، فالكافر والصغير والمجنون لا يصلحون لهذا المنصب الذي تُناط به مهمات عظيمة، ولا يتصور أن يكون غير المكلف خليفة للمسلمين،

الشرط الثاني: العدالة، والمراد بها: أن يكون سليمًا في معتقده، معظمًا لشعائر الإسلام وعلى رأسها التوحيد، صادق اللهجة، ظاهر الأمانة، عفيفًا عن المحارم، متوقيًا المائة، بعيدًا عن الريب، مالوفًا في الرضا والغضب، مستعملاً مروعته.

الشرط الثّالث: الذكورة، فالمراة لا تصلح في الولاية الكبرى، وفي البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: لما بلغ رسول الله صلى الله عليه وسلم أن أهل فارس قد ملكوا عليهم بنت كسرى قال: «لن يفلح قوم ولوا أمرهم امرأة». [البخاري: ٤٤٢٥].

ولم أعرف في التاريخ أن امراة تولت أمر المسلمين؛ لأن الحاكم يحتاج إلى أن يخلو بمستشاريه ويقود الجيوش، والمرأة لا تستطيع ذلك، خاصة أنه يعتريها أيضًا أمور لا تخفى تمنعها أو تؤثر في القيام بواجبات الخلافة.

الشرط الرابع: العلم بأمور الدين والدنيا ليتمكن من سياسة أمور الأمة، والعلم يكشف لصاحبه الظلمات.

الشرط الخامس: الحرية وسلامة الحواس والأعضاء مما يؤثر في العلم والعمل، وأما عن واجبات الإمارة وما يجب أن يقوم به الحاكم، فهي أمور كثيرة منها ما يتعلق بالعبادة وإقامة شعائر الدين، ومنها ما يتعلق بأمن البلاد والعباد، وقد اهتم الفقهاء بذكر واجبات الحاكم؛ لإدراكهم أهمية منصبه، ولأن في صلاحه صلاحًا للبلاد والعباد، وقد ذكر الماوردي وابن جماعة وغيرهما – رحمهما الله – الحقوق الواجبة على الحاكم وهي عشرة أذكرها وأبينها هنا وهي كالآتي:

الحق الأول: حماية بيضة الإسلام والذب عنها، وهذا يكون في جميع أماكن الدولة، ومن حماية بيضة الإسلام: القيام بحراسة العقيدة وصيانتها من أرباب البدع والخرافة الذين يفسدون العقائد الصحيحة، وعلى الحاكم الإنفاق بسخاء في هذا الجانب، وتوظيف أجهزة الدولة في جميع المؤسسات التعليمية ووزارة الأوقاف، ووسائل الإعلام لنشر العقيدة الصحيحة والعناية بها في كل البرامج، ولا يستقيم الحكم في بلد وتستقر أوضاعه إلا برعاية العقدة وتنفنذ الشريعة، قال الله تعالى:

« وَعَدَّ أَلَقَهُ الَّذِينَ الْمَنُواْ مِنكُرُ وَعَبِلُوا الصَّلِحَاتِ لَيَسْتَخْلَفَتُهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اَسْتَخْلَفُ الَّذِينِ مِن قَبِلِهِمْ وَلِيُسَكِّنَنَ هُمْ دِينَهُمُ اللَّكِ الْيَضَىٰ هُمْ وَلِيَسِلِنَهُمْ مِن يَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا يَعْمُدُونِيَ لَا يَشْرِكُونَ فِي شَيْئًا وَمَن كَفَر بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَتِكَ هُمُ الْفَيْسِمُونَ ﴾ [اللّذور: ٥٥].

وقد تحقق هذا الوعد الكريم للنبي صلى الله عليه وسلم وصحابته؛ وذلك لصدق توحيدهم، فقد أنجز الله لهم وعده، وأظهرهم



على حزيرة العرب، ومرقوا ملك الأكاسرة والقياصرة، وملكوا خرائنهم، وصاروا إلى حال بخافهم كل من عداهم، قال الشنقيطي رحمه الله في تفسيره للآبة: «ذكر حل وعلا في هذه الآبة الكريمة أنه وعد الذين أمنوا وعملوا الصالحات من هذه الأمة ليستخلفنهم في الأرض: أي للحعلنهم خلفاء الأرض، الذين لهم السيطرة فيها، ونفوذ الكلمة، والآسات تدل على أن طاعة الله سالاسمان والعمل الصالح سبب للقوة والاستخلاف في الأرض ونفوذ الكلمة كقوله تعالى: «وَلْيَنصُرُكَ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُم إِنَ ٱللَّهُ لَقَويُّ عَزِيزٌ » [الحج: ٤٠]. (أضواء السان: ٢٤٦/٦).

ومن حماية ينضة الإسلام والذب عنه جهاد المشركين، ودفع المحاربين والباغين، وتدبير الجيوش، وتجنيد الجنود، وتحصين الثغور بالعدة المانعة والعدة الدافعة، والنظر في ترتيب الأجناد في الحهات على حسب الحاجات، وتقدير أرزاقهم وصلاح أحوالهم.

الحق الثاني: حفظ الدين على أصوله المقررة وقواعده المحررة، ورد البدع والمتدعن؛ لتبقى رابة السنة ظاهرة، ويسلم الناس في دينهم لاتباعهم سنة نبيهم صلى الله عليه وسلم، ومن المعلوم أن الابتداع في الدين يهدم سنة النبي الأمين صلى الله عليه وسلم، وبناقض قول الله تعالى: «ٱلْيَوْمُ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَمَّيْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتَى وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْاسْلَمُ دِينًا » [المائدة: ٣]، وما أكمله الله لا بحتاج إلى زبادة أبدًا، وكان النبي صلى الله عليه وسلم في بداية خطيه يعظُم هديه وسنته، وينهى عن المحدثات والبدع كما في حديث حاير بن عبد الله رضى الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقول في خطبه: «أما بعدُ: فإن خبر الحديث كتاب الله، وخبر الهدى هدى محمد صلى الله عليه وسلم، وشير الأمور محدثاتها، وكل يدعة ضلالة». [مسلم: ١٦٨].

وعليه فيحب على الحاكم المسلم التصدي يجزم وقوة للبدع وأصحابها، ويدخل في حفظ الدين: نشر العلوم الشرعية وإشاعتها سن الناس، وتعظيم العلم وأهله، والعناية يهم، ومساعدتهم في أعمالهم، ومخالطتهم ومشاورتهم في موارد الأحكام، والعلماء الأعلام الربانيون نصحاء لدين الإسلام وأمناء على الأمة، وكان عمر بن الخطاب رضي الله عنه إذا استعمل رحلا أشهد عليه رهطا من الأنصار وقال له: «لم أستعملك على دماء المسلمين ولا على أعراضهم، ولكنى استعملتك عليهم لتقسم يبنهم بالعدل، وتقيم فيهم الصيلاة، واشترط عليه الا يأكل نقبًا، ولا يلبس رقيقًا، ولا يركب برذونًا، ولا يغلق بايه دون حوائج الناس». [مصنف ابن أبي شبية (٣٢٩٢٠)، وانظر مستدرك الحاكم ٤٣٩/٤، ومصنف عبد الرزاق].

الحق الثالث: إقامة شعائر الإسلام كفروض الصلوات، والجمّع والحماعات، والأذان والإقامة، والخطابة والإمامة، وبلزم من ذلك العناية بيبوت الله وتهيئتها بما يليق بها، ويدفع العابد إلى 🖍 ارتبادها، ويعتنى بالقائمين عليها.

ومن إقامة شعائر الإسلام أيضًا: النظر في أمر الصيام والفطر، وأهلته، وحج بيت الله الحرام وعمرته، وتيسير طرق الحجيج، وتنظيم ذلك للتبسير على قاصدي البيت الحرام، وعليه أن يحمل الناس على طاعة الله والتزام شرعه في حميع مناحي الحياة، فلا يسمح مثلاً بالفطر جهارًا في رمضان، أو ترك المفسدين في الأرض لشغلوا العداد عن عدادة رسهم بالوان الفساد والمنكرات.

الحق الرابع: فصل القضايا والأحكام، ويكون ذلك بتقليد الولاة والحكام لقطع المنازعات بين الخصوم، وكف المظالم عن المظلوم، ولا

على الحاكم حماية والدفاع عنه، وجهاد الشركان وتدبير الجيوش وتحصين الثغور، وحفظ الكبين ورد البيدع والبتدعين لتبقى راية الشنة ظاهرة.

الكفاءة والنصحاء، ولا يدع السؤال عن أخيار هم والبحث عن أحوالهم، ليعلم حال الرواة مع الرعبة، فإنه مستول عنهم، وقد ذكر الماوردي أن المأمون رحمه الله كتب في اختيار وزير له ما يلي: «إني التمست لأموري رحلاً حامعًا لخصال الخبر، ذا عفة في خلائقه واستقامة في طرائقه، قد هذبته الأداب وأحكمته التحارب، إن اؤتمن على الأسرار قام يها، وإن قلد مهمات الأمور نهض فيها، يُسكته الحلم، ويُنطقه العلم، وتكفيه اللحظة، له صولة الأمراء وأناة الحكماء، وتواضع العلماء ٧ وفهم الفقهاء، إن أحسن إليه شكر، وإن التُّلي بالإساءة صير، لا يبيع نصيب يومه بحرمان غده، يسترق قلوب الرجال بخلاية لسانه وحُسن سانه». [الأحكام السلطانية /٢٢].

وإذا توفرت هذه الأوصاف في مسئول فرأيه وتدبيره في حسن

يولى ذلك إلا لمن يثق في دينه وأمانته من العلماء والصلحاء، وذوى

الحق الخامس: إقامة فرض الجهاد بنفسه، وبجيوشه أو سراياه، وذلك لنكون الدين لله وحده الله، قال الله تعالى: «وَقَيْلُوهُمْ مَنَّ لَا تَكُونَ فِنْنَهُ وَتُكُونَ الدِّينَ لِلَّهِ فَإِن ٱنْنَبِهِ افْلاَعُدُونَ الْاعْلَى الْفَانِامِينَ [العقرة: ١٩٣].

ومن أهداف الجهاد في الإسلام: حماية الأمة الإسلامية، وافساح الطريق للدعوة الإسلامية، وإنقاذ المستضعفين في الأرض، قال الله تعالى: « وَمَا لَكُرُ لَا نُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَٱلْمُسْتَضَّعَفِينَ مِنَ ٱلرَّجَالِ وَالنِّسَآء وَٱلْوِلْدَانِ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ ٱلْقُرْيَةِ ٱلظَّالِمِ أَهْلُهَا وَأَجْعَل لَّنَا مِن لَّذِنكَ وَلِيًّا وَأَجْعَلِ لَنَا مِن لَّدُنكَ نَصِيرًا ﴿ ۚ الَّذِينَ ءَامَنُوا يُقَتِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا ۚ يُقَيِّلُونَ في سَلِيلِ ٱلطَّاغُوتِ فَقَدْلُوٓا أَوْلِيَآءَ ٱلشَّبْطَانُ إِنَّ كُيْدَ ٱلشَّبْطُنِ كَانَ ضَعِيفًا ﴾ [النساء: ٧٥- ٧٦]، وبلزم من ذلك إعداد القوة الحريبة المناسبة لكل عصر من إقامة المصانع وتدريب المقاتلين، قال الله تعالى: «وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا أَسْتَطَعْتُم مِن قُوَّة » [الأنفال: ٦٠].

الحق السادس: إقامة الحدود الشرعية على الشروط المرعية؛ صبانة لمحارم الله عن التحرؤ عليها، ولحقوق العباد عن التخطي البها، وقد ذهب العلماء إلى أن الحدود زواحر وحواس، فإقامتها ضروري لصلاح البلاد والعباد، والدولة هي التي تقوم بها، وعلى كل مسئول في مكانه أن يتقى الله عز وحل في محارمه، ومن يقوم على الحدود عليه أن يسوى بين القوى والضعيف، والوضيع والشريف، وقد ذكر البخاري في صحيحه بابًا عنون له بقوله: «باب إقامة الحدود على الشريف والوضيع»، ثم ساق حديث عروة عن عائشة أن أسامة كلم النبي صلى الله عليه وسلم في امرأة فقال: «إنما هلك من كان قبلكم أنهم كانوا يقيمون الحد على الوضيع ويتركون الشريف، والذي نفسي بيده لو أن فاطمة فعلت ذلك لقطعت يدها». [البخارى: ٦٨٨٧].

وقد افاد الحديث ترك المحاباة في إقامة الحد على من وجب عليه ولو كان ولدًا أو قريبًا أو كبير القدر، فالناس أمام حدود الله سواء، وإقامة الشرع فيهم وتنفيذ الحدود فيه سعادتهم وعزتهم وصيانتهم وأمنهم، قال الله تعالى: « وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيْوةً يَتَأْوَلِي ٱلْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ » [البقرة: ١٧٩].

الحق السامع: جباية الزكوات والجزية من أهلها، وأموال الفيء والخراج عند محلها، وصرف ذلك في مصارفه الشرعية، وجهاته المرضية، وضبط جهات ذلك، وتفويضه إلى الثقات من العمال، وفي وصية النبي صلى الله عليه وسلم لمعاذ لما أرسله إلى اليمن: «إياك وكرائم أموالهم، واتق دعوة المظلوم فإنه ليس بينها ويين الله حجاب». [البخاري: ١٤٢٥]. لأرض.

قال النووى في شرح هذا الحديث: «وفيه بيان عظم تحريم الظلم، وأن الامام بنبغي أن يعظ ولاته ويأمرهم بتقوى الله تعالى، ويبالغ في نهيهم عن الظلم ويعرّفهم قيح عاقبته». [١٧٩/١].

والزكاة من أركان الإسلام، وقد أمر الله بها في مواطن في كتابه وقرنت بالصلاة كثيرًا، كما ذكر القرآن الكريم مصارف الزكاة في سورة التوبة، ولو أخرج المسلمون زكاة أموالهم وهي حق عليهم للفقراء، ما يقى - يفضل الله - محتاج بين المسلمين.

الحق الثامن: النظر في أوقاف الدر والقربات، وصرفها فيما هي له من الحهات، وعمارة القناطر وتسهيل سبل الخبرات، والأوقاف من أهم الموارد الاقتصادية للدولة الإسلامية، وهي نظام إسلامي عُمل به منذ الصدر الأول، وقد ذكر ابن حجر عن الواقدي أن أول صدقة موقوفة في الإسلام أراضي مخبريق التي أوصبي بها النبي صلى الله عليه وسلم فوقفها النبي صلى الله عليه وسلم، قال الترمذي: لا نعلم بين الصحابة والمتقدمين من أهل العلم خلافًا في جواز وقف الأرضين. [فتح الداري ٢/٥].

كما ذكر القرطبي إحماع الصحابة على ذلك، وأفاد بأن أبا بكر وعمر وعثمان وعليًا وعائشة وفاطمة وعمرو بن العاص والزبير وحاسرًا كلهم وقفوا الأوقاف، وأوقافهم بمكة والمدينة معروفة مشهورة. [تفسير القرطبي ٦/٣٣٩].

وعلى الجهات المعنية اليوم كوزارة الأوقاف العناية بها والرفع بذلك إلى رئيس الدولة، والعمل على توظيفها توظيفا صحيحًا وتنميتها بما يعود على الأمة بالنفع والخبر.

الحق التاسع: النظر في قسم الغنائم وتقسيمها، وصرف أخماسها إلى مستحقيها عملا يقوله تعالى: «وَأَعْلَمُوا أَنَّمَا غَيْمَتُم مَن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمْكُهُ، وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي ٱلْقُرْبَى وَٱلْمِتَكِيٰ وَٱلْمَكِينِ وَآتِ ٱلسَّبِيلِ» [الإنفال: ٤١].

الحق العاشر: العدل في سلطانه، وسلوك موارده في جميع شانه، قال الله تعالى: «إِنَّ أَللَهُ يَأْمُرُ بِالْهَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِنتَابِ ذِي ٱلْفُرُونَ وَوَبَعْنَ عَن الْفَحْشَاءِ وَاللَّهُمُ الْمُلَكُمْ لَمُلَكُمُ مَلَكُمُ مَّ مَذَكُرُونَ» [النحل: ٩٠]. وهذا أمر عام بالعدل في كل شيء، وقد تكرر كثيرًا في القرآن كما جاء الأمر بالحكم بين الناس بالعدل، وكان موحهًا إلى داود عليه السلام، قال الله تعالى: « يَنْدَاوُردُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَأَحْمُ بِينَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلَا تَبَّعِ الْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ» [ص: ٢٦]، وقال تعالى: « إِنَّ آلِلَهُ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤُدُّواْ ٱلْأَمْنَاتِ إِلَىٰٓ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن عَكُمُواْ بِٱلْمَدّلِ» [النساء: ٥٨]، وعن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ما من أمير عشرة، إلا يؤتى به يوم القيامة مغلولا، حتى يفكه العدل أو يوبقه الجور». [صحبح الحامع: ٥٩٢٥].

وقد قال الحكماء: عدل الملك حياة الرعية، وروح المملكة، فما بقاء جسد لا روح فيه، وعليه فيجب على مُن حكمه الله تعالى في عباده، وملكه شيئًا من بلاده أن يحعل العدل أصل اعتماده، وقاعدة استناده، لما فيه من مصالح العياد، وعمارة البلاد، ولأن نعم الله بحب شكرها، وأن يكون الشكر على قدرها، ونعمة الله على السلطان فوق كل نعمة، فيجب أن يكون شكره أعظم من كل شكر، وأفضل ما يشكر به السلطان لله تعالى: إقامة العدل فيما حكمه فيه.

أسأل الله تعالى أن يوفق الحاكم والمحكوم لما فيه رضاه، وأن ينعم على البلاد والعباد، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحيه.

عدل اللك حساة الرعية ؛ وروح الملكة ؛ فلا قيمة نجسد بالا روح. فیجب علی من حکمه الله في عباده، وملكه شيئا من بالادوران بجعال العادل أصل اعتماده ، وقاعله ة استناده. الحمد لله الحليم، ألف بين قلوب المؤمنين فجعلهم بنيانًا واحدًا يشدُّ بعضه بعضًا، « وَأَلْفَ بَيْكَ قُلُوجِمَّ لَوَّ أَنفَقَتَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَيعًا مَّا أَلْفَتَ بَيْكَ قُلُوبِهِمْ وَلَنكِنَ اللهُ أَلْفَ بَيْتُمُمُ إِنَّهُ، عَزِيزُ حَكِمَ » [الانفال: ٣٣].

فإن ما يحدث ويقع على أرض مصر يتأثر به الكثير من دول العالم العربي، وما يحدث من تحاذبات حول الأحداث المتلاحقة، سواء ممن يعترضون على قرض صندوق النقد الدولي، والمزمع أن يكون ٨,٨ ملدار دولار ، على أنه قرض ربوي، وأن الشرع لا يفرُق بين الريا السبيط والكبير في الحكم، وأنه بخالف أحكام شريعتنا الغراء، وأن قرض الصندوق حرام، وأن الفائدة على القرض قلت أو كثرت فهي ريا، وفريق آخر يرد بأن الضرورات تبيح المحظورات، وحدلٌ فقهي بدور بين العلماء حول هذا الموضوع يين مؤيد ومعارض، ويين اعتصامات واحتجاجات ترداد كل يوم يصورة تدمى القلب، ومناوشيات حول الدستور الحديد للبلاد، والشرعية القانونية لعودة محلس الشعب المنحل من عدمه، ومحاكمات، وإقالات وتعبنيات، وقرارات تصدر في ظل الأحداث المتلاحقة، وزيارات خارجية لفخامة رئيس الجمهورية بين شيد وحذب، بين مؤيد ومعارض، ويلطحة وقطع طرق، وقتل ونهب، وأحهزة أمنية ما زالت متقاعسة وتبدو عاجزة بل كامنة، واستثمارات قطرية مفاحئة تنوى إنفاقها في مصر ضمن حزمة من المشروعات...

كل ذلك لا ينسينا قضايا إخواننا من الأقليات الإسلامية المضطهدة في دول العالم شرقًا وغربًا وشمالاً وجنوبًا، ولا يشغلنا عن أحوال المستضعفين في سوريا التي يُقتل فيها المسلمون ويُذبحون، ويعيشون أسوأ حالات الاضطهاد والذل والمهانة، وسط مجتمع دولي متأمر ضدهم، يغمض الطرف عن أحوالهم وعن مأسيهم، بينما يتدخل ليل نهار وبشكل سافر في شئون الدول الإسلامية الأخرى للدفاع عن أقليات تعيش في تلك الدول تتمتع بكل الحقوق، مدعين أنهم يدافعون عن حقوق الإنسان، والإنسان، وانا لله وإنا إليه راجعون.



#### أقليات إسلامية تُبَاد، وأكثرية تُذبح وتقتلع 21

كُنا قد تناولنا في العدد السابق من مجلة التوحيد الماسي التي يتعرض لها إخواننا من الأقلية المسلمة في ميمانمار «بورما السابقة»، وما يحدث لهم من أسوأ عمليات تطهير عرقي على مر التاريخ على يد البوذيين، وما جاء مؤخرًا على لسان الرئيس البورمي من أن المخرج الوحيد المتاح لأفراد أقلية الروهينجا المسلمة غير المعترف بها يقضي بتجميعهم في معسكرات إيواء للاجئين، أو طردهم من البلاد، والمذابح التي ترتكب في حق المسلمين هناك منذ عام ١٩٤٢م،

واليوم نستعرض نموذجًا أخر من تلك النماذج الدامية والتي تقع في كثير من دول العالم ذي الأكثرية الإسلامية، بل إنها دول إسلامية أعضاء في منظمة المؤتمر الإسلامي، ومع ذلك يحكمها الأقليات التي تعيش في تلك البلاد، بدعم من الصليبية العالمية، ويتذوق المسلمون في تلك الدول أبشع أنواع التعذيب والقتل والتنكيل والتهميش؛ في محاولة للقضاء على الإسلام والمسلمين في بلاد إسلامية غالبية شعوبها من المسلمين، وقد آلينا على أنفسنا أن نستعرض للك الماسي على صفحات مجلة التوحيد؛ ليتعرف القارئ الكريم على معاناة إخواننا من المسلمين الواء من الاقليات الإسلامية، أو من الدول الإسلامية في تلك الدول.

وسـوف ننوه عن شلاث دول ذي أكثرية إسلامية، وسـوف نأخذ نيجيريا كنموذج، ثم نعرّج على الدول الأخرى في الأعداد القادمة بإذن الله.

ففي النيجر وهي واحدة من الدول التي تقع في وسط إفريقيا، ويقدر تعداد المسلمين فيها به ٨٠٪ من عدد السكان، والتي يتعرض المسلمون فيها لحملات تنصير وإبادة من النصارى الذين يشكلون ٢٠٪ من عدد السكان، ويسيطرون على مُقدّرات البلاد، ويتعرض المسلمون فيها لشتى أنواع الاضطهاد وهم أغلبية!!

فحملات التنصير المدعومة من الدول الصليبية تزداد قوة يومًا بعد يوم، في ظل تخاذل المسلمين عن نصرة إخوانهم في تلك الدول!!

وإلى جانب ألتنصير يتعرض المسلمون للمجازر المستمرة من طرف الميليشيات الصليبية المزودة بكل أنواع السلاح والدعم من حكوماتهم

الصليبية المكتة من الغرب وأعداء الإسلام في تلك الدول!!

وفي ساحل العاج هذا البلد المسلم الذي يقع في غرب إفريقيا، ويبلغ عدد المسلمين فيه حوالي 70% من عدد السكان، ويدين معظمهم بالمذهب المالكي كشأن معظم دول غرب إفريقيا، ويحكم البلاد فيه أقلية نصرانية تبلغ تعدادها من عدد السكان، والنسبة الباقية تبلغ 70% من المعتقدات الإفريقية المحلية، وتعاني الأكثرية المسلمة أشد أنواع المعاناة والظلم البين مع أكثربتهم!!

والنموذج الثالث نتناوله بقدر من التفصيل وهو نبحيريا.

#### الأكثرية المستضعفة في نيجيريا 11

تقع نيجيريا في غرب إفريقيا، وتُعدُّ أكبر دولة في إفريقيا من حيث عدد السكان؛ حيث تبلغ مائة مليون وأربعة وخمسون نسمة، ويعد من أهم مواردها النفط الخام، فهي دولة بترولية، وبها الكثير من المواد الخام الأخرى التي تجعلها في مصاف الدول القوية اقتصاديًا، ومع ذلك يعاني المسلمون فيها أشد أنواع الفقر والمعاناة، وعملتها النيجيرية هي النايرا، ولنيجيريا حدود مع كل من بنين في الغرب، وتشاد والكاميرون في الشرق، والنيجر في العرب، وتشاد والكاميرون في الشرق، والنيجر في الجنوب، ليجوب البعرة، وكانت في المحوس السابقة، والاسم الرسمي للبلاد هو جمهورية نيجيريا الاتحادية.

تبلغ مساحة نيجريا ٢٩٣,٧٦٨ وتعد مثل باقي الدول الإفريقية تزخر بالعديد من مقومات الجمال في الطبيعة، فتزخر بالنباتات والمعالم الطبيعية الساحرة، ويوجد في نيجيريا ٢٥٠ قومية؛ حيث تمثل لغة الهاوسا ولغة الغولاني ٢٩٪، ولغة اليوريا ٢١٪ ولغة الاكبو ١٨٪، ولغة الإيجاو ١٠٪، ولغة الكاذوري ١٤٪ ولغة الاببيبو ٥,٣٪، ولغة التيف ٥,٢٪، للنفط، وهي عضو في منظمة الدول المصدرة للنفط «أوبك»، وتحتل المرتبة الثامنة للدول المصدرة للنفط عالميًا، وكذلك الغاز الطبيعي، ويمثلان ١٥٪ من إجمالي حجم تجارتها مع العالم الخارجي ومن إيرادات ميزانية الدولة.

#### وصول نور الإسلام غرب إفريقيا

حين بعث الله سبحانه رسوله الأمين محمدًا صلى الله عليه وسلم بالهدى ودين الحق لم يمض على جهره بدعوته عشرون عامًا، إلا وقد دانت له العرب، وهابته الروم والعجم، وأثناء حكم الخلافة الراشدة سقطت فارس والروم تحت حكم المسلمين، ثم امتد الإسلام غربًا حتى بلغ مشارف الأندلس، وحقق الإسلام بنقاء دعوته، وعدله في حكمه في ثمانين عامًا ما عجز الرومان عن تحقيقه في ثمانياة سنة.

وفي أواخر المائة الهجرية الأولى بلغ نور الإسلام غرب إفريقيا، وخلال أربعة قرون تغلغل في ولايات نيجيريا، وعُثرَ في سلسلة نسب بعض علمائها الذين حفظوا أنسابهم على اتصال أنساب بعضهم بالقائد التابعي المشهور فاتح إفريقيا الذي بنى القيروان عقبة بن نافع الفهري، رحمه الله تعالى، ودانت كثير من القبائل الوثنية بالإسلام على أيدي التجار المسلمين؛ حيث كان الوثنيون يرمقون طهارتهم لصلاتهم، ونظافة أجسادهم وملابسهم، وانتظامهم في عباداتهم، مع صدقهم في حديثهم، وأمانتهم في معاملاتهم، فأثر ذلك في النفوس المفطورة على حب الخير، فدخلوا في دين الله تعالى أفواحًا.

وكان لشعائر الإسلام الظاهرة أثر كبير في دعوة الوثنيين للإسلام، فقد كانوا يرون المسلمين يصلون الجُمَع والأعياد ويصومون رمضان، ويجتمعون للتراويح، وتستعد وفود الحجيج للرحلة في كل عام، ويودعهم الناس ثم يستقبلونهم في مواكب مهيبة تأسر النفوس، وتستدر الدموع، فتؤثر هذه المشاعر والمظاهر التي تدل على مكانة الرابطة بين المسلمين، وقوة الأخوة الإيمانية في قلوبهم فسلم الألوف من الوثنين يسبب ذلك.

ومع الصبر واليقين والتقوى اتت هذه الدعوات المباركة ثمارها، فصلح بها حكام الاقاليم، وشيوخ القبائل، وسادة العشائر، فدانوا بالإسلام عن قناعة، وتمثلوه في سلوكياتهم، وحكموا شريعته فيهم، وقامت دولة إسلامية تُحكم الشريعة بين الناس في أواخر القرن التاسع عشر على يد الشيخ

عثمان فودي وأتباعه، وساد الأمن والبركة يتحكيم الشريعة الريانية ريوع تبحيريا، فأغاظ ذلك الإنحليز الذبن كانوا يستعمرون أكثر الأرض، ويفسدون فيها، فيثوا عيونهم، ثم أرسلوا حبوشهم حتى أسقطوا الحكم الإسلامي في أوائل القرن العشرين، وزرعوا وكلاءهم وعملاءهم للسيطرة على البلاد، وأخذوا في نقض عُرى الشريعة عُرُوة عُروة، ونشروا المدارس التنصيرية في طول البلاد وعرضها، وبدأت مرحلة من الحرب الفكرية بين المنصرين وعلماء المسلمين، وتم تنصير كثير من الوثنيين بالمال والمناصب والشهوات، كما تنصر بعض الضعاف من المسلمين لأحل ذلك، وكان شمال نبحيريا أشد تمسكا بالاسلام والحمية له من الجنوب الذي فرح أهله بالنفوذ النصراني فيه، ما عدا قبائل البورياه المسلمة، وكان من عمل الإنحليز قبل رحيلهم زرع عملائهم لإدارة البلاد من بعدهم، وللقضاء على ما بقى من أثار الشريعة الإسلامية في التحاكم فإن الإنجليز جعلوا إلغاء الأحكام الجنائية الشرعية شرطا من شروط استقلال نيحيريا!!

استقلال البلاد . . وإصلاح ما أفسده الإنجليز

وعقب الاستقلال نشط العلماء والدعاة في بث الوعى في المسلمين، وتحذيرهم من المخاطر المحدقة بهم، وكان للصحوة الإسلامية وانتشار المد السلفي أثره الكبير في عودة الوعى للأمة النيجيرية، وكان لدروس العلامة النيجيري أبي بكر جوى رحمه الله، ومن معه من العلماء أثر كبير في إقناع حكام الولايات الاسلامية يتطييق الشريعة الإسلامية، وتكوين نظام فيدرالي، يعني أن كل ولاية تدير شئونها الداخلية حسب رغبة حكومتها وشعبها، وخلال عشر سنوات أعلنت اثنتا عشرة ولابة نبحيرية اعتماد الشريعة حكمًا بين الناس، مما أقض مضاحع الغربيين، واستنفروا جهودهم للحيلولة دون ذلك، والضغط على الحكومة المركزية لمنعه، وشحن النصاري والوثنيين ضد المسلمين، وإثارة الفتن الطائفية والعرقية بين الناس كعادتهم في تخريب البلدان، وإشبعال الفتن والحروب، وليس ما حدث على أرض مصر

والكثير من الدول الإسلام الأخرى ببعيد عن أنظاركم وأسماعكم!!

وطُبقت الشريعة الإسلامية في بعض الولايات فكان للمسلمين في تطبيقها موقفان، كما كان للنصارى والوثنيين موقفان، فأكثر المسلمين فرحوا واستبشروا بذلك وأيدوه، وقليل من المسلمين رفضوا ذلك وقاوموه، منهم التغريبيون والمنافقون، ومنهم الفساق الذين يملكون مصانع الخمور، وحانات الزنا، وقاعات السينما، فخافوا على تجارتهم الخبيثة من الكساد إذا عمَّ تطبيق الشريعة سائر البلاد، فقدموا دنياهم على دينهم!!

وأما النصارى والوثنيون فأكثرهم عارضوا ذلك وقاوموه، وكثير منهم ينطلقون في ممانعتهم من توجيهات الغرب ووعودهم لهم بالتمكين في البلاد، وبعض النصارى فرحوا بتطبيق الشريعة لما رأوا من أثرها في توطيد الأمن، وحفظ أبنائهم من الخمور والفجور!!

وما هذه الأحداث التي يشعلها النصارى في نيجيريا بين حين وآخر مدفوعين بوعود الغرب لهم ودعمه وتأييده إلا لوأد التحاكم إلى الشريعة الربانية، والقضاء على الشعائر الإسلامية، وإرهاب المسلمين بانتهاك حرماتهم، وقتل أطفالهم، وبقر بطون حواملهم، وإحراقهم أحياء!! ولا حول ولا قوة إلا بالله.

#### إحراق المسلمين أحياء . . وقتل من حاولوا الفرار (1

والأحداث الأخيرة التي وقعت في نيجيريا، واشتعلت بسبب بناء مسجد قديم في قرية يسكنها أكثرية نصرانية، فقام متعصبون منهم بإحراق بيوت المسلمين وقتل خمسمائة نفس منهم الأطفال والنساء، ورمي جثثهم في الآبار، رأوا هؤلاء المتعصبين أحرقوا بعض المسلمين أحياء، وقتلوا أخرين، أثناء محاولتهم الفرار، وأن النصارى تسلحوا بسيوف وأسلحة نارية، وأن النطفال المسلمين كانوا وعصي وحجارة، وأن الأطفال المسلمين كانوا حماية النساء، والذين فروا إلى الأدغال قُتلوا، والبعض أحرق المسلمين والبعض أحرق المسلمين والمرقوها، وألقيت الجث في الآبار، وتُرك هؤلاء المجرمون بومين كاملين في الآبار، وتُرك هؤلاء المجرمون بومين كاملين

يعيثون في المسلمين قتلاً وإرهابًا؛ لأن أكثر المتنفذين في الحكومة الفيدرالية من النصارى، رغم أن المسلمين تقارب نسبتهم ثمانين في المائة، ولكنها أكثرية مستضعفة، كحال المسلمين في سائر أرجاء الأرض؛ فإن عددهم يفوق المليار ونصف المليار مسلم ومع ذلك فهم مستضعفون، وصدق فيهم قول رسولنا الأمين صلوات الله عليه وسلم: «ولكنكم غثاءً كغثاء السيل».

وقد حرص الاحتلال الإنجليزي قبل رحيله على إعطاء نفوذ كبير لمن تم تنصيرهم من الوثنيين إلى حدّ جعل رئيس الدولة مسيحيًا يحكم أغلبية مسلمة، ولك أن تتخيل حجم النفوذ المسيحي في كافة مؤسسات الدولة إذا كان الرئيس مسيحيًا!!

وظلت حملات التنصير تزيد من أوضاع المسلمين السيئة سوءًا، وازدادت الأقلية النصرانية قوة مدعومة من الدول الصليبية بكل أنواع المساعدات، ونشر الفتن والفوضى، واستفاد المنصرون من انتشار الجهل والأمية بين المسلمين، كما استغلوا الفقراء منهم واليتامى، وحاجة المرضى للدواء في ظل فقدان أي دعم حقيقى من العالم الاسلامي!!

وإن أعظم شيء تميزت به هذه الأمة المباركة في النواحي الاجتماعية: قوة الرابطة الدينية، والأخوة الإيمانية بين أفرادها حين حصر الله سبحانه الأخوة في الإيمان، «إِنَّا الْمُوَّمُونَ إِخَوَّهُ» [الحجرات: ١٠]، فهم إخوة وإن تباعدت ديارهم، وتباينت لغاتهم، واختلفت أجناسهم، ثم كرس النبي صلى الله عليه وسلم هذا المعنى العظيم في كثير من الأحاديث، فقال صلى الله عليه وسلم وتراحمهم وتعاطفهم كمثل الجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمي» رواه مسلم.

وقال صلى الله عليه وسلم: «المسلمون تتكافأ دماؤهم، يسعى بذمتهم أدناهم، وهم يد على من سواهم.. ». رواه مسلم.

اللهم احفظ الإسلام والمسلمين في كل مكان، وانصرهم على أعدائهم يا رب العالمين، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



قال الله تعالى: « لَوَ آزَادَ اللهُ أَن يَتَخِدَ وَلَدَا لَاصْطَهَن مِمّا يَضَافُ مَا يِسَاءُ سُبَحِنَهُ هُو اللهُ الْوَصِدُ الْقَهَارُ اللهُ تعالى: « لَوَ آزَادَ اللهُ أَن يَتَخِدَ وَلَدَا لَاصْطَهَن مِمّا يَضَافُ مَا يِسَاءُ سُبَحِنهُ هُو اللهَ الْوَصِدُ الْقَهَارُ اللهَ الْمَارِيرُ النّهَارِ وَيُكُورُ النّهارَ عَلَى النّبَالِ وَسَخَرَ اللهُ مَسَى وَالْقَمَرُ كُلُّ يَعْرِي لأَجِل مُسَعَى اللهُ هُو الْعَزِيرُ الْفَقَلْمُ عَلَى النّبِلُ وَسِخَرَ اللهُ مَن الْأَنْعَمِ تَعْنِينَةً أَرُوحٍ عَمَلُونَ الْفَقَدُمُ مِن الْأَنْعَمِ تَعْنِينَةً أَرُوحٍ عَمَلُونَ اللهُ وَيُكُم اللهُ رَبُّكُمُ لَهُ الْمُلْكُ لاَ إِللهُ فَي مُظُونِ الْمَهْرَقُونَ اللهُ إِن تَكَفُّرُوا فَإِنَ اللهَ عَنْ عَنكُم وَلا يَرْضَى لِعِبَادِهِ الْمُفْرِدُ وَان تَشْكُرُوا اللهُ عَنْ عَنكُم وَلا يَرْضَى لِعِبَادِهِ الْمُفْرَدُ وَان تَشْكُرُوا اللهُ عَنْ عَنكُم وَلا يَرْضَى لِعِبَادِهِ الْمُفْرَدُ وَان تَشْكُرُوا اللهُ عَنْ عَنكُم وَلا يَرْضَى لِعِبَادِهِ الْمُفْرَدُ وَان تَشْكُرُوا اللهُ عَنْ عَنكُم وَلا يَرْضَى لِعِبَادِهِ الْمُفْرَدُ وَان تَشْكُونُ اللهُ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ اللهُ اللهُ وَمُعَلَّا اللهُ اللهُ وَمُعَلَّا اللهُ اللهُ وَمُعَلَّا اللهُ اللهُ وَمُعَلَّاللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَمُعْلَى اللهُ اللهُ

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

#### دلائل التوحيد:

ثم ذكر الله تبارك وتعالى بعض دلائل قدرته، التي يستدل بها العقلاء على وحدانيته، وهي كثيرة، كما قال القائل:

فوا عجباً كيف يُعصَى الإله

ام كيف يجحده الجاحد؟!

وفي كل شيء له أية

تدل على أنه وأحد

ذكر سبحانه وتعالى بعض دلائل قدرته التي يستدل بها أولو الألباب على وحدانيته، ومنها: ١- خلق السموات والأرض:

قال تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّكُوتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ »: فالسموات في ارتفاعها، وما فيها من كواكب ونجوم، والأرض في اتساعها، وما فيها من بحار وأنهار، وما يخرج منها من زروع وثمار، كل ذلك

#### △ إعداد/ د. عبد العظيم بدوي

دليل على توحيد الله، عز وجل.

"وَمَنْ آيَاتِهِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ»، «يُكُوْرُ الْيَّلُ عَلَى النَّهَارِ»، «يُكُوْرُ الْيَّلُ عَلَى النَّهَارِ وَيُكُورُ النَّهَارَ عَلَى النَّيْلِ»، وبذلك يتم النقص النَّهَار ويُولِجُ النَّهَارَ في اللَّيْلِ»، وبذلك يتم النقص والطول في كل منهما، وذلك من دلائل التوحيد، كما قال تعالى: « وَالدَّهُ لَهُمُ النَّالُ التوحيد، كما قال تعالى: « وَالدَّهُ لَهُمُ النَّالُ سَلَحُ مِنْ النَّهَارَ فَإِذَا هُم مُظَلِمُونَ (٣) وَالشَّمْسُ جَدِي النَّمَارِ فَي اللَّهَارِ فَي اللَّهَارُ النَّهَارُ النَّهَمُ فَدَرْنَهُ مَنْازِلُ حَقْ عَدَ كَالْمُحُونِ الْقَدِيرِ آلَهُ لِللَّهِ اللَّهُ مَسْ مَنْازِلُ حَقْ عَدَ كَالْمُحُونِ الْقَدِيرِ آلَهُ لِللَّهُ اللَّهُ مَسْ مَنْاذِلُ حَقْ فَاكِ يَسْبَحُونَ » وهو أَنْ مُذِلِكُ مُسَمَّى »، وهو يوم القيامة، كما في الحديث:

ُ عَنْ آبِي ذَرِّ رضيٍّ الله عنه قَالَ: كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم فِي الْسُجدِ عِنْدُ غُرُوب

الشَّمْس فَقَالَ: «يَا أَبَا ذَرِّ أَتَدْرِي أَيْنَ تَغْرُبُ الشَّمْسُ؟ قُلْتُ: اَللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: فَإِنَّهَا تَذْهَبُ حَتَّى تَسْجُدَ تَحْتُ الْعُرْش، فَذَلكَ قَوْلُهُ تَعَالَى: « وَالشَّمْسُ جَّرِى لِمُسْتَقَرِ لَهَا ذَلِكَ تَقَدِيرُ ٱلْعَزِيرِ ٱلْعَلِيمِ » [يس: ٣٨]» [البخاري ٢٨٠٤].

«أَلاَ» آداة تنبيه، كانه يقول: انتبهوا أيها الناس، «ألاَ هُوَ الْعَزِيزُ الْغَفَّارُ»، فمع العظمة والعزة والكبرياء هو عفار، كثير المغفرة، واسع المغفرة، يغفر لكل من استغفره وتاب إليه، سيحانه وتعالى.

٣- خلق الناس:
 «خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا
 زُوْجَهَا»:

٤- خلق الأنعام:

ومن دلائل التوحيد هذه الأنعام التي خلقها لكم: «وَالْأَنْهَ عَلَقَهَا لَكَمْ فِيهَا دِفْءٌ وَمَنْفِعْ وَمِنْهَا لَكُمْ فِيهَا جَالُ جِيثَ ثَرِيحُونَ وَحِينُ تَتْرَحُونَ تَأْكُمُ فِيهَا جَالُ جِيثَ ثُرِيحُونَ وَحِينُ تَتْرَحُونَ وَحِينُ تَتْرَحُونَ وَحِينَ اللهِ مِلْوَلَةً وَلَيْهِ إِلَّا مِسْقِ اللهِ مِلْوَلَةً وَلَيْفِيهِ إِلَّا مِسْقِ اللهَ مِلْوَلَةً وَعِينَ اللهَ اللهُ مِلْوَلَةً وَعِينَ اللهِ اللهَ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ

وَأُنْزَلَ لَكُمْ مِنَ الْأَنْعَامِ ثُمَانِيَةً أَزْوَاجٍ»: إنزل بمعنى انشا واحدث، كما قال: «يَبَيّ ءَادَمُ قَدْ أَرَلَا عَلَيْكُ لِاسًا وُرِي سَوَءَ يَكُمْ وَرِيشًا " [الأعراف: ٢٦]، عَلَيْكُ لِاسًا بُورِي سَوَءَ يَكُمْ وَرِيشًا " [الأعراف: ٢٦]، والأزواج الثمانية هي التي ذكرها ربنا سبحانه في سورة الأنعام؛ حيث قال: «مَنْيَهَ أَزْوَجٌ يَنَ الصَّأَنِ أَنْنَيْنَ وَمِنَ المَعْزِ أَنْمَانِيَّ قُلْ ءَالذَّكِرَةِ حَرَمَ أَمِ الْأَنْلَيْنِ نَتَوْنِ عِمْلِ إِن الْأَنْلَيْنِ نَتَوْنِ عِمْلِ إِن الْأَنْلَيْنِ نَتَوْنِ عِمْلِ إِن الْمُعْنِ أَنْمَا أَلْمُ اللَّهُ الْأَنْلَيْنِ وَمِنَ الْبَعْرِ أَنْمَالًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمِنَ الْبَعْرِ الْنَالِي الْمُنْقِينَ وَمِنَ الْبَعْرِ أَنْمَالًا اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعُلِي اللَّهُ ا

«ثَكَنِيَهُ أَزْوَجٌ » خُلقها الله لنا، وجعل لنا فيها منافع كثيرة، لا تخفى على عاقل، ولا ينفك الناس عن الحاجة إلى هذه الأنعام، حتى في عهد التكنولوجيا والحضارة، والسيارات المختلفة، لا يستغني الناس عن الحمار والجمل والجاموسة والبقرة، فالواجب على الناس أن يشكروا الله على ما سخّر لهم من بهيمة الأنعام، كما قال تعالى: «أَوَلُمُ بِرُوا أَنَّا خُلَقَنَا لَهُم مِمَا عَبِلَتُ أَبِينَا أَنْعَكَما فَهُمْ تَعالى: «أَوَلُمُ بَرُوا أَنَّا خُلَقَنَا لَهُم مِمَا عَبِلَتُ أَبِينَا أَنْعَكَما فَهُمْ

لَهَا مَالِكُونَ آ وَذَلَانَهَا أَمُمْ فَمِنْهَا رَكُونُهُمْ وَمِنْهَا يَأْكُونَ آ آ وَلَمْمْ فِيهَا مَنَنفِعُ وَمُشَارِبُ أَفَلاَ يَشْكُرُونَ » [يس: ٧١ - ٧٣]. أطوار خلق الإنسان:

«يَخْلُقُكُمُ فِي يُظُونِ أُمُّهَاتِكُمْ خَلْقًا مِنْ بَعْد خَلْقِ فِي ظُلُمَاتِ ثَلَاثٍ» هَي ظلمَة المُشيمة، وظلمة الرحُم، وظلمة البطن.

من الذي يتصرف في هذا الجنين منذ خروج النطقة من صلب الرجل واستقرارها في رحم المرأة، إلى خروجها بشراً سوياً، «ذَلِكُمُ اللهُ رَبُكُمْ»، هذا هو ربكم الذي يجب أن تُفردُوه بالعبادة، كما قال في أية أخرى: «ذَلِكُمُ اللهُ رَبُكُمْ»، وقال في أية أخرى: «ذَلِكُمُ اللهُ رَبُكُمْ فَأَعُدُدُوا أَلَا لَا اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُو

«ذَالِكُمُ أَلَّهُ رَيُّكُم لَهُ ٱلْمُلْكُ وَٱلَّذِبَ تَنْعُونَ مِنْ دُوْلِكِ اللَّهِ الْمُلْكُ وَٱلَّذِبَ تَنْعُونَ مِنْ دُوْلِهِ اللَّهِ اللَّهُ مَا تَعْبَدُونَ الفَقير وتتركون عبادة الغني الذي «لَهُ, مَا تعبدون الفقير وتتركون عبادة الغني الذي «لَهُ, مَا فِي ٱلسَّمَوْتِ وَمَا غَيْنَهُمَا وَمَا غَيْنَ ٱللَّهُ فَى السَّمَوْتِ وَمَا فِي ٱللَّهُ فَى اللَّهُ فَى السَّمَوْتِ وَمَا غَيْنَ ٱللَّهُ فَى السَّمَوْتِ وَمَا فَيْنَا اللَّهُ فَى اللَّهُ فَى اللَّهُ مَا اللَّهُ فَى اللَّهُ فَى اللَّهُ فَا اللْهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُؤْلِقُلُولُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللْمُولُ اللْمُلْمُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُنْ الْمُلْمُولُ اللْمُلْمُ

«ذَلكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ» أي لا معبود بحق إلا هو، فالله تعالى وحده هو الإله الحق، وكل ما عُبِدَ من دونه فهو الباطل؛ لأن غير الله لم يخلق، ولم يرزق، ولا يحيي ولا يميت، فكيف يكون إلهاً؟! والله وحده هو الذي يميت، فلموى، وقدر فهدى، هو الذي يحيي ويميت ويرزق، هو الذي يدبر الأمر، فيجب أن يعبد

وحده، ولذلك قال تعالى: « اللهُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَنَقَكُمْ نُمِنُكُمْ ثُمُ يُحْمِيكُمْ هَلْ مِن شُرَكَابِكُمْ مِن نَفْعَلُ مِن نَاكُمْ مِن شَيْءً شَبْحَنْنَهُ، وَتَعْلَلُ عَمَّا يُشْرِكُونَ » [الروم: ٤٠].

ولما تيرأ إبراهيم عليه السلام من قومه ومما بعيدون من دون الله، « قَالَ أَفْرَءَ شُمْ مَا كُنتُمْ تَعَلَّدُونَ أَنْتُمْ وَوَالِبَاقُكُمُ ٱلأَقْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَقُ لَوَ الَّهِ رَبَّ الْعَلَمِينَ» [الشعراء: ٧٥- ٧٧]، فإنه وَلَتِي وأنا وَلَيْه، فتسرأ من كل ما عُدد من دون الله، وأثبت الولاية بينه ويين الله عز وحل وحده، ثم علل ذلك فقال: «ٱلَّذِي خَلَقَنِي فَهُوَ يَهْدِينِ ﴿ وَٱلَّذِي هُو يُطْعِمُنِي وَسَقِينِ ﴿ وَإِذَا مَرْضَتُ فَهُو يَشْفِينِ ﴾ وَٱلَّذِي يُمِيثُنِي ثُمُّ يَقْمِينِ ﴿ وَٱلَّذِي يُمِيثُنِي ثُمُّ يَقْمِينِ وَأَلَّذِي أَطْمَعُ أَن يَغْفِرُ لَى خَطِيَّتَى يَوْمَ ٱلدِّينِ» [الشعراء: ٧٨ - ٨٦] هل هناك غير الله يملك شيئا من ذلك؟! «لاَ إِلَهُ إِلاَّ هُوَ فَأَنِّي تُصْرَفُونَ»؟ كيف تصرفون عن الحقّ بعد إذ تدس لكم، وثبت بالأدلة القاطعة، والبراهين الساطعة، أنه لا إله إلا هو، فكيف تعيدون غيره؟!

على أية حال، بعد أن قامت الحجة، وبطل الشرك، وثبت التوحيد، اعلموا أنه: «إنْ تَكْفُرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَنيٌّ عَنْكُمْ وَلا يَرْضَى لعبَاده الكَّفْرِ وَإِنْ تَشْكُرُوا بَرْضُهُ لَكُمْ»: فهو سيحانه حين بيين لكم بطلان الشرك، وثبوت التوحيد، بالأدلة الدامغة، والبراهين الواضحة القاطعة، انما يفعل ذلك «لَبَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيْنَةِ وَنَحْيَنَ مَنْ حُوسَ عَنْ بَيْنَةِ» [الأنفال: ٤٢]، وإلا فإن الله تعالى لا تنفعه طاعتكم، ولا تضره معصبتكم.

«إِنْ تَكْفُرُوا فَإِنَّ اللَّهُ غَنيٌّ عَنْكُمْ»، « ذَلِكَ بِأَنَّهُۥ كَانَت وُسُلُهُم بِالْمِنْتِ فَقَالُوا أَيْثُرُ يَهُدُونَنَا فَكُفُرُوا وَتَوَلَّوا وَآوَلُواْ وَآسَتَغْنَى وَأُللَّهُ غَنَّ حَمِيدٌ ﴾ [التغابن: ٦]، وقال تعالى: « وَإِذَّ تَأَذَّتُ رَثُّكُمْ لَين شَكِّرْتُمْ لأَزيدُنَّكُمْ وَلَين كَفْتُحُ إِنَّ عَذَاهِي لَشَدِيدٌ ﴿ ﴾ وَقَالَ مُوسَىٰ إِن تَكُفُرُوا أَنْمُ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيمًا فَإِنَّ ٱللَّهَ لَغَنَّ جَمِيدُ» [إبراهيم: ٧- ٨].

الارادة الكونية والشرعية:

«إِنْ تَكْفُرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَنيٌّ عَنْكُمْ وَلاَ يَرْضَى لعباده الكفر»، فإذا كان لا يرضاه فكيف أراده؟

و الحواب: أن الكفر كان في الأرض من الناس بإرادة الله الكونية القدرية، والإرادة القدرية لا تستلزم المحدة والرضا، إنما الارادة الشرعدة الدينية هي التي تستلزم المحية والرضا، فكل ما يأمر به فهو يحبه ويرضاه، وكل ما نهى عنه فإنما يكرهه ويسخطه، فالله لا يرضى الكفر، ولكن الكفر كان بإرادته لحكم كثيرة يعلمها هو سبحانه وتعالى، منها ما صرح به في قوله: « وَلَوْ

جَهْنَم مِنَ ٱلْجِنَّةَ وَالنَّاسِ أَجْعِينَ» [السحدة: ١٣]، وقوله تعالى: «وَلَوْ شَآءَ أَلِيَّهُ لَحَعَلَكُمْ أُمَّةً وَحِدَةً وَلَكُن يُضِلُّ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ وَلَشُعُلُنَّ عَمَّا كُنتُمُ تعبلون » [النحل: ٩٣].

«إِنْ تَكْفُرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَنيٌّ عَنْكُمْ وَلاَ يَرْضَي لعبَادهُ الكُفْرُ وَإِنْ تَشْكُرُوا بُرْضِهُ لَكُمْ»: وإطلاق الشكر في مقابلَ الكفر دليل على أن الشكر هو الإيمان، كما في قوله تعالى: «إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنْكَيَّ مِن نُطْفَةِ أَمْشَاجٍ "بَتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِعًا تَصِمًا ﴿ أَنَّا لِنَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ هَدَيْنَهُ ٱلشَّيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كُفُورًا» [الإنسان: ٢-٣]، فالشاكر هو المؤمن، والكفور من كفر بالله وبأنعم الله، فهو كثير الكفر، ولذلك حاء يصبغة المدالغة.

التبعة الفردية:

«وَلا تَزِرُ وَازِرَةَ وِزْرَ أَخْرَى» أي لا تحمل نفسٌ وزر نفس أخرى.

فإن قال قائل: فكنف يتفق هذا مع قوله تعالى: « وَلَيْحِيانِ الْقَالَمُ وَأَثْقَالًا مَّعَ أَثْقًا لِهِ " [العنكبوت: ١٣]؟ فالجواب «وَلاَ تَرْرُ وَازرَةُ وزْرَ أَخْرَى» لم تكن سبياً في عملها، « وَلَيْحِيانِ أَنْقَالُمُ وَأَنْقَالًا مَّعَ أَنْقَالِم » التي كانوا سيياً فيها، كما في الحديث: «مَنْ سَنْ في الْإسْلام سُنَّة حَسَنة فلهُ أَجْرُهَا وَأَجْرُ مَنْ عَمل بِهَا يَعْدَهُ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَحُورِهِمْ شَيْءُ، وُمَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةً سَيِّئَةً كَانَ عَلَيْهِ وِزُرُهَا وَوِزْرُ مَنْ غَمَلَ بَهَا مَنْ نَعْدِهِ مِنْ غَيْرِ أَنْ تَنْقَصَ منُ أَوْزَارِهِمْ شَيْءُ» [مسلم ١٠١٧]، و«مَا منْ نَفْس تُقْتُلُ ظُلْمًا إِلاَّ كَانَ عَلَى ائن آدَمَ كَفُلُ مِنْ دَمَهَا، وَذَلِكَ لأَنْهُ أُوِّل مَنْ أَسَنَ القَتْلِ» [الترمذي ٢٨١٣ وصححه الألباني].

وقفوهم إنهم مستولون:

«ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ مَرْجِعُكُمْ فَيُنْتِكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ»، ُقَالَ تَعَالَى: « فَلَنَسْئَكُنَّ ٱلَّذِينَ أَرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْنَاكَ ٱلْمُرْسَلِينَ (١) فَلَنَقُصَنَّ عَلَيْهِم بِعِلْمِ وَمَاكُنَّا غَايِبِينَ» [الأعراف: ٦- ٧]، وقال تعالى: «أَلَمْ نَرُ أَنَّ ٱللَّهُ مَعْلَمُ مَا في ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ مَا يَكُونُ مِن نِّجُوَىٰ ثُلَاثَةِ إِلَّا هُوَ زَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةِ إِلَّا هُوَ سَادِشُهُمْ وَلَا أَدْنَىٰ مِن ذَٰلِكَ وَلَا أَكْثَرُ اللَّا هُوَ مَعَهُمْ أَنَّ مَا كَانُواْ أَثُمُ لَلْتَثْهُم بِمَا عَبِلُواْ مِنْ ٱلْقِيْمَةِ إِنَّ اللَّهُ بِكُلّ شَيْءِ عَلَمُ » [المحادلة: ٧].

«إِنَّهُ عَليمٌ بذَات الصُّدُورِ»، فلا يخفى عليه ما تسرون، كما لا يخفي عليه ما تعلنون، كما قال تعالى: « قُلْ إِن تُخَفُّوا مَا فِي صُدُورِكُمْ أَوْ تُتَدُوهُ يَعَلَمْهُ ٱللَّهُ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ وَٱللَّهُ عَلِيَ كُلِّ شَوِّيهِ

مَدِيرٌ» [آل عمران: ٢٩]، ولذلك قال لقمان لابنه وهو يعظه: « يَنبُنَى إِنَّهَآ إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّهَ مِنْ خَرَدُلِ فَتَكُن فِي صَحْرَة أَوْ فِي ٱلسَّمَوَتِ أَوْ فِي ٱلأَرْضِ يَأْتِ بِهَا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ لَطِيفٌ خَبِرٌ » [لقمان: ١٦].

#### حال الانسان في السراء والضراء:

ثم ذكر الله تعالى حال الإنسان في السراء والضراء، وأنه في الضراء بلجأ إلى الله سيحانه وتعالى، وفي السراء بفر من الله تعالى وينساه، «وَ إِذَا مَسَّ الانْسَانَ ضَرِّ دَعَا رَبُّهُ مُنبِيًّا اِلْنُه»، وألحُّ في الدعاء، كما قال تعالى: « وَإِذَا مَسَّ ٱلْإِنسَانَ ٱلطُّبُّ دَعَانَا لِحَسْبِهِ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَابِمًا » [ يونس: ١٢]، فإذا زالت الغمة، وانكشفت الكربة، وزال الهم وجاء الفرج، «أَعْرَضُ وَنَأَى بِحَانِيهِ»، كما قال تعالى: «ثُمُّ إذا حُوَّلَهُ نَعْمَةً مِنْهُ نُسِيِّ مَا كَانَ يَدْعُو إِلَيْهِ مِنْ قَبْلِ» كأن لم يكن مصاباً قبل ذلك، وكأنه لُم بشبتك إلى الله شيئًا قبل ذلك، وليس ذلك فحسب، بل «وَحَعَل لله أَنْدَادًا لِنُصْلُ عَنْ سَيدِله» عن سيدل الله، الذي أحاب دعاءه، وأعطاه سؤله، وكشف عنه الضر، وفرِّج عنه الكرب، فماذا يستحق هذا الإنسان؟ هل يستحق إلا العذاب؟! ولذلك قال الله لرسوله صلى الله عليه وسلم: «قل تمتع بكفرك قليلا»، ولو متعه الدنيا كلها لكانت قليلةً، « أَفَرَّيْتُ إِنْ مُتَعَنَّا فِي سِنِينَ ﴿ أَنَّ جَاءَهُم مَّا كَانُوا يُوعَدُونَ ﴿ مَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُوا يُمتَّعُونَ » [الشيعراء: ٢٠٥ - ٢٠٧]، ولذلك قال تعالى: «لَا يَغُرَّنَكَ تَقَلُّكُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِي ٱلْبِلَادِ (m) مَتَنَّعٌ قَلِيلٌ ثُمَّ مَأُولَهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ ٱلْهَادُ» [آل عمران: [19V-197

«قُلْ تَمَّتُعْ بِكُفُرِكَ قَلِيلاً إِنَّكَ» يا من جعلت لله أندادًا «إِنَّكَ منْ أَصْحَابَ النَّارِ» لأن الله قضى ولا مبدل لكلماته: «إِنَّهُ مَن يُثَرِّكَ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَاوَنَهُ النَّالُ وَمَا لِلظَّللِمِينَ مِنْ أَنْصَادٍ» [المائدة: ٧٧].

#### مدح العلماء العاملين:

ثم فرق الله تبارك وتعالى بين العلماء العاملين وبين غيرهم، فقال عز وجل: «أَمْ مَنْ هُوَ قَائِتُ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَحْذَرُ الآخِرَةَ هُوَ قَائِمًا يَحْذَرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ»: القنوت معناه الطاعة، ومن معانيه طول القراءة في الصلاة، «أَمْ مَنْ هُوَ قَائِتٌ أَنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا» يصلي الليل كله، كما قال تعالى: « وَالنِّينَ سَيْتُوبَ لِيَهِمْ سُجُدًا وَفِيَكًا» [الفرقان: 13] يحملهم على ذَلُك رجاء الرحمة وخوف العذاب، «يَحْذَرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبَّه» كما قال: « نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاحِعِ يَتَعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا كما قال: « نَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاحِعِ يَتَعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا كما عذابه، وطمعاً وَالله عذابه، وطمعاً وقائِه، وطمعاً

في رحمته، فهذه هي الغاية من العبادة، أن ينجينا الله من النار، وأن يكرمنا بالجنة، هذه هي غاية المؤمنين، كما أنها غاية النبيين، كما قال تعالى عنهم: «إنَّهُمْ كَانُواْ يُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَيَدْعُونَكَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُواْ لُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَيَدْعُونَكَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُواْ لُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرِتِ وَيَدْعُونَكَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُواْ لُسَاعِينَ» [الأنبياء: ٩٠].

وَفِي الْحَدِيثِ قَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم لرَجُل: كَيْفَ تَقُولُ فِي الصَّلاَة. قَالَ: أَتَشَهُدُ وَاقُولُ اللَّهُمُّ إِنِّي أَسْأَلُكَ الْجَنَّة، وَأَعُودُ بِكَ مِنَ النَّار، أَمَا إِنِّي لاَ أَحْسِنُ دَنْدَنَتَكَ وَلاَ دَنْدَنَةَ مُعَادَ. فَقَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: «حَوْلَهَا نُدَنْدِنَّ» [أبو داود ٧٧٨ وصححه الألباني].

وقد دل ذلك على بطلان قول بعضهم: ما عبدتك خوفاً من نارك، ولا طمعاً في جنتك.

«أَمْ مَنْ هُوَ قَانتُ آنَاءَ اللّيْلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَحْذَرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبَّه» كمن ليس كذلك؟ لا يستوون، ولذلك قال تعالى: «قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ»، هل يستوي العالم مع غير الجاهل؟ لا يستوون، وهل يستوي العامل مع غير العامل؟ لا يستوون أيضًا، قال العلماء: لا يمدح العامل على مجرد علمه حتى يكون عاملاً به؛ لأن الله تعالى قدم العمل على العلم، فقال: «أَمْ مَنْ هُوَ قَانتُ آنَاءَ اللّيْلِ سَاحِدًا وَقَائمًا يَحْذَرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبّه قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالّذِينَ لا يَعْلَمُونَ».

وقد أنكر الله على الذين يعلمون ولا يعملون، فقال تعالى: « أَنَاأُمُ وَنَ النَّاسَ بِالْبِرِ وَتَسْوَنَ أَنَفُسَكُمْ وَأَنتُمُ لَنَافُ لَكُونَ النَّاسَ بِالْبِرِ وَتَسْوَنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمُ لَنَّهُونَ الْكَانِينَ الْكَانِينَ وَقَالِ تَعَالَى: « يَتَأَيُّهُ اللَّذِينَ وَامَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لا نَفْعَلُونَ اللهَ عَلْمَ اللهَ مَعْتَا عِندَ اللهِ اللهِ عَلْمُونَ اللهِ وَقَالِ تَعْمَلُونَ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْ اللهِ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ الله

وفي الحديث: عَنْ أَسَامَة بْنِ زَيْد رضي الله عنه قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم عنه قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم يَقُولُ: «يُؤْتَى بِالرَّجُلِ يَوْمَ الْقَيَامَة فَيُلْقَى في النَّار، فَتَوْرُ الْحِمَارُ لِنَّار، فَيقُولُونَ: يَا لِلرَّحَى، فَيَجْتَمِعُ إَلِيْهِ أَهُلُ النَّار، فَيقُولُونَ: يَا فَلَانُ مَا لَكَ أَلَمْ تَكُنْ تَأْمُرُ بِالْمُووف وَتَنْهَى عَنِ الْمُنْكَرِ وَيَقُولُونَ بَلَى قَدْ كُنْتُ آمَرُ بِالْمُعْرُوف وَتَنْهَى عَنِ الْمُنْكَرِ وَيَقُولُونَ بَلَى قَدْ كُنْتُ آمَرُ بِالْمُعْرُوف وَلَا آتِيهِ، الْمُنْكِر وَاتِيه، [متفق عليه].

«إِنْمَا يَتَذَكّرُ أُولُو الألْبَابِ» أي أهل العقول السليمة، والقلوب النيرة الزكية، فهم الذين يؤثرون العلم على الجهل، والعمل على الكسل والبطالة.

نسال الله أن يعلمنا ما ينفعنا، وينفعنا بما علمنا. والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله رب العالمين، وأشبهد أن لا اله الا الله وحده لا شربك له، وأشهد أن محمدًا عدده ورسوله وبعد: فإن التالف بين الناس بقع على حسب توافق

الطباع والأخلاق، فأهل الخبر بتألفون مع يعضيهم، وكذلك أهل الشر يفعلون؛ إذ الحُبِّر لا يميل إلا إلى الأخيار، فتلتقى روحه بروح إخوانه، أما الخييث فيحن إلى الخيثاء الأشرار.

عَن أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَمَ قَالَ: «الأَرْوَاحُ جُنُودٌ مُجَنَّدُةُ فَمَا تَعَارَفَ

مِنْهَا ائْتَلُفُ، وَمَا تَنَاكَرَ مِنْهَا اخْتَلُفَ». [صحبح مسلم: ٢٦٣٨].

فالأخوة في الله شراب طهور يسقيه الله المؤمنين الأصفياء الأتقياء، ولذا أحببت أن أذكر بأدابها:

#### أولا: مفهوم الأخود:

قال الحافظ ابن حجر في قوله تعالى: « إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخُوهٌ » [الحجرات: ١٠] يعنى في التواد وشمول الدعوة.

و الأخوة: هي رابطة نفسية تورث الشعور العميق بالعاطفة والمحية والاحترام، مع كل من تربطك وإباه أواصر العقيدة الإسلامية وركائز الإيمان والتقوي.

إذ الأخوة لا يمكن أبدًا أن تتحقق إلا على عقيدة التوحيد يصفائها وشمولها وكمالها، تلكم الأواصر التي لا ينفك عراها أبدًا، ومن هنا كانت الأخوة قرينة الإيمان، لا تنفك الأخوة عن الإيمان، ولا ينفك الإيمان عن الأخوة.

فالمؤمنون جميعًا كأنهم روح واحدة، حلت في أجسام متعددة؛ كأنهم أغصان متشابكة تنبثق كلها من دوحة واحدة.

فالأخوة التي أمرنا بها ليست أخوة في اللسان فحسب، ولكنها أخوة عميقة كامنة في النفوس والقلوب، ولذا أخوة الدين أعلى من النسب والقرابة، ففي الحديث: «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشدّ بعضه بعضا» رواه مسلم وغيره. وفي «صحيح الجامع»: «المؤمن من أهل الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد، يألم المؤمن لأهل الإيمان، كما يألم الجسدُ لما في الرأس».

وهذه الأخوة الموصولة بالله نعمة امتن بها ربنا حل وعلا على المسلمين الأوائل، فمستحيل













أَن تجد قانونًا وضعيًا على ظهر الأرض يؤلف بين القلوب أبدًا، قال الله تعالى: «لَوَ أَنفَقَتَ مَا فِي ٱلأَرْضِ حَيثًا مَا أَلْفَتَ مَا فِي ٱلأَرْضِ حَيثًا مَا أَلْفَ بَيْنَهُمْ » حَيثًا مَا أَلْفَ بَيْنَهُمْ عَلَيْكُمْ أَلَفَ اللّهَ اللّهُ ا

ولقد تجلى هذا الواقع المشرق المضيء المنير يوم أن آخى النبي صلى الله عليه وسلم ابتداءً بين الموحدين في مكة، مع اختلاف الوانهم وأشكالهم والسنتهم وأوطانهم.

آخى بين حمزة القرشي وسلمان الفارسي، وبلال الحبشي وصهيب الرومي، وأبي ذر الغفاري، وكأني بهؤلاء جميعًا برددون:

أبى الإسلام لا أب لى سواه

إذا افتخروا بقيس أو تميم

ثم أخى النبي صلى الله عليه وسلم بين أهل المدينة من الأوس والخزرج بعد حروب دامية طويلة، وصراع مرير، دُمِّر فيه الأخضر واليابس، ثم أخي صلى الله عليه وسلم بين أهل مكة من المهاجرين وبين أهل المدينة من الأنصار، في ظاهرة حُبِّ لم ولن تعرف النشرية له مثيلاً، تصافحت فيه القلوب وامترحت فيه الأرواح، يحسد هذا الاخاء هذا المشبهد الرائع ففي الحديث عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قدمَ عَلَيْنا عَيْدُ الرَّحْمَنِ يْنُ عَوْف وَأَخَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَئِّنَهُ وَيَنْنَ سَعْدِ بْنِ الرَّبِيعِ، وَكَانَ كَثِيرَ الْمَالِ، فَقَالَ سَعْدُ: قَدْ عَلَمَتْ الْأَنْصَالُ أَنْيَ مِنْ أَكْثُرِهَا مَالاً، سَأَقْسِمُ مَالِي نَبْنِي وَيَبْنُكُ شُطْرَبْنِ، وَلِي امْرُأْتَانِ فَانْظُرْ أَعْجَبَهُمَا اِلنَّكَ فَأَطَلَقَهَا حَتِّي إِذًا حُلَّتْ تُزُوِّحُتُهَا. فَقَالَ عَنْدُ الرَّحُمَنِ: مَارَكَ اللَّهُ لَكَ فَي أَهْلِكُ، دُلُوني على السوق، فَلَمْ يُرْجِعْ يَوْمَئذ حَتَّى أَفْضَلَ شَيْئًا مَنْ سَمْنِ وَأَقط فَلَمْ يَلْبَثُ إِلَّا يَسَيِّرًا حَتَّى حَاءَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَعَلَيْهِ وَضُرُّ منْ صُغْرَة، فَقَالَ لَهُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مُهْدَمْ؟ قَالَ: تَزُوُّحْتُ امْرَأَةُ مِنْ الأَنْصَارِ فَقَالَ: مَا سُقَتَ إِلَنْهَا ۚ قَالَ: وَزْنَ نُوَاةً مِنْ ذَهَبِ أَوْ نُوَاةً مِنْ ذَهَبِ فَقَالَ: «أَوْلُمْ وَلُوْ بِشِياةٌ». [متفق عُلِيه].

وعند مسلم: أنَ النّبي صلى الله عليه وسلم أخى من أبي عبيدة بن الحراح وبين أبي سلمة.

هذه هي الأخوة الصادقة، وهذا هو مفهومها، فإنها لا تبنى إلا أواصر العقيدة والإيمان، فالأخوة في الله قرينة الإيمان.

روى البخاري عن عروة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم خطب عائشة إلى أبي بكر فقال له أبو بكر: إنما أنا أخوك، فقال له: أنت أخي في دين الله وكتابه وهي لي حلال.

#### ثانيًا: آداب الأخوة:

للأخوة أداب ينبغي لكل مسلم أن يتعرف عليها، ويتأملها، حتى تكون منهجًا عمليًا فتجلب له سعادة الدنيا والآخرة، ومن أعظم أسباب سعادة الدنيا في هذا المجال: تحقيق أداب الأخوة حتى تسود المحبة وتنتشر المودة ويكون المجتمع كله على قلب رجل واحد، كما قال ملى الله عليه وسلم فيما رواه مسلم: «مَثُلُ الْمُؤْمنِينَ في تَوَادُهمْ وَتَراحُمهمْ وَتَعَاطَفَهمْ مَثُلُ الْمُؤْمنِينَ في عُضُو تَدَاعَي لَهُ سَائِرُ الجَسِد عُمْ المَائِرُ الجَسِد عُضُو تَدَاعَي لَهُ سَائِرُ الجَسِد عُضُو تَدَاعَي لَهُ سَائِرُ الجَسِد عُمْ المَائِرُ الجَسَدِ الْمَائِرُ الجَسِد عُمْ المَائِرُ الجَسَدِ المَائِرُ الجَسَدِ الْمَائِرُ الجَسِدِ الْمَائِرُ الجَسَدِ الْمَائِرُ الجَسَدِ اللهِ عَلَيْ المَائِرُ الجَسَدِ الْمَائِرُ الْمَائِرُ الْمَائِرُ الْمَائِرُ الْمَائِرُ الْمَائِرُ الْمَائِرُ الجَسْدِ الْمَائِرُ الْم

بِالسِّهُرِ وَالحَمَّى». وعند مسلم أيضًا: «الْمُؤْمنَ لِلْمُؤْمنِ كَالْبُنْيَانِ يَشُدُّ بَعْضُهُ نَعْضُاً».

وفي صحيح الجامع: «الْمُوْمِنُ مِرْأَةُ الْمُؤَمِنُ وَالْمُؤْمِنُ

أَخُو الْكُوْمَنِ يَكُفُّ عَلَيْه ضَيْغَتَهُ وَيَحُوطُهُ مِنْ وَرَائِه». واداب الأخوة لا تزيدها الأيام إلا قوة ورسوخًا وقربًا، وهذه الآداب من مكملات الإيمان؛ وعلى هذا أقسم رسول الله صلى الله عليه وسلم، ففي الحديث قال صلى الله عليه وسلم، ففي ايده لا قال صلى الله عليه وسلم: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِه لاَ تَدْخُلُونَ الْجَنَّةُ حَتَّى تُؤْمِنُوا ؛وَلا تُؤْمِنُونَ حَتَّى تَحَابُوا؛ ثُمَّ قَالَ: هَلْ أَدُلُكُمْ عَلَى شَيْء إِذَا فَعَلْتُمُوهُ تَحَابُوا؛ ثُمَّ قَالَ: هَلْ أَدُلُكُمْ عَلَى شَيْء إِذَا فَعَلْتُمُوهُ تَحَابُدُا.

#### ومن آداب الأخوة:

١- الحب في الله والبغض في الله:

يجب أن تكون المحبة بين المسلمين محبة في الله، لا في مال، ولا جاء، ولا نسب، ولا أي شيء، إنما هي محبة في الله عز وجل قائمة بطاعة الله سبحانه، ولا يبغض إلا في الله ؛ لأنه لا يحب إلا ما يحب الله ورسوله، ولا يكره إلا ما يكره الله ورسوله.

فهو إذن يحب الله ورسوله يُحب بحبهما ويبغض ببغضهما.

عن أبي أمامة الباهلي: أنه صلى الله عليه وسلم قال: «من أحب لله وأبغض لله وأعطى لله ومنع لله فقد استكمل الإيمان» [أبو داود وصححه الألباني في صحيح الجامع].







وروى الطبراني وصححه الالباني: «أوثق عُرى الإيمان: الحب في الله».

وروى النسائي: «إن حول العرش منابر من نور عليها قوم لباسهم نور، ووجوههم نور، ليسوا بأنبياء ولا شهداء، يغبطهم النبيون والشهداء». فقالوا: يا رسول الله، صفهم لنا وقال: «المتحابون في الله والمتزاورون في الله والمتزاورون في

وروى أحمد والحاكم وصححه ومالك في الموطأ أن أبا إدريس الخولاني رحمه الله قال: دخلت مسحد دمشق فإذا فتى شاب براق الثنايا والناس حوله، فإذا اختلفوا في شيء أسندوه الله، وصدروا عن قوله ورأيه. فسألت عنه؟ فقيل: هذا معاذ بن حيل رضي الله عنه، قلما كان الغد هدّرت [أي ذهبت مبكرًا]، فوحدته قد سبقني بالتهجير، ووجدته يصلى، فانتظرته حتى قضى صلاته ثم حئته من قبل وجهه، فسلمت عليه، ثم قلت: والله إنى لأحبك في الله، فقال: ألله؟ فقلت: ألله، فقال: ألله؟ فقلت: ألله، فقال: ألله؟ فقلت: آلله، قال: فأخذ يحبوة ردائي، فحيدني إليه، وقال: أيشر، فإنى سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «قال الله تدارك وتعالى: وجبت محبتى للمتحابين في، والمتجالسين في، والمتزاورين في، والمتباذلين في».

وفي الحديث المتفق عليه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم وسلم قال: «سَبْعَةٌ يُظلُّهُمْ اللَّهُ في ظلَّه يَوْمَ لاَ ظلِّ إِلَّا ظلَّهُ: الْإَمَامُ الْعَادِلُ، وَشَابُ نَشَناً فَي عَبَادَة رَبَّه، وَرَجُلُّ قَلْتُهُ مُعَلَقٌ فِي الْلسَاجِد، وَرَجُلاَن تَحَايًا في اللَّه اجْتَمَعا عَلَيْه وَتَفَرَّقا عَلَيْه، وَرَجُلاً طَلَنَتْهُ امْرَأَةً لَاتُ مَنْصِب وَجَمَال فَقَالَ إِنِي أَخَافُ اللَّه، وَرَجُل طَلْنَتْهُ امْرَأَةً تَصَدَّقِ أَخْفَى حَتَّى لاَ تَعْلَمُ شَمَالُهُ مَا تُنْفِقُ يَمِينُهُ، وَرَجُل خَلْدَة يُمَنَّهُ وَرَجُل عَلَيْه، وَرَجُل وَرَجُل عَلَيْه، وَرَجُل مَنْ اللَّه، وَرَجُل تَعْلَمُ شَمَالُهُ مَا تُنْفِقُ يَمِينُهُ، وَرَجُل ذَكْرَ اللَّه خَالتًا فَقَاصَتْ عَنْنَاهُ».

وروى الإمام مسلم من حديث أبي هريرة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أنْ رَجُلاً زَارَ أَخُرَى فَأَرْصَدَ اللّهُ لَهُ عَلَى مَدْرَجَته مَلَكًا، فَلَمَّا أَتَى عَلَيْهِ قَالَ: أَيْنَ تُرِيدُ وَقَالَ: أُرِيدُ أَخُا لَهُ عَلَى مَدْرَجَته مَلَكًا، فَلَمًّا أَتَى عَلَيْهِ قَالَ: أَيْنَ تُرِيدُ وَقَالَ: أُرِيدُ أَخُا لِي في هَذه الْقَرْيَةُ، قَالَ: هَلْ لَكُ عَلَيْهِ مِنْ نَعْمَة تَرُبُهُ وَقَالَ: هَلْ لَكُ عَلَيْهِ مِنْ نَعْمَة تَرْبُهُ وَقَالَ: هَلْ لَكُ عَلَيْهِ مِنْ نَعْمَة تَرْبُهُ وَي اللّه عَزْ وَجَلُ تَمَالُ فَإِنْ اللّه قَدْ آحَبُك كَمَا أَنْ اللّه قَدْ آحَبُك كَمَا أَحْبَتْتُهُ فِيهِ الله الجنة».

فشرط هَذَه الأَحْوة أن تكون لله وفي الله بحيث تخلو من شوائب الدنيا وعلائقها المادية بالكلية،

ويكون الباعث عليها الانمان بالله لا غيرُ.

والحب في الله ولله من موجبات محبة الله للعبد، وإذا أحب الله عبدًا سخر جوارحه لطاعته، فلا يسمع إلا الخير ولا يرى إلا المباح، ولا تمد يديه إلا إلى الخير، ولا تسعى رجله إلا إلى الطاعة.

روى البخاري في الحديث القدسي أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «قال الله تعالى: وَمَا يَزَالُ عَبْدي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافَلِ كَنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ به وَبَصَرَهُ الَّذِي يَبْطش بها وَبَحَرُهُ الَّذِي يَبْطش بها وَرَجْلهُ الَّذِي يَبْطش بها وَرَجْلهُ النَّتِي يَبْطش بها وَرَجْلهُ النَّتِي يَبْطش بها وَرَجْلهُ النَّتِي يَبْطش بها وَرَجْلهُ النَّتِي يَبْطش بها

أحيه الله.



وَإِنْ سَأَلَنِي ۗ لُأُغَطِينَهُ وَلَئِنْ اسْتَعَاذَنِي لَأُعِيدَنَّهُ».

قَالَ الله عز وجل: ﴿إِنَّ النِّيْ َ اَمَنُوا وَعَجِلُوا وَعَجِلُوا الله الله الله عَنْ وَجَلُ وَلَا الله الله عَنْ وَدَّا » [مريم: ٩٦]. فالله عز وجل يجعل محبة المسلم الذي يعيش لله في قلوب عباده المؤمنين، وهذه لا ينالها مؤمن إلا إذا

روى البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللّهُ عَيْدًا دَعَا جَبْرِيلَ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: «إِنَّ اللّهَ إِذَا أَحَبُ عَبْدًا دَعَا جَبْرِيلَ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: «إِنَّ اللّهَ إِذَا أَحَبُ عَبْدًا دَعَا جَبْرِيلُ فَقَالَ: إِنَّ اللّهَ يُحِبُّهُ جَبْرِيلُ ثُمَّ يُنَادِي فِي السَّمَاء فَيَقُولُ: إِنَّ اللّهَ يُحِبُّهُ فَلَانًا فَأَحَبُّوهُ، قَالَ: فَيُحِبُّهُ مَلْانًا فَأَحَبُوهُ، قَالَ: ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ الْقَبُولُ فِي الأَرْض، وَإِذَا أَبْغَضَ عَبْدًا دَعَا جَبْرِيلَ فَيَتُولُ: إِنِّ اللّهَ يَبْغَضُهُ فَلَانًا فَأَبْغَضُهُمُ هَالَ: فَيُبْغِضُهُ حَبْرِيلُ وَيَعْ أَلْهُ السَّمَاء أِنَّ اللّهَ يُبْغَضُ فَلَانًا فَأَبْغِضُهُمُ أَلَّا اللّهَ يُبْغِضُ فَلَانًا فَأَبْغِضُونَهُ، قَالَ: فَيُبْغِضُ لَهُ لَانًا فَأَبْغِضُونَهُ، ثُمَّ تُوضَعُ لَهُ لَلْبُغْضُاءُ فَى الأَرْض».

وللحديث بقية، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله محمد وآله وصحبه وسلم.



إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ ا بالله من شرور انفسنا وسيئات اعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، واشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

أما بعد: فإن أصدق الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد صلى الله عليه وسلم، وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار.

سبحان واسع الفضل والعطاء علام سيستان واستعاد

عباد الله: ربنا كريم، ومن أسمائه تعالى المنان، يمن عباده عز وجل، ومن أسمائه البر، والبر واسع العطاء، ومن أسمائه البر، والبر واسع العطاء، ومن أسمائه الوهاب يعطي بلا سؤال، ومن أسمائه الشكور فيعطي الأجر الكثير على العمل القليل، وهو سبحانه وتعالى كريم وهاب يهب واسع الفضل والعطاء بلا حدود سبحانه وتعالى، وهذا الكرم من الله يدفع المؤمن إلى المزيد والمزيد من العمل؛ لأنه إذا علم بأن ربه بهذه الأسماء وهذه الصفات فالعدد بتحفر للعمل.

جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم مقنع بالحديد على مشارف المعركة، فقال: يا رسول الله أسلم أو أقاتل؟ ولم يكن الرجل قد أسلم، فقال: «أسلم ثم قاتل فقتل، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «عمل قليلاً وأجر كثيراً»[رواه البخاري/٢٨٨]، فإنه ليس بينه وبين الجنة إلا هذه الشهادة، وهذه الشهادة الأولى شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، والشهادة الثانية هذا القتل الذي حصل في المعركة فدخل الجنة ولم يسجد لله سجدة؛ لأنه لما أسلم كان أول واجب عليه حضور هذه المعركة.

#### فضائل التجارة مع الله

عباد الله: بيننا وبين الله تجارة، والتجارة مع الله ما فيها خسارة، والتجارة مع الله أرباحها مضاعفة، (مَلَّ أَذَلُكُمْ عَلَى عِبْرَةً نُعِبِكُمْ مِنْ عَلَى الله أرباحها مضاعفة، (مَلَّ أَذَلُكُمْ عَلَى عَبْرَةً، إلى السجعائة، إلى سبعمائة، إلى اكثر من ذلك، والله يضاعف لمن يشاء، أعمال قليلة من جهة الجهد والوقت، والأجر عظيم، وقد خرج النبي صلى الله عليه وسلم بعد أن صلى الفجر وقعد وقام ليدخل بيته فوجد جويرية رضي الله عنها من بعد الفجر جالسة كما هي، سألها: «ما زلت على الحال التي فارقتك عليها؟» قالت: نعم، قال: «لقد قلت

بالك بعد الوصوم ما تكرما ما الاعدام

اعداد/ فضيلة الشيخ محمد بن صالح المنجد

الله عسام يهم والصد يوم والسو الله

بعدك أربع كلمات ثلاث مرات لو وزنت بما قلت منذ البوم» طبلة الوقت هذا الماضي «لوزنتهن، سيحان الله ويحمده عدد خلقه، ورضا نفسه، وزنة عرشه، ومداد كلماته» [رواه مسلم٢٧٢٦]، كم تأخذ حتى تقولها ثلاثا با عبد الله؟

#### ميزان الناس في الدنيا

يا مسلم: الدنيا لأربعة نفر عبد رزقه الله مالا وعلما فهو يصل فيه رحمه، ويعرف حق الله من جهة الزكاة، والواجبات الأخرى كفارات، نفقات، يعرف حق الله، والآخر رزقه الله علما، ولم يرزقه مالا، لكنه قال: لو أن لي مال فلان لعملت بعمله، فهما في الأجر سواء، عجيب هذا ما عنده مال، وما الذي فعله؟ نية حسنة، وقال بلسانه: لو أن لى مال فلان لعملت بعمله، بنبت المساحد، ورتبت لمحفظي القرآن الرواتب، وجعلت للأسر والعوائل هذه الرواتب الشهرية، ونشرت علما، ودعوة ونحو ذلك من الأعمال الصالحة، قال: «فهما في الأجر سواء»[رواه ابن ماجه٤٢٢٨]، يعني من جهة الأصل، أما من جهة المضاعفة فلا شك أن الفاعل يمتاز بميزة، لكن من جهة الأصل أصل الأحر قبل المضاعفة، «هما سواء» ما الذي رفعه هذه الرفعة، ما الذي أعطاه هذا الأجر؟ حسن نيته، ليست قضية عسيرة، وشاقة، ولا تأخذ وقتا، لكنها جمع القلب والرجاء من الله سيحانه وتعالى. - 📖 🚽

«إن بالمدينة رجالاً ما سرتم مسيرا ولا قطعتم واديا إلا وهم معكم» شركوكم في الأجر، لماذا؟ قال: «حبسهم العذر» [رواه البخاري٤٤٢٣]؛ لأنهم فعلا عندهم صدق نية، لو كانوا مستطيعين لخرجوا، «الحمد لله تمالأ الميزان، وسبحان الله والحمد لله تماذن ما بين السماء والأرض» [رواه مسلم٢٢٣] كم تأخذ من الجهد؟ كم تأخذ من الوقت؟ الحمد لله حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه يتنافس عليها بضع وثلاثون ملكا يبتدرونها أيهم يكتبها أولأ، عبد قالها مرة مؤتجرا مخلصا يبتغي وجه الله، تنافس عليها أكثر من ثلاثين ملكا أيهم يكتبها أولا، ما هذا الكرم ما هذا الشرف، الله عز وجل يرسل ملائكته من أجلنا، لتكتب أعمالنا، وترفع أقوالنا، (إليه يَضْعَدُ أَلْكُامُ أَلْفَلِيْبُ وَأَلْعَمَلُ ٱلصَّالِحُ برفعهُ ) [سورة فاطر١٠].

#### يعد عال لما علما أضعف الهمم ( ( سالت عملنا يعد

يقول الإنسان بعد الوضوء: أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدا رسول الله، لكن ماذا له؟ تفتح أبواب الجنة الثمانية من أيها شاء دخل، تفتح أبواب الحِنة الثمانية، الحِنة التي عرضها السماوات والأرض، الثمانية كلها تفتح لأجل أنه قال: أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدا رسول الله بعد الوضوء، ما أكرمه ما أوهبه، ما أدره، ما أمنه سيحانه.

عياد الله: عندما يقول نبينا صلى الله عليه وسلم: «من وافق تأمينه تأمين الملائكة غفر له ما تقدم ذنيه» [رواه البخاري ٧٨٠ ومسلم ٤١٠]، كلمة (أمين) كم تأخذ لتقال؟ كم ثانية؟ أمين المد الطبيعي حركتين (آمين) ست حركات، كم تأخذ حتى تقال؟ «من و افق تأمينه تأمين الملائكة غفر له ما تقدم من ذنبه»، على كلمة واحدة إذا قال الإمام في الأرض: أمين، قالت الملائكة في السماء: أمين، ومن وافق تأمينه تأمين الملائكة، لكن بعض الناس بشرد ذهنه فيفوته أحر عظيم، أو لا يقولها في الوقت الذي من السنة أن تقال فيه، أو يمد أكثر أو يقصر أكثر، «من و افق تأمينه تأمين الملائكة».

#### أعمال يسيرة لها أجر كبير

يا مسلمون: والله إنها أعمال يسيرة وأجور عظيمة، وهكذا نجد أن النبي صلى الله عليه وسلم يعلمنا أن بقيام ليلة القدر، قيام ليلة واحدة، الليلة كم يعنى؟ عشر ساعات؟ إحدى عشر ساعة؟ اثنا عشر ساعة؟ ثم تقوم بعد صلاة العشاء، قيام ليلة ولا يشترط أن تقوم كل الليل، قيام ليلة أكثر من أجر عبادة ثلاثة وثمانين سنة، هل هناك كرم بعد هذا؟!

عباد الله: صيام يوم واحد، يوم عاشوراء يكفر سنة، ويوم عرفة يكفر سنتين، والصيام كم ساعة؟ اثنا عشر ساعة، ثلاثة عشر ساعة، يكفر سنتين، إذا كان هذا في صيام النافلة عاشوراء وعرفة، يا ترى رمضان الواجب الفرض الركن كم يكفر؟.

أيها المسلمون: بالوضوء تخرج الخطايا حتى تخرج آخر خطيئة مع آخر قطرة ماء، لمن نوى واحتسب، وأتقن الوضوء، وكذلك نجد أنه إذا قعد بعد صلاة الفجر إلى طلوع الشمس، وبعد ارتفاعها صلى ركعتين، بعد الفجر إلى طلوع الشمس كم الوقت؟ كم ستجلس؟ ساعة ونصف، عباد الله: ماذا يأخذ من الوقت والجهد أن ﴿ «أجر حجة أجر عمرة تامة تامة».[رواه

الترمذي٥٨٥].

يا مسلم عندما تذهب وأنت هنا إلى الحرم لتصلي فريضة واحدة كم يأخذ منك من الوقت والجهد؟ لكن يكتب الله لك بها مائة ألف صلاة من الصلاة في المساجد الأخرى، مائة ألف، وفي النبوي ألف، وصلاة ركعتين في مسجد قباء تعدل عمرة، الله أكبر، صلاة ركعتين كم تأخذ من الوقت في مسجد قباء تعدل عمرة، تشد الرحال إلى المسجد الحرام والمسجد النبوي والمسجد الأقصى، فإذا صرت في المدنة كان قباء بجانبك.

أيها المسلمون: عندما يقول ربنا عز وجل: (فَمَنَ يَعْمَلُ مِنْقَكَالُ ذَرَّةٍ خَبْرًا يَكِرُهُ ) [سورة الزلزلة ٧] يعني: أن هذه النزرة الهباء الصغيرة جداً لا تضيع، ولذلك لما جاءت مسكينة أو مسكين إلى عائشة وكان عندها عنقود عنب فأخذت حبات من العنب وأعطتها للمسكين حبات قليلة، تعجبت بعض النسوة عندها، فقالت عائشة لهن: تتعجبن تضحكن كم في هذه الحبات من مثاقيل الذر.

وهكذا سعد الصحابي لما جاء سائل وأعطاه تمرتين، وقبض يده، قال له: إن في التمرتين مثاقيل ذر كثيرة. اللهم إنا نسالك أن توفقنا إلى ما تحب وترضى، وأن ترزقنا الاستمساك بالعروة الوثقى.

#### أسس وقواعد التجارة مع الله تعالى

عباد الله: الله يعامل عباده على أسس، التجارة مع الله لها شروط فيها بنود، فيها عقد، ومن أدرك شروط العقد حاز الأرباح العظيمة من وراء هذا العقد:

أولاً: لا أجر بلا توحيد، فإذا كان العبد موحداً لله نال الأجور العظيمة؛ لأن الأساس موجود، فالبناء عليه سهل، ويتصاعد بسرعة، فإذا كان أساسك قوياً كان البنيان عالياً مرتفعاً، ولذلك مهما عمل الكافر والمشرك من الأعمال الخيرية ليس له مقابل عليها في الآخرة، ياخذه في الدنيا الآن، أولاد، صحة، منصب، شهرة، مال، ياخذه في الدنيا، حتى الكافر لو عمل أعمالاً خيرية يعطيه، لكن لا يعطيه في الآخرة؛ لأن سلعة الله غالية، والجنة لا يعطيه لكافر ولا مشرك،... اجتنبوا الشرك، يوم يعطيها لكافر مهما كان عنده من أعمال خيرية، ورقياً من أعمال خيرية، منافراً القيامة الكافر مهما كان عنده من أعمال خيرية، منافراً القيامة الكافر مهما كان عنده من أعمال خيرية، منافراً القيامة الكافر مهما كان عنده من أعمال خيرية،

[سورة الفرقان٢٣]،(وَٱلَّذِينَ كَفُرُوا أَعْنَاهُمْ كَيَكِي بِعَيْدَةِ) [سورة النور٣٩].

ثانياً: لا أجر بلا عمل، فالذين لا يعملون بماذا سيؤجرون، والأعمال منها أعمال قلب ومنها أعمال جوارح، وينبغي التفطن لهذا؛ لأن أعمال القلب فيها أجور عظيمة، الخشية، والإخلاص، والحياء من الله، والتوكل عليه، والخوف منه، ورجاء ثوابه، أعمال القلب عظيمة، وكذلك أعمال الجوارح، وهذه دليل على صحة هذه.

ايها المسلمون: إن من قواعد التعامل بين الله وخلقه أن الله يضاعف الأجر، والمضاعفة ؛ قال بعض العلماء: من خصائص هذه الأمة، يعني لم يكن العاملون في الأمم من قبلنا مثلنا في المضاعفة إلى مائة إلى سبعمائة إلى أضعاف أخرى، وهذا من منة الله علينا، احمد ربك أنه جعلك في هذه الأمة، ولم تكن في أمم سابقة، شرف وفخر أن نكون من أمة محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم فلا ذوبان في أعمال الكفار، وشخصيات الكفار، وأنظمة الكفار، نحن أمة مستقلة لنا تاريخ، لنا قائد، لنا كتاب، لنا دستور، لنا شخصية مستقلة واضحة بعقيدتها، وأخلاقها، وعباداتها.

#### المحالي المحال العمل المحال المحال

أيها المسلمون: إنه لا بد من الإخلاص في العمل، ولو حصل رياء أو سمعة ذهب العمل، بل إنه جاء في الحديث أن من سمَّع سمَّع الله به يوم القيامة مسامع خلقه، وصغَره وحقَره؛ لأنه في الدنيا كان يريد الهالات الإعلامية، كان يريد الفخر، كان يريد الاستعلاء على العباد، كان يريد الشهرة، ما كان يريد وجه الله، فلا بد من الحذر من محبطات الأعمال؛ كالمن، والعجب، والرياء، ومنقصات الأعمال، مثل من اتخذ كلباً دون حاجة نقص من أجره كل يوم قيراطان.

كلما كان العمل أكثر نفعاً كلما كان أكثر أجرا، فالأعمال متعدية النفع؛ كالعلم، والدعوة إلى الله أجورها كبيرة جداً.

التحسر على فوات الأجر لو فاتتك جماعة المسجد، مثلاً التحسر على فوات الأجر يمكن أن ينتج أجراً؛ لأنه دليل الصدق.

الفاعل المباشر لا شك أنه أعظم أجراً ممن نوى فقط، ولكن من رحمة الله وكرم الله، أنه ينزل العاحز منزلة الفاعل في الأجر مع أنه ما عمل،

لماذا؟ لأنه كان له عادة، ولذلك «إذا مرض العيد أو سافر كتب له من الأحر مثلما كان بعمل صحيحا مقيما» [رواه الدخاري٢٩٩٦]، فمن رحمة الله وكرم الله أنه نزل العاجز منزلة الفاعل على حسب عادته التي كان عليها قبل أن يصاب بالعجز. هذه التعويضات، لا تعويضات وقوانين الأرض، هذه أعظم بكثير يا مسلم.

المسلم يؤجر على الفعل والترك 11

يا عبد الله: المسلم يؤجر على الفعل والترك، حتى من كف شره عن الناس له أجر، فالترك لله يؤجر عليه وليس فقط الفعل لله، يؤجر على المباحات بحسن النية، لكن ليس هذا كل عمل المسلم أن يقول: أنام بنية الاستعانة، وأكل بنية الاستعانة على العبادة، وأستروح بنية الاستعانة، بنية العبادة، الاسترواحات بالنية الحسنة لها أجر، لكن بقى الشيء الذي من أجله استروحت لا تنسِيه. على سه يه عدمه الما ن

كلما اشتدت المشقة عظم الأجر، لكن المشقة لا تقصد، فالإنسان إذا كان عنده طريق صعب وطريق سهل إلى مكة لا يذهب من الطريق الصعب، الأجر لا يكتب على مشقة متعمدة منك، لكن إذا حصلت المشقة فذهبت إلى مكة فازدحم الطريق فأخذ وقتا مضاعفا قدرًا من الله عند ذلك يضاعف الأجر «أجرُك على قدر

نصبك» [رواه بمعناه مسلم ١٢١١]. سبك والأعمال الموافقة للسنة أجرها أكبر من أعمال أطول أو أشبق، فمثلا قصر الصلاة للمسافر أكثر أجرا من إتمامه لها، مع أن هذه اثنتين وهذه أربع، تخفيف سنة الفجر أكثر أجرا من تطويلها لماذا؟ لأنها سنة محمد صلى الله عليه وسلم، بينما نجد من السنة في صلاة الفحر يوم الجمعة قراءة السجدة والإنسان وتأخذ وقتا وجهدا، فإذن الشان هو اتباع السنة سواءً ازدادت المشقة أو نقصت، المشبى في الظلمات إلى المساجد الفجر والعشباء فيه أحر لمشقة الظلمة، ولا تزيلها الكهرباء كما قال العلماء، ولله الحمد، الأجر ما زال موجودا في مشيك للفجر والعشاء حتى في هذا الزمان.

أيها المسلمون: الأكل من الأضحية والصدقة بالباقي أفضل من الصدقة بكل الأضحية؛ لأن من السنة الأكل من الأضحية ولو لقيمات، وهكذا

نجد أن تكفير السيئات منصب على الصغائر؛ لأن الكبائر تحتاج إلى توبة خاصة، ونجده في كل حديث فيه «غفر له» يعنى الصغائر، ولذلك لا بد من الانتباه للكبائر.

سفال وينفال أنواع الأجور والميزات المستعالية ثم ماذا تريد يا عبد الله من أنواع الأجور والميزات فهو موجود، تريد مغفرة الذنوب هناك أعمال لها، تريد نيل محية الله هناك أعمال لها، تريد مرافقة النبي صلى الله عليه وسلم والقرب منه، فالذي يكفل يتيما ويعول أرملة يكون بالقرب من النبي صلى الله عليه وسلم في الجنة،.... من كظم غيظا ؛ أنت تكون في الطريق في السيارة بعاكسك شخص، «من كظم غيظا ولو شياء أن ينفذه أنفذه» ما عنده عجز «يخيره الله من الحور العين يوم القيامة ما شاء»[رواه الترمذي٢٠٢١].

تكظم غيظا عن خادم، عن سائق، عن مخطئ، عن إنسان تجاوز عليك، تكظم غيظا.... تريد رفع المنزلة تواضع لله.

تريد طول العمر وسعة الرزق صل رحمك. تريد أن تكون في حراسة الله صل الفجر في حماعة.

تريد أن تصلى عليك الملائكة صل على النبي صلى الله عليه وسلم، انتظر في المسجد من المغرب إلى العشاء، رابط من صلاة إلى صلاة، الملائكة طيلة الوقت وأنت حالس تستغفر لك. تريد قصرا في الجنة اقرأ (فَلْ هُو ٱللهُ أُحَدُ) [سورة الإخلاص١] عشر مرات يبنى لك قصر في الجنة، وهكذا تريد السلامة من حر النار والموقف أنظر معسرا، تريد العتق من النار ذبّ عن عرض أخيك في مجلس، كل شيء بمقابل، ما في أشياء تضيع عند الله (فَسَن يَعْمَلُ مِثْفَالُ ذُرَّةِ خَيْراً يَسَرُّهُ ﴿ وَمَن يَعْسَمُلْ مِثْقَسَالَ ذَرَّةِ شَسَرًا يَرُهُ) [سورة الزلزلة: ٧- ٨].

اللهم بارك لنا في القرآن العظيم، واجعلنا من أهله يا رب العالمين، اللهم اغفر لنا الذنوب والسيئات، وكفر عنا الزلات، وضاعف لنا الحسنات، اللهم إنا نسألك أن تجعل أعمالنا خالصة لوجهك يا رب العالمين، سبحان ربك رب العزة عما يصفون، وسلام على المرسلين، والحمد لله رب العالمين.

# All Wall us growing lessant

الحلقة الثانية

على حشيش

/ 31JE1 /

٣٢ «مِنْ تَمَام الحَجِّ أَن تُحْرِمَ مِنْ دُوَيْرَة أَهْلكَ».

الحديثُ لا يصح: أخرجه البيهقي في «السنن» (٣١/٥) من حديث أبي هريرة مرفوعًا، وفيه جابر بن نوح الحماني، ليس بشيء، وأورد له الإمام الذهبي في «الميزان» (١٤٢١/٣٧٩/١) هذا الحديث من مناكيره، وكذلك الإمام ابن عدي في «الكامل» (٢/٥٠) وقال: «لا يُعرف إلا بهذا الإسناد، ولم أر له أنكر من هذا ». فالحديث منكر يخالف حكمة تشريع المواقيت.

- ٣٣ «حُجُّوا، فَإِنَّ الحَجُّ يَغْسلُ الذَّنُوبَ كَمَا يَغْسلُ المَّاءُ الدَّرِنَ».

الحديث لا يصنح: أخرجه أبو الحجاج يوسف بن خليل في «السباعيات» (١/١٨/١)، والطبراني في «المجمع» (١/١٨/١) عبد الله بن حراد مرفوعًا كما في «المجمع» (٢٠٩/٣) وقال الهيثمي: وفيه يعلى بن الأشدق، وهو كذاب، فالحديث موضوع.

٣٤- «حُجُّوا قَبْلَ أَن لا تَحُجُّوا، يَقْعدُ أَعْرَابُها عَلَى أَذْنَابٍ أَوْدِيتَها فَلاَ يَصلُ إلى الحجَ
 حدٌ».

الحديث لا يصح: أخرجه البيهقي في «السان» (٢٤١/٤)، وأبو نعيم في «أخبار أصبهان» (٢٠/٢) ٧٧)، والخطيب في «التلخيص» (٩٦/٢)، وفيه عبد الله بن عيسى وهو الجندي، قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٤٤٩٩/٤٧١/٢): عبد الله بن عيسى الجندي يروي عن محمد بن أبي محمد عن أبيه عن أبي هريرة مرفوعًا: «حجوا قبل أن لا تحجوا...» الحديث، ثم قال: «وهذا إسناد مظلم وخبر منكر». فالحديث باطل.

٢٥- «حُجُواً قَبْلَ أَن لاَ تَحُجُّوا، فَكَأني أَنْظُرُ إِلَى حَبْشي أَضْمَع، أَقْرَع، بِيَدِهِ مِعْوَلٌ يَهْدمُها حَجَرًا حَجَرًا حَجَرًا».

الحديث لا يصح: أخرجه الحاكم (١٤٨/١)، وأبو نعيم (١٣١/٤)، والبيهقي (٣٤٠/٤) عن علي مرفوعًا، وفيه حصين بن عمر الأحبسي واه جدًا، واتهمه بعضهم، فالحديث موضوع، وفيه أيضًا الحماني، ولكنه تُوبع عند ابن عدي (١٠٢/٢).

٧٦- «تُحِيةُ النِّنْتِ الطُّوَ افَّ».

الحديث لا يصح: لا أصل له، أورده صاحب «الهداية» بلفظ «من أتى البيت فليحيه بالطواف». قال الحافظ الزيلعي في تخريجه (٥١/٢): «غريب جدًا» أي لا أصل له، وقال الحافظ ابن حجر في «الدراية» ص(٩٢): «لم أجده».

تنبيه: لا يمكن للدَّاخل إلى المسجد الحرام الطواف كلما دخل المسجد في أيام المواسم، أما السُّنَّة في حق المُحْرم أن يبدأ بالطواف ثم بالركعتين بعده، وأما غير المحرم كلما دخل المسجد الحرام فعموم الأدلة الواردة في الصلاة قبل الجلوس تشمل المسجد الحرام.

٣٧- «حَسَنَاتُ الأَبْرَارِ سَيئَاتُ المُقَربِينَ».

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (٤٤/٤) بلفظ: «قال القائل الصادق: حسنات الأبرار سيئات المقربين».

قال ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (٣٨٣/١٨): «هذا كلام بعض الناس وليس هو من كلام النبي صلى الله عليه وسلم». اه. لذا قال العجلوني في «كثف الخفا» (٣٥٧/١): «هو من كلام أبي سعيد الخراز كما رواه ابن عساكر في ترجمته». اه. فقد رواه ابن عساكر (١٣٧/٥) بلفظ: «ذنوب المقربين حسنات الأبرار» من طريق الخطيب، لذا أخرجه في «التاريخ» (٢٧٧/٤) فالحديث باطل لا أصل له.

٧٨- «لِكلِّ أُمَّة مَجُّوسٌ، وَمُجُوسٌ هَذِه الأُمةِ الذينَ يَقُولُونَ: لا قَدَرَ. إن مَرضُوا فَلا تَعُودوهم، وإنْ مَاتوا فَلا تَشْهِدُوهُمْ».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن حبان في «المجروحين» (١٤٦/٢)، وفيه عبد الوهاب بن مجاهد بن جبر، رُمي بالكذب، وقال يحيى: ليس بشيء، وفي «المراسيل» (٤٨٥) لابن أبي حاتم روى عن أبيه، قال وكيع: كانوا يقولون: «لم يسمع من أبيه»، فالحديث مع الطعن مرسل خفي، وهو من روايته عن أبيه عن أبي هريرة مرفوعًا؛ فالحديث موضوع.

فائدة: يغني عن هذا الكذب أول حديث في صحيح مسلم في سؤال يحيى بن يعمر لابن عمر رضي الله عنهما: «ظهر قبلنا ناس يزعمون أن لا قدر وأن الأمر أنف...».

- «مَنْ قَرِأَ: «قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ» مَائتي مَرَّةً، كَتَبَ اللَّهُ لَهُ ٱلْفًا وَخَمْسَمائةِ حَسَنَة إِلَّا أَنْ
 تَكُونَ عَلَيه دَيْنٌ». اهـ.

الحديث لا يصح: أخرجه الخطيب (٢٠٤/٥) من طريق أبي الربيع الزهراني، حدثنا حاتم بن ميمون عن ثابت عن أنس مرفوعًا، قال ابن حبان في «المجروحين» (٢٧١/١) يروي عن ثابت البناني، روى عنه أبو الربيع الزهراني منكر الحديث لا يجوز الاحتجاج به بحال، فالحديث موضوع.

٣٠ «مَا فَضَلَكُمْ أَبُو بَكْر بِفَضْل صَوْم وَلا صَلاَة ولَكِنْ بِشَيءٍ وَقَرَ في قُلْبِه».

الحديث لا يصح: أورده السخاوي في «المقاصد» (ح٠١٩) وقال: ذكره الغزالي وقال العراقي: لم أجده مرفوعًا. وهو عند الحكيم الترمذي في «أنوار الأصول» من قول بكر بن عبد الله المزنى.

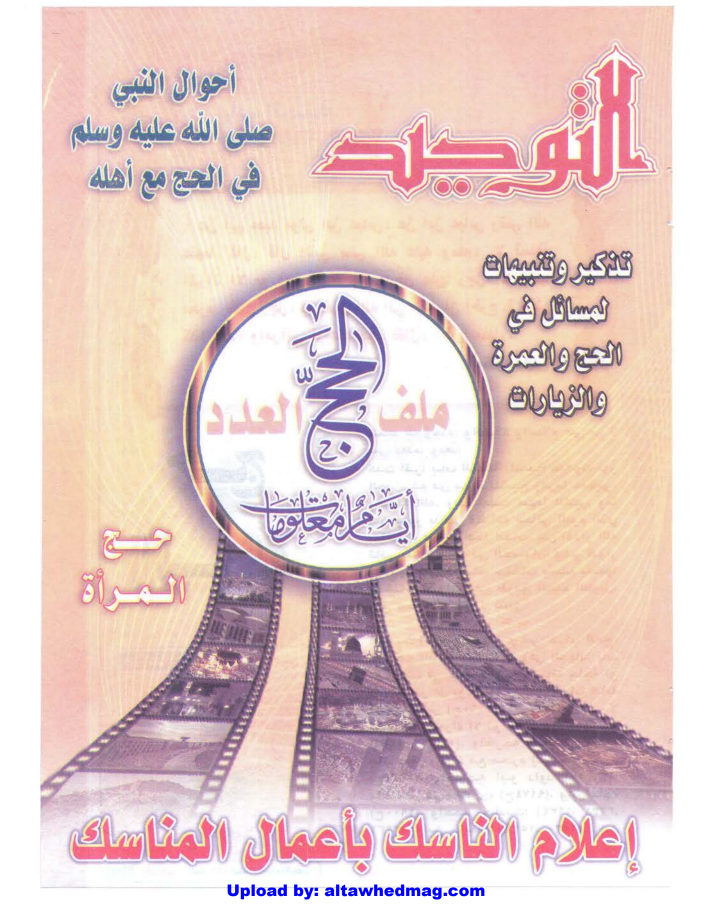
٣١- «إنَّ للّه عَنْ وَجَلّ مَلَكًا يُنَادِي كُلّ يَوْمٍ: مَنْ خَالَفَ سُنتَةَ رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم لَمْ ثُنلُهُ شَفَاعَتُهُ». اهـ.

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (كتاب العلم، باب آفات العلم) (١١٠/١).

وقال العراقي: «لم أجد له أصلا».

٣٢- «تُذْهَبُ الأَرْضُونَ كُلها يَوْمَ القِيَامَةِ إلا المسَاجِدَ فإنها تُنضَمَّ بَعْضَهَا إلى بَعْضِ».

الحديث لا يصح: أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٢١/١)، وابن عدي في «الكأمل» (٢٧/٢) عن ابن عباس مرفوعًا، وفيه أصرم بن حوشب الهمداني، قال فيه ابن معين: «كذاب خبيث»، أخرجه ابن حبان في «المجروحين» (١٨١/١) فالحديث موضوع.





حبان (ح۲۷۳۱)، وأبو يعلى (ح۲۳۹۱)، وابن أبي شيبة (ح۱۵۱۷)، وغيرهم.

كلهم أخرجوه من طرق عن عمرو بن دينار، عن أبي معبد، فالحديث مداره على عمرو بن دينار الذي سمعه من أبي معبد، وبه اختلاف في بعض ألفاظه، سنذكر ما نحتاجه منها عند الشرح.

#### رواة العديث

وفي الحديث من الرواة:

- آبن عباس: عبد الله بن عباس رضي الله عنهما، ابن عم رسول الله صلى الله عليه وسلم، حبر الأمة، وفقيه العصر، وإمام التفسير وُلد بشعب بني هاشم قبل الهجرة بثلاث سنين، وانتقل مع أبويه إلى دار الهجرة سنة الفتح، وقد أسلم قبل ذلك، ودعا له النبي صلى الله عليه وسلم، فقال: «اللهم علمه التأويل، وفقهه في الدين». [مسند أحمد بسند صحيح].

وكان ابن عباس من أعلم الصحابة في تفسير القرآن، قاله عنه ابن مسعود: «نعم ترجمان القرآن ابن عمر: «هو أعلم الناس بما أنزل الله على محمد صلى الله عليه وسلم».

وكان عمر رضي الله عنه يقربه ويُجلسه مع شيوخ الصحابة، وذلك لعلمه وعقله وفضله. ذكر ابن حزم أن فتاوى ابن عباس جُمعت في عشرين كتابًا. «الإحكام في أصول الأحكام» لابن حزم (٩٢/٥).

مناقبه كثيرة، توفي سنة ثمان أو سبع وستين من الهجرة، ذكر الذهبي أن مسنده: ألف وستمائة ومائة وستون حديثًا. (انظر سير الأعلام ٣٨/٣٣- ٣٥٩).

- عمرو بن دينار: الإمام الكبير، الحافظ، أحد الأعلام، وشيخ الحرم في زمانه، أفتى بمكة ثلاثين سنة، ولد في إمارة معاوية رضي الله عنه سنة خمس أو ست وأربعين، سمع من ابن عباس وغيره من الصحابة، كان من أوعية العلم وأئمة الاجتهاد، تُوفي سنة خمس أو ست وعشرين ومائة. [انظر سير الأعلام ٥/٣٠٠- ٣٠٠، تهذيب التهذيب ٢٩/٨- ٣٠].

انظر التهذيب ٤٠٤/١٠].

#### د مليوما

شــروط حـج المــرأة: هـي ذاتها شــروط حـج الـرجـل: الإســلام، العقل، البلوغ، الحرية، الاستطاعة.

إلا أنه يضاف إليها بالنسبة للمرأة أن يصحبها محرم لها - كما سنرى بالتفصيل - وأيضًا ألا تكون معتدة عن طلاق أو وفاة - عند الجمهور -، أما الحنابلة فقد فرقوا بين عدة الوفاة والطلاق، فجوزوا لها أن تخرج للحج في عدة الطلاق البائنة (الذي لا رجعة فيه)، ولم يجوزوا لها في عدة الوفاة. [انظر المغنى لابن قدامة ٢٣٢/٣].

#### شرح الحديث

في رواية للحديث (عند البخاري) أن ابن عباس سمع الحديث من النبي صلى الله عليه وسلم وهو يخطب.

قوله صلى الله عليه وسلم: «لا تسافر المرأة»: ورد السفر مطلقًا بدون تحديد مدة زمنية، بمعنى أنها لا تسافر بمفردها في كل ما سُمي سفرًا، لكن وردت أحاديث أخرى تحدّد مددًا زمنية للسفر، منها:

ا- حديث ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا تسافر المراة ثلاثة أيام إلا مع ذي محرم». [البخاري: ١٠٨٦، وأورده مسلم بنحوه عن أبي سعيد الخدري: ح١٣٤٠].

Y حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم: «أن لا تسافر امرأة مسيرة يومين ليس معها زوجها أو ذو محرم...» [البخاري: ١٨٦٤، ٨٢٧].

حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن تسافر مسيرة يوم وليلة ليس معها حرمة». [البخاري: ١٠٨٨، ومسلم: ١٣٣٩].

وقد ورد حديث أبي هريرة عند أبي داود وغيره بلفظ: «بريدًا» (البريد: اثنا عشر ميلاً، قال النووي: مسيرة نصف يوم)، بدلاً من يوم وليلة.

أصدق موالي ابن عباس، سمع من عمرو بن قال الحافظ ابن حجر: هو شاذ بهذه اللفظة دينار وغيره، توفى بالمدينة سنة أربع ومائة. «بريدًا» (والمحفوظ رواية يوم وليلة). [فتح

الباري ٢/٥٦٩، وكذلك الألباني قال بشذوذها. [السلسلة الضعيفة ح٧٢٧ه].

#### كيفية الجمع بين هذه الأحاديث

القول بالنسخ بعيد لعدم علمنا المتقدم من المتأخر من الروايات، ولعدم تصريح الرواة بالنسخ، وكما هو مقرر في الأصول: أن الأصل عدم النسخ حتى يأتى دليله.

قال النووي: قال العلماء: اختلاف هذه الألفاظ لاختلاف السائلين واختلاف المواطن، وليس في النهي عن الثلاثة تصريح بإباحة البيوم والليلة، أو البريد... ثم نقل كلام البيهقي المؤيد لهذا المسلك في الجمع بين الأحاديث.. ثم قال: وليس في هذا كله تحديد لأقل ما يقع عليه اسم السفر، ولم يُرد صلى الله عليه وسلم تحديد أقل ما يسمى سفرًا، فالحاصل أن كل ما يُسمَّى سفرًا تنهى عنه المرأة بغير زوج أو محرم سواء كان ثلاثة أيام أو يومين أو يومًا أو بريدًا أو غير ذلك لرواية ابن عباس المطلقة: لا تسافر امرأة إلا مع ذي محرم، وهذا يتناول جميع ما يسمى سفرًا، والله أعلم. [شرح النووي على مسلم سفرًا، والله أعلم. [شرح النووي على مسلم المسلم المسلم

- في قوله صلى الله عليه وسلم: «لا تسافر المرأة»: لفظ عام يشمل كل امرأة صغيرة أو كبيرة، جميلة أو قبيحة، إلا أن بعض العلماء نظر إلى علة النهي في الحديث، فخصص عموم الحديث بالمعنى، وهو خوف الفتنة، فقصر النهي على المرأة الشابة دون العجوز. قال ابن دقيق العيد: وقال بعض المالكية: هذا عندي في الشابة، أما الكبيرة غير المشتهاة، فتسافر حيث شاءت في كل الأسفار، بلا زوج ولا محرم.

وخالفه بعض المتأخرين من الشافعية من حيث إن المرأة مظنة الطمع فيها، ومظنة الشهوة، ولو كانت كبيرة، وقد قالوا: لكل ساقطة لاقطة. (إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام لابن دقيق العيد ٢/٥٥).

قال ابن عثيمين: » وظاهر الحديث أنه لا فرق بين المرأة الشابة والكبيرة، الحسناء والقبيحة ومن معها نساء ومن لا نساء معها ومن هي آمنة وغير أمنة». [شرح رياض الصالحين ٢٨/٤].

وفي قوله صلى الله عليه وسلم: «إلا مع ذي

محرم»:

والمحرم: هو من تحرم عليه تحريمًا مؤبدًا بنسب أو مصاهرة أو رضاعة، ويشترط للمحرم ما يلي: الأول: أن يكون مسلمًا (وفصًل بعضهم في جواز أن يكون الكافر محرمًا للمسلمة كالأب الكافر مع ابنته المسلمة، وقال ابن عثيمين: بشرط أن يؤمن عليها).

الثاني: أن يكون بالغًا، فالصغير لا يكفي أن يكون محرمًا؛ لعدم قدرته على حماية المرأة وصدانتها.

الثالث: أن يكون عاقلاً. [الشرح الممتع لابن عثيمين بتصرف /٤٠، ٤١].

#### هل على المرأة حج إذا فقدت المحرم؟

بمعنى: هل المحرم من السبيل الذي ذكر الله في الحج أم لا؟

فقي قوله تعالى: «وَلِيهِ عَلَى النّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهُ سَبِيلاً» [آل عمران: ٩٧]. أمر على العموم، وكما هو متعارف يدخل فيه الرجال والنساء، طالما لا توجد قرينة تخص الأمر على أحدهما، فعموم الآية يقتضي أنه إذا وجدت المراة الاستطاعة وجب عليها الحج.

وقد ذكرنا الأحاديث التي نهى النبي صلى الله عليه وسلم المرأة منها عن السفر إلا مع أحد محارمها وهو عامة الأسفار، فتخصص الآية بأحاديث النبي صلى الله عليه وسلم، وتفارق المرأة الرجل في شرط وجود المحرم حتى تتحقق لها الاستطاعة.

لكن قال بعضهم: نعمل بالآية، ويخرج سفر الحج عن النهي؛ لأنه خرجت بعض الأسفار من عموم النهي: فيجوز سفر المرأة وحدها للهجرة من دار الحرب، والمخافة على نفسها، ولقضاء الدين، ورد الوديعة والرجوع من النشوز، وهذا مجمع عليه.

(قلت: هذا من باب تعارض مفسدتين فيقدم أدناهما، وهو أجيز للضرورة، لكن السفر إلى الحج يفارق هذه الأسفار؛ لأن مدار الحج على الاستطاعة، وهو سفر اختيار).

وقالوا أيضًا: بين الآية والأحاديث عموم وخصوص، ويحتاج إلى الترجيح من خارج. لذا ذهب بعض الظاهرية إلى الترجيح بحديث النبي صلى الله عليه وسلم: «لا تمنعوا إماء الله مساجد الله»، لكن هذا غير متجه، ويخصص بالمساجد التي لا تحتاج

المرأة فيها للسفر.

واحتج بعضهم بحديث النبي صلى الله عليه وسلم: «يوشك أن تخرج الظعينة من الحيرة تؤم البيت لا جوار معها». وتعقب بأن الحديث يدل على وجود ذلك - حكاية أمر سيقع - ولا يدل على جوازه، فتطرق الاحتمال إليه، فالأولى حمله على عدم الجواز جمعًا بينه وبين أحاديث النهى التى ذكرناها.

هل الرفقة المامونة تكون بديلاً للمرأة عن المعرم؟ هذه المسالة اختلف فيها أهل العلم، فظاهر الأحاديث ينهي عن سفرها إلا مع محرم.

قال الصنعاني في «سبل السلام»: واختلفوا في سفر الحج الواجب، فذهب الجمهور إلى أنه لا يجوز للشابة إلا مع محرم. [سبل السلام 100/1].

وذكر شيخ الإسلام ابن تيمية أحاديث نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن سفر المرأة بمفردها، ثم قال: فهذه نصوص من النبى صلى الله عليه وسلم في تحريم سفر المرأة بغير محرم، ولم يخصص سفرًا من سفر، مع أن سفر الحج من أشهرها وأكثرها، فلا يجوز أن يغفله، وبهمله ويستثنيه بالنية من غير لفظ، بل قد فهم الصحابة منه دخول سفر الحج في ذلك لما سأله ذلك الرجل عن سفر الحج، وأقرهم على ذلك، وأمره أن يسافر مع امرأته، ويترك الجهاد الذي قد تعين عليه بالاستنفار فيه، ولولا وجوب ذلك لم يُجِز أن يخرج سفر الحج من هذا الكلام، وهو أغلب أسفار النساء. [شرح عمدة الفقه لابن تيمية ٢/ ١٧٤ - ١٧٥].

لكن هناك من العلماء من نظر إلى المعنى، وان النبي صلى الله عليه وسلم نهى المرأة عن سفرها بمفردها خوفًا عليها من الفتنة وعدم أمن الطريق، فقالوا: إذا تحقق الأمن برفقة مامونة جاز لها أن تخرج إلى الحج، ومن قال بذلك الشافعية والمالكية، ففي «الموسوعة الفقهية»: «وعند الشافعية تخرج مع محرم أو زوج أو جماعة من النساء.

أما حج النفل فلا يجوز للمراة السفر إلا مع الزوج أو المحرم فقط اتفاقًا، ولا يجوز لها السفر بغيرهما، بل قائم به. [الموسوعة الفقهنة ٢٥/١٧، ٢٦].

وقد فرق بعض أهل العلم بين المراة الشابة والعجوز، على أن العجوز تحقق الأمن لها من ناحتين: الناحية الأولى: الرفقة المأمونة، والثانية: عدم طمع الرجال فيها، فقد سئل شيخ الإسلام ابن تيمية: هل يجوز أن تحج المراة بلا محرم؟

فأجاب: إن كانت من القواعد اللاتي لم يحضن وقد يئست من النكاح ولا محرم لها، فإنه يجوز في أحد قولي العلماء أن تحج مع من تامنه، وهو إحدى الروايتين عن أحمد ومذهب مالك والشافعي. [مجموع الفتاوى ١٣/٢١]. قلت: ما وقفت عليه من جواز سفر المراة مع الرفقة المامونة في مذهب الشافعي ومالك، لم أجد فيه التفرقة بين العجوز والشابة، والله أعلم.

قوله صلى الله عليه وسلم: «ولا يدخل عليها رجل إلا ومعها محرم»:

فيه نهي عن الاختلاء بالمرأة، وقد ورد ذلك صريحًا في رواية: «لا يخلون رجل بامرأة إلا ومعها دو محرم»، وهو إجماع بين أهل العلم، فعن عمر رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا يخلون رجل بامرأة إلا كان ثالثهما الشيطان». [صحيح سنن الترمذي وغيره].

وفي قوله صلى الله عليه وسلم: «اخرج معها». وفي رواية: «انطلق فحج مع امرأتك». ورواية: «فارجع معها». اخذ بظاهره بعض أهل العلم فأوجب على الزوج السفر مع امرأته إذا لم يكن لها غيره، وبه قال أحمد وهو وجه للشافعية، والمشهور أنه لا يلزمه. [فتح البارى ٤٧/٤].

واستدل به على أنه ليس للزوج منع امرأته من حج الفرض (إن كان لها محرم غيره)، وبه قال أحمد، وهو وجه للشافعية، والأصح عندهم (الشافعية) أن له منعها لكون الحج عندهم على التراخي.

قال النووي: وفي الحديث تقديم الأهم فالأهم من الأمور المتعارضة، فإنه لما عرض له الغزو والحج، رجح الحج؛ لأن امراته لا يقوم غيره مقامه في السفر معها بخلاف الغزو، والله أعلم. [فتح الباري ٤٧٧/٤ ٨٧].

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

#### الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده وبعد:

مما يجب على كل مسلم يريد أداء فريضة الحج -ويريد العمرة كذلك - أن يتعلم أحكامهما، بشكل صحيح؛ حتى يؤدي هذه الفريضة على الوجه الأكمل، الذي يحبه الله ويرضاه، وحتى ينطبق عليه قوله صلى الله عليه وسلم: «مَنْ حَجُّ للَّه فَلَمْ يَرْفُثْ وَلَمْ يَفْسُقَ رَجَعَ كَيُوْمِ وَلَدَتْهُ أَمُّهُ»أَخرجه البخاري، وعَنْ أبي هُرَيْرَة قال: قالُ رَسُولَ الله -صلى الله عليه وسلم-«الحجّ المُدْرُورُ لنسَ لهُ حَزّاءٌ إلا الْحِنة، وَالْعُمْرَتَانِ أَو العُمْرَةُ إلى العُمْرَةُ يُكُفُّرُ مَا بَيْنَهُمَا» (مسند أحمد برقمُ (٧٥٥٧) وهو حديث صحيح).[الخلاصة في احكام

الحج والعمرة على بن نايف الشحود ١٦/١].

وإذا توجه الحاج أو المعتمر قاصدا بيت الله الحرام للحج أو العمرة؛ فلا بد له من المرور على المواقبت المكانية التي حددها رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهي أَمَاكِنُ وَقَتَهَا الشِّيارِعُ أَيْ حَدِّدَهَا لِأَدَاءِ أَرْكَانِ الْحَجِّ، لاَ تَصِيحُ في غَيْرِهَا، وقد اتَّفَقَ الْعُلْمَاءُ عَلَى تَقْرِيرِ الأُمَاكِنِ الأَتْنَةِ مُوَاقِيتُ لأَهْلِ الأَفَاقِ الْمُقَابِلَةِ لَهَا، وَهُذه الْأَمَاكِنُ هِيَ: ذُو الْحَلَنْفَةِ: مِنْقَاتُ أَهْلِ الْمُدِينَةِ، وَمَنْ مَرُّ بِهَا مِنْ غَيْرِ أَهْلِهَا. وَتُسَمِّى الأَنَ « آبَارُ عَلَيٌ « فَيِمَا أَشْتُهِرَ لَدَى الْعَامَّةِ. والْجَحْفَةُ: مِيقَاتُ أَهْلِ الشَّيَامِ، وَمَنْ جَاءً مَنْ قَبِلَهَا مِنْ مِصْرَ، وَالْمُغْرِبِ. وَيُحْرِمُ الْحُجَّاجُ مِنْ « رَابِغ «، وَتَقَعُ قَبْلِ الْجُحْفَة، إِلَى جِهَة ٱلْبَحْر، فَالْمُحْرِمُ منْ ﴿ رَابِغِ « مُحْرِمُ قَنْلِ الْمِيقَاتَ. وَقَدْ قيل: إِنَّ الْإِحْرَامَ منْهَا أَحُوَّطُ لِعَدُمُ التَّيْقُنِ بِمَكَانِ الْجَحْفَةِ. وقُرُّنُ الْمُنَازِلِ: مِيقَاتُ أَهْلِ نَجْدُ، . وَهُوَ أَقْرَبُ الْمُوَاقِيتِ إِلَى مَكَّةً، وَتَسَمِّى الأَنَ « السَّيْلُ الكبيرُ «.و يَلَمْلُمُ: مِيقَاتُ بَاقِي أَهْلِ الْيَمَنِ وَتَهَامَةً، وَالْهِنْدِ. وَهُوَ جَبَلُ مِنْ جِبَالِ تَهَامَةً، جَنُوبِ مَكَةً. وذَاتُ عَرْقَ: ميقَاتُ أَهْلِ الْعَرَاقِ، وَسَائِر أهْل المشرق. فعن ابن عباس قال: إن النبي صلى الله عليه وسلم وقت لأهل المدينة ذا الحليفة ولأهل الشام الجحفة، ولأهل نجد قرن المنازل، ولأهل اليمن يلملم، هن لهن ولمن أتى عليهن من غيرهن ممن أراد الحج والعمرة ومن كان دون ذلك فمن حيث أنشا حتى أهل

#### الإحرام من الميقات

فهذه المواقيت المكانية لأهلها ومن أتى عليها من غير أهلها، ومنها بشرع الحاج والمعتمر الدخول في النسك، ومن كان منزله دون هذه المواقيت المكانية، فهو يحرم من محله، ولا يلزمه الرجوع إلى الميقات للشروع في الإحرام.

ومن أتى حاجا أو معتمرا راكبا الطائرة، فإنه يحرم ويدخل في النسك؛ إذا حاذي الميقات، ولا يجوز لراكب الطائرة المريد للحج أو العمرة أن يتجاوز الميقات المكانى دون إحرام؛ وعلى من تجاوز الميقات المكانى دون إحرام فعليه أن يرجع إلى الميقات المكاني ويحرم منه ليتدارك فعل الواجب، فإن لم يرجع فعليه فدية تَذْبُح في مكة وتوزع على فقرائها، ولا يأكل منها شيئاً. [ الخلاصة من احكام الحج والعمرة فؤاد الشلهوب

وفى الميقات المكانى يقوم الحاج أو المعتمر بإزالة الشعر غير المرغوب فيه في الإبطين والعانة، ويغتسل، وذلك لثبوته عن النبي. فإنه « تجرد لإهلاله واغتسل « ويتحرد من المخيط، ويليس إزاراً ورداءً أييضين نظيفين، ويستحب له أن يطيّب بدنه بما يتبسر له من الطيب دون ملابس الإحرام؛ لأن النبي (كان يطيب عند الإحرام رأسه، ولحيته) ثم يحرم الحاج والمراد بالإحرام النية وليس الاغتسال ولبس ثياب الإحرام، وأكثر العامة يحملون معنى الإحرام على لبس ثياب الإحرام وليس كذلك، والإحرام نية الدخول في النسك. وقبل أن يدخل الحاج في نسكه يختار أي الأنساك يريد، وهي التمتع، والقران، والإفراد.

(فالتمتع: هو أن يأتي بأعمال العمرة ثم يتحلل منها بحلق أو تقصير، ثم إذا كان يوم التروية أهل بالحج. والإفراد: أن يحرم بالحج فقط من الميقات، ويبقى على إحرامه حتى يؤدي أعمال الحج. والقران: أن يحرم بالعمرة والحج معا. ويلزم المتمتع والقارن هدي يذبح في يوم النحر أو في أيام التشريق. وَالصِّلةَ بَيْنَهُمَا أَنَّ في القرَّان إتمامَ نسُكين بإحْرَام وَاحد دُونَ أَنْ يُتَحَلِّل مِنْ أَحَدِهِمَا إِلَّا بَعْدُ تَمَامُهُمَا مَعًّا، أَمَّا فِي التَّمَتَّعِ فَإِنَّهُ يُتَمُّ الْغُمْرَةَ، ثُمُّ يَتَحَلُّل مَنْهَا، وَيُنْشَيُّ حَجًّا بِإِحْرًام جَديد. وأفضل هذه الأنساك وأيسرها هو التمتع، وفيّ

مكة من مكة) متفق عليه.

# الى بأهمال المالي المالي المنافدة العج

د . حمدی طه

اعلااد

ذلك يقول الرسول صلى الله عليه وسلم: « لو استقبلت من أمري ما استدبرت ما أهديت، ولولا أن معي الهدي لأحللت..» الحديث رواه مسلم.

فإذا أحرم الحاج أو المعتمر، فإنه يصير بذلك محرماً يحظر عليه عدة أمور، وَيَجِبُ في ارْتَكَابِ شَيْء مِنْ مَخْطُورَاتِ الْإِحْرَامِ الْجَزَاءُ، وَفِي الْجِمَاعِ خَاصَّةٌ فَسَادُ الحج أو الْعُمْرَة وَالْكَفَارَةُ وَالْقَضَاءُ، عَدَا مَا حَرُمَ مِنَ الرُّفْث وَالْفُسُوقِ وَالْجِدَال فَفِيهَا الْإِثْمُ وَالْجَزَاءُ الْخُرُومُ مَنَ الرُّفْمُ وَالْجَزَاءُ الْخُرُمَ مَنَ الرُّفْمُ وَالْجَزَاءُ الْخُرُومُ وَقَطْ

ويستحب للحاج والمعتمر إذا أحيرم، أن يلبي ويشتغل بالتلبية، (لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك) والذكر وقراءة القرآن. فينبغى للرجل أن يرفع صوته امتثالا لأمر النبي صلى الله عليه وسلم واتباعا لسنته وسنة أصحابه. فإذا وصل الحاج إلى مكة فإن كان متمتعاً شرع في أعمال العمرة، فإذا دخل المسجد الحرام يدخل كما يدخل أي باب من أبواب المساجد، يقدم رجله اليمني، ويقول: ((بسم الله، اللهم صلى على محمد، اللهم أفتح لي أبواب رحمتك)) فإذا عاين الكعبة اضطبع فأخرج كتفه الأيمن وغطى كتفه الأيسر بردائه، ثم طاف بالبيت سبعة أشواط، ولا يصلى تحية المسجد لأن دخول المسجد للطواف أغناه عن تحية المسجد ويبتدئ الطواف بالحجر الأسود ويحعله عن يساره، فإن أمكنه تقييل الحجر الأسود قيله، لأنه ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان يقيله، فإن شق عليه التقييل استلمه بيده وقيل يده، وإن شق عليه أشار إليه ولا يقبل يده مع الإشارة، وكل هذه الصفات وردت عن النبي صلى الله عليه وسلم وهي مرتبة حسب الأسهل وعلى الحاج والمعتمر أن لا يتكلف الوصول إلى الحجر إذا كان سيتسبب في إيذاء الحجاج والمعتمرين. ويجعل الكعية عن يساره في الطواف، وفي الطواف بكثر من الذكر، ويقول ما ورد أي: ما ورد عن النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه، ومنه عند ابتداء الطواف « بسم الله والله أكبر، اللهم إيمانًا بك، وتصديقًا بكتابك، ووفاءً بعهدك واتباعا لسنة نبيك محمد كما كان ابن عمر يقول ذلك.

أما في الأشواط الأخرى، فإنه يكبر كلما حاذي الحجر

اقتداء برسوله الله صلى الله عليه وسلم، ويشرع قراءة القرآن، وإذا مر بالركن اليماني استلمه، ويقول الذكر الوارد بين الركنين اليمانيين: (ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار). فيطوف المعتمر سبعة أشواط، والذي ليس من أهل مكة يرمل في الأشواط الثلاث الأول، والرمل: المشي بقوة ونشاط، مع السرعة ومقاربة الخطى، ويمشي أربعة أشواط، وينبغي مراعاة الحجاج والمعتمرين فلا يؤذون. وإن لم يتيسر للمعتمر الرمل في الأشواط الأولى الثلاثة لازدحام المكان؛ فإنه يمشي.

فإذا انتهى المعتمر من الطواف في الشوط السابع فإنه يخرج من الطواف بدون تكبير ولا استلام، بل متى وصل إلى الحجر الاسود في نهاية الشوط السابع فقد انتهى طوافه.

ثم يتوجه المعتمر إلى خلف مقام إبراهيم ويجعل المقام بينه وبين الكعبة ويصلي ركعتين خلف المقام، لفعل النبي ويسن له أن يقرأ إذا أقبل على المقام قول الله تعالى: «وَاتَّخِذُواْ مِن مُقام إِبْرَاهِيمَ مُصَلَّى فَإِن تيسر له خلف المقام مكان يصلي قيه وإلا صلى في أي مكان من الحرم، وجاءت السنة بأنه يقرأ في الأولى: «قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ» والثانية: «قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ» لأنهما سورتا الإخلاص..

ثم يتوجه بعد الصلاة خلف المقام إلى الحجر الأسود ويستلمه وهو سنة ثابتة عن النبي صلى الله عليه وسلم، فإن تمكن منه فعله وإلا توجه إلى المسعى.

-فإذا وصل إلى المسعى يقرأ «إن الصفا والمروة من شعائر الله» وبدأ بالصفا لقول النبي صلى الله عليه وسلم - من حديث جابر بن عبد الله - لما قدم على الصفا - قال: «إن الصفا والمروة من شعائر الله» أبدأ بما بدأ الله به) رواه مسلم.

ثم يصعد المعتمر إلى الصفا، ولا يلزم منه الصعود إلى أعلى الصفا، ثم يستقبل البيت ويرفع يديه ويقول: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، لا إله إلا الله وحده، أنجز وعده ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحده. ثم يدعو طويلاً، يفعل ذلك ثلاث مرات. ثم ينزل من الصفا قاصداً للروة، فإذا مرّ بين العلمين «وهي الهرولة»، ويمشى

فيما عداه، فإذا صعد المروة فعل كما فعل على الصفا، ويفعل ذلك سبعة اشواط، فإذا كان في الشوط السابع، ووصل إلى المروة فقد أتم المعتمر والحاج سعيه، ويبقى عليه الحلق أو التقصير، فإن كان الزمن بين العمرة والحج يسيراً استحب له أن يقصر من شعره، ويجعل الحلق عند التحلل من الحج، ثم يحل المعتمر من إحرامه وبنقى حتى بهل بالحج، نو م التروية.

من إحرامه ويبغى حتى يهن التحج يوم العروية. الله علم من قدم إلى مكة قارناً أو مفرداً، فإنه يطوف طواف القدوم، وإن شاء قدم معه سعى الحج، ويبقى على إحرامه حتى يتحلل من حجه- فإذا كان يوم التروية، وهو اليوم الثامن من شهر ذي الحجة . فيحرم الحاج المتمتع ذلك اليوم من مكانه الذي هو نزل فيه، وأصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، أمروا أن يحرموا من البطحاء؛ وهو المكان الذي كانوا قد نزلوا فيه.

فيشتغل الحاج بالتكبير والتلبية، ويسن له أن يتوجه إلى منى ويبيت بمنى ليلة التاسع، وعلى هذا فيصلى الظهر والعصر والمغرب والعشاء والفجر كلها في منى، ويصلى الرباعية قصراً بلا جمع؛ قال جابر بن عبد الله رضي الله عنه في سياق ذكره حجة الرسول صلى الله عليه وسلم: (فلما كان يوم التروية توجهوا إلى منى فأهلوا بالحج وركب رسول الله صلى الله عليه وسلم فصلوا بها الظهر والعصر والمغرب والعشاء والفجر، ثم مكث بها قليلاً حتى طلعت الشمس... والمحدث). والمبيت بمنى ليالي أيام التَّشْريق واجبُ عند جُمْهُور الْفُقِّهَاء، يَلْزُمُ الدَّمُ لَنْ تَرْكهُ بِغَيْرِ عَدْر؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم رخص للعباس أن يبيت النبي صلى الله عليه وسلم رخص للعباس أن يبيت بمكة ليالي منى من أجل سقايته)، والرخصة تدل على أن ما نقاطها عزيمة لا يد منه.

- فإذا أشرقت شمس اليوم التاسع من ذي الحجة سار الحاج قاصداً عرفة، والنبي صلى الله عليه وسلم أمر أن تضرب له قبة بنمرة، وصلى بها الظهر والعصر جمع تقديم، بأذان وإقامتين، وقدم قبلهما خطبة. ثم بعد الزوال توجه النبي صلى الله عليه وسلم قاصداً عرفة، ووقف بها، وكان فيما قاله صلى الله عليه وسلم: (وقفت هاهنا وعرفة كلها موقف). وقال النبي: (الحج يوم عرفة، من جاء قبل صلاة الصبح من ليلة جمع فقد

تم حجه) [أبو داود والترمذي وصححه الألباني]. والوقوف بها ركن باتفاق أهل العلم وأمر النبي صلى الله عليه وسلم أن يرفعوا عن بطن عرنة، وهو موضع بجانب عرفة، وقد بينت عرفة بعلامات من جميع الجهات، فمن دخل عرفة ولو لوقت قصير فقد

أدرك عرفة، وأظهر الأقوال أنه يصبح الوقوف بعرفة ليلاً أو نهارًا ولو قبل الزوال؛ لعموم حديث عروة بن مضرس قال: قال رسول الله: (من شهد صلاتنا هذه، ووقف معنا حتى ندفع، وقد وقف بعرفة قبل ذلك ليلاً أو نهارًا، فقد أتم حجه وقضى تفثه) ولا شك أن عدم الاقتصار على أول النهار أحوط ومن نزل بعرنة ودفع منها ولم تدخل عرفة فحجه غير صحيح.

-ويسن التفرغ للدعاء والاحتهاد فيه، فانه يوم عظيم، وفيه خير عظيم، والنبي صلى الله عليه وسلم ظل من بعد الزوال حتى غروب الشمس مستقبلا القبلة يدعو ربه عز وحل. قال صلى الله عليه وسلم: (ما من يوم أكثر من أن يعتق الله فيه عيدًا من النار من يوم عرفة وإنه لندنو ثم ساهي بهم الملائكة فيقول ما أراد هؤلاء) [أخرجه مسلم (١٣٤٨)]. وقال صلى الله عليه وسلم: (أفضل الدعاء دعاء يوم عرفة وأفضل ما قلت أنا والنسون من قبلي لا إله إلا الله وحده لا شربك له) [الترمذي ٣٥٨٥ وحسنه الألداني]. وقال صلى الله عليه وسلم: (ما رئى الشيطان يوما هو فيه أصغر ولا أدحر ولا أحقر ولا أغيظ منه في يوم عرفة وما ذاك الإلما رأى من تنزل الرحمة وتحاوز الله عن الذنوب العظام...الحديث) [أخرجه مالك (٩٤٤)، والسهقي في شعب الإيمان (٤٠٦٩) وضعفه الألداني]. وليعلم أن صعود الحيل ليس مقصودا لذاته، ثم أن اعتقد أن الدعاء لا يكون إلا على الحيل فهي يدعة.

-ثم إذا غربت شمس يوم عرفة قصد مزدلفة لأن النبي صلى الله عليه وسلم دفع قاصداً مزدلفة لأداء صلاتي المغرب والعشاء والمبيت بها،ولا يجوز الدفع قبل غروب الشمس، فمن انصرف من عرفة قبل غروب الشمس، فمن انصرف من عرفة قبل غروب الشمس، فمن انصرف من عرفة قبل غروب الشمس، الواجب. فإذا وصل الحاج إلى مزدلفة بَدَأُ بالصلاة، فعن أسامة بن زيد رضي الله عنه قال: (دفع رسول الله عليه وسلم من عرفة حتى إذا كان بالشعب نزل فبال ثم توضا ولم يسبغ الوضوء فقلت الصلاة يا رسول الله. فقال: الصلاة أمامك، فركب فلما جاء المزدلفة نزل فتوضا فاسبغ الوضوء ثم أقيمت الصلاة فصلى المغرب ثم أناخ كل إنسان بعيره في منزله ثم أقيمت العشاء فصلى ولم يصل بينهما) [منفق عليه]. ويؤدي الحاج صلاتي المغرب والعشاء بمزدلفة جمعاً

-ثم يبيت الحاج بمزدلفة، وقال صلى الله عليه وسلم: (وكل المزدلفة موقف، وارتفعوا عن بطن محسر) [متفق عليه].

والسنة أن يبيت فيها إلى طلوع الفجر، فيصلي بها الفجر، ثم يقف بها ويدعو الله حتى يسفر جداً ثم يدفع منها إلى منى قبل طلوع الشمس ويجوز للضعفة من النساء والصبيان ونحوهم ولمن يلي أمرهم أن يدفعوا من مزدلفة.

- فإذا أصبح الحاج في يوم العاشر من ذي الحجة، وهو يوم النحر، وأسفر جداً، دفع نحو منى، وإذا مر بيطن محسر، أسرع فيه. ويسن للحاج أن ياخذ حصى الجمار أثناء سيره إلى منى، فياخذ سبع حصيات صغار، قال ابن عباس رضي الله عنهما: قال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم غداة العقبة وهو على راحلته هات القط لي فلقطت له حصيات هن حصى الخذف فلما وضعتهن في يده قال: (بامثال هؤلاء وإياكم والغلو في الدين فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو في الدين) [النسائي (٣٠٥٧) وصححه الألباني].

فإذا وصل الحاج إلى منى توجه إلى جمرة العقبة قطع التلبية؛ ورمى جماره السبع ويكبر مع كل حصاة، فترمى كل حصاة في حوض الجمرة، ولا يضر لو خرجت الحصاة من الحوض بعد ذلك.

-ثم السنة أن ينحر الحاج هديه إن كان متمتعاً أو قارناً، وبيده إن أمكنه ذلك، ثم يحلق رأسه أو يقصر، وإن قصر فلا بد من تعميم الرأس كله، والمرأة تأخذ من كل ضفيرة قدر أنملة. فإذا رمى الحاج وحلق أو قصر، ونحر هديه، فقد تحلل التحلل الأول، فيحل له كل شيء إلا النساء. والتحلل الأول يحصل باثنين من ثلاثة: رمي جمرة العقبة، والحلق أو التقصير، وطواف الإفاضة مع السعى لمن عليه سعى الحج.

- ثم يتوجه الحاج بعد رمي الجمار ونحر الهدي والحلق أو التقصير، قاصداً البيت الحرام-وهي السنة- فيطوف طواف الإفاضة - وسعي الحج؛ فإن كان القارن والمفرد قد أديا سعي الحج مع طواف القدوم كفاهما، وإلا سعنا بعد طواف الافاضة.

والترتيب بين أفعال يوم النحر ليس بواجب، والسنة ما سبق بيانه، ولو قدم أو أخر الحاج بعضها على بعض فلا حرج عليه، فعن عبد الله بن عمرو بن العاص قال: وقف رسول الله صلى الله عليه وسلم على راحلته فطفق ناس يسالونه فيقول القائل منهم يا رسول الله إني لم أكن أشعر أن الرمي قبل النحر فنحرت قبل الرمي فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (فارم ولا حرج) قال: وطفق آخر يقول إني لم أشعر أن النحر قبل الحلق فحلقت قبل أن أنجر فيقول: (انحر ولا حرج) قال فما سمعته يسال يومئذ عن أمر

مما ينسى المرء ويجهل من تقديم بعض الأمور قبل بعض وأشباهها إلا قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (افعلوا ذلك ولا حرج) [متفق عليه].

وبعد أن يؤدي الحاج طواف الإفاضة، يعود إلى منى ليبيت بها ثلاث ليال، وهي أيام التشريق، ليلة الحادي عشر، وليلة الثاني عشر، وليلة الثالث عشر، فيصلي الصلوات بمنى بقصر الرباعية دون جمعها فإذا زالت الشمس من كل يوم من أيام التشريق، بدأ رمي الجمرات الثلاث، ويرمي كل واحدة بسبع حصيات، يبدأ بالجمرة الصغرى فيرميها بسبع حصيات ويكبر مع كل اصغاى فيرميها بسبع حصيات ويكبر مع كل ويدعو طويلاً، ويستقبل الكعبة ويدعو طويلاً، ويسال الله من خيري الدنيا والأخرة. ويفعل ذلك كذلك في الجمرة الوسطى، وأما الجمرة الكبرى؛ جمرة العقبة، فإنه لا يقف والماء بعدها، وتلك هي السنة.

وللحاج الرمي إلى الليل، فإن لم يتيسر له الرمي نهاراً بسبب الزحام، فلا حرج عليه أن يرمي في الليل، وللمريض والكبير، والمراة الإنابة في رمي الجمرات إن خاقوا على أنفسهم، ويرمي النائب عن نفسه وعن من انابه عند كل جمرة ولا يلزمه أن يعود من جديد لكي يرمي عن من أنابه؛ إلا أن يكون ذلك الحج فرضه الذي عليه، فلا بد أن يرمي عن نفسه أولاً ثم يرمي عن موكله.

ويجوز للحاج بعد رمي الجمرات الثلاث من يوم الثاني عشر أن يتعجل، ويخرج من منى قبل غروب الشمس، وإن شاء تأخر وبات بها، ورمي جمرات يوم الثالث عشر وهو أفضل لفعل النبي صلى الله عليه وسلم. ومن غربت عليه شمس اليوم الثاني عشر ولم يخرج من منى، لزمه المبيت ورمي جمرات اليوم الثالث عشر؛ ومن ارتحل يوم الثاني عشر بعد رمي الجمرات الثلاث، وحبسه الزحام عن الخروج من منى، فقد أدى ما عليه، ولا يلزمه المبيت لليوم الثالث عشر.

- فإذا انصرف الحاج من منى متعجلاً أو متريثاً، وأراد الرجوع إلى أهله، قصد البيت الحرام وطاف طواف الوداع، سبعة أشواط، ولا يبقى بعدها بمكة إلا مقدار ما يحمل متاعه، فعن ابن عباس رضى الله عنه قال: كان الناس ينصرفون في كل وجه فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (لا ينفرن أحد حتى يكون آخر عهده بالبيت) [صحيح سنن ابن ماجه ٢٤٩١].

نسأل الله أن يتقبل من الحجيج حجهم، وأن يرزقنا حج بيته الحرام؛ إنه نعم المولى ونعم النصير.

التولايد

# فتاوى الحج

## त्या राज्य होते हैं रेतेहच्या पांज हम्मार हाया प्रारं ति विशे ति विशेष

#### من أحكام الحائض والنفساء في الحج

س١: المراة النفساء إذا بدأ نفاسها يوم التروية،
 وأكملت أركان الحج عدا الطواف والسعي، إلا
 أنها لاحظت أنها طهرت مبدئياً بعد عشرة أيام،
 فهل تتطهر وتغتسل وتؤدي الركن الباقي الذي
 هو طواف الحج؟

ج١: نعم إذا نفست في اليوم الثامن مثلاً فلها أن تحج وتقف مع الناس في عرفات ومزدلفة، ولها أن تعمل ما يعمل الناس من رمي الجمار والتقصير ونحر الهدي وغير ذلك، ويبقى عليها الطواف والسعي تؤجلهما حتى تطهر، فإذا طهرت بعد عشرة أيام أو أكثر أو أقل، اغتسلت وصلت وصامت وطافت وسعت، وليس لأقل النفاس حد محدود، فقد تطهر في عشرة أيام أو أقل من ذلك أو أكثر، لكن نهايته أربعون.

فإذا أتمت الأربعين ولم ينقطع الدم فإنها تعتبر نفسها في حكم الطاهرات تغتسل وتصلي وتصوم، وتعتبر الدم الذي بقي معها – على الصحيح – دم فساد تصلي معه وتصوم وتحل لزوجها، لكنها تجتهد في التحفظ من الدم بقطن ونحوه وتتوضأ

من الدم بعطن وتحوه ويتو لوقت كل صلاة، ولا بأس أن تجمع بين الظهر والعصر والمغرب والعشاء كما أوصى النبي صلى الله عليه وسلم حمنة بذلك. (سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز).

س۲: هل يجوز للحائض
 قراءة كتب الأدعية يوم عرفة
 مع أن بها أيات قرآنية

ج٢: لا حرج أن تقرأ الحائض

والنفساء الأدعية المكتوبة في مناسك الحج، ولا بأس أن تقرأ القرآن على الصحيح أيضاً ؛ لأنه لم يرد نص صحيح صريح يمنع الحائض والنفساء من قراءة القرآن، إنما ورد في الجنب خاصة بأن لا يقرأ القرآن وهو جنب؛ لحديث علي رضي الله عنه وأرضاه، أما الحائض والنفساء فورد فيهما حديث ابن عمر: «لا تقرأ الحائض ولا الجنب شيئاً من القرآن» ولكنه ضعيف ؛ لأن الحديث من رواية إسماعيل بن عياش عن الحجازيين وهو ضعيف في روايته عنهم، ولكنها تقرأ بدون مس المصحف ، عن ظهر قلب.

أما الجنب فلا يجوز له أن يقرأ القرآن لا عن ظهر قلب ولا من المصحف حتى يغتسل، والفرق بينهما: أن الجنب وقته يسير وفي إمكانه أن يغتسل في الحال من حين يفرغ من إتيانه أهله فمدته لا تطول، والأمر في يده متى شاء اغتسل، وإن عجز عن الماء تيمم وصلى وقرأ، أما الحائض والنفساء فليس الأمر بيدهما، وإنما هو بيد الله عز وجل، فمتى طهرت من ويضها أو نفاسها اغتسلت، والحيض

يحتاج إلى أيام، والنفاس كذلك، ولهذا أبيح لهما قراءة القرآن للا تنسيانه ولئلا يفوتهما فضل القراءة وتعلم الأحكام الشرعية من كتاب الله، فمن باب أولى أن تقرأ الكتب التي فيها الأدعية المخلوطة من الأحاديث والآيات إلى غير ذلك، هذا هو الصواب، وهو أصح قولي العلماء رحمهم الله في ذلك. (سماحة الشيخ

عبدالعزيز بن باز)

س٣: ماذا تفعل المراة المحرمة إذا سقط من راسها شعر رغماً عنها؟

ج٣: إذا سقط من رأس المحرم ذكراً كان أو أنثى – شعرات عند مسحه في الوضوء أو عند غسله لم يضره ذلك، وهكذا لو سقط من لحية الرجل أو من شاربه أو من أظافره شيء لا يضره؛ إذا لم يتعمد ذلك، إنما المحظور أن يتعمد قطع شيء من شعره وأظافره وهو محرم، وهكذا المرأة لا تتعمد قطع شيء، أما ما يسقط من غير تعمد فهذه شعرات ميتة تسقط عند الحركة فلا يضر سقوطها. (سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز).

س٤: هل من المباح للمراة أن تاخذ حبوباً تؤجل
 بها الدورة الشهرية حتى تؤدي فريضة الحج،
 وهل لها مخرج آخر؟

ج3: لا حرج أن تأخذ المرأة حبوب منع الحمل؛ لتمنع الدورة الشهرية أيام رمضان حتى تصوم مع الناس، وفي أيام الحج حتى تطوف مع الناس، ولا تتعطل عن أعمال الحج وإن وُجد غير الحبوب شيء يمنع من الدورة، فلا بأس إذا لم يكن فيه محذور شرعاً أو مضرة. (سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز).

حكم العج بالمال الحرام

سه: ما رأى الدين فيمن حج بغير ماله؟
 جه: إذا حج الشخص بمال من غيره صدقة من ذلك الغير عليه، فلا شيء في حجه، أما إذا كان المال حراماً فحجه صحيح وعليه التوبة من ذلك. (اللجنة الدائمة للإفتاء: ٣١٩٨ في 1-9-

حكم العج عن المريض والميت

س٣: نفيد فضيلتكم أنه يوجد لدى
أخ لزوجتي وهو يبلغ من العمر ٨٠ و
عاماً وهو مصاب بمرض الشلل
في جنبه الأيمن وهو مصاب
به من صغره، فهو لا يستطيع
المشي مع الأصحاء، وليس
لديه دخل إلا من الضمان
الاجتماعي وهـو يريد

قضاء فريضة الحج علماً انه لا يستطيع ان يركب السيارة، فهل يجوز له ان يدفع اجراً على حجته كما يفعل الغير وما نفعل؛ نرجو إفادتنا عن ذلك؟

ج7: إذا كان الواقع كما ذكرت من مرض أخي زوجتك وتوفر مال لديه مما يعطاه من الضمان الاجتماعي، ومما يأخذه من الصدقات أو المعونات الأخرى ما يكفي أن ينيب من يحج عنه ويعتمر ؛ لعجزه عن مباشرة حج الفريضة والعمرة بنفسه فينيب غيره عنه بماله. (اللجنة الدائمة للإفتاء: ٢٥٦٤ في ٢١-٨-١٣٩٩هـ)

س٧: هل يجوز الحج بالنيابة عن المتوفى والحي؟ فإن صديقاً لي توفى ابوه فاراد أن يحج عنه بالنيابة، فهل يجوز ذلك ويكون لهما أجر، وكذلك عن أمه التي لا تستطيع أن تركب لا في السيارة ولا في الطائرة وليست بمريضة، فهل يجوز له أن يحج فيكون حاجاً فيها عن أبيه وأمه وعن نفسه أم يحج عن كل منهم حجة؟ أم لا بحوز له ذلك أعنى أن يحج عنهم؟

ج٧: تجوز النيابة في الحج عن الميت وعن الموجود الذي لا يستطيع الحج، ولا يجوز للشخص أن يحج مرة واحدة ويجعلها لشخصين، فالحج لا يجزئ إلا عن واحد، وكذا العمرة، لكن لو حج عن شخص واعتمر عن آخر في سنة واحدة أجزأه. (اللجنة الدائمة الإفتاء: عن ٢٦٥٨.).

س/، هل يجوز لابنة أن تحج عن أمها؛ لأن أمها مصابة بمرض لا تستطيع الحج معه، وهذا المرض في جنبها الأيمن من اليد إلى الرجل، يسمى المرض العصبي وهي طاعنة في السن أيضاً؟

ج ٨: يجوز لهذه البنت أن تحج عن أمها؛ لأنها لا تستطيع الحج بسبب المرض المشار إليه في السؤال. (٣٦٩٣ في ٢٦-١٩٩٨).

ذو القعدة ١٤٣٣ هـ

س٩: بوجند بحيل

حكم العمرة في الحج

س١٠: من أهلُ بالحج مفرداً هل حجه تام؟ وهل عليه عمرة؟

ج ١٠: نعم حجه تام إذا أتى بما شُرع له فيه، من فرائضه وواجباته وسننه، واجتنب ما نهاه الله عنه من الرفث والفسوق والجدال في الحج، وليس عليه عمرة إذا كان قد اعتمر عمرة الإسلام قبل ذلك، وإلا وجب عليه أن يعتمر عمرة الإسلام. (اللجنة الدائمة للإفتاء: ٢٨٩٦ في ٢ - ٢ - ١٤٠٠ه.).

سُا١٠: من اعتمر في اشهر الحج وهو ناو للحج، ثم سافر خارج مواقيت مكة، فهل تجرثة عمرته هذه إن عاد فحج من عامه؟

ج١١: نعم تجزئه هذه العمرة عن العمرة الواجبة عليه شرعاً إن لم يكن اعتمر قبل، وإلا فهي تطوع. (اللجنة الدائمة للإفتاء: ٢٨٩٦ في ٢٢-٣-١٤٠٠).

كشف المرأة وجهها في الإحرام

س١٢: اعتمر رجل ومعه زوجته وأحرمت الزوجة بأن كشفت الحجاب عن وجهها، وعندما دخل الحرم رفض جندي داخل الحرم إلا أن تغطي وجهها فغطته، فهل عليها في ذلك شيء؟ وهل تعيد العمرة؛ وما رأي الشيخ - رحمه الله - في كشف الوجه في الإحرام للمرأة؟

ج١٢: تكشف المرأة وجهها وهي في نسك الحج أو العمرة، إلا إذا مربها أجانب أو كانت في جمع فيه أجانب وخشيت أن يروا وجهها، فعليها أن تسدل خمارها على وجهها حتى لا يراه أحد منهم؛ لقول عائشة رضي الله عنها: (كان الركبان يمرون بنا ونحن محرمات مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فإذا حانوا بنا سدلت إحدانا

جلبابها من رأسها على وجهها فإذا جاوزونا كشفناه) (رواه أبو داود). وقد يكون الجندي أمرها بستر وجهها عند دخول الحرم من أجل من فيه من الرجال الأجانب عنها. (اللجنة الدائمة للإفتاء: ٣١١٤ في الدائمة للإفتاء: ٣١١٤ في

الرحمة بعرفات ثلاثة مساجد بمحاريبها متجاورة غير مسقوفة يؤمها الحجاج للتمسح بمحاريبها وجدرانها، ويضعون أحيانا النقود ببعض محاريبها كما أنهم يصلون في كل منها ركعتين وبعضها يكون في وقت النهي ويحصل ازدهام الرجال والنساء بها، وجميع هذه الأفعال تحدث من الحجاج، نرجو من سماهتكم إفتاءنا بالحكم الشرعي فيما ذكر. جزاكم اللله خيراً عن الإسلام والمسلمين.

ج٩: أولا: عرفات كلها من شعائر الحج التي أمر الله تعالى أن يؤدي فيها منسك من مناسكه هو الوقوف بها في النوم التاسع من ذي الحجة وليلة عيد الأضحى، وليست مساكن للناس فلا حاجة إلى بناء مسجد أو مساحد بها أو بحيلها المعروف عند الناس يحيل الرحمة لإقامة الصلوات بها، وإنما بها مسحد نمرة بالمكان الذي صلى فيه النبي صلى الله عليه وسلم الظهر والعصر في حجة الوداع ليتخذه الحجاج مصلي لهم يوم وقوفهم يعرفات يصلي يه من استطاع صيلاة الظهر والعصر ذلك اليوم، وكذا لم يعرف من السلف بناء مساحد فيما اشتهر مين الناس بحيل الرحمة، فيناء مسجد أو مساحد عليه يدعة، وصلاة ركعتين أو أكثر في كل منها بدعة أخرى، ووقوع الركعتين أو الأكثر في وقت النهي بدعة ثالثة.

ثانياً: توجه الناس إلى هذه المساجد وتمسحهم بجدرانها ومحاريبها والتبرك بها بدعة، ونوع من أنواع الشيرك شبيه بعمل الكفار في الجاهلية الأولى بأصنامهم، فيجب على المسئولين الأمر بإزالة هذه المساجد والقضاء عليها سداً لباب الشر ومنعاً للفتنة حتى لا يجد الحجاج ما يدعوهم السعود عليه للتبرك به والصعود عليه للتبرك به والصعادة فيه. (اللجنة الدائمة للإفتاء: ٣٠١٩ في

# مسابقة فضيلة الشيخ صفوت نورالدين (رحميه الله)

يسر جماعة أنصار السنة الحمدية- فرع بلبيس- أن تعلن عن الحلقة العاشرة من مسابقة الشيخ محمد صفوت نور الدين- رحمه الله- في القران والسنة والعقيدة

مستوبات المسابقة

المستوى الأول:

١- حفظ عشرين جزءًا من أول القرآن الكريم إلى قوله تعالى: ، ولا تجادلوا أهل الكتاب، مع التجويد.

٢- تفسير ربعين من أول سورة العنكبوت إلى قوله تعالى: «ولا تجادلوا أهل الكتاب، من كتب (القرطبي وابن كثير والسعدى).

٣- حفظ مائة حديث من التجريد الصريح من (٩٠١، ٩٠١) مع شرح أول عشرين حديثًا منها من فتح الداري لاين حجر.

٤- حفظ خمسين سؤالاً من كتاب ٢٠٠ سؤال في العقيدة للشيخ حافظ الحكمي من (١٠١).

٥- الاستماء إلى شريط (نظرات في فهم النصوص الشرعية) للشيخ صفوت نور الدين.

المستوى الثاني:

١- حفظ عشرة أجزاء من قوله تعالى: «ولا تحادلها أهل الكتاب» إلى آخر القرآن الكريم مع التحويد.

٢- تفسير ربع من أول سورة الروم من كتب [القرطبي وابن كثير والسعدي

٣- حفظ خمسين حديثا من مختصر صحيح مسلم للمنذري من (٤٥١ - ٥٠٠) مع شرح أول عشرة منها من شرح مسلم للنووي

٤- حفظ ٢٥ سؤالاً من (١٥١- ١٧٥) من كتاب ٢٠٠ سؤال في العقيدة للشيخ حافظ الحكمي.

٥- الاستماع إلى شريط (من سره أن يلقى الله غدًا مسلمًا) للشيخ صفوت نور الدين. المستوى الثالث:

١- حفظ سنة عشر جزءًا من أول سورة الإسراء إلى آخر القرآن الكريم مع التجويد.

٢- حفظ خمسين حديثا من رياض الصالحين من (٣٠١- ٣٥٠).

٣- حفظ كتاب (الواجبات المتحتمات المعرفة على كل مسلم ومسلمة) للشيخ محمد بن عبدالوهاب.

سيكون امتحان جميع المستويات بإذن الله تعالى يوم السبت الثالث من المحرم سنة ١٤٢٤هـ الموافق ٢٠١٢/١١/١٧م. وبيدأ الامتحان الساعة الثامنة صباحًا بمجمع التوحيد ببلبيس.

١- ألا يزيد عمر التسابق في الستوي الأول عن • كعامًا، والثاني عن • "عامًا، والثالث عن • "عامًا.

٢- يدفع المتسابق في المستوى الأول ٢٠جنيهًا، والثاني ١٥ جنيهًا، والثالث ١٠ جنيهات كمصاريف إدارية للمسابقة ولا تدخل في الحوائز.

٣- يتم الامتحان في جميع المواد تحريريًا للمستوى الأول والثاني ما عدا القرآن الكريم، وأما المستوى الثالث فيكون شفونا في جميع المواد.

٤- يتم التسجيل ودفع الاشتراكات بالمركز العام \_الدور السابع \_مجلة التوحيد، أو بمجمع التوحيد ببلبيس على أن يكون آخر موعد للتسجيل ودفع الاشتراكات يوم الجمعة الثالث من ذي الحجة ١٤٣٣هـ الموافق ٢٠١٢/١٠/١٩ ولن تقبل أي أسماء بعد هذا الموعد، وسيتم تسليم نسخة من مقررات المسابقة لكل من يسجل على حسب مستواه.

٥- يتم إعلان النتيجة وتوزيع الجوائز في حفل كبير يُقام يوم الثلاثاء ٢٠ محرم ١٤٣٤هـ الموافق ٢٠١٢/١٢/٤ م بعد صلاة العصر بمسجد التوحيد ببلبيس.

٦- جوائز السابقة قيمة، وجائزة الفائز الأول في الستوى الأول عمرة إلى بيت الله الحرام. والله الوفق -



Upload by: altawhedmag.com



الحمد لله يهدي إلى الطيب من القول ويهدي إلى صراط الحميد، أحمده سبحانه وأشكره، وأشهد آلا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله أدبّه ربه فأحسن تأديبه صلى الله عليه وسلم تسليمًا كثيرًا، وعلى آله وصحبه، والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

ما بعد:

فلقد كان النبي صلى الله عليه وسلم أرعى الخلق لقريب، وأحناهم على رحم، وأكثرهم إحسانًا إلى أهل، شهد المخالطون له

صلى الله عليه وسلم بذلك، فوصفه واصفهم بأنه صلى الله عليه وسلم كان أبر الناس، وأوصل الناس. [مسلم:

وقد كان من أعظم ما وصل به صلى الله عليه وسلم أهله، وبر أقاربه به: دعوته إياهم إلى الخير، وحرصه على هدايتهم ونجاتهم من النار، ومن ذلك: وقوفه صلى الله عليه وسلم بمكة على الصفا - ينذرهم مغبة الشرك - قائلاً: «يَا فَاطِمَةُ بِنْتَ مُحَمَّد! يَا صَفِيَّةُ بِنْتَ عَبْد المُطلب! يَا بَنِي عَبْد المُطلب! يَا مَالِي مَا لَكُمُّ مِنْ اللهِ شَيْئًا سَلُونِي مِنْ مَالِي مَا لَكُمْ

وقوله لعمه أبي طالب لما حضرته الوفاة: «أَيْ عَمِّ قُلْ لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ كَلِمَةً أُحَاجُّ لَكَ بِهَا عِنْدُ اللَّهِ». [صحيح البخاري: رقم 170/4.

وفي الحج تجلى برّه صلى الله عليه وسلم بأهله، وصلته لرحمه، وإحسانه إلى أقاربه في صور شتى ومشاهد مختلفة، ولعل من أبرز أحواله صلى الله عليه وسلم ما يلي:

#### أولا: تعليمهم أحكام النسك:

اهتم النبي صلى الله عليه وسلم بتعليم أهل بيته أحكام النسك؛ ليصفو لهم تقربهم، وتصح منهم عبادتهم، ومن دلائل ذلك: قوله صلى الله عليه وسلم: «افْعَلِي مَا يَفْعَلُ الْحَاجُّ عَيْرٌ أَنْ لاَ تَطُوفِي بِالْبَيْتِ» [صحيح مسلم ١١٢١].

وقوله صلى الله عليه وسلم لأُغيلمة بني عبد المطلب ليلة مزدلفة: «لا ترموا الجمرة حتى تطلع

الشهمس». [صحيح سنن الترمذي رقم: ٧٠٩].

ولم يكن يكتفي في تفقيههم بمجرد التوجيه المباشر لهم، بل كان صلى الله عليه وسلم يحاورهم، ويجيب عن أسئلتهم، كما يدل عليه ملف العدد: الحج

عيده أحمد الأقرع / SIJE!

التوكيد العدد ٤٩١ السنة العادية والأربعون

حديث حفصة رضي الله عنها: «أَنَّ النَّبِيُّ صَلِّي 1/1.1/1

اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَمْرَ أَرْوَاحَهُ أَنْ يَحْلَلْنَ عَامَ حَجَّة الْوَدَاعِ، فَقَالَتْ حَفْصَة: فَمَا يَمْنَعُكُ؟ فَقَالَ: لَنَدْتُ رَأْسِي، وَقَلَدْتُ هَدْبِي، فَلَسْتُ أَحَلُ حَتِّي أَنْحَرَ

هُدْسي». [العذاري: ۴۳۹۸].

وفي وقتنا نرى أن هذا الأمر عزيز، إلا من رحم ريي، من القلة النادرة من الناس من يهتمون يتعليم أهاليهم الأحكام قبل فعلها، ويفهمونهم يحكم النسك ومقاصده، ويحيدون عن استقساراتهم، فكن أخى الحسب من هذا الصنف الفاضل، فقد قال صلى الله عليه وسلم: «خَيْرُكُمْ خَيْرُكُمْ لأهله وأنا خَنْرُكُمْ لأهلي». [صحيح رقم: ٣٠٥٧]. وقم بالأمر على وجهه، فإنك مؤتمن على أهلك، وراع لهم، وكل راع مسئول بين بدي مولاه عما استرّعاه، قال صلى الله عليه وسلم: «كلكم راع وَكُلِكُمْ مَسْتُولِ عَنْ رَعِنْتِهِ، الأَمَامُ رَاعٍ وَمَسْتُولُ عَنْ رَعِنْتِه، وَ الرَّحُلِّ رَاعٍ فَي أَهْلَهُ وَهُوَ مُسْتُولُ عَنْ رُعِيْته». [صحيح الجامُع: ٤٥٦٩].

ولك أسوة حسنة برسول الله صلى الله عليه وسلم بدأ بنذارة أهله وتعليمهم قبل الناس، امتثالاً لأمر ربه عز وحل في قوله: «وَأَنْذِرُ عَشِيرِتُكُ الأقربي » [الشعراء: ٢١٤].

ثانيا: اشغالهم بأمر النسك قبل الخروج له:

أشبغل الندى صلى الله عليه وسلم أهله النسك قبل خروحه إلى الموسم، ومن دلائل ذلك: قول عائشة رضي الله عنها: ﴿فَتُلْتُ لَهَدْيِ النَّدِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ – تَعْنَى: الْقَلَائَدُ – قَبُلِ أَنَّ يُحْرِمُ». [صحبح البخاري: ١٧٠٤]، فما أحرى بك أن تهتدي بالنبي صلى الله عليه وسلم في ذلك، فتشغل نفسك وأهل بيتك بأمر النسك وتعلق قلبك وقلوبهم به، قبل السفر إلى مواضعه.

ثالثا: الحرص على يراءة ذممهم:

أوحب الله تعالى حج بيته الحرام على القادرين فقال سيحانه: «ولِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجَّ الْبُيْتِ مَنِ أَسْتَطَاعُ إليه سَبِيلاً " [آل عمران: ٩٧]. ولذا فلا تزال ذمة المستطيع مشغولة به، ولا تبرأ إلا بأدائه، ومن تأمل في سيرته صلى الله عليه وسلم في الحج شاهد بحلاء حرصه صلى الله عليه وسلم على براءة ذمم أهل بيته، ومن أدلة ذلك: اصطحابه صلى الله عليه وسلم في خروجه للحج جميع زوجاته التسع رضى الله عنهن. [صحيح سنن أسى داود رقم: ١٥١٥، وزاد المعاد لابن القيم:

ومنها: خروجه صلى الله عليه وسلم بضعفة أهله معه. [صحيح البخاري: ١٦٧٨، ١٦٨٠، وصحيح aula: 1797 ].

ومنها: تحريضه صلى الله عليه وسلم لآل بيته حتى المريض منهم على المسارعة بأداء النسك، ومن ذلك: أنه صلى الله عليه وسلم دخل على ابنة عمه: ضياعة بنت الزيير بن عبد المطلب رضي الله عنها وهي عليلة، فقال لها: «مَا يَمْنَعُكُ يَا عَمَّتَاهُ من الحجِّ فقالت: أنا امْرَأَةُ سَقِيمَةً، وأنا أَحَاف الْحَنْسَ، قَالَ: فَأَحْرِمِي وَاشْتَرِطِي أَنُ مَحَلَّكَ حَنْثُ حُسْبت». [صحيح البخاري: رقم ٥٠٨٩].

رابعا: تشجيعهم على الغير:

كان النبي صلى الله عليه وسلم يحث أل بيته رضى الله عنهم على فعل الطاعات، ويشجعهم على التزود من الخيرات، ومن ذلك: أنه صلى الله عليه وسلم حين مرَّ على بني عمومته، وهم ينزعون الماء من زمزم ويسقون الناس، خاطيهم قائلا.

«انزعُوا بَنِي عَبْد المطلب، فلوْلا أنْ يَعْلَيَكُمْ النَّاسُ عُلى سِقَانَتِكُمْ لِنَرْعْتُ مَعَكُمْ». [صحيح مسلم رقم:

والمقصود: أنّ الناس سيتأسون به صلى الله عليه وسلم في القدام بالسقاية فيزاحمونهم فيها.

وفي رواية أنه صلى الله عليه وسلم قال لهم: «اعملوا، فإنكم على عمل صالح، لولا أن تغلبوا لنزلت حتى أضع الحيل على هذه - يعنى عاتقه-». [صحيح البخاري رقم: ١٦٣٦].

يل إنه صلى الله عليه وسلم كان ييسر لهم ذلك، ومنه: إذنه لعمه العباس رضي الله عنه أن بببت بمكة ليالي أيام التشريق من أجل سقايته الحميج. [صميح البخاري: ١٧٤٥].

فإن أردت أن تتضاعف حسناتك، وتثقل مو ازينك بأعمال غيرك، وأن تحسن إلى الحجيج، وتربى أهل بينك على القريات، فدُلهم على الخير، ويسّره عليهم، وشجّعهم على الإحسان إلى المحتاجين، فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: «مُنْ دُعًا إِلَى هُدًى كَانَ لَهُ مِنْ الأَجْرِ مِثْلِ أَجُورِ مَنْ تَبِعَهُ لَا نَنْقَصُ ذَلِكَ مِنْ أَجُورِهِمْ شَيْئًا». [صحيح مسلم رقم: ۲۲۷٤].

قامسا: الاستعانة بالله ثم يهم:

استعان النبي صلى الله عليه وسلم بأل بيته رضي

الله عنهم في بعض أموره، ومن ذلك: جعله صلى الله عليه وسلم زوجه عائشة تفتل له قلائد بُدنه من صوف - كان عندها بالمدينة - قبل أن يحرم. [صحيح البخاري رقم ١٦٩٦، ١٧٠٤].

وَمِنْها: مَا رَوَاهُ ابْنِ عَبَاسِ رِضِي الله عَنْهِما قال: قَالَ رَسُولُ اللهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ غَذَاةَ الْعَقَبَة وَهُوَ عَلَى نَاقَتَه: الْقُطْ لِي حَصِّى فَلَقَطْتُ لَهُ سَبْغَ حَصَيَات. [صحَيح سنن ابن ماجه رقم: ٢٤٥٥].

ومنها أعطاؤه صلى الله عليه وسلم لعلي رضي الله عنه ما بقي من بُدْنِه لينحرها. [صحيح ابن ماحه: ٢٤٩٤].

ومنها: أمره صلى الله عليه وسلم لعلي رضي الله عنه بأن يقوم على بُدُنِه، وبأن يتصدق على الناس بلحومها وجلودها واجلتها. [صحيح البخاري: ١٧١٨، ٢٢٩٩].

ومنها: استسقاؤه صلى الله عليه وسلم من بني عمّه حين جاء إليهم وهم يسقون الناس من زمزم، فقال لعمه العباس رضي الله عنه: «اسقني فشرب». [صحيح البخاري: ١٦٣٥].

فيا من ينشد المعين البعيد فهلاً القريب.. هذا هدي نبيك صلى الله عليه وسلم.

سادسًا: وقايتهم من الفتن:

ومنها: ليَّه صلى الله عليه وسلم لعنق الفضل بن العباس رضي الله عنهما حين أخذ ينظر إلى الفتاة الخثعمية، عن علي رضي الله عنه قال: «قال العباس: يا رسول الله، لم لويت عنق ابن عمك؟ قال: رأيت شابًا وشابة فلم أمن الشيطان عليهما». [صحيح سنن الترمذي: ٧٠٢].

ومنها: توجيهة صلى الله عليه وسلم لنسائه بعدم مخالطة الرجال في الطواف، مع أنهن رضي الله عنهن كن يطفن معهم: قوله صلى الله عليه وسلم لأم سلمة رضي الله عنها حين اشتكت إليه أنها شاكية، قال صلى الله عليه وسلم: «طوفي من وراء الناس وأنت راكبة». [صحيح البخاري:

وفي رواية أنه صلى الله عليه وسلم قال لها: «إذا أقيمت صلاة الصبح فطوفي على بعيرك، والناس يصلون، ففعلت، ولم تصل حتى خرجت». صحيح البخاري رقم (١٦٢٦).

سابعا: الرفق بهم والتيسير عليهم:

كان النبي صلى الله عليه وسلم في الحج رفيقًا بال بيته، رحيمًا بهم، يعطف على ضعيفهم،

ويختار الأيسر لهم.

منها: اختيار صلى الله عليه وسلم الأيسر لزوجاته، وأمرهن به. لحديث حفصة رضي الله عنها: «أَنَّ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَمْرَ أَزْوَاجَهُ أَنْ يَحْلِلْنَ عَامُ حَجَّةٍ الْوَدَاعِ». [صحيح البخاري:

ومنها قوله صلى الله عليه وسلم لما دخل على ضباعة بنت الزبير وهي وجعة: «حُجِّي وَاشْتَرطي وَقُولِي: اللَّهُمُّ مَحِلِّي حَيْثُ حَبَسْتَنِي». [صحَيح البخاري: ٥٠٨٩].

ومنها: إذنه صلى الله عليه وسلم لعمّه العباس بن عبد المطلب رضي الله عنه أن يبيت بمكة ليالي منها، من أجل سقايته. [صحيح البخاري: ١٦٣٤].

#### ثامنا: الصبر عليهم:

إثنات صبره صلى الله عليه وسلم في الحج على أل بيته رضى الله عنهم لا يحتاج إلى دليل؛ إذ كان صلى الله عليه وسلم معلمًا لهم وقائمًا بشئونهم في وقت واحد، وكان في أهله من كبر سنه كزوجه سودة، والمريض الشاكي كضياعة وأم سلمة، وكثير من النساء كابنته فاطمة وجميع زوجاته، وغلمان بني عبد المطلب وبني هاشم، فما رُئي صبر كصيره، ولا مَن هو أكثر احتمالا لأهله منه صلى الله عليه وسلم، إذ وجه وأرشد، ورحم ورفق، وأحسن وأنفق، وراعى وواسى، وفاكه ولاطف، وصان الحقوق، وشجّع على الخير، ودبّر شانهم أحسن تدبير، وقام بالأمر خير قيام، كل ذلك بنفس منبسطة وصدر منشرح، ودون أن يُسمع منه صلى الله عليه وسلم لفظ ناب، أو يصدر منه من أو أذي.

فيا لله.. تلك الشمائل المحمدية، والأخلاق القرآنية، فالصبر على الأهل مهمة شاقة، وعمل جليل لا يطيقه إلا الكبار، ولا يحتمله إلا الرجال، وبخاصة في موسم الحج الذي يزداد فيه العدد وتعظم المشقة وتشتد.

#### تاسفا رعايتهم ومواساتهم:

كان النبيُّ صلى الله عليه وسلم يراعي خواطر أهله، فيفعل ما يريدون إذا كان الأمر لا يعارض شرع الله تعالى، ويواسي أقاربه حين كان الأمر يقع على خلاف ما يشتهون، وأبرز ما كان هذا الأمر في الحج: مع زوجه عائشة رضى الله

عنها، وذلك حين دخل عليها وهي تبكي؛ لأنها اللِّيمِ» [الحج: ٢٥]، فكيف يمن يريدُ ويفعل؟ مُنعت العمرة المفردة يسبب الحيض، فو اساها صلى الله عليه وسلم وطيب خاطرها قائلاً لها: «فلا يضرك، أنت من بنات أدم، كتب الله عليك ما كتب عليهن، فكوني في حجك عسى الله أن يرزقكها». [صحيح البخاري: ١٧٨٨، وصحيح

> .[1711]. وحين قالت رضى الله عنها: «يا رَسُول الله، أتُرْحِعُ صَوَاحِيي بِحَجِّ وَعُمْرَة وَأَرْجِعُ أَنَا بالحُجُّ فَأَمَرَ رَسُولِ ٱللهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ عَنْدَ الرَّحْمَنِ بْنُ أَبِي بَكْرِ فَذَهَبَ بِهَا إِلَى التَّنْعِيمِ فَلَبُّتْ بِالْغُمْرَةِ». [صحيح البُخاري: ١٩٦١، وصحيح مسلم: ١٢١١].

فمن يا ترى يفعل اليوم يأهله في الحج كفعله صلى الله عليه وسلم؟

#### عاشرا: التلطف معهم:

كان النبي صلى الله عليه وسلم في الحج حميل العشرة، حسن المنطق، يتودد إلى أهله، ويتلطف معهم، ويناسط صيبانهم ويداعيهم، يقول حاير رضي الله عنه واصفا إياه حين أهل صلى الله عليه وسلم يحج، وأهلت عائشة رضي الله عنها يعمرة: «وكان رسول الله صلى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلِمُ رَحُلا سَهْلا إذا هُويَتُ الشَيْءَ تَابَعَهَا عَلَيْهِ». [صحيح مسلم: ١٢١٣].

منها: قوله صلى الله عليه وسلم لعائشة رضي الله عنها، حين حاضت فدخل عليها وهي تبكي: «مَا نُنْكِيكُ يَا هُنْتَاهُ؟» [صحيح البخاري رقم ١٥٦٠]. [معنى: [يا هنتاه: يا هذه].

فالى الله المشتكي من قوم هحروا في التعامل مع أهاليهم هذا الخلق النبوى الكريم، حتى صار أهالي كثير منهم لا يعرفون منهم في موسم الحج أو العمرة غير المشاحنة وسوء العشرة والتحقير والسخرية، والمن والإساءة، والتضجر والشكوى، والغلظة والفظاظة، بل قد يصل الأمر في أحيان إلى حد السب والشتم، يل ريما يصل الأمر إلى الضرب والقذف.

برحم الله ابن عمر رضى الله عنهما: «كان له فسطاطان: أحدهما في طرف الحرم، والآخر في طرف الحل، فإذا أراد أن يعاقب أهله أو غلامه فعل ذلك في الفسطاط الذي ليس في الحرم، يرى أن مثل ذلك بدخل في الإلحاد فيه بظلم»؛ لقوله تعالى: «وَمَن بُرِد فِيهِ بِإِلْكَادِ بِظُلْمِ نَذِقَهُ مِنْ عُذَابِ

الحادي عشر: الاحسان النهم:

تعددت وحوه إحسانه صلى الله عليه وسلم إلى أل سته وتنوعت بصورة حعلت المتأمل يجزم بأن كل أحواله صلى الله عليه وسلم معهم إحسان؛ إذ ما من جانب إلا وأنت راء بأنَّ فضله صلى الله عليه وسلم عليهم ظاهر.

منها: كما في قصة ضياعة رضي الله عنها حين دخل عليها النبي صلى الله عليه وسلم فقال لها: «أَرَدْت الْحَجُّ قَالَتْ: وَاللَّه لا أَحِدُني إِلَّا وَحِعَةً، فَقَالَ لَهَا: حُجِّي وَاشْتَرطي، وَقُولي: ٱللَّهُمُّ مَحلِّي حَنْثُ حَيَسْتَنيَّ». [صحيح البخاري: ٨٠٥، وصحيح مسلم: ١٢٠٧].

ومنها: إردافه لابن عمَّه الفضل رضى الله عنهما من مزدلفة إلى منى. [صحيح البخاري: 33012.

ومنها: هديه صلى الله عليه وسلم عن نسائه رضى الله عنهن إذ ذبح البقر عنهن من غير أمرهن. [صحيح البخاري ١٧٠٩].

فانهج أخى هذا النهج مع أهلك، فهم أحق بإحسانك الدبنى والدنبوى تحظ بالأجر الجزيل وتبصر بركات ذلك عاجلاً وأجلاً.

#### الثاني عشر: حماية حقوقهم:

صان النبي صلى الله عليه وسلم حقوق أل بيته رضى الله عنهم، وحرص على حفظها، وعدم تعدى الآخرين عليها، وأبرز ما يتجلى ذلك في حديث ابن عباس رضى الله عنهما قال: «طاف رسول الله صلى الله عليه وسلم بالبيت، ويحعل بستلم الحجر بمحجنه، ثم أتي السقاية بعدما فرغ، وينو عمَّه ينزعون منها، فقال: ناولوني، فرُفع له الدلو فشرب، ثم قال: لولا أنَّ الناس يتخذونه نسكا، ويغلبونكم عليه لنزعت معكم». [صحيح البخاري رقم: ١٦٣٦]. هذه بعض حوانب أحواله صلى الله عليه وسلم في الحج مع أهل بيته، ونحن مأمورون بالتاسى به صلى الله عليه وسلم، قال الله تعالى: « لَقَدُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ السَّوَةُ حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُواْ اللَّهُ وَٱلْيَوْمُ ٱلْأَخِرَ وَنَكُرُ اللَّهُ كَثِيرًا ، [الأحزاب: 17].

نفعني الله وإباكم بالقرآن العظيم، ويسنة سيد المرسلين، وصلى اللهم وسلم على نبينا محمد. الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين؛ ومن اهتدى بهديه واستن بسنته إلى يوم الدين.. أما بعدُ:

#### الحج في كتاب الله العزيز

قال الله تعالى: «وَأَذِن فِ أَلْنَاسِ بِاللّهِ يَأْتُوكَ رِحَالًا وَعَلَى كُلّ ضَامِر بَأْلِيرَ مِن كُلّ فَجَ عَنِي ﴿ لَيْسَهَدُواْ سَنْعَ لَهُمْ وَكُحَرُواْ أَسْمَ أَلَّهُ فِيَ الْبَاهِ مَعْلُومَتِ عَلَى مَا رَوْقَهُم مِنْ بَهِنِمَةُ الْأَعْدَةِ وَكُلُواْمِنَا وَالْمُحِمُواْ الْبَالِينَ الْفَقِيرَ ﴿ ﴿ ثُنَّ لِيُقَضُّواْ نَصْتُهُمْ وَلَنَوقُواْ نُذُورِهُمْ وَلَنظُوفُواْ بِالْبَيْنِ الْفَقِيرَ ﴿ ﴿ ثُنَّ لِيُقَضُّواْ نَصْتُهُمْ وَلَنَوقُواْ نُذُورِهُمْ وَلَنظُوفُواْ بِالْبَيْنِ الْفَقِيرَ ﴿ ﴿ الصِحِ: ٢٧ - ٢٩].

الدج في سُنَّة رسول الله صلى الله عليه وسلم

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من حج لله ولم يرفث ولم يفسق رجع كيوم ولدته أمه». [البخاري: ١٥٢١، ومسلم:

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «بُني الإسلام على خمس، شهادة أن لا إله الله، وأن محمدًا رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج بيت الله الحرام». [البخارى: ٨، ومسلم: ١٦].

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: خَطَبِنَا رَسُولُ اللَّه صَلَّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالِ: أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ فَرَضَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْحَجَّ فَحُجُّوا . فَقَالَ رَجُلُ: أَكُلُ عَام يَا رَسُولُ اللَّهِ؛ فَسَكَتَ حَتَّى قَالَهَا ثَلَاثًا. فَقَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لَوْ قُلْتُ نَعَمْ لَوَجَبَتْ، وَلَمَا اسْتَطَعْتُمْ. [مسلم: ١٣٣٧].

#### حكم الحج

الحجركن من أركان الإسلام، فمن جحده أو أبغضه بعد البيان فهو كافر يُستتاب، فإن تاب وإلا قُتل، ويجب على المستطيع أن يعجّل باداء فريضة الحج؛ لقوله تعالى: ﴿ لَهُ عَلَى النَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مِنْ السَّطَاعَ إِلَهُ سَبِيلاً وَمَن كُفَر فَإِنَّ ٱللهُ غَنَّ عَنِ الْمَلْكِينَ » [آل عمران: ٩٧]. (فتاوى اللجنة الدائمة ١١/١١).

#### حكم العمرة

سُئل شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله عن العمرة هل هي واجبة وإن كان فما الدليل عليه؟

فأجاب رحمه الله: «والعمرة في وجوبها قولان للعلماء، هما قولان في مذهب الشافعي وأحمد، والمشهور عنهما وجوبها، والقول الآخر لا تجب وهو مذهب أبي حنيفة ومالك، وهذا القول أرجح فإن الله إنما أوجب الحج بقوله: «لَّمْ عَلَّ النَّاسِ حَمَّ الْبَيْتِ» أَلْنَاسِ حَمَّ الْبَيْتِ» أَلْنَاسِ حَمَّ الْبَيْتِ» أَلْنَاسِ حَمَّ الْبَيْتِ» أَلْنَاسِ حَمَّ الْبَيْتِ» وهكذا إلى عمران: ٩٧]، لم يوجب العمرة، وإنما أوجب إتمامهما، فأوجب إتمامهما لمن شرع فيهما، وفي الابتداء إنما أوجب الحج، وهكذا إسائر الأحاديث الصحيحة ليس فيها إلا إيجاب الحج، ولأن العمرة ليس فيها جنس غير ما في الحج، فإنها إحرام وإحلال، وطواف بالبيت وبين الصفا والمروة، وهذا كله داخل في الحج». وهدا أهد. [مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ٢٦/٥، ٦].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «والإكثار من الطواف



Upload by: altawhedmag.com

على ألا يعود إليها.

إخلاص العمل لله وحده والمتابعة لرسول الله صلى الله عليه وسلم في عباداته كلها، والابتعاد عن الرياء والسمعة والمفاخرة، فهذا من أسباب حبوط العمل وعدم قبوله.

إن من السنة في حال السفر لأكثر من اثنين اختيار احدهم ليكون أميرًا عليهم، وتلزم طاعته في شئون سفرهم.

العزم على استغلال الأوقات الفاضلة في هذه المناسبة المباركة بالذكر والاستغفار والدعاء وقراءة القرآن لشرف الزمان والمكان.

الحرص على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والدعوة إلى الله بالحكمة واللين والتعامل الحسن.

أن ينوي المشاركة في خدمة الحجاج وحث الجميع على التقيد بالتعليمات الرسمية التي من شانها خدمة ضيوف الرحمن، وتأمين سلامتهم والتعاون مع الجهات الأمنية في صد كل من يحاول الافساد والمساس بأمن الدلاد.

قال الشيخ ابن باز رحمه الله: «الواجب على الحجاج – وفقهم الله – هو التقيد بالتعليمات التي تأمر بها الدولة – وفقها الله – لمصلحة الحجاج؛ لأن الله سبحانه وتعالى أوجب السمع والطاعة لولاة الأمر في المعروف، والتعليمات التي تقوم بها الدولة لمصلحة الحجاج من جملة المعروف، ومخالفتها معصية ونقص في الأجر، وفق الله الجميع لما يرضيه». [فتاوى ابن باز ١٥٥/١٧].

تجنب الغيبة والنميمة والكنب والاستهزاء بالناس وتنقصهم، والاستعلاء عليهم، والقيل والقال وكثرة المزاح، والجدال والكبر والغرور، فهذه أمور منكرة لا تليق بالمسلم، فيجب الترفع عنها والتوبة منها: «المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده». [البخاري: ١٠، ومسلم: ٦٤].

#### تنبيهاتعامة

النين يجوز الحج عنهم ثلاثة: الميت، والهرم الذي لم يحج ولا يستطيع الركوب، والمريض مرضًا لا يُرجى برؤه، ويجزئهم ذلك عن حجة الإسلام.

- من أراد أن يحج عن أحد تبرعًا منه فلا يلزمه أن يستاذن منه، سواء كان قريبًا منه أو بعيدًا عنه ومثل ذلك الدعاء والاستغفار للمسلمين عمومًا.

- من مات وهو لم يحج وله مال أخرج من تركته ما يُحج به عنه إلا إذا مات كافرًا فلا يُحج عنه ولا يُتصدق له.

- يشترط على من يرغب الحج عن الغير بالأجر

بالبيت من الأعمال الصالحة، فهو أفضل من أن يخرج الرجل من الحرم وياتي بعمرة مكية، فإنه لم يكن من أعمال السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار، ولا رغب فيه النبي صلى الله عليه وسلم أمته، بل كرهه السلف». [المصدر السادة: ١٤٥].

قال الشيخ ابن باز رحمه الله: «وأما ما يفعله بعض الناس من الإكثار من العمرة بعد الحج من التنعيم أو الجعرانة أو غيرهما، وقد سبق أن اعتمر قبل الحج فلا دليل على شرعيته، بل الأدلة تدل على أن الأفضل تركه؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه رضي الله عنهم لم يعتمروا بعد فراغهم من الحج، وإنما اعتمرت عائشة رضي الله عنها من التنعيم؛ لكونها لم تعتمر مع الناس حين بخول مكة بسبب الحيض، فطلبت من النبي صلى الله عليه وسلم أن تعتمر بدلاً من عمرتها التي أحرمت بها من الميقات، فأجابها النبي صلى الله عليه من الميقات، فأجابها النبي صلى الله عليه وسلم إلى

قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: «أما ما يفعله العامة – الآن – من كونهم يترددون إلى الحل فياتي بعمرة في أول النهار ويأتي بعمرة أخرى في آخر النهار، فقد روي عن عطاء رحمه الله أنه قال: ما أدري أيؤجر هؤلاء أم يؤزرون؟ يعني: أم يأثمون، وفيها من المفاسد – ولاسيما في أيام المواسم – ما أنفسهم، ويأتون بالأمور الغرائب العجائب. وقد رأيت رجلاً يسعى وقد حلق نصف رأسه الأيمن فقط والأيسر كله شعر، فقلت له ما هذا؟! فقال: هذا عن عمرة أمس والباقي لعمرة اليوم، وهذا كله من الجهل، ومن تلاعب الشيطان». اه. [فتح ذي الجلال والإحرام بشرح بلوغ المرام 17/٨].

#### التعبئةالسف

على المسلم إذا أراد السفر لأي جهة كانت أن يوصي أهله وذويه بتقوى الله عز وجل في السر والعلن باتباع أمره واجتناب نهيه.

وعليه التفقه في أحكام الحج والعمرة؛ حتى يعبد الله على بصيرة، وأن يختار الصحبة الصالحة من أهل الطاعة والفقه في الدين، ويجتنب , فقة السوء.

التحلل من حقوق الغير ورد المظالم إلى أهلها مهما كانت مادية أو غيرها.

أن يكتب ما له وما عليه من حقوق الناس، ويُشهد على ذلك، والأجال بيد الله عز وجل.

أنَ يتوب إلى الله تبارك وتعالى ويقلع من الذنوب والمعاصى ويندم على ما مضى منها ويعزم

أن يكون قد حج عن نفسه، وألا يكون هدفه المال، فهذا أمر مذموم، ويحج الرجل عن المرأة والعكس.

– أشهر الحج هي شوال وذو القعدة والعشر الأول من ذي الحجة.

- «يجب الحج على من كان عليه دين ويستطيع الحج وقضاء الدين». [فتاوى ابن باز ١٢١/١٦].

لا يجوز بعد الإحرام تغيير النية للغير بحج أو عمرة، بل يتعين على المحرم إكمال النسك لنفسه لقول الله تعالى: «وَأَنْتُوا النَّجِّ وَالْمُرَوِّقِيِّ» [البقرة: ١٩٦].

وعن جواز تغيير النية إلى نسك آخر في الحج يقول الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: «كذلك نجد الرجل يحرم بالحج ثم يقلبه إلى العمرة ليصير متمتعًا ويصح، ويحرم بالعمرة أولاً ثم يضيق عليه الوقت فيدخل الحج عليها فيصير قرئًا ولا بأس بهذا». [فتح ذي الجلال والإكرام بشرح بلوغ المرام ٨٤/٨- ٨٥].

لا يجوز للحجاج إذا أحرموا أن يأخذوا لأنفسهم صورًا يحتفظون بها للذكرى - كما يقولون - فإن أحبوا أن يرى الناس صورهم وهم محرمون، فإن هذا يدخل في الرياء، وهو من الشرك الأصغر، قال صلى الله عليه وسلم: «أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر». فسئل عنه، فقال: «الرياء». [رواه أحمد، وصححه ابن باز في الفتاوى 12/1].

- "يصح التمتع والقران من أهل مكة وغيرهم، لكن ليس على أهل مكة هدي، وإنما الهدي على غيرهم من أهل الآفاق القادمين إلى مكة محرمين بالتمتع أو القران». [فتاوي ابن باز ١/٤/١٧].

- المرأة إذا لم تجد محرمًا للحج قادرًا على صيانتها فليست بمستطيعة، ولا يجب عليها مباشرة الحج في هذه الحالة حتى تجد محرمًا.

 وإن وجدت محرمًا قادرًا، ولكن رفض زوجها، فلها أن تحج ولو لم يرض زوجها؛ إذا كان الحج فريضة، لأنه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق.

- "فإذا كان عند المرأة استطاعة مالية وبدنية للحج، ولكن ليس عندها محرم، فعليها أن تنتظر للعل الله ييسر لها المحرم بعد ذلك، فإذا أيست من المحرم فإنها توكل من يحج عنها وتدفع له تكاليف الحج، لأنها أصبحت غير مستطيعة لمباشرة الحج بنفسها مع قدرتها عليه بمالها، هذا الذي يجب عليها». [المنتقى للشيخ الفوزان

- «إذا حجت المرأة مع غير محرم فهي عاصية

تأثم بذلك؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن أن تسافر المرأة إلا مع ذي محرم للحج ولغيره، أما الحج في حد ذاته فهو صحيح إن شاء الله، لكن مع الإثم، نرجو أن يعفو الله عنها». [المصدر السابق ١٦٨/٣ - ١٦٩].

- يجوز للمرأة تناول حبوب منع الحيض في الحج ورمضان على الا يترتب عليها إضرار بصحتها.

- الحائض والنفساء تغتسلان وتحرمان وتنويان الدخول في النسك حجًا أو عمرة، وتفعلان ما يفعله غيرهما إلا الطواف بالبيت والسعى، فهذا بتم بعد الطهر والاغتسال.

- لو طافت المرأة وبعد أن انتهت من الطواف أصابها الحيض فإنها في هذه الحالة تسعى لأن السعي لا تُشترط له الطهارة. [تنبيهات على أحكام تختص بالمؤمنات للشيخ الفوزان].

- الطفل الصغير: لولي أمره أن يحج به ويعتمر، فإذا كان مميزًا أحرم بإذن وليه، وإن كان غير مميز أحرم ونوى عنه وليه، وله حج ولوليه أجر، ولكن لا تجزئه عن الفريضة ويحج إذا للغ.

- لا يحتاج الطفل إلى طواف وسعي مستقل، بل يمشي مع وليه، فإن عجز عن المشي يُحمل وينوي الولي عن نفسه وينوي الولي عن نفسه وينوي عن الطفل طاهر الثوب والبدن حال الطواف.

- «من مات أثناء الحج فإنه لا يكمل عنه، لحديث الذي وقصَتهُ راحلته فمات فلم يأمر النبي صلى الله عليه وسلم بإكمال الحج عنه، وقال: «إنه يُبعث يوم القيامة ملبيًا». متفق عليه».

#### متى يكون الحج مبرورا؟

قال صلى الله عليه وسلم: «العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما، والحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة». [البخارى: ١٧٧٣، ومسلم: ٣٢٨٩].

قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله في معرض شرحه للحديث: «ولكن النبي صلى الله عليه وسلم اشترط في الحج أن يكون مبرورًا وهو الذي جمع الأوصاف التالي ذكرها:

اولا أن يكون خالصًا لله عز وجل بأن لا يحمل الإنسان على الحج طلب مال أو جاه أو فرجة أو لقب أو ما أشبه ذلك، بل تكون نيته التقرب إلى الله عز وجل والوصول إلى دار كرامته، وهذا شرط في كل عبادة كما هو معروف.

ثانيًا: أن يكون بمال حلال، فإن كان بمال

حرام، فإنه ليس بمبرور حتى إن بعض العلماء يقول: إذا حج بمال حرام فإنه لا حج له؛ لأنه كالذي يصلى بارض مغصوبة، وأنشدوا على ذلك:

إذا حججت بمال أصله سحت

فما حججت ولكن حجت العير

ثالثًا: أن يقوم الإنسان فيه بفعل ما يجب ليكون عبادة، فأما إذا لم يقم فيه بفعل ما يجب فليس بمبرور، كما يفعل بعض الناس اليوم، يذهب ليحج فيوكل من يرمي عنه، ويبيت في مكة، وينبح فدية عن ترك المبيت في منى، ويخرج من مزدلفة من منتصف الليل أو من صلاة المغرب والعشاء؛ يتتبع الرخص!!! ثم يقول: «إنني حججت»، والذي يظهر – والعلم عند الله – أن حال مثل هؤلاء بقول: «لعبت لا حججت».

أين الحج من رجل لا يبيت إلا في مكة، ويوكل من يرمي عند الجمار، ويقول أنبح هديًا لترك المبيت، ويتقدم من مزدلقة مبكرًا؟! فإذا كان لا يمكنك أن تحج إلا على هذا الوجه فخيرً لك ألا تحج». اهـ. [فتح ذي الجلال والإكرام بشرح بلوغ المراه: ١١/٨-١٢].

الزيارات

يستحب للمسلم حاجًا أو غيره زيارة مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال عليه الصلاة والسلام: «صلاة في مسجدي هذا خير من الف صلاة فيما سواه إلا المسجد الحرام». [البخارى: ١١٩٠، ومسلم: ٣٣٧٥].

وللزائر من خارج المدينة أن يشد الرحال لزيارة مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال عليه الصلاة والسلام: «لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجدي هذا، والمسجد الأقصى». [البخارى: ١٨٦٤، ومسلم: ١٣٩٧].

ويحسن بالمسلم القادم من سفر وهو في مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يزور قبره وقبري صاحبيه أبي بكر وعمر رضي الله عنهما، ويزور قبر حمزة بن عبد المطلب عمرسول الله صلى الله عليه وسلم، ويزور قبور البقيع وشهداء أحد ويدعو لهم ويترحم عليهم، وتكون الزيارات شرعية تذكر بالموت، قال صلى الله عليه وسلم: «فزوروا القبور فإنها تذكركم الموت». [مسلم: ٢٢٥٩].

لا يجوز التمسخ بحجرة قبر الرسول صلى الله عليه وسلم أو تقبيلها والطواف بها، فهذا من البدع المحدثة.

ولا يجوز لأحد أن يدعو غير الله لا ملكًا مقربًا ولا نبيًا مرسلاً؛ لأن ذلك شرك بالله وعبادة لغيره.

ولا يجوز دعاء الأموات مهما كانت منزلتهم والاستغاثة بهم وطلب الشفاء وتفريج الكرب وقضاء الحوائج منهم أو الذبح والنذر لهم، فهذا كله شرك أكبر مخرج من الملة – والعياذ بالله – ومحبط للأعمال، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَشْرَكُوا لَحَبِطَ عَنْهُمُ مَا كُانًا مَعْمُلُهُنَ ﴾ [الأنعام: ٨٨].

إن زيارات القبور خاصة بالرجال، أما النساء فمنهيات عن زيارة القبور، قال صلى الله عليه وسلم: «لعن الله زائرات القبور والمتخذين عليها المساجد والسرج». [الترمذي: ٣٢٠، وأحمد: ٢٠٣٠، وأبو داود: ٣٢٣].

وعند زيارة قبر رسول الله صلى الله عليه وسلم يقف الزائر أمام القبر ويقول: السلام عليك يا رسول الله، السلام عليك يا سيد المرسلين وإمام المتقين، أشهد أنك بلغت الرسالة، وأديت الأمانة، ونصحت الأمة، وجاهدت في الله حق جهاده، ثم يتأخر عن يمينه ويسلم على أبي بكر، ثم يتأخر عن يمينه أيضًا ويسلم على عمر رضي، الله عنهما، ويدعو لهما ويترحم عليهما، ولا يرفع الصوت عند القبر في السلام على رسول الله وصاحبيه، ولا يطيل القيام والإكثار من تكرار السلام، فإن ذلك يغضي إلى مزاحمة الناس ومضابقتهم.

ولا يجوز استقبال قبر رسول الله صلى الله عليه وسلم وصاحبيه والدعاء عندها، فهذا من البدع المنكرة وخلاف ما عليه سلف الأمة من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وأتباعهم بإحسان، قال صلى الله عليه وسلم: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد». [البخاري: ٢٦٩٧، ومسلم: ٤٤٩٢].

ويستحب لمن زار المدينة حاجًا أو معتمرًا أو لغير ذلك أو من أهل المدينة أن يزور مسجد قباء ويصلي فيه، قال صلى الله عليه وسلم: «من تطهر في بيته ثم أتى مسجد قباء فصلى فيه صلاة كان له كأجر عمرة». [ابن ماجه: ١٤١٢].

«إن من الواجب على أهل العلم من الحجاج وغيرهم أن ينتهزوا فرصة هذا التجمع العظيم لحجاج بيت الله الحرام ومع شرف المكان والزمان ومضاعفة الحسنات أن يجتهدوا في تعليم الناس ما شرع الله لهم، ويحذروهم مما يحرمه عليهم من أنواع الشرك والمعاصي، قال صلى الله عليه وسلم:

«من دل على خير فله مثل أجر فاعله». [مسلم:

فالحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه.

# الملاهب الوسطي لأبي الحس

الحلقة الثانية

## الأشعري مهن يدينون الله بإثبات صفاته تعالك دون تأويل ولا تفويض

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعدُ:

حقيقة ما كان عليه أبو الحسن الأشعري:

بوسعنا – لتوضيح حقيقة ما كان عليه أبو الحسن الأشعري – أن نعقد مقارنة بين ما أل إليه أمره وبين ما خالف فيه أتباعه والمنتسبون إليه – ادعاء – نهجه وطريقته، فقد أثبت الأشعري في كتبه (الإبانة) و(رسالة إلى أهل الثغر) و(مقالات الإسلاميين) – بما لا يدع مجالاً لشك – أن الله استوى على العرش استواء حقيقياً يليق بجلاله وبلا كيف، وأن عرشه فوق سماواته، كما أثبت له كذلك سائر صفاته الخبرية والفعلية، وأبطل قول المعتزلة والجهمية والخوارج في تأويلهم الاستواء بالاستيلاء، واليد بالقدرة والنعمة، والوجه بالذات، بالعلم. إلى آخر ذلك، بما يعني ضمناً إبطاله لما يعتقده من يجنح إلى قولهم من متأخري الأشاعرة وإلى يوم الناس هذا.. وقد جاء إبطاله لما نكرنا من وجهين:

أولهما: إثباته لجميع الصفات بلا تفويض ولا تأويل ولا تشبيه ولا تجسيم ولا صرف لها عن ظاهرها:

فقد كان مما قاله في (الإبانة) نصا وتحت عنوان (ذكر الاستواء على العرش): «إن قال قائل: ما تقولون في الاستواء ، قيل له: نقول إن الله عز وجل يستوي على عرشه استواء يليق به، كما قال: «الرّحْنُ عَلَى الْحَرْسُ السّوَى» [طه: ٥]، وقد قال كما قال: «الرّحْبُ عَلَى الْحَرْسُ السّوَى» [فاطر: ١٠]، وقال: «بل تعالى: «إليه سَعَدُ الْكُرُ الطّيبُ » [فاطر: ١٠]، وقال: «بل رفعه الله إليه» [النساء: ١٥٨]، وقال: « يُنِيرُ الْأَمْرُ مِنَ السّمَاءِ إِلَى اللهِ عَنْ فَرْعُونَ: «بَلِي مَمْمًا لَمَا اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ فَرْعُونَ: «بَلَهُ اللهِ مُوسَى وَلِي الْمُنْدُ الْمُنْدُ كَذِبًا» وقال حاكيا مَنْ فرعون: «يَعْمَدُنُ أَبْنِ لَى مَرْمًا لَمَا اللهِ اللهِ مُوسَى وَلِيْ الْمُنْدُ كَذِبًا» السّمَوَتِ قَامِلُهُ إِلَى إِللهِ مُوسَى وَلِيْ الْمُنْدُ كَذِبًا»

[غافر:٣٦، ٣٧] فكذَّب فرعونُ موسى في قوله: إن الله سبحانه فوق السموات، وقال: » « أَيْنِنُمْ سِّ فِي السَّلِهِ »

[الملك: ١٦، ١٧] لما كان العرش فوق السموات، لأنه مستو على العرش الذي فوق السموات، وكل ما علا فهو سماء والعرش فوق جميع السموات، وليس إذا قال: «عَامِننُم مَن فِي ٱلسَّماَءِ» [الملك: ١٦، ١٧] يعني جميع السموات، وإنما أراد العرش الذي هو أعلى السموات. ألا ترى الله تعالى حين قال: «وَجَمَلُ ٱلْتُمَرِ فِي السَّماءِ لَيْ قال: «وَجَمَلُ ٱلْتُمَرُ وَنِي قَالَ: «وَجَمَلُ ٱلْتُمَرِ فِي الله تعالى حين قال: «وَجَمَلُ ٱلْتُمَرُ وَنِي قال: «وَجَمَلُ ٱللهُ مَنْ وَلَيْ الله على وأنه فيهن جميعاً يرفعون وأنه فيهن جميعاً يرفعون أيديهم إذا دعوا نحو السماء؛ لأن الله مستو على العرش الذي هو فوق السموات، فلولا أن الله عن وجل على العرش لم يرفعوا أيديهم نحو العرش، وجل على العرش لم يرفعوا أيديهم نحو العرش، كما لا يحطونها إذا دعوا إلى الأرض».

#### الأدلة العقلية والنقلية المؤيدة للفطرة السليمة:

ومن غير دليل الفطرة السالف ذكره، راح الأشعري –رحمه الله– يقيم المزيد من الأدلة العقلية والنقلية على ما سلمت به الفطرة السليمة، قائلاً: «ومما يؤكد أن الله مستو على عرشه دون الأشياء كلها: ما نقله أهل الرواية فيما صبح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في قوله: «ينزل ربنا كل ليلة إلى السماء الدنيا، فيقول: هل من سائل فاعطيه؟ هل من مستغفر فاغفر له؟ حتى يطلع الفجر»، وقوله: «إذا بقي ثلث الليل، ينزل الله تبارك وتعالى فيقول: من ذا الذي يستكشف ذا الذي يستكشف الضر فاكشف عنه؟ من ذا الذي يسترزقني فأرزقه؟ حتى ينبلج الفجر».. نزولاً يليق بذاته من غير حركة وانتقال، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً.

دليل آخر: هو قوله تعالى: " عَنْفُونَ رَبُّم مِنْ وَقَوْمَ مَنْ الْمَلْكِكُمْ مِنْ وَقَوْمَ اللّهِ الْمَلْكِكُمْ مِنْ وَقَوْمَ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

# ن الأشعري في توحيد الصفات

الناس ليست الأرض، قدل على أنه تعالى منفرد بوحدانيته، مستو على عرشه استواء منزهاً عن الحلول و الاتحاد.

دليل آخر: هو قوله تعالى لعيسى ابن مريم: 

﴿إِنْ مُوَّفِيكَ إِنَّ ﴾ [آل عمران: ٥٥]، وقال: ﴿وَمَا 
مَثْلُوهُ مِقِينًا ﴿ إِنَّ كَارَفُكُ إِنَّ ﴾ [آل عمران: ٥٥]، وقال: ﴿وَمَا 
مَقْدُوهُ مِقِينًا ﴿ إِنَّ اللّه الله الله الله الله عيسى 
إلى السماء، ومن دعاء أهل الإسلام جميعًا إذا هم 
رغبوا إلى الله تعالى في الأمر النازل بهم يقولون: 
(يا ساكن السماء)، ومن حَلفهم جميعًا: (لا والذي 
احتجب بسبع سموات)، وقد روت العلماء قصة 
المرأة التي أراد معاوية بن الحكم أن يعتقها في 
كفارة، فقال لها النبي صلى الله عليه وسلم: (أين 
الله؟)، قالت: في السماء، قال: (فمن أنا)؟ قالت: أنت 
رسول الله فقال: (اعتقها فإنها مؤمنة)»[الإبانة 
للأشعري باختصار ت د. حماد الأنصاري ص ٩١، 
عدد الهادي ص ١٢١، وت محمد 
عدد الهادي ص ١٢١، و٣٠ عدد الهادي ص ١٤٠ 
عدد الهادي ص ١٢١، و٣٠ عدد الهادي ص ١٤٠ .

#### معتقد أصحاب الحديث وأهل السنة:

وما ذكرته للأشعري هو عينه ما كرره وأكد عليه في الإبانة أيضاً، حين نسب ما قاله أصحاب الحديث وأهل السنة لنفسه صراحة وباعتباره واحدا منهم، فقال: «حملة قولنا: أنَّا نقر بالله وملائكته وكتبه ورسله، وأن الله تعالى استوى على العرش على الوحه الذي قاله، وبالمعنى الذي أراده، استواء منزها عن المماسَّة والاستقرار والتمكن والحلول والانتقال، لا بحمله العرش بل العرش وحملته محمولون بلطف قدرته ومقهورون في قبضته، وهو فوق العرش، وأن له سيحانه وجها بالأكيف كما قال: « وَسَقَىٰ وَجَهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجَلَالُ وَٱلْإِكْرَامِ » [الرحمن: ٢٧]، وأن له بدين بلا كيف كما قال: «خُلَقْتُ بِيَدَيُّ » [ص:٥٥]، وكما قال: «بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ » [المائدة: ٢٤]، وأن له سيحانه عبنين بالا كيف كما قال: « عَرى بِأَعْيُنِناً » [القمر: ١٤]» [الإبانة ص ٥٠، ٥١ ت حماد الأنصاري باختصار، وينظر العلو للذهبي ص ١٦٠ومختصره للشبيح الألباني ص ٢٣٨ وما بعدهما].

وممّا قاله: «نصدق بجميع الروايات التي يُثبتها

#### د. محمد عبد العليم الدسوقي

أهلُ النقل من النزول إلى سماء الدنيا، وأن الربَّ يقول: «هل من سائل، هل من مستغفر»! وسائر ما نقلوه وأثبتوه، خلافاً لما قاله أهل الزيغ والتضليل، ونقول: إنه عز جل يجيء يوم القيامة كما قال سبحانه: «وَجَاءَ رُبُّكُ وَالْمَلُكُ مَنَا صَفًا» [الفجر:٢٢]، وأن الله يقرب من عباده كيف يشاء بلا كيف كما قال: «رَحَيُّ أَوْرُبُ إِيَّهِ مِنْ حَيْلِ ٱلْرَبِيدِ» [ق:١٦]» [الإبانة ص٥٥، وينظر ص ٩٧].

اعداد/

ومما ساقه في (مقالات الإسلاميين) ص ٢١٧ عن أصحاب الحديث، الذين رأيه من رأيهم، قولهم: «لسنا نقول في ذلك – يعني في اليدين والرجلين والوجه والعينين والجنب – إلا ما قاله الله عز وجل، أو جاءت به الرواية عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فنقول: (وجه بلا كيف، ويدان وعينان بلا كيف)».

#### جملة قول أصحاب العديث وأهل السنة:

ومما ذكره أيضاً في مقالات الإسلاميين ص ٢٩٠ وما بعدها – وقد نقله عنه الإمام الذهبي في العلو ص ١٩٩ ما جاء تحت عنوان: (جملة قول أصحاب الحديث واهل السنة) وفيه ما نصه: «جملة ما عليه أهل الحديث والسنة، الإقرار بالله وملائكته ما عليه أهل الحديث والسنة، الإقرار بالله وملائكته عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، لا يردون من نلك شيئاً.. وأن الله على عرشه كما قال: «الرَّحَنُ عَلَى الْكَنَّ مُنْ الله عليه وسلم، لا يردون من الك شيئاً.. وأن الله على عرشه كما قال: «الرَّحَنُ عَلَى المَالِّدَة: ١٤]، وأن له يدين بلا كيف كما قال: «مَنِي الله عنه عنه ين بلا كيف كما قال: «مَنِي الله عنه ين الله عنه عما قال: «مَنِي الله وجها كما قال: «مَنِي رَبَّهُ رَبِّهُ وَمِهُ لَهُ الله وجها كما قال: «مَنِي رَبِّهُ رَبِّهُ لَهُ الله لا يقال إنها غير الله كما قالت المعتزلة والخوارج... وبصدقون – بعني أهل السنة – بالإحاديث وبصدقون – بعني أهل السنة – بالإحاديث

التي جاءت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم:

مستغفر) كما حاء الحديث، ويأخذون بالكتاب

(إنَّ الله ينزل إلى السماء الدنيا فيقول: هل من ﴿

والسنة كما قال تعالى: «فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول» [النساء: ٥٩]، ويرون اتباع من سلف من أئمة الدين، وأن لا يبتدعوا في دينهم ما لم يأذن به الله.. ويقرون أن الله يجيء يوم القيامة كما قال: «وَجَاءُ رَبُّكُ وَالْمَالُكُ صَفّاً صَفّاً وَالْ الله يقرب من خلقه كيف شاء كما قال: «وَجَنّ أَرْبُ إِلَيْهِ مِنْ حَلِي الربيد» [ق: ١٦]» إلى أن قال: «فهذا جملة ما يأمرون به ويستعملونه ويرونه، وبكل ما ذكرنا من قولهم نقول، وإليه نذهب».

#### إجماعات عقدية:

كما ذكر الأشعري في رسالته إلى أهل الثغر ما نصه: «وأجمعوا على وصف الله تعالى بجميع ما وصف به نبيه صلى الله عليه وسلم من غير اعتراض فيه ولا تكييف له، وأن الإيمان به واجب وترك التكييف له لازم» [رسالة الأشعري إلى أهل الثغر ص ٢٣٦ بتحقيق د. عبد الله شاكر].

ومن كلامه ما جاء في قوله قبل هذا النص مباشرة: «وأجمعوا على إثبات حياة لله عز وجل لم يزل بها حياً، وعلماً وقدرة وكلاماً وإرادة وسمعاً لم يزل بها كذلك، وأجمعوا على أن صفته عز وجل لا تشبه صفات المحدثين كما أن نفسه لا تشبه أنفس المخلوقين، واستدلوا على ذلك بأنه لو لم يكن له عز وجل هذه الصفات لم يكن موصوفاً بشيء منها في الحقيقة..

وأجمعوا على أنه عز وجل يسمع ويرى، وأن له يدين مبسوطتين وأن الأرض جميعاً قبضته يوم القيامة والسماوات مطويات بيمينه من غير أن يكون جوارح، وأن يديه تعالى غير نعمته. وأجمعوا على أنه عز وجل يجئ يوم القيامة والملك صفاً صفاً لعرض الأمم وحسابها وعقابها وثوابها. وأنه ينزل إلى السماء الدنيا كما رُوي عن النبي صلى الله عليه وسلم وليس نزوله نقلة من النبي صلى الله عليه وسلم وليس نزوله نقلة وأجمعوا على أنه تعالى فوق سماواته على عرشه دون أرضه. وليس استواؤه على العرش استيلاء؛ لأنه عز وجل لم يزل مستولياً على كل شيء».

#### كيفية الإيمان بالصفات الخبرية والفعلية،

ويعني إقرار أبي الحسن الأشعري بما لله من الصفات الخبرية والفعلية، إثباتها له تعالى من غير تاويل ولا تفويض، كما يعني ضرورة التعرف على كل ما جاء منها في القرآن الكريم وصحيح

السنة، والوقوف من ثمّ على معناها والعمل بمقتضاها وفهمها على ما تقتضيه قواعد اللغة وأصول الدين وميادئ الشريعة، وذلك بالإيمان بها ونسبتها حميعاً إلى الله على النحو اللائق يه من غير تشييه ولا تحسيم، ولا تكيف ولا تفويض من حهة المعنى، وباثباتها كلها اثباتاً بلا نفى ولا تعطيل؛ إعمالا لقوله تعالى: «ليس كمثله شيء وهو السميع اليصير ..» (الشوري/١١)، اذ يفاد من قوله: (ليس كمثله شيء) نفي تشييهها بصفات الخلق باعتبار أن الكلام عن الصفات متفرع عن الكلام في الذات، كما يفاد من قوله: (وهو السميع البصير) النهي عن نفي أو تعطيل أي منها لدلالة صحيح المنقول وصريح المعقول على أن إثباتها على النحو اللائق به، كدلالتهما على سمعه تعالى ويصره تماما يتمام دون ما تفرقة، لا من قبل العقل ولا من حهة السمع.

#### رد صريح على أصحاب التجهيل:

ففي النسق الكريم رد صريح على اصحاب التجهيل من فرق المعطلة والنفاة والمفوضة الذين اخذوا هذه الآية الكريمة وجعلوها «مستنداً لهم في رد الأحاديث الصحيحة، فكلما جاءهم حديث يخالف قواعدهم وأراءهم وما وضعته خواطرهم وافكارهم، ردوه به (ليس كمثله شيء(، تلبيساً منهم وتدليساً وتحريفاً لمعنى الآي عن مواضعه، فهموا من اخبار الصفات ما لم يرده الله ولا مسوله ولا فهمه أحد من أئمة الإسلام، فهموا أن إثباتها يقتضي التمثيل بما للمخلوقين! ثم استدلوا على إبطال ذلك به (ليس كمثله شيء)»[العقيدة الطحاوية بشرح ابن أبي العز وتحقيق الألباني وآخرين ص٢٩٧، ٢٩٧].

وهؤلاء الذين يتحدث عنهم هنا شارح الطحاوية الإمام العلامة ابن أبي العز – ت ٧٩٢ – من أصحاب التجهيل واللاأدرية الذين يقولون: لا ندري معاني الصفات وينسبون طريقتهم إلى السلف، ويقول المتأولون عنها: أنها هي الأسلم، ويجعلونها من المتشابه، ويحتجون لذلك خطا ابن القيم ماهيتهم ويكشف لنا عن حقيقة أمرهم ويلخص من خلال كلامه عنهم عور فكرهم وخطا تصورهم، فيشير إلى أن أصحاب هذا الفكر هم الذين قالوا: إن «نصوص الصفات، ألفاظ لا تعقل معانيها ولا يُدرى ما أراد الله ورسوله منها، ولكن نقرؤها ألفاظاً لا معاني لها ونعلم أن لها تأويلاً

منهج السلف لا الصفات:

والحق أن الأمر على خلاف ذلك، فقد انبنى منهج السلف في الصفات على النحو الذي أوضحه وأفصح عنه أبو الحسن الأشعري، أعنى: على الإثبات الذي لا بتأتي إلا بفهم معانيها الواردة في أيات القرآن وأحاديث السنة من غير تأويل، «ولو كان معناها غير مفهوم لهم لما صح من سلف هذه الأمة الإثبات؛ إذ كيف بثبتون شيئًا لا يعقلون معناه، غاية الأمر أنهم لم يكونوا يبحثوا فيما وراء هذه الظواهر عن كنه هذه الصفات أو كنفية قيامها بذاته تعالى». [ينظر ابن تدمية السلفي د. هراس ص ٤٩]

لكون ذلك مما استأثر الله يعلمه ولكون الكلام عن الصفات - كما تقرر لديهم ولدى سائر أهل الاعتقاد - فرع عن الكلام في الذات، والقاعدة في ذلك هي على شاكلة ما قررته زوج النبي صلى الله عليه وسلم أم سلمه رضى الله عنها ونطق يه مالك وربيعة بحق استوائه تعالى على عرشه من أن (الاستواء معلوم، والكيف مجهول)، وعلى ما قال ابن الماجشون والإمام أحمد وغيرهم: (إنا لا نعلم كيفية ما أخبر الله به عن نفسه، وإن كنا نعلم تفسيره ومعناه).

وممن ساق الإجماع على كل ما ذكرناه خاصة لأبي الحسن الأشعري، الحافظ الحجة أبو نصر السجزي ت٤٤٤؛ حيث قال في إبانته: «أئمتنا كسفيان الثوري ومالك وحماد بن سلمة وحماد بن زيد وسفيان بن عيينة والفضيل وابن المبارك وأحمد وإسحاق متفقون على أن الله سيحانه بذاته فوق العرش وعلمه بكل مكان، وأنه ينزل إلى السماء الدنيا، وأنه يغضب ويرضى، ويتكلم بما شاء» [ينظر العلو ١٧٢، ١٨٠ ومختصره ص٥٥٥، ٢٦٦ واجتماع الجيوش ص٩٧، ١١٠ والمعارج ١/ ١٥٠]، وكذا ابن قدامة موفق الدين وذلك قوله - بعد أن ساق كلاماً في هذا الصدد للإمام أحمد والإمام الشافعي-: «وعلى هذا درج السلف وأئمة الخلف رضي الله عنهم، كلهم متفقون على الإقرار والإمرار والإثبات لما ورد من الصفات في كتاب الله وسنة رسوله من غير تعرض لتأويله»[لمعة الاعتقاد ص ١٩].. وللحديث بقية بمشبئة الله. نسأل الله الهداية والتوفيق وحسن الخاتمة،

والحمد لله رب العالمين.

لا يعلمه إلا الله، وهي عندنا يمنزلة (كهيعص) وينظر الحموية ص٧]. و (حم عسق) و (المص)، فلو ورد علينا منها ما ورد لم نعتقد فيه تمثيلا ولا تشييها ولم نعرف معناه، وننكر على من تأوله ونكل علمه إلى الله، وظن هؤلاء أن هذه طريقة السلف وأنهم لم يكونوا بعرفون حقائق الأسماء والصفات، ولا يفهمون معنى قوله: «لما خلقت بيدى..» (ص/ ٧٥) وقوله: «والأرض حميعاً قيضته يوم القيامة..» (الزمر/ ٦٧) وقوله: «الرحمن على العرش استوى» (طه/ ه) وأمثال ذلك من نصوص الصفات، وبنوا هذا المذهب على أصلىن:

أحدهما: أن هذه النصوص من المتشابه، والثاني: أن للمتشابه تأويلا لا يعلمه إلا الله، فنتج عن هذين الأصلين استجهال السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار وسائر الصحابة والتابعين لهم بإحسان، وأنهم كانوا يقرءون هذه الأيات المتعلقة بالصفات ولا يعرفون معنى ذلك ولا ما أريد يه، ولازم قولهم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يتكلم بذلك ولا بعلم معناه، ثم تناقضوا أقبح تناقض فقالوا: تُحرَى على ظواهرها وتأويلها بما بخالف هذه الظواهر باطل، ومع ذلك فلها تأويل لا يعلمه إلا الله، فكنف بثبتون لها تأويلا ويقولون تجرى على ظواهرها؟ ويقولون الظاهر منها مراد، والرب منفرد بعلم تأويلها؟ وهل من التناقض أقدح من هذا؟

وهؤلاء غلطوا في المتشابه، وفي جعل هذه النصوص من المتشابه، وفي كون المتشابه لا يعلم معناه إلا الله، فأخطئوا في المقدمات الثلاث، واضطرهم إلى هذا: التخلص من تأويلات المنطلين وتحريفات المعطلين وسدوا على نفوسهم الباب، وقالوا لا نرضى بالخطأ ولا وصول لنا إلى الصواب، فتركوا التدبر المأمور به والتعقل لمعانى النصوص، وتعبدوا بالألفاظ المجردة التي أنزلت في ذلك، وظنوا أنها أنزلت للتلاوة والتعيد بها دون تعقل معانيها وتدبرها والتفكر فيها».

وأولئك فضلا عن كونهم قد جعلوها عرضة للتأويل والتحريف، فإن قولهم يستلزم أن «يكون الأنبياء والمرسلون لا يعلمون معانى ما أنزل الله عليهم من هذه النصوص ولا أصحابهم ولا التابعون لهم بإحسان بل يقرءون كلاماً لا يعقلون معناه».[الصواعق ص ٦٢، ٦٣، ١٢٣باختصار ثمرة الحياء ويركته: حياؤه قوي لؤمه وضعف كرمه.

باب الأسرة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد: فالحياء خلق الكرام وسمة أهل المروءة والشرف، وعنوان الفضل والنبل، ولقد صدق أهل اللغة حيث قالوا: الاستحياء من الحياة، واستحياء الرجل من قوة الحياة فيه؛ لشدة علمه بمواقع العيب والذم. والحياء باعثه إحساس رقيق، وشعور دقيق، في العين

مظهره، وعلى الوجه أثره، ومَن حُرِمَه حُرِمَ الخبر كله، ومن تحلى به ظفر بالعزة والكرامة، ونال الخير أجمع، وهو زينة النفوس؛ يصدها عن فعل ما يشينها، ويحملها على التحلي بجميل الخصال، فهو أبدًا لا ياتي إلا بخير، وكفي خيرًا أن يكون على الخير دليلاً، وكفي بضده البذاء أن يكون على الشر دليلا وإليه سبيلا، ومن الحكم قولهم: «من كساه الحياءُ ثويَه لم ير الناس عييه».

فالواجب على العاقل لزوم الحداء؛ لأنه أصل العقل وبذر الخير، وتركه أصل الجهل وبذر الشر، والحياء يدل على العقل كما أن عدمه دال على الجهل.

والحياء اسم يشتمل على مجانبة المكروه من الخصال. وهو قسمان:

أحدهما: استحياء العبد من الله حل وعلا عند الهمّ بمباشرة ما خطر عليه، والثاني استحداء من المخلوقين عند الدخول فيما يكرهون من القول والفعل معًا.

والحياءان جميعًا محمودان إلا أن أحدهما فرض والآخر فضل.

فلزوم الحياء عند مجانبة مًا نهى الله عنه فرض، ولزوم الحياء عند مقارفة مَا كره الناس فضل. وما أحسن القائل:

إذا لم تخش عاقبة اللبالي

يعيش المرء مَا استحبا بخبر

وينقى العود ما يقى اللحاء

فالواجب على العاقل أن يعود نفسه لزوم الحداء من الناس، وإن من أعظم بركته تعويد النفس ركوب الخصال المحمودة، ومحانيتها الخلال المذمومة، كما أن من أعظم بركة الحياء من الله الفوز بالجنة والنحاة من النار، بلزوم الحياء عند محانية مَا نهي الله عنه؛ لأن ابن أدم مطبوع على الكرم واللؤم معًا في المعاملة بينه وبين الله والعشرة بينه وبين المخلوقين، وإذا قوى حياؤه قوي كرمه، وضعف لؤمه، وإذا ضعف

والمرء إذا اشتد حياؤه صان عرضه ودفن مساويه ونشر محاسنه، ومن ذهب حياؤه ذهب سروره ،

ومن ذهب سروره هان على الناس ومُقت في من مُقت واوذي، ومن أُوذي حُزن، ومن حزن فقد عقله، ومن أُصيب في عقله كان أكثر قوله عَلَيْه لا له ولا دواء لمن لا حياء له ، ولا حياء لمن لا وفاء له، ولا وفاء لمن لا إخاء له، ومن قل حياؤه صنع ما شاء وقال ما أحب. [روضة العقلاء ونزهة الفضلاء ص: ٥٩]

غَنْ أَبِي هُرُيْرَةَ ، غَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ «الإيمَانُ بضْعُ وَسِتُونَ شَعْبَةً، وَالحَيَاءُ شُعْبَةً مِنَ الاِيمَانِ» رَوَاه البخاري ومسلم.

وغَاية الإسلام أن يقيم مجتمعًا فاضلاً، تنعدم فيه مظاهر الإثم والجريمة، وأسباب الفحش والمنكر، بحيث يغدو هذا المجتمع نظيفًا من كل ما يدعو إلى

الوقاحة والدناءة والفجور. عَنْ آنَسٍ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنَّ لَكُلُّ دِينَ خُلُقًا، وَخُلُقَ الْإِسْلاَمِ الْحَيَاءُ». [سنن ابن مَاجِهَ ٢/ ١٣٩٩، وحسنه الالباني].

وعَنْ يَعْلَى، أَنْ رَسُولَ اللَّهِ صَلَى الله عليه وسلم رَجُلًا يَغْتَسَلُ بِالبَرْازِ بِلا إِزَارٍ، فَصَعَدَ المُنْيَرِ، فَحَمدَ اللَّهُ وَأَثْنَى عَلَيْهِ مَلَّمَ: ﴿إِنَّ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿إِنَّ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَ حَدِيًّ سَتَيْنَ يُحِبُّ الْجَيَاءَ وَالسَّتْرَ، فَإِذَا اغْتَسَلَ أَحَدُكُمْ فَلَيْسَتَتَرْ». [سننَ أبي داود ٤/ ٣٩، وصَححه الإلباني]. وعَنِ أَبْنِ عُمَرَ موقوفًا قَالَ: ﴿إِنَّ الْحَيَاءَ وَالْإِيمَانَ قُرْنَا جَمِيعًا، فَإِذَا رُفِعَ أَحَدُّهُمَا رُفِعَ الْأَخْرُ». [صحيح الأدب المفرد للألباني ص ٧٣٩].

فإذا لزم المرء الحياء كانت أسباب الخير منه موجودة، كما أن الوقح إذا لزم البذاء كان وجود الخير منه معدومًا، وتواتُر الشر منه موجودًا؛ لأن الحياء هو الحائل بين المرء وبين المزجورات كلها، فبقوة الحياء يضعف ارتكابه إياها، ويضعف الحياء تقوى مباشرته

غُنْ أَبِي هُرِيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: «الحَيَاءُ مِنَ الإيمَانُ فِي الجَنَّةِ، وَالبَدَاءُ مِنَ الجَفَاءُ وَالبَدَاءُ مِنَ الجَفَاءُ، وَالجَفَاءُ فِي النَّارِ» [سنن الترمذي وصححه الالباني].

#### مواتع العياء؛

١٠ المراح المراح إزاحة عن الحقوق، وَمَخْرَجًا إلَى الْقَطِيعَة وَالْعَقُوق، وَمَخْرَجًا إلَى الْقَطِيعَة وَالْعَقُوق، يَصِمُ الْمَازِحَ وَيُؤْدِي الْمُمَازِحَ، فَوَصَمة الْمَازِحَ وَيُؤْدِي الْمُمَازِحَ عَلَيْه الْهَيْئِة وَالْبَهَاء، وَيُحِرِع عَنْه الْهَيْئِة وَالْبَهَاء، وَيُحِرِع عَلَيْه الْعَقُوقُ بَقُول كَرِيه وَفَعْل مُمْض، إِنْ أَمْسَكَ عَنْهُ آخْزِنَ مَعْقُوقُ بَقُول كَرِيه وَفَعْل مُمْض، إِنْ أَمْسَكَ عَنْهُ آخْزِنَ قَلْبَهُ، وَإِنْ قَابِلَ عَلَيْه جَانَبُ أَدَبُه. فَحق عَلَى الْعَاقِلِ أَنْ يَقْيَهُ وَيُنْزُهُ نَفْسَهُ عَنْ وَضِمَة مَسَاوِئِه.
 يَتَقِيهُ وَيُتَزِهُ نَفْسَهُ عَنْ وَضِمَة مَسَاوئِه.

قَالُ عُمَرُّ بْنُّ عَبْدِ الْعَرِيزِ: التَّقُواَ الْمُزَاحَ، فَإِنَّهَا حَمْقَةُ تُورِثُ ضَغينَةً. وَقَالَ بَعْضُ الْحُكَمَاءِ: «إِنِّمَا الْمِزَّاحُ سِبَابُ إِلاَّ أَنَّ

صَاحِبَهُ يُضْحِكُ». وَقِيلٌ: «إِنْمَا شُمِّيَ الْزَاحُ مِزَاحًا؛ لِأَنَّهُ يُزِيحُ عَنْ الْحَقِّ». ٢- الغناء واستماعة:

قَالَ يَزِيدُ يُنُ الْوَلِيدِ النَّاقضُ: « يَا بَنِي أُمَيَّةَ، إِيَّاكُمُ وَالْغَنَاءَ، فَإِنْهُ يُنْقَصُ الْحَيَاءَ، وَيَزِيدُ في الشَّهُوَّة، وَيَهْدِمُ الْمُرُوءَة، وَإِنْهُ لَيَنُوبُ عَنِ الْخَمْرِ، وَيَفْغُلُ مَا يَفْعَلُ السَّكْرَ، فَإِنْ كُنْتُمْ لاَّ بُدُ فَاعِلِينَ، فَجَنْبُوهُ النَّسَاءَ؛ إِنَّ الْغِنَاءَ دَاعِيةُ الزَّنَى،. [شُعب الإيمان // ١١٢]

٣- شرب الخمر:

اعلم أن شرب الخمر والمخدرات كليهما يُذهب الحياءَ والمروءة، والنّخوة والشّهامة والغيرة.

قَالَ بعض أهل العلم: «لأن أرى ابني يزني أو يسرق أحبُ إلي من أن يسكر، يأتي عليه وقت لا يعرف الله فيه». [نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم ١٠/ ٤٧٠٨].

٤- سؤال الناس:

إن سؤال الناس ما في أيديهم من الدنيا عيب ونقص في الإنسان، وذلة تنافي المروءة، إلا في العلم فإنه عين كماله ومروءته وعزته، كما قال بعض أهل العلم: «خير خصال الرجل: السؤال عن العلم».

عَنْ حَمْزَةٌ بَنْ عَبْدِ الله، عَنْ أَبِيهِ، أَنَّ النَّبِيّ صَلَّى اللهُ عَلْ أَبِيهِ، أَنَّ النَّبِيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، قَالَ: ﴿لاَ تُزَالُ الْسَالَةُ بِأَحَدِكُمْ حَتَّى يَلْقَى اللهُ، وَلَيْسَ فِي وَجْهِهِ مُرْعَةُ لَحْمٍ» [صحيح مسلم ٢/.

٥- إطلاق البصر والنظر إلى ما لا يحل:

أكثر فَسَاد الْقلب من تَخْليط الْعين، مادام بَاب الْعين موثقًا بالغض، فالقلب سلّيم من الآفة، فإذا فتح الْبَاب طار طائر، وَرُبما لم يعد، يَا أيها المتساهلون في إطلاق الآئصار جَاءَ أمر الواحد القهار: «قُل اللّمُوبِينَ يَعُمُّوا مِنْ أَنْصَارِ جَاءَ أمر الواحد القهار: «قُل اللّمُوبِينَ يَعُمُّوا مِنْ الْمُوبِينِينَ الْبَصِرِينِينَ الْمُوبِينِينَ الْمُوبِينِينَ الْمُوبِينِينَ المُعْتِينِينَ الْمُوبِينِينَ المُعْتِينِينَ وَهَذَا الْقُرْانُ يَامُرُكَ بِاسْتِغْمَالِ الْجَمْيةِ عَنْ مَا هُو سَبِبُ الصَّرَدِ. [التبصرة لابن الجوزي ١/ ١٦٠].

إن الذي يطلق بصره إلى ما حرم الله تعالى؛ لو كان معه إيمان لما أكب على السماع وعلى النظر إلى هذه الصور، سواء كانت مرسومة ومصورة في صحف ومجلات، أو كانت مبثوثة في البث المباشر، أو في هذه الأفلام ونحوها، فيعرض نفسه للفتنة، فهذه من المعاصي ومن المحرمات المتمكنة التي فتنت الكثير، والتى دعت إلى فواجش أخرى.

ما أخل بسيف الحياء،

ما الحلا بسيف العيام . قال تعالى: « يَتَأْدُهُمُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمُولَكُمْ يَيْنَكُمْ بِالْبَطِلِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ عِنْدُهُ عَنْ رَاضِ غِنْكُمْ وَلَا نَقْتُلُوا أَنْفُنْكُمْ أِنْ أَلَّهُ كَانَ بِكُمْ وَصِمًا » [النساء: ٢٩].

حَكَى الْفَزَالِيُّ أَنَّ مَنْ أَغْطَى غَيْرَهُ شَيْئًا وَلَيْسَ الْبَاعِثُ



عَلَيْهِ إِلا الْحَيَاءَ مِنَ النَّاسِ، كَأَنْ سُئل بحَضْرَتَهِمْ شَيْئًا فَاعَطَاهُ إِيَّاهُ، وَلَوْ كَانَ وَحْدَهُ لَمْ يُغْطَهُ، الْاجْمَاءَ عَلَى حُرْمَةَ أَخْذِه مثلَ هَذَا، لأَنْهُ لَمْ يَخْرُجْ عَنْ مِلْكِه لأَنْهُ في حُرْمَة أَخْذِه مثلَ هَذَا، لأَنْهُ لَمْ يَخْرُجْ عَنْ مِلْكِه لأَنْهُ في السَّيْف، الحَيَاء، فَهُو كَالْكُرُه بِالسَّيْف، وَقَالَ غَيْرُهُ شَيْئًا مُدَارَاةً عَنْ عِرْضَه حُكْمُهُ كَذَلك، وَكَذَا مَنْ أَعْطَى حَاكمًا أَوْ سَاعِبًا أَوْ السَّعِلَا أَوْ السَّعِلَ الْوَلْمُ السَّرِا شَيْئًا، عَلَمَ الْمُعْطَى مِنْ حَالِهُ أَنْهُ لاَ يَحْكُمُ لَهُ لِللَّحْقُ أَوْ لاَ يَأْخُذُ مِنْهُ الْحَقِّ إِلاَ إِنَّ أَخِذَ شَيْئًا، فَفي بِالْحَقِّ الْإِلَى الْحَذَّ شَيْئًا، فَفي بِاللَّحِقُ أَوْ لاَ يَفْدُ الْمَثَلُ الْاحْدُ لِقُولُهُ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ الْمُعْلَى الْاحْدُ لِقُولُهُ عَلَى اللّهُ عليه وسلم: «هَدَايَا الْعُمَالِ غُلُولُ». [مَرقَاةً للفاتيح عُلام المُعالِي عُلُولُ». [مَرقَاةً المصابِيح ٤/ ١٧٧٠].

نماذج من أهل الحياء:

مَنْ عَائِشَةً، قَالَتْ: « جَاءَتْ فَاطِمَةُ بِنْتُ عُنْيَةً بِن رَبِيعَةً تَبَايِعُ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ فَاخَذَ عَلَيْهَا: رَبِيعَة تَبَايِعُ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ فَاخَذَ عَلَيْهَا: [المتحنة: ١٦] الْأَيَةُ « قَالَتْ: « فَوَضَعْتْ يَدَهَا عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا رَأَى فَاعَجَبَ رَسُولَ الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا رَأَى مَنْهَا « فَقَالَتْ عَائِشَةُ: « أَقَرِّي اَيْتُهَا اللهُرْأَةُ، فَوَالله مَا بَاثَيْعَا إلاَّ عَلَى هَذَا « قَالَتْ: فَنَعْمَ إِذَا، فَبَايَعْهَا بِالْآيَةِ. وَسَلْمَ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ إِذَا، فَبَايَعْهَا بِالْآيَةِ. [مسند احمد ط الرسالة ٤١/ ٩٥، إسناده صحيحيح]. لا وعَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: كُنْتُ انْخُلُ بَيْتِي الذِي دُفْنَ فيهِ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَأَبِي فَأَضْعُ ثَوْبِي، وَأَلْقِ أَلْهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، وَأَبِي فَأَضْعُ ثَوْبِي، فَوْالله مَا دَخَلْتُهُ إلا وَأَنَا مَشْدُودَةً عَلَيْ ثِيابِي، حَيَاءً فَوْالله مَا دَخَلْتُهُ إلا وَأَنَا مَشْدُودَةً عَلَيْ ثِيابِي، حَيَاءً فَوَالله مَا دَخَلْتُهُ إلا وَأَنَا مَشْدُودَةً عَلَيْ ثِيابِي، حَيَاءً مَنْ عُمْرًى مَعْهُمْ مَنْ عُمْرًى . [مسند احمد ط الرسالة ٤٤/ ٤٢].

أخيتي! أتذكرين يوم كنت بنت تلك القرية الصغيرة؟! اتذكرين يوم كنت تلعبين وتمرحين مع أبناء الحي ببراءة الصغار وطهارة القلب؟ أتذكرين يوم كنت تستحين أشد الحياء من استعمال الأصباغ والعطور والزينة، قبل أن ياخذ الزوج بيدك؟ ما أجمل نعمة الحياء ووازع الدين والخُلق، وما أحسن عادات وتقاليد البيئة العربية الأصيلة، فلماذا تتنكرين لها؟! ولماذا التعالي عليها بحجة اتباع الموضات والصيحات؟! ولماذا نترك الأداب الإسلامية الأصيلة بعفتها وطهارتها ونتجه إلى الاختراعات الغربية الدخيلة بنتنها ونجاستها؟!

#### الحياء في غير محله:

يقول مجاهد رحمه الله وهو تابعي جليل: [لا يتعلم العلم مستح ولا مستكبر] ، ذكره البخاري رحمه الله تعليقاً وتبؤيباً، وقد صدق في ذلك.

فجدير بالعالم وطالب العلم أن يكون هكذا حريصاً على طلب العلم، متواضعاً في ذلك، لا يمنعه الحياء من أن يتفقه في الدين، ولهذا قالت أم سليم رضي الله عنها في الحديث الصحيح: «يا رسول الله! إن الله لا يستحيي من الحق، هل على المراة من غسل إذا هي

احتلمت؟ قال النبي صلى الله عليه وسلم: نعم، إذا هي رأت الماء» [متفق عليه] ، فقدَّمت هذه المقدمة قبل سؤالها: «إن الله لا يستحيي من الحق – ثم سالت فقالت: يا رسول الله! هل على المرأة من غسل إذا هي احتلمت؟ فقال النبي صلى الله عليه وسلم: نعم، إذا هي رأت الماء» ، أي: المني، وهكذا الرجل إذا رأى الماء في نومه، ليلاً أو نهاراً، وهكذا إذا خرج المني عن شهوة في غير النوم، مثل: التفكير، أو النظر، أو الملامسة، فعليه الغسل أيضاً.

والمقصود من هذا أن الحياء لا ينبغي أن يَمنع من العلم، ولهذا قالت عائشة رضي الله عنها عند سماعها كلام أم سليم: «نعْم النساء نساء الأنصار؛ لم يمنعهن الحياء أن يتفقّهن في الدين».

فلا ينبغي أبداً لمؤمن ولا لمؤمنة أن يمنعهما الحياء من التفقه في الدين، والسؤال عما أشكل، عن طريق الكتابة، أو الهاتف، أو أي طريق صحيح.

#### شبهة في الحياء:

إن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (إن الحياء لا ياتي إلا بخير) ، ولما حدث عمران بن حصين رضى ياتي إلا بخير) ، ولما حدث عمران بن حصين رضى الله عنه بهذا الحديث لبعض التابعين قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: (الحياء كله خير) ، فقال هذا التابعي لـ عمران: (إن من الحياء ضعفا) ، مثل أن يُؤمر بمعصية الله فيفعلها حياءً، فقال: إن من الحياء ضعفاً، فغضب عمران وقال: أحدثك عن النبي صلى الله عليه وسلم، وتحدثني عن الكتب؟! لا كلمتك أبدا؛ لأنه يعارض كلام النبي صلى الله عليه وسلم بما هو موجود في الكتب على السنة بعض

فإذاً: إذا أمر الرجل بمعصية فاستحيا، لا تقل: إنه مستح، هذا ليس من الحياء، هذا ضعف، وهذا الضغف يرجع إلى حقيقة التصور الإيماني عند هذا الإنسان، إذا أمر المرء بمعصية الله عز وجل، ولو كان الآمر الوالد، فلا يجوز للولد أن يمتثل. كيف نعيد الحياء إلى سلوكياتنا؟

عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ مُسْعُودٍ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهُ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ: «اسْتَخْيُوا مِنَ اللّهُ حَقَّ الحَيَاء». قَالَ: قُلْنَا: يَا رَسُولَ اللّهِ إِنَّا نَسْتَخْيِي وَالحَمْدُ لِلّه، قَالَ: «لَيْسَ ذَلِكَ، وَلَكَنَّ الإَسْتَخْيَاءَ مِنَ اللّهِ حَقَّ الحَيَاءَ أَنْ تَحْفَظُ الرُّأْسُ وَمَا وَعَى، وَالبَطْنَ وَمَا حَوَي، وَلْتَذْكُرَ اللّهِ حَقَّ الجَيَاء اللّهِ عَقْ الجَيَاء اللّهُ عَقْدُ السَّتَخْيَاء مِنَ اللّهِ حَقَّ الجَيَاء فَمَنْ اللّهِ حَقَّ الجَيَاء فَمَنْ اللّهِ حَقَّ الحَيَاء (سَنَى فَعَلَ ذَلِكَ فَقَدْ اسْتَخْيَا مِنَ اللّهِ حَقَّ الحَيَاء (سَنَى اللّهِ حَقَّ الرّدِينَةِ الرّائِيانِي).

نسأل الله أن يهدينا لأحسن الأخلاق والأعمال، ويصرف عنا سيئ الأخلاق والأعمال، إنه ولي ذلك والقادر عليه، والحمد لله رب العالمين.



نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت وانتشرت على السنة القصاص والوعاظ واغتر الكثير بها لوجودها في بعض كتب السنة الإصلية.
ولقد بينا من قبل في هذه السلسلة ولقد بينا من قبل في هذه السلسلة عثيرًا من القصص الواهية المتعلقة بالحج والزيارة، والتي اشتهرت وانتشرت ومنها - حتى يتذكر القارئ

- قصة حج أدم. ٥ عليه ١٥١٥٠

- قصة بلال وشد الرحال إلى قبر النبي صلى الله عليه وسلم.

- قصة حج الرفاعي وتقبيل يد النبي صلى الله عليه وسلم.

- قصة رسالة إلى عابد الحرمين.

- قصة مجيء الأعرابي إلى قبر النبي صلى الله عليه وسلم.

- قصة مفتاح الكعبة ونزول أية الأمانات. المنت

- قصة مسائل عطاء بن أبي رباح وهو يطوف بالبيت.

- قصة نداء المُلُك على الحاج إذا وضع رجله في الغرز.

وصع رب عي درو - قصة المغفرة للظالمين بين عشية عرفة وصعاح المزدلفة.

- قصة مفتراة على النبي صلى الله عليه وسلم في إبقائه صورة عيسى ابن مريم وأمه في الكعبة.

- قصة قبر إسماعيل عليه السلام وأمه في الحِجْر من المسجد الحرام.

قصة أجتماع الخضر رابع أربعة
 في كل يوم عرفة.

تكذلك نواصل التخريج والتحقيق حتى يحقق ثمرة علم الحديث التطبيقي والذي به يستبين المقبول والمردود حتى تُحفظ الأمة من شر هذه الواهيات

砸

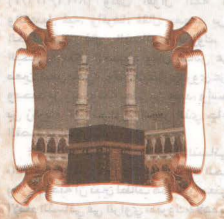
船

糖

争争

多多

施



وأثرها السيئ

وإلى القارئ الكريم تخريج وتحقيق قصة «سكب العبرات عند الحجر الأسود».

#### أولا: مأن القصة:

رُوي عن ابن عمر رضي الله عنهما قال:
«استقبل رسول الله صلى الله عليه وسلم
الحجر، ثم وضع شفتيه عليه يبكي طويلاً، ثم
التفت فإذا هو بعمر بن الخطاب يبكي، فقال: يا
عمر: هاهنا تُسْكَبُ العَبرَات».

#### ثانيا: التخريج:

- أخرج هذا الخبر الذي جاءت به قصة سكب العبرات عند الحجر ابن ماجه في «السنن» (ح٥٤٩٠)، كتاب (٢٥): المناسك باب (٢٧) استلام الحجر، قال: حدثنا علي بن محمد، حدثنا خالي يعلى، عن محمد بن عون، عن نافع عن ابن عمر قال: «استقبل رسول الله صلى الله عليه وسلم الحجر».. القصة.

Y وأخرج هذا الخبر أيضًا الحاكم في «المستدرك» (٤٥٤/١) قال: حدثنا أبو عبد الله محمد بن عبد الله الأصبهاني الزاهد إملاءً، حدثنا أحمد بن يونس الضبي، حدثنا يعلى بن عبيد الطنافسي، حدثنا محمد بن عون، عن نافع، عن ابن عمر رضي الله عنهما قال...

٣- وأخرج هذا الخبر أيضًا ابن حبان في كتابه «المجروحين والضعفاء والمتروكين» (٢٧٢/٢) قال: حدثنا محمد بن سهل الجعفري قال: حدثنا يعلى بن عبيد، عن محمد بن عون الخراساني، عن نافع، عن ابن عمر قال...

#### ثالثاء التحقيق،

ا- هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية علته محمد بن عون الخراساني، وقد انفرد بهذا الخبر عن نافع عن ابن عمر، فهذا الخبر من حيث وصوله إلينا عند علماء الصنعة بعد جمع الطرق يكون من نوع الغريب المطلق، وهذا الانفراد من محمد بن عون عن نافع، عن ابن عمر قال فيه الإمام ابن حبان في «المجروحين» عمر قال فيه الإمام ابن حبان في «المجروحين»

ينفرد عن الثقات بما لا يشبه حديث الأثبات، مع قلة روايته، فلا يُحتج به». ثم أخرج هذا الخبر ليبرهن على قوله هذا في تجريح محمد بن عون، ويبين أنه روى عن نافع وروى عنه يعلى بن عيد.

۲- قال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير»
 (۱۹۷/۱): «محمد بن عون الخراساني عن نافع: منكر الحديث، روى عنه يعلى». اهـ.

قلت: ولا بد لطالب هذا العلم التطبيقي أن يعرف مناهج المحدثين في الجرح والتعديل، فعلى وجه المثال لا الحصر: قول الإمام البخاري الذي أوردناه أنفًا في محمد بن عون أنه «منكر الحديث» فقوله هذا يدل على الجرح الشديد في الراوي، وليس كقول غيره في الراوي منكر الحديث يتبين ذلك من قول الحافظ ابن حجر في هدي الساري ص ٤٠٥: «وللبخاري في كلامه في الرجال توق زائد وتحرّ بليغ يظهر لمن تأمل كلامه في الجرح والتعديل فإن أكثر ما يقوله: «سكتوا عنه، فيه نظر، تركوه، ونحو ذلك...»

قلت: ولقد نبّه على هذا الإمام السيوطي في تدريب الراوي (٣٤٩/١) فقال: «البخاري يطلق « فيه نظر» و «سكتوا عنه» فيمن تركوا حديثه، ويطلق «منكر الحديث» على من لا تحل الرواية عنه». اهـ.

ولقد أورده الإمام الذهبي في الميزان (٨٠٣١/٦٧٦/٣) ونقل أقوال أئمة الجرح والتعديل فيه، وأقرها، فقال: «محمد بن عون الخراساني، قال النسائي: متروك، وقال البخاري: منكر الحديث، وقال عباس عن ابن معين: ليس بشيء. وقال البخاري: روى عن نافع ومحمد بن زيد، وعنه يعلى بن عبيد، وإسماعيل بن زكريا». أه. ثم أورد الخبر الذي جاءت به القصة من منكراته.

النسائي في النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٥٣٣): «متروك الحديث». ومن الأهمية أن نبين لطالب هذا الفن معنى قول الإمام النسائي في الراوي «متروك»؛ لأهميته في علم الحديث التطبيقي، ولقد بين ذلك الحافظ الحديث التطبيقي، ولقد بين ذلك الحافظ المناسبة التطبيقي، ولقد بين ذلك الحافظ المناسبة النسائي المناسبة المناسبة النسائي المناسبة النسائي المناسبة النسائي المناسبة النسائي المناسبة المناسبة النسائي النسائي المناسبة النسائي النسائي

ابن حجر في «شرح النخبة» ص(٧٣): «ولهذا كان مذهب النسائي ألا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». اهـ.

٥- ولقد طبق الحافظ ابن حجر مذهب الإمام النسائي في حكمه على محمد بن عون في كتابه «تقريب التهذيب» حيث بين منهجه فيه، فقال: «إنى أحكم على كل شخص متهم بحكم يشمل أصح ما قبل فيه وأعدل ما وُصف به بألخص عبارة وأخلص إشارة». اهـ.

٦- قال الإمام أبو محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٤٧/٨): «سألت أبي عن محمد بن عون الخراساني، فقال: ضعيف الحديث، منكر الحديث، روى عن نافع حديثا ليس له أصل». اهـ.

√- نقل الإمام المزي في «تهذيب الكمال» (٦١١٧/١٢٨/١٧) قول الإمام أبي حاتم ثم أخرج الخبر الذي جاءت به القصة على طريقة أصحاب المستخرجات، وهو أنه أخرج حديث القصة بإسناد لنفسه من غير طريق ابن ماجه فاحتمع مع ابن ماجه في شيخ شيخه، وهو يعلى بن عبيد، يتبين ذلك من قول الإمام المزي حيث قال: «وروى له ابن ماجه حديثا واحدًا، وقد وقع لنا بعلو عنه، ثم روى السند عنه حتى وصل إلى شيخ شيخ ابن ماجه، ثم قال: فوقع لنا بدلا عاليًا، وكأنه الحديث الذي أشار إليه أبو حاتم». اهـ.

۸− أورده الإمام ابن عدي في «الكامل في ضعفاء الرجال» (٢٤٤/٦) (١٧٢١/١٠٠).

اً- فأخرج بسنده عن يحيى بن معين قال: «محمد بن عون الخراساني ليس بشيء». اهـ. - وأخرج يسنده أيضًا عن البخاري قال: محمد بن عون الخراساني منكر الحديث». اهـ.

ج- وأقر قول النسائي: «محمد بن عون منكر الحديث». اهـ.

١- وأخرج الخبر الذي جاءت به القصة من بين الأحاديث المنكرة لمحمد بن عون، ثم قال: «ولمحمد بن عون غير ما ذكرت، وعامة ما يرويه لا نتابع عليه». اه.

وأورده الإمام الحافظ العقيلي في

«الضعفاء الكسر» (١٦٧٠/١١٢/٤).

ا- فأخرج بسنده عن يحيى بن معين قال: «محمد بن عون الخراساني ليس بشيء».

- وأخرج بسنده عن البخاري قال: «محمد ين عون الخراساني مروزي منكر الحديث».

ح- ثم أخرج الخبر الذي جاءت به القصة من منكرات محمد بن عون، ثم قال: «ولا يُعرف الا مه».

قلت: يتبين من قول ابن عدي في محمد بن عون: «عامة ما يرويه لا يُتابع عليه». وقول العقبلي: «لا نُعرف إلا به». أن الخبر الذي جاءت يه القصة غريب مطلق، انفرد به محمد بن عون عن نافع عن ابن عمر، وهذا يؤكد ما أوردناه أنفا من انطباق قول الإمام ابن حبان في محمد بن عون على هذا الخبر تمام الانطباق: «محمد بن عون الخراساني كان ممن ينفرد عن الثقات يما لا تشبه حديث الأثبات عن قلة روايته فلا ىحتج به». اه.

قلت: وهذا بدين أهمية الجمع بين أقوال أئمة الجرح والتعديل عند التحقيق والتطبيق للحكم على الخبر.

١٠- وذكر البرهان على الغرابة المطلقة يتفرد محمد بن عون مهم جدًا في علم الحديث التطبيقي، حتى لا يتقول علينا من لا دراية له ويقول أن الخبر الذي جاءت به القصة له طرق أخرى.

وإلى القارئ الكريم برهان أخر على هذا التفرد فقد أخرج خبر القصة أيضا الإمام البيهقي في «شعب الإيمان» (٣/٤٥٦) (ح٥٦/٦)، ثم قال: «تفرد به محمد بن عون».

11- ثم ذكره الإمام الدارقطني في «الضعفاء والمتروكين» (٤٦٥) وقال: «محمد بن عون الخراساني سكن الكوفة عن نافع وسعيد بن جبير». اهـ.

قلت: يتوهم من لا علم له بمناهج المحدثين في الجرح والتعديل من قول الدارقطني هذا في محمد بن عون أن الدارقطني سكت عنه ولكن هيهات هيهات، فمجرد ذكر اسمه في كتاب «الضعفاء والمتروكين» للدارقطني بدل

على الضعف الشديد، كما هو مبين في منهجه في «المقدمة» حيث قال الإمام البرقاني: طالت محاورتي مع ابن حمكان لأبي حسن علي بن عمر الدارقطني عفا الله عني وعنهما في المتروكين من أصحاب الحديث، فتقرر بيننا وبينه على ترك من أثبته على حروف المعجم في هذه الوريقات. اهـ.

قلت: وبهذا يتبين لطالب العلم، خاصة علم الحديث التطبيقي أهمية معرفة مناهج المحدثين في الجرح والتعديل، وكذلك مصطلحاتهم كما بينا أنفًا.

١٢- ونقل الحافظ ابن حجر أقوال أئمة الجرح والتعديل التي أوردناها أنفًا وأقرها في تهذيب التهذيب (٢٤٢/٩)، ثم نقل قول الإمام الازدي في محمد بن عون فقال: «وقال الدولابي والأزدي: متروك الحديث»ا.ه.

قلت: وبهذا يتبين أن الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية منكر تفرد به محمد بن عون الذي ليس بشيء ومتروك، بل بين حاله أستاذ الأستاذين وسيد المحدثين وطبيب الحديث في علله الإمام البخاري بأنه منكر الحديث ولا تحل الرواية عنه، فالخبر باطل، والقصة واهية، فكم من خطيب وقصاص يذكر هذا الخبر في المساجد في أشهر الحج، فقد كشفنا حاله لكم وبينا عواره فهل أنتم منتهون؟!

#### رابعا: بدائل صحيحة:

لقد أوردنا في سلسلة درر البحار القسم الأول «صحيح الأحاديث القصار» أحاديث في أعلى درجات الصحة في الحج تغني عن هذه المنكرات الواهية.

فليرجع القارئ الكريم إليها وليرجع الخطباء والوعاظ حتى تتحقق لهم بشرى النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث المتواتر: «نضر الله امرأ سمع مقالتي فوعاها فأداها إلى من لم يسمعها، فرُب حامل فقه غير فقيه، ورُب حامل فقه إلى مَن هو أفقه منه». أورده الإمام السيوطي في «الأزهار المتناثرة في الأخبار المتواترة» (ح٢)، وأخرجه أصحاب

السنن الأربعة من حديث زيد بن ثابت، وأخرجه الترمذي من حديث ابن مسعود، والحاكم من حديث جبير بن مطعم ومن حديث النعمان بن بشير، وأخرجه الطبراني من حديث سعد بن أبي وقاص، وحديث أنس، وحديث بشير والد عمير بن قتادة الليثي، وحديث معاذ بن جبل، وحديث أبي الدرداء، وحديث أبي قرصافة وأخرجه البزار من حديث أبي سعيد الخدري، وأخرجه أبو نعيم من حديث ربيعة بن عثمان وأخرجه أبو نعيم من حديث ربيعة بن عثمان التيمي، وأخرجه الرافعي في «تاريخ قزوين» من حديث ابن عمر، وأخرجه ابن عمر، وأخرجه ابن عساكر من حديث زيد بن خالد الجهني. اهـ.

قلت: ونقله بهذا التخريج المحدث الكتاني في «نظم المتناثر» من الحديث المتواتر (ح٣).

تم قال: ورد أيضًا من حديث عائشة، وأبي هريرة، وشيبة بن عثمان.

وذكر ابن منده في «تذكرته» أنه رواه عن النبي صلى الله عليه وسلم أربعة وعشرون صحابيًا ثم سرد أسماعهم، نقله ابن حجر في «أماليه» المخرجة على مختصر ابن الحاجب الأصلي». اهـ.

قلت: بعد ثبوت هذه البشرى بما بيناه من تواترها ثبوت الشمس في ضحاها.

فإليك هذه الأحاديث الصحيحة الثابتة في الحج والتي تحقق لك هذه البشرى بروايتها والتي أوردناها في سلسلة درر البحار من صحيح الأحاديث القصار بالأرقام الآتية: (۲۹۷ إلى ٣٤٥). تسعة وأربعين حديثاً.

سعه واربعين حديدا. هذه أحاديث صحيحة متفق عليها في أعلى درجات الصحة في الحج تغنى عن هذه القصص

الواهية والأحاديث المكنوبة الموضوعة التي تجعل قائلها يقع تحت وعيد قول النبي صلى الله عليه وسلم والذي أخرجه الإمام البخاري في «صحيحه» (ح١٠٩) قال: حدثنا مكي بن إبراهيم قال: حدثنا يزيد بن أبي عبيد عن سلمة قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: «مَن يقل عليُ ما لم أقل فليتبوأ مقعده من النار».

هذا ما وفقني إليه، وهو وحده من وراء

# نظريات في التطبيق العملي

الحلقة الثانية

ک اعداد/ د. علی السالوس

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى أله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فقد تحدثنا في العدد السابق عن حكم البيع بالتقسيط، وما يجب أن يتوفر فيه من الضوابط، ونكمل ما بدأناه في الحلقة السابقة، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

العينة والتورق

تحدث شيخ الإسلام ابن تيمية عن الحِيَل الربوية، ومما قاله:

ومن ذرائع ذلك: مسالة العينة وهو أن يبيعه سلعة إلى أجل، ثم يبتاعها منه بأقل من ذلك، فهذا مع التواطؤ يُبطل البيعين؛ لأنها حيلة.

وقد روى أحمد وأبو داود بإسنادين جيدين عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا تبايعتم بالعينة، واتبعتم أذناب البقر، وتركتم الجهاد في سبيل الله، أرسل الله عليكم ذلاً لا يرفعه عنكم حتى تراجعوا دينكم» [صحيح الجامع للألباني ٢٢٣]. وإن لم يتواطأ فإنهما يبطلان البيع الثاني سدًا للذريعة، ولو كانت عكس مسألة العينة من غير تواطؤ: ففيه روايتان عن أحمد، وهو أن يبيعه حالاً، ثم يبتاع منه بأكثر مؤجلاً، وأما مع التواطؤ فرئا محتال عليه.

ولو كان مقصود المشتري الدراهم، وابتاع السلعة إلى أجل؛ ليبيعها ويأخذ ثمنها، فهذا يسمى: التورق، ففي كراهته عن أحمد روايتان، والكراهة قول عمر بن عبد العزيز ومالك، بخلاف المشتري الذي غرضه التجارة، أو غرضه الانتفاع أو القُنْنَة، فهذا يجوز شراؤه إلى أجل بالاتفاق.

ففي الجملة: أهل المدينة وفقهاء الحديث مانعون من أنواع الربا منعًا محكمًا، مراعون لمقصود الشريعة وأصولها، وقولهم في ذلك هو الذي يُؤثر مثله عن الصحابة، وتدل عليه معاني الكتاب والسنة. أه. (الفتاوي ٣٠/٩٢–٣١).

وقد فصَّل تلميذه العلامة ابن القيم القول في العينة والتورِق، وأثبت هنا ما قاله بتمامه: قال عن العينة:

روى محمد بن عبد الله الحافظ المعروف بمطين في كتاب البيوع له عن أنس أنه سُئل عن العينة، فقال: إن الله لا يُخْدَع، هذا ما حرم الله ورسوله. وروى أيضًا في كتابه عن ابن عباس قال: اتقوا هذه العينة؛ لا تبع دراهم بدراهم وبينهما حريرة.

وفي رواية أن رجلاً باع من رجل حريرة بمائة، ثم اشتراها بخمسين، فسئل ابن عباس عن ذلك، فقال: دراهم بدارهم متفاضلة دخلت بينهما حريرة. وسئل ابن عباس عن العينة بيعني بيع الحريرة - فقال: إن الله لا يُخْدَع، هذا مما حرم الله ورسوله، وروى ابن بطة بإسناده إلى الأوزاعي قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يأتي على الناس زمان يستحلون الربا بالبيع» يعني العينة، وهذا المرسل صالح للاعتضاد به والاستشهاد، وإن لم يكن عليه وحده الاعتماد.

قال الإمام أحمد: حدثنا محمد بن جعفر ثنا شعبة عن أبي إسحاق السبيعي عن امرأته: «أنها دخلت على عائشة – هي وأم ولد زيد بن أرقم، وامرأة أخرى – فقالت لها أم ولد زيد: إني بعت من زيد غلامًا بثمانمائة نسيئة، واشتريته بستمائة نقدًا، فقالت: أبلغي زيدًا أنه قد أبطل جهادة مع رسول الله صلى الله عليه

جهاده مع رسول الله صلى الله وسلم، إلا أن يتوب، بئسما شريت، وبئسما اشتريت» رواه الإمام أحمد وعمل به. وهذا حديث فيه شعبة، وإذا كان شعبة في حديث فاشدد يديك به، فمن جعل شعبة بينه وبين الله، فقد استوثق لدينه.

ذو القعدة ١٤٣٣ هـ التواثير

وأيضًا فهذه امرأة أبي إسحاق السبيعي – وهو أحد أئمة الإسلام الكبار وهو أعلم بامرأته وبعدالتها، فلم يكن ليروي عنها سنة يحرّم بها على الأمة وهي عنده غير ثقة، ولا يتكلم فيها بكلمة، بل يحابيها في دين الله، هذا لا يُظن بمن هو دون أبي إسحاق، فكيف به؟!

وأيضًا قَإِن هذه امرأة من التابعين قد دخلت على عائشة وسمعت منها وروت عنها، ولا يعرف أحد قدح فيها بكلمة، وأيضًا فإن الكذب والفسق لم يكن ظاهرًا في التابعين بحيث تُرد روايتهم.

وأيضًا فإن هذه المرأة معروفة، واسمها العالية، وهي جدة إسرائيل: كما رواه حرب من حديث إسرائيل: حديث إسرائيل حديث إسرائيل – فإنه إسرائيل بن يونس بن أبي إسحاق، والعالية امرأة أبي إسحاق، وجدة يونس، وقد حملا عنها هذه السنة، وإسرائيل أعلم بجدته وأبو إسحاق أعلم بامرأته.

وأيضا فلم يعرف أحد قط من التابعين أنكر على العالية هذا الحديث، ولا قدح فيه من أجلها، ويستحيل في العادة أن تروي حديثًا باطلاً ويشتهر في الأمة ولا ينكره عليها منكر.

وأيضًا فلو لم يأت في هذه المسألة أثر لكان محض القياس ومصالح العباد وحكمة الشريعة تحريمها أعظم من تحريم الربا، فإنها ربا مستحل بادنى الحيل.

وأيضًا فإن في الحديث قصة، وعند الحُفاظ إذا كان فيه قصة دلهم على أنه محفوظ، قال أبو إسحاق: حدثتني امرأتي العالية، قالت: «دخلت على عائشة في نسوة، فقالت: ما حاجتكن؟ فكان أول من سألها أم محبة، فقالت: يا أم المؤمنين هل تعرفين زيد بن أرقم؟ قالت: نعم. قالت: فإني بعته جارية لي بثمانمائة درهم إلى العطاء، وإنه أراد بيعها، فابتعتها منه بستمائة درهم نقدًا، فأقبلت عليها وهي غضبي، فقالت: بئسما شريت، وبئسما أستريت، أبلغي زيدًا أنه قد أبطل جهاده إلا أن يتوب». وأفحمت صاحبتنا، فلم تتكلم طويلاً، ثم يتوب». وأفحمت صاحبتنا، فلم تتكلم طويلاً، ثم إنها سهل عليها فقالت: «يا أم المؤمنين، أرأيت إن لم يكن أخذ إلا رأس مالي؟ فتلت عليها: «فَسَ عَلَهُهُ لَمْ رَبِيِّهُ فَلَهُ مَا سَلَفَ» [البقرة: ٢٧٥].

وأيضًا فهذا الحديث إذا انضم إلى تلك الأحاديث والآثار أفادت بمجموعها الظن الغالف

إن لم تقد العقين.

وكذلك فإن أثار الصحابة كما تقدم موافقة لهذا الحديث، مشتقة منه مفسرة له، كما أنه لا يليق بالشريعة الكاملة التي لعنت أكل الريا ومؤكله، وبالغت في تحريمه، وآذنت صاحبه بحرب من الله ورسوله، أن تبيحه بأدني الحيل مع استواء المفسدة، ولولا أن عند أم المؤمنين رضى الله عنها علمًا من رسول الله صلى الله عليه وسلم لا تستريب فيه ولا تشك به بتحريم مسألة العبنة لما أقدمت على الحكم بإبطال جهاد رجل من الصحابة باحتهادها، لاسيما إن كانت قصدت أن العمل يبطل بالردة، واستحلال الربا ردة، ولكن عذر زيد أنه لم يعلم أن هذا محرم، كما عذر ابن عباس بإباحته بيع الدرهم بالدرهمين، وإن لم يكن قصدها هذا، يل قصدت أن هذا من الكيائر التي يقاوم إثمها ثواب الجهاد، ويصير بمنزلة من عمل حسنة وسيئة بقدرها فكأنه لم يعمل شيئًا، ولو كان هذا احتهادًا منها لم تمنع زيدًا منه، ولم تحكم يبطلان جهاده، ولم تدعه إلى التوية؛ فإن الاحتهاد لا يحرم بالاجتهاد، ولا يحكم بيطلان عمل المسلم المحتهد بمخالفته لاحتهاد نظيره، والصحابة - ولاسيما أم المؤمنين - أعلم بالله ورسوله وأفقه في دينه من ذلك.

وأيضًا فإن الصحابة كعائشة وابن عباس وأنس أفتوا بتحريم مسألة العينة، وغلظوا فيها هذا التغليظ في أوقات ووقائع مختلفة، فلم يجئ عن واحد من الصحابة ولا التابعين الرخصة في ذلك، فيكون إجماعًا.

فإن قيل: فزيد بن أرقم قد خالف عائشة ومن ذكرتم، فغاية الأمر أنها مسألة ذات قولين للصحابة، وهي مما يسوغ فيها الاحتهاد؟

قيل: لم يقل زيد قط: إن هذا حلال، ولا أفتى به يومًا ما، ومذهب الرجل لا يُؤخذ من فعله؛ إذ لعله فعله ناسيًا أو ذاهلاً، أو غير متأمل ولا ناظر أو متأملاً، أو ذنبًا يستغفر الله منه ويتوب، أو يصر عليه وله حسنات يقاومه فلا يؤثر شيئًا، قال بغض السلف: العلم علم الرواية، العلم علم الرواية، يعني أن يقول: رأيت

فلانًا يفعل كذا وكذا، إذ لعله قد فعله ساهيًا، وقال إياس بن معاوية: «لا تنظر إلى عمل الفقيه، ولكن سله يصدقك»، ولم يُذكر عن زيد أنه أقام على هذه المسألة بعد إنكار عائشة، وكثيرًا ما يفعل الرجل الكبير الشيء مع ذهوله عما في ضمنه من مفسدة، فإذا نبته انتبه، وإذا كان الفعل محتملاً لهذه الوجوه وغيرها لم يجز أن يقدم على الحكم، ولم يجز أن يقال: مذهب زيد بن أرقم جواز العينة، لاسيما وأم ولده قد دخلت على عائشة تستفتيها فافتتها بأخذ رأس مالها، وهذا كله يدل على أنهما لم يكونا جازمين بصحة العقد وجوازه وأنه مما أباحه الله ورسوله.

وأيضًا فبيع العينة إنما يقع غالبًا من مضطر إليها، وإلا فالمستغني عنها لا يشغل ذمته بألف وخمسمائة في مقابلة ألف بلا ضرورة وحاجة تدعو إلى ذلك.

وقد روى أبو داود من حديث علي: «نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن بيع المضطر، وبيع الغرر، وبيع الثمرة قبل أن تدرك» [ضعفه الألباني في ضعيف المشكاة ٢٨٦٥، وضعيف المامع الصغير ٢٠٦٣].

وفي مسند أحمد عنه قال: «سيأتي علينا زمان عضوض يعض الموسر على ما في يديه، ولم يؤمر بذلك، قال تعالى: «وَلاَ تَسَوُّا ٱلْفَصُّلَ بَيْنَكُمْ » [البقرة: ٢٣٧]، وينهر الأشرار، ويستذل الأخيار، ويبايع المضطرون. وقد نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن بيع المضطر، وعن بيع الغرر، وبيع الثمر قبل أن يطعم.

وله شاهد من حديث حذيفة عن النبي صلى الله عليه وسلم رواه سعيد عن هشيم عن كوثر بن حكيم عن مكحول: بلغني عن حذيفة أنه حدث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم:

«إن بعد زمانكم هذا زماناً عضوضًا، يعض الموسر على ما في يديه، ولم يؤمر

بذلك قال الله تعالى: «وَمَا أَشْفَتُمُ مِّن شَيْءٍ فَهُو يُخُلِفُهُ وَهُوَ حَيْرُ الرَّوْفِيَ » [سبا: ٣٩]، وينهد شرار خلق الله (أي يعلو شانهم)، يبايعون كل مضطر، ألا إن بيع المضطر حرام، المسلم

أخو المسلم لا يظلمه ولا يخونه، وإن كانٍ عندك خير فعد به على أخيك ولا تزده هلاكا إلى هلاكه. مسند أحمد واسناده ضعيف.

وهذا من دلائل النبوة، فإن عامة العينة إنما تقع من رجل مضطر إلى نفقة يضن بها عليه الموسر بالقرض حتى يربح عليه في المائة ما أحد. اه.

هذا حديث ابن القيم عن العينة. وانتقل بعد هذا للحديث عن التورق فقال: هذا المضطر إن أعاد السلعة إلى بائعها فهي العينة، وإن باعها لغيره فهو التورق، وإن رجعت إلى ثالث يدخل بينهما فهو محلل الربا، والأقسام الثلاثة يعتمدها المرابون، وأخفها: التورق، وقد كرهه عمر بن عبد العزيز وقال: هو أخية الربا.

وعن أحمد فيه روايتان، وأشار في رواية الكراهة إلى أنه مضطر، وهذا من فقهه رضي الله عنه، قال: فإن هذا لا يدخل فيه إلا مضطر، وكان شيخنا – أي ابن تيمية – رحمه الله يمنع من مسألة التورق، ورجع فيها مرارًا وأنا حاضر، فلم يرخص فيها، وقال: المعنى الذي لأجله حرم الربا موجود فيها بعينه مع زيادة الكلفة بشراء السلعة وبيعها، والخسارة فيها، والشريعة لا تحرّم الضرر الأدنى وتبيح ما هو أعلى منه. اه. [إعلام الموقعين ٢٢٠/٣ - ٢١٥].

وقال العلامة المناوي بعد شرحه لحديث:

«إذا تبايعتم بالعينة»: وهذا دليل قوي لمن
حرم العينة، ولذلك اختاره بعض الشافعية،
وقال: أوصانا الشافعي باتباع الدليل إذا صح
بخلاف مذهبه.

وأحب أن أشير هنا إلى مذهب الشافعية في تصحيح العقود: فهم يقولون مثلاً: التدليس حرام، وإذا وقع البيع فالعقد صحيح، ويرون صحة بيع التلجئة، والسلاح في الفتنة، والعنب لمن يتخذه خمرًا، وزواج التحليل، وهكذا.

فهم لا يُدخلون النيات في العقود، فما دام العقد قد استوفى الشكل الظاهري فهو صحيح وإن قصد منه الحرام - أي إن آثار العقد تترتب عليه وإن كان حرامًا، وليس معنى هذا أنهم يحلون الحرام - وحاشاهم - ولكنهم يجعلون ما يتعلق بالنية حسابه عند الله عز وجل، ويحكمون على العقود بظاهرها.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعدُ:

ما يزال حديثنا متصلاً عن طرق معرفة المقاصد، وقد ذكرنا منها خمسة عناصر في الأعداد السابقة، وهي: مجرد الأمر والنهي، اعتبار المقاصد التابعة، سكوت الشارع، الاستقراء، ونستأنف البحث:

سادسا: اللغة العربية:

«إن الشريعة عربية، فلا يفهمها حق الفهم إلا من فهم اللغة العربية حق الفهم، فإذا فرضنا مبتدئًا في فهم العربية فهو مبتدئً في فهم الشريعة، أو متوسطا، فهو متوسط في فهم الشريعة، والمتوسط لم يبلغ درجة النهاية، فإن انتهى إلى درجة الغاية في العربية كان كذلك في الشريعة، فكان فهمه فيها حجة، كما كان فهم الصحابة وغيرهم من الفصحاء». [الموافقات للشاطبي بتصرف بسبر ٥/٥٥].

فالقرآن نزل بلغة العرب، فطلب فهمه إنما يكون من هذا الطريق خاصة، ولا سبيل إلى تطلب فهمه من غير هذه الجهة.

فمن هنا كان أهمية النظر إلى مقاصد الشريعة في ضوء اللغة العربية، وفي ضوء المعهود من لسان العرب وأساليبها.

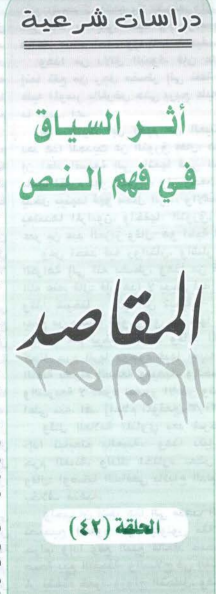
يقول الشافعي: «فإنما خاطب الله بكتابه العرب بلسانها، على ما تعرف من معانيها، وكان مما تعرف من معانيها، وأن فطرته أن يخاطب بالشيء منه عامًا، ظاهرًا، يراد به العام الظاهر، ويستغنى باول هذا منه عن آخره.

وعامًا ظاهرًا يراد به العام ويدخل الخاص، فيستدل على هذا ببعض ما خوطب به فيه، وعامًا ظاهرًا يراد به الخاص، وظاهرًا يعرف في سياق أنه يراد به غير ظاهره، فكل هذا موجود علمه في أول الكلام أو وسطه أو آخره». [الرسالة للشافعي ص٥٦].

ثم قال: «وتكلَّم بالشيء تعرفه بالمعنى دون الإيضاح باللفظ، كما تعرف الإشارة، ثم يكون هذا عندها من أعلى كلامها، لانفراد أهل علمها به، دون أهل جهالتها، وتسمّى الشيء الواحد بالأسماء الكثيرة، وتسمى بالاسم الواحد المعاني الكثيرة». [السابق ص٢٥].

أمثلة

١- العام الذي لا يدخله التخصيص:



اعداد/ متولى البراجيلي

التواتيد العدد ١٤٩١ السنة الحادية والأربعون

في قوله تعالى: «أَلِنَّهُ خَالَقُ كُلُّ شَيْءٍ وَهُو ٱلْوَحِدُ الْفَهَارُ » [الرعد: ١٦]. وقوله تعالى: « اللَّهُ الَّذِي خَلُقُ ٱلسَّمَاتِ وَٱلْأَرْضِ » [الواهدم: ٣٢].

وقوله تعالى: «وَمَا مِن دَآتِةِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللهِ رِزْقُهَا وَمَعْلَوُ مُسْفَقَرُهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلُّ فِي كِتَب شُان » [هود: ٦].

ففي الأبات عموم لا بدخله الخصوص، فالله تعالى خلق كل شيء من سماء وأرض وذي روح وشيحر وغير ذلك، وكل داية فعلى الله رزقها ويعلم مستقرها ومستودعها.

٧- العام الذي يدخله التخصيص: في قوله تعالى: « مَا كَانَ لأَمَلِ ٱلْمَدِيَّةِ وَمَنْ حَقَلَهُم مَنَ ٱلْأَغْرَابِ أَن يَتَخَلَّفُوا عَن رَسُولِ ٱللَّهِ وَلَا يَرْغُوا بِأَنفُسِمُ عَن نَفْسِهِ » [سورة التوبة: ١٢٠]. فالأبة عامة تشمل كل أهل المدينة ومن حولها من الأعراب، لكن يدخلها التخصيص، أن الخطاب هنا موحّه لن يستطيع الحهاد، أما من لا يستطيعه فهو غير مخاطب بالآية.

وفي قوله تعالى: « وَٱلْمُسْتَضَعَفِينَ مِنَ ٱلرَّحَال وَالنِّسَاءِ وَٱلْوَلَذَانِ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبُّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هَاذِهِ ٱلْقَرِّيَةِ ٱلظَّالِم أَهْلُهَا» [النساء: ٧٥].

القرية الظالم أهلها: هذا عام في ظاهره بشمل أهل كل القربة، لكن بدخلها التخصيص لأن كل أهل القربة لم يكن ظالما، قد كان فيهم المسلم، لكنهم كانوا أقل من عدد الكافرين.

٣- النص الذي يحمع بين العام والخاص.

قال الله تعالى: « يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَّكُم مَن ذَكُرُ وَأُنْثَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَالَيلَ لِتَعَارَفُوا ۚ إِنَّ أَكُرُمَكُمْ ۗ عِندُ اللهِ أَنْقَاكُمْ » [الحجرات: ١٣]، فقد جمعت الآية بين العام والخاص، فأما العام فهو الخطاب لكل الناس من زمن رسول الله صلى الله عليه وسلم وما يعده، فالكل مخلوق من ذكر وأنثى، والكل جعل الله منه شعونًا وقبائل.

وأما الخاص، فِفي قوله تعالى: «إنَّ أَكْرُمُكُمْ عِنْدُ اللَّهِ أَنْقَنْكُمْ » [الحجرات: ١٣]. لأن التقوى هنا تكون للعاقل البالغ، فهو المكلف يتحمل أمانة التقوى ومسئول عنها.

وفى الحديث الذي روته عائشة رضى الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «رُفع القلم عن ثلاث: عن النائم

حتى يستيقظ، وعن الصغير حتى بكير، وعن المحنون حتى يعقل أو يفيق» [صحيح سنن النسائي].

٤- العام الذي بُراد به الخاص: قال الله تعالى: «ألَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمِعُوا لَكُمْ فَأَخْشُوهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حسبنا الله ويعم الوكيل» [ال عمران: ١٧٣].

فالمقصود من الناس في الموضعين بعضهم وليس كل الناس، ففي لفظ الناس الأول: القائل هم يعض المنافقين، و«الناس» الكثير هم كفار مكة المنصرفون من أحد.

فالناس لفظ عامة: قد تأتى على عمومها، كمثل قوله تعالى: «يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱثَّقُوا رَبَّكُمْ اِنَ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَيْ يَّ عَظِيرٌ » [الحج: ١].

وأحيانًا كثيرة براد بها الخصوص -كما بالمثال السابق - وكما في قوله تعالى: « أَمْ يَخْسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَى مَا مَاتَنْهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلَّهُ " » [النساء: 30].

فالناس في الآبة بمثل بها الأصوليون على العام الذي أريد به الخصوص، إذ المقصود هو النبي صلى الله عليه وسلم.

ففي سورة الزخرف: « وَقَالُواْ لَوْلَا نُزَلَ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَىٰ رَجُل مِنَ الْقَرْبَاتِينِ عَظِيمٍ» [الزخرف: . [41

وما قولهم في هذه الآية إلا حسدًا للنبي صلى الله عليه وسلم على ما أتاه الله من

٥- معرفة المعنى من السياق في قوله تعالى: « وَكُمْ قَصَمْنَا مِن قَرْبَيةِ كَانَتُ طَالِمَةٌ وَأَنشَأْنَا بَعْدَهَا قُوْمًا ءَاخَرِينَ ﴿ أَنَّ فَلَمَّا أَحَسُوا بَأْسَنَا إِذَا هُم مِّنْهَا رَّضُونَ» [الأنبياء: ١١- ١٢].

فالقربة في الآبة لا تعرف معناها ( المقصود على الحقيقة إلا يستاق الأيات، إذ تحمل أن الله دمر منازل القربة، وهذا هو ظاهر اللفظ، لكن لما ذكر أنها كانت ظالمة، وأنهم يحسون، وأنهم يركضون، علمنا أن المعنى هم أهل القرية وليس المنازل.

٦- العام الذي خصص بالسنة:

بعد أن ذكر الله فرائض المواريث، قال الله تعالى: «مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوْصَىٰ بِهَاۤ أَوْدَيْنِ غَيْرَ مُضَاَّرِّ» [النساء: ١٢]، فالوصية لفظ عام، لكن النبي صلى الله عليه وسلم خصصها بالثلث فقط، وذلك في حديث سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه مرض في عام الفتح وأشفى على الموت وعاده النبي صلى الله عليه وسلم، فإنه قال: يا رسول الله، إنه لي مالاً كثيرًا وليس يرثني إلا ابنتي أفاوصي بمالي كله، قال: لا، قلت: فألثث مالي؟ قال: لا. قلت: فالشطر؟ قال: لا. قلت: فالثلث؟ قال: الثلث، والثلث كثير. [متفق عليه]. أما الثلثان فللورثة، وكذلك بين النبي صلى الله عليه وسلم أن الدُنن قبل الوصعة والمبراث.

- ومن لغة العرب وأساليبها: الاشتراك، والترادف، فالاشتراك: هو أن يتعدد المعنى دون اللفظ، إلا أن اللفظ الواحد يدل على معنيين أو أكثر، كلفظة: العين، فإنه يصدق على الذهب، وعلى عيني الإنسان، وعلى الجاسوس، وعين الماء...

والاشتراك واقع في الأسماء، مثل: القرء: للحيض، وفي الأفعال: مثل: عسعس: أقبل وأدبر.

وفي الحروف كالباء فإنها تأتي للتبعيض ولبيان الجنس، ويجوز أن يُحمل المشترك على كلّى معنسه إذا أمكن ذلك.

أما الترادف (عكس الاشتراك): هو أن يتعدد اللفظ دون المعنى، وهو يقع أيضًا في الأسماء: كالأسد والليث والسبع.

وفي الأفعال: مثل: قعد، جلس.

وفي الحروف: مثل: إلى، حتى.

وهذا الترادف سببه إما تعدد الوضع (وهو أصل وضع الكلمة)، أو توسيع دائرة التعبير وتكثير وسائله، وهذا يسهل كتابة الشعر والنثر.

يقول الشوكاني: ذهب الجمهور إلى إثبات الترادف في اللغة العربية، وهو الحق. [إرشاد الفحول ١٩٦٨].

وكلام العرب ينقسم إلى نص وظاهر مجمل.

النص: وهو ما يدل على معنى واحد لا يحتمل غيره، ومثاله: قوله تعالى: «فَنَ لَا يحتمل غيره، ومثاله: قوله تعالى: «فَنَ لَمَ يَخِدُ فَصِيامُ ثَلَاثَةَ لَيَّم فِي لَلَيْجَ وَسَعَمَ إِذَا وَحَمَّمُ ثَلِكَ عَثَرَةً كَامِلَةً » [البقرة: ١٩٦]، فقوله: ثلاثة أيام، وسبعة، تلك عشرة كاملة: كل واحدة من الثلاث تسمى نصًا، لا تحتمل إلا معنى واحدًا فقط.

(مع ملاحظة أن النص يطلق على كل أية قرآنية أو حديث نبوي).

٢- الظاهر: وهو ما احتمل معنيين فأكثر، يكون في أحدهما أو أحدها أرجح. فكلمة الأسد: ظاهرها يدل على الحيوان المفترس المعروف، لكن قد تحتمل أن يراد بها الرجل الشجاع، إذا جاءت قرينة تنقل المعنى من المعنى الظاهر إلا المعنى المحتمل، وإلا فالقاعدة عدم صرف اللفظ عن ظاهره

وهذا الصرف عن المعنى الظاهر إلى غيره، بُسمًى بالتأويل.

الا بدليل.

فالتأويل: هو صرف اللفظ عن الاحتمال الراجح إلى الاحتمال المرجوح بدليل يدل على ذلك.

مثاله قوله تعالى: «إِذَا فَمَتُمْ إِلَى الصَّلَوَةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ» [المائدة: آ]، فُصرفت عن ظاهرها وهو القيام للصلاة، وأولت إلى: إذا أردتم القيام، لدليل أن الصلاة لا تصح إلا بوضوء قبلها.

 ٣- المجمل: وهو ما احتمل معنيين أو أكثر، من غير ترجُّح لواحد منهما أو منها على غيره.

مثال ذلك: القُرء، إذ هو متردد بين الحيض والطهر، وهذا يحتاج إلى «بيان».

البيان: هو الدليل الذي يوضح الإجمال، فيدخل فيه التقييد للمطلق، والتخصيص للعام، والنسخ، والتأويل.

ويحصل هذا البيان بنص من القرآن، أو من سنة النبي صلى الله عليه وسلم، (قوله، فعله، كتابته، إشارته، إقراره، سكوته، تركه).

[المجمل عند السلف هو: ما لا يكفي وحده في العمل، كقوله تعالى: «خُذِ مِنْ أَمَوْلِمَ مَ صَدَفَةً تُطَهَّرُهُمْ وَتُرْكَمِم مَا » [سورة التوبة: ٣٠٠] كيفية هذه الصدقة وشروطها ونصابها... إلى غير ذلك، إنما عُرِف من سنة النبي صلى الله عليه وسلم).

- فلا بد من الوقوف على مباحث اللغة العربية- حتى نتمكن من فهم مقاصد التشريع، ولا نخطئ في فهم الشرع أو ننحرف عنه.

فقد رد الشاطبي أهم أسباب الابتداع والانحراف في الدين إلى أسباب رئيسة، هي: الجهل، وتحسين الظن بالعقل، واتباع الهوي.

78

فقال: وذلك أنَّ الإحداث في الشريعة إنما يقع من جهة الجهل، وإما من جهة تحسين يقبل بعضهم على بعض يتساءلون. الظن بالعقل، وإما من جهة اتباع الهوى في طلب الحق، وهذا الحصر بحسب الاستقراء من الكتاب والسنة.

ثم قال: فأما جهة الجهل فتارة تتعلق بالأدوات التي تفهم بها المقاصد، والأدوات التي تعرف بها المقاصد هي اللغة الغربية. [الاعتصام . A. E/1

إن إحادة اللغة العربية ركن من أركان الاحتهاد، كما تقرر ذلك عند الأصوليين، وفي مقدمتهم الإمام الشافعي يرحمه الله.

وذلك لأن المجتهد في استنباطه الأحكام يعتمد على العناصر التالية:

١- المعرفة بالأدلة السمعية التي تؤول إلى الكتاب والسنة والإجماع، وما اختلف فيه العلماء من الأصول الأخرى.

٢- التأكد من دلالة اللفظ في اللغة العربية وفي استعمال البلغاء، وهذه الدلالة إما بالمنطوق أو بالمفهوم أو بالمعقول وهو القياس، وأنواع الاستدلال المختلف في حجيتها بين الأئمة.

٣- القدرة على الموازنة بين الأدلة واختيار أرجحها وأقواها من دونه. [مقدمة الموافقات لشهور بن حسن بتصرف].

فإن القرآن والسنة لما كانا عربيين لم يكن لينظر فيهما إلا عربي، كما أن من لم يعرف مقاصدهما لم يحل له أن يتكلم فيهما؛ إذ لا يصبح له نظر حتى يكون عالما بهما، فإنه إذا كان كذلك لم يختلف عليه شيء من الشريعة. [فالاختلاف منشؤه أحد أمرين: ضعف في اللغة العربية واستعمالاتها، أو جهل بمقاصد الشريعة، أو هما معا].

مثال ذلك لما سأل نافع بن الأزرق، ابن عباس رضى الله عنهما، فقال له: إنى أجد في القرآن أشياء تختلف على، قال: «فلا أَسَابَ بِينَهُمْ يُومِيدِ وَلَا يَسَاءَلُونَ » [المؤمنون: ١٠١]، « وَأَقْبَلَ بَعْضُمُ عَلَىٰ بَعْضِ يَسَآعَلُونَ » [الصافات:

ففى الأولى نفى التساؤل، وفي الثانية اثباته.

قال ابن عباس: لا يتساءلون، في النفخة الأولى، ينفخ في الصور فصعق من في [المستصفى ٣٤٤/١]. السموات ومن في الأرض فلا أنساب عند

ذلك ولا يتساءلون، ثم في النفخة الأخرى،

وقال نافع: وقوله: «بَنْهَا (٣٠) رَفَع فَسُونَهَا» [النازعات: ٢٧] إلى قوله: «وَٱلأَرْضُ بَعْدُ ذَٰلِكَ دَحَنْهَا » [النازعات: ٣٠]، فذكر في الآية خلق السماء قبل خلق الأرض. ثم قال في الآمة الأخرى: «أَبِنَّكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْأَرْضَ في يُومِينِ» [فصلت: ٩] إلى أنه قال: «ثُمُّ أَسْتُوكَ إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانُ» [فصلت: ١١]. فذكرها خلق الأرض مثل خلق السماء؟

قال ابن عباس رضى الله عنهما: خلق الأرض في يومين ثم خلق السماء، ثم استوى إلى السماء فسواهن في يومين آخرين ثم دحا الأرض، أي أخرج الماء والمرعى، وخلق الحيال والأكام وما يينهما في يومين، فخلقت الأرض وما فيها من شيء في أربعة أيام، وخلقت السماوات في يومين.

ثم قال ابن عباس: فإن الله لم يرد شيئًا إلا أصاب به الذي أراد، فلا يختلف عليك القرآن فإن كلا من عند الله.

فنافع الأزرق أتى من عدم معرفته باللغة العربية، وبالشرع ومقاصده، وهكذا سائر ما بطعن به الطاعنون، أو يُشكل على بعضهم، من هذا العاب، «وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ أَخْلِلُفًا كَثِيرًا » [النساء: ٨٢]. (الموافقات بتصرف ٣/١٣- ٢١٢].

مسالة: هل لا بد من الاتفاق التام للغة 🔘 العرسة؟

يقول الغزالي: إنه القدر الذي بفهم به 🔘 خطاب العرب وعادتهم في الاستعمال، حتى يميز بين صريح الكلام وظاهره ومجمله 🌑 وحقيقته ومجازه وعامه وخاصه، ومحكمه 🥥 ومتشابهه، ومطلقه، ونصه وفحواه ولحنه 🌑 ومفهومه. [المستصفى للغزالي ٢٤٤/١].

وبعلق الشاطبي على ذلك فيقول: وهذا الذي اشترط لا يحصل إلا لمن بلغ في اللغة العربية درجة الاجتهاد. (الموافقات .(00/0

ثم قال الغزالي: والتحقيق فيه أنه لا بشترط أن يبلغ مبلغ الخليل والمبرد وأن يتعلم جميع اللغة ويتعمق في النحو.

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، مبعد:

فإن فرقة الخوارج تُطلق على أولئك النفر الذين خرجوا على أمير المؤمنين على رضي الله عنه، وأنكروا عليه قبول التحكيم مع معاوية رضي الله عنه، وتبرؤوا منه، ومن عثمان رضي الله عنه، وقاتلوهم، ورموهم بالكفر بل امتد تكفيرهم إلى أبي موسى الأشعري، ويكفرون أهل المعاصي ويَخرُجون على أئمة الجور، ويقولون بخلود صاحب الكبيرة في النار، وأن الإمامة جائزة في غير قريش.

ولهم ألقاب أخرى عُرفوا بها منها: الحرورية؛ لنزولهم بحروراء في أول أمرهم، والشراة لقولهم: شرينا أنفسنا في سبيل الله، أي بعناها، ومنها المارقة؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم فيهم: «يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية» أخرجه مسلم. ومنها المحكمة لإنكارهم الحكمين: عمرو بن العاص وأبا موسى الأشعري، وقولهم: لا حكم إلا

والخوارج والرافضة حدثوا في الفتنة الأولى، ونقصد بها فتنة مقتل عثمان رضي الله عنه. [شرح الطحاوية ص ٥٣٣]. وأول الخوارج واقبحهم حالةً هو ذو الخويصرة التميمي الذي قال النبي صلى الله عليه وسلم في حقه: «إنه يخرج من ضئضئ هذا قوم يتلون كتاب الله رطبًا لا يجاوز حناجرهم، يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية، لئن أدركتهم لأقتلنهم قتل ثمود» أخرجه البخاري ومسلم

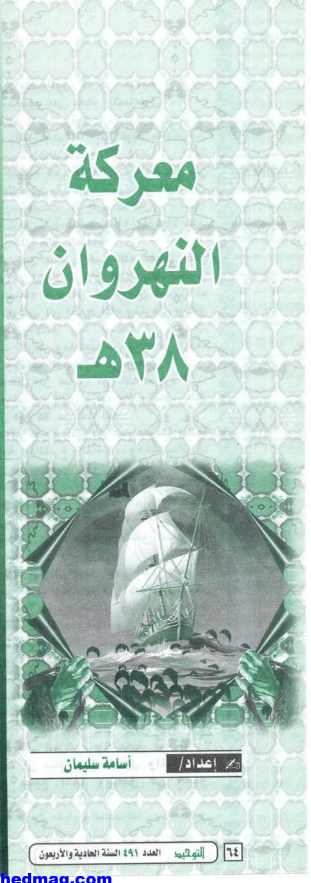
و النصوص الواردة في وصفهم عن النبي صلى الله عليه وسلم تبين أنهم يُقاتلون أهل الإيمان ويدعون أهل الكفر والعصيان؛ وذلك لسفاهة عقولهم وحداثة سنهم وسوء فهمهم، ليسلهم من الإيمان إلا النطق، فإيمانهم محصور في نطقهم لا يجاوز حناجرهم وتراقيهم، وهم شر الخلق والخليقة، كما ورد في النصوص الواردة عن النبي صلى الله عليه وسلم. [راجع صحيح مسلم ٢/٧٥٠].

وبعد تفرق أبي موسى وعمرو بن العاص على غير رضا الخوارج في قضية التحكيم، كتب علي رضى الله عنه إلى الخوارج وهم مجتمعون بالنهروان أن يعودوا إلى ما كانوا عليه، ويسيروا معه إلى قتال أهل الشام، فأبوا وقالوا له: حتى تشهد على نفسك بالكفر وتتوب. [راجع أنساب الأشراف 77/٢].

وبعد اجتماعهم في النهروان كانت له شوكة ومَنَعة، فاخذ على رضى الله عنه عليهم شروطًا، منها:

١- ألا يستحفوا دمًا، ولا يروعوا آمنًا، ولا يقطعوا سبيلاً؛
 وإلا نائدهم الحرب.

بيد أنهم خالفوا الشروطوارتكبوا المحرمات بسفك الدماء المحرمة، وقتلوا عبد الله بن خباب صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى سال دمه في ماء النهر، وبقروا بطن جاريته وهي حبلي. [راجع تاريخ بغداد ٢٠٥/١].



Upload by: altawnedmag.com

الحقكما أخبر النبي صلى الله عليه وسلم. معاملة على للمخالفين:

والمتأمل في معاملة على رضيي الله عنه للخوارج بعد القتال يجد رحمته بالمخالفين، وحرصه على حقن الدماء، فقد أصدر أوامره للجنود بألا يتبعوا مديرًا أو يَجُهِرُوا على جريح، أو يمثلوا بقتيل، بل إنه لم يكفرهم، فقد حاول إرجاعهم إلى جماعة المسلمين قبل القتال، لكنهم أصروا على القتال؛ لأن مقصوده رضيي الله كفهم ودفع شرَهم لا قتلهم.

#### عكم الخوارج:

الخوارج فرقة من المسلمين كما ذكر ذلك ابن حجر في «الفتح» وغيره من علماء المسلمين. [راجع فتح الباري .[4../14

ولذا فإن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه سماهم الفاسِقين، وقال: الحرورية هم النين قال الله فيهم: «وَمَا يُصْلُ بِهِ إِلا الْفَاسِقِينَ × الذينَ يَنْقَصُونَ عَهْدَ اللهِ مِنْ بَعْد ميثاقه ويُقطعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوصَلُ وَيُفْسِدُونَ فَي الأرْض أولئك هُمُ الْحَاسرُونَ ، وقال عنهم: همقدر اغو افازاغ الله قلوبهم. [راجع مصنف ابن أبي شبية ٢٧٤/١٥].

ولما سُئل على رضبي الله عنه أكفارٌ هم؟ قال: هم من الكفر فرّوا. فقيل: منافقون؟ قال: المنافقون لا يذكرون الله إلا قليلا. قيل: فما هم؟ قال: إخواننا بغوا علينا، فقاتلناهم، أصابتهم فتنة فعموا وصموا، ولذا قال: لحنوده في حق الخوارج: إن قاتلوا إمامًا عادلا فقاتلوهم، وإن قاتلوا هم إمامًا ظالمًا، فلهم في ذلك مقال». [راجع فتح الباري .[4.1/17

وقد فرح على رضى الله عنه بقتالهم بعكس موقفه في الجمل وصفين، قال شيخ الإسلام: إن النص والإجماع فرَّقا بِين هذا وهذا؛ فإن عليًا قاتل الخوارج بنص حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم ولم ينازعه أحد من الصحابة، أما في الجمل وصفين فقد ظهر منه كراهة والندم على ما وقع. [مجموع الفتاوي ٢٨/١٥].

وختامًا نذكر بعض صفات الخوارج التي ذكرها أهل العلم؛ تحذيرًا من طريقهم وتجنبًا لهديهم:

١ – الغلو في الدين.

٢- الجهل بالدين.

٣- شق عصا الطاعة ومخالفة الجماعة.

٤- التكفير بالذنوب واستحلال دماء المسلمين وأموالهم.

٥- تجويزهم على رسول الله صلى الله عليه وسلم ما لا بجوز في حقه.

٦- الطعن والتضليل في أئمة الهدى والعدل.

٧- سوء الظن بالأخيار العدول.

 ٨- الشدة على المسلمين، والغلظة والجفوة مع المخالفة.

والله من وراء القصد.

ومع فظاعة ما ارتكبه الخوارج من منكرات، لم يبادر على رضي الله عنه لقتالهم، بل أرسل البهم ليسلموا قتلة عبد الله بن خباب وجاريته لإقامة الحد عليهم، لكنهم أبوا وأجابوا بعناد واستكبار وقالوا: كلنا قتلة، فسار إليهم بجيشه الذي كان قد أعده لقتال أهل الشام، وذلك في شبهر الله المحرم سنة ٣٨هـ، وعسكر على الضيفة الغربية لنهر النهروان والخوارج على الضفة الشرقية بحذاء مدينة النهروان. [راجع تاريخ بغداد ٢٠٥/١].

محاولات وأد الفتنة:

وحاول على رضى الله عنه أن يُرجعهم وناشدهم العودة، لكنهم رفضوا وركبوا رعوسهم، فأرسل إليهم البراء بن عازب يدعوهم ثلاثة أيام فأبوا، ليس هذا فحسب، بل أرسل إليهم رسله تترى، لكنهم قتلوا رسله، واحتازوا نهر النهروان فقطعوا المحاولات التي سعت إلى الصلح، وقطعوا الأمل في حفظ الدماء، عند ذلك جهَّز على رضي الله عنه جيشه وحرّضهم على القتال، وأخبرهم أن هؤلاء النينعناهمرسول الله بقوله: «يخرج قوم من أمتى يقرؤون القرآن، ليس قراعتكم إلى قراعتهم بشيىء، ولا صلاتكم إلى صلاتهم بشيء، ولاصيامكم إلى صيامهم بشيء، يقرؤون القرآن ويحسبون أنه لهم وهو عليهم، لا تجاوز صلاتهم تراقيهم، يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمدة». وبين على رضى الله عنه لجيشه أن علامة هؤلاء أن فيهم رجلاله عضد وليسله نراع، على رأس عضده مثل الثدي عليه شعيرات بيضاء...[راجع صحيح مسلم٧٨/١٧].

وقبل نشوب القتال أمر على رضى الله عنه أبا أيوب الأنصاري أن يرفع راية الأمان للخوارج، ويقول لهم: من جاء إلى هذه الراية فهو آمن، ومن انصرف إلى الكوفة والمدائن فهو أمن، وإنه لا حاجة لنا فيكم إلا فيمن قتل إخواننا، وجرت محاولات من على رضى الله عنه لحقن الدماء، فعادمن الخوارج النفر الكثير، ولمبيق منهمسوى ألف أو أقل مع عبد الله بن وهب الراسيي هم الذين قاتلوا عليًا وأصحابه. [راجع تاريخ الخلافة الراشدة ص٤٢٥]. وزحف الخوارج إلى على، وقدم رضى الله عنه الخيل بين يديه، وصف الرجال خلف الخيالة، وقال لأصحابه: كفوا أيديكم حتى يبدؤكم، فأقبل الخوارج يقولون: لاحكم إلا لله، الرواح الرواح إلى الجنة، وحملوا على الخيالة الذين قدمهم على رضى الله عنه، عند ذاك كان لا بد من مواجهتهم وقتالهم، فصاروا صرعى تحت سيوف جيش على وسنابك الخيول، وقتل أمراؤهم، وأسفرت المعركة عن قتل عدد من الخوارج ليس بالقليل، ولم يقتل من جيش علىسوى رجلين فقط وفى رواية: اثنا عشر أو ثلاثة عشر رجلا. [راجع مصنف ابن أبي شيبة ١/٧].

مقتل ذي الخويصرة:

وبعد انتهاء القتال وجدعلى رضيى اللهعنهذا الخويصرة في قتلى الخوارج، فقال عليّ رضي الله عنه: الله أكبر، وسجد لله شكرًا، وكبّر الجميع، واستبشروا بأنهم على

### بحوث فقهية

# أحكام قنوت النوازل في الفقه الإسلامي

#### الحلقة الثانية

#### م إعداد/ د.عبودبن على بن درع

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فما يزال الحديث موصولاً حول أحكام قنوت النوازل في الفقه الإسلامي، فقد تكلمنا في العدد السابق عن أسباب ما يصيب المسلمين من مأس وبلايا متكررة، وذكرنا أن أهم أسباب نزول المصائب والمحن: الابتلاء والعقاب، ونكمل فنقول مستعينين بالله تعالى:

التعريف بقنوت الثوازل والحكمة من مشروعيته وفيه خميسة مباحث:

المبحث الأول: تعريف القنوت في اللغة والاصطلاح:

القنوت في اللغة: يُطلق على معان عدة،
 بنها:

الطاعة والقيام بأمر الله تعالى، ومن ذلك قوله تعالى: « وَلَهُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ حُلُّ لَهُ فَنِنُونَ » [الروم: ٢٦].

٢- دوام الطاعة، يقال: أقنت: إذا أدام الحج،
 أو أطال الغزو.

۳- الدعاء. يقال: قنت له وقنت عليه.
 والقانت: الداعى.

٤- الصلاة، ومن ذلك قوله تعالى: « يَمْرَيُهُ أَفَّي لِيَكِ» [آل عمران: ٤٣]. أي: صلي خاشعة لله.

و- طول القيام، ومنه قوله صلى الله عليه وسلم: «أفضل الصلاة طول القنوت» [مسلم ٢٠٠٨] أي طول القيام.

آ- السكوت، ومنه ما روى زيد بن أرقم رضي الله عنه قال: «كنا نتكلم في الصلاة، يكلم أحدنا صاحبه في حاجته، حتى نزل قوله تعالى: «وَقُومُوا لِللهِ قَائِينَ» [البقرة: ٢٣٨] فأمرنا بالسكوت. [متفق عليه].

الخشوع، ومن ذلك قوله تعالى: «وَقُومُوا لِلَّهِ

فَنْنِينَ » [البقرة: ٢٣٨] أي خاشعين ذليلين.

وفي معجم مقاييس اللغة: «القاف والنون والتاء أصل صحيح يدل على طاعة وخير في دين، لا يعدو هذا الباب، والأصل فيه الطاعة، يقال: قنت يقنت قنوتًا، ثم سُمي كل استقامة في طريق الدين قنوتًا، وقيل لطول القيام في الصلاة قنوت، وسمي السكوت في الصلاة والإقبال عليها قنوتًا» [مقاييس اللغة م/٣١].

هذه هي أهم معاني القنوت في اللغة، وهي مُنَزَّلة على الطاعة والخضوع لله عز وجل مع دوام العبودية، والإنابة والخضوع لأوامر الله سبحانه. ٢- تعريف القنوت ع الاصطلاح:

القنوت في اصطلاح العلماء هو: اسم للدعاء في الصلاة في محل مخصوص من القيام، ويستعمل الفقهاء كلمة «يقنت» بمعنى يدعو بدعاء القنوت، وأما قولهم دعاء القنوت فالمراد به: دعاء القيام، وإنما قيل لذلك الدعاء قنوتًا؛ لأن الداعي إنما يدعو به قائمًا، فسُمى قنوتًا باسم القيام.

المبحث الثّاني: تعريف النوازل في اللغة والاصطلاح:

في اللغة: النوازل جمع نازلة، والنازلة: اسم فاعل من نزل ينزل إذا حل، وقد أصبح اسمًا على الشدة من شدائد الدهر.

والنوازل في الاصطلاح: ترد لفظة النازلة عند الفقهاء لأحد معنيين:

الأول: المعنى اللغوي وهي الحوادث والمصائب التي تفتك بالناس من أوبئة ومجاعات وحروب وفتن، وهذا المعنى يُذْكَر في أبوأب الوتر والقنوت.

الثاني: المعنى العام: وهي المسائل والقضايا التي تستوجب حكمًا شرعيًا، لكن دون وضع مصطلح جامع مانع يبين حدوده والمراد منه، وهذا المعنى يُذْكَر في الغالب في

أبواب الاجتهاد والفتوي.

المراد بقنوت النوازل: الدعاء المناسب للواقعة الشديدة في الصلاة في محل مخصوص من القيام.

شرح التعريف (الدعاء المناسب للواقعة الشديدة): ويخرج دعاء القنوت الذي علمه الرسول صلى الله عليه وسلم الحسن رضى الله عنه، فإنه ليس مشروطا بالنوازل.

«والمحل المخصوص» الذي عليه أكثر أهل العلم أن القنوت بعد الركوع، وإن قنت قبل الركوع فلا حرج.

«من القيام»: أي فيقنت وهو قائم في الصلاة على ما سيأتي توضيحه إن شاء الله تعالى. المبحث الثالث: الحكمة من مشروعية قنوت

النوازل:

إن الأمة الإسلامية تمر بها نوازل وبلايا، وفتن ورزايا، وما إن تنقضي نازلة حتى تجيء فاجعة تطيش لها عقول المؤمنين وأفئدتهم، نوازل يُنسى آخرُها أولها، وتجعل الحليم حيران، ولا تنتهي حتى تكون لها حكم عظيمة وفوائد حليلة.

أولا: فمن الحكم العظيمة: الاقتداء بسيد الأنبياء عليه الصلاة والسلام في سيرته في التعامل مع هذه النوازل، فقد ثبت عنه في أحاديث كثيرة صحيحة مشروعية قنوت النوازل، وبيان محله، وما يقول فيه وغير ذلك وقد قال تعالى: « لَقَدُّ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةً حَسَنَةً » [الأحزاب: ٢١]، فالخبر والنصر في اتباعه، والسير على نهجه، واقتفاء أثره، وخاصة في مثل هذه الشدائد المدلهمة والخطوب العسيرة كنزول عدو، أو خوف أو قحط، أو وباء، أو ضرر ظاهر في المسلمين، ففي القنوت - والحال هذه - إحياء لسنة الرسول عليه الصلاة والسلام.

ثانيًا: أن فيه اهتمامًا بأمر المسلمين، ورغبة في حل مشاكلهم، وفرحًا لفرحهم، وحزنا لحزنهم، قال صلى الله عليه وسلم: «مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم كمثل الجسد، إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى». [مسلم: ١٥٨٧/٤، FAOY].

ومن لم يهتم بأمر المسلمين فليس منهم. ثالثا: أن فيه تعريف المسلمين في البلاد فقلاعن مجلة البحوث الإسلامية عدد ٩٣ لسنة ١٤٣٣ه هـ

الإسلامية بأحوال إخوانهم في كل مكان، كما أن فيه إشعارًا للمستضعفين من المسلمين بأن إخوانهم معهم، ويحسون بالألم الذي يتجرعونه، وهذا يزيد من أواصر المودة والمحدة بين المسلمين.

رابعًا: أن فيه عبادة الله بالدعاء، والسيما في الصلاة، فعندما نسمع دعاء القنوت بتنبه الغافلون واللاهون بأن الأمر شديد، وأن الكرب عظيم، فيلجأون إلى الدعاء والانكسار بين يدي العزيز الغفار، لعله يصرف عنهم هذا البلاء فيتويون ويستغفرون، فيكشف الله الكربة، ويزيل الهم والغم: «إِنَّ أَللَهُ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمِ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمُ » [الرعد: ١١].

المبحث الرابع: الحكمة في جعل القنوت للنازلة في الاعتدال بعد الركوع:

قال ابن حجر رحمه الله: «ظهر لي أن الحكمة في جعل القنوت للنازلة في الاعتدال دون السجود، مع أن السجود مظنة الإجابة، كما ثنت: «أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد». [مسلم: ٤٨٢]، وثبوت الأمر بالدعاء فيه أن المطلوب من قنوت النازلة أن بشارك المأموم الإمام في الدعاء ولو بالتأمين، ومن ثم اتفقوا على أن يجهر به، بخلاف القنوت في الصبح، فاختلف في محله، وفي الجهر به».

المبحث الخامس: الفرق بين قنوت الوتر وقنوت النوازل:

١- أن قنوت الوتر يصح أن يداوم عليه، وإن كان الأفضل الترك أحيانا.. أما قنوت النوازل فلا نُداوم عليه إلا أثناء حدوث نازلة.

٢- أن قنوت الوتر له دعاء مأثور، أما النوازل فيختار من الدعاء ما يُناسب النازلة.

٣- أن قنوت الوتر محصور في صلاة الوتر، بينما قنوت النازلة يكون في أي صلاة مكتوبة.

٤- أن قنوت الوتر يُشرع في جميع السنة، أما النازلة فعند حدوثها فقط.

٥- أن قنوت الوتر يقوم به كل مصل، أما النوازل فلا يقنت فيها إلا الإمام الأعظم، أو من استنابه من أئمة مساجد المسلمين.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى، والحمد لله رب العالمن.

## دراسات قرأنية



### اعداد/ مصطفى البصراتي

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، ويعد:

فلا شك أن تلاوة القرآن والاستماع له، والتدبر في أياته من أبر الأعمال وأفضل لعدادات، متى روعدت عند تلاوته والاستماع له حرمته، وخفظت حقوقه، وصينت كرامته، وعُرِفْت منزلته، وليس كل من التّالي والسامع رداء الخشيبة والتوقير للمتلو والمسموع

وحسب التالين من الفضل قوله تعالى: « إِنَّ ٱلَّذِينَ شُلُوكَ كُنْكِ اللَّهِ وَأَفَامُوا الصَّلَوْةُ وَأَنْفَقُواْ مِمَّا رَزْفَنَهُمْ مِيرًا وَعَلَائِيهُ مِرْجُوكِ فاطر: ۲۹-۳۰].

وينبغى لقارئ القرآن أن يتخلق باخلاق القرآن ظاهرًا وباطنا، وأن يكون عمله موافقا لما يتلو من أوامره، وأن يكون أبعد الناس عن نواهيه وزواجره، فليس يليق بمن يقرأ القرآن أن يقع في شيء من محارمه، أو يقصر في شيء مما أمر به، وأن يستحضر عند تلاوته أن يتلو كلام ريه، المنزل على رسوله للاهتداء والعمل والتدبر والذكرى؛ لتكون تلاوته أوقع في نفسه ونفوس السامعين، وليكون أقرب إلى الخشية عند التلاوة، فإنه متى استحضر في نفسه عظمة القرآن وعظمة من أنزله، وعظمة من نزل به، وعظمة من أنزل عليه، عُلتُهُ الخشية وغشيتُه الرحمة، وحفتُه

العدد (29 السنة الحادية والأربعون

وينبغي للقارئ أيضًا أن يتذكر عظمة القرآن، وأنه كتاب حاء للهدائة والارشاد فلنفرغ قليه من الشواغل لتديره، و الاعتداريما فيه، ولا يصرف نفسه عنه بمراعاة الألحان المحدثة والأنغام المنتدعة، وليكن حال القراءة والاستماع للقرآن في خشية وخشوع، متأملاً لما يُتلي من عظات بالغة وعدر نافعة، وليسال نفسه عما يسمع من الأوامر: هل قام مها، ووفي حقها؟ فإن كان فليحمد الله، وإن رأى في نفسه تقصيرًا عالمه، وأخذ عليها العهد بالامتثال لما سمعت من الأوامر، والانتهاء عما يُتلى عليه من النواهي؛ ليكون القرآن حجة له ونورًا وهدى وشفاء لمرض نفسه، وحلاءً لصدأ قليه.

#### معنى التدير

معنى تدبر القرآن: هو تفهم معانى ألفاظه، والتفكر فيما تدل عليه أياته، وما دخل في ضمنها، وما لا تتم تلك المعاني إلا به.

قال الطبراني رحمه الله في قوله تعالى: « كُنتُ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُكِرُكُ لِنَدْمُوا عَائِيهِ، وَلِنَدُكُرُ أُولُوا ٱلأَلْنِي » [ص: ٢٩]: «ليتدبروا حجج الله التي فيه، وما شرع الله فيه من الشرائع، فيتعظوا ويعملوا يه». اه.

وقال أبو بكر بن طاهر: «تدبر في لطائف خطابه، وطالب نفسك بالقبام بأحكامه، وقلبك بفهم معانيه، وسرك بالإقبال عليه». [الحامع لأحكام القرآن ٢٨/١٩].

والتدير يتعدى إلى المتأمل فيه ينفسه، يقال: تدبر الأمر. فمعنى «بتدبرون القرآن»: بتأملون دلالته. [التحرير والتنوير ١٣٧/٣].

#### أهمية تدير القرآن:

تبرز أهمية تدبر القرآن الكريم في أمور كثيرة، وكل أمر كاف وحده أن يكون داعيًا لتدبر القرآن، والتأمل في معانيه، والتأثر عند قراءته، ولعل من أهمها الأمور

#### أولا: بركة القرآن:

وصف الله كتابه بأوصاف عظيمة منها أنه كتاب عزيز مبارك، وأنه نور وفرقان ورحمة وبرهان، وبصائر وشفاء، وهدى ويشرى، قال الله تعالى: «هَندًا بَصَابِرُ مِن زَّبِّكُمْ وَهُدًى وَرُحَمُّ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ » [الأعراف: ٢٠٣]، وكثيرًا ما يقرن الله هذه الأوصاف بالحث على التدبر والاعتدار والتذكر، قال الله سيحانه: « كُنْتُ أَرْلَتُهُ إِلَيْكَ مُبَرِكُ لِيَعْبَرُوا مَالِيَهِ، وَلِمَنَذَكُر أَوْلُوا الْأَلْبِ» [ص: ٢٩]، والمعنى: كتاب كثير الخبر والبركة. [فتح القدير للشوكاني ٤٣٠/٤]، وقال عنه سيحانه: «قَدْ جَآءَكُم مِنَ ٱللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ١٠٠٠ يَهْدِي بِهِ ٱللَّهُ مَن أَتَّبُعُ رِضُوا نَكُ السُّهُلُ ٱلسَّلَاءِ وَيُخْرِجُهُم مِنَ ٱلظُّلْمَاتِ . ٱلنُّور بِإِذْنِهِ، وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَطِ مُستَقِيمِ» [المائدة: ١٥-١٦].

ويقول سيحانه: «أوَلَة تُكْفهمُ أَنَّا أَذَلْنَا عُلَيْكَ الْكِتْبُ الْعَلَى عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرَحْكَةً وَذِكَرَىٰ

لَقُومِ تُؤْمِنُوكِ» [العنكبوت: ٥١]، وبيين الآجري رحمه الله: بركة القرآن على العبد الذي أقبل على كتاب ربه بادب واعتبار فيقول: «من تلا القرآن وأراد به متاجرة مولاه الكريم، فإنه يُربحه الربح الذي لا بعده ربح، ويعرفه بركة المتاجرة في الدنيا والآخرة ويبين الرسول صلى الله عليه وسلم أثر بركة القرآن وقوة تأثيره وتميزه عن باقى معجزات الأنساء، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما من نبي إلا أعطى من الآيات ما مثله أمن عليه البشر، وإنما كان الذي أوتيته وحيًا أوحاه الله إلى، فأرجو أن أكون أكثرهم تابعًا يوم القيامة». [رواه البخاري].

ثانيا: حاجة القلب إلى تدبر القرآن: إن في القلب حاجة لا يسدها إلا ذكر الله والتلذذ بكريم خطابه، وإن فيه وحشة لا يزيلها إلا الأنس بكتابه، وإن فيه قلقا وخوفا لا يؤمنه إلا السكون إلى ما بشر الله به عياده، وإن فيه فاقة لا يغنيها إلا التزود من حكم القرآن وأحكامه، وإن فيه لحيرة واضطرابًا لا ينجيه منها ويهديه إلى سواء الصراط إلا الاهتداء بنور ربه وبرهان كتابه العزيز قال تعالى: (يَتأَيُّهُ ٱلنَّاشُ قَدْ جَآءَتُكُم مَّوْعِظَةٌ مِن رَّنكُمْ وَشَفَاهٌ لِمَا فِي ٱلصُّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِلْمُؤْمِنِينَ (٥٠) قُلْ نَفَضَلُ ٱللَّهِ وَبَرْحُمْتِهِ فَلِلْكَ فَلْنَفْرَحُواْ هُوَ خَنْ أَيْمًا يَحْمَعُونَ ( ايونس: ٥٨)، وإن العبد المؤمن مهما بلغ من العلم مكانة ومن التقوى منزلا، فإنه لا يستغنى عن القرآن مثبتًا وهاديًا ومعينًا - ولذلك قال شيخ الإسلام رحمه الله: «وحاجة الأمة ماسة إلى فهم القرآن لصلاح قلوبها، وثباتها على الهدى و الدىن».

والله سيحانه وتعالى - حيثما عاتب الصحابة رضى الله عنهم - في خشوع قلوبهم، والتأثر بكلامه حذرهم أن مغبة التمادي في هجر تدبر كتابه هي قسوة القلوب، فقال: (ألمْ بأن للذين أمنوا أَنْ تَحْشَعُ قَلُوبُهُمْ لَذَكُرِ اللَّهِ وَمَا نَزِلُ مَنَ الْحَقِّ وَلا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الكِتَّابَ مِنْ قَبْلِ فَطَالٍ عَلَيْهِمُ الأمَدُ فَقَسَتُ قَلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسْقُونَ) [سورة الحديد أية: ١٦]. والتدبر حال سماع القرآن يزيد القلب نورًا وإيمانا.

قال جندب بن عبد الله رضى الله عنه: «كنا مع النبى صلى الله عليه وسلم ونحن فتيان فتعلمنا الإيمان قبل أن نتعلم القرآن، ثم تعلمنا القرآن فازددنا إيمانا». رواه ابن ماحه.

قال ابن القدم رحمه الله: «فلا شيء أنفع للقلب من قراءة القرآن بالتدبر والتفكر، فإنه جامع لجميع منازل السائرين وأحوال العاملين، ومقامات العارفين، وهو الذي يؤرث المحبة

والشوق، والخوف والرجاء، والإنابة والتوكل، والرضا والتفويض، والشكر والصبر، وسائر الأحوال التي بها حياة القلب وكماله».

وقال رحمه الله: «فليس أنفع للعبد في معاشه ومعاده، وأقرب إلى نجاته من تدبر القرآن، وإطالة التأمل، وجمع فيه الفكر على معانى أياته، فإنها تطلع العبد على معالم الخير والشر.. وتثبت قواعد الإيمان في قليه، وتشيد بنيانه وتوطد أركانه.. وتعطيه قوة في قلبه، وحياة وسبعة وانشراحًا وبهجة وسرورًا فيصير في شأن والناس في شأن أخر، فلا تزال معانيه تنهض بالعبد إلى ربه، وتثبت قلبه عن الزبغ والمبل عن الحق، وتناديه كلما فترت عزماته، وونى في سيره: تقدم الركب وفاتك الدليل، وفي تأمل القرآن وتدبره أضعاف أضعاف ما ذكرنا من الحكّم والفوائد». [مدارك السالكين ١/١٥٤].

#### ثالثًا: دُم من ترك تدبر القرآن ولم يتأثر به:

وقد ذم الله في كتابه حال من هجر تدبر القرآن، ولم يفقه الآيات، ولم يدبِّر القول في صبغ مختلفة، قال سبحانه: «أفلمْ يُدِّبُّرُوا القولي» [المؤمنون: ٦٨]، وقال سيحانه: (وقال الرُّسُول يَا رَب إِنْ قَوْمي اتَّخذوا هُذَا القَرْآنُ مُهْدُورًا) [سورة الفرقان آية: ٣٠]، قال ابن كثير رحمه الله: «وترك تدبره من هجرانه». [تفسير ابن كثير ١٠٨/٦].

وقال القرطبي في تفسيره قوله تعالى: (أفلا يَتُدَبُّرُونَ القَرَّأَنَ) [سورة محمد آية: ٢٤]: «عاتب المنافقين بالإعراض عن التدبر في القرآن والتفكر فیه وفی معانیه».

وقد عد العلماء التدبر للقرآن والوقوف عند أحكامه والاعتبار بأمثاله من النصح له، وقد تنوعت عباراتهم في ذلك فقد قال الإمام النووي رحمه الله في بيان النصح لكتابه: «قال العلماء رحمهم الله - النصيحة لكتاب الله تعالى: هي الإيمان بأنه كلام الله تعالى... ثم تعظيمه وتلاوته حق تلاوته، وتحسينها والخشوع عندها، وإقامة حروفه في التلاوة.. والوقوف مع أحكامه، وتفهم علومه وأمثاله، والاعتبار بمواعظه، والتفكر في عجائبه، والعمل بمحكمه، والتسليم بمتشابهه، والبحث عن عمومه وخصوصه وناسخه ومنسوخه، ونشر علومه والدعاء إليه». [التبيان في أداب حملة القرآن .[11700

حعلنا الله ممن يتلوه حق تلاوته، ويتدبره حق تديره، وحعله شفيعًا لنا يوم القيامة، إنه ولي ذلك والقادر عليه، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمان. الحمد لله الذي أنزل على عيده الكتاب ولم بحعل له عوجًا، والصلاة والسلام على النبي محمد صلى الله عليه وسلم وآله وأصحابه السادات الشرفاء، أما بعدُ:

فإن الله سيحانه وتعالى نوع لنا القصص والأمثال في كتابه الكريم؛ لعل أصحاب التفريط يرعوون وإلى الله بعودون، وبالحق الذي أنزله الله يتمسكون.

وفي سورة الكهف على وجه الخصوص نوع القصص ما بين فتية أمنوا بربهم فزادهم هدًى، وبين ملك مكنه الله من كل شيء في الأرض فأصلح، وبين رجل مكنه الله على حزء في الأرض فأصلح، وبين رجل مكنه الله من جزء في الأرض فأفسد، ويين من لم يمكنه الله من شيء فصير، وهكذا نوع الله الأمثال للناس رحمة وهداية، ومن هذا القبيل قصة صاحب الحنتين؛ إذ يقول الحق تعارك وتعالى: «وَأَضْرِتْ لَمُمْ مَّثَلًا رَّخُلَيْنَ حَعَلْنَا لأُحدِهما جَنْان » [الكهف: ٣٢] إلى قوله: « وَلَمْ تَكُن لَّمُ فِئُةٌ يَنْصُرُونَهُ، مِن دُونِ ٱللَّهِ وَمَا كَانَ مُناصِرًا » [الكهف: ٤٣].

وسنتناول هذه القصة بعون الله وحوله وطوله ومدده من ثلاثة محاور:

الأول: علاقتها بالسورة، الثاني: ملخص القصة والحوار الذي دار بين الرحلين، الثالث: تعقيبات القرآن على القصة والدروس المستفادة.

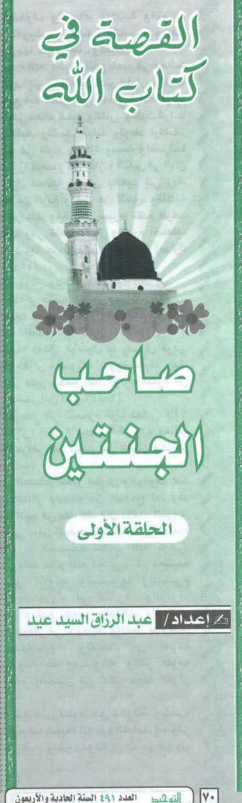
ومع المحور الأول: علاقة القصة بالسورة.

المتأمل في سورة الكهف بجدها تدور حول أمور ثلاثة:

١- تصحيح العقيدة في الله واليوم الأخر وفي القضاء والقدر.

٢- تصويب منهج التلقى والنظر والتفكر والتصور الذى يقوم على البرهان والدليل الصحيح.

٣- تصويب النظرة إلى القدم وعلاقة الإنسان بها في ضمن العقيدة الصحيحة (قدمة المال، والجاه والملك، والعلم). وقصتنا تدور حول قيمة المال، وكيف يتصرف فيه المؤمن؛ هل سيشكر ربه فيعترف له بالنعمة، ثم يصرفها في طاعة الله، أم سيكفر بنعمة ربه ومولاه، وينسى أنه الذي منّ عليه وأفاء عليه ينعمة المال، وينسى أنه إلى



الله سيعود، وأنه سائله عن ماله من أين اكتسبه وفيما أنفقه.

وفى مقابل ذلك العبد الذي ضيق الله عليه رزقه هل سيصبر على ذلك أم يكفر؟ وبالصحة والمرض؛ لينظر ماذا يفعلون. القضية بوضوح فقال تعالى: « إنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلأَرْضِ زِينَةً لَمَا لِنَبْلُوَهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴿ ﴾ وَإِنَّا لَجَاعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُزًا » [الكهف:٧-٨]، هذه الحقيقة التي غابت عن كثير من الناس، فلم يعرفوا حقيقة هذه الحياة، واغتروا بها واطمأنوا بها وغفلوا عن أيات الله، قال الله عنهم في سورة يونس الآية: «إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا وَرَضُوا بِالْحَيْوَةِ ٱلدُّنْيَا وَأَطْمَأَنُوا بِهَا وَٱلَّذِينَ هُمَّ

وهذا الصنف من الناس حذر الله نبيه من مجالسته، وصرف الوقت معه، والاصغاء إليه، فقال تعالى: «وأصبر نفسك مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبُّهُم بِٱلْفَدُوٰةِ وَٱلْعَشَى يُريدُونَ وَجْهَةٌ. وَلَا تَعَدُ عَيْنَاكُ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قُلْبَهُ، عَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبِعَ هُونَهُ وَكَانَ أُمْرُهُ فَرَطًا » [الكهف: ٢٨].

عَنْ ءَايِلِينَا غَلِقِلُونَ » [يونس: ٧].

في هذا الحو الذي يدعو الله فيه إلى محالسة الصالحين المتقين، والبعد عن محالسة الغافلين المعرضين عن ذكر الله وعن منهجه، نعم هذه سمات أهل الدنيا، غفلوا عن أيات الله، نظر إليهم وهم بطالبون الرسول النبى محمد صلى الله عليه وسلم أن يأتيهم بقرأن غير الذي جاء يه، نعم هكذا حكى الله عنهم قال تعالى: «وَإِذَا تُتُلِي عَلَيْهِمْ ءَايَالُنَا بَيْنَتِ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا أَنْهُمُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَى ۖ إِنَّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَفَّ عَذَابَ نَوْمِ عَظِيمِ (0) قُل لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا تَلُونُهُ

فالذين لا يرحون لقاء الله هم الذين اطمأنوا بالحياة الدنيا، وغفلوا عن أيات ربهم، ولم يعقلوا أن الرسول متبع وليس فالله سبحانه يبتلي عباده بالعطاء والمنع، بمبتدع، وأن هذا القرآن ليس من عنده هو وإنما هو من عند رب العالمين الذي أرسله وقد جاء في مطلع السورة بيان هذه وأرسل جميع الرسل من قبله، وأنزل جميع الكتب، وأن هذا القرآن هو كلام رب العالمين، نزل به الروح الأمين جبريل على قلب النبى محمد صلى الله عليه وسلم ليكون من المنذرين بلسان عربي مبين، في هذه الأجواء التي يُرغب القرآن فيها في محالسة الصالحين الأتقياء، ويحذر من محالسة الضالين الأغيياء ساق لنا الذكر الحكيم هذه القصة التي تعطينا نموذجين: الطالح الغني، والفقير الذكي.

ثانيا، عرض للحوار،

فهيا نرى ماذا حدث في المحاورة التي وقعت ودارت بينهما: قال تعالى: «وَأَضْرِبُ للهُم مُثلًا رُجُلُبُن جَعَلْنَا لِأَحَدِهِمَا جَنْنُين مِنْ أَعْتَلِب وَحَفَقْنَاهُمُا بِنَحْلُ وَجَعَلْنَا بِيَنْهُمَا زُرْعًا (٣٠) كُلَّتَا لُلْمِنْدُنْ ءَالَتُ أَكُلُهَا وَلَهُ تَطَلِع مِنْهُ شَيْئًا وَفَجَرْنًا خِلْلَهُمَا نَهُرًا » [الكهف: ٣٣-٣٣].

الله سبحانه وتعالى يوجه خطابه للنبي صلى الله عليه وسلم قائلا: واضرب أي اجعل واذكر لهم هذا المثل لرجلين أحدهما انعمت عليه جنتين أي (حديقتين عظيمتين ؛ المحصول الرئيس فيها العنب، وقد زرع بين العنب محاصيل أخرى من الخضر والفاكهة وخلافه، والمزرعتان باستمرار يجرى فيهما الماء بغير انقطاع، والجنتان مثمرتان یأتی ثمرهما کل حین بإذن ربه دون آفات أو تلفيات، في روعة وجمال!!! رَّجُونَ لِقَاآءَنا أَتْتِ بِقُرْءَانِ غَيْرِ هَلْأَا أَوْ بَرِلْهُ ولكن نظر صاحب الجنتين فيما حوله

قُلْ مَا يَكُونُ لِيَّ أَنْ أَبَدِّلُهُ مِن تِلْقَآبِي نَفْسَ إِنَّ فُوحِد الأمور تتدفق عليه من كل مكان، والثمار بين يديه، فلعب الشيطان برأسه، وأصابه الغرور بلوثة، فانظر ماذا قال عَلِيُكُمْ وَلا آَدُرَىٰكُم بِدِّ. فَقَد لَبِثْتُ فِيكُمْ الصاحبه: وقبل أن نستعرض الحوار نذكر أن عُمُّا مِن قَبِّلِهُ ۚ أَفَلَا تَعْقِلُونَ » [بونس: ١٥، القرآن لم نُشر إلى اسم الرجلين ولا مكانهما

وزمانهما، ولم يأت في السنة الصحيحة ما يُعتمد عليه في ذلك، وينبغي التوقف عند ما وقف عنده القرآن في وصف الرجلين، فالهدف من القصة العظة والعدرة.

ولنشرع في المقصود بعون الله، قال الله تعالى: « وَكَانَ لَهُ ثَمْرُ فَقَالَ لِصَاحِبِهِ وَهُو يُحَاوِرُهُ أَنَّا أَكْثُرُ مِنكَ مَالًا وَأَعَرَّ نَفَرًا » [الكهف: ٣٤]، هذا الرجل الذي اغتر بما عنده من ثمار وبساتين قال لصاحبه الفقير: أنا أكثر منك مالا وعندي كذلك أبناء كثر وعمال وخدم... وهلم جرا، يقول ذلك من ياب المفاخرة والكبر، وليس من ياب التحدث بنعمة الله، والدليل ما سيأتي: «وَدَخَلَ جَنَّتُهُ وَهُوَ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ، قَالَ مَا أَظُنُّ أَنْ بَيدَ هَذِهِ أَبِدًا اللهِ وَمَا أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ فَآبِمَةُ وَلَين رُّدِدتُ إِلَّى رَبِّي لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِّنْهَا مُنقَّلَبًا ﴾ [الكهف: ٣٥ -٣٦]. هكذا كلام يدل على غرور صاحبه بما في يديه وعدم يقينه بالبعث والجزاء على فرض وجود البعث، فسيكون له هناك ما هو خير له من جنتيه هاتين.

ومن هنا جاء الجواب المناسب من صاحبه الفقير: «قَالَ لَهُ، صَاحِبُهُ، وَهُوَ يُعَاوِرُهُ أَكْفَرْتَ بِٱلَّذِي خَلَّقَكَ مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نَّطْفَةِ ثُمَّ سَوِّيك رَجُلًا (٣) لَكِنَا هُوَ اللَّهُ رَبِّي وَلَا أَشْرِكُ بِرَبِّي أَحَدًا » [الكهف:٣٧- ٣٨]. قال الرجل الصالح لصاحبه محذرًا ومذكرًا له: هل كفرت بالله؟ وهذا استفهام فيه استنكار لمسلك الرجل من إنكار البعث، وبيان بأنه كفر، ثم استدل على إمكانية البعث والإعادة بقدرة الله على النشاة الأولى تذكرةً بأصل جميع البشر، وهو أدم عليه السلام الذي خلقه الله من تراب، ثم بأصل نشأة جميع ذرية أدم، ألا وهي النطفة المنتقلة في الأصلاب، ثم في الأرحام ثم التسوية وتمام الخلق «ثُمُّ سُوِّنكَ رَجُلًا» [الكهف: ٣٧]. والرجل الصالح ذكر صاحبه بأصل بشاء وهو على كل شيء قدير. نشأته حتى يدفع عنه الغرور الذي أصابه، فكأنه يقول له: أنت تساويت مع كل الناس العمر يقية. في أصل النشاة، وهو التراب، ثم تساويت

معهم في الإتيان من نطفة، ونزوله من مجرى البول مرتين؛ مرّة من أبيه، وأخرى من أمه، ثم هو في حياته يحمل في بطنه العذرة، وبعد مماته بصبر حيفة قذرة.

فلماذا التكبر إذن؟ ثم ألبس الذي سوّاه هذه التسوية من هذا الأصل الضعيف قادرًا على إعادته مرة أخرى ومساءلته يوم القيامة، فإنكاره للساعة والبعث هو عين الكفر بالله الخالق سيحانه.

ثم أردف العبد الصالح القول معلمًا ومرشدًا: « وَلُولا إِذْ دَخَلْتَ جَنَّنَكَ قُلْتَ مَا شَآءَ أللهُ لَا قُونَهُ إِلَّا بِٱللَّهِ إِن تَرَنِ أَنَا أَقَلَ مِنكَ مَالًا وولدًا » [الكهف: ٣٩]، كان الأولى بك حين ترى نعمة الله عليك أن تردها إلى صاحبها الذي أنعم بها عليك وتقول: «مَا شَآءَ أَللَّهُ لَا فُوَّهُ إِلَّا بِأَلَّهِ » [الكهف: ٣٩]، فهذا الاعتراف بالنعمة وردها إلى المنعم سيحانه من عوامل حفظها وصيانتها، لكنك أيها المغرور لم تعترف بذلك، وكان هدفك ازدرائي والتقليل من شأني، بسبب قلة مالى وعشيرتي، وغاليت في المقارنة بيني وبينك والتفاخر عليّ بمالك وعشيرتك.

#### دوام الحال من المحال

واستمر العبد الصالح في تحذيره لصاحبه من الغرور والبطر وذكره بتقلبات الدهر، وأن الأمور كلُّها بيد الله سيحانه؛ يعطى هذا، ويمنع هذا؛ لحكمة يعلمها فهو سيحانه العليم، « فَعَسَىٰ رَبِّيَ أَن يُؤْتَنَن خَيْرًا مِنْ جَنَّلِكَ وَبُرْسِلُ عَلَيْهَا حُسْبَانًا مِنَ ٱلسَّمَاء فَنُصْبِحَ صَعِيدًا زَلَقًا ﴿ أَوْ يُصِيحَ مَا فَهَا غَوْرًا فَلَن تَسْتَطِيعَ لَهُ، طَلَبًا » [الكهف: ١٠٠- ٤١].

فالله الذي منحك هذه الجنة قادر على سلبها منك، وهو سيحانه قادر على أن بعطيني خيرًا من جنتك في الدنيا أو الآخرة أو فيهما معًا، فربى لطيف لما

وللحديث بقية إن شاء الله إن كان في

العالمان.

# من أخبار الجماعة • دعوة لفروع أنصار السنة المحمدية

يتشرف مجلس إدارة المركز العام بالقاهرة بدعوة الإخوة رؤساء الفروع لحضور اجتماع الفروع مع مجلس الإدارة لمناقشة الأمور الدعوية، وذلك يوم الأحد ٢٠١٢/٩/٣٠م الموافق ١٤ من ذي القعدة ١٤٣٣هـ عقب صلاة الظهر بالمركز العام ٨ ش قولة عابدين - القاهرة. علمًا بأنه سيتم على هامش هذا الاجتماع عقد مؤتمر علمي عن الشيخ عبد الرزاق عفيفي رحمه الله وجهوده في نشر عقيدة السلف الصالح.

## تهنئة واجبة

تتقدم جماعة أنصار السنة المحمدية وأسرة مجلة التوحيد بأرق التهاني القلبية لفضيلة الشيخ محمد حسين يعقوب عضو مجلس شورى العلماء بمناسبة زواج ابنه أنس، فنبارك للشيخ الكريم، وندعو الله تبارك وتعالى أن يبارك للعروسين ويجمع بينهما في خير وأن يرزقهما الذرية الصالحة.

### تهنئة

حصل الأستاذ محمد عبد المقصود صالح عبد المقصود الباحث بكلية الدعوة الإسلامية بقسم الأديان والمذاهب بجامعة الأزهر على درجة الماجيستير عن رسالته المقدمة بعنوان (موقف أمير المؤمنين عمر بن عبد العزيز من الفرق الإسلامية) ، وقد أشرف على الرسالة كل من؛ الأستاذ الدكتور محمد أبوالفتوح السيد والدكتور حمدى خلف محمد الصغير.

وبهذه المناسبة يتقدم رئيس التحرير بأرق التهاني للباحث ويتمنى له مزيدًا من التوفيق والرقي.

## عزاء واجب

فقدت جماعة أنصار السنة المحمدية ابنا من أبنانها الفضلاء وهو الشيخ عبد الفتاح الحسيني الدمياطي الذي لقي ربه بمدينة رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد أداء مناسك العمرة في يوم ١٤ رمضان الماضي. كما فقدت الجماعة أيضاً واحداً من دعاتها الكرام وهو الشيخ عبد الرحمن محمود الداعية بأنصار السنة بالمنصورة وأسرة تحرير مجلة التوحيد تدعو الله تعالى لهما بالمغضرة والرحمة.

## اشترك الآن بمجلة البيان بالقاهرة مجانآ

12 **ش رفاعة روكسي** 24549557 ـ 24557677

01001537299





# ثلاث خطوات ويفعل اشتراكك

- 1 (ادفع حوالة بريدية باقرب مكنب بريد (البوسنة) فقط 100 ج علي رقع 0103112000180818
  - 2 انصل بالارقام المبينة وإخبره برقم العملية و بيانات المرسل اليه
    - 3 سنرسل لك الهدايا الفورية على نفس العنوان ، ونابع النواصل

## هدايا المشنركين أكثر من 200جنيهاً

ع الفسير السعدي بيرون ح 35

عوسوعة البيان العمالقة حصوبات

25 ج ◄ كارك الخصم %20

عامدال عناب عالم العداد عامداد

عدد مجلة بالبريد 12 عدد مجلة بالبريد



