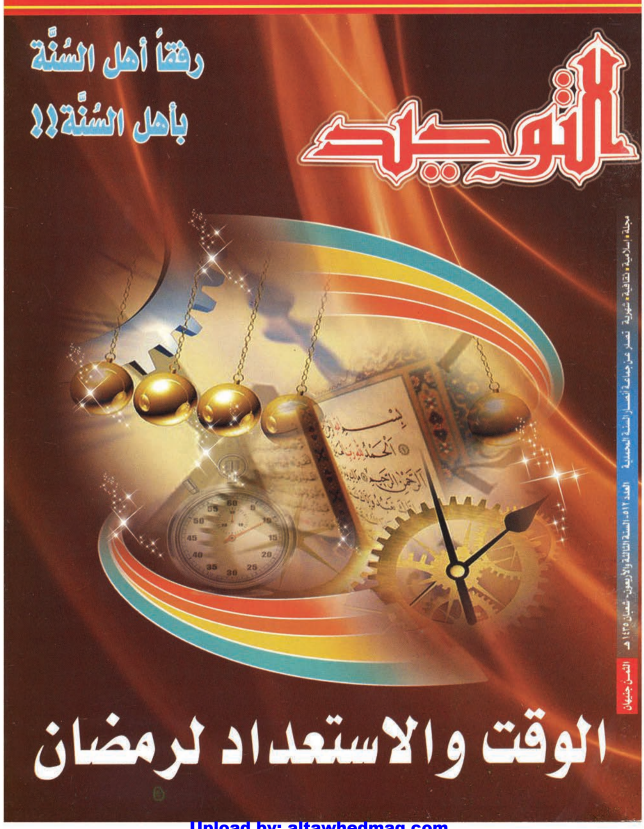
### شعبان بين إقبال المنيبين وإعراض التائهين



Upload by: altawhedmag.com



چېامالکي د د ام افاعیکی پیرامالکی کی 4.1 مسجی امالک وی پیرام د د ام افاعیکی پیرامالکی پیرامی کی د امالکی کی امالکی کی امالکی کی امالکی کی امالکی کی امالکی کی امالکی 160-12 21/2/180





منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع ٥٥٥ چينيا هي العرقي تالاعراد والميدات والمسات

التوزيع الداخلي : مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

Upload by: altawhedmag.com

الحمد لله الذي خلق الكون بقدرته، وصرُّف الأمر فيه بحكمته، والصلاة والسلام على من علمه ربه وفضله، وعلى آله وأصحابه ومن اهتدى بهديه إلى يوم الدين، ويعد:

فلقد أكمل الله لنا الدين، وأتم علينا النعمة ببعثة نبينا صلى الله عليه وسلم، وقد شهد له ربه بأنه بلغ البلاغ المبين، ولم يقبضه ربه إليه إلا بعد أن تركنا على المحجة البيضاء ليلها كنهارها، وقد ذكر ذلك عنه أبو الدرداء رضى الله عنه وعقب عليه بقوله: «صدق والله رسول الله صلى الله عليه وسلم- تركنا والله على مثل البيضاء، ليلها ونهارها سواء» [صحيح سنن ابن ماجه ج١/٦].

### ١ - رؤية النبي صلى الله عليه وسلم مناما:

أما عن رؤية النبي صلى الله عليه وسلم في المنام فلقد ورد فيها من الأدلة الصحيحة الصريحة ما يغني عن يسط القول فيها، ومن ذلك على سبيل المثال لا الحصر: ما رواه البخاري من حديث أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « تسمّوا باسمى ولا تكتنوا بكنيتي، ومن رأني في المنام فقد رأني، فإن الشيطان لا يتمثل في صورتي، ومن كذب على متعمدا فليتبوأ مقعده من النار» (العخارى:١١٠)

### ٧- رؤية النبي صلى الله عليه وسلم بقظة:

وأما عن رؤيته صلى الله عليه وسلم يقظة فهو بيت القصيد في مقالتنا؛ وذلك لأنه مع هذا الوضوح التام والمحجة البيضاء التي تركنا عليها حبيبنا صلى الله عليه وسلم ، إلا أن فريقا من الناس يزعم أنه يلتقي بالرسول صلى الله عليه وسلم في اليقظة، ويتلقى عنه!! وهذا مخالف لنصوص الوحى، والقائلون بذلك يعتمدون على حكايات باطلة، ويسوقونها بأسانيد واهية، وقد بنوا على هذا المعتقد الحضرات التي يقيمونها بين الحين والآخر، وسمّوها بذلك لزعمهم أن النبي صلى الله عليه وسلم يحضرها، وقد تنبُّه لذلك أئمة الإسلام من زمن، فهذا الحافظ ابن حجر رحمه الله يترجم لرجل من هؤلاء، ويبين ضلاله، ويحذر من ضلالاته، فيقول: «وزعم أنه يجتمع بالأنبياء كلهم في النقظة، وأن الملائكة تخاطبه في النقظة، وأنه غَرِج به إلى السماوات، وكان يقول: أعطى موسى مقام التكليم، وأعطى محمد صلى الله عليه وسلم مقام التكميل، وأنه هو أعطى المقامين معًا، إلى غير ذلك، مما ذاع واشتهر، واشتدت الفتنة به». [لسان الميزان ٢٥٢/١].

وقد ترتب على ذلك ادعاء البعض رؤية النبى صلى الله عليه وسلم في اليقظة، والأخذ عنه مباشرة وهم بهذا يضعون دينا جديدًا بعيدًا عما تركنا عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقد تمكنوا من وراء ذلك أيضًا من إفساد عقائد المسلمين، وإضفاء الشرع على بدعهم وانحرافاتهم التي أدخلوها على الدين، ومن أشهر من وقع في ♦ ذلك ولبِّس على كثير من المسلمين «أحمد التيجاني» مؤسس الطريقة التيجانية، حيث زعم أنه التقى بالنبي صلى الله عليه وسلم لقاءً حسيًا ماديًا، وأنه كلمه مشافهة، وتعلم منه صلاة الفاتح لما أغلق. [انظر جواهر المعاني وبلوغ الأماني ١٣٦/١].

ومن قبله قال أبو العباس المرسى: «لي أربعون سنة ما حُجبت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولو حُجبت عنه طرفة عين ما عددت نفسى من جملة المسلمين». [ذكره صاحب جامع كرامات الأولياء [OY . /1

وهذا المعتقد الفاسد يفتح الباب على مصراعيه لهدم الشريعة؛ لأن بعضا ممن بدَّعون ذلك عندما يحدثون مريديهم يحدثونهم على



أنهم يتلقون العلوم مباشرة عن النبي صلى الله عليه وسلم، وأنهم استفادوا منه مباشرة دون النظر فيما جاء به النبي صلى الله عليه وسلم، ومعنى ذلك هدم علم الإسناد، وأخذ العلم عن طريق الكشف والرؤى والإلهام على قاعدة: «حدثني قلبي عن ربي، وحدثني رسول الله صلى الله عليه وسلم يقظة لا منامًا» ، بل إنهم ابتدعوا شرائع وأذكارًا ما أنزل الله بها من سلطان، واحتجوا بانهم تلقوا ذلك مباشرة عن النبي صلى الله عليه وسلم، وبعضهم يعيب علم الإسناد، ويقول عن أهل الحديث والعاملين بهم: أخذتم دينكم من ميت عن ميت، ونحن أخذناه من الله مباشرة.

وهذه الأقوال كلها باطلة يردها الشرع والعقل وذلك من عدة ه ه:

### الوجه الأول:

أن رؤية النبي صلى الله عليه وسلم يقظة بعد موته لم يقل بها أحد من الصحابة، وهم خيار الأمة بعد النبي صلى الله عليه وسلم، وفيهم أبو بكر وعمر وعثمان وعلي وآل بيت النبي صلى الله عليه وسلم، وهؤلاء جميعًا ثبتت تزكيتهم بيقين بشهادة القرآن الكريم وسنة النبي الأمين صلى الله عليه وسلم، وكذلك لم يقل بها أحد من التابعين.

### الوحه الثانيرر

أن هناك أمورًا عظيمة وقعت لأصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وكانوا في حاجة ماسة إلى وجوده بين اظهُرهم ولم يظهر لهم، فإذا ظهر لغيرهم- كما يزعم القوم- لكان- وحاشاه صلى الله عليه وسلم- مقصّرًا في حق أصحابه ووزرائه.

ومن هذه الأمور المهمة التي كانت تستوجب – خروجه لو كان سيخرج – الخلاف الذي وقع بين الصحابة بعد وفاته صلى الله عليه وسلم بسبب الخلافة، وكذلك الخلاف الذي وقع بين طلحة والزبير وعائشة من جهة، وعلي بن أبي طالب وأصحابه رضي الله عنهم من جهة أخرى، والذي أدى إلى وقوع معركة الجمل، وقد قُتل فيها خلق كثير من الصحابة والتابعين.

فلماذا لم يظهر لهم النبي صلى الله عليه وسلم ويكلمهم، وهم في أمس الحاجة لذلك، وحتى تُحقَن دماء المسلمين؟!، وهذا أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه على جلالة قدره وعظمة شانه كان يظهر الحزن على عدم معرفته لبعض المسائل الفقهية، فيقول كما في الصحيحين من حديث ابن عمر رضي الله عنهما: «ثلاث وددت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يفارقنا حتى يعهد إلينا عهدًا: الجد، الله صلى الله عليه وسلم لم يفارقنا حتى يعهد إلينا عهدًا: الجد، والكلالة، وأبواب من أبواب الربا». [البخاري: ٥٥٨٨، ومسلم: ٣٠٣٦].

فلو كان يظهر لأحد بعد موته صلى الله عليه وسلم لظهر لعمر الفاروق وأخبر بما كان يريده عمر رضي الله عنه، قال الشيخ رشيد رضا رحمه الله: «صرح بعض العلماء المحققين بان دعوى رؤية النبي وصلى الله عليه وسلم بعد موته في اليقظة والأخذ عنه دعوى باطلة، واستدلوا على ذلك بأن أولى الناس بها و كانت مما يقع − ابنته سيدة النساء وخلفاؤه الراشدون وسائر أصحابه العلماء، وقد وقعوا في مشكلات وخلاف أفضى بعضه إلى المغاضبة، وبعضه إلى القتال، فلو كان صلى الله عليه وسلم يظهر لأحد ويعلمه ويرشده بعد موته؛ لظهر لابنته فاطمة عليه السلام وأخبرها بصدق خليفته أبي بكر رضي الله عنه فيما روى من أن الأنبياء لا يورثون، وكذا للأقرب والأحب إليه من أله وأصحابه، ثم لمن بعدهم من الأئمة الذين أخذ أكثر أمته دينهم عنهم، ولم يدًع أحد منهم ذلك، وإنما ادعاه بعض غلاة الصوفية بعد خير

رؤية النبي صلى الله عليه وسلم يقظة بعد موته لم يقل بها أحد من الصحابة، ولا أثمة اللاين من العلماء الربائيين.





إن الثابت في السنة أن النبي صلى الله عليه عليه وسلم يحيا في قلبره حياة فضل ورحمة، ونعيم دائم حمن الله تعالى، لا

القرون وغيرهم من العلماء الذين تغلب عليهم تخيلات الصوفية، فمن العلماء من جزم بإن من ذلك ما هو كذب مفترى، وأن الصادق من أهل هذه الدعوى من خُيل إليه في حال غيبة، أو ما يسمى «بين النوم واليقظة» أنه رأه صلى الله عليه وسلم فخال أنه رأه حقيقة على قول الشاعر: «ومثلك من تخيل ثم خالا»، والدليل على صحة القول بأن ما يدعونه كذب أو تخيل ما يروونه عنه صلى الله عليه وسلم في هذه الرؤية وبعض الرؤى المنامية، مما تختلف باختلاف معارفهم وأفكارهم ومشاربهم وعقائدهم، وكون بعضه مخالفًا لنص كتاب الله وما ثبت من سنته صلى الله عليه وسلم ثبوتًا قطعيًا. [فتاوى رشيد وضا ٢٣٨٥/٦].

### الوحد الثالث

أن الثابت في السنة أن النبي صلى الله عليه وسلم يحيا في قبره حياة فضل ورحمة، ونعيم دائم من الله تعالى، لا حياة تكليف، وفيها تُعرض عليه صلاة من صلى عليه من أمته، ينقل ذلك له الملائكة، حين يرد الله تعالى روحه، كما وردت بذلك النصوص، وعليه قلا حاجة به لأن ينتقل إلى من هو دونه من الناس؛ إذ كان السلام يعرض عليه، ولو كان يخرج ويرتحل كما يزعمون، فلا ضرورة لأن يوكل الله تعالى له ملائكة تنقل إليه سلام الناس، وإلى جانب هذا يوكل الله تعالى له ملائكة تنقل إليه وسلم في قبره من أخبار الغيب التي لا يُقاس عليها، ولا يتعدى فيها ما صح منها عن المعصوم صلى الله عليه وسلم ويلم عليه وسلم بإجماع علماء المسلمين.

### الوجه الرابع:

أن النبي صلى الله عليه وسلم أخبر أنه لن يخرج من قبره ولن تنشق عنه الأرض إلى يوم القيامة، كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا تخيروني على موسى، فإن الناس يصعقون فاكون أول من يفيق، فإذا موسى باطش بجانب العرش، فلا أدري أكان فيمن صُعق فأفاق قبلي، أم كان ممن استثنى الله». [البخاري: ٢٥١٧، ومسلم: ٣٣٧٣].

فائدة: قال النووي رحمه الله في شرحه للحديث: «وأما قوله صلى الله عليه وسلم: «فلا أدري أفاق قبلي»، فيحتمل أنه صلى الله عليه وسلم قاله قبل أن يعلم أنه أول من تنشق عنه الأرض إن كان هذا اللفظ على ظاهره، عنه الأرض بإطلاق، ويجوز أن يكون معناه انه من الزمرة الذين هم أول من تنشق عنهم الأرض»: [شرح النووي على مسلم: وقال ابن حزم في «مراتب وقال ابن حزم في «مراتب وقال ابن حزم في «مراتب الإجماع»(ص١٧٦): (واتفقوا أن محمداً عليه السلام وجميع أصحابه لا يرجعون إلى الدنيا إلا حين يُبعثون

### مع جميع الناس). الوجه الخامس:

أن النبي صلى الله عليه وسلم صرح في حديث الدجال أنه إن خرج الدجال وهو حي فسيكفيهم بمفرده إقامة الحجة عليه، وإلا فعلى من أدرك

العدد ١٧٥ السنة الثالثة والأربعون

حياة تكليف.

فتنة الدجال أن يُعدُ الحجج اللازمة لإبطال مزاعمه، والاستعانة بالله تعالى، وهذا يدل على أن النبي صلى الله عليه وسلم، وهو يدرك خطورة هذه الفتنة لا يظهر لأحد فيها، ويؤكد هذا ما جاء في حديث النواس بن سمعان رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «غير الدجال أخوفني عليكم، إن يخرج وأنا فيكم فانا حجيجه دونكم، وإن يخرج، ولست فيكم؛ فامرؤ حجيج نفسه، والله خليفتي على كل مسلم، [مسلم:

ومن المعلوم أن فتنة الدجال أعظم فتنة على الأرض، فإن كان غائبًا عنا مع شدة الحاجة إليه فغيبته عن غيرها أكد وأعظم.

### الوجه السادس:

أن النبي صلى الله عليه وسلم صرح بأمنية أن يرى إخوانه، وبين أنهم قوم ياتون من بعده ولم يرهم، ثم عزى نفسه بلقائهم على الحوض يوم القيامة، وأنه سيعرفهم من بين الأمم بأثار الوضوء لا بغيرها، وقد أخرج ذلك البخاري ومسلم.

### الوجه السابع:

يلزم من القول برؤية النبي صلى الله عليه وسلم يقظة أن كل من رأه يُعد صحابيًا، وبناءً على ذلك فإن الصحبة لن تنقطع إلى يوم القيامة، وهذا باطل، وقد ذكر ابن حجر عن ابن أبي جمرة أن جماعة رأوا النبي صلى الله عليه وسلم في المنام، ثم رأوه بعد ذلك في اليقظة وسألوه عن أشياء، وعقب الحافظ على ذلك بقوله: «وهذا مشكل جدًا ولو حمل على ظاهره لكان هؤلاء صحابة، ولأمكن بقاء الصحبة إلى يوم القيامة، ويعكر عليه أن جمعًا جمًا رأوه في المنام، ثم لم يذكر واحد منهم أنه رأه في اليقظة، وخبر الصادق لا يتخلف». [قتح البارى

۳۸٥/۱۲ وجه أخرى تدفع القول برؤية النبي صلى الله عليه وسلم- يقظة- ، وفيما ذكرت كفاية، عليها مختصرا عليها مختصرا النبي صلى الله عليه النبي صلى الله عليه في المنام فسيراني على المله عليه إمكانية رؤية النبي وسلم يقظة وللرد وسلم يقظة وللرد

ان المواضع
 التي أخرجوا فيها

هذا الحديث بلغت (٤٤) موضعاً الفاظها مختلفة: «فقد رأني» أو «فقد رأى الحق» أو «فكانما رآني في اليقظة» أو فسيراني في اليقظة أو فكانما رآني في اليقظة» بالشك ، ومع كثرة هذه المواضع لم يرد في أي موضع لفظ «فسيراني في اليقظة» بالجزم إلا رواية واحدة من روايات ستة رواها البخاري نفسه عن أبي هريرة.

٢- إن كلا من مسلم (حديث رقم ٢٢٦٦)، وأبي داود (حديث رقم ٥٠٢٣)، أخرجوا الحديث بإسناد البخاري الذي فيه اللفظ المذكور بلفظ الشك «فسيراني في اليقظة، أو لكانما رأني في اليقظة» وهذا الشك من الراوي يدل على أن المحفوظ إنما هو لفظ «فكانما رأني» أو «فقد رأني» لأن كلا منهما ورد في روايات كثيرة بالجزم وليس فيها شيء شك فيه الراوي، وعند الترجيح ينبغي تقديم رواية الجزم على رواية الشك.

٣- إن الحديث رواه اثنا عشر من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أو يزيد، وإن ثمانية من أئمة الحديث المصنفين اهتموا بهذا الحديث فاخرجوه في كتبهم مما يؤكد اهتمامهم به وفهمهم الدلوله، ومع نلك لم يبوب له أحد منهم بقوله مثلاً: باب في إمكان رؤية النبي صلى الله عليه وسلم في اليقظة بل والاحتى البخاري الذي روى لفظة « فسيراني في اليقظة « ، بل ولعل الحافظ ابن حجر رد على من ادعى هذا الفهم المخالف قائلا: (وشذ بعض الصالحين فزعم أنها تقع يعنى الرؤية بعينى الرأس حقيقة).

إلى المحفوظ المحفوظ والمحفوظ والمحفوظ المحلماء المحققين لم يحملوه على المعنى الذي حمله عليه هؤلاء المدعون.

قال النووي في شرحه (٢٦/١٥): (فيه أقوال: أحدها: أن يراد به أهل عصره، ومعناه: أن من رآه في النوم ولم يكن قد هاجر يوفقه الله للهجرة ورؤيته صلى الله عليه وسلم في اليقظة عياناً.

وثانيها: أنه يرى تصديق تلك الرؤيا في اليقظة في الدار الأخرة؛ لأنه يراه في الأخرة جميع أمته.

وثالثها: أنه يراه في الأخرة رؤية خاصة في القرب منه وحصول شفاعته ونحو ذلك).

ولمزيد من الفائدة انظر كتاب «المصادر العامة للتلقي عند الصوفية عرضاً ونقداً» للشيخ صادق سليم صادق (ص٥٠٠ - ٤٣٠) وكتاب «تقديس الأشخاص في الفكر الصوفي» للشيخ محمد أحمد لوح (٣٦/٢ - ٥٢)، وكتاب «خصائص المصطفى بين الغلو والجفاء» للصادق ابن محمد بن إبراهيم.

وفي الختام نقول: وجب على كل موحد ذاب عن حمى التوحيد أن يرد القول برؤية النبي صلى الله عليه وسلم يقظة ما استطاع، لأنه باب يؤدي فتحه إلى فتح باب التشريع من جديد فيؤدي إلى ضلال عظيم، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم. الحمد لله المعز المذل، بيده الخير كله وهو على كل شيء قدير.. وبعدُ:

نستقبل شهورًا مباركة، فاليوم تستقبل شهر شعبان، وعما قريب سَنستَقْبلُ شهر رمضان، والناس في غفلة من الزمان، يرتكبون المعاصبي والآثام، منهم من استباح القتل والدماء والدمار، ومنهم استباح الفتن والتحريض والغيبة، والكذب والتدليس، متناسين أن هناك ربًا عليمًا ببواطن الأمور، وبخبايا الصدور، وهمسات الغافلين، وكيد الكائدين، وانهم ملاقو ربهم لا محالة، يوم لا ينفع مالٌ ولا ينون، فالحياة ستنقضى كما تنقضي الشهور والأعوام وعند اللقاء تُفتح الصحائف، بوم لا يشفع مالٌ لصاحبه، ولا إمارة تنفع أو تشفع لأميرها، إلا ما قدمت بداه وكتب في صحيفته، وهناك جنة عرضها كعرض السماء والأرض، فيها ما لا عين رات، ولا انن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، وهناك نار شاسعة واسعة بعيدٌ قعرها، مترامية اطرافها، الذين يدخلونها اعداد لا تُحصى، يكون ضرس الواحد منهم في النار مثل جَبل أُحُد، وما بين منكبيه مسيرة ثلاثة أيام

روى البخاري ومسلم من حديث انس رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لاَ تَرَالُ جَهَنَّمُ تَقُولُ هَلْ مِنْ مَرِيد حَتَّى بَضَعَ رَبُّ الْعَزَّةِ فِيهَا قَدَمَهُ، فَتَقُولُ هَلْ مِنْ مَرِيد حَتَّى بَضَعَ رَبُّ الْعَزَّةِ فِيهَا قَدَمَهُ، فَتَقُولُ قَطْ قَطْ وَعَزُتكَ ، وَيُزْوَى بَعْضُهَا إِلَى بَعْضِ» وَمُتَوَّولُ قَطْ وَعَزُتكَ ، ويُزْوَى بَعْضُهَا إِلَى بَعْضِ» [صحيح البخاري ٦٦٦١، ومسلم ٢٨٤٨]. فحاسبوا

الاعتبار بالشهور والأعوام

ما أسرع ما تنقضي الليالي والأيام!! وهكذا حال الدنيا سريعة الزوال، لا يدوم لها حال، وإن أهل البصيرة ممن لم تُعْمِهم الدنيا وزينتها، وزيفها وحقارتها، يأخذون من تعاقب الأزمان أعظم معتبر، ويستلهمون من انصرام الأدام أكبر مزدحر.

وإن الناظر بعين فاحصة، وبقلب حَي لما يقع على أرض مصر الغالبة، يجعل الإنسان يتفطر قلبه من الألم، ويأمل في أن تَنْقُسْعَ الغمة، ونار الفتن التي المتوى بها المصريون على مدار السنوات الأخيرة.

تماعات

شعبان

بين إقبال

المنييين

وإعراض

التائهين

بقلم رئيس التحرير <mark>چمال سعم حاتم</mark>

GSHATEM@HOTMAIL.COM

العدد ١١٥ السنة الثالثة والأربعون

39

النار، فيُسقون من عين آنية، قد آذى حرها، واشتد نضجها، فلو رأيتهم وقد أُسكنوا دارًا ضيقة الأرجاء، مظلمة المسالك،

مبهمة المهالك، قد شُدت اقدامهم إلى النواصي، واسودت وجوههم من ظلمة المعاصي، يُسحبون فيها على وجوههم تعلوهم النار من فوقهم والنار من تحتهم، « لَمُمْ مِن جَهَمَّ مِهَادُ وَمِن فَوقهم عَوَاشِيً مَن تحتهم، « لَمُمْ مِن جَهَمَّ مِهَادُ وَمِن فَوقهم عَوَاشِيً وَكُنْ لِكَ مَرِي الطَّلِمِينَ » [الأعراف: ٤١]. لرأيت الأما وحسرات.

جثت الأمم على الرُكب، وتبين للظالمين سوء المنقلب، وانطلق المكذبون إلى ظل ذي ثلاث شعب

لا ظليل ولا يغني من اللهب، وأحاطت بهم نار ذات لهب، سمعوا الزفير والجرجرة، وعاينوا التغيظ والزمجرة، ونادتهم الزبانية: « فَادَّعُلُوا الْبَانِية: « فَادَّعُلُوا الْبَانِية: « فَادَّعُلُوا الْبَانِية: » وَالْمَحْرِة، وَالْمُحْرِق، وَالْمُحْرِق، وَالْمُحْرِق، وإلى منهاج ربكم تعودون؟!

عنوان سعادة المرء ودلائل توفيقه

إن عنوان سعادة المرء ودلائل توفيقه: في إنابته

لربه واستقامته على شرع الله ودينه في أيام حياته، وإقباله على الله تعالى بنية خالصة، وعبودية صادقة، وألا تشغله الحياة الدنيا، والسعي في تحصيل ما يؤمل منها عن الاستعداد للحياة الباقية، والتزود للدار الآخرة، فذلك سبيل الصالحين، ونهج المتقين ممن وصفهم الله عز وجل في محكم التنزيل بقوله: «لَا نُلْهِمَ عِمَرَةً وَلَا يَعَمُ مَنْ فَعَالُونَ بَوْمًا لَنَقَلَبُ فِيهِ المُنْوَا وَإِيلَا الْكُوفِ يَعَالُونَ بَوْمًا لَنَقَلَبُ فِيهِ المُنْوَدِ وَإِيلَا الْكُوفِ يَعَالُونَ بَوْمًا لِنَقَلَبُ فِيهِ المُنْوَدِ وَإِيلَا الْكُوفِ يَعَالُونَ بَوْمًا لِنَقَلَبُ فِيهِ المُنْوَدِ وَإِيلَا الْكُوفِ يَعَالُونَ بَوْمًا لِنَقَلَبُ فِيهِ المُنْوَدِ عَلَيْ اللهِ عَلَى الْمُنْوَدِ وَإِيلَا اللهِ وَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُو

فإن هؤلاء الصالحين على الرغم من اشتغالهم بالبيع والشراء، وما يحتاجون من عَرَض الدنيا، إلا أن ذلك لم يكن حائلاً بينهم وبين استحضار عظمة الله جل وعلا، استحضارًا يَحْمِلُ على تقوى الله عز وجل، وخشيته على الدوام، والقيام بعبوديته حق القيام، وهكذا شأن المؤمن حقًا، يغتنم أيام العمر، وأوقات الحياة، بأجل الأعمال الصالحة، خاصة في

وإن المتفكر والمتدبر في استقبال تلك الشهور المباركة يجد أن تلك المناسبات العظيمة تهلً علينا والأمة تحيط بها عوائق شتى، وأدواء عظمى، تعاني من تفرُق وضعف، وتشتت وهوان، وفُرقة وانقسام، أمور مؤلمة، وأحوال مبكية، فهل أن الأوان لمراجعة الواقع المؤلم، والمسار الخاطئ الذي يكاد أن يؤدي بمصر وأهلها إلى نفق لا نهاية له، وطريق مظلم، لا يعلم مداه إلا رب العالمين؟!! يقول رب العزة سبحانه وتعالى: «أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ عَامَتُوا أَنْ رب العزة سبحانه وتعالى: «أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ عَامَتُوا أَنْ فَهِل نعتبر بتلك الأشهر المباركة، في قدومها وسرعة فهل نعتبر بتلك الأشهر المباركة، في قدومها وسرعة انقضائها، ويذكرنا ذلك بسرعة انقضاء الأجال وزوال الرجال، وسرعة الرحيل، والعرض

على رب عليم تكتب ملائكته بالليل وبالنهار دقائق الاعمال، والخبايا والاسرار، شهور مباركة تذكرنا بكلام رب العزة سبحانه: «إنَّ الَّذِينَ مَا اللَّهُ ثُمُّ اسْتَقَنُوا فَلَا حَوْقُ عَلَيْنَ فَهَا جَرَاءً بِمَا كُلُونَ وَاللَّهُ ثُمُّ اسْتَقَنُوا فَلَا حَوْقُ عَلَيْنَ فَهَا جَرَاءً بِمَا كُلُونَ وَاللَّهُ عَلَيْنَ فِهَا جَرَاءً بِمَا كُلُونَ وَلِهُ اللَّهُ عَلَى الله عز وجل بِمُنْكُونَ الله عز وجل للأمة على شتى أنواعها، ودعوة لاغتنام حياة طيبة، وعيشة راضية، تحقق للمؤمنين وعيشة راضية، تحقق للمؤمنين

سعادة أبدية، وعاقبةً آمنة، إذا ما استقاموا على أمر الله جل وعلا.

### ماذا أعددت يا مَنْ لا تعتبر ؟ إ

ماذا أعددت يا من لاتعتبر بانقضاء الأيام والشهور، في ظل غَفْلَة من الزمن، وانشغال بدنيا أو إمارة، فالأولى فَانيَّة.. والثانية زائلة، لا محالة، والأمر كله لله يعطي من يشاء، ويمنع من يشاء، يعز من يشاء، ويذل من يشاء، فما ظنك بعذاب دار أهون أهلها عذابًا من كان له نعلان يغلي منهما دماغه؟! ما يرى أحدًا أشدً منه عذابًا، وإنه لأهونهم!!

أما حال أهلها فشرُ حال، وهوانهم أعظم هوان، وعذابهم أشد عذاب، وما ظنُكُ بقوم قاموا على أقدامهم خمسين ألف سنة، لم يأكلوا فيها أكلة، ولم يشربوا فيها شربة، حتى انقطعت أعناقهم عطشًا، واحترقت أكبادهم جوعًا، ثم انصرف بهم إلى

ان المتفكر والمتدبر في استقبال

الشهور الماركة بحد أن تلك

المناسبات تهل علينا والأمة تعانى

من التفرق والضعف والهوان

والانقسام، فهل من معتب يا

أولى الأيصار؟ (

تلك الشهور المباركة التي تعظم فيها الأعمال؛ لعلمه أن هذه الحياة الدنيا ما هي إلا وسيلة للفوز بالحياة الباقية، والظفر بالسعادة الدائمة، فلا هي غاية تبتغى، ولا نهاية تُرتجى، بل إنما هي عَرضُ زائل، وظلُ أفل، يأكل منها البر والفاجر، ليس لها عند الله شأن ولا اعتبار، وإنما هي قنطرة إلى الجنة أو النار، يقول عز وجل: « أعلنها أنما المؤود الذي ليثر وأكثر أنما أنما لمؤود وربنة وتفاخر بينكم وتكافر في الأنول والأوليد كمثل عَيْثِ وَلَيْ اللهُ وَرَضُونُ وَمَا الْمُؤْهُ اللهُ ال

إِلَّا مَنَتُ ٱلْفُرُودِ » [الحديد: ٢٠]. وفي الحديث عن أبي سعيد الخدري رضي

الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن الدنيا حلوة خضرة، وإن الله تعالى مستخلفكم فيها فينظر كيف تعملون، فاتقوا الدنيا، واتقوا النساء». [صحيح مسلم ٢٧٤٢].

### شعبان وسنة النبي صلى الله عليه وسلم

وإذا كنا نتحدث عن استقبال الأزمان أع الأشهر المباركة، وضرورة الاعتبار بمقدم تلك الشهور ورحيلها فحري بنا أن نُعرج على بعض فضائل هذا الشهر.

### الفضل الصيام في شعبان: المساعدي

فعن عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها قالت: «ما رأيت النبي صلى الله عليه وسلم استكمل صيام شهر قط إلا رمضان، وما رأيته في شهر أكثر صيامًا منه في شعبان». [صحيح مسلم ١١٥٦]. وفي حديث أسامة بن زيد رضي الله عنهما قال: قُلْت: يَا رَسُولَ اللَّه لَمْ أَرَكَ تَصُومُ شَهْرًا منْ الشَّهُورِ مَا تَصُومُ مِنْ شَعْبَانَ ؟ قَالَ: ذَلك شَهْرٌ يَغْفُلُ النَّاسُ عَنْهُ بَنْ رَجَبٍ وَرَمَضَانَ، وَهُوَ شَهْرٌ يَغْفُلُ النَّاسُ عَنْهُ بَنْ رَجَبٍ وَرَمَضَانَ، وَهُوَ شَهْرٌ تَرْفَعُ عَملي وَأَنَا النَّامُ الْاَعْمَالُ إِلَى رَبِّ الْعَلَمِينَ، فَأُحِبُ أَنْ يُرْفَعُ عَملي وَأَنَا النَّامُ. وَسَانُ النَّسَائَى ٢٣٥٧ وحسنه الألباني].

بدع تقع في شعبان أولاً: تخصيص يوم النصف من شعبان بالصيام:

فقد ذكر ابن رجب رحمه الله في كتاب لطائف

المعارف أن في سنن ابن ماجه (١٣٨٧) بإسناد ضعيفٍ عن علي رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذا كان ليلة النصف من شعبان فقوموا ليلها، وصوموا نهارها، فإن الله ينزل فيها لغروب الشمس إلى سماء الدنيا، فيقول: ألا من مستغفر فأغفر له، ألا مسترزق فأرزقه، ألا كذا، ألا كذا، حتى بطلع الفحر».

وبناءً على ذلك فإن صيام يوم النصف من شعبان بخصوصه ليس بسنة؛ لأن الأحكام الشرعية ألا تثبت بأخبار ضعيفة؛ ولأن الصوم عبادة، فإذا لم تثبت مشروعيته كان بدعة، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: «كل بدعة ضلالة»[سنن ابن ماجه لا وصححه الألباني].

### ثأُنيًا: تخصيص ليلة النصف من شعبان يفضل ما ؟

وردت فيها أخبار قال عنها ابن رجب في (اللطائف): إنه قد اختُلف فيها، فضعفها الأكثرون، وصحِّح ابن حبان بعضها وخرَّجها في صحيحه، ومن أمثلتها حديث عائشة رضي الله عنها، وفيه: «أن الله تعالى ينزل ليلة النصف من شعبان إلى سماء الدنيا فيغفر لأكثر من عدد

شعر غنم كلب: أي: قبيلة كلب، أخرجه أحمد والترمذي وابن ماجه، وذكر الترمذي أن البخاري ضعفه، ثم ذكر ابن رجب أحاديث بهذا المعنى. وذكر الشوكاني أن في حديث عائشة المذكور ضعفًا وانقطاعًا.

وذكر الشيخ عبد العزيز ابن باز رحمه الله وغفر له: أنه ورد في فضلها أحاديث ضعيفة لا يجوز الاعتماد علمها.

### ثالثا: قيام ليلة النصف من شعبان. وله ثلاث مراتب:

 أ- أن يصلي فيها ما يصليه في غيرها، مثل أن يكون له عادة في قيام الليل، فيفعل في ليلة النصف ما يفعله في غيرها؛ فهذا أمر لا بأس فيه.

أن يصلي في ليلة النصف من شعبان دون غيرها من الليالي؛ فهذا بدعة؛ لأنه لم يرد عن النبي

التوكيد العدد ٥١٢ السنة الثالثة والأربعون العدد ١٥١٢ السنة الثالثة والأربعون

ما أسرع ما تنقضى الليالي

والأيام، وهكذا حال الدنيا

سريعة الزوال لا يدوم لها

حال، فلنأخذ من تعاقب

الأزمان أعظم معتبر 11

اعلمة

صلى الله عليه وسلم أنه أمريه، ولا فعله هو ولا

قال الشيخ ابن باز رحمه الله: إن ما ورد في فضل الصلاة في تلك الليلة؛ فكله موضوع، وما رخص فيه بعض أهل العلم من العمل بالخير الضعيف في الفضائل، فإنه مشروط بشروط لا تتحقق في هذه المسألة، فإن من شروطه ألا بكون الضعف شديدًا، وهذا الخبر ضعفه شديد. والشرط الثاني: أن يكون واردًا فيما ثبت أصله، وذلك أنه إذا ثبت أصله، ووردت فيه أحاديث ضعفها غير شديد، كان في ذلك تنشيط للنفس على العمل به، رحاءً للثواب المذكور، دون القطع به، وهو إن ثبت كان كسبًا للعامل، وإن لم يثبت لم يكن قد ضره شيء لثبوت

> أصل طلب الفعل، ومن المعلوم أن الأمر بالصلاة ليلة النصف من شعيان، لا يتحقق فيه هذا الشرط؛ إذ ليس لها أصل ثابت عن النبي صلى الله عليه وسلم كما ذكره ابن رجب

وغيره.

- أن يصلى في تلك الليلة صلوات ذات عدد معلوم، تكرر يصفة معينة، فهذه المرتبة أشيد ابتداعًا من المرتبة الثانية وأبعدُ

عن السنة، والأحاديث الواردة فيها أحاديث موضوعة، قال الشوكاني في الفوائد المجموعة (ص١٥)، وقد رويت صلاة هذه الليلة- اعنى ليلة النصف من شعبان - على أنحاء مختلفة ، كلها باطلة وموضوعة.

رابعًا: أنه اشتهر عند كثير من الناس أن ليلة النصف من شعبان يقدر فيها ما يكون في العام، وهذا ليس صحيحا ، بل هي ليلة القدر، كما قال الله تعالى: «حمّ ﴿ وَٱلْكِتَابِ ٱلَّهُمِينِ ۞ إِنَّا أَمْرَلْنَهُ فِي لَيْـلُّغُو ثُبُنَرُكُو ۚ إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ۞ فِيمَا يُقْرَقُ كُلِّ أَمْرِ حَكِيمٍ ﴾ أَمْرًا فِنْ عِندِنَا ۚ إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ۞ رَحْمَةً مِّن زَيِّكَ إِنَّهُ، هُوَ ٱلسَّيِيعُ ٱلْعَلِيعُ » [الدخان: ١-٦]، وهذه الليلة التي أنزل فيها القرآن وهذا ليس يصحيح، بل هي ليلة القدر، كما قال الله تعالى: «إِنَّا أَنْزُلْنَهُ في

لَّلُهُ ٱلْقَدْرِ » [القدر: ١]، وهي في رمضان؛ لأن الله تعالى أنزل القرآن فيه، قال الله تعالى: «شَهُو رَمَضَانَ ٱلَّذِيُّ أُنذِلَ فيه

ٱلْقُرْءَانُ » [التقرة:١٨٥]، فمن زعم أن ليلة النصف من شبعيان بقدر فيها ما يكون في العام، فقد خالف ما دل عليه القرآن في هذه الأيات.

خامسًا: أن يعض ألناس يصنعون اطعمة في يوم النصف من شعبان ويوزعونها على الفقراء ويسمونها عشيات الوالدين، وهذا أيضًا لا أصل له عن النبي صلى الله عليه وسلم فيكون تخصيص هذا اليوم بهذا العمل من البدع التي حذر منها رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقال فدها: «كل يدعة ضيلالة» [سين اين

ماحه ٤٢ وصححه الألباني]. وليعلم أن من ايتدع في دين الله ما ليس منه، فقد خالف ما حاء في كتاب الله سيحانه وصحيح سنة رسوله صلى الله عليه وسلم.

إن مضى اللدل والنهار ساعدان من الدنيا ويقربان من الآخرة، فطويي لعيد انتفع بعمره فاستقبل هذه الشهور المباركة بمحاسبة نفسه على ما مضى، وتاب

إلى الله عز وحل، وعزم على ألا يضيع ساعات عمره إلا في خير؛ لأنه يذكر دائمًا قول نبيه صلى الله عليه وسلم عندما سئل عن خير الناس فقال: «من طال عمره وحسن عمله» [سنن الترمذي ٢٣٢٩ وصححه الألباني].

وهو يلهج دائمًا بدعاء النبي صلى الله عليه وسلم الثابت عَنْ أبي هُرِيْرَةَ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّه -صلى الله عليه وسلم- يقول: «اللهُمُ أَصْلَحُ لي ديني الذي هُوَ عَصْمَةَ أَمْرِي، وَأَصْلِحُ لِي دُنْيَاي الَّتِي فِيهَا مُعَاشِي، وَأَصْلِحُ لِي آخِرَتِي التِي فِيهَا مُعَادى، وَاجْعَل الْحِيَاةُ زِيَادِةً لِي فَي كُل خَيْرٍ، وَاجْعَلِ الْمُوْتَ رَاحَةَ لِي مِنْ كُلِ شُرِّ» [أخرحه مسلم . TYYY .

اللهم اهدنا إلى الصراط المستقيم، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

إن مضى الليل والنهار

يباعدان من الدنيا، وتقربان

من الأخرة، فطوبي لعبد

انتفع بعمره فاستقبل تلك

الشهور الماركة لحاسية نفسه

على ما مضى .



بين يدى السورة:

سورة الشورى سورة مكية، شانها شان السور المكية في الاهتمام بترسيخ العقيدة، وبيان أصول الدين وأركان الإيمان، وقد ركزت على الأصول الثلاثة: التوحيد، والنبوة، والبعث بعد الموت، لكن المحور الأساسي الذي تدور حوله آيات السورة الكريمة هو الوحي والنبوة، ولذلك افتتحت السورة بقوله تعالى: «كذلك يُوحي إليّك وَإلَى الّذينَ مِنْ قَبْلُكُ اللّهُ الْعَزِينُ الْحَكِيمُ» وخُتمت بقولة سبحانه: «وكذلكُ أوْحَيْنا إلّيمانُ وَكَذلكُ أَوْحَيْنا إلّيكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنا مَا كُنتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلَا الْإِيمَانُ وَلَكَنَ مَعْلَناهُ



### نُورًا نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عَبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاط مُسْتَقَيِم ».

وقد سميت السورة بهذا الاسم (الشورى) تنويهًا باهمية مبدأ الشورى، وضرورة أخذ المسلمين أفرادًا وجماعات بمبدأ الشورى، فإن الله تعالى أمر نبيه صلى الله عليه وسلم أن يستشير أصحابه، مع أن الوحي ياتيه من الله، فغيره أولى أن يستشير إخوانه وخلانه فيما يعرض له من أمور، وقد قيل: ما خاب من استشار.

«حم (۱) عسق»: خمسة احرف من حروف الهجاء، استفتح الله تعالى بها السورة المباركة؛ الإثبات كون القرآن الكريم تنزيل رب العالمين، وليس كلام محمد صلى الله عليه وسلم كما زعموا، بدليل عجزهم عن الإتيان بشيء من مثله، مع كونه مؤلفًا من هذه الحروف التي يتالف منها كلامهم.

الوحى والتبوة:

كُذلكُ يُوحِي إلَيْكُ وَإِلَى الَّذِينُ مِنْ قَبْلِكُ اللَّهُ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ »: أي مثل هذا الإيحاء الذي أوحاه إليك ربك في هذه السورة يوحي إليك غيره، كما أوحى إلى الأنبياء الذين سبقوك، وقد سماهم الله تعالى في قوله: إِنَّا أَوْحَيْناً إِلَيْكُ كُلَا أَوْحَيْناً إِلَى فُرْجَ وَالْتَيْنَ مِنْ مِعْدُودُ وَالْحَيْنَ إِلَى فُرْجَ وَالْتَيْنَ مِنْ مِعْدُودُ وَالْحَيْنَ وَإِلَّمْ وَوَلَّمْ وَوَلَّمْ وَوَلَّمُ وَوَلَّمُ وَالْمُحَيِّلُ وَإِسْحَقَ وَيَعْمُونِ وَالْمُسْعِيلُ وَإِسْحَقَ وَيَعْمُونِ وَالْمُسْعَاطِ وَعِيسَى وَأَيُوبُ وَيُونُسُ وَهُرُونَ وَسُلَيْسُ وَالْمُنْعَادُ وَالْمَعَادِينَ اللهِ الله الله عليه وَالْمُرْدَةُ وَالْمُنْعَادُ وَالْمُنْعَادُ وَالْمُنْعَادُ وَالْمُنْعَادُ وَاللهُ اللهُ عَلَيْمَ وَالْمُونِ وَسُلَيْسُ وَمُرُونًا وَاللهُ اللهِ اللهُ الل

فليس محمد إذًا أول مَن يُوحَى إليه حتى يكذّبوه أو يبدّعوه، ولذلك قال له ربه: «قُلْ مَا كُثُ يِدُعَا مِنَ الرُّسُلِ وَمَا أَفْرِى مَا يُفَعَلُ بِي وَلَا بِكُمْ إِنَّ أَنَّعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى وَمَا أَنْا إِلَّا نَذِيرٌ ثُنِينٌ » [الأحقاف: ٩].

«لُه مَا في السُّمَوَاتِ وَمَا في الْأَرْضِ» يقول سبحانه: الله العزيز الحكيم الذي أوحى إليك هو مالك الملك، يؤتي الملك من يشاء، وينزعه ممن يشاء، ويهب لمن يشاء، ويمنع من يشاء، وشَهَحَنَ الله عن يشاء، وشَهَحَنَ الله عن يشاء، وَشَبَحَنَ الله عن يشاء، وَشَبَحَنَ الله عَن يشاء، وَشَبَحَنَ الله عَن يشاء، وَشَبَحَن الله عَن يشاء، وَشَبَحَن الله عَن يشاء، وَشَبَحَن الله عَن الله عَنْ الله عَن الله عَنْ الل

«وَهُو الْعُلِيُّ» الذي له العلو المطلق، علو الذات، وعلو وعلو القدر، وعلو القهر، وعلو المكانة، وعلو المكان، وهو «الْعَظيمُ» القدر والمكانة، ومن عظمته: «تَكَادُ السَّمَوَاتُ يَتَفَطَّرُنَ مِنْ فَوْقَهِنَّ» أي يتشققن من عظمة الله وجلاله، ومهابته وخشيته، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ مِنَ الْحَارَةِ لَمَا يَغَجُرُ مِنْهُ الْأَنْهُرُّ وَإِنَّ مِنَهَ لَمَا يَجُعُلُ مِنْهُ الْمَاهُ وَإِنَّ مِنَهَا لَمَا يَجُعُلُ مِنْهُ الْمَاهُ وَإِنَّ مِنَهَا لَمَا يَجُعُلُ مِنْهُ الْمَاهُ وَإِنَّ مِنَهَا لَمَا يَجُعُلُ مِنْهُ الْمَاهُ وَإِنْ مِنَهَا لَمَا يَجُعُلُ مِنْهُ الْمَاهُ وَإِنْ مِنَهَا لَمَا يَجْعُلُ مِنْ مَشْكِهُ

أَنَّاهِ وَمَا لَقَهُ بِعَنْفِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ » [البقرة: ٧٤].

"وَالْمَلْائِكَةَ يُسَبِّحُونَ بِحَمْد رَبِّهِمْ" إجلالاً وتعظيمًا، ومهابة وَحْشية، "وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَنْ فِي الْأَرْضِ" ممن تاب من المؤمنين، كما سبق في سورة غافر قوله تعالى: "أَلَّيْنَ مَلْوُنَ الْمَرْسُ وَمَنْ حَوْلَهُ مُسْبَحُونَ مِسْدِرَةِ عَلَى اللّهُ وَمَلْكُونَ الْمَرْسُ وَمَنْ حَوْلَهُ مُسْبَحُونَ مِسْدِرَةٍ وَمُوسَوِّلُونَ الْمَرْسُ وَمَنْ حَوْلَهُ مُسْبَحُونَ مِسْدِلُكُ وَمَنْ وَمُرْسَوِّلُونَ الْمَرْسُ وَمَنْ حَوْلُهُ مُسْبَعْتُونَ لِللّهِ مَامِنُوا وَلَقَيْعُوا سِيلَكُ وَهَمْ مَنْ اللّهِ مَامُوا وَلَقَيْعُوا سِيلَكُ وَهَمْ مَنْ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْ اللّهِ اللّهُ وَلَهُمْ اللّهُ اللّهُ مَامُوا وَالْمَعْمُ السِيلَكُ وَهَمْ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَامُوا وَالْمَعْمُ السِيلَكُ وَهُمْ مَنْ اللّهُ اللّهُ

الله هو الوليء

وهكذا ذكر الله تعالى في هذه الآيات من الأسماء الحسنى والصفات العلى ما يوجب ولايته وحده دون غيره، ومع ذلك فإن كثيرًا من الناس اتخذوا من دونه أولياء، والله يعظهم ويحذرهم، ويبين أنه حفيظ عليهم، وسيجزيهم باعمالهم، فيقول سبحانه: والدين اتخذوا من دونه أولياء الله حفيظ عليهم، وسيجزيهم باعمالهم،

الأولياء جمع ولي، وهو من يتولى أمر من تولاه، فيحميه وينصره، ويسعى له في جلب النفع ودفع الضر.

والله ولي الذين أمنوا، والذين كفروا أولياؤهم الشياطين، كما قال تعالى: إنهم أغذوا الله عليه أولياؤهم أولياء من دُونِ الله وَحَسَبُونَ أَبُهُم مُهمَّدُونَ » أولاية، والإعراف: ٣٠]، وقد عاب الله عليهم هذه الولاية، فقال: «وَادْ قُلْنَا لِلْمُلْكِدُكُهُ أَسْمُلُوا لِادَمْ مَسَمُدُوا إِلّا إِنِسَ كَانَ فَقَال: «وَادْ قُلْنَا لِلْمُلْكِدُكُهُ أَسْمُلُوا لِادَمْ مَسَمُدُوا إِلّا إِنِسَ كَانَ فَقَال: «وَادْ قُلْنَا لِلْمُلْكِدُكُهُ أَسْمُلُوا لِادَمْ مَسَمُدُوا إِلّا إِنِسَ كَانَ مِن أَلْمِن وَفَى وَهُمْ لَكُمْ عَلَولًا بِشَى لِلظّنِلِينِ بَدَلًا » [الكهف: من دُوفِي وَهُمْ لَكُمْ عَلَولًا بِشَى لِلظّنِلِينِ بَدَلًا » [الكهف: وجلب النفع لهم، ودفع الضر عنهم، فقال تعالى: وَبَالَ النَّرَقَانَ عَلَى عَبْدِمِ لِيكُونَ لِلْعَلْمِينَ فَيْرًا ﴿ وَالْمُنَالِينَ بَيْرًا ﴿ وَلَا اللّٰمِينَ فَيْرًا ﴿ وَالْمَالِينَ فَيْرًا لَى وَالْمَالِينَ فَيْرًا وَلَا مِنْ الْمُنْ وَلَا مِنْ اللّٰمِينَ وَالْأَرْضِ وَلَا يَنْ الْمُنْ وَلَا مِنْ اللّٰمِينَ وَالْا مِنْ وَلَا مَنْ وَلَا مِنْ وَلَا مِنْ وَلَا مِنْ وَلَا مِنْ وَلَا مِنْ وَلَا مَنْ وَلَا مِنْ وَلَا مَنْ وَلَا مِنْ وَلَا مَنْ وَلَا مَنْ وَلَا مَنْ وَلَا مَنْ وَلَا مَنْ وَلَا مَلْكُونَ وَلَا مَنْ وَلَا مُنْ الْمُونَ وَلَا مَنْ وَلَا مُنْ الْمُونَ وَلَا مَنْ وَلَا مِنْ وَلَا مَنْ وَلَا مَنْ وَلَا مَنْ الْمُونَ وَلَا مَنْ وَلَا مَنْ وَلَا مُمْ وَلَا وَلَا مَنْ وَلَا مَنْ اللّٰ وَلَا مُنْ الْمُونَ وَلَا مَنْ الْمُولِي الْمُنْ وَلَا مَنْ وَلَا مُنْ وَلَا مُولِلَا وَلَا مَنْ وَلَا مُنْ الْمُنْ وَلَا مَنْ وَلَا مُنْ الْمُلْ الْمُنْ وَلَا مُنْ وَلَا مُنْ اللّٰ الْمُنْ وَلَا مُنْ وَلَا مُنْ وَلَا مُنْ الْمُنْ وَلَا مُنْ وَلَا مُنْ الْمُنْ وَلَا مُنْ وَلَا مُنْ الْمُنْ وَلَا مُنْ وَلَا مُنْ وَلَا مُنْ الْمُنْ وَلَا مُنْ الْمُنْ وَلَا مُنْ الْمُنْ الْمُلْكُولُ وَلَا مُنْ الْمُلُولُ وَلَا مُنْ الْمُنْ وَلَا مُنْ وَلَا مُنْ وَلَا مُنْ الْمُلِ

ومعنى «اللَّهُ حَفِيظُ عَلَيْهِمْ» أي: رقيب وشهيد، يحصي عليهم أعمالهم ويحفظها، ثم يجزيهم بها، كما قال تعالى في الحديث القدسى: «يَا عبَادي إِنْمَا هِيَ أَعْمَالُكُمْ أَحُصِيهَا لَكُمْ ثُمُّ أُوَفِّيكُمْ إِيُّاهَا، فَمَنْ وَجَدَ غَيْرَ ذَلَكَ فَلاً

يَلُومَنَّ إِلَّا نَفْسَهُ [صحيح مسلم ٢٥٧٧].

ومعنى «وَمَا انْتَ عَلَيْهِمْ بِوَكِيلِ» أي لست موكلاً بحفظ أعمالهم، وليس عليك هداهم، إنما أنت منذر، وحسابهم على الله.

عالية الرسالة؛

«وَكَذَلِكُ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْانًا عَرْبِيًا» لآنك عربي، وبعثت في قوم عرب، وسنة الله في الرسل أن يكون الرسول من قومه ليفهموا عنه، كما قال تعالى: « وَمَا أَرْصُلْنَا مِن رَسُولِ إِلَّا بِلِسَانِ فَوْمِهِ، لِلْبَيْنَ لَمُ مُن مَنْكَأَةً وَهُوَ الْعَرِيرُ فَيُضِلُ اللهُ مِن يَشَاهُ وَهُوَ الْعَرِيرُ الْمَحْدِيرُ مَن يَشَاهُ وَهُوَ الْعَرِيرُ الْمَحْدِيرُ الْمَحْدِيرُ الْمَحْدِيرُ المِراهِمِهِ: ٤].

وليست عربيته صلى الله عليه وسلم وعربية مَن بُعث فيهم دليلاً على قصر رسالته عليهم، ولذلك قال الله تعالى: «لتُنْذِرَ أُمَّ الْقُرَى وَمَنْ حَوْلَهَا»، وأم القرى مكة المكرمة، حفظها الله، فهي عاصمة العالم كله، وقد جرت العادة بقدوم الوفود على العاصمة، دون العكس، فيكون وجود الرسول صلى الله عليه وسلم في العاصمة سببا في انتشار دعوته، حيث تأتي الوفود فتسمع، ثم يرجعون إلى بلادهم فيلغونهم ما سمعوا.

والمراد بقوله تعالى: «وَمَنْ حَوْلَهَا» العالم كله، سواء في ذلك القريب منها والبعيد، فرسالته صلى الله عليه وسلم عامة لكل الناس، كما قال تعالى: «رَمَا أَرْسَلْنَكُ إِلَّا رَحْمَةُ الْكَلْيَبِينَ» [الأنبياء: ١٠٧]، وقال تعالى: «مَّارَكُ الَّذِي ثَلُ الْمُوّانَ عَلَى عَبْيِهِ لِتَكُونَ الْمُوّانَ عَلَى عَبْيِهِ لِتَكُونَ الْمُوّانَ عَلَى عَبْيهِ لِتَكُونَ الْمُرَانِ عَلَى الله عالى: «قُلْ يَتَأَيّهُا النّاسُ إِنِّ رَسُولُ الله إليه عليه وسلم: «أَفُريَاتُهُا حَمْسًا لَمُ يُعْطَهُنَ آحَدُ قُبْلِي: نُصِرْتُ بِالرُّعْبِ مَسيرة شَهْر، وَحُعلَتْ ليَ الأَرْضُ مَسْحِدُا وُطَهُورًا، فَأَيْمَا شَهْر، وَحُعلَتْ ليَ الأَرْضُ مَسْحِدُا وُطَهُورًا، فَأَيْمَا لَمُ يُعْطَهُنَ آخِدُ قَبْلِي: نُصِرْتُ بِالرُّعْبِ مَسيرة رَحُلُ مِنْ أَمْتِي الرَّعْبِ مَسيرة رَحُلُ مِنْ أُمْتِي الْرَحْثِ مَسْحِدُا وُطَهُورًا، فَأَيْمَا لَمُ يُعْطَهُنَ الْمَالَةُ فَلْنُصَلَ، وَأَحِلَتْ ليَ الأَرْضُ مَسْحِدُا وُطَهُورًا، فَأَيْمَا لَمُ يُعْطَهُنُ الْحَد قَبْلِي: فُصِرْتُ بِالرَّعْبِ الشَّفَاعَة، رَحُلُ مِنْ أُمْتِي الْبُرِعْ لِكُمْ قُومَه خَاصُةً، وَلُحِدُ الشَّفَاعَة، وَكَانَ النَّبِيُ يُبْعَثُ إِلَى قَوْمَه خَاصُةً، وَبُعِثْتُ إِلَى قَوْمَه خَاصُةً، وَبُعِثْتُ إِلَى وَمَسلم وَكَانَ النَّبِي يُبْعَثُ إِلَى قَوْمَه خَاصُةً، وبُعِثْتُ إِلَى ومسلم وكَانَ النَّسِ عَامَةً». [صحيح البَخاري (٣٣٥)، ومسلم ومسلم عَامَةً». [صحيح البَخاري (٣٣٥)، ومسلم عامَةً».

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رِضِي الله عنه عَنْ رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم أَنَّهُ قَالَ: «وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّد بِيَدِهِ لاَ يَسْمَعُ بِي أَحَدٌ مِنْ هَذِهِ الأَمَّةَ يَهُودِيُ وَلاَّ نَصَرَانِيُّ، ثُمُّ يَمُوتُ وَلَمْ يُؤْمِنْ بِالَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ إِلاَّ كَانَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ». [صحيح مسلم (١٣٥)].

وَمَنْ حَكَمَةَ ٱلوَحِيِّ إِنْدَارِ النَّاسِ يَوْمِ القَيَامَةِ، كما قال تعالى: «وَتُنْذَرُ يَوْمَ الْجَمْعِ لَا رَيْبَ فَيِهِ»:

فيوم الجمع هو يوم القيامة، كما قال تعالى: «أَشَّ لاَ اللهُ إِلَّا هُوْ أَلْكُ اللهُ اللهُ

وهذه الآية كقوله تعالى: «وَأَنذُرْهُمْ بِوَمُ الْآَرُونَةِ إِذَ الْقُلُوبُ لَهُمْ الْآَرُونَةِ إِذَ الْقُلُوبُ وَلَا الْفُلُوبُ الْآَلُ الْفُلُوبُ اللَّهُ الْمُلُوبُ اللَّهُ الْمُلَابُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالْمُولُولُولُ اللْمُولِمُ اللْمُلْمُ الللْمُلِي الْمُولِمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ

وقد كثر في القرآن الكريم التخويف من يوم القيامة:قال تعالى: «تَأَيَّهَا النَّاسُ اتَّغُواْ رَبِّكُمْ إِنَّ القيامة:قال تعالى: «تَأَيَّهَا النَّاسُ اتَّغُواْ رَبِّكُمْ إِنَّ الْمَانُ الْمَعْمَ عَلِيدٌ ﴿ فَي مَرُونِهَا لَدُهُلُ كُلُ مُلِهَا مُرْضِعَةً عَمَّا الْرَضِعَة وَتَعْمَعُ كُلُ دَاتٍ حَمْلِ خَلَهَا وَرَبِي النَّاسُ سُكُري ومَا هُم بِسُكُري ولَكِنَ عَذَاتِ الله شَيْدِيُّ والنَّاسُ سُكُري ولَكِنَ عَذَاتِ الله سُكَرِي ولَكِنَ عَذَاتِ الله سُكِيدُ والنَّاسُ الله النَّاسُ والله عَنْ وللهِ والله عَنْ واللهِ مَنْ الله عَنْ فلا نَعْرَنَ كُولُهُ الله عَنْ فلا نَعْرَنَ كُمُ الله المَنْ واللهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ فلا نَعْرَنَ كُمُ اللهِ اللهِ واللهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ واللهِ عَنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ا

فإذا جمع الله الأولين والآخرين حاسبهم بما قدموا وأخروا، ثم أمر بالذين آمنوا وعملوا الصالحات إلى الجنة، وأمر بالذين كفروا وكذبوا إلى النار، وهذا معنى قوله تعالى: «فريق في المجنة وفريق في المبنة على: «فريق في المبنة وفريق في المبنة وفريق في السعير»، وهذه الآية كقوله تعالى: «فَرَعَ تَقُومُ النّاعَةُ بَوْمَ نِي يَنَفَرَقُونَ (الله فَأَمَّ اللّينَ عَالَمُوا وَكَلْبُوا وَعَمِيلُوا الصَّلِحَتِ فَهُمْ فِي رَوْمَ لِي يُحْرَفُونَ الله وَالله وَاله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله

١٢ التوكيد العدد ٥١٢ السنة الثالثة والأربعون

رُحْمَتِه»، فلذلك جعل منهم المهتدين والضالين، والمؤمَّنين والكافرين، كما قال تعالى: «هُوَ الَّذِي خَلْنَكُمْ فَيَاكُمْ فَيَاكُمُ فَيَعْمَلُونَ بَصِيدًا "

وقوله تعالى: «وَالظَّالمُونَ مَا لَهُمْ مِنْ وَلِيٍّ وَلَا نَصِيرِ» يعني بالظالمين الكافرين، وأنهم إذا جاءهم في الدنيا عذاب الله فلن يجدوا وليًا يتولاهم، ولا ناصرًا ينصرهم، وكذلك إذا أمر الله تعالى بهم إلى النار يوم القيامة.

وهذه الآية كقوله تعالى: ﴿إِنَّ هَدُوهِ ثَذَكَرُهُ فَهُن شَآءً اللهُ الل

ومرة ثانية يذكر الله تعالى على الظالمين التخاذهم أولياء من دونه، فيقول سبحانه: «أم اتخذوا منْ دُونه أوْلياء» وهو استفهام إنكاري، ثم يعرفهم بالولي الحق، فيقول سبحانه: «فَاللَّهُ هُو الوليُّ وَهُوَ يُحْيِي الْمُوتَى وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرُ»، فالولاية الحق لله، الذي له ملك السموات وألارض، فالولاية الحق لله، الذي له ملك السموات وألارض، وهو يحي ويميت، وهو على كل شيء قدير، لا يعجز عن شيء، ولا يعجزه شيء، ومن سواه من يعجز عن شيء، ولا يعجزه شيء، ومن سواه من الأولياء لا يتصفون بشيء من هذه الصفات، فهم إذن ضعفاء عجزة، فلا يصلحون للولاية، لأن فاقد الشيء لا يعطيه.

المخرج من الخلاف:

وَمَا اخْتَلَفْتُمْ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ فَخُكْمٍهُ إِلَى اللَّهِ »:

إن الله تعالى خَلق الخَلق، وفضل بعضهم على بعض بعض في الفهم، كما فضل بعضهم على بعض في الرزق، وبسبب هذا التفاوت في الفهم يحدث الخلاف ولا يد، كما قال تعالى: ﴿ إِلَّا شَآةً رَبُّكَ لَجَمَلُ النَّاسَ أُمَّةً وَحِدةً وَلا يَزَالُونَ عُنَافِينَ ﴿ اللَّاسَ أُمَّةً وَحِدةً وَلا يَزَالُونَ عُنَافِينَ ﴿ اللَّاسَ أُمَّةً وَحِدةً وَلا يَزَالُونَ عُنَافِينَ ﴿ اللَّاسَ أُمَّةً وَحَدةً وَلا يَزَالُونَ عُنَافِينَ ﴿ اللَّاسَ الْمَعَقَدُ مِنَ الْمِنْقَ وَلِلنَّاسِ أَجْعَيْنَ » [هود: ١١٨- ١١٩].

والله تعالى يحب لعباده الاجتماع والائتلاف، ويكره لهم التفرق والاختلاف، ولذلك أرشدهم إلى ما يخرجهم من الخلاف، وهو الرجوع إلى الكتاب والسنة، فقال تعالى: «وَمَا اخْتَلَفْتُمْ فِيهِ منْ شَيْء فَحُكُمُهُ إلى الله»، وقال تعالى: «يَاَ يُّهُا ٱلِّذِينَ مَامَنُوا أَطِيعُوا فَحُكُمُهُ إلى الله»، وقال تعالى: «يَاَ يُّهُا ٱلِّذِينَ مَامَنُوا أَطِيعُوا الله»، وقال تعالى: «يَا يُّهُا ٱلْذِينَ مَامَنُوا أَطِيعُوا الله وَالله وَاله وَالله و

فالمخرج من الخلاف لا يتحقق إلا بالرجوع إلى

كتاب الله، وصحيح سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهذا أمر واجب، علقه الله تعالى على الإيمان؛ لأن المؤمن بالله لا يرضى بغير الله حكمًا، والذي يؤمن باليوم الآخر لا يؤثر حظوظ الدنيا وشهواتها على نعيم الجنة، ثم بين الله تعالى لعباده فضائل التحاكم إلى الكتاب والسنة، فقال: «ذلكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا» أي: ذلك الرد إلى الله ورسوله خير لهم في الدنيا، وأحسن تأويلا في الآخرة.

التوكل والانابة:

ثم أمر الله تعالى رسوله صلى الله عليه وسلم أن يقول: «لَكُمُ اللّهُ رَبِي»: أي ذلكم الذي أمركم أن تتحاكموا إليه هو ربي، «عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ» في جلب النفع ودفع الضر، فأنا لا أرجو جلب النفع إلا من الله، ولا أرجو دفع الضر إلا من الله، فهو سبحانه القادر على ذلك، وغيره لا يملكون لانفسهم ضرًا القادر على ذلك، وغيره لا يملكون لانفسهم ضرًا ولا نفعًا، فلأن لا يملكوه لغيرهم أولى، قال تعالى: «وَإِن يَعْسَلُكُ اللهُ يِشُرُ فَلا حَالِيْكُ اللهُ عَلَيْ وَقَال تعالى: عَبْرُ فَهُو عَلَى كُلُ مَيْ وَلِيثِرٌ » [الأنعام: ١٧]، وقال تعالى: «مَا يَفْتُ مِنْ فَلا مَرْسَلُ لَهُ مِنْ فَلا مَا يُعْلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

رُولِلَيْهِ أَنْبِيثٍ»: أي أرجّع إليه وحده بالطاعات والقربات. والإنابة معناها الرجوع إليه سبحانه بالمحبة والخضوع والانقياد، والإعراض عما

قال العلماء: فرُق بين التوكل والإنابة، فأتى بلفظ الماضي في التوكل، والمضارع في الإنابة؛ لأن التوكل واحد لا يتعدد، والإنابة كثيرة متجددة، ففي كل ساعة يأتي العبد بعبادة، فهو دائرٌ بين الصلاة، والذكر، والقراءة، والاستغفار، والصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم ونحو ذلك.

وقد كثر في القرآن الكريم الجمع بين التوكل والإنابة، ومن ذلك قوله تعالى: «وَلِلّهِ عَبْبُ السَّمَوَنِ وَالإنابة، ومن ذلك قوله تعالى: «وَلِلّهِ عَبْبُ السَّمَوَنِ وَأَلْأَرْضِ وَإِلَيْهِ بُرْجَعُ ٱلأَمْرُ كُلُهُمْ فَأَعْبُدُهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهُ وَمَا رَبُّكُ بِعَنْهِلَ عَمّا مَعْمَلُونَ » [هود: ١٢٣]، وقال تعالى: «وَأَذَكُرُ أَسْمَ رَبّكَ وَسَنَلْ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴿ اللّهِ اللّهُ اللّهُ تعالى إِلّا هُو فَآتَهَدُهُ وَكِلاً » [المزمل: ٨- ٩]، وعلمنا الله تعالى في الفاتحة أن نقول: «إِلّهُ مَبْدُ وَإِيّاكَ نَسْتَعِيث » [الفاتحة: ٥].

والحمد لله رب العالمين.

شعبان ۱۹۲۰ هـ التوجيح ۱۳

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه وبعد:

نواصل الإجابة على أسئلة القراء عن الأحاديث فنقول:

١- سأل سائل عن حديث « أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: كيف أصبحت يا حارثة؟ قال: أصبحت بالله مؤمنًا حقًا. قال: انظر ما تقول؛ فإن لكل قول حقيقة..».

قلت: هذا حديث منكر.

أخرجه محمد بن نصر في « تعظيم قدر الصلاة « (٣٦٢) قال: حدثنا محمد بن مقاتل. وعبد الله الماليني محمد بن جعفر بن محمود بن حسان في « أحاديثه « (ق ٢٠١/٣٥) عن عبد الجيار بن العلاء. والبيهقي في « الشبعب « (١٠٥٩٠) عن أبى الصلت الهروي قالوا: ثنا يوسف بن عطية الصفار قال: سمعت ثابت البناني بذكر عن أنس بن مالك قال: بينما رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا استقبله شباب من الأنصبار فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: كيف أصبحت يا حارثة؟ قال: أصبحت بالله مؤمنا حقا. قال: « انظر ما تقول فإن لكل قول حقيقة». فقال يا رسول الله: «عزفت نفسى عن الدنيا، فأسهرت ليلي، وأظمأت نهاري، وكأنى بعرش ربي بارزًا، وكأنى أنظر إلى أهل الجنة كيف يتزاورون فيها، وكأنى أنظر إلى أهل النهار كيف يتعاوون فيها. فقال: أبصرت! فالزم، عبد نور الله الإيمان في قلبه. قال: يا رسول الله ادع الله لي بالشبهادة، قال: فدعا له رسول الله صلى الله عليه وسلم فنودى يومًا في الخيل وكان أول فارس استشهد وأول فارس ركب، فبلغ أمه فجاءت إلى النبي صلى الله عليه وسلم وقالت: أخبرني عن ابني إن يكن في الجنة لم أبك عليه، وإن يك غير ذلك بكيت عليه ما عشت في الدنيا. قال يا أم الحارث إنها ليست جنة، ولكنها جنة من جنان، وإن الحارث في الفردوس الأعلى. قال: فرجعت وهي تضحك وتقول: بخ بخ لك يا حارثة.

وأخرجه البزار (٦٩٤٨) \_ البحر) قال: حدثنا أحمد بن محمد الليثي. والعقيلي في: « الضعفاء « (٥٠/٤) عن بكر بن خلف قالا: ثنا يوسف بن عطية الصفار بهذا الإسناد إلى قوله: « عبد نور



الله قليه « قال العقبلي: « ليس لهذا الحديث اسناد بثبت، بعنى: لأوله أما آخره فهو ثابت كما حققته في « الفتاوي الحديثية» (٣٤٩) وعلة هذا الحديث يوسف الصفار هذا فانه تالف. وأخرجه أبو القاسم البغوى في «معجم الصحابة» (٧٥/٢) والبيهقي في: «الشيعب «(١٠٥٩١) و الطبر اني في الكبير (ج٣/ر قم ٣٣٦٧) وعنه أبو نعيم في: «معرفة الصحابة»(٢٠٦٩) عن محمد بن العلاء وعبد بن حميد في: «المنتخب» (٤٤٥) قالا: حدثنا زيد بن الحياب ثنا ابن لهيعة ثنا خالد بن بزيد السكسكي عن سعيد بن أبي هلال المدنى عن محمد بن أبي الجهم عن حارث بن مالك الأنصاري أنه مر درسول الله صلى الله عليه وسلم فقال له يا

حارثة كيف أصبحت؟ قال: أصبحت مؤمنا حقا فقال: « انظر ما تقول، إن لكل قول حقيقة « قال: «ألست قد عزفت الدنيا عن نفسی، وأظمأت نهاری، واسهرت لبلى، وكأنى أنظر إلى عرش ربى بارزاء وكأنى أنظر إلى أهل الحنة بتزاورون فيهاء وكأنى أنظر إلى أهل النار يتضاغون فيها ىعنى بصبحون. قال: يا حارثة عرفت فالزم. ثلاث مرات.

وإسناده ضعيف جدًا، وابن لهيعة ضعيف، ومحمد بن أبي الجهم لا أعلم عن حاله شيئا. أخرجه أبو نعيم أيضًا (٢٠٧٠) قال: أخبرنا خيثمة بن سليمان إجازة ثنا محمد بن عيسى ابن حيان ثنا محمد بن الفضل بن عطية عن غياث بن المسيب عن سليمان بن سعيد بن أبي بردة عن الربيع بن لوط عن الحارث بن مالك بهذا وسنده ساقط ومحمد بن الفضل قال: أحمد: حديثه حديث أهل الكذب.

وكذُّنه عمرو بن العلى الفلاس، وكذلك بن أبي شبية والنسائي، وقال صالح حزره: يضع الحديث. وأخرجه ابن الأعرابي في « المعجم « (۲۰٦) والسهقي في: « الشيعب « (۲۰۹۲) عن عبد الرزاق وهو في « المصنف « (٢٠١١٤) من طريق صالح بن مسمار وجعفر بن برقان معضلاً، وكذلك أخرجه ابن المبارك في « الزهد « (٣١٤) عن صالح بن مسمار وأخرجه بن أبي شبية (٤٣/١١) قال: حدثنا ابن نمير ثنا مالك ين مغول عن زييد قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم فذكره معضالاً، وأخرجه ابن أبى شبيه أيضًا قال: حدثنا يزيد بن هارون قال: أخدرنا أبو معشر عن محمد بن صالح الأنصاري أن النبي صلى الله عليه وسلم

لقى عوف بن مالك فذكر مثله، وإسناده منقطع. فالأمر كما قال العقبلي: ليس بثبت لهذا المتن استاد. والله أعلم.

تعليق:

أما اللفظ الثابت الذي ذكره فضيلة الشيخ الحويني كما حققه في الفتاوي الحديثية عدد ربيع أول ٢٦٤١٨حرية بمجلة التوحيد: «عن أنس أن أم الرسع بنت البراء وهي أم حارثة بن سراقة أتت

على النبي صلى الله عليه وسلم فقالت: يا نبى الله ألا تحدثني عن حارثة - وكان قتل يوم بدر أصابه سهم غرب - فإن كان في الجنة صبرت وإن غير ذلك اجتهدت عليه في البكاء. قال: يا أم حارثة إنها جنانٌ في الجنة، وإن أبنك أصاب الفردوس الأعلى. وأخرجه أيضاً من حديث حميد عن أنس بمعناه « (الجمع سن الصحيحين للحميدي (٤٧٠/٢) (أفراد البخاري)) (اللحنة العلمية بالمحلة).

ليس معنى أن يقول الحدث على حديث ما: انه منكر أن كل متن الحديث منكر، فقد يصح جزء منه كما في حديث حارثة.

### ٢- سال سائل عن حديث: « لا تزال أمتي على الفطرة ما أسفروا بالفجر».

قلت: أخرجه البزار (٨٦٤٨ البحر) قال: حدثنا محمد بن المثنى. والطبراني في « الأوسط « (٣٦١٩) قال: حدثنا سعيد بن سيار الواسطي، قالا: ثنا عمرو بن عون، قال: نا حفص بن سليمان، عن عبد العزيز بن رفيع، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة مرفوعًا فذكره.

قال البزار: « وهذا الكلام لا يروى عن النبي صلى الله عليه وسلم إلا من هذا الوجه بهذا الإسناد، ولا نعلم روى عبد العزيز عن أبي سلمة غير هذا الحديث، وحفص لين الحديث، حدَّث باحاديث مناكير، ولكن لما لم نحفظ هذا الحديث إلا من

هذا الوجه ذكرناه عنه، وبننا علته.

وقال الطبراني: «لم يرو هذا الحديث عن عبد العزيز بن رفيع إلا حفص بن سليمان، تفرد به عمرو بن عون».

وأخرجه الدار قطني في «الأفراد» (٢٥٦٥ – أطرافه) من طريق عمرو بن عون بهذا الإسناد وقال: «تفرد به عمرو بن عون عن حفص بن سليمان المقرئ، عن عبد العزيز».

قلت: أما عمرو بن عون فثقة حافظ، والآفة من شيخه حفص بن سليمان صاحب القراءة المشهورة عن عاصم، فهو متروك.

والصحيح في هذا الباب هو حديث رافع بن خديج أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أصبحوا بالصبح، فإنه أعظم للأجر»، وفي لفظ: «أسفروا بالفجر....».

أخرجه أبو داود (٢٢٤)، والنسائي (٢٧٢/١)، وابن ماجه (٢٧٢)، والدارمي (١٢١٨، ١٢١٩)، وأحمد (٣/ ٤٦٥ و ٤/ ١٤٠، ١٤٢)، والحميدي (٤٠٩) وأبو نعيم الفضل بن دكين في « كتاب

الصلاة» (٣١٤) وصححه ابن حبان (١٤٨٩، ١٤٩٩) من طريق محمد بن عجلان عن عاصم بن عمر بن قتادة بن النعمان عن محمود بن لبيد، عن رافع بن خديج بهذا.

وهذا إسناد جيد. وقد توبع ابن عجلان، تابعه محمد بن إسحاق عن عاصم بن عمر بن قتادة بهذا. أخرجه الترمذي (١٥٤) والدارمي (١٢١٧) وأحمد (٣/٥/٥).

٣- وسأل سائل عن حديث: من علق في مسجد قنديلاً صلى عليه سبعون ألف ملك حتى يُطفا ذلك القنديل، ومن بسط فيه حصيرًا صلى عليه سبعون ألف ملك حتى يتقطع ذلك الحصير، ومن أخرج منه قذاة كان له كفلان من الأجر».

قلت: هذا حديث موضوع.

أخرجه ابن حبان في « المجروحين « (١٠٨/٢) والسهمي في: « تاريخ جرجان « (ص ١٣١)، والرافعي في « أخبار عساكر في « تاريخ عساكر في « تاريخ دمشق « (١٧/٦)، وابن الجوزي في « المالهيات « (١٨٢) من طريق عاصم بن الواهيات « (١٨٣) من طريق عاصم بن برد بن سنان عن محدول عن الوليد بن

العباس عن معاذ بن جبل مرفوعًا. وهذا سند موضوع. وعاصم بن سليمان الكوزي ذكره ابن حبان، وقال: هو صاحب الحديث: «شرب الماء على الريق يعقد الشحم...»، ومن روى مثل هذا كان ممن يروي الموضوعات عن الأثبات لا يحل كتابة حديثه إلا على جهة التعجب». وقال ابن الجوزي: هذا حديث لا يصح. قال الفلاس: كان عاصم بن سليمان يضع الحديث. وقال النسائي: متروك. وكذبه الدراقطني، ووقع في تاريخ جرجان: «ثور بن يزيد» بدل «برد بن سايان». والحمد لله رب العالمين.

إن حكم العلماء على الحديث لا علاقة له بالعاطفة، فلا يقال طالما هو خير فلا بأس به.



## من سأن الصيام فی شهر شعبان

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه وبعد:

روى الإمام البخاري في صحيحه قال: حَدَثْنَا مُسَلِّمُ ابْنُ إِبْرَاهِيمَ، حَدَّثْنَا هشامٌ، حَدَّثْنَا يَحْيِي بْنُ أَبِي كَثير، عَنْ أَبِي سَلْمَةً، عَنْ أَبِي هُرِيْرَةً رَضَيَ اللَّه عَنْهُ، عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، قَالَ: رلا يتقدمن أحدكم رمضان بصوم يوم أَوْ يَوْمَينَ ، إِلَّا أَنْ يَكُونَ رَجُلَ كَانَ يَصُومُ

د. مرزوق محمد مرزوق

صُوْمَهُ ، فليضم ذلك اليوم . .

### أولا: عزو الحديث إلى من خرجه من الكتب الستة:

١- البخاري، كتاب الصيام، باب لا يتقدمن أحدكم رمضان بصوم يوم أو يومين(٣/ ٢٨) ح(١٨١٥).

٢- ومسلم (٧٦٢/٢) ح(١٠٨٢) كتاب الصدام، بَانُ لا تقدُّمُوا رُمُضانَ بصَوْم يُوْم وَلا يَوْمُين.

٣- وأبو داود، (٢/٠/٢) ح(٢٣٣٥)، كتاب الصيام، بات فيمن بصل شعبان برمضان. ﴿ إِذَا لَا أَوْسِيَاتِ ا

٤- والترمذي، (٦٢/٢) ح(٦٨٤) كتاب الصيام، باب ما جاء؛ لا تقدموا الشبهر بصومه.

٥- والنسائي، (١٥٤/٤) ح(٢١٩٠) كتاب الصيام، التسهيل في صيام يوم الشك.

٦- وابن ماجه،(١٦٥٠) كتاب الصيام، باب ما جاء في النهي أن يتقدم رمضان بصوم إلا من صام صومًا فوافقه.

٧- وورد الحديث في كثير من كتب السنة غير الكتب

### ثانيا: رجال إسناد البخاري

١- مُسْلِمُ بْنِ إِبْرَاهِيمَ: الأَرْدِي الفراهيدي (نسبة إلى قبيلته) أبو عمرو البصري، ثقة مأمون مكثر، عمى بأخرة.. وهو أكبر شبخ لأبي داود [تقريب التهذيب (ص: ٢٩٥)، دار الرشيد، تحقيق: محمد عوامة].

٢- هشًامٌ: هو ابن أبي عبد الله سنبر أبو بكر البصري الدستوائي (كان يتجر في القماش الذي يجلب من دستوا، وهي بليدة من أعمال الأهواز)، ثقة ثبت، وقد رُمي بالقدر (التقريب (ص: ٧٧٣)....

فائدة: كنف بكون ثقة ثنتا وقد رُمي بالقدر؟

الجواب: مذاهب أهل العلم في رد حديث أهل البدع أو قبوله محصورة في أربعة مذاهب:

أ- ترك حديثهم مطلقا.

ب - التفريق بحسب شدة البدعة وخفتها، وفي ذلك يقول ابن رجب: «البدع الغليظة كالتجهم برد بها الرواية مطلقا، والمتوسطة كالقدر إنما يُرد رواية الداعى إليها، والخفيفة كالأرجاء، (هل يقيل معها الرواية مطلقا، أو يرد عن الداعية؟) على روايتين، (شرح علل الترمذي (١ / ٥٦).

ج - التفريق بين الداعي إلى بدعته، وغير الداعي، فيرد الأول، ويُقبل الثاني.

وهو منقول عن كثير من أهل الحديث ( الكفاية

ص (٢٠٣ \_\_ ٢٠٥)، وفي معناه يقول نعيم بن حماد: سمعت ابن المبارك، وقيل له: تركت عمرو بن عبيد وتحدثت عن هشام الدستوائي وفلان، وهم كانوا في عداده؟ قال: «إن عمراً كان يدعو» أي: إلى البدعة. [الضعفاء، للعقيلي (٣/ ٧٧٧)].

د عدم اعتبار البدعة جُرْحاً مسقطاً لحديث الراوي؛ لما تقوم عليه من التاويل، وإنما العبرة بالحفظ والإتقان والصدق، والسلامة من الفسق والكذب، وعلى هذا يتنزل مذهب من ذهب من كبار الأئمة (ومنهم البخاري) (انظر: الكفاية للخطيب) (ص: ٢٠٠ – ٢٠٣)، (وانظر: تحرير علوم الحديث لعبدالله الجديع). فانظروا يا عباد الله إلى فضيلة الصدق، واعتبروا يا أولى الألباب.

٣- يَحْيَى بْنُ أَبِي كَثْير: يحيى بن أبي كثير الطائي،
 ثقة ثبت، لكنه يدلس ويرسل (التقريب) (ص: ٩٩٦).

لماذا خرِّج البخاري ليحيى بن أبي كثير ١٣٦ رواية مع كونه مدلسًا؟

والجواب: ذلك لإمامته وقلة تدليسه بجنب ما روى، لذا كان ممن احتمل الأئمة تدليسه، فخرجوا له في الصحيح، وحملوا روايته على الاتصال، وإن لم يصرح بالسماع، وهو ما أصّله الحافظ العلائي في جامع التحصيل، ولخصه الحافظ ابن حجر في (طبقات المدلسين ص ١٣)، (وينظر: روايات المدلسين في صحيح البخاري لعواد الخلف).

٤- أبو سَلْمَةَ: هو ابن عبد الرحمن بن عوف الزهري المدني، قيل: اسمه عبد الله، وقيل: إسماعيل، ثقة مكثر. [(التقريب (ص: ٦٤٥)].

٥- أبو هُرَيْرَةُ: الصحابي الجليل، رَاوية الإسلام؛
 عبد الرحمن بن صخر الدوسي رضي الله عنه (وأبو هريرة كُنيته).

#### فائدة:

ما معنى رواه الجماعة الذي استخدمه ابن حجر مع كل رواة هذا الإسناد في التقريب، ويشار إليه بالرمز(ع)؟

يختلف المراد بهذا المصطلح باختلاف المصنّفين في علم الحديث في تحديده عدداً أو معدوداً:

- فعند بعضهم يُطلق الجماعة على رواة الكتب الستة: البخاري، ومسلم، وأبو داود، والترمذي، والنسائي، وابن ماجه، ومثاله كتاب (تقريب التهذيب) كما صرح بذلك الحافظ (التقريب ص٧٦).

- وعند بعضهم يطلق على نفس الرواة السابقين، وذكروا مالكًا ولم يذكروا ابن ماجة، مثل ابن الأثير (ت٦٠٦هـ) في كتابه: جامع الأصول من أحاديث الرسول (١/ ٧٧، ٢٨) بإشراف عبد المجيد سليم،

- اعتبر الإمام البخاري وكثير من كبار أئمة الحديث الكذب جُرحاً مسقطاً لحديث الراوي؛ ولم يعتبر البدعة مثله لما تقوم عليه من التأويل، فانظروا يا عباد الله إلى فضيلة الصدق، واعتبروا يا أولى الألباب.

وحامد الفقي، رحمهم الله جميعًا.

- وعند آخرين يُطلق على سبعة من الرواة، وأضافوا الإمام أحمد لرواة الكتب الستة، ومثاله كتاب (المنتقى من أخبار المصطفى . صلى الله عليه وسلم ص( ١/ ٣)، بتحقيق محمد حامد الفقي ) لأبي البركات، مجد الدين عبد السلام بن تيمية.

وهذا يعني أنه من النظر إلى قصد مؤلفه، وتحديد المراد به لديه.

> ويكفي لصحة الحديث أنه متفق عليه . ثالثا: الشرح

- قوله: باب لاَ يُتَقَدِّمُ رَمَضَانُ بِصَوْمِ يَوْمٍ وَلاَ يَوْمَيْن: أى هذا (باب) يذكر فيه.... الخَ.

- قوله: (لا يتقدّمن) بنون التوكيد الثقيلة، ويجوز تخفيفها: لا يتقدم المكلف (رمضان) (بصوم يوم ولا يومين)، يعدّ منه بقصد الاحتياط له؛ فإن صومه مرتبط بالرؤية، فلا حاجة إلى التكلف. (إرشاد الساري للقسطلاني (٣/ ٣٥٩) بتصرف).

- قوله: « إلا أن يكون رجل كان يصوم صومًا فليصم ذلك اليوم» وهذا استثناء منقطع «معناه» لكن إذا كان للصائم أيّام معتادة يصومها آخر الشهر تطوعاً، أو كان نذراً أو قضاءً فصادف آخر شعبان، فلا مانع من صيامه إذن؛ لأن ذلك ليس من جنس الصيام المنهي عنه شرعاً. (منار القاري شرح مختصر صحيح البخاري (٣/ ٢١١).

- والمعنى العام: قال العلماء: معنى الحديث: لا تستقبلوا رمضان بصيام على نية الاحتياط لرمضان، قال الترمذي بعدما أخرجه: والعمل على هذا عند أهل العلم؛ فقد كرهوا أن يتعجل الرجل بصيام قبل دخول

رمضان لمعنى رمضان اهـ (انظر: فتح الباري – ابن حجر (٤/ ١٢٨).

رابعًا: ما يستفاد من الحديث

أولاً: مسألة فقهية وهي: النهي عن صيام آخر يومين من شعبان:

- دل هذا الحديث على النهي عن صيام آخر يوم من شعبان المسمى بيوم الشك مطلقاً، سواء صامه وحده، أو مع يوم قبله؛ لحديث الباب، ولقول عمار رضي الله عنه: «من صام اليوم الذي يشك فيه الناس فقد عصى أبا القاسم صلى الله عليه وسلم» (الترمذي (٢٠/ ٧٠)، وقال حسن صحيح، وصححه الألباني). لذا أخرج الطحاوي عن ابن عباس يقول: «إني لأعْجَدُ، من الذي يُصُه مُهن قبل مضان، إنما قال

لذا احرج الطحاوي عن ابن عباس يقول: «إني لأعْجَبُ من الذين يَصُومُون قبل رمضان، إنما قال رسولُ الله – صلى الله عليه وسلم –: «إذا رأيتم الهلال فصُومُوا، وإذا رأيتموه فأفطرُوا، فإن غُمَّ عليكم. فَعُدُّوا ثلاثين «مشكل الآثار» (ينظر: فيض الباري على صحيح البخاري (٣/ ٣٣٤) بتصرف).

والجواب: لا يمكن أن يُقال: إنه نهي مطلق بعد علمنا بورود أدلة أخرى تخالف هذا النهي، والتي منها:

الاستثناء في الحديث نفسه، فقوله: (إلا رَجُل كَانُ
 يَصُومُ صَوْمًا فَلْيَصُمْهُ)، هذا الاستثناء يصرف أصل
 النهى عن التحريم إلى الكراهة.

٢- النبي صلى الله عليه وسلم كان يصوم شعبان
 أكثره أو كله، كما سيأتي بيانه،

وبالجمع بين هذه السّنين (الأدلة) المبيحة وتلك الحاظرة، وإعمالها جميعًا (وهو أوّلي من إهمال أيّ منها) نقول:

إذا تقدم رمضان بصيام على سبيل الاحتياط لرمضان، فهو المراد من الحديث، وهو فهي تحريم؛ لأن الحدود الشرعية مُحَدَّدة «صُومُوا لِرُؤْيَتِهِ وَأَفْطِرُوا لرُؤْيَتِه»، فمن فعل هذا فقد خالف حدود الله.

- أن يكون ذلك من رجل اعتاد أن يصوم كمن صام شعبان كله كما ذكرت، أو رجل يصوم يومًا ويُفطى يومًا، أو يصوم الاثنين والخميس، أو رجل عليه نذر، والأمر في هذا واسع، والصيام لأجل هذا مباح؛ وذلك لما ورد من أدلة تدل على جواز الصوم، وللاستثناء الوارد في الحديث.

وخلاصة القول: (يختلف حكم صيام هذه الأيام بحسب حال الصائم ونيته) طالما ورد في ذلك سنة صحيحة، وهو ما أفاده شراح الحديث كما تقدم بيانه.

أما عن الحكمة من النهى عن الصيام في حديثنا

- إِنَّ هَذَا الدِّينَ مَتِينٌ وَلَنْ يُشَادُ الدِّينَ مَتِينٌ وَلَنْ يُشَادُ الدِّينَ أَحَـدُ إِلاَّ غَلَبَـهُ فعليكم هديا قاصـدًا، اقتصادُ فِي سُنَّة خَيْرُ مِنْ اجْتَهَاد فِي لَدْعَة.

ففيها أقوال عديدة، أختار منها ما أفاده الحافظ في الفتح، وذكره الصنعاني في سبل السلام (١٠٤/٤) أن الشارع قد علق الدخول في صوم رمضان برؤية البهلال، والمتقدم على البهلال احتياطًا لرمضان مخالف للشرع أمرًا ونهيًا، وقد حاول الخروج على هذا الحكم.

ونزيد على هذا أن من مقاصد الشارع أن يرى العبودية من العبد في اتباعه لشرعه، لا أن يرى منه غلوًا حتى ولو كان المقصد خيرًا، وهو ما قررته نصوص الشريعة، وتظاهرت عليه الأدلة المختلفة، كتلك التي تنهى عن الغلو، وغيرها التي تدعوا للاتباع، وغلق باب البدع والزيادة في الدين أو النقص منه.

فلو سُمح للناس أن يتقدموا رمضان بيوم أو يومين الأوشكوا أن يزيدوا في الشريعة، فالعلة الجامعة لكل هذه الحكم هي تحقيق العبودية بتحكيم شرعه، واتباع حكمه.

### مسائل لها صلة بالحديث

١- فضل شعبان، والحكمة من إكثار النبي صلى الله
 عليه وسلم الصيام فيه:

اختلف العلماء فيها على أقوال عديدة، وكل له دليله؛ فمن قائل: تعويضًا عما فاته من صيام البيض طوال العام لسفره، ومن قائل: تشجيعًا لنسائه من أفطرت منهن في رمضان، ولمًا تقضي بعد حتى أتى عليها شعبان، ومن قائل: يستعد بهذا الصيام لصيام رمضان، وغير ذلك من الأقوال وأرجحها ما صرح به صلى الله عليه وسلم بنفسه حينما سأله أسامة بن زيد رضي الله عنهما قال:

قلت: يا رسول الله، لم أرك تصوم في شهر من الشهور ما تصوم من شعبان؟ قال: «ذاك شهر يغفل الناس عنه بين رجب ورمضان، وهو شهر تُرفع فيه الأعمال إلى رب العالمين، فأحببت أن تُرفع أعمالي وأنا صائم»(صحيح سنن النسائي ٢٢١) وكذا حسن إسناده عبدالقادر الأرناؤوط).

٢- ما هي السنة في صيام شعبان؟ هل يُصام
 بأكمله؟

والجواب: هناك أحاديث تدل على أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يصوم شعبان كله كحديث أبي سلمة أن عائشة حدثته قالت: لم يكن النبي (صلى الله عليه وسلم) يصوم شهراً أكثر من شعبان؛ فإنه كان يصوم شعبان كله. (الجمع بين الصحيحين) (١١٤/٤).

وأحاديث تدل على صيامه أغلب شعبان كحديث أبي سلمة عن عائشة قالت: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصوم حتى نقول: لا يفطر، ويفطر حتى نقول: لا يضور، وما رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم استكمل صيام شهر قط إلا شهر رمضان، وما رأيته في شهر أكثر منه صياماً في شعبان». [الجمع بين الصحيحين البخاري ومسلم شعبان).

وللتوفيق بين هذه الروايات نقول: اختلف العلماء في الجمع بين هذه الروايات على أقوال؛ أرجحها ما اختاره الترمذي عن ابن المبارك في السنن (١١٤/٣) فقال ما مفاده: يُحمل قول أم المؤمنين أنه صامه كله أنها أرادت أغلبه، وهو جائز في لغة العرب، تفيد الكل والأحاديث التي تفيد الكل والأحاديث التي تفيد الكل والأحاديث التي عليد الإغلب متفقة، وحاصل مذهب هؤلاء أن رواية عليشة عند مسلم «كان يصوم شعبان إلا قليلا» مفسرة للروايات التي دلت على صيام النبي صلى الله عليه وسلم كله، واختاره الحافظ في الفتح صحيح مسلم: «ولا صام شهرًا قط منذ قدم المدينة في عبر رمضان».

ولا تعارض بين هذه الروايات وبين حديث الباب «لا تقدموا الشهر بيوم أو يومين... الحديث؛ فالنهي في حديث الباب محمول على من تعمد صيام يوم أو يومين؛ ليحتاط لرمضان، أما من كان متعودًا صوم أيام من شعبان، فوافق صيامه هذين اليومين، فلا شيء في ذلك، وكما سبق بيانه.

سؤال مهم وارد:

إن كان حديث الباب والذي ينهى أن يتقدم رمضان بصيام يوم أو يومين (وعليه يفيد جواز الصوم قبل اليومين )، فكيف يوفق بينه وبين الروايات

العدد ١٥١٢ السنة الثالثة والأربعون

الصحيحة التي تنهى عن الصوم بعد منتصف شعبان عمومًا؟ أي: في فترة الجواز المفهومة من حديث الباب (من بعد المنتصف وإلى قبل انتهاء الشهر بدومين)؟

والجواب: لقد ورد في سنن أبي داود والترمذي وابن ماجه، وغيرهم من كتب السنن ما يدل على النهي عن الصيام بعد منتصف شعبان ولفظ الترمذي: «إذا بقي نصف من شعبان فلا تصوموا» (صحيح سنن الترمذي ٥٩٠).

وللتوفيق بين هذه الروايات وحديث الشهر نقول: من كان له ورد فقد أذن له فيه عمومًا سواء قبل اليومين أو خلالهما، وذلك مأخوذ من قوله صلى الله عليه وسلم: «إلا أن يوافق صومًا كان يصومه أحدكم»، وهذا ما قرره الإمام النووي في شرحه على مسلم ( ١٩٤/٧) عندما قال: « فيه النهي عن استقبال رمضان بيوم أو بيومين لمن لم يصادف عادة أو يصله بما قبله، فإن لم يصادف عادة أو يصله بما قبله فهو حرام، وهو الصحيح في مذهبنا لهذا الحديث، والحديث الآخر في سنن أبي داود وغيره: «إذا انتصف شعبان فلا صيام...الحديث، فإن وصله بما قبله أو صادف عادة له جاز».

فائدة أختم بها:

هل الأجر على قدر المشقة أم على قدر الإخلاص والمتابعة؟

المشهور على الألسنة: أن الأحر على قدر المشقة، لكن هذه القاعدة ليست على إطلاقها، بل الأحر على قدر الإخلاص والمتابعة، فريما عمل رجل عملا أقل وقد وافق إخلاصًا وسُنة فهو من المفلحين، وريما عمل رحل عملا أشق، وقد خالف ذلك فهو من الخاسرين، وقد أشار إلى هذا شيخ الإسلام في مجموع الفتاوي (٢٥/ ٢٧٢) قائلا: «إنَّ المُشرُوعَ الْمُأْمُورَ بِهِ الَّذِي يُحِبُّهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ هُوَ الاقتصَادُ في العبَادَة كَمَا قال النبيُّ صَلَّى الله عَليْه وَسَلمَ « عَلَيْكُمْ هَدْيًا قَاصِدًا عَلَيْكُمْ هَدْيًا قاصدا. وقال: «إِنْ هَذَا الدِّينَ مُتِينَ وَلِنْ يُشِيادُ الدِّينَ أحَدُ إِلا غُلْبُهُ فَاسْتَعِينُوا بِالْغَدُوَةِ وَالرُّوْحَةِ وَشَيُّء منْ الدُّلجة وَالْقَصْدَ الْقَصْدَ تَبْلغوا». وَكلاهُمَا في الصّحيح. وَقَالَ أبي بْنُ كَعْبِ: « اقْتَصَادُ في سُنَّة خُيْرٌ منْ اجْتِهَاد في بِدْعَة « انتِهِيّ ، فإذا توفر الإخلاص والمتابعة، وترددُ العمل بين اليُسر والمشقة، فالسنة اختيار الأيسر، أما إذا فرضت المشقة وليس للعبد سعى في استجلابها وتوفيرها، فمع إخلاصه ومتابعته وصبره على المشقة بكون الأحر أعظم، وعظمته على قدر المشقة.

والحمد لله رب الغالمين.

# المسيرة والأعلام المستمال المس

YY Zalad

على حشيش

٢٢٩ «إن لكل شيء توبة، إلا صاحب سوء الخُلق؛ فإنه لا يتوب من ذنب إلا وقع في شر منه».

الحديث لا يصح: أخرجه الخطيب في «التاريخ» (٥٩/٨) من حديث عائشة مرفوعًا، وفيه عمرو بن جميع، قال يحيى بن معين: «كان كذابًا خبيثًا». أخرج قولَ ابن معين هذا ابنُ عدي في «الكامل» (١١١/٥) (١٢٧٩/٣١٢) وقال: النسائى في «الضعفاء والمتروكين» (٤٤٦): «متروك».

١٣٠- «من قَبِّل غلامًا لشبهوة لعنه الله، وإن صافحه لشبهوة لم تُقبل منه صلاته، فإن عانقه لشبهوة ضُرب بسياط من نار يوم القيامة، فإن فسبق به أدخله الله النار».

الحديث لا يصبح: أخرجه ابن عدي في «الكامل» (١٩٦/١) من حديث أبي سعيد مرفوعًا، وفيه أحمد بن محمد بن غالب بن مرداس الباهلي، يُعرف بغلام الخليل، قال أبن عدي: هذا حديث باطل بهذا الإسناد، وبغير هذا الإسناد، وغلام الخليل أحاديثه مناكبر لا تُحصى.

٣٦١ - «مثل الأخوين إذا التقيا مثل اليدين تغسل إحداهما الأخرى، وما التقى مؤمنان قط إلا أفاد الله احدهما من صاحبه خبرًا».

الحديث لا يصح: قال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء» (١٥٦/٢) أخرجه السلمي في «أداب الصحبة» وأبو منصور الديلمي في «مسند الفردوس» من حديث أنس مرفوعًا، وفيه أحمد بن محمد بن غالب الباهلي: كذاب. أهـ. ٢٣٢- «إنَّ من السرف أن تأكل كل ما اشتهيت».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن ماجه في «السنن» (ح٣٥٢)، وأبو نعيم في «الحلية» (٢١٣/١)، وابن أبي الدنيا في «الجوع» (ح١٨١) من حديث أنس بن مالك مرفوعًا، وفيه بقية مدلس، وقد عنعن، ويوسف بن أبي كثير مجهول، ونوح بن ذكوان قال ابن حبان في «المجروحين» (٤٧/٣): «منكر الحديث جدًا».

٢٣٣ «مَن صلى صلاة لم يدع فيها للمؤمنين والمؤمنات فصلاته خداجٌ».

الحديث لا يصح: أخرجه أبن حبان في «المجروحين» (٤٧/٣) من حديث أنس بن مالك مرفوعًا، وفيه نوح بن ذكوان عن ألحسن بن أنس بن مالك، قال أبن عدي في «الكامل» (٤٤/٧) (١٩٧٦/٢٣): وفيه نوح بن ذكوان عن الحسن عن أنس بن مالك، قال أبن عدي في «الكامل» (٤٤/٧): «وهذه الأحاديث عن الحسن عن أنس غير محفوظة». وقال أبن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٨/٨٨): «سالت أبي عن نوح بن ذكوان فقال: ليس بشيء مجهول». أهـ. قلت: وفي «المصباح المنير» ص١٦٥ الخداج: النقصان وخدج الصلاة نقصها، وهذه قرينة تبين نكارة المتن، ونوح منكر الحديث جدًا.

٢٣٤- «خلق الله الحور العين من الزعفران».

الحديث لا يصح: أخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» (٢٣٧/٨) (ح٣٨٨) من حديث عبيد الله بن زحر عن علي بن يزيد عن القاسم عن أبي أمامة مرفوعًا، وهذا السند نقل السيوطي في «التدريب» (١٨١/١) عن الحاكم أنه من أوهى أسانيد الشاميين، وعبيد الله بن زحر يروي الموضوعات، وإذا روى عن علي بن يزيد أتى بالطامات. كذا في «المجروحين» (٣٢/٢)، وعلي بن يزيد متروك والقاسم بن عبد الرحمن منكر الحديث، وقال أحمد: ما رئي البلاء إلا منه. كذا في «المجروحين» (٢١/٢).

### ٣٣٥ - «موت الغريب شهادة».

الحديث لا يصح: أخرجه العقيلي في الضعفاء الكبير (٨٥٩/٢٨٨/٢) من حديث أبي هريرة مرفوعًا، وفيه عبيد الله بن الفضل الخراساني أبو الرجاء قال العقيلي: منكر الحديث.

وأخرجه ابن ماجه في «السنن» (ح١٦١٣)، والطبراني في «الكبير» (٢٤٦/١١) (ح١٦٦٨) من حديث ابن عباس مرفوعًا، وفيه الهذيل بن الحكم، قال ابن حبان في «المجروحين» (٩٥/٣): «منكر الحديث».

٢٣٦ - «موت الغريب شهادة، إذا احتضر فرمى ببصره عن يمينه وعن يساره فلم ير إلا غريبًا وذكر أهله وولده
 وتنفس، فله بكل نفس يتنفسه يمحو الله الفي ألف سيئة، وتُكتب له ألفي ألف حسنة».

الحديث لا يصح: أخرجه الطبراني في «الكبير» (٧/١١) (ح١١٠٣٤) قال: حدثنا حجاج بن عمران السدوسي حدثنا عمرو بن الحصين العقيلي حدثنا محمد بن عبد الله بن علاقة عن الحكم بن أبان عن وهب بن منبه عن أبن عباس مرفوعًا، وفيه عمرو بن الحصين، قال أبو حاتم: ذاهب الحديث، وقال أبو زرعة: وأم. وقال الدارقطني: متروك. نقله عنهم الذهبي في «الميزان» (٣/٢٥١/٢٥٢٣).

٢٣٧ - «من أصاب مالاً من نهاوش [أي: مظالم، وإجمافات بالناس]، أذهبه الله في نهابر [أي: مهالك]».

الحديث لا يصح: أخرجه القضاعي في مسند الشهاب (٢٧١/١) (ح٤٤) قال: أخبرنا محمد بن علي بن إبراهيم الدقاق، أنبانا عبد الله بن محمد بن طالب البغدادي، حدثنا الحسن بن عبد الرحمن بن خلاد، حدثنا موسى بن زكريا، حدثنا عمرو بن الحصين، حدثنا محمد بن عبد الله بن علاثة قال: حدثنا أبو سلمة الحمصي مرفوعًا، وفيه عمرو بن الحصين قال أبن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٢٢٩/١/٣): «سمع منه أبي وقال: تركت الرواية عنه ولم يحدثنا بحديثه وقال: هو ذاهب الحديث ليس بشيء أخرج أول شيء أحاديث مشبهة حسانًا، ثم أخرج بعد لابن علاثة أحاديث موضوعة، فأفسد علينا ما كتبنا عنه فتركنا حديثه، ثم قال أبن أبي حاتم وسئل أبو زرعة عنه عندما أمتنع من التحديث عنه فقال: ليس هو في موضع يحدث عنه، هو وأه الحديث، قلت: هذه هي أصول مناهج الجرح والتعديل عند الأئمة التي يجب أن يرجع إليها أهل الصنعة، وهذا تأصيل لم نقله الإمام الذهبي رحمه الله عن الأئمة.

٣٣٨ قال الله عز وجل: ﴿إِنْمَا خُلَقَتُ الخُلِقِ لِبُرِيحُوا عَلَيُّ وَلَمَ أَخْلَقَهُم لِأُربِحَ عَلَيهُمْ».

الحديث لا أصل له: أورده الغزالي في «الإحياء» (١٤٧/٤) وقال الحافظ العراقي في تخريجه: «لم أقف له على أصل».

٢٣٩- «صالح المؤمنين: أبو بكر وعمر».

الحديث لا يصح: اخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» (٢٥٢/١٠) ح(١٠٤٧٧) من حديث عبد الله بن مسعود عن النبي صلى الله عليه وسلم في قوله عز وجل: «فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ مَوْلاهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ» [التحريم: ٤]، فقال... الحديث. وفيه عبد الرحيم بن زيد العمي عن أبيه.

قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٣٣٩/٢/٣): سمعت أبي يقول: عبد الرحيم بن زيد العمي تُرك حديثه، يحدَث عن أبيه بالطامات، ثم قال: سئل أبو زرعة عن عبد الرحيم بن زيد؟ فقال: «وام، ضعيف الحديث». أهـ. وقال البخاري: «تركوه». وقال يحيى: «كذاب». كذا نقله الحافظ الذهبي في «الميزان» (٥٠٣٠/٦٠٥/٢).

ملحوظة: أحاديث شعبان الواهية، لقد خرجناها وحققناها في الأعداد الماضية وعلى سبيل المثال لا الحصر: (ح: ١٢٨، ١٢٧، ١١٤، ١٣٧، ١٣١، ١٣٠)، وفيها ليلة النصف من شعبان.



الحمد لله رب الأرض والسماوات، يقبل التوبة عن عباده ويعفّو عن السيئات، من تقرّب إليه - سبحانه - افاض عليه الخيرات، ووقاه للمُوبقات، أحمدُ ربي وأشكرُه، وأتوبُ إليه وأستغفرُه، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ولي الكلمات، ومُجيب الدعوات، وأشهد أن نبيّنا وسيّدَنا محمدًا عبدُه ورسولُه المُؤيّد بالمُعجزات، اللهم صلّ وسلّم وبارك على عبدِك ورسولِك محمدٍ، وعلى آلِهِ وصحبِهِ السابقين إلى الحسنات، الناهين عن المُحرّمات.

أما بعد: فاتقوا الله تعالى وأطبِعُوه؛ فهي خيرُ أعمالكم، وأفضلُ زادِكم الذي يُحِلُ به ربُكم عليكم مرضاته، ويقيكم عقوباته.

خير الخطائين التوابون:

عباد الله: أقيموا وجوهكم لمُكفّرات الذنوب، وسَتر العيوب؛ فمن تقرّب إلي الله تقرّب الله إليه، ومن أعرض عن الله أعرض الله عنه، ولن يضُر إلا نفسَه، ولن يضُر الله شيئًا، قال النبي صلي الله عليه وسلم «كلُ بني آدم خطّاء، وخيرُ الخطائين التوابُون». رواه الترمذي من حديث أنسٍ رضي الله عنه ...

وعن أبي هريرة- رضي الله عنه- أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «والذي نفسي بيده؛ لو لم تُذنبوا لذهب الله تعالى بكم، ولجاء بقوم يُذنبون فستغفرون الله فيغفرُ لهم». رواه مسلم.

خلق الله أبن آدم بهذه الصفات، فيُطيع وقد يعصي، ويستقيمُ وقد يكبُو، ويتذكّرُ وينسَى، ويعدلُ وقد يظلم، وليس بمعصوم إلا الأنبياء- صلى الله وسلم عليهم أحمعن-.

### فطر الله الخلق على الإسلام:

وقد من الله تعالى على كل مولود بخلقه على الفطرة - وهي الإسلام - ، فمن بقي عليها وقبل ما جاعت به الرسل والأنبياء - عليهم الصلاة والسلام اهتدى، وتقبل الله منه الحسنات، وتجاوز له عن السيئات، ومن غيرت فطرته الشياطين من الإنس



والجن، والهوى والشهوات، والبدع والشرك ضلّ وخابَ وخسر، ولم تُقبل منه الحسنات، ولم تُمحَ عنه السئاتَ.

عن عياض بن حمار- رضي الله عنه قال: خطب رسولُ الله صلى الله عليه وسلم فقال: «إن ربي- عز وجل- أمرني أن أعلمكم ما جهلتم مما علمني في يومي هذا: كلُ مال نحلتُه عبادي حلال، وإني خلقتُ عبادي حُنفاء كلّهم، وإنهم أتتهم الشياطين فأضلتهم عن دينهم، وحرمت عليهم ما أحللتُ لهم، وأمرتهم أن يُشرِكوا بي ما لم أنزِل به سُلطانًا». رواه

فمن غير فطرقه التي فطرَه الله عليها بالكفر لا يقبلُ الله منه حسنة، ولا يغفرُ له سيئة إن مات على كُفره بلا توبة، قال الله تعالى: (إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَمَ كُفَارُ الله تعالى: (إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَمَ كُفَارُ الله تعالى: (إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَمَ كُفَارُ الله قَلْمُ الله تعالى: (إِنَّ النِّينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَمَ كَفَارُ فَلَ الله وَيَالًا لَمُ يُظُورُ وَكَ ) [المقرة: ١٦١، فِهَا لَهُ مُنْ يُظُورُ وَكَ أَلُونُ كُفُوا وَمَاتُوا وَمُمَّ كُفَارٌ فَلَنَ يُعْمَلُونَ وَمَاتُوا وَمُعَمِّ كُفَارٌ فَلَنَ يُعْمَلُونَ وَمَاتُوا وَمُعَمِّ كُفَارٌ فَلَن يُعْمَلُونَ وَمَاتُوا وَمُعَمِّ كُفَارٌ فَلَن يُعْمَلُونَ وَمَاتُوا وَمَاتُوا وَمَاتُوا وَمَاتُوا وَمَاتُوا وَمَاتُوا وَمُعَمِّ كُفَارٌ فَلَن الله الله الله الله الله عموان الله عموان [1].

لكن من حفظ فطرتُه التّي فطرره الله عليها، فاتّبع الأنبياء عليهم الصلاة والسلام وآخرُهم سيّدُ

البشر محمدُ صلى الله عليه وسلم، فذلك هو الذي يقبل الله منه الحسنات، ويُكفُرُ عنه السيئات، قال الله تعالى: (وَمَن يُؤْمِنُ إِللَّهِ وَيَعَنَّلُ صَلِيحًا يُكفِرِ عَنْهُ سَيَّالِهِ وَيُعَنِّلُ صَلَيحًا يُكِلِيكَ فِيهًا أَبْدًا وَلِيكَ فَيهًا أَبْدًا لَهُ اللّهَ عَلَي اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللّهُ اللّه

المُسلمُ هو الذي يتغمَدُه الله برحمتِه، فيقبَلُ طاعاته، ويمحُو بالتوبةِ والمُكفِّرات سيِّنَاتِه، ويُدخِلُه في الآخرة حنَّاته.

### من مكفرات الذنوب والخطاياء

ومُكفَّراتُ الذنوب كثيرة، وأبوابُ الخيرات مُفتَحة، توضًا العبدُ المُسلَّ وطُرَق البرَ مُيسَرة؛ فطُوبَى لمن سلكها وعملِ صالحا، وأولُ مُكفِّرات الذنوب: توحيد الله تعالى بإخلاص العبادات للربّ عز وجل-، والابتعاد عنَ أنواع الشركِ كلّه، فُذلك حماعُ كل خبر في

كلَّه، فَذلك جِماعُ كل خيرٍ في كلَّه، فَذلك جِماعُ كل خيرٍ في الدَارَين، وأمانٌ من كلِّ شرِّ. عن عُبادة بن الصامت لله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من

شهد أن لا إله إلا الله وحدَه لا شَريك له، وأن محمدًا عبدُه ورسولُه، وأن عيسَى عبدُ الله ورسولُه وكلمتُه ألقاها إلى مريم وروحُ منه، والجنة حقَ،

والنار حقّ أدخلُه الله الجنة على ما كان من العمل». رواه البخاري ومسلم.

العمل». رواه البحاري وسلطم. وعن أبي ذرّ- رضي الله عنه- قال: قال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: «قال لي جبريلُ- عليه السلام-: بشر أمّتك: من مات لا يُشرِك بالله شيئًا دخل الحنة». رواه البخاري ومسلم.

وعن أم هانئ (ضي الله عنها - قالت: قال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: «قولُ: لا إله إلا الله لا يترُك ذنبًا، ولا يُشبِهها عمل». رواه الحاكم وضعفه الألباني.

ومن مُكفَرات الذنوب: التوبة إلى الله تعالى؛ فمن تابَ من أيّ ذنب تابَ الله عليه، عن أبي هريرة-

رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من تاب قبل طُلوع الشمسِ من مغربِها تاب الله عليه». رواه مسلم.

والله يفْرخُ بتوبة عبده ويُعظمُ له بها أجرًا، قال الله تعالى: ( وَهُوَالَّذِي يَقْبُلُ النَّوْمَةُ عَنْ عَبَادِهِ وَيَعْفُواْ عَنِ السَّيِّعَاتِ وَوَعَمُواْ عَنِ السَّيِّعَاتِ وَوَعَمُواْ عَنِ السَّيِّعَاتِ وَوَعَمُّمُ مَا فَعَدُونِ ) [ الشورى: ٢٥].

والوضوء بإخلاص وإحسان ومتابعة للنبي صلى الله عليه وسلم من المُكفَرات، عن أبي هُريرة- رضي الله عنه- عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذا توضًا العبدُ المُسلمُ- أو المُؤمن- فغسلُ وجهه خرجَ من وجهه كلُّ خطيئة نظرَ إليها بعينه مع الماء- أو مع أخر قطر الماء- ، فإذا غسلَ يديه خرجَ من

يدَيه كل خطيئة بطشتها يداه مع الماء - أو مع أخر قطر الماء - أه فإذا غسل رجليه خرجت كل خطيئة مشتثها رجالاه مع الماء - أو مع آخر قطر الماء ، حتى يخرج نقيًا من الذنوب». رواه مسلم والترمذي.

والصلاة من أعظم مُكفَرات الـذنـوب عنَ عُثمان- رضي الله عنه- قال: سمعتُ رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «لا يتوضَأ رجلُ فيُحسنُ وضوءَه، ثم

يُصلِّي الصلاة، إلا غُفِر لَه ما بينَه وبينُ الصلاة التي تَليها». رواه البَخاري ومسلم.

وعن أبي َهريرة - رضي الله عنه - عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الصلواتُ الخمس، والجُمعة إلى الجُمعة، ورمضانُ إلى رمضان مُكفِّراتُ لما بينهنَ إذا اجتُنِبَت الكبائر». رواه مسلم والتَرمذِي.

وَعنِ عُثَمان - رضي الله عنه - أنه توضّاً ثم قال: رأيتُ رسول الله صلى الله عليه وسلم توضّاً نحوَ وضوئي هذا، ثم قال: «من توضّاً نحوَ وضوئي هذا، ثم صلّى ركعتين لا يُحدِّثُ فيهما نفسَه غُفِر له ما تقدّم من ذنبه». رواه البخاري ومسلم.

وعن ابن مسعود - رضي الله عنه - عن النبي صلى

وطرق البر مسرة؛

فطوبي لن سلكها وعمل

صالحا.

الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، ولا الله عليه وسلم قال: «تابعوا بين الحجّ والعُمرة؛

السادرة على فعل الحسنة

التي تتبسّرُ لك، ولا تحقرن

من الخبر شبئا، فانك لا تدري

فلعل هذه الحسنة السيرة

هي التي تسعد بها .

فانهما بنفيان الذنوب كما بنفي الكبر خيث الحديد». رَواه النسائي والترمذي، وقال: «حديثُ

حسن صحيح».

وطلتُ المغفرَة من الله تعالى من مُكفرات الذنوب، عن أبي هريرة- رضي الله عنه- عن النبي صلي الله عليه وسلم قال: «أذنت عبدٌ ذنبًا، فقالَّ: اللهم اغفر لى ذنبي، فقال الله تعالى: أذنبَ عبدي ذنبًا، علم أن له ربًّا بغفرُ الذنب، ويأخَّذ بالذنب، ثم عاد فأذنت، فقال: ربّ اغفر لي ذنبي، فقال الله تعالى: أذنت عيدى ذننًا، فعلمَ أن لهُ ربًّا بغفرُ الذنب، ويأخُذ بالذنب، ثم عاد فأذنبَ، فقال: ربّ اغفر

لى ذنبي، فقال تعالى: أذنت عيدى ذنيًا، فعلمَ أن له ربًا بغفرُ الذنب ويأخذ بالذنب، اعمَّل ما شئتَ فقد غفرتُ لك». رواه البخاري ومسلم. وعن بالل بن بسار بن زيد قال: حدّثني أبي عن حدى أنه سمع رسول الله صلى الله

عليه وسلم يقول: «من قال ثلاث مرّات: أستغفرُ الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم وأتوبُ إليه، غفر له وإن كان قد فرّ من الرحف». رواه أبو

داود والترمذي، وصححه الألباني. واستغفار المسلم لأخيه بظهر الغيب اسرع إجابة للداعي والمدعُو له؛ فإنه إذا دعا لأخَّيه المسلم بظهر الغيب قال الملك: أمين، ولك بمثله.

وعن أبي سعيد الخيدري- رضي الله عنه- قال: سمعتُ رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «إن إبليس قال لربه- عز وحل- : وعزتك وجلالك لا أبرحُ أغوى بني أدم ما دامَت الأرواحُ فيهم، فقال الله تعالى: فبعزّتي وجلالي لا أبرحُ أغفرُ لهم ما استغفروني». رواه أحمد، وأبو يعلى الموصلي، و الحاكم، وقال: «صحيحُ الإسناد».

ومن المكفرات: أنواعُ الذكر لله تعالى، وهي: سيحان

حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

عن أبي هريرة- رضى الله عنه- عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من قال: سُيحان الله ويحمده مائة مرّة، خُطّت خطاباه ولو كانت مثل زيد البحر».

رواه مسلم.

والصدقة من المُكفّرات، عن مُعاذ- رضي الله عنه- قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «والصدقةُ تُطفئُ الخطيئة كما يُطفئُ الماءُ النارَ». رواه الترمذي.

ومن المُكفِّرات: الإحسانُ إلى الأهل والبنات، قال صلى الله عليه وسلم: «خيرُكم خيرُكم لأهله،

وأنا خيرُكم لأهلى». رواه الترمذي من حديث عائشية. وعن عائشة- رضي الله عنها وعن أبيها- قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من ابتلى من هذه البنات بشيء فأحسنَ إليهنّ، كُنَّ لهُ سترًا من النار». رواه

الأخوات. والإحسانُ إلى الخلق تُعظمُ الله به الأحبور، ويتدفعُ به

البخاري ومسلم. ومثلهن

ومن المُعفرات: الاستكثارُ من الحسنات بعد السيئات، وحُسن الخلق، عن مُعاذ- رضى الله عنه- قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «اتَّق الله حيثما كنت، وأتبع السبئة الحسنة تمحُها، وخالق الناسَ بخلق حسنَ». رواه الترمذي.

واحرص- أيها المسلم- على المبادرة على فعل الحسنة التي تتيسِّرُ لك، ولا تحقرنَ من الخير شيئًا، فإنك لا تدرى فلعل هذه الحسنة اليسيرة هي التي تسعدُ بها؛ فقد روى البخاريُ ومسلمُ من حديث أبي هريرة- رضى الله عنه- قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «بينما رجُل بمشى بطريق، وجد غصن شوك على الطريق فأخره فشكر



وكما أن مُكفرات الذنوب كثيرة،

فالأخطار عظيمة، والدنوب لا

يُستهانُ بها، سواءُ أكانت صغيرة أم

كبيرة؛ فإن لها من الله طالبًا وكاتبًا،

والسلم يجبُ عليه أن يكون بين

الغوف والرجاء، فإن الأمن من مكر

الله علامة الخذلان والخسران.

الله له، فغفر له».

وعن أبي هريرة أيضًا قال: قال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: «بينما رجلُ يمشي بطريقِ اشتدُ عليه العطشُ، فوجدَ بئرًا فنزل فيها فشرب، ثم خرجَ، فإذا كلبُ يلهَثُ ياكلُ الثّرى من العطشِ، فقال الرجلُ: لقد بلغَ هذا الكلبُ من العطشِ مثل الذي كان نزل بي، فنزل البئر فملأ خُفه ماءً، ثم أمسكه بفيه، ثم رقي فسقى الكلب، فشكر الله له فغفر له». فقالوا: يا رسولَ الله: إن لنا في البهائم أجرًا؟!

وسسطم.
ومن المُكفِرات: الصلاةُ
والسلام على سيِّد البشر
محمد صلى الله عليه وسلم،
عن أنسس- رضي الله
عنه- أن ألنبي صلى
«من صلى عليّ صلاةُ
واحدةُ صلى الله عليه
بها عشرَ صلوات، وحطّ
عنه بها عشرَ سيئات، ورفعَه
الله بها عشرَ سيئات، ورفعَه
رواه أحمد، والنسائي،

«صحيح الإسناد».

ومن مُكفرات الذنوب: المصائب التي تنزِلُ بالسلم إذا صبر عليها واحتسب ولم يتسخّط عن أبي سعيد الخُدري- رضي الله عنه- قال: قال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: «ما يُصيبُ المُؤمنَ من وصَب ولا نصب ولا غم ولا هم ولا حُزن، حتى الشوكة يُشاكها إلا كفر الله بها من خطاياه». رواه البخاري ه مسلم.

### ضرورة عدم الاستهانة بصغائر الذنوب:

عباد الله: وكما أن مُكفِّرات الذنوب كثيرة، فالأخطارُ عظيمة، والذنوبُ لا يُستهانُ بها، سواءً أكانت صغيرةً أم كبيرةً؛ فإن لها من الله طالبًا وكاتبًا، والمُسلمُ يجبُ عليه أن يكون بين الخوفِ والرّجاء، فإن الأمن من مكرِ الله علامةُ الخذلان والخُسران،

قال تعالى: (فَلاَ يَأْمَنُ مَكْرَ اللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَسِرُونَ) [الأعراف: ٩٩].

والقُنوطُ من رحمة الله ضلالُ مُدِينُ، قال الله تعالى: (اعْلَمُوا أَنَّ الله عَفُورٌ رَحِمً ) [المائدة: ٩٨].

وقد تكونُ المعصيةُ التي صغُرَت في عينَيك سببًا في شقاوة أبديّة، عن ابن عُمر- رضي الله عنهما- عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «دخلت امرأةُ النارَ في هرّة ربطتها فلم تُطعمها ولم تدعها تأكلُ من خَشَاش الأرض». رواه البخاري ومسلم.

وعن عبد الله بن عمرو-رضي الله عنهما- قال: كأن على أشكّ النبي صلى الله عليه وسلم رجلٌ يُقال له: كركرة- يعني: على متاعه-، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «هو في النار». فذهبوا في النار». فذهبوا ينظرون إليه، فوجَدوا عليه عباءةً قد غلها. رواه البخاري.

وفي غزّوة خيبَر أن نفرًا من الصحابة مـرُوا على رجُلِ فقالوا: فُلانُ شهيدٌ. فقال صلىً

الله عليه وسلم: «كلا، إني رأيتُه في النار في بُردة غلّها- أو عباءة- «. رواه مسلم من حديث عُمر- رَضِي الله عنه- .ً

وفي الحديث: «إن الرجُل ليتكلمُ بالكلمة من رضوان الله لا يظنُ ان تبلغ ما بلغت يرفعُه الله بها درجات، وإن الرجُل ليتكلم بالكلمة من سخَط الله لا يُلقي لها بالأ يهوي بها في النار أبعدَ مما بين المشرِق والمغرب».

وأخطَرُ شيء على الإنسان: الظلمُ والعُدوان على الناس، أو منعُهم حقوقهم، فشرُ ما في الإنسان هو البُخل بالخير، وأذِيّةُ الناس بالشُرور.

اللهم أعِزُ الإسلام والمسلمين، اللهم أعِزُ الإسلام والمسلمين، اللهم وأذِلُ الكفرَ والكافرين يا رب العالمين.



الحميد لله وحده والصلاة والسيلام على من لا نبي بعده، وبعدُ:

ونحن في شعبان نستعد لرمضان، وهذا من هدي نبينا عليه الصلاة والسلام، فتلك أوقات يجب اغتنامها وفرص يتحتم علينا اقتناصها، فالخير مجموع، والدعاء مرفوع والأمل في الله دائم غير مقطوع أن يمد في أعمارنا لندرك رمضان، من أجل ذلك كانت هذه الكلمات. إن الوقت هو رأس مال العيد في هذه الدنيا، وهو أغلى من الذهب؛ لأنه أعظم نعمة انعمها الله على الإنسان، وهو عند الاذكياء أغلى شيء في الوجود، وعند الجهلاء أرخص ما يكون.

ومما يبين قيمة الوقت وأهميته ساعة الاحتضار التي يتمنى العبد فيها دقائق ليتزود فيها بالتوبة والعمل الصالح فيقول: «بَحَمُرَقَ عَلَى مَا فَرَطُتُ فِي جَبُّ اللهِ » [الزمر:٥٩]، ويقول: «رَبِّ لُولًا

الْخَرْتَنِيِّ إِلَىٰ أَجَلِ فَرِيبِ فَأَصَّدُفَ وَأَكُن مِنَ ٱلصَّالِحِينَ »

[المنافقون: ١٠]، وعند دخول أهـل النار فيهـا يصرخون قائلـين: «رَبّاً أَخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنَّا خَلْلُونَ » فَإِنَّا خَلْلُونَ » فَإِنَّا خَلْلُونَ » لانهمضيعوا أوقاتهم في غيـر طاعة رب العالمين، فلا أسـف

عليهم ولا ندم، فالعاقل ليس عنده وقت يضيعه؛ لأن اللحظة التي تمر عليه لا تعود إلى يوم القيامة، وفي هذا يقول الحسن البصري رضي الله عنه: يا ابن آدم، إنما أنت أيام؛ كلما ذهب يوم ذهب بعضك، فالإنسان ليس جسدًا ولا مالأ إنما هو وقت قصير بالأيام لا بالسنين، يقول الله سيحانه: «قَلَ كُمْ لَيُنْتُ فِي ٱلْأَرْضِ عَدَد سِينَ الله سيحانه: «قَل كُمْ لَيُنْتُ فِي ٱلْأَرْضِ عَدَد سِينَ الله سيحانه: «قَل كُمْ لَيُنْتُ فِي ٱلْمَآتِينَ ﴿ اللهُ مَنْ المَآتِينَ ﴿ اللهُ مَنْ وَاللَّهُ مِنْ أَلُهُ المَّآتِينَ ﴿ اللَّهُ مَنْ وَاللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّه

وقال الحسن أيضًا: «رأيت أقوامًا كان أحدهم أشبح على عمره منه على درهمه»؛ ذلك لأن الوقت إذا فات لم يعد، أما الدرهم والدينار فيذهب ويعود.

يقول الوزير ابن هبيرة شيخ ابن الجوزي: والوقت أنفس ما عنيت يحفظه

### وأراه أسهل ما عليك يضيع

وما من يوم ينشق فجره إلا ينادي: يا ابن آدم أنا خلق جديد، وعلى عملك شهيد، تزود مني فإني إذا مضيت لا أعود إلى يوم القيامة. [موقوفا على الحسن البصري، رحمه الله].

الوقت هو رأس مال العبد في هذه الدنيا، وهو أغلى من الذهب؛ لأنه أعظم نعمة أنعمها الله على الإنسان، وهو عند الأذكياء أغلى شيء في الوجود، وعند الجهلاء أرخص ما يكون.

YV

لتولايك

وفي الحديث: «نعمتان مغبون فيهما كثيرٌ من النّاس: الصحة والفراغ» 019, البخاري.

فالصحة قد بعقبها مرض، والفراغ قد يعقبه شيغل وعمل، فاغتنم حال الصحة والفراغ قبل الحسرة عليهما.

وثلوقت سمات منها أنه:

١- أبي الجانب.

٧- بطيء الرجوع.

٣- سريع الانقضاء.

فالعَبْرة على الوقت الذي فات عبرة قاتلة، فإن الوقت سريع الانقضاء، أبى الجانب بطيء الرجوع، فمن فاته وقت لا يمكن استدراكه لا ينشيغل به، إنما ينشيغل بما هو أت؛ لأن الوقت التالي لـه واجبات غير الوقت الفائت. [الوقت ص١٣ للبيلاوي].

ولـذا قال الصديق رضى الله عنـه: «إن لله حقًا بالنهار لا يقبله بالليل، وله حق بالليل لا يقبله بالنهار». وقال عمر رضى الله عنه: «إنى لأكره أن أجد أحدكم سبهللا، لا في عمل دنيا ولا في

فالذى يضيع الوقت إنما يضيع عمره ونفسه، فإضاعة الوقت من علامات المقت؛ ذلك لأن من علامات محبة الله للعبد أن يجعله في شيغل يفيد ويعود عليه بخيري الدنيا والآخرة.

فالعاقل من يقدر نعمة الوقت ويجتهد في شكرها لأن أنفاسه معدودة ودقائقه محسوبة، يقول الله سيحانه: « فَلا تَعْجَلَ عَلَيْهِمْ إِنَّمَا نَعُدَّ لَهُمْ عَنَّا » [مريع: ٨٤]، ويقول جل شانه: «كُأُنَّهُمْ يُومُ بُرُونَهَا لَمْ يَلَبَثُوا إِلَّا عَشِيَّةً أَوْ ضَحَهَا» [النازعات:٤٦]، ويقول عز وجل: «وَنَوْمَ تَقُومُ ٱلشَّاعَةُ يُفْسِهُ ٱلْمُجْرِمُونَ مَا لِبِثُواْ غَيْرَ سَاعَةِ » [الروم:٥٥]، ولشرف الوقت وأهميته أقسم رب العالمين في غير آية في كتابِه سبيحانه فقال: «وَالصُّحَى ﴿ وَالْتُلِا إِذَا سَجَى ۗ ، [الضحي: ٢]، وقال: «وَأَلْتِل إِذَا يَغْثَىٰ اللَّ وَٱلْبَارِ إِذَا تَجَلَّىٰ» [الليل: ٢]، وقال: «وَأَلْفَجْرِ (١) وَلِيَّالٍ عَشْرِ» [الفحر: ٢]،

من علامات محبة الله للعبد أن يجعله ي شغل يفيد ويعود عليه بخيري الدنيا والأخرة ، فالعاقل من يقدر نعمة الوقت ويجتهد في شكرها لأن أنفاسه معدودة ودقائقه محسوية.

وقال: «وَٱلْمَصْرِ أَلَّ إِنَّ الإنسَّنَ لَفِي خُسْرِ» [العصر:٢]، وفي حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تـزول قـدم عبد حتـي نسأل عن أربع: عن شيايه فيما أبلاه، وعن عمره فيما أفناه، وعن عمله ماذا صنع به، وعن ماله من أين اكتسبه وفيما أنفقه» [أخرجه الترمذي (٢٤١٧، رقم ٢٤١٧)

فالمتأمل في الحديث يجد أن اثنين منهما يتعلقان بالوقت العمر والشياب؛ ذلك لأن الشباب هو الوسط بين ضعف الطفولة وضعف الكهولة، وسن العمل وطلب العلوم، وهو ضيف عابر، يعقبه ضعف وشبيعة؛ لنذا قالت حفصة بنت سيرين: «يا معشير الشيباب، خذوا من أنفسكم وأنتم شباب، فإني ما رأيت العمل إلا في الشيباب». [الوقت للبيلاوي ص٢١].

وقال: حسن صحيح، وحسنه الألباني].

وكان أصحاب الكهف فتية آمنوا بربهم، وكذا كما في أصحاب موسى عليه السلام، فضلا عن أصحاب خاتم النبيين صلى الله عليه وسلم في الأثر: «اغتنم خمسًا قبل خمس: شيابك قبل هرمك، وصحتك قبل سقمك، وغناك قبل فقرك، وفراغك قبل شبغلك، وحياتك قبل موتك»

[أخرجه الحاكم (١/٤/٣٤، رقم ۷۸٤٦) وقال: صحيح على شرط الشددين، وصححه الألباني]. وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً عَنْ النَّبِيِّ صلى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ قال: «أعْدرُ اللهُ إلى امْرِئَ أَخْسَرُ أَجَلَهُ حَتَّى بَلْغَهُ ستينَ سَنَة» [ صحیح

ا لعضا ر ی 17819 كيفية اغتنام الوقت:

فإذا ما سألت أخي كيف أستثمر الوقت؟

الجواب: إن وسائل استثمار الوقت بالنسبة للمسلم عديدة كلها تدخل في الباقيات الصالحات التي تقرب العبد من ربه

سبحانه، والتي قال رب العالمين عنها: «وَالْبَغِيْتُ ٱلصَّلِحَتُ خَيْرُ عِندَ رَبِّكَ ثُولُا وَخَيْرُ أَمَلًا »

«والبَهِيْتُ الصَّاِحَتُ عَيْرَ عِنْدُ رَبِّهِ [الكهف:٤٦]، والتي منها:

أولاً: طلب العلم الشرعي، وذلك العلم الذي يزيد المرء خشية وخوفًا، قال سبحانه: ﴿إِنَّمَا يَخْفَى المرة عَبَارِهِ الْفُلَمَوُّأَ ﴾ [فاطر: ٢٨]، وهو من سبيل الخير وفي تركه الشر كله، يقول صلى الله عليه وسلم: «من يرد الله به خيرًا يفقهه في الدين» رواه البخاري.

وهو السبيل إلى الجنة، يقول صلى الله عليه وسلم: «ومن سلك طريقًا يلتمس فيه علمًا سهل الله له طريقًا إلى الجنة». [رواه مسلم ٢٦٩٩]. والناس محتاجون إلى العلم أكثر من حاجتهم للطعام والشراب؛ لأن الطعام والشراب يحتاجون إليه مرة أو مرتين، أما العلم فيحتاجون إليه بعدد أنفاسهم، كما قال الإمام أحمد رحمه الله: «أرفع الناس منزلة عند الله هم العلماء؛ ذلك

لأنهم يعرَفون الناس بخالقهم، فهم ورثة الأنبياء الذين اصطفاهم الله بأشرف مقصود وأسمى غاية».

لِلْتِي فِي أَقُومِ» [الإسراء: ٩]، قال الحافظ ابن كثير:

إضاعة الوقت من علامات المقت؛ ذلك لأن من علامات محبة الله للعبد أن يجعله في شغل يفيد ويعود عليه بخيري الدنيا والأخرة.

فالعاقل من يقدر نعمة الوقت ويجتهد في شكرها

لأن أنفاسه معدودة ودقائقه محسوبة.

«يمدح الله كتابه العزيز الذي أنزله على رسوله محمد وهو القرآن، فإنه يهدي لأقوم الطرق وأوضح السبل». [ابن كثير: ٢٦/٣].

٣- الصلاة وعمارة

المساحد:

ذلك لأن عُمار المساجد هم المؤمنون، يقول الله سبحانه: «إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَحِدَ اللهِ مَنْ ءَامَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِدِ وَأَقَامَ الصَّلَوْةُ وَوَاكَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَالْيَوْمِ الْآخِدِ وَأَقَامَ الصَّلَوْةُ وَوَاكَ الرَّكُونُ وَلَا يَخْشُ إِلَّا اللَّهُ فَمَسَى أُولَتِكَ أَن يَكُونُوا مِنْ النَّهُ مَسَى أُولَتِكَ أَن يَكُونُوا مِنْ النَّهُ مَسَى اللهُ مُتَالِينَ ﴾ [التوبة ١٨٠].

وعمارة المساجد تكون بالصلاة فيها، ومدارسة العلوم الشرعية، والذكر والدعاء، وكل ما من شأنه حياة القلوب والتقرب من رب العالمين.

الدعوة إلى الله: -

التي هي وظيفة الأنبياء والرسل الذين هم سفراء الله إلى خلقه، يقول الله سبحانه وتعالى: «وَمَنْ أَحْسَنُ قُوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى اللهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ » [فصلت: ٣٣].

والدعوة إلى الله من أشرف الوظائف وأوضح المقامات، يقول سبحانه: «قُلُ هَذِهِ سَبِيلِيّ أَدْعُوا إِلَى اللهُ مَن أُسَّرِيْ هَلُو مَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَل

والدعوة إلى الله تحتاج إلى جهد وصبر ومصابرة، فهؤلاء أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم ينتشرون في الآفاق يدعون الناس إلى ربهم، فبالل رضي الله عنه يلازم دمشق، وأبو أيوب الأنصاري رضي الله عنه يركض في القسطنطينية، وعقبة بن عامر رضي الله في القسطنطينية، وعقبة بن اليمان رضي الله عنه يلازم مصر، وحذيفة بن اليمان رضي الله عنه يدلل أن أعظم وسيلة للفوز في الحياة والأوقات أن يسخر العبد نفسه لدعوة العباد لخالقهم ولما فيه نجاتهم في الدنيا وسعادتهم في الآخرة، والله أسأل أن يبلغنا رمضان وأن يرزقنا وإياكم حسن القصد والعمل، والحمد يرزقنا وإياكم حسن القصد والعمل، والحمد لله رب العالمن.

والله من وراء القصد.



قال زين الدين ابن نجيم: وَحَيْثُ ظَهَرَ قُوَّةُ دَلِيلِهِمَا كان الْفَتْوَى على قَوْلِهِمَا فما في مغرَاجِ الدِّرَايَةِ من أَنَّ الْفَتْوَى على قَوْلِ مُحَمَّد ضَعِيفَ. (البحر الرائق شرح كنز الدقائق ١٩٣١/١).

واحتج الجمهور بحديث أبي قتادة رضي الله عنه قال: «كان النبي- صلى الله عليه وسلم- يقرأ في الركعتين الأوليين من صلاة الظهر بفاتحة الكتاب وسورتين، يطوّل في الأولى ويقصر في الثانية، ويُسمع الآية أحياناً، وكان يقرأ في العصر بفاتحة الكتاب وسورتين، وكان يطوّل في الركعة الأولى من صلاة الصبح ويقصر في الثانية» رواه البخاري ومسلم.

وقد روى أبو داود تعقيب أبي قتادة على روايته هذه بقوله: «فظننا أنه يريد بذلك أن يدرك الناس

الركعة الأولى»،

قال ابن حجر: قال الشيخ تقي الدين: كان السبب في ذلك أن النشاط في الأولى يكون أكثر، فناسب التخفيف في الثانية حذرًا من الملل. وعن عطاء بن أبي رباح قال: إني لأحب أن يطول الإمام الركعة الأولى من كل صلاة حتى يكثر الناس. [فتح الباري بشرح البخاري ٢٢٤/٢].

ولان في ذلك مراعاة للمأموم الدَّاخل بعد إقامة الصَّلاة. ودليل ذلك حديث أبى سَعيد الخُدْرِيُ قَال: لَقَدْ كَانَتْ صَلاةُ الظَّهْرِ تُقَامُ، فَيَذَّهُبُ الدَّاهِبُ إِلَى البَقيع، فَيَقْضِي حَاجَتَهُ ثُمَّ يَتَوَضَا، ثُمَّ يَاتِي وَرَسُولُ الله (صلى الله عليه وسلم) في الركعة الأولى، ممَّا يُطولها. فإنَّ المقصود بهذا أن يدركُ النَّاسُ الركعة الأولى. (الشرح الممتع محمد بن صالح بن عثيمين ١٩٨/٤ بتصرف).

وقد اختلف العلماء في الإجابة عن التعارض الظاهر بين حديث أبي سعيد وحديث أبي قتادة: فمنهم من سلك مسلك الترجيح، فرجّح حديث أبي قتادة على حديث أبي سعيد لأمرين:

الأول: أنه متفق عليه، وحديث أبي سعيد في مسلم فقط.

الثاني: أن حديث أبي قتادة جاء بصيغة الجزم، وحديث أبي سعيد قال: (حزرنا قيامه)، وفرق بين الجزم بالشيء وبين حزره وتقديره، على أنه قد يقال: إن التقدير بقراءة الآيات تقدير زمني، لا بلزم منه الفعل.

وسلك آخرون مسلك الجمع، وهو أن الرسول صلى الله عليه وسلم يفعل هذا أحياناً، ويفعل هذا أحياناً، وهذا وجيه جداً لأمرين:

القاعدة في الأصول ؛ أنه متى أمكن الجمع بين الدليلين فهو أولى من الترجيح؛ لأن الجمع عمل بكلا الدليلين، أما الترجيح ففيه ترك لأحدهما.

الأول: أن القاعدة في الأصول أنه متى أمكن الجمع بين الدليلين فهو أولى من الترجيح؛ لأن الجمع عمل بكلا الدليلين، أما الترجيح ففيه ترك لأحدهما.

الثاني: أن الصلاة تتكرر في اليوم والليلة خمس مرات، وقد تنوعت كثير من أقوالها وأفعالها، كما تقدم، وكما سيأتي، فيكون تنوع مقدار القراءة من هذا الباب، والله أعلم. (منحة العلام في شرح بلوغ المرام عبد الله بن صالح الفوزان ١٨/١).

العُلماء الذين قالوا باستحباب تطويل الركعة الأولى عن الثانية استثنوا مسالتين:

المسالة الأولى: إذا كان الفرق يسيراً، فلا حَرج مثل قراءة «سبح» في الركعة الأولى و«الغاشية» في الركعة الثانية في يوم الجمعة وفي يوم العيد، فإن «الغاشية» أطول، لكن الطول يسير.

السالة الثانية: في صلاة الخوف.

صلاةُ الخوف وردت عن النبي عليه الصلاة والسلام على اوجه متعددة حسب ما يقتضيه الحال، ومن الأوجه التي وَرَدت عليها: أنَّ الإمام يقسم الجَيشَ إلى قسمين؛ قسم يبقون أمام العدو، وقسم يدخل مع الإمام يصلي، فإذا قامَ إلى الركعة الثانية انفردَ الذين يصلون معه وأتموا صلاتهم؛ والإمام واقف، ثم انصرفوا إلى مكان الطائفة الباقية تجاه العدو، وجاءت الطائفة الباقية تجاه العدو، وجاءت الطائفة معه الركعة التي بقيت، فإذا جلس للتشهد قاموا معه الركعة التي بقيت، فإذا جلس للتشهد قاموا

وأتموا صلاتَهم قبل أن يُسلِّمَ الإِمامُ، ثم جلسوا للتشهد وسلّموا معه.

فالإمامُ في الركعة الثانية كان وقوفُه أطول من وقوفُه في الركعة الأُولى، لكن هكذا حاءت به السُّنُة مِن أجل مراعاة الطائفة الثانية (الشرح المُنتع محمد بن صالح بن عثيمين ١٩٥/٤).

### تنكيس قراءة القرآن في الصلاة:

المقصود به أن يقرأ في الركعة الثانية سورة أسبق في ترتيب المصحف مما قرأ في الأولى. ذهب جمهور الفقهاء- الحنفية والمالكية

والحنابلة إلى كراهة تنكيس السور واستثنى الحنفية والمالكية من قرأ في الركعة الأولى بسورة الناس، فإنه سورة البقرة، وذهب الشافعية إلى أن تنكيس السور خلاف الأولى. [الموسوعة الكويتية:

واحتج الجمهور بأن الصحابة رضي الله عنهم وضعوا المصحف الإمام- الذي يحمعون عليه- في عهد أمير المؤمنين عثمان بن

عفان، وضعوه على هذا الترتيب، فلا ينبغي الخروج على إجماعهم، أو عما يكون كالإجماع منهم؛ لأنهم سلفنا وقدوتنا. [الشرح الممتع للشيخ ابن عثيمين ٧٩/٣].

وبما رُوي عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه سُئل عمن يقرأ القرآن منكوسًا فقال: «ذلك منكوس القلب». [مصنف عبد الرزاق: ٧٩٤٧].

وعلل ابن عابدين ذلك بقوله: لأن ترتيب السور في القراءة من واجبات التلاوة، وإنما جُوز للصغار تسهيلاً لضرورة التعليم. [حاشية ابن عابدين: ٣٦٧/١].

قلت وهذا الكلام غير مسلم لأن ترتيب السور في القراءة لا دليل عليه، والأصح أنه ليس بواجب.

واحتج من قال بعدم الكراهة بحديث حذيفة ابن اليمان الذي في «صحيح مسلم»: (أن النبي صلى الله عليه وسلم قام من الليل فقرأ بسورة البقرة، ثم بالنساء، ثم آل عمران) فهنا النبي صلى الله عليه وسلم لم يرتب بين السور فدل على جوازه.

وثبت في البخاري- معلقًا-: أن عمر قرأ في الصبح في الركعة الأولى بالكهف، وفي الركعة الثانية بسورة يوسف أو يونس. والشك في الرواية. وحيثما كان اليقين والشك سواء هنا

فإن السورتين كلتيهما متقدمة على سورة الكهف. [شرح الزاد للحمد ٥٨/٥].

قلت: والراي الذي قال أنه خالاف الأول هو الأرجاح؛ لقوة الأدلة التي احتج بها في باب هذا الرأي.

تتمة في تنكيس الأيات، والكلمات، والعروف؛

قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: أما تنكيس الحروف؛ بمعنى: أن تكون الكلمة مشتملة على شلاشة أحرف؛ فيبدؤها الإنسان من أخرها مشلاً، فهذا لا شك في تحريمه، وأن الصلاة تبطل به؛ لأنه

أخرج القرآن عن الوجه الذي تكلم الله به، كما أن الغالب أن المعنى يختلف اختلافًا كسرًا.

وأما تنكيس الكلمات؛ أي: يبدأ بكلمة قبل الأخرى، مثل: أن يقول: الحمد لرب العالمين، الله الرحمن الرحيم، فهذا أيضًا محرم بلا شك، لأنه إخراجٌ لكلام الله عن الوجة الذي تكلم الله به، وتبطل به الصلاةً.

وأما تنكيس الآيات أيضًا؛ فمحرم على القول الراجح؛ لأن ترتيب الآيات توقيفي، ومعنى توقيفي: أنه يُتوقفُ على ما ورد به الشرع. [الشرح الممتع ٧٩/٣].

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



أهل السنة، وقد اشتملت الرسالة بعد التقديم على الموضوعات التالية: نعمة النطق والبيان، حفظ اللسان من الكلام إلا في خير، الظن والتجسس، الرَّفق واللين، موقف أهل السنة من العالم إذا أخطأ أنه يُعذر فلا يُبدَّع ولا يُهجَر، فتنة التجريح والهجر من بعض أهل السنة في هذا العصر وطريق السلامة منها، بدعة امتحان الناس بالأشخاص، التحذير من فتنة التجريح والتبديع من بعض أهل السنة في هذا العصر.

ومما يؤسف له أنه حصل أخيراً زيادة الطبن بلة بتوجيه السهام لبعض أهل السنة تجريحا وتبديعا، وما تبع ذلك من تهاجر، فتتكرر الأسئلة: ما رأيك في فلان بدّعه فلان؟ وهل أقرأ الكتاب الفلاني لفلان الذي بدعه فلان؟ ويقول بعض صغار الطلبة لأمثالهم: ما موقفك من فلان الذي بدّعه فلان؟ ولابد أن يكون لك موقف منه وإلا تركناك!!! ويزداد الأمر سوءا أن يحصل شيء من ذلك في بعض البلاد الأوربية ونحوها التي فيها الطلاب من أهل السنة بضاعتهم مزجاة، وهم بحاحة شديدة إلى تحصيل العلم النافع والسلامة من فتنة التهاجر بسبب التقليد في التجريح، وهذا المنهج شبيه بطريقة الإخوان المسلمين الذين قال عنها مؤسس حربهم: «فدعوتكم أحق أن يأتيها الناس ولا تأتى أحدا... إذ هي جماعُ كل خير، وغيرها لا يسلم من النقص!!». (مذكرات الدعوة و الداعدة ص ٢٣٢، ط. دار الشهاب) للشبيخ حسن البنا.

وقال: «وموقفنا من الدعوات المختلفة التي طغت في هذا العصر ففرِّقت القلوبَ وبلبلت الإفكار، أن نزنها بميزان دعوتنا، فما وافقها فمرحباً به، وما خالفها فنحن براء منه!!!» (مجموعة رسائل حسن البنا ص ٢٤٠، ط. دار الدعوة سنة ١٤١١هـ).

وجوب الحذر من تنقص العلماء :

ومن الخير لهؤلاء الطلاب. بدلاً من الاشتغال بهذه الفتنة . أن يشتغلوا بقراءة الكتب المفيدة لأهل السنة لاسيما كتب العلماء المعاصرين كفتاوى اللبنة شيخنا الشيخ عبد العزيز بن باز، وفتاوى اللبنة الدائمة للإفتاء، ومؤلفات الشيخ ابن عثيمين وغير ذلك، فإنهم بذلك يحصّلون علماً نافعاً، ويسلمون من القيل والقال وأكل لحوم بعض إخوانهم من المل السنة.

قال أبن القيم في الجواب الكافي (ص٢٠٣): «ومن العجب أن الإنسان يهون عليه التحفظ والاحتراز من أكل الحرام والظلم والزنى والسرقة وشرب الخمر ومن النظر المحرم وغير ذلك، ويصعب عليه

التحفظ من حركة لسانه، حتى يُرى الرجل يشار إليه بالدين والزهد والعبادة وهو يتكلم بالكلمة من سخط الله لا يلقي لها بالاً ينزل بالكلمة الواحدة منها أبعد مما بين المشرق والمغرب، وكم ترى من رجل متورع عن الفواحش والظلم ولسانه يفري في أعراض الأحياء والأموات ولا يبالي ما يقول». إذا وُجد لأحد من أهل السنة كلام مجمل وكلام مفصًل؟

وإذا وُجد لأحد من أهل السنة كلام مجمل وكلام مفصًل فالذي ينبغي إحسان الظن به وحمل مجمله على مفصله؛ لقول عمر رضي الله عنه: «ولا تظننً بكلمة خرجت من أخيك المؤمن إلا خيراً وأنت تجد لها في الخير محملاً»، ذكره ابن كثير في تفسير سورة الحجرات.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في الرد على البكري (ص٢٤): «ومعلوم أن مفسر كلام المتكلم يقضي على مجمله، وصريحه يُقدَّم على كنايته».

وقال في الصارم المسلول (٥١٢/٢): «وَأَخْذُ مَذَاهُبُ الْفَقْهَاءَ مِنَ الْإِطْلَاقَاتَ مِن غير مراجعة لما فسروا به كلامهم وما تقتضيه أصولهم يجرُّ إلى مذاهب قبيحة»، وقال في الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح (٤/٤٤): «فإنه يجب أن يفسر كلام المتكلم بعضه ببعض ويؤخذ كلامه هاهنا وهاهنا، وتُعرف ما عادته يعنيه ويريده بذلك اللفظ إذا تكلم به».

### الناقدون والمنقودون لا عصمة نهم:

والناقدون والمنقودون لا عصمة لهم ولا يسلم أحد منهم من نقص أو خطأ، والبحث عن الكمال مطلوب، لكن لا يُزهَد فيما دونه من الخير ويُهدر، فلا يقال: إما كمال وإلا ضياع، أو إما نور تام وإما ظلام، بل يحافظ على النور الناقص ويُسعى لزيادته، وإذا لم يحصل سراجان أو أكثر فسراج واحد خير من الظلام.

ورحم الله شيخنا الشيخ عبد العزيز بن باز الذي وقف حياته للعلم الشرعي تعلماً وعملاً وتعليماً ودعوةً وكان معنياً بتشجيع المشايخ وطلبة العلم على التعليم والدعوة، وقد سمعته يوصي أحد المشايخ بذلك، فاعتذر بعنر لم يرتضه الشيخ، فقال رحمه الله: «العمش ولا العمى»، والمعنى: ما لا يُدرك كله لا يترك بعضه، وإذا لم يوجد البصر القوي وؤجد بصر ضعيف وهو العمش فإن العمش خير من العمى، وقد فقد شيخنا رحمه الله بصره في العشرين من عمره ولكن الله عوضه عنه نوراً في البصيرة اشتهر به عند الخاص والعام.

وقال شيخ الإسلام في مجموع الفتاوى (١٠/٣٦٤):

«فإذا لم يحصل النور الصافي بأن لم يوجد إلا النور الذي ليس بصاف وإلا بقي الناس في الظلمة، فلا ينبغي أن يعيب الرجل وينهى عن نور فيه ظلمة إلا إذا حصل نور لا ظلمة فيه، وإلا فكم ممن عدل عن ذلك يخرج عن النور بالكلية»، ويشبه هذا مقولة بعض الناس: «الحق كل لا يتجزأ فخذوه كله أو دعوه كله»، فإنَّ أخْذه كله حق وتركه كله باطل، ومن كان عنده شيء من الحق يوصى بالإبقاء عليه والسعي لتحصيل ما ليس عنده من الحق.

### الهجر المحمود:

والهجر المحمود هو ما يترتب عليه مصلحة وليس الذي يترتب عليه مفسدة، قال شبيخ الإسلام في مجموع الفتاوي (١٧٣/٢٨): «ولو كان كلما اختلف مسلمان في شيء تهاجرا لم يبق بين المسلمين عصمة ولا أخوة»، وقال أيضا (٢٠٦/٢٨): «وهذا الهجر يختلف باختلاف الهاجرين في قوتهم وضعفهم وقلتهم وكثرتهم؛ فإن المقصود به زحر المهجور وتأديبه ورجوع العامة عن مثل حاله، فإن كانت المصلحة في ذلك راجحة بحيث يفضي هجره إلى ضعف الشر وخفيته كان مشروعا، وإن كان لا المهجور ولا غيره يرتدع بذلك بل يزيد الشر، والهاجر ضعيف، بحيث يكون مفسدة ذلك راجحة على مصلحته لم يشرع الهجر» إلى أن قال: «إذا عُرف هذا، فالهجرة الشرعية هي من الأعمال التي أمر الله بها ورسوله، فالطاعة لا بد أن تكون خالصة لله وأن تكون موافقة لأمره، فتكون خالصة لله صواباً، فمن هجر لهوى نفسه أو هجر هجرا غير مأمور به كان خارجا عن هذا، وما أكثر ما تفعل النفوس ما تهواه ظائة أنها تفعله طاعة

### موقف أهل السنة من العالم إذا أخطأ:

وقد ذكر أهل العلم أن العالم إذا أخطأ لا يتابع على خطئه ولا يُتبرأ منه وأنه يُغتفر خطؤه في كثير صوابه، ومن ذلك قول شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوى (٣٤٩/٣) بعد كلام سبق: «ومثل هؤلاء إذا لم يجعلوا ما ابتدعوه قولا يفارقون به جماعة الإسلام، يوالون عليه ويعادون كان من نوع الخطأ، والله سبحانه وتعالى يغفر للمؤمنين خطأهم في مثل ذلك، ولهذا وقع في مثل هذا كثير من سلف الأمة وأئمتها لهم مقالات مثل هذا كثير من سلف الأمة وأئمتها لهم مقالات والسنة، بخلاف من والى موافقه وعادى مخالفه وفرق جماعة المسلمين...».

وقال الذهبي في سير أعلام النبلاء (٣٩/١٤): "ولو أنا كلّما أخطأ إمامٌ في اجتهاده في آحاد المسائل خطأ مغفوراً له قُمنا عليه وبدّعناه وهجَرناه، لمّا سلم معنا لا ابن نصر ولا ابن منده ولا من هو أكبر منهما، والله هو هادي الخلق إلى الحقّ، وهو أرحم الراحمين، فنعوذ بالله من الهوي والفظاظة»، وقال أيضاً (٣٧٦/١٤): "ولو أن كل من أخطأ في اجتهاده، مع صحّة إيمانه وتوخّيه لاتباع الحقّ، أهدرناه وبدعناه، لقل مَن يسلم من الأئمة معنا، رحم الله الجميع بمنّه وكرمه».

### من التجريح ما يكون الباعث عليه الهوى:

وذكر ابن الجوزي أن من التجريح ما يكون الباعث عليه الهوى، قال في كتابه صيد الخاطر (ص١٤٣): «لقيت مشايخ أحوالهم مختلفة يتفاوتون في مقاديرهم في العلم، وكان أنفعهم لي في صحبته العامل منهم بعلمه وإن كان غيره أعلم منه، ولقد لقيت جماعة من علماء الحديث يحفظون ويعرفون ولكنهم كانوا يتسامحون بغيبة ويخرجونها مخرج جرح وتعديل... ولقد لقيت عبد الوهاب الأنماطي فكان على قانون السلف ولم يُسمع في محلسه غيبة...».

وقال في كتابه تلبيس إبليس (٦٨٩/٢): "ومن تلبيس إبليس على أصحاب الحديث قدح بعضهم في بعض طلباً للتشفي، ويُخرجون ذلك مخرج الجرح والتعديل الذي استعمله قدماء هذه الأمة للذب عن الشرع، والله أعلم بالمقاصد»، وإذا كان هذا في زمن ابن الجوزي المتوفى سنة (٩٥هه) وما قاربه فكيف باهل القرن الخامس عشر؟!

### وجوب إعادة النظر في طريقة التجريح:

وقد صدر أخيراً رسالة قيمة بعنوان: «الإبانة عن كيفية التعامل مع الخلاف بين أهل السنة والجماعة» تأليف الشيخ محمد بن عبد الله الإمام من اليمن، وقد قرَّظها خمسة من مشايخ اليمن، وقد اشتملت على نقول كثيرة عن علماء أهل السنة قديماً وحديثاً، ولاسيما شيخ الإسلام ابن تيمية والإمام ابن القيم رحمهما الله، وهي نصيحة لأهل السنة لإحسان التعامل فيما بينهم.

وأسأل الله عز وجل أن يوفق أهل السنة في كل مكان للتمسك بالسنة والتآلف فيما بينهم والتعاون على البر والتقوى ونبذ كل ما يكون فيه فُرقة أو خلاف بينهم، وأسأله تعالى أن يوفق المسلمين جميعاً للفقه في الدين والثبات على الحق، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله صحيه.







الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وبعد:

ما يزال حديثنا متصلا حول الخطوات المتبعة التي تتخذ لدفع التعارض الظاهري بين النصوص، فذكرنا الخطوة الأولى: وهي الجمع بين الأدلة، والخطوة الثانية وهي: النسخ، وبدأنا الكلام عن الخطوة الثالثة، وهي الترجيح: الذي هو تقوية أحد الدليلين على الآخر، ولا يكون هذا إلا مع وجود التعارض، ولا يُصار إليه إلا بعد عدم التمكن من الجمع بين الأدلة.

### وطرق الترجيح بين الأدلة النقلية لها أربعة أوجه:

١- الترجيح من جهة السند.

٧- الترحيح من حهة المتن. ٣- الترجيح لأمر خارجي.

٤- الترجيح بالدلالة.

فانتهينا -بفضل الله تعالى- من الوجه الأول، وبدأنا البحث في الوجه الثاني: الترجيح من جهة المتن وله طرق، ذكرنا منها أربعة طرق هي: ترجيح النص على الظاهر، والظاهر على المؤول، والمنطوق على المفهوم، والمثبت على النافي. ونستانف البحث:

الوجه الخامس من أوجه الترجيح من جهة المتن : ترجيح الخاص على العام:

### أولا: تعريف العام:

العام في اللغة هو: الشامل.(البحر المحيط ١٩٧) أما في الاصطلاح فقد عرف العام بتعريفات كثيرة، من أجملها ما عرفه به الجيزاني - رحمه الله تعالى - بقوله: «ما يستغرق جميع ما يصلح له، بحسب وضع واحد، دفعة، بلا حصر»؛ (معالم أصول الفقه

### شرح التعريف:

قوله : «ما يستغرق جميع ما يصلح له : أي يستغرق جميع الأفراد كقولنا: الرجال، فهو لفظ عام يشمل جميع الرجال، وهذا القيد أخرج ما لا يشمل إلا فردًا واحدًا؛ كالعُلم (محمد ، فاطمة ، عبدالله) وأخرج النكرة، كقولنا: رجل؛ لأنه يصلح لكل واحد من رجال الدنيا، لكنه لا يستغرق جميع الرجال وكذلك التثنية، والجمع:

كرجلين، ورجال (لأنه جمع منكر)، فهما لا يفيدان الاستغراق وكذلك لفظ الرحل إذا أريد به معين فإنه لم يستغرق ما يصلح له؛ إذ لفظ الرجل يصلح للدلالة على جميع الرجال ولكنه في حالة أن يراد به رجل معين لم يستغرقهم جميعا، وبالجملة: اللفظ لا يد أن يصلح للدلالة على شيء، فإن دل على جميع ذلك الشيء الذي يصلح للدلالة عليه، فهو العام، وإلا فليس يعام

قوله : بحسب وضع واحد: للاحتراز عن اللفظ المشترك (الذي له معان متعددة)، أو اللفظ الذي له حقيقة ومجاز، كلفظ القرء، فإنه ليس بوضع واحد، يل يأكثر منه، فالقرء الدال على الحيض إنما وضع له، وكذلك القرء الدال على الطهر إنما وضع له بوضع آخر غير الوضع الأول، بخلاف قولنا: الرجال، فإن دلالته على جميع ما يصلح له بوضع واحد.

قوله : دفعة:أي: دفعة واحدة ومعناه شامل لحميع أفراده في أن واحد، وهذا هو المراد من تقييد العام في التعريف بهدفعة» ليخرج المطلق؛ إذ إن المطلق عام أيضًا، لكن عمومه بدلي(على سبيل التناوب وليس دفعة واحدة ولا يحكم فيه على كل فرد ، يل على فرد شائع في أفرادَه يتناولها على سبيل البدل ولا يتناول أكثر من واحد منها دفعة )؛ لذا نجد بعض العلماء يسمى المطلق عامًا .

قوله: بالا حصر: أي: لا حد لها وبذلك تخرج اسماء الأعداد (أربعة ، خمسة ، خمسين ، ألف) لأنها محصورة .(انظر المحصول للرازي (ت ٢٠٦هـ) ٣١٠/٢، روضة الناظر لابن قدامة (ت ٦٢٠) ٧/٧،

# ياق على الأحكام الفقهية

اللاي عليه الحققون أل العموم بقع على

قسمين والطلق والعام فكلاهما عامى

وأنهما بشتركان في ثبوت الحكم لكل فرد

من الأفراد الداخلة تحت مدلولهما وكلاهما

يعمل به على ظاهره، ولا يصرف عن ظاهره

الا بورود دليل بكال على هذا.

معالم أصول الفقه للجيزاني صد ٤١٢) [فائدة: ما الفارق بين العموم في المطلق والعام؟ وهل هناك وجه شبه بينهما؟

الذي عليه المحققون ان العموم يقع على قسمين : المطلق والعام فكلاهما عام، وأنهما يشتركان في ثبوت الحكم لكل فرد من الأفراد الداخلة تحت مدلولهما وكلاهما يعمل به على ظاهره، ولا يصرف عن ظاهره إلا بورود دليل يدل على هذا ، وأما أوجه الإختلاف بينهما فتبدوا فيما بلى :

فالعام هـو: اللفظ المستغرق لجميع ما يصلح له دفعة واحدة(يستغرق كل أفراده دفعة واحدة) ، اما المطلق فيستغرق واحداً من الكل (واحد من الأفــراد فقط بالتناوب).

والعام اقسوى من المطلق، وسُمي المطلق عاماً بسبب أن موارده غير منحصرة.. ما معنى ذلك؟ المثال بدين المقصود:

عموم العام يتعلق بالأفراد (فاقتلوا المشركين)، وعموم المطلق يتعلق بالصفات (فتحرير رقية).

يضرج المكلف بالمطلق عن عهدة التكليف بفعل أي فرد من الأفراد التي ينطبق عليها مدلول اللفظ المطلق. بينما في العام لا يكون ممتثلاً إلا إذا فعل جميع الأفراد التي بشملها اللفظ العام.

في التسمية حيث يسمى العام: عموم الشمول(يدل على الشمول المستغرق لجنسه)، بينما يسمى المطلق عموم البدل أو الصلاحية(يدل على الشيوع المنتشر في جنسه).

### متولي البراجيلي

ولعل المثال الآتي يبين هذه الفروق: في قوله تعالى: (فتحرير رقبة) لفظ (رقبة) عام لأنه لم يحدد رقبة بعينها، لكنه عموم بدلي( أي بالتناوب)، بمعنى أنه إذا أعتق أي رقبة طويلة أم قصيرة، سوداء أم بيضاء أو غير ذلك فقد جاء بالحكم، ولا يجب عليه غيرها.

أما العموم في قوله تعالى: (فاقتلوا المشركين) فلا يمكن حصره في فرد واحد بحيث لو أتى به نفذ الأمر، كما في عتق الرقبة، بل يلزمه قتل تبع جميع الأفراد بعميع الأفراد الداخلة تحت اللفظ العام). (انظر: المطلق الصاعدي ص١٣٥-

النباد تعريف الخام

ثانيًا: تعريف الخاص:

هو كل لفظ وُضع لمعنى واحد على الانفراد (أو ما دل على معين محصور والخاص بخلاف العام، وهو ما دل على ما وُضع له دلالةً أخص من دلالة ما هو أعم منه.

ما فالخاص لا يتناول سوى واحد كزيد مثلاً، أو يتناول أكثر منه، ولكنه على سبيل الحصر، كاثنين أو خمسة أو مائة؛ لأنه خاص بهذا العدد. ومنه النكرة في سباق الإثنات، كقولك رأيت رجلاً في البيت،

فإنه وإن كان صالحًا لكل رجل، إلا أنه عمليًا لا يصدق إلا بفرد. واحد يختص به، لأنه بمعنى رأيت رجلاً واحدًا (انظر وأبي الطيب والبويطي، ونقله الأمدي عن أكثر العلماء، ونقله الفخر الرازي عن الفقهاء. (انظر شرح الكوكب المنير ١٣٣/٣-١٣٤)).

٢- أسماء الأجناس: وهو ما لا واحد له من لفظه
 كالناس والحيوان، والماء، والتراب.

لفظ الواحد: كالسارق والسارقة، والزّاني والزانية. القسم الثاني من الفاظ العموم:

ما أضيف من هذه الأنواع الثلاثة (والسابق ذكرها وهي ألفاظ الجموع، وأسماء الأجناس، والمفرد المحلى بالآلف واللام) إلى معرفة، مثل عبيد زيد (جمع منكر مضاف إلى معرفة)، مال عمرو (اسم جنس مضاف إلى معرفة)، السارق، والزانية (مفرد محلى بالآلف واللام).

القسم الثالث: أدوات الشرط ك (من) للعاقل، كقوله تعالى: «وَمَنْ يَعَرِّلُ عَلَى اللهِ فَهُو حَسْبُهُ ، (الطلاق: ٣)،

(ما) لغير العاقل، كقوله تعالى: « مَا عِندَكُرْ بَفَدُّ وَمَاعِندُ اللهِ بَاقِ » (النحل: ٩٦).

(أي) في الجميع (للعاقل وغير العاقل) كقوله تعالى: « أَيْنَمَا فَكُوْزًا إِذْرِكُمُّ أَلْمُوتُ»

(النساء: ۷۸)، وقوله صلى الله عليه وسلم في الحديث الذي روته عائشة رضي الله عنها: «أيما امراة نكحت

نفسها بغير إذن وليها فنكاحها

باطل» (صحيح سنن أبي داود وغيره). القسم الرابع: كل، وجميع، وقاطبة، وعامة وكافة : والأمثلة كقوله تعالى: « كُلُّ نَفْسٍ ذَايِّفَةُ ٱلْبُرْتُ» (آل عمران: ١٨٥) وقوله تعالى: «فَلَّ الْجَرُّ حَبِفًا» (فاطر: ١٠) ، وقوله تعالى (وما أَرْسَلْنَاكُ إِلَّا كَافَةُ لِلنَاسِ)، وقوله صلى الله عليه وسلم : (وبعثت إلى الناس عامة) ومثال قاطبة : (اجمع العلماء قاطبة).

القسم الخامس: النكرة في سياق النفي والنهي والنهي والشيرط والإستفهام ومن الأمثلة قوله تعالى: «وَلَهُ 
تَكُنُ لَهُ مَسْحِنُهُ (الأنعام: ١٠١)، ومثال النهي كلفظ 
(شيئا) في قوله تعالى: (وَاعْبُدُوا اللهَ وَلا تُشْرِكُوا 
به شَيْئًا)، ومثال الشرط كلفظ نعمة في قوله تعالى:

كشف الأسرار لعلاء الدين البخاري ت ٧٣٠، ٢٠٠١. شرح الكوكب المنير لابن النجار ت٩٧٢، ٣/ ١٠٤). (مع ملاحظة أن النكرة في سياق النفي من صبغ العموم، لقوله تعالى: «رَلَّمْ تَكُنُّ لَكُّ صَحِيَّةً» (الأنعام: (١٠١).(النكرة في سياق النفي، أو في سياق الشرط (من إله غير الله)، أو في سياق النهي تفيد العموم

(ولاتطع منهم آثما أو كفورا ) فالحاصل أن الخـاص يقابل الـعـام فيؤخذ حده (تعريفه ) من تعريف العام.

ثالثا: ألفاظ العموم:

انكر بعضهم ان للعموم صيغًا تخصه، وهذا ليس

أنكر بعضهم أن للعموم صبغًا تخصه، وهذا

ليس بصحيح، بل هو حادث بعد القرون

الثلاثة الأولى، ومذهب جمهور الأصوليين

أن للعموم صبغا والفاظا تخصه، وذهب

تعض العلماء إلى نفي ذلك.

بصحيح، بل هو حادث بعد القرون الثلاثة الأولى. ومنهب جمهور الأصوليين أن للعموم صيغًا والفاظًا تخصه، وذهب بعض العلماء إلى نفي نلك، قال الشوكاني: أن العموم له صيغة أن العموم له حقيقة.. أن العموم له حقيقة.. (إرشاد الفحول للشوكاني (١٢٥٠)

 / ۲۹۱ وللتدليل على هذا والتوسع فيه ينظر: (معالم أصول الفقه صد٢٣، ٤١٤ للجيزاني).

#### والفاظ العموم خمسة أقسام:

الأول: الاسم المعرف بالآلف واللام لغير العهد (لأن المعرف بلام العهد ليس عامًا، وإنما يدل على ذات معينة، مثل: رأيت كتابا في النحو ،فاحببت هذا الكتاب ) ومثال الآلف واللام لغير العهد : الكتاب نعم الجليس ، وهو ثلاثة أنواع:

۱- ألفاظ الجموع: كالمسلمين، والمشركين والذين (ويعبر عنه بالمفرد المحلى باللام غير العهدية، وكونه من صيغ العموم، هو مذهب الشافعي وأحمد وابن برهان

« وَمَا بِكُم مِن يَعْمَةِ فَمِنَ ٱللَّهِ» [النحل: ٥٣] ، ومثال الاستفهام كلفظ (إله ) في قوله تعالى : (مَنْ إِلَّهُ غُنْرُ الله بأتبكم)

أما النكرة في سياق الأمر ففيها خلاف بين العلماء، فمنهم من قال: تفيد العموم مثل النكرة في سياق النفي، ومنهم من قال: لا تفيد العموم، وهو رأى الحمهور، ومن أمثلته «اعتق رقسة»، فالحمهور يقولون: إنه لا يفيد العموم؛ لأنه مطلق، والمطلق ليس بعام - كما سبق-) (انظر روضة الناظر ١٠/٢ - ١٥).

رابعا: ترجيح الفاص على العام

وهذا مذهب حمهور الأصوليين من المذاهب الثلاثة، وعند الحنفية انهما سواء، وهو رواية عن الإمام أحمد مثال قول الله تعالى: «وَأَعْلَمُوا أَنَّمَا غَيْمَتُم مِّن شَيْءٍ فأنَّ لِلَّهِ خَسَمُهُ وَلِلْرَسُولِ وَلِذِي ٱلصَّرِيُّ وَالْمِنْمِي وَالْمُسْتَكِينِ

التكرة في سياق الأمر فيها خلاف بين

العلماء، فمنهم من قال: تضد العموم مثل

النكرة في سباق النصى، ومنهم من قال: لا

تفيد العموم، وهو رأى الجمهور.

وَامْنَتُم وَاللَّهِ وَمَا أَوْلَنَا عَلَى عَبْدِنَا يُومَ الْفُرْفَ ان يَوْمَ الْنَعْي الحمعان والله على كل شيء قايس « (الانفال: ٤١)، وحديث النبي صلى الله عليه وسلم الذي رواه أبو قتادة رضي الله عنه، وفيه:».. من قتل قتيلا له عليه بينة فله سلبه ..». (متفق عليه). فالآبة تبين أن ما أخذتم من مال الكفار قهرًا بحق، قلبلا كان أو

كثيرًا، فإن تقسيمه يكون كما بالآية،

والحديث أن من قتل قتيلا فله ما معه من مال وسلاح وغيره، فاختلف الفقهاء نتيحة عموم الأية، وخصوص الحديث في السُّلب هل يُحْمُّس أم لا؟ فقدم الشافعي الحديث وخص به الآبة، فقال: كل شيء من الغنيمة يُخْمِّس إلا السلب، فإنه لا يُحْمِّس، وهو قول أحمد بن حنيل والأوزاعي والليث وأبي إسحاق وأبى ثور وأبى عبيد، وذكر ابن خويزمنداد عن مالك أن الإمام مخير فيه، إن شاء خمسه على الاجتهاد كما فعل عمر في سلب البراء بن مالك، وإن شاء لم يُخمُسه... وقال مكحول والثوري: إن السلب مغنم ويُخمّس، وهو قول ابن عباس رضى الله عنهما؛ فححة من قال: إن السلب يُخمُس عموم الآية، ومن

قال: لا يُخمس الحديث، وذهب البخاري إلى أنه لا يُخمُس (انظر شرح صحيح البخاري لابن بطال (ت ٤٤٩) ٥/ ٣٠٩- ٣١١، التمهيد لابن عبد البر (ت ٤٦٣) 77/737).

وذكر النووي أن ممن قال للقاتل السلب: الشافعي ومالك والأوزاعي والليث والثوري وأبو ثور وأحمد وإسحاق وابن جرير وغيرهم يستحق القاتل سلب القتيل في جميع الحروب... قالوا: وهذه فتوى من النبي صلى الله عليه وسلم، وإخبار عن حكم الشارع فلا يتوقف على قول أحد... ثم حكى قول المعارضين، وأن القاتل

لا يستحق بمجرد القتل سلب القتيل، بل هو لحميع الغانمين كسائر الغنيمة، إلا أن يقول الأمير قبل القتال: من قتل قتدلا فله سلده، حملوا الحديث على هذا، وجعلوا هذا إطلاقا من النبي صلى الله عليه وسلم وليس بفتوى وإخبار عام. وهذا الذي قالوه

ضعيف (شرح النووي على مسلم (ت۲۷٦) ۱۱/ ۸۰-۹۰).

(فائدة مهمة: سنلاحظ في غالب الأمثلة المضروبة في أبواب أصول الفقه المختلفة كالترجيح الذي نتكلم فيه الآن، أن العلماء لم يتفقوا على وجه واحد في المسألة المطروحة؛ لأن هذه مسألة اجتهادية تحتلف باختلاف النظر إلى الأدلة، فإذا قال البعض بالجمع نجد من يقول عن نفس المثال بالنسخ أو الترجيح، لذا يجد الباحث أشد الصعوبة في أن يقف على أمثلة يجمع على توجيهها على وجه واحد أهل العلم قاطعة).

شعبان ١٤٣٥ هـ

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمان

### من أنواع التربية الواجبة





الهدي القرآني في التر

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

فقد بدانا في اللقاء الماضي الحديث عن الهدي القرآني في التربية، وذكرنا امثلة للتربية القرآنية،

### ونكمل ما بداناه، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

 ٨- القرآن يربي المسلم على أن التفاضل بين الناس ليس بالحسب ولا بالنسب، ولا بالمال ولا بالشهرة، وإنما هو بتقوى الله عز وجل:

قَالَ تَعَالَى: «إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدُ اللَّهِ أَنْتَكُمُّ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ خَبِيرٌ» [الحجرات: ١٣].

فَقد كَانَ أَبُو لَهُب عَم النَّبِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ قَلْدُ أَنْ بِالنَّارِ وَهُو قَرْشَيًا هَاشَمَيًا، وحكم عليه القرآن بالنَّار وَهُو يَمْشَى على الأَرْضِ، فقال الله تعالى: «تَبَّتْ يَدَا أَيْ لَمْبِ وَتَبَّ أَنَّالُهُ وَمَا كَمْبَ أَنَّ لَهُمْ مَالُهُ وَمَا كَمْبَ أَنَّ لَمُعَلِّ أَنْ اللَّهُ عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَمْبَ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالُةُ الْمَحْلِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُحَلِّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُحَلِّ اللَّهُ اللَّهُ الْمُحَلِّ اللَّهُ اللَّهُ الْمُحَلِّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُحَلِّ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

نِي جِيدِهَا حَبْلٌ مِن مُسكدٍ» [المسد: ١- ٥].

وكان سلمان فارسياً لم يكن اعرابياً، فضلاً عن ان يكون قرشياً، وارتفع بتقوى الله عز وجل واتباع رسوله صلى الله عليه وسلم، وقد قال بعضهم: لقد رفع الإسلام سلمان فارس

وقد وضع الكفرُ الشريفُ أبا لهب

وكان سلمان رضي الله عنه يقول:

د.أحمد فريد

أبي الإسلام لا أب لي سواه

إذا افتضروا بقيس أو تميم

 ٩- القرآن يربي المسلم على الآداب الإسلامية المباركة كآداب بر الوالدين، وآداب النظر، وآداب الاستئذان، وآداب الحكم:

قال تعالى: «وَقَفَىٰ رَبُّكَ أَلَّا نَعَبُدُوٓاْ إِلَّا إِيَّاهُ وَوَأَلْوَالِدَيْنِ إِلَّهُ اللَّهِ وَالْوَالِدَيْنِ إِلَّا إِلَّاهُ أَوْالُوَالِدَيْنِ إِلَّا إِلَّاهُ وَالْوَالِدَيْنِ

قال تعالى في آداب النظر: «قُل الْمُؤْمِدِينَ يَخْشُوا مِنْ أَنْ لَلْمُؤْمِدِينَ يَخْشُوا مِنْ أَنْ مُنْ إِذَ الله خَيِرٌ بِمَا يَضَمُونَ ﴿ وَهُ اللّهُ مَنْ يَعْضُضْنَ مِنْ أَنْصَدُونَ وَمُحْفَظَنَ مِنْ أَنْصَدُونَ وَمُحْفَظَنَ فَرُحُهُنَ وَلا يَبْدِينَ وَيَعْفَظُنَ إِلّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا » [النور:

وقال تعالى في أداب الاستئذان: « يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا

ع العدد ١١٥ السنة الثالثة والأربعون

لَا تَدْخُلُوا مُؤْتًا غَكُرُ مُورِكُمْ حَقَّى تَشْتَأْنِسُا وَتُسَلِّمُوا عَلَىٰ أَهْلِهَا ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ لَمَلَكُمْ تَذَكَّرُونَ » [النور: ٢٧] وقال تعالى في أداب الحكم: «وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأُمْرِ فَإِذَا عُنْهُتَ فَتُوكِّلُ عَلَى أَلْلَهُ إِنَّ أَللَّهُ يُعِبُّ ٱلْمُتُوكِّلِينَ ﴿ [ال عمران: . 109

وقال تعالى:«إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلأَمْنِيْتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَعَكُّمُوا بِٱلْعَدْلِ إِنَّ ٱللَّهَ نِعِبًا يَعِظُكُم بِيَّة إِنَّ اللَّهُ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا »[النساء: ٥٨].

١٠- القرآن يربى المؤمن على الزهد في الدنيا، و الرغبة في الأخرة، والبذل في إعزاز دين الله عز

قال تعالى: « آعَلَمُوا أَنَّمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنِّيَا لِعِبُّ وَلَمَوٌّ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ اللَّهِ لَكُمْ وَتُكَاثُرٌ فِي ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَوْلَادِ كُمْثُلِ غَيْثٍ أَعْبَ ٱلْكَفَارُ بَاللَّهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَنَّهُ مُصْفَرًا ثُمُّ يَكُونُ

حطنما »[الحديد: ٢٠].

فمهما زهد العبد في الدنيا وعرف حقارتها، وعرف الآخرة وخطرها؛ فإنه يبادر ببذل نفسه وماله رغبة في رضا الله عز وحل والفوز بجنته، وقال تعالى:«يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ عَامَنُوا مَا لَكُو إِذَا قِيلَ لَكُورُ أَنفِرُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَثَاقَلْتُ إِلَى ٱلأَرْضَ أَرْضِيتُ م ٱلدُّنْيَا مِنَ ٱلْآخِرَةُ فَمَا مَتَنَعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلٌ » [التوبة: ٣٨].

وقال تعالى: «أَنْفِرُواْ خِفَافًا

وَيْقَالَا وَجَهْدُواْ بِأَمْوَلِكُ وَأَنفُسِكُمُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ

لَكُمْ إِن كُتُمْ تَعَلَمُونَ »[التوية: ٤١].

وقد كانت مواقف الصحابة رضي الله عنهم في البذل والتضحية على أعلى مستوى من الجلالة والعظمة؛ لارتفاع رتبتهم في الزهد في الدنيا والبقين بالآخرة، والصدق مع الله عز وجل.

١١- القرآن يربى في المسلم العواطف الربانية الوحدانية:

يقول الأستاذ عبد الرحمن النحلاوي ما ملخصه: «بعتمد الترغيب والترهيب القرآني والنبوي على إثارة الانفعالات، وتربية العواطف الربانية، وهذه التربية الوجدانية مقصد من مقاصد الشريعة الإسلامية:

أ- كعاطفة الخوف من الله التي أمر بها: هلا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنكُم مُؤْمِنِينَ » [أل عمران: ١٧٥]، ومدح عياده الذين يخافون منه، ووعدهم بالثواب

العظيم: «وَلِغَنَّ خَافَ مَقَامَ رَبِيهِ. جَنَّنَانِ » [الرحمن: ٤٦]، بل أمرنا أن ندعوه خوفا من عذابه وطمعا في ثوابه، فقال سيحانه: «أَدَعُواْ رَبِّكُمْ تَضُرُّعُا وَخُفِّياً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ (٥) وَلَا نُفْسِدُوا فِ ٱلأَرْضِ بَعْدَ إصَلَنجِهَا وَأَدْعُوهُ خُوفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَتَ أَلَلَهِ قَرِيبٌ مِنَ المحسنين » [الأعراف: ٥٥- ٥٦].

وعلى تربية هذه العاطفة الربانية بنيت بعض العبادات كالصوم، وتحريم الصيد في الحج: «يَأَيُّها ٱلَّذِينَ وَامْنُواْ لِيَبْلُونُكُمُ ٱللَّهُ مِثْنَى مِنَ ٱلصَّيْدِ تَنَالُهُ الْيَدِيكُمْ وَرِمَاحُكُمْ لِيَعْلَمُ اللَّهُ مَن يَخَافُهُ، بِالْغَيْبِ »[المائدة: ٩٤].

كما بنى كثير من المعاملات الإسلامية عليها كالنصح في البيع والشراء، ورعاية اليتيم، وحسن معاملة الزوجة، والعدل بين الأولاد، فكل من خاف ربه كان إنسانا فاضلا وعادلا في

سلوكه ومعاملاته، ومن لم يستح من ربه يفعل ما يشاء بلا ضابط ولا و ازع، له قلب كالحجارة 🦸 أو أشد قسوة.

(ب) الخشوع: معناه التذلل والخضوع والشعور بالانقباد والعبودية لله، وهو ثمرة الخوف.

وقد ورد الحض على الخشوع عند ذكر الله وقراءة القرآن في قوله تعالى: والم يَأْنِ لِلَّذِينَ وَامْتُوا

أَن تَغَشَّعَ قُلُوبُهُمْ لِلْكِحْرِ ٱللَّهِ وَمَا نَزُلَ مِنَ ٱلْحَقِّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنْبَ مِن فَبَلُّ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُونُهُمْ وَكُثِيرٌ مَنْهُمْ فَلِيقُونَ » [الحديد: ١٦].

(ج) المحبة: فطر الإنسان منذ طفولته على الميل إلى أن يُحب ويكون محبوبا، وقد ورد الحب في ﴿ القرآن في عدة أيات، والحب في الأصل- كما هو معروف بين الناس - تعلق المحب بالمحبوب، ﴿ وتتبع أثاره، ودوام تذكره، وحضور القلب معه، وعمل ما يرضيه ويحقق سروره، قال تعالى: « وَمِرْ ﴾ النَّاس مَن للَّخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحَبُّونَهُمْ كُخُبِّ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ عَامَنُوا أَشَدُّ خُبًّا لِلَّهِ » [العقرة: ١٦٥].

قال ابن كثير: «ولحبهم لله وتمام معرفتهم به وتوقيرهم وتوحيدهم له لا يشركون به شيئا، بل 👗 يعبدونه وحده، ويتوكلون عليه، ويلجئون إليه في حميع أمورهم «. 🏥

قَالَ تَعَالَى: «قُلْ إِن كُنتُرُ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَأَتَّبِعُونِي يُحِببَكُمُ اللَّهُ وَمَنْفَرْ لَكُرْ ذُنُوبَكُمْ وَأَلِلَّهُ غَفُورٌ رَّحِيثٌ » [أل عمران: ٣١]؛

التولايط شعبان ۱٤٣٥ هـ

القرآن بربي المؤمن على الزهد

ق الدنيا فاذا زهد العبد في

الدنيا وعرف حقارتها، وعرف

الأخرة وخطرها؛ فإنه ببادر

يبذل نفسه وماله رغبة في رضا

الله عز وجل والفوز بجنته.

فجعل الله اتباع رسوله الذي يبلّغ أوامره من شروط محبته.

كما وصف الله الذين يحدِهم الله ويحدونه بقوله: « يَتَأَيُّا اللَّيْنِ مَامَنُوا مَن يَرَدَّدُ مِنكُمْ مَن دِينِهِ مَسَوْقَ يَأْنِ اللَّهُ يِقُورِ

هُوَّهُمْ دَيُّوْهُ أَوْلَةً عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّ عَلَى الْكَفْرِينَ يُعَيِّمُونِيَ

فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا عَافُونَ لَوْمَةً لَا يَوْ وَاللَّهِ فَصَلُ اللَّهِ يُؤْتِهِ مَن يَشَالُهُ

وَاللَّهُ وَسِعُ عَلِيمٌ اللَّمُونَ: ٤٥ ].

وإذا تتبعنا حياة الرسول صلى الله عليه وسلم واصحابه نرى أن محبة الله من أهم الدوافع التي تجعل الإنسان حريصاً على تحقيق شريعة الله في سلوكه وحياته، دون أن يكون عليه رقيب من البشر، وإن من أهم العوامل التي تؤدي إلى محبة الله: الشعور بفضله، والتعرف على نعمه، وإلى ما اعد للمتقين في جنات النعيم، وطول

مناجاته، وقراءة كلامه،

وتأمل آثار رحمته...

(د) الرجاء: وهو الطمع في رحمة الله، والأمل في ثوابه وجزيل الأجر عنده، وقد كان هذا الرجاء دافعاً إلى الجهاد وطلب الموت في سبيل الله.

فكان الصحابي والمجاهد يقول: (بخ بخ) هل بيني وبين الجنة إلا أن اقاتل فاقتل في سبيل الله؟! ويهجم على الأعداء حتى يُستشهد، وغرس هذا

الرجاء في نفوس الناشئة يُبنى على الإيمان بالله واليوم الآخر، على الإكثار من وصف الجنة ونعيمها، وربطها بضرورة التقيد بأوامر الله، وترك نواهيه، وبالجهاد وإعلاء كلمة الله». [أصول التربية الإسلامية وأساليبها باختصار (ص٢٥٩: ٢٦٢)].

وختم - حفظه الله - بحثه بما ملخصه:

«تعتمد التربية بالترغيب والترهيب على ضبط الإنفعالات والعواطف والموازنة بينها. فلا يجوز أن يطغى الخوف على الأمن والرجاء فيقنط المذنب من عفو الله ورحمته، وقد نهى الله عن هذا الياس، فقال تعالى: «قُلْ يَعِمَادِيَ النِّينَ أَمْرَهُوا عَلَى النَّهُمَا اللّهُ مَنْ أَنْسُهُمْ لا نَفْ طُوا مِن رَحْمَةِ اللّهُ إِنَّ اللّهَ يَغَيْرُ النَّبُوبَ جَمِعًا إِنَّهُ مَعْمُوا اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

كذلك لا ينبغي أن يطغى الفرح بزوال الشدة

وقوته، مما يدعوه إلى العودة إلى المعاصي. بل ينبغي أن يجمع الإنسان بين الخوف من عقاب الله وعظمته ومقامه، فلا يطغى ولا يتملكه الغرور والرجاء في رحمة الله، فلا يياس من عفوه.

وكل من اليأس والغرور يؤدي- إذا تمادى بصاحبه- إلى الكفر أو الفسوق والطغيان، كما يُفهم من الآمات السابقة.

وَمَنْ قُولُهُ تَعَالَى: «أَفَـَأُمِنُواْ مَكُرَ اللَّهِ فَلَا يَأْمَنُ مَكَرَ اللَّهِ إِلَّا ٱلْفَرْمُ ٱلْخَيْرُونَ» [الأعراف: ٩٩].

ولو استجمع الإنسان في ذهنه صفة من صفات الكمال الإلهي، وما يقابلها من تلك الصفات؛ لما وقع في شيء من الإفراط أو التفريط في جنب الله، فاستشعار غضب الله يجب ألا ينسينا

رحمته، وإرادته المطلقة ينبغي ألا تنسينا حكمته وهكذا « [المصدر السابق (ص٢٦٧ – ٢٦٤)].

يقول الله تعالى: «وَإِذَ تَأَذَّتُ رَبُّكَ لَيْبَعُنَّ عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِبَعَةِ مَن يَسُومُهُمْ شُوَّهُ ٱلْمَذَابُ إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ ٱلْمِقَابُ وَإِنَّهُ لَمَعُورُ رَحِيعُ الْمِقَابُ وَإِنَّهُ لَمَعُورُ رَحِيعُ الْمِقَابِ [الأعراف: رَحِيعُ الْمِقَابِ [الأعراف: 177].

۱۲- القرآن يربي المؤمن على المحبة الشديدة لله عز وجل التي تدفعه للبذل في سبيل الله وألا يعز شيئاً على الله عز

وجل. قال تعالى: «وَاللَّذِينَ عَامَثُوۤا أَشَدُّ حُبًّا يَقَدُّ البقرة: ١٦٥]. وقال تعالى: «فَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ بِغَوْدٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُو»[المائدة: ٥٥].

وحب المؤمن لله عز وجل يجعله يبذل الغالي والرخيص، والنفس والنفيس لله عز وجل؛ فلا يعز شيئاً على الله عز وجل ولو كانت روحه التي بين جنبيه، قال تعالى: « قُلْ إِنْ كَانَ اَلِيَاأُوْمُ وَأَلِنَاأُوْمُ وَأَلِنَاكُمُ وَأَلِيَالُوْمُ وَأَلِنَاكُمُ وَأَلِيَاكُمُ وَأَلِياكُمُ وَأَلِيلَا اللهِ وَجَهَادٍ فِي سَيلِهِ فَتَرَبِّضُوا حَتَى يَأْفِيكُ اللهُ وَلِيلَاءُ وَلَا يَكُونُ ذَلِكُ حتى يكون البذل والتضحية لإعلاء راية الله وإعزاز دينه .

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمان.

التوكيد

تعتمد الترسة بالترغيب

والعواظف والوازنة بينها، فلا

بحور أن يطفى الخوف على

الأمن والرجاء فيقنط المذنب

من عفو الله ورحمته.



الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي

بدأنا في الحلقة الماضية في الحديث عن تعريفات أولية لمصطلحات العقيدة الاستلامية ، وتكمل في هذه الحلقة الحديث عن ذلك.

### التعريف بيرأهل الحديث،:

الحديث في اللغة: ضد القديم، ويستعمل في كثير من الكلام وقليله، وهو اسم من التحديث بمعنى الإخبار، ثم سُمي كل ما صدر عن النبي صلى الله عليه وسلم من قول أو فعل أو تقريس، أو وصف خُلْقى أو خلقي.

### تعريف أهل العديث،

نستطيع أن نعرف أهل الحديث بأنهم الذين سلكوا طريـق الصالحـين، واتبعوا أثار السلف من الماضين، وكان لهم عناية خاصية بأحاديث النبى صلى الله عليه وسلم جمعًا وحفظا ورواية وفهمًا، وعمالا في الظاهر والباطن، فكانوا بذلك ألزم الناس لسنن النبي صلى الله عليه وسلم لا بقدِّمون بين يديه، ولا يرفعون صوتهم فوق صوته صلى الله عليه وسلم لا بتقديم رأي أو هوى، أو يستحدثون بدعة في مقابلة النص بحال من

ومنهم أيضًا: كل عالم فقيله، وإمام رفيع نبيه، وزاهـ د فـي قبيلة، ومخصـوص بفضّيلــة، وقارئ متقن، وخطيب مُحْسن، وهم الجمهور العظيم، وسبيلهم السبيل المستقيم؛ لأنهم أخذوا دينهم وهديهم من الكتاب والسنة وطريق النقل، فأورثهم ذلك اتفاقًا في الدين، وائتلافا، رغم بُعد ديارهم واختلاف

أزمانهم.

ولذلك يمكنني أن أقول بأن: أهل الحديث يلتقون على عقيدة واحدة وإن تباعدت يهم الديار؛ وذلك لاتحاد مصدر التلقى عند هؤلاء.

وكان المتقدمون

## د. عبد الله شاكر

يطلقون مصطلح «أهل الحديث» على المدرسة التي تقابل «أهل الكلام» الذين عابهم السلف؛ لما أدخلوا في الاعتقاد من مصطلحات وأفكار غريبة عن المنهج الإسلامي؛ ولذلك اشتد النكير عليهم من علماء السنة، وهم أنفسهم- أي: علماء الكلام- كان يطلق عليهم «أهل الرأي»؛ لأنهم يقدمون أراءهم على الكتاب والسنة، ويعطون عقولهم سلطة الحكم على النصوص الشبرعية، وهؤلاء في الحقيقة هم أعداء السنن، كما جاء وصفهم عن عمر- رضى الله عنه-. هل هناك فرق بين مصطلح «أهل السنة» و «أهل

الحديث»؟ إن كثيرًا من الأئمة كثبيخ الإسلام ابن تيمية- رحمه الله تعالى- وغيره من العلماء قبله وبعده، يذكرون أهل الحديث وأهل السنة؛ مبينين اعتقادهم، ولا ىفرقون بين المصطلحين.

فهذا الإمام الصابوني- رحمه الله تعالى- يقول في عقيدته: «إن أصحاب الحديث المتمسكين بالكتاب والسنة- حفظ الله أحياءهم، ورحم الله أمواتهم-بشبهدون لله تعالى بالوحدانية وللرسول صلى الله عليه وسلم بالرسالة والنبوة...»، إلى أن يقول: «وقد أعاذ الله أهل السنة من التحريف والتكييف و التشييبه، ومَنَ عليهم بالتعريف والتفهيم».

فعيِّر بكل من المصطلحين عن الآخر؛ مما يدل على أنهما يترادفان ولاسيما إذا ذكرا في كتب الاعتقاد؛ لأن اعتقادهما واحد، وهـو ما

حاء في الحديث والسنة، وهما بمعنى واحد.

وشيخ الإسلام ابن تيمية مثلا– رحمـه الله تعالى-يقول: مذهب السلف أهل الحديث والسنة والجماعة. فيقرن بين أهل السنة وأهل الحديث

أهل الحديث هم الذين سلكوا طريق الصالحين، واتبعوا آثار السلف من الماضين، وكان نهم عناية خاصة بأحاديث النبى صلى الله عليه وسلم جمعا وحفظا

ورواية وفهما.

ويجعلهما شيئًا واحدًا.

الطائفة المنصورة:

 (أ) أصل إطلاق هذا اللقب:
 هذا اللقب مستفاد من قول المصطفى صلى الله عليه وسلم الذي رواه عنه المغيرة بن شعبة رضي الله

عنه-: «لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين حتى ياتيهم أمر الله وهم ظاهرون» [صحيح البخاري ٧٣١١]. وما رواه معاوية بن قرة، عن أبيه: «لا ترال طائفة

من امتي منصورين، لا يضرهم من خذلهم حتى تقوم الساعة» [سنن ابن ماجه ح(٦) وصححه الالباني].

هـذا هو المراد بهذا اللقب، وهذا هو أصل إطلاقه، أننا نقول «الطائفة المنصورة».

(ب) من المرادون بهذا اللقب؟

ومما تجدر الإشارة والتنبيه عليه هنا، أن لقب «الطائفة المنصورة» يفسره أهل العلم من السلف بأنهم هم أصحاب الحديث.

لقد بين السلف (رحمهم الله) المراد بهذا اللقب. فقال عبد الله بن المبارك رحمه الله تعالى -: هم عندي أصحاب الحديث.

وقال يزيد بن هارون: إن لم يكونوا أصحاب الحديث فلا أدري من هم؟! يعني: «الطائفة المنصورة» الواردة في حديث: لا تزال طائفة من أمتى منصورين».

وقال علي بن المديني: هم أصحاب الحديث. وقال الإمام أحصد بن حنبل: إن لم تكن هذه الطائفة المنصورة أصحاب الحديث؛ فلا أدري من هم؟! قال الحافظ ابن حجر: سنده صحيح، وقال الإمام البخاري- رحمه الله تعالى-: وهم أهل العلم.

وروى الخطيب البغدادي عنه بسنده أنه قال- يعني: أصحاب الحديث- ولا منافاة أبدًا بين القولين؛ فإن أهل الحديث من أهل العلم ولا شك.

وقال أحمد بن سنان: هم أهل العلم وأصحاب الآثار. هذه كلمات في المراد بهذه الطائفة المنصورة أو بلقب «الطائفة المنصورة»، وقد بينا المراد باهل الحديث: وهم الذين يروونه روايةً ودرايةً، علمًا وعملاً واتباعًا.

تفصيل القول في أهل الحديث،

بين العلماء المراد بالطائفة المنصورة بأنهم

هم أهل الحديث؛ ولذلك أقول تبعًا لهذا بأن أهل الحديث هم الذين يستحقون النصر والظهور لماذا؟ لنصرتهم سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم وعملهم بها، وذبَهم عنها، فهم أولى الناس

عله، فهم أولى الناس حقيقة بأن يُطلق عليهم هذا اللقب أي: لقب «الطائفة

المنصورة» كما قال أبو عبد الله الحاكم بعد أن ذكر قول الإمام أحمد في الطائفة المنصورة السابق: : فلقد أحسن أحمد ابن حنبل في تفسير هذا الخبر أن الطائفة المنصورة التي يُرفع الخذلان عنهم إلى قيام الساعة، هم أصحاب الحديث، ومن أحق بهذا التأويل من قوم سلكوا محجة الصالحين، واتبعوا أثار السلف الماضين، ودفعوا أهل البدع والمخالفين بسن رسول الله صلى الله عليه وسلم».

وأهـل الحديث بهذا المعنى هم أهل السنة. ولهذا قال القاضىي عيـاض- رحمـه الله تعالـى اللـه، عقب قول الإمـام أحمـد السـابق-: إنمـا أراد أحمد أهل السـنة والجماعة ومن يعتقد مذهب أهل الحديث.

فاهل الحديث في تفسير السلف للطائفة المنصورة: هم أهل السنة والجماعة، فهم الطائفة المنصورة؛ ولهذا نرى كثيرًا من أهل العلم يطلق اسم الطائفة المنصورة على أهل السنة والجماعة.

ألقاب أهل السنة والحديث عند خصومهم من أهل البدع اللقب الأول: «مشدهة»:

وهذا اللقب من أشنع الألقاب التي نبزهم بها مخالفوهم في باب الأسماء والصفات - من الجهمية - والمعتزلة، والأشاعرة، وذلك أن أهل السنة والأثر يصفون الله عز وجل - بكل ما وصف به نفسه أو وصفه به رسوله صلى الله عليه وسلم - من غير تعطيل ولا تأويل، ولا تشبيه ولا تمثيل، وعند هذه الطوائف والفرق أنه لا بد من تأويل النصوص الواردة في باب الصفات؛ لأن ظاهرها يوهم التشبيه عندهم، فلا بد من صرفها؛ لذا عدوا كل من أثبت لله ما أثبتته النصوص من غير تأويل، مشبهًا.

فأما الجهمية: فإن من أهم وأقدم ما وصل إلينا من النصوص التي تشير إلى نبزهم أهل السنة والأثر بلقب «مشبهة» ما رواه الإمام اللالكائي عن إسحاق بن راهوية (ت ٢٣٨هـ) قال: «علامة جهم وأصحابه دعواهم على أهل الجماعة وما أولعوا به من الكذب أنهم مشبهة...».

وما أورده الإمام أحمد بن حنبل في كتابه القيم: «الـرد على الجهمية والزنادقة» عن الجهم (ت

۱۲۸ هـ): «أنه زعم أن من وصف الله بشيء مما وصف به نفسه في كتابه، أو حدثه عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم كان كافرًا وكان من المسهة».

وكذلك قبول أبي حاتم (ت ٢٨٨هـ): «وعلامة الجهمية تسميتهم أهل السنة مشيهة». أهل السنة والأثر يصفون الله- عز وجل- بكل ما وصف به نفسه أو وصفه به رسوله- صلى الله عليه وسلم- من غير تعطيل ولا تأويل، ولا تشبيه ولا نمثيل. أهل السنة والجماعية بثبتون لله- عز وجل- ما أثبته لنفسه من الفوقية فقوله - عز وجل -: «نخافون ربهم من فوقهم .

ومعلوم أن أهل السنة والجماعة يثبتون لله- عز وحل- ما أثبته لنفسه من الفوقية في قوله- عز وحـــل- : «نَحَافُــونَ رَبُّهُــمُ مَنْ فوقهم» ، ومن أثبت ذلك عند الحويني بعد مشيها.

ومن خلال هذا العرض لهذه النماذج من أقوال الجهمية والمعتزلة والأشاعرة التي وصموا فيها أهل السينة بالتشبيه، يتضبح لنا أن القوم يعدون إثبات الصفات التي وصف الله بها نفسه أو وصفه بها رسوله- صلى الله عليه وسلم- تشبيهًا، وكل من إثبات مشيبها.

والحق أن أهل السنة لم يزيدوا في الباب على أن قالوا كما قال ربهم وخالقهم عن نفسه: «لَيْسَ كَمثْله شَيُّءٌ وَهَـوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ» فأثبتوا لله ما أثبت لنفسه من الصفات مع قطعهم بنفي المشابهة والمماثلة بين صفاته وصفات المخلوقات، فهم يصفون الله بما وصف به نفسته او وصفه به رستوله من غير تحريف ولا تعطيل، ولا تكييف ولا تمثيل.

والمشبهة هم الذين يمثلون صفاته بصفات خلقه، كما قال الإمام إسحاق بن راهويه: «إنما يكون التشبيه لو قبل بد كيد، وسيمع كسيمع»، أما إذا قيل: يد وسيمع تليق بعظم الباري وجلاله من غير مشابهة أو مماثلة ليد وسمع المخلوق اللائق بعجيزه وافتقاره؛ فلا يعد ذلك تشبيها

وأهل السنة والجماعة من أشيد الناس مقتًا للمشيهة و التشييه لما قام في قلوبهم من جلالة الخالق وعظمته، مع إثناتهم منا ورد من صفات الجلال والكمنال لله تعالى والتي ثبتت لله- عز وجل- ومن هنا يقول نعيم سن حماد (ت ٢٢٨ هـ): من شبّه الله بشسيء من خلقه؛ فقد كفر، ومن أنكر ما وصف الله به نفسه؛ فقد كفر، فليس في ما وصفه الله به نفسه ورسوله تشبيه»؛ لأن الله ليس كمثله شيء لا في ذاته ولا في صفاته.

وقال إسحاق بن راهويه: «من وصف الله فشبه صفاته بصفات أحد من خلق الله؛ فهو كافر بالله العظيم.

وقد عقد الإمام اللالكائي بابًا في «سياق ما روي في تكفيس المسبهة» نقل فيه من اقو ال السلف في ذلك ما سبق ذكرنا بعضه؛ فكيف يقال بعد ذلك: أنهم مشبهة؟ يل التشبيه بنفاة الصفات ومؤوليها أشبه.

كما ذكر الإمام البخاري عن بعض أهل العلم: «أن الجهمية هم المشيعة؛ لأنهم شيهوا ربهم بالصنم والأصم والأبكم الذي لايسمع ولايبصر ولايتكلم ولا بخلق ، وقالت الجهمية: هو كذلك لا يتكلم، ولا ينصر

ورثوا عنهم القول بنفي الصفات، ونبرز من أثبتها بالتشبيه؛ فهذا أبو موسى المردار (ت ٣٣٦هـ)، والندى يعد من علماء المعتزلة ومقدمتهم ينقبل عنه الخياط (ت بعد ۳۰۰هـ) أنه: «كان يزعم أن من قال: إن الله يرى بالأبصار على أي وجه قال؛ فمشبه لله بخلقه والمشيه عنده كافر...

واما المعتزلة: فهم

ورثة الجهمية الذين

ومعلوم أن من أصول مذهب أهل السنة إثبات رؤية المؤمنين ربهم في الجنة.

ويقول القاضي عبد الجبار (ت ١٥٥ هـ) بعد أن أول الاستواء وذكر استعمالات لفظة «استوى» في اللغة قال: «وإذا كانت اللفظة تستعمل على هذه الجهات، فكيف يصح للمشبهة التعلق بها؟ يقصد من يثبت الاستواء لله- عز وجل- على عرشه.

ويذكر الإمام الرازى: (ت ٢٠٦هـ): «أن جماعة من المعتزلة ينسبون التشبيه إلى الإمام أحمد بن حنبل، وإسحاق بن راهويه، ويحيى بن معين (ت ٢٣٣هـ) قال: وهذا خطأ منهم فإنهم منزهون في اعتقادهم عن التشييه والتعطيل..

ويذكر شبيخ الإسلام ابن تيمية: «أن جل المعتزلة تدخل عامــة الأئمــة مثــل الإمام مالــك (ت ١٧٩هــ) وأصحابه والشوري (ت ١٦١هـ) وأصحابه، والأوزاعي (ت٥٧هـ) وأصحابه، والشافعي (ت ٢٠٤هـ) وأصحابه، وأحمد (ت ۲٤۱هـ) وأصحابه، وإسحاق بن راهويه (ت ۲۳۸هـ) وأبي عبيد (٢٢٤) وغيرهم في قسم المسبهة».

بل ذهب بعضهم إلى أبعد من ذلك: «فرمي الأنساء-صلوات الله وسلامه عليهم- بذلك؛ حتى قال ثمامة بن الأشرس (ت ٢١٣ هـ) من رؤساء الجهمية: ثلاثة من الأنبياء مشبهة: موسى حيث قال: «إنْ هي إلا فتَنتَك» وعيسى حيث قال: «تَعْلَمُ مَا فِي نفسنَي وَلا أَعْلَمُ مًا في نُفْسِكُ» ومحمد- صلى الله عليه وسلم- حيث قال: «ينزل ربنا...».

وأما الأشاعرة: فإنهم لما كانوا لا يثبتون إلا بعض الصفات، ويؤولون البعض الآخر، فقد نبذوا من يثبت لله جميع ما وصف به نفسته أو وصفه به رستوله-صلى الله عليه وسلم- بالتشبيه».

يقول الجويني (٤٧٨هـ): «واعلموا أن مذهب أهل الحق أن الـرب- سـبحانِه وتعالـي- يتقدس عن شـغل حيز ويتنزه عن الاختصاص بجهة.

وذهب المشبهة إلى أنه- تعالى عن قولهم- مختص ىچەة فوق».

نفسه، وقالوا: إن اسم الله مخلوق». وربما شبهوه بالمعدومات بقولهم: ليس هو فوق ولا تحت ولا عن يمين ولا شمال ولا داخل العالم ولا خارجه ولا هو له

٢- مصرة:

ممازج ولا منفصل عنه.

وهذا اللقب نبزهم به المعتزلة والقدرية؛ وذلك لأن أهل السنة والأثر يقولون: كل شيء بقدر الله، وأن ما شياء الله كان، وما لم يشا لم يكن، وهذا القول عند القدرية جبر؛ لأنه يرون أن أفعال العباد هم المحدثون لها وليست مخلولة لله، وأن أفعال الشر من الكفر والمعاصي تقع من العبد وهو المحدث لها من غير إرادة من الله ولا تقدير لها.

وكل من قال: إنها تقع بـإرادة الله وقضائه وقدره عدوه جبريًا.

نقل الخياط المعتزلي (ت بعد ٣٠٠هـ) عن أبي موسى المردار (ت ٢٢٢هـ) أن: «من وصف الله بأنه يقضي المعاصي على عباده ويقدرها فمسفه لله في فعله، والمسفه لله كافر به، والشباك في قول المسبه والمجبر؛ فلا يدري أحق قول أم باطل، كافر بالله أيضًا». فلم يكتف المردار أن يرمي مثبت القدر بالجبر حتى عده كافرًا بل وعدى التكفير إلى من شك في كفره.

وعد القاضي عبد الجبار (ت ٤١٥هـ) وهو من كبار مصنفي المعتزلة ومقرري أصولهم كل من أثبت القدر مجبرًا فقال: «والذين يثبتون القدر هم المجبرة؛ فأما نحن فإنا ننفيه، وننزه الله تعالى أن تكون الأفعال بقضائه وقدره.

وهكذا نرى المعتزلة لا يترددون في إطلاق لقب المجبرة على من يثبت وقوع الأفعال بقضاء الله وقدره، ولذلك عد أئمة السلف من علامات القدرية «تسميتهم أهل السنة مجبرة» كما روى ذلك اللالكائي عن أبي حاتم، وقال الإمام أحمد: «وأما القدرية فيسمون أهل السنة مجبرة».

١- ناصية:

وهو من الألقاب الشنيعة التي رماهم به الرافضة، وهو لقب يطلقونه على كل من قدم أبا بكر وعمر وعثمان على على - رضي الله عنهم - في الخلافة والفضل، سئل بعد الأئمة الشبيعة عن «الناصب» هل احتاج في امتحانه إلى أكثر من تقديمه «الجبت» و»الطاغوت» واعتقاد إمامتهما؟ فرجع الجواب: من كان على هذا فهو ناصب.

وهو من المناصبة وهي المعاداة؛ يقال: «ناصبه الشر والحرب والعداوة مناصبة: أظهره له».

وعند الرافضة: كل ما لما يبغض أبا بكر وعمر- رضى

أهل السنة والجماعة من أشد الناس مقتًا للمشبهة والتشبيه لما قام في قلوبهم من جلالة الخالق وعظمته، مع إثباتهم ما ورد من صفات الجلال والكمال لله تعالى.

الله عنهما - فقد أبغض عليًا؛ لأنه لا ولاء لعلي إلا بالبراءة منهما، ثم جعلوا كل من أحب أبا بكر وعمر ناصيًا.

ويبرز صاحب كتاب «الزينة» وجهًا أخر لإطلاق لقب «ناصبي» فيقول: «وروت الشيعة في قراءتهم أن جعفر

بن محمد- رضي الله عنه- قرأ الآية في: «أَلَمُ نَشْرَحْ»: «فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصَب» بكسر الصاد.

وقالوا: إذا فرَغت من إكمال الشريعة فانصب لهم عليًا إمامًا... فقالت الشيعة: لما أمر الله- عز وجل- بذلك نصب النبي- صلى الله عليه وسلم- عليًا وأشار إليه وأهلله للإمامة، وقال: اللهم وال من والاه وعاد من عاداه، وانصر من نصره، وأخذل من خذله، فمن نازعه في الإمامة، ودعا إلى مخالفته، ونصب إمامًا بإزائه غيره؛ فقد ناصب رسول الله- صلى الله عليه وسلم- والله؛ لأنه نصب عليًا وهذا نصب غيره وخذل عليًا وعاداه وترك نصرته وصار مع عدوه حربًا عليه، فهو مناصب لأنه ناصب النبي- صلى الله عليه وسلم، وقال الإمام الجيلاني في ذلك: «وتسميها الرافضة ناصبية، لقولها باختيار الإمام ونصبه بالعقد»

وسواء إن كان وجه التسمية هذا أو ذاك، فإنه لا يقع على أهل السنة؛ لأنهم يعتقدون موالاة وحب أهل البيت، وجميع أصحاب رسول الله—صلى الله عليه وسلم، ورضي الله عنهم— ولا يناصبون أحدًا منهم العداء كما قال الإمام الطحاوي في عقيدته: ونحب أصحاب رسول الله—صلى الله عليه وسلم— ولا نفرط في حب أحد منهم، ولا نتبرأ من أحد منهم، ونبغض من يبغضهم، وبغير الخير يذكرهم، ولا نذكرهم إلا بخير، وحب الدين وإيمان وإحسان، وبغضهم كفر ونفاق، وطغنان».

والرافضة لا ترى ذلك وإنما تذهب إلى أن الأئمة قد

نص عليهم.

فقومٌ هذا اعتقادهم في أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم بما فيهم أهل بيته، أيصح بعد ذلك أن يرموا بالنصب ومعادة أهل البيت؟! بل الأشبه أن يقع هذا اللقب على خصومهم الذين نبذوهم به؛ لأن الرافضة هم الذين ناصبوا أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم العداء، بل وقالوا بكفرهم وارتدادهم بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم عدا قلة منهم تعد على الأصابع، هم الذين نجوا من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم عدا الذين نجوا من أصحاب النبي

والحمد لله رب العالمين.



# الإسلام دين وسط

وسطية الإسلام في الجهاد (٤)

نظرات في سيرة الرسول



### جمال عبد الرحمن

وتظهر وسطية هذا الدين في ميدان القتال؛ فمع أمر الإسلام لأتباعه بقتال أعدائه و الإغلاظ عليهم أمر الإسلام لأتباعه بقتال أعدائه و الإغلاظ عليهم كما قال تعالى: «يَأَيُّمُ النِّينَ ءَامَنُوا فَيْكُمْ فِلْظَةٌ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ مَعَ الْمُنْفِئِينَ } [التوبة: ١٢٣]. إلا أننا نراه يامر بكف اليد عنهم إذا سالموا أهل الإسلام وصالحوهم؛ فقال تعالى: «وَإِنْ جَنَعُ السِّلْمِ فَأَجْتَعُ لَمَا وَتُوكُلُ عَلَى اللهِ فَقَال تعالى: «وَإِنْ جَنَعُ السِّلْمِ فَأَجْتَعُ لَمَا وَتُوكُلُ عَلَى اللهِ إِنَّهُ هُوَ السِّيعِ الْقَلِيمُ» [الأنفال: ٢١].

وجمع بين الأمرين في إشارة واحدة وهي:

« وَقَتِلُوا فِي سَيِيلِ اللّهِ اللّهِ يُقَتِلُونَكُرُ وَلَا نَمْ مَدُوا إِنَ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وعند قتالهم ومعه نهى الإسلام عن أمور مهمة في معاملة هؤلاء الكافرين وهي كما جاء في الصحيح عن بُريْدَة، قال: كَانَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم إِذَا أَمَّرُ أَميرًا عَلَى جَيْش، أَوْ الله عليه وسلم إِذَا أَمَّرُ أَميرًا عَلَى جَيْش، أَوْ سَرِيَّة، أَوْصَاهُ في خَاصَّته بِتَقْوَى الله، وَمَنْ مَعَهُ مَنَ الْمُسْلمينَ خَيْرًا، ثُمُّ قَالَ: «اغْزُوا باسم الله في سَبِيلَ الله، قاتلُوا مَنْ كَفَرَ بالله، اعْزُوا وَلاَ تَعْلُوا، وَلا تَقْتُلُوا وَلا تَقْتُلُوا وَلِيدًا، وَإِذَا لَقِيتَ عَدُوكَ مِنَ الْمُشْركِينَ، فَادْعُهُمْ إِلَى تَلَاثُ خَصَالً – أَوْ خَلالً – فَايَّتُهُنْ مَا أَجَابُوكَ فَاقْبَلُ مَنْهُمْ، وَكُفُ عَنْهُمْ، اذْعُهُمْ إِلَى الْإِسْلام، فَإِنْ مَنْهُمْ، وَكُفُ عَنْهُمْ، اذْعُهُمْ إِلَى الْإِسْلام، فَإِنْ

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ:

فقد انتهينا في الحلقة الماضية عند الحديث عن وسطية الإسلام في الرفق بعصاة المسلمين مع ما اقترفوه من دنوب، وبينا هدي النبي صلى الله عليه وسلم في ذلك.

وفي هذا العدد تكمل حديثنا- إن شاء الله تعالى- فنقول:

الجهاد في سبيل الله ذروة سنام الإسلام وهو ماض إلى أن تقوم السّاعة. ولا عزّة للأمة ولا فخر ولا سؤدد إلا بإقامة هذا الركن العظيم. وما تركت أمة الجهاد في سبيل الله إلا ذلت وضعفت، وهانت على الله ومن ثمّ على خلقه.

ولقد انقسم الناس – قديمًا وحديثًا – في شان الجهاد في سبيل الله إلى ثلاث طوائف:

ا- فطائفة يغلب عليها الحماس، والاندفاع، والإقدام، ومن حرصها على ذلك أفرطت في أمر الجهاد، ولذلك وقعت في مزالق كبيرة، وكان لهذا الأمر من السلبيات ما لا يخفى.

٧- وطائفة في مقابل هذه الطائفة، فرطت في الجهاد في سبيل الله، وتسعى دائمًا لإضاعة وإماتة هذا الرّكن العظيم، وإذا دعا داعي الجهاد، انتفضت خوفًا وفرقًا وذعرًا، وذهبت تلتمس الأعذار للتخلّف والقعود.

إما الطائفة الثالثة فهي التي توسطت بين الطائفتين، فأحبت الجهاد، ورغبت فيه، وسعت إليه، ولكن ذلك لم يدفعهم لأن يستعجلوا الشيء قبل أوانه، ولذلك التزموا بالضوابط الشرعية في الإعداد للجهاد، وإعلانه، والاستمرار فيه. [الوسطية في ضوء القرآن الكريم ص٢٥٣ بتصرف].

أَجَابُوكَ، فَاقْبُلْ مِنْهُمْ، وَكُفَّ عَنْهُمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى التَّحَوَّلِ مِنْ دَارِهِمْ إِلَى دَارِ الْمُهَاجِرِينَ، وَأَخْبِرُهُمْ الْتَحَوَّلُ مِنْ دَارِهِمْ إِلَى دَارِ الْمُهَاجِرِينَ، وَعَلَيْهِمْ أَنْ هُمْ إِنَّ فَعِلُوا ذَلِكَ فَلَهُمْ مَا لِلْمُهَاجِرِينَ، وَعَلَيْهِمْ مَا عَلَى الْمُهَاجِرِينَ، فَإِنْ أَبُوْا أَنْ يَتَحَوَّلُوا مِنْهَا، فَأَخْبِرُهُمْ أَنَّهُمْ يَكُونُونَ كَأَعْرَابِ الْمُسْلِمِينَ، يَجْرِي عَلَى الْمُقْمَنِينَ، عَلَيْهُمْ حُكْمُ الله الذي يَجْرِي عَلَى الْمُقْمَنِينَ، وَلا يَكُونُ لَهُمْ فَي الْغَنيمة وَالْفَيْء شيعُ إِلّا أَنْ يُجَاهِدُوا مَعْ الْمُسْلِمِينَ، فَإِنْ هُمْ أَبُوا فَسَلْهُمُ يُجَاهِدُوا فَسُلْهُمُ الْجَابُوكَ فَاقْبَلِ مِنْهُمْ، وَكُفَّ عَنْهُمْ، فَإِنْ هُمْ أَبَوْا فَسُلْهُمُ فَإِنْ هُمْ أَبُوا فَسُلْهُمُ فَإِنْ هُمْ أَبُوا فَسُلْهُمُ فَإِنْ هُمْ أَبُوا فَسُلْهُمْ فَإِنْ هُمْ أَبُوا فَسُلْهُمُ فَإِنْ هُمْ أَبُوا فَسُلْهُمْ وَكُفًّ عَنْهُمْ، وَكُفًّ عَنْهُمْ، فَإِنْ هُمْ أَبُوا فَاسْتَعِنْ بِاللهِ وَقَاتِلُهُمْ ...». [صحيح مسلم ١٨٥٧/٣].

وعن عبد الله بن عمر قال: نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن قتل النساء والصبيان. متفق عليه.

وعن أنس رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «انطلقوا بسم الله وعلى ملة رسول الله صلى الله عليه وسلم، لا تقتلوا شيخا فانيا ولا طفلا صغيرا ولا امرأة ولا تغلوا، وضموا غنائمكم وأصلحوا وأحسنوا إن الله يحب المحسنين». رواه أبو داود.

بل إن الإسلام عَنْف من أوليائه مَن تعقب الفارين من الكفار بالقتل إذا قالوا أي كلمة تدل على استسلامه للمسلمين ولو كانت في نظرهم حيلة

حتى بتبينوا.

فعن جندب بن عبد الله البجلي رضي الله عنه قال: إن رَسُول الله صلى الله عليه وسلم يَعَثُ بَعْثًا مِنَ الْمُسْلِمِينَ إِلَى قَوْمِ مِنَ الْمُشْرِكِينَ، وَإِنْهُمُ التقوا فَكَانَ رَجُلِ مِنْ الْمُشْرِكِينَ إِذَا شَيَاءَ أَنْ يَقُصِدُ إِلَى رَجُل مِنَ الْمُسْلِمِينَ قَصِّدَ لَهُ فَقَتْلَهُ، وَإِنْ رَجُلا مُنْ الْمُسْلَمِينُ قَصَدُ غَفَلْتُهُ، قَالَ: وَكُنَا نُحُدُّثُ أَنَّهُ أَسَامَةً بْنُ زَيْد، فَلَمَّا رَفْعَ عَلَيْهِ السَّيْفِ قَالَ: لَا إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ فَقَتْلُهُ، فَجَاءَ الْبَشِيرُ إِلَى النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم فسَالَهُ فَأَخْبَرَهُ، حَتَّى أَخْبَرَهُ خَبَرَ الرَّجُل كَيْف صَنعَ، فَدَعَاهُ فَسَالَهُ فَقَالَ: «لمَ قَتْلَتُهُ؟» قال: يَا رَسُولَ الله، أَوْجَعَ في الْمُسْلمين، وَقَتَلَ فَلَانَا وَفَلَانَا، وَسَمَّى لَهُ نَفَرًا، وَإِنِّي حُمَّلْتُ عَلَيْه، فَلَمَّا رَأَى السُّيْفَ قَالَ: لا إِلهَ إِلَّا اللهُ، قال رُسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «أقَتلْتُهُ؟» قال: نَعُمْ، قال: «فَكُنْف تَصْنُعُ بِلَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ إِذَا حَاءَتْ يَوْمَ الْقَيَامَةَ؟» قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّه، اسْتَغْفَرْ لي، قَالَ: «وَكَيْفَ تَصْنُعُ بِلَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ إِذَا جَاءَتُ نَوْمً

الجهاد في سبيل الله ذروة سنام الإسلام وهو ماض إلى أن الإسلام وهو ماض إلى أن ولا عزّة للأمة ولا فخر ولا سؤدد إلا بإقامة هذا الركن العظيم. وما تركت أمة الجهاد في سبيل الله إلا ذأت وضعفت، وهائت على الله الله، ومن ثم على خلقه.

الْقَيَامَة؟» قَالَ: فَجَعَلَ لَا يَزِيدُهُ عَلَى أَنْ يَقُولَ: «كَيْفُ تَصْنَعُ بِلا إِلَهُ إِلاَّ اللهُ إِذَا جَاءَتْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ». [صحيح مسلم ٩٧/١].

ونهى الإسلام عند جهاد الأعداء عن قطع النخل والأشجار والإفسادية الأرض:

عَنْ جَابِرِ قَالَ: رَخْصَ لَهُمْ فَي قَطْعِ النَّخْلُ ثُمْ شَدُّدَ عَنْ جَابِرِ قَالَ: رَخْصَ لَهُمْ فَي قَطْعِ النَّخْلُ ثُمْ شَدُّدَ عَلَيْهِمْ، فَأَتَوُا النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّه، عَلَيْنَا إِثْمُ فِيمَا قَطَعْنَا أَوْ فِيمَا تَرَكْنَا؛ فَأَذْزُلَ اللَّهُ: «مَا قَطَعْمُ مِن لِينَةٍ أَوْ رَكَتُمُومَا تَرَكْنَا؛ فَأَذْزُلَ اللَّهُ: «مَا قَطَعْمُ مِن لِينَةٍ أَوْ رَكَتُمُومَا قَلْمِنَّ عَلَى اللَّهُ: «مَا قَطَعْمُ مَن لِينَةٍ أَوْ رَكَتُمُ وَمَا قَلْمِن اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الموصلي ١١٥/٣]. العلي في زوائد أبي يعلى الموصلي ١١٥/٣]. وأمر بإكرام الأسرى وعدم تعذيبهم: وأمر بإكرام الأسرى وعدم تعذيبهم: قال تعالى: «مُنْفِعِيرُنَ الطَّمَامُ عَلَى حُبِهِ مِنْكِينًا وَلَيْما وَأَمِيرًا» قال نصاني: ٨].

### ٢١- الوسطية في استيفاء الحقوق الإدارية بين الرئيس والمرؤوس:

يشتهر بين كثير من الناس أفكار خاطئة مثل: لا تنصر الطالب على المدرس، ولا الجندي على القائد، وهكذا. لكن الإسلام أمر بنصر كل من يستحق النُصرة، فقد قال صلى الله عليه وسلم: «انْصُرْ أَخَاكَ ظَالِمًا أَوْ مَظْلُومًا» فَقَالَ رَجُلُ: يَا

رَسُولَ اللَّه، أَنْصُرُهُ إِذَا كَانَ مَظْلُومًا، أَفَرَأَيْتَ إِذَا كَانَ ظَالِمًا كَنْفَ أَنْصُرُهُ؟ قَالَ: «تَحْجُزُهُ، أَوْ تَمْنَعُهُ، مِنَ الظُّلْمِ فَإِنَّ ذَلِكَ نَصْرُهُ». [صحيح البخاري [٢٢/٩] عن أنس بن مالك رضي الله عنه.

وفى الحروب قديما، كان يحدث أحيانًا قبل الحرب مبارزة بين فردين أو أكثر من الفريقين، وقد شرع الإسلام أن «مَن قتَل قتيلاً فله سلبه» في مثل هذه الحالة، يعنى يأخذ كل ما تركه المقتول من متاع، فحدث ذات مرة اختلاف بين أحد الجنود وبين قائده حول هذا الأمر، فانظر كيف حُكَّمَ النبي صلى الله عليه وسلم في ذلك! عَنْ عَوْف بْن مَالك رضى الله عنه، قال: قتل رَجُل (مُسلمُ) منْ حَمْدَرُ رَجُلا منَ الْعَدُوِّ، فأرَادُ سَلْبُهُ (مَتَاعَه)، فَمَنْعَهُ خَالِدُ بْنُ الْوَلِيدِ، وَكَانَ وَاليَّا عَلَيْهِمْ، فَأَتَّى عَوْفَ بْنُ مَالِكَ إِلَى رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم، فأخْبَرُهُ، فَقَالَ النبي صلى الله عليه وسلم لخَالد: «مَا مَنْعُكُ أَنْ تُعْطِيَهُ سَلَيْهُ؟» قال: اسْتَكْثَرْتُهُ يَا رَسُولَ الله، فقالَ صلى الله عليه وسلم: «ادْفَعْهُ إِلَيْه»، فَمَنَّ خَالدٌ بِعَوْف، فَجَرُّ عَوْفَ بِرِدَائِهِ، ثُمُّ قَالَ: هَلَ أَنْجِزْتُ لَكَ مَا ذَكَرْتُ لَكَ منْ رَسُول الله صلى الله عليه وسلم؟ (يعني: جاء لك كُلامي؟)، فُسَمِعُهُ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم فاسْتُغْضِبَ، فَقَالَ: «لَا تُعْطَه يَا خَالدُ، لَا تَعْطه يَا خَالِدُ، هَلْ أَنْتُمْ تَارِكُونَ لَى أَمْرَائِي؟ إِنْمَا مَثْلَكُمْ وَمَثْلَهُمْ كَمَثُلَ رَجُلُ اسْتُرْعَى إِبِلاً، أَوْ غُنمًا، فَرَعَاهَا، ثُمُّ تُحَبِّنُ سَقْيَهَا، فَأُوْرَدُهَا حُوْضًا، فَشْرَعَتْ فِيهِ فَشُرِيَتْ صَفْوَهُ، وَتَرَكَتْ كَدْرَهُ، فَصَفْوُهُ لكمْ، وَكَدْرُهُ عَلَيْهُمْ». [صحيح مسلم ١٣٧٣/٣].

كل فرد في الأمة الإسلامية له مكانته وحقه واحترامه، وحدوده في نفس الوقت، لا تختلط حقوق الناس ببعضها البعض، ولا يبغي بعضهم على بعض. لا يعتدي قوم على قوم، ولا يسخر قوم من قوم، المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يحقره. للنفس حق، وللوالدين حق، وللإزواج حق، وللعلماء حق، وللجيران

٢٢ وسطية الإسالام في رعاية جميع طوائف المجتمع:

حق، وللأخوَّة حق، وللصغير حق وللكبير حق، ولابد من إعطاء كل ذي حق حقه.

عَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ رضي الله عنه، أَنَّ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم قال: «لَيْسَ مِنْ أُمَّتِي مَنْ لَمْ يُجِلُ كَبِيرَنَا، وَيَرْحَمْ صَغِيرَنَا، وَيَعْرَفَ

يشتهر بين كثير من الناس أفكار خاطئة مثل؛ لا تنصر الطائب على المدرس، ولا الجندي على القائد، وهكذا. لكن الإسلام أمر بنصر كل من يستحق التُصرة.

لِغَالِمُنَا حَقَّه». [مسند أحمد ٤١٦/٣٧]، صحيح لَغَيرَه.

وفي شأن الآباء والأبناء، والبنات والأخوات قال صلى الله عليه وسلم: «أَلَّا لَا يَجْنِي جَانِ عَلَى وَلَدِهِ وَلَا مَوْلُودٌ عَلَى وَالدِه». [سنن التَّرمذي £11/2] صحيح.

وقَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: » مَنْ كُنُّ لَهُ ثَلَاثُ بَنَاتَ أَوْ ثَلَاثُ أَخَوَاتٍ، أَوْ بِنْتَانِ أَوْ أُخْتَانِ، اتَّقَى اللهُ فِيهِنَّ، وَأَحْسَنَ إِلَيْهِنَ حَتَّى يَبِنْ أَوْ يَمُثْنَ، كُنْ لَهُ حَجَابًا مِنَ النَّارِ». [مسند أحمد ٤١٩/٣٩]، عَنْ عَوْفِ بْنِ مَالِكِ رَضِي الله عنه. صحيح لغيره.

### من ذلك الوسطية في معاملة الوالدين غير المسلمين:

لم يقتصر بر الوالدين في الإسلام على الوالد المسلم أو الأم المسلمة، بل الابن مطالب ببرهما حتى وإن كانا كافرين، وليس هذا فحسب، بل وإن جاهداه ليشرك بالله فعليه واجب برهما من غير طاعة لهما في الشرك.

قَالُ سعد بن أبي وقاص: « أُنْزِلَتْ هَذِهِ الْآيَةُ فَيُ: « وَإِن جَهْكَاكَ عَلَىٰ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ، عِلْمٌ فَلَا

تُطْعَهُما وصاحبهما في ألدُّنا معروفاً» [لقمان: ١٥]، قَالَ: كُنْتُ رَجُلاً بَرًا بِأُمِّي، فَلَمَّا أَسْلَمْتُ، قَالَتْ: يَا سَعْدُ: مَا هَذَا الدِّينُ الَّذِي قَدْ أَحْدَثْتَ؟، لَتَدَعَنَّ دينكُ هَذَا أَوْ لَا آكُلُ وَلَا أَشْرَبُ ، حَتَّى أَمُوتَ ، فِتَعَيِّرَ بِي، فَيُقَالَ: يَا قَاتِلَ أُمِّهِ؟ قَالَ: فَقُلْتُ: يَا أَمَّاهُ: إِنِّي لَا أَدِّعُ دِينِي هَذَا، أَوْ لَا أَدَّعُ دِينَ هَذَا النَّبِيِّ، قَالَ: فَمَكَثَتْ بَوْمًا لا تَأْكُلُ وَلَيْلَةً، فَأَصْبَحَتْ وَقَدْ أَجْهِدَتْ، قَالَ: فَمَكَثُتْ يَوْمًا آخَرَ وَلَيْلَةً لَا تَأْكُلُ، فِأَصْبَحَثُ وَقُد اسْتُجْهِدَتْ، قَالَ: فَلَمَّا رَأَنْتُ ذَلكَ، قُلْتُ يَا أَمَّاهُ: تَعْلَمِينَ وَاللَّهِ لَوْ كَانَتْ مَائِهُ نَفْس فَخُرَجَتْ نَفْسًا نَفْسًا مَا تَرَكْتُ ديني هَذَا لشَيْءً، إِنْ شِئْتِ فَكُلِي، وَإِنْ شِئْتِ فَلَا تَأْكُلِّي، فَلَمَّا رَأْتُ ذُلكُ أَكُلتُ، فَأَنْزِلتُ هَذه الآية». [حسن: أخرجه أحمد ١٨١/١، ومسلم مختصرا ١٧٤٨. انظر: سير أعلام النبلاء ٧٦/٣، وأسد الغابة ٢١٦٦]. وتظهر الوسطية هنا في أن الأبوين لو كانا كافرين؛ فمع كفرهما لم يهمل الإسلام حقهما في الصحبة بالمعروف، ومع أنهما والدان نهى عن طاعتهما في الشرك.

سبحان الله!! غاية الرعاية للأبوين حتى مع شركهما وأمرهما لولدهما بأن يشرك بالله، والله ما لأحد عذر في عقوق والديه، وإنه لخاسر وخائب، ومصيبته من أكبر المصائب.

ومن ذلك الوسطية في معاملة غير المسلمين:

- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، قَالَ: قيلَ: يَا رَسُولَ الله ادْعُ عَلَى الْشُركِينَ قَالَ: «إِنِّيَ لَمْ أَبْعَثْ لَعْأَنًا، وَإِنَّمَا بُعِثْتُ رَحْمَةٌ». [صحيح مسلم ٢٠٠٦/٤].

وتظهر الوسطية هنا في أن المسلمين عليهم أن يحاربوا الكفار لكفرهم، ويغلظوا عليهم، ومع كفر الكفار وعداوتهم لله فلا يصلح أن يتجاوز المسلمون فيهم حدود الله، فإذا لم يقاتلوهم والقوا إليكم السلم، «مَاجَعَلَ اللهُ لَكُمُ عَلَيْمٌ مَكِيلًا» والقوا إليكم السلم، «مَاجَعَلَ اللهُ لَكُمُ عَلَيْمٌ مَكِيلًا» والقوا إليكم السلم، «مَاجَعَلَ اللهُ لَكُمُ عَلَيْمٌ مَكِيلًا» [النساء: ٩٠]، وقال: «لَابِيّهَ لَكُمُ عَلَيْمٌ أَنْ ثَبُرُهُمُ وَتُسْطِرًا إليّهم إنَّ الله في ألنين لَمْ يُحْمُر وَتُسْطِرًا إليّهم إنَّ الله يُعْدم في الأخرة، ومهما قيل مثل توبتهم وفلاحهم في الأخرة، ومهما قيل مثل هذا الكلام في وقت الغضب فإن الله تعالى لن يوافق عليه، ولذلك راجع نبيه فيه صلى الله عليه وسلم، بقوله تعالى: «ليس لك من الأمر شيء».

كل فرد في الأمة الإسلامية للهمكانته وحقه وأحترامه، وحدوده في نفس الوقت، لا تختلط حقوق الناس ببعضها البعض، ولا يبغي بعضهم على بعض.

ويشبه هذا ما جاء في حديث عَنْ جُنْدَبِ رَضِي الله عليه رضي الله عليه أنَّ رَسُول الله صلى الله عليه وسلم، حَدَّثَ «أَنَّ رَجُلاً قَالَ: وَالله لا يَغْفَرُ اللهُ لَفَلَان، وَإِنَّ اللهَ تَعَالَى قَالَ: مَنْ ذَا الَّذِي يَتَالَّى عَلَيًّ أَنْ لا أَغْفَرُ الفَلَان، فَإِنِّي قَدْ غَفَرْتُ لِفُلَان، وَإِنَّ لِفُلَان، وَإِنَّ الفَلان، وَإِنَّ لِفُلَان، وَأَخْدَبُطْتُ عَمَلَكَ «. أَوْ كَمَا قَال. [صحيح مسلم ح ٢٦٢١].

والوسطية هنا في أن الإسلام لا يريد من الدعاة والمنكرين على العصاة ألا يتجاوزوا الحدود معهم فيمنعوا عنهم رحمة الله، لأنهم إن قالوا ذلك واعتقدوه فسيخلف الله ظنهم ويغفر لذلك العاصبي، ويحبط عمل الذي ظن أنه ناج منهما، بل يقفون الموقف الوسط والعدل فينكرون على العصاة ويغضبون من أفعالهم، وفي نفس الوقت لا يحكمون على أخرة أولئك العصاة بعدم الفلاح وعدم المغفرة.

وعن قواعد وأصول شرعية في التخفيف والوسطية، نتكلم عنها في عدد قادم بإذن الله.

والحمد لله رب العالمين.



### قصة مفتراة على النبي صلى الله عليه وسلم

### في إنذار عشيرته الأقربين

نواصل في هذا الدفاع تقديم البحوث العلمية الحديثية حتى يقف القارئ الكريم على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة القصاص والوعاظ وغرَّهم أن القصة ذُكرت في بعض مصادر الحديث الأصلية عند أهل السنة مما يحتَّم علينا تخريجها وتحقيقها.

أولا: المن:

رُويَ عَنْ أَبِي أُمَامَةً، قَالَ: لَمَّا ذَرَلَتْ «وَأَنْدِرْ عَشِرَتَكَ أَلَأَقْرِبِيَ » [الشُعراء: ٢١٤] جَمَعَ رِسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم بني هَاشم، فَأَجْلسَهُمْ عَلَى الْبَاب، وَجَمَعَ نَسَاءَهُ وَأَهْلَهُ، فَأَجْلسَهُمْ فِي الْبَيْت، ثُمَّ اطلَّعَ عَلَيْهِمْ، فَقَالَ: «يَا بني هَاشم، اشْتَرُوا أَنْفُسَكُمْ مِنَ النَّار، وَاسْعَوْا فِي فَكَاك رِقَادِكُمْ، وَافْتَكُوا أَنْفُسَكُمْ مِنَ اللَّهِ، فَإِنِّي لا أَمْلِكُ لَكُمْ مَنَ اللَّه شَيْئًا».

أُثُمُّ أَقْبَلَ عَلَى أُهْلَ بَيْتَه، فَقَالَ: ﴿ اللّهُ اللّهُ بَثَ أَبِي كُرْ، وَيَا أُمُّ سَلَمَةَ، وَيَا فَاطِمَةً بَنْتَ مُحَمَّد، وَيَا أُمُّ سَلَمَةَ، وَيَا فَاطِمَةً بَنْتَ مُحَمَّد، وَيَا أُمُّ سَلَمَةَ، وَيَا فَاطِمَةً عليه وسلم، اشْتَرُوا أَنْفُسَكُمْ مِنَ النَّار، وَاسْعَوْا فِي عَلَيه وسلم، اشْتِرُوا أَنْفُسَكُمْ مِنَ النَّار، وَاسْعَوْا فِي فَكَاك رِقَابِكُمْ، فَإِنِي لا أَطْلُبُ لَكُمْ مِنَ اللّه شَيْئًا، وَلا عُنْيَ»، فَيْكَتْ عَائَشَةُ، وَقَالَتْ: يَا حَبِّي، وَهَلْ يَكُونُ ذَلِكَ يُومَ لا تُغْنِي عَنَّا شَيْئًا؟ قَالَ: يَعْمُ فِي ثَلاث مَواطن، يَقُولُ اللّهُ عَزْ وَجَلَّ: ﴿ وَمَنْ شَاءَ اللّهُ الْمُعْنِي عَنْكُمْ مِنَ اللّه شَيْئًا، وَلا أَعْني عَنْكُمْ مِنَ اللّه شَيْئًا، وَعِنْد النّور مَنْ شَاءَ اللّهُ أَتْمَ لَهُ نُورَهُ، وَمَنْ شَاءَ اللّهُ شَيْئًا، وَلا أُغْني لَكُمْ مِنَ اللّه شَيْئًا، وَلا أُغْني لَكُمْ مِنَ اللّه شَيْئًا، وَلا أُغْني لَكُمْ مِنَ اللّه شَيْئًا، وَلا أَغْني اللّه شَيْئًا، وَلا أَغْني لَكُمْ مِنَ اللّه شَيْئًا، وَلا أَعْني اللّه شَيْئًا، وَلا أَعْني اللّه شَيْئًا وَلا أَعْني لَكُمْ مِنَ اللّه شَيْئًا، وَلا أَعْني اللّه سَلْمَه وَأَجَازَهُ، وَمَنْ شَاءَ اللّهُ سَلْمُه وَأَجَازَهُ، وَمَنْ شَاءَ اللّهُ سَلْمَه وَأَجَازَهُ، وَمَنْ شَاءَ لِلْكِبُهُ فِي النَّارَ».

قَالَتْ عَائِشُهُ: أَيْ حَبِّي، قَدْ عَلَمْنَا الْمُوَازِينَ هِيَ الْكُفْتَانِ، فَيُوضَعُ فِي هَذه الشَّيْءُ فَيَرْجَحُ أَحَدُهُمَا، وَيَخفُ الْخُرْي، وَقَدْ عَلَمْنَا مَا النُّورُ، وَمَا الظُّلْمَةُ، فَمَا الصَّرَاطُ؛ فَقَالَ: «طَرِيقٌ بَيْنَ الْجَنَّة وَالنَّارِ يَجُوزُ النَّاسُ عَلَيْه، وَهُوَ مِثْلُ حَدِّ الْمُوسَى، وَالْمَلائِكَةُ صَافَيْنَ يَمِينَا وَشَمَالا يَخْطَفُوهُمْ بِالْكُلالِيبِ مِثْلُ شَوْك السَّعْدَانِ، وَهُمْ يَقُولُونَ: رَبِّ سَلَمْ سَلَمْ، وَآفَدُتُهُم هَواءً، فَمَنْ شَاءَ اللَّهُ سَلَمُهُ، وَمَنْ شَاءَ اللَّهُ لِلْكَبَّةُ فَيهاً».

# علي حشيش

### ثانيًا: التغريج:

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجه الإمام الطبراني في «المعجم الكبير» (٢٦٨/٨) (ح٠٧٩٠) قال: حدثنا أحمد بن المعلى الدمشقي، حدثنا هشام بن عمار، حدثنا صدقة بن خالد، حدثنا عثمان بن أبي العاتكة عن علي بن يزيد عن القاسم عن أبي أمامة قال: لما نزلت: «وَأَنَذِرْ عَشْيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ» [الشعراء:٢١٤]، جمع رسول الله صلى الله عليه وسلم بني هاشم فأجلسهم على الباب. القصة.

### ثالثا: التحقيق

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة مسلسل بالعلل:

العلة الأولى: عثمان بن أبي العاتكة.

١- قال الإمام المري في «تهذيب الكمال» (١/٤١١/٤١٩): عثمان بن أبي العاتكة واسمه سليمان الأزدي أبو حفص الدمشقي القاص، روى عن علي بن يزيد الألهاني وغيره، وروى عنه صدقة بن خالد وغيره، وقال ميمون بن الأصبغ: سألت أبا مسهر عنه، فقال: كان قاصًا فإن كان وهم فهو منه.

٢- وفي سؤالات أبي إسحاق إبراهيم بن الجنيد للإمام يحيى بن معين (٥٤٨) قال: «قال لي يحيى بن معين: عفير بن معدان، وأبو مهدي سعيد بن سنان، وأبو حفص القاص، وعثمان بن أبي العاتكة، هؤلاء ليسوا بشيء». اهـ.

٣ وقال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين»
 (٤١٦): «عثمان بن أبى العاتكة أبو حفص القاص:

ضعيف». اهـ.

٤- قال الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (١٦٤/٥) (١٣٢٤/٣٥٦): عثمان بن أبي العاتكة أبو حفص القاص دمشقي ثم أخرج ما جاء في سؤالات عثمان بن سعيد الدارمي للإمام يحيى بن معين عن عثمان بن أبي العاتكة فقال: حدثنا محمد بن علي قال: حدثنا عثمان بن سعيد قال: قلت ليحيى بن معين فعثمان بن العاتكة؟ قال: ليس بشيء. اه..

وأخرج ابن عدي حديثًا من منكراته قال: حدثنا جعفر بن أحمد بن عاصم، حدثنا هشام بن عمار، حدثنا صدقة بن أبي عاتكة أبو حفص القاص، عن علي بن يزيد عن القاسم عن أبي إمامة الباهلي أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «اجتنوا الكبر؛ فإن العبد لا يزال يتكبر حتى يقول الله عز وجل: اكتبوا عبدي هذا في الجبارين». قال ابن عدي: «وبهذا الإسناد ثلاثون حديثًا حدثناه ابن عاصم عامتها ليست بمستقيمة». اهـ.

قلت: والخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية جاء بهذا الإسناد حيث قال الإمام الطبراني حدثنا أحمد بن المعلى الدمشقي، حدثنا هشام بن عمار به، وبهذا يتبين أن هذه القصة ليست بمستقيمة.

العلة الثانية: على بن يزيد: الله الثانية

١- قال الحافظ المنزي في «تهذيب الكمال» (٤٧٣٨/٤٢٤/١٣): «علي بن يزيد بن أبي هلال الألهاني، ويقال: الهلالي: أبو عبد الملك المشاقي الدمشقي، روى عن القاسم أبي عبد الرحمن عن أبي أمامة الباهلي نسخة كبيرة، وروى عنه عثمان بن أبي العاتكة وأخرين، وقال الحاكم أبو أحمد: ذاهب الحديث».

٢- قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٢٠٨/١/٣): «علي بن يزيد الألهاني الدمشقي أبو عبد الملك روى عن مكحول والقاسم أبى عبد الرحمن سمعت أبى يقول

ذلك، وسالت أبي عن علي بنّ يزيد فقال: ضعيف الحديث حديثه منكر». اهـ.

٣- قال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (٢٥٥):
 «عـلـي بـن يـزيـد أبـو عبد
 الملك الألهاني الدمشقي: منكر الحديث». اه.

قلت: وهذا المصطلح عند الإمام البخاري له معناه؛ حيث ذكره الحافظ السيوطى في «التدريب»

(٣٤٩/١) قال: «البخاري يطلق (فيه نظر) و(سكتوا عنه) فيمن تركوا حديثه، ويطلق: (منكر الحديث) على

من لا تحل الرواية عنه». اه قلت: وهذا بيان ما جاء عن البخاري في على بن يزيد.

3- قال النسائي قي «الضعفاء والمتروكين» (٤٢٢):
 «علي بن يزيد الدمشقي أبو عبد الملك، يروي عن القاسم، متروك الحديث». اهـ.

وهذا المصطلح له معناه، ولقد بين الحافظ ابن حجر في شرح النخبة (ص٧٣) هذا المصطلح بالنسبة للإمام النسائي حيث قال: «مذهب النسائي ألا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه».

قال الدارقطني في «الضعفاء و المتروكين» (٤٠٧):
 «علي بن يزيد الدمشقي أبو عبد الملك عن القاسم».
 اهـ.

قلت: و بمجرد ذكر اسم علي بن يزيد الدمشقي في كتاب «الضعفاء والمتروكين» يعني أنه متروك عند الأئمة أبي بكر أحمد بن محمد بن غالب الخوارزمي البرقاني، وأبي منصور إبراهيم بن الحسين بن حمكان، وأبي الحسن علي بن عمر الدارقطني كما هو مقرر بينهم، و في «مقدمة الضعفاء والمتروكين» للدارقطني حيث قال الإمام البرقاني: «طالت محاورتي مع ابن حمكان لأبي الحسن الدار قطني عقا الله عني وعنهما في المتروكين من أصحاب الحديث، فتقرر بيننا وبينه على ترك من أثبته على حروف المعجم في هذه الورقات». اهـ.

العلة الثالثة: القاسم بن عبد الرحمن:

١- قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٦٨١٧/٣٧٣/٣): القاسم بن عبد الرحمن أبو عبد الرحمن الدمشقي، مولى آل معاوية وصاحب أبي أمامة، قال الإمام أحمد: روى عنه علي بن يزيد أعاجيب وما أراها إلا من قبل القاسم.

٢- قال الإمام ابن حبان في «المجروحين» (٢١١/٢):
 القاسم بن عبد الرحمن مولى يزيد بن معاوية بن

أبي سفيان كنيته أبو عبد الرحمن، كان ممن يروي عن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم المعضلات، ويأتي عن الثقات بالمقلوبات حتى يسبق إلى القلب أنه كان المعتمد لما.

ثم قال: أخبرنا مكحول قال: سمعت جعفر بن أبان قال: سمعت أحمد بن حنبل، وذكر القاسم مولى يزيد بن معاوية، فقال: منكر الحديث، ما أرى البلاء إلا مِن قبل القاسم. اهـ.

قلت: هذه ثلاثة علل كل منها يزيد سند القصة وهنًا على وهن، منهم من يروي المعضلات والاعاجيب

منكر الحديث، ومنهم المتروك الذي لا تحل الرواية عنه ذاهب الحديث، ومنهم الذي ليس بشيء.

وبهذا يتبين أن القصة واهية والخبر باطل،

والجرح مركب من العلل الثلاثة، ولا يمكن قصر الجرح على علة واحدة. فائدة:قلت: فإلزاق الجرح بعلي بن يزيد وحده لا يتهيا كما يفعل البعض عند التحقيق، فدونه عثمان بن أبي عاتكة الذي ليس بشيء، وفوقه القاسم بن عبد الرحمن منكر الحديث يروي المعضلات والأعاجيد.

وهذا ما بينه الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١١٠/٢)

قال: «عليّ بن يزيد أبو عبد الملك الألهاني أكثر روايته عن القاسم أبي عبد الرحمن وهو ضعيف في الحديث جدًا». اهـ.

والذي روى عن علي بن يزيد عثمان بن أبي عاتكة ضعيف ليس بشيء كما بينا أنفًا كذلك قال الإمام الحافظ ابن حبان: «فلا يتهيأ إلزاق الجرح من علي بن يزيد وحده؛ لأن الذي يروي عنه ضعيف، والذي روى عنه واه، ولسنا ممن يستحل إطلاق الجرح على مسلم من غير علم، عائذ بالله من ذلك، وعلى جميع الأحوال يجب التنكب عن روايته؛ لما ظهر لنا عمن فوقه ودوئه من ضد التعديل، ونسأل الله جميل الستريمنه. اه.

#### رابعًا: بيان نكارة القصة متنا:

قال الإمام ابن القيم في «المنار المنيف» (ص١١١): «ونحن ننبه على أمور كلية، يعرف بها كون الحديث موضوعًا»، فقال رحمه الله في التنبيه (١٩):

«ما يقترن بالحديث من القرائن التي يعلم بها أنه باطل».

فهذه القصة فيها من القرائن التي يُعلم بها أنها باطلة ، ومن ذلك:

ً ١- قولَه تعالى: «وَأَنْسَذِرُ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ» [الشعراء:٢١٤] وهي مكية.

Y- في القصة: «جمع رسول الله صلى الله عليه وسلم بني هاشم فاجلسهم على الباب وجمع نساءه وأهله فاجلسهم في البيت ثم اطلع عليهم، فقال: «يا عائشة بنت أبي بكر، ويا حفصة بنت عمر، ويا أم الزبير عمة رسول الله صلى الله عليه وسلم اشتروا أنفسكم واسعوا في فكاك رقابكم، فإني لا أطلب لكم من الله شيئًا ولا أغني»، فبكت عائشة وقالت: يا حبي وهل يكون ذلك يوم لا تغنى عنا شيئًا. اهـ.

٣- من القرائن التي تدل على أنها باطلة ما ذكره
 الحافظ ابن حجر في «الإصابة في تمييز الصحابة»
 ١١٤٥٧/١٦/٨) قال: «عائشة بنت أبى بكر

الصديق دخل بها النبي صلى الله عليه وكان عليه وسلم وهي بنت تسع، وكان دخوله بها في شوال في السنة الثانية من الهجرة». اهـ.

٤ - وأما حفصة بنت عمر بن الخطاب قال الحافظ ابن حجر في «الإصابة» (١١٠٤٧/٥٨١/٧): «كانت قبل أن يتزوجها النبي صلى الله عليه وسلم عند خنيس بن حذافة وكان ممن شهد بدرًا ومات

بالمدينة وتزوجها رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد عائشة». وقال الحافظ: «تزوجها سنة ثلاث من الهجرة، وهو الراجح لأن زوجها قُتل بأحد سنة ثلاث». اهد. فكيف يتاتى أن يجمع نساءه في البيت بمكة ومن بينهن حفصة بنت عمر بن الخطاب؟ حيث إن الآية مكية.

٥- وفي القصة الواهية لما جمع نساءه في البيت نادى وقال: يا أم سلمة عندما نزلت الآية ولقد قال الحافظ في الإصابة (١٢٠٦١/٢٢١/): «أم سلمة بنت أبي أمية بن المغيرة كانت زوج ابن عمها أبي سلمة بن عبد الأسد بن المغيرة فمات عنها فتزوجها النبي صلى الله عليه وسلم في جمادى الآخرة سنة أربع من الهجرة». فأين أم سلمة عندما نزلت الآية بمكة؟!

7- ولقد نبه الإمام ابن القيم في «المنار المنيف» (١٦) من الأمور التي يعرف بها كون الحديث موضوعًا ركاكة ألفاظ الحديث وسماجتها بحيث يمجها السمع ويدفعها الطبع، ومنها في هذه القصة الواهية قول عائشة للنبي صلى الله عليه وسلم: «يا حبي»، ثم تكرر (أي حبي) في وقت إنذار وأبو لهب يقول: تبًا لك سائر اليوم ألهذا جمعتنا، والله يؤيد نبيه فنزلت: «تببُّتْ يَدَا أُبِي لَهَبٍ وَتَبُّ (١) مَا أَغُنَى عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كُسَتَ».

فالآية مكية وإنذار النبي صلى الله عليه وسلم لعشيرته في مكة، وكما بينا في الصحيحين لما نزلت: 
«وَأَنذِرْ عَشيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ» صعد النبي صلى الله عليه وسلم على الصفا فجعل ينادي... الحديث.

فإن من أمحل المحال وأبطل الباطل أن يجمع نساءه في البيت بمكة؛ حيث الآية مكية وأين عائشة يوم نزلت هذه الآنة؟!

بل وعائشة رضي الله عنها تكذب هذه القصة فقد أخرج الإمام مسلم في «صحيحه» (ح٧٠٥) قال: حدثنا محمد بن عبد الله بن نمير، حدثنا وكيع ويونس بن بكير، قالا: حدثنا هشام بن عروة عن أبيه، عن عائشة قالت: لما نزلت: «وَأَنْذِرْ عَشِيرَتُكُ ٱلْأُقْرِبَ » [الشعراء: ٢١٤] قام رسول الله صلى الله عليه وسلم على الصفا فقال: يَا فاطمَةُ بِنْتَ مُحَمَّد يَا صَفيَّةُ بِنْتَ عَبْدِ الْمُطْلِبِ يَا فَقَالَ: يَا فاطمَةُ بِنْتُ مُحَمَّد يَا صَفيَّةٌ بِنْتَ عَبْدِ الْمُطْلِبِ يَا بَنِي عَبْدِ الْمُطْلِبِ لا أَمْلكُ لَكُمْ مِنْ الله شَيْئًا سَلُونيَ مِنْ مَالي مَا شَئْتُمْ. وقد أخرجه أَلامام أحمد في «المسند» مَالِي مَا شَئْتُمْ. وقد أخرجه ألامام أحمد في «المسند» (١٨٧/٦) (ح٢٥٥٧) قال: حدثنا وكيع به.

وأخرج الإمام الترمذي في «السنن» (٤٨٠/٤) (ح٠٢٣) (ح٣١٨) (ح١٨٤٠) قال: حدثنا أبو الأشعث أحمد بن المقدام العجلي، حدثنا محمد بن عبد الرحمن الطفاوي حدثنا هشام بن عروة به، وقال: هذا حديث حسن صحيح.

وأخرجه الإمام النسائي في «السنن» (٢٥٠/٦) قال: أخبرنا إسحاق بن إبراهيم قال: أنبانا أبو معاوية، قال: حدثنا هشام وهو ابن عروة به.

وأخرجه الإمام البيهقي في «السنن» (٢٨٠/٦)

قال: وأخبرنا أبو الحسن علي بن محمد المهرجاني بن أبي علي السقا، أخبرنا أبو سهل أحمد بن محمد هو ابن زياد القطان، حدثنا أحمد بن عبد الجبار، حدثنا وكيع بن الجراح به.

ثم قال: رواه مسلم في الصحيح عن محمد بن عبد الله بن نمير عن وكيع.

فائدة على المستخرجات:

قال الحافظ العراقي في «فتح

المغيث» (ص١٨): «المستخرج موضوعه: أن يأتي المصنف إلى كتاب البخاري أو مسلم فيخرج أحاديثه بأسانيد لنفسه من غير طريق البخاري أو مسلم فيجتمع إسناد المصنف مع إسناد البخاري أو مسلم في شيخه أو من فوقه». اهـ.

قلت: ومن أشهرها: «المستخرج لأبي بكر الإسماعيلي على البخاري» و«المستخرج لأبي عوانة الإسفراييني على مسلم» و«المستخرج لأبي نعيم الأصبهاني على كل منهما».

قلت: ونبين لطالب علم أصول الحديث العلاقة بين ما نقلناه عن الإمام البيهقي في بحثنا هذا وبين المستخرجات:

قال الحافظ السخاوي في «فتح المغيث» (٤٧/١): «ثم إن أصحاب المستخرجات غير منفردين بصيغهم، بل أكثر المخرجين للمشيخات والمعاجم، وكذا الأبواب يوردون الحديث بأسانيدهم، ثم يصرحون بعد انتهاء

سياقه غالبًا بعزوه إلى البخاري أو مسلم، أو إليهما معًا، مع اختلاف الألفاظ وغيرها دون أصله».

لذلك قال العراقي في «فتح المغيث» (ص٢٠): «فهذا البيهقي في «السنن الكبرى» و«المعرفة» وغيرهما والبغوي في «شرح السنة» وغير واحد يروون الأحاديث بأسانيدهم ثم يعزونها إلى البخاري أو مسلم».

خامسا: بدائل صحيحة:

١- لقد بوب الإمام البخاري بابًا في كتاب التفسير سورة الشعراء باب رقم (٢) ترجم له «باب وانذر عشيرتك الأقربين» [الشعراء: ٢١٤] الحديث (٤٧٧٠) قال الإمام البخاري: حَدَّثَنَا عُمَرُ بْنُ حَفْص بْن غياث حَدَّثَنا أَبي حَدَّثَنا الْأَعْمَشُ قَالَ حَدَّثَنا عَمْرُو بَنُ مُرَّة عَنْ سُعيد بْن جُبِيْر عَنْ ابْن عَبَاس رَضِي الله عَنْهُمَا قَال لَمْ نَرْلَتَ (وَأَنْدُرْ عَشيرتَكَ الْأَقْرَبِينَ) صَعد النبي قال لم الله عليه وسلم عَلَي الصَّفَا، فَجَعَل يُنادي: يَا بَني فهر يَا بني عَدي لبطون قُرْيش حَتَّى اجْتَمَعُوا، بَني فهر يَا بني عَدي لبطون قُرْيش حَتَّى اجْتَمَعُوا، وَجَعَلَ النَّرِيُ أَرْسَل حَتَّى الجَمَّعُوا، وَجَعَلَ الْأَرْجُلُ إِذَا لَمْ يَسْتَطعُ أَنْ يَحْرُجَ أَرْسَل حَتَّى الْجَدَّمُ أَرْسَل حَتَّى الرَّجُلُ إِذَا لَمْ يَسْتَطعُ أَنْ يَحْرُجَ أَرْسَل حَتَّى الْجَدِّمَ أَرْسَل حَتَّى الْمُ يَسْتَطعُ أَنْ يَحْرُجَ أَرْسَل حَتَّى الْجُدُورَةِ أَرْسَل حَتَّى النَّمَ يَسْتَطعُ أَنْ يَحْرُجَ أَرْسَل حَتَّى الرَّجُلُ إِذَا لَمْ يَسْتَطعُ أَنْ يَحْرُجَ أَرْسَل مَتَّى الْمَرْجَة أَنْ يَحْرُجَ أَرْسَل مَنْ يَسْتَطعُ أَنْ يَحْرُجَ أَرْسَلَ مَا الْجَمْ يَلْ الْمَاسَلِيقِ الْقَالِ الْسَلَالِي الْمَلْحِيْنِ الْمَاسِلِيقِ الْمَاسِلُون قُرْيش حَتَّى الْمَاسِلُون وَلَيْلُون وَلَالِه عَلَيْ الرَّمُ لَا إِذَا لَكُمْ يَسْتَطعُ أَنْ يَحْرُجَ أَرْسَلَ عَلَيْد الْمَاسِلُ عَلَيْنَ الْمَاسِلُون الله عليه والله عليه والمالِه عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله عليه المُعْلَى المُنْ الله عليه والله عليه المُعْمَل الله الله عليه والله عليه والله عليه والماله الله عليه المُعْمَل المُعْرَابِ الله عليه والماله المُعْرَابِ الله المُعْرَاء المَعْمَل المُعْرَادِيْنَ الله الله المُعْمَل الله المُعْمَل المُعْرَاء المَعْمَل الله المُعْمَل المُعْرَاء المَالِي المُعْرَاء المُعْرَاء المُعْرَاء المُعْرَاء المَالِيقِيْنَ الْمُعْرَاء المُعْرَاء المُعْرَاء المُعْرَاء المَعْرَاء المُعْرَاء المُعْرَاء المُعْرَاء المَاسِور المَعْرَاء المُعْرَاء المُعْرَاء المَعْرَاء المُعْرَاء المُعْرَاء المُعْرَاء المُعْرَاء المَعْرَاء المُعْرَاء المُعْرَاء المُعْرَاء المُعْرَاء المُعْرَاء المُعْرَاء المُعْرَاء المَعْرَاء المُعْرَاء المُعْرَاء المُعْرَاء المُ

رَسُولا لِيَنْظُرَ مَا هُوَ فَجَاءَ أَبُو لَهَبِ
وَقُرْنِشَ، فَقَالَ: أَرْأَيْتُكُمْ لَوْ أَخْبَرْتُكُمُ
أَنْ خُبِّلًا بِالْوَادِي تُربِيدُ أَنْ تُغير عَلَيْكُمْ أَكُنْتُمْ مُصَدِّقِيَّ؛ قَالُوا: نَعْمُ مَا جَرُئِنا عَلَيْكَ إِلاَّ صِدْقاً. قَالَ: فَإِنِّي نَدِيرٌ لِكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَدَابٍ شَدِيد. فَقَالَ أَبُو لَهَب: تَبًا لَكُ سَاثِرَ الْيُوْمِ، الْهَذَا جَمَعْتَنَا، فَنَزَلِتْ تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبَ وَتَبُّ مَا أَغْنَى عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَنَ. أَهِ..

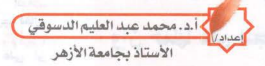
٧- روايـــة أخــرى للقصة

الصحيحة:

أخرج الإمام البخاري في "صحيحه" ح ١٧٧١ قال: حدثنا أبو اليمان حدثنا شعيب، عن الزهري قال: أخبرنا سعيد بن المسيب وأبو سلمة بن عبد الرحمن: أنَّ أبَا هُرَيْرةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَامَ رَسُولُ الرحمن: أنَّ أبَا هُريْرةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَامَ رَسُولُ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَامَ رَسُولُ اللَّهُ عَنْ وَجِلَّ اللَّهُ عَنْهُ وَكِلَّ اللَّهُ عَنْهُ وَكِلَّ اللَّهُ عَنْهُ وَكُلِّ اللَّهُ عَنْهُ وَكُلِّ أَغْنِي عَنْكُمْ مِنْ اللَّهُ شَيْئًا، يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافَ: لا أُغْنِي عَنْكُمْ مِنْ اللَّهُ شَيْئًا، يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافَ: لا أُغْنِي عَنْكُمْ مِنْ اللَّهُ شَيْئًا، يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافَ: لا أُغْنِي عَنْكُمْ مِنْ اللَّهُ شَيْئًا، يَا عَبْسُ بْنَ عَبْدِ اللَّهُ لا أُغْنِي عَنْكُ مِنْ اللَّهُ شَيْئًا، وَيَا صَفِيّةً عَمَّةً رَسُولَ اللَّهُ لا أُغْنِي عَنْكُ مِنْ اللَّهُ شَيْئًا، وَيَا صَفِيّةً عَمَّةً رَسُولَ اللَّهُ لا أُغْنِي عَنْكُ مِنْ اللَّهُ شَيْئًا، وَيَا فَاطَمَةُ بنْتَ مُحَمَّد سَلِينِي مَا شِئْتِ مِنْ مَالِي لا أُغْنِي عَنْكُ مِنْ اللَّهُ شَيْئًا، لا أُغْنِي عَنْكُ مِنْ اللَّهُ شَيْئًا، وَيَا فَاطَمَةُ بنْتَ مُحَمِّد سَلِينِي مَا شِئْتِ مِنْ مَالِي لا أُغْنِي عَنْكُ مِنْ اللَّهُ شَيْئًا، وَيَا فَاطَمَةً بنْتَ مُحَمَّد سَلِينِي مَا شِئْتِ مِنْ مَالِي لا أُغْنِي عَنْكُ مَنْ اللَّهُ شَيْئًا، وَيَا فَاطَمَةً بنْتَ مُحَمِّد سَلِينَي مَا شَيْتِ مِنْ اللَّهُ شَيْئًا، اهْ.

هُذًا ما وُفقني الله إليه من تطبيق لعلم أصول الحديث حتى يتبين الطيب من الخبيث. وهو وحده من وراء القصد.

### قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية)على ظاهرها دون المجاز القرائن اللغوية على إثبات صفة (الوجه) لله تعالى



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه من والاه.. وبعد:

فيرى متأخرو الأشاعرة ومن قبلهم فرُق المعتزلة والجهمية، صرف صفة (الوجه) الوارد ذكرها في كثير من النصوص عن حقيقتها، وقد ظهر لهم في ذلك عدة اتجاهات:

فمنهم من يرى أن هذه الصفة صفة زائدة عن الذات، بينا يرى فريق أنها مجاز عنها؛ بما يعنى تعطيلها، ويرى أخرون أنها تخبيل، ويرى غيرهم أنها بمعنى الوجود، وغيرهم على أنها تمثيل وتصوير للمعاني العقلية بإبرازها في الصور الحسية.. والغريب في الأمر أن جميعهم يرى في كل ذلك تنزيهًا للخَّالق جِل وعلا عن مشابهة الحوادث، وأنهم ذهبوا إلى ما ذهبوا إليه لنفي وهم التشبيه والتجسيم.

والحق أن جميع ما فاهوا به يصبُ في دائرة نفي الصفة، ويجعلهم في مصاف المعطلة ومن نحا نحوهم من فرق الضلال.. كما أنه بردُ عليه:

> بالمجاز على النحو الذي نقلناه عمن سيق، يستلزم كون قدرته وإرادته وعلمه وحياته ويصره وسمعه وسائر صفات المعاني الوحودية، محازاً.. إذ دلالة السمع والعقل على إثبات حقيقة هذه كدلالتهما على إثبات حقيقة تلك، ولا فرق.

ثانيا: أن القول بأن لفظ (الوحه) محاز على الاطلاق، باطل.. لأن المجاز لا يمتنع نفيه، فعلى هذا لا يمتنع أن يقال: (ليس لله وحه)، أو (لا حقيقة لوحهه)، وهذا تكذيب صريح لما أخبر تعالى به عن نفسنه وأخبر به عنه رسوله.

ثالثًا: كما أن جعل الوجه بمعنى (الذات) أو (الثواب) الإضافة تنفى أن تكون صفة هذه الكلمة ليست مما عُهد

أولا: أن القول في (الوحه) | أو (القبلة) مطلقا، خروج عن الأصل والظاهر بلا موجب ولا قرينة، وأن هذا يتضمن: إلغاء وجهه لفظا ومعنى، وأن لفظه زائد ومعناه منتف، كل هذا أيضا بلا موجب ولا قرينة.

رابعا: أن الوحه حيث ورد مضافا إلى الذات، فإنه يُحمل حتما في جميع موارده على الحقيقة دون المحان، والمضاف إلى الرب نوعان: أعدان قائمة بنفسها كبيت الله وعبدالله، وهي إضافة مملوك لمالكه. والثاني: صفات لا تقوم بنفسها المرسلة ٢٩٩). كعلم الله وحياته وسمعه ويصره ووجهه، فهذه إذا وردت مضافة إليه فهي إضافة صفة إلى الموصوف بها، وهذه

(الوجه) حشوا في الكلام.. ولا أدل على ذلك مما أورده أبو داود عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه إذا دخل المسجد قال: (أعوذ بالله العظيم ويوجهه الكريم وسلطانه القديم من الشيطان الرحيم)، فيقرن في الاستعادة بن استعادته بالذات واستعادته بالوجه الكريم، وهذا نص صريح في مغايرة الوجه للذات، ودليل قاطع على إيطال قول من قال في الوجه بالمجاز. (ينظر: مختصر الصواعق

خامسا: أن دعوى زيادة الصفة في سياق الآيات الواردة فيها تلك الصفة، كذب على الله وعلى رسوله وعلى اللغة، فإن

زيادتها، كما أن القول بزيادتها تسبغ لمعطّل آخر أن يدّعي الزيادة في قوله عليه السلام: (أعوذ بعزة الله وقدرته) ويدعي ثالث الزيادة في قدرته وسمعه وبصره.. وهكذا، وهذا من أبطل الباطل.

سادساً: ما ذكره الخطابي والبدهقي: من أنه تعالى لما أضاف الوجه إلى الذات، وأضاف النعت إلى الوجه فقال: (وَسَغَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجُلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ) (الرحمن/ ۲۷)، دل على أن قوله: (ذو الجلال والاكرام) صفة للوجه، وأن الوجه صفة للذات.. وعليه فلو كان الوجه هو الذات - على الإطلاق كما زُعم - لكانت القراءة: (ويبقى وجه ربك ذي الجلال والإكرام)، يعنى بالياء في (ذو) بدل الواوّ، كما قال تعالى: (بَرُكُ أَمْمُ رُبِّكَ ذِي لَلْكُلُلُ وَالْإِكْرَامِ) (الرحمن/ ٧٨).. فلما كأنت القراءة في الآية الأولى بالرفع إجماعا، تبين أن القصد هو الإخبار عنه سيحانه، وأن الوحه صفة للذات وليس هو الذات.. كما دل خفض (ذي) في قوله بعد: (تبارك اسم ربك ذي الجلال والإكرام)، على أن المقصود عين المسمى دون الاسم. هذا من ناحية، وعلى تغاير الصفة عن الذات الموصوفة بها فلا تكون إحداهما تفسيرا للأخرى، هذا من ناحية ثانية، وعلى ثبوتهما له تعالى معا من ناحية ثالثة. [ينظر في كل ما سيق من ردود: الاعتقاد للبيهقي ص ٦٩ ومختصر الصواعق ص ١٨٤ ومعارج القبول ١/ ٢٩٠].

سابعاً: أن ما نطقواً به، هو عينه ما قال به قادة المعتزلة ورؤساؤهم من أمثال بشر

إن إثبات صفة الوجه لله وحملها على الحقيقة هو مذهب أهل السنة والجماعة، وإن حملها على المجاز تكذيب لله ولرسوله وللغة.

المريسي وغيره.. وقد تضافرت ردود أهل العلم على دحضها، لاستلزام نفيهم: جعل صفاته تعالى مخلوقة.. من ذلك ما ذكره عثمان بن سعيد الدارمي أسرحه لحديث: (إذا قام العيد يصلي أقبل الله عليه بوجهه): بن يُقبل عليه بنعمته وإحسانه وأفعاله وما أوجب للمصلي من الثواب، ليكون قوله (ويبقى وجه ربك..) (الرحمن/ ۲۷) يعني لديه: ما تتوجه به إلى يعني لديه: ما تتوجه به إلى ربك من الأعمال الصالحة – قال الدارمي:

«لما فرغ المريسي من إنكار البدين ونفيهما عن الله، أقبل قبل وجه الله لينفيه عنه كما نفى عنه البدين، فلم يدع غاية في إنكار وجه الله والجحود به، حتى ادعى أن (وجه الله) الذي وصفه بأنه (نو الجلال والإكرام)؛ مخلوق؛ لأنه ادعى أن وجهه سبحانه الموصوف بما وكر: أعمالُ مخلوقة يُتوجه بها

إليه، وثوابٌ وإنعامٌ مخلوقان يُثيب تعالى بهما العامل، وزعم أنه: قبلة الله – كذا على الإطلاق أيضاً – وقبلة الله لا شك مخلوقة».. ثم ساق الكلام في الرد عليه.

ثامناً: ما ورد من نصوص الوحي كتاباً وسنة.. فقد دل ما جاء منها في مقام دعائه عليه السلام وسؤاله وتضرعه، على أن الدعاء بوجهه أعظم وأبلغ من السؤال به، وأن هذا مغاير لذاك.

وَللَقُونُ فَأَيْنَمَا تُولُوا فَثَمَّ وَجُهُ اللَّهِ إن ألله وسع عليد ) (العقوة/ ١١٥) - لا تُعرُّض فيه للقبلة ولا لحكم الاستقبال، وإنما هي في بيان عظمة الخالق وأنه محيط بالعالم، وأنه أكبر وأعظم من كل شيء، ثم بيان ما يدل على سعة علمه وإحاطته، وهذا - عند من أثبت الصفة، وأرتاه - غير ممتنع.. فإذا ما أضيف لهذا: ما عُلم بالفطرة والشرع من أن الله تعالى فوق العالم، عال على حميع مخلوقاته بكل اعتبار، عُلم يقينا أن من استقبل جهة من الشرق أو الغرب أو الشمال أو الحنوب أو بين ذلك، هو متوجه إلى ربه حقيقة، والله قَنَل وجهه إلى أيّ جهة صلّى، ولا يُتوهم تنافي هذين الأمرين بل احتماعهما هو الواقع.

عاشرا: أن احتجاجهم في تأويل (الوجه) بالذات، بوروده في نحو قولهم: (وجه الحائط) و(وحه الثوب) و(وجه النهار) و(وحه الأمر).. لا مطمع من ورائه؛ ذلك لأن مراده: (أحد حانييه)، فهو مقابل لديره، ومثل هذا (وجه الكعبة ودبرها).. فهو وحه حقيقة، ولكنه بحسب المضاف إليه، فلما كان المضاف إليه بناء، كان وجهه من جنسه، وكذا إن أضيف إلى حيوان كان بحسبه، وإن أضيف إلى ثوب أو حائط كان بحسبه.. وإن أضيف إلى من (ليس كمثله شيء) كان وحهه تعالى كذلك، وعلى النحو الذي يليق بجلاله.. أما استخدام (الذات) في معنى (الوحه) - كذا على الإطلاق -أو حعل وحه الشيء بمعنى ذاته ونفسه أيضاً على الإطلاق، فهذا لا يُعرف في لغة من لغات الأمم، وقد اكتفيت بهذه الأوجه ولمزيد من التوسع: [ينظر: مختصر

الصواعق ٤١٧: ٤١٩ والعقائد السلفية لآل بوطامي ٩٤: ٩٧ ولسان العرب (مادة: وجه)] فقد ذكروا ما يقارب العشرين وجها وزيادة.

### تفسير الوجه بالذات أويما

### احتمله السياق عند من بثبت الصفة، لا بمني تأويله ولا صرفه عن غااهره:

على أن ما ذكرنا من أنه لا يُعرف في لغة من لغات الأمم الستخدام الذات في معنى (الوجه)، ولا جعل وجه الشيء بمعنى ذاته ونفسه. قد يطرأ عليه من دلالات السياق ما يفيده ويُسوع حمله عليه، شريطة ألا يجعل ذلك أصلاً في الدلالة على معنى الصفة، وأن يقع ممن أثبت (الوجه) لله ولم ينفها. إذ ثمة فرق بين التفسير الذي يعني حمل المعنى على ظاهره، والتأويل الذي يعني صرفه عن ظاهره. وقد سبق أن ذكرت في

حلقة سابقة أن البخاري فعل ذلك عندما عقد باباً في إثبات (الوجه) لله مستدلاً بأية الرحمن ذاتها، وساق من الأحاديث ما (الذات) لا ينافي إثبات صفة الوجه، باعتبار أن الشيء قد يعني: أن الذي يُنكر في هذا المقام، هو: تعطيل صفة الوجه لله تعالى.

وعليه فقوله تعالى: (كُلُّ وَحَهُ ) (القصص/ المراد به: ذاته المتصفة بالصفات العلى ومنها (الوجه)، وانما عبر القرآن عن ذلك بذكر صفة من صفاته، وهي: وجهه تعالى.. قال الحافظ ابن كثير – في تفسيره لآية القصص بعد أن ساق قول مجاهد والثوري بأن المراد من الآية: «إلا ما أريد به وجهه» يعني: من الأعمال الصالحة –: «وهذا القول، لا ينافى القول الأول – يعنى:

إن تفسير الوجه بالذات والذي فعله الإمام البخاري - والذي فعله الإمام البخاري - لا ينافي إثبات صفة الوجه لله تعالى ، إذ ثمة فرق بين هذا التفسير وبين التأويل الذي يعنى صرفه عن ظاهره .

تفسيره (الوجه) به (الذات) -فإن هذا إخبار عن كل الأعمال بأنها باطلة إلا ما أريد بها وجه الله من الأعمال الصالحة المطابقة للشريعة، والقول الأول مقتضاه: أن كل الذوات فانية وزائلة إلا ذاته تعالى، فإنه الأول والآخر، الذي هو قبل كل شىيء وبعد كل شىء».

وفى إساغة كل ذلك بقول الشيخ ابن عثيمين في شرحه على الواسطية ص ١٧٦: إنه «على طريقة من يقول بجواز استعمال المشترك في معنييه، نقول: يمكن أن نحمل الأبة على المعنيين، إذ لا منافاة بينهما، فتحمل على هذا وهذا، فيقال: (كل شيء يفني إلا وحه الله)، و(كل شبيء من الأعمال يذهب هباء إلا ما أريد به وجه الله)، وعلى أي التقديرين، ففي الآية دليل على ثبوت الوجه لله، وهو من الصفات الذاتية الخبرية - يعنى: التي مسماها موهم لدى المتكلمة للأبعاض والأجزاء - ولا نقول: من الصفات المعنوية، ولو قلنا بذلك لكنا نوافق من تأوله تحريفا، ولا نقول: إنها بعض من الله أو جزء من الله، لأن ذلك بُوهم نقصاً له سيحانه».

والشيىء بالشيء يُذكر، فمما اختلف فيه الأئمة المعتبرون، قوله تعالى: (وَاللَّهِ ٱلْمُشْرِقُ وَٱلْغَرْبُ فَأَيْنَمَا تُولُوا فَثُمَّ وَجُهُ أَللَّهِ ) (البقرة/ ١١٥)، فقد ذهب بعضهم إلى أن المراد به: (الجهة)، استنادا إلى أن الآية نزلت في حالة السفر إذا صلى الإنسان النافلة، أو اشتبهت عليه القبلة، فإنه يتحرى ويصلى حيث كان وجهه.. وهذا لما كان لهم فيه مندوحة لدلالة السياق عليه،

إنه مع تعدد الأراء الواردة عن سلف الأمة حول فهمهم لصفة الوجه في النصوص المختلفة التي وردت بها لا تجدية أي منها انكارا ولا جحدا لهذه الصفة، خلافا لا عليه أهل الأهواء.

لم يجد مجاهد والضحاك توجهت في صلاتك، فهي جهة الله التي يقبل الله صلاتك إليها، فثم أيضا وجه الله حقا، وحينئذ بكون المعنبان لا يتنافيان»، ولعل هذا ما عناه ابن أبي العز بقوله في شرح عقيدة الشيخ الطحاوي ص ١٥٩: «الألفاظ التي لم يرد نفيها ولا إثباتها، لا تُطلق حتى ينظر في مقصود قائلها، فإن كان معنى صحيحا قبل.. والشيخ - حبن نفي الجهة عن الله - أراد الرد على المشبهة كداود الجواربي وأمثاله».. والمهم أنه ومع تعدد الآراء الصادرة عن سلف الأمة في كل ما ذكرنا، إلا أنك لا تحد في أي منها إنكارا ولا نفيا ولا جحدا لصفة الوحه الثابتة له جل وعلا، خلافا لما عليه أهل الأهواء والضلال من الحهمية والمعتزلة ومن تأثر يهم من أهل الكلام.

وللحديث بقية إن شاء الله والحمد لله رب العالمين.

والشافعي غضاضة في أن يشيروا إلى أن المراد بـ (الوجه) هنا: «قبلة الله»، أو «فثم الوحه الذي وجُهكم الله إليه».. ذلك أن أكثر السلف على أن الآبة أصلا ليست من آيات الصفات ففسروها يما ذكر.. وإن كان بعضهم قد ذهب إلى أن المراد بالوجه، وجه الله حقيقة، باعتبار أن المعنى: (إلى أبة جهة تتوجهون فثم وجه الله)، لأنه سيحانه المحيط بكل شيء. والمحصلة - على حد ما جاء في شرح الواسطية ص ۱۷۸- هو أن «هذا معنى صحيح موافق للظاهر، والمعنى الأول لا يخالفه في الواقع، ذلك أنا إذا قلنا: (فثم جهة الله)، وكان هذاك دليل، سواء كان هذا الدليل تفسيرَ الآية.. أو كان الدليل ما جاءت به السنة - من أن المصلى إذا قام يصلى

فإن الله قبل وجهه - فانك اذا



يجب أن نفهم أن دعوة الإسلام الحق قائمة على ثلاثة أصول وعلى ثلاث قواعد، الكتاب والسنة وما كان عليه سلفنا الصالح.

فعلى تطبيقي عملي، من أبن نعرف هذا التطبيق؟ من سلفنا الصالح أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، هذا هو القسم الثاني وهو السان الفعلي. القسم الثالث: إقرار الرسول صلى الله عليه وسلم للشبيء لا يُنكره ولا بنهي عنه، هذا الاقرار ليس قولا منه، ولا فعلا صدر منه، إنما هذا الفعل صدر من غيره، كل ما صدر منه أنه رأى وأقر، فإذا رأى أمرًا وسكت عنه واقره صار أمرًا مقررًا جائزًا، وإذا راي أمرًا فأنكره- ولو كان ذلك الأمر واقعًا من بعض الصحابة- ولكن ثبت أنه نهى عنه حينئذ هذا الذي نهى عنه يختلف كل الاختلاف عن ذاك الذي اقره، وهاكم المثال للأمرين الاثنين- وهذا من غرائب الأحاديث-: يقول عبد الله بن عمر بن الخطاب-رضى الله تعالى عنهما-: كنا نشرب ونحن قيام، ونأكل ونحن نمشى في عهد الرسول عليه الصلاة والسلام. [صحيح الترمذي: ١٨٨٠]. تحدث عبد الله في هذا الحديث عن أمرين اثنن:

> - عن الشرب من قيام. - وعن الأكل ماشياً.

وأن هذا كان أمرًا واقعًا في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم، فما هو الحكم الشرعي بالنسبة لهذين الأمرين: الشرب قائمًا والأكل ماشيًا؟ إذا طبقنا كلامنا السابق نستطيع أن نأخذ الحكم طبعًا بضميمة لا بد منها، وهي: من كان على علم بما كان عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم قولاً وفعلاً وتقريرًا، فإذا رجعنا إلى السنة الصحيحة فيما

جازمين أن الأعاجم الذين لم يتقنوا اللغة العربية وقعوا في أخطاء كثيرة وكثيرة جدًا، وبخاصة إذا وقعوا في هذا الخطأ الأصولي، وهو عدم رجوعهم إلى السلف الصالح في فهم الكتاب والسنة.

إلى السلك الصالح في فهم الحداب والسدة. لكننا نقول: إن بيان الرسول صلى الله عليه وسلم المذكور في الآية السابقة هو على ثلاثة اقسام: قول وفعل وتقرير، لنضرب مثلاً أو أكثر: إذا أضطررنا اليه لنستوعب أن هذا التقسيم هو الأمر الواقع ما له من دافع: قوله تبارك وتعالى: «وَالْسَارِقُ وَالْسَارِقُ وَالْسَارِقُ وَالْسَارِقُ الْسَارِقُ السارق انظروا الآن كيف لا يمكننا أن نعتمد في تفسير القرآن على اللغة فقط- السارق لغة: هو كل من سرق مالا من مكان حريز، مهما كان هذا المال، ليس ذا قيمة، سرق بيضة- مثلا- سرق فلسًا، قرشًا، هذا لغة: سارق، قال الله تعالى: «وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَ مُوا الله الله تعالى: «وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَعَلَ مُوا الله الله تعالى: «وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَعَلَ مُوا الله الله تعالى: «وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَعَلَ مَوْالِي اللهُ الله الله تعالى: «وَالسَّارِقُ وَالْسَارِقَ اللهُ الله تعالى: «وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَعَلَ مَا الله تعالى الله تعالى الله تعال

فمن سرق أقل من رُبع دينار- وإن كان يُسمى لغةً: سارقًا- ولكنه لا يُسمى شرعًا سارقًا، إذن هناك لغةً عربية متوارثة ولغة شرعية، الله اصطلح عليها لم يكن العرب الذين يتكلمون بلغة القرآن التي نزل بها القرآن ما كانوا يعرفون من قبل مثل هذا الاصطلاح، فإذا أطلق السارق لغةً: شمل كل سارق، أما إذا ذُكرَ السارق شرعًا، فلا يشمل كل سارق، وإنما من سرق ربع دينار فصاعدًا.

إذن هذا مثالُ واقعي أننا لا نستطيع أن نستقل في فهم الكتاب والسنة على معرفتنا باللغة العربية. لذلك نقول: يجب أن نفهم أن دعوة الإسلام الحق هي قائمة على ثلاث قواعد: الكتاب والسنة وما كان عليه سلفنا الصالح، «وَالْتَلَاثُ وَالسَّارِقَةُ » [المائدة: ٣٨]، إذن لا تُفسر هذه الآية على مقتضى اللغة الشرعية مقتضى اللغة الشرعية التي قالت: «لا قطع إلا في ربع دبنار فصاعدًا»، ثم قال في تمام الآية: «فَاقَطُ مَنَ الْيَامِلُ إِلَى الإبط، ما هي اليد في اللغة؟ هي من الأنامل إلى الإبط، فهل تقطع من هنا أم من هنا أم من هنا؟ بين ذلك الرسول بفعله، ليس عندنا هناك حديث صحيح كما جاء في تحديد السرقة التي يستحق السارق أن تُقطع يده من أجلها، ليس عندنا حديث حيد حديث المارة أن تُقطع يده من أجلها، ليس عندنا حديث حديث المارة أن تُقطع يده من أجلها، ليس عندنا حديث عددنا بيان أن تُقطع يده من أجلها، ليس عندنا حديث عددنا بيان أن تُقطع عن بيانه القولى، وإنما عندنا بيان

يتعلق بالأمر الأول الذي ابتُلي كثير من المسلمين-إن لم أقل ابتُلي به أكثر المسلمين- بمخالفة قول الرسول الكريم، ألا وهو الشرب قائمًا، كانوا يشربون قيامًا، كانوا يلبسون الذهب، كانوا يلبسون الحرير، هذه حقائق لا يمكن إنكارها، لكن هل أقرً الرسول ذلك؟

الجواب: أنكر شيئًا وأقرُ شيئًا، فما أنكره صار في حدود المعروف، حدود المعروف، فأنكر الشرب قائمًا في أحاديث كثيرة، وهذه المسألة لوحدها تحتاج إلى جلسة خاصة، لكن حسبي أن أروي لكم حديثًا صحيحًا، أخرجه الإمام مسلم في صحيحه [برقم: ٢٠٢٤] من حديث أنس بن مالك رضي الله تعالى عنه قال: «نهي رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الشرب قائمًا». وفي لفظ: «زجر رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الشرب

إذن هذا الذي كان يُفعل بشهادة حديث ابن عمر في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم قد نهى هو عنه، فصار ما كانوا يفعلونه أمرًا ملغيًا بنهي الرسول عنه، لكن الشطر الثاني من الحديث وهو: أنهم كانوا يأكلون وهم يمشون ما جاءنا نَهيٌ عن رسول الله صلى الله علية وسلم، فاستفدنا من هذا الاقرار حكمًا شرعيًا.

ضرر الاستقلال بالكتاب والسنة دون فهم الميداية

قديمًا تَقَرِّق المسلمون إلى فرق كثيرة: تسمعون بالمعتزلة، تسمعون بالمرجئة، تسمعون بالخوارج، تسمعون بالزيدية، فضلا عن الشبيعة والرافضة، وهكذا، ما في هؤلاء طائفة- مهما كانت عريقة في الضلال- لا يشتركون مع سائر المسلمين في قولهم: نحن على الكتاب والسنة، ما أحد منهم يقول: نحن لا نتبنى الكتاب والسنة، وإلا لو قال أحد منهم هذا: خرج من الإسلام بالكلية، إذن؛ لماذا هذا التفريق ما دام أنهم حميعًا بعتمدون على الكتاب والسنة؛ وأنا أشهد أنهم يعتمدون على الكتاب والسنة، ولكن كيف كان هذا الاعتماد؟ دون الاعتماد على الأصل: (على ما كان عليه السلف الصالح)، مع ضميمة أخرى لا بد أيضا من التنبيه عليها، وهي أن السنة تختلف كل الاختلاف عن القرآن الكريم، من حيث إن القرآن الكريم محفوظ بين دفتي المصحف كما هو معلوم لدى الجميع، أما السنة فهي:

اولاً: موزُّعة في مَثَاتُ الكتبِ- إن لَمْ أقل: ألوف الكتبِ-، منها قسم كبير جد، لا يزال في عالم الغيب، في عالم المخطوطات، ثم حتى هذه الكتب المطبوعة

يجب الاعتماد في فهم الكتاب والسنة على ماكان عليه السلف الصالح، وليس أن يستقل الإنسان بفهم الكتاب والسنة كيفما بدا لعلمه - إن لم نقل لجهله -، لكن لا بد أن نبين أهمية هذا القيد (على منهج السلف الصائح).

منها اليوم فيها الصحيح وفيها الضعيف، فالذين يعتمدون على السنة، سواء كانوا ممَّن ينتمون إلى أهل السنة والجماعة وعلى منهج السلف الصالح، أو كانوا من الفرق الأخرى، كثير من هؤلاء لا يميزون السنة الصحيحة من الضعيفة، فيقعون في مخالفة الكتاب والسنة؛ بسبب اعتمادهم على أحاديث ضعيفة أو موضوعة.

الشاهد: هناك بعض الفرق التي اشرنا إليها تُنكر بعض الحقائق القرآنية والأحاديث النبوية قديمًا وأيضًا حديثًا، القرآن الكريم يُثبت ويبشر المؤمنين بنعمة عظيمة جدًا يحظون بها يوم يلقون الله عز وجل في جنة النعيم، حيث يتجلى رب العالمين عليهم فيرونه، هذا عليه نصوص من القرآن وعشرات النصوص من أحاديث الرسول صلى الله عليه وسلم، كيف أنكر هذه النعمة بعض الفرق القديمة والحديثة؟!

أما القديمة: فهم المعتزلة فأولئك المعتزلة أنكروا هذه النعمة، وقالوا بعقولهم الضعيفة، قالوا: مستحيل أن يُرى الله عز وجل، فماذا فعلوا؟ هل أنكروا القرآن؟ الله يقول في القرآن الكريم: وَجُنَّ الله يَوْلُ في القرآن الكريم: وَجُنَّ القيامة: ٢٣، ٣٣]، هل أنكروا هذه الآية؟ لا، لو انكروها لكفروا وارتدوا، لكن إلى اليوم أهل السنة حقًا يحكمون على المعتزلة بالضلال، لكن لا يُخرجونهم من دائرة الإسلام، لأنهم ما أنكروا هذه الآية، وإنما أنكروا معناها الحق الذي جاء بيانه في السنة كما سنذكر، فالله الحق الذي جاء بيانه في السنة كما سنذكر، فالله

عز وجل حين قال في حق المؤمنين: « وُجُوهُ يَوْمَذِ نَاضِرَةُ الله يَهَا نَظِرَةُ [القيامة: ٢٣]، تاولوها، أمنوا بها لفظًا، وكفروا بها معنى، والألفاظ -كما يقول العلماء- هي قوالب المعاني، فإذا أمنا باللفظ وكفرنا بالمعنى فهذا الإيمان لا يسمن ولا يغنى من جوع، لكن لماذا هؤلاء أنكروا هذه الرؤية؟ ضاقت عقولهم أن يتصوروا، وأن يتخيلوا أن هذا العبد المخلوق العاجز بإمكانه أن يرى الله عز وجل فاضطروا أن يتلاعبوا بالنص القرآني، وأن يؤولوه، لماذا؟ لأن إيمانهم بالغيب ضعيف، وإيمانهم بعقولهم أقوى من إيمانهم بالغيب، ولذلك جحدوا كثيرًا من الحقائق الشرعبة، كالآية الأخرى، وهي قد تكون أخفى بالنسبة لأولئك الناس من الآية الأولى، وهي قوله عز وحل: «لِّلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْمُسْنَىٰ وَزِيَادَةٌ » [يونس:٢٦].

«للذين أحْسَنوا»، أي: الجنة، «وَزِيَادَة»، أي: رؤية الله في الآخرة، هكذا جاء الحديث في صحيح مسلم يسنده الصحيح.

عن سعيد بن أبى وقاص قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «للذين أحسنوا الحسني»: قال صلى الله عليه وسلم: «الجنة»، «وزيادة»: رؤية الله [صحيح مسلم: ١٨١].

أنكر المعتزلة وكذلك الشبعة- والشبعة معتزلة في العقيدة- أنكروا رؤية الله المصرَّح في الآبة الأولى، والمبين من رسول الله صلى الله علمه وسلم في الآية الأخرى، مع تواتر الأحاديث عن النبي صلى الله عليه وسلم، فأوقعهم تأويلهم للقرآن في إنكار الأحاديث الصحيحة عن الرسول صلى الله عليه وسلم، فخرجوا عن أن يكونوا من الفرقة الناجية: «ما أنا عليه وأصحابي». ...

الرسول صلى الله عليه وسلم كان على الإيمان بأنَّ المؤمنين يرون ربهم، لأنه جاء في الصحيحين من أحاديث جماعة من أصحاب الرسول صلى الله عليه وسلم، منهم: أبو سعيد الخدري، منهم: أنس بن مالك، خارم الصحيح أبو بكر الصديق، وهكذا، قال عليه الصلاة والسلام: «إنكم سترون ربكم يوم القيامة كما ترون القمر ليلة البدر لا تضامون في رؤيته». [البخاري: ٥٥٤، ومسلم: ٦٣٣ عن جابر بن عبد الله رضى الله عنهما].

روايتان: «لا تضامون» بالتخفيف، و «لا تضامُون» بالتشديد.

والمقصود: لا تشكون في رؤيته كما لا تشكون في رؤية القمر ليلة البدر ليس دونه سحاب،

أنكروا هذه الأحاديث بعقولهم، إذن هم ما سلموا وما أمنوا، فكانوا ضعيفي الإيمان، هذا مثال مما وقع فيه يعض الفرق قديمًا، الآن نأتيكم بمثال حديث: القادبانيون، ريما سمعتم يهم، هؤلاء يقولون كما نقول نحن: أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، يصلون الصلوات الخمس، يقيمون الجمعة، يحجون إلى بيت الله الحرام، ويعتمرون، لا فرق بينهما وبينهم هم كمسلمان، لكنهم بخالفوننا في كثير من العقائد، منها- وهنا الشاهد- قولهم: بأن النبوة لم تُغلق بائها، يقولون بانه سياتي أنساء بعد محمد صلى الله عليه وسلم، ويزعمون بأنه جاء أحد منهم في قاديان في بلدة في الهند، فمن لم يؤمن بهذا النبي عندهم فهو كافر، كيف قالوا هذا مع الآبة الصريحة: «ولكن رُّسُول الله وَخَاتُمُ النَّبِيِّينَ» [الأحزاب:٤٠]؟ وكنف قالوا هذا مع الأحاديث المتواترة بأنه «لا نبي بعدي؟» فأولوا القرآن والسنة، وما فسروا القرآن والسنة كما فسرها السلف الصالح، وتتابع أيضًا المسلمون على ذلك، دون خلاف بينهم حتى جاء هذا الزائغ الضال المسمى ب «ميراز غلام أحمد القادياني»، فزعم بأنه نبي، وله قصة طويلة لسنا الآن في صددها، فاغتر به كثير ممن لا علم عندهم بهذه الحقائق، التي هي صيانة للمسلم من أن ينحرف بمينًا ويسارًا كما انحرف القاديانيون هؤلاء مع دجالهم هذا الذي ادعى النبوة، ماذا فعل بالآية: «ولكن رَّسُولِ اللَّهِ وَحَاتُم النَّبِيِّينَ» [الأحزاب:٤٠]؟ قال: «وَحَاتِمِ النَّبِيِّانِ» [الأحرَّاب: ٤٠]: ليس معناه: لا نبي بعده، معناه: زينة النيسن، كما أن الخاتم هو زينة الإصبع، كذلك محمد زينة الأنبياء، إذن هم ما كفروا بالآية، ما قالوا: هذا ما أنزلها الله على قلب محمد، لكن كفروا بمعناها الحقيقي، إذن ماذا يفيد الإيمان بالألفاظ دون الإيمان بحقائق المعانى ا

إذا كانت هذه حقيقة لا شك فيها، ما هو الطريق للوصول إلى معرفة حقائق المعانى للكتاب و السنة؟

قد عرفتم الطريق، ليس هو أن نعتمد على علمنا باللغة وأدابها، ونفسّر القرآن والسنة بأهوائنا أو عاداتنا أو تقاليدنا أو مذاهبنا أو طرقنا، لعل في هذا ذكري لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد.

و الحمد لله رب العالمين.

المُرَافِقُ الْمُرَافِقُ الْمُرَافِقُ الْمُرَافِقُ الْمُرَافِقُ الْمُرْفِقِينِ الْمُرْفِقِينِ الْمُرافِقِينِ ا

الجمد لله والصلاة والسلام

على رسول الله وآله وصحبه

ومن والأه وبعد:

يتعرض القلب إلى الفتن

بصورة دائمة ومتتابعة كعرض

الحصير عوداً عوداً، فإذا

تفاعل مع هذه الفتن وتشربها

تغير لونه، وأصابه المرض

المؤذن بالهلاك.

أخرجَ مُسلم في كتاب الإيمان من حديث حُذيفة بن اليمان رضي الله تعالى عنه: قال: قَالَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: «تُعرض الفتن على القلوب كالحصير عوداً عوداً، فأي قلب أشربها نُكت فيه نُكتة سوداء، وأي قلب أنكرها نُكت فيه نُكتة بيضاء حتى تصير القلوب على قلبين: على أبيض مثل الصفا فلا تضره فتنة ما دامت السماوات والأرض، والآخر أسود مرباداً كالكوز مجخياً لا يعرف مُعروفاً ولا ينكر منكراً إلا ما أشرب من هواه» [صحيح مسلم: ١٤٤].

والفَّنَّ التي تصيبُ القلب توعان؛ شبهات وشهوات، أو لاً: فَتِن الشبهات:

في زمن يفشو فيه الإلحاد، ولا يعترف بعضهم إلا بالمادة والمحسوسات يثير الكثيرون من المتشككين الشبهات التي تتعلق بالإيمان بالله واليوم الآخر، وهي شبهات يلقيها الشيطان في قلوب خاوية من الإيمان واليقين من قديم الزمان، وقد حدثنا ربنا تبارك وتعالى عن أصول هذه الشبهات التي ضل بها كثير من الناس، محذرًا إيانا من همزات الشيطان، وسقطات بعض بني الإنسان الذين استحوذ عليهم الشيطان فأنساهم ذكر الله، «وَمَنْ يَكُنِ عليهم الشيطان فأنساهم ذكر الله، «وَمَنْ يَكُنِ

قال الله تعالى: «وَلَوْلَا فَضَّلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحَتُهُ لَاَتَبِعْتُهُ ٱلشَّيْطُنَ إِلَّا قَلِيلًا» [النساء: ٨٣].

وقال الله تعالى: «يَتَأَيُّهَا اَلنَّاسُ كُلُواْ مِخَا فِي ٱلأَرْضِ عَلَالُهُ اللهُ تَعَالَيْ اللَّرْضِ عَلَالُ اللهُ تَعَلَيْ اللهُ تَكُمُ عَدُوُّ مُيْكِنُ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

وقال الله تعالى: «يَتَأَيُّا الَّذِينَ ءَامَثُواْ لَا تَلَيْعُواْ فَخُطُوْتِ الشَّيْطُونِ فَاللَّهُ فَإِنَّهُ فَأَمُّ فِاللَّهِ فَطُوْتِ الشَّيْطُونِ فَاللَّهُ فَإِنَّهُ فَأَمُّ بِالْفَحْشَاءِ وَالشُّنَاكُمُ وَلَوْلاً فَضَلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا زَيَى مِن يَشَاهُ وَاللَّهُ سِيعً مِنكُر مِن يَشَاهُ وَاللَّهُ سِيعً عَلِيدٌ وَ اللَّهُ سِيعً عَلِيدٌ وَ الله ور ٢١].

وهذه الشبهات كثيرة لا أبلغ إن قلت لا أستطيع أن أحصيها أو على الأقل لا أحصيها في هذا المقام فمنها ما يتعلق بالله تعالى مباشرة ومنها ما يتعلق بالملائكة و ما يتعلق بالكتب السماوية وما يتعلق برسل الله وما يتعلق بالقور وكلها



من أركان الإيمان ومنها ما يتفرع على هذه الأركان ، فالشيطان لا يدخر جهدا في إضلاله وأمر الناس أن يقولوا على الله مالا يعلمون وهذه بعض نماذج من شبهات هؤلاء :

أولا: ما يتعلق بالإيهان بالله عز وجل ، ومن ذلك:

ا- الشك في الله تعالى وتكذيب المرسلين:
قال الله تعالى: «أَلَّهُ يَأْتُكُمْ بِيَّوْا الَّذِينَ مِن
قَبْلِكُمْ مِبْور فَح وَعَادٍ وَتُمُودُ وَالَّذِينَ مِن
مِنْ بِعَدِهِمْ لَا يَعْلَمُهُمْ إِلّا اللهُ جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُمُ
مِنْ بِعَدِهِمْ لَا يَعْلَمُهُمْ إِلّا الله جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُمُ
مِنْ بِعَدِهِمْ لَا يَعْلَمُهُمْ إِلّا الله جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُمُ فَي اللهِ عَمَا تَدَعُونَنَا إِلَيْهِ مُرْبِ أَنْ فَي مَلَا يَعْمُ مَن ذَوْبِكُمْ مُربِ أَنْ فَي اللهِ عَلَى اللهِ مَنْ ذُوبِكُمْ السَّمَونِ وَالْأَرْضُ يَدْعُوكُمْ لِيغَفِر لَكُمْ مِن ذُوبِكُمْ اللهِ اللهُ اللهُ

فَأُوْنَا يِسُلَطُنِ مُبِعِبِ » [إبراهيم: ٩- ١٠]. ذكر الله تبارك وتعالى في هذه الآية الكريمة أن الكفار صرحوا للرسل بأنهم كافرون بهم، وأنهم شاكون فيما جاءوهم به من الوحي، وقد نص تبارك وتعالى على بعضهم بالتعيين أنهم صرحوا بالكفر به، وأنهم شاكون فيما يدعوهم إليه كقول قوم صالح له: ﴿أَنَهُمِنَا أَنُ مُنِي » يَمُدُ مَا مِنْدُ مُراتِ اللهِ مُولِ قَيْمَ مَنَا تَدْعُونًا إِلَيْهِ مُربي » [هود: ٦٢].

٧- الشك في اليوم الأخر والبعث بعد الموت: قال الله تعالى: هَلْ لَا يَعْلَرُ مَنْ فِي ٱلسَّمَوْتِ وَٱلأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ وَمَا يَشْعُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ﴿ إِلَّا أَذَرُكُ عِلْمُهُمْ فِي ٱلْآخِرُةُ رِبَلَ هُمْ فِي شَكِي يَنْهَا بَلْ هُم يَنْهَا عَمُونَ ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا الْمِذَا كُنَّا تُزَيًّا وَمُالِمَا وَثَالًا وَمُالِمَا وَثَالًا بِنَّا لَمُخْرَجُونَ ﴿ اللَّهُ لَقَدْ وُعِدْنَا هَلَا غَنَّهُ وَمَاكِأَوْنَا مِن قَبْلُ إِنْ هَنْذَا إِلَّا أَسْطِيرُ ٱلْأُولِينَ »[النمل: ٦٥- ٦٨]. قال الشنقيطي في أضواء البيان عند قوله تعالى: «بَل أَذَرُكُ عِلْمُهُمْ فِي ٱلْأَخِرَةُ بِلَ هُمْ فِي شَكِي مِنْهَا بِلَ هُم مِنْهَا عَمُونَ » [النمل: ٦٦]، قال: أظهر أقوال أهل العلم عندي في هذه الآية الكريمة أن المعنى: بل ادارك علمهم: أي تكامل علمهم في الأخرة، حين يعاينونها أي: يعلمون في الأخرة علما كاملا، ما كانوا يجهلونه في الدنيا، وقوله: «بَل ادارك علمُهُمْ في الآخرة بَلْ هُمْ في شك منها بل هُم منها عَمُونَ» أي: في دار الدنيا، فهذا الذي كانوا بشكون فيه

ية زمن يفشو فيه الإلحاد، ولا يعترف بعضهم إلا بالمادة والمحسوسات يثير الكثيرون من المتشككين الشبهات التي تتعلق بالإيمان بالله وبرسوله وباليوم الآخر، وهي شبهات يلقيها الشيطان ية قلوب خاوية من الإيمان واليقين من قديم الزمان.

في دار الدنيا، ويعمون عنه مما جاءتهم به الرسل، يعلمونه في الآخرة علماً كاملاً لا يخالجه شك، عند معاينتهم لما كانوا ينكرونه من البعث، والجزاء . [أضواء البيان: ٦/

٣- دعواهم أن شركهم إنما وقع بامر الله،
 وانهم ما كانوا مشركن:

قال الله تعالى: «وَنَوْمَ غَشُرُهُمْ جَيِهَا ثُمَ نَقُولُ لِلَّينَ أَمْرُكُوا أَنِنَ شُولُ لِلَّذِينَ أَمْرُكُوا أَنِنَ شُرَكَا وَكُمْ اللَّذِينَ كُنْمُ رَعْمُونَ ﴿ ثُمُ ثُمُ لَمْ تَكُنُ فَعَنَهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ وَلَقَدَ رَبِنَا هَاكُنَا مُشْرِكِينَ ﴿ أَنْفُرَ كَيْفَ كَنَامُهُمُ مَا كَانُوا مِثْمَرُونَ ﴾ [الانعام: كَذَبُوا عَلْ أَنْفُر عَنْمُ مَا كَانُوا مِثْمَرُونَ ﴾ [الانعام: ٢٧- ٢٤].

قال السعدي في تفسيره: يخبر تعالى عن مال أهل الشرك يوم القيامة، وأنهم يُسْألون ويُوبَّخُون فيُقال لهم «أَيْن شُركَاؤُكُمُ الدِّينَ كُنْتُمْ تَزُعُمُونَ» أي: إن الله ليس له شريك، وإنما نلك على وجه الزعم منهم والافتراء. «ثُمَّ لَمُ تَكُنُ فَتُنْتَهُمْ» أي: لم يكن جوابهم حين يُفتنون تَكُنُ فَتُنْتَهُمْ» أي: لم يكن جوابهم حين يُفتنون ويُختَبرون بذلك السؤال إلا إنكارهم لشركهم، وحلفهم أنهم ما كانوا مشركين. «أنظُرْ» متعجبًا منهم ومن أحوالهم «كَيْفُ كَذَبُوا عَلَى متعجبًا منهم ومن أحوالهم «كَيْفُ كَذَبُوا عَلَى أَنْفُسِهُمْ» أي: كذبوا كذبًا عاد بالخسار على أنفسهم، وضرهم غاية الضرر «وَضَلُ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ» من الشركاء الذين زعموهم عكانُوا يَفْتَرُونَ» من الشركاء الذين زعموهم على الله، تعالى الله عن ذلك علوًا كبيرًا. [تفسير السعدي، ص ٢٥٣].

وقال الله تعالى: «سَيَقُولُ ٱلَّذِينَ أَشْرُوا لَوْ شَاءَ اللهُ

مَّا أَشْرَكُنَا وَلَا ءَابَاؤُنَا وَلَا حَرَّمْنَا مِن شَيْءٍ كَذَلِكَ كَذَبَ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ فَلَ هَلَ كَذَبَ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ عَلَم فَعَ عَنْ عَلَم فَعُمْ فَوْهُ لَنَا إِنْ تَنْبِعُونَ إِلَّا الظَّنَ وَإِنْ أَنْتُم إِلَّا عَمْرُصُونَ ﴿ اللَّهُ قُلُ فَلِلَّهِ الْمُثَبِّةُ ٱلْلِيلِنَةُ فَلَوْ شَآءَ لَهُ دَلِكُمُ أَجْمَعِينَ ﴾ [الإنعام: ١٤٨- ١٤٩].

هذا إخبار من الله أن المشركين سيحتجون على شركهم وتحريمهم ما أحل الله، بالقضاء والقدر، ويجعلون مشيئة الله الشاملة لكل شيء من الخير والشر حجة لهم في دفع اللوم عنهم.

وقد قالوا ما أخبر الله أنهم سيقولونه، كما قال في الآية الأخرى: «وَقَالَ الَّذِبِ أَشْرَكُواْ لَوَّ شَآهَ الله مُن الدِّبِ أَشْرَكُواْ لَوَّ شَآهَ الله مَا عَبَدْنَا مِن دُونِهِ مِن ثَنْء فَعَلْ اللّذِبِ مِن ثَنْء وَلَا عَابَآؤُنَا وَلَا حَرَمْنَا مِن دُونِهِ مِن ثَنَّ مَكَالِكَ فَعَلَ اللّذِيكِ مِن قَبْلِهِمْ خَمَنَا مِن دُونِهِ مِن ثَنَّ مَكَالِكَ فَعَلَ اللّذِيكِ مِن قَبْلِهِمْ فَهَلْ عَلَى الرّشُل لِلّا الْبَلْغُ الْمُبِينُ » [النحل: ٣٥].

ولو كانت حجة صحيحة، لدفعت عنهم العقاب، ولما أحل الله بهم العذاب؛ لأنه لا يحل بأسه إلا بمن استحقه، فعُلم أنها حجة فاسدة، وشبهة كاسدة، وذلك لأسباب:

منها: ما ذكر الله من انها لو كانت صحيحة، لم تحلُّ بهم العقوبة.

ومنها: أن الحجة، لا بد أن تكون حجة مستندة إلى العلم والبرهان، فأما إذا كانت مستندة إلى مجرد الظن والخرص، الذي لا يغني من الحق شيئًا، فإنها باطلة، ولهذا قال: «قُلْ هَلْ عِنْدَكُمْ مِنْ عِلْمٍ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا» فلو كان لهم علم وهم خصوم الداء لأخرجوه، فلما لم يخرجوه علم أنه لا علم عندهم. «إنْ تَتَبِعُونَ إلا الظُنُ وَإِنْ أَنْتُمْ إلا تَخْرُصُونَ» ومَنْ بنى حجَجه على الخَرْص والظن، فهو مبطل خاسر، فكيف إذا بناها على البغي والعناد والشر والفساد؟!

ومنها: أن الحجة البالغة هي التي اتفقت عليها الأنبياء والمرسلون، والكتب الإلهية، والأثار النبوية، والعقول الصحيحة، والفطر المستقيمة، والأخلاق القويمة، فعلم بذلك أن كل ما خالف هذه الأدلة القاطعة باطل؛ لأن نقيض الحق لا يكون إلا باطلا.

ومنها: أن الله تعالى أعطى كل مخلوق قدرة، وإرادة، يتمكن بها من فعل ما كُلف به، فلا أوجب الله على أحد ما لا يقدر على فعله، ولا

الله تعالى أعطى كل مخلوق قدرة، وإرادة، يتمكن بها من فعل ما كلف به، فلا أوجب الله على أحد ما لا يقدر على فعله، ولا حرم على أحد ما لا يتمكن من تركه، فالاحتجاج بعد هذا بالقضاء والقدر، ظلم معض وعناد صرف.

حرم على أحد ما لا يتمكن من تركه، فالاحتجاج بعد هذا بالقضاء والقدر، ظلم محض وعناد صرف.

ومنها: أن الله تعالى لم يجبر العباد على أفعالهم، بل جعل أفعالهم تبعًا لاختيارهم، فإن شاءوا كفوا. وهذا أمر مشاهد لا ينكره إلا من كابر، وأنكر المحسوسات، فإن كل أحد يفرق بين الحركة الاختيارية والحركة القسرية، وإن كان الجميع داخلاً في مشيئة الله، ومندرجًا تحت إرادته. ومنها: أن المحتجين على المعاصي بالقضاء والقدر يتناقضون في ذلك؛ فإنهم لا يمكنهم أن يطردوا ذلك، بل لو أساء إليهم مسيء بضرب أو أخذ مال أو نحو ذلك، واحتج بالقضاء والقدر لما قبلوا منه هذا الاحتجاج، ولغضبوا من ذلك أشد الغضب.

فيا عجبًا كيف يحتجون به على معاصي الله ومساخطه ، ولا يرضون من أحد أن يحتج به في مقابلة مساخطهم؟!»

ومنها: أن احتجاجهم بالقضاء والقدر ليس مقصودا، ويعلمون أنه ليس بحجة، وإنما المقصود منه دفع الحق، ويرون أن الحق بمنزلة الصائل، فهم يدفعونه بكل ما يخطر ببالهم من الكلام وإن كانوا يعتقدونه خطا. اهـ [ينظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص ۲۷۸].

ولقد حذرنا نبينا صلى الله عليه وسلم من

وساوس الشيطان وتلاعبه بالإنسان فقال:

«لاَ يَزَالُ النَّاسُ يَتَسَاءَلُونَ حَتَّى يُقَالَ: هَذَا خَلَقَ اللَّهُ! فَمَنْ وَجَدَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا فَلْيَقُلْ آمَنْتُ بِاللَّهِ» [صحيح منْ ذَلِكَ شَيْئًا فَلْيَقُلْ آمَنْتُ بِاللَّهِ» [صحيح مسلم: ١٣٤].

وهنا قد يصل الحال بالإنسان أن يُصاب بحالة من الوسواس القهري المُرضي لا يستطيع له دفعًا إلا بمعونة من الله أولا، ثم بالعلاج ثانيًا، ولهؤلاء يقول الله عز وجل: العيرة ثانيًا، ولهؤلاء يقول الله عز وجل: (لاَيُكُلِفُ اللهُ نَسًا إلّا وُسَعَهَا ) [البقرة: ٢٨٦]. ويقول النبي صلى الله عليه وسلم: «إنَّ اللهُ تَجَاوِزَ عَنْ أُمّتي مَا حَدَّثَتْ بِه أَنْفُسَهَا مَا لَمْ وَعَنْ أَبِي هريرة قال: جاء ناس من أصحاب وعن أبي هريرة قال: جاء ناس من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، فسألوه: رسول الله صلى الله عليه وسلم، فسألوه: إنا نجد في أنفسنا ما يتعاظم أحدنا أن يتكلم به. قال: «وقد وجدتموه؟» قالوا: نعم. قال: «دناك صريح الإيمان» [صحيح مسلم:

ثانیا: ما یتعلق ببعثة الرسول صلی الله علیه وسلم وما جاء به :

.[147

عَنْ أنس بن مَالك قَالَ: نهينا أنْ نسْأَل رَسُول الله -صلى الله عليه وسلم- عَنْ شَيْء فكانَ يُعْجِبُنَا أَنْ يَجِيءَ الرَّجُلِ مِنْ أَهْلِ الْبَادِيَة الْعُأَقِلُ فَيَسْأَلُهُ ۗ وَنَحْنُ نَسْمَعُ، فَجَاءَ ۖ رَجُلُ مِنْ أَهْلُ الْبَادِيَةِ فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ أَتَانًا رَسُولُكُ فَرْغُمُ لَنَّا أَنَّكُ تَزْغُمُ أَنَّ اللَّهُ أَرْسَلُكُ؟ قَالَ: «صَدَق». قال: فَمَنْ خَلَقَ السَّمَاءَ؟ قَالَ: «اللَّهُ». قَالَ: فَمَنْ خُلِقَ الأَرْضَ؟ قَالَ: «اللَّهُ». قَالَ: فَمَنْ نُصَبُ هَٰذِهِ الْجِبَالَ وَجَعَلَ فيهَا مَا جُعَلَ ۚ قَالَ «اللهُ». قَالَ فَبِالَّذِي خَلَقَ السُّمَاءُ وَخُلَقَ الأَرْضِ وَنُصَبُ هَذه الْجَبَالَ اللَّهُ أَرْسَلْكَ؟ قَالَ: «نَعَمْ». قَالَ: وَزَعَمُ رَسُولُكُ أَنْ عَلَيْنًا خَمْسَ صَلُوات في يَوْمِنَا وَلَيْلَتَنَا؟ قَالَ: «صَدَقَ». قَالَ فَبِالذِي أَرْسُلُكُ ٱللَّهُ أَمْرُكَ بِهَذَا؟ قَالَ: «نَعُمْ». قَالَ: وَرْغَمَ رَسُولِكَ أَنْ عَلَيْنًا زَكَاةً في أَمْوَالنَّا؟ قَالَ: «صُدُقَ». قَالَ فَبِالَّذِي أَرْسُلُكُ اللَّهُ أَمْرُكُ بِهَذَا؟ قَالَ: «نَعَمْ». قَالَ: وَزَعَمَ رَسُولِكَ أَنْ عَلَيْنَا صُوْمَ شهر رَمُضانَ في سَنتنا؟ قال: «صَدَق». قال: فُبِالذِّي أَرْسَلُكَ آلِلهُ أَمْرَكَ بِهَذَا؟ قَالَ: «نَعَمْ». قُأَلُ: وَزَعَمَ رَسُولُكُ أَنْ عَلَيْنًا حَجَّ الْبَيْتِ مَن

الله تعالى لم يجبر العباد على أفعالهم، بل جعل أفعالهم تبعا لاختيارهم، فإن شاءوا فعلوا، وإن شاءوا كفوا. وهذا أمر مشاهد لا ينكره إلا من كابر، وأنكر المحسوسات، فإن كل أحد يفرق بين العركة الاختيارية والعركة القسرية، وإن كان الجميع داخلاً في مشيئة الله، ومندرجًا تحت إرادته.

اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴿ قَالَ «صَدَقَ». قَالَ: ثُمُّ وَلَى قَالَ: ثُمُّ وَلَى قَالَ: ثُمُّ الْمَنَ لَا أَزِيدُ عَلَيْهِنَّ وَلَا أَزْيدُ عَلَيْهِنَّ وَلَا أَنْقُصُ مِنْهُنَّ. فَقَالَ النَّبِيُّ -صلى الله عليه وسلم-: «لَئِنْ صَدَقَ لَيَدْخُلُنْ الْجَنَّة» [صحيح مسلم ١٢]. قلت : ومع أن هذا الرجل قد جاء مسلم ٢٥]. قلت : ومع أن هذا الرجل قد جاء شاكا في بعثة الرسول صلى الله عليه وسلم وما جاء به إلا أنه قد هدى بعد لقائه بالنبي وسؤاله .

قال البيهقي- رحمه الله-: فهذا السائل كان قد سمع بمعجزات رسول الله صلى الله عليه وسلم، فكانت مستفيضة في زمانه، ولعله أيضًا ما كان يتلوه من القرآن فاقتصر في إثبات الخالق ومعرفة خلقه على سؤاله وجوابه عنه، وقد طالبه بعض مَن لم يقف على معجزاته بأن يريه من آياته ما يدل على صدقه، فلما أراه ووقفه عليه أمن به وصدقه فيما جاء به من عند الله عز وجل.

عَنْ ابْنِ عَبُّاسِ قَالَ جَاءَ أَعْرَابِيُّ إِلَى رَسُولِ
اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: بِمَ أَعْرَفُ
أَنَّكَ نَبِيُّ قَالَ: إِنْ ذَعَوْتُ هَذَا الْعَدْقَ مِنْ هَذِهِ
النَّخْلَةَ أَتَشْهَدُ أَنِي رَسُولُ اللَّهِ فَدَعَاهُ رَسُولُ
اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَجَعَلَ يَنْزِلُ مِنْ
اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَجَعَلَ يَنْزِلُ مِنْ
النَّخْلَةَ حَتَّى سَقَطَ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ
وَسَلَّمَ، ثُمُّ قَالَ: ارْجَعْ فَعَادُ فَاسْلَمَ الْأَعْرَابِيُّ.
[سنن الترمذي ٣٦٢٨ وصححه الألباني].

أما عن الكلام عن فتن الشهوات ففي لقاء آخر إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

# ساوس

فتاوى المركز العام

وكذلك سائر الأصوات معزولون عن الأحياء، لا يسمعونهم، ولا يعرفون شيئًا عن أخبارهم إلا ما ورد فيه النص كسماعه قرع النعال وأصحاب القليب، وهذا السمع خاص بتلك الساعة؛ لانه تعاد روحه إليه من أجل ألحساب، وينتهي السماع بعد ذلك، لما جاء في حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذا حُضر المؤمن أنته ملائكة الرحمة بحريرة بيضاء فيقولون: اخرجي راضية مرضيًا عنك إلى روح بيضاء فيقولون: اخرجي راضية مرضيًا عنك إلى روح يالله وريحان، ورب غير غضبان، فتخرج كاطيب ريح المسك، حتى إنه ليناوله بعضهم بعضًا حتى يأتون به ياب السماء، فيقولون: ما أطيب هذه الربح التي جاءتكم الى السماء، فيقولون: ما أطيب هذه الربح التي جاءتكم

كُم ماذا فعل فلان فيقولون: دُعُوهُ فإنه كان في غمّ الدنيا. ]. فإذا قال: أما أتاكم قالوا: ذُهب به إلى أمه الهاوية». نن [سنن النسائي -١٨٣٣ ، وصححه الألباني].

وُننصح السائل بقراءة رسالة «الآيات البينات في عدم سماع الأموات» للآلوسي. تحقيق الألباني

حديث موضوع بإحماعهم. [الفتاوى: ٢٤١/٢٧].

ويسال سؤالاً ثانيًا: هل صحيح أن النبي صلى الله عليه وسلم قال عن الخوارج: إنهم كلاب النار؟

من الأرض! فدأتون به أرواح المؤمنين، فلهُم أشد فرحًا به

من أحدكم بغائبه بقدم عليه، فيسألونه ماذا فعل فلأن؟

الجواب الخوارج هم الذين خرجوا على أمير المؤمنين على بن أبي طالب رضي الله عنه لما قام بتحكيم الرجلين أبي موسى الأشعري وعمرو بن العاص في الفتنة بينه وين معاوية رضى الله عن الجميع، و«السبب

الذي سُموا له خوارج: خروجهم على الإمام على بن أبي طالب رضي الله». [مقالات الإسلاميين لأبي الحسن الأشعري

1/4.7].

وقال الشيخ ابن باز رحمه الله:

«الخــوارج خصماء علي بن أبي طالب، وقد قاتلهم وقتل منهم جمعًا غفيرًا، وقد كفروه واستحلوا دمه رضي الله عنه حتى قتله ابن ملجم وهو منهم. والخوارج طائفة خبيثة يُكفرون المسلم بالمعصية، ويرون خلود العصاة من المسلمين في النار لا يخرجون منها كالكفار، وقد حذرً



هل حديث النبي صلى الله عليه وسلم: «من صلى علي عند قبري سمعته...» صحيح، وكيف يسمع النبي صلى الله عليه وسلم خصوصًا، والأموات عمومًا وهم في قده هد؟

الجواب: الأموات في قبورهم لا يسمعون دعاء الأحياء ونداءهم؛ لقول الله تعالى: وَمَا أَنَّ بِسُعِع مَن فِي ٱلْقُبُودِ» [فاط: ٢٢].

والذي ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم فيما رواه عنه صاحبه الجليل أبو هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «صلوا عليَّ فإن صلاتكم تبلغني». [أخرجه أبو داود ح٢٠٤٢، وصححه الألباني]. على رأى قومًا عند القبر فنهاهم وقال: إن النبي قال: «لا علي رأى قومًا عند القبر فنهاهم وقال: إن النبي قال: «لا علي حيثما كنتم فإن صلاتكم تبلغني». وكذلك ثبت عن عليً حيثما كنتم فإن صلاتكم تبلغني». وكذلك ثبت عن علي بن الحسين بن علي أن رجلاً كان يجيء إلى فُرجة كانت عند قبر النبي صلى الله عليه وسلم فيدخل فيها فيدعو فنهاه، وذكر الحديث قريبًا من الحديث السابق. وببلوغ الصلاة والتسليم إلى النبي في قبره من جميع الناس حيثما كانوا؛ عند القبر أو بالأندلس، يرد رسول الله صلى الله عليه وسلم السلام على من صلى

وسلم عليه، كما جاء ذلك في حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ما من أحد يُسلم عليً إلا رد الله عليً روحي حتى أرد عليه السلام». [أخرجه أبو داود ٢٠٤٢، وحسنه الألباني].

والحديث دال على انه يسمع السلام ممن يسلم عليه؛ لما ظهر في النص أن روحه تُرَد إليه صلى الله عليه وسلم ليرد السلام، هذا هو الظاهر، ولو قُرض سماعه السلام، فإن سماعه للدعاء والنداء وغير ذلك لا دليل

 منهم الرسول صلى الله عليه وسلم». [فتاوى ابن باز]. وفي حديث أبي أمامة رضي الله عنه لما رأى رعوسهم منصوبة على درج دمشق، قال: «كلاب النار، شر قتلى تحت أديم السماء، وخير قتلى من قتلوه». [الترمذي حسم، وحسنه الألباني].

وعن ابن أبي أوفى رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الخوارج كلاب النار». [سنن ابن ماجه ح١٧٣، وصححه الألباني].

وفي كتاب السنة لأبي عبيد الله بن أحمد بن حنبل رحمهم الله أن سعيد بن جهمان قال: «كانت الخوارج تدعوني حتى كِدْتُ أن أدخل معهم، فرأت أخت أبي بلال في النوم أن أبا بلال كلب أهلب أسود عيناه تذرفان، فقالت له: بابي أنت يا أبا بلال؛ ما شأنك أراك هكذا؟ قال: جُعلنا بعدكم كلاب النار، وكان أبو بلال من رءوس الخوارج». [ح١٥٠٩].

ومع هذا فلما سُئل عنهم أمير المؤمنين علي رضي الله عنه هل الخوارج كفار؟ فقال: من الكفر فروا.

مواريث

س٣: تسال إحدى الزوجات انها ساعدت زوجها في بناء مسكنهم، وشاركت بقريب من نصف التكلفة، وسالته أن يكتب لها حقها في ورقة، ولكنه كان يرفض، ويقول لها: إن أموالنا كلها الأولادنا. ومات زوجها ولم يكتب شيئا وهي حزينة لهذا الأمر، فماذا تصنع،

الجواب: على الزوج إذا كان في ذمته لزوجته أي مال أو أملاك أن يكتب لها حقها، ليصون لها أموالها، ويحفظ ذلك في وصية موثقة يضعها عند الثقات؛ حتى إذا عاجلته المنية لا يكون عُرضة لضياع حقوقها، وعلى الورثة حينئذ إذا وثقوا في كلام الزوجة أن يسددوا لها حقها كُدين مثل سائر الديون؛ لأن الله سبحانه وتعالى أمر قبل توزيع التركة على الورثة أن يُنظر في الوصايا أولا والديون فتؤدى لأصحابها، وهذه الزوجة أحق بمالها إن ثبت لها ذلك.

وإذا لم يستجب الورثة لكلامها ولم تستطع هي إثباتها حقها فهي مخيرة إما أن تعفو عنه وتسامحه وأجرها عند الله وعليه، أو تكل الأمر إلى الله يوم الحساب لتأخذ حقها يوم القيامة، ونحن ننصح هؤلاء الورثة برعاية حق هذه الزوجة، صيانة لها ولزوجها الميت، وننصحها زوجها خاصة إذا علمت زوجها خاصة إذا علمت حقها، والله المستعان.

### التطليق على الأوراق دون التلفظ

يسال سائل فيقول: رجل طلق زوجته رسميًا لكي باخذ معاش والدها؛ لانها مريضة وردُها غرفيًا، فهل هذا المعاش حرام اع حلال؟

الجواب: الرزواج رباط مقدس وميثاق غليظ لا يحل التلاعب به أبدًا، ولا الطلاق كذلك، وكثير من الناس يقعون في هذا المنكر العظيم وهو التساهل والتلاعب في أمر الزواج والطلاق، فالبعض يتزوج على الأوراق فقط لاستخراج هوية، والحصول على عمل، وأخرون يطلقون على الورق لتحسب الزوجة أمام الجهات الرسمية أنها مطلقة فيعتمدون لها راتبًا شهريًا.

والحقيقة أن هذا السؤال يشتمل على عدة مسائل فرعية:

- أنه اشتمل على نوع من الكذب على الجهات الرسمية وهو غير جائز فقد ثبت جمع من الأحاديث في الترهيب من الكذب كما في الحديث المتفق عليه: إن الكذب يهدي إلى الفجور، وإن المجور يهدي إلى النار، وإن الرجل ليكذب حتى يكتب عند الله كذابا.

أنه اشتمل على أخذ مال بغير حق فقد وضعت الجهات الرسمية ضوابط للحصول على هذا المعاش ، وفي هذا التصرف احتيال على هذه الضوابط كما هو واضح .

أنه وإن اختلف العلماء في هذه الصورة من صور الطلاق التي هي على الورق واشتراط بعضهم النية في ذلك إلا إن بعضهم قال بوقوعه، ونحن نرى أن كل هذا استهزاء بشعائر الدين، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: «ثلاث جدهن جد وهزلهن جد: الطلاق، والنكاح، والرجعة». رواه أبو داود والترمذي عن أبي هريرة، وحسنه الألباني في صحيح الجامع. وروى الحسن عن أبي الدرداء رضي الله عنه قال: «ثلاث لا يُلعب بهن: النكاح، والطلاق، والعتاق». رواه ابن أبي شيبة في المصنف وإسناده صحيح إلى الحسن. قاله الإلباني.

وعن الحسن البصري أيضًا رحمه الله قال: «كان الرجل في الجاهلية يطلق فيقول: كنت لاعبًا، ويعتق ثم يراجع ويقول: كنت لاعبًا، وأنزل الله: «وَلَا نَنْضِدُوا عَالِتِ اللَّهِ هُرُوًا»

[البقرة: ٢٣١]، فقال صلى الله عليه وسلم: «ثلاث جدهن جد» فالحديث إبطال لأمر الجاهلية. [مرسل صحيح الإسناد إلى الحسن- مصنف ابن أبي شيبة].

وعليه فإننا نذكر أنفسنا والسائل الكريم قائلين: اتق الله واصبر وإياك والشبهات والحرام فلا تبع دينك ولو في شبهة من أجل حفنة من تراب هذه الدنيا ولا تُنس أن موعدنا يوم لا ينفع فيه مال و لا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم. وبالله التوفيق.

# فتاوس

### فتاوى الأزهر ولجنة الافتاء



س: ما الأمام التي نُهينًا عن الصيام فيها؟

هناك أيام نُهينا عن الصيام فيها وقد يكون النهي للتحريم، وقد يكون للكراهة، وإذا كان للتحريم فالصوم باطل، وإذا كان للكراهة؛ فالصوم صحيح. وهذه الأيام هي: الأول، والثاني: صوم يوم العيد الأصغر ويوم العيد الأكبر، وذلك بإجماع العلماء. وقد روى أحمد وأصحاب السنن أن عمر (رضي الله عنه) قال: «إن رسول (صلى الله عليه وسلم) نهى عن صيام هذين اليومين، أما يوم الفطر ففطركم من صيامكم، وأما يوم الأضحى فكلوا من نسككم، أي: الأضاحى.

والثالث والرابع والخامس أيام التشريق؛ الثلاثة التي بعد يوم عيد الأضحى، لحديث أحمد عن أبي هريرة بإسناد جيد أن «النبي (صلى الله عليه وسلم) بعث عبد الله بن حذافة يطوف بمنى ألا تصوموا هذه الأيام، فإنها أيام أكل وشرب وذكر لله عز وجل» وروى مثله الطبراني عن ابن عباس.

والإمام الشافعي: أجاز صيام هذه الأيام، وهي أيام التشريق لسبب كالنذر أو الكفارة أو القضاء.

السادس: صوم يوم الشك وهو: يوم الثلاثين من شعبان، لحديث حسن صحيح رواه الترمذي: «من صام اليوم الذي شك فيه فقد عصى أبا القاسم،

إلا أن يكون عادة له».

السابع: صوم يوم الجمعة منفردًا؛ والجمهور على أن النهي عن صومه وحده نهي كراهة، فإذا سبقه يوم أو جاء بعده يوم وهو صائم، فلا تحريم ولا كراهة في هذا الصيام، وكذلك إذا وافق عادة له، أو كان يوم عرفة أو عاشه راء.

والدليل على ذلك حديث رواه أحمد والنسائي بإسناد جيد أن: «رسول الله (صلى الله عليه وسلم) دخل على

جويرية بنت الحارث وهي صائمة يوم جمعة، فقال لها: أصمتي أمس؛ فقالت: لا. قال: أتريدين أن تصومي غدًا؛ قالت: لا. قال: فأفطري إذاً».

وحديث الصحيحين: «لا تصوموا يوم الجمعة إلا وقبله بوم أو بعده بوم».

وفى لفظ لمسلم: «ولا تخصوا ليلة الجمعة بقيام من بين الليالي، ولا تخصوا يوم الجمعة بصيام من بين الأمام، إلا أن يكون في صوم يصومه أحدكم».

الثامن: صوم يوم السبت منفردًا؛ لحديث رواه أحمد وأصحاب السنن، وحسنه الترمذي: «لا تصوموا يوم السبت إلا فيما افتُرض عليكم، وإن لم يجد أحدكم إلا لحاء عنب أو عود شجرة فليمضغه» يعني: فليفطر. قال بكراهة صومه وحده الأحناف والشافعية والحنابلة، وجوّز صيامه مالك وحده.

ولا كراهة في صوم يوم السبت إذا وافق عادة أو كان يوم عرفة أو عاشوراء أو كان قضاء أو نذرًا. وكما نهى الرسول (صلى الله عليه وسلم) عن صيام هذه الأيام، نهى عن صيام الدهر كله بما فيها الأيام التي نهى الشارع عن صيامها، كيومي العيد وأيام التشرية.

والدليل على ذلك قوله (صلى الله عليه وسلم): «لا صام من صام الأبد» رواه البخاري ومسلم وأحمد. فمن أفطر في هذه الأيام فقد خرج من حد الكراهة، هكذا روى عن مالك والشافعي وأحمد،

والأفضل أن يصوم يومًا ويفطر يومًا.
ونهى الرسول (صلى الله عليه
وسلم) النوجة أن تصوم
وزوجها حاضر إلا بإذنه،
لا تصم المرأة يومًا واحدًا
وزوجها شاهد إلا بإذنه إلا
رمضان».

والنهي للتحريم، ولو صامت جاز للزوج أن يفسد صومها، وهذا في غير رمضان، ولو كان الـزوج غائبًا، فلها أن تصوم بغير إذنه، وكذلك لو كان مريضًا عاجزًا في هذه الناحية، فلا داعي لإذنه في الصيام.

وقد نهى الرسول (صلى الله عليه وسلم) عن وصال الصوم أي: لا يفطر عند الغروب، ويستمر صائمًا طول الليل حتى يصله باليوم الثاني.

روى البخاري ومسلم أن النبي (صلى الله عليه وسلم) قال: «إياكم والوصال». قالها ثلاث مرات. قالوا: فإنك تواصل يا رسول الله: قال: «إنكم لستم في ذلك مثلي؛ إني أبيت يطعمني ربي ويسقيني، خذوا من الإعمال ما تطبقون».

وفى رواية للبخاري: «لا تواصلوا فأيكم أراد أن يواصل فليواصل حتى السحر».

والله أعلم. [انتهى من فتاوى الشيخ عطية صقر رحمه الله].

### سؤال: هل يجوز التنفل ممن عليه فوائت؛ —

الجواب: يجوز لمن عليه فوائت أن يتنفل ولا يكره منه ذلك.

التفصيل: اطلعنا على هذا السؤال ونفيد بانه نقل الطحاوي في حاشيته على الدر وابن عابدين في رد المحتار عن المضمرات ما نصه (الاشتغال بقضاء الفوائت أولى وأهم من النوافل إلا سنن المفروضة وصلاة الضحى وصلاة التسبيح والصلوات التي رُويت فيها الأخبار- انتهى-.

قال ابن عابدين كتحية المسجد والأربع قبل العصر والست بعد المغرب- انتهى-

ومن هذا يعلم جواز أداء السنن وصلاة العيدين وصلاة العيدين وصلاة الجنائز والتراويح ممن عليه فوائت. وأنه ليس فعل شيء من ذلك محرما عليه ولا مكروها لمجرد أن عليه فوائت. والله سبحانه وتعالى اعلم. (المفتى:عبد المجيد سليم في رجب ١٣٤٧ هجرية

س- صلاة المراة وطهارتها أولا إذا نوت المراة الصلاة وكانت لا تلبس شرابا، وكان فستانها بعد الركبة بقليل، فهل تجوز لها هذه الصلاة أم تكون باطلة— ثانيا أسفة جدا يا سيدي لهذا السؤال— فإن الله لا يستحي من الحق—: إذا احتلمت السيدة فهل تكون نجسة ولا بد من أنها تغتسل أم يكفي

ديسمبر ۱۹۲۸ م)

الوضوء - ثالثا - إذا كانت السيدة نجسة أي نجاسة كانت واضطرت للمس المصحف فهل هذا حرام وهل تعاقب عليه رابعا - إذا قرات في المصحف بدون أن تضع على راسها غطاء وبدون وضوء حرام أو مكروه أم لا - خامسا - إذا قرآت أي سورة من القرآن وختمت في أي أية.

> فهل يجوز أم لا بد من ختم السورة باجمعها؟ الحواب:

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده:

اطلعنا على هذه الأسئلة ونفيد أولا- أنه لا يجوز صلاة المرأة مع كثبف ساقها؛ لأن ساق المرأة من العورة وستر العورة شرط في الصلاة، فكثبفه أو كثبف مقدار ربعه مفسد للصلاة ومانع من صحتها.

ثانيا- لو احتلمت ورأت الماء صارت جنبا ووجب عليها الغسل ولا يكفي في ذلك الوضوء؛ لما في صحيح البخاري ومسلم عن أم سلمة رضي الله عنها قالت جاءت أم سليم امراة أبي طلحة إلى النبي صلى الله عليه وسم فقالت: يا رسول الله إن الله لا يستحي من الحق. هل على المرأة من غسل إذا هي احتلمت؛ قال: نعم إذا رأت الماء، والمراد برؤية الماء في الحديث الشريف مطلق العلم بنزول الماء سواء كان عن رؤية أو عن غير رؤية.

هذا والاحتلام ليس بمفطر.

ثالثا- إذا كانت المرأة جنبًا أو حائضا أو نفساء أو غير متطهرة منهما بعد انقطاعهما عنها أو كانت محدثة حدثا أصغر يحرم عليها مس المصحف إلا لضرورة.

كان تخاف حرقا أو غرقا. نعم يجوز أن تمس المصحف بحائل منفصل عنه ككيس وصندوق ونحوه.

رابعا- أنه للمحدثة حدثا أصغر قراءة القرآن، وإن حرم مسها للمصحف. كما قلنا. كما يجوز لها قراءة القرآن

ما فلتا. كما يجور لها فراءه ال مع كشف رأسها بلا كراهة.

خامسا- إن قراءة القرآن عبادة يثاب عليها القارئ وإن لم يتم السورة. (المفتي: الشيخ عبد المجيد سليم رمضان ١٣٦١ ه.).

الته العدد ١١٥ السنة الثالثة والأربعون



# مشاچاة سارة





# موسوعة التوحيك



- 🥏 بشرى سارة لإدارات الدعوة في فروع أنصار السنة بانحاء الجبهورية.
- الموسوعة العلمية والمكتبة الإسلامية في شتى العلوم ، اثنان وأربعون عاماً من مجلة التوحيد .
  - 🐵 أكثر من ٨٠٠٠ بحث في كل العلوم الشرعية من مجلدات مجلة التوحيد .
  - استلم الموسوعة ببلاش بدون مُقَدّم ؛ فقط ادفع ١٠٠ جنيه بعد الاستلام على ثمانية أشهر .
    - و من يرغب في اقتنائها فعليه التقدم بطلب للحصول عليها من إدارة الدعوة بالفرع التابع له أو من خلال قسم الاشتراكات بمجلة التوحيد بطلب مُزَكِّى من الفرع.
  - علماً بأن نموذج طلب الشراء والإقرار المرفق به من قبل الفرع موجود على موقع أنصار السنة وصفحة الفيسبوك الخاصة بكل من رئيس التحرير وصفحة مجلة التوحيد .
- 😂 هدية لكل من يرغب في اقتناء كرتونة المجلدات عبارة عن فهرس عام للمجلة وفهرس موضوعي يسلم بعد طبعه للفروع والمشتركين.

ومفاجاة آخرى اللحجلد التجديد نعام ١٣٦٤ هـ موجود الآل؛ سارع بالحصول عليه بـ ٢٥ جنيها فقط

23936517

Upload by: altawhedmag.com