

# بَيْلِينَا لِمُحْمَلِينَ مِنْ اللهُ اللهُ



صاحبة الامتياز جماعة أنصار السنة المحمدية

#### رثيس مجلس الإدارة

د.عبد الله شاكر الجنيدي

#### المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

#### اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د.مرزوق محمد مرزوق محمد عبد العزيز السيد

#### التحرير

۸ شارع قولة عابدين ـ القاهرة ت.۲۲۹۳۲۵۱۷ ـ فاكس :۲۳۹۳۰۵۱۲

#### البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

GSHATEM@HOTMAIL.COM

#### قسم التوزيع والاشتراكات

TT9T701V:-

ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

#### المركز العام:

ماتف: ۲۳۹۱۰۵۷۱ WWW.ANSARALSONNA.COM

#### diair

إلى الأخوة مشتركي مجلة التوحيد بمصر؛ برجاء مراجعة مكتب البريد التابع لكم، والاتصال بقسم الاشتراكات في حالة عدم وصول المجلة، والإبلاغ عن اسم مكتب البريد التابع له المشترك؛ للتواصل مع المستولين في هيئة البريد، وبحث الشكوى؛ لضمان وصول المجلة للمشترك في موعدها

والله اللوفق

# RAIS PSIMIN

### هم العدو فاحذرهم

الفرق الضالة لهم تاريخ مع أهل السنة يقطر حقدًا ودمًا، وقد ظهر حقدهم الدفين جليًا في هذه الأيام، وقد حرص علماء الأمة على التحذير من هذه الفرق، ومن أمثلة ذلك قول الإمام ابن حزم الأندلسي، رحمه الله (ت٢٥١ه) في كتابه «الفصل في الملك والأهواء والنّحَل» (١٧١/٤): «اعلموارحمكم الله-: أن جميع فرق الضلالة:

- لم يُجر الله على أيديهم خيرًا.
- ولا فتح بهم من بلاد الكفر قرية.
  - ولا رفع للإسلام بهم راية.
- وما زالوا يسعون في قلب نظام المسلمين.
  - ويضرِّقون كلمة المؤمنين.
  - ويسلون السيف على أهل الدين.
    - ويسعون في الأرض مفسدين.

أما الخوارج والشيعة فأمرهم في هذا أشهر من أن يتكلف ذكره». اهـ.

فاللهم احفظ الإسلام والمسلمين، وأيّد بنصرك المستضعفين.. آمين.

التحرير

مفاجأة كسبري

#### رئيس التحرير،

## جمال سعد حاتم

## مديرالتحريرالفني:

## العدد العدد العدد

| ALC: UNKNOWN |                                                       |
|--------------|-------------------------------------------------------|
| 7            | افتتاحية العدد؛ د. عبد الله شاكر                      |
| 0            | كلمة التحرير، رئيس التحرير                            |
| ٧            | باب التفسير، د. عبد العظيم بدوي                       |
| 4            | القصة في كتاب الله: عبد الرزاق السيد عيد              |
| 17           | باب الفكر الإسلامي، د. أحمد منصور سيالك               |
| 12           | باب الاقتصاد الإسلامي: د. حسين حسين شحاتة             |
| 14           | باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق                        |
| 7.           | أول واجب على العبيد، د. عبد الحكيم حسام الدين         |
| 71           | درر البحار؛ علي حشيش                                  |
| 77           | باب العقيدة، د. صالح الفوزان                          |
| 77           | التحذير من الغفلة، د. على عبد الرحمن الحذيفي          |
| ۲.           | الشحاذة بين الاحتراف والاحتيال (٢)؛ صلاح عبد الخالق   |
| **           | ظاهرة المخدرات فهل أنتم منتهون؟ عبده أحمد الأقرع      |
| TE .         | واحة التوحيد، علاء                                    |
| 77           | احذرهذه البدعة: سيد عباس الجليمي                      |
| TA           | دراسات شرعية، متولى البراجيلي                         |
| 11           | باب الفقه: د. حمدي طه                                 |
| 11           | باب التربية، د. عبد العظيم بدوي                       |
| 27           | ولاية الله بين أهل السنة ومخالفيهم، معاوية محمد هيكل  |
| 0.           | الأسرة المسلمة: جمال عبد الرحمن                       |
| or           | تحذير الداعية من القصص الواهية؛ على حشيش              |
| ov           | قرائن اللغة والنقل والعقل، د. محمد عبد العليم الدسوقي |
| 71           | المسلم بين إرادة التغيير وإدارته، د. ياسر لعي         |
| 7.5          | دراسات قرآنية: مصطفى البصراتي                         |
| 77           | فكأنما قتل الناس جميعًا: محمد عبد العزيز              |
| TA           | العالم الإسلامي، رئيس التحرير                         |
|              | العمل بالقول الراجح والنهي عن الترخص المذموم،         |
| ٧.           | الستشار أحمد السيد علي إبراهيم                        |
|              |                                                       |

سكرتير التحرير، مصطفى خليل أبو المعاطي الإخراج الصحفي،

أحمد رجب محمد



#### ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرش ، السمودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ قلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ قلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أورويا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوي

 ا- ق الداخل ٥٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد ، على مكتب بريد عابدين ، مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

٢- ١٤ الخارج ٣٠ دولاراً أو ١٠٠ ريال سمودى
 أو مايعاد لهما

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك هيصل الإسلامي فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة حساب رقم /١٩١٩

ماجها ومن من من من المنها الم

المجمل الرجالية والمراجع والمراجع والمراجع والمراجع والمراجع

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر

الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، والصلاة والسلام على خاتم النبيين وعلى آله وأصحابه ومن سلك سبيلهم واقتضى أخرهم الى يوم الدين، ويعدُ: فأواصل الحديث- بتوفيق الله تعالى- حول آداب طالب العلم، وقد ذكرت فيما مضى خمسة آداب مهمة، ويقى حديث حول ذلك لا يقل أهمية عما ومن ذلك:

#### ٦- تحمل الشقة لل طلب العلم:

العلم شيء كبير وعزيز، ولا بد من بذل الوسع والطاقة في تحصيله، والإقبال عليه بنهم، وترك الملذات والابتعاد عنها، وقد ضرب أكابر الصحابة المثل الأعلى في ذلك، حيث كانوا يتناوبون في الحلوس بين يدى رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ حتى لا يفوتهم شيء من العلم، وقد عقد البخاري رحمه الله في الصحيح (تحت كتاب العلم) بابًا قال فيه: «باب التناوب في طلب العلم»، ثم ساق حديث ابن عباس عن عمر وفيه يقول: «كنت أنا وجار لي من الأنصار في بني أمية بن زيد- وهي من عوالي المدينة- وكنا نتناوب النزول على رسول الله صلى الله عليه وسلم، ينزل يومًا، وأنزل يومًا، فإذا نزلتُ جئته بخير ذلك اليوم من الوحى وغيره، وإذا نزل فعل مثل ذلك». (البخاري: ۸۹).

قال ابن حجر في شرحه: «وفيه أن الطالب لا يغفل عن النظرية أمر معاشه؛ ليستعين على طلب العلم وغيره، مع أخذه بالحزم في السؤال عما يفوته يوم غيبته». (فتح الباري: ١٨٦/١).

وحبر هذه الأمة عبد الله بن عباس رضى الله عنهما ما بلغ هذه المرتبة في العلم إلا بالسعى الحاد في التحصيل، وإليكم ما ذكره هو عن نفسه كما رواه الحاكم؛ قال ابن عباس: «لما قيض رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنا شاتٌ، قلت لشاب من الأنصار: هلم فلنسأل أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ولنتعلم منهم، فإنهم اليوم كثيرٌ، فقال: يا عجبًا لك يا ابن عباس؟ أترى الناس يحتاجون إليك، وفي الناس من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم مَن فيهم؟ قال: فترك ذاك، وأقبلت أنا على المسألة وتتبِّع أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وإن كنتُ لأتى الرجل في الحديث يبلغني أنه سمعه من

الحلقة الثالثة بقلم الرئيس العام ردا عبدالله شاکر الجنبی www.sonna banha.com ٧ ك التوحيد ربيع الأخر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٤ - السنة السادسة والأربعون

رسول الله صلى الله عليه وسلم فأجده قائلا-أي: نائمًا في منتصف النهار- فأتوسد ردائي على بابه، تسفى الريح على وجهى التراب حتى يخرج، فإذا خرج قال: يا ابن عم رسول الله، ما جاء بك؟ هلا أرسلت إلى فآتيك؟ فأقول: لا، أنا أحق أن آتيك، بلغني حديث عنك أنك تُحدثه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأحست أن أسمعه منك، فكان الرجل بعد ذلك يراني واجتمع حولي الناس يسألوني، فيقول: هذا الفتى كان أعقل منى». قال الحاكم بعد سياقه: رهذا حديث صحيح على شرط النخاري، وهو أصل في طلب الحديث وتوقير المحدّث،. (الستدرك ١٠٢/١٠١١).

وقال الحاكم أيضًا في طلبة العلم وأصحاب الحديث: «آثروا قطع المفاوز والقفار على التنعم في الدمن والأوطار، وتنعموا بالبؤس في الأسفار، مع مساكنة أهل العلم والأخبار... فالشدائد مع وجود الأسانيد العالية عندهم رخاء، ووجود الرخاء مع فقد ما طلبوه عندهم بُؤس، فعقولهم بلذاذة السنة غامرة، وقلوبهم بالرضاف الأحوال عامرة، تعلم السنن سرورهم، ومجالس العلم حُيُورهم، وأهل السنة قاطية إخوانهم، وأهل الإلحاد والبدع بأسرهم أعداؤهم». (معرفة علوم الحديث ص٢،٣).

وقد أفاد وأجاد الإمام مسلم بن الحجاج صاحب الصحيح رحمه الله عند ذكره لأثر ليس من حديث النبي صلى الله عليه وسلم، وإنما ذكره لبيان بذل الغالى والنفيس في تحصيل العلم، والأثر بإسناده كما رواه: «حدثنا يحيى بن يحيى التميمي، قال: أخبرنا عبد الله بن يحيى بن أبي كثير، قال: سمعت أبي يقول: لا يُستطاع العلم براحة الجسد ». (مسلم: ٦١٢). قال النووي رحمه الله في شرحه لهذا الأثر، ولماذا ساقه الإمام مسلم في صحيحه مع أنه ليس من كلام النبي صلى الله عليه وسلم: رجرت عادة الفضلاء بالسؤال عن إدخال مسلم هذه الحكاية عن يحبى مع أنه لا يذكر

في كتابه إلا أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم محضة، مع أن هذه الحكاية لا تتعلق بأحاديث مواقيت الصلاة، فكيف أدخلها هنا؟ وحكى القاضي عياض رحمه الله تعالى عن بعض الأئمة أنه قال: سبيه أن مسلمًا رحمه الله تعالى أعجبه حسن سياق هذه الطرق التي ذكرها لحديث عبد الله بن عمر، وكثرة فوائدها، وتلخيص مقاصدها، وما اشتملت عليه من الفوائد والأحكام وغيرها، ولا نعلم أحدًا شاركه فيها، فلما رأى ذلك أراد أن ينبُّه مَن رغب في تحصيل الرتبة التي ينال بها معرفة مثل هذا فقال: طريقه أن يكثر اشتغاله وإتعابه جسمه في الاعتناء بتحصيل العلم». (شرح النووي على مسلم ١١٤/١١٤).

قلتُ: وفي هذا الأثر من الفوائد أيضا: علوَ همم هؤلاء المتقدمين وحرصهم على طلب العلم، وفرحهم بما يتوصلون إليه من فرائد وفوائد، وتتبع مثل ذلك يطول، ولكني أختم هذه الفقرة بما ذكره أبو القاسم الطبراني عن نفسه حين سُئل عن كثرة حديثه فقال: «كنت أنام على البواري- أي الحصر- ثلاثين سنة». (تذكرة الحفاظ للذهبي ٨٦/٣).

ومما يدخل في تحمُّل المشاق في طلب العلم: ترك الأوطان، والتنقل والترحال في طلب الحديث، والتزود من العلم، وكان الأئمة السابقون رحمهم الله يعتبرون الرحلة في طلب العلم جزءًا أصيلا من حياتهم العلمية، ومن لوازم طلب الحديث، وقد ألف الخطيب البغدادي في ذلك كتابًا عنونه بقوله: «الرحلة في طلب الحديث،، وذكر فيه اهتمام المحدثين وسفرهم الليالي والأيام في طلب الحديث، حتى إن بعض أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم قد رحل إلى بعض الصحابة ليسمع حديثًا واحدًا لم يكن قد سمعه.

وقد عقد البخاري بابًا في كتاب العلم من صحيحه قال فيه: «باب الخروج في طلب العلم، ورحل جابر بن عبد الله مسيرة شهر إلى عبد

الله بن أنيس في حديث واحد». قال ابن حجر في شرحه للحديث: «قيل لأحمد: رجل يطلب العلم يلزم رجلاً عنده علم كثير أو يرحل؟ قال: يرحل، يكتب عن علماء الأمصار، فيشافه الناس ويتعلم منهم.

وفيه ما كان عليه الصحابة من الحرص على تحصيل السنن النبوية . (فتح الباري ١٧٥/١). وقال ابن جماعة وهو يتحدث عن آداب المتعلم في نفسه: «الثالث: أن يبادر شبابه وأوقات عمره إلى التحصيل، ولذلك استحب السلف التغرب عن الأهل، والبعد عن الوطن؛ لأن الفكرة إذا توزعت قصرت عن دَرْك الحقائق وغموض الدقائق، ولذلك يقال: العلم لا يعطيك بعضه حتى تُعطيه كُلك . (تذكرة السامع والمتكلم في آداب العالم والمتعلم ص٧٠).

واليك- أيها القارئ الكريم- هذه الحكاية اللطيفة التيماكانت إلا بسبب الرحلة في طلب العلم: «قال عبد الله بن فروِّخ الفارسي: لما أتيت الكوفة وأكثر أملى السماء من الأعمش، فسألت عنه فقيل لي: غضب على أصحاب الحديث فحلف ألا يُسمعهم مُدة. فكنت أختلف إلى باب داره لعلى أصل إليه، فلم أقدر على ذلك، فجلست يوماً على بابه، وأنا متفكر في غربتي وما حُرِمْته من السماع منه، إذ فتحت جارية بابه يوما وخرجت منه، فقالت لي: ما بالك على بابنا؟ فقلت: أنا رجل غريب، وأعلمتها بخبري. قالت: وأين بلدكم؟ قلت: إفريقيا. فانشرحت إلى وقالت؛ تعرف القيروان؟ قلت؛ أنا من أهلها. قالت: تعرف دار ابن فروخ؟ قلت: أنا هو. فتأملتني ثم قالت؛ عبد الله؟ قلت؛ نعم - وإذا هي جارية كانت لنا بعناها صغيرة، فسارعت إلى الأعمش وقالت له: إن مولاي الذي كنت أخبرك بخبره بالباب، فأمرها بإدخاله، فدخلت وأسكنني بيتا قبالة بيته، فسمعت منه وحدثني وقد حرم سائر الناس إلى أن قضيت أربى منه» (ترتيب المدارك للقاضي عياض ١١٠/٣).

وهذه نماذج يسيرة من أخبار علماء رحلوا واستفادوا، رحمهم الله تعالى.

وأختمها بالحافظ الرحالة أبي طاهر أحمد بن محمد الملقب بالسِّلفي رحمه الله وقد تجاوز عمره المائة.

قال أبو شامة: قال شيخنا علم الدين السخاوي: «سمعت يومًا أبا طاهر السلفي ينشد لنفسه ما قاله قديمًا:

#### أنا من أهل الحديث وهم خير فئة

#### جزت تسعين وأرجو أن أجوزن المئة

قال: فقيل له: قد حقق الله رجاءك، فعلمت أنه قد جاز اللئة، وذلك في سنة اثنتين وسبعين وخمس مائة.

قال الذهبي في ترجمته: «وارتحل، وله أقل من عشرين سنة، فدخل بغداد ولحق بها أبا الخطاب ابن البطر، وسمع منه نحوًا من عشرین جزءًا، کان یتفرد بها، فتفرد هو بها عنه، وحجَّ فسمع بمكة من أبي شاكر العثماني، ثم ارتحل سنة خمسمائة، فسمع من محمد بن جعفر العسكري وطائفة بالبصرة، وبقي في الرحلة ثمانية عشر عامًا، يكتب الحديث والفقه والأدب والشعر، ثم استوطن ثغر الإسكندرية بضعًا وستين سنة، إلى أن مات ينشرُ العلم ويُحصِّل الكتب التي قل ما اجتمع لعالم مثلها في الدنيا، ولما دخل الإسكندرية رآه كُبراؤها وفضلاؤها، فاستحسنوا علمه وأخلاقه وآدابه، فأكرموه وخدموه. قال عبد القادر الحافظ: وكان أبو طاهر لا تبدو منه جفوة لأحد، ويجلس للحديث فلا يشرب ماءً، ولا يبزق ولا يتورك، ولا تبدو له قدم، وقد جاوز المائة». (باختصار من سير أعلام النبلاء -(49-0/41

قلتُ: هؤلاء هم أئمتنا الأعلام- رحمهم الله-، وهذه بعض جهودهم في العلم والتحصيل، وقد فتح الله عليهم وأنار بصيرتهم بالعلم، أسأل الله سبحانه أن يعطينا مما أعطاهم.

وللحديث بقية بإذن الله تعالى.

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نسى بعده، وبعد:

إن مصاب حلب الشهباء مصاب جلل وكرب عظيم، وبلية كبرى، وهو مصاب كل مسلم؛ قتل الأباء والأبناء، وشرِّد الأهل والأحبة، وهدمت البيوت، وتضرِّق الأهلون، ومع كل ذلك فإن المؤمن الحق ليرى الخير كل الخير في أقضية الله كلها! لأنه قد علم من كتاب ربه وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم أن الخير بيد الله، والشر ليس اليه سبحانه، وأن أمر المؤمن كله خير، قال صلى الله عليه وسلم: «عَجَبًا لأَمْرِ المؤمنِ؛ إنَّ أَمْرَهُ كله خَيْرٍ، وَلَيْسَ ذَاكَ لَأَحَدَ إِلَّا لَلْمُؤْمِنَ؛ إِنَّ أَصَابِتُهُ سَرَّاءُ شَكَّرَ فكان خيرًا له، وإن أصابته صرّاء صبر فكان خيرًا له». (رواه مسلم: ۲۹۹۹).

والتآمر لحرق أهل حلب وإبادتهم تنفيذا لسياسة الأرض المحروقة، ولقد كان المشهد محزنا، ولا عزاء للأمة العربية والإسلامية التي شفلت عن المشهد بفعل فاعل في تكملة للمشهد الدولي المتآمر، والذي أدار ظهره لحرب عنصرية في حلب ضد أهل السنة، وترك المشهد للروس تدك طائراته وتدمر كل ما هو حي، وعاونوا بشار (العلوي) على إخضاء شعب سوريا تحت سطوته بعد أن قتل شعبه وأجاعه، وشرَّده في بقاع المعمورة، ولا يزال الصمت يخيم على الحميع، وحسبنا الله ونعم الوكيل!!

الما المستضعفين في حلب وأرض الشام

مدينة حلب التي ترك المشهد فيها يرسم تفاصيله من تعاودهم شهوة الاستعمار القديم والإمبراطوريات السابقة وأحلام الروافض في سعيهم الحثيث للسيطرة على بلاد الشام، فتعاون الروس والإيرانيون وغيّر البعض من جلده، وتعاون مع بشار الأسد المجرم الأثم لإبادة واقتلاء أهل السنة في حلب في مرحلتهم الأولى، تتلوها مراحل أخرى في حلب الغربية وادلب، وريف دمشق، والرقة، وحماة، وحمص، بعد أن تقاعس العالم العربي والإسلامي، وأمريكا التي انسحبت من المشهد في هدوء، بل تقاعس العالم كله وهو يرى المشاهد المؤلمة التي يندي لها الجبين، ويتم فتح ممرات لإجلاء واقتلاع أكثر من ٤٠٫٠٠٠ نسمة من حلب في خطة سيطر على مشهدها الإيرانيون وحزب اللات اللبناني في سوريا بمشاركة روسيا.

ولا تزال دماء إخواننا وأهلنا وأطفالنا في بلاد الشام تنزف، ويشتد عليهم البلاء في ظل الصمت من الحميع، ومشهد المجرين الذين يحاولون النجاة بأنفسهم وأطفالهم، فيغرقون في البحار، أو يهلكون في

سقوط حلب.. والتخاذل العربي والاسلامي 11 س بقلم رئيس التحرير دمال سعد حاتم GSHATEM@HOTMAIL.COM GSHATEM@HYAHOO.COM

ربيع الأخر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٤ - السنة السادسة والأربعون

الصحارى والقفار، وقد اسْتُغِلُّوا، واستُذِلُّوا فِي كثير من البلدان، ووصلت أحوالهم في الشام وخارجها إلى مدى لا يعلم حقيقته إلا الله.

ولكن الله سيحانه ناصر عياده المستضعفين فهو

القائل في كتابه: وحَتَّى إِذَا أَسْتَيْفَسَ ٱلرُّسُلُ وَظَنُوا أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُواْ جَنَّاءَهُمْ نَصَّرُنَا فَنُجِّيَ مَن نَشَّاءُ وَلَا يُرَدُّ بَالسُّنَّا عَن أَلْقُومِ ٱلْمُجْمِينَ ، (يوسف:١١٠)، وقال تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن نَدْخُلُوا الْجَنَّكَةُ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَثَلُ الَّذِينَ خُلُوا مِن مُلِكُمْ مُسَنَّهُمُ ٱلبَّاسَانَة وَالضَّرَّالَة وَذُارِلُوا حَتَّى يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ وَامْنُواْ مَعْدُو مَثَّى نَصْرُ اللَّهِ أَلَّا إِنَّ نَصْرُ اللَّهِ قَرِبٌ ، (البقر: ٢١٤). وعن عُرُوة بُن الزبير عَن عَائشة قالت له وهو يسألها عَنْ قُولُ اللَّهُ تَعَالِي: ﴿ حَتَّى إِذَا اسْتَيْأُسُ الرُّسُلِ » قَالَ: قَلْتُ: أكذبُوا أَمْ كَذبُوا؟ قَالَتْ عَائشَةَ: كذبُوا. قِلتَ: فقد استيقنوا أن قومهم كذبوهم فما هو بالظن؟ قالت: أجُل لعَمْري، لقد استيقنوا بذلك. فقلت لهَا؛ وَطْنُوا أَنْهُمْ قُدُ كَذَبُوا. قَالَتْ: مَعَاذُ اللَّهِ، لم تَكُنَّ الرُّسُل تَظنُ ذلك بِريهاً. قلت؛ فمَا هَذه الآية؟ قالت: هُمْ أَتَبَاعُ الرُّسُلِ الذينَ آمَنُوا بِرَيُّهُمْ وَصَدْقُوهُمْ، فطال عليهم البالاء واستأخر عنهم النصر حتى إذا اسْتِياْسَ الرِّسُلِ ممِّنَ كَذَبِّهُمْ منْ قَوْمِهِمْ، وَطُنتُ الرَّسُلِ أَنْ أَتَبَاعَهُمْ قَدْ كَذَّبُوهُمْ؛ جَاءَهُمْ نَصُرُ اللَّهُ عند ذلك .. (رواه البخاري: ١٩٤٤).

حلب تشكو تخاذلكم 11

إن القلب يعتصر ألما وحزنا لمشاهد تهجير أهل السنة من مدينتهم الشهباء، التي ظلت الملاذ الأمن لأبنائها، واستعصت على الخونة محترفي الإجرام، وخنازير الروس، وكلاب النصيريين لقرون مضت. والله غالب على أمره، وسيجعل بعد العسر يسرًا، ومن بعد الضيق فرجًا ومخرجًا، وقد يكون في كل ما يحدث عظة وعبرة لجميع المسلمين حتى يفوقوا من غفوتهم، ولا ينتظرون النصرة من أمريكا والغرب، أو من روسيا وإيران التي تسللت

لتنفيذ مآريها.

إن الاختلاف والفرقة التي أصبحت العنوان الرئيس للعالم العربي والإسلامي، الذي وقف موقف المتفرج على ما يُحاك في سوريا، وما تتقاذفه الأدوار حسب المعطيات الموضوعية لتنفيذ المخططات الأثمة.

فسوريا كانت بلدًا آمنًا مطمئنًا، ولم يحدث لها ما حدث إلا بعد «الخريف العربي»، فقد جَرَّتُ دعوة وزيرة الخارجية الأمريكية- السابقة- «كونداليزا رايس»، عليها من الله ما تستحق، العرب إلى ما هم عليه من واقع حال يندى له الجبين.

نسأل الله سبحانه أن يحمي إخواننا في حلب، وفي كل شبر من أرض سوريا من كيد طُغاة فارس، وجُرْم الروس، وخونة الوطن السوري، وأن تستيقظ الأمة قبل فوات الأوان، فمخططات التقسيم والإبادة والتشريد والإنهاك، ونشر الفتن قابعة في كل مكان، وكلها تصب في سبيل اقتلاع مقدرات تلك الدول التي حول إسرائيل، تأمينا لها ولسلامتها وأمن شعبها، ثم اقتسام الكعكة بين إيران وإسرائيل، وروسيا وأمريكا، وإنا لله وإنا إليه راجعون.

فضائل أرض الشامء

خَرِينَ » (المائدة: ٢١). يعني ادخلوا أرض الشام. وإخوانهم قد تركوهم يُقتلون ويُحرقون ويُهجّرون من أرضهم المباركة، والصمت لا يزال يخيم على الحميع، وقد ورد في فضل الشام، عنْ زَيْد بْن البَّ عَلَيْهُ قَالَ: بَيْنَمَا نَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَم يَوْمَا حِينَ قَالَ: «طُوبِي للشَّام، طُوبِي للشَّام»، قَلْتُ، مَا بَالُ الشَّام؟ قَالَ: المُلاَثَكَةُ بَاسطُو أَجْبَحَتَها عَلَى الشَّام. (رواه الإمام أحمد: ٢١٦٤٦)).

فيا إخواننا: اصبروا وصابروا ورابطوا، فاللهم رد كيد الأعداء في نحورهم، وانصر أهل السنة في كل مكان، ونسأله سبحانه أن يشفي صدوركم ممن ظلمكم، وأن يجمع كلمة المسلمين، وأن ينصرهم النصر المبين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

ربيع الأخر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٤ - السنة السادسة والأربعون



د عبد العظيم بدوي /311E1 6

وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلُ عَلَى مَثْلِهِ فأمن واستكبرتم،

(الأحقاف: ١١-١١).

« وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ

لَوْ كَانَ خَيْرًا مَّا سَبَقُونَا إِلَيْهِ وَإِذْ

لَمْ يَهْ تَدُواْ بِهِ فَسَيَقُولُونَ هَلْاً

إِفْكُ قَدِيدٌ اللهِ وَمِن قَبْلِهِ كِنَابُ

مُوسَىٰ إِمَامًا وَرَحْمَةً وَهَلَدًا كِتَنَاتُ

مُصَدِقٌ لِسَانًا عَرَبِيًا لِشُنذِرَ ٱلَّذِينَ

ظَلَمُوا وَيُشْرَيٰ لِلْمُحْسِنِينَ »

اخْتَلُفَ الْمُفْسُرُونَ فِي هَذِهِ الآيَةِ: فَذَهَبَ الْبَعْضُ الِّي أَنَّ السُّورَةُ مَكَّيَّةٌ وَالآيَةَ مَكَّيَّةٌ، وَالشَّاهِدُ غَيْرُ مُعَيِّن، وَإِنْمَا هُوَ مُجِرِّدُ مَثْلِ ضَرِيهُ اللَّهِ تَمَارُكُ وَتَعَالَى لَهُمْ.

وَذَهَبَ الْحِمْهُورُ الِّي أَنَّ الشَّاهِدَ هُوَ عَنْدُ اللَّهِ بِنُ سَلام رضى الله عنه، وَأَنَّ هَذه الآيةَ مَدنيَّةٌ فِسُورَة مُكِّيَّة، وَقَدُّ كَانَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم تَتُزلُ عَلَيْهِ الآيةَ فَيُقُولُ لُهُ جِنْرِيلُ: ضَعْ هَذه الآيَة فِي مَكَانِ كَذَا، مِنْ سُورَة كَذَا.

فَعَنْ سَعْد بْنِ أَبِي وَقَاص رضي الله عنه قال: مَا سَمِعْتُ النبي صلى الله عليه وسلم يقول الأحد بمشي على الأرض إنَّهُ مِنْ أَهْلِ الْجِنَّةِ إِلاَّ لَعَبْدِ اللَّهِ بُنِ سَلاَّم. قَالَ: وَفِيهُ نَزِلْتُ هَذِهِ الْآيَةِ: ﴿ وَشَهِدُ شَاهِدٌ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى مثله ، الآية (أخرجه البخاري: ٣٨١٢).

وَذَلِكَ أَنَّ النِّبِيِّ صلى اللَّه عليه وسلم لمَّا قَدمَ الْدينَة أتَاهُ عَبِّدُ اللَّهَ بُنُ سَلامَ فَقَالَ: إنَّى سَائِلُكَ عَنْ ثَلاث، لا يَعْلَمُهُنَّ إِلَّا نَبِيُّ، مَا أُوِّلَ أَشْرَاطُ السَّاعَةَ؟ وَمَا أُوِّلَ طُعَام يَأْكُلُهُ أَهُلُ الْجَنَّةِ؟ وَمَنْ أَيْ شَيْء يَنْزعُ الْوَلَدُ إِلَى أَبِيه؟ وَمِنْ أَيْ شَيْء يَنْزعُ إِلَى أَخُواله؟ فَقَالَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ خُبُّرني بِهِنْ آنفًا جِبْرِيل ﴾. فقال عُبْدُ الله:

ذَاكُ عَدُوُ الْيَهُودِ مِنَ الْلَائِكَةِ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّهِ عليه وسلم: ﴿ أَمَّا أُوَّلُ أَشْرَاطُ السَّاعَةَ فَتَارُّ نَحْشُرُ الثَّاسَ مِنَ الْشُرِقِ إِلَى الْغُرِبِ. وَأَمَّا أُوِّلُ طَعَام بِأَكُلُمُ أَهْلُ الْحِنَّة فَرْيَادَةُ كُنِدَ حُوتٍ. وَأَمَّا الشُّيَهُ فِي الْوَلِدِ قَانُ الرَّجُلِ اذَا غَشَى الْنُرَأَةُ فَسَبَقُهَا مَاؤُهُ كَانَ الشَّبَهُ لَهُ، وَإِذَا سَنَقَ مَاؤُهَا كَانَ الشَّبَهُ لَهَا ﴾. قَالَ أَشْهَدُ أَنَّكَ رَسُولُ اللَّهُ. ثُمَّ قَالَ: يَا رَسُولُ اللَّهِ { اِنَّ الْيَهُودَ قَوْمٌ نُهُتُ، اِنْ عَلَمُوا بِاسْلاَمِي قَبْلَ أَنْ تَسَالُهُمْ بِهَتُونِي عَنْدَكُ، فَجَاءَتَ الْبِهُودُ وَدَخَلَ عَنْدُ الله الْنَيْتَ، فَقَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «أَيُ رُجُل فيكُمْ عَنْدُ اللَّهِ بُنُ سَلاَم ، ٩٠ قَالُوا: أَعْلَمُنَا، وَابْنُ أَعْلَمِنَا، وَأَخْيِرُنَا، وَابْنُ أَخْيِرِنَا. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّه عليه وسلم: «أَفْرَائِتُمْ إِنْ أَسْلَمَ عَنْدُ اللَّهِ ، ؟. قَالُوا: أَعَادُهُ الله من ذلك. فخرج عندُ الله النَّهِمْ فقالَ: أشْهَدُ أَنْ لا الله إِلاَّ اللَّهِ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ. فَقَالُوا: شَرُّنَا وَانِّنُ شَرِّنَا. وَوَقَعُوا فيه. (أَخْرِجِهُ الْبَخَارِي ٣٩٣٨).

وَالْمُفْنَى: أَخْبِرُونِي إِنْ كَانَ ذَلِكَ فِي الْحَقِيقَةَ مِنْ عَنْدِ اللَّهِ، وَكُفُرْتُم بِهِ، وَشَهِدُ شَاهِدُ عَظِيمُ الشَّأْنِ مِنْ بَنِي اسْرَائِيلَ الْوَاقَفِينَ عَلَى شَنُونِ اللَّهِ تَعَالَى وَأَسْرَارِ الْوَحْيِ بِمَا أُوتُوا مِنَ التُوْرَاة «عَلَى مِثْلُه» أَيْ مِثْلُ الْقُرْآنِ، مِنَ الْعَانِي الْمُنْطُويَة فِي التَّوْرَاةِ، المطابقة لما فِي القُرْآنِ، مِنَ التَّوْحِيدِ، وَالْوَعْدِ

وَالْوَعِيد، وَغَيْرِ ذَلِكَ، فَإِنْهَا عَيْنُ مَا فِيهِ فِي الْحَقيقَة، كُمَا يُعْرِبُ عَنْهُ قَوْلُهُ تَعَالَى: وَإِنَّهُ لَنِي نُثِرُ الأَوْلِينَ ﴿ الْمُعَلَى: وَإِنَّهُ لَنِي نُثِرُ الأَوْلِينَ ﴿ الْمُعَلَى: وَإِنَّهُ لَنِي نُثِرُ الأَوْلِينَ ﴿ الْعُلَى: ﴿ الْمُعَلَى اللّهُ لَعَالَى: ﴿ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّ اللَّهِ لاَ يَهْدِي الْقَوْمُ الظَّالِينَ، فَإِنَّ عَدَمُ الْهِدَايَةِ مِمَّا يُنْبِئُ عَنِ الضَّلاَلِ قَطْعَا، وَوَصْفَهُمْ بِالظَّلْمِ لِلْإِشْعَارِ بِعِلَّةِ الْحُكْمِ، فَإِنَّ تَرْكَهُ تَعَالَى لِهِدَايَتِهِمْ لِظَلْمِهِمْ. (إرشاد العقل السليم (١٩/٧)).

وقالَ الْدينَ كَفُرُوا لِلْدينَ آمَنُوا لُوْ كَانَ خَيْرًا مَا سَبْقُونًا
 إلَيْه وَادْ لَمْ يَهْتَدُوا بِه فَسَيقُولُونَ هَذَا إِفْكُ قَديمٌ»:

جُرِتُ سُنَهُ الله في الْأَنْبِيَاءِ أَنْ يَتَبِعَهُمُ الْسَاكِينُ وَالْفُقَرَاءُ، لاَنَ الْفُقَرَاءُ لَيْسَ لَهُمْ دُنْيَا يَخَاهُونَ عَلَيْهَا، وَهُمْ تَابِعُونَ هُنَا أَوْ هُنَاكَ، فَلأَنْ يَتَبِعُوا الْحَقَّ خَيْرٌ لَهُمْ، أَمَّا الأَغْنيَاءُ وَأَصْحَابُ الْجَاهِ وَالرِّيَاسَةِ وَالْنَاصِبِ فَإِنَّ مَا هُمْ فيه يَصُدُّهُمْ عَنِ اتَّبَاعِ الرُّسُلِ، لأَنْهُمْ لُوْ آمَنُوا بِهِمْ صَارُوا يَعِمْ صَارُوا تَابِعِينَ بَعْدَ مَا كَانُوا مَتْبُوعِينَ.

وَلِذَلِكَ قَالَ قَوْمُ نُوحِ لِنُوحِ عليه السلام؛ مَّا رَبِكَ إِلَّا لِمَثِرًا يَثْلَنَا رُمَّا زَرَكَ النَّبِي مُ الله عليه السلام؛ مَّا رَاوْلُتَا بَادِي الله الرَّبِي مُ مُ الرَّوْلُتَا بَادِي الله الرَّبِي مُ مُ الرَّوْلُتَا بَادِي الرَّالِي مُ الله عليه وسلم، وَلِذَلِكَ لَمَّا كَتَبَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم إلى هرَقُلِ يَدْعُوهُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم إلى هرَقُلِ يَدْعُوهُ إِلَى الْإِسْلاَم، سَأَلَ عَمَّنُ بأَرْضِه مِنَ الْعَرِب، هَجِيءَ وسلم مُخْمُوعَة أَسْنِلَهُ عَنِ التَّبِي صلى الله عليه وسلم مُخْمُوعَة أَسْنِلَة أَرَادَ أَنْ يَتَعِرُفَ مِنْ جَوَابِهَا عَلَى شَخْصِيتِه، وَكَانَ مِنْها؛ أَيْتَبَعُهُ أَشْرَاهُ النَّاسِ أَمْ ضَعَقَاوُهُمْ وَهُمْ النَّاسِ أَمْ وَسَأَلْتُكَ عَنْ النَّبِي عَلَى الشَّولِقُ المَّرَافُ النَّاسِ أَمْ وَسَأَلْتُكَ عَنْ النَّبِاعِهُ أَضُعَقَاوُهُمْ أَمْ أَشْرَاهُهُمْ وَهُمْ النَّبِي عَلَى الله عليه وَسَأَلْتُكَ عَنْ النَّبِاعِهُ أَضُعَقَاوُهُمْ أَمْ أَشْرَاهُهُمْ وَهُمْ أَثَبَاعُ الرِّسُلِ. (أخرجه مسلم ۱۳۹۳). وَلَمْ الله عليه فَلَمَّا رَأَى صَنَادِيدُ قَرَيْشِ أَنْ مُحَمَّدًا صلى الله عليه فَلَمَّا رَأَى صَنَاديدُ قَرَيْشِ أَنْ مُحَمَّدًا صلى الله عليه فَلَمَّا رَأَى صَنَادِيدُ قَرَيْشِ أَنْ مُحَمَّدًا صلى الله عليه فَلَمَا رَأَى صَنَادِيدُ قَرَيْشِ أَنْ مُحَمَّدًا صلى الله عليه فَلَمَا رَأَى صَنَادِيدُ قَرَيْشَ أَنْ مُحَمَّدًا صلى الله عليه

وسلم اتْبِعَهُ الْفُقْرَاءُ قَالُوا لا يُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ هَذَا الدِّينُ حَقًا، لأَنَّهُ لَوْ كَانَ لَهَدَانًا اللَّهِ إِلَيْهِ دُونَهُمْ: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا للَّذِينَ آمَنُوا لُوْ كَانَ خَيْرًا مَا سَيَقُونَا إِلَيْهِ ،، فَضَلُوا حَيْثُ ظُنُوا أَنْ إِيتَاءَ اللَّهِ لَهُمْ الدُّنْيَا دَلِيلٌ مَحَنَّتِهِ لَهُمْ وَرِضَاهُ عَنْهُمْ، وَضَلُوا حَيْثُ قَاسُوا الدِّينَ عَلَى الدُّنْيَا، وَظُنُّوا أَنَّ اللَّهِ تَعَالَى كَمَا آتَاهُمْ خَيْرَ الدُّنْيَا فَلاَ بُدُّ أَنْ يَهُديهُمْ لِخَيْرِ الدِّينِ. قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِذَا نُتِلَّ عَلَيْهِمْ عَائِمُنَّا بَلِنَتُ قَالَ اللَّهِ كُفُرُوا لِلَّذِينَ مَامَنُوا أَيُّ الفَرِيقَيْنِ خَبْرٌ مَّقَامًا وَأَحْسَنُ مَنَّا » (مريم: ٧٣)، وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالُوا حَنَّ أَكُمُّ أَنَّالًا وَأُولَكُ وَمَا غَنْ بِمُعَذِّينَ ١٠٠ قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لَمِن يَشَاَّهُ وَهَدِرُ وَلَيْكُنَّ أَكُثُرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَمَا أَمُولُكُمْ وَلَا أَوْلَنُدُكُمْ بِالَّتِي تُقُرِّئُكُم عِندُنَا زُلْفَيْ إِلَّا مَنْ مَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَأُولَتِكَ لَهُمْ حَرَّاهُ ٱلضِّعْفِ بِمَا عَبِلُوا وَهُمْ فِي ٱلْفُرْفَنَتِ ءَامِنُونَ ﴿ أَنَّ وَٱلَّذِينَ يَسْعُونُ فِي مَايَنْتِنَا مُعَنِحِرِينَ أَوْلَتِكَ فِي الْعَذَابِ مُعْضَرُونَ » (سياً: ٣٥- ٣٨)، وَقَالُ تَعَالَى: ﴿ وَكَنْ إِلَّ فَتَنَّا بَعْضَهُم بِنَعْضِ لِتُعُولُوا أَهْتُؤُلَّا إِ مَنَ اللَّهُ عَلِيْهِ مِينَ يَنِينَا ۚ أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعَلَمَ بِالشَّلْكِينَ » (الأنعام:

فَاللَّهُ تَعَالَى يُعْطِي الدُّنْيَا مَنْ يُحِبُّ وِمَنْ لاَ يُحِبُّ، وَقَدْ يَبْسُطُ الْرُزْقَ لَنْ لاَ يُحِبُّ، وَيَقَدْرُ عَلَى مَنْ يُحِبُّ، وَلَكَنَّهُ سُبْحَانَهُ لاَ يَهْدِي لِلْحَقِّ إلاَّ مَنْ يُحِبُّ، أَغْنِيَاءَ كَانُوا أَوْ فُقُرَاءَ. شُبْحَانَهُ لاَ يَهْدِي لِلْحَقِّ إلاَّ مَنْ يُحِبُّ، أَغْنِيَاءَ كَانُوا أَوْ فُقُرَاءَ.

قَالَ ابْنُ كَثيرِ ، هَكَذَا قَالُوا ، ، لُوْكَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونَا اللّهِ 4 ، وَأَمَّا أَهُلُّ السُّنَّةَ وَالْجَمَاعَةَ فَيَقُولُونَ فِي كُلُ فَعْلِ وَقُولُ لَمْ يَثُبُتُ عَنِ الصَّحَابَة رضي الله عنهم ، هُوَ بِدُعة ، لأَنَّهُ لُوْكَانَ خَيْرًا لَسَبَقُونَا اللّهِ ، لأَنَّهُمْ لَمْ يَتْرُكُوا خَصُلَةً مِنْ خَصَالُ الْخَيْرِ الاَّ وَقَدْ بَادَرُوا اللّهَا .

وَقَوْلُهُ تَعَالَىٰ، «وَإِذْ لَمْ يَهْتَدُوا بِهِ» أَيْ بِالْقُرْانِ وَهَسَيْتُولُونَ هَذَا إِفْكُ قَدِيهِ اَيْ كَذَبٌ قَدِيهِ اَيْ مَأْتُورُ وَهَسَيْتُولُونَ هَذَا إِفْكُ قَدِيهِ اَيْ كَذَبٌ قَدِيهِ اَيْ مَأْتُورُ عَنِ النَّاسِ الأَقْدَمِينَ فَيَنْتَقَصُونَ الْقُرْانَ وَأَهْلَهُ وَهَذَا هُوَ الْكَبْرُ اللَّهِ عليه وسلم: هُو الْكَبْرُ بَطُرُ الْحِقُ وَغَمْطُ النَّاسِ » (أخرجه مسلم ٩١). «وَمَنْ قَبْله الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ «كَتَابُ مُوسَى» وَهَوْ النَّورِيمِ «كَتَابُ مُوسَى» وَهُو التَّوْرَاةُ جَعَلَهُ اللَّهُ تَبَارَكُ وَتَعَالَى «إِمَامَا» لَبْنَى إِسْرَائِيلَ يَأْتَمُونَ بِهِ وَيَهْتَدُونَ بِهِ كَمَا قَالَ تَعَالَى: «وَلَيَدُ وَلَيْكُمُ وَلِي اللهِ تَعَالَى اللّهُ تَعَالَى اللّهُ تَعَالَى وَالْمَاءُ اللّهُ وَيَهْتَدُونَ بِهِ كَمَا قَالَ تَعَالَى: «وَلَيَدُ وَلَيْكُمُ وَلَا اللّهُ تَعَالَى اللّهُ تَعَالَى اللّهُ تَعَالَى الْقَرْاةِ رَحْمُهُمْ بِهَا إِذَا اتّبَعُوهَا، كَمَا قَالَ تَعَالَى عَنِ الْقُرْآنِ وَعَلَيْ الْحَرِيمِ هَا إِذَا اتّبَعُوهَا، كَمَا قَالَ تَعَالَى عَن الْقُرْآنِ وَ وَهُ اللّهُ عَيْرُحُمُهُمْ بِهَا إِذَا اتّبَعُوهَا، كَمَا قَالَ تَعَالَى عَن الْقُرْآنِ وَيَهُ اللّهُ قَيْرُحُمُهُمْ بِهَا إِذَا اتّبَعُوهَا، كَمَا قَالَ لَكَاكُمْ وَلَا لَكَلِّيمُ وَلَا لَعُلُولَ الْأَلْفِ الْقَرْآنِ وَيَهُ اللّهُ عَلَى الْمُولَا وَلَا لَعَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْمُلْوَلِ الْكَامِ عَلَى اللّهُ الْمُعْمُ اللّهُ الْمُلْحَرِهُ وَلِهُ الْمُلْكُولُ الْمُلْعَلَى عَن الْقُرْآنِ وَيُولُولُ الْمُلْعَ عَلَى اللّهُ الْمُلْعُ الْمُلْعَامِ وَلَوْلُ الْمُعْلَى عَن الْقُرْآنِ وَلَا تَعَامُ لَا اللّهُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْعُونُ الْمُلْولِ الْمُعْمَالُولُ الْمُلْعُلِقُولُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْعَامِ وَلَالِهُ الْمُلْعُلِي الْمُلْعِلَى الْمُلْعُلِقُ الْمُعْلَى الْمُلْعُلِي الْمُلْعِلَى الْمُلْعِلَى الْمُلْعُلِي الْمُلْعِلَى الْمُلْعِلَى الْمُلْعُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْعُلِي الْمُلْعُلِقُولُ الْمُلْعُلِقُولُ الْمُلْعُلِقُولُ الْمُلْعُلِقُولُ اللّهُ الْمُلْعُلِقُولُ الْمُلْعِلَى الْمُلْعُلُولُ اللّهُ الْمُلْعُلُولُ اللّهُ الْفُولُ الْمُولُ الْمُلْعُلِقُولُ الْمُعُلِقُولُ الْمُلْعُولُ الْمُلْعُلُولُ ا

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله غافر الذنب وقابل التوب شديد العقاب ذي الطول لا إله إلا هو إليه المصير، والصلاة والسلام على البشب النذب سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أحمعين.

أبها القارئ الكريم: لقد عصى آدم ريه فغوي، ثم احتياه ريه فتاب عليه وهدى، وعصى ايليس ريه فلعنه الله في الدنيا والآخرة، وأنزله من الملأ الأعلى وطرده من رحمته وجنته، فلماذا؟ وما الفرق بين المعصبتين؟

نحاول اليوم بعون الله الإجابة عن هذا التساؤل من خلال كتاب رينا تبارك وتعالى، وسنة نبينا صلى الله عليه وسلم، فهما مصدر الهداية والرشاد، ونتناول الموضوع في النقاط التالية: أولاً: سبب العصية ومنشؤها:

أ- عند ابلسي:

حدثنا القرآن الكريم عن أصل المعصية ومصدرها عند الشيطان، فقال الله تعالى: « وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلْتِيكَةِ أَسْجُدُوا لِآدُمَ فَسَحَدُوا إِلَّا الْلَسَ أَنَّى وَأَسْتَكُمْرُ وَكَانَ مِنَ ٱلْكُنفرينَ » (البقرة: ٣٤)، وقال تعالى مخاطبًا إبليس: «قَالَ مَا مَنْعَكَ أَلَّا نَسْمُدُ إِذْ أَمْرَتُكُ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقَتَني مِن نَّادِ وَخَلَقَتَهُ مِن طِين (١١٠) قَالَ فَأَهْبِطُ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكَبُّرَ فَهَا فَأَخْرُجُ إِنَّكَ مِنَ ٱلصَّنغِينَ » (الأعراف:١٢، ١٣)، وقال تعالى أيضًا مخاطبًا إبليس، «مَا لَكَ أَلَّا تَكُونَ مَعَ السَّجِدِينَ ﴿ أَ اللَّهُ أَكُن لِأَسْجُدُ لِيشَرِ خُلَقْتَهُ مِن صَلْصَلُل مِنْ حَمَا مَسْنُون (٣٠) قَالَ فَأَخْرُجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَحِيثُ ﴿ أَنَّ وَإِنَّ عَلَيْكَ ٱللَّفَنَّـةَ إِلَّى يَوْمِ الدِّن » (الحجر:٣٥)، وقال سيحانه: «مَا مَنْعَكُ أَن تَسْجُدُ لِمَا خَلَقْتُ مِنْدَيِّ أَسْتَكُوْتَ أَمْ كُمْتَ مِنْ ٱلْعَالِينَ (٧٠٥) قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْنَى مِن قَار وَخَلَقْنَهُ مِن طين » (ص:٧٦). أخى الكريم: عند تأمل الآيات الكريمة السابقة

١- صدرت المعصية عن أصل وأساس هو الكبر. ٢- أدى به هذا الكبر إلى رد أمر الله الصريح برأيه الفاسد القبيح.

٣- احتقر أبانا آدم عليه السلام وحسده.

وهذه سمات التكبر كما حددها النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الذي رواه مسلم عن عبد الله بن مسعود عن النبي صلى الله عليه وسلم، وقال فيه: «... الكبر بطر الحق وغمط الناس». بطرُ الحق؛ رده ورفضه، وغمط الناس أي:



نلاحظ ما يلي:

احتقارهم. وهذا الذي قام به ابليس فعلاً، وهذا الذي يقوم به كل مُتكبر لا يؤمن بيوم الحساب من الحن والأنس على حد سواء، فهم حميعًا حند الليس وعلى درية يتهجون.

والكبر من أخطر أمراض القلوب التي لا يعلم حقيقتها إلا علام الغيوب، ولقد عدُّ سبحانه الكبر من أهم أسباب الكفر، فقال سيحانه: « سَأَصْرِفُ عَنْ ءَائِنَةً لَلْنِينَ سَكَنَّرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْر ٱلْحَقِّ وَإِن كَرُواْ كُلِّ ءَالَةِ لَا نُوْسِنُواْ عِنَا وَإِن يَرُواْ سَسِلَ ٱلأُشَدِ لَا يَتَخِذُوهُ سَيسِلًا وَإِن يَكُوُّا سَيسِلَ ٱلْغَيْ لَنَّخِذُوهُ سَكِيلًا ذَلِكَ مِأْتَهُمْ كُذُبُوا مِعَاكِلَتِكَا وَكَانُوا عَنْهَا عَنفان » (الأعراف:١٤٦).

ب- سبب العصية عند آدم، عليه السلام: أما معصية آدم عليه السلام، فقد أخبرنا الله عز وجل عن سبيها وأصلها، فقال سيحانه: « وَلَقَدْ عَهِدُنَّا إِلَىٰ ءَادَمَ مِن قَيْلُ فَنَسِي وَلَمْ نَجِدٌ لَهُ, عَرْمًا» (طه:١٥٠)، انظر كيف قبل الله سبحانه عذر آدم في معصيته لأنه سبحانه يعلم خائنة الأعين وما تخفى الصدور، فهو سيحانه كما علم ما انطوت عليه نفس ايليس من كير وأخبرنا عنه فهو سيحانه علم ما انطوت عليه نفس آدم من تواضع، ولذلك وقع في العصبة من باب النسيان الفطري والضعف البشري، وهذا ما أخبرنا الله به: « فَنَسَى وَلَمْ غِدْ لَهُ عَذْمًا» (طه:١١٥) أي: نسى ما عهدنا إليه من عدم الأكل من تلك الشجرة ونسى ما حذرناه من عداوة الشيطان له ولذربته، ثم إن آدم ليس مصرًّا على العصية كما أضر عليها إبليس.

#### ثانيا: النتائج:

أ- إذا اختلفت الأسباب لا شك ستختلف النتائج، فلما كان سبب المعصية عند إبليس ومصدرها هو الكبر، فلم يتب ولم يعترف بذنبه، بل برره وكان التبرير أقبح من الذنب، فقال: «أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْتَنِي مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتَهُ منْ طين ، (ص٧٦٠)، أهو أعلم أم الله؟ أليس الله بِأَعِلَم بُما فِي صدور العالمين: ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو ٱللَّطِفُ ٱلَّذِيرُ ، (الملك:١٤) ، الله سيحانه وتعالى يعلم ولا يصدر في أمره ونهيه إلا عن علم وحكمة، ولكن إبليس لا يعلم لأن الكبر أعمى بصيرته عن الحق فظن أن النار خير من الطين،

وقد تحدث العلماء عن فضل الطبن على النار في أكثر من عشرين وحها لخصها الامام النسفى ف تفسيره تلخيصًا بديعًا، فقال: «لقد أخطأ الخبيث، بل الطبن أفضل لرزانته ووقاره، ومنه الحلم والحياء، وذلك دعام الي التوبة والاستغفار، (أي دعا آدم المخلوق من الطين)، وفي النار الطيش والحدة والترفع (أي النار المخلوق منها إبليس)، وذلك دعاه الي الاستكبار، والتراب عدة المالك، والنار عدة المهالك، والنار مظنة الخيانة والإفناء، والتراب مئنة الأمانة والإنماء، والطبن بطفي النار ويتلفها، والنار لا تتلفه". اه. مختصرًا.

وبغض النظر عن فضل الطبن على النار أو-النار على الطين، المهم أن الله تعالى أمر ايليس بالسجود فأبى واستكبر، وإنما كان رفضه واستكباره في الحقيقة ليس على آدم، وإنما على أمر الله وما قدّمه من تبرير لا قيمة له؛ لأنه رأي في مواجهة النص الصريح، وهو رأى فاسد، وحتى لو كان صحيحًا فلا يجوز مطلقًا مواجهة النص بالرأى، وهذا منشأ الفساد عند من يعارضون النصوص الشرعية بآرائهم البشرية، وهؤلاء لا شك من تلاميذ إبليس.

والخلاصة؛ لما كانت معصية إبليس ناشئة عن كبر فلم يعترف ولم يتب إلى الله ولم يستغفر فكانت النتيجة أن غضب الله عليه ولعنه وطرده من رحمته في الدنيا وجعل النار مثواه هو وأتباعه من الحن والأنس، خالدين فيها في

ب- أما آدم عليه السلام فلما كانت معصيته عن طريق الضعف البشري والنسيان الفطري فلما ذكره الله تذكر، واعترف بذنيه، وطلب من الله المغفرة والرحمة، قال الله عز وجل عن آدم وحواء وعلى لسانهما بعد أن ذكرهما فتذكرا: « قَالَا رَبُّنَا ظَلَمُنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَّهِ تَغَفُّم لَنَا وَزَّتَحَمَّنَا لَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِينَ » (الأعراف:٢٣)، فكانت النتيجة أن الله التواب الرحيم قبل توبة آدم وغضر له وقد لخص القرآن قصة معصية آدم وتويته وتوية الله عليهم في كلمات معدودات في قوله تعالى: « وعَصَى ءَادُهُ رَبُّهُ. فَعَوَىٰ (١٠٠٠) أُمَّ آجُلْبَهُ رَبُّهُ. فَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ » (طه: ۱۲۱-۱۲۲).

ألا فلتسمع الدنبا بأسرها هذا التقرير البلبغ الذي حل مشكلة آدم والبشرية كلها في كلمات، والى هؤلاء الذين ضخّموا معصية آدم وجعلوها سبب اللعنة على آدم وذريته من يعده، بل على الأرض كلها، وإلى الذين يدّعون أن الله سيحانه تصارعت عنده صفة العدل والرحمة حتى انتهى إلى إرسال نفسه سيحانه أو ابنه البكر ليصلب على خشية على الأرض ويُدق بالسامير تطهيرًا للبشرية من ذنب أبيهم آدم، تلك الخطيئة التي لصقت بهم ولاحقتهم- كما يدعون ويقولون-تعالى الله عما يقولون علوًّا كبيرًا-، وسيحانه المنزه عن كل نقص وكل ضعف، لست أدرى من أبن حاء لهم هذا القول الفاسد، لا شك أنه من الشيطان ومن أتباعه من شياطين الانس والحن. والخلاصة أن الله تعالى غفر الآدم وتاب عليه وهداه، والتوبة تجتُّ ما قبلها وتمحو أثر المعصبة وما يترتب عليها، والحمد لله رب العالمين.

#### ثالثًا: تساؤلات وشبهات والجواب عنها:

هل كان إهباط آدم من الجنة عقوبة له؟ الإجابة: لا؛ لأن الله تعالى غفر لآدم وتاب عليه، فكيف يعاقب بعد ذلك، ولأن العقوبة تقتضى إما الحاق العذاب أو حرمان العطاء وكلاهما لم بحدث لآدم؛ لأن آدم أساسًا خلقه الله ليكون خليفة في الأرض، أي خلقه الله للأرض ابتداء كما قال الله تعالى للملائكة: ﴿ فِي جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ خَلفَةً » (البقرة:٣٠)، والنزول إلى الأرض ليس عقوية، ولكنها مشيئة الله وحكمته، ويكون سعادة لمن آمن وعمل صالحًا كما قال الله تعالى: « مَنْ عَمِلَ صَلِلمًا مِن ذَكر أَوْ أَنتَىٰ وَهُوْ مُؤْمِنٌ فَلَنَحْيِنَـُهُ حَيْوَةً طَيْبَةً وَلَنَجْزِبَنَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَن مَا كَاثُوا يَعْمَلُونَ ، (التحل:٩٧)، هذا وعد الله للمؤمنين الصالحين بالحياة الطبية في الحياة الدنيا، وبالجزاء الأحسن في الآخرة، ومَن أصدق من الله قيلاود

وقد حدد الله سبحانه معيار السعادة والشقاء في الدنيا والآخرة، لآدم وذريته لحظة إهباطه إلى الأرض، فقال سبحانه: «قَالَ كَتَالِكَ أَنْتُكَ مَائِئُنًا فَسُبِيًا وَكُنَاكَ ٱلْمُو نُسُنِي (طه: ١٢٣ - ١٢١).

فليتأمل الذين يبحثون عن السعادة في الدنيا والأخرة، أين طريقها، إذن فهبوط آدم للأرض

هو قدره الذي خلقه الله له، وطريق السعادة والشقاء قد بينه الله أكمل بيان وهو فيما بعثه الله وأنبيائه على مر التاريخ البشري من لدن آدم حتى ختم بإمامهم وخاتمهم محمد الأمي الذي أخذ الله عهده وميثاقه على جميع الأمم وجميع الرسل باتباعه حين بُعث في آخر الزمان لأنه عندما يبعث فلا مصدر للحق إلا ما جاء به، ولا طريق للسعادة إلا في اتباع ما جاء به صلوات ربي وسلامه عليه.

وهنا يبرزسوال آخر ألا وهو: إذا كان الله سبحانه خلق آدم للأرض؛ فلماذا أدخله الجنة أولاً؟ نقول- وبالله التوهيق-: إن الله سبحانه وتعالى كرَّم آدم حيث خلقه بيديه ونفخ فيه من روحه، وعلمه الأسماء، وأسجد له الملائكة، ومن مظاهر

وعلمه الأسماء، وأسجد له الملائكة، ومن مظاهر هذا التكريم دخوله الجنة قبل إهباطه إلى الأرض، ولعل في ذلك فوائد وأسرار نوضحها فيما يلي:

ا-دخول الجنبة مظهر من مظاهر تكريم الله لآدم لأنه من كرامة هذا المخلوق عند ربه سبحانه هيأ له ما في الأرض جميعًا قبل أن يخلقه، ثم بعد أن خلقه عرَّفه جميع الموجودات في الأرض وأسماءها بما يتناسب مع وظيفة آدم وذريته في عمارتها وهي دار الابتلاء المؤقتة.

وكان من حكمة الله ورحمته أن يدخل آدم دار الجزاء التي أعدها الله لآدم وللمتقين من ذريته وهي دار الكرامة والخلد، فإذا كان الله تعالى عرّف آدم على دار الإقامة المؤقت أفلا يعرّفه دار الكرامة والخلد التي أعدها له وللصالحين من ذريته ؟

٧- كذلك عرف الله آدم بطريقة عملية الطريق
 المؤدي إلى الجنة وهو المتمثل في تطبيق منهج
 الله في الأرض والذي ملخصه في الطاعة وترك
 المعصية.

 ٣- كما عرف آدم وذريته خطورة اتباع الشيطان وحذره وذريته من فتنته.

٤- كذلك عرف آدم وذريته أن داءه يكمن في المعصية ودواؤه في التوبة والاستغفار وأن المتقين من أبناء آدم إذا مسهم طائف من الشيطان تذكروا فإذا هم مبصرون.

وللحديث بقية إن شباء الله، وبالله تعالى التوفيق.

بيع الأخر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٤ - السنة السادسة والأربعون

## باب الفكر الإسلامي

الحلقة الرابعة

د . أحمد منصور سيالك

/311E1 Z

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد،

لقد تكلمنا فيما سبق عن ما يستحق أن يُوصف بالفكر الإسلامي، فتكلمنا عن الإسلام وثوابته ومتغيراته.

وجاء دور الكلام عن الفكر نفسه، فما هو الفكر وأين يكون؟

يقول ابن فارس في معجم مقاييس اللغة، إن مادة فكر تفيد، تردد القلب في الشيء، يقال، تفكر، إذا ردد قلبه، ويقال، رجل فكير، أي كثير الفكر.

ويرى صاحب القاموس المحيط أن «الفكر» هو إعمال النظر في الشيء، ولهذا فالفكر عمل عقلي، وحركة ذهنية.

وقد كان للعلماء عناية تامة بهذه المعاني اللغوية للكلمة؛ الإيجاد معنى يقرب اللفظة وبشرح معناها.

فها هو الجرجاني يقول عنه، "الفكر ترتيب أمور في الذهن يتوصل بها إلى مطلوب يكون علمًا أوطّننًا".

وابن القيم يقول عنه، "هو إحضار معرفتين في القلب ليستثمر منهما معرفة ثالثة".

وغيرها من التعريفات لا يتسع المقام لذكرها، لكن نخلص منها الآتي:

«الفكر يراد به القوة المركبة المفكرة، وهو حركة للقلب ومن ثم العقل نحو الشيء،

وتنطلق منه مسلَّمات عقلية بغية الوصول إلى أهداف ومطالب، ولهذا فهو من خصائص الإنسان دون الحيوان، ولأنه له صورة في القلب فهو أمر محسوس متخيل، ومن هنا جاء النهي عن التفكر في ذات الله تعالى.

وعليه؛ فينصب مصطلح «الفكر الإسلامي» على عملية التفكير نفسها بأنها إسلامية، وهذا صلب الحديث: أيحق ذلك؟ وإن كان فأين يقع؟

ولما كان الفكر عمل عقلي محض وجب العلم بأن العقل موجود في تلك المضغة المسماة بالقلب، ولهذا فموضعه في القلب.

قَالُ اللّٰه تَعَالَى فِي آية الحج: ﴿ أَفَارُ بَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَمُمْ تُلُوبٌ بِمَقِلُونَ عِلَّى (الحج:٤٦).

ولهذا حكم النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث المتفق عليه عن النعمان بن بشير قوله صلى الله عليه وسلم: «ألا إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله، ألا صلح الجسد كله، ألا وهي القلب». الحديث متفق عليه.

وأبلغ من تكلم عنه كان الإمام أحمد رحمه الله حيث قال: العقل في القلب ولا اتصال بالدماغ، ولما كان الفكر هو: دوران الشيء في العقل بين القبول والرفض، فإذن منزلة الفكر بين الاثنين، أي ساعة الدوران، وهي التي يطلق عليها عند البعض بن مراتب وصول العلم الى النفس.

وقسم أبو البقاء الكفوي في «كلياته» هذه الراتب بطريقة عقلية بحتة، فوصف مراتب وصول العلم إلى النفس فقال؛ ومنها؛

الشعور أول مراتب وصول العلم إلى النفس، ويكون ذلك عن طريق الحواس.

ثم الإدراك: وهو أول إدراك العقل مراتب العلم. ثم الحفظ: وهو استحكام المعقول في العقل.

ثم التذكر: وهو محاولة النفس استرجاع ما زال من المعلومات.

ثم ذكر: وهو رجوع الصورة الطلوبة إلى الذهن. ثم الفهم: وهو التعلق غالبًا بلفظ من مخاطبك. ثم الفقه: وهو العلم بغرض المخاطب من خطابه. ثم الدراية: وهي المعرفة الحاصلة بعد تردد مقدمات، مثل: العلم المقتبس من قواعد النحو وقواعد العقل.

ثم اليقين: وهو أن تعلم الشيء ولا تتخيل خلافه. ثم الذهن: وهو قوة استعدادها لكسب العلوم غير الحاصلة.

ثم الفكر؛ وهو الانتقال من المطالب إلى المبادئ ورجوعها من المبادئ إلى المطالب.

التوحيد

ربيع الأخر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٤ - السنة السادسة والأربعون

ثم الحدس: وهو الذي يتميز به عمل الفكر. ثم الذكاء: وهو قوة الحدس.

ثم الفطنة؛ وهي التنبه للشيء الذي يعتقد معرفته.

ثم الكيس؛ وهو استنباط الأنفع.

ثم الرأي: وهو استحضار المقدمات وإحالة الخاطر فيها.

ثم التبيُّن: وهو علم يحصل بعد الالتباس.

ثم الاستبصار؛ وهو العلم بعد التأمل.

ثم الإحاطة: وهي العلم بالشيء من جميع وجوهه. ثم الظن: وهو أخذ طرف الشك بصفة الرجحان. ثم العقل: وهو حوهر تُدرك به الغائبات بالوسائط

ثم العقل: وهو جوهر تدرك به الغائبات بالوسائط والمحسوسات والشاهد.

ويُلاحظ مما مضى:

أن مرتبة الفكر جاءت متوسطة بين المراتب العقلية المذكورة، حيث جاءت قبلها عشر مراتب وبعدها عشر مراتب.

ولا شك- طالما أن الأمر فكر- أن هذا الترتيب الذي أورده الكفوي لمراتب وصول العلم إلى النفس هو ترتيب اجتهادي قد ينازع فيه، أو في بعضه كما ذكر ابن القيم في «مفتاح دار السعادة»، فقال: «إن للإدراك مراتب بعضها أقوى من بعض، أولها الشعور، ثم الفهم، ثم المعرفة، ثم العلم، ثم العقل، ومرادنا بالعقل (المصدر) وليس القوة الفريزية». اه.

كما أن اجتهاد الكفوي هذا لم يستقرئ جميع المراتب العقلية والعلمية، فلم يذكر: المعرفة والحكم والخاطر والوهم والخيال والبديهة والروية والخبر والفراسة والرؤيا، والقيافة والكهانة والنظر... إلخ. إلا أنه يعطينا فكرة ولا شك عن ثروة اللغة العربية وغناها بالمفردات العقلية، والتي تمثل كل مفردة منها مرتبة من مراتب وصول العلم إلى النفس.

ولا شك أن للفكر فضائل كثيرة عرض ابن القيم بعضها في كتابيه: «مفتاح دار السعادة»، و«الفوائد»، وقد ذكر في أحدهما: قول بعض السلف: "تفكر ساعة خير من عبادة ستين سنة".

وسأل رجل أم الدرداء بعد موت أبي الدرداء عن عبادته فقالت: كان نهاره أجمعه في بادية التفكر، وقال الحسن: تفكر ساعة خير من قيام ليلة. وقال الفضل: التفكر مرآة تريك حسناتك وسيئاتك.

وقال الحسن في قوله تعالى في الأعراف: « سَأَصْرِفُ عَنْ ءَايَقِيَ ٱلْذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّيَّ ،

(الأعراف:١٤٦)، قال: أمنعهم التفكر فيها.

وليس إيراد هذه النصوص من باب تحقيقها، بل من

باب أن أهل العلم ذكروا للفكر فضائل جمة، وكيف لا، وقد ذُكر التفكر في القرآن الكريم في عشرين آية، مرة (فكر)، وتسع عشرة مرة تتفكرون.

ومعلوم أن آيات القرآن فيها من دلائل التفكر ما فيها، فآيات الأفاق، كالتفكر في خلق السماوات والأرض، وآيات الأنفس، وآيات في أمر النبي صلى الله عليه وسلم، وآيات النظر والبصر والتدبر، والاعتبار والذكر والعلم، وغير ذلك.

مما يقول عند العلامة ابن القيم في مفتاح دار السعادة: «وإذا تأملت ما دعا الله سبحانه في كتابه عباده إلى الفكر فيه، أوقعك على العلم به ووحدانيته وصفات كماله ونعوت جلاله من عموم قدرته وعلمه، وكمال حكمته ورحمته، وإحسانه وبره، ولطفه وعدله، ورضاه وغضبه، وثوابه وعقابه، فبهذا تعرف إلى عباده وندبهم إلى التفكر في آياته، اه.

ولهذا نقول: إن هذه الإشارات الإلهية إلى آيات الله تعالى في الكون قد قُصد بها إيقاظ القلب البشري لعظمة الخالق، وقدرته المعجزة وعلمه المحيط، وهيمنته على أمر الكون وتدبيره له، لكي تخضع القلوب للخالق العظيم وتعبده وحده بلا شك، ولتصحيح العقيدة من الشوائب التي تعلق بها.

وهنا تكمن أهمية الفكر في القرآن، وأهمية المجالات التي يمكن أن يكون فيها الفكر مقبولاً، والكيفية التي يمكن أن نفكر بها، من غير الدخول فيما يكون فيه محذور شرعى.

وهنا أهتم بسؤال أبدأ به مقالي القادم- إن شاء الله وقدر-: هل هذا الفكر هو المراد به اليوم؟ والذي نسميه اسلامنًا؟!

وأجيب على هذا في مقالي القادم بإذن الله تعالى، سائلاً المولى عز وجل أن يقدر لنا ولكم الخيرات، إنه ولي ذلك والقادر عليه، وصل اللهم وسلم وبارك على محمد وآله وصحبه.



## الضوابط الشرعية للمعاملات الاقتصادية

الحلقة الثانية

باب الاقتصاد الإسلامي

#### الحميد لله والصيلاة والسيلام على رسول الله، وبعد:

ما يزال الحديث متسلاً عن الضوابط الشرعية في العاملات الاقتصادية فنقول وبالله تعالى التوفيق:

#### الالتزام بالأولوبات الإسلامية

ويعني ذلك أنه يجب على المتعامل أن يلتزم بالأولويات الإسلامية وهي الضرورات فالحاجيات فالتحسينات، وتجنب الإسراف والتبذير والإنفاق الترفي والمظهري ومافي حكم ذلك، ودليل هذا الضابط من القرآن الكريم قول الله تبارك وتعالى: رَبَيَ ءَادَمَ خُدُوا رِينَكَمٌ عِندَ كُلُ مَسَّجِدٍ وَكُلُوا وَالْمَرُوا وَلَا شُرُوا أَلِيَهُ اللهِ لَيْكُمُ الْمُسْرِفِينَ

(الأعراف: ٣١)، ويوصينا الرسول صلى الله عليه وسلم في ترتيب الإنفاق بقوله: « ابدأ بنفسك فتصدق عليها، فإن فضل شيء فلأهلك، فإن فضل عن أهلك شيء فلذي قربتك، فإن فضل عن ذوي قربتك شيء فهكذا وهكذا.... « (رواه أحمد والنسائي).

وهــذا الضــابط يســتند إلــى القواعــد الفقهية الأتــة:

الضرورات تبيح المحظورات.

الحاجة تنزل منزلة الضرورة.

لا اقتراض إلا لضرورة.

الالتزام بالغنم بالغرم في المشاركات.

تقوم المعاملات بصفة عامة على ربط العائد بالتضحية والكسب بالخسارة والأخذ بالعطاء، وهذا ما يطلق عليه في كتب الفقه اسم، «الغنم بالغرم، والخراج بالضمان»، ويعني هذا أن العائد

#### کے اعداد/ د. حسین حسین شحاتہ

يقابل تضحية، ولا كسب بلا جهد، ولا جهد بلا كسب، ومن نماذج ذلك من القرآن الكريم صفقة التجارة مع الله في الجهاد حيث قال سبحانه وتعالى: وإنّ الله في الجهاد حيث قال سبحانه وأمَّوَكُم مِأْتُ لَهُمُ الْجَنّةُ (التوبة: ١١١)، وربط الرسول صلى الله عليه وسلم بين الجهاد وتوزيع الفنائم.

ومن مرجعية هذا الضابط من القواعد الفقهية ما يلي:

الخراج بالضمان. المن علامات معامد

الربح فيما اتفقا عليه والوضيعة على صاحب المال. وجوب موالاة المؤمنين وأولوبة التعامل معهم

ويقصد بهذا الضابط أن تكون أولوية التعامل مع المؤمنين وهذا ما يطلق عليه أحياناً: «التعامل مع المؤمنين أولى». فالسلم جزء من الأمة الإسلامية ويجب أن يحمل ولاءه للمسلمين، ومن الصور التطبيقية للولاء الاقتصادي أن تكون أولوية المعاملات التجارية والاقتصادية والمالية ببن السلمين، ودعم السوق الاسلامية الشتركة، ودليل ذلك من القرآن الكريم قول الله تمارك وتعالى: « وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعَثُعُمْ أَوْلِكَامُ بَعْضً يَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكُرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَوْةُ وَنُوِّتُونَ الزَّكُوْةُ وَيُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُۥ أَوْلَتِكَ سَيْرَ حُمُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيدٌ ، (التوية: ٧١)، وحذرنا الله من موالاة الكافرين فقال: ﴿ لا يَتَّخِذِ الْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَلِفِينَ أَوْلِياءَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينِ ۚ وَمَن يَفْعَلَ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللَّهِ فِي شَيْءِ إِلَّا أَن تَلَّقُوا مِنْهُمْ تُقَنَّةً وَيُحَذِّرُكُمُ اللهُ نَفْسَتُهُ وَإِلَى اللهِ الْمُعِيدِ » (آل عموان: ٢٨).

ولقد أكد رسول الله صلى الله عليه وسلم على موالاة المسلمين فقال: «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضا » (رواه البخاري)، وقال صلى الله عليه وسلم: «لا تصاحب إلا مسلماً ولا يأكل طعامك إلا تقي » (رواه أبو داوود والترمذي)، وقوله صلى الله عليه وسلم: «المسلم أخو المسلم... الحديث » (رواه مسلم).

ولقد أكد الفقهاء على أولوية التعامل مع السلمين ومن مبررات ذلك ما يلي:

- يجب دعم وعون السلمين.
- يجب المحافظة على عزة وقوة السلمين.
- يجب تجنب المعاملات غير المشروعة التي يقوم بها غير المسلمين أحيانًا.
- تجنب استغلال واحتكار ومكر غير السلمين.
  - تدعيم السوق الإسلامية المشتركة.

#### جواز التعامل مع غير المسلمين المسالمين

ويقصد بذلك جواز التعامل مع غير المسلمين المسالمين وذلك من باب التيسير ورفع الحرج والمشقة، وكذلك من جانب المواطنة وتجنب الفضر، ولا يجوز التعامل مع غير المسلمين المحاربين (دار الحرب) إلا عند الضرورة التي تؤدى إلى مهلكة.

ولقد أكد رسول الله صلى الله عليه وسلم على ذلك، فقد ثبت أنه اشترى من يهودي طعامًا نسيئة (بالأجل)، كما رهن درعه عند يهودي، فقد روى أنس رضي الله عنه، قال: «رهن رسول الله صلى الله عليه وسلم درعًا عند يهودي بالدينة، وأخذ منه شعيرًا لأهله».

ولقد وضع الفقهاء مجموعة من الضوابط الفقهية للتعامل مع غير المسلمين المسالمين منها:
- أن يكون التعامل في حدود ما أباحته الشريعة الإسلامية.

- الالتزام بالقسط والعدل والأمانة.
- حرمة الاعتداء على أموالهم وأعراضهم ودمائهم.
  - وجود الحاجة للتعامل معهم.

#### تحقيق النفع وتجنب الضرر

يقضي هذا الضابط بأن تحقق المعاملات

الاقتصادية النفع الذي يعود على الضرد نفسه وكذلك على الجماعة والأمة الإسلامية، ويكون هذا النفع مرتبطًا بتحقيق مقاصد الشريعة الإسلامية، وكذلك تجنب أي معاملة فيها ضررُ.

وأصل هذا الضابط من القرآن الكريم هو قول الله تبارك وتعالى: « وَمَعَاوَقُوا عَلَى اَلْمِ وَالْتَقَوَىٰ الله تبارك وتعالى: « وَمَعَاوَقُوا عَلَى اَلْمِ وَالْتَقَوَىٰ وَلا نَعَاوَقُوا عَلَى الْمِدُونَ وَالْتَقُوا الله إِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْمَقَابِ ( المائدة: ٢ ).

ولقد نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن مجموعة من المعاملات الاقتصادية لأنها تسبب أضرارًا، مثل التعامل في الخمر، ولحم الخنزير، والميتة، والدم، والأصنام، والصلبان، والتماثيل، والمكلاب، وكسب الإماء (الزنا)، وبيع السلاح وقت الفتنة، والتسعير في الأسواق بدون ضرورة معتبرة شرعًا، ودليل ذلك قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من ضارً الله عليه، ومن شق الله عليه» (رواه ضارً الله عليه، ومن شق الله عليه، (رواه الترمذي).

ويستند هذا الضابط إلى مجموعة من القواعد الفقهية منها:

- لا ضررولا ضرار.
  - الضرريزال.
- يتحمل الضرر الخاص.

#### تَجِنْبِ الْعَامَلَاتِ التِّي تَلْهِي عَنِّ الفُرَائِضُ وَالْوَاجِبَاتُ أَوَّ تَضْبِعِ الْحَقُوقَ

ويعني ذلك أن أي معاملة تصد عن سبيل الله ولا تمكن المسلم من أداء الفرائض والقيام بالواجبات تعتبر حرامًا، ولقد أشار القرآن إلى ذلك في العديد من الآيات مثل قوله سبحانه وتعالى: «يَاأَيُّمَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِنَا نُودِي الصَّلَوٰ مِن يَوْمِ وَعالى: «يَاأَيُّما الَّذِينَ ءَامَنُوا إِنَا نُودِي الصَّلَوٰ مِن يَوْمِ وَتعالى: «يَاأَيُّما الَّذِينَ ءَامَنُوا إِنَا نُودِي الصَّلَوٰ مِن يَوْمِ الْحَمُعَةِ فَاسْعَوا إِلَى ذِكُم اللهِ وَدُرُوا اللّهَعُ ذَلِكُمُ خَيْرٌ لَكُمُ وَلَا اللّهَ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ ا

ربيع الأخر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٤ - السنة السادسة والأربعون التوحيف

حِنَابٍ » (النسور: ٣٦-٣٨)، وقسد روي في الأثر: «لا يباركُ الله في عمل يلهي عن الصلاة».

ومن مرجعية هذا الضابط من القواعد الفقهية:
- انما الأعمال بالنبات.

- وسائل الحرام حرام.
- المحافظة على مقاصد الشريعة الاسلامية.

#### التورع عن الشيهات

ومعنى ذلك أن يتورع المسلم في معاملاته الاقتصادية عن مواطن الشبهات وتجنب أي معاملة فيها أدنى شبهة، محافظة على الدين وصونًا للعرض واستغناء بالحلال البين المقطوع بحله، ولقد ورد عن الرسول صلى الله عليه وسلم العديد من الأحاديث ما يؤكد ذلك، منها قوله: «.. والمعاصي حمى الله، من يرتع حول الحمى يوشك أن يواقعه» (رواه الشيخان)، وقوله صلى الله عليه وسلم: «دع ما يريبك إلى

ما لا يريبك (رواه الترميذي)، وقوله صلى الله عليه وسلم: «إنما الحلال بين، وإنما الحرام بين، وبينها أمور مشتبهات لا يعلمهن كثير من الناس، فمن اتقى الشبهات فقد استبرأ لدينه وعرضه، ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام كالراعي يرعى حول الحمى يوشك أن يقع فيه، ألا وإن لكل ملك حمى وحمى الله محارمه، ألا وإن في الجسد، وإن فسدت فسد سائر الجسد، ألا وهي الجسد، (وإه المخارى).

ومن مرجعية هذا الضابط من القواعد الفقهية ما يلى:

- دع ما يريبك إلى ما لا يريبك.
  - الأعمال بالنبات.

وللحديث بقية إن شاء الله والحمد لله رب العالمين.

### تهنئت

تتقدم أسرة تحرير مجلة التوحيد بخالص التهنئة لاثنين من أبناء الجمعية، نحسبهما من الصالحين، ولا نزكي على الله أحدًا، وذلك بمناسبة حصولهما على درجة التخصص (الماجستير) في علم الحديث وهما:

أحمد جمال أحمد المراكبي، ومحمود محمد عبد الحكيم رحمة. وقد حصل الباحثان على درجة التخصص (الماجستير) بتقدير ممتاز. هذا، ونتمنى لهما مزيدًا من التوفيق والسداد.

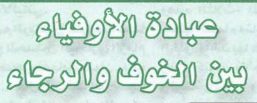
### تهنئت

أسرة أنصار السنة المحمدية تهنئ ابنها الباحث عبد الرحمن صبري أحمد لحصوله على الدكت وراه في اللغة العربية وآدابها بمرتبة الشرف الأولى مع التوجيه بطبع الرسالة على نفقة الجامعة وتبادلها بين الجامعات الأجنبية، وكان موضوع الرسالة «بناء التركيب وقضاياه في المقالة الأدبية عند محمود محمد شاكر»، دراسة في النحو والدلالة.

كما تتقدم بخالص التهنئة لابننا الباحث إيهاب مرسي عبد المجيد بفرع كمشيش، لحصوله على درجة الماجستير، وكان موضوع الرسالة بعنوان: «منهاج وطرق تدريس الرياضيات»، جامعة المنوفية، كلية الشريعة. والله الموفق.

ربيع الأخر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٤ - السنة السادسة والأربعون

التوحيد





اعداد/ د. مرزوق محمد مرزوق

الحلقة الثالثة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله

أيها الأحياب، تصاحبنا في حلقتين خلتا مع حديث عبادة بن الصامت رضى الله عنه؛ إذ ذكرنا بالحقيقة الغائبة، وما ينبغي تجاهها من حُسن المسير إليه؛ رجاء أن تنعم بيُمن القدوم عليه، فنفوز بذلكم الموعود على لسان سيد كل مولود صلى الله عليه وسلم، وتكلمنا في شرح الحديث، ومعناه، وبعض ما يُستفاد من مستاه.

ولا تزال الصحبة في لقاء ثالث أخير مع حديث عبادة بن الصامت رضي الله عنه في البخاري وغيره من كتب السنن.

عَنْ عُبَادَةً بِنِ الصَّامِتِ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «مَنْ أَجَبُّ لَقَاءَ اللَّهِ أُحَبُّ اللَّه لْقَاءَهُ، وَمَنْ كُرِهُ لِقَاءُ اللَّهِ كُرِهُ اللَّهِ لَقَاءَهُ، قَالَتْ عَائِشُهُ أَوْ بِعْضُ أَزْوَاجِهِ: إِنَّا لَنَكْرَهُ اللَّوْتُ، قَالَ: « لَيْسَ ذَالَكِ، وَلَكِنَ الْمُؤْمِنَ إِذَا حَضَرَهُ الْمُوْتَ بُشُرَ بِرِضُوَانِ اللَّهِ وَكُرَامَتِهِ، فَلَيْسَ شَيْءٌ أَجِبُ إِلَيْهِ مَمَّا أَمَامُهُ، فَأَحَبُّ لَقَاءَ اللَّهِ وَأَحَبُّ اللَّهِ لَقَاءَهُ، وَأَنَّ الْكَافِرَ اذَا حُضِرَ يُشْرَ بِعَذَابِ اللَّهِ وَعُقُوبَتِهِ، فَلَيْسَ شَيْءٌ أَكْرَهُ إِلَيْهِ مِمَّا أَمَامَهُ، كُرَهُ لِقَاءَ اللَّه وكرة الله لقاءة».

رواه البخاري (۲۵۰۷)، ورواه مسلم (رقم 7177- 3177).

وفيما يستفاد من الحديث غير ما سبق بيانه: إن كان قد تقرر لدينا أن الكلام في اللقاء والرؤية من مسائل اعتقاد أهل السنة، وأن الله تبارك وتعالى يلقاه المؤمنون والكفار، وأن لقاء الله لا يكون إلا بعد الموت خلافًا لمن ابتدء غير هذا، وأن اللقاء ليس هو الموت، ولا تتعارض محبة لقاء الله مع حديث النهي عن

تمنى الموت، ولا مُعَ كراهية الموت التي تقع من کل انسان۔

إنكان قد تقرر كل ذلك؛ فإن من أهم ما يُستفاد من الحديث أن عبودية العبد تقتضي العيش بين مقام الخوف ومقام الرجاء محمولين على منزلة المحدة.

وقد ذكر الله- تعالى- الخوف مقرونًا بالرجاء في كتابه الكريم في مواضع كثيرة؛

مخبرًا عن نفسه تعالى ذكره: « أعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ وَأَنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيدٌ » (الْمَاتِدة: ٩٨).

أو آمرا نبيه صلى الله عليه وسلم كقوله تعالى: «نَيْ عِبَادِيّ أَيْ أَنَا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ (اللهُ وَأَنَّ عَدَابِي هُوَ ٱلْعَذَابُ ٱلأَلِيدُ » (الحجر: ٤٩، ٥٠).

أو مادحا من فعل ذلك من عباده المؤمنين كقوله تعالى ذكره « أَمَنْ هُوَ قَنْتُ ءَانَاءَ اللَّهِ سَاجِدًا وَقَاآيِمًا يَحْذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَرَجُوا رَحْمَةَ رَبِهِ ۚ قُلْ هَلْ يَسْتَوَى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونُّ إِنَّمَا يَتَذَكُّرُ أُولُوا ٱلْأَلْبَبِ » (الزمر:

وفي السنة كثير؛ منه حديث أنس بن مالك-رضي الله عنه-: أن النبي- صلى الله عليه وسلم- دخل على شاب وهو في المؤت، فقال: «كيف تَجِدُكَ؟» قَالَ: والله يا رسولُ الله، إنَّى أَرْجُو اللَّهُ، وإنِّي أَخَافُ ذُنُوبِي، فَقَالَ رَسُولَ الله- صلَّى الله عليْه وسلَّم-: ﴿ لا يَجْتُمعَانِ فِي قُلْبَ عَنْد فِي مثل هَذَا الْمُؤطن ؛ إلا أعْطَاهُ اللَّهُ ما يَرْجُو، وأَمَنُهُ ممَّا يَحْافُ)"؛ "..صحيح الترغيب والترهيب" (٣٣٨٣)

وحديث أبي هريرة- رضي الله عنه- عن النبي- صلَّى الله عليْه وسلَّم-: «يقول الله- عزَّ وجلِّ-؛ وعزَّتي، لا أجمع على عبدي خوفين، ولا أجْمع له أمنين، إذا أمنني في الدُّنيا، أخفتُه يوم القيامة، وإذا خافني في الدُّنيا، أمنته يوم

القيامة»؛ صحَّحه الألباني.

هذا وقد استقام فهم الربانيين على هذا سلفًا وخلفًا؛ فنجد شيخ المحدثين البخاري الإمام رحمه الله يعقد في صحيحه بابًا بعنوان «باب الرجاء مع الخوف «، قال الحافظ ابن حجر رحمه الله في شرحه: قوله: « باب الرجاء مع الخوف « أي: استحباب ذلك، فلا يقطع النظر في الرجاء عن الخوف، ولا في الخوف عن الرجاء، لئلا يفضي في الأول إلى المكر، وفي الثاني إلى القنوط، وكل منهما مذموم. (فتح الباري ٢٠١/١١).

وفي ربطه بين الخوف والرجاء يقول ابن أبي العز الحنفي رحمه الله في شرح الطحاوية، ت الأرناءوط (٤٥٦/٢) بعدما قرر ما سبق من عقيدة السلف قال: "فَالرَّجَاءُ يَسْتَلْزَمُ الْخُوفُ، وَلُولاً ذَلِكَ لَكَانَ أَمْنَا، وَالْخُوفُ يَسْتَلْزَمُ الرَّجَاءُ، وَلُولاً ذَلِكَ لَكَانَ أَمْنَا، وَالْخُوفُ يَسْتَلْزَمُ الرَّجَاءُ، وَلُولاً ذَلِكَ لَكَانَ أَمْنَا، وَالْخُوفُ يَسْتَلْزَمُ الرَّجَاءُ، وَلُولاً ذَلِكَ لَكَانَ قُنُوطاً وَيَأْسًا. وَكُلُّ أَحَد اذَا خَفْتَهُ هَرَبْتَ الله الله الله الله الله وسنة إلى رَبِه من ربع من ربع انتهى، وغيره في كتاب الله وسنة نبيه وآثار السلف الكثير، والحمد لله.

وهذان المقامان- الخوف والرجاء- يحتاجان إلى المحبة إذ هي خلة عامة، وصفة لازمة لتحقيق عبودية العبد تجاه خالقه ومولاه فلا يحيا قلبه إلا بها، ولا تستقيم عقائده وجوارحه إلا في وجودها.

لذا قال طبيب القلوب شيخ الإسلام ابن القيم: في « مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين (١٩/١):

" الْقَلْبُ فِي سَيْرِهِ إِلَى اللهِ عَزَّ وَجَلَّ بِمَنْزِلَةَ الطَّائِرِ، فَالْحَبِّةُ رَأْسُهُ، وَالْحَوْفُ وَالرَّجَاءُ جَنَاحَاهُ، فَالْحَوْفُ وَالرَّجَاءُ جَنَاحَاهُ، فَمَتَى سَلِمَ الرَّأْسُ وَالْحِنَاحَانِ فَالطَّائِرُ جَيْدُ الطَّيَرَانِ، وَمَتَى قُطعَ الرَّأْسُ مَاتَ الطَّائِرُ، وَمَتَى قُطعَ الرَّأْسُ مَاتَ الطَّائِرُ، وَمَتَى فُقِدَ الْجَنَاحَانِ فَهُوَ عُرْضَةً لِكُلُّ صَائِدَ وَكَاسِر".

وَنَقَلَ رَحَمَهُ الله عِن غَيْرُهُ: أَكْمَلُ الأَحْوَالِ: اعْتَدَالُ الأَحْوَالِ: اعْتَدَالُ الأَجْوَالِ: اعْتَدَالُ الأَرْجَاءِ وَالْخَوْف، وَعْلَيْهُ الْحُبُ، فَالْمَحَيَّةُ هِيَ الْأَرْكَبُ. وَالرَّجَاءُ حَادٍ، وَالْخَوْفُ سَائِقٌ، وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَكُرَمِهِ".

وهذه الثلاث المحبة مع الخوف والرجاء جعلها العلماء مناطًا للعبادة الله خَلَقَ الله لَهَا الْخَلْقَ، وَأَخَذَ بِهَا عَلَيْهِمُ الْمِيثَاقَ، أَرسل بِهَا رُسُلَهُ وَأَنْزَلِ كُتُبَهُ، وَلاَجْلهَا خُلَقت الدُّنْيَا وَالآخِرَةُ وَالْجَنَّةُ وَالنَّارُ " والتي هِيَ اسْمٌ جَامِعٌ لِكُلُّ مَا يُحبُّ وَيَرْضَى".

إِذْ مَنَاطُ الْعِبَادَةِ غَايِهُ الْحُبُ مَعَ غَايَةِ الذُّلُّ، وَلاَ تَنْفَعُ عَبَادَةٌ بِوَاحِد مِنْ هَذَيْنِ دُونَ الآخَر؛ وَلِذَا قَالُ مَنْ قَالُ مَنَ السَّلَفِ؛ مَنْ عَبَدَ اللّٰهَ بَالْحُبُ قَالُ مَنَ السَّلَفِ؛ مَنْ عَبَدَهُ بِالرَّجَاء وَحُدَهُ فَهُوَ وَحُدَهُ فَهُوَ فَرُدِيً، وَمَنْ عَبَدَهُ بِالرَّجَاء وَحُدَهُ فَهُوَ فَهُو مُرْجِئٌ، وَمَنْ عَبَدَهُ بِالْخَوْفِ وَحُدَهُ فَهُوَ فَهُو مُرْجِئٌ، وَمَنْ عَبَدَهُ بِالْخَوْفِ وَالرَّجَاء فَهُو حَرُورِيُّ، وَمَنْ عَبَدَهُ بِالْحُبُ وَالْخَوْفِ وَالرَّجَاء فَهُو حَرُورِيُّ، وَمَنْ عَبَدَهُ بِالْحُبُ وَالْخَوْفِ وَالرَّجَاء فَهُو مَوْمَن موحد. (ينظر: (معارج القبول فَهُو مَوْمَن موحد. (ينظر: (معارج القبول (۲۳۷/۲)). « شرح الطحاوية ت الأرتاءوط (۲۸/۲۶).

وقد اختلفت عباراتُ العلماء في تعريف الخوف والرجاء والمجبة ومن أظهره:

أن الخوف غمُّ يلحق النفس؛ لتوقّع مكروه وهو مِنْ أَجِلَ مَنَازِلِ الطَّرِيقِ وَأَنْضُعِهَا لِلْقُلْبِ، وَهِيَ فَرْضٌ عَلَى كُلِّ أَحَد، كَمَا قَالَ الله تَعَالَى «فَلَا تَخَافُوهُم وَخَافُونِ إِن كُنلُم مُثَوْمِنِينَ » (آل عمران: ١٧٥)، ومنزلة الخوف ليست قاصرة على للذنبين ففي التَّرمذيُ «عَنْ عَائشة رَضَيَ الله عَنْهَا قَالُتْ: قُلْتُ يَا رَسُولُ اللَّهُ، قُوْلُ اللَّه «وَالَّذِينَ تُؤْوُنَ مَا عَامَوا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً أَنَّهُمْ إِلَى رَبُّمْ وَجِعُونَ » (المؤمنون: ٦٠) أَهُوَ الذي يَرْني، وَيَشْرَبُ الْحَمْرَ، وَيَسْرِقَ؟ قَالَ: لا يَا ابْنُهُ الصَّدَيقِ، وَلَكُنُهُ الرَّجُلِ يَصُومُ وَيُصَلِّي وَيَتَصَدِّقَ، وَيَجَافَ أَنْ لَا يُقْبَلِ مِنْهُ» قال الحسَنُ: عَملُوا وَاللَّهُ بِالطَّاعَاتُ، وَاجْتُهُدُوا فيهَا، وَخَافُوا أَنْ تَرَدِّ عَلَيْهِمْ، إِنَّ الْمُؤْمِنَ جَمَعَ إِحْسَانًا وَخَشْيَةً، وَالْمُنَافِقَ جَمَعَ إِسَاءَةً وَأَمْنَا (صحیح سنن الترمذي، ۳/۲۸۷) (ينظر: المدارج (١/٧٠٥)

والرجاء هو حَاد يَحْدُو الْقَلُوبَ إِلَى بِالْا الْمَحْرُةُ وَهُوَ الْلَهُ وَالدَّارُ الْآخِرَةُ وَهُوَ الْلَهُ وَالدَّارُ الْآخِرَةُ وَهُوَ الْاَسْتِبْشَارُ بِجُود وَفَضْلِ الرَّبُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى. وَالْارْتِيَاحُ لَطَالَعَة كَرَمِه سُبْحَانُهُ (وتفصيل ذلك في «مدارج السَّالكينَ" (٧/١) - ٥١٣). أما المحية فهي (كما عرفها في المدارج (٨/٣):

"الْمُنْزِلُةُ الْتِي فِيهَا تَنَافُسُ الْتَنَافِسُونَ، وهي روح الإيمان والأعمال، والمقامات والأحوال التي مَتَى خَلَتْ مِنْهَا فَهِيَ كَالْجِسَدِ الَّذِي لاَّ رُوحَ فيه وقد كثرية شأن هذه المنزلة- المحبة-المدعون فقضى الله على عباده واختبرهم (٢١٠/١٧). باقامة البينة على دعواهم بقوله: « قُلْ إِن كُنتُمْ تُحبُونَ اللّهَ فَأَتَبِعُونَي يُحبِبَكُمُ اللّهُ » (آل عمران: ٣١) فكانت البينة التي عليهم (الاتباع) ولا تقبل الدعوى بغير بينة".

#### مفاهيم ينبغي أن توضح:

#### ١- الخوف خوفان: محمود ومذموم:

المحمود: خوف يدل على تقوى الله، بالحرص على الطاعات، واجتناب المحرمات، والإكثار من نوافل العبادات، والإحسان إلى البريات، ومقامه فيالحياة الدنيا المستمرة حال الصحة والعافية

والمذموم: هو خوف يقود إلى اليأس والفرق من العذاب، بلا أثر ينفع فهو من مداخل الشيطان لتقنيط الإنسان من رحمة الرحمن لينقطع عن الطاعة ولا شك أنه مذموم. فتأمل أخى الحبيب؟

٧- الرجاء وحسن الظن يختلف عن التمني

"إِذ التَّمَنيَ يَكُونُ مَعَ الْكَسَلِ. وَلاَ يَسْلُكُ بِصَاحِبِهِ طَرِيقَ الْجِدُ وَالاجْتَهَادِ وَالرَّجَاءُ " يُكُونُ مَعَ بَذُلُ الْجَهْدُ وَحُسْنِ التَّوَكُّلِ.

فَالْأُوِّلَ كَجَالَ مَنْ يَتَمَنَّى أَنْ يَكُونَ لَهُ أَرْضَ يَبْذِرُهَا وَيَأْخُذَ زِرْعَهَا.

وَالثَانِي كَحَالَ مَنْ يَشَقُّ أَرْضُهُ وَيَضْلُحُهَا وَيَبْدُرُهَا . وَيَرْجُو طلوعَ الزُّرْعِ .

إلا مَعُ الْعُمَلِ. ,, مدارج السالكين (٣٧/٢).

وَفِي تَأْكِيدُ الْفُرِقَ بِينَ حَسَنَ الْظُنُ وَالْغُرُورِ، يقول الحافظ في الفتح: "المقصود من الرجاء أنَّ مَن وقع منه تقصير فليحسن ظنه بالله، وبرجو أن بمحو عنه ذنبه، وكذا من وقع منه طاعة يرجو قبولها، وأما من انهمك على المعصية راجيا عدم المؤاخذة بغير ندم ولا إقلاع فهذا غرور، وما أحسن قول أبي عثمان

الحيزي: من علامة السعادة أن تطيع وتخاف أن لا تقبل. ومن علامة الشقاء: أن تعصى وترجو أن تنجو"." فتح الباري" (٣٠١/١١)، وينظر مثله في شرح النووي على مسلم.

وفي تقريره لذلك يقول ابن القيم رحمه الله ي , الجواب الكافي لن سأل عن الدواء الشافي ,, (ص/٢٤): " وقد تبين الفرق بين حسن الظن والغرور، وأن حسن الظن إن حمل على العمل وحث عليه وساعده وساق إليه فهو صحيح، وإن دعا إلى البطالة والانهماك في المعاصى فهو غرور " انتهى.

وفي مناقشة ابن القيم للمتمادين في عصيانهم ؛ اتكالا على نصوص الرَّجاء وسعة مغفرة الله، ورحمته، وعفوه، وجوده، وأنّ رحمته سبقت غضبه، وسردهم في ذلك ما يحفظون من الأدلة التي تدخلهم الجنة بغير حساب، يقول ابن القيم: «الأمْرُ هَكذا، وَاللَّهُ فَوْقَ دَلِكَ وَأَجِلَ وَأَكْرُمُ وَأَجْوَدُ وَأَرْحَمُ، وَلَكُنْ إِنَّمَا يَضُعُ ذَلِكَ فِي مَحله اللَّائِقِ بِهِ، فَإِنَّهُ سُنْحَانُهُ مَوْصُوفَ بِالْحِكْمَةِ، وَالْعِزْةِ وَالْانْتَقَامِ، وَشَدَّة الْبَطْشِ، وَعُقُوبَة مَنْ يَسْتَحَقَّ الْعُقُوبَة، فلؤ كانَ مُعَوِّلُ حُسْنِ الظنِّ عَلَى مُجَرِّد صفاته وَأَسْمَائِهِ لاَشْتُرَكَ فِي ذَلِكُ الْبَرِّ وَالْفَاجِرُ، وَالْوَمِنُ وَالْكَافِرُ، وَوَلَيْهُ وَعَدُوهُ، فَمَا يَنْفَعُ الْجُرِمَ أَسْمَاؤُهُ وَصِفَاتُهُ وَقَدْ بَاءَ بِسُخْطِهِ وَغَضِيهُ، وَتَعَرَّضُ للْعُنْتِهِ، وَوَقَعَ فِي مَحَارِمِهِ، وَانْتَهُكَ حُرُمَاتِهِ، بَلَ حُسْنُ الظُّنِّ يَنْفَعُ مَنْ تَابَ وَنَدُمَ وَأَقْلُعُ، وَبِدُّلُ السَّيِّئَةَ بِالْحِسَنَةِ، وَاسْتَقْبَلَ بَقَيَّةً عُمُره بِالْخَيْرِ وَالطَاعَةِ، ثُمَّ أَحْسَنَ الظُّنِّ، فَهَذَا وَلَهَذَا أَجْمَعَ الْعَارِفُونَ عَلَى أَنَّ الرَّجَاءَ لا يُصحُّ الْهُوَ خُسِّنُ ظَنَّ، وَالْأُوِّل غُرُورٌ، وَاللَّه الْمُسْتَعَانُ". اه. (الحواب الكافي ص ٢٧).

وحد الاعتدال في ذلك أن تعلب جانب الخوف عند الحاجة إليه، وتغلب جانب الرَّجاء عند الحاجة إليه، فالمرءُ عند كثرة العصيان مع شدَّة الخوف يَحتاج إلى تغليب الرَّجاء على الخوف، أمَّا العصيان مع الأمن، فصاحبه بحاجة إلى تغليب جانب الخوف على جانب الرَّجاء، والحمد لله رب العالمين.

## أول واجب على العبيد

بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وأشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، أما بعد:

فأول واجب على المكلف العلم بـ (لا إله إلا الله)، وليس كل من قال لا إله إلا الله تنفعه، بل لا بد لها من شروط مستقاة من الكتاب والسنّة تتحقق في نفس وعمل قائلها حتى تنفعه والا فلا، فهل يستوي المؤمن الذي يقول لا إله إلا الله بحق مع المنافق الذي يقولها هزوًا ولعبًا؟ قال الحافظ الحكمي في سلم الوصول: وبشروط سبعة قد قيدت

وفي نصوص الوحي حقا وردت

فإنه لم ينتفع قائلها

بالنطق إلا حيث يستكملها

العلم واليقين والقبول

والانقياد فادرما أقول

والصدق والإخلاص والمحية

وفقك الله لما أحبه

الشرط الأول: العلم المنافي للجهل:

قَالَ الله تعالى: ( فَأَعْلَرُ أَنَّهُ، لَا إِلَهُ إِلَّا الله تعالى: (محمد:

عن عثمان قال: قال رسول الله: (من مات وهو يعلم أنه لا إله إلا الله دخل الجنة) رواه مسلم. الشرط الثاني: اليقين المنافج للشك:

قال الله تعالى: (إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَـثُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ مُثَمَّ لَمْ يُرْتَابُواْ) (الحجرات: ١٥).

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال رسول الله: (فمن لقيت من وراء هذا الحائط يشهد أن لا إله إلا الله. مستيقنا بها قلبه؛ فبشره بالجنة). (رواه مسلم).

الشرط الثالث: القبول المنافي للرد:

قَالَ اللّٰه تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا ۚ إِذَا فِيلَ لَمُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكُمُونَ ﴾ (الصافات: ٣٥).

عن أبي موسى الأشعري قال: قال رسول الله: (فذلك مثل من نفعه ما بعثني الله به من العلم

#### اعداد/ د/عبد الحكيم حسام الدين

والعمل فعلم وعمل ومثل من لم يرفع بذلك رأسًا ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به) (رواه مسلم).

الشرط الرابع: الانقياد المنافي للإباء:

قَالَ اللّٰهُ تَعَالَى: (وَمَن يُسَلِّمْ وَجَهَدُهِ إِلَى اللَّهِ وَهُوَ كُمُورٍ) مُحْسِنٌ فَقَدِ السَّمْسَكَ بِٱلْمُرْوَةِ ٱلْوُثَقِيُّ وَإِلَى اللَّهِ عَلَقِبَهُ ٱلْأُمُورِ) (لقمان: ٢٢).

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (ما من أحد يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا عبده ورسوله صادقًا من قلبه إلا حرمه الله على النار) (رواه مسلم عن أنس).

الشرط السادس: الإخلاص المنافي للرياء: قال الله تعالى: (فَأَعْبُدِ اللهَ غُلِمَا لَهُ الدِّيرَ ) (الزمر:

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (أسعد الناس بشفاعتي يوم القيامة من قال لا إله إلا الله خالصًا من قلبه أو من نفسه) رواه البخاري عن أبي هريرة.

الشرط السابع: المحبة المنافية للكره: قال الله تمال ( ( كَالَّانَ عَادُمُ اللَّهُ عُلَّالًا ) ((ل قرة

قال اللَّه تعالى: (وَالَّذِينَ ءَامَنُواۤ أَشَدُّ حُبَّا يَبَوُّ) (البقرة:

عن أنس رضي الله عنه: أن رجلاً قال: والله اني لأحب هذه السورة «قل هو الله أحد »، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: حبك إياها أدخلك الجنة). (رواه الدارمي وأصله في الصحيحين).

وصلُ اللهم وسلم وبارك على نبينا محمد، والحمد لله رب العالمين.

ربيع الأخر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٤ - السنة السادسة والأربعون



## درر البحار في تحقيق ضعيف الأحاديث القصار

کے اعداد/ علی حشیش

#### ٨٥٠- «فكرةُ ساعة خيرٌ من عبادة ستينَ سنة».

الحديثُ لا يصح؛ أخرجه الحافظُ أبو الشيخ في كتابه «العظمة» (ح٤٤) قال: حدثنا عبد الله بن محمد بن زكريا، حدثنا عثمان بن عبد الله القرشي، حدثنا إسحاق بن نجيح الملطي، حدثنا عطاء الخرساني عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم.. وعلته عثمان القرشي قال ابن حبان في «المجروحين» (١٠٢/٢): «يضع الحديث، لا يحل كتابة حديثه إلا على سبيل الاعتبار". وعلة أخرى؛ إسحاق الملطي، نقل الذهبي في «الميزان» (٧٩٥/٢٠٠/١) أن أحمد قال: «هو من أكذب الناس، وقال يحيى: معروف بالكذب ووضع الحديث، وقال النسائي والدارقطني؛ متروك».

#### ٤٨٦- «ما زُني عبدٌ قط فأذمن الزنا إلا ابتُلي في أهل بيته».

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (١٥٥/٣٣٠/١) عن ابن عباس مرفوعًا، وآفته إسحاق بن نجيح اللطي، وهو من أكذب الناس معروف بالكذب؛ كما بينا آنفًا، وقال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (٤٠٤/١/١): «إسحاق بن نجيح الملطي منكر الحديث». اهـ.

فائدة: مصطلح «منكر الحديث» عند البخاري إذا قاله في الرجل، يقول الحافظ ابن كثير في «اختصار علوم الحديث» (ص٨٩): «يكون هذا الرجل في أدنى المنازل وأردئها عنده، ولكنه لطيف العبارة في التجريح؛ فليعلم ذلك». اهـ.

وكذلك قول محدُّث وادي النيل أحمد شاكر في «شرح اختصار علوم الحديث ، فإنه يريد به الكذابين، ففي «الميزان» للذهبي (٥/١) نقل ابن القطان أن البخاري قال: «كل من قلت فيه: منكر الحديث لا تحل الرواية عنه». اهـ.

قلت: وهذا التحقيق لهذا الحديث فيه برهان على ما ذهب إليه الحفاظ ابن كثير والذهبي وابن القطان من مقصد البخاري من اصطلاحه منكر الحديث.

#### 848-«اتقوا مواضع التهَم».

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (٣٥/٣) بصيغة الجزم عن النبي صلى الله عليه وسلم، وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «لم أجد له أصلاً». اهـ.

قلتُ: ويغني عن هذا الحديث الذي لا أصل له: ما أخرجه الإمام البخاري في «صحيحه» (ح٢٠٧٥، ٢٠٣٥، ٢٠٢٩، ٢٠١٩)، والإمام مسلم (ح٢١٧٥) من حديث علي بن الحسن أن صفية زوج النبي صلى الله عليه وسلم أُخْبَرَتُهُ أَنَّهَا جَاءَتْ إِلَى رَسُولِ اللهِ صَلَى الله عَليه وسلم أُخْبَرَتُهُ أَنَّهَا جَاءَتْ إِلَى رَسُولِ اللهِ صَلَى الله عَليه وسلم أُخْبَرَتُهُ أَنَّهَا جَاءَتْ إِلَى رَسُولِ اللهِ صَلَى الله عَليه وسلم أَخْبَرَتُهُ أَنَّهَا جَاءَتْ إِلَى رَسُولِ اللهِ صَلَى الله عَليه وسلم أَخْبَرَتُهُ أَنَّهَا جَاءَتْ إِلَى رَسُولِ اللهِ صَلَى الله عَليه وسلم أَخْبَرَتُهُ أَنَّهَا جَاءَتْ إِذَا بَلَغَتْ عَنْدَهُ سَاعَةً، ثُمَّ قَامَتْ تَنْقَلْبُهُا، حَتَّى إِذَا بَلَغَتْ بَابَ سَاعَةً، ثُمَّ قَامَتْ تَنْقَلْبُهَا، حَتَّى إِذَا بَلَغَتْ بَابَ

الْمُسْجِد عَنْدَ بَابِ أُمُّ سَلَمَةَ، مَرَّ رَجُلاَنِ مِنْ الأَنْصَانِ، فَسَلَّمَا عَلَى رَسُولِ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ لَهُمَا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، عَلَى رِسْلَكُمَا؛ إِنَّمَا هِيَ صَفِيتُهُ بِنْتُ حُيَيٌ، فَقَالاً؟ سُبْحَانَ اللَّه يَا رَسُولَ اللَّه، وَكَبُرَ عَلَيْهِمَا. فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، إِنَّ الشَّيْطَانَ يَبْلُهُ مِنْ الْإِنْسَانِ مَبْلَغَ الدَّم، وَإِنِّي خَشِيتُ أَنْ يَقْدَفَ فِي قُلُوبِكُمَا شَيْئًا".

قلت: واللفظ للبخاري، وفي الحديث (٢٠٣٨): «إن الشيطان يجري من الإنسان مجرى الدم». المحدد لا يزالُ العبدُ يمشي مطلقًا ما خَمِصَ بطنه من أموال المسلمين، وسلم ظهره من بطنهم، وسلم لسانه من أعراضهم، واستقامت طريقته ولزم جماعة المسلمين».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدي في «الكامل» (٣٣١/١) من حديث عمران بن حصين مرفوعًا، وعلته إسحاق بن نجيح الملطي، وهو معروف بالكذب ووضع الحديث كما بينا آنفًا، وأورد هذا الحديث الإمام الذهبي في «الميزان» (٢٠١/١) وقال: «هذا الحديث من بلايا إسحاق اللطي".

٤٨٩- «إن للهِ عزَّ وجلَّ مَلَكًا يُنادي كلَّ يومٍ: مَن خالف سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم لم تنله شفاعته».

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (٨١/١) بصيغة الجزم عن النبي صلى الله عليه وسلم، وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «لم أجد له أصلاً». اهـ.

قلتُ: يغني عن هذا الكذب المختلَق المصنوع المنسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم قوله تعالى في سورة النور، الآية (٦٢): «فَلْيَحْثُرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ» (النور:٦٣).

#### • الله الناظر إلى عورة المؤمن والمنظور إليه».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدي في «الكامل» (١٥٥/٣٣١/١) من حديث عمران بن حصين مرفوعًا، وعلته إسحاق بن نجيح الملطي، وهو معروف بالكذب ووضع الحديث، وقال ابن عدي: «هذا الحديث موضوع». أهـ.

#### 491-« أهل الجنة ذلاثةُ: المحسن، والمحبُّ له، والكافُّ عنه».

الحديث لا يصح: أورده الغزائي في «الإحياء» (٨١/٣) وقال بصيغة الجزم: «جاء في الحديث»، وحتى لا يتقول علينا من لا دراية له بأصول اللغة، فقوله: «الكافّ» اسم فاعل من الفعل «كَفّ»، وليس من الفعل «كَفّ»، وليس من الفعل «كَفَى»، وقال الحافظ في «تخريج الإحياء»: «لم أجد له أصلاً» - اهـ - ٤٩٢ - « لو أحسن أحدكم ظنه بحجر لنفعه الله به» -

الحديث لا يصح: أورده الإمام الحافظ السخاوي في «المقاصد» (ح٨٨٣) وقال: «هذا الحديث قال ابن تيمية: إنه كذب. ونحوه قول شيخنا- يعني الحافظ ابن حجر-: «لا أصل له». قلتُ: أورده شيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (٣٣٥/١٤) وقال: «هذا من المكذوبات التى لم يروها أحد من علماء المسلمين ولا هو في شيء من كتب الحديث». اهـ.

قلتُ: أورده تحت الزيارة البدعية، وما يضعله أهل البدع مستندين إلى هذا الحديث الكذوب.

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

ما يزال الحديث متصلا عن مظاهر ريوبية المخلوقات وخضوعها لله رب العالمين، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

#### ٣ ـ تسخيرُ المخلوقات لأداء وظائفها، والقيام

فليس هناك مخلوق يستعصى وبمتنع عن أداء مهمته في هذا الكون، وهذا ما استدل به موسى- عليه السلام- حين سأله فرعون: «قال فمَن رُيِّكمَا يَا مُوسَى» أجاب موسى بجواب شاف كاف فقال: ﴿ وَمَا الَّذِي أَعْطَىٰ كُلُّ شَيْءِ خَلْقَهُ رَثُمُ هُدَىٰ » (طه: ٥٠) أي: رينا الذي خلق جميع المخلوقات، وأعطى كل مخلوق خلقه اللائق به؛ من كبر الجسم وصغره وتوسطه وجميع صفاته، ثم هدى كل مخلوق إلى ما خلقه له، وهذه الهداية هي هداية الدلالة والإلهام وهي الهداية الكاملة المشاهدة في جميع المخلوقات، فكل مخلوق تجده يسعى لما خلق له من المنافع، وفي دفع المضارُ عنه، حتى إنَّ اللَّه أعطى الحيوان البهيم من الإدراك؛ ما يتمكن به من فعل ما ينفعه، ودفع ما يضره، وما به يؤدي مهمته في الحياة، وهذا كقوله تعالى: « ٱلَّذِي أَحْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خُلْقَهُ. » (السجدة: ٧). فالذي خلق جميعُ المخلوقات، وأعطاها خلقها الحسن- الذي لا تقترح العقول فوق حسنه- وهداها لمصالحها، هو الرب على الحقيقة، فإنكارُهُ إنكارُ الأعظم الأشياء وجودًا، وهو مكابرة ومُجاهرة بالكذب، فالله أعطى الخلق كل شيء يحتاجون إليه في الدنيا، ثم هداهم إلى طريق الانتفاع به، ولاشك أنه أعطى كل صنف شكله وصورته المناسبة له، وأعطى كل ذكر وأنثى الشكل المناسب له من جنسه، في المناكحة والألفة والاجتماء، وأعطى كل عضو شكله الملائم للمنفعة المنوطة به، وفي هذا براهين قاطعة على أنه جل وعلا رَبُّ كُلُّ شيء، وهو المستحقّ



للعبادة دون سواه... وي كُلُ شيء لَهُ آية

تُداُ على أنَّه الماحدُ

ومما لا شك فيه أنَّ المقصودُ من إثبات ربوبيته-سيحانه- لخلقه وانفراده لذلك: هو الاستدلال به على وجوب عبادته وحده لا شربك له؛ الذي هو توحيد الألوهية، فلو أن الانسان أقر بتوحيد الربوبية ولم يقر بتوحيد الألوهية أو لم يَقُمُ بِه على الوجه الصحيح؛ لم يكن مسلمًا، ولا موحدًا؛ بل بكون كافرًا حاحدًا، وهذا ما سنتحدُّث عنه في الأعداد التالية- أن شاء الله تعالى-.

بيانُ استلزام توحيد الرُّبوبيَّة لتوحيد الألوهية

ومعنى ذلك أنَّ من أقرَّ بتوحيد الريوبية لله، فاعترف بأنه لا خالق ولا رازق ولا مدير للكون إلا الله- عزوجل- لزمه أن يُقرَّ بأنه لا يستحق العبادة بجميع أنواعها إلا الله سيحانه، وهذا هو توحيد الألوهية، فإنَّ الألوهية هي العبادة؛ فالإله معناه: العبود، فلا يُدعى الا الله، ولا يُستغاثُ إلا به، ولا يُتوكِّلُ إلا عليه، ولا تذبح القرابين وتُنذر النذورُ ولا تُصرفُ جميعُ أنواء العبادة إلا له؛ فتوحيدُ الربوبية دليل لوجوب توحيد الألوهية؛ ولهذا كثيرًا ما يحتجُ الله-سُبحانه- على المنكرين لتوحيد الألوهية بما أقروا به من توحيد الريوبية، مثل قوله تعالى: « يَاأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَيِّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَمْلَكُمْ لَمُلَكُمْ تَتَقُونَ ١١٠ الَّذِي جَمَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فَرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَآءُ وَأَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآةً فَأَخْرَجَ بِلَّهِ مِنَ ٱلشَّمَّرَتِ رِزْقًا لَكُمُّ أَ فَكُلَا تَجْعَلُوا بِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ » (البقرة: ٢١، -(YY

فأمرهم بتوحيد الألوهية، وهو عبادته، واحتج عليهم بتوحيد الرُّبوبية الذي هو خلق الناس الأولين والآخرين، وخلق السماء والأرض وما فيهما، وتسخير الرياح وإنزال المطر، وإنبات النبات، وإخراج الثمرات التي هي رزق العباد، فلا يليق بهم أن يُشركوا معه غيره؛ ممَّنْ يعلمون أنه لم يفعل شيئًا من ذلك، ولا من غيره، فالطريق الفطري لإثبات توحيد الألوهية: الاستدلال عليه بتوحيد الربوبية؛

فإن الانسان بتعلق أولاً بمصدر خلقه، ومنشأ نفعه وضره؛ ثم ينتقل بعد ذلك إلى الوسائل التي تقريه اليه، وترضيه عنه، وتوثق الصلة سنه وسنه، فتوحيد الربوبية بابٌ لتوحيد الألوهية؛ من أحل ذلك احتج الله على المشركين بهذه الطريقة، وأمر رسوله أن يحتجُّ بها عليهم، فقال تعالى: « قُالِي لَمَن ٱلأَرْضُ وَمَن فيهِكَ إِن كُنتُمْ تَعَامُونَ (٨٠) سَنَقُولُونَ لِلَّهُ قُلْ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ (٨٠) قُلْ مَن زَبُّ ٱلسَّكَنونِ ٱلسَّبِعِ وَرَبُّ ٱلْعَكْرِشِ ٱلْعَظيمِ ﴿ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا لَنَقُونَ ﴿ ﴿ اللَّهُ قُلْ مِنْ سَدِهِ اللَّهِ عَلَى مَنْ سَدِهِ ا لَلْكُونُ كُلُ شَيْءِ وَهُوَ يُصِدُ وَلَا يُحِكُدُ عَلَيْهِ أَن تَعَلَّمُونَ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى فَأَنَّى تُسْجَوُّونَ » تَعَلَّمُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَى فَأَنَّى تُسْجَوُّونَ » (المؤمنون: ٨٤-٨٨).

وقال تعالى: «ذَاكُمُ ٱللَّهُ رَثُكُمُّ لاَ اللهِ الَّا هُو خَالَيْ كُلِّ شَوْمَ عَ فَأَعْتُدُوهُ » (الأنعام: ١٠٢).

فقد احتج بتفرُّده بالربوبية على استحقاقه للعبادة، وتوحيد الألوهية: هو الذي خلق الخلق من أجله، قال تعالى: «وَمَا غَلَقْتُ الْحَا وَ الْانْسُ الله لَعْدُون » (الذاريات: ٥٦).

ومعنى (يعبدون): يُضردوني بالعبادة، ولا يكون العبد موحدا بمجرد اعترافه بتوحيد الربوبية؛ حتى يُقرُّ بتوحيد الألوهية، وبقومَ به، وإلا فإنَّ المشركين كانوا مُقرِّينَ بتوحيد الربوبية، ولم يُدخلهم في الاسلام، وقاتلهم رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهم يُقرُّون بأن الله هو الخالق الرازق، المحبى المبت، كما قال تعالى: « وَلَينَ سَأَلْنَهُم مَنْ خَلَقَهُمْ لَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّى يُؤْفَكُونَ » (الزخرف: ٨٧)، ﴿ وَلَينِ سَأَلْنَهُم مِّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَرْدِةُ ٱلْعَلَيْمُ ﴾ (الزخرف: ٩)، « قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمَّن يَمِلْكُ السَّمْعَ وَأَلْأَبْصِكُو وَمَن يُخْرِجُ ٱلْحَيِّ مِنَ ٱلْمَيْتِ وَكُوْجُ ٱلْمَيْتَ مِرَى ٱلْحِيِّ وَمَن يُدَبِّرُ ٱلْأَمْنَ فَسَيَقُولُونَ اللهُ فَقُلِ أَفَلا لَنَقُونَ » (يونس: .(41

وهذا كثيرٌ في القرآن، فمن زعمَ أنَّ التوحيدُ هو الاقرارُ بوجود الله، أو الاقرار بأن الله هو الخالق التصرف في الكون، واقتصر على هذا النوع؛ لم يكن عارفًا لحقيقة التوحيد الذي دعَتْ إليه الرسل؛ لأنه وقف عند الملزوم وترك اللازم، أو وقف عند الدليل وترك المدلول عليه.

ومن خصائص الألوهية: الكمال المطلق من

جميع الوجوه؛ الذي لا نقص فيه بوجه من الوجوه، وذلك يوجب أن تكون العبادة كلها له وحده، والتعظيم والإجلال، والخشية والدعاء، والرجاء، والإنابة، والتوكل والاستغاثة، وغاية الذُلُ مع غاية الحب، كل ذلك يجب عقلا وشرعًا وفطرةً أن يكون لله وحده، ويمتنع عقلاً وشرعًا وفطرة أن يكون لغيره.

ية بيان معنى توحيد الألوهيّة وأنه موضوع دعوة الرُّسل توحيدُ الألوهية؛ الألوهية هي العبادة

وتوحيدُ الألوهية هو: إفرادُ اللَّه تعالى بأفعال العباد التي يفعلونها على وجه التقرب المشروء، كالدعاء والنذر والنحر، والرجاء والخوف، والتوكل والرغبة والرهبة والإنابة، وهذا النوع من التوحيد هو موضوع دعوة الرسل من أولهم إلى آخرهم، قال تعالى: « وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلُّ أُمَّةٍ رَّشُولًا أَنِ أَعْدُواْ اللَّهُ وَآحَتَ نَبُواْ ٱلطَّاغُوتَ » (النحل: ٣٦)، وقال تعالى: «وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلُكَ مِن رَّسُول الَّا نُوحِيِّ إِلَيْهِ أَنْهُ، لَا إِلَهُ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُونِ » (الأنبياء:

وكل رسول يبدأ دعوته لقومه بالأمر بتوحيد الألوهية، كما قال نوح وهود وصالح وشعيب: «يَقَوْمِ أَعْبُدُواْ اللَّهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَيْهِ » (الأعراف: ٥٩، ٥٩، ٧٣، ٨٥)، « وَإِنْ هِيمَ أَذْ قَالَ لِقَوْمِهِ آعَبُدُوا اللَّهَ وَٱتَّقَوُّهُ » (العنكسوت: ١٦).

وأنزل على محمد صلى الله عليه وسلم: ﴿ فُلِّ إِنَّ أُمْرَتُ أَنْ أَعْدُ اللَّهَ مُخْلَصًا لَّهُ الدِّينَ » (الزمر: ١١).

وقال صلى الله عليه وسلم: (أمرت أن أقاتل الناس؛ حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله) (الحديث رواه البخاري ومسلم). وأول واجب على المكلف: شهادة أن لا إله الا الله والعمل بها، قال تعالى: « فَأَعْلَمُ أَنَّهُ، لَا إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ وَاسْتَغَفِّ لَذُنِّكَ» (محمد: ١٩).

وأول ما يؤمر به مَنْ يريد الدخول في الإسلام: النطق بالشهادتين، فتبين من هذا؛ أن توحيد الألوهية هو مقصودُ دعوة الرُّسل، وسُمَّى بذلك؛ لأن الألوهية وصف الله تعالى الدال عليه اسمه تعالى (الله)، فالله: ذو الألوهية، أي المعبود.

ويقال له: توحيد العبادة؛ باعتبار أن العبودية وصفُ العبد، حيث إنه يجبُ عليه أن يعبد الله مخلصًا في ذلك؛ لحاجته إلى ربه وفقره البه،

قال شيخ الإسلام ابن تيمية- رحمه الله-: (واعلم أن فقر العبد إلى الله: أن يعبده لا يُشرك به شيئا، ليس له نظير فيُقاسُ به؛ لكن يُشبه من بعض الوجوه حاجة الحسد إلى الطعام والشراب، وينتهما فروق كثيرة؛ فإن حقيقة العبد قلبه وروحه، وهي لا صلاح لها إلا بالهها الله الذي لا إله إلا هو، فلا تطمئن في الدنيا إلا بذكره. ولو حَصَل للعبد لذات وسرور بغير الله، فلا يدوم ذلك، بل ينتقل من نوع إلى نوع، ومن شخص إلى شخص، وأما إلهه فلابد له منه في كل حال، وكل وقت وأينما كان فهو

وكان هذا النوع من التوحيد هو موضوع دعوة الرسل؛ لأنه الأساسُ الذي تُبنى عليه جميع الأعمال، وبدون تحققه لا تصحُّ جميعُ الأعمال: فإنه إذا لم يتحقق؛ حصل ضده، وهو الشركُ، وقد قال الله تعالى: « إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن نُثْرَكَ بِيهِ» (النساء: ١١٦)، وقال تعالى: «وَلَوْ أَشْرَكُوا لَحَطَ عَنْهُم مَّا كَانُوا تَعْمَلُونَ » (الأنعام: ٨٨)، وقال تعالى: «لَينَ أَشْرَكْتَ لِيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلِتَكُونَنَّ مِنَ كَلْتَسرِينَ » (الزمر: ٦٥).

ولأن هذا النوع من التوحيد؛ هو أول الحقوق الواجبة على العبد، كما قال تعالى: «وَٱعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْعًا وَبِالْهَ لِدُنْ لِحَسَنًا » (النساء: ١ ٣٦) الآية، وقال تعالى: «وَقَضَى رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُّدُوٓا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِأُلُولِكُنِّنِ إِحْسَلِنّا ، (الإسراء: ٢٣) الآية، وقال تعالى: «قُلْ تَعَالَوْا أَتَلُ مَا حَزَّمَ رَثُكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَّا تُشْرَكُواْ بِهِ - شَكِيْعًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا ۗ وَلَا تَقَنُّلُوا أَوْلَندَكُم مِنْ إِمْلَنِيٍّ غَمَّنُ نَرُّزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمُّ وَلا تَقْرَبُوا ٱلْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ۚ وَلَا نَقَ نُلُوا ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ذَٰلِكُمْ وَصَّنَكُم بِهِ عَلَكُمْ نَفْقِلُونَ (اللهُ) وَلَّا نُقُرُنُوا مَالَ ٱلْيَتِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى بِيَلْغُ أَشُدَّهُۥ وَأَوْفُوا ٱلْكَيْلَ وَٱلْمِيزَانَ بِٱلْقِسُطَ لَا ثُكُلُّفُ نَفْسًا الَّلَا وُسْعَهَا ٓ وَ إِذَا قُلْتُمْ فَأَعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْنَى وَبِعَهْدِ ٱللَّهِ أَوْفُواْ ذَالِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكُّرُونَ أَنَّ وَأَنَّ هَلَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهُ وَلَا تَنَّبِعُوا ٱلسُّيُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ \* ذَالِكُمْ وَضَنكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَعُونَ » (الأنعام: ١٥١-١٥٣) الآبات.

نسأل الله أن يفقهنا في ديننا ويحسن ختامنا ويتولى أمورنا؛ إنه ولى ذلك والقادر عليه.



## التحذير من الغفلة

الحمدُ لله الذي يُحيي ويُميت وهو على كل شيء قدير، تقدّسَت أسماؤُه وجلّت صفاتُه، لا إله إلا هو الحكيم الخبير، أحيا القلوبَ بالقرآن والمواعظ، والحكمة والعمل الصالح الشكور، ووكل المُعرِضَ عن الحقّ إلى نفسه فهو في خُسران وغفلة وغُرور، أحمدُ ربي على نعمه كلّها، وأشكرُه على فضله الكبير.

د. علي بن عبد الرحمن العذيفي

امام المسحد التسوي

وأشهدُ أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له السميعُ البصير، وأشهد أنَّ نبينا وسيدنا محمدًا عبدُه ورسولُه البشيرُ الندير، والسراخُ المُتير، اللهم صلُ وسلّم وبارك على عبدك ورسولك محمد، وعلى آله وصحبه، القُدوة لكل مُؤمن بدينه بصير.

أما بعد؛ فَأَتَّقُوا اللَّهُ بِفعلِ كُلُّ عُملِ يَرضَاه، وَالبُعد عن كل عمل يُبغِضُهُ ويأبَاه؛ فتقوَى الله سعادةُ الدينا، والفوزُ بجنَّة الخُلد في الأخرى، فطُوبَى لن تمسَّك بها، وويلٌ لن جانبَها فلم بعمَل بها.

عبادَ الله: أصلحُوا قلوبكم بما يُصلِحُ القلوبَ، وراقبُوها من الواردات عليها المُفسدة للقلوب، فالقلبُ ملكُ الجوارح، كما قال النبيُّ- صلى الله عليه وسلم-: «ألا وإنَّ فالجسد مُضغة، إذا صلحَت صلى الله صلحَ الجسدُ كلَّه، وإذا فسَدَتَ فسَدَ الجسدُ كلَّه، ألا وهي القلبُ» (رواه البخاري ومسلم من حديث النعمان بن بشير- رضى الله عنهما).

وهل تعلّمُون أعظمَ أمراض القلوبِ التي يُحرَمُ من ابتُلِيَ بها من ابتُلِيَ بها من كثير من ابتُلِيَ بها من كثير من أبواب الخير؟

ألا إنّ أعظم أمراض القلوب: هي الغفلة، فالغفلة المُستحكمة هي التي شقي بها الكفارُ والمنافقون، وهي الني أوجَبَت لهم الخلود في النار، قال الله وهي التي أوجَبَت لهم الخلود في النار، قال الله تعالى: ( مَن كَفَرَ بِاللهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ وَإِلّا مَنْ أُكَرِهُ وَقَلْبُهُ مُظْمَينٌ بِالإِيمَنِ وَلَكِن مَن شَحَ بِالكُثرِ مَدْدًا فَعَلَيْهُ فَعَلَيْهِ مَن اللهِ وَلَهُمْ عَدَابٌ عَظِيدٌ فَ فَلَيْهُ مَن اللهِ وَلَهُمْ عَدَابٌ عَظِيدٌ فَن أَن اللهُ عَلَيْهُ فَا اللهِ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ فَا اللهِ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ا

وقد تكونُ الغفلةُ من المسلم عن بعض أعمالِ الخير، وعن الأخذ بأسباب المنافع والنجاةِ من الشرور، فيفُوتُه من ثوابِ الخير بقدر ما أصابه من الغفلة، ويُعاقب بالمكرُوهاتِ والشرُ بقدر غفلتِه فترك أسباب النحاة.

قَالُ الله تعالى: (وَلِكُلُ دَرَخَتُ ثِنَا عَمِلُواْ وَلِكُوْفَهُمْ أَصَالَهُمْ وَوَلَيُوفَهُمُ أَصَالَهُمْ وَوَكُمُ ثَنَا عَلَيْهُمْ وَوَكُمُ لَا تعالى: ( وَأَن لَيْضَالُونُ وَاللّهُ عَالَى: ( وَأَن لَيْضَالِ إِلّا مَا سَعَى ﴿ وَأَنْ سَعْيَهُ، سَوْفَ يُرَى ﴿ فَأَنْ لَيْكُمُ اللَّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّ

/aldel 6

و و و و و و

وقال- صلى الله عليه وسلم- عن ربّه تعالى:
«ادخُلُوا الجِنةَ برحمَتِي، واقتسمُوها بأعمالكم».
وقال- عليه الصلاة والسبلام-: «لا يـزالُ قومٌ
يتأخُرونَ حتَّى يؤخُرهمُ الله، وإن دخلُوا الجِنَّة».
وقال تعالى في عقوبة الغفلة عن الأخذ بأسباب
النجاة: (أَولَمَّا أَصَبَتَكُمُ مُّصِيبَةٌ قَدْ أَصَبُتُمُ مِثْلَتَهَا قُلْمُ
النّه قَدْاً أَقُلُ هُومِنْ عِندِ أَنفُ كُمُ أَن اللهَ عَلَى كُلُ شَيّهِ قَدِيرٌ)
(آل عمران: ١٦٥)، وقال تعالى: ( وَمَا أَصَبَكُمُ مِن عِند أَيْدِيكُرُ وَيَعَفُوا عَن كَيْدِي) (الشورى: مُهِ).

والعفوُ هنا للمُسلم وليس للكافِر؛ لأن الكافِر لا بغفر ذنبُه الا بالتوبَة.

الغفلةُ هي: عدمُ إرادةَ الخيرِ قَصدُا، وعدم محبَّتِه مع خُلوً القلب من العلم النافع، والعمل الصالح، وهذه هي الغفلة التامَّةُ المُهلكة، وهي غفلةُ الكفارِ والمنافقين، التي لا يُفلحُ المرءُ معها إلا بالتوبة إلى الله.

ولا يتَّبِعُ الإنسانُ- إذا استولَت عليه- إلا الظنَّ وما تهواه نَفْسُه، ويُزيِّنُه له شيطانُه، ويُحبُّهُ هواهُ من الشهوَات.

وهـنّه الغفلةُ هي التي عاقبَ الله بها الكفارَ والمنافقينَ في المدنيا والآخرة، قال الله تعالى: (وَلَقَدُ وَالمنافقينَ في المدنيا والآخرة، قال الله تعالى: (وَلَقَدُ وَرَأَنَا لِجَهَنّعَ كُنِهُ الْمَنْ فَلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ وَرَأَنَا لِجَهَنّعَ كُوبٌ لَا يُقِعَهُونَ وَمِنَا أَوْلَيْكَ وَلَمْ مَاذَانٌ لَا يَسْعُونَ وَبِمَا أَوْلَيْكَ مُمُ الْفَيْقِلُونَ ) (الأعراف: كَالْأَفْنِي بَلَ هُمْ أَلْفَيْقُونَ ) (الأعراف: ١٧٩)، وقال تعالى: ( فَلَمَا كَشَفْنَا عَنْهُمُ الرَّجْزَ إِلَى المُعلى فَي النَّاسِ عَنْ عَلَيْنَا لَفَيْقُونَ ) (الأعراف: ١٣٥)، وقال تعالى: ( وَإِنَّ كَثِيرًا فِي النَّاسِ عَنْ عَلَيْنَا لَفَيْقُونَ ) (يونس: ٩٢).

وقال عن المنافقين: (صُمَّ بُكُمٌ عُمُيٌ فَهُمْ لاَ يُبْعِمُ عُمُيٌ فَهُمُ لاَ يُبْعِمُ وَالْفَيْرُونَ)، وقال- سبحانه-: (وَأَنْذِرْهُرْ بَوْمَ اَلْمُسْرَةِ إِذْ يُبْعِمُونَ) (مريم: ٣٩).

عن أبي سعيد الخُدري - رضي الله عنه - قال: قالَ رسولُ الله - صلى الله عليه وسلم -: «إذا دخَلَ أهلُ الجنّة الجنّة الجنة، ودخَلَ أهلُ النارِ النارَ، يُؤتَى بالموت كهيئة كَبشِ أملَح، فينادي مُناد؛ يا أهلَ الجنّة لا فيشرنبُون وينظرُون، فيقولُ: هل تعرفُون هذا المُقولُ: هل تعرفُون هذا المُقولُ: هل تعرفُون هذا المُقولُ: هل تعرفُون ويقولُ:

يا أهلَ النارِ فيشرئِبُون وينظرُون، فيقولُ: هل تعرفُون هذا ؟ فيقولُ: هل تعرفُون هذا ؟ فيقولون: نعم، هذا الموتُ، وكلَّهم قد رآه، فيُذبحُ بين الجنة والنار، فيقالُ: يا أهلَ الجنّة ؟ خلودٌ بلا موتَ، وقرأَ خلودٌ بلا موتَ، وقرأَ هذه الآية: (وَأَنْذِرْهُرُ وَمْ الْمُلَّرِة فَنِي الْمُلُّ وَمُ فِي عَنْلَةٍ هذه الآية: (وَأَنْذِرْهُرُ وَمْ المُسْرَة إِذْ فُنِي الْمُلُورُ وَمْ فِي عَنْلَةٍ هِذه الآية: (وَأَنْذِرْهُرُ وَمْ المُسْرَة إِذْ فُنِي الْمُلُورُ وَمْ فِي عَنْلَةٍ وَمُ لَا يُورِدُونُ ومسلم). وقي بعض الروايات: «فلولا أنَّ اللَّه كتب الحياة لأَهْلِ الجَنَّة، المتوافِونُ أولولا أنَّ اللَّه كتب الحياة لأهل النَّار، المَّاتُوا خُرْنًا وحسرةً».

ومعنى قوله تعالى: (وَهُمْ فِي غَضْلَةٍ) أي: فِي الدنيا؛ إذ الآخرةُ لا غضلة فيها.

فغفلةُ الكفارِ والمنافقين غفلةُ مُستحكِمةٌ تامّة، تُخلُدُ صاحبَها في النار، وهي عدمُ إرادةِ الخير قصدًا، وعدم محبّتِه، وخلُو القلبِ من العلم النافع والعمل الصالح، مع اتباء الهوى.

قَالُ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَا نُعِلِّغٌ مَنْ أَغَفَلْنَا قَلَّبُهُۥ عَن فِكِينَا وَأَتَّبَعَ هَوَنُهُ وَكَاكَ أَمْرُهُۥ فُرُطًا ﴾ (الكهف: ٢٨).

قال أهلُ التفسير: «ولا تُطع من جعَلنا قلبَه غافلاً عن القرآن والإسلام، وكان أمرُه ضياعًا وباطلاً».

وأما غفلة المسلم، فهي غفلة عن بعض الأعمال الصالحة التي لا يُضاد تركها إسلامه، أو الوقوع في بعض المعاصي التي لا تُكفُر، والغفلة عن عقوباتها. والغفلة من المسلم شرِّ عليه كبيرٌ، وضررٌ خطيرٌ، تُوردُه المهالك، وتسندُ عليه من الخير مسالك.

وللغفلة مضارٌ كثيرة، وشرورٌ مُستطيرة، قال الله تعالى: ( وَلا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ نَسُواْ الله فَانسَهُمْ أَنفُسَهُمْ أَنْلَتِكَ هُمُ الفَسِيقُونَ ) (الحشر: ١٩)، وقال تعالى: ( نَسُوا اللهُ فَنسِيهُمُ إِنَّ الْمُنْفِقِينَ هُمُ الْفَسِيقُونَ ) الله فَنسِيهُمُ إِنَّ الْمُنفِقِينَ هُمُ الْفَسِيهُمُ إِنَّ الْمُنفِقِينَ هُمُ الْفَسِيقُونَ ) (الله ويدة: ١٧)، وقال - عز وجل-: ( وَأَذَكُر رَبَكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقُولِ فِالْمُلُوقُ وَلَاصَالِ وَلاَ تَكُن مَن الْقُولِ وَالْمَعْلِينَ ) (الأعراف: ٢٠٥).

بالغفلَة عن معرفة كَمَالِ التوحيد يقَعُ المسلمُ في نقص كمال التوحيد، قال الله تعالى: ( وَمَا يُوَّمِنُ أَصَّ رُكُنَ ) (يوسف: ١٠٦).

وبالغفلة عن تعلَّم أركانِ الصلاةِ وواجِباتها يقَعُ الخللُ في الصلاة، كما في حديث أبي هُريرة- رضي الله عنه-، أن النبي- صلى الله عليه وسلم- رأى رجُلاً يُصلي فخفَّف صلاتَه، فسلَّم على النبي-

صلى الله عليه وسلم-، فقال: «ارجع فصل فإنك لم تُصلُ »، فعل ذلك ثلاثا، فعلمه النبيُ- صلى الله عليه وسلم- الطُمأنينة في أفعال الصلاة. (رواه البخارى ومسلم).

وبالغفلة عن تذكّر صلاة الجماعة، يجُرُّ إلى التساهُلِ في الجماعة، يجُرُّ إلى التساهُلِ في الجماعة، قال النبي- صلى الله عليه وسلم-: «أشقَلُ الصلاة على المنافقينَ: صلاةُ العشاء وصلاةُ الفجر، ولو يعلمونَ ما فيهما لأتَوْهُمَا ولو حَبْوًا» (رواه البخاري ومسلم من حديث أبي هدرة).

وبالغفلة عن شواب الزكاة، والغفلة عن عقوبة ما منعها، يكونُ التفريطُ في أدائها، ففي الحديث؛ «ما من صاحب كنز لا يُؤدُي زكاتَه، إلاَّ مُثُل له يومَ القيامة شُجاعًا أقرعَ يأخذُ بلهزَمَتَيه، فيقولُ؛ أنا كنزُك، أنا مالُك، (رواه البخاري ومسلم من حديث أدى هديدة).

أي: صارَ هذا الكَنزُ ثُعبانًا يمصُّ شِدقَيه، ويُضرغُ فيه الشَّمَّ.

وبالغفلة عن تذكر عقوبات عقوق الوالدين، يقترف الولد العقوق، فيحق عليه ما قال عليه النبي-صلى الله عليه وشلاثة لا يدخُلُون الجنة؛ العاق لوالديه، والدَّيُوث، والرَجِلة من النساء» (رواه النسائي والحاكم، وقال: «إسنادُه صحيحٌ» عن ابن عُمر).

والدَّيُّوث: الذي يُقِرُّ أهلَه على الزُّنا. والْتَشبُهةُ بالرُّجال.

وبالغفلة عن عقوبة قطيعة الرَّحم، يقعُ الوعيدُ على القاطع، في حديث جُبير بن مُطعم- رضي الله عنه-، عن النبي- صلى الله عليه وسلم- قال: «لا يدخُلُ الجنة قاطع» (رواه البخاري).

وبالغفلة عن عقوبات الظُّلم، يكثر الظلم في الأرض، فيسفك الدم، ويُوخدُ مالُ الغير، ويُعتدى على الأحراض، ويصير العمران خرابًا، والأرض على الأعراض، ويصير العمران خرابًا، والأرض يبابًا، ويهلك الحرث والنَّسلُ، وينتشر الخوف، ثم تنزلُ العقوبة بالظالم، كما قال النبي- صلى الله عليه وسلم-: «إن الله ليُملي للظالم، حتى إذا أخذَه لم يُفلته»، وقرأ الآية: (وَكَدَّلِكَ أَخَدُ رَبِّكَ إِذَا أَخَدُهُ لَلْهُ لَيْمَلِي للظالم، حدى إذا أَخَدُهُ لم يُفلته »، وقرأ الآية، (وَكَدَّلِكَ أَخَدُ رَبِّكَ إِذَا النَّهُ النَّهُ الْمَدَاهُ المَدِهُ المَدِّلُ (همد: ١٠٢)

(رواه البخاري ومسلم من حديث أبي مُوسى). فالغفلَةُ مِفتاحُ شُرور، ويُحرَمُ بها المسلمُ من كثيرِ من الأجُور، وما يدخُلُ النقصُ على المسلم إلا من بابها، فالنجاةُ منها هي السعادةُ، والبعدُ عنها رُقِيَّ في قدرجات العبادة، والحذرُ منها حصنُ من العقوبات في هذه الدنيا، وفوزُ بالنعيم بعد المات. ولا يكون الاعتصامُ من الغفلَة والنجاة منها، إلا بالابتعاد عن أسبابها، وعدم الرُّكُون إلى الدنيا، التي تَغُرُّ المرة عن آخرته.

ومما يُعينُ المسلمَ على تجنبُ الغفلَة؛ المُحافظةُ على الصلواتِ جماعة، بخشُوع وحضورِ قلب، فالصلاةُ تتضمَّنُ حياةَ القلوب، لمَّا فيها من المعاني العظيمة، قال الله تعالى؛ (وَأَقِيرُ الصَّلَاةَ لِلْصَابِيّ) (طه: ١٤).

ومما يُنْجِي من الغفلَة؛ ذكرُ الله على كل حالٍ؛ فالذُكرُ يُحيي القلوبَ، ويَطرُدُ الشيطانَ، ويُزكِّي الروحَ، ويُقوِّي البدنَ على الطاعات، ويُوقِظُ من نوم النسيان، ودوامُه يحفظُ العبدَ مَن المعاصي. عن أبي مُوسى- رضي الله عنه-، عن النبي- صلى

عن أبي مُوسَى- رضي الله عنه-، عن النبي- صلى الله عليه وسلم- قال: «مثلُ الَّذي يذكُرُ ربَّه، والَّذي لا يذكُرُ مثلُ الحيُ والميَّتِ، (رواه البخاري ومسلم).

ومما يحفظُ العبدَ من الغفلَة: مُجالسةُ العلماءِ والصالحين؛ لأنهم يُذكُرون باللَّه، ويُعلَمُون العلمَ الشرعيَ، قال الله تعالى: (وَأَصْبِرُ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَنْفُرتَ رَبِّهُم بِالْفَدَوْةِ وَالْشِيِّ بُرِيدُونَ وَجْهَةٌ, وَلَا تَقَدُ عَبْنَاكَ عَنْهُمْ رُبِيدُ رَبِّهَ ٱلْحَيْوَ ٱلْشَيِّ بُرِيدُونَ وَجْهَةٌ, وَلَا تَقَدُ عَبْنَاكَ عَنْهُمْ رُبِيدُ رَبِّهَ ٱلْحَيْوَ ٱلنَّيْلُ (الكهف: ٢٨).

ومما يُنجِي من الغفلة؛ الابتعادُ عن مجالس اللَّهو والفسق وجليس السَّهو والفسق وجليس السوء، قال اللَّه تعالى: ( وَقَدْ نَزَلَ عَلَيْكُمُ فِي ٱلْكِنْبِ أَنْ إِذَا سَعِعْتُمْ وَايْتِ اللَّهِ يُكُفَّرُ جَا وَيُسْتَهْزَأُ جَا فَلَا لَقَعْدُوا مَعَهُمْ حَتَى يَعُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِوهُ إِنَّكُمْ إِذَا يَعْلَمُ اللَّهُ عَلَيْتُ عَيْرِوهُ إِنَّكُمْ إِذَا يَعْلَمُهُمُ ( النساء: ١٤٠).

وفي الحديث: «ومثُلُ جليس السوء كنافخ الكير».

ومما يُنجِي من الغفلَةِ: معرفةُ حقارةِ الدنيا وزوائِها، وعدم الاغترار بزخرُفِها عن الآخرة؛ فهي التي صدَّت أكثر الناس عن الآخرة، واتباع الهُدى.

ومما يُنجِي من الغضلَة: مُجانبُ النذنوبِ والعاصي؛ فَكلُ معصية وقعَ فيها العبدُ كان ذلك بسبب الفضلة، قال الله تعالى: ( إِنَّ اللَّامِتُ النَّفَوْا إِذَا مَسَّمُمُ طَنَيْفٌ مِن الشَّيْطِينِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُم مُّيْمِرُونَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ قَالَ اللَّهُ عَلَيْ فُوا مَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الللْ

(الأعراف: ٢٠٢،٢٠١).

عباد الله: إن من أعظَم ما يُنقِدُ المُسلمَ من الففلَة وآثارها الضارَّة: ذكرَ الموت وما بعدَه، فهو واعظٌ بليغٌ، مُشاهَدٌ مسموعٌ، يقينٌ طعمُه، قريبٌ لقاَؤُه، واقعٌ أمرُه.

عنَ أبي هُريرة- رضي الله عنه- قال: قال رسولُ الله- صلى الله عليه وسلم-: «أكثرُوا من ذكر هازِم اللهُ اللهُ عليه وسلم-: «أكثرُوا من ذكر هازِم اللهُ اللهُ عليه وقال: «حديثُ حسنٌ»).

وعُمرُ الإنسان ما مضَى في الطاعاتِ، وما مضَى في العاصي فهو خسارةُ عُمره.

عباد الله: (إِنَّ اللهُ وَمَلْتِكَنَّهُ يُصُلُّونٌ عَلَى النَّيِّ يَتَأَيُّهُا كَالَّذِي عَلَى النَّيِّ يَتَأَيُّهُا اللهِ عَلَى اللهُ عليه وسلم-: «من صلَّى عليه وسلم-: «من صلَّى عليه وسلم-: «من صلَّى علي صلاة واحدة صلَّى الله عليه بها عشرًا». فصلُوا وسلُموا على سيِّد الأولين والآخرين، وإمام المرسلين.

اللهم صلّ على محمد وعلى آل محمد، كما صلّيتَ على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، إنكُ حميدٌ مجيدٌ، اللهم بارك على محمد وعلى آل إبراهيم، إنك كما باركتَ على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، إنك حميدٌ مجيد، وسلّم تسليما كثيرًا.

اللهم وارضَ عن الصحابة أجمعين، وعن الخلفاء الراشدين المهديين: أبي بكر، وعُمر، وعُثمان، وعليّ، وعن سائر الصحابة أجمعين، وعن التابعين ومن تبعّهم بإحسان إلى يوم الدين، اللهم وارض عنّا معهم بمنّك وكرمِك ورحمتِك يا أرحم الراحمين.

اللهم أعـز الإسـلام والمُسلمين، وأذل الكفر والكاهرين، وأذل البدع التي تُضادُ دينَك يا رب العالمين، اللهم أذل البدع التي تُضادُ دينَك الذي بعثت به محمدًا - صلى الله عليه وسلم -، وأذل المُتدعين إنك على كل شيء قدير.

اللهم وارزُقنا وثبتنا، اللهم ارزُقنا التمسُّك بسنَّة نبيًك محمد- صلى الله عليه وسلم- كما تُحبُّ وترضَى، اللهم وارزُقنا التمسُّك بسنَّة نبييك محمد- صلى الله عليه وسلم- كما تُحبُّ وترضَى يا رب العالمين، وتوفَّنا على ذلك وأنت راضِ عنا يا أكرمَ الأكرمَ بن.

اللهم إنا نسألُك الجنة وما قرَّبَ إليها من قولَ وعمل، ونعوذُ بك من الناروما قرَّبَ إليها من قولٍ وعمل.

اللهم اغفر لنا ما قدَّمنا وما أخَرنا، وما أسرَرنا وما أعلنَّاً، وما أنت أعلمُ به مثّا، أنت الْقدُم وأنت المُؤخِّر لا إلهَ إلا أنت.

اللهم أحسن عاقبتُنا في الأمورِ كلُّها، وأجرنا من خزي الدنيا وعدَّاب الآخرة.

اللهم إنَّا نسألُك العَفْوَ والعافيةَ، اللهم إنَّا نسألُك العَفْوَ والعافيةَ في ديننا ودُنيانا وأهلِنا يا رب العالمين، وقحميع أُمورنا.

اللهم تولَّ أمرَ كل مُؤمَّنِ ومُؤمَّنة، وتولَّ أمرَ كلِّ مُسلم ومُسلمة يا رب العالمين.

اللهم أرض بين قلوب المسلمين، اللهم أرض بين قلوب المسلمين، اللهم أطعم جائعهم، اللهم اكسُ عاريهم، اللهم إنا نسألُك يا ذا الجلال والإكرام أن تنتقم ممن ظلمَهم، اللهم انتقم من ظلمَ المسلمين في دينهم، اللهم انتقم يا رب العالمين وعجُل عقوبتك على من تسلّط عليهم يا رب العالمين في دمائهم وأموالهم وأرضهم وشرّدهم من أرضهم يا رب العالمين.

## يين الاحتراف والاحتياج

اعداد/

الحلقة الثانية

صلاح عبد الخالق

الحمد لله وكفي والصيلاة والسيلام على النبي الصطفي، وبعد:

فما بزال الحديث متصلاً عن أحكام الشحاذة، مِكْ هذا العدد نتناول بعض أحكامها، وأسبابها، ووسائل علاحها، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

ظاهرة التسول في الساحد:

أ- أَصْلُ السُّؤَالِ مُحَرِّمُ فِي الْسُجِدِ وَخَارِجَ الْسُجِدِ الْأُ لْضُرُورَة، فَإِنْ كَانَ بِهِ ضُرُورَةٌ، وَسَأَلَ فَي الْسُحِد وَلَمْ يُؤُدْ أَحَدًا بِتَخْطُيهُ رِقَابَ النَّاسِ وَلا عَبْرِ تَخَطِّيهِ، وَلَمْ يَكُذَبُ فِيمَا يَرُونِهُ وَيَذْكُرُ مَنْ خَالُهُ، وَلَمْ يَجْهَرْ جَهْرًا يَضُرُّ النَّاسَ مثلُ أَنْ يَسْأَلُ وَالْخَطِيبُ يَخْطُبُ، أَوْ وَهُمْ يَسْمَعُونَ عَلْمًا يَشْغُلُهُمْ بِهِ وَنُحُو ذَلكُ، جَازُ وَاللَّهِ أَعْلَمُ. مجموع الفتاوي لابن تيمية (١٠٦/٢٢). ب- بالنسبة للذي يكذب ويصطنع فلا إشكال أنه آذي المصلين في بيت الله عز وجل وكذب، وأخذ أموال الناس بالباطل، ومن سأل الناس تكثراً لم تزل السألة فيه حتى بلقي الله عز وحل وليس في وجهه مزعة لحم. والسؤال لا خير فيه ما لم يضطر البه الإنسان لدَيْن أو نحو ذلك؛ فإنه يسأل، أما هذا الشكل الموجود بمجرد انتهاء الناس من الصلاة يقوم ويصيح ويلغط، فالحقيقة لو مُنع هؤلاء برفق وقيل لهم: اذهبوا إلى باب السجد، فالساجد ما بُنيت من أجل عرض حال المرضى وحالات المدينين لكان أولى -

ولقد كان الرجل من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم يربط على بطنه الحجر، ولربما صُرع في المسجد، كما كان حال أبي هريرة رضي الله عنه وأرضاه، ومع ذلك ما جعلوا المساجد لهذا. شرح زاد المستقنع للشنقيطي (١٨/ ٣٨٦).

ج- دخل هشام بن عبد الملك- خليفة السلمين-

الكعبة فاذا هو بسالم بن عبد الله، فقال له: يا سالم سلني حاجةً. فقال له: إني لأستحيى من الله أن أسأل في بيت الله غير الله. فلما خرج خرج فِي أَثره فقال له: الآن قد خرجت فسلني حاجةً فقال له سالم؛ حوائج الدنيا أم من حوائج الآخرة؟ فقال: بل من حوائج الدنيا. فقال له سالم: ما سألتُ مَن بملكها فكيف أسأل مَن لا يملكها. صفة الصفوة (91/Y).

١- عَنْ قَسِصَةً بْنِ مُخَارِقِ الْهِلالِي، قَالَ: تَحَمَّلْتُ حَمَالُهُ، فَأَتَيْتُ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَسْأَلُهُ فِيهَا، فَقَالَ: أَقِمْ حَتِّي تَأْتَيَنَا الصَّدَقَةُ، فَتَأْمُرَ لَكَ بِهَا، قَالَ: ثُمُّ قَالَ: " يَا قَبِيصَهُ انَّ الْسَأَلَةَ لاَ تَحلُ إِلا لأحد ثالاثة رُجُل، تُحمِّل حَمَالَة، فَحَلْتُ لَهُ الْسُأَلَةُ حَتَّى بُصِينَهَا، ثُمَّ يُمْسِكُ، وَرَحُلُ أَصَائِتُهُ جَائِحَةُ اجْتَاحَتُ مَالَهُ، فَحَلَّتُ لَهُ الْسَأَلَةُ حَتَّى يُصِيبُ قَوَامًا مِنْ عَنْشِ- أَوْ قَالَ سِدَادًا مِنْ عَنْشِ-وَرَجُلُ أَصَابَتُهُ فَاقَةٌ حَتَّى يَقُومَ ثَلاَثَةٌ مِنْ ذُوى الْحِجَا مِنْ قَوْمِهِ: لَقَدْ أَصَابِتْ فُلاَنَا فَاقَةٌ، فَحَلَّتُ لَهُ الْسَالَةَ حَتِّي يُصِيبَ قَوَامًا مِنْ عَيْشٍ- أَوْ قَالَ سِدَادًا مِنْ عَيْشٍ- فَمَا سَوَاهُنَّ مِنَ الْسَأَلَة يَا قَبِيصَةُ شُحْت يَأْكُلُهَا صَاحِبُهَا شُحْتًا "صحيح مسلم (١٠٤٤).

- "قَوَامًا مِنْ عَيْشِ أَوْ قَالَ سِدَادًا مِنْ عَيْشِ"؛ الْقَوَامُ وَالسَّدَادُ هُمَا بِمَغْثَى وَاحِدٍ وَهُوَ مَا يُغْنِي مَنَ الشَّيْءِ وَمَا تَسَدُ بِهِ الْحَاجَةِ. شرح النووي (١٣٣/٧).

ذكر صلى الله عليه وسلم أن السألة لا تحل إلا لواحد من ثلاثة.

١- رجل تحمل حمالة، يعنى التزم مالا في ذمته لاصلاح ذات البين، فهذا يُعطَى وله أن يسأل حتى يصيبها، ثم يمسك ولا يسأل.



 ٢- ورجل آخر أصابته جائحة اجتاحت ماله، كنار وغرق وعدو وغير ذلك، فيسال حتى يُصيب قواماً من عيش.

٣- والثالث: رجلٌ كان غنياً فافتقر بدون سبب ظاهر، وبدون جائحة معلومة، فهذا له أن يسأل، لكن لا يُعطى حتى يشهد ثلاثة من أهل العقول من قومه بأنه أصابته فاقة، فيُعطى بقدر ما أصابه من الفقر.

فهؤلاء الثلاثة هم الذين تحل لهم المسألة وما سوى ذلك يقول الرسول صلى الله عليه وسلم: «فما سواهن من المسألة يا قبيصة، سحت يأكلها صاحبها سحتاً». والسحت هو الحرام، وسمي سحتاً؛ لأنه يسحت بركة المال، وربما يسحت المال كله، فيكون عليه آفات وغرامات تسحت ماله من أصله، والله الموفق. شرح رياض الصالحين لابن عثيمين والله الموفق. شرح رياض الصالحين لابن عثيمين).

٧- عن أنس رضي الله عنه أن رجلاً من الأنصار أتى النبي صلى الله عليه وسلم فسأله فقال: إن المسألة لا تصلح إلا لثلاث؛ لذي فقر مدقع، أو لذي غرم مفظع، أو لذي دم موجع. صحيح الترغيب (٨٣٤). -(إن المسألة) أي الطلب من الناس أن يعطوه من أموالهم شيئا (إلا لأحد ثلاثة لذي دم موجع) يعني ما يتحمله الإنسان من الدية فإن لم يتحملها وإلا قتل فيوجعه القتل (أو لذي غرم مفظع) شديد شنيع والمراد به ما استدانه لنفسه وعياله (أو لذي فقر مدقع) أي شديد يفضي بصاحبه إلى الدقعاء وهي اللصوق بالتراب من شدة الفقر. فيض القدير (٣٨٩/٢).

#### حكم الشعاذة (التسول):

يُّ مجموع فتاوى ابن باز " (٣٢٠/١٤) ذكر حديث قبيصة السابق، ثم قال: " فهذا الحديث قد أوضح فيه النبي صلى الله عليه وسلم أنواع المسألة المباحة، وأن ما سواها محرم، فمن كان عنده ما يسد حاجته من راتب وظيفة، أو تجارة، أو غلة وقف أو عقار، أو كسب يدوي من نجارة، أو حدادة، أو زراعة أو نحو ذلك: حرمت عليه المسألة. أما من اضطر إليها: فلا حرج عليه أن يسأل بقدر الحاجة،

وهكذا من تحمل حمالة لإصلاح ذات البين، أو النفقة على أهله وأولاده، فلا حرج عليه أن يسأل لسد الغرامة".

#### أسباب الشحاذة (التسول):-

- للشحاذة أسباب عديدة لا يمكن حصرها في محور واحد، ولكن الدافع الوحيد لها هو الحصول على المال ويمرور الزمن يتحوّل التسوّل نفسه إلى دافع وياعث، وإن وصل المتسوّل إلى حد الاكتفاء والإشباع أو ترقّي ليُصبح من طبقة الأشرياء فنراه يبقى ملازماً للتسوّل إلى نهاية العمر.

#### من أسباب الشحادة:

أولاً: ضعف الثقة برزق الله تعالى:

الله جل وعلا ضمن الرزق لجميع مخلوقاته، فقال لقالى: (وَعَامِن مَّاتِمَ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللهِ رِزْفَهَا وَعِلْمُ مُسْتَقَرَّهَا لَعَلَى: (وَعَامِن مَّاتِمَ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللهِ رِزْفَهَا وَعِلْمُ مُسْتَقَرَّهَا وَقَالَ سِبحانه، (وَفِي النَّهَةِ رِزْفَكُمُ وَمَا تُوعَدُونَ ﴿ الشَّالِي النَّهَةِ رَزْفَكُمُ تَطِفُونَ ﴾ (الذاريات: ٢٧- ٢٧). ثانيًا: الفقر: وهو عدم الحصول على مستلزمات الحياة الأساسية كالمأكل والمشرب والملبس، بسبب البطالة وعدم وجود مهنة أو حرفة لدى الشخص البطالة وعدم وجود مهنة أو حرفة لدى الشخص المتسوّل، أو أن له حرفة ولكنها لا تكفي لسد احتياجاته، لكثرة عياله أو لارتفاع أسعار المواد الخذائية ومتطلبات الحياة.

ثالثاً: الكسل: وهو حبّ الراحة، وعدم بذل الجهد العقلي والعضلي باتخاذ عمل معين أو حرفة معينة فيجد المتسوّل له مجالاً للحصول على المال اللازم دون تعب أو جهد يبذله، وغالباً ما يكون المال المحصّل أكثر بكثير مما لو اتخذ عملاً عضلياً أو عقلياً.

رابعًا؛ فقدان المعيل؛ فاليتيم والأرملة الفاقدان للعائل قد يختاران التسوّل بسبب حرمانهما من المعيل الدي يوفّر لهما مستلزمات الحياة المادية والروحية، فيفتقدان المال والإشراف والتوجيه التربوي الذي يربّيهما على عزّة النفس وكرامتها ويمنعهما من اتخاذ الأعمال الوضيعة ومن إذلال النفس بالتسوّل وغيره.

اللَّهُمَّ اكْفِنا بِحَلاَلِكَ عَنْ حَرَامِكَ، وَأَغْنِنِا بِفَضْلِكَ عَمّْنُ سُوَاكُ.

#### عيده أحمد الأقرع Islaci Es

وَٱلْبِغَضَاءَ فِي ٱلْخَيْرُ وَٱلْمَلْسِمِ وَيَصُدُّكُمْ عَنِ ذَكُم ٱللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّالَةُ ۚ فَهَا أَنْدُ مُنْكُونَ » (المَائدة: ٩٠-٩١)، وقد دلت هذه الآية على تحريم الخمر من وجوه: من تسميتها رجسًا وقد سُمى به ما أجمع على تحريمه وهو لحم الخنزير.

ومن كونها من عمل الشيطان، لأن كل ما كان من عمل الشيطان حرم تناوله، ومن الأمر بالاجتناب، وهو للوجوب، وما وجب اجتنابه حرم تناوله، ومن الفلاح المترتب على الاجتناب فمن لم يجتنبها لم يظلح، ومن كونها سبنًا للعداوة والبغضاء، وتعاطى ما يوقع ذلك حرام. ومن كونها تصدّ عن ذكر الله وعن الصلاة، والله تعالى يقول: ﴿ إِنَّمَا مُ بِدُ ٱلشَّطَانُ أَن تُوقِعَ بَنَنَكُمُ ٱلْعَدَوْةَ وَٱلْبِغْضَاءَ فِي ٱلْخَبْرِ وَٱلْمَيْسِ وَيَصُدَّكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَعَن ٱلصَّلَوْةِ فَهَلْ أَنْهُم مُنْلُبُونَ » (المائدة: ٩١).

ومن ختم الآية بهذا الاستفهام: «فَهَلُ أَنُّمُ مُّنَّهُونَ » (المائدة:٩١)، فإنه للزجر والردع، ولذلك قالوا: انتهينا، انتهينا. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله تعالى حرم الخمر، فمن أدركته هذه الآية، وعنده منها شيء، فلا يشرب ولا يبيع». (مسلم: ٣٩/٥)، وقد حذر رسول الله صلى اللَّه عليه وسلم من الخمر أيما تحذير، فقال صلى الله عليه وسلم: «مدمن الخمر كعابد وثن». (صحيح ابن ماجه: ٢٧٢).

وبين صلى الله عليه وسلم أن الجنة حرام على مدمن الخمر، قال صلى الله عليه وسلم: «لا يدخل الجنة مدمن خمر». (صحيح الجامع: ٧٥٥٠)، كما بين صلى الله عليه وسلم أن من مات وهي في بطنه مات ميتة جاهلية، قال صلى الله الحمد لله الذي أباح لنا جميع الطيبات وحرم علينا الخبائث المضرات، وأصلى وأسلم على المعوث رحمة للعالمين الذي وصفه ربه، فقال: «وَنَحْلُ لَهُدُ الطَّيْبَاتِ وَيُحْرَمُ عَلَيْهِدُ ٱلْخَبِّيثَ» (الأعراف:١٥٧). وبعد:

فمن المشاهد في واقعنا الاجتماعي الأليم أن ظاهرة المخدرات هي الأكثر انتشارًا، والأوسع تناولاً من آية ظاهرة أخرى، فحيثما قلُّب الإنسان النظر يجد هذه العادة الذميمة متفشية في ربوع المجتمع على اختلاف المستويات، وفي كافة الطبقات صغارًا وكبارًا، شيئا وشبانًا.

لقد فشت هذه الحريمة في المجتمعات فشوًا رهبنًا، وبلغت مبلغًا عظيمًا، وحطمت الأرقام القياسية والإحصاءات المذهلة من المدمنين، وتطالعنا الإحصاءات أن نصف شباب المجتمع في بعض البلاد يتعاطون الخمور والمخدرات، فإذا كان الأمر كذلك، لا يسع مسلمًا التغاضي عنه والسكوت عليه، وكيف يسكت السلمون وهم يقادون عن طريق هذا الوباء إلى هوة سحيقة، لا يعلم مداها إلا الله؟ ١

#### أسباب تفشى هذا الوياء

ومن أسباب تفشى هذه الحريمة: ضعف الوازع الديني، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن، ولا يشرب الخمر حين يشريها وهو مؤمن». (متفق عليه).

ومنها: تجاهل الوعيد الذي جاء في كتاب رينا وسنة نبينا صلى الله عليه وسلم لن شريها.

منها قول الله تعالى: «يَأْتُهَا الَّذِينَ مَامَنُوٓا إِنَّمَا الْمَثَرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَصَابُ وَٱلْأَرْلَةُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلَ ٱلشَّيْطَنِ فَأَجْتَنْبُوهُ لَعَلَّكُمْ ثُقِلِحُونَ (أَنَّ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَنَّ يُوقِعَ يَتَنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةَ

ربيع الأخر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٤ - السنة السادسة والأربعون

عليه وسلم: «الخمر أم الخبائث، فمن شربها لم تقبل صلاته أربعين يومًا، فإن مات وهي في بطنه مات ميتة جاهلية». (صحيح الجامع: ٣٣٣٩).

كما بين صلى الله عليه وسلم أنها من أكبر الكبائر، عن ابن عباس رضي الله عنهما أنّ النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الخمر أم الفواحش، وأكبر الكبائر، من شربها وقع على أمه، وخالته، وعمته». (صحيح الجامع: ٣٣٤٠).

كما حذر صلى الله عليه وسلم شارب الخمر من الخسف والمسخ، قال صلى الله عليه وسلم: «ليشربن أناس من أمتي الخمر يسمونها بغير اسمها، ويضرب على رؤوسهم بالمعازف والقينات، يخسف الله بهم الأرض، ويجعل منهم قردة وخنازير». (صحيح الجامع: ٥٣٣٠).

كما بين صلى الله عليه وسلم أن شارب الخمر ملعون- مطرود من رحمة الله-. قال صلى الله عليه وسلم: «إن الله لعن الخمر، وعاصرها، ومعتصرها، وشاربها، وساقيها، وحاملها، والمحمولة إليه، وبالعها، ومشتريها، وآكل ثمنها». (صحيح الجامع: ١٧٩٨).

كما بين صلى الله عليه وسلم أن شرب الخمر أمارة من أمارات الساعة، قال صلى الله عليه وسلم: «إن من أشراط الساعة: أن يُرفع العلم، ويظهر الجهل، ويكثر الزنا، ويكثر شرب الخمر ويقل الرجال، وتكثر النساء حتى يكون لخمسين امرأة القيم الواحد». (مسلم: ٢٦٧١).

كما بين صلى الله عليه وسلم أن من شرب الخمر في الدنيا ولم يتب حُرم من خمر الجنة، قال صلى الله عليه وسلم: «من شرب الخمر في الدنيا، ثم لم يتب منها حُرمها في الآخرة». (صحيح الجامع: ١٨٨).

وسيكرم الله أهل الجنة بخمر لذة للشاربين، قال الله تعالى: «مَثَلُ الْبَنَّ مِنَ الْمَعْدُنَّ فِيهَا أَنْهَرُ مِن مَا يَغَيْرِ الله تعالى: «مَثَلُ الْبَنَّ مِنْ الَّهِ عَيْرِ الله عَلَى وَعِدَ الشَّغُونَ فِيهَا أَنْهَرُ مِن مَا يَغَيْرِ عَلَى الشَّرِينَ وَمُغَفِّرَةً فِيلَا مِن كُلِّ الشَّرَتِ وَمُغَفِرَةً مِن وَانْهُرُ مِنْ هَوَ الله وَمُعَلِّمَ الله وَمُعَلِّمَ الله وَمُعَلِمً الله وَمُعَلِمُ الله وَمُعِلِمُ الله وَمُعَلِمُ الله وَمُعِلِمُ الله وَمُعِلِمُ الله وَمُعَلِمُ الله وَمُعِلِمُ الله وَمُعْلِمُ الله وَمُعِلِمُ الله وَمُعِلِمُ الله وَمُعْلِمُ الله وَمُعْلِمُ الله وَمُعِلِمُ الله وَمُعْلِمُ الله وَمُعِلِمُ الله وَمُعْلِمُ المُعْلِمُ الله وَمُعْلِمُ الله وَالمُعْلِمُ اللهُ المُعْلِمُ الل

وقال تعالى عن أهل الجنة: «يَطُونُ عَلَيْمْ وِلَدَنَّ عَلَيْمْ وِلَدَنَّ عَلَيْمْ وِلَدَنَّ عَلَيْمَ وَلَدَنَّ الْعَلَى مِن مَعِنِ اللهِ لَا يُصَدَّعُونَ عَنْمَ وَلَا يُرْزِقُنَ لا أَلْمُ وَقَال تعالى: عَنْمَ وَلَا يُرْزِقُنَ لا (الواقعة: ١٧- ١٩)، وقال تعالى:

#### « يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِن مَعِينِ (0) بَيْضَاءَ لَذَهِ لِلشَّدِيِينَ » (الصافات:20 - 21).

فالمحروم الذي يُحرم هذه الخمر اللذيذة بسبب شربه لخمر عفنة نتنة تذهب العقل الذي هو من أشرف هبات الله للإنسان فكان جزاؤه أن يشرب شرشراب في الآخرة، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن على الله عهدًا لمن يشرب المسكر أن يسقيه من طينة الخبال». قالوا: يا رسول الله، وما طينة الخبال؟ قال: «عرق أهل النار، أو عصارة أهل النار». (مسلم: ٢٠٠٢).

وقد صدق رسول الله صلى الله عليه وسلم حيث قال: « لا تذهب الليالي والأيام حتى تشرب فيها طائفة من أمتي الخمر؛ يُسمُونها بغير اسمها". (صحيح ابن ماجه: ٢٧٧٩)، وقال صلى الله عليه وسلم: «كل مسكر حرام، وما أسكر كثيره فقليله حرام». (صحيح ابن ماجه: ٢٧٣٦).

وعن أم المؤمنين أم سلمة رضي الله عنها قالت: نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن كل مسكر ومفتر. (فتح الباري: ١٠/٤٤).

وهنا يتبين أن الحشيش، والأفيون، والكوكايين، والبانجو، وغير ذلك مما هو معروف من المسكرات، كل ذلك والخمر سواء، لاشتراكها في علة التحريم، وهي إذهاب العقل مع النشوة، فأمر هذا جزاء متعاطيه عند الله، كيف تطيبُ نفس عاقل- فضلاً عن مسلم- بتناوله، بل بوجوده في مجتمعات المسلمين؟

إنه لعجيبٌ حال من يسمع عن هذه الأقات ويعلم أحوال من يتعاطى المسكرات والمخدرات، وما يقعون فيه من القبائح التي هي مسخٌ للدين والعقل والصحة، وما صار إليه أهلها من أخس حالة، وأقذر صفة وأفظع مصاب، ثم لا يستجيبون لخطاب، ولا يميلون إلى صواب.

ولقد أثبتت الدراساتُ أنه كلما زادت ظاهرةُ استعمال المخدرات في مجتمع من المجتمعات، ارتفعت معدلات أخطر الجرائم الأمنية والأخلاقية، فهل من تكاتف من الجميع للقضاء على هذا الشر المستطير؟ فإن قال قائل؛ كيف الخلاص من هذا الوباء؟

قلت: هذا الذي سنعرفه- إن شاء الله- في العدد القادم.



### من هدى رسول الله صلى الله عليه وسلم الصير على جور الحكام

عن ابن عباس- رضى الله عنهما- قال: قال رسه ل الله صلّى الله عليه وسلّم: «من رأى من أميره شيئًا يكرهه فليصبر، فإنّه من فارق الجماعة شبرًا فمات، فميتة جاهلية، (صحيح مسلم).

### من نور كتاب الله

من صفات المؤمن: الصبر قال تعالى:

« وَلَنَبْلُونَكُم بِثَنَّ عِنَ ٱلْخُوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقْصِ مِنَ ٱلأَمْوَالِ وَٱلأَنفُسِ وَٱلشَّمَرَتُّ

وَيُشِّرِ ٱلصَّنارِينَ » (المقرة: ١٥٤).

#### من أقوال السلف

عن الشافعي قال: «مثل الذي يطلب العلم بلا حجة كمثل حاطب ليل، يحمل حزمة حطب، وفيه أفعى تلدغه وهو لا سارى، (اعلام الموقعين).

### من دلائل السوة

عن عبد الله بن مسعود قال: استقبل رسول الله صلى الله عليه وسلم البيت، فدعا على نفر من قريش سبعة فيهم أبو جهل، وأمية بن خلف، وعتمة بن ربيعة، وشبية بن ربيعة، وعقبة بن أبى معيط. قال عبد الله: فأقسم بالله لقد رأيتهم صرعى على بدر، قد غيرتهم الشمس، وكان يومًا حارًا. (صحيح البخاري).

### من فضائل الصحابة بشهادات آل البيت

عن جعفر الصادق أن زيد بن على سأله يومًا يعض أصحابه عن قوله تعالى: «وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونِ أُولَٰئِكُ الْمُقَرِّبُونَ»، قال: أبو بكر وعمر، ثم قال: لا أنالني الله شفاعة جدى إن لم أوالهما. (سير أعلام النبلاء).

#### حكم ومواعظ

 قال رجل للحسن رحمه الله: وإنى أريد سفرًا فزودني قال: «ابن أخي، أعز > أَمْرَ اللَّهِ حِيثُما كُنت يُعزِّكُ اللَّه عزوجِل، (الزهد لأحمد بن حنيل).

ربيع الأخر ١٤٣٨ هـ - العدد 350 - السنة السادسة والأربعون





فقد كثر مقابلة البدعة ببدعة، فنجد رسائل كثيرة على شبكات التواصل مثل «الواتس آب»، وغيرها؛ لا بجوز نشرها، ولا نثاب عليها، لأنه بدعة؟ مثل ران شاء الله كلنا سنقوم الساعة ١٢ ليلة رأس السنة، ونصلى ركعتين، أو نقرأ قرآناً، أو نذكر رينا، أو ندعو؛ لأنه لو نظر ربنا للأرض في الوقت الذي معظم العالم يعصيه: يجد السلمين لا زالوا على طاعتهم.. بالله عليك ابعث الرسالة هذه لكل الذين عندك؛ لأنه كلما كثر

عددنا؛ كلما رينا سيرضي أكثر «. وهذه الرسائل لا بحوز نشرها، والذين نشروا تلك الرسالة وأرادوا من السلمين القيام بالصلاة والذكر؛ لا نشك أن نياتهم طيبة،

> وعظيمة، وخاصة أنهم أرادوا أن تقوم طاعات وقت قيام المعاصي، لكن هذه النبة الطبيةالصالحةلا تجعل العمل شرعيًا صحيحًا مقبولاً، بل لا بد من كون العمل موافقاً للشرع في سيده، وجنسه، وكمه، وكيفه، وزمانه، ومكانه.

ويمكن حصر أسباب المنع من نشر تلك الرسالة بنقاط، منها:

١- أنه وُجدت مناسبات جاهلية، ومناسبات لأهل الكفر والضلال، منذ عهد النبي صلى الله عليه وسلم إلى زماننا هذا، ولم نر نصا نبويا يحثنا على إنشاء طاعة وقت فعل غيرنا لعصية، ولا يعمل مشروع وقت فعل عمل يدعي،

كما لم يُنقل قول لأحد من الأئمة المشهورين باستحباب فعل هذا.

وهذا من علاج العصية ببدعة، كما حصل من علاج بدعة الحزن واللطمية، عاشوراء، من الرافضة قال شيخ الإسلام ابن تيمية- رحمه الله-: «وأما اتخاذ أمثال أيام المصائب مأتماً: فليس هذا من دين المسلمين، بل هو إلى دين الجاهلية أقرب، ثم هم قد فوتوا بذلك ما في صوم هذا اليوم من الفضل، وأحدث بعض الناس فيه أشياء مستندة إلى أحاديث موضوعة

لا أصل لها، مثل فضل الاغتسال فيه، أو التكحل أو المصافحة، وهذه الأشياء ونحوها من الأمور المتدعة كلها مكروهة، وانما المستحب صومه.

لكن لا يجوز لأحد أن يغير شيئًا من الشريعة لأحل أحد، وإظهار الفرح والسرور بوم عاشوراء، وتوسيع النفقات فيه هو من البدء الحدثة، القابلة للرافضة. (اقتضاء الصراط المستقيم: ص ٢٠١،٣٠٠).

٧- الدعاء والصلاة لها أوقات في الشرع فاضلة، وقد رغَينا النبي صلى الله عليه وسلم يفعلها فيه، كالثلث الأخير من الليل، وهو وقت نزول الرب سيحانه وتعالى للسماء الدنيا، والحث على فعل ذلك في وقت لم يرد فيه النص الصحيح انما هو تشريع في « السبب « و « الزمن »، والمخالفة في أحدهما كافية للحكم على الفعل بأنه بدعة

منكرة، فكيف بأمرين اثنين؟ ١ وأما عن حكم التصدق على العائلات الفقيرة في رأس السنة المسلادمة فنحن المسلمان اذا أردنا الصدقة؛ فاننا نبذلها للمستحقين الحقيقيين، ولا نتعمد حفل ذلك ف أيام أعياد الكفار، يل نقوم به كلما دعت الحاجة، وننتهز مواسم الخير العظيمة، كرمضان، والعشر الأوائل من ذي

الحجة، وغيرها من المواسم. والأصل في المسلم الاتباع لا الابتداء، قال الله تعالى: ( قُلْ إِن كُنتُمْ فَجُنُّونَ ٱللَّهَ فَالنَّبِعُونَ يُحْبِبُكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُو ذُنُوبِكُو وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيثٌ (أَنَّ) قُلُ أَطِيعُوا اللَّهُ وَالرَّسُولَ \_ فَإِن تُوَلِّوا قَالَ اللَّهُ لَا يُحِبُ ٱلكَّفرينَ ) (آل عموان:

قال ابن كثير- رحمه الله-: هذه الآية الكريمة حاكمة على كل من ادعى محية الله، وليس هو على الطريقة المحمدية؛ فإنه كاذب في دعواه في نفس الأمر، حتى يتبع الشرع المحمدي، والدين النبوي، في جميع أقواله، وأحواله.

٣- أنكم تتركون ما هو واجب عليكم تجاه تلك المعاصى والمنكرات، وهو الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، والنصح للمخالفين، وانشغالكم بعبادات فردية مع وجود معاص ومنكرات جماعية لا يحسن بكم فعله. ببدعة التوسع في النفقة وإظهار الفرح والسرور.

ربيع الأخر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٤ - السنة السادسة والأربعون

Mark Miller Supplies of the

श्री जी। उंदा उँव

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لانبي بعده... وبعد:

الأصبهاني أبو الفرج على بن الحسين، (ت٣٥٦هـ)، صاحب كتاب «الأغاني» شيعي محترق شعوبي كاره للعرب، خبيث ملأ كتابه بالخنا والفجور والزيغ والكذب والخرافات، وكتابه عمدة لكل منحرف مفتون، لا يؤخذ عنه التأريخ أو العلم، والبك بعض أقوال أئمة الاسلام فيه وف كتابه:

قال الخطيب السغدادي في «تاريخ بغداد» (۳۹۸/۱۱): «..حدثني أبو عبد الله الحسين بن محمد بن القاسم بن طباطبا العلوى قال: سمعت

> أبا محمد الحسين بن الحسين النوبختي يقول: كان أبو الفرج الأصبهاني أكذب الناس، كان بدخل سوق الوراقين وهي عامرة والدكاكين مملوءة بالكتب، فيشترى شيئا كثيرا من الصحف، ويحملها

> إلى بيته ثم تكون رواياته

کلها منها..».

وقال ابن الحوزي في «المنتظم» (٤٠/٧) ٤١): «...ومثله لا يُوثق به؛ فإنه يصرح في كتبه بما يوجب الفسق ويهون شرب الخمر، وريما حكى ذلك عن نفسه، ومن تأمل كتاب الأغاني رأى فيه كل قبيح ومنكر..».

وقال الذهبي في «ميزان الاعتدال» (١٥١/٥) ١٥٢): «..الأمـوي صاحب كتاب الأغـاني شيعي، وهذا نادر في أموى، كان البه المنتهى في معرفة الأخسار وأيام الناس والشعر والغناء والمحاضرات، بأتى بأعاجيب بحدثنا وأخبرنا...».

وقال ابن كثيرية «البداية والنهاية»

(٢٦٣/١١): «.. الأموى صاحب كتاب «الأغاني» وكتاب «أيام العرب» ذكر فيه ألفًا وسبعمائة يوم من أيامهم، وكان شاعرًا أدينا كاتبا عالما بأخيار الناس وأيامهم وكان فيه تشيّع..».

> وقال ابن شاكر الكتب نقلاً عن الذهبي: «رأيت شبخنا تقي الدين اين تيمية بضغفه ويتهمه في نقله، ويستهول ما يأتى به، وما علمت فيه جرحاً إلا قول ابن أبي الفوارس؛ خلط قبل موته» (تصدير الأغاني ١٩/١).

وقال هالال بن المحسن الصابي كما في معجم الأدباء» : (1 . . /1 ") «كان أبو الفرج الأصفهاني وسخا قدرا، ولم بغسل له ثوب منذ فصله الى أن قطعه، وكان الناس على ذلك بحذرون لسانه، وبتقون هجاءه ويصبرون على مجالسته، ومعاشرته، ومؤاكلته، ومشاريته وعلى كل صعب من أمره، لأنه كان وسخاف نفسه، ثم قِ ثويه، وفعله..».

ويظهر الجوانب السلبية في حياة الشعراء، مع سخريته من العقيدة والعبادات، وآل البيت والصحابة، مع الجون والتهتك والبذاءات والسبّ، ونسج من خياله المريض أن الفرس هم الذين بنوا الكعبة لابن الزيير، وكانوا يغنون بالفارسية!! لذا ينبغي الحذر من هذا الكتاب، والابتعاد عن قراءته. الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا ئىي بعده، ويعد:

نذكر بما ذكرناه في الحلقات الأربع الماضية عن ((tiage)):

١- الأحاديث الواردة في النمص. ٢- معني النمص لغة. ٣- معنى النمص عند الفقهاء الأربعة. ٤- فقه الأحاديث.

ثم تكلمنا عن القرائن والترجيح، فذكرنا منها: أولاً: تخصيص النص بالعرف واللغة. ثانيًا: لا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاحة. ثالثاً؛ القبول والرد للحديث، رابعًا: الحديث الضعيف لا يؤخذ منه حكم، ونستأنف البحث باذن الله تعالى.

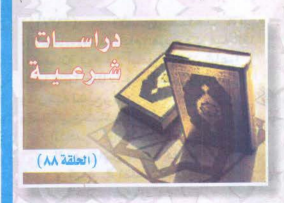
أخرج البزار يستده عن عبد الله بن مسعود-رضى الله عنه- قال: "لعن الله الماشمات والمستوشمات، والمتنمصات، والمتفلجات للحسن المغيرات خلق الله، فبلغ ذلك امرأة من بني أسد يقال لها أم يعقوب كانت تقرأ القرآن، فأتته، فقالت: ما حديث بلغني عنك؟ أنك لعنت الواشمات والمستوشمات، والمتنمصات والمتفلجات للحسن المغيرات خلق الله، فقال عبد الله: وما لي لا ألعن من لعن رسول الله- صلى الله عليه وسلم- وهو في كتاب الله عز وجل، فقالت الرأة؛ لقد قرأت ما بين دفتي المصحف، فما وجدت ذلك فيه، فقال: (وَمَا مَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَحُـُدُوهُ وَمَا نَسَكُمْ عَنْهُ فَأَنْفُواْ) (الحشر: ٧). فقالت الرأة: إن أول شيء من هذا على امرأتك ... الحديث.

وهذه الرواية مخالفة لروايات الحديث الأخرى والتي ليس فيها: إن أول شيء من هذا على امرأتك .... ولو صحت هذه الرواية فيكون الوشم هو سبب إنكار أم يعقوب؛ لأنه هو أول مذكورية الحديث.

#### نظرة على سند الحديث:

الرواية التي أخرجها البزار سندها كالتالي: وحدثنا يوسف بن موسى قال نا جرير، قال نا منصورين المعتمر أبو عتاب عن ابراهيم عن علقمة قال عبد الله... الحديث (مسند البزار -(1E79 -

وهذه الرواية نفسها أخرجها الامام مسلم:



تنوع قرائن السياق وأثره على الأحكام الفقهية

النمص (٥)

ربيع الأخر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٤ - السنة السادسة والأربعون



حدثنا إسحاق بن إبراهيم وعثمان بن أبي شيبة عن جرير، بذات السند (ح ٢١٢٥)، وكذلك أخرجها عن شيبان بن فروخ، حدثنا جرير.... (السابق)، وأخرجها أبو داود عن محمد بن عيسي وعثمان بن أبي شيبة، قال: حدثنا جرير.... (السابق) (سنن أبي داود ح

فالرواية مدارها على جرير بن عبد الحميد، تحملها عنه خمسة رواة، أربعة رووها بلفظ: فإنى أرى شيئًا من هذا على امرأتك الآن.... على العموم هكذا دون تحديد- إن أول شيء-كما في رواية يوسف بن موسى القطان. فهل هذه المخالفة تحتمل من يوسف بن موسى من باب زيادة الثقة أم هي شاذة؟

الرواة الأربعة الذين رووا الحديث عن جرير هم: إسحاق بن إبراهيم الحنظلي (اسحاق بن راهویه): ثقة حافظ مجتهد (انظر تقریب التهذيب ت ٣٣٢)، عثمان بن أبي شيبة: ثقة حافظ شهير وله أوهام (السابق ت ٤٥١٣)، شيبان بن فروخ: صدوق يهم (السابق ت ٢٨٣٤) محمد بن عيسى؛ ثقة فقيه (السابق ت

ثلاثة من الرواة الثقات اتفقوا على رواية:".. فإنى أرى شيئا من هذا على امرأتك الآن"، وخالفهم يوسف بن موسى القطان، وهو لا يدانيهم رتبة، فهو صدوق (السابق ٣٨٩)؛ مما يرجح أن روايته شاذة لخالفتها لرواية الثقات. ثانيًا: ما ورد في سنن النسائي أن سبب إنكار أم يعقوب أنها كانت زعراء (قليلة الشعر)، وهذا هو الذي دفعها للذهاب إلى ابن مسعود رضى اللَّه عنه والإنكار عليه، وليس الوشم كما في رواية البزار، فأنكر هو عليها حلق جبينها.

#### خامسًا: هل يقاس الحلق والتشقير على النمص؟

الجمهور على قياس الحلق على النمص ؛ بجامع أن كليهما تغيير لخلق الله، وهي العلة المصرح بها في الحديث. والحنابلة على قصر النهي على النمص فقط، وان حلق الشعر لا بأس به؛ لأن الخبر إنما ورد في النتف (انظر المغنى ٧٠/١)، الشرح الكبير لابن قدامة ١٠٧/١).

وفي سؤالات ابن سنيد للشيخ ابن عثيمين: هل

حلق الشعر داخل في النتف؟ فأحاب رحمه الله: إذا كان الحلق يدخل لغة في معنى النتف فانه يمنع، لكن الفقهاء قالوا: إن النمص هو النتف وعليه فالحلق جائز..(انظر الكنز الثمين في سؤالات ابن سنبد لابن عثيمين صـ١٦٧).

وأجاب في سؤال آخر؛ هل يدخل في النمص الحلق والقص أم لا؟ فأجاب: الفقهاء بقه لهن: إن النمص هو النتف، فالحلق لا بدخل في النمص، لكني لا أرى الحلق؛ لأنه يُقوَى أصول الشعر، والنتف يُضعفه (السابق صـ ١٦٦).

وكذلك قال: النمص هو كما قال الفقهاء الحنابلة: نتف شعر الوحه، والحلق والقص حائزان (السابق ١٦٥).

والراجح- والله أعلم ما عليه الجمهور، فالعلة من النهي عن النمص هي تغيير خلق الله، ولا شك أن هذا واضح في أخذ الشعر بالحلق أيضًا، وكما ذكر قبل ذلك- أن الحلق سبؤدي إلى غزارة شعر الوجه والحاجبين، مما يجعل المرأة لا تستغنى عنه بعد ذلك؛ لأنه لو تركته سيؤدي إلى ظهورها بمظهر منفر لتزايد شعر وجهها وحاجبيها! بسبب الحلق بالموس.

أما التشقير؛ وهو صبغ الشعر الزائد في الحاجبين بلون البشرة دون أخذ شيء من الحاجبين، فقد اختلف أهل العلم المعاصرون فيه؛ ما بين مانع ومجوز، فمن قاس على العلة المذكورة في حديث النمص، وهي تغيير خلق الله، نهى عنه؛ كما في فتاوى اللجنة الدائمة: تشقير أعلى الحاجبين وأسفلهما لا يجوز؛ لما في ذلك من تغيير خلق الله سبحانه وتعالى، ولشابهته للنمص المحرم شرعًا؛ حيث انه في معناه، ويرداد الأمر حرمة اذا كان ذلك الفعل تقليدًا وتشبها بالكفار أو كان في استعماله ضرر على الجسم والشعر.. (فتاوى اللجنة الدائمة 37/301)-

ومن العلماء من جوزه كالشيخ ابن عثيمين، فقد سئل عن التشقير فقال: يجوز تلوين شعر الحاجب بلون البشرة؛ لأن الشعر باق (الكنز الثمين صـ ١٦٥).

وقاسوا التشقير على صبغ الشعر، وأن الشعر باق كما هو، وإنما صُبغ فقط، فليس في ذلك

تغييرٌ لخلق الله تعالى، لكن يحرم إذا كان التشقير للتدليس على خاطب، أو التشبه بالكافرات، أو التزين به للرجال الأجانب.

ولعل ذلك هو الراجح- والله أعلم- وإن كان تركه هو الأورع، ومن باب الابتعاد عن الشبهات.

سادسا: هل تغيير خلق الله، على عمومه أم له ما خصصه ؟ قال الله تعالى حكاية عن إبليس لعنه الله: وَلَا ثُنَ مُ أَمُ مُ الله الله الله تعالى حكاية عن إبليس لعنه الله: وَلَا ثَنَ مُ أَبُعَ مُ أَلَهُ وَالله وَاللّه وَاللّه وَاللّه عليه الله عليه الله عليه وسلم قال: «لعن الله عليه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لعن الله الواشمات والمستوشمات، والمتناجات للحسن المفيرات خلق الله" (متفق عليه).

فحرمة تغيير خلق الله هو الأصل، إلا ما أذن فيه المشرع، فيخرج من هذا النهى العام.

ومثال ذلك خمس الفطرة، كما بحديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الفطرة خمس، أو قال: خمس من الفطرة؛ الختان والاستحداد، وقص الشارب، ونتف الآباط، وتقليم الأظفار" (متفق عليه). ومن ذلك تغيير الشيب بالصبغ كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن اليهود والنصارى لا يصبغون؛ فخالفوهم" (متفق عليه).

وفي الحديث عن أبي ذررضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن أحسن ما غُير به الشيب الحناء والكتم». (صحيح سنن أبي داود).

(الكتم نوعٌ من النبات يعطي مع الحناء اللون البني القاتم، يقول الإمام أحمد: إني لأرى الشيخ المخضّب فأفرح به (وذاكر رجلاً، فقال: لم لا تختضب؟ فقال: أستحي، قال: سبحان الله، سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم).

فالحاصل أنه أمامنا الآن ثلاثة أقسام من الشعور:

القسم الأول، ما نَهى الشرع عن تغييره، إلا ما دعت إليه الضرورة، وهذه تقدّر بقدرها، ومن ذلك النمص والوصل، وعدم حلق شعر اللحية للرجل.

القسم الثاني ما أمر الشرع بتغييره كالاستحداد

والشارب والإبطين، فإن السنة حلق العانة (الاستحداد)، ونتف الإبطين وحف الشارب أو قصه، وقد وقّت النبي صلى الله عليه وسلم لذلك أربعين يومًا كما في الحديث عن أنس بن مالك رضي الله عنه، قال: «وقّت لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم حلق العانة، وتقليم الأظفار، وقص الشارب، ونتف الإبط أربعين يومًا" (صحيح سنن أبي داود وغيره).

القسم الثالث: ما سكت عنه المشرع فلم يأمر فيه ولم ينه، ومن ذلك شعر الصدر، وشعر الرقبة، وشعر الذراعين والساقين. فهذا إن كثر وازداد فلا بأس بإزالته؛ لأنه قد يشوّه المنظر (انظر فتاوى نور على الدرب لابن عثيمين

ونعود لنتساءل ما الضابط في تغيير خلق الله؟ وهل كل تغيير لخلق الله محرم؟

إن الأمر فيه تفصيل، فتغيير خلق الله تعتريه الأحكام التكليفية الخمسة: الوجوب، الاستحباب، الإباحة، الكراهة، التحريم. فمن المحرم: خصاء حيوان لا يؤكل، قال النووي في المجموع نقلاً عن البغوي والرافعي: «لا يجوز خصاء حيوان لا يؤكل لا في صغره ولا في كبره، ويجوز خصاء المأكول في صغره؛ لأن فيه غرضا وهو طيب لحمه، ولا يجوز في كبره، ووجه قولهما أنه داخل في عموم قوله تعالى إخبارًا عن الشيطان: (ولآمرنهم فليغيرن خلق الله».

ومن المكروه؛ أخذ الرجل من شعر حاجبيه إذا طالا، قال النووي: "وينبغي أن يكره، لأنه تغيير لخلق الله لم يثبت فيه شيء، فكرة"(وذكر بعض أصحاب أحمد أنه لا بأس به، قال: وكان أحمد يفعله. (السابق ٢٩٠/١)، ومن المباح (ما سكت عنه المشرع) كشعر الرقبة والصدر ونحو ذلك للرجل، ومن المستحب؛ إزالة المرأة شعر لحيتها أو شاربها إذا نبتا، يقول النووي؛ "أما المرأة إذا نبتت لها لحية فيستحب حلقها، صرح به القاضي حسين وغيره، وكذا الشارب والعنفقة لها (السابق ٢٩٠/١).

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

أه لا: الكلام في الصلاة:

اتَّفَقَ الْفُقَهَاءُ عَلَى أَنَّ الصَّلاَّةَ تَنْطُل بِالْكَلاِّم مِن حيث الجملة، وَذَهَبَ جُمْهُورُ الْفُقَهَاءِ- الْحَنْفَيَّةُ وَالشَّافِعِيَّةُ وَالْحِنَائِلَةُ- إِلَى أَنَّ الْكَلاَمُ الْنُطِلِ لِلصَّلاَةِ مًا انْتَظَمَ منْهُ حَرْفَان فَصَاعِدًا، وهناك تفاصيل كثيرة ذكرها الفقهاء في ذلك لا يتسع المقام لذكرها (الموسوعة الفقهية الكويتية ١١٦/٢٧). قال الإمام النووي: كلام المسلى هو ثلاثة أقسام: أحدها: يتكلم عامدًا لا لصلحة الصلاة فتبطل صلاته بالإجماء، نقل الإجماع فيه ابن المنذر وغيره. (الجموع: ١٥/٤).

وقد ورد النهي عن الْكُلام أثناء الصلاة في أكثر من حديث، منها مَا رَوَى عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: كنا نسلم على النبي صلى الله عليه وسلم إذا كنا بمكة قبل أن نأتي أرض الحبشة، فلما قدمنا من أرض الحيشة أتبناه فسلمنا عليه فلم يرد، فأخذني ما قرب وما بعد، حتى قضوا الصلاة، فسألته فقال: "إن الله عز وجل يحدث في أمره ما يشاء، وإنه قد أحدث من أمره أن لا نتكلم في الصلاة". رواه أحمد، وقال شعيب الأرناءوط؛ صحيح وهذا إسناد حسن.

ومَا رَوَى زَيْدُ بْنُ أَرْقُمَ- رَضِيَ اللَّهِ تَعَالَى عَنْهُ- قَالَ: كُنَّا نَتَكَلُّمُ فِي الصَّلاَةِ، يُكُلُّمُ الرَّجُلِ صَاحِبَهُ وَهُوَ إِلَى جَنْبِهِ فِي الصَّلاَةِ حَتَّى نَزَلَتْ «وَقُومُوا لِلهِ قَانتِينَ» فأمرْنَا بِالسُّكُوتِ وَنُهِينًا عَنِ الْكَلاَمِ أَخْرِجِهُ مسلم. هذان الحديثان يدلان على أن الكلام في الصلاة كان مشروعاً في أول الأمر، ثم نسخ بعد ذلك.

وكلمة "قانتين" في هذه الآية تعنى ساكتين مُمسكين عن كلام الناس.

هذا هو المعنى المقصود من القنوت في هذه الآية الكريمة أخذاً من سبب النزول، فالقانت هو الذي لا يتكلم في صلاته إلا الكلام المشروء من قراءة وذكر للَّهِ عزُّ وجلُّ كل في موضعه كما علمنا النبي صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَّم. باب الفقه

أحكام الصلاة

الأشياء التي ورد النهى عنها في الصلاة

الكلام في الصلاة

### الحلقة الأولى

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

نبدأ في هذا العدد الحديث عن الأشياء التي ورد النهي عنها في الصلاة في أحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم، نحاول بحثها تباعاً لمعرفة ما يتعلق بها من أحكام.

ومن أهم هذه الأشياء المنهى عنها ف الصلاة:

د . حمدی طه

وَبِيانِ ذَلِكِ مَا رَوَى مُعَاوِيةُ بْنُ الْحَكَمِ السُّلَمِيُّرَضِيَ اللَّهِ تَعَالَى عَنْهُ- قَالَ: بَيْنَا أَنَا أَصَلِّي مَعَ
رَشُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذْ عَطَسَ
رَجُلُ مِنَ الْقَوْمِ، فَقُلْتُ: يَرْحَمُكَ اللَّهُ فَرَمَانِي
رَجُلُ مِنَ الْقَوْمِ، فَقُلْتُ: يَرْحَمُكَ اللَّهُ فَرَمَانِي
الْقَوْمُ بِأَنْصَارِهُمْ، فَقُلْتُ: وَاثْكُلُ أُمْيَاهُ مَا شَأَنْكُمْ
تَنْظُرُونَ إِلَيَّ؟ فَجَعلُوا يَضْرِيُونَ بِأَيْدِيهِمْ عَلَى
الْقَوْمُ بَأَنْصَارِهُمْ، فَلَمَّا رَأَيْتُهُمْ يُصَمِّتُونَتَى لَكني
سَكَتُّ، فَلَمًا صَلَّى رَسُولِ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ
وَسَلَّمَ فَبِابِي هُوَ وَأُمُّي مَا رَأَيْتُ مُعَلِّمًا قَبْلَهُ وَلا يَعْدَهُ أَلْهُ مَا كَهَرَنِي
وَسَلَّمَ فَبَابِي هُوَ وَأُمُّي مَا رَأَيْتُ مُعَلِّمًا قَبْلَهُ وَلا يَعْدَهُ أَكُمْ اللهِ عَلَيْهِ
وَسَلَّمَ فَبِابِي هُوَ وَأُمُّي مَا رَأَيْتُ مُعَلِّمًا قَبْلَهُ وَلا يَعْدَهُ أَخَسَنُ تَعْلِيمًا مِنْهُ. فَوَاللَّهُ مَا كَهَرَنِي
وَلاَ ضَرَيَتِي وَلاَ شَتَمَنِي، قَالَ، إِنَّ هَدَه الصَّلَاةُ وَلا يَعْدَهُ الشَيْءُ مِنْ كَلاَم النَّاسِ إِنَّمَا هُوَ لاَ يَعْدَهُ الشَيْءُ مِنْ كَلاَم النَّاسِ إِنَّمَا هُو لاَ يَعْمَلُهُ اللهُ يَعْدَهُ النَّاسِ إِنَّمَا هُو التَّكْبِيرُ وَقِرَاءَةُ الْقُرْآنِ أَخْرِجِهُ فَلْتُهُ مَا كَاللهُ مَا اللهُ مَا لَاللهُ مَا لَاللهُ عَلَيْهُ الشَيْءُ مَن كَلاَم النَّهُ مَا كَهُرَاءَ أَنْ الْتَسْبِيحُ وَالتَّكْبِيرُ وَقِرَاءَةُ الْقُرْآنِ أَنْكُمْ الْمُعُلُولِ اللهُ مَلِيمًا مِنْهُ مُعُولًا عَلْدُهِ الْمُعْلَى اللهُ عَلَيْهُ الْمَالِمُ اللّهُ الْمُؤْتُونَ أَنْهُمُ الْمُنْتُى اللّه مِنْ كَلام النَّاسِ إِنْمَا لَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ الْمَالَا اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللهُ اللّهُ مُعْلَمُهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُلْكَالِهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُونُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ اللهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ ال

ورواه أبو داود بلفظ «إن هذه الصلاة لا يحلُ فيها شيء من كلام الناس هذا، إنما هو التسبيح والتكبير وقراءة القرآن».

ومنها أيضاً حديث جابربن عبد الله رضي الله عليه عنهما قال: «أرسلني نبي الله صلى الله عليه وسلم إلى بني المصطلق فأتيته وهو يصلي على بعيره، فكلمته فقال لي بيده هكذا ثم كلمته، فقال لي بيده هكذا، وأنا أسمعه يقرأ ويومئ برأسه فلما فرغ، قال: ما فعلت في الذي أرسلتك فإنه لم يمنعني أن أكلمك إلا أني كنت أصلى، رواه أحمد ومسلم.

فهذه الأحاديث تدل دلالة واضحة على أن الكلام مع الناس ممنوع في أثناء الصلاة. وهي مستند إجماع العلماء على أن من تكلم في الصلاة عامدًا لغير مصلحتها ولغير واجب وجب عليه ولا خروج منه إلا بالكلام فيبطل صلاته إجماعًا. (شرح الزاد للحمد ٢١٤/٥). فإذا كان الأمر كذلك فاعلم أن الكلام في الصلاة إما كلام مشروع، وإما كلام ممنوع، والكلام المشروع في الصلاة على ضربين؛ الأول؛

كلام مشروع متعين لا يحل غيره محله كقراءة الفاتحة والتكبير والتسبيح والتشهد، كل في موضعه الذي بينه لنا النبي صلى الله عليه وسلم. والثاني، مشروع غير متعين كالأدعية في الركوع والسجود والجلوس، وكذكر الله تعالى مما ندب الله واستُحب.

أما الضرب الأول فهو من الأقوال التي تتشكل الصلاة منها، وهذا الكلام يدور بين الوجوب والندب.

وأما المصرب الثاني فهو من الأقوال والكلام المأذون به في الصلاة، وهو دون الأقوال التي تتشكل الصلاة منها، بمعنى أنه لو قالها أو لم يقلها أو أكثر منها أو قلل، فالصلاة باقية على حالها وشكلها.

#### والكلام المنوع في الصلاة على ضربين؛ الأول؛

هو ما سوى القراءة والذكر والدعاء والتسبيح والتحميد مما لم يُشْرع في الصلاة، ودليل ذلك ما رواه علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: قال رسول الله- صلى الله عليه وسلم- «مفتاح الصلاة الطّهور، وتحريمُها التكبير، وتحليلُها التسليم» رواه أحمد والترمذي.

ووجه الدلالة قوله صلى الله عليه وسلم: (وتحريمها التكبير) فالدخول في الصلاة بالتكبير يجعل كل كلام غير كلام الصلاة محرَّماً، وهذا الحكم عام يشمل المكتوبة كما يشمل النافلة، ويشمل الإمام، ويشمل كذلك المأموم والمنفرد.

والضرب الثاني، هو ما كان موجّها لغير الله، فمثل ذلك غير صالح في الصلاة، مع أن أصله قد يكون واجباً أو مستحباً. ومن هنا فإن تشميت العاطس والتسليم على الناس والحديث مع الناس في مختلف الشؤون حرام لا يجوز في أثناء الصلاة. وقد مر معنا في رواية لأبي داود لحديث معاوية بن الحكم

السلمي قوله- صلى الله عليه وسلم-: «إن هذه الصلاة لا يحل فيها شيء من كلام الناس هذا، إنما هو التسبيح والتكبير وقراءة القرآن».

ووجه الدلالة قوله صلى الله عليه وسلم: (لا يحلُ فيها شيء من كلام الناس هذا)، فهو يفيد حرمة كل كلام سوى ما ذكر؛ لأن لفظ "إنما" يفيد حصر الكلام الشروء فيما ذكر، ويؤيد ذلك رواية لأبى داود بلفظ: «إنما الصلاة لقراءة القرآن وذكر الله عزّ وحلّ، فإذا كنتُ فيها فليكن ذلك شأنك». فقوله- صلى الله عليه وسلم-: (انما) يفيد الحصر، فيحصر الكلام بقراءة القرآن وذكر الله عز وحل، ولا يزاد عليهما مما يخاطب به الناس. (الحامع لأحكام الصلاة لحمود عويضة ٢١٣/٢ يتصرف).

ويدل على ذلك أيضاً حديث جابر بن عبد الله رضى الله عنهما قال: « أرسلني نبي الله صلى الله عليه وسلم إلى بنى المصطلق فأتيته وهو يصلى على بعيره، فكلمته فقال لي بيده هكذا، ثم كلمته فقال لي بيده هكذا، وأنا أسمعه يقرأ ويومي برأسه، فلما فرغ قال: "ما فعلت في الذي أرسلتك فإنه لم يمنعني أن أكلمك إلا أني كنت أصلي» رواه أحمد ومسلم. فهذا واضح الدلالة على أن الكلام مع الناس ممنوع في أثناء الصلاة.

واستثنى أهل العلم من ذلك ما لا يتوجه به المصلى إلى الغير بشرط أن يكون من الدعاء أو الذكر، فلو عطس المصلى في صلاته فلا بأس بأن يقول (الحمد لله) في نفسه، وهكذا مما يدخل تحت الدعاء وذكر الله سيحانه، والأصل في ذلك حديث رفاعة رضى الله عنه قال: «صليت خلف رسول الله- صلى الله عليه وسلم- فعطستُ فقلتُ: الحمد لله حمدا

كثيراً طيباً مباركاً فيه مباركاً عليه كما يحبُّ رينا ويرضى، فلما صلى رسول الله- صلى الله عليه وسلم- انصرف فقال: مَن المتكلم في الصلاة؟ فلم يتكلم أحد، ثم قالها الثانية: من المتكلم في الصلاة؟ فلم يتكلم أحد، ثم قالها الثالثة: مَن المتكلم في الصلاة؟ فقال رفاعة بن رافع بن عفراء؛ أنا يا رسول الله، قال: كيف قلت؟ قال قلت: الحمد لله حمداً كثب أ طيباً مباركاً فيه مباركاً عليه كما بحثُ ربنا ويرضى، فقال النبي- صلى الله عليه وسلم-؛ والذي نفسي بيده لقد ابتدرها بضعة وثلاثون مَلَكا أبهم يصعد بها، رواه الترمذي والنسائي

وكذلك أيضا الكلام والدعاء الذي يصاحب قراءة القرآن، فالمصلى إذا قرأ القرآن في الصلاة جاز له الوقوف عند بعض الآبات يدعو ويتعوَّذ بما يتناسب مع ما يقرأ، والأصل ية ذلك ما روى حُذيفة رضى الله عنه قال: «صليت مع النبي- صلى الله عليه وسلم- ذات ليلة فافتتح البقرة، فقلت؛ يركع عند المائة ثم مضى، فقلت: يصلى بها في ركعة فمضى، فقلت: يركع بها، ثم افتتح النساء فقرأها، ثم افتتح آل عمران فقرأها، يقرأ مترسِّلاً، إذا مرَّ بآية فيها تسبيح سبّح، وإذا مرّ بسؤال سأل، وإذا مرَّ بتعوُّذ تعوُّذ ثم ركع...، رواه مسلم. فهذه الأدعية والتغُّوُّذات تندرج تحت ذكر اللَّه سيحانه، وهذا الحديث وإن كان ورد في النافلة فقد سبق معنا أن ما جاز في النفل جازية الفرض إلا بدليل، وما جازية الفرض جازية النفل إلا بدليل؛ لأن الأصل تساويهما في الحكم. (الشرح المتع على زاد المستقنع 71.37).

وللحديث يقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمن.

## التربية على أداء الأمانة

#### الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

عَنْ أُمُّ سَلَّمَةَ رَضَىَ اللَّه عَنْهَا فِي قَصَّة هِجْرَتِهِمْ إلى الحبشة وَإِكْرَامِ النَّجَاشِيِّ نَزَلَهُمْ، وَبَعْث قُرَيْشِ إِلَيْهُ لَيَرُدُهُمْ، فَأَبِي- رَحِمَهُ اللَّه- حَتَّى يَسْمَعُ مِنْهُمْ. قَالَتْ فَكَانَ الَّذِي كُلُّمَهُ جَعْفَرُ بْنُ أبي طَالُب رضى الله عنه فَقَالَ لَهُ: أَيُّهَا الْمُلكُ! كَنَّا قُوْمًا أَهْلَ جَاهِليَّة، نَعْبُدُ الْأَصْنَامَ، وَنَأْكُلُ الْمُيْتُةَ، وَنَـاْتِي الْفُوَاحُشَ، وَنَقْطَعُ الأَرْحَـامَ، وَنُسِيءُ الْحِوَارِ، يَأْكُلُ الْقُويُّ مِنَّا الضَّعِيفَ، فَكُنَّا عَلَى ذَلِكَ حَتَّى بِعَثَ اللَّهِ إِلَيْنَا رَسُولاً مَنَّا، نَعْرِفُ نُسِيهُ وَصدْقهُ، وَأَمَانَتُهُ وَعَفَافُهُ، فَدُعَانَا إِلَى اللَّهُ لِنُوَحِّدُهُ وَنَعْبُدُهُ، وَنَخْلَعَ مَا كُنَّا نَعْبُدُ نَحْنُ وَآبِأُوْنَا مِنْ دُونِهِ مِنَ الْحِجَارَةِ وَالْأَوْثَانِ، وَأَمَرَنَا بِصِدُقَ الْحَدِيثُ، وَأَذَاءِ الْأَمَانَةِ، وَصِلْةُ الرَّحِمِ، وُحُسْنَ الْحِوَارِ، وَالْكُفِّ عَنِ الْحِارِمِ وَالدُّمَّاءِ، وَنَهَانَا عَنِ ٱلْفُوَاحِشِ، وَقَـوْلَ النِّورِ، وَأَكِّل مَالْ اليُتيم، وَقَدْفَ الْحُصَنَةِ. (مُسنِد أَحَمِد ١٧٤٠ وصححه الألباني).

تَضَمَّنَ هَذَا الْحَدَّيثُ الأَصُولُ وَالْبَادِئُ الْتَي اهْتَمَ النَّبِيُ صلَى الله عليه وسلم بِتَرْبِيَة أَصْحَابِهِ عَلَيْهَا وَهُوَ فِي مَكَّةَ، وَقَدْ تَحَدُّثُنَا عَنَ السَّدْقَ وَمَكَانته فِي الْإسْلام، وَحَديثُنَا فِي هَذَا الْشَقَالُ عَنْ أَدَاءِ الْأَمَانَةِ، فَنَقُولُ وَبِالله تَعَالَى التَّوْفَيقُ؛

لَقَدُ أَمْرَ اللّٰه تَعَالَى بِأَدَاء الْأَمَانَة فَقَالَ: « إِنَّ اللّٰهَ غَلَالُ: « إِنَّ أَلْمَهُ فَقَالَ: « إِنَّ أَلْلَهُ غَالَاكُمْ إِنَّ أَلْلَهُ غِبًا يَعِظُكُمْ فَهِ إِنَّ أَلَلَهُ غِبًا يَعِظُكُمْ فِي إِنَّ أَلَلَهُ غِبًا يَعِظُكُمْ فِي إِنَّ أَلَلَهُ غِبًا يَعِظُكُمْ فِي إِنَّ أَلَلَهُ كُنُ أَلَلَهُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ وَالْمُولُ كُلّ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ وَالْمُولُ وَعَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ وَالرَّسُولُ وَعَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ وَالرَّسُولُ وَعَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ وَالرَّسُولُ وَعَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّٰهُ عَلْهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَل

#### ک اعداد/ د عبد العظیم بدوی

الإيمَانِ، وَالْخِيَانَةَ مِنَ النَّفَاقِ وَالطُّغْيَانِ، عَنْ الْإِيمَانِ، وَلَأَخْيَانِ، عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكَ رضي الله عنه قَالَ: مَا خَطَبَنَا نَبِيًّ الله صلى الله عليه وسلم إلاَّ قَالَ: «لاَ إيمَانَ لَنْ لاَ أَمَانَةَ لُهُ، وَلاَ دِينَ لَنْ لاَ عَهْدَ لَهُ» (أَخْرَجِه أَحمد ١٢٣٨٣ وصححه الأثلاني).

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه عَن النَّبِي صلى الله عنه عَن النَّبِي صلى الله عليه الله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله والله والله والله والله والله والله والله والله وعد البحاري، ٣٣).

قَالَ الْرَّازِيُّ عَفَّا الله عَنْهُ: "مُعَامَلَةُ الْإِنْسَانِ إمَّا أَنْ تَكُونَ مَعَ رَبِّه، أَوْ مَعَ نَفْسه، أَوْ مَعَ سَادر الْعبَاد، وَلا بُدَّ مِنْ رِعَايَةِ الأَمَانَةِ يَ جَمِيعِ هَذِهِ الأَقْسَام الثَّلاَثَة.

أُمًّا رِعَايُٰهُ الأُمَانَةَ مَعَ الرَّبُ سُبْحَانَهُ، فَهِيَ فِي فَعُلِ الْنَاهُ وَهَذَا بَحُرْ لَأَ فَعُلِ الْنَاهُ وَهَذَا بَحُرْ لَأَ فَعُلِ الْنَاهُ وَهَذَا بَحُرْ لَأَ سَاحًا لُهُ.

قَالَ ابْنُ مَسْعُود رضي الله عنه: الأَمَانَهُ فَ كُلُ شَيْء لاَزْمَهُ فِي الله عنه: الأَمَانَهُ فَ فَكُلُ شَيْء لاَزْمَهُ فِي الْوُضُوء، وَالْجَنَابَة، وَالصَّلاَة، وَالزَّكَاةِ، وَالصَّوْمِ (التفسير الكبير (الجراب).

وَهَكَذَا كُلُّ مَا هَرَضَ الله عَلَيْكَ مِنَ الشَّرَاثِعِ يَجِبُ أَنْ تَوَدِّيهُ كَمَا أَمَرَ اللهِ عَلَيْكَ مِنَ الشَّرَاثِعِ يَجِبُ أَنْ تَوْدُيهُ كَمَا أَمَرَ اللهِ وَكُلُّ مَا حَرَّمَ اللَّهَ عَلَيْكَ يَجِبُ أَنْ تَجْتَنِيَهُ، فَمَنْ فَعَلَ الْوَاجِبَاتِ وَتَرَكَ الْأَمَانَةَ فِيمَا بَيْنَهُ وَتَرَكَ الْأَمَانَةَ فِيمَا بَيْنَهُ وَتَرَكَ الْأَمَانَةَ فِيمَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللهِ.

وَأَمَّا الْقَسُمُ الثَّانِي: وَهُوَ أَمَانَـُهُ الْإِنْسَانِ مَعَ نَفْسِهِ فَهُوَ أَنْ لاَ يَخْتَارَ لِنَفْسِهِ الْأَ مَا هُوَ الأَنْفَعُ وَالأَصْلَحُ لَهُ فِي الدِّينِ وَالدُّنْيَا، وَأَنْ لاَ يُقْدمَ بِسَبِ الشَّهْوَةِ وَالْغَضَبِ عَلَى مَا يَضُرُّهُ فِي الآخَرَةَ (التَّفسير الكبير (١٤٣/١٠)).

وَلا يَنْفَعُ النَّفْسَ شَيْءٌ مثلُ الْإِيمَانِ، وَلا يَضُرُّهَا شَيْءُ مثلُ الْكُفْرِ، وَلا يَنْفَعُهَا يَعْدَ ٱلْايمَانِ شَيْءٌ مثْلُ الطَّاعَةِ، وَلَا يَضُرُّهَا بَعْدَ الْكُفْرِ شَيْءٌ مثْلُ

فَمَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَقَدْ أَدِّي الْأَمَانَةَ فيمَا بَيْنَهُ وَيَنْ نَفْسِه، وَمَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ فَقَدْ خَانَ نَفْسَهُ، وَمَنْ تَرَكُ الطَاعَةِ وَفَعَلَ الْعُصِيةَ فَقَدْ خان نفسه.

وَأُمَّا الْقَسْمُ الثَّالثُ؛ وَهُوَ رِعَايَةَ الْأَمَانِةَ مُعَ سَائِرِ الْخَلْقِ، فَأُوَّلَ مَنْ يَدْخُلُ فِيهِ الزُّوْجَةَ وَالْأُولَادُ، فَهُمْ أَمَانَةً عِنْدَكُ، نَحِثُ عَلَيْكُ أَنْ تَتَّقِيَ اللَّهِ فِيهِمْ، وَأَنْ تَزْعَى مَصَالِحَهُمُ الدِّينيَّةَ وَالدُّنْيُويُّةُ، وَأَنْ تَأْمُرُهُمْ بِالْغُرُوفَ وَتَنْهَاهُمْ عَن الْنُكُرِ، وَتُرْشِدُهُمْ إِلَى الْخَيْرِ، حَتَّى يَنْجُوا مِنَّ النَّارِ، قَالَ اللَّه تَعَالَى: « يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فُوٓا أَنفُسَكُو وَأَهْلِكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاشِ وَٱلْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَتِكُمُّ غِلَاظُ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفَعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ»

(التحريم: ٦).

وَعَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ قَالَ؛ قَالَ رَسُولِ اللَّهِ صلى اللَّهُ عليه وسلم: «مُرُوا أَوْلادَكُمْ بِالصَّلاةِ وَهُمْ أَبْنَاءُ سَبْعِ سنينَ، وَاضْرِبُوهُمْ عَلَيْهَا وَهُمْ أَبْنَاءُ عَشْرِ سَنِينَ، وَفَرُقُوا بَيْنَهُمْ في المضاجع» (أخرجه أبو داود ٤٩٥ وصححه

وَيَجِبُ عَلَى الْمُرَأَةِ أَنْ تَكُونَ أَمِينَةً عَلَى مَالَ زَوْجِهَا وَأُوْلَادِهِ وَجَمِيعِ أَسْرَارِهِ، وَأَنْ تَحَفَّظُهُ فِي نَفْسَهَا وماله

وَيَدُخُل فِي رِعَايَة الأَمَانَة مَعَ سَائِر الخلق تعليم العلم، وَعُلَى الْعُلَمِينَ فِي جُمِيعِ مُرَاحِلُ الْتَعْلَيمِ أَنْ يُؤدُّوا الأمَانة فِي التَّعْلَيم، فيسلكوا بِالطلبَّة أَقْرَبَ الطرُق إلى تفهيمهمْ وَتَعْليمهمْ، وَأَنْ يُعَامِلُوا كُلّ طائفة بمَا تتحَمِّلُهُ عُقُولُهُمْ وَأَفْهَامُهُمْ، وَعَلَيْهِمْ أَنْ يُرَكِّزُوا فِي نَفُوسِهِمْ حُبِّ اللَّهِ وَحُبِّ رَسُولُهُ وَالْمُوْمِنِينَ، وَأَنْ يَغْرِسُوا فِي نَفُوسِهِمْ قَوَاعِدُ الدِّينَ وَأُسْسُهُ وَأَهْدَافُهُ لَيُرْسُخُ فِي قُلُوبِهِمْ. (الضياء اللامع من الخطب الجوامع، ص ٢٢١).

وَيَدْخُلُ فِي رِعَايَة الأَمَانَة مَعَ سَائِر الْخُلْق مَصَالحُ الْعَامَّة عند الْمُوظِّفِينَ، فقد وضعت الحكومة كل

مُوَظُف فِي مَكَانِه لِيَقُومَ بِقَضَاءِ حَوَائِجِ النَّاسِ وَمَصَالُحِهُمْ وَحَلَّ مَشَاكِلِهِمْ، فَعَلَى كُلِّ مُوطِّف أَنْ يُتَقِيَ اللَّهُ فِيمَا اثْتُمِنَ عُلَيْهِ، وَأَنْ يَقُومُ بِمَا عُهِدَ النَّهُ، وَلا يَجُوزُ الْأَهْمَالُ وَالنَّقْصِيرُ فِي ذَلِكَ، كُمَا لاَ يَجُوزُ لَهُ تَعْطِيلُ مَصَالِحُ النَّاسُ لِيَحْصُلُ مِنْهُمْ عَلَى مَالَ قُلِّ أَوْ كُثُرٍ ، فَانَّ هُذَا خِيَانَةٌ لِلأُمَانَةَ وَأَكُلُّ لأَمْوَال النَّاس بِالْبَاطِلَ:

عَنْ أُبِي خُمَيْد السَّاعِديُ رضي الله عنه أنَّ رُسُولُ الله صلى الله عليه وسلم قال: «هَدَايَا الْعُمَّالِ غُلُولِ» (أخرجه أحمد ٢٣٦٠١ وصححه الألباني).

وَيَدْخُلُ فِي رِعَايَة الْأَمَانَة مَعَ سَائِرِ الْخُلْقِ كُلِّ مَا يَأْتُمنُ النَّاسُ بِعْضُهُمْ بُعْضًا عَلَيْهُ: كَالدَّيْنِ، وَالْوَدِيعُةِ، وَالْعَارِيَةِ، وَالْكَيْلِ وَالْبِزَانِ، وَالثَّمَنَ الْمُؤْجِّل، وَقيمَة ٱلْإِيجِارِ وَنَحُو ذُلكَ، قَالَ اللَّهَ تَعَالَى: « يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ، امُّنُّواْ إِذَا تُدَايَنَمُ بِدَيْنِ إِلَىٰ أَجَلِ مُّكُمَّى فَأَكْتُبُوهُ وَلِيَكْتُب بَيْنَكُمْ كَالِبُ بَأَلْكُدلُ »

(البقرة: ٢٨٢).

قَالَ ابْنُ عَنَّاسِ رضى الله عنه؛ لَم يُرَخُص الله لمُوسِر وَلاَ مُعْسِرِ أَنْ يُمْسِكُ الأَمَانَةَ (البحَر المحيط في التفسير (٢٧٧/٣)).

قَالُ الْقَرْطِيِّي رَحِمَهُ اللَّهِ: وَهَذَا إِجْمَاعٌ. (الجامع الأحكام القرآن (٢٥٦/٥)).

وَلَقَدُ ضَرَبَ النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم الْمُثُلُّ الأَعْلَى فِي أَدَاءِ الْأَمَانَةِ: قَالَ ابْنُ إِسْحَاقَ رَحْمَهُ الله: وَلَمْ يَعْلُمْ فِيمَا بِلَغْنِي بِخُرُوجِ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم أحُدُ حَينَ خُرَجَ إِلاَ عَليُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ، وَأَبُو بَكُرِ الصِّدِّيقَ، وَآلُ أَبِي بَكُرِ. أَمَا عُلِي فَإِنَّ رَسُولَ اللَّهُ صلى اللَّه عليه وسلم-فيمَا بِلَغْنِيِّ- أَخْبَرُهُ بِخُرُوجِهِ، وَأَمْرَهُ أَنْ يَتَخَلُّفُ بَعْدَهُ بِمَكَّةً، حَتَّى يُؤَدِّي عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم الودائع، التي كانتُ عندهُ للناس، وَكَانَ رَسُولَ اللَّهِ صلَّى اللَّهِ عليه وسلَّم لَيْسَ بِمُكَّةً أَحَدُ عِنْدُهُ شَيْءٌ يُخْشَى عَلَيْهِ إِلاَّ وَضَعَهُ عَنْدُهُ، لما يُعْلَمُ مِنْ صِدُقه وَأَمَانته. (سيرة ابن هشام ت السقا (١٢٩/٢)).

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

## اتبعوا ولا تبتدعوا

# ولاية الله يين أهل السنة ومخالفيهم

### الحلقة الأولى

الحمد لله وكفي، وسلام على عباده الذبين اصطفى، لاسيما عبده المعطفي وآله المستكملين الشرفاء ويعدر

فلكي نفهم الإسلام فهما صحيحا لابد من الرجوء لسلف هذه الأمة فيم الكتاب والسنة، وإلا فإسلام الشيعة بختلف عن إسلام الصوفية والخوارج والمعتزلة، وكل هؤلاء يخالفون ما كان عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم وصحابته الكرام.

معاوية محمد هيكل

اعداد/

وقد أَثنَى الله على الصحابة رضي الله عنهم ومدح طريقتهم بقوله: " فَإِنْ ءَامَنُوا بِعِثْل مَا ءَامَنهُ به ع فقد أهد أهدوا " (العقوة ١٣٧).

وأثنى عليهم نبينا صلى الله عليه وسلم فقال: "خير الناس قُرني، ثم الذين يَلونهُم، ثم الذين يلونهم "(البخاري: ٢٥٠٩).

وحث النبي صلى الله عليه وسلم على التمسك بِمُنهُجِهِم والاعتصام بِه فقال: " فإنَّه من يُعشُ مُنكم فَسَيرَى اختلافًا كثيرًا، فعَليكم بسُنتي وسُنة الخُلفاء الراشدين المهديين من بعدي، عَضُوا عليها بالنّواجد، وإنّاكم ومُحدَثات الأمور، فإن كلّ مُحدَثة بدعة، وكل بدعة ضلالة" (صحيح أبي داود للألباني).

وقال عبد الله بن مسعود رضى الله عنه: "من كان منكم مُستَناً، فليستَن بمن قد مات، فإنَّ الحي لا يؤمن عليه الفتنة، أولئك أصحاب محمد، أبرُّ هذه الأمة قلوباً، وأعمقُها علماً، وأقلها تكلفاً، قُومٌ اختارهم الله لإقامة دينه، وصحبة نبيه، فاعرفوا لهم حقّهم، وتمسكوا بهديهم، فإنهم كانوا على الهدى المستقيم " (مدارج السالكين: ٢٣٦/٣). فالدينُ الخالص الذي ارتضاه الله لعباده هه ما كان عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم وصحابته الكرام علما وعملا واعتقادا

وعلى أساس ذلك المنهج السَّلفي النَّقي نتناول في هذا المقال حقيقة الولاية بين أهل السنة ومخالفيهم من خلال هذا الحديث النبوي الشريفُ الذي يُعدُ العُمدة في هذا الباب لما حَوَاهُ من عظيم الضوائد، وجَليل الضرائد. فنقول مستعينين بالله تعالى:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً رضى الله عنه قِالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: ﴿إِنَّ اللَّهُ قَالَ: مِنْ عَادَى لي وليًّا فقد آذنتُهُ بالحرب، وما تقرَّب إلى عبدي بشيء أحبُّ إلى ممًّا افترضتُ عليه، وما سزالُ عبدي يتقرَّبُ إلى بالنَّواقل حتَّى أَحبُّه، فإذا أحببتُه: كنتُ سمعَه الَّذي يسمعُ به، ويصرَه الَّذي يُبِصرُ بِهِ، ويدُه اللَّتِي يبطشُ بِها، ورحلُه اللَّتِي يمشي بها، وإن سألنى لأعطينُه، ولئن استعاذني لأعيذنُه، وما تردُّدتُ عن شيء أنا فاعلُه تردُّدي عن نفس المؤمن، يكرهُ الموتُ وأنا أكرهُ مساءتُه" (صحيح البخاري: ٢٥٠٢).

- مَنْزَلَةُ الحديث وأهميته:

- هذا حديث جليل القدر عظيم الشأن، يُجَلِّي لنا منزلة أولياء الله وأحبائه في الدنيا والآخرة؛ قال عنه شيخ الأسلام؛ «هو أَشْرَفُ حديث رُوِي في صفة الأولياء «مجموع الفتاوي (١٢٩/١٨).

- وقال الشوكاني رحمه الله: "حديث (من عادى لي وليًا) قد اشتمل على فوائد كثيرة النفع جليلة القدر لن فهمها حق فهمها، وتدبرها كما ينبغي". (قطر الولى للشوكاني ص٢٢٩).

- وقال صاحب الإفصاح الوزير ابن هبيرة رحمه الله: «في هذا الحديث من الفقه أن الله تعالى قدم الإعدار إلى كل من عادى وثيًا؛ بأنه محاربه بنفس المعاداة". (شرح الأربعين لابن دقيق العيد ص ١٢٠٠).

- قال الطُوفِ: "هذا الحديث أصل في السلوك الى الله والوصول إلى معرفته ومحبته وطريقه، إذ المفترضات الباطنة وهي الإيمان، والظاهرة وهي الإسلام، والمركب منهما وهو الإحسان فيهما، كما تضمنه حديث جبريل، والإحسان يتضمن مقامات السائكين من الزهد والإخلاص والمراقبة وغيرها". (فتح البارى ٢٤٥/١١).

#### الفوائد المستفادة من الحديث:

في الحديث من الفوائد الأصولية والتوجيهات التربوية ما نحتاج إلى أن نقف عندها ونتأملها، من ذلك:

١- فيه بيان صفة الولى على الحقيقة:

قال ابن زيد: «أبى أن يتقبّل الإيمان إلا بالتقوى". (تفسير الطبرى ١٢٣/١٥).

وليس ثمة تقوى إلا بفعل المأمور وترك المحذور، قال شيخ الإسلام: «فكل مَن كان مُؤمنًا تقيًّا كان لله وليًّا". (الفتاوي ٢٧٤/٢).

وقال الحافظ ابن حجر؛ المراد بولي الله: العالم بالله، المواظب على طاعته، المخلِص في عبادته. (الفتح: ٣٤٢/١١).

فمن ادعي ولاية الله، وليس مُؤمنًا تقيًّا؛ فهو كاذب؛ بل هو ولي للشيطان «وَمَن يَتَخِذِ ٱلشَّيَطَانَ وَلِيَّا مَن

قال الشوكاني رحمه الله: "المعيار الذي تُعرف به صحة الولاية، هو أن يكون عاملاً بكتاب الله سبحانه وبسنة رسوله- صلى الله عليه وسلم-، مؤثراً لهما على كل شيء، مقدماً لهما في إصداره وإيراده، وفي كل شؤونه، فإذا زاغ عنهما زاغت عنه ولايته "، وبذلك نعلم أن طريق الولاية الشرعي ليس سوى محبة الله وطاعته واتباع رسوله صلى الله عليه وسلم، وأن كل من ادعي ولاية الله ومحبته بغير هذا الطريق، فهو كاذب في دعواه". "فأولياء الله هُم خُلصُ المُؤْمنين، لأنَّهُمْ قَرُبُوا من الله سُبْحَانَهُ بطاعته واجْتنابِ مَعْصِيتِهِ". (فتَح القدير (٢/٤٣٦)).

#### القلماء سادات الأولياء:

قال الإمام أبو حَنيفة رحمه الله: إن لم يكن أولياء الله في الدنيا والآخرة الفقهاء والعلماء فليس لله ولي". (الفقيه والمتفقه: ١٥٠/١).

وقال الإمام الشافعي رحمه الله: «إن لم يكن الفقهاء أولياء الله في الأخرة فما لله ولي". (الفقيه والمتفقه: ٣٦/١).

وقال ابن القيم رحمه الله: «ورثة الأنبياء سادات أولياء الله عزوجل". (مفتاح دار السعادة: ٢٦٢/١). حقال ابن عثيمين رحمه الله: العلماء ورثة الأنبياء.. وإذا كان الأنبياء لهم حق التبجيل والتعظيم والتكريم، فَلِمَن ورثهم نصيب من ذلك، أن يُبجل ويُعظم ويُكرم.. وبتوقير العلماء توقر الشريعة؛ لأنهم حاملوها، وبإهانة العلماء تهان الشريعة). (شرح رياض الصالحين: ٢٣٢/٣).

إ- فيه فضيلة أولياء الله تعالى، وأن الله يُحبُّهم
 ويُدافع عنهم ويَنصرُهم.. قال تعالى: «إن الله يُدافع عن الذين آمنوا».

قال الشيخ السعدي: كل مُؤمن له من هذه المدافعة والفضيلة بحسب إيمانه؛ فمُستَقل ومُستكثر. (تفسير السعدي: ٥٣٩).

وقال أبو الفضل بن عطاء: في هذا الحديث عظم

قدر الولى؛ لكونه:

- خرج عن تدبيره إلى تدبير ريه.

- وعن انتصاره لنفسه إلى انتصار الله له. (فتح الباري (٣٤٦/١١).

وقبال جل وعلا: «أَلَيْنَ ءَامَثُواْ وَلَدُ بَلْسِسُواْ إِيمَنْهُم بِظُلْمٍ أُولَتِكَ فَهُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم ثُهَمَّدُونَ » (الأنعام: ٨٧).

فالله جل وعلا يتولَّى الصالحين؛ فلا يَسمعونَ ولا يُسمعونَ ولا يُبصرونِ ولا يَبصرونِ ولا يَبصرونِ ولا يَبصرونِ ولا يَبصرونِ ولا يَبصرونِ الله ويرضى به عنهم... وليس بعد هذه الكرامة كرامة.

قال شيخ الإسالام: «إنما غاية الكرامة، لزوم الاستقامة، فلم يُكرم الله عبدا بمثل أن يُعينه على ما يُحبه ويرضاه، ويزيده مما يُقرّبه إليه، ويرفع به درجته". (الفتاوى (۲۹۸/۱))

قال السعدي رحمه الله: "أما البشارة في الدنيا، فهي: الثناء الحسن، والمودة في قلوب المؤمنين، والرؤيا الصالحة، وما يراه العبد من لطف الله به وتيسيره لأحسن الأعمال والأخلاق، وصرفه عن مساوئ الأخلاق.

وأما في الآخرة، فأولها: البشارة عند قبض أرواحهم، كما قال تعالى: «إِنَّ النِّنِكِ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَسَمُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْمِكَةُ أَلَّا تَخَافُواْ وَلَا عَمَرَوُا وَٱبْشِرُواْ بِالْجَنَّةِ الَّيْ كُنُتُمْ فُوعَدُوك «٠

وفي القبر، ما يبشر به من رضا الله تعالى، والنعيم المقيم.

وفي الآخرة، تمام البشرى، بدخول جنات النعيم، والنجاة من العذاب الأليم" (تفسير السعدي: ٣٦٨).

وقال ابن عثيمين رحمه الله: يحصل له المطلوب في قوله: "ولئن سألني لأعطينه"، ويزول المرهوب في قوله: "ولئن استعاذني لأعيذنه" (شرح الأربعين (٣٨١)).

الترهيب من معاداة أولياء الله؛ وأن العقوبة هي الحرب مع الله، وهذا دليل على علو شأنهم وسمو قدرهم عند ربهم، فيا ضَيعة مَن بارز الله وحاريها،

قال الفاكهاني: في هذا تهديد شديد؛ لأن من حاربه الله أهلكه. (فتح الباري (٣٤٢/١١)).

قال السعدي رحمه الله: "فأخبر أن معاداة أوليائه معاداة له ومحاربة له. ومن كان متصديًا لعداوة الرب ومحاربة مالك الملك فهو مخذول، ومن تكفل الله بالذبّ عنه فهو منصور، وذلك لكمال موافقة أولياء الله لله في محابّه، فأحبهم وقام بكفايتهم، وكفاهم ما أهمهم" (بهجة قلوب الأبرار ١٣٩/١).

- لحُومُ العُلمَاء مُسْمومَة

- قال الحافظ ابن عساكر رحمه الله: اعلم يا أخي وفقنا الله وابباك لمرضاته، وجعلنا ممن يخشاه ويتقيه حق تقاته، أن لحوم العلماء مسمومة، وعادة الله في هتك أستار مُنتقصيهم معلومة، فإن من أطلق لسانه في العلماء بالثلب، ابتلاه الله تعالى قبل موته بموت القلب، لأن الوقيعة فيهم بما هم منه براء أمر عظيم، والتناول لأعراضهم بالزور والافتراء مَرتعٌ وَخيم « فليَحذر الذينَ يخالفون عن أمْره أن تصيبهم فتنة أويُصيبَهُم عَذابٌ أليم « (تبيين المفتري: ص٢٩).

قال الإمام الطحاوي في مَتنه المبارك: "وعلماء السلف من التابعين- السلف من التابعين- أهل الخير والأثر، وأهل الفقه والنظر- لا يُذكّرُون الا بالجميل، ومَن ذكرهُم بسُوء، فهو على غير السبيل" (شرح الطحاوية (٧٤٠/٢).

قال ابن المبارك: (من استخف بالعلماء ذهبت آخرتُه....) «سير أعلام النبلاء» (٤٠٨/٨).

وقال أبو سنان الأسدي: (إذا كان طالب العلم قبل أن يتعلم مسألة في الدين يتعلم الوقيعة في الناس؛ متى يُفلح؟!) «ترتيب المدارك» (١٤/٢).

وقـال جعفر بن سليمان: سمعت مالك بن دينار يقول: (كفى بالمرء شراً أن لا يكونَ صالحاً، وهو يَقعُ فِي الصَالِحِينِ) (شعب الإيمان للبيهقي) (٣١٦/٥).

هـ فيه فضيلة أن يكون الإنسان عبداً لله، فقوله، «وما تقرّب إلي عبدي"، «وما يزالُ عبدي"، هذه الإضافةُ إلى الله جل وعلا هي إضافة تشريف وتكريم للعبد.

قال الشاعر؛

ومما زادني شرفا وفخرا

وكدتُ بِأَخْمِصِي أَطَّأُ الثُّرِيَا دُخُولِي تَحَتَّ قُولِكَ: ‹يا عبادي وأنُّ صِبَّرتَ ‹أَحْمِدُ› لِي نِينَا

- وقد وصف الله رسُولَه صلى الله عليه وسلم بالعبودية في أشرف المقامات فقال تعالى: سُبُحَنَ الْنَيْ أَسُرُى بِمَنْدِهِ، لَبَلًا مِنَ الْمُسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمُسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمُسْجِدِ ٱلْكَرَامِ إِلَى ٱلْمُسْجِدِ ٱلْكَرَامِ إِلَى ٱلْمُسْجِدِ ٱلْكَرَامِ إِلَى ٱلْمُسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى ٱلْمُسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الله

قال السعدي رحمه الله: "وذكرهُ هنا- وفي مقام الإنزال للقرآن ومقام التحدي- بصفة العبودية لأنه نال هذه المقامات الكبار بتكميله لعبودية ربّه". (تفسير السعدي (٤٥٣))

إلى المريضة أعظم من النافلة،
 فكلاهما مما يُقرِّبُ العبد إلى الله؛ إلا أن الفريضة أحب البه من النافلة.

قالُ ابن هبيرة: «النافلة لا تُقدَّم على الفريضة؛ لأن النافلة إنما سُمِّيت نافلة؛ لأنها تأتي زائدة على الفريضة؛ فما لم تُؤدَّ الفريضة لا تحصل النافلة، ومن أدَّى الفرضَ، ثم زاد عليه النفلَ، وأدامَ ذلك تحققتُ منه إرادة التقرُّب".

ثم قال الحافظ ابن حجر: "فتبيَّن أن المراد من المتقرب بالنوافل: أن تقع ممن أدَّى الفرائض، لا مَن أخلَ بها لا كما قال بعض الأكابر: مَن شغلَه الفرضُ عن النفل فهو معذور، ومن شغله النفل عن الفرض فهو مغرور". (فتح الباري (٣٤٣/١١))

 ٧- فيه إثبات صفة الكره، وصفة المحبة لله سبحانه وتعالى، فالله تعالى يُحبُ أولياءه، ويكرهُ ما يسوؤهم

وقاعدة أهل السنة والجماعة في هذا الباب: أنهم يُثبتونَ لله ما وصف به نفسه في الكتاب والسنة: إثباتا حقيقيا دون تمثيل، وتنزيها عن مشابهة خُلْقه دون تعطيل لصفاته على وفق قول الله تعالى: «ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، فأثبت السمع والبصر لذاته العليَّة، ونفى عنها مماثلة شيء مما خُلَق وبرَزْ.

قال شيخ الإسلام: ففي قوله: «ليس كمثله شيء» ردِّ للتشبيه والتمثيل، وقوله: «وهو السميع البصير، ردِّ للإلحاد والتعطيل. (التدمرية (٨)). ٨- فيه الإشارة إلى أن أصل الولاء والبراء مبني على الطاعة والعصية، فمن كان وليا لله فتجب محبته وموالاته..

وتكون هذه المحبة على قدر الولاية، قال تعالى: النَّهَا وَلِيْكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ مَامَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوةَ وَيُؤْتُونَ الزُّكُوةَ وَهُمُ زَكِعُونَ ﴿ وَ اللَّهِ وَمَن يَتُولُ اللَّهَ وَرَسُولُهُ، وَالَّذِينَ عَامَنُوا فَإِنَّ

حَدَّ الله هُمُ العَلمُ ق ، المائدة (٥٥ - ٥٦).

 أن الأستقامة على دين الله من مظان إجابة الدعاء. وهي في قوله عن الولي: «ولئن سألنى لأعطينه".

الـ فيه لطيفة، وهي كون العبد الذي وصل إلى أعلى مقامات العبودية بفعل الفرائض والنوافل؛ فإنه لا غنى له عن التضرع إلى الله والالتجاء إلى الله ولذلك جاء في الحديث: «وإن سألني لأعطبنه، ولئن استعاذني لأعبذنه " فتأمل.

11- فيه الإشارة إلى كرامة للولي عند موته: قال الكلاباذي: وقد يُحدثُ الله في قلب عبده من الرغبة فيما عنده، والشوق إليه، والمحبة للقائه، ما يَشتاق معه إلى الموت؛ فضلا عن إزالة الكراهة عنه؛ فأخبر أنه يكره الموت ويسوؤه، ويكره الله مساءته؛ فيُزيل عنه كراهية الموت لا يُورده عليه من الأحوال؛ فيأتيه الموت وهو له مُؤثِر، واليه مُشتاق. (فتحالياري (٣٤٦/١١)).

وهذا مصداق قول النبي: مَن أحبُ لقاء الله أحبُ الله أحبُ الله أحبُ الله لقاءه. الله لقاءه. فقالت عائشة أو بعض أزواجه: إنا لنكره الموتِ؟ قال: ليس ذاك، ولكن المؤمن إذا حضره الموت؛ بُشر برضوان الله وكرامته؛ فليس شيء أحبُ اليه مما أمامه؛ فأحبُ لقاءه. (صحيح أمامه؛ فأحبُ لقاءه. (صحيح المخارى (٦٥٠٧)).

۱۷ فيه رد على غالاة المتصوفة الذين يرون أن التكاليف الشرعية تسقط عمن وصل إلى الدرجة التي يُسمُونها ب: «اليقين» وذكروا عن بعضهم أنه كان لا يُصلي ولا يصوم! فأي دين يتعبد به القوم؟ ولو كانت التكاليف الشرعية تسقطُ عن أحد من عباد الله؛ لكان النبي صلى الله عليه وسلم أولى من كل أحد بهذا؛ فقد كان أعبد الناس لله، وأتقاهم له، وأخشاهم منه، وأعلمهم به..

وقد وصفت أم المؤمنين عائشة اجتهاد النبي صلى الله عليه وسلم في العبادة، فقالت رضي الله عنها؛ كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقومُ من الليل حتى تتفطر قدماه، ويقول؛ أفلا أحبُ أن أكونَ عبدًا شكورًا؟! (متفق عليه (٤٨٣٧) (٢٨٢٠)). وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

### الأسرة السلمة

## خطاء الاناء ق تربة الأنتاء (١)

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد..

فإن الإنسانية اليوم تعانى من ضياء الطفولة: إما يسبب البالغة ف الأباحة والتدليل، وانعدام الصوابط في معاملة الأطفال، واما يسبب الإفراط فالشهوات وانعدام ضوابط الغرائز انعدامًا أضاء ملاس الأطفال غير الشرعيين، وإما يسب الافراط فالبتذال الرأة افراطا جعلها تخالط الرجال في كل شيء، فتفقد أنوثتها ومكانتها الأولى في تربية الأطفال، ومن كل ذلك نشأ تفكك بنبان الأسرة، وضاعت الطفولة، كما ضاعت الأنوثة والرجولة جميعًا، إلا من رحم الله،

وأصبحت الانسانية تعيش في يؤس

وتبه وشقاء

جمال عيد الرحمن

وكان للتربية الغربية الحديثة نصيب لا يُستهان به من المسئولية عن هذا الضياع والدؤس والشقاء، لذلك لا بحد العاقل بُدًّا من البحث عن بديل لها. خاصة وأن الأطفال بين يدى المريين أشبه بالرضى بين يدى الأطباء، فإذا أحسن الطبيب تَشخيص المرض وتحديد أسبابه، ووصف العلاج الصحيح صح المريض وعوف بإذن الله، وإذا أخطأ الطبيب تشخيص المرض؛ انحرف عن سبيل الوقاية والعلاج، ومن ثم استفحل المرض واشتد، وهلك المريض، أو بقى بمرضه وضعفه وهزاله وتعطله.

ويختلف أسلوب التعامل مع الطفل من شخص لأخرومن طفل لطفل... ومن وقت الآخر. لكنه في المحصلة والنتيجة تنتج أخطاء مهلكة ومدمرة. من هذه الأخطاء:

أولا: القسوة والغلظة والفظاظة:

إن القسوة والشدة في العقاب تنتج نماذج مضطربة التفكير، غير قادرة على قيادة أنفسها، فضلاً عن قيادة الآخرين.

لقد ساد في الزمان الماضي أن القسوة وشدة الضرب هي التي تنمى القوة والشجاعة والرجولة لدى الأطفال، وتجعلهم قادرين على تحمل المسئولية، والاعتماد على الذات، ويفرح المربى أن ابنه أو بنته إذا رأه انحبست أنفاسهم، وخشعت أصواتهم، فلا تسمع إلا همسًا، وقد ثبت خطأ هذا التصور، لأن القسوة تترك آثاراً نفسية مؤلمة على الأطفال، وتدفع الأطفال إلى العناد والعدوانية، وتعيق وصولهم إلى مرحلة النضج العقلي، وتشعرهم دائماً بالدونية والإهانة وفقدان الكرامة.

ولا يعنى هذا أننا نمنع من العقاب على الإطلاق، بل ينبغي أن يكون هناك عقاب أحيانا، على ألا يتعدى هذا العقاب حدود الرحمة والرفق، بل يكون حجمه كحجم الملح الذي يوضع في الطعام لاصلاحه.

فعلى الآباء أن يقتدوا بنبيهم صلى الله عليه وسلم وأن يعاملوا أبناءهم بالرحمة واللين في توجيههم وفي تربيتهم لهم، وهذا هو هدي النبي صلى الله عليه وسلم في معاملة الصغار.

فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قبِّل النبي صلى الله عليه وسلم الحسن بن على وعنده الأقرع بن حابس، فقال الأقرع: إن لي عشرة من

ربيع الأخر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٤ - السنة السادسة والأربعون

اله لد ما قُبَّلتُ منهم أحداً، فنظر إليه رسول الله فقال: «من لا برجم لا يرجم» (متفق

وعن عائشة رضى الله عنها قالت: قدم ناس من الأعراب على رسول الله فقالوا: أتقبلون صبيانكم؟ فقال: «نعم» قالوا: لكنا والله ما نقبل، فقال رسول الله: «أو أملك ان كان الله نزع الرحمة من قلبك، (متفق عليه).

وكثيرًا ما ينفعل المربى فيفقد صوايه وينسى الحلم وسعة الصدر فينهال على الطفل معنفًا وشأتمًا له بأقبح وأقسى الألفاظ، وقد يزداد الأمر سوءًا إذا قرن العنف والصرامة بالضرب. وهذا ما بحدث في حالة العقاب الانفعالي للطفل الذي يُفقدُ الطفل الشعور بالأمان والثقة بالنفس، كما أن الصرامة والشدة تجعل الطفل يخاف ويحترم المربى في وقت حدوث المشكلة فقط (خوف مؤقت) ولكنها لا تمنعه من تكرار السلوك مستقيلاً.

عَنْ أَنُسِ بْنِ مَالِكَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلِّمَ: «مَا كَانُ الْفُحْشَ فِي شَيْءِ قَطَ إِلاَّ شَانَهُ، وَلا كَانَ الْحِيَاءُ فِي شَيْءٍ قَطْ إِلاَّ زَانَهُ ، قَالَ مَعْمَرُ: « وَبَلَغَني أَنَّ اللَّهَ يُحبُّ الْحَييُّ الْحَليمَ الْتَعَفَّفُ، وَيَبُغُضُ الْفَاحِشُ الْبَدِيءَ السَّائِلُ

اللحف». جامع معمرين راشد ح٢٠١٤٥. وعَنْ عَائشَةُ، أَنْهَا كَانَتُ عَلَى حَمِل فَحَعَلَتُ تَصْرِفُهُ بِضُرْبِهِ، فَقَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: «يَا عَائِشَةً، عَلَيْكَ بِٱلرِّفْقِ، فَانَهُ لُم يَكُنُ فِي شَيْءِ إِلا زَانَهُ، وَلَم يُنْزُعُ مِنْ شَيْءِ إِلا شَانَهُ».

(مستد أبي داود الطبالسي ١٦١٩). وعَنْ أَنْسَ بُن مَالِكَ، أَنَّ الْيَهُودَ دَخُلُوا عَلَى النُّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، فَقَالُوا: السَّامُ عَلَيْكُ، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلِّي اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ؛ " السَّامُ عَلَيْكُمْ "، فَقَالَتْ عَائشَةُ: السَّامُ عَلَيْكُمْ يَا اخْوَانَ الْقَرَدَةَ وَالْخُنَازِيرِ، وَلَعْنَةَ اللَّهِ وَغَضْبُهُ، فُقَالَ: " يَا عَائشُةُ، مَهُ" (أي: تمهلي)، فَقَالَتْ: يًا رَسُولَ اللَّهِ، أَمَا سَمِعْتُ مَا قَالُوا؟ قَالَ: " أَوَ مَا سَمِعْتَ مَا رَدُدْتُ عَلَيْهِمْ؟ يَا عَائشَةُ، لَمْ يَدْخُل الرُّفقَ فِي شَيْءِ إِلاَّ زَانَهُ، وَلَم يُنْزُعُ مِنْ شَيْءِ إِلاَّ شانه". (مسند أحمد ح١٣٥٣١).

فإذا كان النبي صلى الله عليه وسلم أمر بالرحمة، ونهى عن الشدة والقسوة مع

الحيوانات ومع اليهود، فهل يصلح أن يحدث ذلك مع الأطفال؟

ولا شك " فَانَّ خَبْرَ الْهُدَى هُدَى مُحَمَّد صلى الله عليه وسُلم ". مستد أبي يعلى المُوصلي ح٢١١٩ والذي يخالف هديه فلا بركة في

فضلاً عن أن القسوة قد تأتى برد فعل عكسى فيكره الطفل الدراسة وحفظ القرآن والعلوم والأداب، أو بمتنع عن تحمل المسؤوليات أو يصاب بنوء من البلادة، ويصاب بنوء من العدوانية والكراهية، وينتظر الفرصة السانحة للفرار من حجيم البيت والوالدين، الى أحضان وشباك الرفقة السبئة، وبكون مهيئا لولوج خضم الحريمة وعيايات السجون. إحدى الفتيات جاءها شاب ليخطيها من أبيها، وكان غير مناسب لها، فخوفوها من الحياة معه، فقالت: يعنى ستكون حياتي معه جحيمًا؟ قالوا: نعم، قالت: أنا حياتي في بيت والدي جحيم أيضًا ١١ فانظروا عاقبة القسوة ١١

> ثانيا: التدليل الزائد والتمسع: قال الشاعر الحكيم:

عليك بأوساط الأمور فاثها

طريق إلى نهج الصواب قويم ولا تك فيها مُفرطا أو مفرطا

كلا طرف قصد الأمور ذميم

وكما أن الإفراط في التقويم والتربية مضر للأولاد؛ فإنه في المقابل لا يقل عنه ضررًا التفريط في التربية الناتج عن الحب الزائد للأولاد والعاطفة غير الرشيدة، والحنان المفرط، كل هذا يجعل الوالدين أحدهما أو كالأهما لا يتحملان أن يغضب الطفل أو يبكي، فيلبيان له كل مطالبه، حقاً كانت أو باطلاً، ويستسلمان له حتى يصل الأمر إلى أن يفعل الطفل ما يريد ويقضى ما هو قاض، ولا شك أن الطفل لا يعرف مصلحته، وبالتالي فلن يصل إلى ما تتحقق به مصلحته فيفسد، بل ريما يكون الوالدان سبيًا لدخول ولدهما التار، لأنهما أفسداه بتلك التربية القاصرة.

نحن لا نقصد أن لا يكون الوالدان أصحاب رحمة بالأولاد، ولكن القصد كله التوسط ما بين القسوة والرخاوة، فلا تكن صلبًا فتكسر،

ولا تكن لَيُنَا فتُعصر. والأولاد هم الضحية. قال تعالى: « وَكَنَّاكِ جَمَلَتَكُمْ أُمَّةً وَسَطَّا لِنَكُووُوْا شُهَدَآءً عَلَ ٱلنَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيَكُمْ شَهِيدًا» (البقرة: ١٤٣).

إن تربية الأولاد والعناية بهم ليست فضولاً في

#### ثالثًا: الجهل بحتمية ووجوب التربية:

(ص: ٦٦٥).

العمل ولا نافلة من القول، وليست شيئا عارضًا ومتروكًا لمن يهتم به أو لا يهتم، أو هي خاضعة لاجتهاد الأبوين يصيبون فيها أو ويخطئون، ولا هي متروكة للتجارب تنجح أو تفشل. إن التربية الصحيحة منهج مدروس، وعلم شرعي لتزكية النفوس، واقتداء بمن أرسله الملك القدوس. فقال ربنا عزوجل: « يُأَيِّا اللّهِ المُلكَ القدوس. فَوْدُهُمَا النَّاسُ وَالْحِارَةُ عَلَيْهَا مَلْتِكَةً فِالْطُ فِدَادُ لا فَرَالُ وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِارَةُ عَلَيْها مَلْتِكَةً فِالْطُ فِدَادُ لا فَيَالًا وَقُودُها النَّاسُ وَالْمُحَارِةُ عَلَيْها مَلْتِكَةً فِالْطُ فِدَادُ لا فَيَالًا وَقُودُها النَّاسُ وَالْمُحَارِةُ عَلَيْها مَلْتِكَةً فَاللّه عَلَيْها مَلْتِكَةً فَاللّه فِي اللّه عَلَيْها اللّه عَلَيْها اللّه عَلَيْها اللّه عَلَيْها اللّه والقبول الله عَلَيْها الله عَلَيْها الله عَلَيْها الله عَلَيْها الله عَلَيْها الله عَلَيْها الله عَلْمُ وَجَلّ، وأوْصُوا اللّه عَلْمُ وَجَلً، وأوْصُوا اللّه عَلْمُ وَجَلَ، وأوْصُوا اللّه عَلْمُ وَجَلّ، وأوْصُوا اللّه عَلْم بتقفوى اللّه وأدْبُوهُمْ». تفسير مجاهد أهليكُمْ بتقوي اللّه وأدْبُوهُمْ». تفسير مجاهد

وقال الطبري: يقول تعالى ذكره: «يا أيها الذين صدقوا الله ورسوله (قُوا أَنْفُسَكُمْ) يقول: علموا بعضكم بعضا ما تقون به من تُعَلَّمُونه النار، وتدفعونها عنه إذا عمل به من طاعة الله، واعملوا بطاعة الله.

وقوله: (وَأَهْلِيكُمْ نَارًا) يقول: وعلموا أهليكم من العمل بطاعة الله ما يقون به أنفسهم من النار». تفسير الطبري (٤٩١/٢٣).

وقال البغوي: "قُولُهُ عَزَّ وَجَلَّ: يَا أَيُّهَا الَّذِينَ اَمْنُوا قُوا أَنْفَسَكُمْ، قَالَ عَظِاءٌ عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ؛ أَيْ بِالانْتَهَاءِ عَمَّا نَهَاكُمُ الله تَعَالَى عَنْهُ وَالْعَمَلِ الله تَعَالَى عَنْهُ وَالْعَمَلِ بِالاَنْتَهَاءِ عَمًا نَهَاكُمُ الله تَعَالَى عَنْهُ وَالْعَمَلِ بِطاعَتَه، وَأَهْلِيكُمْ نَازًا، يَعْنِي مُرُوهُمْ بِالْخَيْرِ وَعَلَمُوهُمْ وَأَدُبُوهُمْ تَقُوهُمْ بِنِذَلِكَ نَازًا، وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجازَةُ. عَلَيْها بِذَلِكَ نَازًا، وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجازَةُ. عَلَيْها مَلائكَةٌ: يَعْنِي خَزِنَةَ النَّارِ عَلاظٌ، فَظَاظُ عَلَي أَهْلِ النَّارِ وَهُمُ الزَّيَانِيَةُ لَمُ النَّارِ وَهُمُ الزَّيَانِيَةُ لَمَ الْوَاحِدُ مِنْهُمْ بِالدَّفْعَةَ الْوَاحِدُ مِنْهُمْ بِالدَّفْعَةَ لَمَ الْوَاحِدُ مِنْهُمْ الزَّيَانِيَةُ لَمَ الْوَاحِدُ مِنْهُمْ الزَّيَانِيَةُ لَمَ الْوَاحِدُ مِنْهُمْ اللهِ مَا أَمْرَهُمُ يَعْلُقُ اللهِ مَا أَمْرَهُمُ وَيَعْمُونَ اللهِ مَا أَمْرَهُمُ وَيَعْمُونَ الله مَا أَمْرَهُمُ وَيَعْمُونَ اللّهُ مَا أَمْرَهُمُ وَيَعْمُونَ اللّه مَا يُؤْمِرُونَ». (تفسير البغوي، ط. إحياء ويَعْعُلُونَ مَا يُؤْمِرُونَ». (تفسير البغوي، ط. إحياء التراث: م ١٢٧١).

وعن عليَ بنِ أبي طالبِ رضي الله عنه في قوله: (قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ) قال: علموهم، وأذبوهم. تفسير

الطبري، تشاكر (٤٩١/٢٣).

إن تربية الأبناء مسؤولية شاقة وأمانة كبيرة، ولن تبرأ ذمة إنسان كائناً من كان إلا بأداء هذه الأمانة إلى أهلها، قال تعالى: «إِنَّالَةَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُوْدُوا الأَمانة إِلَى أَهْلِها، قال تعالى: «إِنَّالَةَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُوْدُوا الْأَمَنَتِ إِلَى أَهْلِها، والنساء: ٨٥)، وأهلها في هذا الموضوع هم أبناؤنا وقلذات أكبادنا.

تعالى: « يُوسِكُ الله في أَوْلَكِ حَلَمْ ، (النساء: ١١)، تعالى: « يُوسِكُ الله في أَوْلَكِ حَلَمْ » (النساء: ١١)، يقول الإمام ابن القيم رحمه الله: «إذا اعتبرت الفساد في الأولاد رأيت عامته من قبل الآباء". جاء رجل إلى ابن المبارك يشكو إليه فساد ابنه، فقال: هل دعوت عليه بشيء؟ قال: نعم. قال: أنت أفسدته.

وكما أنه لا بد لكل علم أو عمل من قواعد يقوم عليها ومبادئ ينطلق منها، وبدون ذلك لا يمكن للعلم أن ينضبط ولا للعمل أن يستقيم؛ فتربية الأبناء علم وعمل لها قواعد تقوم عليها ومبادئ تنطلق منها، لو أخذ المربون بها لانطلقوا بوظيفتهم التربوية بكل سعادة دون ملل أو زلل. وهذه المبادئ والقواعد كلما كان حظ المربي منها أوفر كان حظه من ثمار التربية أكبر، والقواعد تعني الطريق والمنهج، والإعداد يعني التهيئة بافضل وجه، والتربية تعني التأديب والتنشئة على التحلي بمحاسن الأخلاق وجميل الطباع.

الدعوة إلى الله والجهاد في سبيله، فإذا قامت على مبادئ الإسلام ومكارم الأخلاق والتحذير من الشر ومساوئ الأخلاق كانت من أجل العبادات وأهضل القربات؛ لقوله تعالى: «وَمَنْ العبادات وأهضل القربات؛ لقوله تعالى: «وَمَنْ المُسْرَعِينَ وَلَا مِمْن دُعًا إِلَى الله وعَمِل صليحًا وقال إلّي مِن المسلم: «لأن يهدي الله بك رجلاً واحداً خير لك وسلم: «لأن يهدي الله بك رجلاً واحداً خير لك من الدنيا وما فيها »، وهي في حق عموم الناس من فروض الكفايات، فإنها من حق الأهل والأولاد من فروض الأعيان، وهم أولى بها من غيرهم، فكل من دعا أولاده ورباهم على الإيمان وخلق فكل من دعا أولاده ورباهم على الإيمان وخلق فيران ينقص من أجورهم شيئاً، وفي الدنيا منهم براً وإحساناً.

نسأل الله عز وجل أن يرزقنا حسن تربية أبنائنا، وأن يُنبتهم نباتًا حسنًا، وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

ربيع الأخر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٤ - السنة السادسة والأربعون



تحذير الداعية

DELLE TO THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE PA

الحلقة (١٩٨)

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ، ولقد ساعد على انتشارها وجودها في كتب السنة الأصلية، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق؛

#### أولاً: أسباب رد هذه القصة:

ا - لقد أورد الدكتور محمود الطحان- عفا الله عنا وعنه- الحديث الذي جاءت به هذه القصة في كتابه «تيسير مصطلح الحديث» (ص٥٢) حديث عامر بن ربيعة في «إجازة الصداق بنعلين».

٢- جعل الدكتور حديث القصة مثالاً للحديث «الحسن لغيره»، وبهذا لم يقتصر الحديث باشتهاره على ألسنة القصاص والوعاظ، بل أصبح منتشرًا على ألسنة طلبة علم مصطلح الحديث، حيث اتخذه مثالاً لقاعدة من أصول علوم الحديث، حيث قال الدكتور في «القدمة»:

«عندما كُلفت منذ سنوات بتدريس علم «مصطلح الحديث، في كلية الشريعة بالجامعة الإسلامية في المدينة المنورة، وكان المقرر تدريس كتاب ، علوم الحديث» لابن الصلاح، ثم قرر بدله مختصره كتاب «التقريب» للنووي، وجدت مع الطلبة بعض الصعوبات في دراسة هذين الكتابين- على جلالتهما وغزارة فوائدهما- دراسة نظامية، من هذه الصعوبات التطويل في بعض الأبحاث، لا سيما في كتاب ابن الصلاح، ومنها الاختصار في البعض الأخر، لا سيما في كتاب النووي، فرأيت أن أضع بين أيدي الطلبة في كلية الشريعة كتابًا سهلاً في مصطلح الحديث وعلومه ييسر عليهم قواعد الفن ومصطلحاته، وسميته «تيسير مصطلح الحديث». ٣- انتشار الكتاب؛ قال الدكتور؛ «قد كُتب لهذا الكتاب القبول لدى طلبة العلم عامة، والمشتغلين بالحديث وعلومه خاصة، فقد نفدت منه من حين طبعه الطبعة الأولى ١٣٩٧هـ- ١٩٧٧م إلى الأن

خمس طبعات، لذا رأيت طبعه الطبعة السادسة لدى مكتبة دار التراث بالكويت، وتمتاز هذه الطبعة عن سابقتها من الطبعات بأمرين، هما الشَّكل، وتصحيح الأخطاء». اه.

قلتُ: مما أوردناه آنفًا يتبين أن الكتاب الذي أورد حديث القصة قد انتشر، ولو كان خاصًا بالدكتور وحده لتركناه، ولكن أصبح مقررًا على طلبة في جامعة يأتيها الطلاب من كل مكان.

٤- ومن الأسباب التي تقتضي الرد؛ أن هذا الحديث الذي جاءت به القصة والذي جعله الدكتور في كتابه هذا مثالاً للحديث «الحسن لغيره»، نجده قد حكم عليه الإمام أبو حاتم الرازي بأنه «حديث منكر». اه.

قلت: وهو الأمام الذي قال عنه الأمام الذهبي في «تذكرة الحفاظ» (٥٩٢/٥٦٧/٢): «أبو حاتم الرازي الأمام الحافظ الكبير محمد بن إدريس بن المنذر الحنظلي أحد الأعلام، ولد سنة خمس وتسعين ومائة ،. اه.

وسنبين بالتحقيق كيف حكم عليه الإمام أبوحاتم أنه «حديث منكر»، وفي أي مكان.

٥- ومن الأسباب أيضًا التي توجب علينا بيان حقيقة هذا الحديث الذي جاءت به القصة هو اشتهار هذا الحديث في كتب الفقه فقد أورده الأمام ابن قدامة في «المغنى» (٩٩/١٠، ٣٧٤/٩)، تحقيق الدكتور عبد الله عبد المحسن التركي، والدكتور عبد الفتاح محمد الحلو، ولم أرفي تحقيقهما غير عزو الحديث لبعض كتب السنة دون بيان مرتبته من الصحة أو الضعف، وهذا ليس بتحقيق، ولكنه

تخريج فقط ساعد عليه كثرة الفهارس في هذه الأيام، وكذلك المكتبة الشاملة والحاسوب، فبتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث بهذا الصنيع صحيح، ولكن سنبين من التحقيق أنه حدیث منکر.

٦- ومن الأسباب أيضًا التي توجب علينا بيان حقيقة هذا الحديث الذي جاءت به هذه القصة واتخذه الدكتور محمود الطحان مثالأ للحديث «الحسن لغيره» هو قوله في خاتمة المقدمة لكتابه «تيسير مصطلح الحديث» (ص٧): «فالرجاء ممن يطلع على زلة أو خطأ أن ينبهني عليه مشكورًا؛ لعلى أتداركه».

كل هذه الأسباب تقتضى منا تخريج وتحقيق هذه القصة.

#### فانساء المتنء

رُويَ عن عامر بن ربيعة؛ أن امرأة من بني فزارة تزوجت على نعلين، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أرضيت من نفسك ومالك بنعلين». قالت: نعم، قال: «فأجازه». اه.

#### ثالثا: التخريج:

الحديث الذي جاءت به هذه القصة:

 ١- أخرجه الإمام أبو داود الطيالسي في «مسنده» (٢٦١/٢) (ح١٢٣٩) قال: حدثنا شعبة قال: أخبرني عاصم بن عبيد الله، قال: سمعت عبد الله بن عامر بن ربيعة، يحدث عن أبيه؛ أن امرأة من بني فزارة.. القصة.

٢- وأخرجه الإمام الترمذي في «السنن» (٢٠/٣) (ح١١١٣) قال: حدثنا محمد بن بشار، حدثنا يحيى بن سعيد، وعبد الرحمن بن مهدى، ومحمد بن جعفر قالوا: حدثنا شعبة عن عاصم بن عبيد

٣- وأخرجه الإمام ابن عدي في «الكامل» (٢٢٧/٥) (١٣٨١/٤١٣) قال: حدثنا أحمد بن على بن المثنى، حدثنا على بن الجعد، حدثنا شعبة عن عاصم بن عبيد الله يه.

٤- وأخرجه الإمام أبو يعلى في «مسنده» (١٥١/١٣) (ح٧١٩٤) قال: حدثنا عبيد الله بن عمر الحشمي، حدثنا يحيى بن سعيد، وعبد الرحمن بن مهدى، عن شعبة، عن عاصم بن عبيد الله يه.

٥- وأخرجه الإمام البيهقي في «السنن» (١٣٨/٧)

قال: أخبرنا أبو سهل محمد بن نصرويه بن أحمد المروزي، حدثنا أبو بكر أحمد بن جعفر بن حمدان القطيعي حدثنا أبو مسلم إبراهيم بن عبيد الله البصري، حدثنا عمرو بن مرزوق حدثنا شعبة عن عاصم بن عبيد الله به.

٦- وأخرجه الإمام أحمد في «مسنده» (٤٤٥/٣) (ح١٥٧١٤)، (٣/٣٤٤) (ح٢٧٩٩) قال: حدثنا وكيع، حدثنا سفيان عن عاصم بن عبيد الله به.

٧- وأخرجه الإمام ابن ماجه في «السنن» (٢٠٨/١) (ح١٨٨٨) قال: حدثنا أبو عمر الضرير وهناد بن السري قالا: حدثنا وكيع عن سفيان عن عاصم بن عبيد الله يه.

#### رابعا: التحقيق:

من هذا التخريج يتبين من جمع طرق حديث «الرأة التي أجاز النبي صلى الله عليه وسلم صداقها بنعلين، لم يروه عن عامر بن ربيعة إلا النه عدد الله ولم يروه عن عبد الله بن عامر الا عاصم بن عبيد الله، وعاصم هو علة هذا الحديث.

١- قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١٢٧/٢): «وكان سيئ الحفظ كثير الوهم فاحش الخطأ، فترك من أجل كثرة خطئه .. اه.

 ٢- قاعدة: قال الحافظ العراقي في «شرح ألفيته» (ص٧): «من كثر الخطأ في حديثه وفحش استحق الترك وإن كان عدلاً ». اهـ.

٣- نقل الإمام الذهبي في «الميزان» (٤٠٥٦/٣٥٣/٢) عن الإمام الدارقطني قال: «عاصم بن عبيد الله يترك وهو مغضّل». اهـ.

ونقل عن الإمام ابن عيينة قال: «كان الأشياخ يتقون حديث عاصم بن عبيد الله». اهـ.

ثم أورد الإمام الذهبي هذا الحديث من مناكيره.

٤-قال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (٢٨١): «عاصم بن عبيد الله العُمري: منكر الحديث».

قال محدث وادى النيل الشيخ أحمد شاكر في «شرح اختصار علوم الحديث» (ص٨٩): «وكذلك قوله: منكر الحديث. فإنه يريد به الكذابين، ففي «الميزان» للذهبي (٥/١) نقل ابن القطان أن البخاري قال: «كل من قلت فيه: منكر الحديث، فلا تحل الرواية عنه ». اه.

٥- قلت: لذلك كما بينا أنفًا قال الإمام الدارقطني: «عاصم بن عبيد الله يترك وهو مغفل»، وقال الامام ابن عيينة: «كان الأشياخ يتقون عاصم بن عبيد

ونقل الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (٤٢/٥) أن على بن المديني قال: سمعت عبد الرحمن بن مهدى ينكر حديث عاصم بن عبيد أشد الانكار. اهـ.

 قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٣٤٨/٦): «سئل أبو زرعة عن عاصم بن عبيد الله فقال: عاصم منكر الحديث في الأصل وهو مضطرب الحديث». اه.

ثم قال: سألت أبي عن عاصم بن عبيد الله فقال: «منكر الحديث مضطرب الحديث». اه.

قلت: ولقد نقل الإمام الذهبي في «الميزان» (٣٥٤/٢) قول الإمامين أبي زرعة وأبي حاتم وأقرهما على قوليهما.

#### خامسا: حكم الإمام الحافظ أبي حاتم على الحديث:

لقد طنق الإمام الحافظ أبو حاتم قوله في كتاب «الجرح والتعديل» (٣٤٨/٦) لابنه عندما سأله عن عاصم بن عبيد الله فقال: «منكر الحديث مضطرب الحديث، في الحكم على حديث «المرأة التي أجاز النبي صلى الله عليه وسلم صداقها بنعلين».

قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في كتابه ،علل الحديث» (١٤/١) (ح١٢٧٦): «سألت أبي عن عاصم بن عبيد الله فقال: منكر الحديث يقال إنه ليس له حديث يعتمد عليه، فسألته ما أنكروا عليه؟ قال: روى عن عبد الله بن عامر بن ربيعة عن أبيه أن رجلاً تزوج امرأة على نعلين فأجازه النبي صلى الله عليه وسلم وهو حديث منكري. اه.

#### سادسا: الرد على الدكتور الطحان في جعل هذا الحديث المنكر مثالاً للحسن لغيره:

١- قال الدكتور الطحان في كتابه «تيسير مصطلح الحديث، (ص٥٢)؛ «الحديث الحسن لغيره مثاله: ما رواد الترمذي وحسنه من طريق شعبة عن عاصم بن عبيد الله عن عبد الله بن عامر بن ربيعة أن امرأة من بني فزارة تزوجت على نعلين، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ أرضيت من نفسك ومالك بنعلين؟ قالت، نعم. فأجاز ،. اه.

قال الترمذي، وفي الباب عن عمر وأبي هريرة وعائشة وابي حدرد ». اهـ. فعاصم ضعيف لسوء حفظه وقد حسن له الترمذي هذا الحديث لجيئه من شير وحه، اه.

٢- الدكتور الطحان- عفا الله عنا وعنه- بالبحث وجدناه قد نقل هذا الكلام حرفيًا في مثالية الحديث «الحسن لغيره» من «تدريب الراوي» (١٦٦/١) ١٦٧) للامام السيوطى، وهذا النقل فيه نظر لأمرين: الأول: عدم عزو الدكتور ما نقله للامام السيوطي

الثاني: لم يحقق ما نقله عن الإمام السيوطي في «التدريب».

ولا لكتابه التدريب.

#### سابعًا: تحقيق ما نقله الدكتور عن الأمام السيوطي:

١- قول الإمام السيوطي في «التدريب» (١٧٦/١): «ما رواه الترمذي وحسنه..» فيه نظر؛ لأن الإمام الترمذي صححه ولم يحسنه فقط، بل جمع له الصفتين حيث قال الترمذي في «السنن» (٢١/٣-شاكر) (ح١١١٣): «حديث عامر بن ربيعة حديث حسن صحيح». اه.

٢- قلت: وبهذا يتبين خطأ نقل الدكتور عن السيوطي من غير تحقيق لما نقله عن الترمذي، حيث نقلنا عن الترمذي قوله: «حديث عامر بن ربيعة حديث حسن صحيح، من الطبعة التي حققها الشيخ أحمد شاكر حيث قال في «المقدمة» (ص١١): «والذي اعتمدته من نسخ الكتاب المخطوطة والمطبوعة سبع نسخ- وكنت أقابل وأصحح نسختي الخاصة فصارت من أصح النسخ التي يعتمد عليها وفقنا الله سبحانه وتعالى إلى الخيرات». اهـ.

 ٣- ومما يبين خطأ قول السيوطى في «التدريب» (١٧٦/١): «رواه الترمذي وحسنه » قول الحافظ ابن حجرية «بلوغ المرام» عقب الحديث (١٠٦٩) حديث عامربن ربيعة في الصداق بنعلين: «أخرجه الترمذي وصححه»، ثم بين نكارته فقال: «وخولف في ذلك». اه.. ثم أورده مرة أخرى في «الفتح» (١١٩/٩) وقال: «حديث لا يشت».

٤- وكذلك أورد الحافظ الزيلعي هذا الحديث في «نصب الرابة» (٣٧٢/٣) وقال: «أخرجه الترمذي عن عاصم بن عبيد الله عن عبد الله بن عامر بن ربيعة عن أبيه أن النبي صلى الله عليه وسلم أجاز نكاح امرأة على نعلين. ثم قال: قال الترمذي: حديث حسن صحيح. قال ابن الجوزي: ضعيف، لا يُحتج به. وقال ابن حبان: كان فاحش الخطأ فترك .. اه. ٥- وكذلك أورد الحافظ المباركفوري حديث «المرأة التي أجاز النبي صلى الله عليه وسلم صداقها

بنعلين في «تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي» (٥٧٥/٣) (ح١١١٣)، ثم قال: «وحديث عامر بن ربيعة حديث حسن صحيح». اهـ.

قال المباركفوري: قال الحافظ في بلوغ المرام- بعد أن حكى تصحيح الترمذي هذا- أنه خولف في ذلك... انتهى. وقال الحافظ الزيلعي في «نصب الراية»- بعد أن حكى تصحيح الترمذي له-: قال ابن الحوزي في «التحقيق؛ عاصم بن عبيد الله قال ابن معين؛ ضعيف، وقال ابن حبان: كان فاحش الخطأ فترك».

٦- ولقد ضعّف الألباني في «الإرواء» (٣٤٦/٦) (ح١٩٢٦) هذا الحديث، وبيَّن أيضًا علته عاصم بن عبيد الله، وقال: أجمع الأئمة المتقدمون كمالك وابن معين والبخاري على تضعيفه، وبيِّن أيضًا أن الترمذي أقال: «حديث حسن صحيح». فتعقبه قائلاً: «وتصحيح الترمذي له من تساهله الذي عرفه به».

ثم قال: «وقد أنكر الحديث على عاصم جماعة من الأئمة منهم أبو حاتم الرازي». اه.

قلت: كما بيناه بالتفصيل أنفًا.

#### أوهام تحسين العديث لغيره

قال الحافظ السيوطي في «التدريب» (١٧٧/١): «قال الترمذي: وفي الباب عن عمر، وأبي هربرة، وعائشة، وأبي حدرد ». ثم قال السيوطي: «فعاصم ضعيف لسوء حفظه، وقد حسن له الترمذي هذا الحديث لجيئه من غير وجه». اه.

قلت؛ وقد نقله الدكتور الطحان أيضًا من غير تحقيق وفيه نظر لأمرين:

الأول: قول السيوطى: قال الترمذي: «وفي الباب عن عمر وأبي هريرة وعائشة وأبي حدرد ،. اهـ.

قلت: هذا قول مبتور؛ لأن الترمذي قال: «وفي الباب عن عمر، وأبي هريرة، وسهل بن سعد، وأبي سعيد، وأنس، وعائشة وجابر، وأبي حدرد الأسلمي .. اهـ. الثاني، قول السيوطي؛ فعاصم ضعيف لسوء حفظه، وقد حسن له الترمذي هذا الحديث لجيئه من غير وجه اه.

قلت: هذا القول فيه نظر؛ لأمرين أيضًا:

١- الظن بأن قول الترمذي: «وفي الباب» أنها طرق لحديث المرأة التي أجاز النبي صلى الله عليه وسلم صداقها بنعلين، وهذا ما ظنَّه السيوطي حيث

قال بعقب قول الترمذي: وفي الباب: وقد حسن له الترمذي هذا الحديث لجيئه من غير وحه. اه. قلت: وحتى لا يقع الكثيرية قول الترمذي- عقب الحديث-: «وفي الباب» فيظن أنها شواهد.

إن معنى قول الترمذي: «وفي الباب» بيَّنه محدث وادى النيل الشيخ أحمد شاكر في مقدمة تحقيقه لسنن الترمذي، (٦٦/١) فقال: «بعد أن يروى الترمذي حديث الباب يذكر أسماء الصحابة الذين رويت عنهم أحاديث فيه، سواء أكانت بمعنى الحديث الذي رواه، أم بمعنى آخر، أم بما بخالفه، أم بإشارة إليه، ولو من بعيد، وهذا أصعب ما في الكتاب على من يريد شرحه- وخاصة في هذه العصور- وقد عدمت بلاد الإسلام نبوغ حفاظ للحديث الذين كانوا مفاخر العصور السالفة فمن حاول استيفاء هذا وتخريج كل حديث أشار إليه الترمذي أعجزه وفاته الكثير .. ، . اهـ .

ثم قال الشيخ شاكر: «ورأيت ع ترجمة الحافظ ابن حجر أنه ألف كتابًا سماه: اللبأب في شرح قول الترمذي وفي الباب»، ولم أره ولم أعلمه موجودًا في مكتبة من المكتبات.

قلت: باستقراء أحاديث الصحابة الذبن ذكرهم الترمذي في قوله: «وفي الباب» أي باب «ما جاء في المهور،، ثم ذكر ثمانية من الصحابة فلم أجد شاهدًا ولا متابعًا لحديث عامر بن ربيعة في حواز الصداق بنعلين»، والحديث كما بينا آنفًا أنه غريب لم يروه عن النبي صلى الله عليه وسلم إلا عامر بن ربيعة ولم يروه عن عامر بن ربيعة إلا ابنه عبد الله ولم يروه عن عبد الله إلا عاصم بن عبيد الله.

٢- وعاصم بن عبيد الله لا يصلح للمتابعات ولا الشواهد؛ لشدة ضعفه فهو كثير الوهم فاحش الخطأ متروك الحديث، مغفل منكر الحديث، لا تحل الرواية عنه كما بينا أنفًا.

٣- والحديث حُكم عليه بأنه منكر كما بينا آنفًا، والشاذ والمنكر لا يصلح أن تتقوى بهما رواية، وان تعدد؛ كما تقتضيه أصول علوم الحديث.

وبهذا يتبين أن الحديث الذي جاءت به القصة حديث منكر والقصة واهية، فالحديث مثال للحديث المنكر كما حكم عليه أئمة هذه الصناعة، ولا يصلح أن يكون مثالاً للحديث الحسن لغيره.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

## قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

(صفات أفعاله تعالى) بين نفي الأشاعرة . . وإثبات أهل السنة والجماعة

الحلقة (٣٠)

🗷 اعداد/ د. محمد عبد العليم الدسوقي

الأستاذ بجامعة الأذهر

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والأه.. وبعد:

فكما أشرنا آنفا، فإن أهل السنة والجماعة دون الأشباعرة، على أن صفات الخالق تنقسم إلى (صفات ذات) و(صفات فعل)، وعلى إثباتها جميعاً، وحجتهم في ذلك: تضافر النصوص القرآنية والأحاديث النبوية غير المتعارضة مع العقل، ودلالتها الصريحة على كل.

ا- أقسام الصفات على عمومها وأقسام أفعاله بخاصة لدى سلف هذه الأمة:

فصفات ذاته: هي التي لا تنفك عنه، بل هي قديمة لازمة له أزلاً وأبداً لا تفارق ذاته، وذلك كالحياة والعلم والقدرة والقوة والملك والعظمة والكبرياء والمجد والعلو والعزة والحكمة والجلال، ونحو ذلك مما يعرف به (الصفات الذاتية) أو التي تُدرك معانيها بالعقل على نحو ما تدرك بالسمع.. وكاليد والوجه والقدم والعين والأصبع وغير ذلك مما يعرف به (الصفات الخبرية) ويُدعى أنها مدركة بالسمع المجرد فقط وليست من المعاني المعقولة، والحق أنها ثابتة هي الأخرى بقرائن العقل على غرار سابقتها كما أفضنا طوال الحلقات الماضية.

وأما صفات أفعاله: فهي التي تتعلق بمشيئته وقدرته إن شاء فعلها وإن شاء لم يفعلها ولذا تسمى (اختيارية)، مثل الاستواء والنزول والجيء للفصل بين العباد، والضحك والفرح بتوبة التائب، والغضب على الكافرين والرضا للمؤمنين وغير ذلك مما يتعلق بفعله تعالى ومشيئته، فتلك أمور ثابتة لله في كل وقت وآن، فإنه لم يزل ولا

يزال فعالاً لما يريد، بحيث لا يجوز خلوه من تلك الأفعال ولا مُعطّلاً عنها بوقت من الأوقات، كونها دالة على مدى حكمته وطلاقة قدرته وتكوين وإيجاد ما سبقت به إرادته، فهي نظير سابقتها؛ صفات كمال، والخلو عن الكمال نقص لا يجوز على الله، وبذا يُعلم أنه لم يزل يفعل الأشياء ويُوجدها شيئا بعد شيء، وأن جنس فعله قديمُ النوع حادث الأحاد، وتلك هي عبارة أهل السنة قاطبة على ما سبأتي بيانه.

على أن أفعاله تعالى منها: ما هو (لازم) له قائم به، من نحو: الاستواء والمجيء والنزول، ومنها: (ما تتعدى إلى مفعول)، وذلك من نحو الخلق والرزق والإماتة والإحياء والإعطاء والمنع ونحو ذلك ممن يتعدى إلى سواه.. كما أن من صفاته ما يأتي (صفة ذات وصفة فعل) معاً، وذلك من نحو: صفة الكلام والخلق والرحمة.. ومنهب السلف وتابعيهم بإحسان، هو: إثبات جميع ما ورد به الكتاب والسنة من الصفات الذاتية والفعلية بلا تحريف ولا تعطيل وبلا تشبيه ولا تمثيل.

#### ٢- منشأ الخطأ لدى الأشاعرة وكل من نفى صفات أفعاله تعالى، والرد على شبهاتهم:

وقد جاء إثبات أهل السنة لصفات الأفعال ردًا على المعتزلة والجهمية ومن وافقهم من الشيعة، فإنهم قالوا: إنه تعالى صار قادراً على (الفعل والكلام) بعد أن لم يكن قادراً عليهما، لأن لازم قولهم هذا: أن يكون الله ناقصاً في فترة ثم حدثت له الصفات وكمُل بها، والحق: أنه تعالى ليس قبله شيء ومن ثمّ فإن صفاته أزلية، فكما أنه أوّل بلا بداية فكذلك صفاته، فإنها تابعة له

ربيع الأخر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٤ - السنة السادسة والأربعون "

التمحيد

فهى أولية بأوليته..

وأيضاً فانه خلق الخلق لتحقيق أسمائه وصفاته، فهو خالق قبل الخلق، وبخلقه الخلق حقق صفة الخالق، وهكذا الى آخر الأسماء والصفات، فهو لم يزدد بهذه الأفعال شيئاً، وكما أنه بصفاته قديم أزلى فإنه لا يـزال عليها أبديًا لا تتغير هذه الصفات أسدًا ولا تتبدل، وقول العتزلة: (ان اثبات الصفات وكذا الأسماء مستلزم لتعدد الآلهة أو تعدد القدماء وبذا تكون الصفات شريكة له في أوليته)، يُردُ عليه: أن الصفات ليست شيئا مستقلا غير الموصوف في الخارج، وانما هي معان قائمة بالموصوف، فانك اذا قلت- ولله المثل الأعلى-: (فلان سميع يصير متكلم يأتي ويحيّ)، فلا بعني هذا بحال أنه صار عدداً من الأشخاص. كما جاء إثباتهم إياها ردًّا على الكلابية ومتأخري الأشاعرة ومن وافقهما، فإنهم بعد أن فرقوا بين صفات الفعل وصفة الكلام، قالوا: ان (الفعل) صار ممكنا له تعالى بعد أن كان ممتنعا منه، وأما (الكلام) فلا بدخل تحت المشيئة والقدرة بل هو شيء واحد لازم لذاته، ومن هنا حاء اثباتهم صفة الكلام له سيحانه دون سائر صفات الأفعال وعنوا به (الكلام النفسي)، وسيأتي تحفظ أهل السنة على كل هذا ومدى مخالفته لعتقد أهل السنة والحماعة.. وفي إطار تبرير الأشاعرة لما جنحوا اليه، جاء تقسيمهم الصفات إلى أربعة أقسام: ١ صفات معانى، وهي: (القدرة والارادة والعلم

- والحياة السمع والبصر والكلام).
- ٧\_ الصفات المعنوية، وهي متعلقات صفات المعاني. ٣ الصفات السلبية وهي: (القدم والبقاء والمخالفة للحوادث والقيام بالنفس والوحدانية).
- إلى الصفة النفسية، وهي (الوجود). ويُعرُف الأشاعرة صفات المعاني بأنها: (ما دل على
- معنى وجودي قائم بالذات).. ويقسمونها بحسب تعلقها، الي:
- القدرة) ما يتعلق بالمكنات، وهما صفتا؛ (القدرة) وتعلقها بها تعلق إيجاد وإعدام، و(الأرادة) وتعلقها تعلق تخصيص.
- ٧\_ما يتعلق بالواجبات والجائزات والمستحيلات، وهما صفتا: (العلم والكلام).
- ٣ ما يتعلق بالموجودات، وهما صفتا: (السمع

والبصر).

إ\_ ما لا يتعلق بشيء، وهي صفة (الحياة).

ومعنى التعلق لديهم هو: (طلب صفات المعاني أمرا زائدا على قيامها بالذات، يصلح لها).. لذا فهم يقولون: إن المتجدد هو نسبة وإضافة بين العلم والمعلوم فقط وتلك نسبة عدمية، أو هو علم بكون الشيء ووجوده، وهذا العلم غير العلم بأنه سبكون، و"بقولون؛ هو متصف بالصفات التي ليس له عليها قدرة، ولا تكون بمشيئته؛ فأما ما يكون بمشيئته؛ فإنه حادث والرب تعالى لا تقوم به الحوادث، ويسمون الصفات الاختيارية بمسألة (حلول الحوادث)، فإنه تعالى إذا كلم موسى بمشيئته وقدرته، وناداه حين أتاه بقدرته وبمشيئته، كان ذلك النداء والكلام حادثا، ولو اتصف الرب به لقامت به الحوادث، ولو قامت به الحوادث لم يخل منها، وما لم يخل من الحوادث فهو حادث"ا. هـ من مجموع الفتاوي ٢٢٠/٦، وينظر ٨/٢٩٤.

وبناء على ما سبق التزم المتكلمون نفي صفات الله الفعلية والاختيارية، وترتب على نفيهم هذا: انكار أو تأويل كل صفة يُفهم منها التجدد أو الاستمرارية لله، وفراراً من ذلك، قال الأشاعرة بالتعلقات، وقال الماتريدية بالتكوين والخلاف بينهم لفظى، فجميعهم على أن ثمة فرقا بين قيام الصفة بالله منذ الأزل وبين قيامها به تعالى فيما بعد، وعلى أن إضافتها إلى الله ليست إضافة حقيقية وإنما هي إضافة نسبة وتعلق أو تكوين.. وقد قسم الأشباعرة التعلقات إلى: (صلوحي قديم) و(تنجيزي حادث)، ويعنون بالأول: قيام الصفة بالله منذ الأزل، وبالثاني؛ صلاحية قيامها به بالفعل، والتعلق التنجيزي عندهم أمر إضافي تعَلقي أي ليس وجوديا بل هو عدمي غير قابل للتجدد، وقد عجزوا عن توضيح مسألة التعلقات حتى قال القرطبي: "إن الخوض في تعلقات الصفات واختصاصاتها من تدقيقات الكلام، وإن العجز عن إدراك ما خاضوا فيه، غير مضرفي

والذي ينبغي أن يُتنبه إليه هنا، هو: أن أهل السنة تميزوا عن الأشاعرة بقولهم؛ إن التعلق أو الارتباط بين الفعل والمفعول، تعلق وجودي وليس

الاعتقاد".

عدمياً كما ادعى الأشاعرة.

وفي توضيح ذلك يقول شيخ الإسلام في الفتاوى الكبرى ٢٠٠/٦: "الكُلْبية يقولون في جميع هذا الباب المتجدد، هو: تعلق بين الأمر والمأمور، وبين الإرادة والمراد، وبين السمع والبصر والمسموع والمرئي، فيقال لهم: هذا التعلق، إما أن يكون وجودًا وإما أن يكون عدماً، فإن كان عدماً فلم يتجدد شيء فإن العدم لا شيء، وإن كان وجودًا يطل قولهم، وأيضا فحدوث تعلق هو نسبة وإضافة من غير حدوث ما يوجب ذلك؛ ممتنع، فلا يحدث نسبة وإضافة إلا بحدوث أمر وجودي يقتضى نسبة وإضافة إلا بحدوث أمر وجودي يقتضى ذلك" وهذا هو.

وواضح أن منشأ هذه التصورات عن نفي صفات الأفعال في أذهان متكلمي الأشاعرة وفقا للمعتزلة والحهمية والشبعة، هو أن المتكلمين تأثروا في مسألة نفي صفاته تعالى الفعلية، يقول معاصريهم من فلاسفة المسلمين الذين تأثروا بدورهم بأهل الأهواء والأمم المعاصرة لهم ف ذلك الوقت، كالسمنية والمجوس والصابئة واليهود والنصاري، وتلك الأمم كلها تنظر في تصورها إلى الله على أن وجوده وجود ذهني أو عقلي، أي: ليس لله ذات تقبل الاتصاف بالصفات، فهذه فكرة الفلاسفة اليونانيين ومن جاء بعدهم، وقد انبنت عليها كثير من الفلسفات والتحريفات في الأديان، فالذين جادلوا أولئك لم تكن إحاطتهم بالعقيدة والسنة كافية، وحُرْأتهم على الحدل في ذات الله وصفاته، جعلتهم يسلمون ليعض أوهام تلك الأمم، فحينما تصوروا أن وجود الله وجود ذهني، لم يتواءم هذا التصور عندهم مع الصفات التي ثبتت لله، فإذا قيل لهم مثلاً: إن الله مستو على عرشه، بدليل قوله: (الرحمن على العرش استوى.. طه/٥)؛ قالوا: (كيف يستوي ووجوده مجرد تصور كلي أو عقلي ذهني وليس وجودًا فعليًا حقيقيًا ؟ إذا فالاستواء له معنى آخر)، ثم سحدوا ذلك على بقية الصفات، حتى إن بعضهم لا يقر إلا بصفة (الوجود) لله .. ورد ذلك باختصار: أنه لا يتصور أن يكون وجوده سيحانه في الأذهان دون أن يكون لذلك وجودٌ فعليٌّ حقيقي، والوجود الفعلى الحقيقي لا بد من أن تلزم منه صفات أخرى لهذا الموجود، فإن كان الموجود هو الخالق

فلا بد من أن يتصف بالصفات اللازمة، ومنها: أن يكون عالماً قديراً سميعاً بصيراً فعالاً لما يريد، إلى آخر ذلك من اللوازم التي تلزم الوجود الكامل، وإن كان هذا الموجود هو المخلوق، فله صفاته التي تخصه.

## ٣- تقرير مذهب أهل السنة في توحيد الله في صفاته الفعلية، وأدلتهم العقلية والنقلية على إثباتها؛

وفي بيان وخلاصة ما أثير حول نفي الأشاعرة وسواهم لصفات الأفعال ورد أهل السنة عليهم، يقول ابن أبي العزف شرحه لقول الامام الطحاوي (ما زال سيحانه بصفاته قديما قيل خلقه، لم يزدد- بكونهم- شيئا لم يكن قبلهم من صفته، وكما كان بصفاته أزلياً، كذلك لا يزال عليها أبدياً)، يقول: "إن الله لم يزل متصفا بصفات الكمال: (صفات الذات وصفات الفعل)، ولا يحوز أن يُعتقد أن الله وُصف بصفة بعد أن لم يكن متصفا بها، لأن صفاته صفات كمال وفقدها صفة نقص، ولا يجوز أن يكون قد حصل له الكمال بعد أن كان متصفا بضده.. ولا يُرد على هذا: تعلق (صفات الفعل والصفات الاختبارية) بما هو حادث، كالخلق والتصوير، والاماتة والاحياء، والقيض والبسط والطي، والاستواء والاتبان والمجيء والنزول، والغضب والرضا، ونحو ذلك مما وصف به نفسه ووصفه به رسوله، فان ذلك ثابت بالنقل والمشاهدة وإن كنا لا ندرك كنهه وحقيقته، ولا ندخل في ذلك متأوِّلين بآرائنا ولا متوهمين بأهوائنا، ولكن أصل معناه معلوم لنا كما قال الإمام مالك لما سُئل عن الاستواء فقال: (الاستواء معلوم، والكيف مجهول)، وإن كانت هذه الأحوال تحدث في وقت دون وقت، كما في حديث الشفاعة: (إن ربي قد غضب اليوم غضبا لم يغضب قبله مثله، ولن يغضب بعده مثله)، لأن هذا الحدوث بهذا الاعتبار غير ممتنع، ولا يطلق عليه أنه حدث بعد أن لم يكن، ألا ترى أن من تكلم اليوم وكان متكلما بالأمس لا يقال: (إنه حدث له الكلام)، ولو كان غير متكلم لأفة كالصُّفر والخرس ثم تكلم يقال: (حدث له الكلام).. فالساكت لغير آفة يسمى (متكلما)، بمعنى: أنه يتكلم إذا شاء، وفي حال تكلمه يسمَّى (متكلما) بالفعل، وكذلك

الكاتب في حال الكتابة هو (كاتب) بالفعل، ولا يخرج عن كونه كاتبا في حال عدم مباشرته للكتابة"ا. هيتصرف.

وفي ازالة ما أثاره متكلمة الأشاعرة من شبهات تأثراً بغيرهم، يقول أبن أبي العز عن قابلية تعلق صفاته تعالى الفعلية بالحوادث: "وحلول الحوادث بالرب تعالى، المنفى"، وأبدى هنا كراهتي لكلمة (حلول)، فهي فضلا عن أنها لفظة مستدعة، لم يسقها أهل السنة إلا مجاراة للأشاعرة، لرد ما عطلوه من صفات الاختيار وهي بعد صفات كمال، يقول: "وحلول الحوادث المنفى في علم الكلام المذموم، لم يرد نفيه ولا اثباته في كتاب ولا سنة، وفيه احمال: فأن أربد بالنفي أنه سيحانه لا يحل فذاته المقدسة شيء من مخلوقاته المحدثة، أو لا يحدث له وصف متجدد لم يكن، فهذا نفي صحيح.. وإن أريد به نفى الصفات الاختيارية كأن يُعتقد أنه تعالى لا يفعل ما يريد، ولا يتكلم بما شاء إذا شاء، ولا أنه يغضب ويرضى لا كأحد من الورى، ولا يوصف بما وصف به نفسه من النزول والاستواء والإتيان كما يليق بجلاله وعظمته، فهذا نفى باطل، وأهل الكلام المذموم يطلقون نفى حلول الحوادث، فيُسَلِّم السني للمتكلم ذلك، على ظنُ أنه نفى عنه سيحانه ما لا يليق بحلاله، فإذا سلم له هذا النفي ألزمه نفي الصفات الاختيارية وصفات الفعل.. وهو غير لازم له، وإنما أتى السنى من تسليم هذا النفي المجمل، والا فلو استفسر لم ينقطع معه"، أي: لم يسلم ولعلم أن الأمر على التفصيل الذي ذكرنا.

وهنا يشير ابن أبي العز إلى أن ما قيل من تفصيل في مقولة الأشاعرة عن (مسألة الحلول) التي أفضى إجمالها إلى نفي الصفات الفعلية، يقال نحوه في: أ-(مسألة: الصفة، هل هي زائدة على ذاته تعالى أم لا؟)، (فلا يقال هي هو) لئلا يشعر بأنها عين الذات وأنها من ثم غير موصوفة، (ولا هي غيره) لئلا يشعر بمناينتها له ومن ثم يتعدد القدماء، إذ ليس في الخارج ذات غير موصوفة، بل هذا محال، ولو لم يكن له تعالى إلا صفة الوجود كونها لا تنفك عن الموجود، لكان ذلك كافيا في إثبات سائر الصفات له تعالى، ذلك أنه هو الموصوف بالذات الموصوفة بصفاته اللازمة، ولهذا قال الشيخ:

(لا زال بصفاته) ولم يقل: لا زال وصفاته: لأن العطف بؤذن بالمغايرة، وكذلك قال الأمام أحمد ف مناظرته الجهمية: (لا نقول: الله وعلمه، الله وقدرته الله ونوره ولكن نقول: الله يعلمه وقدرته ونوره هو الله واحد)، فإذا قلتُ: (أعوذ بالله) فقد عُذتُ بالذات المقدسة الموصوفة بصفات الكمال المقدسة الثابتة التي لا تقبل الانفصال بوجه من الوجوه، وإذا قلت: (أعوذ بعزة الله)، فقد عذت بصفة من صفات الله ولم تستعد بغير الله، فعُلم أن الذات لا يتصور انفصال الصفات عنها يوجه من الوجوه، وإن كان الذهن قد يفرض ذاتا مجردة عن الصفات كما يفرض المحال، وقد قال عليه السلام: (أعوذ بعزة الله وقدرته من شر ما أجد وأحاذر)، وقال: (أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما خلق) وهو لا يستعيد بغير الله.

ب- كما يقال في قولهم: (الاسم عبن المسمى أو غيره؟)، إذ فيه هو الآخر إجمال، تفصيله: أن الاسم براد به (المسمى) تارة، وبراد به (اللفظ الدال عليه) تارة؛ فإذا قلت: (قال الله كذا، أو سمع اللَّه لمن حمده) ونحو ذلك، فالمراد به: (المسمى نفسه)، وإذا قلت: (الرحمن اسم عربي، والرحمن من أسماء الله) ونحو ذلك ف (الاسم) هاهنا للمسمى ولا يقال غيره، لما في لفظ (الغير) من احمال، فإن أربد بالمغايرة أن اللفظ غير المعني فحق، وإن أريد أن الله كان ولا اسم له حتى خلق لنفسه أسماء، أو حتى سماه خلقه بأسماء من صنعهم: فهذا من أعظم الضلال والإلحاد في أسمائه تعالى..

ثم أفاد ابن أبي العز إبان شرح قول الطحاوي: (ما زال بصفاته قديما قبل خلقه .. إلخ)، ما سبق أن فصلنا فيه القول من أن فيه ردا على من قال من المعتزلة ومن وافقهم: (إنه تعالى صار قادرًا على الفعل والكلام بعد أن لم يكن قادرًا عليه)، وعلى ابن كلاب والأشاعرة قولهم: (إن الفعل صار ممكنا له بعد أن كان ممتنعا منه)، وذلك بعد أن أخرجوا (الكلام) من مشيئته تعالى وقدرته باعتباره شيء واحد لازم لذاته ..

والى لقاء آخر نستكمل الحديث بمشيئته الله عن أدلة الشرع على صفاته الاختيارية والحمد لله رب العالمين. بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على سيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم.

ذكرنا في المقال الأول: أننا بحاجة للتغيير والتطوير والتنمية، نعم نحن بحاجة لتغيير العادات، وتطوير الأليات، وتنمية المهارات، فكانت أولى التوصيات أن نضع مقياساً ومعياراً لأفعالنا وأقوالنا لكي نحدد الدرجة التي نحن عليها، ومدى قبولنا عند الناس، ومدى تأثيرنا فيهم، والوجهة التي نريدها؛ فما يمكن قياسه يمكن تقييمه وتقويمه

وفي القال الثاني: وضَحنا ضرورة العمل على تقوية الثقة بالله، وحسن التوكل عليه. وذكرنا لك بعض طرق استنهاض الثقة بالنفس والعمل على تقويتها.

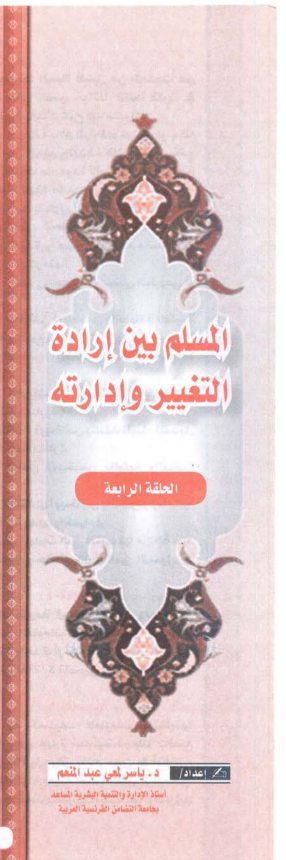
وفي المقال الثالث؛ كتبت لك بعض الشعارات التي قد تساعدك على اكتساب الثقة بالنفس، وكيفية استنهاضها وتقويتها، وقد وعدتك بأننا سوف نتحدث عن التفكير ومهاراته مع ضرورة الوضع في الاعتبار والاعتقاد بأن التفكير السديد المنتج مهارة يُكسبها التعليم والتعلم، وعادة يُصنعها التمرين والتدرب، والإيمان بخبر القرآن في هذه المعادلة: وإن الله لا يُعَرِّرُ مَا بَقَرُوا مَا بِأَنْسُمَّ ، (سورة الرعد؛ ١١).

#### الوحى بحث على التفكير:

ثمة نصوص قرآنية كثيرة تحث على التفكير والتفكر، وتُعلي من شأن العقل والعقلاء؛ فلقد وردت مادة (فكر) في القرآن الكريم (٢٠) مرة بصيغ مختلفة في معرض مدح أهلها، منها:

قول الله تعالى: « كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ الْآيَتِ لَمَلَّكُمْ تَنَفَّكُوْنَ » (سورة البقرة: ٢١٩) « أَوَلَمْ بَنَفَكُولُوا فِي أَنْسُبِمُ » (سورة البورة: ٨١٩) « أَوَلَمْ بَنَفَكُولُوا فِي أَنْسُبِمُ » (سورة البورة: ٨١٩) . « فَأَفْهُمُ مِنَفَكُرُونَ » (سورة الأعراف: ١٧٦) .

وَا أَفْصُونَ الْقَصَصَ لَعَلَهُمْ يَتَفَكَّرُونَ » (سورة الأعراف: ١٧٦). كما جاء في الكتاب العزيز صيغ أخرى تؤكد على أهمية التفكير؛ كما في قوله . عز وجل .: «إنَ في خَلِي السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلَفِ النِّيلِ وَالنَّهَارِ لَاَيْتِ لِأُولِى الْأَلْبَ فَي خَلِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَفِ النِّيلِ وَالنَّهَارِ لَاَيْتِ لِأُولِى الْأَلْبَ فَي خَلْقِ السَّمَوَتِ يَذَكُرُونَ اللَّهُ وَيَعَلَّمُ وَيَعَلَّمُ وَيَعَلِّمُ وَيَعَلِي وَلَي الْأَلْبَ فَي خَلْقِ السَّمَوَتِ اللَّهُ لَكُمُ عَلَيْتِهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُعْوِدُ وَعَلَى جُثُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَوَتِ اللَّهُ لَكُمُ عَلَيْتِهِ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِقِيقِ اللَّهُ وَقُولُهُ اللَّهُ لَكُمُ عَلَيْتِهِ اللَّهُ ا



{n}

ربيع الأخر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٤ - السنة السادسة والأربعون

التفكير يتأثر بالسياق الاجتماعي والثقافي، وهو التقضي المدروس للخبرة من أجل غرض ما". قد يكون ذلك الغرض هو الفهم، أو اتخاذ القرار، أو التخطيط، أو حل المشكلات، أو الحكم على الأشياء، أو القيام بعمل ما، أو الإحساس بالبهجة، أو الخيال الجامح، أو الانغماس في أحلام اليقظة، وهلم جراً.

التفكير أهم المهارات التي يجب أن نتحدث فيها معاً، لا سيما بعد أن استعدت ثقتك بنفسك- بفضل الله- كما أنصحك بقراءة كتاب: التفكير فريضة إسلامية للمفكر الكبير عباس محمود العقاد رحمه الله.

التفكير فطري مع أولي الألباب، أما البلهاء فلا يفكرون، بل يتركون غيرهم يفكرون لهم ويكونون أداة في أيدي الآخرين، ينالون بهم سعاداتهم ومآريهم، أو شقاوتهم وفشلهم، فالكل يفكر باختلاف ثقافته واختلاف منطلقه ودينه هخلقه.

#### الذا نفكر ؟

ا- طلباً للفهم والاستيعاب: مع ضرورة التحلي بآداب طالب العلم في السؤال والاستفسار، بحيث يكون الأسلوب أسلوبَ متعلم، وليس أسلوبَ متعنت.

٧- دعماً لاتخاذ القرارات: منها: المشورة الشرعية دون دكتاتورية في القرار، مع ضرورة توضيح أسباب القرار للمخالفين حتى لا نُوغر صدورهم.
٧- للتخطيط في المستقبل: مع ضرورة وضع الأليات المساعدة لهذا مع مراعاة أحوال من حولنا.

أ- لحل الشكلات والعضلات العلمية: وهذا ما نرجوه من طلاب العلم.. التفكر الدائم، مع تحليل شامل لكل معضلة وتدوينها، وسؤال أهل العلم عما استُشكل مع عرض النتائج الأولية لعلماء يختصرون لنا الأوقات.

- للحكم على الأشياء: مع مراعاة أن ما ينفعك قد لا يضر قد لا يضر لا يضر الأخرين، وما يضرك قد لا يضر الأخرين، فلا تعميم في الحكم على الأشياء إلا ما ثبت بدليل.

 طلباً للإحساس بالبهجة والسعادة، وهذا ممدوح مندوب إليه في الشريعة، وتسليط الضوء

على إيجابيات الحياة أفضل من الحديث عن الشكلات التي تنغص حياتنا، فكلما فكرت في الأمور التي تسعدك شرح الله صدرك.

٧- للانغماس في أحلام اليقظة، فهنا يطيب لنا أن نفرق بين الحلم والهدف، فلا يمنع أن نضع لأنفسنا أهداها محمودة كامتداد للطموحات، أما الأحلام فهذا ما تصبو إليه النفس، وهو من أول أبواب التطوير والإبداع فلنحلم وندون أحلامنا ونجتهد لتحقيقها.

ولو تأملت التفكير عموماً ستجده مقسماً إلى أنواع كثيرة نذكر منها:

التفكير الفطري، ويصح أن يُسمى الطبيعي أو التلقائي.

والتفكير العاطفي (ويختص بالعاطفة القلبية مضبوطة بالشرع).

والتفكير النطقي (ويختص بالعقل وما يصحوما لا يصح).

التفكير الرياضي (ويختص بالمادلات والعمليات الحسابية).

التفكير الناقد (ويختص بالنقد البناء لتعديل . فكرة أو توجيه مسار).

التفكير العلمي (ويختص بالعلوم والثوابت العلمية).

التفكير الابتكاري (ويختص بالتطوير وما يدور بالذهن من تجديد واختراع).

واليك بعض المهارات التي اقتنصتُها من الأستاذ على الحمادي-حفظه الله- فمن الجميل أن تتبعها:

#### ١- الماد حظة ١

هي مهارة سريعة لجمع البيانات ومعالجتها، واستخلاص المعلومات سريعاً، وتعتمد الملاحظة على حاسة واحدة، أو أكثر من الحواس الخمس، وهي عملية معقدة تتضمن المشاهدة والراقبة والإدراك.

#### ٧- التصنيف:

ويقصد به تصنيف المعلومات وتنظيمها وتقويمها، وهي مهارة أساسية تجعلنا نُخضع (نصنف) الأشياء وفق نظام معين في أذهاننا، كتصنيفنا أشياء معينة حسب اللون، أو الحجم، أو الشكل، أو قيامنا بالترتيب تصاعدياً أو تنازلياً.

#### ١- القارنة:

ونَعني بها المقارنة بين الأشياء، والأفكار، والأحداث وفق أوجه التشابه، وأوجه الاختلاف، مع البحث عن نقاط الاختلاف والاتفاق الموجودة في طريق المقارنة.

#### ٤ - التفسير :

هو عملية عقلية غرضها إضفاء معنى على خبراتنا الحياتية، واستخلاص معان أكثر؛ حتى نزداد فهما للموضوع، وتتضح صورته أكثر.

#### ٥- تنظيم العلومات:

وبها يتم مساعدة النفس والغير على فهم الواقع، وهذه المهارة تستلزم جهداً في البحث عن المعلومة، وتجميعها، وتنظيمها؛ حتى يتبلور الموضوع وتنحلي حقائقه.

#### ٦- التلخيص:

هو تلخيص تام واف لما قرأناه وفهمناه ووعيناه ووعيناه ووعيناه البارزة بعضها ببعض؛ ومن هنا تبدأ صياغة فكرة الموضوع بوضع أفكار رئيسية تجمع شتاته.

#### ٧- التطبيق:

هو تطبيق تام فعلي لما تم استخلاصه لك وانجلى أمامك، وفق النظريات والثوابت المعلومة والعروفة.

وبهذا نكون قد وضعنا أيدينا على أولى المهارات التي يجب أن يتعلمها الفرد في حياته، ألا وهي مهارات التفكير، وقد تكون-قارئي العزيز- ممن يمارس مهارات التفكير، لكن لا شك أن النتيجة ستكون مختلفة معك حين تمارس مهارات التفكير بطريقة علمية؛ مما سُيجدي نفعاً كبيراً إن شاء الله.

كما أن من روائع ما جاء في مهارات التفكير أن تتوقف عن التفكير أحياناً لكي تعطي أن تتوقف عن التفكير أحياناً لكي تعطي للنفسك قسطاً من الراحة ليرجع كل عضو إلى مكانه، ويستقر العقل فلا حملقة للعينين، ولا تحريك للسان... عليك أن تأخذ راحة ذهنية بعد كل يوم من التفكير، ينبغي أن تتدرب على هذا؛ طلبًا للراحة العقلية، ليتجدد نشاطك الدهني من جديد، وفي هذا الصدد بوسعك اتباء الأتي:

١- أغلق الهاتف، والتلفزيون، ثم اجلس في

غرفة هادئة حتى لا يزعجك أي شيء للدة تتراوح بين ٥ الى ١٠ دقائق.

٧- اجلس مستريحاً في مقعد ذي ظهر مستقيم، مع وضع قدميك على الأرض في وضع مستقيم، ويفضل أن تضع قدميك مباشرة على الأرض حتى تخرج الطاقة السلبية من جسمك.

٣- لا تجلس في وضع مائل، ولا تتكئ على أحد جنبيك، بل اجلس في وضع منتصب ومستقيم، ولكن دارتياح واسترخاء.

3 ضع يديك على فخذيك بحيث يكون ظاهر المدين الى الأعلى.

ه أغمض عينيك، ولكن بشرط أن تلاحظ تنفسك، تتبع ارتفاع وانخفاض النفس الذي تُخرجه في حالتي الشهيق والزفير.

حاول أن ترسم ابتسامة عريضة على وجهك في حالة إخراج النفس، وتفقد جميع جسدك، بينما أنت جالس على المقعد.

◄ امنح جسمك فرصة للاسترخاء التدريجي، من الرأس إلى القدمين.

٨- بينما تتنفس في حالة الشهيق، تخيل أن رأسك يمتلئ بالطاقة التي يعود إليه نشاطها التدريجي، وأثناء التنفس في حالة الزفير، تخرج مع التنفس كل الضغوط والأفكار، ومصادر القلق والإزعاج من رأسك.

ولعدة التمرين مع ملاحظة الرقبة،
 والصدر، والذراعين، والساقين، والقدمين.

١٧٠ بعد أن يكون جسدك قد نال قسطاً من الراحة، أعط عقلك أيضاً كفلاً من الراحة.
 قم بالعد من ١ إلى ١٠ من دون فقدان للتسلسل أثناء عملية الزفير. قم بذلك ثانية للدة ١٠٠٥ دقائق.

بهذه الفترة المنشودة لراحة العقل انتهى كلامنا عن التفكير ومهاراته على أمل اللقاء- ان شاء الله- الشهر المقبل لنتجول في مقالة جديدة عن الإبداع والتطوير كتدرج طبيعي، بعد معرفة الحالة المهارية التي عليها الفرد وما ينبغي أن يكون عليه.

هذا، وصَلُ اللهم وسلَم وبارك على نبينا محمد- صلى الله عليه وسلم- والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.



### دراسات قرآنية

اعداد/ مصطفى البصراتي

مثل الحنة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدً:

ففي هذا المقال نتحدث عن مثل آخر من الأمثال في المقال المقال المقرآن الكريم، وهو في قوله تعالى: «مَثَلُ ٱلْجَنَّةِ اللَّهِ وَعِدَ النُّمَتُونُ عَبْرى مِن عَبْهَا الْأَبْرُ أُكُلُهَا دَالِبُ وَطُلُها دَالِمُ اللَّهُ عَلْمَ اللَّهُ اللَّ

التفسير الاجمالي:

ذكر الله تعالى في الآية السابقة عقاب الكفار وثواب الأبرار، فقال بعد إخباره عن حال المشركين وما هم عليه من الكفر والشرك: « لَمُ مَدَالٌ فِي اللّهُ وَاللّهُ عَدَا اللّهُ عليه وسلم للمتلاعنين، «إن الله عليه وسلم للمتلاعنين، «إن عذاب الدنيا أهون من عذاب الآخرة». (صحيح). عذاب الدنيا له انقضاء، وذاك دائم أبدًا في نار هي بالنسبة إلى هذه سبعون ضعفًا، كما قال بالنسبة إلى هذه سبعون ضعفًا، كما قال الفجر، ٢٥-٢١).

ولهذا قرن هذا بهذا، فقال: «مَثَلُ ٱلْجَنَّةِ ٱلَّي رُعِدَ ٱلْمَنْوُنِّ » (الرعد:٣٥) أي: صفتها ونعتها، «غَرى مِن مَنْ ٱلْمُنْوُنِّ » (الرعد:٣٥) أي: سارحة في أرجانها عَبِا ٱلْأَبْرُ » (الرعد:٣٥) أي: سارحة في أرجانها أي: يصرفونها تفجيرًا، أي: يصرفونها كيف شاؤوا وأين شاؤوا، وقوله: «أَكُلُهُا دَآبِهُ وَطِلْهَا » (الرعد:٣٥) أي: فيها الفواكه والمطاعم والمشارب لا انقطاع ولا فناء، قوله: «بَالَ عُفْقَ ٱللَّبِيكَ ٱنَفَراً » (الرعد:٣٥) أي: تلك عاقبة الذين اتقوا الله فاجتنبوا معاصيه وأدوا فرائضه، «وَعُقَى ٱلنَّفِينَ ٱلنَّالُ» (الرعد:٣٥)، أي: عاقبة «وَعُقَى ٱلنَّفِينَ ٱلنَّالُ» (الرعد:٣٥)، أي: عاقبة

الكافرين بالله النار وبئس القرار، يعني مصير المؤمنين الجنة، ومصير الكفار النار. (مستفاد من صحيح تفسير ابن كثير (٥١٠/٢)، وتفسير الطبري (٤٧٢/١٦)).

تفسير المفردات:

المثل: هنا الصفة العجيبة، قيل: هو حقيقة من معاني المثل، كقوله تعالى: «وَبِيِّهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلُ ، (النحل:٢٠)، وقيل: هو مستعار من المثل الذي هو الشبيه في حالة عجيبة أطلق على الحالة العجيبة غير الشبيهة؛ لأنها جديرة بالتشبيه بها. (قاله ابن عاشور ١٥٥/٧).

وقال ابن عطية (٢٠٨/٥): قوله تعالى: «مَتَلُ الْجَدَّةِ» الآية (الرعد،٣٥)، قال قوم: «مثل» معناه: صفة، وهذا من قولك: «مثلت الشيء»، إذا وصفته لأحد وقربت عليه فهم أمره، وليس بضرب مثل لها، وهو كقوله سبحانه: «وَلِيَّهُ الْمَثَلُ ٱلْأَثَلُ الْأَثَلُ مثل لها، وهو كقوله سبحانه: «وَلِيَّهُ الْمَثُلُ ٱلْأَثَلُ الْأَثَلُ النحل: ٦٠) أي: الوصف الأعلى، ويظهر أن المعنى الذي يتحصل في النفس مثالاً للجنة هو جري الأنهار، وأن «أَكُلُهَا دَآبِرٌ وَطِلُها \* (الرعد: ٣٥) يعني ما يؤكل فيها فهو دائم لأهلها لا ينقطع عنهم ولا يزول ولا يبيد، ولكنه ثابت إلى غير نهاية، وظلها كذلك لأنه لا شمس فيها.

الجنة التي وعد الرحمن عباده ليس لها في عالنا

ربيع الأخر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٤ - السنة السادسة والأربعون

هذا شبيه تقاس عليه؛ لأنه ليس للعقل مجال في إدراك حقيقتها وحقيقة ما فيها مما أعده الله للمؤمنين، ولكن الله عز وجل ضرب لها مثلاً يستطيع العقل بواسطته أن يتصورها ويتصور ما فيها تصورًا يرضي غريزته، ويبعث في نفسه كوامن الشوق إليها، ويرغبه في طلبها بطاعته جل شأنه والإخلاص في عبادته.

فالانسان بطبعه محبُ للاطلاع، فهو يريد أن يعرف كل ما هو مغيب عنه، ولو معرفة مجملة، فأشبع الله في نفسه هذه الغريزة، فضرب له مثلاً في سورة الرعد، يكشف له عن طبيعة هذه الدان وما تتميز به عن غيرها من جنات الدنيا، فقال: مَثَلُ الْجَنَّةِ الَّتِي رُعِدَ الْمُتَقُنَّ عَرِي مِن عَنْهَا الْأَنْرُ أُكُلُهَا وَالْمُ عَقِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

فوائد الأبة:

١- الأمثال الواردة في شأن الجنة من الكتاب والسنة كلها تقريب لأوصافها، وأمور الآخرة- كما هو معلوم- مغيبة عنا، وبالتالي لا يكون للعقل مجال في البحث عنها والكشف عن حقائقها إلا بالقدر الذي يسمح به الشرع، فهي أمور تُسمع من قبله، ولا تُعقل إلا على وجه من التصور.

٢- قال الرازي رحمه الله: «... إنه لما وصف الجنة بهذه الصفات الثلاثة (أي المذكورة في الآية) بين أن ذلك عقبى الذين اتقوا، يعني: عاقبة أهل التقوى الجنة، وعاقبة الكافرين النار، وحاصل الكلام في هذه الآية: أن ثواب المتقبن منافع خالصة عن الشوائب موصوفة بصفة الدوام». (الأمثال في القرآن لمحمد حاير فياض ص٢١٦).

٣- الواقع أن مثل الشيء أو مثاله يمكن أن ينتزع من وصف الشيء ذاته إذا ما تعذر العثور على نظير لله، أما مع توفر النظير، أو المثيل، فليس هناك ما يدعو إلى العدول عن هذا المثيل، واتخاذ وصف الشيء ذاته مثالا له، وجنة الآخرة تماثل جنة الحياة الدنيا وإن تميزت عنها، فهذا وجه من أوجه التفسير في هذه الآية.

٤- والغرض من ضرب المثل- فوق ما ذكر- الترغيب في نعيمها والإشارة إلى ما يوصلهم إليه، وهو التقوى، فليس هناك وسيلة غيرها تحقق لهم ما يرجونه من رحمة ربهم، فالجنة إنما أعدت للمتقين كما صرح به هنا وفي سورة آل عمران، وفي سورة محمد صلى الله عليه وسلم.

والتقوى: هي طلب الوقاية من عذاب الله عزوجل في الدنيا وفي الآخرة باتباع أوامر الله واجتناب نواهيه، فهي الطاعة في أرقى معانيها وأبهى صورها، قال الله عالمناها: "إنَّ أَكُرُكُمْ عِدَالله أَنْعَكُمْ " (الحجرات؟١). ٥- وفي هذا المثل- أيضا- ما يدعو المتأمل إلى الموازنة بين نعيم الدنيا ونعيم الآخرة، فإنه لو حاول المرء أن فيضس هذا على ذاك- لم يجد بينهما شبها يذكر، فيخرج بعد الموازنة بأنه لا موازنة ولا معادلة بين هذا وهو سريع الزوال- وعندئذ يعزم المؤمن عزمًا هذا وهو سريع الزوال- وعندئذ يعزم المؤمن عزمًا الدنيا ويقوي طمعه في تلك الجنة، التي أعدها الله لم المن اشتراها بنفسه وماله، وجعل رضوان الله مبلغ همه ومنتهى أمله، وهو أكبر من نعيم الجنة وأعظم. (الأمثال القرآنية)، د. محمد بكر إسماعيل).

نسأل الله تعالى أن يدخلنا وإياكم الجنة، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

### عزاء واجب

توفي إلى رحمة الله تعالى الشهر الماضي أثناء طباعة المجلة الأستاذ محمد رجب القراط، موجه عام العلوم والرياضيات بالأزهر الشريف سابقًا، وعم الأستاذ حسين القراط، مدير التحرير، ومعلمي وأستاذي في المرحلة الإعدادية.

نسأل الله العلي القدير له الرحمة والمغفرة، وأن يجمعنا به في مستقر رحمته.

رئيس التحرير

# «فَكَأُنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا»

اعداد/ معمد عبد العزيز الما

قال: فأي يوم هذا؟ قلنا: الله ورسوله أعلم.

قال: فسكت حتى ظننا أنه سيسميه بغير اسمه.

قال: أليس يوم النحر.

قلنا: بلى يا رسول الله صلى الله عليه وسلم. قال: فإن دماءكم، وأموالكم. قال محمد: وأحسبه قال: وأعراضكم حرام عليكم، كحرمة يومكم هذا، في بلدكم هذا، في شهركم هذا.

وستلقون ربكم فيسألكم عن أعمالكم، فلا ترجعن بعدي ضلالاً يضرب بعضكم رقاب بعض، ألا ليبلغ الشاهد الغائب، فلعل بعض من يبلغه يكون أوعى له من بعض من سمعه، ثم قال ألا هل بلغت؟ ، رواه البخاري في سبعة مواضع من صحيحه (٦٧، و١٩٥٠، و١٩٤١)، ورواه مسلم في باب: تغليظ تحريم الدماء والأعراض؛

فحرَّم قتل النفس المعصومة، وانتهاك الأعراض، وسلب الأموال، وشدد في ذلك أيما تشديد، فلم يجعل مندوحة لأحد في تخطي هذه الحرمات الثلاث.

إِنَّ الحمد لله، تحمده، وتستعينه، وتستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفستا، ومن سيِّئات أعمالنا، من يهده الله؛ فلا مُضلُ له، ومن يضلل؛ فلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ محمدًا عبده ورسوله.

وأصلي وأسلم على خاتم المرسلين، وإمام المتقين، وسيد الأولين والآخريين سيدنا محمد، وأله وصحبه الغر الميامين. أما نغدُ:

#### . حفظ النفس من الضرورات التي حفظتها سائر الشرائعي:

فإن جميع الشرائع قد جاءت بحفظ كليات خمس منها؛ حفظ النفس، وقد أكد النبي صلى الله عليه وسلم على ذلك المعنى في حجة الوداع، فعن أبي بكرة نفيع بن الحارث بن كلدة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السماوات والأرض السنة؛ اثنا عشر شهرًا، منها أربعة حرم؛ ثلاثة متواليات: ذو القعدة، ونحجة، والمحرم، ورجب شهر مضر، الذي بين جمادى، وشعبان.

ثم قال: أي شهر هذا؟

قلنا: الله ورسوله أعلم.

قال: فسكت حتى ظننا أنه سيسمّيه بغير اسمه.

قال: أليس ذا الحجة؟

قلنا: بلي.

قال: فأي بلد هذا؟

قلنا: الله ورسوله أعلم.

قال: فسكت حتى ظننا أنه سيسميه بغير اسمه.

قال: أليس البلدة؟

قلنا: بلي.

ربيع الأخر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٤ - السنة السادسة والأربعون

٦٠ التوحيد

وعن مجاهد في قوله: «فكأنما قتل الناس جميعًا» من قتل النفس المؤمنة متعمدًا، جعل الله جزاءه جهنم، وغضب الله عليه ولعنه، وأعد له عذابًا عظيمًا.

يقول: لو قتل الناس جميعًا لم يزد على مثل ذلك العذاب.

والعبد في عافية ما لم يصب دمًا حرامًا، فإذا أصابه ضيق عليه، فإنَّ من ورطات الأمور التي لا مخرج لمن أوقع نفسه فيها: سفك الدم الحرام بغير حله، فإن حسناته جميعها لا تفي به، عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لن يزال المؤمن في فسحة من دينه، ما لم يصب دمًا حرامًا». رواه البخاري (٦٨٦٢).

#### ، أوْل ما يُقضَى فيه يوم القيامة من حقوق العباد،:

والدماء هي أول ما يقضى فيه من حقوق العباد يوم القيامة، عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أول ما يقضى بين الناس يوم القيامة في الدماء». رواه البخاري (٦٨٦٤)، ومسلم (١٦٧٨).

والله تعالى قد شدد في ذلك العقوبة، فقال تعالى: « وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنًا مُتَّعَمِدًا فَجَزَآؤُهُ وَجَهَنَمُ خَلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَمَنهُ وَأَعَد لَهُ عَذَلُهُ عَلَيْهِ وَلَمَنهُ وَأَعَد لَهُ عَذَلُهُ عَلَيْهِ وَلَمَنهُ وَأَعَد وَلَمَنهُ وَأَعَد لَهُ عَذَلُهُ عَلَيْهِ وَلَمَنهُ وَالْعَنهُ وَلَمَنهُ وَأَعَد لَهُ عَذَلُهُ عَلَيْهِ وَلَهُ عَذَلُهُ عَذَلُهُ عَنْهُ عَذَلُهُ عَنْهُ عَذَلُهُ عَذَلُهُ عَذَلُهُ عَذَلُهُ عَذَلُهُ عَنْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَلَهُ عَذَلُهُ عَذَلُهُ عَذَلُهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَالًا عَلَالِهُ عَلَهُ عَلَهُ عَلَ

العقوق المتعلقة بقتل النفس التي حرَّم الله إلا بالعق، ويتعلق بقتل النفس التي حرَّم الله إلا بالحق فلإثنة من الحقوق:

حقَّ لله تعالى، ويكفره التوبة النصوح والعمل الصالح.

حقَّ لأُولِياء الدم، ويستوفونه بالقصاص، أو الدية، أو المصالحة، أو العفو.

وحقً للمقتول، لا يستوفيه إلا في عرصات القيامة، فعن سالم بن أبي الجعد يقول: جاء رجل إلى ابن عباس رضي الله عنهما فسأله عن: رجل قتل مؤمنًا متعمدًا، ثم تاب، وآمن، وعمل صالحًا، ثم اهتدى؟

فقال ابن عباس رضي الله عنهما: وأنى له الهدى، سمعت نبيكم صلى الله عليه وسلم يقول: «يُؤتَى بالمقتول يوم القيامة متعلقا بالقاتل، يشخب أوداجه دمًا، حتى ينتهي به إلى العرش، فيقول: ربُ سَلْ هذا فيم قتلني؟ ٤٠٠ قال ابن عباس رضي الله عنهما: والله لقد أنزلها الله على نبيه صلى الله عليه وسلم ثم ما نسخها منذ أنزلها. (صحيح: رواه الترمذي (٣٠٣٨)).

#### , حرمة دماء المستأمنين، والمعاهدين، وأهل الذمة، والسفراء،؛

والله تعالى عظم حرمة الدم (كل الدم)، سواء كان دم المؤمنين، أم دم غيرهم من: المستأمنين، أو المعاهدين، أو أهل الذمة، أو السفراء ولو كانوا لدولة محارية.

وعن عمرو بن الحمق: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أيما رجل أمّن رجلاً على دمه، ثم قتله، فأنا من القاتل بريء، وإن كان المقتول كافرًا». (رواه أحمد: ٢١٩٩٧، والنسائي في الكبرى: ٨٦٨٧، وابن حبان ٥٩٨٢).

وعن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من قتل معاهدًا لم يرح رائحة الجنة، وإن ريحها توجد من مسيرة أربعين عامًا». رواه البخاري (٣٠١١).

وعن أبي بكرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من قتل معاهدًا في غير كنهه، حرم الله عليه الجنة». (صحيح: رواه الدارمي (١٤٦١)).

وعن نعيم بن مسعود الأشجعي قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول لهما حين قرأ كتاب مسيلمة: «ما تقولان أنتما؟» قالا: نقول كما قال.

قال: «أما والله: لولا أن الرسل لا تقتل، لضربت أعناقكما». (صحيح: رواه أبو داود (۲۷۲۱)).

هذا والله من وراء القصد وهو يهدي السبيل.



الحمد للَّه رب العالمين، والعاقبة للمتقين، ولا عدوان إلا على الظالمين، وبعدُ:

فما زلنا نتجول في القارة العجوز أوروبا، وفي ظل ما تعيشه أمتنا الإسلامية من مآس، واستهداف في كل أنحاء المعمورة، لذا نعرُج في عجالة على أحوال المسلمين في تلك البلدان، نتطلع كيف يعيشون، ونبحث في أحوالهم، وما يلاقونه من اضطهاد في بعض البلدان التي يعيشون فيها جراء ما تقوم به حفنة من الأوغاد الذين ينسبون أنفسهم إلى الإسلام ظلمًا وعدوانًا، فقتلوا واستباحوا الدماء والأعراض لم يفرقوا بين دين وآخر، معتقداتهم فاسدة، فأذكوا وأجَجوا الحمق والحقد على الإسلام والمسلمين، والإسلام منهم براء، واليوم نتعرف على أحوال المسلمين في الملكة المتحدة، بريطانيا،

#### الإسلام في المملكة المتحدة ابريطانيا،

يشكُل المسلمون ثاني أكبر الديانات في بريطانيا، إذ قدرت أعدادهم في عام ٢٠١١م بمليونين وسبعمائة ألف في إنجلترا وويلز، أي أنهم يشكلون نسبة ٢٥٠٪ من تعداد السكان في بريطانيا، ويتمركز المسلمون غالبًا في العاصمة لندن؛ إذ تصل نسبتهم فيها نحو ٤٣٠٪ من تعداد سكان لندن، وتعود أصول المسلمين فيها لشبه القارة الهندية، ويأتي بعدهم في العدد مسلمو الشرق الأوسط وإفريقيا، وأخيرًا مسلمو ماليزيا ونيجيريا.

وفي تقرير لصحيفة الإندبندنت البريطانية في أحد أعدادها الصادرة في شهر يناير عام ٢٠١١م، أشارت فيه إلى أن عدد المسلمين في بريطانيا يتزايد بشكل ملحوظ، وأن عدد المسلمين من البريطانيين يتجاوز المائة ألف نسمة تقريبًا، وكشف التقرير عن أن عدد البريطانيين الذين اعتنقوا الإسلام في ذلك العام بلغ خمسة آلاف بريطاني.

وقد بدأت مجموعة من المسلمين بالهجرة إلى

اعداد/ جمال سعد حاتم

الولايات التابعة للمملكة المتحدة بأعداد كبيرة في القرن الثامن عشر من البنغال عن طريق شبه القارة الهندية؛ بهدف العمل في شركة الهند الشرقية البريطانية، وتم بناء أول مسجد للمسلمين في إنجلترا عام ١٨٩٩م، في منطقة «ووكينغ كان»، وفي نفس العام تم بناء مسجد آخر في مدينة ليفربول على يد عبد الله كويليام.

وتم بناء أول مسجد في العاصمة لندن عام ١٩٢٤م، والمعروف بمسجد فضل، أو مسجد لندن.

#### فئات السلمان في بريطانيا

المسلمون السنة: يزيد تعداد المسلمين من السنة هناك عن ٢٠٣ مليون نسمة؛ إذ إن معظمهم من العرب والأتراك، والصوماليين، والباكستانيين، والبنجلاديش.

الشيعة: حيث يوجد العديد من الساجد في

ربيع الأخر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٤ - السنة السادسة والأربعون

١٨" > التوحي

بريطانيا تعود لهذه الفئة الذين أغلبهم من الأزيدين، والإسماعيليين، وأصولهم قادمة من إيران والعراق وباكستان وتركيا.

الأحمدية: قدمت هذه الفئة إلى بريطانيا منذ عام ١٩١٢م.

وكانت سلمى يعقوب أول زعيم للجناح اليساري في حزب العمال، والسيدة سعيدة وارسي أول مسلمة تخدم في الحكومة البريطانية بعد ما عُينت في عام ٢٠١٥م في منصب وزير بدون حقيبة، واستقالت عام ٢٠١٤م بعد صراع على نهج الحكومة البريطانية تجاه قضية فلسطين وإسرائيل وغزة.

#### المساجد في مدينة لندن

تعتبر مدينة لندن أكثر المدن التي يوجد بها مساجد في العالم الغربي، ويقدر عدد مساجدها بما يقارب ٤٠٠ مسجد، وهو العدد المرشح للزيادة في السنوات المقبلة، ويوجد مساجد في جميع مناطق لندن، ويعود أول مسجد في العاصمة البريطانية إلى العام ١٨٨٦م، حيث كان موقعه في منطقة «نوتنتج هل غيت»، إلا أنه لم يعد موجودًا منذ الحرب العالمية الثانية بعد هدم العديد من المباني نتيجة للحرب، وكان المسجد عبارة عن مبنى صغير اشتراه بحارة مغاربة يتاجرون في بيع الأسماك.

أما المساجد الأخرى القديمة ففي منطقة شرق لندن كان هناك مسجد أقامه البحارة المسلمون من اليمن وجنوب آسيا.

ويدير بعض المساجد بريطانيون من أصول مختلفة، فعلى سبيل المثال فإن مسجد سليمانية شرق لندن تديره الجالية البركية، وتدير الجالية المغربية مسجد «ستبوريارك»، ويدير مسجد شرق لندن مسلمون من أصول بنجلاديشية، ويعود العدد الكبير للمساجد في لندن لسهولة الحصول على التراخيص لبناء المساجد مقارنة بالدول الأخرى في العالم الغربي.

كما أنه تم تحويل العديد من الكنائس إلى مساجد في الفترات الماضية، حيث تم بيعها إلى جمعيات خيرية إسلامية، قامت بدورها بتحويلها إلى مساجد للمسلمين؛ نتيجة قلة المرتادين للكنائس، وانخفاض عددهم بشكل أكبر؛ نظرًا لزيادة أعداد المسلمين بشكل كبير والإقبال المتزايد من البريطانيين للدخول في الإسلام.

#### عمدة مسلم للدينة لندن

ولأول مرة في تاريخ العاصمة البريطانية «لندن» يصبح «صادق خان» البالغ ٢٦ عامًا، والباكستاني الأصل محافظا للمدينة بعد أن حصل على ٤٣٪ من أصوات الناخبين، وقد حصل منافسه «ذاك جولدسميث» الليونير الكبير من حزب المحافظين على ٣٧٪ من الأصوات، ومنذ عام ٢٠١٣م حتى عام المسلمين البريطانيين، وقد آثار فوزه غضب العديد من أعضاء حزب المحافظين، كون الفائز مسلمًا. (شبكة الألوكة).

#### جرائم الكراهية ضد المسلمين في بريطانيا

يتجدد في بريطانيا الجدل الذي لا ينتهي حول التجاه أبناء الجاليات المسلمة نحو العزلة عن المجتمع أكثر فأكثر، وخاصة في مدينة برمنجهام في «أكوم روك» الذي يقطنه غالبية من المسلمين الباكستانيين، نظرًا لما يتعرضون له من جرائم تنبئ عن كراهية البريطانيين لهم، فنذكر بعض المواقف للتدليل على ذلك؛

المسلمون في برمنهجام، لا يشعرون بالارتياح بسبب ردود الأفعال لمقتل جندي بريطاني «لي ريجي» في لندن منذ عامين على أيدي اثنين من المسلمين البريطانيين.

مسجد قريب من منطقة برمنجهام تم استهدافه بقنبلة حارقة بعد مقتل الشرطي البريطاني، إضافة إلى مقتل عجوز مسلم أثناء خروجه من المساجد بعد الصلاة.

أصيب ثلاثة مسلمين وضابط شرطة أمام مسجد آخر في برمنجهام. ارتفعت سلسلة الاعتداءات على السلمين إلى ٣١٨ حادثًا في عام ٢٠١١م، و٣٣٦ في عام ٢٠١٢م، وحدث يقام ٢٠١٢م، وحدث بوقمبر منابع المستر ١٣٠ جريمة ضد السلمين في عام ٣٠٠٢م مقارنة بـ ٧٥ في عام ٢٠١٢م، كما أنه كانت هناك ٢١ جريمة كراهية ضد السلمين في عام ١٢٠١م، و٢١ جريمة كراهية ضد و٣٢ جريمة خلال عام ٢٠١٣م، وتتنامى العنصرية بشكل تدريجي في بريطانيا.

فاللهم مكن للإسلام والمسلمين، وانشر اللهم كلمة التوحيد في قلوب الغافلين، اللهم آمين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فما يزال الكلام موصولاً عن ذمَ الترخص ووجوب العمل بالقول الراجح في المسائل الخلافية، فنقول وبالله تعالى التوفيق: المستحد

٧- قول ابن قيم الحوزية:

قال الإمام ابن القيم- رحمه الله- في " إعلام الموقعين ": «كان الإمام أحمد إذا وجد النص أفتى بموجبه، ولم يلتفت إلى ما خالفه، ولا من خالفه كائنا من كان، ولذا لم يلتفت إلى خلاف عمر في المبتوتة؛ لحديث فاطمة بنت قيس، ولا إلى خلافه في التيمم للجنب؛ لحديث عمار بن ياسر، ولا إلى خلافه في استدامة المحرم للطيب الذي يطيب به قبل إحرامه؛ لصحة حديث عائشة في ذلك، ولا إلى خلافه في منع المنفرد والقارن من الفسخ إلى التمتع؛ لصحة أحاديث الفسخ.

وكذا لم يلتفت إلى قول على وعثمان وطلحة وأبي بن كعب رضى الله عنهم في ترك الغسل من الإكسال؛ لصحة حديث عائشة؛ أنها فعلته هي ورسول الله صلى الله عليه وسلم فاغتسلا.

ولم يلتفت إلى قول ابن عباس، وإحدى الروايتين عن على أن عدة المتوفى عنها الحامل أقصى الأجلين؛ لصحة حديث سبيعة الأسلمية.

ولم يلتفت إلى قول معاذ ومعاوية في توريث المسلم من الكافر لصحة الحديث المانع من التوارث ستهما

ولم يلتفت إلى قول ابن عباس في الصرف؛ لصحة الحديث بخلافه ولا إلى قوله بإباحة لحوم الحمركذلك، وهذا كثير جدًّا، اهـ

#### خامسا: أقوال العلماء في النهي عن تتبع الرخص المذموم:

قال ابن عبد البر رحمه الله في "جامع بيان العلم وفضله": «قال سليمان التيمي: " إن أخذت برخصة كل عالم اجتمع فيك الشركله". قال أبو عمرين عبد البر: هذا إجماع لا أعلم فيه خلافاً ،

وقال الذهبي رحمه الله في تذكرة الحفاظ؛ قال الأوزاعي: من أخذ بنوادر العلماء خرج من الاسلام. اه.

وقال البيهقي رحمه الله في "شعب الإيمان": قال الأوزاعي: "من أخذ بنوادر العلماء فيفيه الحجر". اه.

لستشار/أحمد السيد على

نانب رنيس هيئة قضايا الدولة

٧٠ > التوحيد

ربيع الأخر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٤ - السنة السادسة والأربعون

وقال الشاطبي رحمه الله في "الموافقات": «عن ابن مبارك أخبرني المعتمر بن سليمان قال: رآني أبي وأنا أنشد الشعر فقال لي: يا بني لا تنشد الشعر، فقلت له: يا أبت كان الحسن ينشد، وكان ابن سيرين ينشد، فقال لي: أي بني إن أخذت بشر ما في الحسن وبشر ما في ابن سيرين اجتمع فيك الشر كله». اهـ.

وقال أيضًا في "الموافقات": «فإذا صار المكلف في كل مسألة عنت له يتبع رخص المذاهب، وكل قول وافق فيها هواه فقد خلع ربقة التقوى، وتمادى في متابعة المهوى، ونقض ما أبرمه الشارع، وأخر ما قدَّمه، اهد.

وقال بعض العلماء: «من تتبع الرخص فقد تزندق، اهـ.

وقال أبو بكر بن الخلال رحمه الله في "الأمر بالعروف والنهي عن المنكر": «قال الإمام أحمد، لو أن رجلاً عمل بقول أهل الكوفة في النبيذ، وأهل المدينة في السماع (يعني الفناء) وأهل مكة في المتعدد كان فاسعًا، وهـ.

وقال الذهبي رحمه الله في "سير أعلام النبلاء": «قال إبراهيم بن شيبان: من أراد أن يتعطَّلُ فليلزم الرُّخُص». اهـ.

وقال ابن حزم رحمه الله في "الإحكام": وطبقة أخرى وهم قوم بلغت بهم رقّة الدين، وقلّة التقوى إلى طلب ما وافق أهواءهم في قول كل قائل؛ فهم يأخذون ما كان رخصة من قول كل عالم مقلدين له غير طائبين ما أوجبه النص عن الله تعالى وعن رسوله صلى الله عليه وسلم،

وقال أبو عمرو ابنُ الصلاح- رحمه الله- في "
آداب المفتى "، وقد يكون تساهُلُه وانحلالُه
بأن تحملُهُ الأغراضُ الفاسدةُ على تتبع الحيل
المحظورة أو المكروهة، والتمسُّك بالشُّبه طلباً
للترخيص على من يرومُ نفعُه أو التغليظ على
من يريدُ ضرَّه، ومن فعل ذلك فقد هانَ عليه
دينه، اهـ.

وقال سلطانُ العلماء العزُّ بنُ عبد السلام: «لا يجوزُ تتبُّعُ الرخص».

وسُئل الإمامُ النوويُّ في " فتاوى النووي جمع الميذه ابن العطار"؛ «هل يجوزُ لمن تمذهب

بمذهب أن يقلُّد مذهباً آخر فيما يكون به النفعُ وتتبعُ الرخص؟ فأجاب، لا يجوزُ تتبُّع الرخص، والله أعلم، اه...

وقال الإمامُ ابنُ القيمَ- رحمه الله- في " إعلام الموقعين ": «لا يجوزُ للمفتي أن يعمل بما يشاء من الأقوال والوجوه من غير نظرِ في الترجيح»

وقال العلاَمةُ الحجَّاوي- في "الإمتاع": «لا يجوز للمفتي ولا لغيره تتبُّعُ الحيل المحرَّمة ولا تتبُّعُ الرخص لمن أراد نفعَهُ، فإنَّ تتبُّعَ ذلك فسُقَّ، وحَرُمَ استفتاؤُه، اهـ.

وقال العلاَمة السفاريني- رحمه الله- في " لوامع الأنوار": «يحرُمُ على العاميُ الذي ليس بمجتهد تتبُعُ الرخص في التقليد» اهـ.

#### سادسًا: أمثلة للترخص المدموم:

 القول بالاكتفاء بشهادة أن لا إله إلا الله للدخول في الإسلام، دون الإيمان بنبوته صلى الله عليه وسلم.

١- القول بجواز شرب القليل من الخمر، دون
 كثيره، والقولُ بجواز شرب المسكر إلا من العنب.
 ٣- القول بجواز التضحية بالطيور كالديوك،
 والبط، والدجاج، وغيرها.

٤- القول بجواز زواج المتعة.

القولُ بصحة عقد الزواج بدون ولي ومهر.
 القولُ بعدم اشتراط الشاهدين في عقد الزواج.

٧- القولُ بجواز إتيان النساء في أدبارهن.

٨- القولُ بجواز استماع الملاهي.

٩- القولُ بجواز حلق اللحية.

#### سابغا: حرمة التساهل في الفتوى:

يحرُم التساهل في الفتوى بدعوى التيسير، كما يَحرُمُ استفتاء من عُرف بالتساهل، ما لم يَكُن المفتي صادراً عن دليل شرعي (من الكتاب أو السنة أو الإجماع أو القياس) منضبط.

قال الإمام الشافعي- رحمه الله- في "الأم ": «لا يجوز لمن استأهل أن يكون حاكماً أو مفتياً أن يحكم ولا أن يفتي إلا من جهة خبر لازم.. وذلك الكتاب والسنة، أو ما قاله أهل العلم لا يختلفون فيه، أو قياس على بعض هذا، ولا يجوز له أن يحكم ولا يُفتى بالاستحسان». اهـ.

وقال النووي رحمه الله في "آداب الفتوى والمفتي": «يحرم التساهل في الفتوى ومن عُرِف به حرم استفتاؤه» اهـ

وقال ابن الصلاح رحمه الله في " فتاوى ابن الصلاح ": «لا يجوز للمفتي أن يتساهل في الفتوى، ومن عُرف بذلك لم يجز أن يُستفتى، وذلك قد يكون بأن لا يَتثبَّت ويسرع بالفتوى قبل استيفاء حقّها من النظر والفكر، وربَما يحمله على ذلك توهمه أن الإسبراع براعة، والإبطاء عجز ومنقصة، وذلك جهل، ولأن يُبطئ ولا يخطئ، أجمل به من أن يَعْجَلَ فيضل ويضل، اه.

وقال ابن مفلح الحنبلي- رحمه الله- في "الفروع": «يحرم تساهل مُفتِ في الفتيا، وتقليد معروفٍ به اهـ.

وقال في "المبدع": «يحرم التساهل في الفتيا، واستفتاء من عُرف بذلك» اهـ.

ولا يجوز الاستدلال بما ورد عن عائشة- رضي الله عنها- أن النبي- صلى الله عليه وسلم: «ما خُيرُ رسولُ الله صلّى الله عليه وسلم بين أمرين، أحدهما أيسرُ من الآخر، إلا اختارَ أيسرَهما. ما لم يكن إثمًا. فإن كان إثمًا، كان أبعدَ الناسِ منهُ.» (رواه مسلم) دليلاً يبيح التساهل في الفتوى والعمل بالأسهل من أقوال الفقهاء حتى ولو كان شاذًا، وذلك للأتي:

الأول: أنَّ الاختيار واقع منه صلّى الله عليه وسلّم فيما خُير فيه، وليس في كلّ ما أوحي إليه أو كُلَف به، هو أو أمّته، ومثال ذلك الاختلاف في صيّغ الأذان، وتكبيرات العيد، وما إليه حيث لا يعيبُ من أخذ بهذا على من أخذ بذاك من العلماء؛ لثبوت الروايات بالأمرين كليهما.

والثاني، تقييد التخيير بما لم يكُن إثماً، ولا شكَ أَن العدول عن الراجح إلى المرجوح، أو تعطيل (ومن باب أولى رد) ما ثبت من الأدلة الشرعية إثم يُخشى على صاحبه من الضلال، فلا وَجه لاعتباره من التيسير المشروع في شيء.

والثالث: أنَّ التخيير المذكور في الحديث يُحمل على أمور الدنيا لا الدِّين، وهذا ما فهمه أهل العلم قَبلنا، ومنهم الحافظ ابن حجر، حيث قال رحمه الله في "الفتح": «قولُه بين أمرين، أي من

أمور الدنيا؛ لأن أمور الدين لا إثم فيها... ووقوع التخيير بين ما فيه إثم وما لا إثم فيه من قبَل المخلوقين واضح، وأمًا من قبل الله ففيه إشكال؛ لأن التخيير إنما يكون بين جائزين، اهـ.

والرابع: أنّ هذا الخبر ما لم يُقيدُ بما سبق سيكون معارضًا باختيار النبيّ صلّى الله عليه وسلّم الأشقَ على نفسه، كقيامه الليل حتّى تتشقق قدَماه، مع أنّ الله تعالى قد غَفر له ما تقدّم من ذنبه وما تأخر. قال الحافظ في "الفتح": (لكن ذلك ذا حملناه على ما يُفضي إلى الإثم أمكن ذلك بأن يُخيره بين أن يفتح عليه من كنوز الأرض ما يخشى مع الاشتغال به أن لا يتضرغ للعبادة مثلاً، وبين أن لا يُؤتيكه من الدنيا إلا الكفاف، وإن كانت السعة أسهل منه، والإثم على هذا أمر نسبي، لا يراد منه معنى الخطيئة للبوت العصمة له، اه.

#### ثامنًا؛ العدر من أنمة الصلال:

فقد حذر النبي صلى الله عليه وسلم من أئمة الضلال، الذين يفتون للناس الأخذ بالرخص بالتلهي، وترك العمل بالقول الراجح، فيجب على كل مسلم أن يحذرهم، وأن يتقي شرهم، وألا يستمع لهم، وألا يتبع أقوالهم الشاذة التي خالفوا فيها جمهور العلماء، ولا يترخص بأقوالهم التي ينقلونها عن شواذ العلماء، فعن حذيفة بن اليمان رضى الله عنه قال: «كان الناسُ يَسألونَ رسولَ الله صلَّى الله عليه وسلَّم عن الخير، وكنتُ أسألُه عنَ الشرِّ، مَخافَةَ أن يُدركني، فقلتُ ربيا رسولُ الله، انا كنا في جاهلية وشرٌّ، فجاءنا الله بهذا الخير، فهل بعد هذا الخير من شرَّ؟ قال: (نعمُ). قلت: وهل بعد ذلك الشرِّ من خير؟ قال: (نعم، وفيه دَخَنٌ). قَلْتُ: وما دَخُنُه؟ قَالَ: (قُومٌ يَهْدُونَ بِغِيرِ هَدىي، تَعرفُ منهم وتُنكرُ). قلتُ: فهل بعدَ ذلكُ الخير من شُرِّ ؟ قال: (نعم، دُعاةُ على أبواب جَهَنْم، مَن أَجَابِهِم إليها قَذَفوه فيها). قَلْتُ: يَا رَسُولُ الله صفهم لنا، قال: (هم من جلدَتنا، ويتكلّمونَ بِالسَّنَتِنا)، قلتُ: فما تأمُرُني إِن أَدركني ذلك؟ قَالَ: (تَلزُمُ جِماعةُ المسلمينَ وإمامَهم). قلت: فان لم يكن لهم جماعة ولا إمامٌ؟ قال: (فاعتزل تلك الفرق كلِّها، ولو أن تُعَضُّ بأصل شجرة، حتى نُدركَك الموتُ وأنت على ذلك)» (رواه البخاري).

فسأل الله الهداية والتوهيق.



## مجلة التوحيد لا غنى عنها لكل مسلم

