

# ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ، لَا إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾



جماعة أنصار السنة الحمدية

### رئيس مجلس الإدارة

د.عيد الله شاكر الحنيدي

### الشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

### اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد همكل د.مرزوق محمد مرزوق محمد عبد العزيز السيد

٨ شارع قولة عابدين ـ القاهرة ت:۲۲۹۳۰ واکس ۲۲۲، ۲۳۹۳۰

### البريد الإلكتروني MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

GSHATEM@HOTMAIL.COM

### قسم التوزيع والاشتراكات

7797701V:5 ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

هاتف :۲۷۹۱۰۹۲-۲۰۵۱۹۲۲ WWW.ANSARALSONNA.COM

إلى الإخوة مشتركي مجلة التوحيد بمصرا برجاء مراجعة مكتب البريد التابع لكم، والاتصال بقسم الاشتراكات في حالة عدم وصول الجلة، والإبلاء عن اسم مكتب البريد التابع له المشترك؛ للتواصل مع المستولين في هيئة البريد، وبحث الشكوى-لضمان وصول الجلة للمشترك في موعدها

والله الموفق

RAID OSIMIN

### حذروا الغيية

عند أهل السنة والجماعة أن كل مؤمن مسلم، وليس كل مسلم مؤمنًا. فهموا هذا المعنى من قول الله تعالى للأعراب لما قالوا: آمنًا؛ « قُل لَّهُ تُزِّمِهُوا وَلَكِينَ فُولُوٓا أَسْلَمْنَا وَلِمَّا يَدْخُل ٱلْإِينَانُ فِي تُلُرِيكُمُ»، فقال تكملة للآية: « وَإِن تُطِيغُوا اللهُ وَرَسُولَهُ لَا يَلِنَكُمْ مِنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئاً إِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ زِّحِمُ » (الحجرات: ١٤)، أي: أن الإيمان يتحقق بطاعة الله ورسوله، ومما يُطاع فيه الله ورسوله حول هذا المعنى أيضًا قوله عليه الصلاة والسلام: «يَا مَعْشَرَ مَنْ آمَنَ بِلسَانِهِ وَلَمْ يَدْخُلُ الإيمَانُ قَلْبَهُ لا تَغْتَابُوا الْسُلمِينَ، وَلا تُتَّبِعُوا عَوْرَاتِهِمْ؛ فَإِنَّهُ مَنْ اتَّبِعَ عَوْرَاتِهِمْ يَتَّبِعُ اللَّهِ عَوْرَتَهُ، وَمَنْ يَتَّبِعُ اللَّه عَوْرَتَهُ يَضْضُحُهُ فِي بَيْتَهِ». (رواه أبو داود: ٨٨٤٠). فالمؤمن ناج من عذاب ريه، يدخل الجنة بسلام، والذي ضيّع إيمانه بغيبة المسلمين لحقه الوعيد الوارد في تحذير رسول الله صلى الله عليه وسلم. فاحذريا أخي.

التحرير

The San since and the second so the second s ES OB MPS SIGHS

مفاجأة كبرى

### رئيس التحرير،

### جمال سعد حاتم

### مديرالتحريرالفني: حسين عطا القراط

# عدا العدد

|     | 66                                                    |
|-----|-------------------------------------------------------|
| *   | افتتاحية العدد، د. عبد الله شاكر                      |
| ٥   | أمة تداعت عليها الأمم من كل فج عميق: رئيس التحرير     |
| ٧   | باب التفسير، د. عبد العظيم بدوي                       |
| 9   | باب الأقتصاد، د. حسين شجاتة                           |
| 17  | فقر الشاعر؛ د. محمد إبراهيم الحمد                     |
| 18  | دراسات قرآنية: مصطفى البصراتي                         |
| 17  | باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق                        |
| ٧.  | مسابقة فضيلة الشيخ محمد صفوت نور الدين رحمه الله      |
| 71  | درراثبحار؛ علي حشيش                                   |
| 74  | وصايا للحجيج، عبده الأقرع                             |
| 77  | زيارة المدينة آداب وأحكام: د. حمدي طه                 |
| ۳.  | مقاصد الحج، د. عبد الرحمن بن عبد العزيز السديس        |
|     | قواعد وآداب في التعامل بين الشيوخ والشباب،            |
| 44  | د. عبد الرحمن بن صالح الجيران                         |
| 77  | واحة التوحيد: علاء خضر                                |
| 4.7 | دراسات شرعية: متولى البراجيلي                         |
|     | أصول الأداب وجوامع مكارم الأخلاق                      |
| 21  | د. عماد محمد علي عيسي                                 |
|     | من روائع الماضي، حجة النبي صلى الله عليه وسلم؛        |
| ٤٤  | زكريا حسيني رحمه الله                                 |
|     | التربية على أكل الحلال واجتناب الحرام:                |
| £A  | د. عبد العظيم بدوي                                    |
| 0.  | باب الأسرة: جمال عبد الرحمن                           |
| 940 | تحذير الداعية من القصص الواهية؛ علي حشيش              |
| ov  | قرائن اللغة والعقل والنقل: د. محمد عبد العليم الدسوقي |
| 71  | إدارة الغضب بين التقييم والتقويم؛ د. ياسر لعي         |
| 72  | نظرات في كتاب الترغيب والترهيب: محمد عبد العزيز       |
| 77  | صلح الحديبية بين الرأي والوحي، عبد الرزاق السيد عيد   |
| ٧.  | شيمات حمل القراءات د. أسامة صاب                       |

## مصطفى خليل أبو المعاطي أحمدرجبمحمد

محمد محمود فتحي

### ثمن النسخة

الأمارات ٦ دراهم ، الكويت ١٠٠ فلس المغرب دولار أمريكي ، الأردن ١٠٠ فلس قطرا بيالاتا ، عمان نصف ريال عماني أمريكا دولازان، أورودا ٢ يورو

### الاشتراك السنوى

- ١٤ الداخل ١٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد ، على مكتب بريد على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها بالأسم والمنوان ورقم التليفون

استان الخفارج ٣٠ مولاراً أو ١٠٠ ريال سعودي

ترسل القيمة بسويفت أو يحوالة وتكبة أو شيك على بنك فيصل الإسلامي ة القاهرة ، باسم محلة التوحيد . أنا

> 000 Sorig of March Office March Office 1000 वश्चित्तार ८० ० वर्षेत्र वी श्रीकुत्तार की वर्षिक की

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر

Upload by: altawhedmag.com



وفيه: «أن ناسًا من أهل الشرك كانوا قد قتلوا فأكثروا، وزنوا فأكثروا، فأتوا محمدًا صلى الله عليه وسلم فقالوا: إن الذي تقول وتدعو الله لحسن لو تخبرنا أن لما عملنا كفارة، فنزل: «وَاللَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللّهِ إِلَهُا ءَاخَرَ وَلَا يَتَعُلُونَ النّقَسَ اللّهِ حَرَّمَ اللّهُ إِلّا بِالْحَقِ وَلا يَرْتُونَ وَلا يَتَعُونَ اللّهِ عَرَبُونَ اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الل

وقد كان السلف رحمهم الله تعالى يضرحون ويستبشرون بالآبات الداللة على فضل الله وجوده ورحمته، وكانت تدفعهم إلى حسن الظن بالله تعالى، ومن ذلك ما أخرجه عبد الرزاق عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: «خمس آيات في سورة النساء لهن أحب إلي من الدنيا جميعًا: ﴿ إِنْ تَجْنَيْبُوا كَبَايَرُ مَا نُنْهُوْنَ عَنْـهُ نُكُفُّ عَنكُمُ سَنَعُانِكُمْ ، (النساء:٣١)، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يَظْلُمُ مِنْقَالَ ذَرَّةً ۚ ﴾ (النساء ٠٠٠)، وقوله تعالى: « إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَنَغْفُرُ مَا دُونَ ذَاكَ لِمَ مُشَامً ﴾ (النساء ٤٨٠)، وقوله تعالى: و وَكُن تَعْمَلُ سُوءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسِهُ فُمَّ نَسْتَغُف اللَّهِ تَحِدُ اللَّهُ غَفُرًا رَّحِمًا ي (النساء:١١٠)، وقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِاللَّهِ وَرُسُلُهِ وَلَمْ تُفَرِّقُوا كِنْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ أُوْلَتِكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمْ أُجُورَهُمْ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِمًا ، (النساء:١٥٢)». (تفسير عبد الرزاق ( / ٤٤٩ ) وأخرجه الحاكم في المستدرك · (4.0/4

وقد ذكر ابن جرير عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: «ثمان آيات نزلت في سورة النساء هي خير لهذه الأمة مما طلعت عليه الشمس وغريت، أولاهن: «رُيدُ الله أيُّبَيِّنَ لَكُمُّ وَيَهْدِيكُمُ شُنَنَ الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمُ وَيَهْدِيكُمُ الله عَلَيْكُمُ وَالله عَلِيدُ عَلَيْكُمُ وَيُوبِدُ وَالثانية: «وَالله يُوبُدُ أَنْ يَتُوبُ عَلَيْكُمُ وَيُوبِدُ النّه وَيُربِدُ الله أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ كُونَتَ عَنكُمُ وَيُربِدُ وَيُلِدُ أَنّهُ أَنْ يُخْفِقَ عَنكُمُ وَيُربِدُ وَيُلِدُ الله أَنْ يُخْفِقَ عَنكُمُ وَيُلِدِهُ وَيُربِدُ وَيُؤْبِدُ الله أَنْ أَنْ أَنْهُ أَنْ يُخْفِقَ عَنكُمُ وَيُلِدُ الله أَنْ الله الماء ٢٧٠)، ثم ذكر

قول ابن مسعود سواء». (تفسير ابن جرير (٣٠/٥).

ومن الأيات التي يستدل بها على حُسن الظن بالله تعالى وكريم عفوه: ما جاء في قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَأْتَلُ أَوْلُواْ ٱلْفَضَىلِ مِنكُمْ وَٱلسَّعَةِ أَن يُؤَثِّهَا أَوْلِي ٱلْقُرِينَ وَٱلْمَسَكِينَ وَٱلْمُهَاجِدِينَ فِي سَمِيلِ ٱللَّهِ وَلَيْعَفُواْ وَلَيْصَفَحُواْ أَلَا يُحَدُّنَ أَن يَغْفِرُ ٱللَّهُ لَكُمُّ وَٱللَّهُ غَنْرٌ رِّحِيُّ (النور:٢٢)، ووجه دلالتها على ذلك: أنها أفادت أنَّ كبائر الذنوب لا تحبط الأعمال الصالحة، لأن مسطح رضى الله عنه الذي قذف أم المؤمنين عائشة كان من الماحرين، وهجرته من الأعمال الصالحة، وقذفه لأم المؤمنين من الكيائر، وقد أثبت الله له الهجرة بعد قذفه لها، وذلك في قوله: روالمُهَاجِرِينَ في سَبِل الله » (النور:٢٧)، قال القرطسي: «في هذه الآية دليل على أن القذف وإن كان كبيرًا لا يُحبط الأعمال؛ لأن الله تعالى وصف مسطحاً بعد قوله بالهجرة والايمان، وكذلك سائر الكيائر، ولا يحيط الأعمال غير الشرك بالله، قال الله تعالى: رَلَيْنُ أَشْرَكْتَ لَحَظِنَّ عَلْكَ » (الزمر:٦٥)». (تفسير القرطبي ٧/٠٠/١).

وقد ذكر القرطبي عن بعض العلماء أنهم قالوا: هذه أرجى آية في كتاب الله تعالى، من حيث لطف الله بالقذفة العصاة بهذا اللفظ. وقد تعرّض العالم القرآني الشيخ محمد الأمين الشنقيطي لهذه الآية، وأشار إلى كلام القرطبي السابق، ثم قال كلاما نفيسا يشرح الصدر حول أرجى آية في كتاب الله، فقال: الصدر حول أرجى آية في كتاب الله، فقال: من أرجى آيات القرآن العظيم قوله تعالى: من أورض آلكت الله أسم من عبادناً فينهم من غيادناً فينهم في المناز الكثرية ومنهم سابق بالخرية في المناز الكثرية ومنهم سابق بالخرية في المناز الله في هذه الآية الكريمة أن

ابراث هذه الأمة لهذا الكتاب دليل على أن الله اصطفاهم في قوله: ﴿ ثُمَّ أُورَثُنَا ٱلْكِنْبَ ٱلَّذِينَ أصطفتنا من عبادناً، (فاطر:٣٢)، وبين أنهم ثلاثة أقسام: الأول: الظالم لنفسه، وهو الذي يطيع الله، ولكنه يعصيه أيضًا فهو الذي قال الله فيه: «خَلَطُواْ عَمَلًا صَلِحًا وَءَاخَ سَيْقًا عَسَى اللَّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْهِمْ ، (التوبة:١٠٢)، والثاني: المقتصد، وهو الذي يطيع الله ولا يعصيه، ولكنه لا يتقرب بالنوافل من الطاعات، والثالث: السابق بالخيرات، وهو الذي يأتي بالواجيات ويجتنب المحرمات، ويتقرب إلى الله بالطاعات والقربات التي هي غير واحدة، وهذا على أصح الأقوال في تفسير الظالم لنفسه، والمقتصد والسابق.

ثم إنه تعالى بين أن إيراثهم الكتاب هو الفضل الكبير منه عليهم، ثم وعد الجميع بجنات عدن، وهو لا يُخلف الميعاد في قوله: ﴿ حَنَّكُ عَنَّنِ يَنْخُلُونَا ﴾ (الرعد: ٢٣)، إلى قوله: ﴿ وَلَا يَمَسُّنَا فَهَا لُغُوتٌ » (فاطر:٣٥)، والواو في «يدخلونها» شاملة للظالم، والمقتصد والسابق على التحقيق، ولذا قال بعض أهل العلم: "حُقُّ لهذه الواو أن تكتب يماء العينين"، فوعده الصادق بجنات عدن لجميع أقسام هذه الأمة، وأولهم الظالم لنفسه، وهذا يدل على أن هذه الآية من أرجى آيات القرآن، ولم يبق أحد من المسلمين خارج عن الأقسام الثلاثة، فالوعد الصادق بالجنة في الآية شامل لحميع المسلمين. (أضواء البيان ١٦٤/١، .(170

وقد ذكر الحافظ ابن كثير قصة عن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه تبين كيفية التعامل والنظر إلى العصاة وترغيبهم في عضو الله، وفيها يقول: «كان رجِل من أهل الشام ذو بأس، وكان يَفدُ إلى عمرين الخطاب فَفَقَدَهُ عمر، فقال: ما فعل فلان بن فلان؟ فقالوا: يا أمير المؤمنين يتابع في الشراب، قال: فدعا عمر كاتبه، فقال:

اكتب: من عمر بن الخطاب إلى فلان بن فلان، سلام عليك، أما بعد: فإني أحمد إليك الله الذي لا إله إلا هو، غافر الذنب وقابل التوب، شديد العقاب ذي الطول، لا إله إلا هو إليه المصير». ثم قال: لأصحابه: ادعوا اللُّه الأخيكم أن يُقبِل بِقلبِه، وأن يتوبِ اللَّه عليه، فلما بلغ الرجل كتاب عمر جعل يقرؤه ويردده، ويقول: غافر الذنب وقابل التوب شدید العقاب، قد حذرنی عقوبته ووعدنی أن يغضر لي». رواه الحافظ أبو نعيم، وزاد فیه: «فلم یزل یرددها علی نفسه، ثم بکی، ثم نزع فأحسن النزع، فلما بلغ عمر رضي الله عنه خبره قال: هكذا فاصنعوا، إذا رأيتم أخًا لكم زلَّ زلة فسددوه ووفقوه، وادعوا الله أن يتوب عليه، ولا تكونوا أعوانًا للشيطان عليه». (تفسيرابن كثير ١/١٤، ٩٢).

وقد اشتمل القصص الوارد في القرآن الكريم عن الأنبياء والرسلين على بيان إهلاك الله للكافرين والمكذبين وإنجائه لأوليائه المؤمنين، وهذا يدفع إلى التوكل على الله وحسن الظن به، ويجعل المؤمن على يقين بأن النصر للمؤمنين والعاقبة للمتقين، قال الله تعالى: ﴿ وَكُلَّا نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلرُّسُلِ مَا نُشَيْتُ بِهِ، فُوَّادَكَ ۚ وَجَاءَكَ فِي هَٰذِهِ ٱلْحَقُّ وَمَوْعِظَةٌ ۗ وَذَكَّ يَنْ لَمُ مِن الْمُ وَمِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ وَي اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَا اللَّهُ وَي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللّلَّالِي اللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّالِمُ اللّلِي اللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّاللَّ معنى الآية: «وكل الذي تحتاج إليه من أنباء الرسل، أي: من أخبارهم وأخبار أممهم نقصُّها عليك لنثبت به فؤادك، لنزيدك يقينًا ونقوي قلبك». (معالم التنزيل: ٤٠٧/٢).

وقد أثنى الله على نفسه لإهلاكه الظالمين، وتأييده لعباده الصالحين، فقال رب العالمين: « فَقُطِعَ دَائِرُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا وَٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ » (الأنعام:٥٤)، ولذلك أقول: يجب على المسلم احسان الظن برب العالمين، والثناء عليه سبحانه لإهلاكه الكافرين، والحمد لله رب العالمين.

وللحديث صلة بإذن الله تعالى.



لأعدائهم في النّيل منهم، مما جعل الكيان الصهيوني يتغوّل في تطرُّفه واستهانته بعقائدهم وشعائرهم، حتى وصل بهم الأمر إلى منع إقامة صلاة الجمعة في المسجد الأقصى لأول مرة منذ ثمانية وأربعين عامًا، حتى أدى المصلون صلاة الجمعة بالقرب من باب الساهرة؛ أحد أبواب البلدة القديمة المؤدية إلى المسجد الأقصى المبارك ومدينة القدس المحتلة. ومنعت سلطات الاحتلال مفتي القدس وفلسطين المشيخ محمد حسين من دخول المسجد الأقصى المبارك، ثم قامت باعتقاله بعد الاعتداء عليه، على خلفية دعوته لعدم الانصياع لقرار قوات

الأقصى المبارك. كما قامت باحتجاز حراس السجد الأقصى، واستولت على هواتفهم.

الاحتلال الإسرائيلي بمنع صلاة الجمعة في

وكان الشيخ محمد حسين قد دعا إلى عدم إقرار سياسة الاحتلال الإسرائيلي بمنع إقامة صلاة الجمعة والصلوات في الأقصى.

فاللهم أنت المنتقم الجبار، وحسبنا الله ونعم الوكيل، إلى هذا الحد وصلت المهانة للمسلمين بمنع إقامة صلاة الجمعة في المسجد الأقصى المبارك؟ السال الله أن يرفع الغمة عن هذه الأمة.

### أَكْلَتْ يومُ أَكُلُ الثور الأبيض

أمر ربنا جل جلاله الأمة المسلمة بأن تكون يدا واحدة، عصية على الكسر، مبتعدة عن الفرقة، بعيدة عن الانقسامات والتحزيات، فقال تعالى: « وَأَعْصِبُوا عِمْلُ اللهِ جَبِيعاً وَلا قَنْرَقُواْ ، (آل عمران، ۱۰۳)، وحدر سبحانه من الفرقة والاختلاف، فقال: «وَلا تَتَرَعُوا فَلْفَشَلُوا وَتَذْهَبَ رِعْكُوْ ، (الأنفال: ٤١).

وأمر الله تعالى عباده بالإصلاح بين المتخاصمين من أبناء الأمة أفرادًا وجماعات، فقال سبحانه: 
رَانِ طَآمِنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱفْنَنَلُوا فَأَصَلِحُوا بَيْنَهُمَا ،
(الحجرات:٩).

وإن ما تشهده الساحة العربية في الآونة الأخيرة من انقسامات بغيضة لنذير شؤم على الأمة، وينبغي لعقلاء الأمة أن يتداركوا هذا الاختلاف قبل أن يتسع الخرق على الراقع؛ منعًا لتدخل الأعداء في قضايا الأمة لينفذوا مخططاتهم الرامية إلى تفريق المسلمين وإضعافهم.

والعبرة المستفادة من هذه الأحداث ممتدة على مر الزمان، ألا وهي أن الفُرقة والاختلاف في الرأي تُضعف الأفراد وتكسرهم، وتُمكن الأعداء وتحقق لهم مآريهم.

فالفُرقة والتحاسد والتباغض والعداء أمور منهي عنها، وما ينهى ديننا الحنيف عن شيء إلا وهو شر للبشرية، والخيركل الخيرفي اتباع شريعة الله، وما دعا إليه النبي صلى الله عليه وسلم ونبذ الشقاق والفُرقة.

### قبل أن تغرق السفينة

إن كل فرد من أفراد أُمتنا المسلمة عليه واجب الذُوْد عن حماها؛ بأن يقوم بما وجب عليه من الطاعة، وألا يغرق في مستنقعات الشهوات، فلا ينبغي لعبد عاقل أن يحيد عن الحق في أوقات الشبهات والفتن، وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ «بَادرُوا بالأعمال فتنا كقطع الليل المُظلم؛ يُصْبِحُ الرَّجُلُ مُؤْمناً، وَيُمْسِي كَافَرًا أَوْ يُمْسِي مُؤْمناً وَيُصْبِحُ كَافِرًا؛ يَبِيعُ دِينهُ بِعَرَضِ مِنْ الدُّنْيَا، (رَواه مسلم؛ ١١٨). نسأل الله السلامة والعافية.

### أحداث يرفضها الإسلام

وما يحدث على أرض مصر من قتل للأبرياء، واستباحة للدماء في حوادث إرهابية يروح ضحيتها أفراد من أبناء مصر بأيدي من استباحوا الدماء دون وجه حق، أمر مرفوض يندى له الجبين، ويتألم له كل صاحب ضمير.

والقتل جريمة منكرة في الشرع، فعَنْ الْبَرَاء بْنِ عَارِبِ
أَنَّ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «لَزْوَالُ
الدُّنْيَا أَهْوَنُ عَلَى اللَّهِ مِنْ قَتْلِ مُوْمِنِ بِغَيْرِ حَقَّ». (رواه ابن ماجه: ٢٦١٩).

وهذه الفتن وكثرة الهرج هي ما حذر منه النبي صلى الله عليه وسلم، فقال: «وَالَّذِي نَفْسي بِيَدِهِ لَيَأْتَيْنُ عَلَى النَّاسُ وَيَدِهِ لَيَأْتَيْنُ عَلَى النَّاسِ زَمَانُ لاَ يَدْرِي الْقَاتِلُ فَيْ أَيُّ شَيْءٍ قَتُل، وَلاَ يَدْرِي الْقَاتِلُ فَي أَيُ شَيْءٍ قُتَل، (رواه مسلم: وَلاَ يَدْرِي الْقَتُولُ عَلَى أَي شَيْءٍ قُتَلَ، (رواه مسلم: ٢٩٠٨).

نسأل الله أن يجمع شملنا وقلوبنا على طاعته، وألا يجعل في قلوبنا غلاً للذين آمنوا، فاللهم احفظ مصر وشعبها وجيشها من كل مكروه وسوء، ورد كيد أعداء مصرفي نحورهم، والله خير حافظًا وهو أرحم الراحمين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



سُـورَةُ الأحقاف

العلقة الثانية عشرة

اعداد/ د. عبد العظيم بدوي

قال تعالى: « وَلَقَدْ مَكَّنَهُمْ فِيمَا إِن مَكَّنَكُمْ فِيهَا إِن مَكَّنَكُمْ فِيهَا إِن مَكَنَكُمْ فِيهَا وَأَضِدَهُ فَمَا أَغْنَى فِيهِ وَيَعَلَنَا لَهُمْ سَمّعُا وَأَصَدُرُ وَأَفْضَدُهُ فَمَا أَغْنَى عَبْهُمْ مِنْ مَعُهُمْ وَلَا أَضَدُرُهُمْ وَلَا أَفْضَدُمُمْ وَلَا أَفْضَدُمُمْ وَلَا أَفْضَدُمُمْ وَلَا أَفْضَدُمُمْ وَلَا أَفْضَدُمُ مِنْ اللّهِ وَحَاقَ شَيْءٍ إِذْ كَانُوا بِعِيمَتُهُونَ وَمَرَقْنَا اللّهِ يَعْمُونَ فَي وَمَرَقْنَا اللّهِ يَعْمُونَ مَن الفَّرِي وَمَرَقْنَا اللّهِ يَعْمُونَ اللّهِ فَا لَذِينَ لِعَلَيْمُ مِرْحِمُونَ فَي وَمَرَقْنَا اللّهِ يَعْمُونَ فِي اللّهِ فَي وَمَرَقْنَا اللّهِ يَعْمُونَ فِي اللّهِ فَي وَمَرَقْنَا اللّهِ يَعْمُونَا مِن دُونِ اللّهِ فَي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ فَي اللّهُ اللّهُ

مُرْيَانًا عَالِمُنَةً بَلَ صَلُوا عَنْهُمْ وَدَلِكَ إِفَكُهُمْ وَمَا كَانُوا عَنْهُمْ وَمَا كَانُوا عَنْهُمْ وَمَا كَانُوا يَهْمُرُونَ اللّهِ عَلَى إِنْ كَانُوا فِي اللّهِمِينَ اللّهُ عَمْدُونُ قَالُوا اللّهِمِينَ اللّهُ عَمْدُونُ قَالُوا اللّهِمُونَ اللّهُ اللّهِمُونُ اللّهُ اللّهِمُونُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَمْدِهِمْ مُنْدِرِينَ » الصِيْوا قَلْمًا فَضِي وَلُوا إِلَى قَوْمِهِمْ مُنْدِرِينَ »

(الأحقاف: ٢٦- ٢٩).

﴿ وَحَاقَ بِهِمْ ﴾ أَيْ وَأَحَاطَ بِهِمْ ﴿ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ ﴾ مِنْ عَذَابِ اللّٰهِ ، حَتَّى أَنَّهُمُ اسْتَعْجَلُومُ .

ثُمْ يُلْفَتُ اللهُ تَبَارَكُ وَتُعَالَى أَنْظَارَ قُرِيْشِ إِلَى مَصَارِعِ الْهَالِكِينَ مِنَ اللهُ تَبَارَكُ وَتُعالَى أَنْظَارَ قُرِيْشِ إِلَى مَصَارِعِ الْهَالِكِينَ مِنَ الأُمْمِ مِنْ قَبْلِهِمْ، فَهَدَه عَادٌ فِي الْيَمَن، فِي الْجَدُوبِ، وَهَدَه تَمُودُ وَالْوُتُقَكَاتُ فِي الشَّامِ، وَالْكُولَ لَكُاتُ اللهُ الشَّامِ، وَاللَّوْلَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

رَبُوكِ مَعَ مُ مَا مَنْهُمْ، أَيْ غَابُوا عَنْهُمْ، وَفَقَدُوهُمُ أَحْوَجَ مَا يَكُونُونَ إِلَى مِنْ يَنْصُرُهُمْ، «وَذَلْكَ إِفْكُهُمْ، أَيْ، كَذَبُهُمْ «وَمَا كَانُوا نِفْتَرُونَ» أَيْ، وَفَقَدُ إِفْكُهُمْ، أَيْ، كَذَبُهُمْ «وَمَا كَانُوا نِفْتَرُونَ» أَيْ وَافْتَرَاؤُهُمْ فِي اتَّخَاذَهُمْ إِيَّاهُمْ

بين الله سُبْحانَهُ وتَعَالَى أَنْ الْخِلْفَ أَضْعَفُ مِنَ السَّلَفَ، وَلَقَدُ مَكَنَاهُمْ ، فَلَنْ يُعْجِزُوا الله تَعَالَى فَقَالَ سُبْحانَهُ ، وَلِقَدُ مَكَنَاهُمْ ، فِيعَنى عِعْنى عَادَا النَّذِينَ أَهْلِكُهُمْ ، فيهما إِنْ مَكَنَاكُمْ فيه ، يَعْنى يعْنى مَكْنَاهُمْ في أَشْيَاءَ لَمْ نَمْكَنَكُمْ فيها ، فَهُمْ كَانُوا أَقْوَى مَدْدًا ، وَمَعَ ذَلكَ مَنْكُمْ ، وَأَشَدِ بَرُاشًا ، وَأَقْوَى عُدْدًا ، وَمَعَ ذَلكَ مَنْكُمْ ، وَأَشْدِ بَرُاشًا ، وَأَقْوَى عُدْدًا ، وَمَعَ ذَلكَ أَشْكُمُ مَ اللّه ، فَكَيْفَ بِكُمْ أَنْتُمْ أَنْهُما الضَّعَفَاءُ ؟ لَكِما قَالَ أَهْلَكُهُمُ الله ، فَكَيْفَ بِكُمْ أَنْتُمْ أَنْهُما الضَّعَفَاءُ ؟ لَكِما قَالَ تَعَالَى الله ، فَكِيْفُ بِكُمْ أَنْتُمْ أَنْهُما الضَّعَفَاءُ ؟ لَكُما قَالَ كَانُوا فَي الْأَرْضِ فَيَظُرُوا كَيْفَ كُانَ عَنِيدُ أَلْيَقِ فَلَا أَنْ اللهُ مِنْ اللهِ مِن وَاقٍ ، (غاهر: ١٧) كَانُوا فَي الْأَرْضِ فَيَظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَلَيْهُ وَالْمَدُ فَوْةً وَمَاثَارًا فِي ٱلأَرْضِ وَقَالَى اللهُ عَلَى اللهُ وَقَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَقَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ وَقَالَى اللهُ عَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ فَي اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَالْقَوْلَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَالْمَالُوا وَكَانَا اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ وَاللّهُ وَالْمَالُوا وَكَانَا وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ عَلَى الْمُوا اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

«وَجُعَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَاراً وَأَفْتَدَةً» لَكَي يَسْمَعُوا الْحَقَّ، وَيَرَوْا آيَاتِه، وَيَتَدَبَّرُوا فِيمَا يَرَوْنَ وَيَسْمَعُونَ مَنْ آيَاتُ الْحَقِّ، وَلَكَنَّهُمْ لَمْ يَنْتَعْعُوا بِسَمْعِهِمْ وَلاَ أَبْصَارِهِمْ وَلاَ أَنْصَارِهِمْ وَلاَ أَنْصَارِهِمْ وَلاَ أَنْصَارِهُمْ وَلاَ أَفْتِدَتَهُمْ مَنْ شَيْء» وَالْعَلَّةُ أَنْهُمْ «كَانُوا يَحْحُدُونَ بِهَا، وَلا يُصَدِّقُونَ بِهَا، وَلا يُصَدُّونَ بِهَا، وَلا يُصَدُّونَ بِهَا، وَلا يُصَدُّونَ بِهَا، وَلا يُصَدُّونَ بِهَا، وَلا يُصَدِّونَ فَيما بِلَغُوا عَنِ اللَّهُ سَبْحَانَهُ.

آلهَةً، وَقَدْ خَابُوا وَخُسرُوا فِي عَبَادَتُهِمْ لَهَا وَاعْتَمَادِهُمْ عُليْهَا. (تفسير القرآن العظيم: ١٦٢/٤).

عموم بعثة النبي صلى الله عليه وسلم للحن والإنس:

مِنْ عَقِيدُتِنَا أَنَّ نَبِيِّنَا مُحَمِّدًا صلى الله عليه وسلم مَّنْعُوثَ إلى عَامَّة الْحُلْقِ وَكَافَة الْوَرَى، مَنْعُوثَ إِلَى الْحِنُ وَالْانْس، وَهَدُا منْ خَصَائصه صلى الله عليه وسلم. عَنْ جَابِر بْن عَبْد الله رَضِي الله عنه أنَّ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قال: «أعطيتُ خَمْسًا لَم يُعْطَهُنّ أَحَدُ قَبْلِي: نُصِرْتُ بِالرُّعْبِ مُسِيرَةً شَهْرٍ، وَجُعلَتُ لِي الأرْضُ مُسْجِدًا وَطَهُورًا، فَأَنَّمَا رَجُل مِنْ أَمَّتِي أَدْرَكَتُهُ الصَّالاَةُ فَلْيُصَلِّ، وَأَحلتُ لَى الْغَانِمِ وَلَم تَحلُ لأَحَد قَبْلِي، وَأَغْطِيتُ الشَّفْاعَةَ، وَكَانَ النَّبِيُّ يُبْعَثُ إِلَى قَوْمِهُ خَاصَّةً، وَيُعِثْثُ إِلَى النَّاسِ عَامَّةً». (صحيح البخاري

وَهِي أُولِي الْآيَاتِ السَّابِقَةِ يَذَّكُرُ اللَّهِ تَعَالَى أَنَّهُ صَرَفَ إلى نبيه صلى الله عليه وسلم نَفْرًا منَ الْجِنُ فَاسْتَمَعُوا لَهُ دُونَ أَنْ يَشْعُرَ بِهِمْ، فَأَمَرَ بَعْضَهُمْ بَعْضًا أَنْ يُحْسِنُوا الاسْتَمَاعُ للْقُرْآنِ ٱلْكُرِيمِ، فَلَمَّا فَرَغُ النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم منْ قَرَاءَتُهُ أَمَنُوا بِهُ وَبِمَا سُمِعُوا مِنْهُ، ثُمَّ رَجِعُوا إِلَى قَوْمَهِمْ دَاعِينَ إِلَى الْإِيمَانِ بِاللَّهِ وَبِرَسُولُهُ وَيِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَى رَسُولُهُ:

«وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفْرًا مِنَ الْجِنُ يَسْتَمِعُونَ الْقَرْآنَ فَلَمًّا حَضَرُوهُ قَالُوا أَنْصِتُوا فَلَمَّا قَضِيَ وَلُوا إِلَى قَوْمِهِمْ

مندرسن» عَنْ أَيْنَ عَبَّاسِ رضى الله عنه قَالَ: انْطَلَقَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم في طائفة من أصْحَابِه عامدينَ إلى سُوق عُكَاظ، وَقَدُ حيل بَيْنَ الشَّيَاطِينَ وَبَيْنَ خُبَر السَّمَاءِ، وَأَرْسِلْتُ عَلَيْهِمُ الشَّهُبُ، فَرَجَعَتَ الشَّيَاطِينُ، فقالوا مَا لَكُمْ؟ فقالوا حيل بَيْنَنَا وَبَيْنَ خَبَر السَّمَاء، وَأَزْسِلَتُ عَلَيْنَا الشُّهُبُ. قَالَ: مَا حَالَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ خَسَر السَّمَاء إلا مَا حَدَث، فَاضْرِبُوا مَشَارِقَ الأَرْضِ وَمَغَارِيَهَا فَانْظُرُوا مَا هَذَا الْأَمْرُ الَّذِي حَدَثَ. فَانْطَلْقُوا فَضَرِّبُوا مَشَارِقَ الأَرْضِ وَمَغَارِبُهَا يَنْظُرُونَ مَا هَذَا الأَمْرُ الَّذِي حَالَ بَيْنَهُمْ وَيَبْنَ خَبَرِ السَّمَاءِ. قَالَ: فَانْطَلَقَ الَّذِينَ تُوجِّهُوا نُحْوَ تَهَامَةَ إِلَى رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم بنخلة، وهُو عَامد إلى سُوق عُكَاظ، وهُو يُصلى بِأَصْحَابِهِ صَلاَّةَ الْفَجُرِ، فَلَمَّا سَمَغُوا الْقُرْآنَ تَسَمَّعُوا لَهُ، فَقَالُوا: هَذَا الَّذِي حَالَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ خَبُر السَّمَاءِ.

فَهُنَالِكَ رَجِعُوا إِلَى قَوْمِهِمْ فَقَالُوا يَا قَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا قَرْآنًا عَجَبًا. يَهْدَى إِلَى الرُّشُد فَآمَنًا بِهِ، وَلَنْ نَشُركَ بِرَيِّنَا أَحَدًا. وَأَنْزَلِ اللَّه عزوجِل عَلَى نَبِيُّه صلى اللَّه عليه وسلم «قل أوحى إلى أنَّهُ اسْتَمَعَ نَفْرٌ مِنَ الْجِنُ» (الجن: ١)، وَإِنْمَا أُوحَى النَّهُ قُولُ الْجِنْ. (صحيح البخاري ٤٩٢١).

فَهُوُّلا ءِ النَّفَرُ اسْتَمَعُوا إِلَيْهِ صلى الله عليه وسلم وَلَمْ يَشْعُرْ بِهِمْ حَتِّي أَخْبَرَهُ اللَّهُ تَعَالَى.

«وَإِذْ صَرَفْنًا اِلْيُكَ نَفْرًا مَنَ الْجِنْ يَسْتَمعُونَ الْقُرْآنَ» مَغْطُوفٌ عَلَى ﴿ وَاذْكُرْ أَخَا عَاد »، قَاللَّه تَعَالَى أَمْرَ رَسُولُهُ صلى الله عليه وسلم أنْ يُذْكَرَ قَوْمَهُ بِمَا أَصَابَ قَوْمُ عَادِ لَّا عَصَوْا أَخَاهُمْ هُودًا لِيَحْذَرُوا أَنْ يُصِيبَهُمْ مثلُ مَا أَصَابَ قَوْمَ عَاد إِذْ كَذْبُوا رَسُولَ رَبُهِمْ، ثُمَّ قَالَ اللَّه لَهُ: «وَإِذْ صَرَفْنَا اللِّكَ نَضْرًا مِنَ الْجِنْ يُسْتَمِعُونَ الْقَرْآنَ» أَيْ وَاذْكُرُ لِقُوْمِكَ إِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفُرًا مِنْ الْجِنْ مَعَ كونهم من جنس غير جنس رُسُول الله، فرَسُولَ الله إنسيُّ بَشريٌّ، وَهُولاء نَفرٌ من الْجِنْ، فالْجنسُ مختلف، وَاللَّفَةَ أَيْضًا مَخْتَلفَةً، وَمَعَ ذَلْكَ لمَّا حَضُرُوا الْقَرْآنُ أَحْسَنُوا الاسْتَمَاعَ إِلَيْهِ وَآمَنُوا بِهِ وَصَدُقُوهُ واتَّبَعُوهُ، بَيْنَمَا كَفَرَتْ قَرْيَشْ، مَعَ أَنْ رَسُولَ اللَّهِ مِنْ أَنْفُسِهِمْ، وَلَغْتُهُ لَغْتُهُمْ، فَفَى هَذَا تَقْرِيعُ وَتُوْبِيخُ لَقَرَيْشٌ، إِذْ كَفْرُوا بِمَا جَاءَ بِهِ رَسُولُ اللَّهِ فِي حِينَ آمَنَ بِهِ نَفْرٌ مِنَ الجنِّ، ﴿ فَلَمَّا حَضَّرُوهُ قَالُوا أَنْصِتُوا ﴾ أي اسْتَمعُوا، وَهَذَا منَ الأدب الواجب مَعَ الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ، كَمَا قَالَ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا قُرِّتَ ٱلْقُنْرَالُ فَأَسْتَبِعُوا لَدُ وَأَنصِتُوا لَعُلَّكُمْ رُحْنَ (الأعراف: ٢٠٤).

« فَلَمَّا قَضْيَ »، وَفَى قَرَاءَة بِفَتْح الضَّاد للْبِنَاء للْمَعْلُوم، عَلَى أَنَّ الْفَاعِلُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللَّهَ عَلَيْهُ وسِلَّمَ، وَالْعُنْي فَلْمًا قَضَى أَيُ فَرَغُ رَسُولُ اللَّهِ مِنْ قَرَاءَتِه، وَعَلَى القراءة الأولى وظلمًا قضى، أي الْقُرْآنُ وَفَرغُ منهُ وَلُوا، أَيْ أَذْبَرُوا وَرَجَعُوا وَإِلَى قَوْمِهُمْ مُنْذَرِينَ»، وَٱلْمُنْذَرُ هُوَ الْحُوفَ، وَالْإِنْدَارُ هُوَ الْإِعْلاَمُ الْصُحُوبُ بِالتَّحْوِيف، وَإِنْمَا يُثُدُرُ مَنْ كَانَ عَلَى شُرٍّ، مَنْ كَانَ عَلَى مَعْصِيَةً، مَنْ كَانَ عَلَى ضَلالَهُ، مَنْ كَانَ عَلَى كَفْرٍ، وَالْحِنِّ كَانُوا كَذَلكُ، وَلذَ لِكَ رَجَعُوا إِلَيْهِمْ مُنْدُرِينَ، وَلَمْ يَقُلُ مُبَشَرِينَ، لأَنْهُ لا يُبِشْرُ إِلا مَنْ كَانَ عَلَى خَيْرٍ، وَالْجِنْ قَبْلِ إِسْلامِهِمْ كَانُواْ عَلَى شُرٍّ، فَكَانُوا مُسْتَحقَينَ للنَّذَارَة لا للْبِشَارَة. وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمن.



# الالال في الالالام الاقتصادي الاسلامي

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: في هذا العدد نتحدث عن عنصر المال وأهميته ودوره ق الاقتصاد الاسلامي، فنقول وبالله تعالى التوفيق،

مفهوم المال في النظام الاقتصادي الاسلامي: يقصد بالمال كل شيء بملكه الإنسان، ويكون له قيمة بين الناس، وبحوز الانتفاء به شرعاً.

> ويشترط فقهاء وعلماء الاقتصاد الاسلامي ية الشيء حتى يكون مالاً ما يلي:

أن يكون الشيء له قيمة مادية أو معنوية. أن يكون للشيء منفعة مشروعة.

أن يتملكه الانسان ويستطيع الانتفاع به، أو بيعه، أو التصرف فيه.

وتأسيساً على ذلك بخرج من نطاق المال أي شيء ليس له قيمة أو منفعة معتبرة شرعاً مثل الخمر أو لحم الخنزير وغيرها من الأشياء التي حرمتها الشريعة الاسلامية، وكذلك بخرج منه جميع الماحات مثل السمك في البحر والطيرفي السماء والهواء.

### أنواع المال في الاقتصاد الإسلامي:

هناك تقسيمات مختلفة للمال في الاقتصاد الاسلامي من أكثرها شيوعًا واستخدامًا (والتي سوف نركز عليها في هذا المقام) تقسيم المال إلى عروض ونقود (أثمان)، وهو على النحو التالي:

أولاً: العروض: ويقصد بها كل شيء ملموس ما عدا النقود سواء كان عقارًا أو منقولاً، أو كان ثابتًا أو متداولا ومن أمثلة ذلك: الخامات والمنتجات الزراعية والصناعية وما في حكم ذلك، وهي تقسم بدورها إلى:

أ- عروض القُنية (الأصول الثابتة)، وهي المعدة للاستخدام والانتفاء بعينها، وليس لغرض التجارة أو الاستثمار، ويطلق عليها في الفكر الاقتصادي العاصر مصطلح: الأصول الثابتة، وقد تستخدم في التصنيع أو في تقديم الخدمات، ومن أمثلة عروض القنية: العقارات، والآلات والمعدات، والأجهزة،

اعداد/ د. حسبن حسبن شحاتة

والسيارات، والأثاث.

ب- عروض التجارة، وهي المدة للبيع بقصد تحقيق الربح، أي هي موضوع عملية التجارة، وتتقلب من شكل إلى آخر منها البضاعة والتي تتغير بالبيع إلى نقود أو مديونية، ثم يُشترى بالنقود بضاعة أخرى، وهكذا تدور الدورة التحارية.

وتنقسم كل من عروض القنية والتجارة إلى ما يبقى عينه بالاستعمال، أي السلع والخدمات التي تستهلك منفعتها مع بقاء الأصل، مثل المعدات والحيوانات المدرة للبن وخدمات المعلم. وما لا تعقى عينه بالاستعمال، أي أنها تستهلك تمامًا مثل الوقود والخامات والسلع الوسيطة والطعام.

ثانياً؛ النقود؛ وتعرف بأنها وسيلة عامة للمبادلات، ولقياس القيمة، ولاختزان الثروة والادخار. وتنقسم بدورها إلى: نقود مطلقة مثل الذهب والفضة، ونقود مقيدة مثل أوراق المنكنوت (الورقية) وكذلك الأوراق المالية، وشهادات الاستثمار والصكوك وما في حكم ذلك.

### مفهوم رأس المال وعائده في الاقتصاد الإسلامي:

يقصد برأس المال في الاقتصاد الاسلامي بأنه أصل المال المخصص أو المرصد للتشفيل (الاستثمار) في أي مشروع عند بدايته سواء كان هذا المال في صورة نقدية أو عينية أو في صورة ثابتة أم متداولة، أي أنه لا يستخدم في الاستهلاك مباشرة،

يقول الله تعارك وتعالى: «وَإِن تُنْتُرُ فَلَكُمْ زُمُوسُ أَمُولِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ

ولا تظلموك ، (البقرة:٢٧٩). ويضم رأس المال بدوره رأس المال الثابت، والمتداول أو العامل.

ويدور رأسس المال

ذو القعدة ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٥١ - السنة السادسة والأربعون 🎾 التوحيد

المتداول (ويمثل الموجودات لدى المنشأة بغرض المتداول والتحول إلى نقود) دورته في النشاط بالحركة والتقليب، فمثلاً تستبدل الأموال النقدية بالعروض سواء كانت عروض قُنية، أو عروض تجارة، وبعد فترة التشغيل والتداول تحول عروض التجارة إلى نقود، وهكذا تحدث دورة تشغيل رأس المال، وفي كل دورة قد يحدث نماء ويطلق عليه ريحًا تجاريًا، أوقد يحدث انخفاضًا، ويطلق عليه خسارة، ولذلك فإن الربح أو الخسارة هما نتيجة التقليب والمخاطرة.

من المفضل قبل تناول موقف الاقتصاد الإسلامي من مفهوم الفائدة على رأس المال التعرض لمفهومها في الفكر الاقتصادي الوضعي حتى يتسنى لنا بيان موقف الاقتصاد الإسلامي من ذلك، ثم بيان صلاحية مفاهيمه ومبادئه للتطبيق في مجال الاقتصاد الإسلامي.

موقف الاقتصاد الإسلامي من نظام الفائدة على رأس المال:

ومن يحلل ويقيم ما كتبه علماء الاقتصاد الوضعي عن موضوع الفائدة على رأس المال ليجد هناك اختلافًا كثيرًا في الرأي، فليس هناك مفهوماً واحداً بل عدة مفاهيم، وليس هذا هو مجالنا للخوض في ذلك ويكفينا أن نناقش أكثر تلك المفاهيم عمومية وتطبيقاً.

### مفهوم معدل الفائدة كمعيار لتكلفة رأس المال في الفكر الاقتصادي الوضعي:

يقضي هذا المفهوم بأن تكلفة رأس المال تتمثل في معدل التكلفة السائد في السوق فلو فرضنا أن شخصًا أمامه مشروع استثماري يتمثل في شراء بضاعة معينة قيمتها الآن ١٠٠٠ دينار وسوف يبيعه بعد سنة بمبلغ ١٢٠٠ دينار ولكن ليس معه رأس المال اللازم لتمويل هذا المشروع فعليه أن يقترضه مثلاً بمعدل ١٠٠ فهذه الزيادة تعتبر تكلفة هذه البضاعة المستثمرة في المشروع التجاري أي مبلغ البضاعة المستثمرة في المشروع التجاري أي مبلغ

۱۰ دینار، ویتمثل الربح الحقیقی لهذا الشخص فی الفرق بین نتائج التجارة وهی ۲۰۰ دینار وتکلفة رأس المال المستثمر فی التجارة وهی الشخص الذی قام بعملیة التجارة، ومن ناحیة أخری التجارة، ومن ناحیة أخری

لو موّل هذا المشروع من أمواله الذاتية في هذا لأصبح معدل العائد البديل السائد في السوق هو تكلفة هذه الأموال.

### موقف الفكر الإسلامي من مفهوم معدل الفائدة كمعيار لتحديد رأس المال المستثمر:

يضوء المفاهيم والمبادئ العلمية التي تحكم استثمار رأس المال في الفكر الاقتصادي الإسلامي يتبين أن الأساس العادل للكسب هو أن يكون الكسب نتيجة عمل (جهد عضلي أو ذهني)، ويرفض الإسلام جملة وتفصيلاً فكرة الاعتماد على نظام الفائدة لأن سعر الفائدة يخرج على هذا الأساس العادل في مجال اتخاذ القرارات الاقتصادية، وله عيوب تؤدي الى مشكلات مالية واقتصادية واجتماعية، وعدم استقرار المشروعات الاقتصادية.

ومن الحجج والأسانيد التي تقوم عليها رفض معيار الفائدة لتحديد تكلفة رأس المال منها ما هو متعلق بدأت نظام الفائدة ومنها ما هو متعلق بالأثار الاقتصادية والاجتماعية والسياسية السيئة، ولقد فضل فقهاء وعلماء الاقتصاد الإسلامي الحجج والأسانيد لرفض نظام الفائدة إلا أننا نرى أنه من الأهمية أن نذكرهنا أهمها وهي كما يلي:

ا- هناك صعوبة في تحديد معدل الفائدة العادل الذي يمثل مقابل التضحية العادلة التي ضحى بها صاحب المال مقابل تنازله عن حق استغلال رأس المال، وغالباً يتأثر سعر الفائدة في السوق بالقوانين الوضعية التي تضعها الحكومات والمنظمات والمهيئات ونحوها أي يتحدد سعر الفائدة على أساس المفاوضات والمنوازع الشخصية لأصحاب المؤسسات المالية والاقتصادية الذين يسيطرون على الحكومات وليس على أساس الدراسة العلمية والاقتصادية للاحدادية للتضحية والعائد.

٧- امتداداً للنقطة السابقة، نجد صاحب رأس المال يتعاقد مع المدين على سعر فائدة معين في وقت معين (وقت إبرام عقد القرض) ووفقاً لقوانين وضعية وعند ظروف اقتصادية معينه، حيث لا يعلم الفيب إلا الله، فإنه من المحتمل أن تتغير الظروف في المستقبل ويترتب على ذلك تغيراً في عائد استغلال رأس المال (وهو ما يطلق عليه بالإيرادات المتوقعة) عما كان متوقعاً وقت التعاقد ويترتب على ذلك أن

ذو القعدة ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٥١ - السنة السادسة والأربعون

معدل الفائدة الحدد سلفاً لا يتمشى إطلاقاً مع حركة الإيرادات المتوقعة.

"- يقوم المدين وهو الذي يستغل المال المقترض باقتناء أصول ثابتة تساعد في أداء النشاط بإضافة سعر الفائدة إلى ثمنها ويترتب على ذلك تضخما في الأسعار ويعني ذلك أن تكلفة الأصول قد تحملت بأعباء رأس المال مرتين؛ الأولى وتتمثل في قسط الاستهلاك والثانية تتمثل في الفائدة على رأس المال الذي اقتنيت به عروض القنية وهذا خطأ من الناحية الاقتصادية والمحاسبية حيث يؤدي إلى حدوث ارتفاع في التكاليف بدون ميرر.

المحاولة توجيه الأموال المقترضة إلى الأوجه التي بمحاولة توجيه الأموال المقترضة إلى الأوجه التي تؤدي بعائد أكبر من الفائدة، حتى تحقق هدفه وهو تحقيق أكبر ربح ممكن والذي يتمثل في الفرق بين العائد والفائدة وبلغة أخرى بين العائد وتكلفة المال المقترض، بصرف النظر عن آثارها الإيجابية والسلبية على الاقتصاد القومي وعلى أخلاقيات المجتمع وفي هذا الخصوص يقول أحد أئمة الفكر الإسلامي: "لكي يستطيع رأس المال المستدان بالربا أن يربح ربحاً مضموناً ليؤدي الفائدة الربوية ويفضل منه شيء للمستدين يقوم باستثمار المال في ويفضل منه شيء للمستدين يقوم باستثمار المال عتى معدل العائد في مثل هذه المشروعات مرتفع. ومن ناحية أخرى يترتب على الاقتصاد على نظام ومن ناحية أخرى يترتب على الاقتصاد على نظام ومن ناحية أخرى يترتب على الاقتصادي حيث تتركز

و ومن داحيه احرى يدرب على الاعتماد على نظام الفائدة كمعيار إعاقة النمو الاقتصادي حيث تتركز الاستثمارات على المشروعات التي تغل عائدًا أعلى من معدل الفائدة، ويترتب على ذلك تعطيل موارد اقتصادية (طبيعية- عمالة) بسبب إحجام رأس المال عنها، ويؤكد ذلك المفهوم كينز حيث يرى أن معدل سعر الفائدة الحالي يعوق النمو الاقتصادي لأنه يعطل حركة الأموال نحو الاستثمار في حرية الانظلاق، ويري أنه إذا أمكن إزالة هذا العائق فإن رأس المال سيتحرك وينمو بسرعة.

وهكذا يتضح جليًا أن الإسلام قد سبق أعظم مفكري الاقتصاد في تبيان كيف أن الاعتماد على نظام الفائدة في تحديد تكلفة رأس المال يعوق النمو الاقتصادي ويوجه الاستثمارات نحو مشروعات لا تخدم المجتمع.

لقد ثبت أن النظام الربوي نظام معيب من الوحهة الاقتصادية البحتة وهذا ما توصل إليه أساتذة الاقتصاد العالى، فعلى سبيل المثال بري الدكتور شاخت الألماني ومدير بنك الربخ الألماني سابقاً.... "أنه بعملية رياضية غير متناهية يتضح أن كل المال في الأرض صائر الى عدد قليل حدًا من المرابين، ذلك أن الدائن المرابي بديح دائماً في كل عملية بينما المدين معرض للريح والخسارة ومن ثم فإن المال كله في النهاية لا بد بالحساب الرياضي أن يصير إلى الذي يريح دائما وأن هذه النظرية في طريقها لتحقق التكامل، فإن معظم مال الأرض الأن بملكه ملكاً حقيقيًا بضعة ألوف، أما جميع الملاك وأصحاب المصانع الذين يستدينون من البنوك والعمال، وغيرهم فهم ليسوا سوى أحزاء بعملون لحساب أصحاب المال وبحنى ثمرة كدهم أولئك الألوف.

٧- تعتبر الفائدة على رأس المال تكلفة الانتظار وليست تكلفة التقليب والمخاطرة، فمالك رأس المال يقدم رأس ماله إلى المدين والذي يقوم الأخير إلى استخدامه إما في مجال التجارة أو الاستهلاك أو في أغراض لا يقرها الإسلام، كما يأخذ مالك رأس المال على المدين كافة الضمانات الملازمة لضمان سداد عين رأس المال والفائدة في مواعيد محددة ولا يترتب على ذلك لرأس أو الفائدة أو هما معاً، ومن هذا المنطلق يصبح اهتمام صاحب رأس المال المضمون الثابت الذي يعطي أعلى عائد وهذا للمدوره يقود إلى الكسل والخمول والأنانية وعدم بدوره يقود إلى الكسل والخمول والأنانية وعدم حل شانه؛

(فَأَنشُوا فِي مَنَاكِمُهَا وَكُوا مِن رَفِقِهِ وَإِلَيْهِ ٱلنَّشُورُ ) (الملك: ١٥). ٨- إن الإدارة غير المباشرة لاستغلال واستثمار رأس المال تقتل الحافز الشخصي لدى أصحاب الأموال لتقديم التوصيات والنصائح اللازمة

لتابعة حركة الأصوال وتوجيهها نحو الأفضل وبذلك لا تنمو بسرعة كما هو الحلال وللحديث بقية إن شاء الله،

والحمد لله رب العالمين.

ذو القعادة ١٤٣٨ هـ - العاد ٥٥١ - السنة السادسة والأربعون

Com -701



ققد تحدثنا في المقال السابق عن بعض مظاهر فقر المشاعر عند بعض الأزواج، وذكرنا أن من مظاهر فقر المشاعر أو انعدامها عند بعض الأزواج ضرب الزوجة بلا مسوغ، وأن البعض يرى ذلك من الرجولة، وسوف نتحدث بعون الله عن ضوابط المضرب، فالإسلام أذن بالضرب بشروط منها،

أ- أن تصر الزوجة غلى العصيان حتى بعد التدرج

ب أن يتناسب العقاب مع نوع التقصير، فلا يبادر إلى الهجرية المضجع في أمر لا يستحق إلا الوعظ والإرشاد، ولا يبادر إلى الضرب وهو لم يجرب الهجر؛ ذلك أن العقاب بأكثر من حجم الذنب ظلم. ج- أن يستحضر أن المقصود من الضرب العلاج والتأديب والزجر لا غير؛ فيراعي التخفيف فيه على أحسن الوجوه؛ فالضرب يتحقق باللكزة، أو بالمسواك ونحوه.

- أن يتجنب الأماكن الخطرة والحساسة كالرأس والبطن والوجه.

ألا يكسر عظمًا، ولا يشين عضوًا، وألا يدميها،
 ولا يكرر الضرية في الموضع الواحد.

 و- ألا يتمادى في العقوبة قولاً أو فعلاً إذا هي ارتدعت وتركت النشوز.

ومن هنا يتبين ثنا أن الضرب دواء ينبغي مراعاة وقته، ونوعه، وكيفيته، ومقداره، وقابلية المحل، لكن الجهلة بدين الله ويقلبون الأمر، ويلبسون الحق بالباطل.

ثم إن التأديب بالضرب ليس كل ما شرعه الإسلام من العلاج، بل هو آخر العلاجات مع ما فيه من الكراهة، فإذا نشزت المرأة وأساءت عشرة زوجها، وركبت رأسها، واتبعت خطوات الشيطان، ولم ينجح معها وعظ ولا هجران- فماذا يصنع الرجل في مثل هذه الحال؟

هل من كرامته أن يهرع إلى تطليق زوجته كلما نشزت؟ وهل تقبل المرأة ذلك، فينتشر خبرها، فتكون غرضًا للذم، وعرضة للوم؟

إن الضرب بالمسواك وما أشبهه أقلَ ضررًا على المرأة نفسها، وأحفظ لمشاعرها من تطليقها الذي

غقر المشاعر يبن الزوجين الحلقة السادسة 13146/ د . محمد إبراهيم الحمد

ذو القعدة ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٥١ - السنة السادسة والأربعون

۱۲ 🗸 التوحيد

Upload by: altawhedmag.com

هو نتيجة غائبة الاسترسالها في نشوزها، فإذا طُلُقت تصدع بنيان الأسرة، وتفرق شملها، وتناثرت أجزاؤها.

وإذا قيس الضرر الأخف بالضرر الأعظم كان ارتكاب الأخفّ حسنًا جميلاً، كما قيل؛ وعند ذكر العمى دُستحسن العورُ.

فالضرب طريق من طرق العلاج يجدي مع بعض النفوس الشاردة التي لا تفهم بالحسنى، ولا ينفع معها الجميل، ولا تفقه الحجة، ولا تقاد بزمام الإقناء.

ثم إذا أخطأ أحد من المسلمين سبيل الحكمة، فضرب زوجته وهي لا تستحق، أو ضربها ضربًا مبرحًا، فالدين براء من تبعة هذه النقائص، وإنما تبعتها على أصحابها.

هذا، وقد أثبتت دراسات علم النفس أن بعض النساء لا ترتاح أنفسهن إلا إذا تعرضن إلى قسوة وضرب شديد مبرح، بل قد يعجبها من الرجل قسوته، وشدته، وعنفه؛ فإذا كانت امرأة من هذا النوع لا يستقيم أمرها إلا بالضرب.

وشواهد الواقع والملاحظات النفسية على بعض أنواع الانحراف تقول: إن هذه الوسيلة قد تكون أنسب الوسائل الإشباع انحراف نفسي معين، وإصلاح سلوك صاحبه، وإرضائه في الوقت ذاته، فريما كان من النساء من لا تحسّ قوة الرجل الذي تحب أن يكون قوامًا عليها الاحين يقهرها عضلنًا.

وليست هذه طبيعة كل امرأة، ولكن هذا الصنف من النساء موجود، وهو الذي يحتاج إلى هذه المرحلة الأخيرة؛ ليستقيم على الطريقة.

والذين يولعون بالغرب، ويولون وجوههم شطره يوحون إلينا أن نساء الغرب ينعمن بالسعادة العظمى مع أزواجهن، ولكن الحقيقة الماثلة للعيان تقول غير ذلك، فتعالوا نطالع بعض الإحصاءات التي تدل على وحشية الآخرين الذين يرمون المسلمين بالوحشية:

أ- نشرت مجلة التايم الأمريكية أن ستة ملايين زوجة في أمريكا يتعرضن لحوادث من جانب الزوج كل عام، وأنه من ألفين إلى أربعة آلاف امرأة يتعرضن لضرب يؤدي إلى الموت، وأن رجال الشرطة يقضون ثلث وقتهم للرد على مكالمات حوادث العنف المنزلي.

(انظر، دور المرأة المسلمة في المجتمع، إعداد لجنة المؤتمر النسائي الأول ص٤٥).

ب - ونشر مكتب التحقيقات الفيدرائي الأمريكي عام ١٩٧٩م أن ٤٠ من حوادث قتل النساء تحدث بسبب المشكلات الأسرية، وأن ٢٥ من محاولات الانتحار التي تُقدم عليها الزوجات يسببها نزاع عائلي. (انظر: دورالمرأة المسلمة في المجتمع ص٢٥). حدراسة أمريكية جرت في عام ١٤٠٧هـ أشارت إلى أن ٢٩ من الرجال يقومون بضرب النساء، وبخاصة إذا كانوا متزوجين بهن.

 وقي دراسة أعدها المكتب الوطني الأمريكي للصحة النفسية جاء أن ١٧٪ من النساء اللواتي يدخلن غرف الإسعاف ضحايا ضرب الأزواج أو الأصدقاء، وأن ٨٣٪ دخلن المستشفيات سابقًا مرة على الأقل للعلاج من جروح وكدمات أصبن بها كان دخولهن نتيجة الضرب.

وقال إفان ستارك مُعِدَ هذه الدراسة التي فحصت (١٣٦٠) سجلاً للنساء؛ إن ضرب النساء في أمريكا ربما كان أكثر الأسباب شيوعًا للجروح التي تُصاب بها النساء، وأنها تفوق ما يلحق بهن من أذى نتيجة حوادث السيارات، والسرقة، والاغتصاب مجتمعة. وقالت جانيس مو- وهي منسقة في منظمة الائتلاف الوطني ضد العنف المنزلي ومقرها واشنطن؛ إن هذه المأساة المرعبة وصلت إلى حد هائل، فالأزواج يضربون نساءهم في سائر أنحاء الولايات المتحدة، مما يؤدي إلى دخول عشرات منهن إلى المستشفيات للعلاج.

وأضافت بأن نوعية الإصابات تتراوح ما بين كدمات سوداء حول العينين، وكسور في العظام، وحروق وجروح، وطعن بالسكين، وجروح الطلقات النارية، وما بين ضرب أخرى بالكراسي، والسكاكين، والقضبان المحماة.

وبعد، فإننا في غنى عن ذكر تلك الإحصاءات؛ ولكن نفرًا من بني جلدتنا غير قليل لا يقع منهم الدليل موقعه إلا إذا نُسب إلى الغرب وما جرى مجراه، فها هو الغرب تتعالى صيحاته من ظلم المرأة، فهل من مدكر؟!

نسأل الله أن يصلح أحوالنا، إنه ولي ذلك والقادر عليه.



تتوفر الدواعي على علمه، أو هو للتقرير، ومثله في التقرير كثير، وهو كناية عن التحريض على العلم بذلك.

كيف؛ هنا للدلالة على أن حالة ضرب هذا المثل ذات كيفية عجيبة من بلاغته وانطباقه.

ضرب الله مثلاً: أي اختار مثلاً وضعه في موضعه اللائق به.

وإسناد «ضرب» إلى اسم الجلالة لأن الله أوحى به إلى رسوله عليه الصلاة والسلام. (الجامع في أمثال القرآن ص١٢٥).

كلمة طيبة: قال عبد الله بن عباس رضي الله عنه وغيره: الكلمة الطيبة هي «لا إله إلا الله» مثلها الله بالشجرة الطيبة، وهي النخلة في قول أكثر المتأولين. (المحرر الوجيز لابن عطية ٢٤٣/٥).

والطيبة: النافعة: استعير الطيب للنفع لحسن وقعه في النفوس كوقع الروائح الذكية.

كشجرة طيبة: وهي النخلة أفضل الأشجار وأحسنها وأقربها شبهًا بالمؤمن.

أصلها ثابت: وصف الشجرة بأن أصلها ثابت أي: راسخ آمن من الانقلاع بسبب تمكنها من الأرض بعروقها.

والضرع: ما امتد من الشيء وعلا، مشتق من الافتراع وهو الاعتلاء، وفرع الشجرة؛ غصنها، وأصل الشجرة، جذرها.

والسماء: مستعمل في الارتفاع، وذلك مما يزيد الشجرة بهجة وحسن منظر.

تؤتي أكلها: أي ثمرها.

كل حين: أي كل وقت، والحين في اللغة: الوقت يطلق على القليل والكثير، واختلفوا في مقداره. بإذن ربها: أي بإرادته ومشيئته وأمره.

ويضرب الله الأمثال للناس لعلهم يتذكرون؛ في ضرب الأمثال زيادة تذكير وتفهيم وتصوير للمعاني وتقريب لها من الحس ومواعظ لمن تذكر واتعظ. (معاني المفردات مستفادة من تفسير ابن كثير، وفتح البيان لصديق حسن، والمحرر الوجيز لابن عطية بتصرف).

### العلى التقصيلين

لا ذكر الله سبحانه مَثَل أعمال الكفار وأنها كرماد اشتدت به الريح، ثم ذكر نعيم المؤمنين وما جازاهم الله به من إدخالهم الجنة خالدين فيها وتحية الملائكة لهم، ذكر تعالى هاهنا مثلاً للكلمة الطيبة وهي كلمة الإسلام أي: لا إله إلا الله أو ما هو أعم من ذلك من كلمات الخير، وذكر مثلاً للكلمة الخبيثة وهي كلمة الشرك أو ما هو أعم من ذلك من كلمات الشرك أو ما هو أعم من ذلك من كلمات الشر. (فتح البيان لصديق حسن ٤٤٧/٣).

روى البخاري في صحيحه عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إن من الشجر شجرة لا يسقط ورقها، وهي مَثَل المسلم، حدُثوني ما هي؟ وقوقع الناس في شجرة البادية، ووقع في نفسي أنها النخلة، قال عبد الله: فاستحييث، فقالوا: «هي النخلة». قال عبد الله: فحدثت أبي بما وقع في نفسي، فقال؛ لأن تكون قلتها أحبُ إلي من أن يكون لي كذا وكذا».

وفي تفسير علي بن أبي طلحة عن ابن عباس رضي الله عنه قال: «كلمة طيبة» شهادة أن لا إله إلا الله، و«كشجرة طيبة» وهو المؤمن «أصلها ثابت» قول: لا إله إلا الله، في قلب المؤمن «وفرعها في السماء» يقول: يُرفع بها عمل المؤمن إلى السماء، وأصلها الثابت الذي لا يزول الإخلاص فيه، وفرعه في السماء خشية الله».

والتشبيه على هذا القول أصح وأظهر وأحسن فإنه سبحانه شبّه شجرة التوحيد في القلب بالشجرة الطيبة الثابتة الأصل الباسقة الفرع في الشماء علوا التي لا تزال تؤتي ثمرتها كل حين وإذا تأملت هذا التشبيه رأيته مطابقًا لشجرة التوحيد الثابتة الراسخة في القلب التي فروعها من الأعمال الصالحة الصاعدة إلى السماء، ولا تزال هذه الشجرة تثمر الأعمال الصالحة كل وقت بحسب ثباتها في القلب ومحبة القلب لها وإخلاصه فيها ومعرفته بحقيقتها وقيامه بحقوقها ومراعاتها حق رعايتها.

فمن رسخت هذه الكلمة في قلبه بحقيقتها

التي هي حقيقتها واتصف قلبه بها وانصبغ بها بصبغة الله التي لا أحسن صبغة منها فعرف بصبغة الله التي لا أحسن صبغة منها فعرف حقيقة الإلهية التي يثبتها قلبه لله ويشهد بها لسانه وتصدقها جوارحه، ونفي تلك الحقيقة ولوازمها عن كل ما سوى الله، وواطأ قلبه لسانه في هذا النفي والإثبات، وانقادت جوارحه لمن شهد له بالوحدانية طائعة سالكة سبل ربه ذللاً غير ناكبة عنها ولا باغية سواها بدلاً كما لا يبتغي القلب سوى معبوده الحق بدلاً.

فلا ريب أن هذه الكلمة من هذا القلب على هذا اللسان لا تزال تؤتي ثمرتها من العمل الصالح الساعد إلى الله كل وقت، فهذه الكلمة الطيبة هي التي رفعت هذا العمل الصالح إلى الرب تعالى، وهذه الكلمة الطيبة تثمر كلامًا كثيرًا طيبًا يقارنه عمل صالح فيرفع العمل الصالح إلى الكلم الطيب كما قال تعالى: «إليه يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ».

فأخبر سبحانه أن العمل الصالح يرفع الكلم الطيب، وأخبر أن الكلمة الطيبة تثمر لقائلها عملاً صالحاً كل وقت.

وقال الربيع بن أنس: "أصلها ثابت وفرعها في السماء"، قال: "ذلك المؤمن ضرب مثله في الإخلاص لله وحده وعبادته وحده لا شريك له أصلها ثابت"، قال: "أصل عمله ثابت في الأرض وفرعها في السماء" قال: ذكره في السماء.

ولا اختلاف بين القولين والقصود بالمثل المؤمن والنخلة مشبّهة به وهو مشبه بها وإذا كانت النخلة شجرة طيبة فالمؤمن المشبه بها أولى أن يكون كذلك"، ومن قال من السلف: "إنها شجرة في الجنة؛ فالنخلة من أشرف أشجار الجنة". (الجامع في أمثال القرآن لابن القيم ص١٢٨).

### من فوائد الآية:

أن كلمة التوحيد هي التي تربط الأرض بالسماء، وتجعل الكون كله وحدة موحدة تدين لخالقها طوعًا وكرهًا، وتسبّح بحمد بارئها صباحًا ومساءً بلسان الحال وبلسان المقال.

 ١٠- أنها مفتاح السماوات والأرض، بها كان الخلق وبها كان كل شيء في عالم الملك والملكوت، إنها

الشجرة التي تمد المؤمنين بنورها الصافي كما جاء معنى ذلك في سورة النورفي قوله تعالى: «مثل نوره..» إلى أن قال سبحانه: «لَا شَرْفِيْتُو وَلا غَرْبِيَّةِ» (النور،٣٥).

٣- جلال المعنى في قوله جل شأنه: "وَفُرْعُهَا فِي السَّمَاءِ» (إبراهيم:٢٤)، فإنه يقيد أن السماء من أولها إلى آخرها ظرف لهذا الفرع المتد، ولو قال إلى السماء لما أدى ذلك المعنى، ولم يقل: وفروعها، بلقال: «فرعها » لمناسبة كلمة التوحيد ، وليرتبط اللفظ بالعني، كما نلاحظ ذلك في مناسبة الألفاظ للمعاني في مثل قوله تعالى: ﴿ زَّبُّ ٱلْنَرِقَ وَٱلْغُرِبِ لَا إِلَّهُ إِلَّا هُو، (المزمل:٩)، فقد وحد المشرق والمغرب لمناسبة الوحدانية هناك، بينما جمعهما في آيات أخر فقال في سورة المعارج «أَنْيِمْ رَبِّ ٱلْتَدَنَّ وَٱلْمُرْبِإِنَّا لَقَايِرُونَ » (المعارج: ٤٠)، ليناسب قوله تعالى: « مَن الله ذي المَعارج: ٣) ليناسب قوله: «رَبُّ الْمُشَارِقِ» وقال: «وَرَبُّ ٱلْمُشَرِقِ» (الصافات:٥). وقال: «رَبُّ ٱلْتُرفِّينِ وَرَبُّ ٱلْغَرِيْنِ» (الرحمن:١٧) في سورة الرحمن؛ لأن الخطاب في السورة للحن والإنس، فثناهما مراعاة لتثنية الخطاب، فتأمل

البراهيم، ٢٥ وَ الْمَالِيَ الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمَالِيَةِ الْمَارِيَةِ مَثَلاً، وفي قوله، ويَإِذِن رَبِهَا المَالِيةِ اللهِ الله المثارة الله أن كل شيء في هذا الكون الإيقع إلا بإذنه، وأن الزارع مهما بذل في الأرض من جهد، ومهما كان لديه من خبرة في شئون الزراعة فإنه لا يستطيع أن يُخرج من الأرض حبة واحدة، كيف وهو لا يعلم أين استقرت عندما بذرها، ولا يعلم متى تخرج وكيف تخرج وكيف تخرج وكيف تخرج وكيف تخرج وبالتائي لا يكون له قدرة على إنبات حبة في وبالتائي لا يكون له قدرة على إنبات حبة في الأرض مهما بذل من جهد وخبرة.

ذلك وقس عليه.

قال الله تعالى: ﴿ أَفَهَنَّمُ مَا غَرُونَ ﴿ عَالَنَهُ وَرَعُونَهُۥ أَمْ غَنُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الله تعالى: ﴿ الفوائد مستفادة من كتاب الأمثال القرآئية للدكتور محمد بكر اسماعيل).

والحمد لله رب العالمين.



### الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله

وصحبه ومن والاه، وبعد:

روى الامام البخاري في صحيحه بسنده عن وراد كاتب الغيرة بن شعبة أن معاوية كتب إلى الغيرة أن اكتب إلى بحديث سمعته من رسول الله صلى الله عليه وسلم. قال: فكتب إليه المغيرة: إني سمعته يقول عند انصرافه من الصلاة: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير. ثلاث مرات. قال: وكان ينهى عن قيل وقال، وكثرة السؤال، وإضاعة المال، ومنع وهات، وعقوق الأمهات، ووأد البنات».

### ما اغلا بمعتفده العلما وم التغريج، ق براعا العمالان

الحديث بهذا اللفظ مروي في البخاري في كتاب الرقاق باب ما يكره من قيل وقال (صحيح البخاري تحقيق البغا (٢٣٧٥/٥)، (٦١٠٨) ورواه في كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب ما يكره من كثرة السؤال وتكلف ما لا يعنيه صحيح البخاري تحقيق البغا (٢٦٥٨/٦) بدون ذكر العدد، ثم هو مروى من غير لفظ الذكر بعد الصلاة في صحيح مسلم في كتاب الأقضية، باب النهي عن كثرة المسائل من غير حاجة، والنهي عن منع وهات، وهو الامتناع من أداء حق لزمه أو و طلب ما لا يستحقه.

### ما سنور کا مست ی بین بدی الحدیث: ماال کا متنا

بعد رمضان وشوال ولا تزال قلوب المؤمنين تعلوها رحمات الله الواسعة التي أدركتهم من نفحات أيام دهره، لا تزال تعلو وجوههم أنوار الطاعة التي منَّ عليهم ربهم بها وتضضُّل، وقد أحلُّ بهم شهر ذى القعدة وهم في استقبال ركن الحج الأكبر، كلها كرامات ورحمات ومنن بعضها تلو الآخر، ولا يسع المسلم إلا الشكرُ، وشكرُ المؤمن لربه يستوجب التعرض لنفحاته بمزيد الطاعات، والصلة بريه

### ك إعداد/ د. مرزوق محمد مرزوق

بمزيد القريات، والبعد عما يستوجب بُعْد القلب عن طريق سيره إلى الله، وشرع الله كله كذلك. وتزداد الوظيفة ويظهر أثر ذلك أكثر في رقائق الشرع مما يلى القلب؛ فكان من ذلك حديثنا من كتاب الرقاق في صحيح الإمام البخاري رحمه الله وقدس روحه ونؤر ضريحه بروضة من رياض الجنة، وأول ما يلفت النظر فيه أن يرسل أحد الخلفاء- معاوية رضى الله عنه- إلى أحد عماله-المغيرة بن شعبة رضى الله عنه واليه على الكوفة في سنة إحدى وأربعين إلى أن مات سنة خمسين أو في التي بعدها- كتب معاوية إليه يستوعظه ويطلب حديثه، فلم تشغلهم شئون الولاية وأمور الحكم عن تذاكر أمور الآخرة؛ إذ الآخرة خير وأبقى، والولاية وأمورها بلاغ للآخرة وأحوالها وأهوالها واللافت كذلك أن المغيرة لم يكن وقت التحديث مع معاوية رضى الله عنهما فيكون طلب الموعظة والتحديث على ما به من خير من أمثال هؤلاء الأكابر يكون أمرًا مستساغًا، إلا أنه أرسل إليه يستوعظه، ويرد عليه المغيرة بكتاب بكتبه كاتب المغيرة-واسمه وارد- فيكتب إليه عبارات سمعها المغيرة من رسول الله وقد يكون الغيرة سمعها في مجلس واحد أو في أكثر من مجلس، فتصرف فيها المغيرة، وجمعها لمعاوية في سياق واحد؛ يعظه بها، وهو من تصرُّف الرواة المشروء والمألوف، المهم أنه سمعها وكلها عبارات تعلوها أنوار الطاعة واتصال القلب وعبوديته، وتلكم أول فائدة.

### العنى العام للحديث:

تضمن هذا الحديث جملة من الأداب؛ حيث بدأه بذكر لعله من أفضل ما يُقال على الإطلاق إن لم

بكن هو الأفضل؛ إذ هو كلمة التوحيد فهو أوله وأعلاه وأجله وأتقاه.

ثم نهى فيه صلى الله عليه وسلم عن ثلاث أشياء: - عن عقوق الأمهات؛ لما لها من حق كبير على ولدها، فقد حملته كرها، ووضعته كرها، وسهرت

- ونهى عن منع الحقوق الواجعة، والبخل في ذلك. - كذلك نهى عن وأد البنات وهو دفنهن أحياء مما كانت يفعله بعض العرب في الجاهلية.

ثم بين رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد ذلك الأمور التي بكرهها الله من عباده:

فأولها: قبل وقال مما يعمد إليه بعض الناس من تسقَط لأخبار الغير ونشرها، يتكلمون في كل ما لا يعنيهم. فلا شغل لهم في المجالس إلا أن يقولوا: قال فلان، وقيل لفلان.

والثاني: فهو كثرة السؤال والإلحاح فيه بغير ضرورة داعية.

والثالث: فهو تبذير الأموال وإتلافها في غير مصلحة دىنية ولا دنيوية.

### الشرح:

١ - قوله: «باب ما يكره من قيل وقال »: أي هذا باب ما يدل على كراهة القيل والقال، وهو الإكثار بما لا فائدة فيه من الكلام والخوض في أخبار الناس، وحكايات ما لا يعنى من أحوالهم وتصرفاتهم. واختلفوا في حقيقة اللفظين على قولين: أحدهما: أنهما فعلان. والثاني أنهما اسمان مجروران منونان.

ولا يخفى أن الخوض في الكلام وكثرته سببٌ من أسباب قساوة القلب لاسيما مما ابتليت به العامة ف هذه الأزمان من الخوض في العلماء والأعيان، والخاصة والعامة، مما يضر بحال العبد في دنياه وأخراه، والمؤمن يتعبد إلى ربه بقول الخير كما قال النبي عليه الصلاة والسلام: «من كان يؤمن بِاللَّهِ واليوم الآخر فليقل خيرًا أو ليصمت».

وذكر الحافظ ابن حجر وجهًا آخر لهذه العبارة قال: هو أن يذكر للحادثة عن العلماء أقوالا كثيرة، ثم يعمل بأحدها بغير مرجِّح أو يطلقها من غير تثبت ولا احتياط لبيان الراجح، انتهى.

وخلاصته فكل ما لا يثقل موازين العبد يوم القيامة فالمختار للعبد أن يبتعد عنه.

٢- أما عن قوله رضى الله عنه: إني سمعته يقول عند انصرافه من الصلاة (لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير) ثلاث مرات؛ فهذا نوع من أذكار الصلاة: وقد أجمع العلماءُ على استحباب الذكر بعد الصلاة عمومًا، وجاءت فيه أحاديث كثيرة صحيحة منها ما ورد في سنن الترمذي عن أبي أمامة رضى الله عنه قال: قيل لرسول الله صلى الله عليه وسلم: أيّ الدعاء أسمع؟ قال: ،جُوفُ اللَّيْلِ الآخر، وَدُبُرُ الصَّلُوَاتِ المُكْتُوبِاتِ».

ومن هذه الأذكار ما هو استغفار، ومنه ما هو تسبيح وتكبير وتحميد وتهليل، وتعوذ بالله، وطلب مغفرة منه سبحانه أو غير ذلك، ومنه ما هو عام بعد كل صلاة أو خاص لبعض الصلوات كالمغرب والعشاء، وحديثنا حديث المغيرة بن شعبة رضى الله عنه هو مما يقال عقب كل صلاة، واللفظ الوارد فيحديثنا هو لفظ مختصر؛ إذ إنه ورد في الصحيحين بلفظ أتم من هذا عن المغيرة بِن شعبة رضى الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان إذا فرغ من الصلاة وسلم قال: «لا إِلَّهُ إِلَّا اللَّهِ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ على كُلِّ شَيْء قَديرٌ؛ اللَّهُمَّ لا مانعَ لَمَا أَعْطَيْتَ، وَلاَ مُعْطِيَ لَا مَنَعْتُ، وَلا يَنْفَعُ ذَا الْجَدِّ مِنْكَ الْجَدِّ ». (متفق عليه).

وفي مسلم عن عبد الله بن الزبير رضى الله عنهما، أنه كإن يقول دُبُر كلُّ صلاة حين يسلم: "لا إِلهَ إِلاَّ اللَّهِ وَحِدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الحَمْدُ وَهُوَ عَلَهَ كُلِّ شَيْءِ قَديرٌ، لا حَوْلُ وَلا قَوَّةَ إِلاَّ بِاللَّهِ، لا إِلهَ إِلاَّ اللَّهِ وَلاَّ نَعْبُدُ إِلاَّ إِيَّاهُ، لَهُ النَّعْمَةُ ولَهُ الفَضْلُ، وَلَهُ الثِّناءُ الحَسَنُ، لا إِلهَ إِلاَّ الله مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلَوْ كُرِهَ الْكَافِرُونَ. قَالَ ابن الزبير؛ وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يهلل بهن دُبُر كل صلاة. (فلتراجع هذه الأذكار في مظانها ففيها من الخير ما لا يحصيه إلا الله تعالى).

وفي قوله: (ثلاث مرات) نظرٌ؛ إذ قال ابن رجب في

فتح الباري (٤١٧/٧): «وهذه زيادةٌ غريبة»، وكان نسبها لأحمد والنسائي.

والمخاري إنما أخرجها في باب (ما يكره من قيل وقال)، في كتاب الرقاق.

وأما فياب (الذكريعد الصلاة)، من كتاب الأذان، وباب (الدعاء بعد الصلاة)، من كتاب الدعوات؛ فأعرض عن هذه الرواية، وأخرج روايات أخرى للحديث؛ ليس فيها (ثلاث مرات)، وهذان البابان عقدهما البخاري قصدًا لما يُقال بعد الصلاة، وأخرج فيهما ما يعتمده ويصححه من ذلك.

وأما قوله: (كثرة السؤال): فقيل الإكثار من السؤال عما لم يقع، ولا تدعو إليه حاجة أو الالحاف في الطلب، والسؤال عما لا يعنى السائل، وقيل: المراد بالنهي المسائل التي نزل فيها «لا تسألوا عن أشياء إن تبد لكم تسؤكم»، وقيل الإكثار من تفريع السائل؛ لذا فقد كره جماعة من السلف السؤال عما لم يقع؛ لما يتضمن من التكلف في الدين والتنطع والرجم بالظن من غير ضرورة، وقد تظاهرت الأحاديث الصحيحة بالنهي عن ذلك؛ ففي الصحيح: «كره رسول الله صلى الله عليه وسلم المسائل وعابها».

وقيل: المراد به سؤال الناس أموالهم، وما في أبديهم، وأيضًا تظاهرت الأحاديث الصحيحة بالنهي عن ذلك، وعليه فالسؤال عن كل ما لا يعني الإنسان هو مما هو داخل في النهي؛ إذ قال صلى الله عليه وسلم: «من حسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه ، (ينظر شرح النووي على مسلم). بل ومما ابتُليت به الأوساط العلمية أن يتبنى بعض السائلين منهج السؤال بنية إعنات المسئول واختياره وهو مما يخالف الأدب النبوي، بل ريما يصطدم مع الإخلاص الذي يتعبد الله به عباده، ولا شك أن ذلك لا يناقض طلب العلم المرجو؛ فقد كان عبد الله بن عباس رضى الله عنهما كثير السؤال؛ فقد قيل له: بم أدركت العلم؟ قال: «أدركت العلم بلسان سؤول، وقلب عقول وبدن غير ملول»، لكن إذا كان قصد السائل إعنات المسئول فذلك هو المنهي عنه.

الشرعية، وتعريضه للتلف، وسبب النهي أنه إفساد، والله لا يحب المفسدين، ولأنه إذا أضاع ماله تعرض لما في أيدى الناس.

أو بذله في غير مصلحة عمومًا لا دينية ولا دنيوية؛ لأن الله تعالى قال: «وَلَا تُؤْثُواْ ٱلسُّفَهَاءَ أَمْوَالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ إِللَّهُ لَكُرُ فَيْمًا » (النساء: ٥)، فالمال قيام للناس تقوم به مصالح دينهم ودنياهم؛ فإذا بذله الانسان في غير ذلك فهذا إضاعة له وأقبح من ذلك أن يبدله في محرم فيرتكب محظورين. وقوله: "عقوق الأمهات": فحرام، وهو من الكبائر بإجماع العلماء، وقد تظاهرت الأحاديث الصحيحة على عدّه من الكبائر، وكذلك عقوق الأباء من الكبائر، وإنما اقتصر هنا على الأمهات؛ لأن حرمتهن آكد من حرمة الآباء، ولهذا قال صلى الله عليه وسلم حين قال له السائل: من أبر؟ قال: "أمك ثم أمك" ثلاثًا، ثم قال في الرابعة: "ثم أباك"، ولأن أكثر العقوق يقع للأمهات، ويطمع الأولاد فيهن.

وقوله: "وأد البنات" بالهمز، فهو دفنهن في حياتهن; فيمتن تحت التراب، وهو من الكبائر الموبقات؛ لأنه قتل نفس بغير حق، ويتضمن أيضًا قطيعة الرحم، وإنما اقتصر على البنات، لأنه المتاد الذي كانت الحاهلية تفعله.

وقوله: "ومنعا وهات"، وفي الرواية الأخرى: "ولا وهات" فهو بكسر التاء من "هات"، ومعنى الحديث: أنه نهى أن يمنع الرجل ما توجه عليه من الحقوق، أو يطلب ما لا يستحقه.

وفقوله صلى الله عليه وسلم: "حرم ثلاثًا وكره ثلاثًا" دليل على أن الكراهة في هذه الثلاثة الأخيرة للتنزيه، لا للتحريم. والله أعلم. (ينظر شرح النووي للحديث في شرحه على مسلم). وختامًا؛ فلعل هذه الأيام المباركات هي أيام

نفحات وذكر ورحمات، فقد خرج العبد من رمضان بما فيه من ركن الصيام ثم ها هو يستعد لاستقبال ذي الحجة بما فيه من ركن الحج الأكبر، فاللهم ارزقنا شرف العبودية لك والتقرب البك؛

وقوله: (إضاعة المال): فهو صرفه في غير وجوهه إنك ولى ذلك والقادر عليه.

### مسابقة فضيلة الشيخ:

## محمد صفوت نور الدين (دحمه الله)

يسر جمعية أنصار السنة المحمدية، فرع بلبيس، أن تعلن عن الحلقة الثالثة عشرة من مسابقة فضيلة الشيخ محمد صفوت نور الدين \_رحمه الله-، في القرآن والسنة والعقيدة، وهي على النحو التالي؛

### الستوى الأول:

١- حفظ ستة وعشرين جزءًا من القرآن الكريم؛ من سورة الفاتحة إلى آخر سورة (ق). ٢- تفسير سورة الزمر من (١- ٢٠).

٣- حفظ مائة حديث من التجريد الصريح من (۱۲۰۱ إلى ۱۳۰۰)، مع شرح عشرة أحاديث

٤- دراسة الباب السابع والثامن والتاسع من كتاب القول المفيد شرح كتاب التوحيد. المستوى الثاني:

١- حفظ القرآن من سورة المؤمنون إلى آخر القرآن الكريم مع التجويد.

٢- تضسير سورة المؤمنون من «١- ٣٠».

مسلم للمنذري من (٥٥١- ٦٠٠)، مع شرح أول عشرة أحاديث منها. ٤- دراسة الباب الخامس والسادس من كتاب

٣- حفظ خمسين حديثًا من مختصر صحيح

القول المفيد شرح كتاب التوحيد. المستوى الثالث:

١- حفظ ثلاثة أجزاء من الناس إلى المجادلة مع التجويد.

٢- معانى كلمات من سورة نوح إلى سورة الملك. ٣- حفظ خمسة وعشرين حديثًا من كتاب رياض الصالحين.

٤- حفظ عشرين سؤالاً وجوابهم من كتاب ( ٢٠٠ سؤال وجواب للشيخ حافظ حكمي ).

### موعد السابقة:

سيكون امتحان جميع المستويات-بإذن الله تعالى- يوم السبت ٢٠١٧/٨/١٩م، ويبدأ الامتحان من الساعة الثامنة صباحاً بمجمع التوحيد بمدينة بلبيس.

### الشروط:

- ١- ألا يزيد عمر المتسابق في المستوى الثاني عن ٣٠ عاما، والثالث عن ١٦ عاماً.
- ٢- يدفع المتسابق في المستوى الأول ٣٠ جنيها، والثاني ٢٥ جنيها، والثالث ٢٠جنيها، كمصاريف إدارية في السابقة ولا تدخل في الجوائز.
- ٣- يتم الامتحان في جميع المواد تحريريًا للمستوى الأول والثاني ما عدا القرآن الكريم، وأما المستوى الثالث فيكون شفويًا في جميع المواد.
- ٤- يتم تسجيل الأسماء ودفع الاشتراكات بمجمع التوحيد بمدينة بلبيس أو التواصل عبر الموقع الرسمي لسجد التوحيد ببلبيس.
  - ٥- يتم تسليم نسخة تشمل منهج السابقة لكل من يسجل اسمه.
- ٦- يتم إعلان النتيجة وتوزيع الجوائز في حفل كبير يقام يوم الجمعة ٢٠١٧/٩/١٠م بعد صلاة الجمعة بمسجد التوحيد ببلبيس.
  - للاستفسار الاتصال على هاتف/الشيخ يحيى زكريا ١٠٠٤٧٥٩١٠٨
- ٧- جوائز المسابقة قيمة وجائزة الفائز الأول في المستوى الأول والمستوى الثاني، عمرة إلى بيت الله الحرام.

Upload by: altawhedmag.com



# درر البحار في تحقيق ضعيف الأحاديث القصار

کے اعداد/ علی حشیش

٥٦٧ه- " إِذَا لَقِيتَ الْحَاجَّ فَسَلُمْ عَلَيْهِ، وَصَافِحُهُ، وَمُرْهُ أَنْ يَسْتَغْضِرَ لَكَ قَبْلَ أَنْ يَدْخُلَ بَيْتُهُ؛ فَإِنَّهُ مَغْفُورٌ لَهُ ".

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام أحمد في «المسند» (٦٩/٢) (ح٢٧/١) (ح٢١١٢)، والحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢٦٥/٢) من حديث محمد بن عبد الرحمن البيلماني عن أبيه عن ابن عمر مرفوعًا، وآفته البيلماني؛ قال الحافظ ابن حبان في «المجروحين» محمد بن عبد الرحمن البيلماني كان ممن أخرجت له الأرض أفلاذ كبدها، حدث عن أبيه بنسخة شبيها بمائتي حديث كلها موضوعة، لا يجوز الاحتجاج به ولا ذكره في الكتب إلا على وجه التعجب». اه.

وقال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (٣٢٩): «محمد بن عبد الرحمن أبو جابر البيلماني عن أبيه منكر الحديث».

قال الشيخ أحمد شاكر في «شرح اختصار علوم الحديث» (ص٨٩)؛ قول الإمام البخاري؛ «منكر الحديث»؛ فإنه يريد به الكذابين، ففي «الميزان» للذهبي (٥/١)؛ «نقل ابن القطان؛ أن البخاري قال؛ كل من قلت فيه؛ منكر الحديث؛ فلا تحل الرواية عنه». اه.

٥٦٨- " مَن صَامَ صَبِيحَةَ الفطر فكَأنَما صَامَ الدُّهُرَ ".

الحديث لا يصح: أخَرجه الأمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢٦٥/١) من حديث محمد بن عبد الرحمن البيلماني عن أبيه عن ابن عمر مرفوعًا، وآفته ابن البيلماني، وقد بينا حاله آنفًا، وقال ابن عدي في «الكامل» (١٨١/٦) (١٦٦١/٤٠): «كل ما روي عن ابن البيلماني» اله.

٣٦٥- " لا يَزَالُ أَرْبَعُونَ رَجُلا يَحْفَظُ اللَّهُ بِهِمُ الأَرْضَ، كُلَّمَا مَاتَ مِنْهُمْ رَجُلُ أَبْدَلَ اللَّهُ مَكَاتَهُ آخَرَ، هُمْ فِي الأَرْضِ كُلَّهَا ".

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢٦٥/٢) من حديث محمد بن عبد الرحمن البيلماني عن أبيه عن ابن عمر مرفوعًا، وآفته البيلماني، وقد بينا حاله آنفًا بأنه وضًاء لا تحل الرواية عنه.

•٧٠- " الحَجَرُ الأُسْوَدُ يَمِينُ اللَّهِ فِي الأَرضِ يُصَافحُ بِها عبادَهُ ".

الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدي في «الكامل» (٣٤٢/١)، والخطيب في «التاريخ» (٣٢٦/٢)، وابن الجوزي في «العلل المتناهية» (٥٧٥/٢) (ح٤٤٤) من حديث إسحاق بن بشر الكاهلي عن أبي معشر المدائني عن محمد بن المنكدر عن جابر بن عبد الله مرفوعًا، قال الإمام ابن الجوزي: لا يصح، وأخرج ابن عدي في «الكامل» قال: سمعت أحمد بن محمد بن سعيد يقول: ما سمعت أبا بكر بن أبي شيبة كذّب أحدًا إلا إسحاق بن بشر الكاهلي. اهـ. وقال الذهبي في الميزان (١٧٦/١)؛ وكذا كذّبه موسى بن هارون، وأبو زرعة. اهـ.

وعلة أخرى أبو معشر المدائني وهو نجيح بن عبد الرحمن السئدي، قال الإمام المزي في «تهذيب الكمال» (٦٩٨٠/٤٧/١٩) روى عن محمد بن المنكدر وآخرين، وروى عنه إسحاق بن بشر وآخرون. اهـ. قال الإمام البخاري في الضعفاء الصغير (٣٨٠) نجيح أبو معشر؛ منكر الحديث. وقد بينا معنى هذا المصطلح عند الامام البخاري آنفًا.

وله شاهد أخرجه ابن الجوزي في العلل المتناهية (٩٢/٥) (ح٩٤٥) من حديث عبد الله بن عمرو مرفوعًا، وفيه عبد الله بن المؤمل، قال ابن الجوزي: هذا حديث لا يثبت، قال أحمد عبد الله بن المؤمل أحاديثه مناكير، وقال على بن الجنيد: شبه متروك.

وله شاهد آخر أخرجه ابن قتيبة في غريب الحديث (٩٦/٢) من حديث ابن عباس، وفي سنده إبراهيم بن يزيد الخوزي أورده الحافظ الذهبي في الميزان (٢٥٤/٧٥/١) ونقل أن أحمد والنسائي قالا، متروك، وابن معين قال، ليس بثقة، والبخاري قال، سكتوا عنه. قال الإمام الذهبي في الموقظة (ص٤٨)، وأما قول البخاري، سكتوا عنه. فظاهرها أنهم ما تعرضوا له يجرح ولا تعديل، وعلمنا مقصده بها بالاستقراء، أنها بمعنى تركوه. اه.

### ٧٨٠- " إِنَّ اللَّهِ قَدْ ذَبِحَكُلُّ نُونِ فِي البَحْرِ لَمِّنِي آدُمَ ".

الحديث لا يصح، أخرجه الدارقطني في السنن (ح٢٧٧٤) عن إبراهيم بن يزيد الجوزي عن عمرو بن دينار عن عبد الله بن سرجس- وكان شيخًا قديمًا قال فذكره مرفوعًا. وأورده الحافظ المقدسي في أطراف الغريب للدارقطني (١٩٧/٤) (ح٢٤٠٤) وقال: غريب في حديث عمرو عنه، تفرد به إبراهيم بن يزيد الخوزي عنه، ولا نعلم رواه عنه غير فهيد بن زياد - اه. والخوزي، متروك قد بينا أقوال أئمة الجرح والتعديل فيه آنفًا.

### ٥٧٢- " مَنْ مَاتَ فِي طَرِيقِ مَكَّةَ لَمْ يَعْرِضُهُ اللَّه يَوْمَ الْقَيَامَةَ وَلَمْ يُحَاسِبُهُ ".

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام البيهقي في الشعب (٣٨٠٦) (ح٣٨٠) من حديث عائشة مرفوعًا، وفيه عائذ بن نسير قال الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١٩٤/٢) «كثير الخطأ» وأخرج عن يحيى بن معين أنه ضعفه، وأخرج هذا الحديث من مناكيره، وقال الحافظ العقيلي في «الضعفاء الكبير» (١٤٤٧/٤١٠)؛ «عائذ بن نسير؛ منكر الحديث وأخرج له هذا الحديث من مناكيره».

فيا أخي الحاجّ: هذه وصايا أذّكُر بها نفسي وإياك فتقبّلُها مني مشكورًا؛

أولاً: يجب على الحاج وغيره أن يُخلص نيته وقصده لله تعالى، فيجعل عمله خالصًا لوجهه الكريم حتى لله تعالى، فيجعل عمله خالصًا لوجهه الكريم حتى يقع أجره على الله، وينال ثوابه، قال الله تعالى: «رَمَّا الله لِعَبُدُوا الله عُلِيسِينَ لَهُ اللهِنَ حُكَنَاتَه (البيئة، ٥)، فلا رياء ولا سمعة، ولا انصراف عن الله إلى غيره؛ ذلك أنَّ الله لا يقبلُ من العمل إلا ما كان خالصًا وابتُغيَ يه وجهه. عَن أبي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَى الله وَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَن الشُّركَاء عَن الشُّركَاء عَن الشُّركَ فِيهِ مَعِي غَيْري عَن الشُّركَ وَسُعاً عَمْل المُعالى، أَثَا أَغْنَى الشُّركَاء تَرَكتُهُ وَسُرُكَهُ فِيهِ مَعِي غَيْري تَرَكتُهُ وَسُرْكَهُ وَسُرْكَهُ . (مسلم: ٢٩٨٥).

فمن حج يبتغي الذُكْر والصيت انقلب إليه عمله، ولم يُرفَع فوق رأسه.

### ثانيًا: التابعة لرسول الله صلى الله عليه وسلم:

فالإخلاصُ لله دون متابعة لرسول الله صلى الله عليه وسلم لا يكفي ولا يجزئ، فأبى الله أن يقبل عملاً إلا إذا أخلص فيه صاحبه لله، وجرَّد المتابعة لرسول الله صلى الله عليه وسلم، فهو القائل عليه الصلاة والسلام: «خذوا عنى مناسككم». (مسلم: ١٢٩٧).

وحذًر صلى الله عليه وسلم من مخالفته فقال: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رَدُّ. (متفق عليه).

وي رواية: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا، فهو رد». (مسلم: ۱۷۱۸). أي: مردود عليه، غير مقبول.

### ثالثا: احتناب الشرك بأنواعه وأشكاله:

وذلك أنَّ الشرك أعظم ذنب عُصيَ الله به، وهو مُحبط للعمل، قال الله تعالى: «وَلَقَدُ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى النَّيْنَ مِن للعمل، قال الله تعالى: «وَلَقَدُ أُوحِي إِلَيْكَ وَإِلَى النَّيْنَ مِن فَلِكَ اللّهِ وَاللّهُ وَالْكُونَ مِنَ الْفَسِينَ (أَنَّ اللّهِ اللّهُ فَأَعْتُدُ وَكُن مِنَ الشّيكِينَ » (الزمر، ٦٥، ٦٦). والمعنى: لئن أشركت يا محمد ليبطلنَّ عملك الصالح، ولتكونن في الأخرة من جملة الخاسرين بسبب ذلك، وهذا على سبيل تعليم أمته، وإلا فالرسول صلى الله عليه وسلم قد عصَمَه الله، وحاشاه أن يشرك بالله، وهو الذي أرسله الله لإقامة صرح التوحيد.

فالشرك إذا خالط العبادة أفسدها وأحبط العمل. فالعبادة لا تسمى عبادة إلا مع التوحيد، كما أنَّ الصلاة، لا تسمى صلاة إلا مع الطهارة، فإذا دخل الشرك فيها فسدت كالحدث إذا دخل في الصلاة،

وصافات عبده الأقرع

الحمد لله الذي قرض الحج على عباده إلى بيته الحرام، ورتب على ذلك جزيل الأجر وواقر الإنهام، فمن حج البيت قلم يرقث ولم يفسق خرج من ذنويه كيوم ولدنته أمل، نقيا من الذنوب والآثام، والحج البيور ليس لله جزاء إلا الحنة دار السلام، وأصلي وأسلم على نبيتا محمد أفضل من حج وصلى وزكى وصام، صلى الله عليه وعلى آلله وأصحابه والتابعين لهم بإحسان ما تماقيت الليالي والأيام، وبعد،

ذو القعدة ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٥١ - السنة السادسة والأربعون /// التوحيد

وأعظم مقاصد الحج تحقيق التوحيد لله، والبعد عن الإشراك به، يقول سيحانه: ﴿ إِنَّا يَوَأَنَّنَا لِإِبْرُوبِ مَكَانَ ٱلْكُنْتِ أَن لَا تُشْمِلُ فِي شَيَّا ﴾ (الحج:٢٦)، فلا يجوز أن يلحأ العياد- في قضاء حاجاتهم، وتفريح كرياتهم، وشفاء مرضاهم- الا لن بيده وحده تصريف الأمور، ودفع الشرور، لا إله غيره، ولا معبود بحق سواه، فالتوكل على الله وحده، وتفويض الأمور الله دون غيره، واعتقاد أنه مالك النفع والضر دون سواه- أمورٌ يجب على المسلم أن يعتقدها دينًا لله الواحد الأحد، لا بشركه فيها أحدً.

قَالِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ قُلْ أَفَرَءَنُّهُ مَّا تَنْعُونَ مِنْ دُونِ ٱللَّهِ إِنَّ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضُرِّر هَلْ هُنَّ كَلْشِفَاتُ ضُرِّوهِ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةِ هَلَ هُوبَ مُعْسِكُتُ رُحْمَتِهِ عُلْ حَسَى ٱللَّهُ عَلَيْهِ سَوَحَكُلُ المُتَوَكِّمُونَ ، (الزمر:٣٨)، وقال تعالى: ﴿ وَإِنْ يَمْسَنَّكَ اللَّهُ بِنُهُمْ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ الَّا هُو وَ إِن يُرْدُكَ عَنْمُ فَلَا رَآدَ لِفَضَلِهُ \* يُصِيبُ بِيهِ مَن يَشَلَهُ مِنْ عِبَادِةً \* ( دونس:١٠٧ )، فعلق قلبك بريك أبها الحاج وضع نُصْب عبنيك وصية المصطفى صلى الله عليه وسلم لعبد الله بن عباس رضى الله عنهما: «إذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، ولو اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك، رُفعت الأقلام، وجفت الصحف،. (صحيح الحامع: ٧٩٥٧).

### رايعًا: التوية النصوح ورد المظالم لأصحابها:

فالتوبة هي الرجوع من معصية الله إلى طاعته، لأنه سبحانه هو العبود حقًّا، وحقيقة العبودية هي التذلل والخضوع للمعبود محبة وتعظيمًا، وأن تكون خالصة لله عز وجل؛ بأن بكون الباعث لها حبِّ اللَّه وتعظيمه ورجاء ثوابه والخوف من عقابه؛ حتى تعود كيوم ولدتك أمك.

خامسًا: الاستعداد للحج بالعلم النافع والفقه في الأحكام:

فالسلم إنما يعبد الله على بصيرة وعلم، وإذا أوجب الله على العبد أن يحج إلى بيته، وجعل ذلك أحد أركان دينه، كان الواجب على السلم أن يتعلم ما يلزمه في حجه.

فمن الخطأ أن تجد الرجل بحج، ويقتحم أيواب هذه العبادة بغير علم، وانما بيني عبادته على شيء بظنه أو سمعه ممن لا علم له، ثم بذهب بعد وقوء الحذور ف حجه مستفتيًا أهل العلم، قائلاً: أوجدوا لي مخرجًا.. وكان الواحب عليه أن يعلم قبل أن يعمل.

قال الامام البخاري في كتاب العلم: «باب: العلم قبل القول والعمل، لقول الله تعالى: ﴿ فَأَعَلَمُ أَنَّهُمُ لا إِنَّهُ إِلَّا اللَّهُ ، (محمد:١٩). فيدأ بالعلم». (فتح السادي: ١/١٦).

فلا يجوز أن يُعبَد الله على جهل، أو تُـودي المناسك على غير هُدَى، وذلك أمرٌ بنبغي أن يعنى به الحاج أيما عناية.

### سادساه التماس الرفيق الصالحه

نهى الإسلام أبناءه عن الوحدة في السفر، وحثهم على الترافق وأتخاذ الصحية؛ لما في ذلك من تلبية لاحتياج النفس إلى الاحتماء، ولما يشتمل عليه ذلك من أنس وتكامل وعون ووقاية وتبادل خدمة، فقال صلى الله عليه وسلم: «إنما مثل الجليس الصالح وجليس السوء كحامل المسك، وتافخ الكير، فحامل المسك إما أن يُحذيك، واما أن تبتاء منه، وإما أن تجد منه ربحًا طبية، ونافخ الكير إما أن يحرق ثبايك واما أن تحد منه ريحًا منتنةى. متفق عليه.

فاستعن بالله تعالى واسأله أن يوفقك لحسن الرفقة وطيب العشرة، والانتفاع بالصحية، فينبغي للحاج أن يصاحب رفيقًا بذكره إذا نسي، ويقوِّيه إذا عجز، ويصبِّره إذا يئس، ويشجعه إذا جين، يأخذ بيده للخير وبدله عليه، بحب له الخير كما يحب لنفسه، ينصح له في حله وترحاله.

### سابعًا: التحلي بمكارم الأخلاق وحسن العشرة:

فإن مكارم الأخلاق صفة من صفات الأنساء والصديقين والصالحين، بها ترفع الدرجات، وتضاعف الحسنات، وإنها الغاية الأولى من بعثة نبينا صلى الله عليه وسلم، قال عليه الصلاة والسلام: «إنما بُعثت لأتمم مكارم الأخلاق». (الصحيحة: ٥٤).

فالسلم مطالب بالتحلي بحسن الخلق في كل

زمان ومكان وكل وقت وحين، ولاسيما في هذا الموطن؛ فالسفر غالبًا يُعَرِّي الإنسان من الأقنعة التي كانت تحجب طبيعته، وما سُمي السفر سفرًا إلا لأنه يُسفر عن أخلاق الرجال، فكن أخي الحاج حَسَن الحُلق مع إخوانك فإن حُسن الحُلق عنوان كمال الإيمان، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ دأكمل المؤمنين إيمانًا أحسنهم خُلقًا». (صحيح الجامع: ١٢٣٢).

ومن ذلك استعمال مفاتيح القلب الولوج من بوابات النفس؛ من تبسّم الوجه وطلاقته، وكلمة طيبة، وحُسن استماع، ومشاركة وجدانية، والحفاظ على المشاعر والحقوق والممتلكات، وإحسان الظن، والتماس العذر، وتذكّر الحسنات، وتغليب التسامح والرحمة على المحاققة، وترك الملامة، وتجاوز الإساءة، والتغافل عن الخطأ، وسرعة الاعتدار عند الزلل، وحسبك قول النبي صلى الله عليه وسلم؛ «من كظم غيظًا وهو قادرٌ على أن يُنفذه، وعاه الله على رؤوس الخلائق حتى يخيّره من الحور العين، يزوّجه منها ما شاء». (صحيح الحامع؛ ١٩٥٢).

ثامنا، نجنب الرفث والفسوق والجدال؛

قال الله تعالى: «الْحَجُّ اللهُرُّ مَعْلُومَتُ فَمَن وَمَن فِهِ اللهُ اللهُ تعالى: «الْحَجُّ اللهُرُّ مَعْلُومَتُ فَمَن وَمَن فِهِ اللهُ اللهُ عَلَا وَقَعْ وَلَا فِسُوتَ وَلَا حِمَالَ فِي الْحَجُ ، (البقرة،١٩٧١)، يعني أنه من أوجب الحج على نفسه خلال هذه الشهور بأن تلبس به، وألزمه نفسه، فليحترم ما التزمه من شعائر الله، وليصنه من الرفث الذي هو مقاربة النساء مادام محرمًا، ومن الفسوق الذي هو الخروج عند حدود الشرع بفعل أي محظور يخل بإحرامه، ومن الجدال. الشرع بفعل أي محظور يخل بإحرامه، ومن الجدال.

قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يُرِد فِيهِ بِإِلْحَالِمِ بِظُ الْرِ تُلْفَقُهُ مِنْ عَذَاكٍ اللِّيمِ ، (الحج: ٢٥)، فإذا كان ذلك الجرد الإرادة، فكيفُ بمن يُريد ويفعل؟

إنَّ في هذا التعبير البليغ زيادة في التحذير، ومبالغة في التوكيد، ولقد ضرب السلف الصالح أروع الأمثلة في الأدب مع حرم الله عز وجل. يقول عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما: «كنا نعد: لا والله، وبلى والله، من الإلحاد في الحرم». ويروى عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قوله: «لأن أخطئ سبعين خطيئة بـ (ركبة)- أحب إلى من أن أخطئ خطيئة خطيئة

واحدةً في الحرم». (انظر: مصنف عبد الرزاق: ٢٨/٥). ومعنى: «رُكبة» اسم موضع بالحجاز بين غمرة وذات عرُق.

### عاشرًا: استثمار الوقت في العج:

الرحج أيام معدودة، وسويعات محدودة، ينقضي بانقضائها، ويستفاد منه بمقدار استثمارها، فمن صدق فيها ربه فنفر من المعاصي والمنكرات وجد في الطاعات، واستكثر من الخيرات بانيًا عمله على اخلاص واتباع، فحري به أن ينال عالي الدرجات، ويخرج من الموسم بحج مبرور وسعي مشكور وتجارة لن تبور، باذن الله تعالى.

وقد وردت في ثنايا آيات الحج إشارات تحث العبد على الاستكثار من الطاعات وقت أداء النسك، ومن ذلك: قوله عز وجل: «وَمَا تَقَعُمُوا مِنْ حَبْرٍ يَمْ لَمُهُ اللّهُ وَكَرَوْدُوا فَوله عز وجل: «وَمَا تَقَعُمُوا مِنْ حَبْرٍ يَمْ لَمُهُ اللّهُ وَكَرَوْدُوا فَاللّهَ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ وَكَرَوْدُوا الله عز وجل: «وقال من أهم الطاعات التي ينبغي أن يستكثر منها العبد ويشغل بها وقته أثناء النسك:

١- أعمال القلوب: من إخلاص، ومحبة، وتوكل، وخوف، ورجاء، وتعظيم، وخضوع، وإظهار افتقار، وصدق في الطلب والسألة، والإنابة والصبر والرضا والطمأنينة، وقراءة القرآن والذكر والاستغفار، وقد أمر الله الجميع بالذكر والاستغفار في ثنايا آيات الحج، قال الله تعالى: ﴿ فَاذَا أَفُضَ تُو مِنْ عَرَفَاتِ فَأَذَكُرُوا اللَّهَ عِنْدَ ٱلْمَشْعَرِ ٱلْحَرَامِ وَآذَكُرُوهُ كُمَا هَدَنكُمْ وَإِن كُنتُم مِن مِبْلُوء لِينَ ٱلصَّالِينَ اللهِ ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ رَّجِيمٌ ﴿ فَإِذَا قَصَيْتُم مَّنَسِكُكُم فَأَذْكُرُوا اللَّهُ كُذِكُونُ عَابَآءَكُمْ أَوْ أَنْكُذُ ذِكُرًّا ، (المقرة: ١٩٨-٢٠٠). ثم يأمر الله مالذكو مرة أخرى، ﴿وَأَذْكُرُواْ اللَّهُ فِي أَيَّا إِ مَّعْدُودَتِّ ، (البقرة: ٢٠٣)، عن معاذ بن جبل رضى الله عنه قال: سألتُ رسول الله صلى الله عليه وسلم: أي الأعمال أحب إلى الله تعالى؟ قال: «أن تموت ولسانك رطبٌ من ذكر الله». (صحيح الجامع: ١٥٣).

بتفعيل هذه الوصايا عملياً أرجو الله لي ولك أخي الحاج القبول، والظفر بقول الرسول صلى الله عليه وسلم: «الحج المبرورُ ليس له جزاءٌ إلا الجنهُ» (متفق عليه).

اللهم اكتب لنا ولكل متشوق حج بيتك الحرام هذا العام، إنك ولى ذلك والقادر عليه.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، ويعد:

من الأعمال التي يحرص عليها الحاج والمعتمر وبخاصة من يأتي من خارج الملكة السعودية زيارة مدينة رسول الله ومعالمها، فمنذ وضع رسول الله صلى الله عليه وسلم قدمَهُ فيها تحولُت الدينة من قرية لا تُذْكَر بين حرار سُود إلى أعظم مدينة على وجه الأرض، وفي مواسم الحج والعمرة تقذف المطابع الكثير من المسنفات الصغيرة والكبيرة حول زيارة المدينة وآدابها، لمعرفتهم بحرص الناس على الزيارة، وإذا تأمل المرء الكثير منها وجدها تتحدث عن طقوس وزيارات وأدعية معينة بكيفيات معينة، منها ما هو صحيح مشروع وأحيانًا قد خلط بما هو بدعة ممنوعة والكثير منها لا تجد لها سندًا في الشرع. ويزداد الأمر سوءًا عندما تختلف الكتب

ويزداد الامر سوءا عندما تختلف الكتب تبعًا لاختلاف المشارب مما قد يوقع العامة في بلبلة، وبدلاً من سهولة الأمر ويسره يصبح صعبًا متعبًا بسبب كثرة الأدعية والأذكار والمزارات والعبادات غير المشروعة، وعندما تبحث عن مستند هذه الأعمال لا تجد دليلاً صحيحًا صريحًا خاليًا من المعارضة يدعمها ويؤيدها، ولذلك سنتناول في هذا العدد الآداب والأحكام المتعلقة بزيارة المدينة معتمدين على ما المتعلقة بزيارة المدينة معتمدين على ما ما يكون مخالفاً للسنة.

أولا أسماء المدينة النبوية الثابتة:

١- اللدينة: قال تعالى: « مَا كَانَ الْأَمْلِ الْمَالِ اللهِ وَمَن خَوْلَتُهُ مِنَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكِةِ وَمَن خَوْلَتُهُ مِنَ الْلَاقِرَاكِ أَنْ يَسَلَقُوا عَن رَسُولِ اللَّهِ وَلَا يَرْعَبُوا إِلْنَشِيمِ عَن نَسْسِهُ » الآية (التوبة: ١٢٠).

الجاهلية، عثرب اسم المدينة في الجاهلية، واستجد لها في الإسلام؛ المدينة، وطيبة؛ فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول؛ "أمرت بقرية تأكل القرى يقولون يثرب،



# والحكام واحكام

الحلقة الأولى

اعداد/ د حمل

🥒 ذو القعدة ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٥١ - السنة السادسة والأربعون

التوحيد

وهي المدينة، تنفي الناس كما ينفي الكير خبث

وفي هذا الحديث دليل على كراهية تسمية المدينة بيثرب على ما كانت تسمى في الجاهلية، وأما القرآن فنزل بذكر يثرب على ما كانوا يعرفون في جاهليتهم. قال عيسى بن دينار: من سماها يثرب كتبت عليه خطيئة. (التمهيد- ابن عبد البر۱۷۱/۲۳).

٣- طَيْنَةَ: جاء في حديث الجساسة، وهو حديث طويل، وهو من رواية فاطمة بنت قيس قالت: قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم- وطعَن بمخصرته في النبر «هذه طيبة، هذه طيبة، هذه طبية ، يعنى المدينة. رواه مسلم.

 عن أبى حميد رضى الله عنه أقبلنا مع النبي صلى الله عليه وسلم من تبوك حتى أشرفنا على المدينة فقال: "هذه طابة" رواه البخاري.

٥- الدارة قال تعالى: «وَاللَّذِينَ تَبُوءُو الدَّالَ وَالْإِيمَانَ مِن فَيلِهِ يُعِنُّونَ مَنْ هَاجَرُ إِلَيْمٍ ، (سورة الحشر الآية ٩)، والراد هنا دار الهجرة.

وهناك أسماء أخرى لم نذكرها خشية الإطالة؛ قال المناوي: "لها نحو مائة اسم، وقال الإمام النووى: لا يُعرف في البلاد أكثر أسماء منها ومن مكة". (انظر فيض القدير شرح الجامع الصغير للمناوي).

### ثانياء من فضائل المدينة:

١- تحريم صيد المدينة وشجرها على الحلال والمحرم كمكة عند الجمهور، خلافاً لأبي حنيفة، لحديث عبد الله بن زيد رضى الله عنه: عن النبي صلى الله عليه وسلم: «إن إبراهيم حرَّم مكة، وإني حرمت المدينة، ما بين لابتيها، لا يُقطع عضاهها، ولا يصاد صيدها ، رواه مسلم.

 ٢- دعاء النبي بالبركة في مكيالها؛ عن أنس رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أشرف على المدينة فقال: "اللهم أني أحرِّم ما بين جبليها مثل ما حرم إبراهيم مكة، اللهم بارك لهم في مدهم وصاعهم" رواه البخاري، ومسلم.

 أنها مُهَاجَر النبي صلى الله عليه وسلم: عن معقل بن يسار رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "المدينة مهاجري ومضجعي

في الأرض، حق على أمتى أن يكرموا جيراني ما اجتنبوا الكبائر" العجم الكبير للطبراني برقم OFAFT.

- £- أن الله حماها من الدجال: عن أبي بكرة عن النّبيّ صلّى الله عليه وسلّم قال: "لا يدخل المدينة رُغُبُ المسيح الدجال لها يومئذ سبعة أبواب على كل باب ملكان" رواه البخاري.
- ٥- تحريم لقطتها إلا لمن يريد تعريفها: عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لكل نبي حرم وحرمي المدينة، اللهم إني أحرمها بحُرَمك أن يُؤوى فيها محدث، ولا يختلى خلاها، ولا يعضد شوكها ولا تؤخذ لقطتها إلا لمنشد " رواه أحمد.
- بستحب عند الشافعية والحنابلة المجاورة بالمدينة، لما يحصل في ذلك من نيل الدرجات ومزيد الكرامات؛ لحديث أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من صبر على لأواء المدينة وشدتها، كنت له شهيداً وشفيعاً يوم القيامة ، رواه مسلم.

وهناك فضائل وخصائص أخرى للمدينة ذكرها أهل العلم لم نذكرها خشية الإطالة.

### ثالثًا: حكم زيارة السجد النبوي وما يتعلق به:

من أهم معالم المدينة التي يحرص الناس على زيارتها المسجد النبوي، ويستحب زيارة المسجد النبوي استحبابًا مؤكدًا سواءً في موسم الحج أم غيره، واعلم أن الزيارة لا علاقة لها بمناسك الحج كما يتوهم البعض، فيظنون وجوب زيارة المدينة وأنهم إن لم يفعلوا فإن حجهم باطل، وليس الأمر كذلك بل زيارتها بالإجماع سُنَة مستحبة للصلاة في المسجد النبوي، ولا تختص بوقت دون وقت، ولهذا تجد أن أكثر كتب السلف الفقهية تخلو من ذكر زيارة المدينة عند كلامها عن الحج. ومع هذا فينبغي للحاج إذا فرغ من نُسُكه أن يتوجه نحو المدينة المنورة لزيارة المسجد النبوي الشريف وكذا الروضة الشريفة.

### رابعاء من فضائل السجد النبوي:

وقد ورد في فضل المسجد النبوي عدة أحاديث منهاه

١- أنه أحد الساجد الثلاثة التي لا تشد الرحال

الا البها: فعن أبي هريرة رضى الله عنه، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجدي هذا، والسجد الأقصى" متفق عليه.

٢- أنه أول مسجد أسِّس على التقوى: عن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه قال: دخلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم في بيت بعض نسائه فقلت: يا رسول الله، أي المسجدين الذي أسس على التقوى؟ قال: فأخذ كفاً من حصياء، فضرب به الأرض، ثم قال: "هو مسجدكم هذا" لسحد المدينة.

٣- أن به الروضة الشريضة؛ عن عبد الله بن زيد الْمَارْنِي قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلَّمُ: "ما بين بيتي ومندري روضة من رياض الحنَّة" متفق عليه.

٤- أن الصلاة فيه مضاعفة: عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "صلاة في مسجدي هذا خير من ألف صلاة فيما سواه إلا المسجد الحرام"، وأشير هنا الى مسائل: الأولى: هل مضاعفة الأجر بشمل زيادات المسجد؟ اختلف العلماء في مضاعفة الصلاة في المسجد النبوي هل هو مختص بالمسجد والقدر الذي كان في عهد النبي صلى الله عليه وسلم لا يتجاوزه إلى التوسعة والزيادة أو تشمل ما زيد فيه ؟قولان للفقهاء:

الأول: وإليه ذهب الحنفية والحنابلة وهو اختيار ابن تيمية، "قال محب الدين الطبري: عن ابن عمر قال: زاد عمر بن الخطاب في السجد من شاميه، وقال: (لو زدنا فيه حتى تبلغ الجبانة كان مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم) أورده ابن تيمية في كتاب الرد على الإخنائي ص١٩٨.

، وقال ابن عابدين من الحنفية: "ومعلوم أنه قد زيد في المسجد النبوي، فقد زاد فيه عمر ثم عثمان ثم الوليد ثم المهدي، والإشارة بهذا إلى المسجد المضاف إليه صلى الله عليه وسلم، ولا شك أن جميع المسجد الموجود الآن يسمى مسجده صلى الله عليه وسلم، فقد اتفقت الإشارة والتسمية على شيء واحد فلم تلغ التسمية فتحصل المضاعفة المذكورة في الحديث، فيما زيد

فيه" حاشية ابن عابدين ٢٠٠/١.

قال ابن رجب الحنيلي: "وحكم الزيادة حكم الذيد فيه في الفضل- أيضًا- فما زيد في المسجد الجرام ومسجد النبي صلى الله عليه وسلم كله، والصلاة فيه كله سواء في المضاعفة والفضل. وقد قيل: انه لا يُعلم عن السلف في ذلك خلافٌ، انما خالف فيه بعض المتأخرين من أصحابنا، منهم اب عقبار وابن الحوزي، وبعض الشافعية. ولكن قدروي عن الإمام أحمد التوقف في ذلك؛ قال الأثرم؛ قلت لأب عبد الله: الصف الأول في مسجد النبي صلى الله عليه وسلم: أي صف هو، فإني رأيتهم يتوخون دون المنسر، ويدعون الصف الأول؟ قال: ما أدرى. قلت لأبي عبد الله: فما زيد في مسجد النب صلى الله عليه وسلم، فهو عندك منه؟ فقال: وما عندى، إنما هم أعلم بهذا- يعنى: أهل المدينة. (فتح الباري- لابن رجب ٤٧٩/٢).

ورجح السمهودي- من المالكية- أن ما زيد في المسحد النبوى داخل في الأفضلية الواردة بالحديث، ونقل عن الأمام مالك أنه سئل عن حد المسحد الذي جاء فيه الخبر هل هو على ما كان في عهد النب صلى الله عليه وسلم أو هو على ما عليه الآن؟ فقال. بل هو على ما هو الآن، وقال: لأن النبي صلى الله عليه وسلم أخبر بما يكون بعده وزويت له الأرض فأري مشارق الأرض ومفاريها، وتحدث يما يكون بعده فحفظ ذلك من حفظه في ذلك الوقت ونسى ذلك من نسبه، ولولا هذا ما استحاز الخلفاء الراشدون المهديون أن يزيدوا فيه يحضرة الصحابة ولم ينكر عليهم ذلك منكر. (المسوعة الفقهية الكويتية ٢٥٢/٣٧).

وذهب الشافعية إلى أن هذه الفضيلة مختصة بنفس مسجده صلى الله عليه وسلم الذي كان في زمانه دون ما زيد فيه بعده. وإلى هذا ذهب ابن عقيل وابن الجوزي وجمع من الحنابلة؛ قال الإمام النووي في شرحه لصحيح مسلم: "واعلم أن هذه الفضيلة مختصة بنفس مسجده صلى الله عليه وسلم الذي كان في زمانه دون ما زيد فيه بعده" (شرح النووي ۱۹۹/۹).

قال ابن عابدين معللاً: "وجهه أنه جعل الإشارة لخصوص البقعة الموجودة يومئذ فلم تدخل فيها الزيادة ولا بد في دخولها من دليل" (حاشية رد المحتارا/٤١٠).

وأجابوا عن الإشارة في الحديث بأنها لإخراج غيره من المساجد المنسوبة إليه عليه السلام "إلى المنسوب إليه ولا شك أن جميع المسجد الموجود الآن يسمى مسجده فقد اتفقت الإشارة والتسمية على شيء واحد فلم تلغ التسمية فتحصل المضاعفة المذكورة في الحديث فيما زيد فيه" (حاشية رد المحتار ١٠/١٠).

السائة الثانية: هل المضاعفة تعم الفرض والنفل؟ اختلف العلماء في عموم المضاعفة للنفل أم أنها تختص بالفرض على قولين:

القول الأول: يرى جمهور الفقهاء من الحنفية والمالكية- على الصحيح- والحنابلة: أن الأفضلية ومضاعفة الثواب الواردة في الحديث خاصة بالفرائض دون النوافل؛ لأن صلاة النافلة في بيته أفضل من صلاته في مسجده إلا المكتوبة، والدليل عليه حديث زيد بن ثابت أن النبي صلى الله عليه وسلم احتجر حجرة في المسجد من حصير فصلى فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم ليالي حتى اجتمع إليه ناس، ثم فقدوا صوته فظنوا أنه قد نام فجعل بعضهم يتنحنح ليخرج إليهم فقال: "ما زال بكم الذي رأيت من صنيعكم حتى خشيت أن بُكتب عليكم قيام الليل، ولو كتب عليكم ما قمتم به، فصلوا أيها الناس في بيوتكم؛ فإن أفضل صلاة الرء في بيته إلا الكتوبة"، فأخبر أن فعله النافلة في بيوتهم أفضل منها في مسجده، فدل على أن تفضيل الصلاة فيه إنما هو مخصوص به الفرض (مختصر اختلاف العلماء للطحاوي ٢/٠٣٠).

وقد ورد التصريح بذلك في إحدى روايتي أبي داود لحديث زيد بن ثابت فقال فيها: (صلاة المرء في بيته أفضل من صلاته في مسجدي هذا إلا المكتوبة) قال العراقي: وإسناده صحيح (نيل الأوطار- الشوكاني ٩٤/٣).

ويدل له قوله صلى الله عليه وسلم: إذا قضى أحدكم الصلاة في مسجده فليجعل لبيته نصيبًا من صلاته؛ فإن الله جاعل في بيته من صلاته خيرًا. (أخرجه مسلم).

لكنَّ المالكية فرَّقوا بين من كان من أهل المدينة

وبين من كان من الغرباء عنها، فقالوا: إن صلاة أهل المدينة النفل المطلق في بيوتهم أفضل من فعلها في المسجد، بخلاف الرواتب وما تُسَنُّ له الجماعة؛ فإن فعلها في المسجد أفضل.

القول الثاني: يرى الشافعية- ومطرف من المالكية-أن التفضيل الوارد بالحديث يعم صلاة الفرض وصلاة النفل.

قال النووي: واعلم أن مذهبنا أنه لا يختص هذا التفضيل بالصلاة في هذين المسجدين- أي: المسجد الحرام والمسجد النبوي- بالفريضة، بل يعم الفرض والنفل جميعًا، وبه قال مطرف من أصحاب مالك، وقال الطحاوي يختص بالفرض وهذا مخالف إطلاق هذه الأحاديث الصحيحة (شرح النووي على صحيح مسلم ١٦٤/٩).

لكن يشكل على ذلك ما قاله النووي في شرح المهذب: "صلاة النفل في بيت الإنسان أفضل منها في المسجد مع شرف المسجد؛ لأن فعلها في البيت فضيلة تتعلق بها فإنه سبب لتمام الخشوع والإخلاص وأبعد من الرياء والإعجاب وشبههما حتى أن صلاته النفل في بيته أفضل منها في مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم لما ذكرناه". (الجموع ١٩٧/٣).

المسألة الثالثة: هل المضاعفة تشمل صلاة المرأة؟ ذهب جماهير أهل العلم أن صلاة المرأة في المسجد كصلاة الرجل من حيث التفضيل والأجر، وذهب آخرون كابن خزيمة إلى اختصاصه بالرجال؛ لحديث "صلاتك في قعر بيتك خير من صلاتك في حجرتك.. وصلاتك في مسجد قومك خير من صلاتك عن مسجد قومك غير من صلاتك عن أقال: فأمرت فبني لها مسجد في أقصى شيء من بيتها وأظلمه، فكانت تصلى فيه حتى لقيت الله عزوجل.

وبوّب عليه ابن خزيمة "باب اختيار صلاة المرأة في حجرتها على صلاتها في دارها وصلاتها في مسجد قومها على صلاتها في مسجد النبي صلى الله عليه وسلم، وإن كانت الصلاة في مسجد النبي صلى الله عليه عليه وسلم تعدل ألف صلاة في غيره من المساجد. (زيارة المدينة النبوية المشروع فيها والمنوع، لفهد عبد الله محمد الحبيشي ص١٣).

وللحديث بقية إن شاء الله،

والحمد لله رب العالمين-



الحرام قد الناحث مطاياها، وخطت ردانيها. حطّت مواكِب للحجيج متّاعَها والكلّ من قرطِ السعادة يجأرُ

أهلاً بكم ومُرحبًا وفودَ الرحمنِ في مهدِ الدينِ والإسلام، في مَوئلِ الإجلالِ والإعظام، في مكفّ الكرّمة، أقدسِ الديارِ والبقاعِ، وأطهرِ الأرجاءِ والأصفاء.

مرحبًا بالوفود من كُلُ طائفٍ

والمُلبِّينَ بينَ باد وعاكف

اعداد/ د. عبد الرحمن بن عبد العزيز السديس إمام المسجد العرام

ذو القعدة ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٥١ - السنة السادسة والأربعون

التوحيد







مرحبًا بالإخام في ألق الشّمس وبالطّهر في نقيّ العاطفُ

أنتم- يا حُجّاجَ بيت الله الحرام- في مكة البلد الحرام، وما أدراكم ما مكة البلد الغراء المحرام! بها الكعبة الغراء المعظمة، والقبلة الميمّمة، على شراها أشرقت شمسُ الهداية، وعلى رباها رُفعَت للحقُ أعظمُ راية. قَنْهُ الأمن والأمان، بيتُ الله الحرام،

تُهفُو لَه النفوسُ وتشتّاق، وتفديه بالهُج والأحدُاق.

إذا عايَنتُه العينُ زَالٍ طَلامُها قلا يعرفُ الطرفُ الْعاينُ

حسنه إلى أن يعودَ الطَّرفُ والشُّوقُ أعظمُ

فَمَنْ أَجِلَ ذَا كُلُّ الْقَلُوبِ بُحِبُّهُ وتخضُعُ إجلالاً له وتُعظَّمُ

أيُّها الحجاجُ المَيَامِينَ: اشْكُرُوا الله على ما منَّ به من سلامة

الوصول، وحُصولِ المامول، واستحضرُوا دومًا عظمةَ الكانِ وَحُرِمَتُه، وطهارتَه وقداسَته. فأنتم في رحابِ البيت العتيق؛ حيث تُسكبُ العبَرَات، وتُجابُ الدَّعوات، وتُغفرُ الزلاَّت، وتُقالُ العَثرات، فليكن حالَكم ذكرُ وترتيلُ، وتلبيلًا، وقنوت، وخشوعُ، ورجاءُ، وخُفُوت، ودعاءُ، ونداءُ، وتضرعُ بأبهى النَّعُوت، ودموعُ تتحدرُ على الوَجناء، واستغفارُ للذنوب والحوباء، واستمناحُ للعفو وكريم الفضل والجزاء.

معاشر المؤمنين: هذا البلد البارك اختصه الباري-جل في علاه- بخصائص وفضائل عظام، من اهمها: إضافته إلى ذاته العَليَة، قال- جل وعلا-: (رَطَهِرْ بَنِي لِلْمَالَهِينَ وَالْفَالِيدِينَ وَالرُّكِعِ الشُّجُورِ) (الرحج: ٢٦).

والمَّاعُا بِفَصْلِهِ وَاشَادَةً بِنَبِلِهِ، أَقْسَم بِه فَيُ مُواضِعُ مِن كتابِه العزيز، وما تعدُّدُ الأسماء لهذا المُكانِ البُارِك، الا دَلالةُ على فضلِ المَبنى، وطيبِ المَعنى والمُغنى والمَّغزي، وسمُو المُسمَّى، واعلَم بأن كثرة الأسامي دلالة أن المُسمَّى سامي.

وِيْ قَسَم يَهِمِي حُبًّا وُولُوعَا، ويزخَرُ شوقًا ونُزُوعَا، يقول- صَلى الله عليه وسلم- عن مكة شرَّفها الله:

والله إنك لخير أرض الله، وأحبُ أرض الله إلى الله، وأخرجه الترمديُ، وقال، «حديث حسن صحيحُ»). أمة الإيمان: وهذه العَرَصَات، والبطاحُ المُباركات قد سوَرَها الباري بالأمن والتحريم، فهي منطقة آمنة حرامُ إلى يوم القيامة، يقول- جل شأنه-: (الوَلَمَ يَرُوْا أَنَّا حَمَلًا حَرَمًا عَلِيًا وَيُتَخَطَّفُ النَّاسُ مِن حَوْلِهِم ) (العنكبوت: ٧٧)، ويقول- سبحانه-: (أَوَلَمَ شَكِن المُهُمُ حَرَمًا عَلِيًا فِي مُمَرَتُ كُلِ سَيْءٍ) (القصص: وكل المُهَمْ حَرَمًا عَلِيًا فِي مُمَرَتُ كُلِ سَيْءٍ) (القصص: وكل المُهَمْ وَمَا عَلِيًا الْهَبْ مَمَانَا الْهَبْ مَنَابَةُ لِلنَّاسِ وَلَمْ وَالْتَ مَمَانَةً لِلنَّاسِ وَلَا المُنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

يطمئنُ فيه المُضطربُ القَلق، ويأمَنُ في جنبَاته الفَزعُ الفَرقَ، يقولُ- صلى الله عليه وسلم-: «إنَّ هذا البلد حرَّمَهُ الله يومَ خلق السماوات والأرض، فهو حرامٌ بحُرمَة الله إلى يوم القيامة» (مَتفقٌ عليه).

وهذا الأمنُ المكينُ، والأمانُ المُتين لم يثبُت بالتقرير والتأصيل فحسب؛ بل استقرِ واشمَخْرَ بالوعيد والزَّجرالشديد الأكيد لمن حاوَل خرقَه، أو رامَ فتقَه، (وَمَن بُرِدُ فِيهِ بِإِلْكَامٍ بِظَّلْمٍ تُلِقَهُ مِنْ عَلَامٍ إَلِيمٍ) (الحج:

ذلك الذهمّ، فكيف بمن يُباشر الفالأمرُ أنكرُ وأخطَر. الله أكبرا إنها دعوةُ الخليل إبراهيم- عليه السلام-، (وَإِذْ قَالَ إِنْهِيمُ رَبِّ لَجَمَّلُ هَنَا ٱلْبَلَدَ عَالِنَا وَأَجْتُبْنِي وَبَيْقَ أَنْ تَعْبُدُ ٱلْأَصْنَامُ ) (إبراهيم: ٣٥).

تلكُم هي مكّةُ المُكرِّمة، مكةٌ الإسلام والإيمان والتأريخ والشموخ، مكةُ التوحيد والأمنِ والأمانِ والرُّسُوخ، وذلك غيضٌ من فيضٍ عظَمَة أم القُرَى، وأشرفِ بِقاعِ الوَرَى.

سأعشقُ موطنَ القُربي وإنّي

على حُبُ القَداسَةِ لَن أَلَامَا فتلك مواطنُ الذُّكرَى سَنَاها

على الأفاق يكتسخ الظلامًا

أمة الإسلام: الحجُّ عبادةٌ من أعظم العبادات، له من المقاصد والمنافع، والحكم والآداب ما ينبغي لكل حاجٌ أن يستشعره، ليحصُل له بِرُّ الحجُّ، ويعودَ بشيءِ من منافعه وآثاره.

فَاهُمُّ المقاصدُ والغايات، وأعظم الحكم والواجبات؛ أن يكون الحجُّ مُنطَلقًا لتحقيق التوحيد الخالص لله، (وَإِذْ بَوَّأْتَا لِإِبْرَهِمَ مُكَاتَ الْبَيْتِ أَن لَا تُمْرِلِفُ فِي لله، (وَإِذْ بَوَّأْتَا لِإِبْرَهِمَ مُكَاتَ الْبَيْتِ أَن لَا تُمْرِلِفُ فِي

والتَّجلِيُّ عَنْ كَلِ مَا يُخالِفُ الْكَتَابُ والسَّنَّة، ومن كَلِ عقيدة لم يكن عليها سلَفُ هذه الأمة. لقد آنُ لنا أن نأخُذُ من هذا التجمُّع الإسلاميُ

ذو القعدة ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٥١ - السنة السادسة والأربعون التوحيد

العظيم الدروس والعبر فالوحدة والتضامن والبعد عن الفُرقة والتعصُّب، والتشاحُن والتحزِّب، وتحاهُل المرايدات والشائعات، والتصدي للمَقُولات الكاذبات. وانَّ على الأمة الإسلامية جميعًا أن تكون مُدركة واعية لحملات استهدافها من وسائل إعلام مُعادية، ومن دُعاة الشرِّ والفتنة، مما يتطلُّبُ توخُي الدُقَّة، والتثبُّت والحكمة، واجتماع الكلمة.

ألا فلتكن الانطلاقة لحل مشكلات الأمة المتأزمة ضعفا وانقسامًا، فرقة واختلافًا، من هذا الكان المبارك، مهيط الوحي، ومنيع الرسالة، وعلى رأس هذه القضايًا المتأزمة؛ قضية الزمان، قضية العقيدة والإيمان «قضية فلسطين، والسجد الأقصى الأسيري؛ حيث اعتاد الصهائلة المُعتَدون رفعُ عقيرته في انتهاك حُرِمَته، والمحاولات المتكررة للنَّمل من شموخه وعزته.

وكذا بلادُ الشامُ الصابرة، وقد لاحت بُشريات النصر - بإذن الله - وهيَّت نسائمُه من دمشق الصامدة، وحلب الشهياء. وأين نحن من مُسلمي بُورما وأراكان، وإخواننا في العراق واليمن ١٩

أليست لهذه الأمصار حقوق على عموم السلمين قبل خاصَّتهم؟! فها هو الزمانُ والمكانُ وقد تُوْجَا بمناسبة المناسبات؛ فريضة الحج، فاحعلوها- يا رعاكم الله- انطلاقة للوحدة على أساس التوحيد؛ فإن شعائر الإسلام تجمعُ ولا تَضرُق، وتؤلف ولا تُشتُت، ( وَأَغْتَمِمُوا بِحَبْلِ ٱللهِ جَمِيعًا وَلَا نَفَرَّقُواْ) (آل عمران: ۱۰۳).

معاشرُ الحجَّاجِ الكرامِ؛ ما أروعَ أن يستشعرُ الحاجُّ والزائرُ مكانة هذا البيت العتيق، وقداسة هذه البقاع المباركة، وما أحيطت به من التعظيم والمهاية، فَلَا يُسفَكَ فيها دم، ولا يُعضَد فيها شجَر، ولا يُنَفِّرُ فيها صيد، ولا تلتقط لقطتها إلا لن عرفها، ولا يجوز أبدًا أن يُحَوِّل هذا المكان إلى ما يُنافِي مقاصد الشريعة ومنهج الإسلام، ولا تكونُ فيه دعوة إلا للُّه وحده، ولا يُرفعُ فيه شعارٌ إلا شعارُ التوحيد لله والتلبيَة: «لَبِّيْكَ اللَّهُمَّ لَبِّيْكَ، لَبِّيْكَ لاَ شَرِيكَ لَكَ لْبَيْكَ، إِنَّ الْحَمْدَ وَالنَّعْمَةَ لَكَ وَالْلَّكَ، لاَ شَرِيكَ لَكَ ». وفي «صحيح مسلم»، من حديث جابر- رضى الله عنه- في سياق حجَّة النبي- صلى الله عليه وسلم- قال: وأهلُ رسولُ الله- صلى الله عليه وسلم-

بالتوحيد». ولا يحل لمن يُؤمنُ بالله واليوم الآخر أن يُؤذي فيه المسلمين، أو يُرَوِّعَ الأمنين، أو يصرف الحجِّ إلى

ما بُخالفُ سُنَّةً سِيد المرسلين؛ فالحجُّ فريضةٌ وعبادة وتقديس ليس محلا للشعارات والتسييس، ولا مجالا للسياسة والشعارات، أو السيرات والمظاهرات، أو المناظرات والمزائدات، أو الحدال والمناسبات، (الْحَجُ الشَّهُ مُ مَعَلُومَتُ فَعَنُ فَعَن فَرْضَ فِيهِا لَكُمَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوفَ وَلا حِدَالُ فِي ٱلْحَجُ )

(البقرة: ١٩٧). لا وألف لا لمن يريدُ تحويل الشعائر والشاعر إلى تسجيل مواقف، أو تصفية حسايات.

أمن الحرمين وقاصديهما خطأحمر لأ يجوز تجاوُزه، ولا يُسمُحُ بانتهاکه، أو زعزعة أمنه، أو إحداث أي نوع من الفوضى والتشويش فيه،

والإثارة والبَلبَلة، أو مَخالفَة الشرع والنظام. الحجُّ فريضة من أعظم الفرائض، وهي ليست شعارات سياسية، ولا دعوات عنصرية وطائفية، وإنما هي رحلة إيمانية، مُفعَمة أجواؤها بالمعاني السامية، والأهداف النبيلة، وفرصة عظيمة للتوبة إلى الله، والإقبال عليه- سيحانه-، ولزوم صراطه المستقيم بعيدًا عن اللوثات العقدية والفكرية،

فاغتنمُوا- يا رعاكم الله- فيه الأوقات، ولا تُضبِّعُوها في الجدالات والساجلات، فلعل بعضكم لا يتمكن من تكرار الجيء، فيندم حيث لات ساعة مندم.

والمخالفات المنهجية والسلوكية.

وإن من المقاصد الشريضة، والحكم المنبضة، التي تَغَيِّأُهَا الإسلامُ مِن شرعة الحج، ما عَمَدَ إلى الروح وما أكنت من رُعُونات كي يُرقيها، وشخص إلى الجوارح وما اجترحت من آثام ليُزكيها، وإلى المدارك والحواسُ، وما احتَقْبَت من أوزار فيُجليها، وأشراطُ هاتيكُ المعانى؛ ما وصّى به النّبيُّ العدنان- صلى الله عليه وسلم-؛ حيث قال: ‹من حجُّ هذا البيتَ فلم يرفُثُ ولم يفسُقُ؛ رجعَ كيوم ولدَتْه أمُّه، (متفقَ







### عليه).

ألا وإن من فضل الله وعظيم ألائه، وجزيل نعمائه، ما مَنْ به على هذه الأمة من تمكين الحرمين الشريفين، وما ينعمان به وقاصد وهما من أمن وأمان، واستقرار واطمئنان، وما هياً لهما من قيادة حكيمة تشرُف بخدمتهما ورعايتهما، وتُقدمُ لقاصديهما منظومة متكاملة من بديع الخدمات، لتحقيق جليل الآمال والطموحات.

### فيا حُجَّاج البيت الحرام:

كونوا عونًا لإخوانكم من رجال الأمن الأماجد، الذين يحفظون النظام، ويُوجُهُون الحُشُود والتدافع، والمُرابطين على الثُّغُور والحدود لحفظ المُقدسات، بالدعاء لهم، وتثمين دورهم.

وتعاوَنُوا مع القائمِين عَلى خُدمَتكم من الجهات الإشرافيَّة على الحرمَين الشريفَين، إداريًا وأمنيًا، وانهم يعمَلون بدأب واجتهاد. فكم أعدُوا ورتَبُوا، ونسَّقُوا وخطُطُوا لخدمتكم، وانهم ليُضحُون لراحَتكم، ويبدُلُون الغالي والنفيس من أجل سلامَتكم، فلا تتردَّدُوا في الرجوع إلى جهات الإرشاد والفتوَى المودُوقة، إذا أشكل عليكم أمرٌ من أمور دينكم، وشعائركم، ومناسككم، فهي- بفضلِ الله- مُنتَشرةٌ في الأرجاء والساحات.

عبادُ الله.. حُجّاج بيت الله:

اجعلُوا من حُسن أخلاقكم عُنوانًا لكم، ساعدُوا الضعيف وابهَاج، وأرشدُوا التائه بِلُطف وابهَاج، وعليكم بالسَّكينة والوقار، والرافة والتراحُم، وتجنبُوا الإيداء والتزاحُم، وسدُدُوا وقاريُوا، واشكُرُوا ريَّكم أن ذلَّل لكم الصُعاب، ومكنكم من الوصول إلى بيته الحرام في أمن وأمان، ويُسر وسلام، فالحجُ عبادة وسلوكُ حضاري، وهو رسالةُ أمن وسلام، ومحبَّة ووئام، ومودّة واعتصام، لا فرقة وانقسام.

ياً أُمِّتِي استَقْبِلُوا حَجِّكُم بِرُوح تَقَى وتوبِية الصَّدِق فالتَأْخِيرُ اغواءُ

### رباه عفوا وتوفيقا ومغفرة

### وجد بنصرفإن النصرعلياء

حفظ الله حُجَّاج بيته الحرام، وأدام أمنهم وأمانهم، ورخاء هم واستقرارهم، وأتم عليهم مناسكهم بكل يُسر، وكتب لهم عظيم المثوبة والأجر، وجعَل حجَهم مبرورًا، وسعيهم مشكورًا، وذنبهم مغفورًا، وأعادهم الى بلادهم سالمين غانمين، مأجُورين غير مأزُورين، إلى بلادهم سالمين غانمين، مأجُورين غير مأزُورين، الله جوادٌ كريم.

هذا وصلوا وسلموا-رحمَكم الله-على النبي المصطفى، والحبيب المُجتبَى، كما أمرَكم بذلك ربُّكم- جل وعلا- ، فقال تعالى قولاً كريمًا: ( إِنَّ أَلَّهُ وَمَلَيْكَاتُهُ بُصُلُونَ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عليه وسلم-: «من الله عليه وسلم-: «من صلى علي علي صلاة صلى عليه وسلم-: «من صلى علي عشرًا».

يا رب صل وسلم كلما لعت

### كواكبُ في ظلام الليل والسُّحَر

وآله وجميع الصحب قاطية

الحائزين بفضل أحسن السير

اللهُمْ صَلُ عَلَى مُحَمَّد وَعَلَى آلَ مُحَمَّد، كَمَا صَلَيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ، إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ، وَبَارِكُ عَلَى مُحَمَّد وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ، إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ، وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ فَيْ الْعَالَمِينَ، إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ، وارض اللهم عن الأثمة الخلفاء، الأربعة الخلفاء الحنفاء، ذوي الشرف الحِلي، والقدر العلي؛ أبي بكر، وعُمر، وعُثمان، وعلي، وعن سائر الصحابة أجمعين، والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وعنا معهم برحمتك يا أرحم الراحمين.

اللهم أعزَ الإسلام والمسلمين، اللهم أعزَ الإسلام والمسلمين، اللهم أعزَ الإسلام والمسلمين، وسلم الحجّاج والمُعتمرين، وسلم الحُجّاج والمُعتمرين، واحم حَوزَة الدين، واجعَل هذا البلد آمنًا مُطَمئنًا وسائر بلاد المسلمين.

اللهم آمنًا في أوطاننا، اللهم آمنًا في أوطاننا، وأدم الأمنَ والاستقرارَ في رُبُوعِنا، ووهُق أنمَّتنا وولاقَ أمورنا، وأيد بالحقُ إمامنا ووليَ أمرنا، اللهم وفقه لما تحبُ وترضى، وخُذ بناصيته للبرُ والتقوى، وهيئ له البطانة الصالحة وأجره خير الجزاء على ما قدَّم للحرمين الشريفين، وللحُجَّاج والمعتمرين، ولقضايا الإسلام والمسلمين في كل مكانِ يا حي يا قيُوم، يا ذا الجلال والاكرام.

### الحلقة الثانية

### قواعد شرعية وآداب اجتماعية (مع الشياب)

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله،

فما يـزال حديثنا موصولا عن قواعد وآداب في التعامل بين الشيوخ والشباب، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

الشباب في اللغة: الفتاء ويجمع على شبيبة وشيان. (القاموس المحيط ص١٢٧).

قال الأزهري: الشياب جمع شاب، ويجمع على شَبَّان، بضم أوله وتشديد الباء ولم يجمع فاعله على فعلان غيره، وأصل المادة: الحركة والنشاط وهو من البلوغ إلى بلوغ الأربعين.

وقد يطلق على المولود غلام إلى أن يشبُّ. (بلوغ الرام

وتمتاز هذه المرحلة بالطاقة والحيوية، وتوقد الذهن، والنشاط والهمة.

وهناك خصائص لهذه المرحلة كثيرة يصعب حصرها في هذا البحث، وما يعنينا هنا تحديدًا معرفة المؤثرات الداخلية والخارجية المحيطة بالشباب، والتي بدورها تؤثر في تكوين شخصيته. تعريف الشخصية:

جاء في تعريف الشخصية بأنها نظام متكامل من الصفات التي تميز الفرد عن غيره.

وفي الشريعة تمتد مرحلة الشباب إلى سن الأربعين حيث كمال العقل والنضج، ولهذا كانت بعثة الرسل عليهم الصلاة والسلام عند هذا السنّ غالبًا.

### المشكلات التي يتعرض لها الشباب:

يرى الباحثون أن الشكلات التي يتعرض لها الشياب خلال هذه المرحلة تنقسم إلى أنواع بحسب حجمها واتساعها وشمولها لحياة الشاب، فمنها:

۱ - مشكلات يسيرة.

### اعداد/ عبد الرحمن صالح الجيران

٢- مشكلات معقدة.

٣- مشكلات مؤقتة.

٤- مشكلات مزمنة وذات تأثير فعال.

وفي وقتنا الحاضر بصعب حصر المشكلات التي يعاني منها الشياب المسلم وخاصة فعالمنا الاسلامي الواسع المتد، وتحديدًا بعد موجات الانفتاح والتغريب والعولة، ودخول الأفكار الدخيلة والسلوكيات الشاذة في وسط المتمع السلم.

ولعل الظاهر الأكثر بروزًا وانتشارًا في أوساط الشياب وإن كان لا يخلو منها الكيار يطبيعة الحال هي ظاهرة الأنانية، والتملق، والرشاوي، والكذب، واحتقار العمل، وضعف العقيدة، واحتقار العلم، والغرور، والرعونة، والعجلة، وعدم الروية، وطغيان الظاهر، وتلكم هي ضريبة الحضارة العاصرة.

قال الشيخ الألباني رحمه الله: واقع كثير من شباب الصحوة، الذين يرد بعضهم على بعض، ويطعن بعضهم في بعض للضغينة لا النصيحة، ووصل تعديهم وشرهم إلى بعض العلماء وأفاضلهم، ونندوهم بشتى الألقاب، غير متأديين بأدب الإسلام: «ليس منا من لم يرجم صغيرنا، ويوقر كبيرنا، ويعرف لعالمنا حقه»، ومفرورين بنتف من العلم جمعوه من هنا وهناك حتى توهموا أنهم على شيء، وليسوا على شيء؛ كما جاء في بعض أحاديث الفتن، وصرفوا قلوب كثير من الناس عنهم، بأقوال وفتاوي تتبئ عن جهل بالغ، مما يذكرنا بأنهم من الذين أشار البهم النبي صلى الله عليه وسلم بقوله في الحديث الصحيح: «إن الله لا يقبض العلم انتزاعًا يتنزعه من العباد، ولكن يقبض العلم بقبض العلماء، حتى اذا لم سق عالمًا، اتخذ الناس رؤسًا جهالاً، فسئلوا، فأفتوا بغير علم، فضلوا وأضلوا ،. متفق عليه. اهـ.

#### مرحلة الشباب والتعامل معهاء

اذا عرف الشيوخ مرحلة الشباب وطبيعتها وما قد يكتنفها من مشكلات ومؤثرات أمكن بعد ذلك يسهولة معالحة كل شاب وما قد ينقصه أو يميزه بين أقرانه وقدوتنا في ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم حيث كان من هديه معالجة كل حالة يما يتاسبها.

وإذا حصل التفاهم بين الشباب والشيوخ أمكن بعد ذلك تلافي الإعراض عن بعضهم البعض أو الكفُّ عن إلقاء لوم كل طرف على الطرف الأخر، وأمكن حينتذ من العمل سويًا كما أمرنا الله تعالى أمة واحدة قوية، فالشباب هم محل العزيمة والقوى والهمة العالية، والشيوخ هم محل الخبرة والتجارب والآراء الموفقة السديدة والرسوخ في العلم والحكمة، والله أعلم.

#### مرحلة الشيخوخة والتعامل معهاء

وهي مرحلة عمرية تمتد من الستين إلى آخر العمر، واختلف في تحديدها على وجه الدقة. وكلمة شيخ تطلق على من التزم الإسلام علمًا وعملا، وتطلق على شيخ القبيلة أي رأس القبيلة، أو على شيخ القرية، أو شيخ البلد، ويُقصد به السيد من سادات الناس الذي يُرجع إليه في حال مداهمة الخطوب أو النوازل للاستنارة بآرائهم وخبراتهم في الحياة.

والشيخ يطلق على من استبانت فيه السن وظهر عليه أثره من الشيب وتجمع الكلمة على أشياخ وشيوخ، والأنثى شيخة.

وقد يطلق لفظ الشيخ للتبجيل والاحترام وإثبات الخبرة.

ويبين الدكتور عبد الرحمن عيسوي أهمية دراسة مرحلة الشيوخة فيقول: ركلما زادت معرفتنا بالشيخوخة كلما زاد حسن تعاملنا مع الشيوخ، وكلما زاد فهم أنفسنا، ودراسة الشيخوخة تفيد طالب الاحتماء وعلم النفس، كما تفيد المشتغلين يعلوم الحياة والصحة العامة والطب العقلي والخدمة الاجتماعية ورجال الأعمال ورجال الصناعة، كما تفيد محبى الثقافة العامة ورجال القضاء والمصلحون الاجتماعيون والزعماء الساسة،. (الشيخوخة، د. عبد الرحمن عيسوي، ص١٤).

#### أنواع الشباب:

هناك ثلاث أنماط من الشباب وهي:

١- الشاب المطيع للغاية.

٢- الشاب ذو الطموح الحماسي.

٣- الشاب الثائر.

وينقسم إلى ثلاثة أنواع:

أ- الشاب الجانح.

ب- الشاب البوهيمي، وهو المبالغ في مظهره أو في زهده في الحياة.

وهذا التقسيم يتناسب مع طبيعة المرحلة التي يمر بها الشاب ويخضع كذلك لمؤثرات البيئة الخارجية.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمن.

#### تهنئك

تتقدم مجلة التوحيد بخالص التهنئة إلى الباحث سيد سيد محمد عبد العال، وذلك لحصوله على درجة الدكتوراه بامتياز مع مرتبة الشرف الأولى، بكلية أصول الدين جامعة الأزهر بالزقازيق، وكان موضوع رسائته: «القسم السابع من المعجم الأوسط للطبراني دراسة وتحقيق». ياشراف كل من:

١- أ.د محمد محمود أحمد هاشم، أستاذ الحديث وعلومه، مشرفًا أصليًّا.

٢- أ.د إبراهيم على السيد على عيسى، أستاذ العلوم وحديثه مشرها مساعدًا.

وقد تكونت اللجنة من كل من:

١- أ.د سعيد مصطفى السيد عسكر، أستاذ الحديث وعلومه، مناقشًا داخليًّا. ٢- أ.د محمود عمر هاشم، مناقشا خارجيًا.

وأسرة مجلة التوحيد تتمنى للباحث مزيدًا من التوفيق والنجاح.





#### دراسات شرعية

## لسياق في فهم

## تنوع قرائن السياق وأثره على الأحكام الفقهية

حجاب المرأة المسلمة (٢)

الحلقة (٩٣)

121.161

ليس له أصل عند السلف، وأن هذا هو كلام الشيخ الأثباني وبعض علماء مصر وسوريا فقط.

متوثى البراجيلي

أولا: آبات الحماب:

نذكرها حسب ترتيبها في المصحف، وننقل أقوال أئمة التفسير حول هذه الآيات:

١- من سورة النور: قال الله تعالى: « وَقُل لِّلْمُ وَيَنْتِ يَغَضُّضَنَّ مِنْ أَيْصَدُ هِنَّ وَيَحْفَظُنَ أُوْجِهُنَّ وَلَا يُبْدِيكَ زِينَتُهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا " (النور: ٣١)، وسنركز على قوله تعالى: (إلا ما ظهر منها) إذ هو موضع البحث.

" أقوال قدامي المفسرين في الآية:

- تفسير مقاتل بن سليمان (ت ١٥٠هـ)، وهو أقدم تفسير مطبوع بين أيدينا)، قال عن قوله تعالى: «إلا ما ظهر منها»: يعنى الوجه والكفين (انظر تفسير مقاتل بن سليمان ١٩٦/٣).

- تفسير ابن وهب (ت ١٩٧هـ) قال: أخبرني جرير بن حازم قال سمعت محمد بن سيرين قال: سألت عبيدة السلماني عن قول الله (ولا يبدين زينتهن إلا ما ظهر منها)، قال: وأخذ عبيدة ثوبه فتقنع به وأخرج إحدى عينيه (وهذا الأثر صحيح وسنعود إليه عند تفسير الإدناء) (انظر تفسير القرآن من الجامع لابن وهب ۲/٠٤). الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

في الحلقة السابقة ذكرت نصيحة للمرأة المسلمة بالتزام أمر الله تعالى لها بالحجاب، وأن حجابها هو جزء من كل، هذا الكل هو منهج متكامل الإقامة المجتمعات الإسلامية. وأن الحجاب فريضة من الله تعالى على المرأة ليس لها فيه الخيار أن ترتديه أو لا ترتديه، وأن ترك الحجاب كبيرة من الكبائر.

ثم ذكرت شروط الحجاب الثمانية التي ينبغي أن تتوافر في حجاب المرأة، وفي الشرط الأول من الشروط التي ينبغي توافرها في حجاب المرأة المسلمة وهو: استيعاب جميع البدن. قلت إنى سأعود إلى هذا الشرط بالتحقيق والتفصيل، إذ كان الدافع لكتابة هذا البحث هو ما يقوله بعضهم الآن من أن النقاب ليس له أصل في الشرع وأنه عادة يهودية، وفي المقابل بقول آخرون بأن النقاب أجمع عليه العلماء والفقهاء من سلف الأمة ووصل الحال ببعض من كتب في هذه المسألة أن نسب من قال بجواز كشف الوجه والكفين إلى البدعة والجهل والهوى!! وكالوا السهام كيلا للشيخ الألباني- يرحمه الله- على أنه تفرد بهذا الرأى مخالفًا ما أجمع عليه العلماء!! ونحن سنبحث هذه المسألة بهدوء وحسب ضوابط البحث العلمي، وهل كما قيل أن القول بجواز كشف الوجه والكفين

- تفسیریحیی بن سلام (ت ۲۰۰هـ) ذکر بسنده عن ابن مسعود رضى الله عنه قال (إلا ما ظهر منها): قال: الثياب وذكر عن الحسن مثل ذلك. ثم ذكر بسنده عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: (ما ظهر منها) قال: الكحل والخاتم، وعن قتادة مثل ذلك. وقال السدى: (إلا ما ظهر منها): يعنى: إلا ما بدافي الوجه والكفين (انظر تفسير يحيى بن سلام ١/٤٤٠).

- تفسير عبد الرزاق (ت ٢١١هـ) قال: عن معمر عن قتادة في قوله تعالى: (ولا يبدين زينتهن إلا ما ظهر منها) قال: المسكتان (السواران)، والخاتم والكحل، وذكر بسنده عن ابن عباس رضي الله عنهما في قوله تعالى: (ولا يبدين زينتهن إلا ما ظهر منها) قال: هو الكف، والخضاب، والخاتم، ونقل عن الزهري؛ قال يرى الشيء من دون الخمار، فأما أن تسلخه فلا (انظر تفسير عبد الرزاق، ٤٣٣/٢ - ٤٣٥).

- تفسير الطبري شيخ المفسرين (ت ٣١٠هـ)، قال عن قوله تعالى (إلا ما ظهر منها)، وذلك مختلف في المعنى منه بهذه الآية، فكان بعضهم يقول: هي الثياب الظاهرة، وذكر بأسانيده من قال ذلك عن ابن مسعود، وإبراهيم النخعي والحسن ثم قال: وقال آخرون: الظاهر من الزينة التي أبيح لها أن تبديها الكحل، والخاتم، والسواران (الكفان)، والوجه، وذكر من قال ذلك: ابن عباس، سعيد بن جبير، عطاء، قتادة، مجاهد، عامر، ابن زيد، الأوزاعي، الضحاك، وقال آخرون: الوجه والثياب، وذكر من قال ذلك: الحسن ثم رجح الطبري قول من قال إن ما ظهر منها تعنى الوجه والكفين، فقال: وأولى الأقوال في ذلك بالصواب قول من قال: عنى بذلك: الوجه والكفان، يدخل في ذلك إذا كان كذلك؛ الكحل، والخاتم، والسوار، والخضاب (انظر تفسير الطبري ١٥٥/١٩-١٥٩).

وسنقف على تفسير الطبري ومع أسانيده التي ذكرها عن السلف، وهي مرويات كثيرة، سنكتفى بالوقوف على الصحيح أو الحسن منها وعدم ذكر الضعيف: أ- حدثني يونس (ابن عبد الأعلى) قال أخبرني ابن وهب (عبدالله بن وهب) قال أخبرني الثوري (سفيان) عن أبي إسحاق الهمداني (السبيعي) عن

أبي الأحوص (عوف بن مالك) عن عبدالله (بن مسعود)أنه قال: «ولا يبدين زينتهن إلا ما ظهر منها» (النور: ٣١) قال: هي الثياب (وهذا إسناد صحيح رواته أنمة ثقات)، وسنكتفى على هذه الرواية عن ابن مسعود رضى الله عنه، مع وجود روايات أخرى صحيحة أن الزينة هي الثياب).

ب- حدثنا سفيان (الثوري)، عن علقمة (ابن مرثد الحضرمي) عن إبراهيم (النخعي) في قوله: (إلا ما ظهر منها) قال: الثياب (وهذا إسناد صحيح).

ج- حدثنا ابن بشار (بندار) قال ثنا ابن أبي عدي (محمد بن إبراهيم ابن أبي عدي) عن سعيد (ابن جبير) عن قتادة قال: الكحل والسواران والخاتم (وهذا إسناد صحيح).

د- حدثنا يونس (ابن عبد الأعلى) قال أخبرنا ابن وهب: قال: قال ابن زيد (جابر بن زيد أبو الشعثاء) في قوله: (ولا يبدين زينتهن إلا ما ظهر منها) من الزينة، الكحل والخضاب والخاتم، هكذا كانوا يقولون، وهذا يراه الناس (وهذا إسناد صحيح).

ه- حدثنا ابن عبد الأعلى قال ثنا المعتمر، قال: قال يونس (ولا يبدين زينتهن إلا ما ظهر منها)، قال الحسن: الوجه والثياب (وهذا إسناد صحيح، صححه الألباني في حجاب المرأة المسلمة لابن تيمية).

تفسير الزجاج (ت ٣١١هـ)؛ قال: التي تظهر هي الثياب والوجه (انظر معانى القرآن وإعرابه ٣٩/٤). تفسير ابن أبي حاتم (ت ٣٢٧هـ) (إلا ما ظهر منها) ذكر عن ابن عباس أنها الوجه والكفان، قال: وروى عن ابن عمر، وعطاء بن أبي رباح، وسعيد بن جبير، وإبراهيم النخعي، والضحاك، وعكرمة وأبي صالح، وزياد بن أبي مريم نحو ذلك. ونقل عن ابن مسعود أنها: الرداء: قال: وروي عن الحسن، وابن سيرين، وأبي صالح في إحدى الروايات، وأبي الجوزاء، وإبراهيم في إحدى الروايات نحو ذلك (انظر تفسير ابن أبي حاتم A/3VOY-OVOY).

- تفسير الماتريدي: ت ٣٣٣هـ: ذكر عن ابن مسعود: الرداء والثياب، وعن ابن عباس: الكحل والخاتم، وفي رواية: الكف والوجه ثم قال مرجحًا قول من قال:

الوجه والكفين. وقال: ونرى- والله أعلم- أن النظر الي وحه الرأة ليس بحرام إذا لم يقع في قلب الرجل من ذلك شهوة، فإذا وحد لذلك شهوة، ولم يأمن أن يؤدى يه ذلك الى ما يكره فمحظور عليه أن ينظر اليها الا أن يريد به معرفتها والنكاح- ثم قال: وأحسن للشابة وأفضل لها أن تستر وجهها وبديها عن الرجال، ليس لأن ذلك حرام واليها معصية، ولكن لما يُخاف في ذلك من حدوث الشهوة ووقوع الفتنة بها ثم قال: (حائز أن يكون قوله: (الا ما ظهر منها) انما بياح النظر إلى الوجه للحاجة، وأما على غير الحاجة فلا يناح. (انظر: تفسير الماتريدي ٥٤٣/٧ -٥٥٠).

- تفسير الماوردي: ت ٥٠٥هـ: في قوله تعالى: (ولا بيدين زينتهن الا ما ظهر منها) ثلاثة أقاويل: أحدها: أنها الثباب، قاله ابن مسعود رضي الله عنه، الثاني: الكحل والخاتم، قاله ابن عباس والسور بن مخرمة رضى الله عنهم. الثالث: الوجه والكفان، قاله الحسن، وابن حبير، وعطاء، (انظر تفسير الماوردي -(91-9-/8

- تفسير البغوى (ت ٥١٠ هـ): قوله تعالى: (الا ما ظهر منها) أراد به الزينة الظاهرة، اختلف أهل العلم في هذه الزينة الظاهرة التي استثناها الله تعالى، قال سعيد بن جبير والضحاك والأوزاعي: هو الوجه والكفان، وقال ابن مسعود؛ هي الثياب بدليل قوله تعالى: ﴿خُذُواْ رَبِنَكُمْ عِندُكُلُ مُسَجِدٍ ﴾ (الأعراف: ٣١)، وأراد بها الثياب، وقال الحسن: الوجه والثياب، وقال ابن عباس: الكخل والخاتم والخضاب في الكف... ثم قال: وانما رخص في هذا القدر أن تبديه الرأة من بدنها لأنه ليس بعورة وتؤمر بكشفه في الصلاة، وسائر بدنها عورة بلزمها ستره (انظر تفسير البغوي .(2.4/4

- تفسير العزين عبد السلام (ت ٢٦٠هـ) قال: (الا ما ظهر منها): الثياب أو الكحل والخاتم أو الوجه والكفان (انظر تفسير العزبن عبد السلام ٣٩٨/٢هـ).

- تفسير القرطبيت ٢٧١هـ: قال عن قوله تعالى: (إلا ما ظهر منها)؛ واختلف الناس في قدر ذلك، فقال ابن مسعود: ظاهر الزينة الثياب، وزاد ابن جبير الوجه،

وقال سعيد بن حبير أيضًا وعطاء والأوزاعي: الوجه والكفان والثباب، وقال ابن عباس وقتادة والسور بن مخرمة: ظاهر الزينة هو الكحل والسوار .. ثم نقل عن ابن عطبة قوله: ووقع الاستثناء فيما يظهر بحكم ضرورة حركة فيما لا بد منه، أو اصلاح شأنه ونحو ذلك ف(ما ظهر منها) على هذا الوجه مما تؤدي اليه الضرورة في النساء فهو العفو عنه. ثم قال القرطب هذا قول حسن، الا أنه لما كان الغالب من الوجه والكفين ظهورهما عادة وعبادة وذلك في الصلاة والحج، فيصلح أن يكون الاستثناء راحعًا اليهما (انظر تفسير القرطبي ٢٢٨/١٢-٢٣٠).

- تفسير ابن كثير (ت ٧٧٤هـ) ذكر القولين أيضا عن ابن مسعود: أنها الثباب (وبقوله قال الحسن وابن سيرين وأبو الحوزاء والراهيم النخعي وغيرهم)، وعن ابن عباس: الوحه والكفان والخاتم، (قال وروى ذلك عن ابن عمر وعطاء وعكرمة وسعيد بن جبير وأبى الشعثاء والضحاك وابراهيم النخعي، وغيرهم)، ونحو ذلك، ثم قال ابن كثير: ويحتمل أن ابن عباس ومن تابعه أرادوا تفسير (الا ما ظهر منها) بالوجه والكفين، وهذا هو المشهور عند الحمهور (انظر تفسير ابن کثیر ۲/۵۱).

وهذه أقوال بعض قدامي المفسرين في تفسير قوله تعالى (الا ما ظهر منها). وقد رأينا أنهم حكوا الخلاف في المسألة بداية من الصحابة والتابعين، ولم أذكر بالطبع كل التفاسير، فهذا أمر يطول، لكنها تتشابه مع ما ذكرت من كتب التفسير.

وسبب الخلاف- من وجهة نظري- أن الآبة لبست قطعية الدلالة، في وجوب ستر الوجه أو جواز كشفه، لذا فقد احتج بها صاحب كل قول، وخلاصة ما ذكر في كتب التفسير حول هذه الآية ثلاثة أقوال ١- أنها الثياب ٢- أنها الوجه والكفان ٣- أنها الثياب والوجه، وأصحاب القول الأول يقولون بوجوب النقاب وأصحاب القولين الأخرين يقولون باستحبابه.

والبحث لا يزال متصلا، وسنعرض لكل دليل بالتفصيل بإذن الله تعالى.

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله على نعمه الظاهرة والباطنة قديمًا وحديثًا وصلى الله على نبينا محمد الذي اتخذه الله خليلاً، وجعله أصدق الناس حديثا وعلى آله وأصحابه ساروا على سنته سيرًا حثيثًا وعلى أتباعه وأحبابه ومن تبعهم من أهل العلم والفضل والخير فأكرم بهم وارثا وموروثا، وبعد فهذا مقال أبين فيه عن تربية نبيّنا محمد صلى الله عليه وسلم لأصحابه رضى الله عنهم على خلق الأمانة الذي كان أكثر الناس به عمالاً ووصفًا فأقول في ذلك:

ثامنا: تربية الجيل على الأمانة:

ويظهر أَثُرُ ذلك في تَرْبِيَة النَّبِيُّ صلَّى اللَّه عليه وسلم جيل أَصْحَابِهِ على الأَمَانَةِ:

التُّربِيَةَ على منْهَاج ودعَاثم النُّبُوة هي المُخْرَجُ مما وصفتُ بأن تَجْعَل حُسْنَ الخَلق جُنَةَ تترسُ بها، وأن تَخْلعَ عن نفسك خُلْعَةَ الغَفْلة والتَّغْفيل والجهْل والتَّجْهيل، وأن تَقَطَع أَذْيَال الشُّكُ والتَّضْليل وأن تُطُوفُ على أبواب الخير والأخلاق وترجع منها بأفضل المطالب وأرفع المواهب، وأن تلبس لهذا الزمان من الصبر لأمَّته، وأن تعدُّ لَهُ من الحلُّم عُدَّتَه حتَّى إِذَا حَمِيَ الْوَطِيسُ وِدَارَتْ رَحَى الْخَلاَفْ وَاشْتَدُ الْنَفْيرُ وِتَنَادَى المتخاصمُون بالخصَام والنفاق وصوَّت المتنازعُون بالنَّزاع والشقاق لجأت إلى مَا اعْتَصَمْتَ بِهِ مِنْ حُسْنِ خُلَقِكَ إِلَى مَغَارَاتَ ومُدّخل تولي إليها وتجمح ولسنتَ بذلكَ رَاضيًا بِأَنْ تِكُونَ مَعَ القَوَاعَد والخوالف بَلْ تَكُونَ مَعَ النَّاجِينَ فَتَنْجُو مَعَ قليل ممن نجا.

لقَدْ رَبِّي النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَصْحَابِهُ عَلَى الْأَمَانَةَ ولم يزل يعالج هذه الأخلاق فيهم من أول وهلة ومنذ بدء دعوته حَتَّى استووا على سوقهم، وانبلج فجرهم، وأضاء في الدنيا نورهم، بل بدت أخلاقهم في الناس بدو البدر وسط سمائه وضوحًا وحسنًا وجمالًا، ويؤكد ذلك ما جاء في حديث عَبْدِ الله بْن عَبَّاس رَضِيَ الله عَنْهُمَا، قَالَ: "أَخْبَرَني أَبُو سُفْيَانَ، أَنْ هَرَقُلَ قَالَ لَهُ: سَأَلْتُكَ مَاذَا يَامُرُكُمْ؟ فَزَعَمْتَ: أَنَّهُ أَمْرَكُمْ بِالصَّالاَةِ، وَالصِّدْقِ، وَالْعَفَافِ، وَالْوَفَاء بِالْعَهْدِ، وَأَدَاء الأَمَانَةِ، قَالَ: وَهَذه صفَّةَ نَبِيٌّ . (رواه البخاري: ٢٦٨١).

كما علَم أَصْحَابَه أَنْ يُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ ويَقْضُوا الْدُيُونِ قَبِلَ التَّبَرُّع والتَّصَدُّق فِي وُجُوهِ الخَيْرِ خَلاَصًا للنَّفْسِ وإبْرَاءُ

قَالَ الْإِمَامُ الْبِحَارِي فِي كَتَابِ الْوَصَايِا ٤/٥، وَيُذْكُرُ أَنَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قَضَى بِالدُّيْنِ قَبْلَ الوَصيَّة، وَقَوْلُهُ عُزَ وَجَلِّ: «إِنَّ اللَّهَ بِأَمْرِكُمْ أَن تُؤدُّوا ٱلْأَمْنِئُتِ إِلَىٰ آهْلِهَا » (النساء: ٥٨)؛ فَأَدَاءُ الْأَمَانَةَ أَحَقَ مِنْ تَطَوُّعِ الْوَصِيَّةِ.

ولمَّا لَحِقَ صلى الله عليه وسلم بالرَّفيق الأعْلَى واخْتَارَهُ الله

أصول الأداب وجوامع مكارم الأخلاق لحلقة التاسعة جيل الصّحابَة هُوَ جِيلُ الْأَمَانَةُ د . عماد محمد على عيسى

تَعَالَى إلى جِـوَارِهِ كَانُوا أَحَـقُ بِهَا وأهلها ملكهم الله تعالى مقاليد البلاد، ودَانَتْ لَهُمْ رِقَابُ العبادِ في مدّة لا تعد شيئًا في أعمار الأمم، حَتَّى صَارُوا غَرَّةً فِي جُبِينَ الزُّمانَ وأرْبَى خُلْقُهُم عَلَى الْإِحْسَانِ، لَقَدُ أخذوا بالأخلاق فقعدوا قواعدها، وَشَدُوا سَوَاعِدَهَا، وَأَبَادُوا مُعَانَدُها، كَمَا عَضْدُوا عَوَاضْدُهَا وَنَهُجُوا حَمِيلُ مُقَاصِدُهَا، فما مِنْ قَـوَّة في الدين ولا علم وخلق متين إلا وَإِلَيْهِمْ يَلْتَجِئُ وَيَفْزَعُ، وَمَا مَنْ أَدَب حُميد وَلا رَأَي سَديد إلا وَهُوَ اليَّهُمُ بِالفَضْلِ يَعْتَرُفُ وَيَنْزُعُ، فَمَا أَرَدتُ مَنْ نادر أدب ولا كريم أخلاق إلا وجدته عندهم بلا اختلاق، ولا قصدت من اغْرَاق في طَلْب عَظْيم الأخلاق إلا اجْتَنَيْتُهُ مِنْ رَوْضَهِمْ مَعَ سَلاَمَةَ أَصْل وأصالة معدن وطيب أعراق، وهذا أَمْرٌ ظَاهِرٌ ظُهُورَ النَّهَارِ، لَهَذَا صَارُوا كَعْبَةُ لِلفَضَائِلِ يَنْبَعَى حَجُها وَقَبْلُهُ لَهَا يَجِبُ قَصْدُهَا، وكَهُوفًا للأُخْلاق بلزم اللجوء اليها ولزومها، وطريقا يسلكها من استطاع إليها السبيل، وملجأ يأوي إليه القانع والمعتر والمقيم والظاعن وكذا ابن السبيل، ومن قال غير هذا من شائئيهم ورافضيهم فقذ فجر والتقم الحجر ولولا خشية الإطالة لأسهبت في أخبارهم وأكثرت من أحوالهم؛ فرضى الله عنهم وأرضاهم. وإن ممَّا يُـوِّكُد أَثْـرَ هَـدْه التربية

وإن ممًا يُوْكُد أَثَرَ هَدْه التربية مَا كُانَ عَلَيْه الصَّحَابِةُ مَن عَظِيم قَيَامِهِمْ بِالأَمَانَاتِ كُلُها حتى أسبغ الله عليهم من الأسلام ظله وأعلى بهم في درج التمكين محله ولا غرو فقد كانت أمانتهم عظيمة وديانتهم قويمة.

وع حديث الهجرة إلى الحبشة تعبيرٌ صادقٌ ينمُ عن حسّ مرهَف

وقول جامع بكلام منصف ذكره جعفرٌ بن أبّي طألب رضي الله عنه وهو يُفصح لنا عن كون تربية الجيل على الخلق هي من أهم المهمَّاتُ، كما يُعرب عن تَبْكير النبي صلى الله عليه وسلم بهذه التربية وذاك الإغداد لا كما نَفْعَلُ فَنَتْرُكُ الشباب والفثيان والواحد منهم حَدَثُ السُّنِّ غض الإهاب طريّ العُود تقبل طينتُه الختم ويسهل تقويمُه وتعديل طبّاعه حتى إذا كثرت شيبته ورق عظمه ونفد عُمرُه وخلع ريقة الأخلاق من عنقه وكاد أن يخرج من الدين والدنيا عربانا جهدنا في لم شعثه وإصلاح خلقه، إن هذا لمن ضياع الأجيال والسقوط في الفتن " ألا في الفتنة سقطوا".

عَنْ أُمُّ سَلَمَةَ رَوْجِ النَّبِيِّ- صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ أَرْسَلَ إِلَىٰ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ- قَالَتْ: ثُمَّ أَرْسَلَ إِلَىٰ أَصْحَابِ رَسُوْلُ اللَّه، فَدَعَاهُمُ، فَلَمَّا جَاءِهُمْ رَسُوْلُهُ اجْتَمَعُوا، ثُمَّ قَالَ بَعْضُهُمْ لِبَعْض، مَا تَقُوْلُوْنَ لِلرَّجُلِ بَعْضُهُمْ لِبَعْض، مَا تَقُوْلُوْنَ لِلرَّجُلِ إِذَا جِئْتُمُوْهُ؟

قَالُواَ؛ نَصُّولُ-وَاللَّه- مَا عَلَمْنَا، وَمَا أَمَرَنَا بِـه نَبَيْنَا-صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ-كَانْنَا <u>ف</u>ُ ذَلْكَ مَا كَانَ.

فَّلَمًا حَاوُوُهُ وَقَدْ دَعَا النَّجَاشِيُّ فَلَمًا حَاوُهُهُمْ فَنَشَرُوا مَصَاحِفَهُمْ حَوْلَهُ، سَأَلَهُمْ فَقَالَ، مَا هَذَا الَّدُيْنُ الَّذِي فَارَقْتُمْ فَيْهِ قَوْمَكُم، وَلَمْ تَدْخُلُوا فِي دَيْنِ أَحَدِ مَنْ هَذِهِ الْأَمْةِ؟

قَالَتُ: وَكَانُ الَّذِي يُكَلُّمُهُ جَعْفَرُ بِنُ أَبِي طَالِبٍ، فَقَالَ لَـهُ: "أَيُّهَا الْلَكُ! إِنَّا كُنَّا قُوْماً أَهْلَ جَاهليَّة، نَعْبُدُ الأَصْنَامَ، وَنَاكُلُ الْمَيْتَةَ، وَنَاتَي الفَواحش، وَنَاكُلُ الْمَيْتَةَ، وَنَاتِي الفَواحش، وَنَاكُلُ الْمَيْتَةَ، وَنَاتِي الفَواحش، وَنُسيْءُ الْأَرْحَامَ، وَنُسيْءُ الْجُوارَ، وَيَأْكُلُ القويُ مِنَّا الضَّعِيْف، وَكُنَّا عَلَى ذَلِكَ حَتَى بَعَثَ اللَّهِ إليْنَا فَكُنَّا عَلَى ذَلِكَ حَتَى بَعَثَ اللَّهِ إليْنَا

رَسُولًا مِنا، نَعْرِفُ نَسَيَهُ وَصِدُقَهُ وَأَمَانَتُهُ وَعَفَافَهُ، فَدَعَانَا إِلَى اللَّه لنُوحُدَهُ وَنَعْبُدَهُ، وَنَخْلُعَ مَا كُنَّا نَعْبُدُ وَآبَاؤُنَا مِنْ دُوْنِهِ مِنَ الْحِجَارَةَ وَالْأُوْثَانِ، وَأَمَرُنَا بِصِدْقِ الْحَدِيْثِ، وَأَدَاءِ الْأَمَانَـةِ، وُصِلَةَ الرَّحِم، وَحُسْنِ الْجِوَارِ، وَالْكُفُ عَنِ الْحُارِم وَالدُّمَاءِ، وَنَهَانًا عَنِ الضَّوَاحِسُ، وَقَـوْلِ الـزُوْرِ، وَأَكُـلِ مَالِ الْيَتَيْمِ، وَقَدِْفَ الْحُصَّنَةِ، وَأَمْرَنَا أَنْ نَعْبُدَ الله لا تُشْرِكُ بِـهِ شَيْنًا، وَأَمْرَبَا بِالصَّالاَةِ، وَالْزُكَاةِ، وَالصِّيامِ.

قَالَتْ: فَعَدُد لَهُ أَمُوْرَ الإسْلام. فَصَدُّقْنَاهُ، وَآمَنَا بِهِ، وَاتْبَعْنَاهُ، فَعَدَا عَلَيْنَا قَوْمُنَا، فَعَذَبُوْنَا، وَهَٰتَنُوْنَا عَنْ دِيْنَنَا لِيَرُدُّوْنَا إِلَى عبَادَة الأوْثَانِ، وَأَنْ نَسْتَحِلُ مَا كُنَّا نُسْتَحِلُ مِنَ الْخِبَائِثِ، فَلَمَّا فَهَرُوْنَا وَظُلُمُوْنَا، وَشُقُوا عَلَيْنَا، وَحَالُوا بَيْنَنَا وَبَيْنَ دَيْنَنَا، خَرَجْنَا إِلَى بَلدك، وَاخْتَرْنَاكُ عَلَى مَنْ سَوَاكُ، وَرَغَبْنَا فِي جِوَارِكَ، وَرَجُونَا أَنْ لا نَظْلُمَ عَنْدُكُ أَيُّهَا الْلَكُ.

وقريب منه قول هرقل لأبي سفيان: فماذا يأمركم به؟ قلت: يأمرنا أن نعيد الله وحده، ولا نشرك به شيئا، وينهانا عما كان يعيد آباؤنا، ويأمرنا بالصلاة والصدق والعفاف والوفاء بالعهد وأداء الأمانة.

ثم قال هرقل: وسالتك ماذا يأمركم به، فزعمت أن يأمركم أن تعبدوا الله ولا تشركوا به شيئا وينهاكم عما كان يعبد آباؤكم، ويأمركم بالصلاة والصدق والعضاف والوضاء بالعهد وأداء الأمانة، وهذه صفة نبي، قد كنت أعلم أنه خارج، ولكن لم أظن أنه منكم؛ وإن يكن ما قلت حقا فيوشك أن يملك موضع قدمي هاتين، ولو أرجو أن أخلص البه

لتجشمت لقيه، ولو كنت عنده لغسلت قدميه".

وطَالعُ متفضلاً -أخا الإسلام-هَذَا المُوقفُ مِنْ صَحَابِيٌّ ضَرَبَ مَثَلاً شُرُودًا فِي الأمَانَة، وتَأمَّلهُ غيرَ مَأْمُور بَلْ مَتَكَرِّمًا، فَإِنَّ مَنْ تَأَمَّلَ أَذْرُكُ، ومَنْ تَفَكَّرُ اعْتَبُرُ.

عَنْ ابْن مَسْعُود، قَالَ: كُنْتُ أَرْعَى غَنْمًا لَغُقْبَةَ بْنُ أَبِي مُعَيْطٍ، فَمَرِّ بِي رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ وَأَبُو بَكُرٍ، فَقَالَ: " يَا غُلاَمُ، هُلُ مِنْ لُبُنِ؟ " قَالَ: قُلْتُ: نَعَمْ، وَلَكْنِي مُؤْتَمِنْ، قَالَ: " فَهَلَ مِنْ شَاة لُمْ يَنْزُ عَلَيْهَا الْفَحْلَ؟" فَأَتَيْتُهُ بشاة، فمسَحَ ضَرْعَهَا، فَنَزَلُ لَبُنَّ، فَحَلَبُهُ فِي إِنَاءٍ، فَشَرِبَ، وَسَقَى أَبَا بَكْر، ثُمُّ قَالُ للضُّرْءِ: " اقْلَصْ " فَقُلْصَ، قَالَ: ثُمَّ أَتَيْتُهُ بَعْدُ هَذَا، فَقُلْتُ: يَا رَسُولُ اللَّهِ، عَلَمْني مِنْ هَذَا الْقُولِ، قَالَ: فَمَسَحَ رَأْسي، وَقَالَ: " يَرْحُمُكَ اللَّه، فَإِنَّكَ غَلَيْمُ مُعَلِّمُ " (رواه أحمد بسند حسن ٣٧٩/١ وصححه ابن حيان: 17.V).

فهيا إخوة الإسالام لإعداد طليعة وشباب قد ارتضى الناس خلائقهم، وأمنوا بوائقهم، فخيرُهُم يُرتَجِي وشرُهم يُتقي، ويتلفعون بالعفة والعفاف، ويشتملون بالنزاهة والاستغفاف، ويُحْيُون من الأمانة ما وَهَى ورَث، ويعملون على بثهًا في السلمين أُحْسَنَ الْبُث، ويُدُقَقُونَ فِي النَّقِيرِ منها والقطمير، ويتنصرون فيها أَتُمُ التَّبِصِيرِ، ويُقَرِّرُونَهَا أَحْسَنَ تَقْرِيرٍ، ويتعوَّذُون بِاللَّهُ مِن الْهُوَى فيها والتَّقْصير، ويُوسِدِ يَفْرَحُ ٱلْمُؤْمِنُونَ (أ) بِنَصْرِ ٱللَّهِ يَنصُرُ مَّن يَشَكَّأُهُ وَهُوَ ٱلْعَكَزِيزُ ٱلرَّحِيثُ، (الروم: ٤-٥).

والحمد لله رب العالمين.

من روائع الماضي

## صلى الله عليه وسلم

اعداد/

الحلقة الأولي

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحيه أجمعين... ويعد:

أخرج الإمام مسلم في صحيحه بسنده عن جعفر بن محمد عن أبيه قال: دخلنا على جابربن عبد الله فسأل عن القوم حتى انتهى إلى، فقلت: أنا محمد بن على بن حسين، فأهوى بيده إلى رأسي فنزع زري الأعلى ثم نزع زري الأسفل ثم وضع كفه بين ثديئ وأنا يومئذ غلام شاب، فقال: مرحبًا بك يا ابن أخي، سل عما شئت، فسألته وهو أعمى، وحضر وقت الصلاة فقام في نساجة ملتحفا بها كلما وضعها على منكبه رجع طرفاها إليه من صغرها ورداؤه إلى جنبه على المشجِّب فصلى بنا، فقلت: أخبرني عن حجة رسول الله- صلى الله علِيه وسلم-، فقال بيده تسعًا، فقال: إن رسول الله- صلى الله عليه وسلم- مكث تسع سنين لم يحج، ثم أذن في الناس في العاشرة أن رسول الله-صلى الله عليه وسلم- حاجُ فقدم المدينة بشركثير كلهم يلتمس أن يأتم برسول الله- صلى الله عليه وسلم- ويعمل مثل عمله، فخرجنا معه حتى أتينا ذا الحليظة فولدت أسماء بنت عميس محمد بن أبي بكر، فأرسلتُ إلى رسول الله- صلى الله عليه وسلم- كيف أصنع، قال: إغتسلي واستثفري بثوب وأحرمي، فصلى رسول الله- صلى الله عليه وسلم-

زكريا حسيني

ي السجد ثم ركب القصواء حتى إذا استوت به ناقته على البيداء نظرت إلى مد بصري بين يديه من راكب وماش وعن يمينه مثل ذلك وعن يساره مثل ذلك ومن خلفه مثل ذلك، ورسول الله-صلى الله عليه وسلم- بين أظهرنا وعليه ينزل القرآن وهو يعرف تأويله، وما عمل به من شيء عملنا به فأهل بالتوحيد لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك ثبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك، وأهل الناس بهذا الذي يهلون به فلم شريك لك، وأهل الناس بهذا الذي يهلون به فلم يرد رسول الله- صلى الله عليه وسلم- عليهم شيئا منه، ولزم رسول الله- صلى الله عليه وسلم-

قال جابر رضي الله عنه؛ لسنا ننوي إلا الحج، لسنا نعرف العمرة حتى إذا أتينا البيت معه استلم الركن فرمل ثلاثًا ومشى أريعًا ثم نفذ إلى مقام إبراهيم- عليه السلام- فقرأ؛ (واتخذوا من مقام إبراهيم مصلى)، فجعل المقام بينه وبين البيت، فكان أبي يقول: "ولا أعلمه ذكره إلا عن النبي-صلى الله عليه وسلم-، كان يقرأ في الركعتين؛ (قل هو الله أحد)، (وقل يا أيها الكافرون).

ثم رجع إلى الركن فاستلمه ثم خرج من الباب إلى

الصفا، فلما دنا من الصفا قرأ؛ إن الصفا والمروة من شعائر الله أبدأ يما بدأ الله به، فبدأ بالصفا فرقى عليه حتى رأى البيت فاستقبل القبلة فوحد الله وكبره، وقال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، لا اله الله إلا الله وحده أنجز وعده ونصر عبده وهزم الأحزاب وحده، ثم دعا بين ذلك قال مثل هذا ثلاث مرات، ثم نزل إلى المروة حتى إذا انصبت قدماه في بطن الوادي سعى حتى إذا صعدتا مشى، حتى أتى المروة ففعل على المروة كما فعل على

حتى إذا كان آخر طوافه على المروة فقال: لو أني استقبلت من أمري ما استدبرت لم أسق الهدى وجعلتها عمرة، فمن كان منكم ليس معه هدى فليحل وليجعلها عمرة، فقام سراقة بن مالك بن جُعْشُم فقال: يا رسول الله، ألعامنا هذا أم لأبد، فَشَبُّكُ رسول الله- صلى الله عليه وسلم- أصابعه واحدة في الأخرى وقال: دخلت العمرة في الحج مرتين لا بل لأبد أبد، وقدم عليٌّ من اليمن بيدُن النبي- صلى الله عليه وسلم-، فوجد فاطمة-رضى الله عنها- ممن حل وليست ثيابًا صبيعًا واكتحلت فأنكر ذلك عليها فقالت: إنَّ أبي أمرني بهذا، قال: فكان على يقول بالعراق، فذهبت إلى رسول الله- صلى الله عليه وسلم- مُحَرِّشًا على فاطمة للذي صنعت مستفتيًا لرسول الله- صلى الله عليه وسلم- فيما ذكرتُ عنه، فأخبرته أني أنكرت ذلك عليها، فقال: صدقت صدقت، ماذا قلت حين فرضت الحج؟ قال: قلت: اللهم إني أهل بما أهل به رسولك، قال: فإن معى الهدى فلا تحل، قال: فكان جماعة الهدى الذي قدم به على من اليمن والذي أتى به النبي صلى الله عليه وسلم مائة

قال: فحل الناس كلهم وقصروا إلا النبي- صلى الله عليه وسلم- ومن كان معه هدى، فلما كان يوم التروية توجهوا إلى منى فأهلوا بالحج وركب رسول الله- صلى الله عليه وسلم- فصلى بها الظهر والعصر والمغرب والعشاء والفجر ثم مكث قليلا حتى طلعت الشمس وأمر بقبة من شعر تضرب

ولا تشك قريش إلا أنه واقف عند المشعر الحرام كما كانت قريش تصنع في الجاهلية، فأجاز رسول الله- صلى الله عليه وسلم- حتى أتى عرفة فوجد القبة قد ضربت له بنمرة، فنزل بها حتى إذا زاغت الشمس أمر بالقصواء فرحلت له فأتى بطن الوادي فخطب الناس وقال:

"إن دماءكم وأموالكم حرام عليكم كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا، ألا كل شيء من أمر الجاهلية تحت قدمَيُّ موضوع، ودماء الجاهلية موضوعة، وإن أول دم أضع من دمائنا دم ابن ربيعة بن الحارث كان مسترضعًا في بني سعد فقتلته هذيل، وربا الجاهلية موضوع وأول ربا أضع ريانا ريا عباس بن عبد المطلب فإنه موضوع كله، فاتقوا الله في النساء فإنكم أخذتموهن بأمان الله واستحللتم فروجهن بكلمة الله ولكم عليهن ألا يوطئن فرشكم أحدا تكرهونه فان فعلن فاضربوهن ضربا غير مبرح ولهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالمعروف، وقد تركت فيكم ما لن تضلوا بعده إن اعتصمتم به كتاب الله وأنتم تسألون عنى فما أنتم قائلون"؟

قالوا: نشهد أنك قد بلغت وأديت ونصحت، فقال بإصبعه السبابة يرفعها إلى السماء وينكتها إلى الناس: "اللهم اشهد، اللهم اشهد" ثالاث مرات، ثم أذن، ثم أقام فصلى الظهر ثم أقام فصلى العصر، ولم يصل بينهما شيئاء

ثم ركب رسول الله- صلى الله عليه وسلم- حتى أتى الموقف فجعل بطن ناقته القصواء إلى الصخرات وجعل حبل المشاة بين يديه واستقبل القبلة فلم يزل واقفا حتى غربت الشمس وذهبت الصفرة قليلا حتى غاب القرص وأردف أسامة خلفه ودفع رسول الله- صلى الله عليه وسلم- وقد شنق للقصواء الزمام حتى إن رأسها ليصيب مورك رحله ويقول بيده اليمني: "أيها الناس، السكينة السكينة" كلما أتى حيلاً من الحيال أرخى لها قليلاً حتى تصعد، حتى أتى الزدلفة فصلى بها المغرب والعشاء بأذان واحد وإقامتين ولم يسبح بينهما شيئا.

ثم اضطجع رسول الله- صلى الله عليه وسلم-له بنمرة فسار رسول الله- صلى الله عليه وسلم- حتى طلع الفجر، وصلى الفجر حين تبين له

الصبح بأذان وإقامة، ثم ركب القصواء حتى أتى المشعر الحرام فاستقبل القبلة فدعاه وكبره وهلله ووحده فلم يزل واقفًا حتى أسفر جدًا، فدفع قبل أن تطلع الشمس وأدرف الفضل بن عباس وكان رجلاً حسن الشعر أبيض وسيمًا، فلما دفع رسول الله- صلى الله عليه وسلم- مرت به ظُعُنُ يجرين فطفق الفضل ينظر إليهن، فوضع رسول الله- صلى الله عليه وسلم- يده على وجه الفضل فحول المؤضل وجهه إلى الشق الآخر ينظر فحول رسول الله- صلى الله عليه وسلم- يده من الشق رسول الله- صلى الله عليه وسلم- يده من الشق الآخر على وجه الفضل يصرف وجهه من الشق الأخر على وجه الفضل يصرف وجهه من الشق الأخرينظر.

حتى أتى بطن مُحسَّر فحرَّك قليلاً ثم سلك الطريق الوسطى التي تخرج على الجمرة الكبرى حتى أتى الجمرة الكبرى حتى أتى الجمرة التي عند الشجرة فرماها بسبع حصيات يكبر مع كل حصاة منها مثل حصى الخذف رمى من بطن الوادي ثم انصرف إلى المنحر فنحر ثلاثا وستين بيده، ثم أعطى علياً فنحر ما غبر وأشركه في هديه ثم أمر من كل بدنة ببضعة فجاعت في قدر فطبخت فأكلا من لحمها وشربا من مرقها، ثم ركب رسول الله - صلى الله عليه وسلمما فأفاض إلى البيت فصلى بمكة الظهر فأتى بني عبد المطلب يسقون على زمزم، فقال: انزعوا بني عبد المطلب فلولا أن يغلبكم الناس على سقايتكم عبد المطلب فلولا أن يغلبكم الناس على سقايتكم لنزعت معكم ، فناولوه دلؤا فشرب منه.

زاد في رواية أخرى في هذا الحديث أن رسول الله-صلى الله عليه وسلم-قال: "نحرت ههنا ومنى كلها منحر فانحروا في رحالكم، ووقفت ههنا وعرفة كلها موقف، ووفقت ههنا وجَمْعُ كلها موقف".

هذا الحديث أخرجه مسلم في كتاب الحج باب حجة النبي- صلى الله عليه وسلم- برقم (٢٩٥٠)، وأخرجه أبو داود في كتاب المناسبك باب صفة حجة النبي- صلى الله عليه وسلم- (١٩٠٥)، وأخرجه ابن ماجه في كتاب المناسك باب حجة رسول الله- صلى الله عليه وسلم- برقم (٣٠٧٤).

شرح العديث:

قال الإمام النووي عن هذا الحديث (حديث جابر) وهو حديث عظيم مشتمل على جُمَلِ من الفوائد ونفائس من مهمات القواعد، ثم قال: قال

القاضي: وقد تكلم الناس على ما فيه من الفقه وأكثروا وصنف فيه أبو بكر بن المنذر جزءًا كبيرًا، وخرَّج فيه من الفقه مائة ونيفًا وخمسين نوعًا ولو تقصى لزيد على هذا القدر قريب منه، قوله: "عن جعفر بن محمد عن أبيه قال: دخلنا على جابر..." إلى قوله: "... فصلى بنا".

قال النووي: هذه القطعة فيها فوائد منها:

- أنه يستحب لمن ورد عليه زائرون أو ضيفان ونحوهم أن يسأل عنهم لينزلهم منازلهم كما جاء في حديث عائشة رضي الله عنها: أمرنا رسول الله عليه وسلم- أن ننزل الناس منازلهم.
- وفيه إكرام أهل بيت رسول الله- صلى الله عليه وسلم- كما فعل جابر بمحمد بن علي.
- استحباب قوله للزائر والضيف ونحوهما مرحبًا. - ملاطفة الزائر بما يليق به وتأنيسه، وهذا سبب حل جابر زري محمد بن علي ووضع يده بين ثدييه، وقوله: وأنا يومئذ غلام شاب فيه تنبيه على أن سبب فعل جابر ذلك التأنيس لكونه صغيرًا، وأما الرجل الكبير فلا يحسن إدخال اليد قي جيبه والمسح بين ثدييه.
- جواز إمامة الأعمى البصراء ولا خلاف في جواز ذلك.
  - أن صاحب البيت أحق بالإمامة من غيره.
- جواز الصلاة في الثواب الواحد مع التمكن من الزيادة عليه.
- جواز تسمية الثدي للرجل وفيه خلاف لأهل اللغة منهم من جوزه، ومنهم من قال يختص الثدي بالمرأة ويقال في الرجل "ثندؤة".
- وقوله: "في نساجة" هي بكسر النون وتخفيف السين وبالجيم، ووقع في بعض النسخ "ساجة" بغير نون، والساجة ثوب كالطيلسان والنساجة الثوب الملفق، وكلاهما صحيح. والله أعلم.

وقوله: "ورداؤه إلى جنبه على المشجب" المِشْجَبُ: أعواد تعلق عليها الثياب.

وقوله: "أخبرني عن حجة رسول الله- صلى الله عليه وسلم-. هي بكسر الحاء وقتحها، والمراد حجة الوادع.

- وقُوله: "فقال بيده فعقد تسعًا فقال: إنَّ رسولُ الله- صلى الله عليه وسلم- مكث تسع سنين لم

يحج": يعني مكث بالمدينة بعد الهجرة تسع سنين لم يحج فيها.

قوله: "ثم أذن في الناس في العاشرة أن رسول الله-صلى الله عليه وسلم-حاج": معناه أعُلَمَهم بذلك وأشاعه بينهم ليتأهبوا للحج معه ويتعلموا المناسك والأحكام، ويشهدوا أقواله وأفعاله، ويوصيهم ليبلغ الشاهد الغائب، وتشيع دعوة الإسلام وتبلغ الرسالة القريب والبعيد، وفيه أنه يستحب للإمام إيذان الناس بالأمور المهمة ليتأهبوا لها.

قوله: "كلهم يلتمس أن يأتم برسول الله- صلى الله عليه وسلم-، قال النووي: قال القاضي: هذا مما يدل على أنهم كلهم أحرموا بالحج؛ لأنه- صلى الله عليه وسلم- أحرم بالحج وهم لا يخالفونه، ولهذا قال جابر: "وما عمل من شيء عملنا به"، ومثله توقفهم عن التحلل بالعمرة ما لم يتحلل حتى أغضبوه واعتذر إليهم، ومثله تعليق علي وأبي موسى إحرامهما على إحرام النبي- صلى الله عليه وسلم-.

وقوله- صلى الله عليه وسلم- الأسماء بنت عميس: "اغتسلي واستثفري بثوب وأحرمي": فيه استحباب غسل الإحسرام المنفساء، والاستثفار أن تشد في وسطها شيئًا وتأخذ خرقة عريضة تجعلها على محل الدم وتشد طرفيها من قدامها ومن ورائها في ذلك المشدود في وسطها، وفيه صحة إحرام النفساء والحائض وهو مجمع عليه. والله أعلم.

قوله: "فصلى رسول الله- صلى الله عليه وسلم-في المسجد ثم ركب القصواء" قال النووي: فيه استحباب صلاة ركعتي الإحرام ويكونان نافلة، هذا مذهبنا ومذهب العلماء كافة إلا ما حكاه القاضي وغيره عن الحسن البصري أنه استحب كونها بعد صلاة فرض لأنه روي أن هاتين الركعتين كانتا صلاة الصبح.

وقوله: "ثم ركب القصواء" قال ابن قتيبة: كانت للنبي- صلى الله عليه وسلم- نوق: القصواء والجدعاء والعضباء، وفي حديث آخر غير هذا خطب على ناقة خرماء، وفي حديث ثالث: كانت لرسول الله- صلى الله عليه وسلم- ناقة لا تسبق

تسمى "مخضرمة" قال القاضي: وهذا كله يدل على أنها ناقة واحدة خلاف ما قاله ابن قتيبة، ونقل القاضي عن محمد بن إبراهيم التيمي التابعي وغيره أن العضباء والقصواء والجدعاء اسم لناقة واحدة كانت لرسول الله- صلى الله عليه وسلم-.

قوله: "نظرت إلى مد بصري" معناه منتهى بصري، وأنكر بعض أهل اللغة مد بصري، وقال: الصواب (مدى بصري)، قال النووي: وليس هو بمنكر، بل هما لغتان والمد أشهر.

قوله: "بين يديه من راكب وماش": فيه جواز الحج راكبًا وماشيًا، وهو مجمع عليه، وقد تظاهرت عليه دلائل الكتاب والسنة وإجماع الأمة.

قوله: "وعليه ينزل القرآن وهو يعرف تأويله". قال النووي- رحمه الله-: معناه الحث على التمسك بما أخبركم عن فعله في حجته، وقال الألباني- رحمه الله-: "فيه إشارة لطيفة إلى الألباني- صلى الله عليه وسلم- هو الذي يبين للناس ما نزل عليه من القرآن، وأنه هو وحده الذي يعرف تأويله وتفسيره حق المعرفة وأن غيره- حتى من الصحابة- لا يمكنه الاستغناء عن بيانه- صلى الله عليه وسلم-، ولذلك كان الصحابة- رضي الله عنهم- في هذه الحجة- كغيرها من العبادات- يتتبعون خطاه- صلى الله عليه وسلم- قما عمل من شيء عملوا به". انتهى ملخصًا من حجة النبي- صلى الله عليه وسلم- فما عمل من شيء عملوا به". انتهى ملخصًا من حجة النبي- صلى الله عليه وسلم- وسام).

قوله: "فأهلٌ بالتوحيد" يعني قوله: "لبيك لا شريك لك"، وفيه إشارة إلى مخالفة ما كانت الجاهلية تقوله في تلبيتها من لفظ الشرك، فقد كان المشركون يقولون في تلبيتهم: "لبيك لا شريك لك إلا شريكا هو لك تملكه وما ملك". وبين جابر رضي الله عنه تلبية رسول الله-صلى الله عليه وسلم- فقال: "لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إنَّ الحمدُ والنعمة لك والملك، لا شريك لك لبيك، إنَّ الحمدُ والنعمة لك والملك،

وللحديث بقيلة إن شاء الله، والحديث لله رب العالمين.

## التريبة على أكل الحلال واجتناب الحرام

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله،

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضى الله عنه يَقُولُ: أَخَذَ الْحَسَنُ ابْنُ عَلَى تَمْرَةُ مِنْ تَمْرِ الصَّدَقَةِ فَجَعَلَهَا في فيه، فَقَالَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم: «كُخْ كُخْ، ارْم بِهَا؛ أَمَا عَلَمْتَ أَنَّا لاَ نَأْكُلُ الصَّدَقَةُ، (مَتَفَقَ

إِنَّ الْلَقِمَةُ هِي أَسَاسُ كُلُّ شيء في الإنسان، فإن طابتْ طابَ منهُ كُلّ شيء، وإن خبُثتْ خبُثُ منهُ كلُّ شيء، إن طابت الُّلقمةُ طابُ القلبُ والبدن، وطابت الأقوالُ والأفعال، وإن خبُثت اللقمة خبُثُ القلبُ والبدن، وخبُثت الأقوالُ والأفعال.

ومَثَلُ الْلقمة من الدِّين مَثُلُ الأساس من البُنيان، فاذا ثبتَ الأساسُ وقُويَ استقامَ البُنيانُ وارتفع، وإذا ضعُفَ الأساسُ واعوجَّ انهارَ البُنيانُ ووقع، وقد قالُ الله عزُّ وجلُّ: ﴿ أَفَكُنَّ أَسُّسَ يُنْكُنَّهُ عَلَّ تَقُونَىٰ مِنَ ٱللَّهِ وَرِضُونَ خَيْرٌ أَمْ مِّنَ ٱسْسَنَ بُلْبَكَنَّهُ عَلَىٰ شَفَا جُرُفِ هَارِ فَأَنْهَارَ بِعِدِ فِي فَارِ جَهِنَّمَ وَٱللَّهُ لَا يَهِدِي ٱلْقُومَ الطالبين ، (التوبية، ١٠٩).

وقد أمرَ الله تعالى النَّاسَ جميعًا بأكل الحلال واحتناب الحرام، فقال تعالى: ﴿ قِالَهُا ٱلنَّاسُ كُلُواْ مِمَّا فِي ٱلأَرْضِ خَلَالًا طَيْبًا وَلَا تَشِّعُوا خُطُونِ ٱلشَّيَطُنُّ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوْ مَّبِينٌ ، (البقرة، ١٦٨)، فامتنَّ سبحانهُ وتعالى على النَّاس جميعًا بما أباحَ لهم من الحلال الطّيب، الذي يجبُ أن يكتفوا به عن الحرام الخبيث، الذي يضُرُّ أبدانَهم وعُقولُهم، ثُمَّ نهاهم عن اتباء خُطوات الشيطان، الذي يدعوهم إلى الحرام أو الشُّنهات، أو تحريم الحلال أو تحليل الحرام، وذلك لشدّة عداوته لبني آدم. فالواجبُ على كلِّ النَّاسِ أن يحذروهُ ولا يُجيبوه، فيأنَّا يَدْعُواْ حِزْيَهُ لِكُونُواْ مِن أَصِحْبِ السَّعِيرِ » (فاطر: ٦). وقد خصَّ الله تعالى المؤمنينَ بالأمر نفسه فقال:

د . عبد العظيم بدوي اعداد/

#### وتَتَأْتُهَا الَّذِينَ عَامَنُوا كُلُوا مِن طَيِّبَتِ مَا وَزُفَّتَكُمْ وَاشْكُرُوا يلِّهِ إِن كُنتُمْ إِنِّياهُ شَبُدُونَ » (البقرة: ١٧٢).

قال ابنُ كثير: "يقولُ تعالى آمرًا عبادَهُ المؤمنينَ بالأكل من طيبات ما رزقهم، وأن يشكروهُ على ذلك إن كانوا عبيدُه. والأكل من الحلال سببُ لتقيُّل الدُّعاء والعبادة، كما أنَّ الأكلُّ من الحرام بمنعُ قبولُ الدُّعاءِ والعبادة". (تفسير القرآن العظيم: ١/٤٠٢).

وقالَ ابنُ رجب في قول الله عز وجل: « عَلَيْهَا الرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ الطَّلِيكِ وَأَعْمَلُواْ صَلِيمًا " (المؤمنون: ٥١): "الْمَرادُ بِهِدَا أَنَّ الرُّسُلَ وأَمَمَهِم مأمورونَ بِالأكل من الطيبات التي هي الحلال وبالعمل الصَّالح، فمتى كانَ الأكلُ حلالاً فالعملُ الصَّالحُ مقبول، فإذا كان الأكلُ غيرَ حلال فكيفَ يكونُ العَملُ مقبولاً؟!" (جامع العلوم والحكم، ص٢٨).

ولذلك ورد في الحديث؛ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضى الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم: ويَكَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُوا مِنَ ٱلطَّلِيِّلَتِ وَأَعْلُواْ صَالِحًا إِنَّ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ، (المؤمنون: ٥١)، وَقَالُ «يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِيكَ ءَامَنُوا كُلُوا مِن طَيِّنَتِ مَا رُزُفِّنَكُمْ ، (البقرة: ١٧٢). ثُمُّ ذَكَرَ الرَّجُلَ يُطيلُ السَّفَرَ أَشْعَثَ أَغْبَرَ، يَمُذُ يَدُيْهِ إِلَى السَّمَاءِ، يَا رَبِّ! يَا رَبُّ! وَمَطْعَمُهُ حَرَامٌ، وَمَشْرَيُّهُ حَرَامٌ، وَمَلْيَسُهُ حَرَامٌ، وَغُدْىَ بِالْحَرَامِ، فَأَنَّى يُسْتَجَابُ لذَلكَ ، (صحيح مسلم ١٠١٥). ففي هذا الحديث إشارة إلى أنَّهُ لا يُقبِلُ العمل ولا يزكو إلا بأكل الحلال، وأنَّ أكل الحرام يُفسدُ العملُ ويمنعُ قبولُه. فإنَّ قولُه صلى اللَّه عليه وسلم «فَأَنَّى يُسْتَجَابُ لَذَ لِكَ» معناهُ: كيف يُتقبَّلُ معَ الحرام، وهو مثالُ لاستبعاد قبول الأعمال مع التَّغذية بالحرام. ولذلك قال أبو عبد الله

الناجئُ: خمسُ خصال بها تمامُ العمل: الإيمانُ بِاللَّهُ عِزْ وجِلْ، ومعرفةُ الحِقِّ، وإخلاصُ العمل لله، والعمل على السُّنَّة، وأكلُ الحالال، فإن فقدتُ واحدةً لم يرتفع العمل. وقال وهبُ بنُ الورد؛ لو قَمتَ مقامَ هذه السَّارية لم ينفعُكُ شيءُ حتى تنظر ما يدخل بطنك أحلال أم حرام" (جامع العلوم والحكم، ص٨٦- ٨٧).

والْرادُ بِنفي قبول الأعمال معَ أكل الحرام نفي الأجر والثُّوابِ الْمُترتِّبِ عليها، وقد صرَّح بذلكُ النبيُّ صلى الله عليه وسلم فقال: «مَنْ جَمَعَ مَالاً حَرَامًا ثُمَّ تَصَدَّقَ بِهِ لَمْ يَكُنْ لَهُ فِيهِ أَجُرٌ، وَكَانَ إِصْرُهُ عَلَيْهِ» (رواه ابن حبان في صحيحه ٨٦٣، وحسنه الألباني في صحيح الترغيب: ٨٨٠).

وإنَّما لا يقبلُ الله الصَّدقةُ من المال الحرام لأنَّهُ غيرُ مَمْلُوكَ للمُتصدُق، وهو ممنوعٌ من التَّصرُّف فيه، والتَّصدُّقُ به تصرُّفْ فيه، فلو قَبلتُ منهُ لزمَ أن يكونَ مامورًا به منْهيًا عنهُ من وجهُ واحد، وهو مُحال. ولأنَّ أكلُ الحرام يُفسدُ القلوبُ، فتُحرمُ الرُقة والإخلاص، فلا تُقبل الأعمال". (المفهم:

وإذا لم تُقبل الأعمال الصَّالحة، وجوزي الإنسانُ بأسوأ ما عمل، دخل النَّار، ولذلك توعَّد الله تعالى على أكل الحرام بالنَّار، فقال تعالى: و يَتَأْتُهُا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمُولَكُم يَنْكُم بَالْنَطِلِ إِلَّا أَن تَكُونَ يَحَكُرُهُ عَن زَّاضِ مِنكُمْ وَلَا نَقَتُلُواْ أَنْفُسَكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ١٠ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ عُدُونَا وَظُلْمًا فَسَوْفَ نُصَّلِيهِ نَارًا وَكَانَ ذَالِكَ عَلَى ألله تسيرًا ، (النساء: ۲۹- ۲۰).

وَعَنْ كُفُبِ بْنِ عُجْرَةً رضي الله عنه قَالَ: قَالَ لَى رَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّهُ عليهُ وسلم: «بَيَا كُعْبَ بُنَ عُجْرَةَ لِا أَنَّهُ لا يَرْبُو لَحْمُ نَبِتَ مِنْ شُحْتِ إِلاَّ كَانَت النَّارُ أَوْلَى بِهِ». (صحيح البخاري ٦١٤).

ومع ذلك فإنَّ النَّاسَ قد توسعوا في كسب المال، ولم يبالوا بالحلال والحرام، مصداقَ نبوءة النّبيّ صلى الله عليه وسلم، حيث قال: «لَيَأْتَينَ عَلَى النَّاسَ زُمَانٌ لا يُبَالَى الْمُرْءُ بِمَا أَخُذَ الْمَالَ أَمَنْ حَلاَلَ أمْ منْ حَرَام، (صحيح البخاري ٢٠٨٣).

وما ذلك إلا لاستهانتهم بالنّار التي توعد الله بها مَنْ أَكُلُ الْحِرامَ، وهي والله لا يُستهانُ بها، وكيفَ

يُستهانُ بها والله يقولُ: «وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحَارَةُ » (التحريم: ٦)، وكيف يُستهانُ بها والله يقول: «كُلُّمَا خُبُتُ زِدْنَاهُمُ سَعِيرًا» (الإسراء: ٩٧)، وكيف يُستهانُ بها والنَّبيُّ صلى الله عليه وسلم يقول: «نَارُكُمْ هَذه الْتَي يُوقِدُ ابْنُ آدَمَ جُزْءُ منْ سَبْعِينَ جُزْءًا مِنْ حَرِّ جَهَنَّمَ، قَالُوا: وَاللَّهِ إِنْ كَانَتْ لَكَافَيَةَ يًا رَسُولَ اللَّهِ { قَالَ: فَإِنَّهَا فُضَّلَتْ عَلَيْهَا بِتَسْعَةَ وَسِتُينَ جُزْءًا كُلُّهَا مِثْلُ خُرُهَا». (صحيح البُخاري

فلو قدرَ النَّاسُ النَّارَ حقَّ قدرها لآثروا أنْ يربطوا الحجارة على بطونهم ولا يأكلوا الحرام، ولذلك كانت المرأة على عهد السَّلف الصَّالح إذا أرادَ زوجُها الخروجَ لطلب الرِّزق تقول له: اتق الله فينا ولا ترجع علينا بشيء من حرام، فإنا نصيرُ على الجوع في الدُّنْيَا ولا نصبرُ على حرِّ النَّاريومَ القيامة.

فعلى كل رجل أن يعلم أنه مسؤول عن زوجه وأولاده ومن في رعايته غيرهم، فليتق الله فيما يطعمهم، ولا يطعمهم إلا الحلال الطبب، وأن يربى صفاره على معرفة الحلال والحرص عليه، ومعرفة الحرام واجتنابه، فقد قيل:

#### وينشأ ناشئ الفتيان منا

#### على ما كان عوده أبوه

ولنا في رسول الله صلى الله عليه وسلم أسوة حسنة، فقد اهتم صلى الله عليه وسلم بتربية الحسن بن على، وتعليمه ما لا يحل له، فلما أخذ تَمْرَةُ مِنْ تُمْرِ الصَّدَقَةَ فَجَعَلْهَا فِي فَيِهِ، قَالَ له رَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّهُ عليه وسلم: «كُخْ كُخْ، ارْم بها، أمَا عَلَمْتُ أَنَّا لا نَأْكُلُ الصَّدَقَةُ، (متفق عليه).

قال الحافظ ابن حجر- رحمه الله-: وَفِي الْحَديث جَوَازُ إِذْ خَالَ الأطفالِ الْسَاجِدُ وَتَأْدِيبِهِمْ بِمَا يَنْفَعُهُمْ وَمَنْعِهِمْ مِمَّا يَضُرُّهُمْ وَمِنْ تَنَاوُلِ الْحَرَّمَات وَإِنْ كَانُوا غَيْرَ مُكُلُفِينَ لِيَتَدَرَّيُوا بِذُلِكَ. وَاسْتَنْبَطُ بَغْضُهُمْ مِنْهُ مَنْعَ وَلَى الصَّغيرَةِ إِذَا اعْتَدُتْ مِنَ الزينة. وَفِيهِ الْإِعْلامُ بِسَبِ النَّهِي وَمَخَاطَبَهُ مَنْ لاَ يُمَيِّزُ لِقَصْدِ إِسْمَاءِ مَنْ يُمَيِّزُ لِأَنَّ الْحَسَنَ إِذْ ذَاكَ كان طفلاً. (فتح الباري لاين حجر: ٣٥٥/٣).

نسأل الله أن يرزقنا الحلال الطيب إنه ولي ذلك والقادر عليه.



# أخطاء الأباع في تربية الأبناء

## تاسعًا: تعويد الأولاد على الترف والبذخ

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد، نتابع في هذا الغدد الحديث عن أخطاء الأباء والأمهات والمعلمين والمربين في تربية النشء. فتقول وبالله القوفيق،

تربيلة الأبناء مستولية الأباء والأمهات والعلمين وكل أمرب وكثيرًا ما يهملونها مستسهلين الإهمال فيها . لعدم ظهور آثار ذلك مبكرًا . فإذا جاء الموعد ، وحان وقت القطاف جاءت الثمرة مُرة حنظلية فيدأ الأباء بشتكون بل يحمر خون مما آل إليد أمر أبنافهم ناسين أو متناسين أهم كافرا السبب الرفيس وراء كلك التراق فعندوا أو لم يقصدوا ، وهذا بالأشك خال الأالتربية . والله أمر الراي العليم الجكيم بنداوك هذا الزلال

جمال عبد الرحمن

فقال جل شأنه: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ امْتُواْ فُواْ أَنْفَكُمْ وَأَهْلِكُمْ وَأَهْلِكُمْ وَأَهْلِكُمْ لَلَّهِ اللَّهُ وَأَلْفَكُمْ وَأَلْحِجَارَةً عَلَيْهَا مُلْتِكُمَّةً غِلَاقًا شِدَادٌ لَا

بَعْضُونَ ٱللَّهُ مَا أَمَرُهُمْ وَيَعْعَلُونَ مَا يُؤْمِرُونَ ، (التحريم:

آ). وقد تحدثنا فيما مضى عن:
 أولاً: القسوة والغلظة والفظاظة.
 ثانيًا: التدليل الزائد والتمييع.
 ثالثًا: عدم الثبات في المعاملة.
 رابعًا: عدم العدل بين الإخوة.
 خامسًا: الختلاف الوالدين في تربية الأبناء.
 سادسًا: الافتتان بالأولاد والإعجاب الزائد بهم.
 سابعًا: تنشئة الأولاد على الجبن والخوف والفزع.
 ثامنًا: تربية الأولاد على سلاطة اللسان والجرأة المنافية للحياء، واعتبار ذلك شجاعة.

وفي هذه المرة إن شاء المولى عز وجل نتحدث عن، تاسعًا: تعويد الأولاد على الترف والبنخ: قال الله تعالى: ( إِنَّهُمُ كُلُوا فِيلَ ذَلِكَ مُتَرَفِّكَ ) (الواقعة: 63).

قولُه تعالى: (إِنَّهُمْ كَانُوا قَبُلُ ذَلِكَ مُتْرَفِينَ) يقولَ تعالى ذكره: إنَّ هؤلاء الذين وصف صفتهم من أصحاب الشمال، كانوا قبل أن يصيبهم من عذاب الله ما أصابهم في الدنيا مترفين، يعني منعمين. وعن علي، عن ابن عباس (إِنَّهُمْ كَانُوا قَبُلَ ذَلِكَ مُتْرَفِينَ) يقول: منعمين. تفسير الطبري جامع النيان (۱۳۱/۲۳).

الطفل لا يجوز أن يُعَوِّد على الترف والبذخ، كما لا يسأله أهله عما يرغب فيه من الأطعمة أو الألبسة وغيره، حتى يتعود على أن يلبس ويأكل ما يُقدم له. وإذا رفض هذا الأكل أو ذاك، فالأفضل ألا يُجاب إلى ما رغب فيه، ولا يقدمُ له- في الغالب- غيرُ ذلك الأكل، وسيضطر إلى أكله حين لا يجد بديلا سريعًا يقدم له. صحيح أن الوالدين يجب أن تكون لهما بعض المرونة التي تجعلهما يراعيان في بعض الأحيان مزاج الطفل ورغباته الخاصة، لكن بدون مبالغة وعلى اعتبار أن هذا استثناء وليس أصلا. ولأن المالغة في تلسة ما يريده الأبناء تجعلهم يشبون على الترف، فينشأ الولد مترفا منعما، كل همه خاصة نفسه فحسب، فلا يهتم بالآخرين، ولا يسأل عن إخوانه السلمين، لا بشاركهم أفراحهم، ولا يشاطرهم أتراحهم؛ وتربية الأولاد على هذا

٥٠ > التوحيد

اعداد/

ذو القعدة ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٥١ - السنة السادسة والأربعون

النحو مما يفسد الفطرة، ويقتل الاستقامة، ويقضى على المروءة والشجاعة.

فبعض الآباء أو الأمهات يعطى أولاده كل ما سألوه، ولا يمنعهم شيئا أرادوه، فتجد يده مبسوطة لهم بالعطاء، وهم يعبثون بالأموال، ويصرفونها في اللهو والباطل، مما يجعلهم لا يأبهون بقيمة المال، ولا يحسنون تصريفه.

وإذا حصل منعٌ في مرة من المرات تجد الابن يلجأ إلى أسلوب الابتزاز، فكثيرًا ما يطلب الصغار من آبائهم أو أمهاتهم شيئًا ما، فإذا رفض الوالدان؛ لجأ الصغار إلى البكاء؛ حتى يحصل لهم مطلوبهم، عندها ينصاع الوالدان للأمر، وينفذان الطلب، إما شفقة على الولد من البكاء، وإما ليستريحوا من صوته المزعج، ودمه الثقيل، أو غير ذلك؛ فهذا من الخلل بمكان، فهو بسبب الميوعة والضعف للأولاد.

وبعض الأباء يكون ميسور الحال والمال، وله ولد واحد أو بنت، فلا يؤخر له طلبًا، فريما طلب الولد من أبيه شراء سيارة، أو عرضها الأب كمكافأة أو غيره، فإذا تمكن الولد من السيارة فإنه- في الغالب- يبدأ في سلوك طريق الانحراف، فتراه يسهر بالليل، وتراه يكثر الخروج من المنزل، ويرتبط بصحبة سيئة، وربما آذي عباد الله بسرعته الحنونية وعدم مراعاة حق الطربق، وقد يبدأ في الغياب عن المدرسة، وهكذا يتمرد على والديه، فيصعب قياده، ويعز إرشاده.

تعريف الترف وآثاره:

التَّرُف؛ تَنعيم الغذاء، وصَبِيٌّ مُتْرَفٍّ؛ مُوسِّعُ عليه عَيشه، قليل فيه همَّة، والنعْتُ أتَرُف. والترفة كل ما ترُّفتُ به نفسك تتريفا إذا خففت عنها. العين (١١٤/٨).

وَتَرَفُّهُ أَهْلُهُ إِذَا نَعَّمُوهُ بِالطَّعَامِ الطَّيْبِ وَالشَّيْءِ يُحْصُّ به. مقاييس اللغة (١/٣٤٥).

وأترفته النعمة: أفسدته وأبطرته. كتاب الأفعال .(114/1)

وقال ابنَ دُريد: الترفة: الطعامُ الطيُّبُ أو الشيُّءُ الظريف تَحْصُّ بِهِ صَاحِبَكَ. وقيل: أَتْرَفَتْهُ: نَعَمَتْهُ، وَمِنْهُ قُولُهُ تَعَالَى : (مَا أَتَرفُوا)، أي مَا نَعُمُوا، كَتَرفته تَتْرِيفًا، أي أَبْطَرَتُهُ. وأترف فلأنْ: أصَرُّ عَلَى الْبَغَى، والمترف، كمُكرَم؛ المتروك يُصْنَعُ مَا يَشَاءُ لا يُمْنَعُ منْهُ، قال: إنما سُمِّي ٱلْتَنْعُمُ المتوسِّع في مَلاذ الدُّنْيَا وشَهُواتَهَا مُترفاً لأنه مُطلق له، لا يُمنعُ من تنعُمه. والمترف: الحِبَّارُ، وَبِهِ فَسَّرَ قَتَادَةً قُولُهُ تَعَالَى: (أَمَرُنَا مُتَّرَفِيهَا)

أي: جَبَابِرِتَهَا، وقال غيرُه: أولى التَّرفة، وأرادَ رُؤْسَاءَها وقادة الشرِّ منهَا. والترف: التَّنعُمُ. والتَّتريف: حُسْنَ الْغَدَاءِ. وصَبِيٌّ مُترف، كَمُكرَم؛ إذا كَانَ مُنعُمَ الْبَدُن مُدللا. ورجل مُترف، كمُعَظَّم، مُوسِّعٌ عَلَيْه وترَّف الرَّجُل، وأترَفهُ: دللهُ. وأترَف ٱلرَّجُل؛ أعطاهُ شهوتهُ. تاج العروس (٢٣/ ٥٤ ـ ٥٥).

والمترف: المتنعم المتوسّع في ملاذ الدنيا وشهواتها. النهاية في غريب الحديث والأثر (١٨٧/١).

وترف الشخصُ: تنعُم، وعاشَ في رفاهية "تعوّد على عيشة الترف". معجم اللغة العربية العاصرة -(1/. 17)-

والبُذخ: الترف، والرفاهية، والنعيم، واليسار، وسعة العيش. تكملة المعاجم العربية (٢٦١/١).

والبَدْخ: تطاوُل الرَّجُل بكلامه وَافتخاره؛ وتبَدْخ: تطاول وتكبّر وفخر وعلا. لسان العرب (٧/٣).

والبذخ كما في حَديث الخيل «وَالذي يُتَحْذَهَا أَشْراً وَبُطْرا وبَدْخا، البَدْخ- بالتَّحْريك- الفَّحْر والتَّطاوُل. والبادخ العَالى، ويُجِمعُ عَلى بُدخ. وَمنه كلامُ عَلَيْ رضي الله عنه «وحُمل الجِبَالِ البُدْخِ عَلَى أكتافها». النهاية في غريب الحديث والأثر (١١٠/١).

ومن التعريفات السابقة المتعددة يتضح أن الترف يساوي البذخ، وأنهما مترادفان، وسينتج عنه؛ قلة الهمة، والفساد، والبطر، والإصرار على البغي، وفعل ما يشاء، الحيار، المتوسع في ملاذ الدنيا، المتنعم، المتطاول، المتكبر، الفخور، المتعالى، مُنعُم البدن، المدلل، المجاوز لحد الاعتدال، الحريص حرص ذم وتكالب، قادة الشر، المتوسع في الشهوات. فيا لها من خصال بعضها أشرُّ من بعض.

#### أهل الترف عرضة للعقاب الدنيوي والأخروي:

في تفسير قوله تعالى: «وَاتَّبَعَ الذِّينَ ظلمُوا مَا أَتْرِفُوا فيه وَكَانُوا مُجْرِمِينَ، (يونس: ١١٦). قال أبو جعفر الطبري: إن الله أخبر تعالى ذكره: أن الذين ظلموا أنفسهم من كل أمة سلفت فكفروا بالله، اتبعوا ما أنظروا فيه من لذات الدنيا، فاستكبروا وكفروا بالله، واتبعوا ما أنظروا فيه من لذات الدنيا، فاستكبروا عن أمر الله وتجبروا وصدوا عن سبيله. وذلك أن المترف في كلام العرب: هو المنعم الذي قد غذي باللذات. انتهى. تفسير الطبري، جامع البيان تشاكر (١٥/١٥).

وعَنْ كَعْبِ قَالَ: واللَّه إنى لأجد صفة المنافقين في التوراة: شرابين للقهوات، تناعين للشهوات، لعابين للكعبات

(وهو النردشير)، رقادين عَن العتمات، مفرطين في الغدوات، تراكين للصلوات والجمعات، ثُمَّ تلا هذه الآية: «فَخَلف مَنْ بَعْدهمْ خَلْف أَضَاعُوا الصَّلاةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَات». تفسير ابنَ أبي حاتم- محققا (٢٤١٢/٧). القهوات: جمع قهوة، والمراد: الخمر.

وقال عز وجل: « وَكُمْ فَصَمْنَا مِن قَرْيَةِ كَانَت طَالِمَةُ وَأَنشَأَنَا بَعَدُهَا فَوَمَّا ءَاخَرِينَ (أَ) فَلَمَّآ أَحَسُّوا بِأَسْنَا إِذَا هُم مِنْهَا يَرُكُنُونَ أَن لَا تَرَكُنُونَ لَا تَرَكُنُونَ لَا تَرَكُنُونَ لَا تَرَكُنُونَ لَا تَرَكُنُونَ اللهُ مَا أَتُرِقَتُمْ فِيهِ وَمُسَكِيكُمْ لَعَلَكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَالُونَ (الأنسياء: ١١- ١٣).

هذا الترف الذي احتاح هذه القرى فكان سبيا ف هلاكها قال تعالى: ﴿ لا تركضوا وارجعوا الى ما أترفتم فيه ومساكنكم لعلكم تسألوني. قال ابن كثير: (لا تركضوا وارجعوا) هذا تهكم بهم كأنه قيل لهم: لا تركضوا هاريين من نزول العذاب وارجعوا إلى ما كنتم فيه من النعمة والسرور والعيشة والساكن الطيعة. وقال ابن سعدى رحمه الله في تفسير الآية: (أي لا يفيدكم الركض والندم ولكن إن كان لكم اقتدار فارجعوا إلى ما أترفتم فيه من اللذات والمشتهبات ومساكنكم المزخرفات ودنياكم التي غرتكم وألهتكم حتى جاءكم أمر الله فكونوا فيها متمكنين، وللذاتها حانين، وفي منازلكم مطمئنين معظمين لعلكم أن تكونوا مطلوبين مقصودین فی أموركم كما كنتم سابقا مسؤولین من مطالب الدنيا كحالتكم الأولى وهيهات أين الوصول إلى هذا؟ (في الآخرة لا يمكن أن يكون لهم هذا)، وقد فات الوقت وحل بهم العقاب والمقت، وذهب عنهم عزهم وشرفهم ودنياهم وحضرهم ندمهم وتحسرهم. (تفسير ابن كثير ٣٣٥/٥).

وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَرْمِهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ۚ وَكَذَّبُواْ مِلِقَالَ ٱلْآخِرَةَ وَأَزْفَنَهُمْ فِي الْفَيْوَةِ ٱلدُّنِيَا مَا هَنْنَا إِلَّا بَتَرٌ مِثْلُكُمْ يَأْكُلُ مِمَّا تَأْكُلُونَ مِنْهُ وَمُشْرَبُ مِمَّا تَشْرَيُونَ ﴿ (المؤمنون:٣٣).

قال ابن جرير: أترفناهم في الحياة الدنيا نعمناهم في حياتهم الدنيا بما وسعنا عليهم من العاش وبسطنا لهم الرزق حتى بطروا وعتوا على ربهم وكفروا.

وَقَوْلُهُ: ﴿ حَتَى إِذَا أَخَذُنَا مُتُرَفِيهِمْ بِالْعَدَابِ إِذَا هُمْ يَخِأْرُونَ، يَعْنِي: حَتَى إِذَا جَاءَ مُتَرفِيهِمْ بِالْعَدَابِ الشَّعَدَاءُ لَيْخَأُرُونَ، يَعْنِي: حَتَى إِذَا جَاءَ مُتَرفِيهِمْ - وَهُمُ الشَّعَدَاءُ اللَّهُ وَبَأْسُهُ وَنِقَمَتَهُ بِهِم ﴿ إِذَا لَكُنْ عَمُونَ فَيَسْتَغِيثُونَ. تَفْسير ابن هُمْ يَجْأَرُونَ، أَيْ، يَصُرُخُونَ وَيَسْتَغِيثُونَ. تَفْسير ابن كثير(٤٨٢/٥).

هؤلاء المترفون المنعمون الذين أطفتهم الدنيا وغرتهم الأموال واستكبروا عن الحق.

وقال عز وجل أيضاً في كتابه: ﴿ وَذَرَفِ وَٱلْكَنِينَ أُولِي ٱلنَّمَاةِ وَمَعَلَّهُ قَلْلُ (المذمل:١١).

يعنى تعالى ذكره بقوله: (وَذَرْني وَالْكَذْبِينَ) فدعني يا محمد والكذبين بآياتي (أولى النَّعْمَةُ) يعني أهل التنعم في الدنيا (وَمَهُلُهُمْ قَلَيلا) بقول: وأخرهم بالعذاب الذي بسطته لهم قليلا حتى ببلغ الكتاب أحله. تفسير الطيري، جامع البيان تشاكر (٢٩٠/٢٣). وقد وصف الله تعالى أهل الترف بالفسق فقال: ﴿ وَإِذَا أَرْدَنَّا أَنْ تُبِلَّكَ وَيَدُّ أَمْرَنَا مُتَرَفِيا فَفَسَقُوا فَمَا فَحَقَّ عَلَيْهَا ٱلْقَوْلُ فَكَفَّرْنَهَا مُنْسِرًا » (الاسراء:١٦). أي طالت عليهم السافة وصعب عليهم السفر فتثاقلوا عن العبودية ورفضوها وتأففوا منها. وقال عز وجل في المترفين الذين لم يطبقوا الجهاد لشدة الحر وهم متعودون على الظلال والأماكن الماردة: ﴿ فَرِحَ ٱلْمُخَلِّقُونَ بِمُقَعَدُهِمْ خِلُفَ رَسُولِ ٱللَّهِ وَكُهُمْ أَ أَن يُحِنهِدُوا بِأَمْوِكِيمِ وَأَنفُسِمِ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَقَالُوا لَا نَتَفُوا فِي ٱلْحَرُّ قُلْ لَاكُ جَهِنَّمُ أَشَدُّ حَرًّا لَّوَ كُلُوا مِعْقَهُونَ ) (التوبة:٨١). يقول تعالى ذكره: وكره هؤلاء المخلفون أن يغزوا الكفار بأموالهم وأنفسهم (في سبيل الله)، يعنى: في دين الله الذي شرعه لعباده لينصروه، ميلا إلى الدعة والخفض، وإيثارًا للراحة على التعب والمشقة، وشحًا بالمال أن ينفقوه في طاعة الله. تفسير الطبري، حامع السان ت شاکر (۲۹۹/۱٤).

#### وعلاج الترف التعويد على الاخشيشان:

ها هي فترة صبا النبي صلى الله عليه وسلم يُرَى فيها القوة والصلابة والاخشيشان الذي أوصى به الشباب بعد بعثته: فعن جابر رضي الله عنه قال: " لمَّا بُنِيَت الكعبة ذهب النبي صلى الله عليه وسلم وعمه العباس ينقلان الحجارة، فقال العباس للنبي: اجعل إزارك على رقبتك، يقيك الحجارة " (البخاري ح ٢٥٤٢).

وقد رعى الغنم أيضًا؛ قال: "ما بعث الله نبيًا إلا رعى الغنم" قالوا: وأنت يا رسول الله؟ قال: "نعم، كنت أرعاها على قراريط لأهل مكة" (صحيح البخاري ح٢١٠٧).

وكان صلى الله عليه وسلم يحث الشباب على الرماية وركوب الخيل؛ لما في ذلك من القوة والرجولة، والاستعداد للشدائد. فيقول: "ارموا واركبوا" (النسائي -٣٥٢٣).

وللحديث بقية إن شاء الله، نسأل الله أن يهدي أبناءنا ويصلح أحوالنا، إنه على كل شيء قدير.

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة الوعاظ والقصاص، ومما ساعد على انتشارها وجودها في كتب السنة الأصلية، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق؛ أولا: التن:

رُوِيَ عن ابن إسحاق قال: «بلغني أن آدم عليه السلام لم أهبط إلى الأرض حزن على ما فاته مما كان يرى ويسمع في الجنة من عبادة الله، فبوًّا الله له البيت الحرام، وأمره بالسير إليه، فسار إليه لا ينزل منزلا إلا فجر الله له ماءً معينًا، حتى انتهى إلى مكة فأقام بها يعبد الله عند ذلك البيت ويطوف به، فلم تزل داره حتى قبضه الله بها».

ثانيًا: التخريج:

الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجه أبو الوليد محمد بن عبد الله بن أحمد بن محمد المعروف بالأزرقي المتوفى سنة (٣٩٠ه) في كتابه «أخبار مكة وما جاء فيها من الآثار» (٣٩/١) قال: حدثني جدي، قال: حدثنا سعيد بن سالم، عن عثمان بن ساج قال: أخبرني محمد بن إسحاق قال: بلغني أن آدم عليه السلام لما هبط إلى الأرض... القصة.

ثالثًا: التحقيق:

نركز في هذا التحقيق على أمرين:

الأول: تعميم الفائدة التي هي غاية هذه السلسلة:

١- فالقارئ الكريم يقف على درجة القصة.

٢- والداعية يكون على حَذر ويسلم له عمله على
 السنة وحدها.

٣- وطالب هذا الفن يجد نماذج من علم الحديث التطبيقي وأصول هذا العلم.

الثاني: البرهان على أن هذه القصة واهية مردودة بالسقط في الإسناد، والطعن في الرواة.

ا- فالخبر هو من بلاغات محمد بن إسحاق وليس موصولاً، وعدم الاتصال وشدة السقط يتبين من معرفة طبقة محمد بن إسحاق فقد قال الحافظ ابن حجرية «التقريب» (١٤٤/٢): «محمد بن إسحاق بن يسار أبو بكر المطلبي مولاهم مدني نزيل العراق، صاحب المغازي، يدلس، ورُمي بالتشيع والقدر، من صغار الخامسة، مات سنة خمسين ومائة». اهـ.

٢- قلت: «والخامسة هي الطبقة الصغرى من التابعين



تحذير الداعية من القصص الواهية

قصة إقامة آدم عليه السلام بمكة حتى قبضه الله تعالى بها

علي حشيش







الذين رأوا الواحد والاثنين، ولم يثبت لبعضهم السماع من الصحابة». كذا في «مقدمة التقريب» (٢/١).

وإذا كانت الرابعة: «جُل روايتهم عن كبار التابعين»، وهي فوق الخامسة، فممن أخذ ابن إسحاق هذا الخبر في بلاغاته، وهو من صغار التابعين، وعلى الأقل يكون بينه وبين النبي صلى الله عليه وسلم الطبقة الوسطى والكبرى من التابعين ثم الصحابة، وهذا الخبر لم يُرفع إلى النبي صلى الله عليه وسلم.

قلت: فهذا الخبر يفتقد شرطي الحديث السند من الاتصال والرفع.

٣- وحتى لو كان متصلاً مرفوعًا: لا يُقبل؛ حيث إن ابن إسحاق مدلس، أورده الحافظ ابن حجر في «طبقات المدلسين» المرتبة «الرابعة» رقم (٩) قال: «محمد بن إسحاق بن يسار المطلبي المدني، صاحب المغازي، مشهور بالتدليس عن الضعفاء والمجهولين وعن شرمنهم». اه.

قلت: من هذا يتبين أن محمد بن إسحاق يدلس عن الضعفاء والمجهولين وعن شر منهم، وهذا التدليس يظهر من إخفائه الأسمائهم فيقول: «بلغني»، كما في قوله في هذا الخبر الذي جاءت به القصة، قال: «بلغني أن آدم عليه السلام».

وهذا ما بينه الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (٣٧/٩) حيث نقل عن يعقوب بن شيبة: أنه قال: «سمعت ابن نميريقول: إذا حدث محمد بن إسحاق عن من سمع منه من المعروفين فهو حَسن الحديث، وإنما أتي من أنه يحدّث عن المجهولين أحاديث باطلة». كذا في «تهذيب الكمال» (٢١٠/١/١٦) للإمام الحافظ المزي وأقره الحافظ ابن حجر في «التهذيب».

أ- قلت: بهذا يتبين أن ما قائه ابن إسحاق عبارة عن حكايات غير مسندة لذلك قال الإمام أحمد عن حكايات غير مسندة لذلك قال الإمام أحمد بن حنبل: «قدم ابن إسحاق بغداد فكان لا يبائي عن من يحكى، عن الكلبي وغيره». وكذا في «تهذيب الكمال» (٥٦٤٤/٧٠/١٣) للإمام المزي، وكذلك في «تاريخ بغداد» (٢٣٠/١) للحافظ الخطيب البغدادي.

قلت: والكلبي هو محمد بن السائب الكلبي: ليس الكوفي الأخباري، قال ابن معين: الكلبي: ليس بثقة، وقال الجوزجاني وغيره: كذاب، وقال الدارقطني وجماعة: تركوه». اهد. كذا في الميزان» (٧٥٧٤/٥٥٥٩/٣).

قلت: مما أوردناه من أقوال أئمة الجرح والتعديل يتبين أن محمد بن إسحاق يحدُث عن المجهولين أحاديث باطلة، وأنه لا يبالي عن من يحكي عن المكلبي وغيره وأنه مشهور بالتدليس عن الضعفاء والمجهولين وعن شر منهم مثل الكذابين والمتروكين ولتدليسه قد يخفيهم تحت بلاغاته فيقول كما في هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة: «بلغني أن آدم عليه السلام..» القصة.

لذلك قال الإمام الذهبي في «الميزان» (ما الأمام الذهبي في «الميزان» (٧١٩٧/٤٦٨/٣): «وقال أبو داود الطيالسي؛ حدثني بعض أصحابنا، قال: سمعت ابن إسحاق يقول: حدثني الثقة، فقيل له: مَنْ؟ قال: يعقوب المهودي». اهـ.

٥- من أجل ذلك قال الإمام الذهبي في «الميزان» (19/٣) عمد بن إسحاق بن يسار، ما له عندي ذنب إلا ما قد حشافي السيرة من الأسماء المنكرة المنقطعة والأشعار المكذوبة».

ثم ذكر الإمام الذهبي من وهًاه:

أ- قال أبو داود: «قدري معتزلي ».

ب- وقال سليمان التيمي: «كذاب».

ج- وقال أحمد: «كثير التدليس جدًا».

د- وقال يحيى القطان: «أشهد أن محمد بن إسحاق كذاب».

م- وروى حميد بن حبيب أنه رأى ابن إسحاق مجلودًا في القدر، جلده إبراهيم بن هشام الأمير. ن- وقال عبد الرحمن بن مهدي: «كان يحيى بن سعيد الأنصاري ومالك يجرُحَان ابن إسحاق».

ه- وقال يحيى بن آدم: حدثنا ابن إدريس، قال: كنت عند مالك فقيل له: إن ابن إسحاق يقول: اعرضوا علي علم مالك، فإني بَيْطَارُه، فقال مالك: «انظروا إلى دجال من الدجاجلة».

٦- فائدة:

لقد بينا بعض أقوال أئمة الجرح والتعديل في

محمد بن إسحاق وهو جَرْح مفسّر كما بينا آنفًا، وحتى لا يتقول علينا من لا دراية له بالصناعة الحديثية بأن هناك بعض من وثّقه فالقاعدة عند أهل الصنعة أن «الجرح مقدم على التعديل»، وكم زلت بسبب الجهل بهذه القاعدة أقدام وضلت أفهام، وبرهان ذلك؛

أ- قال الحافظ السخاوي في «فتح المغيث شرح ألفية الحديث» (١٨٨/٢): «وقدم جمهور العلماء الجرح على التعديل مطلقًا استوى الطرفان في العدد أم لا، قال ابن الصلاح: إنه الصحيح». اه. ب- قلت: قاله الإمام ابن الصلاح في علوم الحديث، (ص٢٢٤- ط دار الكتب)، النوع (٢٣) المسألة الخامسة قال: «إذا اجتمع في شخص جَرْح وتعديل، فالجرح مقدّم؛ لأن المعدّل يخبر عما ظهر من حاله، والجارح يخبر عن باطن خفي على المعدِّل، وإن كان عدد المعدلين أكثر فالصحيح الذي عليه الجمهور؛ الجرح أولى». اه.

ج- لذلك قال الإمام السيوطي في «تدريب الراوي» (٣٠٩/١): «وإذا اجتمع في الراوي جرح مفسر وتعديل فالجرح مقدم، ولو زاد عدد المعدّل، هذا هو الأصح عند الفقهاء والأصوليين، ونقله الخطيب عن جمهور العلماء لأن مع الجارح زيادة علم لم يطلع عليها المعدل، ولأنه يصدق للمعدل فيما أخبر به عن ظاهر حاله، إلا أنه يخبر عن أمر باطن خفي عنه». اه.

د- قلت: قول الإمام السيوطي: «ونقله الخطيب عن جمهور العلماء» بالتحقيق وجدنا أن الإمام الحافظ الخطيب البغدادي ذكره في كتابه «الكفاية في معرفة أصول علم الرواية» (٣٣٦/١) باب القول في «الجرح والتعديل إذا اجتمعا أيهما أولى»، قال: «إذا عدل جماعة رجلاً وجرح أقل عددًا من المعدلين، فإن الذي عليه جمهور العلماء أن الحكم للجرح، والعمل به أولى». اهـ.

قلتُ: وتأكيد الحافظ الخطيب بأن هذا هو الذي عليه جمهور العلماء لا يتأتى إلا من عالم جهيد خبير بفنون الحديث كما بيِّن ذلك الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص١٦) قال: «ثم جاء الخطيب أبو بكر البغدادي (٣٩٢- ٤٦٣) فصنَّف

في قوانين الرواية كتابًا سماه «الكفاية»، وقل فن من فنون الحديث إلا وقد صنّف فيه كتابًا مفردًا، فكان كما قال الحافظ أبو بكر بن نقطة: «كل من أنصف عَلمَ أن المحدثين بعد الخطيب عيالٌ على كتبه». اه.

قلتُ: قاله أبو بكر بن نقطة في كتابه «التقبيد لعرفة الرواة والسنن والمسانيد» (١٧٠/١).

م-وتجريح ابن إسحاق ظاهر في الإسناد والاعتقاد كما بينه أئمة الجرح والتعديل آنفًا، فهو قدّري معتزلي كثير التدليس جدًا كذاب دحًال من الدجاجلة، يتبين ذلك مما أورده الأمام الذهبي من مناكيره في «الميزان» (٤٧٣/٣) عن ابن اسحاق، عن عبد الرحمن بن الحارث، عن عبد الله بن أبي سلمة، عن ابن عمر- أنه بعث إلى ابن عداس يسأله: هل رأى محمد صلى الله عليه وسلم ريه؟ فبعث إليه أن نعم. رآه على كرسي من ذهب، يحمله أربعة من الملائكة؛ مَلَكُ على صورة رجل، وملك على صورة أسد، وملك على صورة ثور، وملك على صورة نسر في روضة خضراء دون فراش من ذهب». اه.

قلتُ: هذا الذي أورده الإمام الذهبي من مناكير ودجل ابن إسحاق على رب العزة: « سُبِّكَنَ رَبِّكَ رَبّ ٱلْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ » (الصافات:١٨٠)، أمام هذا المنكر تهون هذه القصة الواهية المفتراة على آدم عليه السلام قصة «إقامة آدم عليه السلام بمكة حتى قىضه الله يها».

قلتُ: وهذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة غريب مما انفرد به ابن إسحاق، قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٤٧٥/٣): «ما أنفرد به ففيه

قلتُ: وأمثال هذه الغرائب التي أوردناها آنفًا عن رب العزة ثم عن آدم عليه السلام حدّر منها الأئمة؛ فقد أخرج الحافظ الخطيب البغدادي في «شرف أصحاب الحديث» (ح٤) عن أبي يوسف قال: «من طلب الدين بالكلام تزندق، ومن طلب غريب الحديث كذب». اهـ.

لذلك نقل الإمام السيوطى في «التدريب» (١٨٢/٢) عن الإمام أحمد بن حنيل قوله: «لا

تكتبوا هذه الأحاديث الغريب فإنها مناكير، وعامتها عن الضعفاء». اهـ.

وهذا الخبر الذي جاءت هذه القصة غريب مسلسل بالضعفاء، فقد بينا أنفًا حال محمد بن إسحاق الذي حشا السيرة بالأشياء المنكرة Hisdas.

#### رابعا: علة اخرى:

علة أخرى في هذا الخبر الغريب المنقطع المنكر هو عثمان بن ساج الذي روى هذا الخبر عن ابن إسحاق، أورده الإمام الذهبي في «الميزان» (٥٥١٠/٣٤/٣) قال: «عثمان بن ساج لا يُتابع هو ابن عمرو». اهـ

٢- قال الحافظ ابن حجرية «التهذيب» (١٣١/٧): «عثمان بن عمرو بن ساج القرشي أبو ساج الجزري مولى بنى أمية». وقد ينسب إلى جده روى عن محمد بن اسحاق، وقال العقيلي: عثمان بن عمرو الحراني لا يُتابع على حديثه، وقال الأزدي: بتكلمون في حديثه. اهـ.

قلت: ومنهم من تردد بين عثمان بن ساج، وعثمان بن عمرو بن ساج، ومنهم من جعله واحدًا كالإمام الذهسيء

لذلك قال الحافظ ابن حجر في «اللسان» (١٦٣/٤) (١٦٣/٤)؛ ،عثمان بن ساج عن خصيف لا يتابع، هو ابن عمرو سيأتي».

قلت: هذا قول الإمام الذهبي في «الميزان» كما أوردناه آنفًا ونقله عنه الحافظ ابن حجر في «اللسان»، وتعقبه فقال: «وأراد بقوله: سيأتى، أنه سيذكره في عثمان بن عمرو بن ساج، وعثمان بن عمرو هذا، أخرج له النسائي، وله ترجمة في «التهذيب»، وقد فرق غيره بين عثمان بن ساج وعثمان بن عمرو بن ساج. اهـ.

٣- قلت: والقول ما قاله الإمام الذهبي بعدم التفريق، وعثمان بن ساج هو عثمان بن عمرو بن ساج؛ فالإمام الذهبي كما قال الحافظ ابن حجر في « شرح النخبة » (ص٧٣): «الذهبي هو من أهل الاستقراء التام في نقد الرجال». اه.

٤- لذلك عندما ترجم له في «الميزان» (٥١٠/٣٤/٣) قال: «عثمان بن ساج، عن خصيف

لا يُتابع هو ابن عمرو وسيأتي». اهـ.

٥- وقوله سيأتي أي سيذكره في عثمان بن عمرو بن ساج، وقد ذكره في «الميزان» (٣/٤٩/٣٥) قال: «عثمان بن عمرو بن ساج قال أبو حاتم: لا يُحتج به، روى عن أهل الجزيرة، وله ترجمة في تهذيب الكمال»-

٦- بالبحث عنه في «الجرح والتعديل» (٨٨٨/١٦٢/٦) للإمام الحافظ ابن أبي حاتم قال: «عثمان بن عمرو بن ساج جزري، روى عن محمد بن إسحاق بن يسار سمعت أبي يقول: عثمان بن عمروبن ساج لا يُحتج به، اهـ.

٧- قلت: أما قول الإمام الذهبي: «وله ترجمة في تهذيب الكمال». اهـ. فهذه الترجمة في «تهذيب الكمال» (٤٤٣٤/٤٦٥/١٢) ولم يضرُق بينهما الإمام الحافظ المزي في تهذيب الكمال؛ حيث قال: «عثمان بن عمرو بن ساج القرشي أبو ساج الجزري مولى بني أمية أخو الوليد بن عمرو بن ساج، وقد يُنسب إلى جده». اهـ. وبيَّن أنه كان قاصًا ولا يُحتج به وأنه روى عن محمد بن إسحاق بن يسار ولا يُتابع على حديثه؛ لأنها غرائب ومناكير

#### خامسا؛ علة ثالثة:

سعيد بن سالم أورده الإمام المزي في «تهذيب الكمال» (۲۲۱۱/۲۰۳/۷) قال: «سعيد بن سالم القداح أبو عثمان المكي خرساني الأصل، ويقال كوفة سكن مكة روى عن عثمان بن عمرو بن ساج الحزري». اه.

قال الإمام ابن حبان في المجروحين (٣١٦/١): «سعيد بن سالم القداح كان يرى الإرجاء، وكان يَهِمْ فِي الأخبار حتى يجيء بها مقلوبة، حتى خرج عن حد الاحتجاج به، ثم ذكر عن يحيى بن معين قال: سعيد بن سالم القداح ليس بشيء »-

قلت: بهذا يتبين أن الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية خبر غريب منقطع منكر مسلسل بالضعفاء والكذابين والمدلسين والدجاجلة كما ستا آنفًا.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

## قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

الحلقة (٣٦)

قرائن اللغة على ألسنة أئمتها.. تبطل ادعاءات الأشاعرة في حملهم (الاستواء) في الأيات على معنى (الاستيلاء)

### الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والأد. وبعد:

فبعد أن ذكرنا من قرائن اللغة على بطلان تأويل (استوى) بـ (استولى): أن لفظ (الاستواء) في كلام العرب الذين خاطبنا القرآن بلغتهم، وأنـزل بها كلامه، ليس فيها معنى (استولى)، ولا نقله أحد من أئمة اللغة، وإنما قاله متأخرو النحاة ممن سلك طريق المعتزلة والجهمية.

وأن الذين قالوا: إنها بمعنى (استولى)، لم يقولوه نقلاً، وإنما قالوه استنباطاً وحملاً منهم للفظة (استوى)على (استوى).

#### نذكر من أوجه بطلان تأويل الاستواء بالاستيلاء مما أفاده صاحب مختصر الصواعق:

ثالثاً: "أن أهل اللغة لما سمعوا ذلك أنكروه غاية الإنكار، ولم يجعلوه من لغة العرب، فعن ابن الأعرابي لغوي زمانه ت٢٣١، وقد سئل: هل يصح أن يكون (استوى) بمعنى (استولى)؟، فقال: "لا تعرف العرب ذلك"، ولفظه في اجتماع الجيوش ص١٠٤: "والله ما يكون هذا ولا وحدته".

وفي (العلو) للذهبي ص ١٣٣٠، "لا أعرفه"، وفيه من رواية داود بن علي قال: كنا عند ابن الأعرابي، فأتاه رجل فسأله عن معنى: (ألرَّعَنُ عَلَى الْمَرْقِ السَّوْق) طه/٥)؟، قال: هو على عرشه كما أخبر، فقال الرجل؛ ليس كذلك؛ إنما معناه (استولى)، فقال: "اسكت ما يدريك ما هذا؟؛ العرب لا تقول للرجل: استولى على الشيء حتى يكون له مضاد، فأيهما غلب، قيل؛ استولى، والله لا مضاد له، وهو على عرشه كما أخبر، ثم قال: الاستيلاء بعد المغالبة"، وقد أورد هذا الأثر من غير الذهبي: الملالكائي في شرح السنة، والبيهقي من غير الذهبي: الملالكائي في المعارج وغيرهم.. كما حدرث به من أشمة اللغة: شيخ العربية ابن نقطويه،

## المناد/ د. محمد عبد العليم الدسوقي

وقد نقله عنه صاحبا (العلو) و(اجتماع الجيوش). ومن قبل ذا، قال إمام العربية الخليل بن أحمد، شيخ سيبويه والإمام اللغوي المشهور ١٧٥٠، فيما شيخ سيبويه والإمام اللغوي المشهور ١٧٥٠، فيما السماء: ارتفع"، وللخليل فيما رواه عنه المذهبي في السماء: ارتفع"، وللخليل فيما رواه عنه المذهبي في العلو) ص١١٨: "أتيت أبا ربيعة الأعرابي -وكان من أعلم من رأيت وهو غير ابن الأعرابي الفائت - وكان على سطح، فلما رأيناه أشرنا عليه بالسلام، فقال: (استووا)، فلم ندر ما قال، فقال لنا شيخ عنده: يقول لكم؛ (ارتفعوا)، قال الخليل: هذا من قوله تعالى: (مُ أَسَوَى النا المعنى: أنها بمعنى: وأبي عبيدة والفراء في المتعدية بـ (إلى)، أنها بمعنى: (صعد).

وقال ثعلب إمام الكوفيين في اللغة ت٢٩١: "(اَلرَّحَنُ عَلَى الْمَرْشِ السَّرَى ) طه/٥)؛ علا"، ثم راح يعدد معاني الاستواء دون أن يذكر في واحد منها؛ الاستيلاء.. وبنحوه قال الأخفش ونص عبارته كما في اجتماع الجيوش: "استوى، أي: علا، يقال؛ (استويتُ فوق الدابة وعلى ظهر البيت)، أي: علوته".

وقال الأزهري صاحب (تهذيب اللغة) ت٣٠٠، فيما نقله عنه الذهبي: "الله على العرش، ويجوز أن يقال في المجاز: هو في السماء لقوله: ( عَلَيْمُ مِنْ فِي السّمَاء القوله: ( عَلَيْمُ مِنْ فِي السّمَاء الملك/١٦) "، فجعل استواءه تعالى على عرشه، تفسيراً للآية؛ بعد أن حمل الاستواء على حقيقته وظاهره.

رابعاً وللإمام الخطابي أحد أنمة اللغة ت٣٣٨، فيما ساقه له وأقره عليه أئمة أهل السنة، ما نصه: إن "عادة المسلمين خاصهم وعامهم أن يدعو ربهم

عند الابتهال والرغبة إليه ويرفعوا أيديهم إلى السماء، وذلك لاستفاضة العلم عندهم بأن المدعو في السماء".. قال: "وزعم بعضهم أن الاستواء هاهنا بمعنى: الاستيلاء، ونزع فيه إلى بيت لم يقله شاعر معروف يصح الاحتجاج بقوله، ولو كان الاستواء بمعنى الاستيلاء لكان الكلام عديم الفائدة، لأن الله قد أحاط علمه وقدرته بكل شيء.. ثم إن الاستيلاء إنما يتحقق معناه عند المنع من الشيء، فإذا وقع الظفر به قيل: استولى عليه، فأى منع كان هناك حتى يوصف سبحانه بالاستيلاء بعده؟".

خامساً: أن لأهل اللغة وأئمة الهدى كل الحق فيما ذهبوا إليه، فما يكون (استيلاء) إلا بعد مزايلة المستولى المستولى عليه ومفارقته، كما بقال: (استولَى عثمان على خراسان) و(استولى عبد الملك بن مروان على بالأد المغرب)، قال النابغة:

#### ألا لمثلك أو من أنت سابقه

#### سَبْق الحواد إذا استولى على الأمد

فجعل الحواد مستوليا على الأمد بعد مفارقته له وقطع مسافته .. كما لا يكون (استواء) الا بعد مجاورة الشيء الذي يُستوى عليه كما في قوله: (وَأَسْتُونَتُ عَلَى ٱلْجُودِي ) هـود/٤٤)، وقوله: (فَإِذَا ٱسْتَوَيْتُ أَنَّ وَمَن مَّعَكَ عَلَى ٱلْفَلْكِ ) المؤمنون/٢٨)، وهكذا في جميع موارده في اللغة التي خوطبنا بها.. وعليه فلا يصح أن يقال: (استوى على الدابة والسطح) إذا نزل عنهما، ولا: (استولى) إذا علاهما، وإلا فكل من ركب باخرة أو قطاراً أو طائرة أو علا بناء أو حتى استقل داية تغيره، أصبح مالكا لها مستوليا عليها.

سادسا؛ أن مادة (الاستواء) نفسها وإن كانت واحدة، إلا أنها تتنوع بتنوع صلاتها وقيودها كما تتنوع دلالة الفعل بحسب مفعولاته وما يصاحبه من أداة نفي أو استفهام أو نهى أو إغراء، فيكون له عند كل أمر من هذه الأمور دلالة خاصة .. كما أن دلالة اللفظة في سياق جملة ما، يختلف عن دلالتها في سياق أخرى، لكون التركيب يُحدث للمركب في كل حالة مخالفة.. وأيضا فإن دلالة الاستيلاء التى قال به المؤولة في حق الله، لم يحدث أن جعلها العرب حقيقة في الاستواء، والقول بغيرهذا مجاهرة بالكذب، وعليه فاستدلال القائلين به يقول الأخطل النصراني:

قد استوى بشر على العراق

من غير سيف أو دم مهراق

استدلال خاطئ وفي غير محله، لأنه إن صح نسبته وعدم تحريفه، كان حجة على المستدل به، لكونه على حقيقة الاستواء لا الاستيلاء، فإن (بشرا) كان أخا (عبد الملك بن مروان) وما كان بنازعه الملك، وإنما كان أميرا على العراق من قبّل أخيه وواليا عليها من جهته، فلما كان نائبا عنه، استقر واستوى على سريرها، كما هو عادة الملوك ونوابها، وهذا هو المطابق لمعنى هذه اللفظة في اللغة، ولو كان المراد بالبيت استيلاء القهر والملك، لكان المستوى على العراق في حقيقة الأمر هو: (ابن مروان) وليس أخاه (بشراً) المقول في حقه هذا البيت.

سابعاً: أنه إذا دار الأمريين تحريف لغة العرب وحمل لفظها على معنى لم يُعهد استعماله فيه، وبين حمل المضاف المألوف حذفه كثيراً، كان الحمل على حذف المضاف أولى، وبيت الأخطل كذلك، إن حملناه على حذف المضاف وتقدير: (قد استوى بشر على سربر العراق) حملناه على معهود مألوف، فإنهم يقولون: (قعد فلان على سرير الملك)، فيذكرون المضاف إيضاحا وبيانا، ويحذفونه إيجازا واختصاراً، وهذا أقرب إلى لغة القوم من تحريف كلامهم وحمل لفظ على معنى لفظ آخر لم يُعهد استعماله فيه.

شامنا: أن لو كان مراد البيت: استبلاء قهر وملك، لتأتى أن يكون نواب الملوك حين استوائهم على عروشهم بإذن منهم قد فعلوا ذلك رغما عن أنوف ملوكهم، والأمر -كما مرّ بنا- على خلاف ذلك، ولا زلنا نرى نواب الملوك تفعل هذا بإذن من الملوك ويقال لهم: (استووا على عروش بالأدهم)، وهذا هو المطابق للبيت وليس كما يدعى الأشاعرة؛ ومن ثم لا يصح الاستدلال به على تأويل الاستواء في آى التنزيل.

تاسعا: أنه لا يقال لمن استولى على بلدة ولم يدخلها ولم يستقر فيها أو بينه وبينها كثير: (إنه قد استوى عليها)، فلا يقال مثلا: (استوى أبو بكر على الشام)، ولا (استوى عمر على مصر والعراق)، ولا قال أحد قط: (استوى رسول الله على اليمن)، مع أنهم استولوا على هذه البلاد، ولم يزل الشعراء يمدحون الملوك والخلفاء بالفتوحات ويتوسعون في نظمهم واستعاراتهم، فلم يُسمع عن قديم منهم ولا مُحدَثُ أنه مدح أحداً أنه استوى على البلد الفلاني.. ما يؤكد أن الاستيلاء ولو بمغالبة ليس بلازم لعنى الاستواء أبداً وفي كل موضع، فكيف بالعكس ؟!.

عاشراً أن ما سبق يؤكد أن (الاستيلاء) و(الاستواء) في الأصل لفظان متغايران ومعناهما مختلفان، ولكل موضعه ودلالته، ولأجل ذا ووفاء بحق السياق في آي استواء الله على عرشه، لا يصح أن يقال في: (استوت السنبلة على ساقها) و(استوت السفينة على الجودي) و(استوى الرجل على السطح): (استولت) أو (استولى).. ولو كان الاستواء في حق الله بمعنى الاستيلاء ورديف القهر والملك، لجاز أن يقال لمن استولى على بلدة: (استوى على ابن آدم وعلى الجبل والبحر والشجر والدواب)، لكونه مالكا لكل ذلك،

وعليه فحمل أحدهما على الأخر دوماً كما يفعل الأشاعرة تبعاً للجهمية؛ إن ادعوا أنه بطريق الوضع فكذب ظاهر، فإن العرب لم تضع لفظ الاستواء للاستيلاء البتة؛ وإن كان بطريق الاستعمال في لغتهم فكذب أيضاً، فإنه ويتتبع لفظ (استوى) ومواردها في القرآن والسنة وكلام العرب، لم توجد في موضع واحد بمعنى الاستيلاء، اللهم إلا أن يكون ذلك البيت المصنوع المختلق، ومن ثم فلا يجوز أن يُحمل عليه كلام غيره من الناس فضلاً عن كلام الله وكلام رسه له.

خادي عشر؛ أن القائل بأن (استوى) في الأيات الواردة في حق الله بمعنى (استولى)، شاهد على الله أنه أرد بكلامه هذا المعنى، وهذه شهادة لا علم لقائلها بمضمونها، بل هي تقوُّل على الله بغير علم. بخلاف من أخبر عن الله أنه أراد الحقيقة والظاهر، فإنه شاهد بما أجرى الله عادته من خطاب خلقه بحقائق لغاتهم وظواهرها، كما قال: ( وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رُّسُولِ إِلّا بياسًان فَوْمِهِ: ) إبراهيم /٤).

وعليه فإذا كان الاستواء في لفة العرب معلوماً كان هو المراد، لكون الخطاب بلسانهم، وهو المقتضي لقيام الحجة عليهم، ولو أريد ذلك المعنى المجازي لذكر في اللفظ قرينة تدل عليه، فإن المجاز إن لم يقترن به قرينة كانت دعواه باطلة، لأنه خلاف الأصل ولا قرينة معه.. وليس في موارد القرآن والسنة موضع واحد اقترنت به قرينة تدل على المجاز، فكيف إذا كان السياق يقتضي الحمل على المحقيقة ويطلان ما ذكر من المجاز؟.. وكيف إذا دلت القرائن التي تفيد القطع بأن الاستواء على حقيقته من مثل اقتران الستواء بحرف (على)، وعطف فعله بـ (ثم) على الاستواء بحرف (على)، وعطف فعله بـ (ثم) على

خلق السموات والأرض، وكونه بعد أيام التخليق، وكونه سابقاً في الخلق على السموات والأرض؟.

شاني عشر: أن الإتيان في الآيات التي ورد فيها

الاستواء بعد خلق السماوات والأرض، بـ (ثم) التي حقيقتها، الترتيب والتراخي، دال كذلك على أن المراد بالاستواء على العرش؛ (العلو والارتفاع) بحيث لا يحتمل معنى آخر، إذ لو كان المراد به الاستيلاء عليه كما يزعم الأشاعرة، لما تأخر ذلك إلى ما بعد خلق السموات والأرض، لأنه كان مستولياً على العرش قبل خلقهما، كما أن قوله: ( وَهُوَ اللّذِي عَلَى السَّوَنِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَةِ أَيَّالٍ وَكَانَ عَرَشُهُ عَلَى السَّوَنِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَةِ أَيَّالٍ وَكَانَ عَرَشُهُ عَلَى اللّهَ السَّوَنِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَةِ أَيَالٍ وَكَانَ عَرَشُهُ عَلَى اللّه اللّه الله الله الله الله والأرض بخمسين ألف سنة وعرشه على الماء)، بيان والأرض بخمسين ألف سنة وعرشه على الماء)، بيان بن العرش كان موجوداً قبل خلقهما بخمسين ألف بأن العرش كان موجوداً قبل خلقهما بخمسين ألف الله الله الله الله أن خلق السموات والأرض والمراد والأرض والأرض والأرض والأرض والمراد والأرض والمراد والأرض والمراد والمراد والأرض والمراد والمراد

فالث عشر؛ أن ما ذكر يُعد قرينة على حمل لفظ الستوى) على حقيقته، فإن قيل؛ ألا يمكن أن تحمل الأداة (شم) على معنى الواو لنجردها من معنى الترتيب، وتحمل كلمة (استوى) على المجاز أو الاشتراك اللفظي.. قيل، هذا خلاف الأصل والحقيقة، ثم إنكم بذلك تكونون قد أخرجتم لفظ وركبتم مجازات بعضها فوق بعض، دون القرينة التي تشترط لذلك أو الدليل الذي يقام لهذه الدعوى، بل ومع وجود القرائن الدالة على حمل اللفظين على الحقيقة والظاهر والأدلة القاطعة على ذلك والأوجه غير المحتملة لسواهما، فيكون هو الأولى بالصواب من الأوجه المحتملة.

رابع عشر: أن استواء الرب على عرشه، الختص به، الموصول بالحرف (على)، المعرف باللام، المعطوف، المطرد في موارده العدد على أسلوب ونمط واحد، نصفي معناه لا يحتمل سواه البتة!.. وأن مطلق أي لفظ؛ يدل على: معناه المشترك، واختصاصه واقترانه بالصلة قرينة معينة..

وعليه فاقتران (استوى) بالحرف (على) دال على (الاعتدال) بلفظ الفعل -تقول، (سؤيتُه فاستوى) كما يقال، (عدُلته فاعتدال)، فهو مطاوع الفعل المتعدي- وعلى (العلو) بالحرف الذي وُصل

به، وإذا اقترن بالحرف (إلى) دل على (الاعتدال) بلفظه وعلى (الارتفاع قاصداً لما بعد حرف الغاية) بواسطتها.. فزال الاشتراك والمجاز ووضح المعنى وأسفر صبحه.. وليس الفاضل من يأتي إلى الواضح فيُعقده ويعميه، بل من يأتي إلى المشكل فيوضحه ويبينه.. ولا أبين من كلام الله، وعلى رسوله البلاغ وعلينا التسليم.

خامس عشر، أن لفظ (الاستواء) بمعنى، (الارتفاع) قد اطرد في القرآن والسنة، ولو كان معناه (استولى) لكان استعماله في أكثر مواضعه كذلك فإذا ما جاء موضع أو موضعان بلفظ (استوى) حمل على معنى (استولى) لأنه المألوف المعهود، أما أن يؤتى إلى لفظ قد اطرد استعماله في جميع موارده على معنى واحد فيد على صرفه في الجميع إلى معنى لم يُعهد فيه، فيدا غاية الفساد ولم يقصده ويفعله من قصد البيان، هذا إذا كان في السياق ما يسوع حمله على غير معناه الذي اطرد استعماله فيه، فكيف وفي غير معناه الذي اطرد استعماله فيه، فكيف وفي السياق ما بأباة؟

سادس عشر، أن تفسير الاستواء في آي التنزيل بالاستيلاء، أو إخراجه عن حقيقته المعلومة التي صرح بها الإمام مالك في عبارته المشهورة، أو جعله مجازاً عنه، هو بمثابة نقل لفظة مكان لفظة بل هو أنكى، وهذا مما يعلم أنه مُناقض لما أخبر الله به ورسوله، بل هو من تحريف الكلم عن مواضعه، إذ من المعلوم أن التحريف نوعان،

تحريف للفظ؛ وهو: العدول به عن جهته إلى غيرها إما بزيادة وإما بنقصان وإما بتغيير حركة إعرابية وإما غير إعرابية، فهذه أربعة أنواع، وقد سلك فيها الجهمية والرافضة فعجزوا.

وتحريف للمعنى؛ وهذا الذي صالوا فيه وجالوا، وتوسعوا في شأنه وسموه (تأويـالاً)، وهو اصطلاح فاسد حادث لم يُعهد به استعمال في اللغة، عدلوا لأجله بالمعنى عن وجهه وحقيقته وأعطوا من خلاله اللفظ معنى لفظ آخر بقدر ما مشترك بينهما.

وأصحاب تحريف الألفاظ شر من هُوَلاء من وجه وهـوثلاء شر من وجه وهـوثلاء شر من وجـه، فإن أولئك عدلوا باللفظ والمعنى جميعاً عما هما عليه فأفسدوا اللفظ والمعنى، وهؤلاء وإن تركوا اللفظ على حاله إلا أنهم بإفسادهم المعنى كانوا أكثر شراً، لأنهم لما أرادوا المعنى الباطل ورأوا أن العدول به عن وجهه وحقيقته مع

بقاء اللفظ على حاله مما لا سبيل اليه -حتى قال قائلهم؛ (لو وجدت سبيلاً لحكها من القرآن، يقصد؛ استوى، لحككتها) - حرفوا له لفظاً يصلح له لئلا يتنافر اللفظ والمعنى وليسلم لهم التحريف بحيث إذا أطلق ذلك اللفظ المحرف فهم منه المعنى المحرف. سابع عشر؛ أن الأمة كلها من يحفظ القرآن ومن لا يحفظه، تعلم بالضرورة أن الرسول أخبر عن ربه بأنه استوى على عرشه، وهذا المعنى عندهم كما قال مالك وأئمة السنة؛ (معلوم غير مجهول) تماماً كرالسمع والبصر) وسائر ما أخبر به عن نفسه -وإن كانت كيفيته غير معلومة للبشر، فإنهم لم يُخاطبوا كانت كيفيته غير معلومة للبشر، فإنهم لم يُخاطبوا بالكيفية ولم يُرد منهم العلم بها - وعليه فإخراج الاستواء عن حقيقته المعلومة، كإنكار ورود لفظه بل أشد، وهذا مما يعلم أنه مناقض لما أخبر الله به ورسوله.

أمن عشر، أن اللفظ، إنما يبراد لمعناه ومفهومه، فالمعنى هو المقصود بالذات واللفظ مقصود التعريف بالمراد، فإذا انتفى المعنى وكانت إرادت محالاً لم يبق في ذكر اللفظ فائدة، بل كان تركه أنفع من الإتيان به، لكون هذا الإتيان قد حصل منه إيهام المحال والتشبيه وأوقع الأمة في اعتقاد الباطل، ولا ريب أن هذا إذا نسب إلى آحاد الناس كان ذمه أقرب من مدحه، فكيف يليق نسبته إلى من كلامه هدى وشفاء وبيان ورحمة؟.

تاسع عشر؛ أن من كان كلامه كذلك، لا يجوز أن يتكلم بشيء ويعني به خلاف ظاهره، اللهم إلا إذا كان في السياق ما يدل على ذلك، وإلا أوقع ذلك في اللبس واعتقاد الخطأ، فكيف إذا كان مع ظاهره في القرآن ما ينفى إرادة غيره 19.

العشرون، أن تفسير (استوى) في الآي بـ(استولى)، هو من التفسير بالرأي المجرد الذي لم يذهب إليه صحابي ولا تابعي، وعليه ينسحب حديث، (من قال في القرآن برأيه فليتبوأ مقعده من النار).. كما أن إحداث قول في تفسير كتاب الله كان السلف والأئمة على خلافه، يستلزم أحد أمرين؛ إما أن يكون خطأ في نفسه، أو تكون أقوال السلف المخالفة له خطأ، ولا يشك عاقل أن القول المحدث هو الأولى بالغلط والخطأ من قول السلف.

وبعدُ: فهذا قليل مما تيسر ذكره.. وإلى لقاء.. والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: ذكرت لك في المقال الأول أن الغضب كارثة على الصحة البشرية، وهو من أكثر المشاعر السلبية التي تُصيب الإنسان عند شعوره بعدم الرضا من أمر ما، أو عند الانزعاج من أحد المواقف، وهو نقيض الرضا، ويرافق الغضب تهيج واحمرار في الوجه مع البكاء أو الرغبة فيه في معظم الأحيان عند النساء وعندما يغضب الإنسان يثور كالبراكين ويُفقده الغضب القدرة على التحمل والتفكير.

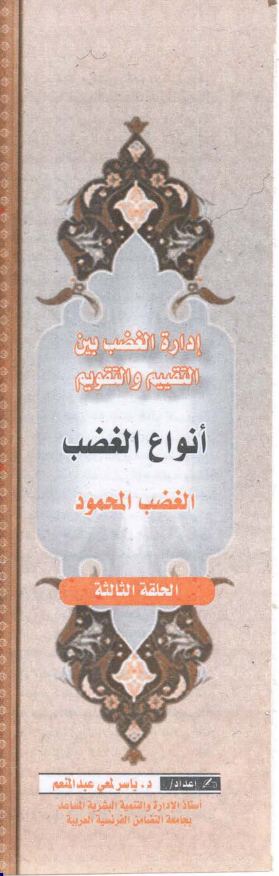
ففي المقال الأول كمقدمة لهذا الموضوع تكلمنا عن أن شريعتنا الغراء لم تدع شيئاً في هذه الحياة الدنيا إلا وأرشدتنا إلى كيفية التعامل معه، والاستفادة القصوى من منافعه، واجتناب أضراره والبعد عنها، كالغضب مثلاً الذي منه المحمود والمنموم، ومنمومه يعود على النفس والمجتمع بالدمار والهلاك بتفكك نسيج الأسرة الواحدة جراء ضرر هذا الأمر، وقد أخبرنا الشارع الحكيم من خلال الكتاب والسنة بالحلول النافعة التي لو اتبعناها ما غضبنا، أو على أقل تقدير أحسنا إدارة غضبنا انطلاقاً من قوله صلى الله عليه وسلم؛ «لا ضرر ولا ضرار» (أخرجه ابن ماجه؛ ٢٣٤١).

وتكلمنا في المقال الثاني عن طبيعة الغضب وخلصنا إلى أن الغضب تصرف لا شعوري وانفعال يهيج الأعصاب، ويحرك العواطف، ويعطل التفكير، ويُفقد الاتزان، ويَزيد في عمل القلب، ويرفع ضغط الدم؛ وبذلك يزداد تدفقه على الدماغ، وتضطرب الأعضاء، ويظهر ذلك بجلاء على ملامح الإنسان فيتغير لونه، وترتعد فرائصه، وترتجف أطرافه، ويخرج عن اعتداله، وتقبح صورته، فإن لم يكبح جماح نفسه تفلت لسانه، فنطق بما يشين من الشتم والفحش، وامتدت يده لتسبقه إلى الضرب والعنف، وربما القتل بما يندم عليه ولات ساعة مندم.

#### أنواع الغضب

#### أولاً: الغضب المحمود:

هو المطلوب؛ أي المندوب، المتعبد به؛ وهو ما كان لله تعالى، وهذا من الإيمان أو من أعمال الإيمان، والتكاسل عنه أو التغافل نقصان في الإيمان، بحيث يغضب المرء ويغتاظ عند ما تنتهك حرمات الله، كذلك مطلوب أن يغضب العبد على أعداء الله؛ من الكفّار، والمنافقين،



والطَّغاة، والمُتجبِّرين، وقد ذكر القرآن ذلك للرُسل الكرام في مواضع عديدة، ووردت الرُسل الكرام في مواضع عديدة، ووردت أحاديث كثيرة تدل على أن النَّبي صلى الله عليه وسلم كان يغضب لله عز وجل، قال الله تعالى: «بَعَلْهُ اللَّهُ جَهِدِ ٱلصَّغَلَا وَٱلْمُتَعِينِ وَاعْلُلُا عَلَيْهِمْ أَنْ النِّهِمْ جَهَدَةً وَبِلْنَ النَّعِينِ الْعَيْقِ النَّعِيدِ الْمَعِيدُ اللهِ اللهِ اللهِ المُعِيدُ المَعِيدُ اللهُ المُعِيدُ اللهُ المُعِيدُ اللهُ المُعِيدُ اللهُ المُعِيدُ اللهُ المُعِيدُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وفي قوله تعالى حكاية عن موسى: «المُثَلِّكُ إِذَا لَيْهُمْ صَلَّوا ﴿ اللهُ الْمُعْمَدِينَ أَمْوَى ، (طه، لَالْهُمْ صَلَّوا ﴿ اللهُ تَغْمِينَ أَمْصَيْبَ أَمْوَى ، (طه، بعد عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام- بعد علمه باتخاذ قومه العجل: «وَلَنَا رَجْعَ مُوسَى إِلَى فَوْمِهِ عَصْنَ أَنِياً وَاللهُ عَلَيْنَ أَمْ اللّهُ وَلَنْ أَمْ اللّهُ وَالْقَى اللّهُ اللّهُ وَالْقَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ قَالَ ابْنَ أَمْ إِنَّ الْقَيْمُ الطّنَاقِيقِ فَلْا تَشْمِتُ فِي الْأَعْدَالَةِ مَنْ اللّهُ وَلَا تَشْمِتُ فِي الْأَعْدَالَةِ مَنْ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ وَاللّهُ و

هَكَانَتُ تَلِكُ الْحِدُةُ مَنَهُ، وَالْغُضَبِ فَيهُ صَفَةً مَدح له؛ لأَنِهَا كَانَتَ للله وِيْ الله، كما كَانَت رَافَةَ النَّبِي صلى الله عليه وسلم ورحمته يَّا الله ولله، ثم كان يغضب حتى يحمرُ وجهه، وتنتفض عروقه لله ويْ الله، وبَدْلك وصف الله تعالى المُؤمنين بقوله؛ وأشدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ، (الفتح: ٢٩)، وقال تعالى: ﴿إِذَا لَهُ مَا اللهُ تَعَالَى: ﴿إِذَا لَهُ مَا اللهُ تَعَالَى الْمُؤَوِّ فَلَ الكَفْرِينَ ﴾ (المائدة: ٤٥).

قال الباجي: (وامًا فيما يعاد إلى القيام بالحق، فالغَضَب فيه قد يكون واجباً، وهو الغَضَب على الكفار والمبالغة فيهم بالجهاد، وكذلك الغَضب على أهل الباطل، وإنكاره عليهم بما يجوز، وقد يكون مندويا إليه، وهو الغَضب على المخطئ؛ إذا علمت أنَّ في إبداء غضبك عليه ردعاً له، وباعثاً على الحق، وقد روى زيد بن خالد الجهني، أنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم لما سأله رجل عن ضالة الإبل... وقال، وما لك ولها، وغضب رسول الله صلى الله عليه وسلم لما شكا إليه رجل معاذ بن جبل، أنه يُطول بهم في الصلاة). (المنتقى شرح الموطأ-الباجي ٢١٤/٧).

أما غضب النبي صلى الله عليه وسلم فلا

يُعرف إلا أن تنتهك محارم الله- تعالى- فعن عائشة رضي الله عنها قالت: ما ضرب رسول الله صلى الله عليه وسلم شيئاً قط بيده، ولا امرأة، ولا خادماً إلا أن يجاهد في سبيل الله، وما نيل منه شيء قط فينتقم من صاحبه إلا أن يُنتهك شيء من محارم الله فينتقم لله عز وجل- (أخرجه مسلم: ٢٣٢٨).

ومن ذلك ما رواه عبدالله بن عمرو رضي الله عنهما قال: خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم على أصحابه وهم يختصمون في القدر فكأنما يفقا في وجهه حَبّ الرمان من الغضب فقال: دبهذا أمرتم؟ أو لهذا خُلقتم؟ تضريون القرآن بعضه ببعض بهذا هلكت الأمم قبلكم، فقال عبدالله بن عمرو؛ ما غبطت نفسي بمجلس تخلفت فيه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ما غبطت نفسي بذلك المجلس عليه وسلم ما غبطت نفسي بذلك المجلس وتخلفي عنه. (أخرجه ابن ماجه، ٨٥).

وعن أبي مسعود رضي الله عنه، قال: أتى رجل النبي صلى الله عليه وسلم فقال: إنى لأتأخر عن صلاة الفداة من أجل فلان مما يطيل بنا، قال: فما رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم قط أشد غضباً في موعظة منه يومئذ، قال: «فقال يا أيها الناس، إنْ منكم منفرين، فأيكم ما صلى بالنّاس فليتجوز فإنّ فيهم المريض، والكبير، وذا الحاجة». (أخرجه البخاري،

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أنّه قال: بينما يهودي يعرض سلعة له أعطي بها شيئاً، كرهه أو لم يرضه، قال: لا، والذي اصطفى موسى عليه السلام على البشر، قسمعه رجل من الأنصار فلطم وجهه، قال: تقول: والذي اصطفى موسى عليه السلام على البشر، ورسول الله صلى الله عليه وسلم بين أظهرنا؟ قال: فذهب اليهودي إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، إنّ ني ذمة وعهداً، وقال: فلان لطم وجهي، فقال رسول الله صلى الله وعهداً، وقال: فلان لطم وجهي، فقال رسول الله صلى الله قال: قال يا رسول الله صلى الله وعهداً، وقال: فلان لطم وجهي، فقال رسول الله صلى الله قال: قال يا رسول الله عليه وسلم، لمّ لطمت وجهه؟

عليه السلام على البشر، وأنت بين أظهرنا؛ قال: فغضب رسول الله صلى الله عليه وسلم، حتَّى عُرف الغُضَّبُ في وجهه.

ثمَّ قال: لا تفضُّلوا بين أثبياء الله، فإنَّه ينفخ في الصُّور، فيصعق من في السموات ومن في الأرض إلاَّ من شاء الله، ثمَّ ينفخ فيه أخرى، فأكون أوَّل من بُعث، أوفي أوَّل من بعث، فإذا موسى عليه السلام آخذ بالعرش، فلا أدري أحوسب بصعقته يوم الطُّور، أو بُعث قبلي، ولا أقول؛ إنَّ أحداً أفضل من يونس بن متَّى عليه السلام. (أخرجه البخاري: ٣٤١٤).

عن ابي قتادة رضي الله عنه، أنه قال:

درجل أتى النّبيّ صلى الله عليه وسلم، فقال:

كيف تصوم؟ فغضب رسول الله صلى الله
عليه وسلم، فلمّا رأى عمر رضي الله عنه
غضبه، قال: رضينا بالله ربّا، وبالإسلام
ديناً، وبمحمّد نبيّاً، نعوذ بالله من غضب
الله وغضب رسوله. فجعل عمر رضي الله
عنه يردّد هذا الكلام حتّى سكن غضبه.

(أخرجه مسلم: ١١٦٢).

وعن أبي سعيد الخدري قال: كان النّبيُّ صلى الله عليه وسلم أشدُّ حياءُ من العذراء ق خدرها، فاذا رأى شيئاً يكرهه، عرفناه في وجهه، ولما بلُّغَه ابنُ مسعود قُولَ القائل؛ هذه قسمة ما أريد بها وجهُ الله، شقَّ عليه صلى الله عليه وسلم، وتَغيّر وجهه، وغُضبَ، ولم يَزِدُ على أَنْ قَالَ: قد أُوذِي موسى بأكثر من هذا فصير. (أخرجه البخاري: ٢١٠٢). وكثيراً ما تُنتهك محارم الله تعالى في هذا الزمان عُلناً وسراً، فكثير من وسائل الإعلام المرئية والمسموعة والمقروءة لاهم لها سوى نشر الرذيلة، ومحارية الفضيلة، وإشاعة الفاحشة، وبث الشبهات، وتزيين المنكر، وإنكار المعروف، والاستهزاء بالدين وشعائره، وحكومات ترفض أن تحكم شرع الله وأشخاص لدين الله كارهون، فهذا كله وغيره مما يوجب الغضب لله- تعالى-وهو من الغضب المحمود، ويُعد علامة على

قوة الإيمان، وهو ثمرة لحفظ الأوطان، وسلامة الأبدان، وتظهر ثمرة الغضب هنا بالأمر بالعروف، والنهي عن المنكر، والرد على الشبهات أما السكوت المطبق مع القدرة على التغيير فسبب للهلاك. فعن زينب بنت على التغيير فسبب للهلاك. فعن زينب بنت على الله وسلم استيقظ من نومه وهو يقول؛ ملا إله إلا الله ويل للعرب من شرقد اقترب فتح اليوم من ردم يأجوج ومأجوج مثل هذه، وحَلِّق بإصبعه وبالتي تليها قلت؛ يا رسول الله أنهلك وفينا الصالحون؟ قال؛ «نعم إذا كثر الخبث». (أخرجه البخاري؛ ٣٤٠٧).

نعم كثُر الخبث من سفك للدماء، وانتهاك للأعراض، واستباحة للأموال، وتدمير للبلدان بلاحق.

الخلاصة:

قم وانتفض، اغضب غضباً شرعياً غضباً بليق بك وبدينك دون إفساد ودون معصية، اغضب بصوتك، اغضب بوجهك، اغضب بقلبك، اترك المجلس، أومئ برأسك، أغمض عينيك، تأفف، أرسل رسالتك للجميع أنك غضبان قد تمعر وجهك.... انتهكت الحرمات ولن أجلس معكم لأنكم خضتم في الدين، وسخرتم من الشرع؛ لأنكم سخرتم من أهل الدين؛ واتخذتم آيات الله هزواً

قال تعالى: «وَقَدْ نَزْلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِنْبِ أَنْ إِذَا سَعِفْمْ فِي الْكِنْبِ أَنْ إِذَا سَعِفْمْ الْمَنْفَعُدُوا مَعَهُمْ حَقَّ يَغُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِوءً إِنَّكُمْ إِذَا مِثْلُهُمُّ إِنَّ اللهَ جَامِعُ الْمُنْفَقِينَ وَالكَسْفِينَ فِي جَهَمْ جَيِعًا ، (النساء: المُنْفِقِينَ وَالكَسِفِينَ فِي جَهَمْ جَيِعًا ، (النساء: 12.).

هذا ما تيسر ذكره في الباب، والله أسأل أن يحفظكم بحفظه، وأن يبارك فيكم، إنه ولي ذلك والقادر عليه، نلتقي الشهر القادم إن شاء الله مع باقي أنواع الغضب.

هذا، وصَلِّ اللهم وسلِّم وبارِك على نبينا محمد صلى الله عليه وسلم.

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

## نظرات في كتاب الترغيب والترهيب العلقة الأولى ومختصر الحافظ لله

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

اعداد/ معمد عبد العزيز

فهذه نظرات في كتاب الترغيب والترهيب للحافظ المنذري رحمه الله تعالى، ومختصره للحافظ ابن ها

هذَّب، مزَّق، كسَّر. وهذا الوزن غالب معانيه تأتي للتكثير، والتعدية.

والرهب: مخافة مع تحرز واضطراب قال تعالى:

هُ لَأَنْتُهُ أَشُدُّ رَهْبَةً فِي صُدُورِهِم مِنَ اللَّهِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ فَوْمٌ

لَا يَفْفَهُونَ ، (الحشر: ١٣)، وقال: «وَأَضَّمُمْ إِلَيْكَ جَامَكَ مِنَ الرَّمْتُمُ إِلَيْكَ جَامَكَ مِنَ الرَّمْتِ ، (القصص:٣٢).

والترهيب: كل ما يخيف المكلف، ويحذره من عدم الاستجابة، أو رفض الحق، أو عدم الثبات عليه بعد قبوله.

فالترهيب: ينتج عنه الخوف، أو التخويف، والتخويف مؤد إلى المراقبة، والحذر من العقاب. والخوف، والرجاء هما جناحا المكلف، والتوكل عماده، والتقوى لا تتحقق إلا بذلك.

ولذلك فالكتاب والسنة مملوءان بنصوص الوعد والوعيد.

#### والترغيب الواردية الوحيين ثلاثة أنواع:

الأول: الترغيب في تحصيل رضا الله، ومحبته، والقرب منه.

وهذا حال السابقين، فيكفي في حالهم ذكر الطاعات، ليرغبوا في فعلها، والتزامها؛ لأنها مرضاة للرب، وتحصيل لمحبته، والقرب منه، وإن لم يكن عليها ثواب، فكيف به. الثاني: الترغيب بتحصيل الدرجات العلى من الجنة، وصحبة النبيين، والصديقين، والشهداء، وهذا كسابقه. الثالث: الترغيب في تحصيل الثواب، وتكثير الحسنات، وتحصيل البركات.

وهذه الأنواع الثلاثة مذكورة في الكتاب:

 فمن أمثلة النوع الأول: حديث: (إن الله فرض عليكم الحج فحجوا).

. ومن أمثلة النوع الثاني: حديث: (إن الله وملائكته يصلون على الصف الأول).

وهو كتاب مبارك لا يستغني المسلم عنه فضلاً عن الداعية، وكذا مختصره للحافظ شهاب الدين أبي الفضل المعروف بابن حجر العسقلاني رحمهما الله تعالى، فأحببت أن أذكر نتفا من منهج الحافظ ابن الحافظ المنشري فيه، وكذا من منهج الحافظ ابن حجر في اختصاره تكون منبهة لمطالعه، وسأذكر في هذه العجالة أهم طبعات مختصره خاصة.

#### كتاب، الترغيب والترهيب،

جمعه الحافظ: أبو محمد زكي الدين عبد العظيم بن عبد القوي بن عبد الله المنذري (المتوفى: ٢٥٦هـ).

وهو مؤلّف حرص مؤلفه فيه على جمع الأحاديث الواردة في الترغيب، والترهيب على وجه الاستيعاب من جمهوركتب السنة، وسماه به الترغيب والترهيب.

والترغيب؛ على وزن تفعيل مثل: تعظيم، تفسير، تصديق، مصدر للفعل؛ رغّب، على وزن فعًل مثل؛ عظّم، فسَّر، صدَّق. وهذا الوزن غالب معانيه تأتي للتكثير، والتعدية .

والرغب: السّعة في الشيء، قال تعالى: « وَيَنْفُرَنَكَ رَغْبًا وَرَفَّا فَرَنَاكُ اللّهِ عَلَى السّعة في الرّغْبُ فيه وَفِيّاً وَرَغْبًا فيه وَاللّه اللّه وَلَمْ اللّه وَلِيهُ اللّه وَلِيهُ اللّه وَلِيهُ اللّه وَلَا تَعَالَى وَاللّهُ وَلِيمُ اللّهِ وَلَيْ اللّهِ وَلِيمُ اللّهُ وَلِيمُ وَلَا لَا لَا اللّهُ وَلِيمُ وَاللّهُ اللّهُ وَلِيمُ وَلَا اللّهُ وَلِيمُ وَلَا اللّهُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلَا اللّهُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ اللّهُ وَلِيمُ وَلِيمُونِ وَلِيمُ وَلَّهُ وَلِيمُ وَلَّا لِمُعْلِمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلَّا لِيمُولُونُهُ وَلِيمُ وَلَّا لِيمُولِمُ وَلِيمُ وَلِيمُونُ وَلِيمُونُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُونُ وَلِيمُونُ وَلِيمُونُ وَلِيمُ وَلِيمُونُ وَلِيمُونُ وَلِيمُ وَلِيمُونُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُونُ وَلِيمُونُونُ وَلِيمُونُ ولِيمُ وَلِيمُونُ وَلِيمُونُ وَلِيمُ وَلِيمُونُ وَلِيمُونُ وَلِيمُونُ وَلِيمُونُونُ وَلِيمُونُونُ وَلِيمُونُ وَلِيمُونُ وَلِيمُونُ وَلِيمُونُونُ وَلِيمُونُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُونُ وَلِيمُونُ وَلَّهُ وَلِيمُو

فالترغيب: كل ما رغب الكلف في الاستجابة، وقبول الحق والثبات عليه.

والترغيب: ينتج عنه الرجاء، أو الترجية، والترجية مؤدية إلى المحبة، وطمأنينة النفس. والترهيب: على وزن تفعيل مثل: تهذيب، تكسير، تمزيق، مصدر للفعل: رهب، على وزن: فعًل مثل: . ومن أمثلة النوع الثالث: حديث: (إن صدقة المسلم تزيد في العمر).

#### و الترهيب الوارد فيهما ثلاثة أنواع:

الأول: الترهيب من سخط الله، والحرمان من رضوانه، وهو خوف السابقين.

الثاني: الترهيب من فوات الثواب، وحبوط الصالحات.

الثالث: الترهيب من عداب الله الدنيوي والأخروي، وهو ملازم لقلب السلم.

وهذه الأنواع الثلاثة مذكورة في الكتاب:

- فمن أمثلة النوع الأول: حديث: (إذا نعس أحدكم في الصلاة فليرقد حتى يذهب عنه النوم، فإن أحدكم إذا صلى وهو ناعسٌ لعله يذهب يستغفر فيسب نفسه).

. ومن أمثلة النوع الثاني: حديث: (من سمع النداء فلم يمنعه من اتباعه عُذرٌ ، قالوا: وما العُذر؟، قال: خوف، أو مرض، لم تقبل منه الصلاة التي صلى).

- ومن أمثلة النوع الثالث: حديث: (إذا ظهر الزنا، والربا في قرية، فقد أحلوا بأنفسهم عذاب الله.)

#### منهج المصنف في جمع نصوص الكتاب ا

. قد جمع فيه الحافظ المنذري على وجه الاستيعاب ما تفرق من أحاديث الترغيب والترهيب في الكتب الستة، وموطأ مالك، ومسند أحمد، وسنن النسائي الكبرى، وعمل اليوم والليلة لله، ومعاجم الطبراني الثلاثة، ومسند أبي يعلى، ومسند أبي بكر البزار، وصحيح ابن حبان، والمستدرك على الصحيحين، وغيرها من كتب السنة.

- وكان عمله على وجه الاستيعاب لما ورد في الكتب الستة، وموطأ مالك، وصحيح ابن حبان، والمستدرك.

. ولا يترك شيئًا من هذه الكتب إلا لشدة ضعفه أو نكارته، أو وضعه، أو لذهول عنه.

 إذا كان الحديث في الكتب الستة فلا يعزوه لغيرها، إلا لفائدة.

إن كان الحديث عن جماعة من الصحابة رضوان الله عليهم- بألفاظ متقاربة، فإنه يكتفي
 بأحدها عن سائرها-

عدد أحاديث الكتاب: ٥٧٦٦ حديث، فهو من أكبر كتب الترغيب والترهيب.

عدد أحاديث الترغيب والترهيب التي فيه، وهي في الصحيحين أو أحدهما: ١٠٠٠ حديث، كما في كتاب: إتحاف المسلم بما ورد في الترغيب والترهيب من أحاديث البخاري، ومسلم، ليوسف بن إسماعيل النبهائي، فهو مستل منه.

. الكتاب مرتب على الأبواب بدأ فيه بكتاب: الإخلاص، وإنتهى بكتاب: صفة الجنة والنار. عدد كتبه: ٢٥ كتابًا، وكل كتاب مقسم إلى أبواب، ويعض الأبواب مقسمة إلى فصول.

#### فائدة

المتذري قد يكرر الحديث في أكثر من باب للمناسبة، وقد أحصى النبهائي من مكرراته في الصحيحين أو أحدهما دون غيرهما- لأن هذا هو موضوع كتابه: إتحاف المسلم بما ورد في الترغيب والترهيب من أحاديث البخاري ومسلم- نحوًا من ستن حديثًا.

- ختم الحافظ المنذري الكتاب بما ختم به البخاري صحيحه، فقال: «ولنختم الكتاب بما ختم به ختم به البخاري رحمه الله كتابه، وهو حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «كَلْمَتَانِ حَبِيبَتَانِ إلى الرَّحْمَنِ خَفِيفَتَانِ عَلَى اللَّسَانِ ثَقِيلَتَانِ فَي الْمُولُ الله الرَّحْمَنِ خَفِيفَتَانِ عَلَى اللَّسَانِ ثَقِيلَتَانِ فَي الْمُولُ الله المُخانَ الله الْمُخانِ الله المُخانَ الله المُخانِية الْمِيزَانِ؛

. قدم المصنف بين يدي كتابه فهرستاً لكتبه، وأبوابه؛ ليسهل الأمر على المراجع في كتابه.

- المنذري- رحمه الله تعالى- يحكم على الحديث بعد ذكره غالبًا بالرد، أو القبول، وكان من منهجه التساهل في رواية الحديث في فضائل الأعمال إذا لم يشتد ضعفه إذا ثبت أصل العمل.

- وقد ختم كتابه بباب في الرجال المختلف فيهم الذين ذكروا في هذا الكتاب، وقد رتب الأسماء على حروف المعجم، ثم ذكر الكني.

- صنف المنذري كتابه هذا من حفظه، وهو مغترب في غيبة كتبه، وقد نص على ذلك في نهاية كتابه قال: وقد تم ما أرادنا الله به من هذا الإملاء المبارك، ونستغفر الله سبحانه مما زل به اللسان، أو داخله ذهول أو غلب عليه نسيان؛ فإن

كل مصنف مع التؤدة والتأني وإمعان النظر وطول الفكر، قل أن ينفك عن شيء من ذلك، فكيف بالملي مع ضيق وقته، وترادف همومه، واشتغال باله، وغربة وطنه، وغبية كتبه.

#### ما ينتقد على الكتاب؛

أولاً: لا يوجد كتاب إلا ويعتوره النقص في جانب من الجوانب، ومن جد في طلب الزلل وجد، ومن تغاضى للمحبة عنه، لم ير الداهية، وإن كانت بين يديه بادية، والإنصاف عزيز، وقل أن تجد من سلم من حظ النفس.

ثانيًا: من أهم ما انتقد على الحافظ المنذري في كتابه:

- إيراده لكثير من الأحاديث شديدة الضعف، بل والموضوعة، وإن كان هو ينبه على كثير من ذلك يُ نقده.
- عدم استيعابه لكثير من أحاديث الترغيب
   والترهيب التي هي على شرطه في الكتب التي
   أخذ منها.

وهذان الانتقادان لا ينقصان من قدر الكتاب وأهميته شيئًا.

#### عناية أهل العلم بالكتاب:

قد لقي الكتاب عناية أهل العلم قديمًا وحديثًا لنفاسته، فاختصره بعض أهل العلم، وخرج أحاديثه، أو علق عليه بعضهم، وشرحه آخرون. من مختصراته:

- التيسير والتقريب إلى الترغيب والترهيب:
   لشمس الدين محمد بن عمار المالكي (المتوفى:
   ٨٤٤هـ).
- . التقريب إلى الترغيب والترهيب: لمحمد بن أبي بكر بن موسى الديري الصفدي (التوفى: ٨٦٢. هـ).
- وقد طبع بتحقيق؛ محمد عصام مراد، د. مصطفى ديب البغا، طبع مكتبة اليمامة. إتحاف المسلم بأحاديث الترغيب والترهيب من البخاري ومسلم: ليوسف بن إسماعيل النبهاني، وقد طبع بمطبعة مصطفى البابي الحلبي، الطبعة الأولى 1947 م، وقد طبعته المكتبة العصرية- بيروت-لبنان.

وقد جمع فيه المؤلف ألف حديث جاءت في

الترغيب والترهيب من الصحيحين، أو أحدهما، من أصله للإمام المنذري، والمكررات التي في الكتاب ستن حديثًا.

. مختصر الترغيب والترهيب: للحافظ ابن حجر، وسيأتي الكلام عليه.

- تهذيب الترغيب والترهيب: لحمد يحيى أمان بن عبد الله الكتبي الحنفي المكي (المتوفى: ١٣٨٧ هـ).

التعليق عليه وتخريج أحاديثه:

- عجائة الإملاء المتيسرة على ما وقع للحافظ المندري من الوهم وغيره في كتابه الترغيب والترهيب؛ لأبي إسحاق إبراهيم بن محمد الناجي (المتوفى: ٩٠٠ هـ)، طبع بتحقيق: أبي عبد الله حسين عكاشة، ط: مكتبة الصحابة-الإمارات- الشارقة، الطبعة الأولى ١٤١٤هـ-١٩٩٨

. للشيخ الألباني عليه عملان:

الأول: قسمه إلى قسمين: صحيح الترغيب والترهيب، وهو والترهيب، وضعيف الترغيب والترهيب، وهو كتاب رائق يقع في خمس مجلدات.

الأخر: طبع الكتاب كاملاً بأحكام الشيخ الألباني، والتعليق عليه، بعناية الشيخ الفاضل: مشهور حسن آل سلمان، وقد طبع بمكتبة المعارف-الرياض.

ومن أهم شروحه:

- كتاب: فتح القريب المجيب على الترغيب والترهيب: لحسن بن علي بن سليمان البدر أبو محمد الفيومي القاهري الشافعي- إمام جامع الزاهد بالمقسم (١٠٤- ٨٧٠هـ).

وهو يقع في ١٣ مجلدًا.

وله صورة في المحتبة المركزية بالجامعة الإسلامية برقم: (٢٨٧- ٢٩٩)، وأصل المخطوط في الخزانة الملكية بالمغرب.

والكتاب لم يُطبع، ويصلح أن يقسم على أربع رسائل ماجستير، أو دكتوراه، وللمصنف ترجمة في الضوء اللامع للسخاوي (١١١١/٣).

هذا ما يسره الله لي في هذه العجالة ، وللحديث بقية إن شاء الله ، أسأل الله أن يكتب لي فيها وقارئها الأجر، وأن يعفو عن الزلل.

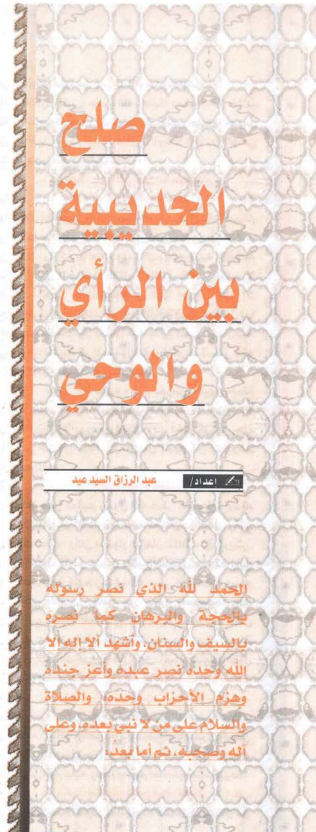
فهذا حديث عن الفتح البين الذي مهَّد بعون الله إلى فتح خيبر، ثم فتح الفتوح فتح مكة، نعم هذا اللقاء نقف فيه وقفة يسيرة مع صلح الحديبية؛ ذلكم الحدث العظيم في تاريخ السيرة النبوية، ونحن مهما تحدثنا حول هذا الموضوع فلن نسبر غوره، ولن نستقصى الحكمة البالغة منه ويكفى أن الله أنزل بشأنه وفي أعقابه (سورة الفتح)، وقال سيحانه في مطلعها: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتُحَا مُّبِنَا (أَ) لَغَفَرُ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدُّمُ مِن دَنْبِكَ وَمَا تَأْخَرَ وَيُتِدِّ نِهَمَتُهُ. عَلَيْكَ وَجَدِيلِكِ مِرَطًا مُسْتَقِيمًا ، (الفتح:١، ٢)، ثم قال: ﴿ وَيُنْصُرُكُ اللَّهُ نَصْرًا عَزيزًا، (الفتح:٣)، وفي هذا إشارة إلى فوائد هذا الصلح، وما ترتب عليه في الحال والاستقبال، ثم قال سبحانه في ختام السورة: ﴿ لَقَدْ صَدُّفُ اللَّهُ رَسُولُهُ ٱلرُّمْيَا بِٱلْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ ٱلْمَسْجِدُ ٱلْحَرَامَ إِن شَآةَ ٱللَّهُ عَامِنِينَ تُحَلِّقِينَ زُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَا غَمَافُونَ ۖ فَعَلِمَ مَا لَمْ نَعْلَمُواْ فَجَعَلَ مِن دُرِن ذَالِكَ فَتَحًا قَرِيبًا، (الفتح: ٢٧)، فسماه الله «فتحًا قريبًا».

وذلك تمهيدًا لفتوح أخرى ستأتي بعده؛ لأن الله هو الذي يتولى التمكين لدينه، لذا قال بعدها مباشرة، «مُو الَّذِي التمكين لدينه، لذا قال بعدها لينظهرة، «مُو الَّذِي الْصَلَ رَسُولُهُ, بِالْهُنَىٰ وَدِينِ الْحَقِ لِلْهُوسِّةِ مِنْ الْهُنِيْ الْحَقِ الْمُلْهِ مُولِينِ الْحَقِ الْمُلْهِ الله بالهدى وإذا سألت عن هذا الرسول الذي أرسله الله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله تأتيك الإجابة واضحة مثل الشمس في رابعة النهار في الآية التي بعدها؛ ﴿ تُعَمِّدُ رَسُّلُ أَنَّهُ وَالَّذِينَ مَمْهُ الْمُنَّاهُ عَلَ الْكُفَّارِ رُحَاهُ فِي وَحُولِنَا سِما مُنْ النَّمُ الْمُنَادِ وَالله الله على الله وأوصاف نبي آخر الزمان الذي لا نبي بعده، وكذلك أوصاف أبي آخرالزمان الذي لا نبي بعده، وكذلك أوصاف الموساف المذين اختارهم الله على عينه، وهذه الأوصاف المذكورة في التوراة من قبل كما هي مذكورة في القرآن؛ فاعلموا يا أهل الإسلام.

ثانيًا: متى كانت البداية

الآن وبعد هذا التمهيد أو التقدمة نشرع في المقصود بعون الله تبارك وتعالى:

وكانت البداية في العام السادس الهجري وفي المدينة النبوية عندما رأى النبي صلى الله عليه وسلم رؤيا (ورؤيا الأنبياء حق) رأى أنه وأصحابه يطوفون بالبيت الحرام في مكة، ومكة هي مهبط الوحي وقد أخرج المشركون النبي والذين آمنوا معه



ذو القعدة ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٥١ - السنة السادسة والأربعون / التوحيد ٧٧

منها منذ سنوات، وقد اشتاقت نفوس المهاجرين والأنصار على حد سواء إلى رؤية الكعبة المشرفة والطواف حولها، فهي في قلب كل مسلم وهي قبلة المسلمين جميعًا، وقد آلت قريش على نفسها أن تمنع محمدًا والذين آمنوا معه من دخول مكة والطواف حول بيت الله الحرام.

وعندما رأى الرسول صلى الله عليه وسلم الرؤيا هيّج الشوق في نفوس المسلمين جميعًا، وظنوا أنهم سيطوفون بالبيت ذلك العام، وانتظر النبي صلى الله عليه وسلم إلى شهر ذي القعدة، وهو من الأشهر الحرم التي تعظمها قريش وتتوقف فيها عن القتال، وخرج النبي صلى الله عليه وسلم في ذي القعدة من العام السادس الهجري ومعه أربع عشرة مائة (ألف وأربعمائة) من أصحابه الكرام قاصدين العمرة إلى بيت الله الحرام، وهي التي تسمى بعمرة الحديمية.

#### ثالثا: حبسها حابس الفيل:

خرج النبي صلى الله عليه وسلم والذين آمنوا معه من المدينة وساقوا معهم الهدي وأحرموا من ذي الحليفة، وهو ميقات أهل المدينة، خرجوا يريدون العمرة ولا يريدون قتالاً، فلم يحملوا معهم من السلاح إلا ما يحمله المسافر (سيف في غمده)، وانطلقوا إلى مكة فرحين مهللين ومكبرين وعقيدتهم واضحة جلية أنه بيت الله.

وانطلق الركب المسلم يحدوه الشوق ويدفعه الأمل في تحقيق رؤيا النبي، وأن يطوفوا بالبيت العتيق، ولما علمت قريش بمقدم النبي وصحبه عقدوا مجلسًا استشاريًا وقرروا صد المسلمين عن البيت الحرام وأرسلوا خالد بن الوليد على رأس مائتي فارس يرابط بكراع الغميم في الطريق المؤدي إلى مكة لمنع المسلمين وصدهم عن البيت الحرام.

ولما كان هدف المسلمين هو العمرة وليس الحرب أمر النبي صلى الله عليه وسلم المسلمين بتجنب الطريق الذي يقف فيه خالد تحاشيًا للصدام، وسار المسلمون حتى إذا كانوا في الثنية التي يهبط منها إلى مكة، بركت راحلة النبي صلى الله عليه وسلم، فقال الناس- أي الصحابة-: (خلات القصواء) وهو اسم ناقة النبي صلى الله عليه وسلم، وخلات يعني حرنت أي توقفت عن المشي

تمرُّدًا منها من غير علة أوسبب ظاهر. فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «ما خلأت القصواء، وما ذاك لها بخُلُق، ولكن حبسها حابس

القصواء، وما ذاك لها بخُلُق، ولكن حبسها حابس الفيل». أخرجه البخاري. (وهذا نوع من الوحي أوحى الله به إليها).

#### رابعًا: سعي النبي صلى الله عليه وسلم الى السلام وحرصه عليه:

الناقة مأمورة وعندما ترفض دخول مكة فهناك أمر ما أراده الله للمسلمين غير دخول مكة وأداء العمرة هذا العام، وقد ألهم الله نبيه الحكمة وفصل الخطاب، فقال: «والذي نفسي بيده لا يسألوني خُطة يعظمون فيها حرمات الله إلا أعطيتهم إياها، ثم زجرالناقة فوثبت فعدل بها عن مكة، ونزل بمكان فيه بنريسمى الحديبية، وهناك عسكر المسلمون في انتظار ما تسفر عنه الأمور، بعون الله ومشيئته.

وهو صلى الله عليه وسلم يعرض عليهم خطة للسلم، ويؤكد لهم أنه وأصحابه ما جاؤوا إلا للعمرة ولا يريدون قتالاً، وقد أخبر كل من جاء من قريش بهذا، بل وأرسل إليهم من يخبرهم مذلك.

#### خامساً: يبعة الرضوان:

كان ممن بعثهم رسول الله صلى الله عليه وسلم الى قريش للتفاوض معهم عثمان بن عفان رضي الله عنه، وكان اختيار عثمان لمكانته في قريش، الله عنه، وكان اختيار عثمان لمكانته في قريش، وعندما تأخر عثمان وأشيع أنه قُتل عندئذ بايع الصحابة كلهم رسول الله صلى الله عليه وسلم على القتال، وكانوا من خيرة الصحابة، وقد وضع رسول الله صلى الله عليه وسلم يده مكان يد عثمان في البيعة، ويكفي أصحاب هذه البيعة أن الله مدحهم وأعلن عن رضاه عنهم، فقال أن الله مدحهم وأعلن عن رضاه عنهم، فقال سبحانه: ﴿لَنَّ دَرَّ مَنْ اللهُ عَلَى الشَّعَ اللهُ على أصحاب هذه البيعة هذه البيعة وأن الله على أصحاب عنهم، فقال على الدين يتجرؤون على سبّ أصحاب رسول الله على الذين يتجرؤون على سبّ أصحاب رسول الله على الله عليه وسلم ومنهم أصحاب هذه البيعة!

سادسا: بدء المفاوضات وكتابة الوثيقة:

خفت حدة التوتر بعد عودة عثمان بن عفان من

التوحيا <del>( آ)</del>

ذو القعدة ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٥١ - السنة السادسة والأربعون

مكة، واتضح أن خبر قتله كان إشاعة كاذبة، وبعدها أرسلت قريشًا سهيل بن عمرو وهو رجل معروف بالحكمة والعقل ليتفاوض مع النبي صلى الله عليه وسلم والمسلمين، ولما رآه النبي صلى الله عليه وسلم استبشر به خيرًا، وقال للصحابة، «سُهل لكم أمركم»، وفعال قد تم الصلح وبنوده كالتالى؛

ا- أن يرجع الرسول ومن معه من المؤمنين عن مكة هذا العام على أن يأتوا في العام القابل فيدخلوا مكة ويطوفوا بالبيت ويقيموا بمكة ثلاثًا معهم سلاح الراكب- السيوف فقط ولا تتعرض قريش لهم بأي نوع من التعرض.

٢- وضع الحرب بين الطرفين عشر سنين، يأمن فيها
 الناس ويكف بعضهم عن بعض.

٣- من أحب أن يدخل في عقد محمد وعهده دخل فيه، ومن أحب أن يدخل في عقد قريش وعهدهم دخل فيه.

4- من أتى محمدًا من قريش من غير إذن وليه رده عليهم، ومن جاء قريشًا ممن مع محمد لم يُرد عليه.

#### سابعاً: موقف الصحابة من بنود الصلح:

جاءت البنود السابقة وقد أصاب الصحابة أو كثيرًا منهم ألم شديد بسبب هذه البنود، وخصوصًا البند الذي يؤجل عمرتهم للعام القابل والبند الذي فيه رد من أتى إلى المسلمين من قريش بغير إذن وليه برده إلى وليه، وقد توافق حضور أبي جندل بن سهيل بن عمرو مكبلاً في قيود عليه آثار التعذيب هاربًا من قريش معلنًا إسلامه، وانضمامه إلى المسلمين فصفعه أبوه على وجهه ونَهَرَه وردّه إلى قريش، ولم يستطع الرسول إلا أن يوصيه بالصبر تنفيذًا لبنود الوثيقة.

فحز هذا المشهد كثيرًا في نفوس المسلمين، لكن الأكثرية لم تستطع التعبير عن رأيها كما فعل عمر رضي الله عنه فقد جاء إلى النبي وقال: يا رسول الله، ألسنا على الحق وهم على الباطل؟ قال: بلى. قال عمر؛ أليس قتلانا في الجنة وقتلاهم في النار. قال: بلى. قال عمر؛ فلم نعطي الدنية في ديننا. قال النبي صلى الله عليه وسلم: «يا ابن الخطاب إني رسول الله ولست أعصيه وهو ناصري ولن يضيعني» قال عمر؛ أو ليس كنت تحدثنا أنا سنأتي البيت

فنطوف به؟ قال: بلى؛ أخبرتك أنا نأتيه العام؟ قال عمر: لا. قال الرسول صلى الله عليه وسلم: فإنك آتيه ومطوّف به.

ولم يكن هناك أحد من الصحابة يفهم هذا الفهم الذي فهمه أبو بكر رضي الله عنه، وقد أوضحه لعمر، فعمر يرى رأيًا قد يصيب ويخطئ، لكن الرسول صلى الله عليه وسلم يتبع الوحي الذي لا يخطئ، وهذا هو الفرق بين الرأي والوحي لذا أوصى أبو بكر عمر أن يلزم أمر النبي صلى الله عليه وسلم الذي لا ينطق عن الهوى، وقد بين الرسول صلى الله عليه وسلم ذلك لعمر بعد سماع رأيه ولم يصده، ولم يحجر على رأيه؛ فقد أوضح له أنه رسول الله، وأن الله معه ناصره ومؤيده وملهمه الصواب.

#### ثامنا: رأى سديد:

لما فرغ النبي صلى الله عليه وسلم من كتابة وثيقة الصلح بينه وبين قريش أمر الصحابة أن يقوموا ليتحللوا من عمرتهم ويحلقوا رؤوسهم وينحروا الهدي، فما قام أحد، وكأنهم لم يسمعوا، فدخل النبي صلى الله عليه وسلم على أم سلمة زوجته، غاضبًا حزينًا على أمر المسلمين يخشى عليهم الهلاك إن هم خالفوا أمره، فقالت أم سلمة رضي الله عنها، يا رسول الله، أتحب ذلك؟ يعني: أتحب الله عنها يا رسول الله، أتحب الآن وانحر هديك أن يفعلوا ما تأمرهم به؟ أخرج الآن وانحر هديك كما أشارت أم سلمة رضي الله عنها، ولم يكلم أحدًا، فلما رأى الصحابة النبي صلى الله عنها، ولم يكلم أحدًا، قاموا يتنافسون في الفعل اقتداء بالنبي صلى الله عليه وسلم يفعل قاموا يتنافسون في الفعل اقتداء بالنبي صلى الله عليه وسلم، وذبحوا وحلقوا شعورهم ومنهم من قصر شعره.

وهكذا كان للقدوة العملية أثر فعال أبلغ من الأمر النظري، ورحم الله أمنا أم سلمة رضي الله عنها فقد ألهمها الرآى السديد.

وعاد المسلمون إلى المدينة على أن يعودوا إلى مكة في العام القادم إن شاء الله، محلقين رؤوسهم ليطوفوا بالبيت العتيق، كما أشارت سورة الفتح، وبينت أن الله اختار لهم ذلك لحكمة يعلمها سبحانه اتضحت للمسلمين فيما بعد.

والحمد لله رب العالمين.

## شبهات حول القراءات

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، ويعد،

قلا يزال الحديث متصلاً عن مباحث في علوم القراءات، وفي هذا العدد نتناول بعض الشبهات حول القراءات، وفي هذا العدد نتناول بعض الشبهات حول القراءات، فنقول وبالله تعالى التوفيق؛ قال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي َ أَنَلَ عَلَيْكِ الْكِتَبَ مِنْهُ ءَائِتُ فَعَالَى الْتُوفِيقِ فَعَالَى الْكِتَبَ مِنْهُ ءَائِتُ فَعَالَى الْكِتَبَ مِنْهُ عَالَيْكَ فَيْ أَمُّ اللَّيْنِ فِي قُوبِهِمُ نَعْمَ الْمَنْعَ وَالْمِنْهُ وَالْمِنْهُ وَالْمَنْهُ وَالْمِنْهُ وَالْمِنْهُ وَالْمِنْهُ وَالْمِنْهُ وَمَا مَنْنَا بِهِ عَلَى الْمِنْهُ وَالْمَنْ فِي الْمِلْمِ يَعُولُونَ عَامَنًا بِهِ عَلَى مَنْ عِنْ عِنْ مِنْهُ الْمُنْهُ وَالْمَنْهُ وَالْمَنْهُ وَالْمَنْهُ وَالْمِنْهُ وَالْمَنْ فِي الْمِلْمِ يَعُولُونَ عَامَنًا بِهِ عَلَى مِنْ عِنْ عِنْ مِنْ عِنْ مِنْ مَنْ عِنْ مَنْهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَعَلَيْهُ المُنْهُ وَاللّهُ هَدُهُ الْحِلْقَةُ بِعَضُ الشبهات وعليه سنعرض في هذه الحلقة بعض الشبهات التي يثيرها المستشرقون وأعداء الإسلام حول القراءات.

#### ١ - شبهة التعارض والتناقض بين القراءات؛

وللرد عليها نقول؛ إن ما تواتر واشتهر من القراءات لا يعدو الاختلاف بينها نوعين؛ الأول، أن تختلف القراءتان في اللفظ وتتفقا في العنى ويرجع ذلك إلى؛

أ- اختلاف اللغات: مثل قراءة (الصراط)
بالصاد والسين، وقراءة (البخل) بضم الباء
وسكون الخاء، وبفتح الباء والخاء. والحكمة في
ذلك تيسير التلاوة على ذوي اللغاث المختلفة.
ب- وجود وجهين أو وجوه تقع في فصيح الكلام؛
وهذا وارد في كلام العرب فإنهم يعنون بالمعاني
ويأتون بالألفاظ على وجوه ما دام المعنى الذي
يقصد بالخطاب مستقيمًا.

مثال ذلك قوله تعالى: « مَا نُنُولُ الْمَكْتِكَةَ إِلّا فَيَالَّا اللّهُ وَلَهُ بَنونين مع كسر الزاي ونصب (الملائكة) على الإخبار من الله عز وجل؛ لأن كل شيء بإرادته، وقرئ بتاء مفتوحة مكان النون مع رفع (الملائكة) على أنه فعل سمي فاعله، وأضيف الفعل إلى الملائكة؛ لأنها تتنزل بعد أمر الله لها بالنزول، وقرئ بضم التاء مع رفع (الملائكة) على أنه فعل لم يسم فاعله؛ لأن الملائكة لا تنزل من عند نفسها، وإنما يُنزلها الله عز وجل.

#### اعداد/ د. أسامة صابر

مثال آخر، وهو من لطائف إعراب القرآن: قوله تعالى: (وُوَلِّرُ فِيهَا أَفْرَهَا فِي آرَمِهَ أَيَّامِ سَوَلَهُ لِلسَّالِلِينَ) (فصلت: ١٠)، قرئ (سواء) بالرفع والنصب والبحر. فأما قراءة الرفع فعلى أنه خبر المبتدأ مضمر أي: هي سبواء، والنصب على المصدر بفعل مقدر، أي: استوت استواء أو على الحال من ضمير (أقواتها)، والجر على النعت لأيام أو لأربعة أي في (أربعة أيام مستوية تامة).

الثاني؛ أن تختلف القراءتان في اللفظ والعنى مفا مع صحة العنيين كليهما، فلا يكونان متناقضين ولا متعارضين

مثال ذلك قوله تعالى: (فَقَالُواْ رَبِّنَا بَعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا) (سبأ: ١٩) قرئ بنصب (ربنا) على النداء، و(باعد) بالألف وكسر العين وسكون الدال، و(بعد) بكسر العين المشددة بلا ألف ومعنى الكلام: فعل طلب اجتراء منهم وبطرًا، وقرئ (ربنا) بضم الباء على الابتداء، و(باعد) بالألف وفتح العين والدال خبر على أنه شكوى منهم لبعد سفرهم إفراطًا في الترفه وعدم الاعتداد بنعم الله عليهم.

وحكمة هذا النوع أن تكونَ الآية بمنزلة آيتين وردتا لإفادة المعنيين جميعًا.

وأما تضاد المعاني وتضارب الأهداف فلا وجود له في القرآن، قال تعالى: «وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ أَلَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ أَخْلِلُهُا كَثِيرًا » (النساء: ٨٧).

قال ابن قتيبة في (تأويل مشكل القرآن): "أما اختلاف التضاد فلا يجوز، ولست واجده بحمد الله في شيء من القرآن إلا في الأمر والنهي من الناسخ والمنسوخ، وأما اختلاف التغاير فهو جائز".

#### ٢- شبهة أن القراءات نشأت يسبب خلو خط الصحف من الشكل والنقط؛

فالكلمات القرآنية كتبت في المصاحف مجردة عن النقط الذي يدل على ذات الحرف،

ومن الشكل الذي يدل على موقع الكلمة من الاعراب، فيزعمون أن كل قارئ كان يختار ما يراه في نظره مناسبًا، والجواب على هذه الشبهة من وجوه:

أولاً: الشراءات مردها الروايلة، ومرجعها السماء ولا دخل لأحد من البشرية ذلك، وليست خاصية الخط العربي مدعاة إلى تنوع القراءات، وفي قصة عمر بن الخطاب مع هشام ابن حكيم ما يبين ذلك، في صحيح البخاري (٥٠٤٣) عن عمر رضى الله عنه قال: سمعت هشام بن حكيم بن حزام يقرأ سورة الفرقان في حياة رسول الله صلى الله عليه وسلم فاستمعت لقراءته، فإذا هو يقرأ على حروف كثيرة لم يُقرئنيها رسول الله صلى الله عليه وسلم، فكدت أساوره في الصلاة فتصبرت حتى سلم، فليبته بردائه، فقلت؛ من أقرأك هذه السورة التي سمعتك تقرأ؟ قال: أقرأنيها رسول الله صلى الله عليه وسلم. فقلت: كذبت؛ فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم قد أقرأنيها على غير ما قرأت. فانطلقت به أقوده إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقلت: إنى سمعت هذا يقرأ بسورة الفرقان على حروف لم تقرئنيها. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "أرسله! اقرأ يا هشام، فقرأ عليه القراءة التي سمعته يقرأ؛ فقال رسول الله صلى الله عليه؛ كذلك أنزلت، ثم قال: اقرأ يا عمر فقرأت القراءة التي أقرأني، فقال رسول الله صلى الله عليه: كذلك أنزلت؛ إن هذا القرآن أنزل على سبعة أحرف فاقرءوا ما تىسرمنه".

ثانيا، لما كتبت المصاحف في عهد عثمان رضي الله عنه أرسل مع كل مصحف عائاً يعلم الناس القراءة بما تلقاه عن النبي صلى الله عليه وسلم، والمقصود من ذلك تقييد ما يحتمله الرسم بالمنقول تواترًا.

ثالثاً: في القرآن كلمات تكررت وكُتبت برسم واحد، ولم يحصل اختلاف القراء إلا في مواضع منها، مثال ذلك كلمة (ملك) رسمت برسم واحد في سورة الفاتحة (ملك يوم الدين)، وفي آل عمران (قل اللهم ملك الملك)، وفي سورة

الناس (ملك الناس)، واختلف القراء في موضع الفاتحة فقط.

مثال آخر؛ فعل (يحزن) قرأه نافع حيث وقع في القرآن بضم الياء وكسر الزاي إلا في موضع الأنبياء (لا يحزنهم الفزع الأكبر)، فقرأه بفتح الياء وضم الزاي، وبعكس هذا قرأ أبو جعفر، فدل ذلك على أن الأصل هو التلقي وليس الرسم المجرد.

#### ٣- شبهة وجود اللحن في بعض القراءات:

وهم لجهلهم بلغة العرب يد عون هذا على القرآن الذي نزل بلسان عربي مبين، فينتقدون مثلاً قراءة (إنْ هَذَنِ لَسَحِرْنِ) (طه: ٦٣) بتشديد النون في (إن) ومجيء (هذان) بالألف مع أن هذه القراءة ثابتة صحيحة وأتت عل وجه فصيح، وهو لغة لبني الحارث بن كعب وغيرهم؛ يلفظون بالمثنى بالف على كل حال، فيقولون يافندان، ورأيت الزيدان، ومررت بالزيدان، وأنشد النحويون في ذلك قول الشاعر؛ (تزود منا بن أذناه طعنة).

وينتقدون قراءة حمزة لقوله تعالى: (وَلا يَحِنُ اَلْكُرُّ السِّنِيُّ إِلَّا بِأَمْلِهِ أَ (فاطر: ٤٣) بإسكان الهمزة في (السيئ) مع أن الجزم ألا يدخل الأسماء، قال مكي بن طالب مبيئا وجه هذه القراءة: (وحجة من أسكن أنه استثقل كسرة على ياء مشددة فهي مقام كسرتين، والكسرة ثقيلة وهي على الياء المشددة أثقل، ثم كسرة على همزة والكسر على الهمز ثقيل أيضًا مع ثقل الكسر في نفسه فاجتمع أشياء ثقيلة فأسكن الهمزة استخفافا)، وقد احتج بعض النحويين لحمزة بقول الشاعر؛

#### فاليوم أشرب غير مستحقب

#### إثما من الله ولا واغل

فذكر (أشرب) بسكون الباء

ولا ينبغي أن يظن بحمزة رحمه الله أنه فعل ذلك عن رأي من عند نفسه؛ فإنه لم يقرأ حرفًا إلا بأثر، وما من قراءة من القراءات إلا ولها وجه من العربية فصيحًا كان أو أفصح.
وللحديث بقية إن شاء الله،

والحمد لله رب العالمين.



تتقدم أسرة مجلة التوحيد بخالص العزاء إلى الزميل العزيز الأستاذ مصطفى خليل أبو المعاطي سكرتير تحرير الجلة، وذلك في وفاة شقيقه الأستاذ/ عدنان خليل أبو العاطي، عضو نقابة الصحفيين. وندعو الله عزوجل له المغضرة والرحمة.

كما تتقدم أسرة تحرير مجلة التوحيد بخالص العزاء للزميل الأستاذ أحمد رجب، المنفذ الفني بالمجلة، وذلك في وفاة والده. وندعو الله تبارك وتعالى أن يشمل الفقيد بالمُفرة والرحمة.

وبمزيد من الحزن والأسى، تحتسب أسرة تحرير مجلة التوحيد، وجماعة أنصار السنة بالمركز العام عند الله تعالى الأخ الحبيب الشيخ حامد عبد الكريم نويجي، من مرسى مطروح، وقد توفي إلى رحمة الله بإذنه تعالى يوم ١٠/٧/١٠م.

وندعو الله سبحانه أن يتغمده بواسع رحمته، ولا نقول إلا ما يرضي ربنا، وإنا لله وإنا إليه راجعون.

رئيس التحرير

#### تهنئت

تتقدم مجلة التوحيد بخالص التهنئة إلى الابنة علياء عبد الخالق محمد قمر، وذلك لحصولها على درجة الماجستير، وكان موضوع رسالتها: «تأثير القنوات الفضائية على اتجاهات الناخب المصري بالتطبيق على استفتاء الدستور الحديد،

وقد تكونت اللجنة من كل من:

١- أ.د فرج الكامل، رئيسًا.

٧- أ.د واثل إسماعيل، مناقشا.

٣- أ.د أماني فهمي، مناقشا.

وقد أجازت اللجنة الطالبة بتقدير امتياز مع التوصية بتداول الرسالة بين الجامعات. وأسرة مجلة التوحيد تتمنى للباحثة مزيدًا من التوفيق والنجاح.

#### Öffichi

في رسالة علمية لنيل درجة الدكتوراه من كلية الدعوة وأصول الدين، بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، حول جماعة أنصار السنة المحدية يمصر، وجهودها في الدعوة إلى الله تعالى، حصل الطالب بكر بن عبد الحليم محمود أحمد إبراهيم آل هراس، على درجة الدكتوراه، وذلك تحت إشراف د/ تركي عبد الله السكران، وقد تكونت لجنة المناقشة من كل من:

أ.د حمد بن ناصر العمار، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.

أ.د عبد الله بن سليمان الغفيلي، كلية الدعوة وأصول الدين قسم العقيدة بالجامعة الإسلامية بالمدينة

وجماعة أنصار السنة بالركز العام، وأسرة تحرير مجلة التوحيد تتمنى للباحث مزيدًا من التوفيق والنجاح. رئيس التحرير

ذو القعدة ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٥١ - السنة السادسة والأربعون



Upload by: altawhedmag.com



۸شارع قولة ـ عابدین ت:۲۳۹۲۵۱۷ – ۲۳۹۲۵۱۷

Upload by: altawhedmag.com