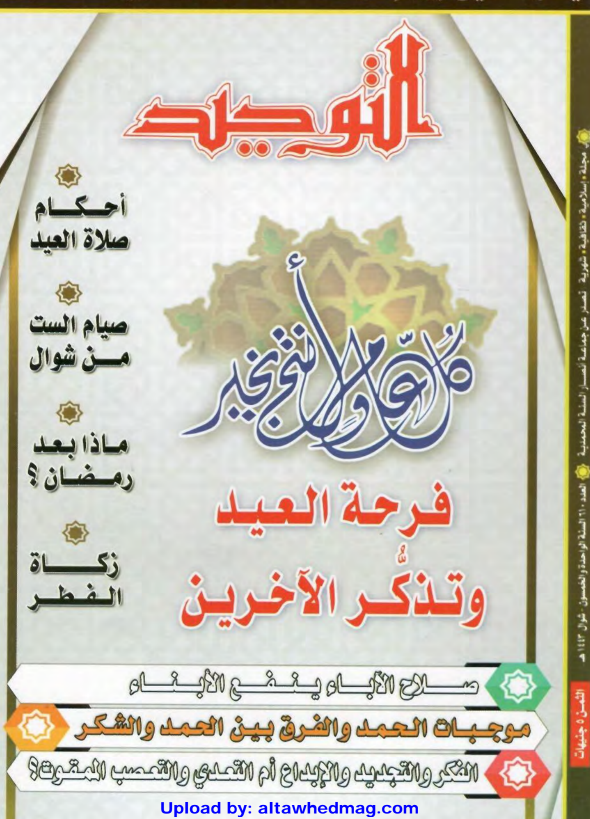
# يسر الدين بين إفراط المتكاسلين وتفريط الغالين





# تهنئة وتوضيح

الإخوة الأعزاء قراء مجلة التوحيد ومتابعيها الكرام: بداية نهنئكم بعيد الفطر المبارك، كل عام أنتم بخير وصحة وعافية، وتقبل الله منا ومنكم صالح الأعمال، وبعد:

ففي الآونة الأخيرة حاولنا أكثر من مرة احتمال غلاء أسعار الطباعة وأسعار الورق ومستلزمات الطباعة والمطالبة المستمرة من مطابع الأهرام بزيادة أسعار الطباعة، وكل شهر تتكبد المجلة خسائر كبيرة في تحمل عبء الطباعة بالسعر القديم، ولهذا قرر مجلس إدارة المركز العام وإدارة مجلة التوحيد رفع سعر بيع مجلة التوحيد إلى ١٠ جنيهات بداية من الشهر القادم إن شاء الله.

ونرجو من فروعنا وقرائنا ومتابعينا الأفاضل احتمال الزيادة الجديدة لنستمر في العطاء، وجزاكم الله خيرًا .

فاغلمأنه لإله إلاالله

رئيس مجلس الإدارة أ. د. عبد الله شاكر الجنيدي

نائب رئيس مجلس الإدارة والمشرف العام لجلة التوحيد

د. عبد العظيم بـدوي أ. د. مرزوق محمد مرزوق

مستشار التحرير جسمال سعد حاقم رئيس اللجنة العلمية د.جمال عبد الرحمن

اللجنة العلمية معاوية محمد هيكل د.محمد عبد العزيز السيد د. عاطف التاجوري

الاشتراك السنوي

۱۰ في الداخل ۱۰۰ جنيه توضع في حساب المجلة رقم/١٩١٥٩٠ ببنك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٢٣٩٣٠٦٦٢ ٢- في الخارج ٤٠ دولاراً أو ٢٠٠ ريال سعودي أو مايعادلهما

التحرير

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٤٨ مجلداً من مجلدات مجلة التوحيد عن ٤٨ سنة كاملة



صاحبة الاستياز جمعية أنصار السنة المحمدية رنيس التحرير، مصطفى خليل أبو المعاطي رئيس التحرير التنفيذي،

حسين عطا القراط

مدير التحرير إبراهيم رفعت أبو موته الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي

إدارة التحرير || ٨ شارع قولة عابدين.القاهرة ت،١٩٢٦٦٦٧. فاكس ،١٣٩٢٦٦٦ البريد الإلكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

#### ثمنالنسخة

مصر ٥٠٠ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

موجبات الحمد والفرق بين الحمد والشكر ، د. عبد الله شاكر باب التفسير: د. عبد العظيم بدوي يسر الدين بين إفراط المتكاسلين وتفريط الغالين ، أ.د مرزوق محمد مرزوق فقه المرأة المسلمة؛ د. عزة محمد رشاد فرحة العيد وتذكر الأخرين: الشيخ عبده أحمد الأقرع 12 14 الطريق إلى مغضرة الذنوب، الشيخ صلاح نجيب الدق غزوة بدر، د. سيد عبد العال 11 أحكام صلاة العيد: د. متولي البراجيلي 72 ليلة القدر فضائل وأحكام، د. حمدي طه TA الفكر والتجديد والإبداع، أم التعدي والتعصب المقوت؟ 14 د. عبد الوارث عثمان 37 واحة التوحيد: علاء خضر فضل العشر الأواخر من رمضان؛ الشيخ معاوية محمد هيكل ٣٨ كمثل غيث أعجب الكفار نباته، الشيخ مصطفى البصراتي قانون المعرفة الإسلامي: د. أحمد منصور سبالك 22 حكم صيام الست من شوال في غير شهر شوال ،د.محمد عبد العزيز 27 البيت المسلم حول الرسول صلى الله عليه وسلم ، د. جمال عبد الرحمن ٥. مقالات في معانى القراءات: د. أسامة صابر 04 نماذج تحتذى من أعلام وأئمة أهل السنة : د. محمد عبد العليم الدسوقي ov زكاة الفطر، د. محمد عاطف التاجوري 17 ماذا بعد رمضان؟ الشيخ حسين بن عبد العزيز آل الشيخ 75 مسابقة الشيخ محمد صفوت نور الدين العلمية 77 عيد سعيد : د . ياسر لعي عبد المنعم 1V صلاح الآباء ينفع الأبناء (١) : المستشار أحمد السيد علي إبراهيم v.

فيرين العلد

٩٢٠ جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و٣٠٠ دولاراً خارج مصر شاملة سعر الشحن Upload by: altawhedmag.com

# موچيات التعمل والفرق بين التعمل والشكر

الحمد لله رب العالمين، وأشهد أن لا إلسه إلا الله وحدد لا شريك له ولي الصالحين وأشهد أن نبينا محمدًا عبد الله ورسوله صلى الله عليه وسلم ويعد:

ادنير الله الكرد . عبد الله شاكر

فإن موجبات حمد الله تبارك وتعالى كثيرة ومتنوعة منها: تضرده سبحانه بالريوبية والألوهية. فهو سبحانه الذي أوجد الخلائق كلها، فلا رب غيره ولا إله سواه وقد أشار إلى ذلك في كتابه وأثنى على نفسه فقال في مفتتح كتابه الكريم: رتصة من محسب ، والفاتحة: ٢).

وقد أفادت الآية أن مصدر الكون كله والمتفرد بالخلق والإيجاد هو رب العالمين، ومن هنا كان هو المحمود في الأولى والأخرة، كما قال تعالى:

مَا تَكُنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا يَعْلِنُونَ ﴾ وَهُوَ أَنَّهُ لَا إِلَيْهِ إِلَّا

لهِ وَتَعْكَنُ عَمَّا إِنَّمْرِكُونَ ۞ وَرَثْكَ مُعْلَمُ

02

قال ابن كثير رحمه الله: يخبر تعالى أنه المتفرد بالخلق والاختيار، لأنه ليس له في ذلك منازع ولا معقب. قال تعالى: ورفك علَّقُ ما يَضًا: وعَنَكُوُ الله علما شاء كان، وما لم يشأ لم يكن.

فالأمور كلها خيرها وشرها بيده ومرجعها إليه، وقوله مرهون بلا إله إلا هو الله. أي: هو المتفرد بالإلهية، فلا معبود سواه، كما لا رب يخلق ما

یشاء ویختار سواه. (تفسیر ابن کثیر: ج۳/ ۵۳۹).

كما حمد الله تبارك وتعالى نفسه بعد إقرار المشركين أنه الخالق، ولي سابع من علق السوب والأرض لفرل أله فل المنذ بله بل أكثرهم

لا يعلمون ، ( لقمان: ٢٥ ). احما اله ملطا

وقد أفادت الآية أنه سبحانه وتعالى يُحْمَد على جميع فعله وخلقه. ومما تجدر الإشارة إليه هنا: أن المشركين لم ينفعهم إقرارهم بأنه خالق السماوات والأرض؛ لأنهم لم يعبدوه وحده ولم يُخلصوا له الدين، ولم يشركوا معه غيره، والواجب صرف جميع أنواع العبادة لرب الأرض والسماء، وترك اتخاذ الأنداد له جل في علاه.

ومن موجبات حمد الله تعالى: ما اتصف به من صفات الجلال والكمال، فهو وحده الموصوف بكل كمال والمنزّه عن كل نقص، وله سبحانه وتعالى الحمد والمنة والثناء الحسن على جميع صفاته وأفعاله.

قال ابن القيم رحمه الله: فلله العظيم أعظم حمد وأتمه وأكمله على ما من به من معرفته وتوحيده والإقـرار بصفاته العلا وأسمائه

الحسنى، واقرار قلوبنا بأنه الله الذي لا إله الاهو، عالم الغيب والشهادة، رب العالمين، قيوم السماوات والأرض، إله الأولين والأخرين، ولم يزل موصوفا بصفات الجلال. منعوتا بنعوت الكمال، منزهًا عن أضدادها من النقائص والتشبيه، والمثال (طريق الهجرتين: ٢٦٥). ومن هذا أقول: يجب على العباد معرفة أسماء الله الحسنى وصفاته العلا من خلال أيات القرآن الكريم وصحيح سنة النبى صلى الله عليه وسلم؛ لأن معرفة الله بما هو عليه تحرِّك القلوب وتهز النفوس، وتدفع العبد إلى تحقيق العبودية لله تعالى. وكلما كان العبد له نصيب من معرفة أسماء الله الحسني وصفاته العلا، كان أكثر حمدًا لله تعالى، وتقديسًا له، وذلك لأن كل صفة من صفاته يستحق أن يحمد عليها ويثنى عليه بها؛ لأنها صفات كمال من كل وجه، وكذلك جميع ما فعله وخلقه، أو أمر به أو نهى عنه يحمد عليه سيحانه وتعالى.

ومن موجبات حمد الله تبارك وتعالى: علَم العبد بأن ريّه يحب الحمد. كما جاء في حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ما من أحد أغير من الله. ومن أجل ذلك حرم الفواحش. وما أحد أحب إليه المدح من الله: (البخاري ٧٤٠٣).

ومن موجبات حمد الله تبارك وتعالى، تتزهه عن الشريك والصاحبة والولد، قال تعالى، مُوَّ هُوُ اللهُ أَحْكَدُ () اللهُ المُتَكَدُ () لَمَ يَكِدُ وَلَمَ يُولَدُ (الإخلاص: ١-٤). (الإخلاص: ١-٤).

وقد ثبت في السنة النبوية أن هذه السورة تعدل ذلك القرآن: لما اشتملت عليه من هذه الأحكام، فقد صح أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لأصحابه، أيعجز أحدكم أن يقرأ ذلك القرآن في ليله؟، فشق ذلك عليهم وقالوا: أينا يطيق ذلك يا رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ فقال، الله الواحد الصمد ذلك القرآن (المخارى: ٥٠١٥).

قال ابن حجر رحمه الله: وفي الحديث: إثبات فضل قل هو الله أحد، وقد قال بعض العلماء: إنها تضاهى كلمة التوحيد: لما اشتملت عليه

من الجمل المثبتة والنافية مع زيادة تعليل. ومعنى النفي فيها، أنه الخالق الرزاق المعبود، لأنه ليس فوقه من يمنعه كالوالد. ولا من يساويه في ذلك كالكفء، ولا من يعينه على ذلك كالولد (فتح الباري: ج٦١/٩).

ولذلك كانت هذه السورة لها منزلتها العظيمة عند أهل الإسلام، والله تبارك وتعالى يحب من يحبها ويقرأ بها، كما في حديث عائشة رضي الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم بعث رجلاً على سرية، وكان يقرأ لأصحابه في صلاتهم فيختم به قل هو الله أحد ، فلما فقال، سلوه لأي شيء يصنع ذلك؟ فسالوه، فقال النبي صلى الله عليه وسلم، ، أخبروه أن الله تعالى يحبه، (البخاري ٧٣٧٥).

ومن موجبات حمد الله: إرساله رسله لهداية الخلق وتوضيح وبيان الحق واقامة حجته على عباده. قال تعالى: ، رُسُلا سُتَرِينَ وَمُنْدِينَ لِللَّا يَكُونُ لِلنَّاسِ عَلَى أَمَّهُ حُمَّةُ مَدَ ٱرْسُلُ وَكَانَ أَمَّةُ عَهِرًا

حَكِماً ، (النساء، ١٦٥). وأهل الإيمان وهم في الجنان يحمدون ريهم على إرسال المرسلين. كما قال تعالى عنهم: ، ورُقاماً ما في صُدُورهم مِنْ عِلْ عَرِى مِن عَنِهمُ الأَنْبَرُ وقَانُوا الْحَمَدُ هُوَ الْمِي هَدَمَا

لهذا وما كما ليهتري لولا أن هدنا ألمه (الأعراف: ٤٣)، ومن تمام نعمته بإرسال المرسلين أن أرسلهم بلسان أقوامهم ليعقلوا خطابهم، قال تعالى: ، وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه ليستجي لهم فيصل ألمان بشاة ويهدى من يشاة

وَهُوَ الْمُرْمِرُ الْحَكِمُ ، (إبراهيم: ٤). وقد اختص الله نبينا محمدا صلى الله عليه وسلم بإرساله إلى الناس كافة من العرب والعجم، كما هو مرسل إلى الجن أيضا، قال تعالى: ، قُلْ بِتَأَيّْهُا ٱلْمَرْفِي إِنَّ رَسُولُ أَهْوَ إِنِّكَمْ مَبِعًا ، (الأعراف: ١٥٨).

ومن موجبات حمد الله تبارك وتعالى: تأييده لأوليانه ونصره لهم على أعدائهم. وقد حمد سبحانه وتعالى نفسه بعد أن قطع دابر المكذبين للأنبياء والمرسلين فقال: مُقْطِعَ دَابِرُ ٱلْمَرْمِ أَلَّيْمٍ طَلَّقُوا وَالْحَمَّةُ مَرْ وَيَ ٱلْمَامِعَ،

(الأنعام: ٤٥). محمد معد الأنعام:

قال رشيد رضا رحمه الله: ،والحمد لله رب

العالين، أي: والثناء الحسن في ذلك الذي جرى من نصر الله تعالى لرسله بإظهار حجتهم، وتصديق نذرهم، واهـ لأك الشركين الظالين، واراحـة الأرض من شركهم وظلمهم، ثابت ومستحق لله رب العالمين، وهـ ذم الجملة بيان للحق الواقع من كون الحمد والثناء على ذلك مستحق لله تعالى وحده، وارشاد لعباده المؤمنين يُذكرهم بما يجب عليهم من حمده على نصر وحمده في عاقبة كل أمر وخاتمة كل عمل، كما قال في عباده المتقين، وآخر دُعواهم أن الحمد لله رب العالمين، (تفسير المنار: ج/٢١٤).

وقد أمر الله نبيه صلى الله عليه وسلم بعد أن فتح عليه مكة أن يُسبحه ويحمده فقال له:

يَدْ مُلُوْتٍ فِي دِبِنِ أَنَّهِ أَقُوْامًا ۞ فَسَيَّعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَأَسْتَغْفِرُهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَاسًا، (النصر: ١-٣)،

وكان النبي صلى الله عليه وسلم بعد نزول هذه الآية يكثر من ترداد التسبيح والتحميد في ركوعه وسجوده، قال أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها، كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يكثر أن يقول في ركوعه وسجوده، سبحانك اللهم وبحمدك، اللهم اغفر لي. يتأول القرآن، (البخاري ٤٩٦٨).

ولهذا قال بعض الصحابة؛ إن الله أمرنا إذا فتح الله علينا المدائن والحصون أن نحمده ونشكره ونسبّحه، يعنى: نصلى له ونستغفره.

قال ابن كثير رحمه الله بعد سياق هذا القول: وهذا معنى مليح صحيح (تفسير ابن كثير: ج٤/٧٧٩).

ومن موجبات حمد الله تبارك وتعالى؛ ما تفضّل به على عباده من جزيل العطايا والنعم، فإن لله على عباده نعمًا ظاهرة وباطنة لا تعد ولا تحصى، كما قال تعالى، روان عَدْدًا مَتَ لَهُ لا عُمُوها إن الإس الله محمول من الإس الله (إبراهيم: (٣٤)، والعبد مهما بلغ فهو عاجز عن إحصاء وقال تعالى، الروان أن محمول من الله تعالى، وقال تعالى، الروان أن محمول من الله تعالى، في الأرض وأسع علم عمد علم وراحة، (لقمان: لام من علم معما الله على عباده في الدنيا هدايتهم للإيمان، كما قال تعالى، يشر علم أن عدر السمو على المعمل منه من الله من على مراحة اله تعالى،

الإمتران كُمَّرُ صَدِيقَ، (الحجرات: ١٧). وفي الأخرة إسكانهم الجنان، قال تعالى: • إذ الذي ماموًا وعبلوا المنتخب جديد وتُمُ بإسبه تجرى من عنوم الأنهر وحت القير و مقومه في شخص الله، وعنوم يها سلم وماجر دعومه أن تقصد قد ون المنكور ، (يونس: ٩.

الفرق بين الحمد والشكر

.(1.

الحمد والشكر عبادتان عظيمتان، وكلاهما مطلوب من العبد نتجاه ربه ومولاه، وقد علم أهل العلم عن حقيقتهما ويحسن بي أن أذكر شيئًا يسيرًا من ذلك وقد سئل ابن تيمية رحمه الله عن الحمد والشكر، ما حقيقتهما؟ وهل هما بمعنى واحد أو معنيان؟ وعلى أي شيء يكون الحمد؟ وعلى أي شيء يكون الشكر؟

فأجاب رحمه الله: الحمد يتضمن المدح والثناء على المحمود بذكر محاسنه، سواء كان الاحسان إلى الحامد، أو لم يكن، والشكر لا يكون إلا على إحسان المشكور إلى الشاكر، فمن هذا الوجه الحمد أعم من الشكر، لأنه يكون على المحاسن والإحسان، فإن الله تعالى يُحمد على ما له من الأسماء الحسنى، والمثل الأعلى، وما خلقه يُق الأحرة والأولى، ولهذا قال تعالى: وقلقر ما تلانعام: على الشكوت والارض وجمالطلت والورة ، (الأنعام: فهو أخص من الحمد من هذا الوجه، لكنه يكون بالقلب واليد واللسان كما قال:

افادتكم النعماء مني ثلاثة يدي ولسائي والصمير المحجبا

(مجموع الفتاوى: ج١١/١٣٣).

ويظهر من كلام ابن تيمية أن بين الحمد والشكر عمومًا وخصوصًا من وجه، فيجتمعان إذا كان باللسان في مقابلة نعمة، وينفرد الحمد فيما إذا أثنى العبد على ريه لاستحقاقه الحمد لمحاسنه وان لم يكن الإنعام خاصًا في الحامد، فهذا يسمى حمدًا ولا يسمى شكرًا، وينفرد الشكر إذا استعمل العبد نعمة اليد في طاعة الله، فهذا يسمى شكرًا.

أسأل الله تبارك وتعالى أن يجعلنا من الحامدين الشاكرين، وأن يجمعنا في جنة النعيم مع سيد الرسلين صلى الله عليه وسلم. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. 131 هـ - العليد ١٦٠ - السنة الواحدة والخمسون

()4

Inga, Khur pelining th Electrical Street, while they & this place قال الله تعالى: وَمَا حَدَدِهِ الْجَبُوةُ الدُّبْلَ إِلَّا لَهُوْ وَلِيَبُّ وَإِنَّ الدَّارَ الْأَخِرُودَ لَهِي الْجَبُولُ الّ ا كَانُوا مُعَلَّمُونَ (٢) فإذا رُكْتُوا في الْذَلِكِ دَعَوَّا اللَّهُ مُخْلِصِينَ لَهُ اللَّهِ ﴾ الما عَمَا عَسَنَهُم إِنَّ الْمَرْ إِذَا هُمْ تُتَمَكُنُ 🕑 لَتَكَفُرُوا بِمَا عَاقَبْتُهُمْ وَلَتَنَتَّعُواً ا مُنْهَا بَعَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِذَا أَنَّا لِمُعَلَّكَ حَرْمًا عَامًا وَلَتَعَلَّفُ أَلَأَش من الم المحتركية أن أتسل المودون ويتقده الله تكلُّرون () ومن الحلة من الذي عام ..... التوكيدا أن كُتُب بَالمَعْنَ لِنَّا جَاءَهُ الْتِسَ في جَعَمَ النَّوى لِلْكَعَمِينَ إِنَّ الْمُعَالِ والأين حمدوا في المدينية شلقا وإن الله لمع المحسون ما المسالم المعال (العَنْكَبِوت: ٢٤- ٢٩).

يعاجز العالى عن اللقد كال

• \*\*\*\*\*\*

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

a ales destre

I incarl the of the

11 and hickory a good

The Intractor and B

حقيقة الذنيا والأخرة، مًا كَانَ حُبُّ الدُنْيَا وَالرَّكُونُ اليها هو سبب الأعراض عن آيات الله البينات، وحججه الواضحات، بين الله تعالى لهم حقيقة الحياة الدنيا والأخرة، فقال: روما هذه الحياة الدنيا إلا لهو ولعب وإنَّ السدَّارَ الأَخْسَرَةَ لَهِي الحيوان لو كانوا يعلمون .. والإشبارة للتحقير، كما أنّ الوصف «الدنيا» له أيضا، فهذه الحياة حقيرة دنيئة، وَقَدْ دَلْ عَلَى ذَلِكَ قَوْلُهُ صلى الله عليه وسلم: "لو كانت الدنيا تغدل عند الله جناح بعوضة ما سقى كافرا منها شرية ماء" (صحيح الترمذي: ۲۳۲). عَنْ جَابِرِ بْن عَبْد الله رضى

# د. عبد العظيم يدوى

الله عنه أنَّ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم مر بالسوق داخلا من بغض العالية والناس كنفته فمر بجدي أسك ميت فتناوله فأخذ باذنه ثم قال: رأيكم يحب أن هذا له بدرهم .. فقالوا ما نحب أنبه لنا بشيء وما نصنع به قال: أتحسون أنَّهُ لَكُم .. قَالُوا وَاللَّهُ لَوْ كَانَ حيًا كان عيبًا فيه لأنه أسك فكيف وهو ميت فقال ، فوالله للدُنيًا أَهْوَنُ عَلَى الله من هذا عليكم (صحيح . (190V plus

وعن أبى هريرة رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ألا إن الدنيا ملعونة ملعون

مَا فَيِهَا إِلا ذَكَرَ اللَّهِ وَمَا وَالأَهُ وعالما أو متعلماً .. (صحيح الترمذي: ٢٣٢٢). ومغنى الأية: وما هذه الحياة الدنيا، في الحقيقة الا لهو ولعب تلهو بها القلوب، وتلعب بها الأبدان، بسبب ما جَعَل الله فيها من الزينة واللذات، والشهوات الخالية للقلوب المغرضة. الباهجة للغيون الغافلة. المفرحة للنفوس المبطلة الباطلة، ثم تزول سريعًا. وتنقضي جميعًا، ولم يحصل منها محبها إلا على الندم والحسرة والخسران. وأما الدارُ الأخررة، فإنها الحيوان، أي: الحياة الكاملة، التي من لوازمها أن تكون أبدان أهلها في غاية المقوة، وقدواهم في غاية الشدة، لأنها أبدان وقوى

NAMES OF ALL ADDRESS

Marille fine in Millie M

معرجات القامي وشهواته

Production and the second



شوال ٢٤٢٢ هـ - العدد ١٦٠ - السنة الواحدة والخمسون

05

خلقت للحياة، وأن يكون موجودًا فيها كل ما تكمل به الحياة، وتتم به اللذات، من مفرحات القلوب، وشهوات الأبدان، من المآكل، والمشارب، والمناكح، وغير ذلك، ممًا لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر. ، لو كانوا يعلمون، لما آثروا الدُنْيَا عَلى الأَخْرَة، وَلَوْ كانوا معقلون لما رغبوا عن دار الحيوان، ورغبوا في دار اللهو واللعب، قدل ذلك على أنْ الدينَ يَعْلَمُونَ لا بُدُ أَنَّ نُوْثُرُوا الأخرة على الدَّنيا، لما يعلمونه من حالة الدارين (تيسير الكريم الرحمن: .(1.791.0/7 فالعقل السليم. والعلم الصحيح، يقتضيان إيثار الأخرة على الذنيا، فإن الأمر كما قال الفضيل-رحمة الله-: لو كانت الدَّنيا من ذهب يفنى، والأخرة من خزف بنقى، لأثرت العقول ما بنقى على ما يفنى، فكيف والدنيا من خزف يفنى، والأخرة من ذهب ستقى. (إحياء علوم الدين ٢٠٧/٢). كما في الحديث: عن أبى بكر بن عبد الله بن قيس عن أبيه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ، جنتان من فضة، أنيتهما وما فيهما وجنتان من ذهب آذيتهما وما فيهما، وما دين القوم وبين أن ينظروا إلى ربهم الأرداء الكبر على وجهه فحنةعدن. 06 (صحيح البخاري ٤٨٧٨).

ほう

7331 & - 12216 - 11

- 11 min 1/61 - 16 1/2 mg :

حَالَ المُشْرِكِينَ فِي الشَدَة والرَّخَاءِ، إفادًا ركبوا في الفلك دُعوا الله مخلصين له الدين فلمًا نجاهم إلى البر إذا هم یشرکون،

نخبر تعالى عن المشركين أنهم كانوا يخلصون له الدين في الشدة والبالاء. ويشركون به في العافية والرخاء، ومن ذلك أنهم إذا ركبوا السفن في البحار وهي هادئة فرحوا واطمأنوا، فإذا هاج البحر، وعصفت الريح، وعلا المؤج، وأيقتوا بالغرق، لم يجدوا ملجًا يلجنون النه إلا الله، كما قال تعالى: وَهُوَ الَّذِي يُسْتِرُكُو فِي الْبَرِ وَالْحَجْ حَقَّى إِذَا كُنْتُمْ فِ ٱلْعَلَى وَحَ يهم يديع طيتية وتوجوا يتا سأدتها رِيحُ عَاصِفٌ وَجَآءَهُمُ الْمَوْخُ مِن كل مكان وظلوا اتهم أجط بهتر دَعُوا الله مخلصين له الذين لبن المُعْيَنَا مِنْ هَٰلِيهِ. لَنَكُونَ مِنَ التكريز ، (يونس:٢٢). وهذا انتقال إلى الزامهم بما مقتضيه دعاؤهم حين لا يشركون فيه إلها آخر مع الله، بعد الزامهم بموجنات اعترافاتهم، فإنهم يدعون أصنامهم في شيوون من أحوالهم ويستنصرونهم، ولكنهم إذا أصابهم هول توجهوا بتضرعهم إلى الله، وعاهدوه عهدا مؤكدا: دلتن أنجيتنا من هذه لنكونن من الشاكرين، رفلمًا نجاهم إلى البر إذا هم يشركون ،: جيء بحرف

حين خصولهم في البر. أي أسْرَعُوا إلى ما اعْتَادُوهُ من زيارة أضنامهم والذبح لها. (التحرير والتنوير .( 17 977/71) وليكفروا بما آتيناهم وليتمتعوا فسوف يعلمون اللام في اليكفروا ، مختملة أن تكون لام كي. وكذلك ع وليتمتعوا، فيمن قرأها بالكشر. والمغنى: أنهم يعودون إلى شركهم ليكونوا-بالعود إلى شركهم- كافرين بنعمة النجاة، قاصدين التمتع بها والتلذذ لا غير، على خلاف ما هو عادة المؤمنين الخلصين على الحقيقة: إذا أنجاهم الله أن يشكروا نعمة الله في انجائهم. ويجعلوا نعمة النجاة ذريعة إلى ازدياد الطاعة. لا إلى التمتع والتلذذ. وتحتمل أن تكون لام الأمر. وقراءة من قرأ وليتمتغوا. بالسكون تشهد له. ونحود قَوْلُهُ تَعَالى: رَمَا يَنْتُنُّو إِلَيْهُ إِمَّا تَعْتَلُونَ بَعَشْ (فصلت:٤٠). (الكشاف ٣/١٢٤). وقوله تعالى، فسوف يغلمون ٦٦، تهديد. معناه فسوف يعلمون وبال أمرهم عند ذهاب أملهم. شم يمتن الله تعالى على قريش بتعمة الأمن والأمان التى أتعم بها عليهم بسبب الحرم، فيقول سنحاته: وأولم يبرؤا أتا جغلتا حرما أمنا ويتخطف الثاش من خؤلهم أفيالياطل

Upload by: altawhedmag.com

المفاحاة للدلالة على أنهم

انتدروا إلى الاشراك في

يؤمشون وينغمة الله يكفرون ، (العنكبوت: ٦٧) »: وكانت قريش تغدوا وتروح في أمن وأمان إلى اليمن والشام، لا يعترض طريقهم أحد، لأنهم جيران الحرم واهله، ومن دخلة كان مامياً ، (آل عمران: ٩٧). وكان العرب من حولهم يغير بعضهم على بعض، وينهب بغضهم بغضا، ويقتل بغضهم بغضا، وكانت هذه نعمة تستوجب الشكر، وذلك بأن يُؤمنوا بالله، ويتبغوا رسول الله، ولكنهم بدلوا نعمة الله كفرا، كما قال تعالى، فأبدلوا بالأمن خوفا، وبالغنى فقرًا، كما قال تعالى: ، ومرب أنه ما ترية كانت بابتبة فلمهلكم

لكذيرة فلمدعم المذائر وعم طيلوت ، (المتحل: ١١٢، ١١٣).

بأنبها رزفها رغكا فناقل شكار

فتحكرت بأثنيه أنبو فادفها

لله إيماني الشوم والخرف

ينا ڪانوا بنيٽموڪ 🛞 الگڏ خانفنو رُسُلُ بِنَبْهُمُ

وَمَنْ أَظْلَمُ مَمَّنِ اهْتَرَى عَلَى الله كذبًا أَوَ كَذَبَ بِالْحَقَ لَمَا جاءهُ أَي لا أَحَد أَظْلَمُ مَمَن اهْتَرى على الله كَذبًا: فَزَعَمَ أَنْ لَلْه وَلَدًا، أَوَ شَرِيكًا، وَلا أَحد أَظْلَمُ مِمَنَ كَذَب بِالْحِقُ الَّـذي جَاء به رسولُ الله مَنْ عَنْد الله، وَكُلْ فَ جَهَنَمَ خَالدونَ، وَلَا لَكَ قَالَ تَعَالَى لَكَكَاهرين،.

فضل جهاد النَّفس: دوالـذيـن جـاهـدوا فينا لتهدينهم سيلتاء: قد سبق في أول السورة قول الله تعالى: وم حهد فإنسا يجهد لقيبه إن ألله لله مَن أَلْمَالُمِينَ ، (العنكبوت: ٦)، وقلنا أنَّ السُّورَة مَكَيَّة، وجهاد السيف لم يكن شرع بغد، فالمراد بالجهاد جهاد النفس على إقامة دين الله، وجهادها على الصبر على مَا تَلْقَى فِي سَبِيل الله، وَاللَّه تَعَالَى يَعدُ الْجَاهدينَ في هذه الأية بالهداية. والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا، الموصلة إلى مَرْضَاتِبًا وَجَنْتَنَا، بِأَنَّ يوفقهم الله لكل ما يحبه ويرضاه، كما في الحديث القدسى: عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: إنَّ الله قال مَنْ عادى في وليًا فقد آذنته بالحرب، وما تقرب إلى عَبْدي بشيء أحَبَّ إلى مما افترضت عليه، وما يزال عَبْدي يَتَقَرَّبُ إِلَى بِالْنُوَافِل حَتّى أحبُّه، فاذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصرة الذي يبصر به، ويدة التي يبطش بها ورجله التي يمشي بها، وإنْ سألني لأعطينه، ولئن استعادني لأعيذنه، وما ترددت عن شيء أنا فاعله ترددي عن نفس المؤمن، يكره المؤت وأنا أكره مساءته .. (صحيح

البخاري ٢٥٠٢). وَإِنَّ اللَّهُ لَعَ الْحُسنين، وَهُمُ الَّذِينَ يُؤذُونَ حَقَّ اللَّهُ وَحَقَّ النَّاسِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: «لَتَ مَنْ مَنْ وَرَحْمَ لِلْمُتَعِينَ اللَّهُ وَحُمَ الْحَمَدِ مَمَ يُوْفُونَ اللَّهُ وَحُمْ الْحَمَدِ مَمَ يُوْفُونَ وَمَعِيدُ اللَّهُ لَهُمُ هِيَ الْعَيْهُ

ومعية الله لهم هي المعيَّة الخاصة التي يكرم الله بها رسله وأتباعهم، ومقتضاها الهدائة والتوفيق والنصر، كمًا قَالَ تَعَالَى عَنْ مُوسَى وبنى إسرائيل وقذ خرجوا من مصر: والما ترما الجنعان قَالَ أَسْحَبُ مُوضَى إِنَّا لَمُدَوَّقُونَ 🕑 قال کلا إن معي زني سيهدين » (الشعراء: ٦١، ٦٢)، وقال تعالى عَنْ نَبِينَا مُحَمَّد صلى الله عليه وسلم وصاحبه أبسى بكر رضى الله عنه وقد خرجًا مُهَاجرَيْن، ﴿ إِ تضروه فتسذ تعسره الله إذ أخرته الَّينَ كَنَكُوا ثَانِي أَنْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي التكابر إذ يتقول إسكوس لا تحسيرُون إن الله مُنسكاً فألكان أفقه بتكملتكم فلتبه وَأَيْكَدُ بِجُنُوبِ لَمْ عَرَدُهُمَا وتجعكل كخليكة أليبرك كتكروا الشفلن وكلمة الله مي الثلياً وَاللَّهُ عَزِيرُ حكم (التوبة: ٤٠). وبهذا ننتهى من تفسير سورة العنكبوت، ومع سورة جديدة في العدد القادم إن شاء الله. والحمد لله رب

العالمين.



شوال ٢٤٢٢ هـ - العدد ١٦٠ - السنة الواحدة والخمسون

07

# يسر الدين من اغراط المتكاسلين وتشريط الفالين

الد. مرزوق محمد مرزوق

.

الحصية التي يكرم الله يها (سلة وأتباعهم، ومُتشاط الهداية والتوليق والنصر، كما قدال تعالى عن موسى ويني إسرائيل وقد خرجوا من مضر

الحمد لله تفضل علينا بمنحة في الأجل بعد رمضان، ووهبنا مزيدًا من فرص التوبة والرجعان، والصلاة والسلام على خير الأنام ومن تبعه من الصحب والآل أولى البر والإحسان وبعد،

SULLIE.

فلا يزال حديثنا موصولاً في الحلقة الثانية التي ابتدأنا أولها في شعبان حول نص شريف، عن أبي عبد الله جابر بن عبد الله الأنصاري رضي الله عنهما، "أنْ رجلا سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال، أرأيت إذا صليت المُتُوبات، وصُمت رمضان، وأحللت الحلال، وحرَّمت الحرام، ولم أزدْ على ذلك شيئًا؛ أأذخُلُ الجنَّة؟ قال، نعم".

وقد تناولناه في الحلقة الأولى تخريجًا وشرحًا وذكرًا لبعض مما يستفاد، وكان مما

التخريج، صحيح مسلم، كتاب، الإيمان، باب، بيان الإيمان الذي يدخل به الجنة رقم، (٤٤). مناسبة الحديث ومنزلته، حديث جامع للإسلام أصولا وفروعًا. وإن مما يستفاد منه مما ذكرناه اختصارًا؛ إن فيه تربية إيمانية وفيه تقرير عقدي بركنية اعتقاد أن التحليل والتحريم حق خالص لله فيجب تحليل ما أحل، وتحريم ما حرم، وكذا حرص الصحابة على الجنة وما يقرب إليها من قول وعمل، وهذا ما ينبغي أن يكون عليه الصالحون، ثم الوجوه المتعددة والمراتب المتفاوتة لمنكري التشريع والسنة، فمنهم الملاحدة، ومنهم غلاة التكفير والتجريح والتفجير، ومنهم والصواب.

8

وتتمة لما سبق به البيان وتفضل علينا به المنان: نقول في شوال صلة لما كان في شعبان:

من أهم ما يُستفاد من الحديث أن: (دين الله يسر):

وهي قاعدة كبرى في تكاليفنا وأصل عظيم من أصول ديننا، ومعلم واضح من معالمنا ومفاخرنا فضلاً عن كونها نعمة تستوجب الشكر منا ونفحة من نفحات ربنا لنا لتثبيت قلوبنا وداعي من دواعي استقرارنا واستمرارنا، ولها مردود على نفسيتنا، فهي توحى للقلب الذي يتذوقها، بالسهولة واليسر في أخذ الحياة كلها، وتطبع نفس المسلم يطايع خاص من السماحة التي لا تكلف فيها ولا تعقيد ، سماحة تؤدى معها كل تكاليف الحياة، مع الاستحضار الدائم لتعمة رحمة الله بالسلمين، وهذا اليسر والوسطية هي وسطية تشتمل على كل المناحي العقدية والعلمية والعملية، ومن ذلك:

ديننا يسريراعى جميع أحوال المكلفين، فلقد أرسل الله تعالى نبيه صلى الله عليه وسلم بلسان صدق، جعل الغاية من ابتعاثه الرحمة بالخلق، والدلالة على أقصر الطرق الموصلة إلى رضى الرب، قال تعالى: • ومَا أَرْسَلْنَاكُ رحمة العاليين، (الأنسياء: ١٠٧)؛ فلم يدخر وسعًا في إنقاذهم من الضلالة وإخراجهم من الجهالة، وتحقيق هذا الهدف يتطلب الأدراك التام لما عليه البشر من تنوع في القدرات والطاقات والملكات، فلئن كان في الصحابة من أمثال الصديق والفاروق وغيرهم من قادات الأمة الذين جاوزت همتهم قمم الجيال وأعالي السحاب، فإن منهم في المقابل-الضعفاء واصحاب الأعذار، وغيرهم ممن هم دونهم حالاً وهمة وطموحًا من

أولئك السابقين، لذا راعى ديننا هذا التفاضل البشري والتفاوت الجتمعي، فوجدنا ما لاحظناه في حديثنا من تفضل ربنا علينا في جواب النبي صلى الله عليه وسلم للسائل الجليل من التيسير والرضا منه بالقليل.

ما تسمح به الأحوال يكون به النوال -ان شاء الله-: وهي كما قال تعالى: ( لا يكف الله من الذربي في بسطها الميادنا قراؤنا لأهميتها: إذ الدين سهل أسيادنا قراؤنا لأهميتها: إذ الدين سهل يعتر به فنام من الناس في معبون على الناس دينهم. ويُكذرون عليهم صفو حياتهم من جميل اتباعهم فيكون العنت والمشقة والإعراض والانقطاع هو هذا فحسب. بل ويمتد شرهم في باليأس من حولهم من إصابتهم باليأس والقنوط والشعور بالعجز، وهذا هو حتمية الغلو.

لذا كانت البشرى من النبي صلى الله عليه وسلم، ليبين أن الألتزام بهذا المنهج الواضح، كاف لدخول الجنة. وهذا يعكس ما عليه الإسسلام من يسر وسماحة في العقائد والعبادات والتكاليف جميعًا، ويُعد عن المشقة والعنت. وواقع ضمن حدود وطاقات البشر، وهذا مما اختص الله تعالى به هذه الأمة دون سائر الأمم.

وهذا نداء أناشد به إخواني وأبنائي فلا يُكلفون أنفسهم والناس فوق وُسْعهم الذي يُكلفون به من ربهم، ولم أقصد بهذا أبدًا دعوة للأتكال والإهمال، بل أعنى الوسطية في الفكر والالتؤام ودعوة الناس لهذا الفكر الوسطي المعتدل قلا يكلف الداعية الناس بما لم يكلفهم الله به: لأنه إن فعل وشقً على



9

الناس بما لا يطيقون مما لم يكلفهم الشارع به؛ فقد صار سبب فتنة، وأصبح سفير شر لا يمثل الإسلام بحال في وقت نستشعر فيه بواجب الاحتواء للموافق والمخالف جميعًا.

# مراعاة فقه الأولويات:

ومعناه وضع كل شيء في مرتبته بالعدل، ثم يقدّم الأولى فالأولى، فلا يُقدم غير المهم على المهم، ولا المهم على الأهم، ولا المرجوح على الراجح، ولا يُكبّر الصغير ولا يُصغر الكبير، بل يُوضع كل شيء في موضعه بناءً على معايير شرعية صحيحة يهدي إليها الرفيقان نور الوحي وسلامة العقل معًا.

وحديثنا دليل على عظم التمسك بالفرائض وأنها سبب للجنة؛ إن صدق العامل، فراعى السُنة فيها والبعد عن المعائب والعوارض، وقد تفضل الله علينا ونحن قريبو عهد بشهر مبارك بوجوه الإحسان فائض؛ إذ تكثر فيه الطاعات ويتفضل الله على المسلمين فيه بأفضال من القربات، لكننا نذكر بيعض مما لاحظناه من إقبال الناس على نوافل العبادات وتقصيرهم في أصول المفروضات؛ فيفرطون في فرائض الصلوات والصدقات والزكوات وصلة الأرحام وتوظيف الأوقات لبقية وظائف الوقت من الواجيات: ثم هم بعد إهمالهم لهذا كله يحصرون رمضان في صيام عن الطعام والشراب وصلاة لتراويح نافلات، ولا شك أن هذا يتعارض مع فطنة المؤمن الذي يبحث عن المصلحة العليا التي تدخل صاحبها الجنة، فالمسلم يراعى فقه الأولويات التى تقريه من رب الأرض والسماوات.

وعندنا في هذا سنة إذا يقول النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث القدسي: "إنْ اللَّهُ قَالَ: مَنْ عادَى فِي وَلَيًّا فَقَدْ آدُنْتُهُ

بالحرب، وما تقرّب إليَّ عَبْدي بشيء أحَبُّ إلَيْ مما اقترضت عليه، وما يزالُ عَبْدي يَتقرَّبُ إليَّ بالنَّوافل حتَّى أُحبَّه، فإذا أحببَتْه، كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذي يَسْمَعُ به، ويَصَرهُ الَّذي يُبْصرُ به، ويَدهُ الَّتي يبْطش بها، ورجْلهُ الَّتي يَمْشي بها، وإنَّ سَائِني لأَعْطِينَهُ، ولَنن اسْتعادَني لأعيددَنه، وما تردَّدْتُ عن شيء أنا فاعلَهُ تردُّدي عن نفس المؤمن؛ يكرهُ المُوْت، وأنا اكُرهُ مَساءتَهُ. (صحيح البخاري ٢٥٠٢)، هذا ولا شك أن من ترتب عقله وتشكل قلبه وهق أولويات الشرع ومراد الحق من العبد ههو الموهق إن شاء الله.

هذا وإن كان الأمر ما سبق من مراعاة الأولويات؛ فإن من أهم ما يبحث العبد تحقيقه هو التوحيد ثم يتلوه ما بعده من المرتبات، وما أشمله من حديث معاذ رضى الله عنه قال: (كنت مع النبى صلى الله عليه وسلم في سفر، فأصبحت يومًا قريبًا منه ونحن نسير)، فقلت: يا رسول الله، أخبرني بعمل يدخلني الجنة ويُبَاعدُني عن النار، قال: "لقد سألت عن عظيم، وإنه ليسير على من يسره الله عليه: تَعْبَدُ الله ولا تُشرِكُ به شيئًا، وتُقيمُ الصلاة، وتُؤتى الزكاة، وتصومُ رمضان، وتحج البيت"، ثم قال: "ألا أَدْلَكَ على أَبْوَابِ الْخِيرِ؟؛ الصومُ جُنَّةٌ، والصدقة ثطفئ الخطيئة كما يُطفئ الماء النار، وصلاة الرجل من جوف الليل، قال: ثم تلا: ( تَجَافَى جُوْنِهُمْ عَنِ ٱلْمُصَاحِ ، - حتى بلغ - ، يعملون ، (السجدة: ١٦-١٧)، ثم قال: "ألا أخبرك برأس الأمر (كله) وعموده وذروة سنامه؟ قلت: بلى يا رسول الله، قال: "رأس الأمر الإسلام، وعموده الصلاة، وذروة سَتَامه الجهاد"، ثم قال: "ألا أخبرك بملاك ذلك كله"؟ فقلت: بلى يا (نبى) الله، فأخذ بلسانه، قال: "كف عليك هذا"، فقلت: يا نبى الله. وإذًا لمؤاخذون بما نتكلم به ١٢ فقال:



شوال ٢٤٢٢ هـ - العدد ١٦٠ - السنة المواحدة والخمسون

10

"تَكلتكَ أَمَّكَ (يا معاذ)، وهل يَكُبُ النَّاسَ فِي النار على وجوههم - أو "على مناخرهم - إلا حصائد ألسنتهم" (رواه الترمذي، وقال: حديث حسن صحيح). وحلة الإعتقاد التي تدعو إلى العمل:

ومنها في حديثنا الجمع بين نصوص الوعد والوعيد في حالتنا خصوصًا، وهي وسطية الفهم؛ فلا يصلح فهم نصوص الوعد وحدها كما فعلت المرجئة ومن شابهها، ولا فهم نصوص الوعيد وحدها كما فهمت المعتزلة والخوارج ومن شابههما، وفي حالتنا هذه نجد من نصوص الوعد سؤال هذا الصحابي الجليل وشبيهه.

وجاء كذلك في الكتاب والسنّة آيات وأحاديث كثيرة، تتضمن الوعيد الشديد بالعذاب الأليم، والخلود في النار لأهل الفسق والمعاصي، وأصحاب الكبائر، ووصفهم بالكفر والفسق والضلال ونحو ذلك؛ كقوله صلى الله عليه وسلم كما في حديث ابن مسعود رضي الله عنه في البخاري: "سباب المسلم فسوق وقتاله كفر" (صحيح البخاري ٢٠٢٦).

ووسطية أهل السنة في هذا أنهم يقولون في الوعيد : إن الموحد الذي استحق الوعيد بفعله هو بعد ذلك في مشيئة الله إن شاء عذبه وإن شاء عفا عنه، ويقولون في الوعد : إن الله لا يخلف وعده، وعليه فإن عصاة الموحدين من يُغفر له فلا يدخل النار ابتداءً، ومنهم من يدخلها ثم يخرج منها كما دلت عليه السنة الصحيحة في نصوص الوعد، فلا يخلد في النار بل مآله إلى الجنة.

فإذا جاءت نصوص تدل على أن من فعل كذا لا يعذب فهي محمولة على وجود المقتضى وانتفاع المانع. أو تُحمل

على وجوه أخرى من التأويل ليحصل الجمع بينها وبين النصوص الدالة على وعيد عصاة الموحدين، لذلك كان هذا الفهم الوسطي السديد داعيًا للخوف والعمل لا للاتكال والكسل وللرجاء والنشاط لا للقنوط والانقطاع.

#### الوسطية في العمل طلبًا للنجاة :

وهذه تعنى أن يبذل العامل وسعه في نيل رضا الله تعالى؛ فوعد النبي صلى الله عليه وسلم وعد صدق وقول حق يدعوه للعمل وليس للاتكال؛ إذ نفهم من قوله صلى الله عليه وسلم: (أفلح إن صدق) في بعض الروايات نفهم أن الثبات على هذه الفرائض يستلزم معية من الله، ولا تكون المعية إلا مع الصدق، والصدق لا يكون إلا بالحرص. يقول الأمام ابن القيم رحمه الله في كتابه الفوائد (٢٦٦): ( ليس للعبد شيءُ أنفع من صدقه ربه في جميع أموره مع صدق العزيمة، فيصدقه في عزمه وفي فعله، قال الله تعالى: ﴿ إِذَا عَنَّمَ الأَشْرُ فَلَوْ صَكَفُوا اللهُ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ . (محمد: ٢١)، فسعادته في صدق العزيمة وصدق الفعل، فصدق العزيمة جمعها وعدم التردد فيها، بل تكون عزيمة لا يشوبها تردد ولا تلوم، فإذا صدقت بقى عليه صدق الفعل وهو استفراغ الوسع وبذل الجهد فيه، وأن لا يتخلف عنه شيء من ظاهره وباطنه. فعزيمة القصد تمنعه من ضعف الإرادة والهمة، وصدق الفعل يمنعه من الكسل والفتور، ومن صدق الله في جميع أموره صنع الله له فوق ما يصنع لغيره،

وهذا الصدق معنّى يلتئم من صحة الإخلاص وصدق التوكُّل، فأصدق الناس من صح إخلاصه وتوكله،.

وفي هذا القدر الكفاية، وأستغفر الله في ولكم.

# محمد المراة المسلمة

بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. أما بعد، فهذه بعض الأحكام المتعلقة بصيام الستة من شوال وبعض أحكام العيد. سائلين الله تعالى أن يتقبل جهد القل وينفع بها المسلمين.

> أولاء استحباب صيام ستلة أيام من شوال: ذهب أكثر أهل العلم إلى استحباب صيام ست من شوال، وهذا مذهب الشافعي وأحمد وأكثر الحنفية وأكثر المالكية وداود الظاهري وغيرهم. واستدلوا على ذلك بما يأتى:

ومالسها والمسالمة

الحلقه

56

-Jahr

:11

- Imit

ううちつ

والخمسوز

12

عن أبي أيوب الأنصاري رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ، من صام رمضان ثم أتبعه ستًا من شوال كان كصيام الدهر -أخرجه مسلم (١١٦٤).

وخالفهم في ذلك آخرون، قالوا: يكره صيام ستُ من شوال. وهذا مذهب أبى حنيفة ومالك. وحجتهم في ذلك؛ حتى لا يلحق صيام شوال

بالفريضة، فيظن الناس أنه واجب كصيام رمضان. الملك وعده مياد المي شا

أقوال أهل العلم في المسألة: أولاء من قال باستحياب صوم شوال:

قال النووي في شرح مسلم (٣١٣/٤)؛ فيه دلالة صريحة لمذهب الشافعي وأحمد وداود وموافقيهم في استحباب صوم هذه الستة.

قال السيوطي في مطالب أولى النهى (١٣٦/٣)؛ بعد أن ذكر حديث الباب، قال أحمد: هو من ثلاثة أوجه عن النبي صلى الله عليه وسلم، ولا يجري مجرى التقديم لرمضان لأن يوم العيد ثانيًا، من قال بالكراهة،

جاء في بدائع الصنائع (١١٧/٢)؛ قال أبو يوسف:

# د/عزة محمد رشاد (أم تميم)

line there and a set and

كانوا يكرهون أن يُتبعوا رمضان صومًا خوفا أن يلحق ذلك بالفريضة.

ينحق لت بالمريضة. قال الكاساني: المكروه هو أن يصوم يوم الفطر ويصوم بعده خمسة أيام، فأما إذا أفطر يوم العيد ثم صام بعده ستة أيام فليس بمكروه بل هو مستحب وسنة اه.

قال ابن عبد الدرفي الاستذكار (٣٨٠/٣): ثم يبلغ مالكا حديث أبى أيوب على أنه حديث مدني والإحاطة بعلم الخاصة لا سبيل إليه والذي كرهه له مالك أمر قد بينه وأوضحه، وذلك خشية أن يُضاف إلى فرض رمضان، وأن يستبين ذلك إلى العامة. وكان- رحمه الله - متحفظًا، كثير الاحتياط للدين. . . . . . . . . . . .

وأما صيام الستة الأيام من شوال على طلب الفضل وعلى التأويل الذي جاء في حديث ثوبان رضى الله عنه فإن مالكا لا يكره ذلك إن شاء الله. ثانيًا؛ صيام الستة أيام من شوال متوالية عقب يوم الفطر أو متفرقة:

يجوز صيام الستة أيام من شوال متفرقة أو متتابعة في أول الشهر أو آخره؛ لأن الحديث ورد مطلقا، وهذا مذهب جمهور أهل العلم.

جاء في المجموع شرح المهذب (٤٢٧/٦)؛ قال النووي: يستحب صوم ستة أيام من شوال لهذا الحديث، قالوا، ويستحب أن يصومها متتابعة في

أول شوال، فإن فرقها أو أخرها عن أول شوال جـاز وكـان فـاعـلاً لأصـل هـذه السنة لعموم الحديث وإطلاقه.

جاء في شرح غاية المنتهى (١٣٦/٣)؛ وسن صوم ستة أيام من شوال ولو متفرقة: والأولى تتابعها.

# دالنا، هل يجوز صوم السنة من شوال قبل قضاء صيام رمضان؟

لم يرد في هذه المسألة نص من كتاب أو سنة ولم ينعقد الإجماع على شيء صريح، فذهب بعض أهل العلم إلى أنه لا يجوز صيام الستة أيام من شوال قبل قضاء رمضان.

وحجتهم في ذلك: قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: ، من صام رمضان ثم أتبعه ستًا من شوال، أخرجه مسلم (١١٦٤).

وجه الدلالة: أن الذي عليه صوم من رمضان لا يقال له صام رمضان: لأنه لم يكمل عدة رمضان فلا يحصل له ثواب من صام رمضان ثم أتبعه ستًا من شوال.

ويرد على هذا القول من عدة وجوه:

الأول، أن صوم رمضان معلق في ذمته، فإذا صام ستا من شوال ثم قضى ما عليه من صوم رمضان قبل دخول رمضان آخر فقد برئت ذمته وحصل له ثواب صوم الدهر كما جاء في الحديث، وأيضًا الحديث ليس فيه تصريح أن القضاء يكون أولاً ثم صوم الستة ثانيًا، ولكن جاء في الحديث، من صام رمضان، والذي يؤجل قضاء رمضان بعد أن يصوم الستة ثم يتضي ما عليه قبل دخول رمضان آخر ينطبق عليه أنه صام رمضان.

التاني، من أفصلر أكثر رمضان لعذر مرض أو نحوه وأراد أن يصوم ستًا من شوال ليحصل على ثواب صوم الدهر، فإذا قلنا لله: اقض ما عليك ثم صم الستة فقد يكون في ذلك مشقة كبيرة على بعض الناس.

أيضًا من أفطر رمضان كله لعذر وقلنا له: اقض ما عليك من صوم رمضان أولاً، ثم صم الستة فلم يستطع بأي حال من الأحوال؛ لأن قضاء رمضان استحوذ على شوال كله، وبذلك يفوته فضل صوم الستة. الثالث: ثبت عن عائشة رضى الله عنها كما

جاء في الصحيحين، أنها كانت تقضي ما عليها من رمضان في شعبان، ويبعُد عن عائشة رضي الله عنها أن تترك صوم الستة من شوال ويوم عرفة ويوم عاشوراء وصيام الاثنين والخميس وصيام ثلاثة أيام من كل شهر ونحو ذلك من صيام التطوع، فهذا دليل على جواز صيام التطوع قبل قضاء رمضان، ومن ثمَّ جواز صيام الستة من شوال قبل قضاء رمضان، وإن كان الأفضل تقديم القضاء على صيام الست من شوال، والله تعالى أعلم بالصواب.

فالثار خروج المرأة الحائض يوم العيد:

عن أم عطية رضي الله عنها قالت: كنّا نَوْمُرْ أَنْ نَخُرُج يَوْمَ العيد حَتَّى نُخْرِج البِكُر مَنْ خَدْرِهَا، حَتَى نَخْرج الحِيْض، فَيكُنْ خَلَفَ النّاس، فَيكَبُرْنَ بِتَكَبِيرِهِمْ، وَيَدْعُونَ بِدُعَائِهِمْ يَرْجُونَ بَرْكَةَ ذَلْكَ الْيَوْم وَطَهْرَتَهُ . أَخْرِجَهُ البِخَارِي (٩٧١)، ومسلم (٩٨٠).

رابعا، الرخصة في اللعب الذي لا معصية فيه أيام العيد:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: بَيْنَمَا الْحَبَشَةُ يَلْعَبُونَ عَنْدَ رَسُولَ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم بحرابهم، إذ دَخَلَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّاب، فَأَهُوَى إِلَى الْحَصَبَاء يَحَصِبُهُم بِهَا، فَقَالَ لُهُ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: دَعَهُمْ يَا عُمرُ، أُخرجه البخاري (٢٩٠١)، ومسلم (٨٩٣).

الحصباء: هي الحصى الصغار.

وعن عائشة رضي الله عنها ، أن أبا بكر رضي الله عنه، دُخَل عليها وعندها جاريتان في أيَّام منى تُدفَقان، وَتَصْرِيَان، وَالنَّبِي صلى اللَّه عليه وسلم مُتَعَشَّ بتُوَبِه هَانَتَه رَهُما أَبُو بكر فكَشف النبي صلى الله عليه وسلم عَن وَجُهه. فقال: ددَعَهما يَا أبَا بكر، فإنها أيَّام عيد، وتَلْكَ الأَيَامُ أَيَامُ منَى، - أخرجه البُخارى؛ (٩٨٧).

وقالت عائشة رضي الله عنها: "رأيت النبي صلى الله عليه وسلم يسترني وأنا أنظر إلى الحبشة وهم يلعبون في المسجد، فرجرهم عمر فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «دُعْهُمُ أَمْنَا بِنِي أَرْهَدَةَ، يَعْنِي مِنَ الأَمْنِ. أَخْرِجِهِ البِخَارِي: (٨٨٨).

والحمد لله رب العالمين.



والمشوالية المرتجة الم المقرمة عن أوار شواة all the black Vail, and their barry

حام في تدرج خارج (التقير) (١٢٦٢)، ومن معد مشق أوام من شوال ولو متدرقة. والأول

enter and a second Real of march 1 - Street Street Lawe Section Line Links 18 al Itala IC ...... Ball End 6

מושובים שנשנו المعالم المراجد المالية (1) 100 He VIE, is HER also and a \* يقال له سام ريضان، لأنه لم يكمل عدة

ومشان قالا يحسل له توابيهن سام ومذيع ن تم and all all a little to the shade a start of the ممام ستا من شوال ثم قضي ما عليه من سوم

الشيخ : عبده أحمد الأقرع the full light and a second and the second

أما السرور .. فإن المسلم تغمره نشوة سرور بأنه أدرك شهر رمضان ووفقه الله لصيامه وإكمال عدته، يستبشر بوعد الله له بالرحمة والمغفرة والعتق من النار. وأما الأسف .. فإن المسلم يأسف لفراق شهر الخير والبركة كما يأسف الحبيب لفراق حبيبه، يأسف لانقضاء أيام النفحات، والخصوصيات، ومضاعفة الحسنات، ولكنهم يسألون الله أن يتقبل عملهم، وأن يتجاوز عن مسينهم، وأن يعيد عليهم مثل هذه الأيام، وهم في خير وأمن وإيمان واجتماع على الحق والعبادة وابتعاد عن الباطل والعصيان.

حقَّ لمن امتثل أمر مولاه فصام وصلى وقام أن يضرح يوم العيد كيف لا، وقد قال الله تعالى: ‹ فَلْ بِغَمَّلِ اللهِ وَرَجْمَتِهِ فَذَلِكَ فَلَغُرَجُوا هُوَ حَبَرٌ مِمَّا بَجْمَعُونَ ، (يونس: ٥٨).

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (للصائم فرحتان يفرحهما؛ إذا أفطر فرح بفطره، وإذا لقى ربه فرح بصومه، (متفق عليه: البخاري . 1101 ومسلم 1101).

والعيد غبطة في الدين والطاعة، وبهجة في الدنيا والحياة، ومظهر القوة والاخاء، إنه فرحة بانتصار الإرادة الخيرة على الأهواء والشهوات، والرضا بطاعة المولى، والوعد الكريم بالفوز بالجنة والنجاة من النار.

الحمد لله وحده، وأصلى وأسلم على من لا تبنى بعده: نبينا محمد صلى الله عليه وسلم. اما بعد، فان السلم -بعد انقضاء أيام شهر رمضان- واقع بين شعورين، شعور بالضرح والغبطة والمسرور، وشعور بالأسف والم

the second standing the second states and the party of the line of the life and furth and

a the particulation of White of Stream

same in the hard and the store states with me the the second and and

\* التولوع قدل قشاء ومشار معمر لم جوع حوا

الستاقين شوال قبل المحكمة المحل عال

Which Chicks With a set, made Frank we

us that any weather any angel and the stand and the stand

with all they gold when the see thereby a

when which is and an at the

the sale the sale when a son of

Upods The stand of Heart Party & name

المراجا

to the line Cart, senting a threadand

PART OF HALF AND TRACK والمعطية وغني الله عاما والتري كلا الومر ال

شوال ٢ ٢ ٢ ٢ ٥ - Ilett -11-- Imis こうろう والخمسون

14

والعيد موسم بهجة، ابتهاج بالتوفيق للطاعة، ولكن مع هذه البهجة، وهذا الفرح المدوح حري بنا جميعًا أن نتذكر أمورًا مهمة لا ينبغي أن تغيب عن أذهاننا في يوم عيدنا. لأن من الناس من تطغى عليه فرحة العيد فتستبذ بمشاعره ووجدانه لدرجة تنسيه واجب الشكر والاعتراف بالنعم، وتدفعه إلى الزهو بالجديد، والأعجاب بالنفس حتى يبلغ درجة المخيلة والتباهي، والكبر والتعالى، وما علم هذا أن العيد قد يأتي على أناس قد ذلوا من بعد عز، فتهيج في نفوسهم الأشجان، وتتحرك في صدورهم كثير من الأحزان. ذاقوا من البؤس ألوانًا بعد رغد العيش، وتحرعوا من العلقم كيزانا بعد وفرة النعيم، فاعتاضوا عن الفرحة بالبكاء، وحل محل البهجة الأذين والعناء.

فتذكروا -إخواني- وأنتم تعيشون فرحة العيد إخوانًا لكم اخترمتهم المئية وأدركهم الموت فلم يدركوا يومكم هذا، فهم في قبورهم محتجزون، وبأعمالهم مرتهنون، وبما قدمت أيديهم في هذه الحياة مجزيون، وتيقنوا -إخواني- إنكم إلى ما صاروا إليه صائرون، فهم السابقون، وإنا إن شاء الله بهم لاحقون. فلا تنسوهم من دعوة صالحة بأن يغفر زلاتهم، ويتجاوز عن خطيئاتهم.

وتذكروا -إخواني- وأنتم تعيشون فرحة العيد بصحة وعافية إخوانًا لكم أقعدهم المرض، وأعاقهم عن مشاركتكم الفرحة، فاحمدوا الله على ما أنتم فيه من صحة وعافية وسلامة، ولا تنسوا إخوانكم أولئك من دعوة صالحة أن يشفي مريضهم، ويزيل بأسهم، ويضرح همهم، ويكشف كريتهم.

وتذكروا –إخواني- وأنتم تعيشون فرحة العيد بأمن وأمان وراحة واطمئنان إخوانًا لكم أهلكتهم الحروب، وأرّقتهم الخطوب، وأقلقتهم الفتن، وتسلط عليهم العدو،

فأريقت فيهم الدماء، ورُمَلت النساء، ويُتَم الأطفال، ونُهبَت الأموال، فاحمدوا الله على ما أنتم فيه من أمن وأمان، ولا تنسوا إخوانكم أولنك من دعوة صالحة بأن ينفس الله كربهم، ويفرّج همهم، ويكبت عدوهم.

وتذكروا –إخواني- وأنتم تعيشون فرحة العيد بالحلل البهية والملابس الجميلة اخوانا لكم أزقهم الفقر، وأقعدتهم الحاجة، فمنهم من لم يجد ملابس تواريه، أو مسكنًا يؤويه، أو طعامًا يشبعه وبغذيه، أو شرابًا يرويه، فاحمدوا الله على ما أنتم فيه من نعمة وخير، ولا تنسوا اخوانكم هؤلاء من دعوات صالحات بأن يغنيهم الله من فضله، يغنى فقيرهم، ويشبع جائعهم، ويكسو عاريهم، ويسد حاجاتهم، ويكشف فاقتهم، ولا تنسوهم كذلك من مديد المساعدة لهم. إما يمال أو لباس أو طعام أو لحاف ، وما تُقْدَمُوا لأُعْسَكُم مَنْ المتر عدوة عند ألله في مترا وأعظم أترا، (المرهل: ٢٠). وتذكروا- إخواني- وأنتم تعيشون فرحة العيد بإكمال الطاعة في رمضان واتمام الصيام والقيام والتنافس في الطاعات، والتسابق في الخيرات، بفضل الكريم الوهاب. يوجد إخوان لكم قيدتهم الذنوب، وكتلتهم الخطايا، فمضى المؤمنون المجدون في طاعة الله، وتنافس الصالحون ف التقرب اليه سيحانه. وهولاء في تهوهم وغيهم سادرون، وعن طاعة الله والتقرب إليه متقاعسون، وعلى المعاصى والخطايا والآثام مكبُّون، تمر عليهم مواسم العبادة والمنافسة في فعل الخير فلا يتحركون، فاحمدوا الله على ما أمدكم به من توفيقه، وما هداكم إليه من التقرب إلى مرضاته، قال الله تعالى: ( المرضاته، قال الكنت الذن أسطنتنا من عنادنا فتنقد طالر لنسد ومنهم مُقْنَصِدٌ وَمُثْهُمُ سَابِقٌ بِالْخَبَرْتِ بِإِذَنِ أَنْدُ دال مو ألفضل الكر، (فاطر: ٣٢). فلا تنسوا إخوانكم أولئك من دعوة صالحة



أن يهديهم ربهم إلى الخير، وأن يردهم إلى الحق ردًا جميلاً ويوفق حائرهم، ويشرح صدورهم. ويحبب إليهم الإيمان ويزينه في قلوبهم.

وتذكروا -إخواني- وأنتم تعيشون فرحة العيد أن استدامة أمر الطاعة وامتداد زمانها زاد الصالحين، وتحقيق أمل المحسنين، وليس للطاعة زمن محدود ولا للعبادة أجل معدود، بل هي حق لله على العباد يعمرون بها الأكوان على مر الأزمان، وشهر رمضان ميدان لتنافس الصالحين وتسابق المحسنين، يسمون بأرواحهم إلى الفضائل ويمنعون عنها الرذائل، ويجب أن تسير النفوس على نهج الهدى والرشاد بعد رمضان.

فالمسلم حقّا من تكون تقوى الله شعاره طيلة عمره، ولباسه مدة حياته، والمؤمن الحق من يكون عمله بالطاعات، واجتنابه للمعاصي والخطيئات، دينًا له ومنهاجًا، إلى أن يتوفاه الله، فلا تزيده مواسم الخير إلا اجتهادًا في العبادة، وحرصًا على الطاعة، قرأ الحسن مَنْ يَأْلِمُ آلَهِ مِن على الطاعة، قرأ الحسن مَن يَأْلُمُ آلَهِ مِن على المواعة، قرأ الحسن الله لم يجعل لعمل المؤمن أجلاً دون الموت، (ابن المبارك في الزهد: ١٨).

واعلموا - إخواني- أن للقبول والريح في هذا الشهر علامات، وللخسارة والرد أمارات، وإن من علامة قبول الحسنة فعل الحسنة بعدها، ومن علامات السيئة السيئة بعدها، فأتبعوا الحسنات بالحسنات تكن علامة على قبولها، وأكثروا من الحسنات بعد السيئات تكن كفارة لها ووقاية من خطرها. قال الله تعالى: وفي ألتست مُدْهِي التيتان قلك وركن المكري (هود: ١١٤)، والمعنى: بأن مواظبًا على حضور الجمع والجماعات، بعيدًا عن المعاصي والسيئات، فهذه أمارة قبول عمله، إن شاء الله تعالى.

أما من كان حاله بعد رمضان كحاله قبله، هجر الطاعات والانغماس في المعاصي

والسيئات، فهذا أمره إلى مولاه.

وأخيرا تذكروا -إخواني- وأنتم تعيشون فرحة العيد أن يكون هذا العقد نقطة تحول من حياة الفرقة والاختلاف، إلى الاجتماء على كلمة التوحيد والائتلاف، إن أخوة الإسلام هي روح الإيمان القوي، ولياب المشاعر الفياضة، التي يُكنها المسلم لإخوانه، حتى إنه ليحيا بهم، ويعيش معهم وفيهم، فكأنهم جميعًا أغصان تفرعت من دوحة واحدة. وانبثقت من أصل واحد، لتبقى القاعدة الكبرى التي يقوم عليها المجتمع الإسلامي العالمي، الذي تضمه أصرة خاصة، وتظله راية واحدة لا ثاني لها، إنها دائة الانمان. واصرة الأخوة في الاسلام. يقول الله تعالى: ويَتَلْجُهُ الْنَاسُ إِذَا خَلَقْتُكُمْ فِن ذَكْر وألموا وحطائنكم منعوبا وفيابل لتعارفوا إن أكرمكم عبد الموالف في إذا أنه علم خبر (الحجرات: ١٣).

يقوم إخاء العقيدة مقام إخاء النسب، وتحل رابطة الأيمان محل الروابط المادية، والمصالح الشخصية، والمطامع الذاتية، فيه يحب المسلم لأخوانه المسلمين ما يحب لنفسه يحزن لحزنهم، ويفرح لفرحهم، ويشاطرهم أفراحهم وأتراحهم.

كم هو جميل أن يتذكر هذا وذاك يوم العيد وقد قيل، من أراد معرفة أخلاق الأمة فليراقبها في أعيادها: إذ تنطلق فيه السجايا على فطرتها، وتبرز العواطف والميول والعادات على حقيقتها، والمجتمع السعيد الصالح هو الذى تسمو أخلاقه في العيد إلى أرفع ذروة. وتمتد فيه مشاعر الأجاء إلى أبعد مدى، حيث يبدو في العيد متماسكا متعاونا متراحما. تخفق فيه القلوب بالحب والود والبر والصفاء.

إخواني الكرام: تقبل الله منا ومنكم الصيام والقيام، ورزقنا وإياكم حسن الختام، وجعلنا وإياكم من أهل الجنة دار السلام، وأعاد علينا وعليكم هذا العيد السعيد أعوامًا عديدة، وأزمنة مديدة، ونحن في أمن وأمان وإيمان، وطاعة وإحسان، إنه ولي ذلك والقادر عليه.

16

# الطريق إلى مشرة الكوب

الحمدُ لله ربَّ العالمين، والمصلاةُ والسلامُ على منْ أرسله اللهُ رحمةُ للعالمين، وعلى آله وصحُبه وأتباعه إلى يوم الدُين. أمَّا بَعْدُ، هَإِنَّ اللهُ تعالى جعل لمُعْشرة الدَنوب وسائل وأسبابًا، وسَوْفَ أَدْكُرُ بعضًا منها، فأقول وبالله تعالى التوهيق،

> معنى المغفرة المُغْفِرَةُ: معناها: العَفُوُ وَالتجاوز عن الذنوب. والاستغفار هُوَ: طَلَبُ الْسُلِم مِنَ اللَّه تَعَالَى أَنْ يَسْتُرَ ذُنُوبَهُ وَعُيُوبِهِ، ويَعَفَوَ عنها. الففور والغفار من أسماء الله العستى

a good of the line of the

ما المعالم المعالم المعالم المراجع

الوجيدة مني التلاوي وكذرة المتعال إلى المساجلة.

قبال سُمبُحَانَهُ: (قُلْ يَعْمَادِي ٱلَّذِي أَسَرَقُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لا نَقْسَطُوا مِن تَحْمَة الله إِنَّ اللَّهَ يَعْفِرُ ٱللَّقُوَتِ حَيِّقًا إِذَهُ هُوَ ٱلْتَقُورُ الرَّحِيمُ (الزمر:٥٣)، وقال تعالى: ( وَإِنِي لَعْقَارُ لِمَن تَابُ وَعَامَنُ وَعَمَارُ مَنِياحًا مُمُ اَهْتَدَى ) (طه:٨٢).

قَالَ الإمَامُ ابن الأثير (رَحمَهُ الله)؛ الْعَفُورُ وَالْغَضَّارُ مِنْ أَسْمَاءِ اللَّهِ تَعَالَى الحُسْنَى، وَهُمَا مِنْ أَبِتِيهَ الْبُبَالَغَة، وَمَعْنَاهُمَا السَّاتُرُ لِذُنُوبِ عَبَادِهِ وَعُيُوبِهِمُ، الْتَجَاوِزُ عَنْ خَطَاياهُمَ وَذُنُوبِهِمُ. (النهاية لابن الأثيرجة صـ ٣٧٣).

طلب المففرة وصية رب العالمين قال سُبِّحانَهُ: (وَسَادِعُوَا إِلَى مُعْمِفِرَةٍ مِن رَّيَحَمُّمُ وَجَنَةٍ عَمْهُمَا السَّمَوَتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَتَ لِلْمُتَقِينَ) (آل عمران:١٣٣). وقال سُبِّحانَهُ: ( وَمَن يَسْمَلَ سُوَمًا أَوْ يَظْلِمُ فَنَسَهُ، نُمَّ يَسْمَعْمَ اللَّهَ يَجِدِ اللَّهُ عَفُولً

اعداد الم الشيخ / صلاح فجيب الدق

المشتر والشر فيقول يا ويدمد هذه البطاف

and a set

رَّحِماً) (النساء:١١٠). نبينا على الله عليه وسلم يحثنا على طلب المفرة عن أنس بن مالك رضي الله عنه، قال سمعتُ رَسُولَ الله صَلَى الله عليه وسلم يَقُولُ، قال الله تبارك وتعالى: يا ابنَ آدمَ إنَّكَ ما فيك وَلا أبالي. يا ابنَ آدمَ لَوْ بَلَفَتُ دُنُوبُكَ فَيْنَانَ السَّمَاء ثُمَ اسْتَغَفَرْتَني غَفَرْتُ لَكَ وَلا أَبْالي. يَا ابْنَ آدمَ إِنَّكَ لَوْ أَتَيْتَني بِقُرابِ وَلا أَبْالي. يَا ابْنَ آدمَ إِنَّكَ لَوْ أَتَيْتَني بِقُرابِ الأَرْض حُطايا ثمَ لَقيتَني لا تُشْرِكَ بِي سَيْناً لأَتَيْتَكَ بِقُرابِها مَغْفَرَةً. (صحيح الترمذي للألباني، ٢٨٠٥).

العدد ١٢٠ - السنة الواحدة والخمسون

17.

## وسائل مغفرة الثنوب:

نستطيعُ أن نوجز بعض وسائل وأسباب مغفرة الذنوب في الأمور التالية: (1) كلمة التوحيد:

عَنْ عَبْد الله بْن عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ، رَضِيَ الله عَنْهُمَا، قَالَ قَالَ رَسُولُ الله صَلَى الله

عليه وسلم: إنَّ الله سيُخلصُ رَجُلاً منْ أَمْتِي على رؤوس الخلائق بوم القيامة فينشر عليه تسعة وتسعين سجلا كل سجل مثل مد البَصَر ثمَّ يُقول: أتَنكر من هذا شيئًا أظلمك كتبتي الحافظون؟ فيقول: لا يا رَبِّ. فيقول: أَفْلِكَ عُدْرُ؟ فَيَقُولْ: لا يَا رَبٍّ. فَيَقُولْ: بَلَى إِنَّ لك عندنا حسنة، فإنه لا ظلم عليك اليوم. فتخرج بطاقة فيها: أشهد أن لا إله إلا الله وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ. هَيَقُولُ: احْضُرْ وَزَنْكَ. فَيَقُولْ: يَا رَبُّ مَا هَذَه الْبِطَاقَة مع هذه السجلات؟ فقال: إنك لا تظلم. قال: فتوضع السجلات في كفة والبطاقة في كفة فطاشت السجلات وثقلت البطاقة فلا يثقل مَعَ اسْم الله شيءٌ. (صحيح الترمذي للألباني: .(YIYV

#### (٢) تقوى الله تعالى

قال الله عَزْ وَجَلَ: ( يَأْيُ الَّذِينَ ، امَنُوا إِن تَنْقُوا ألله يجعل لكم فرقانا ويكفر عنكم سيتاتكر ويعفر لَكُمْ وَأَلْنَهُ ذُو أَلْفَضَّلِ ٱلْعَظِيمِ ) (الأَفْظَال: ٢٩).

(٣) الاقتداء بالنبي صلى الله عليه وسلم قال الله تعالى: (قُلْ إِن كُنتُم تُجَوَّنُ ٱلله قَانَيْعُونَ يُحبِّكُمُ آللهُ وَيَعْفِرُ لَكُمْ ذُلُوْبَكُمْ وَاللهُ عَقُورٌ يُحِمُّ ) (آل عمران: ۳۱).

# (٤) الحببنات تمحو السينات (٤)

قال الله عَزْ وَجَلْ: ( وَأَقِدِ ٱلصَّلَوة طَرَفِي ٱلتَّهَارِ وَزُلْفًا مِنْ ٱلْيَلِ إِنَّ ٱلْحُسَنَتِ بُدُهِمْ ٱلسَّيْعَاتِ ذَلِكَ ذِكْرُىٰ للذَّكِيرَ) (هـود:١١٤)، وعنْ أبي ذرَّ الغفاري، رَضِي الله عَنْهُ، قَالَ: قَلْتَ: يَا رَسُولَ الله، أوْصِنِي. قَالَ: إِذَا عَمِلْتَ سَيِّئَةٍ فَأَتَبِغُهَا حَسَنَةٍ تمحها. (صحيح الجامع للألباني: ٦٩٠).

# (٥) ترديد الأذان،

ほう

7331 & - Marc

117 - السنية الواحدة والخمسون

18

Chilling (Arth) عَنْ سَعْد بْن أَبِي وَقَاص، رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، عَنْ رَسُول الله، صلى الله عليه وسلم، أنه قال: من قال حين يسمع المؤذن أشهد أن لا إله إلا الله وحدة لا شريك له، وأن محمدا عبدة ورسوله، رضيت بالله ربا وبمحمد رسولا، وبالإسلام دينًا، غفر له ذنبه. (مسلم: ٣٨٦). (٦) الوضوء التام الحسن:

عَنْ عُثْمَانَ بْن عَفَّانَ رَضِيَ اللَّه عَنْهُ قَالَ؛ قَال رُسُول الله صلى الله عليه وسلم: مَن تَوَضًا فأحسن الوضوء خرجت خطاياه من جسده، حتى تخرج من تحت أظفاره. (مسلم: ٢٤٥). (٧) الذهاب إلى المساجد وانتظار الصلاق

روى مسلم عن أبي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أنْ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم قال: ألا أدُلكم على ما يَمْحُو الله به الخطايًا ويَرْفَعُ به الدُرْجَات قَالُوا: بَلِّي يَا رَسُولَ اللَّه قَالَ: إِسْبَاغ الوضوء على المكاره، وكثرة الخطا إلى المساجد، وانتظار الصَّلاة بَعْدَ الصَّلاة، فَذَلَكُمُ الرَّبَاط. (مسلم: ٢٥١).

### (٨) إقامة الصلاة المفروضة ..

عن عثمان بن عفان رضي الله عنه،قال سَمعْتُ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم يَقول: مَا مَنْ امرئ مسلم تحضره صلاة مكتوبة فيحسن وضوءها وخشوعها وركوعها إلا كانت كفارة لما قَبْلَهَا مِنْ الدُنوبِ مَا لَم يُؤْتَ كَبِيرَة وَذَلْكَ الدُهْرَ كله. (مسلم: ۲۲۸).

### (٩) الأذكار عقب الصلوات المفروضة

عَنْ أَبِي هُرَيْرَة، رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، عَنْ رَسُولَ اللَّه، صلى الله عليه وسلم، قال:من سبَّح الله في دبركل صلاة ثلاثا وثلاثين، وحمد الله ثلاثا وثلاثين، وكبر الله ثلاثا وثلاثين، فتلك تسعة وتسعون، وقال: تمام المائة: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، غفرت خطاياه وإن كانت مثل زبد البخر. (مسلم: ٥٩٧).

# (١٠) تلاوة القرآن الكريم

عن أبي هُرِيْرَة، رَضِي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال إن سورة من القرآن ثلاثون آية شفعت لرجل حتى غفر له، وهي سُورة تَبَارَكَ الدي بيده الملك. (صحيح الترمذي للألباني: ٢٣١٥).

# (١١) التوبة الصادقة

(1) قَالَ سُبْحَانَهُ: (وَالَّذِينَ عَبِلُوا ٱلسَّيْعَاتِ ثُدَّ مَايُوا مِنْ بَعْدِهَا وَمَامَنُوْا إِنَّ رَبِّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِمَّ)

(الأعراف: ١٥٣).

(٢) روى مسلمٌ عَنْ أبي مُوسى الأشعري رضيَ الله عَنْهُ، عَنْ النَّبِيَ صلى الله عليه وسلم قال: إنَّ الله عَزَ وَ جَلَ يَبْسُطُ يَدَهُ بِاللَّيْلِ لَيَتُوبَ مُسيءُ النَّهَار وَيَبْسُطُ يَدَهُ بِالنَّهَار لَيتُوبَ مُسيءُ اللَيْل حَتَى تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنَ مَغْرِبِها. (مسلم: ٢٧٥٩).

# (١٢) خشية الله في السر والعلانية قال تعالى: (إِنَّ أَلَيْنَ عَمَّوْنَ رَبَعُم بِالْمَتِ لَهُم مَعْدَةٌ, رَاءَ كَمَرٌ) (الملك: ٢٢).

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِي اللَّه عَنْهُ، عَنْ النَّبِي صلى اللَّه عليه وسلم قال: كان رَجُلُ يُسْرِفُ عَلَى نَفْسه قَلَمًا حَضَرَهُ اللَّوْتُ قَالَ لَبْنِيهِ: إِذَا اَذَا مُتُ فَأَحْرِقُونِي، ثُمَ اطْحنُونِي، ثُم ذَرُونِي عَذَابًا ما عَذَيْهُ أُحَدًا، قَلَمًا مَاتَ فَعَلَ بِهِ ذَلْكَ. فَأَمَر اللَّه الأَرْضَ فَقَالَ: اجْمعي ما فَيكَ عَلَى ما صَنَعْتَ؟ قَالَ: يَا رَبْ خَشَيْتُكَ. فَعَفَر لَهُ. (البخاري: ٣٤٨١، ومسلم: ٣٧٥٦).

#### (١٣) الدعاء في ثلث الليل الأخير

عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنَّهُ أَنَّ رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم قال: يَتَزَلُ رَبِّنَا تَبَارَكَ وتعالى كُلُ لَيْلَة إلى السَّماء الذَّنيَا حينَ يَبْقى ثُلُثُ اللَّيْلُ الأَخْرُ بِقُولُ: مِنْ يَدُعُونِي فَأُسْتَجِيبَ لَهُ؟ مَنْ يَسَأَلْنِي فَأَعْطِيهُ؟ مَن يَسْتَغْفَرُنِي فَأَغْفِرَ لَهُ. (البِخارِيَ: ١١٤٥ ومسلم: ٧٥٨).

#### (12) دعاء كفارة المجلس

عَنْ جَبِيْرِ بْنِ مُطْعِم رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صلَّى اللَّه عليه وسلم: مَنْ قَالَ: سُبُحانَ اللَّه ويحمده، سُبُحانَكَ اللَّهُمُ وَيَحمُدتُ، أَشَهَدُ أَنَ لَا إِنَّه إِلَّا أَنْتَ أَسْتَغْفَرُكَ وأَتَـوبُ إِلَيْكَ. فقالها في مجلس ذكر كانتَ كالطابع يُطبعُ عليه، ومَنْ قَالها في مُجلس لَغُو كَانَتْ كَفَارَةُ لَهُ. (صحيح الجامع

# للألباني: ٦٤٣٠).

(١٥) صوم شهر رمضان وقيامه

عن أبي هريرة، رضي الله عنه، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: مَنْ صام رَمَضَانَ إِيمَانَا وَاحْتَسَابًا غُفَر لَهُ مَا تَقَدَّمَ مَنْ ذَنْبِه. (البخاري: ١٩٠١، ومسلم: ٧٦٠)، وعَنْ أَبِي هُرِيْرَة. رَضِيَ الله عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم قال: مَنْ قام رَمَضَانَ إيمانَا واحْتَسَابًا غَفَر لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِه. (البخاري: ٢٠٠٩، ومسلم: ٧٥٩).

#### (١٦) صوم التطوع

عن أبي قتادة رضيَ اللَّه عَنْهُ، قَالَ: سُئَل رسول اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم عَنْ صَوْم يَوْم عَرْفَةَ؟ فَقَالَ: يُكَفُّرُ السَّنَة الْمَاضِيَةَ وَالْبَاقَيَةَ. قَالَ: وَسُئَلَ عَنْ صَوْم يَوْم عَاشُورَاءَ؟ فَقَالَ: يُكَفُّرُ السَّنَة الْمَاضِيةَ. (مسلم: ١١٦٢)

#### (١٧) الحج والعمرة

عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رَضَيَ اللَّه عَنْهُ قَالَ، قَالَ النَّبِيُ صلى اللَّه عليه وسلم، مَنْ حَجَّ هَذَا الْبَيْتَ فَلَمْ يَرْفُثُ وَلَمْ يِفْسُقُ رَجِع كَيَوْم وَلَدَتُهُ أُمَّهُ. (الىخارى: ١٥٢١، ومسلم، ١٣٥٠).

عَنْ عَبُد الله فِن مَسْعُود رَضِي الله عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله على الله عليه وسلم: تابغوا بين الرحج والعمرة فإنهما ينفيان المُقر والذُنوب كما ينفي الكير حَبَث الحديد والذهب والفضّة وليس للحجة المبرورة ثوابَ إلا الجنة. (صحيح الترمذي للألباني: (٦٥٠).

ゆう

227

9

1 and

-11-

- السنة الواحدة والخمسون

19

#### (١٨) الأذكار الصحيحة ,

عنَ أَبِي هُرِيُرةَ رَضِي اللَّه عَنَهُ: أَنَ رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم قَالَ: مَنْ قَالَ: سُبُحَانَ اللَّه وَبِحَمْدِهِ، فِي يَوْم مائَة مَرْةٍ، حُطَتْ خَطَايَاهُ وَإِنْ كَانَتُ مَثْلَ زَبِد الْبِحْرِ. (الْبِخَارِي: ٦٤٠٥، ومسلم: ٢٦٩١).

عَنْ سَعْد بن أبي وقاص رَضيَ الله عَنَه، قَالَ: كُنَّا عَنْدَ رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه

وسلم، فقال: أيعجز أحدكم أن يكسب، كل يوم ألف حسنة ؟ فسأله سائل من جلسائه: كيف يكسبُ أحدنا ألف حسنة؟ قال: يسبح مائة تسبيحة، فيكتب له ألف حسنة، أو يحط عنه ألف خطيئة. (مسلم: ٢٦٩٨).

# (14) حضور مجالس الذكر .,

عَنْ سَهَل بَن حَنْظَلَة، رَضَى الله عَنه، قَال: قَال رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: مَا جَلُسَ قَوْمُ مَجْلَسًا يَذَكَرُونَ اللَّهُ عَزَ وَجَلَ فَيه، فَيَقُومُونَ حتى يُقال لهُم قوموا، قد غضر الله لكم ذنوبكم، وبدلت سيئاتكم حسنات. (صحيح الجامع للألباني: ٥٦١٠).

(٢٠) الصلاة على نبينا صلى الله عليه وسلم عن أنس بن مالك رضي الله عنه، قال: قال رَسُولَ الله:صلى الله عليه وسلم مَنْ صَلَّى عَلَى صلاة واحدة صلى الله عليه عشر صلوات وخطت عنه عشر خطيئات ورفعت له عشر درجات. (صحيح النسائي للألباني جا .(21000

#### (٢١) الصبر على البلاء

عَنْ أَبِي هُرَيْرَة، عَنْ النَّبِي صلى الله عليه وسلم قال: ما يُصيبُ المُسْلَمَ منْ نُصَب (تَعْب) ولا وصب (وجع) ولا هم ولا حزن ولا أذى ولا عُمْ حَتَّى الشَّوْكَة يُشَاكَها إلا كَفُرَ الله بها منْ خطاباه. (الدخارى: ٢٦٤١، ومسلم: ٢٥٧٣).

# (۲۲) المافحة

عَنِ الْبَرَاءِ بِن عارَبٍ، رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: مَا مَنْ مُسْلَمَيْن يلتقيان فيتصافحان الاغفر لهما قبل أن يفترقا. (صحيح أبي داود للألباني: ٤٣٤٣).

# (٢٣) العفو عن الناس

قال سبحانه: ( وَلا يَأْتَل أَوْلُوا ٱلْفَضِّل مِنْكُر وَٱلتَعَةِ أَن يُؤْتُوا أَوْلِي ٱلْقُرْفَ وَٱلْمَسْكِكُيْنَ وَٱلْمُهْجِرِيَّ فِي سَبِيلِ اللهِ وَلِيعَفُوا وَلِيَصْغُخُوا أَلَا يُجْبُونَ أَن يُغْفِرُ ٱللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَنُورٌ رَحِمٌ ) (النور:٢٢)، وعن أبي هريرة رضي الله عَنْه، عَنْ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم قَال: كان تاجر يداين الناس فإذا رأى مُعسرًا قال لفتيانه: تجاوزوا عنه لعل الله أن يتجاوز عنا

فتجاوز الله عنه. (البخاري: ٢٠٧٨، ومسلم: .(1077

#### (٢٤) الصدقات

قال الله تعالى: (إن تُقَصُّوا اللهَ قَرْضًا حَسَنًا عُضَعِنْهُ لَكْمَ وَيَعْفِرُ لَكُمْ وَاللهُ سَكُورُ حَلِيمٌ ) (التغابن: ١٧). وعن كغب بن عجرة رضي الله عنه، قال: قال لى رسول الله صلى الله عليه وسلم: الصدقة تطفى الخطيئة كما يُطفى الماء النار. (صحيح الترمذي للألباني ١٠ (٥٠).

# (٢٥) قيام الليل

عَنْ أبي أمامة الباهلي، رضي الله عنه، عَنْ رسُول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: عليكم بقيام الليل، فإنه دأب الصالحين قبلكم، وهو قرية إلى ربكم، ومكفرة للسيئات، ومنهاة للإثم. (صحيح الترمذي للألباني: ٢٨١٤).

# (٢٦) إزالة الأذى عن الطريق

عن أبي هريرة، رضي الله عنه، أن رسول الله، صلى الله عليه وسلم قال: بينما رجل يمشي بطريق وجد غصن شؤك على الطريق فأخره، فشكر الله لـ فغفر له. (البخاري: ٢٥٢، .(1912: alung

#### (٢٧) إفشاء السلام والكلام إلحسن

عَنْ هَانِيْ بْن يَزِيدَ، رَضِيَ اللَّه عَنَّهُ.. قَالَ: قَلْتَ: يًا رَسُول الله، دُلْني عَلى عَمل يُدْخلني الْجِنَّة، قال: إنْ منْ مُوجِبَاتَ المُغْفَرَة، بَدْلُ السَّلَام، وحسن الكلام. (صحيح الجامع للألباني: .( 7777

#### (٢٨) نيل شفاعة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم

عَنْ أَنَّس بْن مَالكَ، رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، عَن النَّبِيِّ، صلى الله عليه وسلم، قال: شفاعتي لأهل الكَبَائر منْ أَمْتي. (صحيح أبي داود للألباني: .( 4970

وَآخِرُ دَعُوانًا أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَينِ. وَصَلَّى الله وسلم على نبينًا مُحَمّد، وعلى آله، وأضحابه، والتابعين لهُم بإخسان إلى يَوْم الدين. ゆう

7331 a - Mare . 17 - Huis

الواحدة



#### بداية القتال بالمبارزة

لقد نجح أبو جهل في استثارة عتبة بن ربيعة للقتال عن طريق اتهامه بالجبن والخوف من القتال؛ فحمي ورد عليه قائلا إياي تعيريا مصفر استه ستعلم غدًا من الجبان..

كما لا حديث عَلَيْ، أن عتبة كان ينهى عن القتال ويقول لَهُمْ، يَا قَوْمُ؛ اعْصَبُوهَا الْيَوْمَ بِرَاسِي، وَقَوْلُوا؛ جَبُنَ عُتْبَة، وقد علمتُم أنَّي لَسْتَ بِآجَبَنِكُمَ، قَالَ، فَسَمع ذلكَ أَبُو جَهْل، فقال، أَنْتَ تَقُولُ هَذا؟ وَاللَّه لَوْ غَيْرُكَ يَقُولُ هَذَا لأَعْصَصْتُهُ، قد ملأث رئتك جَوْظك رُعْبًا فقال عُتْبَة، إيَّاي تُعَيْرُيَا مُصَفَّرُ استه؟ سَتَعْلَمُ الْيَوْمَ أَيْنَا الْجَبَانُ، قَالَ، فَابَرَزُ عَتْبَة وَأَخُوهُ مَنْ الأَنْصَارِ سَتَّهُ الْوَلِيدُ حَمِيَة، فقالُوا؛ مَنْ يُبَارِزُ؟ فَحَرَجَ فَتَيَة مَنْ بَنِي عَمَاً، من بَنِي عَبْد القَطْلِ، فقال وَلَكُ يُعَرَرُ عَتْبَة وَأَخُوهُ مَنْ بَنِي عَمَاً، مِنْ بَنِي عَبْد القَطْلِ، فقال وَلَكُ عُبَيْدَة اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، " قَمْ يَا عَلَيْ وَقَمْ يَا حَمَزَةُ، وَقَمْ يَا عَبَيْدَة بَنْ الْخُصَارِ سَتَّة، فقالَ عُتْبَة، لا نُرِيدُ هَوْلاء، وَلَكُنْ يُبَارِزُنَا مَنْ بَنِي عَمَاً، مِنْ بَنِي عَبْد القَطْلِ، فقال مُعْتَبَة، وَعَمْ يَا حَمْزَة، وَقَمْ يَا عَبَيْدَة اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ مَا يَعْنَا اللَّهُ تَعَالَى عُتَبَهُ وَاللَّهُ مَا يَعْ رَبْعَالُ مَنْ بَعْرَدُهُ وَلَعْ يَعْتَلُومُ وَلَكُنُ يُبَارِزُنَا وَقُولُوا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَعُمْ أَنَّ عَلَيْتَ وَاعَتَى مُنَهُ عَالَ وَلَعْ وَلَكُنُ يَعْبَارُولُولُ اللَّهُ تَوْلَعُنَا وَاللَهُ عَلَيْ عَرَكُ يَعْرَبُهُ أَنْ عَصْتُ مَنْ بَنْ مَلْ فَتَكَرُكُونُ عَنْ فَقَالُ رَسُولُ اللَّهُ عَبْيَا مَعْنَ أَنْ عُتَبَة الْمُنْ اللَهُ مَا لَيْنَا وَعَنْ وَاللَهُ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ يَعْمَنُهُ وَاللَّهُ عَالَ وَقَعْمَ يَا عَبَيْهُ وَاللَهُ عَالَ عُنْ يَبْعَنُ وَقَعْمَ يَا عَبَيْهُ عَنْ الْعَمَانَ وَعَنْ يَعْتَى وَقَعْمَ يَعْتَلُ

فَحَمِي عِنْدَ ذَلِكَ عُتْبَةً بْنُ رَبِيعَةً، وَأَرَادَ أَنْ يُظْهِرَ شَجَاعَتُهُ، فَبَرَرٌ بَيْنَ أَحْيَهِ شَيْبَةَ وَابْنِهِ الْوَلِيدِ، فَلَمَّا تُوَسَّطُوا بَيْنَ الصَّفَيْنِ دَعَوًا إِلَى الْبِرَانِ فَحَرَجَ إِلَيْهِمُ هَتِيه من الأنصار ذَلَرْكَة، فَقَالُوا: مَنْ أَنْتُمُ؟ قَالُوا رَهُطٌ مِنَ الأَنْصَارِ.

فَقَالُوا: مَا لَنَا بِكَمَ حَاجَةٍ. ٱخُرِجُوا إِلَيْنَا ٱكْفَاءَنَا مِنْ قَوْمِنَا. فَقَالُ الْنَبِيُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: " قَمْ يَا عبيدة وَقَمْ يَا حَمَرُةُ، وَقَمْ يَا عَلِيُّ ".

Upload by: altawhedmag.com

هَبَارَزْ عُبَيْدَةً، وَكَانَ أَسَنُ الْقَوْمِ، عُتَبَةَ، وَبَارَزْ حَمْزَةً شَيْبَةَ، وَبَارَزْ عَلِي الْوَلِيدَ بْنَ عُتَبَةً. هَامًا حَمْزَةُ: فَلَمْ يُمْهِلْ شَيْبَة أَنْ قَتَلَهُ، وَإِمَّا عَلَى هَلِم يُمْهِل اعداد الم د/ سيد عبد العال

الحلقة

6

الحمد لله رب العالين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد: فنكمل ما سبق من أحداث غزوة بدر الكبرى، وقد ذكرنا في العدد السابق ما كان من عتبة بن ربيعة ومحاولته إقناع المركين بالتراجع عن الحرب ولكنه فشل في ذلك بل حمي للقتال ! جراء إثارة أبى جهل له ! فماذا قال له ؟



 $\mathbf{21}$ 

الُولِيد أن قتله، واختلف عُبَيدة وعتبة بَيْنُهُمَا بِضَرِيَتَيْنِ، كَلاهُمَا أَثَبَتَ صَاحِبَهُ، وَكَرْ حَمَرَةً وَعَلَيْ بِأَسْيَافِهِمَا عَلَى عُتَبَةً: فقتلاه، واحْتَمَلا صاحِبِهِمَا فحازاه إلى أصحابهما رضي الله عنَّهُم. سيرة ابن كثير (٢١٦/٢)

وعن ابن عباس أن عُتبة بن ربيعة قتل عبيدة بن الحارث مُبارزة، ضرية عُتبة على ساقه فقطعها، "فحملة رسول الله صلى الله عليه وسلم قمات بالصفراء مُنصرفة من بدر قدقنة هُنَالك" رواه الحاكم في المستدرك (٤٨٦٢)، ثم قال، هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يُحَرّجاهُ.

وأصل القصة في البخاري عَنْ عَلَي رَضِي اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّهُ قَالَ: "آنَا أَوَّلُ مَنْ يَجْتُو بَيَّنَ يَدِي الرَّحْمِنِ لِلْحُصُومَة يَوْمَ القيامَة" وقال قَيْسُ بَنْ عَبَادٍ، وَفِيهِمُ أُنْزِلْتَ، دَكَلُهُ عَمْماً وَقَالَ قَيْسُ بَنْ عَبَادٍ، ١٩) قال: " هُمَ الَّذِينَ تَبَارَزُوا يَوْمَ بَدُرٍ: حَمَرَةُ...الخ "البخاري (٣٩٦٥).

وق قصة المبارزة فوائد منها ما يلي

١- وقوله: "لأعضضته": أي: قلتُ له: اعضض هَنَ أبيك (أي: فرجه).

ا- وقوله: "يا مُصَفَّر اسْته"، إذا صبغه بالصفرة، و"الاست"، هو الدبر، وهي كلمة ذم تقال للرجل المترف الذى يؤثر الراحة، وسادة العرب لا تستعمل المُخلوق والطيب إلا في الدُعة والحفض وتعيبه في الحرب أشد الغيب ويبدو أنه لما سلمت العير وآراد أنْ تَعْرَف عَلَيْه القيانُ بها اسْتَعْمَل الطّيب، قلد لك قال لهُ عُتَبة هَده المقالة... وقولُهُ مُصفَر اسْته إنْما أراد مُصفَر بدديه ولكنه قصد البالغة في الذَم فحص منه بالذكر ما يسوءه أنْ يَدْكُر. الروض الأنف (٥/٨).

٣- وعُبَيْدَة- بِضَم العين- بن الْحَارث بن عبد المُطلب، وَكَانَ أسن من رَسُول الله، صلى الله عَلَيْه وَسلم بِعشر سنين، وَكَانَ لَهُ قدر ومنزلة عند رَسُول الله، صلى الله عليه وسلم. وقيل اسمه، أَبُو عُبَيْدَة- بُنُ الْحَارِثَ" والصحيح: "عُبَيْدَةُ" عمدة القارى (١٢٤/١٧). ومطالع الأنوار (٩٧٥).

أ- فيه إباحة المبارزة في جهاد الكفار، ولم يختلفوا في جُوازها إذا أذن الأمام، واختلفوا فيها إذا لم يكن عن إذن من الأمام، فجوزها جماعة؛ ومنعها آخرون. شرح السنة للبغوي (١١/١١).

وية الحديث ما يفيد جوازها بإذن الأمام وبغير إذنه، وذلك أن مبارزة حمزة وعلي رضي الله عنهما كانت بإذن النبي صلى الله عليه وسلم ولم يذكر فيه إذن من النبي صلى الله عليه وسلم للأنصاريين الذين خرجوا إلى عتبة وشيبة قبل على وحمزة ولا إنكار من النبي صلى الله عليه وسلم عليهم في ذلك. معالم السنن (٢٧٩/٢).

وفيه د ليلٌ على أن معونة المبارز جائزة إذا ضعف، أو عجز عن قرنه، وبه قال الشافعي، وأحمد، وأسحاق، ووجه الجواز، أنهم قد رضوا بتعاونهم؛ فهم كجماعة الجيش تلقى جماعة جيش آخر فلا بأس بتعاونهم. المنتقى للباجي (١٩٠/٣).

الحال ابن هبيرة، في هذا الحديث من الفقه أن عليًا وحمزة وعبيدة رضي الله عنهم كانوا أول من قاتل يوم بدر، وهو معنى قول علي: "أنا أول من يجثو للخصومة بين يدي الرحمن يوم القيامة". الافصاح (٢٧٢١).

٧- وفيه فضيلة ظاهرة لحمزة وعلي وعبيدة رضي الله عنهم. فتح الباري (٢٩٨/٧).

٨- قال ابنُ القيم: تأمَّل أسماء السَّتَة المُتَبارزينَ يُوْمَ بَدْرٍ كَيْفَ اقْتَضَى الْقَدَرُ مُطَابَقَةَ أَسْمَائَهُمْ لأحوالهم يومَنْدَ، فَكَانَ الْكُفَارُ: شَيِبَة، وَعُتْبَة. وَالْوَلِيدَ، ثَلَاثَةُ أَسْمَاء مِنَ الضَّعْفِ، فَالْوَلِيدُ لِه بداية الصّغف، وشيبة له نهاية الصّعف، كما قال تعالى: «اللهُ الذي خَلْقَكُمُ مِنْ ضَعْف ثُمْ جَعَلَ مِنْ بَعد ضَعف قَوْدُ ثُم جَعل من بَعد قَوْدَ ضَعْفًا وَشَيْبَهُ، وعُثْبَة مِنَ العَثْبِ. هَدَلَتْ أَسْمَاؤُهُم عَلَى عَتْبِ يَحَلُ بهم، وضعف يتالهم وكان أقرانهم من السلمين على، وعبيدة، والحارث رضي اللهُ عَنَّهُمْ، ثَلَائَةُ أسماء تُنَّاسِبُ أوْصَافَهُمْ وَهِي الْعُلُو، وَالْعُبُودِيَّة، والسمى الذي هو الحرث فعلوا عليهم بعبوديتهم وسعيهم في حرث الأخرة. " زاد المعاد (٢١٠/٢). وق الحوار بين أبى جهل وعتبة أن أجواء الحروب والفتن تضيع فيها أصوات العقلاء وتذهب آراء المصلحين سدى.

النبي القائد (٤/٧٩).

الزحف العام والتقاء الصفين

واستشاط الكفار غضبًا للبداية السيئة التي صادفتهم ثُمَّ تَزَاحَفَ النَّاسُ، وَدَنَا بَعُضُهُمُ مِنُ بَعْضٍ، وَشَدَّ الْكُفَّارُ مَلَى الْمُسْلِمِينَ. وَنَشَبَّت الْحَرْبُ، ال ٢٢٢ هـ - العلد ١٦ - السنة الواحدة والخمسون

22

فَرُمِي مِهْجَعٌ، مَوْلَى عُمَرَ بِنِ الْخُطَّابِ-رِضِي اللَّهِ عنه- بِسَهْمٍ فَقْتَلَهُ، فَكَانَ أَوَّلَ قَتِيلِ مِنَ الْسُلِمِينَ. ابن هشام (٢٢٩/٢).

ثُمُ رُمِي حَارِثَةَ بنُ سُرَاقة-رضي اللَّه عنه- وَكَانَ فِي النَّظَارَة- وَهُو يَشْرِبُ منَ الْحَوْض، بِسَهْم عَرْبِ فَأَصَابَ نَحْرَهُ؛ فَقتلَهُ؛ فَكَانَ أَوَّلَ قَتَيلِ مَنَ الْأَنْصَارِ، وجاءت أمه تقول: يَا نَبِي اللَّه أَلَا تُحَدُثُني عَنْ حَارِثَة؛ فَإِنْ كَانَ فِي الْجِنَة صَبَرُتُ، وَإِنْ كَانَ غَيْرَ ذَلِكَ اجْتَهَدْتُ عَلَيْه فِي الْبُكَاء، فَقَالَ صلى اللَّه عليه وسلم: "يَا أُمَّ حَارِثَة، أَنَّهَا جِنَانٌ فِي الْجِنَّة، وَإِنَّ الْبَكَ أَصَابَ الفَرُوسَ الأَعْلَى". وكَانَ ذَلِكَ قَبَلْ تَحْرِيمَ اللَّوْحِ، الْفَتحِ (١٠٨/١).

قَالَ ابنُ كَثِيرٍ، وَفِي هَذَا تَنْبِيهُ عَظِيمٌ عَلَى فَضَلَ أَهْلَ بَدُرٍ، فَإِنَّ هَذَا الَّذِي لَمَ يَكُنَ فِي بُحَيْحَة القَتَالِ، وَلا فِي حَوْمَة الْوَعَى، بَلْ كَانَ مِنَ النَّظَارَةِ مِنْ بَعِيدٍ، وَإِنَّمَا أَصَابَهُ سَهْمٌ عَرْبٌ، وَهُو يَشْرُبُ مِنَ الْحَوْض، وَمَعَ هَذَا أَصَابَ بِهَذَا الْمُوقَف الفَرُدُوْس الْأَعْلَى الَّتِي هِي أَعْلَى الْحِنَانِ، وَمِنَّهُ تَفْجَرُ أَنْهَارُ الْحِنَّةِ التِي أَمَرَ الشَّارِعُ أُمْتُهُ إِذَا سَأَلُوا اللَّه الْحِنَّةِ أَنْ يَسَالُوهُ إِيَّاهَا. هَاذَا كَانَ هَذَا حَالُ هَذَا، هَمَا مَنْ يَعْلَى لَتِي هِي أَعْلَى الْحِنَانِ، وَمِنْهُ تَفْجَرُ أَنْهَارُ الْحِنَّةِ التِي هِي أَعْلَى الْحِنَانِ وَمَنْهُ مَنْ اللَّهُ الْحِنَّةِ مَنْ يَعْلَى مَنْ عَلَى الْعَانِ وَاللَّهُ الْحِنَانِ مَعْنَا عَنْ مَعْنَا اللَّهِ الْحِنَاةِ مَنْهُ أَنْ يَكُونُ الْحَنَّةُ مَنْ اللَّهُ الْحَيْقَ مَنْ يَعْنَا أَعْلَى الْحَانِ وَاقَعْلَا عَنْ مَنَا أَعْمَا الْحَانَ مَنَا الْحَالَ هَذَا مَعْهُ عَرَيْهُ مَنْ اللَّهُ الْحِنْهُ مَنْ مَنْ تَعْنَا عَلَوْهُمُ عَلَى الْتَعْ عَلَيْ وَعَدَا هُذَا مَنْ الْعَلَيْ عَلَى الْحَنْلُونَا لَهُ الْحِنْهُ مُ

وأمام هذا الهجوم العام من الشركين كان النبي صلى الله عليه وسلم يدير الأمر في عدة اتحاهات:

الأول المنهجية التي سلكها في القتال وقد سبق ذكرها قبل ذلك ومنها قوله: "إن اكْتَنْطُوكُمُ فَانْصَحُوهُمْ بِالنَّبُلِ".

الثاني، التحريض على القتال بالتذكير بالجنة، حيث وعد من يقتل صابرًا محتسبًا بأن له الجنة" وقال: "قومُوا إلى جَنَّة عَرْضُهَا السَّمَوَاتُ وَالْأَرْضُ" صحيح مسلم (١٩٠١).

وقد أثر هذا التحريض في الصحابة تأثيرًا عظيمًا بدا على إثره بطولات نادرة كما سيأتي. الثالث الاجتهاد الدعاء:

وهنا موقف من المواقف التي اجتهد فيها النبي صلى الله عليه وسلم في الدعاء كما في حديث عمر رضى الله عنه قالَ: لما كَانَ يَوْم بدر قالَ رسول الله صلى الله عليه وسلم: " اللَّهُمُ أَنْجِزُ لِي

مَا وَعَدْتَنِي، اللَّهُمَ إِنْ تَهُلِكُ هَذِهِ الْعَصَابَةَ مِنْ أَهْلِ الإسلام قَلا تُعَبِدُ بَعَدُ فِي الأَرْضَ أَبَدا".

وها قد فَزْعَ رَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّهُ عليهُ وسلم إلى اللَّه تعالى فِي إِنَّابَةَ نَبِي، وَالْحَاحِ عَبْدٍ، وَدُعَاء مُضَطَرٌ، وَشَفع لَهَذَه العصابَة فِي كَلَمَاتَ صَرِيحَة واضحة، هي خَيْرُ تعريف لَهَذه الأُمَّة، وَبَيَانَ لَهُمَتَهَا وَعَرضَهَا الذي خَلَقَتَ لَهُ... وَكَانَ كَمَا أَخْبَرَ اللَّهُ تَعَالى: وَقُلْ مَا يَعْبَأَ بِكُمْ رَبِّي لُولًا دُعَاوُكُمْ فَقَدْ كَذَبْتُمْ فَسُوفْ يَكُونُ لَزَامًا،.

وَعَنْ عَلَى قَالَ: لَمَّا كَانَ يَوْمَ بَدُرِ قَاتَلْتُ شَيْئًا مَنْ قَتَالٍ. ثُمَ جِئْتُ مُسْرِعًا؛ لأَنْظُر إلى رَسُول اللَّه صلى الله عليه وسلم، مَا فَعَلَ؟. فَجِئْتُ قَاجِدُهُ وَهُوَ سَاجِدٌ يَقُولُ: "يَا حَيُّ يَا قَيُومٌ"، لا يَزِيدُ عَلَيْها... فَلَمْ يَرَلْ يَقُولُ ذَلِكَ حَتَى فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْها... فَلَمْ يَرَلْ يَقُولُ ذَلِكَ حَتَى فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْها... فَلَمْ يَرَلْ يَقُولُ ذَلِكَ حَتَى فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْه. المستدرك (٨٠٩) وقال صحيح. وقال العفاني، وسنده حَسَنِ. اللوَلُو الكَنون (٢/٧٠٤). المسلمين واندفاعهم في القتال سماعهم قول النبي صلى الله عليه وسلم: "سَيُهُرُمُ الْجَمْعُ وَيُوَلُونَ الذُبُرَ" سيرة الصلابي(٤١٠).

ومن البشارة الإخبار بمصارع المشركين يوم بدر وقد ثبت إخباره عليه السلام بمواضع مصارع رُءُوس المشركين يوم بَدُر وَمُقتضى حَديث ابْنِ مَسْعُود أَنَّهُ أَخْبَر بِذَلكَ يَوْم الْوَقْعَة، وَهُوَ مُنَاسب، وَيَا الْحَديثين الْآخَرِين عَنْ أَنْس وَعُمَر ما يدُلُ عَلَى أَنَّهُ أَخْبَر بِذَلكَ قَبُل ذَلكَ بِيوُم. ولا مانع من الْجَمْع بَيْنَ ذَلكَ، بِأَن يخبر به قَبَل بِيوْم وَأَكْثَر، وَأَنْ يُخْبِر بِه قَبُل ذَلكَ بِسَاعَة يَوْم الْوَقَعة. السيرة لابن كثير (٢٠/٢).

المامس، النزول أرض المعركة وإظهار الشجاعة التي لا نظير لها

عَنْ عَلِيٍّ، قَالَ: لَقَدْ رَأَيْتُنَا يَوْمَ بَدْرِ وَنَحُنُ نَلُودُ بِرَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم وَهُوَ أَقَرِيْنَا إلى الْعَدُو، وَكَانَ مِنْ أَشَدُ النَّاسِ يَوْمَنْذِ بَاسًا. صحيح: رواه ابن أبي شيبة (٣٣٢٨١).

وهذا ما كان من رسول الله صلى الله عليه وسلم فماذا عن أبي جهل؟ وهو ما نذكره في العدد القادم إن شاء الله تعالى، وصلى الله على نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، والحمد لله رب العالين.

23

3

7880 C-097-0 015

# أحكام صلاة العيد

الحمد لله رب العالين، والصلاة والسلام على خير المرسلين، ويعد، فهذه بعض الأحكام الشرعية التي تتعلق بصلاة العيد.

اولاً: من فرضت ملاة العيد أ فرض صيام رمضان في السنة الثانية من الهجرة، وشرعت صلاة العيد وزكاة الفطر في تلك السنة، ويؤيد ذلك ما ذكره ابن حبان وغيره: أن أول عيد صلاه النبي صلى الله عليه وسلم عيد الفطر في التي فرض رمضان في شعبانها (انظر: مرقاة المفاتيح إرشاد الساري ٢٠٦/٢).

للنباء عكم صلاة العيد، اختُلف في حكم صلاة العيد بعد إجماع الأمة على مشروعيتها على أقوال نلائة: ١- سنة مؤكدة، وهو

مذهب مالك والشافعي وعليه جمهور أهل العلم.

ومن أدلتهم حديث طلحة بن عبيد الله رضي الله عنه قال: جاء رجل من أهل نجد .... وفيه فإذا هو يسأل عن الإسالام. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: خمس صلوات في اليوم والليلة. فقال: مل علي غيرها؟ قال: لا إلا أن ومسلم وغيرهما): فاستدلوا من الحديث أنه لا يجب إلا يشرع لها أذان كالصلوات الواجبة.

ا- واجبة على الكفاية: (لو صلاها بعضهم سقطت عن الباقين)، وهو مذهب الحنابلة ويعض أهل العلم. قالوا، لأنها صلاة لا يُشرع لها أذان والاستماع إلى خطبتها ليس بواجب. فلوكانت واجبة

اعداد کرد. متولي البراجيلي

لوجب الاستماع إلى خطبتها. ٣- واجبة وجوبًا عينيًا: وهو مذهب أبي حنيفة وبعض أهل العلم واختاره شيخ الإسلام ابن تيمية وابن القيم وغيرهم. ومن أدلتهم:

أ- قوله تعالى: ( مَعَلَ لَهُكُ وَأَعْتَرُ ) (الكوثر: ٢)، والأمر تعالى: ( تُحَكَرُوا الله عل ما تعالى: ( تُحَكَرُوا الله عل ما مدينا و ملحم تشكر م) (البقرة: ١٨٥). والأمر بالتكبير أمر بالصلاة: لأنها تشتمل على التكبير.

ب- حديث أم عطية رضي الله عنها عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ليخرج العواتق وذوات الخدور والحيض، فليشهدن الخير ودعوة المسلمين، وليعتزل الحيض الملى. فقالت امرأة: يا رسول الله: هل على إحدانا بأس إن لم يكن لها جلباب أن لا تخرج 9 قال، فلتعزها أختها من جلابيبها.... (صحيح البخارى ومسلم وغيرهما).

Mayler North

ج. مواظبة النبي صلى الله عليه وسلم على صلاة العيدين، وكذلك الخلفاء الراشدين من بعده.

د- أن صلاة العيد من أعظم شعائر الإسلام الظاهرة كالجمعة.

ه- أن صلاة العيد إذا اجتمعت مع صلاة الجمعة في يوم واحد سقط وجوب الجمعة، وما ليس بواجب لا يُسْقط ما كان واجبًا.

و- أجابوا عن حديث الأعرابي (خمس صلوات في الليوم والليلة) أن النبي صلى الله عليه وسلم خص الخمس صلوات بالذكر لتكررها في اليوم والليلة خمس مرات، أما غيرها من الصلوات كالعيدين والجنازة والاستسقاء ... فلا تتكرر كالصلوات الخمس).

ز- والقول بأنها من فرض الكفايات كصلاة الجنازة غير متوجه؛ لأنه من المعلوم أن فرض الكفاية يجزئ فيه قيام البعض به فقط، فكيف ليتأتى هذامع الاجتماع لصلاة العيد التي شرع لها الاجتماع للكل صغيرهم وكبيرهم حتى الحيض من النساء، وهذا لم يشرع في صلاة الجمعة (انظر المجموع ٥/٥، معالم السنن المرا التمهيد ١٩٢/٢٣،

١٦٩/١، فتح الباري لابن رجب ٤٢٥-٤٢٣/٨، فتح الباري لابن حجر ١٠٧/١، ٢٠٧/٢، حلية العلماء للشاشي ٢/ ٢٥٣).

والأمريحتاج إلى بحث أكبر من هذا، وعمومًا فإن صلاة العيد من شعائر الإسلام، ويكفي أن النبي صلى الله عليه وسلم أمر بخروج جميع الناس إليها مغيرهم وكبيرهم رجالهم ونسائهم حتى الحيض. يقول السرخسي عن صلاة أخذها هدى وتركها ضلالة. (انظر المبسوط للسرخسي

#### ثالثا: وقت صلاة العيد،

قال ابن بطال: أجمع الفقهاء أن العيد لا يُصلَّى قبل طلوع الشمس ولا عند طلوعها: فإذا ارتفعت الشمس وابيضت وجازت صلاة النافلة فهو وقت العيد... والنبي صلى الله عليه وسلم كان يبكر إلى صلاة العيد، ويوب البخاري: باب التكبير إلى العيد. (انظر شرح صحيح البخاري لابن بطال ٢/ ٥٦٠). قال النووي: واتفق الأصحاب

على أن آخر وقت صلاة العيد زوال الشمس (انظر المجموع ٥/ ٤). وذهب بعض أهل العلم أنها تؤدًى إذا طلعت الشمس وإن لم يزل وقت النهي.

والأول أرجح؛ فعليه عمل النبي صلى الله عليه وسلم والصحابة رضي الله عنهم (انظر فتح الباري لابن رجب ٨/ ٤٥٩).

#### رابعًا: أين تؤذى صلاة العيد؟

السنة أن تؤدى صلاة العيد في الخلاء (المصلى، مكان متسع يسع الناس خارج المسجد)؛ لأن النبى صلى الله عليه وسلم كان يصليها في خارج المسجد في مصلى العيد على الرغم من فضل الصلاة في مسجده صلى الله عليه وسلم التي أفضل من ألف صلاة فيما سواه من المساجد إلا المسجد الحرام. وفي حديث أبي سعيد الخدرى رضى الله عنه قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يخرج يوم الفطر والأضحى إلى المصلى فأول شىء يبدأ به الصلاة .... (متفق عليه). مع ملاحظة أن الصلاة بمكة الأفضل أن تكون في المسجد الحرام؛ لأن الأنمة ثم يزالوا يصلون صلاة العيد بمكة في المسجد (انظر الجموع ٥ /٤). لكن إن كان هناك عذر

93

7880 0-02-02-02

SB

كمطر أو ريح شديدة أو غير ذلك صلوا في المسجد لرفع المشقة والحرج عن الناس. قال تعالى: (وما ممل ملك في ألبي من عرج) (الحج: ٧٨). قال تعالى: (يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر) (البقرة: ١٨٥). ومن القواعد الفقهية الكبرى: الضرريزال.

خامساء قضاء صلاة العيدا

اختلف العلماء فيمن فاتته صلاة العيد مع الإمام. فقالت طائفة يصلي ركعتين مثل صلاة الإمام، روي ذلك عن وابن سيرين، وهو قول مالك وابن سيرين، وهو قول مالك والشافعي إلا أن مالكا قال: يستحب له ذلك من غير إيجاب.. وثمة أقوال أخرى منها أن يصليها أربعًا للأثر الوارد عن ابن مسعود في ذلك. ارواء الغليل: ٢/ ١٢١).

رو و الأقوال أن يُصليها على وأولى الأقوال أن يُصليها على وقد بوب صحيح البخاري في صحيحه: باب إذا فاتته صلاة العيد يصلى ركعتين .... وذكر بعض الأثار في ذلك. وورد عن أنس بن مالك رضي الله عنه أنه إذا فاتته صلاة العيد مع الإمام جمع أهله فصلى بهم مثل صلاة الإمام في العيد (سنن البيهقي وآثار أخرى وردت في ذلك.

26

(انظرفتح الباري شرح صحيح البخاري لابن بطال ٥٧٣/٢ -٥٧٤، الاستذكار ٢/ ٣٩٨، فتح صحيح البخاري لابن رجب ٩/ ٧٧ - ٧٩، المجموع ٥/٤).

سادسا وسفة سلاة العيدو

عن عائشة رضي الله عنها: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يكبر في الفطر والأضحى في الأولى سبع تكبيرات وفي الثانية خمسًا، سوى تكبيرتي الركوع (سنن أبى داود وغيره).

ويخطب الإمام بعد الصلاة، والراجح أنها خطبة واحدة وليست خطبتين، وتفتتح وليست خطبتين، وتفتتح والثناء على الله تعالى، ولم والثناء على الله تعالى، ولم والعيد ليس له أذان ولا إقامة. ولا نداء الصلاة جامعة، وليس للعيد سنة قبل صلاته أو بعدها وليس للمصلى تحية أهل العلم جواز ذلك. لكن إن صلاها في السجد صلى تحية المسجد.

عن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم صلى يوم الفطر ركعتين لم يصل قبلها ولا

بعدها .... (صحيح البخاري وغيره). وكان ابن عمر رضي الله عنهما مع تحريه للاتباع يرفع يديه مع كل تكبيرة (انظر زاد المعاد ٢٧/١).

ولم يصح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ذكر بين التكبيرتين -فيما أعلم- لكن ورد عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: ذكر الله تعالى وحمده والصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم بين كل تكبيرتين (سنن البيهقي

ويستحب أن يقرأ في الركعة الأولى (ق)، وفي الثانية (اقتربت الساعة) أو سورة الأعلى والغاشية.

ويقول دعاء الاستفتاح بعد تكبيرة الإحرام، وهذا مذهب الحنفية والشافعية والمقدم عند الحنابلة .... وفي رواية أخرى عن أحمد أنه يستفتح بعد التكبيرات الزواند (السبع) (انظر الموسوعة الفقهية الكويتية ٤/٥٥).

سابغا: غسل العيد:

غسل العيد مستحب لفعل ابن عمر رضي الله عنهما: كان يغتسل يوم الفطر قبل أن يغدو إلى المصلى (موطأ مالك ٢٤٨/٢ وغيره). ويقاس على الاجتماع لصلاة الجمعة. فامنًا: ارتداء احسن الله عنهما عن ابن عمر رضى الله عنهما

قال: رأى عمر بن الخطاب جبة من استبرق تباع عند باب المسجد فأخذها فأتى بها رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله لو اشتريتها فليستها للعيد والوفود .... (صحيح البخاري ومسلم وغيره). قال ابن قدامة: وهذا يدل على أن التجمل عندهم في هذه المواضع (العيد والوفود) كان مشهورًا (المغنى ٢/ ١١٤). وعن ابن عباس رضى الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يلبس يوم العيد حلة حمراء (الصحيحة١٢٧٩).

تاسفاء الأكل قبل

الغروع إلى صلاة عبد المُطر، عن أنس رضي الله عنه: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يغدو يوم الفطر حتى يأكل تمرات (صحيح البخاري وغيره).

#### عاشرا، التكبير عند الغروج من البيت حتى المعلى ورفع الصوت بالتكبير :

عن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يخرج في العيدين مع الفضل بن عباس وعبد الله والعباس وعلي وجعفر والحسن والحسين.... رافعًا صوته بالتهليل والتكبير (سنن

البيهقي (٥٣٧/٦). وحسنه الألباني في الإرواء).

وقت التكبير في عيد الفطر: فيها خلاف بين أهل العلم، فالجمهور على أن وقت التكبير يبدأ من وقت الخروج من البيت إلى الملى، وينتهي بقدوم الإمام إلا إذا كبر هو يكبر معه.

وذهب الشافعي ويعض أهل العلم إلى أن التكبير يبدأ من ليلة العيد، يقول ابن قدامة: ويُظهرون التكبير في ليالي العيد وهو في الفطر آكد. (ولتكملوا العدة ولتكبروا الله على ما هداكم) (البقرة مالك على ما هداكم) (البقرة اللناس إظهار التكبير في ليلة على المسلمين إذا نظروا إلى هلال شوال أن يكبروا الله حتى يفرغوا من عيدهم (انظر المغنى ٢٧٣/٢).

وقال النووي، وأول وقت تكبير الفطر إذا غابت الشمس من ليلة الفطر (انظر المجموع ٣٠/٥ -(٤١/٥).

حادي عشر، سيفة التكبير، ثم يصح حديث مرفوع عن

التبى صلى الله عليه وسلم في صيغة التكبير، لكن صح عن ابن مسعود أنهكان يقول: الله أكبر الله أكبر لا إله إلا الله، والله أكبر الله أكبر ولله الحمد (مصنف ابن أبى شيبة ١ /٤٨٩). وعن ابن عباس رضي الله عنهما كان يقول: الله أكبر الله أكبر ولله الحمد الله أكبر وأجل الله أكبر على ما هدانا (سنن البيهقي ٦/٩/٦). وذكر النووي في المجموع عن بعض الصحابة تقال ثلاث مرات: الله أكبر الله أكبر الله أكسر، ثلاثا. وذكرعن الحكم وحماد ليس فيها شيء مؤقت. ثاني عشر: مخالفة الطريق إلى المصلى: عن جابر رضى الله عنهما:

كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا كان يوم عيد خالف الطريق (صحيح البخاري وغيره).

ويستحب أن يذهب ماشيًا ويبكر لمصلى العيد.

عن ابن عمر رضي الله عنهما: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يخرج إلى العيد ماشيًا ويرجع ماشيًا (صحيح ابن ماجه)، وهذا إن كان مصلى العيد قريبًا. والحمد لله رب العالمين.

ليلة القدر فضائل وأحكام 3

വരവി

7331 A - [Jane + [1 - [Juil & ]2 ]2

28

اعداد الم د. حدي طه

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله.

أما بعد: فليلة القدر ليلة عظيمة الشأن والمكانة في الإسلام، جاء في فضائلها آيات محكمة وأحاديث نبوية ثابتة، وفي هذا المقال نتناول أبرز ما يتعلق بها، وفضلها، وكيفية إحيائها، وتحريها، فنقول وبالله تعالى التوفيق: التعريف:

١ - ليلة القدر تتركب من لفظين:

أولهما: ليلة وهي في اللغة: من غروب الشمس إلى طلوع الفجر، ويقابلها النهار. ولا يخرج المعنى الاصطلاحي له عن المعنى اللغوي. (المصباح المنير). وثانيهما: القدر، ومن معاني القدر في اللغة: الشرف والوقار، ومن معانيه: الرحكم والقضاء والتضييق.

واختلف الفقهاء في المراد من القدر الذي أضيفت إليه الليلة:

قال العلماء وسميت ليلة القدر لما يكتب فيها للملائكة من الأقدار والأرزاق والآجال التي تكون في تلك السنة؛ كقوله تعالى: (فيها يضرق كل أمر حكيم)، وقوله تعالى: (تنزل الملائكة والروح فيها بإذن ربهم من كل أمر)، ومعناه يظهر للملائكة ما سيكون فيها ويأمرهم بفعل ما هو من وظيفتهم، وكل ذلك مما سبق علم الله تعالى به وتقديره له.

قال التوريشتي؛ إنما جاء القَدر بسكون الدال، وإن كان الشائع في القدر الذي هو مؤاخي القضاء فتح الدال ليعلم أنه لم يرد به ذلك، وإنما أريد به تفصيل ما جرى به القضاء، وإظهاره وتحديده في تلك السنة لتحصيل ما يلقى إليهم فيها مقدارا بمقدار، وقيل المراد به التعظيم والتشريف، ومنه قوله تعالى: «وما قدروا الله حق قدره،، والمعنى، أنها ليلة

ذات قدر وشرف لنزول القرآن فيها، ولما يقع فيها من تنزل الملائكة، أو لما ينزل فيها من البركة والرحمة والمغفرة، أو أن الذي يحييها يصير ذا قدروشرف.

وقيل: معنى القدر هنا التضييق كمثل قوله تعالى: ومن قدر عليه رزقه، ومعنى التضييق فيها إخفاؤها عن العلم بتعيينها، أو لأن الأرض تضيق فيها عن الملائكة. (انظر: شرح النووي على صحيح مسلم، فتح الباري لابن حجر).

# فضل ليلة القدر:

١- إن الله أنزل في بيان فضلها سورة كاملة سميت باسمها، وبين فيها أن ليلة القدر أفضل الليالي، والعمل الصالح فيها خير من العمل الصالح في ألف شهر ليس فيها ليلة القدر، قال تعالى: « ليلة القدر من ألف شهر،

(سورة القدر: ٣). وأخبر أن الملائكة تتنزل فيها وجبريل عليه السلام قال تعالى: (تَزَلُّ تَسَعَرُكُمُ قَالَ تعالى: (تَزَلُّ نَصَم مِن كُلُ أَتَي) (سورة القدر: ٤). إن الملائكة تلك الليلة في الأرض أكثر من عدد الحصى. ففي ليلة القدر تنتشر الملائكة في الأرض فيبطل سلطان

ليلة القدر ذات قدر وشرف لنزول القرآن فيها، ولما يقع فيها من تنزل الملائكة.

الشياطين. قال القرطبي: أي تهبط من كل سماء ومن سدرة المنتهى فينزلون إلى الأرض ويُؤمنون على دعاء الناس إلى وقت طلوع الفجر. وأنها ليلة قوله تعالى: دسلام هي متى مطلع الفجر، سلام أن يحدث فيها داء أو يستطيع شيطان العمل فيها.

٢- إن قيام ليلها سببُ في مغضرة الله للذنوب لحديث أبي هريرة قال: قال رسول الله: من قام ليلة القدر إيمانًا واحتسابًا غُفر له ما تقدم من ذنبه. متفق عليه. ٣- إن من خرم خيرها وفضلها هو الحروم بحق؛ لحديث أنس بن مالك قال: دخل رمضان فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن هذا الشهر

قد حضركم، وفيه ليلة خير من ألف شهر من حرمها فقد حرم الخير كله، ولا يحرم خيرها إلا محروم"(صحيح سنن ابن ماجه). ٤- إنها الليلة المباركة التي يضرق فيها كل أمر حكيم، والتي ورد ذكرها

ي قول تعالى: إنّا أنزلته ف تنفر نشركة أنا كُمّا مندرين () فيا يُقرق كُل أمر حكم (اللدخان: ٣-٤)؛ أي تنزل الملائكة والروح في ليلة القدر بالرحمة بأمر الله تعالى وبكل أمر قدره الله وقضاه في تلك السنة إلى قابل (تفسير القرطبي ١٣٣/٢٠).

#### إحياء ليلة القدر:

اتفق الفقهاء على أنه يندب إحياء ليلة القدر؛ لفعل النبى صلى الله عليه وسلم فقد روى أبو سعيد الخدري رضى الله تعالى عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم جاور في العشر الأواخر من رمضان. متفق عليه. ولما ورد عن عائشة رضى الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا دخل العشر أحيا الليل وأيقظ أهله وشد المئزر. أخرجه البخاري ومسلم واللفظ لسلم.

والقصد منه إحياء ليلة القدر، ولقوله صلى الله



شوال ٢٤٢٢ هـ - العدد ١٦٠ - السنة الواحدة والخمسون

29

عليه وسلم: "من قام ليلة القدر إيمانًا واحتسبابًا غفر له ما تقدم من ذنبه" أخرجه البخاري.

ويكون إحياء ليلة القدر بالصلاة وقراءة القرآن والذكر والدعاء، وغير ذلك من الأعمال الصالحة، وأن يكثر من دعاء: "اللهم إنك عفو تحب العفو فاعف عني"؛ لحديث عائشة عني"؛ لحديث عائشة قلت: يا رسول الله أرأيت إن علمت أي ليلة ليلة القدر ما أقول فيها؟ قال: قولي: "اللهم إنك عفو كريم تحب الحفو فاعف عني" أخرجه الترمذي. (انظر: الموسوعة الفقهية).

### محل ليلة القدره

- اختلف الفقهاء وكذا أهل العلم بوجه عام في محل ليلة القدر اختلافًا كبيرًا حتي عد لهم الحافظ ابن حجر في فتح الباري ستة وأربعين قولًا.

فذهب جمهورهم وهو المذهب عند الحنفية إلى أن محل ليلة القدر في رمضان دائرة معه على اختلاف بينهم في تحديد أي ليلة هي؛ لأن الله سبحانه وتعالى أخبر أنه أنزل القرآن في شهر رمضان بقوله تعالى: ، تمر رمضان ألدي أرز في القرآن منفى إلكان وتبتت من الهدى والرقال ، سورة البقرة: شوال ٢٢٢ هـ - العدد ١٦ - السنة الواحدة والخمسون

30

66 إحياء ليلة القدر يكون بالصلاة وقراءة القرآن والذكر والدعاء .

١٨٥. مما يدل على أن ليلة القدر منحصرة في شهر رمضان دون سائر ليالي السنة الأخرى.

كما استدلوا بالأحاديث الصحيحة والتي سبق نقلها وهي تدل على أن محل ليلة القدر في شهر رمضان.

وذهب بعض العلماء إلى أنها في السنة كلها وهو قول مشهور عن الحنفية حكاه قاضي خان وأبو بكر الرازي منهم، وروي مثله عن ابن مسعود وابن عباس وعكرمة وغيرهم، فقد روي عن ابن مسعود رضي الله عنه انه مسعود رضي الله عنه انه يصب ليلة القدر" مشيرا إلى أنها في السنة كلها. وقال البعض: أنها رفعت أصلاً ورأسًا: حكاه المتولي في التتمة عن الروافض.

- واختلف جمهور الفقهاء الذين ذهبوا إلى أن ليلة القدر في شهر رمضان في

محلها من الشهر وذلك علي أقوال منها:

القول الأول: أنها مختصة برمضان ممكنة في جميع لياليه. وهو قول ابن عمر رواه ابن أبي شيبة بإسناد صحيح عنه. وفي "شرح الهداية" الجزم به عن أبي حنيفة. وقال به ابن المنذر والحاملي وبعض الشافعية ورجحه السبكي في "شرح المنهاج". (انظر: فتح الباري لابن حجر).

القول الثاني: أنها في العشر الأواخـر من رمضان وأنها ليلة السابع والعشرين وهو الأشهر والأظهر عند المالكية. وبهذا يقول الحنابلة، فقد صرح البهوتي بأن أرجاها ليلة سبع وعشرين نصًا. (انظر الموسوعة الفقهية).

واستدلوا بما رواه مسلم عن أبي بن كعب أنه كان يقول: (والله الذي لا إله إلا هو. إنها لفي سبع وعشرين-يحلف ما يستثنى- ووالله بني لأعلم أي ليلة هي. هي الليلة التي أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم بقيامها، وهي سبع وعشرين).

قال ابن رجب: "ومما استدل به من رجح أنها ليلة سبع وعشرين بأن أبي بن كعب كان يحلف على ذلك ويقول بالآية أو بالعلامة التي أخبرنا بها رسول الله

صلى الله عليه وسلم أن الشمس تطلع في صبيحتها لا شعاع لها خرجه مسلم" (لطائف المعارف).

القول الثالث: أنها ليلة الحادى والعشرون: قال النووى: مذهب الشافعية وجمهور أصحابنا أنها منحصرة في العشر الأواخر من رمضان منهمة علينا، ولكنها في ثيلة معينة في نفس الأمر لا تنتقل عنها ولا تزال من تلك الليلة إلى يوم القيامة، وكل ليالى العشر الأواخر محتملة لها، لكن ليالي الوتر أرجاها، وأرجى الوتر عند الشافعي ليلة الحادي والعشرين، وقال الشافعي في موضع إلى ثلاثة وعشرين، وقال هذا هو المشهور في المذهب أنها منحصرة في العشر الأواخرمن رمضان. الجموع ٦/٩٢٤٠ . ٥٠٠ واستدلوا بحديث حديث أبسى سعيد الخدرى رضى الله عنه أنه قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعتكف العشر الوسط من رمضان، فاعتكف عامًا، حتى إذا كان ليلة احدى وعشرين. وهي الليلة التي يخرج فيها

من صبحها من اعتكافه؛

القول الراجع من أقوال أهل العلم: أن ليلة القدر في العشر الأواخر من رمضان وأكدها أوتارها.

قال:" من اعتكف معى؛ فليعتكف العشر الأواخر. وقد رأيت هذه الليلة. ثم أنسيتها، وقد رأيتني أسجد من صبحها في ماء وطين. فالتمسوها في العشر الأواخر، والتمسوها في كل وتر". قال أبو سعيد: فأمطرت السماء تلك اللبلة، وكان المسجد على عريش، فوكف المسجد.قال أبو سعيد: فأبصرت عيناى رسول الله صلى الله عليه وسلم انصرف، وعلى جبهته وأنفه أثر الماء والطين، من صبح ليلة إحدى وعشرين. (أخرجه البخارى). القول الرابع: أنها مبهمة في العشر الأوسط حكاه النووى وعزاه الطبري لعثمان بن أبي العاص والحسن البصري وقال به بعض الشافعية.

القول الخامس: أنها ليلة سبع عشرة من رمضان، روى ابن أبني شيبة والطبراني من حديث زيد بن أرقم قال: ما أشك ولا أمتري أنها ليلة سبع عشرة من رمضان ليلة أبو داود عن ابن مسعود أيضًا.

القول السيادس: أنها متنقلة في ليالى العشر الأواخر تنتقل في بعض السينين الى ليلة وفي بعضها إلى غيرها، وذلك جمعا بين الأحاديث التي وردت في تحديدها في ليال مختلفة من شهر رمضان عامة ومن العشر الأواخر خاصة، لأنه لا طريق إلى الجمع بين تلك الأحاديث إلا بالقول بأنها متنقلة. ويمكن تقسيم هذه الأقوال إلى: هناك أقوال مرفوضة. كالقول بإنكارها من أصلها أو رفعها. هناك أقوال ضعيفة.

هناك افوال ضعيفه. كالقول بأنها في السنة كلها.

هناك أقوال مرجوحة. كالقول بأنها في رمضان في غير العشر الأخيرة منه. القول الراجح. أنها في العشر الأواخر من رمضان، وآكدها أوتارها. والحمد لله رب العالين.



شوال ١٤٤٢ هـ - العدد ١٦٠ - السنة المواحدة والخمسون

الفكر والتجليك والإلكاع أم التكلي والتحسب المقوقة

د . عبد الوارث عثمان Aller أستاذ الفقه المقارن بجامعة الأزهر

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله.

أما بعد؛ فإن الخروج من الجاهلية إلى الإسلام خروج من التيه المظلم.. تيه الجاهلية.. إلى نور الإسلام.. ليس خروجًا للعرب وحدهم، بل للمسلمين جميعًا، وللعقل الإنساني بدرجات متفاوتة، كما تنتشر أشعة الشمس ساطعة هنا، وخافتة هناك ( وليست الجاهلية ضد الثقافة أو العلم، بل هي مصطلح يدل على الحمق والخفة والفوضوية والنزق، كما يدل على الوثنية بكل أبعادها الظلامية ( ولهذا نجد القرآن الكريم يطلق مصطلح الجاهلية على الوثنية التي سيطرت على العرب قبل الإسلام، مع أن العرب لم يكونوا فقراء في صناعة الأدب، والعلقات شاهد على ذلك، لكنها (جاهلية)؛ لأن علاقتها المقدسة لم تكن (مع الأفكار والمعاني، وإنها كانت مع (أوثان الكعبة)، فالبيان العربي آنذاك كان بياذًا وثنيًا ماديًا. وإذا كانت الوثنية جهالة، فالجهالة بالمقابل وثنية وليس مصادفة أن الشعوب البدائية تؤمن بالأوثان والتمائم.

Upload by: alta

أما الأسلام فيدل على السلام، أخذا من الله، ومن هذا أطلقت على المسلم لأنه مادة (سلم) من جانب يدل على النظام والانضباط، ولانفياد لأوامر الله وشرعه، ولانه أسلم وجهه لله طوعًا، فكأن المسلم هو الذي رضي بالانقياد لله بالإرادة مع انقياده في جملة الكائنات فطرةً. ولهذا أطلق اسم الإسلام على كل الرسالات السماوية. (وَوَحَىٰ مِنَ إِزَمِع

66

أطسلسق اسسم

الاستسلام على

كيل البرسيالات

السماوية .

نَبِهِ وَيَعْفُوبُ يَبْنِيَ إِنَّ ٱللَّهُ أَسْطَلَقَ لَكُمُ الَدِينَ فَلا تَمُوثُنَ إِلَا وَأَنتُر تُسْلِمُونَ) (المبقرة (١٣٢)، وجاء على لسان يوسف عليه السلام: (فَاطِرُ السَّنَوَنِ وَالأَرْضِ أَتَ وَلِيَ، فِي الدُّنِيَا وَٱلْآخِرَةِ قَوْفَي مُسْلِمًا وَٱلْحِقْنِي إِلَصْلِحِينَ (يوسف ١٠١).

ثم خصصت الكلمة، وأطلقت على الدين الخاتم، الذي نزل على النبي محمد عليه أفضل الصلاة وأتم التسليم، قال تعالى: ( وَمَن يَبَعَ غَيرَ آلإسليم وِينَا قَلَ يُعْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلأَخِرَةِ مِنَ ٱلْخَصِينَ ) (آل عمران ٥٨). وقال تعالى: (أَلَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ وِينَكُمْ وَأَتَسْتُ عَلَيْكُمْ يَمْتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ أَلْإِسْلَمَ وِينَا) (المائدة ٣).

ومن ثم دخلت كل الرسالات السماوية "في الإسلام" الأخير" إسسلام القرآن والسنة النبوية المطهرة" الممثل لكل عقائدها، وشرائعها السماوية البريئة من التدليس والتحريف، فالإسلام-في استعماله الأخير- هو الدين الذي كلف الله به محمدًا صلى الله عليه وسلم ليحمله إلى البشرية بواسطة "جبريل عليه السلام" قائلاً له: (تأثي التُزَوَّلُ ) وَ الْتُوَرَقِلَ الْتُرْمَانُ تَرْتَلا ) وَ الْتَعْمَ مِنْ تَعْلَا قَلْ

تَعَيدُ) (المزمل: ١- ٥). فكان القرآن هو القول الشقيل بالتكاليف والأعباء، وهو دستور هذا الدين الذي يهدي به الله من يشاء للتي هي أقوم: (إنَّ هَذَا الفَرْآنَ يَبْهِى لِغَي هو "الآية " والمعجزة " هو "الآية " والمعجزة " النبي الأمي صلى الله عليه وسلم ثم كانت سنة الرسول صلى الله عليه وسلم القولية والفعلية

والتقريرية، تفصيلاً لمجمله، وتوضيحًا لمهمه، ومتممة للجوانب والفروع التي لم ترد فيه.

وهذا الإسلام يقوم على "توحيد الله" ونفي كل صور الشرك عن الله، والأمر بعبادته وحده، وتنزيهه تنزيهًا كاملاً (لَيْسَ كَمِنْكِهِ. حَق \*) (الشورى ١١). والله-ية الإسلام- مالك الملك، وبيده الأمر كله، وهو رب كل شيء، والمصرف والمهيمن على كل شيء. وللإسلام أركان بني عليها، وهي خمسة أركان: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت الحرام لمن استطاع إليه سبيلاً.

وللعقيدة الإيمانية الإسلامية أركان ستة لا يقوم الإيمان إلا بها، وهى: الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، والقدر خيره وشره.

ومن جانب آخر يُطلق الإسلام على دين المخلوقات كلها.. أرضًا وسماءا.. ونباتًا وحيوانًا وطيرًا.. (وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي السَّكَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوَعًا وَحَكَرُهُمَا) (آل عمران ٨٣). وكل ما في الكون من خلائق مسلمة لله؛



33

لأنها تسير وفق النواميس التي حددها لها خالقها، لا تحيد عنها قيد أنملة، فكان الإنسان حين يسلم يكون قد انسجم مع كل الكائنات، وأصبح يتجاوب معها في تسبيح الله، وذكره وعيادته.

ولا يكون المسلم مؤمنًا حقًا إلا إذا تحقق فيه الإيمان بالله تعالى وبوحدانيته وكماله في ذاته وأسمائه وصفاته، والتصديق بأن القرآن معجزة رسول الله صلى

الله عليه وسلم وأنه الكتاب المنزل من عند الله على نبيه صلوات الله عليه تبيانًا لكل شيء وفرقانا بين الحق والباطل، وأن العمل بما فيه واجب على كل مسلم فليس هو نظريات ولا فلسفات، وإنما هو كتاب جاء يهدى البشرية للطريق الإنساني والرباني الأقوم، قال تعالى: ( إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْمَانَ بَهْدِي لِلَّتِي هِ أَقُومُ ) (الإسراء ٩). وبالإضافة إلى التزام المسلم بأركان الايمان، وأركان الإسلام، هناك شريعة يجب على المسلم أن يلتزم بها في حدود الطاقة البشرية، وهذه الشريعة ينبثق عنها نظم سياسية، واقتصادية، تقوم عليها الحياة، وهي تعبر في الوقت نفسه عن روح العقيدة الإسلامية، وعن تأثير الإيمان بالله الواحد الأحد في الحياة. وفي الوقت نفسه ترتبط بهذه الشريعة أخلاق متممة لها، ترتفع بقوانينها عن أن تكون قوانين جافة، وضعية، غير موصولة بالله وعبادته، وبخدمة الإنسانية على النحو الكريم الذي يجمع بين الربانية والإنسانية في سياق واحد.

النقلة الحضارية من الجاهلية إلى الإسلام:

66 الإسبيلام خرج بالعربمن وصف الجاهلية، فحعلهم خبر أمة أخرجت للناس .

من المعجزات التي حققتها الرعاية الإلهية للنبي محمد صلى الله عليه وسلم أنه أخرج هذه الأمة العربية الجاهلية، التي لم يترك دعاة التنوير الكاذب والعلمانية المزعومة نقيصة إلا وصموها بها معتمدين على فقههم العاجز وعلى بعض النقول الأخرى التي تجاهلت "الزمن الحضاري" ولم يعترفوا للعرب إلا بالكرم، والوفاء. والشجاعة.. وهي أخلاق توجبها البيئة.. أقول:

هذه الرعاية الإلهية لرسوله محمد صلى الله عليه وسلم أنه أخرج العرب بالإسلام من الظلمات إلى النور، وجعلهم في معاملاتهم فيما بينهم، ومع الآخرين، أمريت التابو محاربين، وفي عبادتهم (مرر أتر أربت التابو) (آل عمران ١١٠). لدرجة أن الواحد منهم كان يشعر بأنه (رسول) رسول الله، وبأنه مبتعث على هدى النبي ومنهجه لتغيير العالم وتحطيم الأصنام والأوثان الفكرية والبشرية المسيطرة على العالم، إبان القرن السابع الميلادي "الأول الهجري" وما بعده.

وقد قال واحد منهم لرستم قائد جيوش الفرس مستخفًا به، وبترهه وثرائه، وملكه وجبروته.. وهو ربعي بن عامر سفير القائد سعد بن أبي وقاص إلى رستم، قبيل معركة القادسية: "لقد ابتعثنا الله لتُخرج من شاء من عبادة العباد إلى عبادة الله وحده، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام، ومن ضيق الدنيا إلى سعة الدنيا والآخرة".

وقد لخص لنا-وللإنسانية كلها- هذه النقلة الخطيرة من عالم الجاهلية بكل حماقته ووثنيته ومظالمه ومباذله..

34

ゆう

الأدلة. فهي تمثل النزاع بين العقليتين أصدق تمثيل". ويتجاهلون أن الصلاة أبضا بالصورة الاسلامية الأخيرة لم تكن أيضًا قد شرعت. فلماذا لم يضمها إلى الصيام ؟.. ويتجاهلون أن الصيام والصلاة والحج شرائع حنيفية، موجودة بأشكال مختلفة في كل الرسيالات السيماوية (الاسمالجنيف الرباني)..فالرسول صلى الله عليه وسلم منذ بعث وهو يصلى

خلفه -أحيانًا- على بن أبى طالب-رضى الله عنه- والرسول أيضًا هو الذي صرح للمسلمين بصيام نبي الله داود-عليه السيلام-، وسيماه أعدل الصبام (فقد كان داود يصوم يومًا ويفطر يومًا)، وكذلك كان (الحج) إلى بيت الله الحرام منذ قال الله لخليل الرحمن ابراهيم عليه السلام: ( وَأَذِن ف ألتاب بالحيم بأتوا رجالًا) (الحج: ٢٧). لكن نزعة التشكيك للأسف أوقعتهم ف مثل هذه الأخطاء الفادحة التي لا تليق بهم !! وهل من التنوير الذي يزعمونه أن تشوية الإسلام والطعن في حقائقه مكفولة لهم ليل نهار في أجهزة الإعلام؟ وهل ما يحدث الآن من الصاق التهم الجزافية الخرقاء بنبى الإسلام صلى الله عليه وسلم على شبكة "النت والقنوات الفضائية" التي تقتحم على المسلمين ديارهم، هو من حرية التعبير ؟ !

> والله المستعان. والحمد لله رب العالمين

إلى عالم الإسلام. بكل عدله وخيره ورحمته وقيمه الربانية الإنسانية الصحابي جعفر بن أبى طالب في قوله أمام النجاشى: كنا قومًا أهل حاهلية، نعبد الأصنام. ونأكل الميتة ونأتى الفواحش، ونقطع الأرحام، ونسىء الجوار، ويأكل القوي منا الضعيف، فكنا على ذلك حتى بعث الله إلينا رسولا منا، تعرف تسبه وصدقه وأمانته وعفافه. فدعانا إلى الله لنوحده وتعدده، وتخلع ما كنا تعبد-

66

وهل ما يحدث الأن من

الصاق التهم الجزافية

الخرقاء ينبى الإسلام

صلى الله عليه وسلم

على شبكة "النت

والقنوات الفضائية"

التب تقتعم على

المسلمين ديارهم، هو

من حرية التعبير ؟ !

نحن وآباؤنا- من دونه من الحجارة والأوثان، وأمرنا بصدق الحديث، وأداء الأمانة، وصلة الرحم، وحسن الجوار، والكف عن المحارم والدماء، ونهانا عن الفواحش وقول الزور، وأكل مال اليتيم، وقذف المحصنة، وأمرنا بالصلاة الله لا نشرك به شيئًا، وأمرنا بالصلاة والزكاة والصيام، فصدقناه، وأمنا به.. عن ديننا ليردونا إلى عبادة الأوثان من عبادة الله تعالى، وأن نستحل ما كنا نستحل من الخبائث، فلما قهرونا، وظلمونا، وضيَقوا علينا، وحالوا بيننا وبين ديننا، خرجنا إلى بلادكم.

#### نزعة التشكيك عند التنويريين:

ومن عجب أن نزعة التشكيك لم تفارقهم حتى بصدد هذه القصة الثابتة الواردة في أوثق المصادر، يقول أحدهم: "وهذه القصة، وإن كان يغلب على الظن أنها موضوعة، بدليل أن الصيام ورد فيها، وهو لم يُشرع إلا بعد الهجرة إلى الحبشة، وبغير ذلك من

35

ゆう



#### من نور كتاب الله كن من أهل هذه الصفات

رالتَّبِيُون الْحَبِدُون الْمَنِيدُون التَتَبِحُون الرَّكِعُون التَتَجِدُون الْأَبِيرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَالْتَالْحُون عَن

المُنِكِرِ وَالْمُنَفِظُونَ لِحُدُومِ اللَّهُ وَيَنِّيرِ الْمُثِينِينِ .

مح حدى وسوال الله

- Bling

36

2 almo Arts All alm

(التوبة: ١١٢)

من دلائل النبوة عن أبي هريرة: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: هل ترون قبلتي ها هنا، فو الله ما يخفى علي ركوعكم ولا سجودكم؛ إني لأراكم وراء مظهري، (صحيح البخاري)

#### صوم الدهر

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: شهر الصّبر(أي رمضان) وثلاثة أيّام من كلّ شهر (أي الثالث والرابع والخامس عشر) صوم الدّهر، (صحيح مسلم)

فضل صيام سنة أيام من شهر شوال

عن أبي أيوب الأنصاري رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "من صام رمضان، ثم أتبعه ستًا من شوال كان كصيام رائدهر" (صحيح مسلم).

وجوب إخراج زكاة الفطر قبل صلاة العبد عن ابن عباس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: فرض رسول الله صلى الله عليه وسلم زكاة الفطر طهرة للصائم من اللغو والرفث وطعمة للمساكين، من أداها قبل الصلاة فهي زكاة مقبولة. ومن أداها بعد الصلاة فهي صدقة من الصدقات.

Star Des

Upload by: altawhedmag.com

(سنن أبى داود).



إعداد : علاء خضر

23.00.000

#### خلق سيئ فاحذره

قال ابن القيّم: «على قدر رغبة العبد في الدّنيا ورضاه بها يكون تثاقله عن طاعة الله وطلب الآخرة». (نضرة النعيم).

خلق حسن فالزمه قال كعب بن مالك رضي الله عنه: (مَن أكثر ذِكر الله برئ من النفاق" (نضرة النعيم)

قال أبو حازم سلمة بن دينار رحمه الله: "إن كنت إنما تريد من الدنيا ما يكفيك ففي أدناها ما يكفيك، وإن كنت لا ترضى منها بما يكفيك فليس فيها شيء يغنيك".

(عيون الأخبار)

ولكن دار عوراه برفق

Upload by: altawhedmag.com

من حكمة الشعر

قال محمد بن عيسى:

L'AND

كما قد يرقع الخلق القديم

(روضة العقلاء)

2010

37

لا تقطع أحًا لك عند ذنب وإنَّ الذُّنب يغفره الكريم

من فضائل الصحابة عن أنس رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم صعد أُحدًا وأبو بكر وعمر وعثمان، فرجف بهم، فضربه برجله فقال: اثبُت أُحد فإنما عليك نبي وصديق وشهيدان"

(رواه البخاري)

المعدد الشيخ : معاوية محمد هيكل

الأواخر من دمضان

الحمد لله رب العالين، وصلى الله على النبي الأمين محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد، لقد نزل بكم عشر رمضان الأخيرة، فيها الخيرات والأجور الكثيرة، فيها الفضائل المهورة والخصائص المذكورة.

فقد خص الله تعالى شهر رمضان بالتنافس في الأعمال الصالحة، وخص العشر الأواخر منه بمزيد عناية؛ ففيها ليلة القدر، من وُفق لقيامها فقد بُورك عمره وغُفر ذنبه، ومما يؤدي إلى إتقان هذا التنافس إدراك الإنسان لحال سلفنا الصالح في هذه العشر.

فقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يجتهد في العشر الأواخر من رمضان، ما لا يجتهد في غيرها رواه مسلم (١١٧٥) عن عائشة رضي الله عنها. ومن ذلك أنه كان يعتكف فيها، ويتحرى ليلة القدر خلالها البخاري (١٩١٣) ومسلم (١٦٦٩)، وفي الصحيحين من حديث عائشة رضي الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم رضي الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم وشد مئزره" البخاري (١٩٢٠) ومسلم (١١٧٤) زاد مسلم "وجدً وشد مئزره".

وقولها "وشد مئزره" كناية عن الاستعداد للعبادة والاجتهاد فيها زيادة على المعتاد. ومعناه التشمير في العبادات.

وقيل هو كناية عن اعتزال النساء وترك الجماع.

وقولهم "أحيا الليل" أي استغرقه بالسهر في

الصلاة وغيرها. وقد جاء في حديث عائشة الآخر رضي الله عنها: " لا أعلم رسول الله صلى الله عليه وسلم قرأ القرآن كله في ليلة. ولا قام ليلة حتى الصباح، ولا صام شهرًا كاملًا قط غير رمضان" سنن النسائي (١٦٤١) فيحمل قولها "أحيا الليل" على أنه يقوم أغلب الليل. أو يكون المعنى أنه يقوم الليل كله لكن يتخلل ذلك العشاء والسحور وغيرهما فيكون المراد أنه يحيي معظم الليل.

وقولها: "وأيقظ أهله" أي: أيقظ أزواجه للقيام، ومن المعلوم أنه صلى الله عليه وسلم كان يوقظ أهله في سائر السنة. ولكن كان يوقظهم لقيام بعض الليل، ففي صحيح البخاري أن النبي صلى الله عليه وسلم استيقظ ليلة فقال: " سبحان الله ماذا أنزل الليلة من الفتن ماذا أنزل من الخزائن ( من يوقظ صواحب الحجرات ؟ يا رب كاسية في الدنيا عارية في الأخرة " البخاري رب كاسية في الدنيا عارية في الأخرة " البخاري يوقظ عائشة رضي الله عنها إذا أراد أن يوتر البخاري (٩٥٢). لكن إيقاظه صلى الله عليه وسلم لأهله في العشر الأواخر من رمضان كان أبرز منه في سائر السنة.

وفعله صلى الله عليه وسلم هذا يدل على اهتمامه بطاعة ربه، ومبادرته الأوقات. واغتنامه الأزمنة الفاضلة.

فينبغي للمسلم الاقتداء بالنبي صلى الله عليه وسلم فإنه هو الأسوة والقدوة. والجد والاجتهاد في عبادة الله، وألا يضيع ساعات هذه الأيام والليالي، فإن المرء لا يدري لعله لا يدركها مرة أخرى باختطاف هادم اللذات ومفرق الجماعات والموت الذي هو نازل بكل امرى إذا جاء أجله، وانتهى عمره، فحينئذ يندم حيث لا ينفع الندم.

ومن فضائل هذه العشر وخصائصها ومزاياها أن فيها ليلة القدر، قال الله تعالى: (حم. والكتاب المبين. إنا أنزلناه في ليلة مباركة إنا كنا منذرين. فيها يفرق كل أمر حكيم. أمرًا من عندنا إنا كنا مرسلين. رحمة من ريك إنه هو السميع العليم) سورة الدخان الآيات ٢-٢.

الشهيع العليم) سورة المحل حل الليلة التي أنزل الله القرآن الكريم في تلك الليلة التي وصفها رب العالين بأنها مباركة، وقد صح عن وسعيد بن جبير وعكرمة ومجاهد وغيرهم أن الليلة التي أنزل فيها القرآن هي ليلة القدر. وقوله "فيها يفرق كل أمر حكيم" أي تقدر في تلك الليلة مقادير الخلائق على مدى العام، فيكتب فيها الأحياء والأموات، والناجون والهالكون، والسعداء والأشقياء، والعزيز والذليل، والجدب والقحط، وكل ما أراده الله تعالى في تلك السنة.

والمقصود بكتابة مقادير الخلائق في ليلة القدر -والله أعلم - أنها تنقل في ليلة القدر من اللوح المحفوظ، قال ابن عباس "أن الرجل يُرى يفرش الفرش، ويزرع الزرع وانه لفي الأموات" أي أنه كُتب في ليلة القدر أنه من الأموات. وقيل إن المعنى أن المقادير تبين في هذه الليلة للملائكة.

ومعنى (القدر) التعظيم، أي أنها ليلة ذات قدر، لهذه الخصائص التي اختصت بها، أو أن الذي يحييها يصير ذا قدر. وقيل: القدر التضييق، ومعنى التضييق فيها: إخفاؤها عن العلم بتعيينها، وقال الخليل بن أحمد: إنما سميت ليلة القدر، لأن الأرض تضيق بالملائكة لكثرتهم فيها تلك الليلة، من (القدر) وهو التضييق، قال تعالى: وأما إذ ما أنك فقدر عبر وقيل: القدر بمعنى القدر - بفتح الدال - وذلك وقيل: القدر بمعنى القدر - بفتح الدال - وذلك

أنه يُقدّر فيها أحكام السنة كما قال تعالى: (فيها يفرق كل أمر حكيم). ولأن المقادير تقدر وتكتب فيها.

فسماها الله تعالى ليلة القدر وذلك لعظم قدرها وجلالة مكانتها عند الله، ولكثرة مغفرة الذنوب وستر العيوب فيها؛ فهي ليلة الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "من قام ليلة القدر إيمانًا واحتسابًا غُفر له ما تقدم من ذنبه" البخاري (١٩١٠)، ومسلم (٧٦٠).

وقد خص الله تعالى هذه الليلة بخصائص: ١- منها أنه نزل فيها القرآن، كما تقدّم، قال ابن عباس وغيره: أنزل الله القرآن جملة واحدة من اللوح المحفوظ إلى بيت العزة من السماء الدنيا، ثم نزل مفصلاً بحسب الوقائع في ثلاث وعشرين سنة على رسول الله صلى الله عليه وسلم. تفسير ابن كثير ٢٩/٤.

الله عليه وسلم. تسلير بن عير عرف قوله: ٢- وصفها بأنها خير من ألف شهر في قوله: (ليلة القدر خير من ألف شهر) سورة القدر الأله/٣-

٣- ووصفها بأنها مباركة في قوله: ( إِنَّا أُرْآَتُنُهُ فَ تَسْلَوْ شُتُرَكَّةُ ) سورة الدخان الآية ٣.

٤- أنها تنزل فيها الملائكة، والروح، "أي يكثر تنزل الملائكة في هذه الليلة لكثرة بركتها، والملائكة يتنزلون مع تنزل البركة والرحمة، كما يتنزلون عند تلاوة القرآن، ويحيطون بحلق الذكر، ويضعون أجنحتهم لطالب العلم بصدق تعظيمًا له" انظر تفسير ابن كثير ١٩٦٢، والروح هو جبريل عليه السلام، وقد خصه بالذكر لشرفه.

٥- ووصفها بأنها سلام، أي سالمة لا يستطيع الشيطان أن يعمل فيها سوءًا أو يعمل فيها أذى كما قاله مجاهد. انظر: تفسير ابن كثير ٥٣١/٤.

وتكثر فيها السلامة من العقاب والعذاب بما يقوم العبد من طاعة الله عز وجل.

٦- ( يَعَايَشُرُوْكُ أَمْرِ عَكْمٍ ) الدخان: ٤: أي يفصل من اللوح المحفوظ إلى الكتبة أمر السنة وما يكون فيها من الأجال والأرزاق، وما يكون فيها إلى آخرها، كل أمر محكم لا يبدل ولا يغير. انظر تفسير ابن كثير ١٣٧/٤ وكل ذلك مما



Upload by: altawhedmag.com

سبق علم الله تعالى به وكتابته له، ولكن يُظهر للملائكة ما سيكون فيها ويأمرهم بفعل ما هو وظيفتهم " شرح صحيح مسلم للنووي ٥٧/٨.

٧- إن الله تعالى يغفر لمن قامها إيماناً واحتسابًا ما تقدم من ذنبه، كما جاء في حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (من صام رمضان إيماناً واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه، ومن قام ليلة القدر إيماناً واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه) متفق عليه. وقوله: (إيماناً واحتسابًا) أي تصديقاً بوعد الله بالثواب عليه وطلبًا للأجر لا لقصد آخر من رياء أو نحوه. فتح الباري ٢٥١/٤.

وقد أنزل الله تعالى في شأنها سورة تتلى إلى يوم القيامة، وذكر فيها شرف هذه الليلة وعظم قدرها، وهي قوله تعالى: (إنا أنزلناه في ليلة القدر وما أدراك ما ليلة القدر. ليلة القدر خير من ألف شهر. تنزل الملائكة والروح فيها بإذن ربهم من كل أمر. سلام هي حتى مطلع الفجر) سورة القدر.

فقوله تعالى: (وما أدراك ما ليلة القدر) تنويهًا بشأنها، وإظهارًا لعظمتها. (ليلة القدر خير من ألف شهر ) أي، أي إحياؤها بالعبادة فيها خير من عبادة ثلاث وثمانين سنة، وهذا فضل عظيم لا يقدره قدره إلا رب العالمين تبارك وتعالى، وفي هذا ترغيب للمسلم وحثَ له على قيامها وابتغاء وجه الله بذلك، ولذا كان النبي صلى الله عليه وسلم يلتمس هذه الليلة ويتحراها مسابقة منه إلى الخير، وهو القدوة للأمة، فقد تحرّى ليلة القدر.

ويستحب تحريها في رمضان، وفي العشر الأواخر منه خاصة جاء في صحيح مسلم من حديث أبي سعيد الخُدري رضي الله عنه قال إن رسُول الله صلّى الله عليه وسلم اعتكف العشر الأول من رمضان ثم اعتكف العشر الأوسط في قبة تركية (والقبة: الخيمة وكل بنيان مدور) على سُدَتها حصير قال فأخذ الحصير بيده فنحاها في ناحية القبة ثم أطلع رأسه فكلم الناس هدنوا منه فقال: إني اعتكفت العشر الأول ألتمس هذه الليلة، ثم اعتكفت العشر الأول ألتمس هذه فقيل لي إنها في العشر الأواخر فمن أحب منكم أن يعتكف فليعتكف فاعتكف الناس معه، قال:

طين وماء، فأصبح من ليلة إحدى وعشرين وقد قَامَ إلى الصُبُح فمطَرَتَ السَّمَاءُ فوكف السُجدُ، فأَبْصرُتُ الطينِ وَالمَاء فَحَرَج حين فرغ من صلاة الصُبْح وجبيتُه ورَوْثَة أَنْفه فيهما الطينُ وَالمَاءُ، وإذا هي ليلة إحدى وعشرين من العشر الأواخر. صحيح مسلم ١١٦٧.

وفي رواية قال أبو سعيد: (مطرنا ليلة إحدى وعشرين، فوكف المسجد في مُصلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فنظرت إليه، وقد انصرف من صلاة الصبح، ووجهه مُبتل طينًا وماء) متفق عليه. وروى مسلم من حديث عبد الله بن أنيس رضي الله عنه نحو حديث أبي سعيد لكنه قال: (فمطرنا ليلة ثلاثة وعشرين)، وفي حديث ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (التمسوها في العشر الأواخر من رمضان في تاسعة تبقى، في سابعة تبقى، في خامسة تبقى) رواه البخارى ٢٦٠/٤.

وليلة القدر في العشر الأواخر كما في حديث أبي سعيد السابق وكما في حديث عائشة وحديث ابن عمر أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (تحروا ليلة القدر في العشر الأواخر من رمضان) حديث عائشة عند البخاري ٢٥٩/٤، وحديث ابن عمر عند مسلم ٨٢٣/٢، وهذا لفظ حديث عائشة.

وية أوتار العشر آكد، لحديث عائشة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (تحروا ليلة القدرية الوتر من العشر الأواخر) رواه البخاري ٢٥٩/٤.

وإنما أخفى الله تعالى هذه الليلة ليجتهد العباد في طلبها، ويجدَوا في العبادة، كما أخضى ساعة الجمعة وغيرها.

#### اللهم اتك عفو تحب العفو فاعف عنا

ينبغي للمؤمن أن يجتهد في أيام وليالي هذه العشر طلبًا لليلة القدر، اقتداء بنبينا صلى الله عليه وسلم، وأن يجتهد في الدعاء والتضرع إلى الله، وعن عائشة رضي الله عنها قالت: قلت: يا رسول الله أرأيت أن وافقت ليلة القدر ما أقول؟ قال: "قولي: اللهم إنك عفو كريم تحب العفو فاعف عني" رواه الإمام أحمد، والترمذي اللهم إنك عفو تحب العفو فاعف، ربنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم.

# شوال ٢٤٤٢ هـ - العليد ١٦٠ - السنة الواحدة والخعسون

4()

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم وبعد: ففي هذا المقال نتحدث عن مثل جديد من الأمثال في القرآن وهو من سورة الحديد الآية العشرون وهي قوله تعالى: « أعَلَمُوا أَمَّا الْمَوَوْ ٱلدُّيَا لَعِبُّ وَلَقُوَّ وَزِبِنَةً وَتَعَاشُرُ بِيَنْكُمُ وَتَكَاشُ فِي الْأَمَوْلِ وَالْأَرْلَيْرِ كَنْكَلُ عَبْنِ أَعْبَ الْكُفَارَ بَاللهُ ثُمَ بَسِحُ فَتَرَهُ مُصَعَرًا ثُمَّ بَكُونُ حُطَنَمًا » (الحديد: ٢٠).

كمثل هيث

اعجب الكمار فياقه

#### المعنى الاجمالي:

الأمثال في القران

هذه آية وعظ وتبيين لأمر الدنيا وضعة منزلتها، والتعريف بحقيقة الآخرة ورفعة مكانتها للمؤمنين العاملين، وشدة عذابها للأشقياءالضالين؛فأخبرسبحانه عن حقيقة الدنيا بما جعله مشاهدا لأولى البصائر وأنها لعب ولهو تلهو بها النفوس وتلعب بها الأبدان واللعب واللهو لا حقيقة لهما، وأنهما مشغلة للنفس ومضيعة للوقت يقطع بها الجاهلون العمر فيذهب ضائعًا في غير شيء.

ثم أخبر أنها زينة زينت للعيون والنفوس فأخذت بالعيون والنفوس استحسانًا ومحبة ولو باشرت القلوب معرفة حقيقتها ومآلها ومصيرها لأبغضتها ولآثرتَ عليها الآخرة، ولما آثرتها على الأجل الدائم الذي هو خير وأبقى.

ثم ضرب للدنيا مثلا بغيث نزل على الأرض فاختلط به نبات الأرض مما يأكل الناس والأنعام، حتى إذا أخذت الأرض زخرفها، وأعجب نباته الكفار الذي قصروا هممهم، ونظرهم إلى الدنيا جاءها من أمر الله ما أتلفها فهاجت ويبست، فعادت على حالها الأولى، كأنه لم ينبت فيها خضراء، ولا رئي لها مرأى أنيق، كذلك الدنيا، بينما هي زاهية لصاحبها زاهرة، مهما أراد من مطالبها حصل، ومهما توجه لأمر من أمورها وجد أبوابه مفتحة، أصابها القدر بما أذهبها من يده وأزال تسلطه عليها، أو ذهب به عنها، فرحل منها صفر اليدين لم يتزود منها سوى الكفن، فتبًا لمن أضحت هي غاية أمنيته ولها عمله وسعيه. وأما العمل للأخرة فهو الذي ينفع، ويدخر لصاحبه ويصحب العبد على الأبد (مستفاد من التفسير الوسيط- للزحيلي، وبدائع

اعداد 🛃 الشيخ مصطفى البصراتي



شوال ٢٤٤٢ هـ - العدد ١٦٠ - السنة الواحدة والخمسون

التفسير لابن القيم- وتيسير الكريم الرحمن للسعدي).

#### معانى المفردات:

، اعْلَمُوا أَنْما الْحِياة الدُنْيَا لَعِبُ، كَلعب الصبيان.

وَلَهُوُ ، كلهو الفتيان، واللعب هو الباطل واللهو كل شيء يتلهى به ثم يذهب.

وزينة، كزينة النسوان، والزينة التزين بمتاع الدنيا من اللباس والحلي، ونحوهما، من دون عمل الآخرة.

وَتَضَاخُرُ بَيْنَكُمُ كَتَفَاخُر الأَقَرَانِ. وقيل: يتفاخرون بالخلقة والقوة.

وتكاثر في الأموال والأولاد، التكاثر ادعاء الاستكثار أي كل يريد أن يكون هو الكاثر لغيره في المال والولد، وهذا مصداقه وقوعه من محبي الدنيا والمطمئنين إليها. وكمثل غيث، أي مطر.

أَعْجَبُ الْكُفَّار، أي الزُّرَاع؛ لأنهم يكفُرون البذر. أي يغطونه بالتراب كما يستر الكافر حقيقة أنوار الإيمان بما يحصل منه من الجحد والطغيان.

انباته، الحاصل به.

شَمْ يَهِيجُ، أي يجف بعد نضارته وخضرته. فَتَرَاهُ مُصَفَرًا، أي متغيرًا عما كان عليه من الخضرة والرونق إلى لون الصفرة والذبول. شُمْ يكُونُ حُطامًا، أي متفتتًا هشيمًا متكسرًا متحطمًا بعد يبسه حال الدنيا وسرعة تقضَيها مع قلة جدواها بنبات أنبته الغيث فاستوى وقوي، وأُعجب به الناظرون إليه: لخضرته وكثرة نضارته، ثم لا يلبث أن يصير هشيمًا كان لم يكن.

#### لمعتى التفصيل

اعُلَمُوا أَنما الحِيَاة الدُنيَا لَعَبُ وَلَهُوَ وَزِينَة وتَفَاخُرُ بِيَنكُم وتكاثر في الأُمُوال والأولاد ، أعقب التحريض على الصدقات والإنفاق بالإشارة إلى دحض سبب الشح أنه الحرص على استبقاء المال لا نفاقه في لذائذ الحياة

الدنيا، فضرب لهم مثل الحياة الدنيا بحال محقرة على أنها زائلة تحقيرًا لحاصلها وتزهيدًا فيها لأن التعلق بها يعوق عن الفلاح. قال تعالى: «وَمَن يُوْقَ شُحَ عَقَمِهِ قَأُوْلَتِكَ هُمُ الْمُلْحُونَ (التغابن: ١٦). وقال تعالى: «وَأُحْضَرَتِ ٱلْأَسْسُ النُّحُ وَإِن تُحْسِبُوا وقال تعالى: «وَأُحْضَرَتِ ٱلْأَسْسُ النُّحُ وَإِن تُحْسِبُوا وقال تعالى: «وَأُحْضَرَتِ ٱلْأَسْسُ النُّحُ وَإِن تُحْسِبُوا وقال تعالى: «وَالْحَضَرَتِ ٱلْأَسْسُ النُّحَ وَان تُحْسِبُوا

والاستنثار بكل شيء مادي ومعنوي، أما البخل فهو منع المال فقط.

كل ذلك في سياق الحث على الأنفاق الواجب وغيره، وأشير إلى أنه ينبغي أن تتخذ الحياة وسيلة للنعيم الدائم في الآخرة، ووقاية من العذاب الشديد، وما عدا ذلك من أحوال الحياة فهو متاع قليل، ولذلك أعقب مثل الحياة الدنيا بالإخبار عن الآخرة بقوله: وفي الآخرة عذاب شديد... الخ (التحرير والتنوير لابن عاشور بتصرف).

فالحياة الدنيا مجرد لعب ليس فيها جد يدوم، ولهو يتلهى به ثم يزول، وزينة يتزين بها مؤقتًا ثم يذهب، ومفخرة يتفاخر بها، وتكاثر في الأموال والأولاد ثم ينتهي من غير أثر، والحياة الدنيا في هذه الآية: عبارة عن الأشغال والتصرفات والأفكار المختصة بالدنيا، المجردة عن أى عمل صالح للآخرة.

واللعب واللهو شيء واحد، أو أن اللعب: ما لا فائدة فيه، واللهو: ما يشغل الأنسان عما يعنيه، والزينة، التحسين الخارج عن ذات الشيء. والتفاخر: التباهي بالأنساب والأموال وغيرها، والتكاثر: هو الرغبة في الدنيا ومظاهرها وألوانها وعددها، ليعتز بها الكاثر على من دونه.

والدنيا بهذه الأوصاف سبب البعد عن الدين، فهي التي يؤثرها ضعفاء النفوس والعقول على الأخرة، وكل ما فيها عرض زائل يخدع السُّذج والبسطاء (التفسير الوسيط- لوهبة الزحيلي).



42

ثم ضرب الله للدنيا مثلا؛ لأن الأمثال تقرب المعانى: إذ إن المثل يعنى قياس المعنى على المحسوس (كمثل غيث) أي: مطر تنبت به الأرض وتزول به الشدة كمثل غيث أعجب الكفار نباته، أي النبات الناشئ عنه، وأعجبهم: أي استحسدوه، والكفار هم الكافرون بالله عز وجل، لأن الكافر تعجبه الدنيا ويفرح بها ويسربها، وقلبه متعلق بها ليس له هم الا ما يراه من زينتها ولهوها، فهو قد أعجب الكفار بالله وخص الكفار لأن الكفار هم الذين يستحسنون الدنيا ويعجبون بها وتتعلق قلوبهم بها، أما المؤمنون فهم على العكس لا يهمهم إلا ما فيه مصلحة الأخرة، وقيل: أن المراد بالكفار هنا الزراع، ولكن هذا ليس بصحيح لأن إطلاق الكفار على الزراء نادر جدًا، هذا إن صح، والذين يقولون: إن المراد بهم الزراع يقولون: لأن الزراع يكفر الحب، أي: يستره في الأرض، ولكن ما قررناه أولا هو الصواب: أن المراد بالكفار، هم الكفار بالله، يعجب الكفار نباته ثم بعدما يظهر ويعجب الكفار ويستحسنونه ويتعجبون منه (يهيج) أى: ييبس ويجف، (فتراه مصفرًا) بعد أن كان أخضر ناميًا يكون مصفرًا دائمًا. (ثم يكون حطامًا) يعنى: يتحطم ويتكسر، لأنبه يبس، فماذا كانت النتيجة لهذا الزرع؟ التلف، والـزوال، هذا حال الدنيا، تزهو للإنسان بنعيمها وقصورها ومراكبها وأموالها وأولادها وغير ذلك، وإذا بها تتحطم، كم من غنى كان مسرورًا في أهله، منعمًا في بيته، وفي مركوبه وفي ثيابه، وفي كل أحواله وإذا به يعود فقيرًا، فتتحطم دنياه، فإن لم تكن مات وتحطمت دنياه بفراق هذه الدنيا، فلا بد من أحد أمرين: فإما أن تفارقك الدنيا، وإما أن تفارقها،

هذه حال الدنيا، وهذا أمر لا يشك فيه ع الواقع، لكن النفوس معها غفلة يسهو بها الإنسان عن مثل هذا الأمر الواقع، فيظن أن كل شيء على ما يرام، ويستبعد زوال الدنيا أو زواله هو عن الدنيا، أما الآخرة فاستمع إليها قال تعالى: وع الآخرة مذاب شديد ، للكافرين، ومَغْفَرَةُ مَنَ اللّه ورضوان للمؤمنين، فأيما أحق أن يؤثر أو الآخرة هذا العقل، لأنك إن آثرت الدنيا ففي الآخرة عذاب شديد، وإن آثرت الدنيا ففيها مغفرة من الله ورضوان.

وَمَا الْحَياةُ الدُّنْيَا اللَّ مَتَاعُ الْغُرُورِ، يغتربها الإنسان، فيلهو ويلعب ويضرح ويبطر ثم تزول، كل هذه الجمل وهذه الأوصاف يريد الله عز وجل وهو أعلم- أن يزهد الإنسان في الدنيا ورغب في الآخرة لم يفته شيء من نعيم الدنيا حتى وإن اهتقر فإنه لا يفوته نعيم الدنيا، ودليل هذا من القرآن والسنة، قال تعالى، من عمل صالحاً من ذكر أو أُنْتَى وهُو مُؤْمنُ فلنُحيينَهُ حياةً طَيَبةً، لم يقل لنكثرن ماله وأولاده وقصوره، وفلنُحيينَهُ حياةً طَيبَة، مطمئنة مستريح البال فيها. ورتحريتُ تر مر عمل ماحي ما حارًا فيها. (النحل، ٩٧).

وبين النبي صلى الله عليه وسلم ذلك في قوله: عجبًا لأمر المؤمن؛ إن أمره كله خير، وليس لك لأحد إلا للمؤمن؛ إن أصابته ضراء صبر فكان خيرًا له، وإن أصابته سراء شكر فكان خيرًا له، (رواه مسلم، تفسير الشيخ ابن عثيمين رحمه الله).

نسأل الله تعالى الثبات على الإيمان، وأن يرزقنا وإياكم حسن الخاتمة؛ إنه ولي ذلك والقادر عليه، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

## قانون المعرفة الإسلامي

الحمد لله، والصلاة على رسول الله صلى الله عليه وسلم:

وبعد: لقد وصلت أيها القارئ الكريم في السلسلة التي سميناها: «قانون المعرفة الإسلامي،، إلى الفطرة، والصلة بينهما وبين قانون المعرفة الإسلامي.

والفطرة هي الخلقة التي يكون عليها الإنسان في بداية أمره، وهذا هو المعنى اللغوي المراد في قوله تعالى: «الُحمدُ للَّه فاطر السَّماوات والأَرْض، في سورة فاطر، أي: خالقهماً.

ولهذا فالصلة بين الفطرة والقانون العرية هي المقصودة ب: «المعرفة الفطرية، وما تقتضيه خلقة الإنسان من معارف ضرورية».

والكلام عنها يوضح لماذا يكون التسليم بتلك المعارف الضرورية هو مقتضى الغريزة العقلية التي خلق الله الناس وفطرهم عليها.

وهذا ما يطلق عليه أن الفطرة موجودة في النفس بالقوة لا بالفعل، وهذا يقتضي أن لا تكون الفطرة مجرد القابلية فقط؛ لأن ذلك يقتضي تحققها في النفس.

وعليه: فالمعارف الفطرية تشتمل على ثلاث مسائل مهمة:

الأولى: معرفة الله تعالى وتوحيده.

الثانية: معرفة ما يتعلق بالكمال والنقص في الأفعال، وهو ما يُعْرَف بفطرية التحسين والتقبيح.

اعداد 🖌 د. أحمد منصور سبالك

الثالثة: معرفة المبادئ الفطرية الأولية. وهذه الثلاثة تسمى عند أهل العلم بـ: معارف

الفطرة. ونتكلم من كل مسألة بشيء من الاختصار، فنقول:

المسألة الأولى: فطرية معرفة الله تعالى وتوحيده:

والكلام في هذه المسألة يقتضي أن نعلم أن المقصود بعنوانها أن يكون الإنسان مخلوفًا خلقة تقتضي معرفة الله تعالى، بحيث لا يحتاج إلى كسب لها بنظر واستدلال، ولهذا كانت الفطرة مستند التسليم بوجود الله تعالى وإثبات الكمال المطلق له من جهة كونها قوة عقلية، كما أنها من جهة كونها قوة علمية لستند توحيد الله تعالى، وإخلاص القصد له جل في علاه.

ومن هذا يُرَدِّ قُول من قال: إن الفطرة تحقّق في الإنسان منذ ولادته، فهذا يتعارض مع واقع فإذا قلنا بأنه يعرف التوحيد بولادته، فإن هذا فإذا قلنا بأنه يعرف التوحيد بولادته، فإن هذا يتعارض مع أصل التكليف، فالله تعالى قال في النحل: .وَاللَّهُ أَخْرَجَكُم مَن بُطُونِ أُمَّهَاتَكُم لَا تعَلَمُونَ شَيْئًا، (النحل: ٧٨). معلوم أن العلم يتحقق بالإحساس مع الواقع الخارجي وقوة المتل في الإنسان. إذن خلا يسلح تسسير قون شوال ٢٤٢٢ هـ - العدد ١٢٠ - السنة الواحدة والخمسون

44

النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث: كل مولود يولد على الفطرة... الحديث، بأن المولود يوحد بولادته. وأيضًا لا يكون مقصود السلف الصالح حينما ذكروا أن الفطرة، هي الإسلام، أن: المولود يكون مسلمًا بالفعل، وإنما يولد على خلقه مقتضية للإسلام إذا ميز وعقل، كما ذكر الخطاب في إعلامه.

ثم تعارض هذا مع أصل التكليف؛ لأن التوحيد هو أساس الدين، وتحققه يكون بالاختيار. فالفطرة هي مقتضى الخلقة التي خلق الله الناس عليها، وتستند معرفة حقيقة الفطرة إلى إدراك القوانين والتطابق بين النفسية وحقيقتها الشرعية، لأن العلم بالحقيقة الأولى هو مقتضى العلم الضروري الذي يجده الإنسان من نفسه بحيث لا يحتاج في ذلك للنظر والاستدلال.

أما الحقيقة الثانية فهي القوة العلمية التي دلت عليها الحقيقة النفسية للفطرة، أن كل إنسان مخلوق خلقة تقتضي معرفة الله تعالى، وأن قوى النفس العلمية تقتضي ذلك بالضرورة، وهذا ما يطابق ما دلت عليه النصوص، وأن قوى النفس البشرية العلمية والإرادية تقتضي ذلك بالضرورة؛ حيث وردت النصوص بما يقتضي دلالته على أن كل مولود يولد على الفطرة، وأن خلقته مقتضية للتوحيد، وأن مقتضى الفطرة لا بد أن يتحقق مع انتفاء الموانع العارضة لذلك، أو مع ظهور دلالة النصوص الشرعية على هذا الأصل.

وهذا وقد ذهب بعض أهل العلم لخلاف ذلك؟ ضمتلًا منهم من ذهب بلى أن الفطرة لا تقتضي التوحيد، ولا ما يتضمنه من الإقرار بوجود الله تعالى، وأن غاية ما تقتضيه الفطرة هي مجرد القبول للتوحيد، وذهب آخرون إلى القول بأن الفطرة هي الخلقة الموافقة للقدر السابق؛ حيث يولد الإنسان مؤمنًا إذا كان في قدر الله السابق أنه سيكون مؤمنًا، وغير ذلك من آراء جمعت في ستة آراء، قد ذكرنا أشهرها. أما الصواب هما ذكرنا أولًا لقوة الأدلة والتي منها:

حديث: ، كل مولود يولد على الفطرة ،.

آية : .... فطرت الله التي فطر النّاس عليها .. آية : ورَادُ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَيَ مَادَمٍ مِن طُهُورِهِ دُرِيَتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى الْقُسِهِمُ السَتُ مِرَيَكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدًا ، (الاعراف: ١٧٢)..

ومع ذلك نرى جمهور المتكلمين على اختلاف طوائفهم ومدارسهم بالقول بأن: معرفة الله نظرية، أي أنها تُدَرَك بالاستدلال.

وهذا يتناقض مع القول بفطرية معرفة الله وتوحيده، لأن المعارف الفطرية لا تحتاج إلى نظر واستدلال على وجود الله تعالى وتوحيده، وإنما تكون مُسلَّمة بديهية، لهذا نصوص المعارف الفطرية ضرورية، فلا يمكن أن تُكتسب بالنظر والاستدلال.

وأصل الخلاف هذا المدرس مدرس المتكلمين ... فما هو إيجاب النظر العقلي هو الطريق لمعرفة الله تعالى، ولا يمكن حصول هذه المعرفة بدلالة الفطرة، ولهذا فالاستدلال

على قولهم مردود عليه جملة وتفصيلا. ومعلوم أن المعتزلة هي التي انتصرت لهذا الرأي واشتهرت بالقول به، وهذا لأن لهم كلامًا في القدر تفردت هذه المسألة عنه، من جهة أن العبد عندهم مستقل بفعله، ولا يُثاب إلا عليه، ورتبوا على ذلك ما يتعلق بمسألتنا هذه أن معرفة الله لو كانت ضرورية للزم أن يثاب العبد على غير فعله؛ لأن المعارف الضرورية ليست من كسب العبد، وإنما هي لازمة للنفس ضرورة.

ومع مناقضة الأشاعرة للمعتزلة في القدر والإيجاب العقلي تمام التناقض إلا أنه وافقهم على هذا الأصل، وهو القول بإيجاب النظر لعرفة الله تعالى وعدم مقتضى النظر والاستدلال لعرفة الله تعالى هو مقتضى دلالة النصوص في ذلك، كما أنه مقتضى السنة العملية للنبي صلى الله عليه وسلم، وما كان عليه الصحابة الكرام في هذا الأمر بلا خلاف بينهم، كما ذكر شيخ الإسلام في الدرء. هذا وسيدور بنا الكلام في المرة القادمة حول فيرف به فطرية التحسين والتقبيح. وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا محمد وآله وصحمه وسلم.



شوال ٢٤٢٢ هـ - العدد ١٢٠ - السنة الواحدة والخمسون

إنَّ الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيِّنات أعمالنا، من يهده الله؛ فلا مُضِلَّ له، ومن يضلل؛ فلا هادي له. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله. وأصلي وأسلم على خاتم المرسلين، وإمام المتقين، وسيد الأولين والأخرين سيدنا محمد، وآله وصحبه الغر الميامين. وبعد، فإن من العمل الصالح الذي حتُّ عليه الشرع بعد انقضاء شهر رمضان: الله الم صيام الست من شوال، لكن قد يفوت صيام هذه الست أو بعضها على بعض الحريصين على الخير من المكلفين أو الميزين لأحد أمور ثلاث،

د . محمد عبد العزيز

حكم صيام الست من

شوال في خير شمر شوال

Upload by: altawhedmag.com

شوال ٢٤٤٢ هـ- العلم مر٦ - الستة الواحدة

2015

 $\mathbf{46}$ 

الأول: مانع شرعي من الصيام، كنفاس المرأة، أو حيضها. الثاني: ترخص شرعي كالمرض الذي يمنع الثالث: فتور يحل ببعض المكلفين، يفوت مالثالث: فتور يحل ببعض المكلفين، يفوت عليهم هذا الخير أو بعضه. والمكلام هنا في مقامين، سأصوغهما في شكل سؤالين لتتضح مشكلة المسألة، وسأحاول الختصار أقوال أهل العلم فيهما: الثاني: إذا تعين شهر شوال لصيام الست؟ الثاني: إذا تعين شهر شوال لصيام الست؟ من شوال في غيره من الشهور؟ من شوال في غيره من الشهور؟

المقام الأول، هل يتعين شهر شوال لصيام الست؟

أولاً: ورد الحثّ على صيام الست من شوال عن النبي صلى الله عليه وسلم عن أحد عشر نفسًا من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، وهم: أبو أيوب الأتصاري، وثوبان-مولى رسول الله ملى الله عليه وسلم-، وجابر بن عبد الله وأبو هريرة، وعبد الله بن عباس، وعبد الله بن عمر، وغنام الأتصاري، والبراء بن عازب، وشداد بن أوس، وأوس بن أوس، وأنس بن مالك-رضي الله عنهم- وبعضها صحيح. وبعضها دونه، وبعضها ضعيف أو شديد الضعف. (ينظر تخريج الحديث في: الهداية في تخريج أحاديث البداية ٥-٢٠٩).

ي تحريج الحديث المحديث من الأحاديث وقد عدَّ السيوطي هذا الحديث من الأحاديث المتواترة فذكره في كتابه، الأزهار المتناثرة في الأحاديث المتواترة (ص ٤٤. رقم: ٤٩)، وتبعه على ذلك الكتاني في كتابه، نظم المتناثر من الحديث المتواتر (ص ١٤٣).

ولفظ حديث أبي أيوب خالد بن زيد الأنصاري النجاري رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: من صام رمضان ثم أتبعه ستًّا من شوال. كان كصيام الدهر .[أخرجه مسلم (١١٦٤)، وأبو داود (٢٤٣٣). والترمذي (٧٥٩). وابن ماجه (١٧١٦).والنسائي في الكبرى (٢٨٧٥).

ولفظ حديث ثوبان-مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم- عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: من صام ستة أيام بعد الفطر كان تمام السنة، من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها، [أخرجه ابن ماجه- وهذا لفظه- (١٧١٥)، والنسائي في الكبرى (٢٨٧٣) و(٢٨٧٤)، وأحمد (٢٢٤١٢)، وابن حبان (٣٦٣٥).

النيا، اتفق الحديثان: على أن من صام رمضان ثم صام بعده ست أيام فكأنما صام تمام السنة حملاً لمعنى الدهر: على السنة؛ لأن الحسنة بعشرة أمثالها: فصيام رمضان يساوي صيام عشرة أشهر فرضًا سواء كان الشهر تسعة وعشرين يومًا أوثلاثين يومًا، وصيام ستة أيام يساوي صيام ستين يومًا نفلاً، فتلك السنة، وقد جاء مصرحًا بهذا في حديث ثوبان-رضي وقد جاء مصرحًا بهذا في حديث ثوبان-رضي الله عنه- ففيه: قال النبي صلى الله عليه وسلم: من صام رمضان فشهر بعشرة أشهر، السنة، (أخرجه أحمد ٢٢٤١٢). (والنسائي في الكبرى ٢٢٧٢١)).

قال النووي في شرح مسلم (٥٦/٨): وإنما كان ذلك كصيام الدهر؛ لأن الحسنة بعشر أمثالها فرمضان بعشرة أشهر والسنة بشهرين. وقد جاءهذا في حديث مرفوع في كتاب: النسائي، ماليًا، قيد حديث أبي أيوب الأنصاري- رضي الله عنه- صيام الست فعينها في شهر شوال. ففيه: «ثم أتبعه ستًا من شوال».

والست مطلقة غير معينة في حديث ثوبان-رضى الله عنه-كما سبق.

وقوله: ، ستا من شوال ، يحتمل احتمالين: الاحتمال الأول: أن الست تتعين في شهر شوال. وذلك على اعتبار أن معنى: "منّ" في الحديث للتبعيض فهو أحد معانيها، كما تقول: خذ من هذه الدراهم، أي: بعضها، وأخذت من علم فلان، أي: بعضه، فيكون المعنى: أتبعه ستّا من بعض أيام شهر شوال، وهو قول الشافعية والحنابلة. والظاهرية. ومتأخري الحنفية. ففي الموسوعة الفقهية الكويتية (٩٣/٢٨): وصرح الشافعية. والحنابلة، بأنه لا تحصل الفضيلة بصيام الستة في غير شوال، وتفوت



شوال ٢٤٤٢ هـ - العدد ١٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

بفواته، لظاهر الأخبار.

قلت: أما متأخرو الشافعية فلهم تفصيل، وهو أنه:

. إن صام الست في شهر شوال، فقد حصّل فضل صيام العام فرضًا من غير مضاعفة.

.وان صام الست في غير شهر شوال، فقد حصل فضل صيام العام نفلاً من غير مضاعفة.

قال ابن الرفعة في كفاية النبيه في شرح التنبيه (٣٩٤/٦)، «فإن قيل، إذا كان معنى الحديث ما ذكرتم، فهو لا يختص برمضان وست من شوال، بل من صام رمضان وستًا من ذي القعدة، أو رجبًا، وستًا من شعبان هكذا حكم حسناته؛ فيلزم أن يكون قد صام الدهر فرضًا، قيل: المراد في الخبر؛ فكأنما صام الدهر فرضًا، وهذا لا يكون في غير ما نص عليه صاحب الشرع،.

وقال الدميري في النجم الوهاج (٣٥٩/٣): «فإن قيل: فالحسنة مطلقًا مضاعفة بعشرة، فإذا صام من ذي القعدة كان كذلك؟

فالجواب: أن العنى كان كصيام الدهر فرضًا، وهذا يختص بما ورد الشرع به،.

وقال في نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج ٢٠٨/٣:(«أي:كصيامها فرضًا،وإلا فلا يختص ذلك بصوم رمضان وستة من شوال: لأن الحسنة بعشرة أمثالها،.

وأما ظاهر مذهب الحنابلة فإنه لا يحصل عندهم الفضل إلا بصيامها في شوال.

قال ابن البهاء الحنبلي في فتح الملك العزيز بشرح الوجيز (٤٤٦/٣)، «ظاهر كلام المصنف؛ أن الفضيلة لا تحصل بصيام الستة في غير شوال، وهو صحيح، وصرح به كثير من علماننا،.

وقال البهوتي في كشاف القناع (٣١٦/٥)، ولا تحصل الفضيلة بصيامها، أي: الستة أيام في غير شوال لظاهر الأخبان.

ونحو ذلك في الإنصاف للمرداوي (٢٠/ ٥٢٠). الاحتمال الثاني: أن الست لا تتعين في شهر شوال، على اعتبار أن معنى: "منَّ" في الحديث لابتداء الغاية، كما تقول: سرَّتُ من البصرة. أي: ابتدأ سيري من البصرة. وورد الكتاب من فلان. أي: ابتدأ الكتاب منه. فيكون المعنى:

صام الست بداية من شهر شوال، وهو قول المالكية، وبعض الحنابلة.

قال أبو العباس القرطبي في المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم (٢٣٨/٣): ، وقال بعض علماننا: لو صام هذه الستة في غير شوال لكانت إذا ضمت إلى صوم رمضان صيام الدهر؛ لأن الحسنة بعشر أمثالها، كما ذكره في الحديث، وإنما خص شوال بالذكر لسهولة الصوم فيه: إذ كانوا قد تعودوه في رمضان .. وقال ابن العربي في القبس في شرح موطأ مالك بن أنس (ص: ٤٨٦): من أجله قلنا في قول النبي صلى الله عليه وسلم: "من صام رمضان وستًا من شوال" الحديث، لأنه لا يحل صلتها بيوم الفطر، ولكن يصومها متى كان؛ لأن المقصود بالحديث: من صام رمضان فقد حصلت له مثوبة عشرة أشهر، ومن صام ستة أيام فقد حصلت له مثوبة ستين يومًا وذلك الدهر؛ فأفضلها أن يكون في عشر ذي الحجة؛ إذ الصوم فيه أفضل منه في شوال ..

وقال خليل الجندي في التوضيح في شرح مختصر ابن الحاجب (٤٥٩/٢): وفي الجواهر: واستحب مالك صيامها في غير ذلك الوقت لحصول المقصود به من تضاعف أيامها وأيام رمضان في كونها تبلغ عدة العام كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "صيام رمضان بعشرة أشهر وصيام ستة أيام بشهرين فذلك سنة".

ومحمل تعيين محلها في شوال عقب الصوم على التخفيف في حق المكلف لاعتياده بالصوم لا لتخصيصها بذلك الوقت فلا جرم أنه لو أوقعها في عشر ذي الحجة مع ما روى في فضل الصيام لكان أحسن لحصول المقصود مع حيازة فضل الأيام المذكورة، والسلامة مما اتقاه مالك رضى الله عنه،.

وإليه مال ابن مفلح في الفروع، قال (٨٦/٥): ويتوجه احتمال: تحصل الفضيلة بصومها في غير شوال، وفاقًا لبعض العلماء. ذكره القرطبي: لأن فضيلتها كون الحسنة بعشر أمثالها، كما في خبر ثوبان، ويكون تقييده بشوال لسهولة الصوم لاعتياده رخصة. والرخصة أولى..



48

ولم يرتض منه هذا القول محررو المذهب، قال المرداوي في الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف) ٥٢٠/٧ (. وهذا ضعيف مخالف للحديث، وإنما ألحق بفضيلة رمضان لكونه حريمه، لا لكون الحسنة بعشر أمثالها، ولأن الصوم فيه يساوي رمضان في فضيلة الواجب،.

وقد لخص ابن القيم هذا الخلاف في تهذيب السنن، قال- مطبوع مع عون المعبود- (٢٩/٧): (وأما السؤال الثاني: وهو اختصاص شوال ففيه طريقان:

أحدهما: أن المراد به الرفق بالمكلف لأنه حديث عهد بالصوم فيكون أسهل عليه ففي ذكر شوال تنبيه على أن صومها في غيره أفضل هذا الذي حكاه القرافي من المالكية، وهو غريب عجيب.

الطريق الثاني: أن المقصود به المبادرة بالعمل وانتهاز الفرصة خشية الفوات قال تعالى: (مَا يَعْبَرُوَ أَلْمَبْرُنَتْ (المائدة: ٤٨))، وقال: (وَسَابِعُوا إِلَى مَمْبِرَةٍ مِن زَبْصَعْمَ ، (آل عمران: (١٣٣)، وهذا تعليل طائفة من الشافعية: وغيرهم.

قالوا: ولا يلزم أن يعطي هذا الفضل لن صامها في غيره لفوات مصلحة المبادرة والمسارعة المحبوبة لله.

قالوا: وظاهر الحديث مع هذا القول، ومن ساعده الظاهر فقوله أولى، ولا ريب أنه لا يمكن إلغاء خصوصية شوال والا لم يكن لذكره فائدة.

وقال آخرون: لما كان صوم رمضان لا بد أن يقع فيه نوع تقصير وتفريط وهضم من حقه وواجبه ندب إلى صوم ستة أيام من شوال جابرة له ومسددة لخلل ما عساه أن يقع فيه فجرت هذه الأيام مجرى سنن الصلوات التي يتنفل بها بعدها جابرة ومكملة وعلى هذا تظهر قائدة اختصاصها بشوال، والله أعلم». قلت: ولا يخفى أن المتبادر للذهن أن "من" في قلت: ولا يخفى أن المتبادر هو ظاهر الحديث فهو أرجح دلالة، وإن كان قول متأخري الشافعية له وجاهة.

المقام الثاني: هل يشرع قضاء الست لمن فاتته؟ اختلف أهل العلم القائلين أن صيام الست متعين في شهر شوال في هذه المسألة على قولين:

الأول: أنه لا يُشرع له قضاؤها ولا تحصل له الفضيلة بذلك لفوات محل الصيام، وهو قول الحنابلة، وقد سبق قول ابن البهاء الحنبلي في فتح الملك العزيز بشرح الوجيز (٤٤٦/٣): مظاهر كلام المصنف: أن الفضيلة لا تحصل بصيام الستة في غير شوال، وهو صحيح، وصرح به كثير من علمائنا،.

وقول البهوتي في كشاف القناع (٣١٦/٥): ولا تحصل الفضيلة بصيامها، أي: الستة أيام في غير شوال لظاهر الأخبار..

الثاني: أنه يشرع قضاؤها لمن فاتته، وهو مذهب الشاهمية. قال الرملي في نهاية المحتاج (٢٠٨/٣): «وإذا تركها في شوال لذلك أو غيره سن قضاؤها مما بعده».

وقال ابن حجر الهيتمي في تحفة المحتاج (٢٥٦/٣): «ولو فاته رمضان فصام عنه شوالا سن له صوم ست من القعدة؛ لأن من فاته صوم راتب يسن له قضاؤه».

قلت: ومذهب الشافعية هو الراجح في هذه المسألة: لمشروعية قضاء نوافل الصيام لحديث عمران بن حصين-رضي الله عنهما-عن النبي صلى الله عليه وسلم: أنه سأله- أو سأل رجلا وعمران يسمع-، فقال: «يا أبا فلان، أما صمتَ سرر هذا الشهر؟

قال:- أظنه قال: يعني رمضان-قال الرجل: لا يا رسول الله-

قال: فإذا أفطرت فصم يومين،. (أخرجه البخاري :۱۹۸۳). ومسلم (۱۱۲۱).

وأما على قول المالكية واختيار بعض الحنابلة فصيام الست في غير شوال يقع أداء يقع به الفضل المذكور.

وعلى قول متأخري الشافعية فإنه يقع أداء أيضًا، لكن فضله دون فضل من صامها في شوال.

هذا ما يسر الله في هذا المقام، والله أعلى وأعلم.



شوال ٢٤٤٢ هـ - العدد ١٢٠ - السنة الواحدة والخمس

49



### اليبيت السلم حول الرسول صلى الله عليه وسلم

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله؛ وبعد؛

فلا يستغني الإنسان أبدًا عن معلَم يعلَمه، وموجَه يوجَهه، وناصح ينصحه. فالإنسان كما قال عنه ربه جل وعلا: و

أخرجكم نن بطون أشهيتكم لا تعلمون شيئ

وَسَلَّ لَكُمُ النَّعَةِ وَالْأَسْسُرُ وَالْأَقِيدَةُ لَمُلَكُمُ تَنْكُرُونَ ، النحل/٧٨. وعلى الأباء والمربين تعاهد هذه الأغصان الصغيرة في شجرة الأسرة بالرعاية التعليمية حتى تنمو وتحيا حياة كريمة.

فلا أحد يُعَلم نفسه، ولا الشارع يُعلم النشء، ولا مكان العمل مصدر علم صحيح دقيق، وإنما العلم بالتعلم كما بالحديث الشريف، فالعلم قال الله قال الرسول، وما أجمعت عليه أمة الإسلام، وليس ما يصح من موروثات الناس ومعلوماتهم العامة أو ثقافتهم الخاصة مصدرًا للعلم كافيًا، فضلاً عن أنها قد يكون فيها الخطأ والزلل. فلا بد عن أنها قد يكون فيها الخطأ والزلل. فلا بد من التعليم من مصادره الصحيحة؛ القرآن والسنة والسيرة الصحيحة التي سار عليها صدر هذه الأمة الذين هم خير القرون وتابعوهم بإحسان.

#### العثابة الإيمانية والسلوكية

عَنْ عَمْرُو بَنْ شَعَيْبٍ، عَنْ أَبِيه، عَنْ جَدِه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ: مُرُوا أَوْلَادَكُمْ بِالصَّلَاة وَهُمْ أَبْنَاءُ سَبْع سنين، وَاضْرِبُوهُمْ عَلَيْهَا، وَهُمْ أَبْنَاءُ عَشَرَ وَهَرَقُوا بَيْنَهُمْ فِي الْصَاجِعِ (سَنْ أَبِي داودُ (١٣٣/١).

قال العلماء: قوله صلى الله عليه وسلم

Upload by: altawhedmag.c

a true l'ile

( مروا أولادكم)؛ يشمل الذكور والإناث (بالصَّلاة) وَرُبْمًا ما يَتَعَلَّقَ بِهَا مِنَ الشَّرُوطَ (كالطهارة) (وهم أبناء سبع سنين): ليعتادوا ويستأنسوا بها، (واضربوهم عليها)؛ أي: على ترك الصَّلاة (وَهُمُ أَبْنَاءُ عَشَرٍ سنين)؛ لأنهم بلغوا، أو قاربوا البلوغ (وفرقوا): أمر من التضريق (بينهم)؛ أي: بين الننين والبنات على ما هو الظاهر، ويؤثده ما قاله بغض العُلماء، ويجوز للرجلين أو المرأتين أن يناما في مضجع واحد ; بشرط أن تكون عورتهما مستورة بحيث يأمنان التماس المحرم. وقال ابن حجر: بهذا الحديث أخذ أئمتنا فقالوا: يجب أن يفرق بين الإخوة والأخوات (في المضاجع)؛ أي: المراقد، وقال الطيبي: لأنَّ بلوغ العشر مظنة الشهوة، وإن كن أخوات، وإنما جمع الأمرين في الصلاة والفرق بينهم في المصاجع في الطفولية تاديبًا ومحافظة لأمر الله تعالى: لأن الصَّلاة أصل العبادات، وتعليما لهم المعاشرة بين الخلق، وأن لا يقفوا مواقف التهم فيجتنبوا محارم الله تعالى كلها. (مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح -(O1Y/Y

د. جمال عبد الرحمن

وقوله: "وفرقوا بينهم في المضاجع" أي: في المراقد؛ وذلك لأنهم إذا بلغوا إلى عشر سنين يقربون من أدنى حد البلوغ، وينتشر عليهم آلاتهم (أعضاؤهم)، فيُخاف عليهم من الفساد. (شرح أبي داود للعيني ٢/٢١٦). وفي هذا الزمن الذي انتشرت فيه الفتن

ويد عد العارية الفاتنة، والتبذل في عرض والمرئيات العارية الفاتنة، والتبذل في عرض الأجساد من النساء والرجال، والأجهزة المتطورة للاتصالات التي تصبّ العرى على

الناس صبًا؛ لا شك أن هذا كله يوجب الجهاد النفسي والكفاح الإيماني لتجنُب هذه الأخطار التي لو تمكنت تعصف بإيمان العبد. وإن السعيد لمن جُنُب الفتن.

#### الرعاية لإ العلم والصحية، والشفقة

عن أبي سليمان مالك بن الحوير رضي الله عنه قال: أتينا رسول الله صلى الله عليه وسلم ونحن شببة متقاربون فاقمنا عنده عشرين ليلة، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم رحيما رفيقا، فظن أنًا قد اشتقنا أهلنا فسألنا عمن من أهلنا فأخبرناه فقال: ارجعوا إلى أهليكم فأقيموا فنهم وعلموهم ومروهم وصلوا صلاة كذا في حين كذا، وصلوا كذا في حين كذا، فإذا حضرت الصلاة فليؤذن لكم أحدكم وليؤمكم أكبركم". متفق عليه.

زاد البخاري في روايـة لـه: وصلوا كما رأيتموني أصلي-

فهذا مالك بن الحويرث رضي الله عنه قال: أتينا رسول الله صلى الله عليه وسلم. ونحن شببة متقاربون وهذا في عام الوفود في السنة التاسعة من الهجرة وكانوا شبابًا فأقاموا عند النبي صلى الله عليه وسلم عشرين ليلة جاؤوا من أجل أن يتفقهوا في دين الله، قال مالك: وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم رحيمًا رفيقًا. فظن أنا قد من تركنا من أهلنا فأخبرناه فقال: ارجعوا إلى أهليكم فأقيموا فيهم وعلموهم ومروهم وصلوا صلاة كذا في حين كذا، فإذا حضرت الصلاة فليؤذن لكم أحدكم وليؤمكم أكبركم زاد البخاري وصلوا كما رأيتموني أصلى. فهذا الحديث فيه فوائد منها:

أن النبي صلى الله عليه وسلم كان مشهورًا بالرحمة والرفق، فكان أرحم الناس بالناس، وأرفق الناس بالأمة عليه الصلاة والسلام، رحيمًا رفيقًا حتى إن الجارية من أهل المدينة البنت الصغيرة كانت تمسك بيده ليذهب معها ليقضي حاجتها، وحتى المرأة العجوز كذلك فكان عليه الصلاة والسلام أرحم الناس بأمته.

ومنها: أن الإنسان ينبغي له أن يكون شعوره شعور الآخرين لا يكون أنانيًا إذا تمت له الأمور نسي من سواه فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان مقيمًا في أهله مستريح البال مطمئن القلب مرتاح النفس. لكن هؤلاء الناس الشببة الذين جاءوا يتعلمون الدين كانت الفطرة والعادة رأى أنهم اشتاقوا إلى أهلهم وسألهم من خلفوا وراءهم وأخبروه أمرهم أن يرجعوا إلى أهليهم. فينبغي لك أيها الملم والربي أن تشعر بشعور الآخرين، وأن تجعل نفسك مكانهم حتى تعاملهم بما تحب أن تعامل أنت به نفسك. أو يعاملك به غيرك.

ومنها: أنه ينبغي للإنسان أن يقيم في أهله ما أمكنه ولا يتغرب عنهم إلا للحاجة أو الضرورة ولا أن يبتعد عنهم، حتى إن الرسول عليه الصلاة والسلام أمر المسافر إذا سافر وقضى حاجته أن يرجع إلى أهله: لأن بقاء الإنسان في أهله فيه خير كثير، فيه الألفة والمودة والمحبة والتربية ومراعاة أحوالهم والتأديب والتوجيه لهم، فلهذا وجب على كل عاقل ألا يفارق أهله إلا عند الحاجة. ومتى انتهت حاجته رجع إليهم.

ومن فوائد الحديث: أن الإنسان مأمور بأن يعلم أهله، ولهذا قال: ارجعوا إلى أهليكم وعلموهم: فيعلمونهم ما تعلموه من رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ فالإنسان عليه أن يعلم أهله ما يحتاجون إليه، إما أن يجعل جلسة خاصة لهم أو إذا جلسوا على الطعام أو على الشراب أو في انتظار النوم، أو ما أشبه ذلك فليعلمهم.

ومن فوائد الحديث أيضًا أن الإنسان لا يقتصر على التعليم فقط: قال: "علموهم ومروهم" فيعلمهم ويأمرهم وأهم ما يأمر به: الصلاة وقد نص الرسول عليه الصلاة السلام عليها فقال: "مروا أبناءكم بالصلاة لسبع واضربوهم عليها لعشر"، فلا بد من تعليم الأهل ولا بد من أمرهم وتأديبهم وتوجيههم. ومن فوائد الحديث: وجوب الأذان وأنه فرض كفاية. لقوله: إذا حضرت

Upload by: a

الصلاة فليؤذن لكم أحدكم. (شرح رياض الصالحين ١٤٨/٤).

#### الرعابة الثفسية وتعليم الشجاعة الأدبية

عَن أَم خَالد بنت خَالد بن سعيد قالت: أتيت رَسُول اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم مَعَ أبي وعلي قميص أصفر قال رَسُول اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: "سنة سنة". وَهِي بالحبشية: حَسَنَة، قَالَت: هَذَهَبت أَلَّعَب بَخَاتَم النُّبُوَّة فزيرني أبي (أي زجرني)، قَالَ رَسُول اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: "دعها". ثمَّ قالَ رَسُول اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: "أبلي وأخلقي، ثمَّ أبلي وأخلقي، ثمَّ أبلي وأخلقي". قَالَ عبد اللَّه الراوي: هَبَقيت حَتَّى ذُكر من بَقَائَهَا.

وأم خالد بنت خالد بن سعيد بن العاص بن أمية بن عبد شمس وهي مشهورة بكنيتها واسمها أمة وأمها أميمة.. وخالد بن سعيد المذكور أسلم قديما يُقال أنه أسلم بعد أبي بكر رضي الله تعالى عنه فكان ثالثا أو رابعا وقيل خامسًا، هاجر إلى أرض الحبشة مع امرأته الخزاعية وولد له بها ابنه سعيد بن خالد وابنته أم خالد هذه التي جاءت تعبث على عادة صغار الصبيان بخاتم النبوة، وهو نتوء بارز مثل زر الحجلة (بيضة الطائر) بين كتفى رسول الله صلى الله عليه وسلم تقول: فزبرني " أي نهرني، من الزبر وهو الزجر والمنع، فقال له النبي صلى الله عليه وسلم:" دعها، وقال لها: أبلى وأخلقى" .. يعنى: البسي حتى يبلى ويخلق، فبقى الثوب حتى ذكر أي القميص أي حتى صار مذكورا بين الناس لخروج بقائه عن العادة ...

وعاشت أم خالد عينما طويلا حتى تغير لون قميصها إلى الأسوداد والدكنة.. وفيه معجزة النبي صلى الله عليه وسلم وفيه جواز ملاعبة الرجل الصغيرة التي لا يُشتهى مثلها وممازحتها، وإن لم تكن منه بدات محرم، وكان مزح النبي صلى الله عليه وسلم حُقًّا، فمن ذلك يجوز المزح إذا كان حَقًّا، وأما إذا كان بغير حق فإنه يُوَدِّي إلى الفاحشة فلا يجوز، وفيه تواضع النبي صلى الله عليه وسلم وحلمه، حَيْثُ لم ينهر أم خالد عن

اللعب بخَاتم النَّبُوَّة. (عمدة القاري شرح صحيح البخاري ٩٨/٢٢) بتصرف.

#### الرعاية بالواساة وتعليم الرجولة والاعتماد على النفس

جعفر بن أبى طالب بن عبد المطلب الهاشمي القرشي المشهور بجعفر الطيار، وذي الجناحين، هو صحابي وقائد مسلم، ومن السابقين الأولين إلى الإسسلام، وهو ابن عم النبي محمد صلى الله عليه وسلم، وجعفر هو أخو على بن أبي طالب لأبويه، ويقال إنه كان أشبه الناس بالرسول محمد خلقا وخلقا. أسلم جعفر بن أبي طالب، ثم هاجر إلى الحبشة، ومكثوا فيها عند ملكها النجاشي. ثم هاجر جعفر إلى المدينة المنورة يوم فتح خيبر، فكانت له هجرتان: هجرة إلى الحبشة، وهجرة إلى المدينة، وآخي الرسول بينه وبين معاذبن جبل الخزرجي الأنصاري. بعثه رسبول الله في غزوة مؤتة فكان أحد القادة الثلاثة الذين عينهم رسولهم صلى الله عليه وسلم على الجيش واحدا بعد الأخر، لكنه استشهد رضى الله عنه، فكان على رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يذهب إلى بيت ابن عمه ليواسيهم ويتفقد أحوال هذا البيت المصاب بفقد راعيه. وها هو ابنه عبد الله أكبر أولاد جعفر يحدثنا بماحدث بهذا إلشأن.

عن عبد الله بن جعفر أنَّ النَّبِي صلى الله عليه وسلم أتي آلَ جَعفرَ بعد شَلاتَ بِعَني من موت جعفر فقال: "لا تَبْكُوا علَى أخي بعد اليوم، ادْعُوا لي بَني أخي". قال: فجيء باغيلمة كَانَهُم أَهْرَ مُحَمَّدٌ وعوْنُ وعبد الله. فقال: "ادْعُوا لي الحلاق". قال: هَجاء الحلاق فقال: "اللهم أخلف جعفرا في أهله، وياركُ فقال: "تخافين عليهم العيلة (الفقر) وأنا فقال، "تخافين عليهم العيلة (الفقر) وأنا وليُهُم في الدُّنيا والأخرة؟" (أحمد حه 170.

نسأل الله أن يعلمنا ما ينفعنا، وأن ينفعنا بما علمنا، وأن يزيدنا علمًا.

Upload by: a



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، فمع بعض معاني القراءات الواردة في بعض سور كتاب الله الكريم، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

#### من سورة الأنعام قـولــه تـعـالــي: (قَالُوا وَالَّهِ رَبِّنَا مَا كُمَّا مُشْرِكِينَ ) (الأنعام:٢٣).

The Party age of Last, Party and

اللوف من TVT : وشارات التسطلاني

at state of the

(Winley !!!!).

القراءات، قرأ حمزة والكسائي وخلف بنصب الباء (رَبَّنَا) على النداء وفيه معنى الخضوع والتضرع حيث لا ينفع ذلك، وقرأ الباقون بالجرعلى النعت لـ(الله) عز وجل أو على البدل (الكشف لمكي بن أبي طالب ٢/٢).

قوله تعالى: (فَأَنَّهُمْ لَا يَكَذِبُونَكَ )(الأنعام: ٣٣). القراءات: قرأ نافع والكسائي بإسكان الكاف

الضراءات، قدرا فاقع والمسادي بإسمان الكاف وتخفيف الذال (لا يُكذبُونك)، وقرأ الباقون بفتح الكاف وتشديد الذال (لا يُكذبُونك)، وكان الكسائي يذهب إلى أن الإكذاب يكون في بعض حديث الرجل وأخباره التي يرويها، والتكذيب يكون في كل ما أخبر أو حدث به، وقيل معناهما واحد (حجة القراءات لابن زنجلة ص ٤٤).

قوله تعالى: (بَتُصُ ٱلْحَقَّ رَهُوَ حَبَّرُ ٱلْنَصِلِينَ ) (الأنعام:٥٧). القراءات: قرأ نافع وأبو جعفر وابن كثير وعاصم

(يَقُضُّ) من القصص كما قال تعالى: (نحن

نقص عليك أحسن القصص)، وقرأ الباقون (يقض) من القضاء بمعنى الحكم والفصل، وناسب ذلك قوله قبلها (إن المُكَمُ إِلَا اللَّهِ ) (تفسير الطبري - سورة الأنعام:٥٧). قوله تعالى: (وَلَنُاذِرَ أُمَّ ٱلْمُرَىٰ وَمَنْ حَوَّلًا )(الأنعام: ٩٢).

Ettel (elalis

اعداد الم د. أسامة صابر

القراءات: قرأ شعبة بياء الغيب (ولينذر) فأسند الإنذار إلى الكتاب وناسب ما قبله (وهذا كتاب أنزلناه مبارك مصدق الذي بين يديه)، وكما قال تعالى: (قُلَ إِنَّا أُنْدِرُكُم بِأَلُوحِي) (الأنبياء:٤٥)، وقرأ الباقون بتاء الخطاب (ولتنذر) على أنه خطاب للنبي صلى الله عليه وسلم كما قال (وَأَندِرَبِد) (الأنعام:٥١) (الكشف (١٩/٢).

قوله تعالى: (مُسَنَّزُ رُمُسَنَّخَعُ )(الأنعام: ٩٨). القراءات: قرأ ابن كثير وأبو عمرو وروح بكسر القاف والدراد به الولد القارُ في الرحم إلى وقت الولادة، وقرأ الباقون بفتح القاف والراد به الرحم وهو موضع استقرار الولد (معاني القراءات للأزهرى ص ١٧٠).

53

قوله تعالى: ( رَحَوَّوْا لَمُ مَنِنَ وَبَنَتِ )(الأنعام: ١٠٠). القراءات: قرأ نافع وأبو جعفر بتشديد الراء والباقون بتخفيفها.

المعنى: قراءة التشديد (وخَرَقوا) تفيد التكثير: لأن المشركين ادعوا أن لله بنات وهم الملائكة، والنصارى ادعت أن المسيح ابن الله، واليهود ادعت أن عزيرًا ابن الله، فكثر ذلك من كفرهم، فشدد الفعل لمطابقة المعنى، تعالى الله عما يقولون علوًا كبيرًا، ومعنى خرقوا: اختلقوا وتخرصوا كذبًا (الكشف ٢٢/٢، تفسير الطبري: سورة الأنعام:١٠٠).

> قوله تعالى: ( رَكَدَلِكَ نُصَرِفُ ٱلْأَبَنَتِ رَلِيَقُولُوْ مَرَسَتَ)(الأنعام: ١٠٥). القراءات: ١- قرأ ابن كثير وابو عمرو

(دارست) على معنى: يقولون دارست أهل الكتاب ودارسوك. كما قالوا (وأعانه عليه قوم آخرون) (الفرقان: ٤). ٢- قرأ ابن عامر ويعقوب

きう

1221

4

יושדר

-11

- Ilmie

الواحدة

والخمسون

54

(دَرَسَتُ)؛ أسند الفعل إلى الآيات، فأخبر عنهم أنهم يقولون عفتُ، وتقادمت، ومُحي رسمها لقدمها كما قالوا (أساطير الأولين). ٣- قرأ الباقون (دَرَسَتَ)، على إضافة الفعل إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فأخبر عنهم أنهم يقولون، درس محمد الكتاب. كتب الأولين، فأتى بهذا القرآن منها (الكشف ٢٣/٢). قوله تعالى: (وَمَا يُشَكِّرُهُ أَنَّهَا إِنَّا حَاتَ لَا يُؤْمِوُنَ)

سوية مسين (رب سوري منها ، معاد روسون). (الأنعام:١٠٩). معنى الآية: يخبر تعالى عن المشركين أنهم

معنى الايابة؛ يحبر تعالى عن المسركين الهم حلفوا أيمانًا مؤكدة لئن جاءتهم معجزة وخارقة ليصدقنها، ثم أمر الله رسوله أن يقول لهم، إن مرجع هذه الآيات إلى الله إن شاء جاءكم بها وإن شاء ترككم وما يدريكم أنهم يؤمنون إذا جاءتهم الآيات

القراءات: (أنها) قرأ ابن كثير وأبو عمرو ويعقوب

وخلف وشعبة بخلف عنه بكسر الهمزة والباقون بفتحها، وهو الوجه الثاني لشعبة.

(لا يؤمنون): قرأ ابن عامر وحمزة بتاء الخطاب، والباقون بياء الغيبة.

المعنى: على قراءة (إنها) استئناف الخبر عنهم بنفي الإيمان عند مجيء الآيات التي طلبوها. وبالفتح (أنها) بمعنى (لعل)، أي لعلها إذا جاءت لا يؤمنون.

وعلى قراءة (لا تؤمنون) يكون المخاطب بها ويقوله (يشعركم) هم المشركون، وعلى قراءة الغيب تكون الكاف في (يشعركم) للمؤمنين، والياء في (يؤمنون) للمشركين (تفسير ابن كثير- سورة الأنعام: ١٠٩، معاني القراءات للأزهري ص ١٧٢، لطائف الإشارات للقسطلاني

قولمه تعالى: (رَحَنَّرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلًا)

(الأنعام: ١١١). الـقـراءات: قـرأ الـقـراءات: قـرأ نافع وأبو جعفر وابن عامر بكسر القاف وفتح الباء (قبلا) بمعنى المواجهة والمعاينة، أي وحشرنا عليهم كل شيء يواجهونه ويعاينونه ما القاف والباء (قبلا) جمع قبيل، والمعنى وحشرنا عليهم كل شيء قبيلا قبيلا، أي صفًا مقًا، أو يكون القبيل بمعنى الكفيل يتكفل لهم معنى قبلا: مواجهة ومقابلة فيستوي مع معنى القراءة الأولى (الكشف ٢/٢) قوله تعالى: (رَمَتَ وَمَعْنَ رَبّ)(الأنعام: ١٥).

القراءات: قرأ الكوفيون ويعقوب بالتوحيد ولفظ الواحد يدل على الجمع، وقرأ الباقون بالجمع لأن معنى الكلمات ما جاء من عند الله من وعد ووعيد وأحكام وأخبار وذلك كثير، فدل الجمع عليه، وهو مكتوب بالتاء. (ولمعرفة ما للقراء في الوقف عليه يراجع كتاب البدور الزاهرة للشيخ عبد الفتاح القاضي ( ٢٧٩).

قوله تعالى: (رَإِذَ كَثِبَرُ لَيُفِلُونَ بِأَهُوَآيِهِم بِعَبَرِ عِلَمٍ ) (الأنعام:١١٩). القراءات: قرأ الكوفيون بضم الياء والباقون بفتحها.

المعنى: قراءة (يَضَلُونَ) من فعل ثلاثي غير متعدً. يقال ضل فلان يضل في نفسه، وقراءة (يُضلُون) من فعل رياعي متعد إلى مفعول محدوف، والمعنى ليُضلُون الناس فهو أبلغ في ذمهم؛ لأنهم قد ضلوا وأضلوا (الكشف ١/٨٨). قوله تعالى: (تُرَبَّرَ أَعْمَارًا عَلَ مَكَارَحُمَّ) (الأنعام،١٣٥).

> القراءات: قرأ شعبة بألف بعد النون على الجمع (مكاناتكم)؛ لأنهم كانوا على أحوال مختلفة. فالعنى: اعملوا على أحوالكم التي أنتم عليها فليس يضرنا أنتم عليها فليس يضرنا معنى التهدد وقرأ الباقون والوعيد لأنه مصدر يدل على القليل والكثير (الكشف 1/ ٣٢).

(الأنعام:١٥٩). القراءات: قرأ حمزة والكسائي (فارقوا) من المضارقة والمضراق: أي تركوا دينهم وفارقود. وقرأ الباقون (فَرَقُوا) من التفريق فهم أمنوا ببعض وكفروا ببعض، وقد قال الله عنهم: (رُبِدُرُك أن يُدَوَّا حَرَّا لَهُ رُمُالًا وَيُقُولُ مُرَسُ مَعْمَ وَرَضَعً ) (النساء:١٥٠)، والقراءتان متقاريتان لأنهم إذا فرقوا الدين فقد فارقوه

متصاربتان لا تهم إذا طرطوا الذين فضد فارهوه (الكشف ١ /٣٨). ومن مورة الأغراف

قوله تعالى: (تُرَّا بَرَى بِدَى رَحَبِد) الأعراف: ٥٧. القراءات: ١. نُشُراً ، قراءة نافع وأبي جعفر وابن كثير وأبي

عمرو ويعقوب ونشرًا جمع نشور بمعنى ناشر أي أن الريح ناشرة للأرض أي محيية لها؛ إذ تأتي

بالمطر الذي يكون النبات به، أو بمعنى منشور كان الله جل ذكره أحيا الريح لتأتى بين يدى رحمته وأنشرها أي بعثها وأرسلها. ٢. نُشْرًا: قراءة ابن عامر بنفس المعنى السابق،

وأسكنت الشين تخفيفًا. ٣. نَشُرًا: قراءة حمزة والكسائي وخلف على أنها مصدر وأعمل فيه معنى ما قبله، أو من النشر الذي هو خلاف الطي، كأن الريح في سكونها كالمطوية ثم ترسل من طيها فتصير كالمتفتحة، أو بمعنى متفرقة في وجوهها، تنشر ههنا وههنا.

٤. بشرًا: قراءة عاصم جمع بشير. إذ الريح تبشر بالمطر، وشاهده قوله تعالى: (ريم الح ملي ) (الروم:٢٦) (الكشف لكي بن أبي طالب ٢/٢٦. الحجة للقراء السبعة لأبي علي الفارسي قوله تعالى: (أيكم).

لتأور الزجال ) الأعراف ٨٠. القراءات قرأ نافع وأبو جعفر وحفص بهمزة واحدة مكسورة على الخبر تفسيرًا للفاحشة المذكورة في قوله (أتأتون الفاحشة ما سبقكم بها من أحد من العالمين)، وقرأ الباقون بهمزتين من أحد من العالمين)، وقرأ الباقون بهمزتين على لقظ الاستفهام الذي في معناه التوبيخ والتقرير (لمرفة مذاهب القراء في الهمزتين يراجع كتاب البدور الزاهرة للشيخ عبد الفتاح القاضي ٢٠/١).

قوله تعالى: ( بَأَثُوكَ بِكُلِ سَحِ عَلِيرٍ ) الأصراف: ١١٢.

القراءات: قرأ حمزة والكسائي وخلف (سحّار). وفيه معنى المبالغة وتدل على التناهي في علم

السحر، وقرأ الباقون (سَاحر). قوله تعالى: (تَأَرَّ أَنَّ لَكَ لَأَخَرًا ) الأعراف: ١١٣. القراءات، قرأ نافع وأبو جعفر وابن كثير وحفص بهمزة واحدة مكسورة على الخبر، على وجه الإلزام، وذلك أنهم ألزموا فرعون أن يجعل

55

لهم أجرًا إن غلبوا، وقرأ الباقون بهمزتين على الاستفهام، وكل على أصله في الهمزتين من كلمة، والمعنى أنهم استخبروا فرعون هل يجعل لهم أجرًا إن غلبوا فقال: نعم لكم الأجر والقرب إن غلبتم (الكشف ٢/٢٥). قوله تعالى: ( قَالَ سَنَعَيْلُ أَيَّاتُهُ ) الأعراف: ١٢٧. قرأ نافع وأبو جعفر وابن كثير بالتخفيف (سَنَقْتُل)، وقَرأ نافع وحده بالتخفيف في موضع (يقتلون أبناءكم). المعنى: قراءة التخفيف من (قتل) الذي يدل على القلة والكثرة، وقراءة الباقين من (قتل) الذي يدل على معنى التكثير مرة بعد مرة. قوله تعالى: ( وإذ المشكر) الأعراف: ١٤١. القراءات: قرأ ابن عامر (أنجاكم) وقرأ الباقون (أنجيناكم) مستذاإلى ضمير العظمة على طريقة التعظيم لله والإكبار له (الكشف .(02/7

#### قوله تعالى: ( مَنَّا عَلَى رَثُنُهُ لِلْحَلِ حَكَمُ مَتَ الأعراف: ١٤٣.

شوال ٢٤٢٢ هـ - العدد ١١٠ - السنة الواحدة والخمسون

56

القراءات: قرأ حمزة والكسائي وخلف (ذَكَاءَ)، والعرب تقول (ناقة دكاء) للتي لا سنام لها، فهي مستوية الطهر، والمعنى أنه جعل الجبل مستويًا لا ارتفاع فيه، وقرأ الباقون (ذَكًا) مصدر من (دككت الشيء) إذا كسرته وفتته، والمعنى جعل الجبل مفتتًا كالتراب (حجة القراءات لابن زنجلة ص ١٢٢). قوله تعالى: (رَانَ مَرَاً مَعْلَ الْأَمَّهِ) الأعراف: القراءات: قرأ حمزة والكسائي وخلف بفتح الراء

الفراءات، قرار حمرة والكسائي وخلف بفتح الراء والشين (الرُشَد) بمعنى الدين، وقرأ الباقون بضم الراء واسكان الشين (الرُشُد) بمعنى الصلاح، وقيل هما لغتان (الكشف ٥٦/٢). قوله تعالى: (قَالُوا لَنَ لَمْ يَحْمَعًا رُبُّكَا وَعَمَدَ لَكَا )

الأعراف: ١٤٩-

القراءات: قرأ حمزة والكسائي وخلف بتاء الخطاب في الفعلين ونصب باء (ربنا) على الدعاء، أي يا ربنا، والباقون بياء الغيبة فيهما ورفع باء (ربنا).

المعنى: قراءة (لئن لم يرحمنا ربّنا ويغفر لنا) تدل على معنى الإقرار بالعبودية، وقراءة (لئن لم ترحمنا ربّنا وتغفر لنا)؛ فيها معنى الاستغاثة والتضرع والابتهال في السؤال والدعاء (الكشف ٥٦/٢).

قال القسطلاني: فيجوز أن يكون هذا الكلام صدر من جميعهم على التعاقب، أو هذا من طائفة. وهذا من طائفة، فمن غلب عليه الخوف وقوى على المواجهة خاطب مستقيلاً من نخسبه، ومن غلب خلطب مستقيلاً من الخطب هستقيلاً من الخطاب فأسند مستحى من الطائف الألب الغائب الضعال إلى الغائب لقسطلاني ٢٤١/٤).

التقراءات؛ قرأ شعبة بسكون الميم القراءات؛ قرأ شعبة بسكون الميم وتخفيف السين من (أمسك يمسك)، وقرأ الباقون بفتح الميم وتشديد السن على التكثير والتكرير للتمسك بكتاب الله ودينه فبذلك يمدحون (الكشف ٢٠٢). قوله تعالى: (إنَّ أَلَّيْنَ أَنَّوْا إِذَا سَبُمُ طَعْف مَنَ الشَيْطِي تَدَكَرُوا ) الأعراف: ٢٠١ القراءات: قرأ ابن كثير وأبو عمرو يعقوب والكسائي (طَيْف) وقرأ الباقون (طائف) المعنى: الطائف ما طاف بالإنسان من وسوسة ومن معانيه اللهو والغضب (الكشف ٢ /٢٦). وللحديث صلة إن شاء الله،



Marilie pain, and thinks day when a

Est.

(Spen)

2210

نماذج تحتذى من أعلام وأئمة أهل السنة

معتقد أئمة المذاهب الأربعة

ثالثا: معتقد (الإمام الشافعي) في توحيد الصفات وقضايا الاعتقاد

الحمل الله والصلاة والسلام على وسول اللموطى الله والصلاة والسلام على وسول اللموطى الله وحجل وجوالاله عالم حصين والحسر التعراق والسعاة الي ميد الله محمد وه التوجه وه التياس وسول الله حمل والمحلي التعرفي التيه تسيب وسول الله حمل الله حمية معالي وها وجتي

المعاد الم أ.د. محمد عبد العليم الدسوقي

الم الما الدامي بند الاستاذ بواسة الأزهر وال

and they a theme that get this there as it

الموذار بترج في الدوم مقام المشاهدة في الم

mani malela al wheek we had

وُلد رحمه الله بغزة بفلسطين. سنة خمسين ومائلة من الهجرة، وهو العام الذي توقي فيه أبو حنيفة .. ثم بعد وفاة أبيه تحوثت به أمه وهو ابن سنتين إلى مكة؛ وعنيت به ما وسعها الجهد (؛ يقول: (كنت يتيمًا في حجر أمي. ولم يكن لها ما تعطيني للمعلم، وكان المعلم قد رضى متى أن أقوم على الصبيان إذا غاب وأخفف عنه) ويقول: (حفظت القرآن وأنا ابن سبع سنين، وحفظت الموطأ وأتا ابن عشر سنين)، أقبل رحمه الله على الرمي، حتى فاق فيه الأقران. ثم أقبل على العربية والشرع، فبرع فيهما وتقدم. ثم حبب إليه الفقه واخذه عن: مسلم بن خالد مفتي مكة، ثم ارتحل في طلبه وهو ابن نيف وعشرين إلى المدينة، حيث التقى مالك بن أنس فقربه إلى نفسه وقرأ عليه الموطأ، ولم يزل معه حتى توفي مالك. قدم الشافعي بغداد وخرج إلى اليمن ليكمل مسيرة العلم وظل كذلك حتى ساد أهل زمانه، يحكى عنه يونس بن عبد الأعلى كما في (حلية الأولياء) لأبى نعيم: أنه كان "يصنع كتابًا من غدوة إلى الظهر من حفظه، من غير أن يكون في يده أصل (".

أ) ترجمة مختصرة للإمام الشافعي ت٢٠٤٠

ب) عفيدة الإمام الشاهي لا توحيد العمات: هذا: وللشافعي مختصر في العقيدة رواه عنه أبو شعيب وأبو ثور - وهو ضمن (جمهرة عقائد أئمة السلف) لمحمد محب الدين أبو زيد ص١٥٧ - يحكي فيه السنة التي كان عليها رحمه الله، ورأى عليها أهل الحديث من نحو: (ابن عيينة ومالك)، وقد جاء فيها:

١) "أن القرآن كلام الله منزلُ غيرُ مخلوق، والكلام في اللفظ والتوقف بدعة" يردُ بذلك على من ادعوا أن القرآن منزَه عن النزول، وأن لفظه مخلوق، وكذا من توقف عن القول بأنه غير مخلوق.

Upload by: altawhedmag.com

شوال ٢٤٤٢ هـ - العدد ١٦٠ - السنة المواحدة والخمسون

٢) "وأن الله على عرشه في سمائه، يقرب من خلقه كيف شاء"، وهي في وصيته التي أوردها عنه الحسين بن هشام البلدي بالمصدر السالف الذكر بلفظ: "وأنه تعالى فوق العرش".

٣) "وأن الله ينزل إلى سماء الدنيا كيف شاء". ٤) والإيمان "برؤية الله في الآخرة، كما جاء في الحديث"، وذلك كله ردًا على المعتزلة والأشعرية الزاعمين تنزيهه تعالى عن والأشعرية الزاعمين والحرف والصوت) و(الفوقية) و(الاستواء) و(العلو) و(النزول) و(رؤيته يوم القيامة من جهة)، على الرغم من رد أهل السنة بأن ذلك كله ثابت له سبحانه على الوجه الذي يليق بجلاله، وبحيث لا يحويه مكان ولا زمان لكونه خالق المكان والزمان.

٥) وكان الشافعي قد أكد ذلك في (وصيته) فقال ما نصه: "وأن الله يُرى في الآخرة. يُنظر إليه المؤمنون عياناً جهارًا، ويسمعون كلامه". ٦) كما أكده فيما رواه الربيع بن سليمان قال: سمعت الشافعي يقول في قوله تعالى: ، لأأمنا مَنْ رَبَّمْ يَوْمَدٍ لَمَعْمُوْنَ ، (المطففين: ١٥): (أعلمنا بذلك أن ثم قومًا غير محجوبين ينظرون إليه لا يضامُون في رؤيته، كذا في معتقد الشافعي من رواية أبي شور (بالجمهرة) ص٥٩ و(الانتقاء في فضائل الأئمة الثلاثة الأئمة الفقهاء) لابن عبد البرص٧٩.

٧) وأكده كذلك فيما أخرجه اللالكائي في (شرح أصول السنة) ٥٠٦/٢ من الربيع، قال: محضرت محمد بن إدريس الشافعي – وقد جاءته رقعة من الصعيد فيها: ما تقول في قوله تعالى: (لا تحجب هؤلاء في الشخط، كان هذا قال: (لما حجب هؤلاء في الشخط، كان هذا دليلاً على أن غيرهم يرونه في الرضا) قال الربيع: قلت: يا أبا عبد الله: وبه تقول؟ قال: (نعم: به أدين الله).

٨) ومن معتقداته: ما تواتر عنه من أن من أنكر أو جحد أورد صفاته تعالى بعد بلوغه الحجة يكفر.. "يقول يونس بن عبد الأعلى - فيما رواه عنه الحافظ الذهبي في (السير) ٧٩/١٠

وية (العلو) ص١٢١ و(مختصره) للألباني ص١٧٧ وغيرهم-، سمعت الشّافعي يقول وقد سُئل عن صفات الله وما يؤمن به -: "لله أسماء وصفات. جاء بها كتابُه وأخبر بها نبيُه أمته، لا يسَعُ أحدا قامت عليه الحجة ردُّها؛ لأن القرآن نزل بها وصح عن رسول الله القول بها، فإن خالف ذلك بعد ثبوت الحجة همعذورً بها، فإن خالف ذلك بعد ثبوت الحجة همعذورً بها فو كافر، فأما قبل ثبوت الحجة فمعذورً بالرويَّة والفكر، ولا نكفُر بالجهل بها أحدًا الصفات ونَنفي عنها التشبيه كما نفاه عن نفسه، فقال: رليَّن كَمْدِ. تَحْتَ وَهُو ٱلتَمِعُ نفسه، فقال: ما (الشورى: 11)".

وزاد أبو طائب العشاري في جزء الاعتقاد المنسوب للشافعي: "ونحو ذلك - يعنى: في كفر من رده بعد بلوغ الحجة -: إخبار الله أنه سميع .. وأن له يدين بقوله: من مداد مسوطتان ، (المائدة: ٦٤).. وأن له دمينًا بقوله: وٱلتَحَوَّتُ مَعَلوَيَّتُ بِعِينِهِ، (الزمر: ٢٧) .. وأن له وجها بقوله: رُكَّ حَيْ هَال إلا وحيد ، (القصص: ٨٨) .. وأن له قدمًا بقوله صلى الله عليه وسلم في الحديث المتفق عليه: (حتى يضع الرب فيها قدمه) يعنى: جهنم .. وأنه يضحك بقوله - عليه السلام فيما رواه الشيخان - للذي قتل في سبيل الله أنه: ( لقى الله وهو يضحك إليه).. وأنه ليس بأعور لقول النبى فيما أورداه إذ ذكر الدجال فقال: (إنه أعور وإن ريكم ليس بأعور) .. وأن المؤمنين يرون ربهم يوم القيامة بأبصارهم كما يرون القمر ليلة البدر .. وأن له أصبعًا بقوله عليه السلام فيما أخرجه أحمد والحاكم وقال: صحيح على شرط مسلم -: (ما من قلب الا هو بين أصبعين من أصابع الرحمن).

وأن هذه المعاني التي وصف الله بها نفسه ووصفه بها رسوله مما لا يُدُركُ حقيقته بالفكر والدراية، ولا يكفر بجهلها أحد إلا بعد انتهاء الخبر إليه.. وإن كان الوارد بذلك خبرًا، يقوم في الفهم مقام المشاهدة في السماع، ووجبت الدينونة على سامعه بحقيقته

Upload by: altawhedmag.com

٢٢٢ هـ - العليد ١٦٠ - السنية اللواحدة والخمسون

よう

sto ate ate ate ate ate ate ate ate

والشهادة عليه كمن عاين وسمع من رسول الله، ولكن نثبت هـذه الصفات وننفي التشبيه، كما نفى ذلك عن نفسه فقال: ليس كمثله شيءُ وهُوَ السَّميعُ الْبَصيرُ.". اه.

٩) وما رواه الحافظ عنه في (السير) ١٨/١٠، من قوله: " القرآن كالام الله، من قال: (مخلوق) فقد كفر"، وفي رواية للالكائي في (شرح أصول السنة): "فهو كافر".

(١) ومنها بحق إشبات تكليم الله لموسى عليه السلام على خلاف ما يدين الأشعرية: ما أخرجه ابن عبد البرغ (الانتقاء) ص٧٩ عن الجارودي، قال: «ذكر عند الشافعي ابراهيم بن إسماعيل ابن عُليّة، فقال: أنا مخالف له في كل شيء.. أنا أقول: (لا إله الا الله الذي كلّم موسى عليه السلام تكليمًا من وراء حجاب). وذلك يقول: (لا إله إلا الله الذي خلق كلامًا أسمعه موسى من وراء حجاب).

(١١) وما تضافر عنه من قوله بحق عموم أهل الكلام - كما في (الانتقاء) ص٧٩، وغيره -: "حُكمي في أصحاب الكلام أن يُضرَبوا بالجريد، ويُحمَلوا على الإبل، ويُطاف بهم في العشائر والقبائل، يقال: هذا جزاء من قرك الكتاب والسنّة، وأخذ في الكلام".

درك الكتاب والشنعة، واحتدية العارم ؟ ١٢) ومما أورده الشافعي في كتابه (الرسالة) ص∧قوله في إثبات جميع ما وصف به تعالى نفسه، "والحمد لله.. الذي هو كما وصف به نفسه، وفوق ما يصفه به خلقه .

١٣) كما أورد الذهبي له في (السير) ٣٤١/٢٠ قوله: «نثبت هذه الصفات التي جاء بها القرآن ووردت بها السنة، وننفي التشبيه عنه كما نفى عن نفسه فقال: «لَيْسَ كَمِثْلِه شَيْءُ».

١٤) وأخرج الهروي في (ذم الكلام) قوله: ، لو أن رجلاً أوصى بكتبه من العلم لآخر، وكان فيها كتب الكلام، لم تدخل في الوصية لأنه ليس من العلم، وقوله: ، ما ناظرت أحدًا في الكلام إلا مرة. وأنا أستغفر الله من ذلك، وهما في (السير) ٣٠/١٠. وكذا قوله: الو

أردت أن أضع على كل مخالف كتابًا كبيرًا لفعلت. ولكن ليس الكلام من شأني، ولا أحب أن ينسب إلي منه شيء .. وقوله: "لأن يبتلي الله المرء بما نهى الله عنه خلا الشرك بالله خير من أن يبتليه بالكلام ...

٥١) كما أخرج ابن بطة في (الإبانة) عن أبي ثور قوله: ما رأيت أحدًا ارتدى شيئًا من الكلام فأفلح..

(17) وقال محمّد بن عبد الحكم كما في (الحلية) ١١١/٩، سمعت الشّافعي يقول: "لو علم الناس ما في الكلام والأهواء، لفرُوا منه كما يفرُون من الأسد". ج-ومعاقاته الشافي في

بسقاد محام فضابا التوحيد والاعتقادي والمنا

١٧) أن "الإيمان قول وعمل. يزيد وينقص"؛ كذا في معتقده من رواية أبى شعيب وأبي ثور، وقد أخرجه الذهبي في السير ٢٢/١٠. وهي في وصيته بلفظ: "وأشهد أن الإيمان قول وعمل ومعرفة بالقلب، يزيد وينقص". وأخرجه ابن عبد البرغ (الانتقاء) ص٨١ بلفظ: "الإيمان قول وعمل واعتقاد بالقلب، ألا ترى قوله عز وجل: ، ومَا كُنَّ الله لمسبع إيتنكم (البقرة: ١٤٣). يعنى: صلاتكم إلى بيت المقدس، فسمى الصلاة إيمانا وهي قول وعمل وعقد .. وهو بذلك يخالف الأشعرية الذين يرونه - كما في شرح الطحاوية ص٢٧٥ - مجرد (اعتقاد - بالقلب) وزاد بعضهم: (واقرار باللسان) ما جعلهم يجيزون لأفجر واحد منهم أن يقول: (إيماني كإيمان أبي بكر بل كإيمان الأنبياء والمرسلين وجبريل وميكال عليهم السلام). ١٨) وأن "من حلف بالله أو باسم من أسمائه فحنت فعليه الكفارة، ومن حلف بشيء غير الله مثل أن يقول الرجل: (والكعبة، وأبي، وكذا وكذا، ما كان)، فحنت فلا كفارة عليه، ومثل ذلك قوله: (لعمري) لا كفارة عليه، وهي يمين بغير الله فهي مكروهة منهى عنها من قبل قول الرسول في الحديث المتفق عليه: (إن الله نهاكم أن تحلفوا بأبانكم. فمن كان حالفا فليحلف بالله أو ليسكت ..



شوال ٢٤٤٢ هـ - العدد ١٦٠ - السنة الواحدة والخمسون

59

vexes are upload by: altawhedmag.com

وعلل الشافعي لذلك بأن أسماء الله غير مخلوقة، فمن حلف باسم الله فحنت فعليه الكفارة، كذا ذكره ابن أبي حاتم في (آداب الشافعي) ص١٩٣ وغيره.

١٩) وكان اللالكائي قد أخرج في (شرح أصول السنة) وكان اللالكائي قد أخرج في (شرح أصول السنة) وكان (في أنه قال: وقال الشافعي: تدري ما القدري؟؛ الذي يقول؛ إن الله لم يخلق الشيء حتى عُمل به ..

٢٠) كما أورد البيهقي في (مناقب الشافعي) ١/٥١٤ أن الشافعي قال: ، إن مشيئة العباد هي إلى الله ولا يشاءون إلا أن يشاء الله رب العائين، فإن الناس لم يخلقوا أعمالهم: وهي خَلَق من خلق الله أفعال العباد، وإن القدر خيره وشره من الله، وإن عذاب القبر حق، ومساءلة أهل القبور حق، والبعث حق، والحساب حق. والجنة والنارحق، وغير ذلك مما جاءت به السنن.

٢١) ونقل الربيع عن الشافعي قوله: "لم أرَ أحدًا أشهَدَ بالزور من الرافضة (الشيعة)" ينظر السير ٨٩/١٠.

٢٢) وقوله له: "اقبل مني ثلاثة، لا تخوضن في أصحاب رسول الله: فإنَّ خصمك النبيُّ صلى الله عليه وسلم غدًا، ولا تشتغل بالكلام: فإني قد اطلعت من أهل الكلام على التعطيل. ولا تشتغل بالنجوم" (السير)٢٨/١٠.

よう

1231 4.

- Italic

-11

- السنة الواحدة والخمسون

60

٢٣) وأخرج البيهقي في (مناقب الشافعي) ٢٣/١ عن ابن عبد الحكم قال: سمعت الشافعي يقول: أفضل الناس بعد رسول الله: أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم علي رضي الله عنهم..

٢٤) وأخرج الهروي عن يوسف بن يحيى البويطي قال: «سألت الشافعي؛ أصلي خلف الرافضي؟؛قال: (لا تصل خلف الرافضي، ولا القدري، ولا المرجئ)، قلت: صفهم لنا، ومن قال: (من قال: الإيمان قول فهو مرجئ، ومن قال: إن أبا بكر وعمر ليسا بإمامين فهو رافضي، ومن جعل المشيئة إلى نفسه فهو قدري) با. هوينظر بشأنه (السير) ٢١/١٠. (٥) ومما أورده في معتقده من رواية أبي

شعيب وأبي ثور، قوله، "لا أكفر أحدًا من أهل التوحيد بذنب وان عمل الكبائر، وأكلُهم إلى الله.. وأرضَى بقضاء الله وقدره وإرادته، بخيره وشره جميعًا، وهما مخلوقان مقدًران على العباد من الله. فمن شاء الله أن يكفر كفر، ومن شاء أن يؤمن آمن، ولم يرض عز وجل بالشر ولا يأمر به ولا يحبه، بل أمر بالطاعة وأحبها ورضيها، ولا أنزل المحسن من أمة محمد الجنة بإحسانه، ولا اللسيء أمة محمد صلى الله عليه وسلم".

٢٦) "والجهاد ماض مع كل بر وفاجر، وصلاة العيدين والجمعة إلى يوم القيامة.. والدعاء لأئمة المسلمين بالصلاح، ولا يُخرج عليهم بالسبض".

٢٧) ومما جاء في وصيته، قوله، "إن الله يبعث من في القبور، وإن الجنة حق والنارحق، وإن عذاب القبر والحساب والميزان والصراط حق.. والسمع والطاعة لأولي الأمر ما داموا يصلون، والولاة لا يُخرج عليهم بالسيف، والخلاهة في قريش".

وقد توفي الشافعي ليلة الجمعة آخر يوم رجب سنة ٢٠٤.. يقول المزني: (دخلت على الشَّافعي في مرضه الذي مات فيه، فقلت: يا أبا عبد الله، كيف أصبحت فرفع رأسه، وقال: أصبحت من الدنيا راحلاً، ولاخواني مفارقا، ولسوء عملي ملاقيًا، وعلى الله واردًا، ما أدري (دوحي تصير إلى جنة فاهنيها، أو إلى نار فأعزيها، ثم بكى وأنشأ يقول:

ولاً قساً قلبي وضافت مداهيي حكتُ الرّجا متّي لعفوكُ سُلُما تعاظمتي ذلبي قلمًا قرئتُهُ بعفوك زيّي كان عفوك أعظما فما زلت ذا عفو عن الذلب لم تزل

تحود وتعفو منة وتكرما رحم الله الإمام الشافعي، وجمعنا معه في الفردوس الأعلى من الجنة مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، وحسن أولئك رفيقًا.. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالين.

CONTRACTOR CONTRACTOR

عتهم قال كثا نعيت الله عليه وسله مرا تمر أو ساعًا من تحرير او ساعا من رويد جاء معاورة وجاءت السمراء. قال، ارى مذا من عدًا يعدل مدين (متذي عليه، رواء البخاري I arrive year (A.G/). even and I march files (OAP)).

والمثل الين حجر في المناوي الداري الحول المن المنذر

وذلك أن أيا سعيد أجعل الطعام تم قسرت تم

uly (YTAI) elforette Line Halls Ide Milas 19 مكيال فكال بد المعينة Margel Elizabel al care and ---- (Ato)).

East This detail -idles - 75, my P0137

> ان الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره. ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات عمالنا. من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له. وأشهد أن لا إله إلا الله وحدد لا شريك له. وأن محمدا عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى أله وصحبه وسلم تسليما كثيرا.

الملك التي الملدة المحمد عاطف التاجوري

Edges ( 215 Handle and HEAR (and and a la Y

AND A DESCRIPTION OF A

and a fear to the

المتحر عدامية فيدين العتنى

أما بعد، فإن من أركان الإسلام التي عليها الإسلام فريضة الزكاة. ولقد قال رسبول الله صلى الله عليه وسلم: ابتى الإسلام على خمس، شهادة أن لا اله الا الله وأن محمدًا صلى الله عليه وسلم رسول الله. واقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وحج البيت، وصوم رمضان (متفق عليه، رواه البخاري في صحيحه برقم (٨). ورواد مسلم في صحيحه برقم (١٦/٢١) عن عبد الله بن العمر رضي الله عنهما ) 11 - دهم دان With such these and realizing a section of the cost

ومن أنواع الزكاة المفروضة أيضا زكاة الفطر، والدليل على فرضيتها الحديث عن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما قال: «فرض رسول الله صلى الله عليه وسلم زكاة الفطر صاعًا من تمر أو صاعًا من شعير على العبد والحر، والذكر والأنثى والصغير والكبير من المسلمين، وأمر بها أن تؤدى قبل خروج الناس إلى الصلاة، (متفق عليه، رواه البخاري في صحيحه برقم (١٥٠٣). ورواه مسلم في صحيحه برقم (٩٨٤)). المالية المالية الم ومته تستغيد أنه والاواعة أراج عداو من شا

كما ذكر في الحديث السابق فإن زكاة الفطر تخرج صاعا من طعام مثل التمر والشعير وغيرها وفي الحديث عن ابن عباس رضي الله عنهما: (فرض رسول الله صلى الله عليه وسلم زكاة الفطر طهرة للصائم من اللغو والرفث، وطعمة للمساكين فمن أداها قبل الصلاة فهي زكاة مقبولة، ومن أداها بعد الصلاة فهي صدقة من الصدقات، (رواه أبوداود في سننه برقم (١٦٠٦)، وقال محققه: حسن، ورواه ابن ماجه في سننه



شوال ٢٤٢٢ هـ - العدد ١٦٠ - السنة الواحدة والخمسون

Upload by: altawhedmag.com

برقم (١٨٢٧) وقال محققه: حسن. وطعمة بضم الطاء وهو الطعام الذي يؤكل والصاع: مكيال تكال به الحبوب ونحوها، وقدره أهل الحجاز قديمًا بأربعة أمداد (المعجم الوسيط-ج۱-ص (٥٤٩)).

والله : أن يملأ الرجل كفيه ، قال في لسان العرب : وقيل ، أن أصل الله مقدر بأن يمد الرجل يديه فيملأ كفيه طعامًا (لسان العرب - لابن منظور - ج ٢ ، ص ٤١٥٩).

وكذلك في حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنهم قال: "كنا نعطيها في زمان النبي صلى الله عليه وسلم صاعًا من طعام أو صاعًا من تمر أو صاعًا من شعير أو صاعًا من زبيب، فلما جاء معاوية وجاءت السمراء، قال: أرى مدًا من هذا يعدل مدين (متفق عليه: رواه البخاري في صحيحه برقم (١٥٠٨)، ورواه مسلم في صحيحه برقم (٩٨٥)).

ونقل ابن حجر في فتح الباري قول ابن المنذر: وذلك أن أبا سعيد أجمل الطعام ثم فسره، ثم أورد طريق حفص بن ميسرة المذكورة في الباب الذي يلي هذا وهي ظاهرة فيما قال، ولفظه: مكنا نخرج صاعًا من طعام، وكان طعامنا الشعير والزبيب والأقط والتمر، (فتح الباري، لابن حجر، ج7/ ص ٢٣٦ - ٢٣٧).

ويعني بذلك حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنهم قال: كنا نخرج في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم الفطر صاعًا من طعام - قال أبو سعيد- وكان طعامنا الشعير والزبيب والأقط والتمر (رواه البخاري في صحيحه برقم (١٥١٠).

ومنه نستفيد أنه يجوز إخراج صاع من غائب طعام أهل البلد، فإذا كان غالب طعام أهل البلد في زماننا الأرز مثلًا فيجوز إخراج الصاع منه في زكاة الفطر.

وهكذا أفتى العلماء المعاصرون ومنهم الشيخ: محمد صالح العثيمين رحمه الله تعالى، قال: وعلى هذا فيجوز إخراج زكاة الفطر من الأرز، بل الذي أرى أن الأرز أفضل من غيره في وقتنا الحاضر؛ لأنه أقل مؤنة وأرغب عند الناس، ومع ذلك فالأمور تختلف فقد يكون في البادية طائفة التمر أحب إليهم. فيخرج الإنسان من

التمروفي مكان آخر الزبيب، أحب إليهم فيخرج الإنسان من الزبيب، وكذلك الأقط وغيره، فالأفضل في كل قوم ما هو أنفع لهم، والله الموفق (مجموع فتاوى ورسائل الشيخ محمد صالح العثيمين- المجلد الثامن عشر- كتاب زكاة الفطر).

وكذلك الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله تعالى قال: يجوز إخراج زكاة الفطر من الرز وغيره من قوت البلد: لأن الزكاة مواساة. واخراج الفطر من الرز من أحسن المواساة: لكونه من خير طعام الناس اليوم (من ضمن أسئلة موجهة لسماحته من صحيفة عكاظ، بتاريخ ١٤٠٨/٩/٢٣هـ مجموع فتاوى ومقالات ابن باز (١٤/٢٠٧).

وقد قدر - صاع الأرز مثلا بوزن: (٢,٧٣ كجم).

#### هل يختلف مقدار زكاة الفطر من القمح عن سائر المقادير؟

كما جاء في حديث أبي سعيد الخدري: «قلما جاء معاوية وجاءت السمراء (يقصد القمح)، قال: أرى مدًّا من هذا يعدل مُدّين، يعني تكون زكاة الفطر من القمح نصف صاع بدلاً من الصاع المقدر به الزكوات الأخرى، وكان هذا رأى معاوية رضي الله عنهم، وخالفه في ذلك أبو سعيد الخدري رضي الله عنهم. فعنه أنه قال بعدما قال معاوية هذا الرأي: «أما أذا فلا أزال أخرجه كما كنت أخرجه أبدًا، ما عشت، مسلم برقم (١٥٠٤)، وصحيح مسلم برقم (٩٨٤)).

#### وقال النووي في شرحه لهذا الحديث،

وهذا الحديث هو الذي يعتمده أبو حنيفة وموافقوه في جواز نصف صاع الحنطة، والجمهوريجيبون عنه بأنه قول صحابي، وقد خالفه أبو سعيد وغيره ممن هو أطول صحبة وأعلم بأحوال النبي صلى الله عليه وسلم، وإذا اختلفت الصحابة لم يكن قول بعضهم بأولى من بعض، فترجع إلى دليل آخر، وقد وجدنا ظاهر الأحاديث والقياس متفقًا على اشتراط للماع من الحنطة كغيرها فوجب اعتماده، وقد صرح معاوية رضي الله عنهم بأنه رأى رآه لأنه سمعه من النبي صلى الله عليه وسلم، ولو كان عند أحد من حاضري مجلسه مع كثرتهم شوال ٢١٢٢ هـ - العدد ١١٢ - السنة الواحدة والخمسون

- An

في ذلك اللحظة علم في موافقة معاوية عن النبي صلى الله عليه وسلم لذكره كما جرى لهم من غير هذه القصة (صحيح مسلم بشرح النووي - ج۲- ص ٦٨).

#### حكم إخراج القيمة:

قال في المغني: (مسألة): قال: ومن أعطى القيمة لم تجزئه:

قال أبو داود؛ قيل لأحمد وأنا أسمع أعطى دراهم - يعني من صدقة الفطر- قال: أخاف أن لا يجزئه، خلاف سُنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقال أبو طالب: قال لي أحمد: لا يعطى قيمته، قيل له: قوم يقولون عمر بن عبد العزيز كان يأخذ بالقيمة، قال: يدعون قول رسول الله صلى الله عليه وسلم ويقولون قال فلان؟ قال ابن عمر: (فرض رسول الله صلى الله عليه وسلم ... ) وقال الله تعالى: (أطِعُوا أَمَّة وَأَطِعُوا أَرْسُولَ، (النساء: ٥٩)، وقال: قوم يردون السن قال فلان قال فلان، وظاهر مذهبه: أنه لا يجزئه إخراج القيمة من شيء من الزكوات، وبه قال مالك والشافعي، وقال الثوري وأبو حنيضة: يجوز، وقد روى ذلك عن عمر بن عبد العزيز والحسن (المغنى- لابن قدامة-ج٣-ص ٢٥). وقال النووي في شرح صحيح مسلم: ولم يجز عامة الفقهاء بإخراج القيمة وأجازه أبو حنيفة.

ولا شك أن زكاة الفطر عبادة، والعبادة توقيفية والأحاديث كلها مصرحة بإخراج صاع من طعام، فلا اعتبار للأقوال الأخرى، والأتباع أولى من الابتداع.

#### المراجعة وقت إخراجها، الم 21 مناف 1

في حديث ابن عمر السابق: «وأمر بها أن تؤدي قبل خروج الناس إلى الصلاة ».

ويعني بذلك أن تؤدي قبل صلاة العيد وكذلك في حديث عبد الله بن عباس رضي الله عنهما السابق أيضًا: «من أداها قبل الصلاة فهي زكاة مقبولة. ومن أداها بعد الصلاة فهي صدقة من الصدقات». وقال ابن قدامة في المغني: فأما وقت الوجوب فهو وقت غروب الشمس

من آخر يوم من رمضان، فإنها تجب بغروب الشمس من آخر شهر رمضان، فمن تزوج أو ملك عبدًا أو ولد له ولد، أو أسلم قبل غروب الشمس، فعليه الفطرة، وإن كان بعد الغروب لم تلزمه.

وغ حديث ابن عمر رضي الله عنهما: وكانوا يعطون قبل الفطر بيوم أو يومين: (صحيح البخاري برقم (١٥١١)).

ولذلك فقد قال ابن قدامة في كتابه المغني: وإن قدمها قبل ذلك بيوم أو يومين أجزأه، قال: وجملته: أنه يجوز تقديم الفطرة قبل العيد بيومين لا يجوز أكثر من ذلك (المغني - لابن قدامة- ٣٢- ص ٦٨).

#### على من تجب؟

لا يشترط في زكاة الفطر ملك النصاب كسائر الـزكـوات، ولكنها تجب على الحر المسلم المالك لما يزيد عن قوته وقوت عياله يومًا وليلة.

قال ابن قدامة في المغني: ويلزمه أن يخرج عن نفسه وعن عياله إذا كان عنده فضل عن قوت يومه وليلته (المغني - لابن قدامة- ج٢- ص ٢٩).

فيُخرج عن نفسه وعن كل فرد من عيائه صاعاً لكل واحد؛ وذلك لحديث ابن عمر رضي الله عنهما؛ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم فرض صدقة الفطر عن كل صغير وكبير، حروعبد، ممن تمونون، (إرواء الغليل- للألباني-حديث رقم (٨٣٥)).

وحكمتهاه

ية حديث ابن عباس رضي الله عنهما السابق: ، فرض رسول الله صلى الله عليه وسلم زكاة الفطر طهرة للصائم من اللغو والرفث وطعمه للمساكين. يذكر لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم الحكمة من زكاة الفطر وهي تطهير الصائم مما قد يكون حدث منه في صيامه من اللغو والرفث وكذلك إطعام الساكين في ذلك اليوم وإغناؤهم عن السؤال.

وصلى الله على تبينًا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليمًا كثيرًا.



شوال ٢٤٢٢ هـ - العدد ١٦٠ - السنة الواحدة والخمسون

The through the start of the second

and have then a series and

, all the all signals to 7 have a

المستعال الشيخ / حسن بن عبدالعزيز أن الشيخ إمام وخطيب المسجد النيوي

لذة المناجاة لربهم-جل وعلا-، وأنس القرب منه بالتضرّع إليه والدعاء، فطابَت بذلك نفوسُهم، وانشرحت صدورُهم، واستأنَست أفندتهم، فلله الحمد والمُنَة، وله الشكر على هذه النعمة.

إخوة الإسلام: إن الفوز الأعظم، والفلاح الأتم، والسعادة الكبرى. والفنيمة المُظمى، كل ذلك لا يكون إلا بالاستقامة على الإيمان والتّقى، والطاعة الدائمة لله- جل وعلا-، ولذا تعدَّدَت مطالبُ القرآن الكريم بالاستقامة على البرً والتُقى، والثبات على الخير والهُدى، يقول- جل وعلا- لنبية محمد- عليه الصلاة والسلام-: وعلا- لنبية محمد- عليه الصلاة والسلام-: وقد أوصى نبينا محمد- صلى الله عليه وسلم-ولقد أوصى نبينا محمد حسل الله عليه وسلم-المته، وليلة العبارة، كثيرة الأشارة، وذلك يُخ المتى سفيان الثقفي حينما جاء إليه- صلى اسمی البطان الله الالال الله قبل الالالية المحالية المحالية الا قسما قبل الالالية المحالية المحالية الال وجعلته الاسميرية المحالية قبل العبد المحك المحالية المحالية المحالية - المي قسمة على الالا

La Bas hards

Carlos A. L

S.LE.

سان الركوات، واكتها تجب على المو

الالك لا يزيد عن قوته وقوت عياله

عن تقسه وعن عي اذا كان عند، هُمَال 🔶

عن قوت يومه وليلته (الغلي - لابن

OU the

A SALLING BE SALES

Software (these

214 Contract Head

ATTAC NO AND LE

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره ونستهديه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مُصَلَّ له، ومن يُصلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن نبينا محمدًا عبدُه ورسولُه، اللهم صلَّ وسلَّم وباركَ عليه وعلى آله وأصحابه: (يَأَيُّها الَيْنِ مَامَوًا اَتَقُرا أَهُ حَقَّ تُقَالِد وَلَا مَوُقُ إِلاَ وَالَمْ شَلِعُودَ ) (آل عمران ٢٠٢)

( عالي النائر الغرار تكلم الذي خلت في في ويحو وتعق يم وَتَحْجَهُ وَتَ مَعْهَا بِعَادُ كَعَرا وَلَنَّهُ اللَّهِ الَّذِي تَقَادُو مِعْا وَالْأَرْحَمَةُ وَتَ مَعْهَا بِعَادُ كَعَرا وَلَنَّهُ النَّسَاءِ: ١)، ( بَاغُهُ الَّتِي مَامَوُ الْغُوْ اللَّهُ وَقُولُوا فَوْلا سَبِيا ( النساء: ١)، ( بَاغُهُ الَتِي مَعْبِياً ) ( الأحزاب: ٢٠، ٧٠). فيها المسلمون: في انصرام الأزمان أعظم مُعتبر، وفي تقلب الأيام أكبر مُزَدَجَر، يقول- جل وعلاءً: ( إِنَّ وَ الْعَلْيَ اللَّهُ وَالْتَهُ وَمَا حَلَقَ اللَّهُ وَ السَّمَوَةِ وَالْأَرْضِ وَ الْعَلْيَ اللَّهُ وَالْتَهُ وَالْتَهُ وَمَا حَلَقَ اللَّهُ وَ السَّمَوَةِ وَالْأَرْضِ عامل الأي معام معتبر، وفي و المُعْلَم المَعْدُ مَا حَلَقَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَعْنَا الْمُعْلَمُ مُعتبر. و مُعْلَم المَا مَعْنَا اللَّهُ مُعْدَمًا ما الأَوْمَانِ أَعْظُمُ مُعتبر. و المُعْلَم المَا مَنْ اللَّا عَلَي مُعْلَمُ اللَّهُ عَلَمُ مُعَانِ اللَّا الْعَلْمُ مُعَانَةً مَا مَعْنَ وعام اللَّا المُعْلَمُ اللَّا عَلَي مُنْ مَعْنَا وَالْحَالُ مَا الْمُعْلَمُ مُعَانُ مُعْنَا مُعْلُوْنُ عَلَي الْعُرُونُ اللَّالِي الْعَامُ الْعُلْمُ اللَّا مُعْمَا الْمُعْلُمُ الْعَلْمُ مُعَانُ الْعَلْمُ عَلَيْكُونُ مُولاً الْعُلْمُ اللَّعْلَمُ الْعُلْمُ اللَّالِي الْعَامُ مُعَانَا وَالْحَالَ الْعَلْمُ الْعُرُولُ الْعُولُولُ اللَّالِ عَلَي الْعَانِي الْعَامُ الْعَامُ مُعَامُ مُعَانُ الْعَامُ مُعَانُ الْعَامُ الْعُلْمُ الْعُامُ الْعَامُ الْعَامُ مُعَانِي الْعَلْمُ الْعَلَمُ مُعَانِ الْعَلْ عَلَيْ مُوالَعُ الْعُلْمُ مُعَانِ الْعَامُ مُعَانُ الْعَلَي مُوالُولُ الْعَامُ مُعَانُ مُولُولُونُ الْعَامُ مُعَانُ مُعَانُ الْعُلُمُ الْعَامُ الْعَامُ الْعُلُمُ مُنَا مُعَانِ الْعَامُ مُعَانُ الْعَامُ مُعَانُ الْعُنُولُ مُعَامُ الْعَامُ مُعَانُ مُعَامُ مُولُولُ مُعَانُ الْعُلُمُ مُعَانُ الْعَامُ مُعَانُ الْعَامُ مُولُولُ مُعَانُ الْعَامُ مُعَانُ الْعُنُولُ مُعَانُ الْعُلْعُمُ مُعَانُ مُولُولُ مُولُ الْعَامُ مُعَانُ الْعُلْمُ الْعُلُولُ مُعَانُ مُ الْعُلُولُ الْ

الله عليه وسلم- فقال: يا رسول الله: قل لي في الإسلام قولاً لا أسأل عنه أحدًا بعدك. فقال- عليه الصلاة والسلام-: "قُل: آمنتُ دالله. ثم استقم".

إنها وصية عظيمة تتضمن الأمر بلزوم الايمان الكامل والاعتقاد الصحيح، وفعل الواجبات، واجتناب المنهيات، وفعل الفضائل والمكرمات.

إن هذه الوصية هي وظيفة الانسان في عمره حتى الممات. ( رَعْمَدُ رَبُّهُ حَى يَأْيُكُ الَّقِعِتُ ) (الرججر: ٩٩). ويقول-صلى الله عليه وسلم-فيما رواه مسلم: "قاربوا وسددوا". والتسديد هذا معناه: الاستقامة والأصابة على السُنة. أيها المسلمون: إن من أنعم الله عليه بالعمل الصالح وفعل الطاعات فإنه يجب عليه أن يشكر الله- جل وعلا-، وأن يبذل المزيد، وليحرص أشد الرحرص على أن يحفظ حسناته.

ألا وإن أشد ما ينبغي أن يكون عليه المسلم من الحذر: التعدي على المخلوقين بقول أو فعل. أو النّيل منهم في عرض أو مال أو نحو ذلك؛ فإن حقوق الخلق عظيمة عند الله- جل وعلا-، وهي من الديوان الذي لا يُغضر حتى يتحلّل المرء من أصحاب المظلمات.

يبقول الله- جبل وعبلا-: ( والله يَؤَدُونُ الْنُوْمِينِ وَالْمُؤْمِنَينِ بِعَبْرِ مَا أَكْتُسُوا فَقِدِ أَحْتَمُوا بُهْتَنَا وَإِنْمَا تَبِينَا ) (الأحزاب: ٥٨).

ورسولُنا- صلى الله عليه وسلم- يقول فيما رواه البخاري: "من كانت عنده لأخيه مظلمة فليتحلّل منه قبل أن لا يكون درهم ولا دينارُ، إن كان له عملُ صالحُ أخذ منه بقدر مظلمته. وإن لم يكن له حسناتُ أخذ من سيئات صاحبه فحمل عليه".

ألا وإنَّ من الخسارة الكبرى: أن تُسدي لخيرك أعظم ما تحصَّلت عليه من الحسنات، فذلك هو الإفلاس الحقيقي: ففيما رواه مسلم عن أبي هريرة- رضي الله عنه- أن النبي-صلى الله عليه وسلم- قال لأصحابه: "ما المُفلس فيكم؟!". فقالوا: المُفلس فينا من لا متاع عنده ولا دينار. فقال- عليه الصلاة والسلام-: "المفلس من أمتي: من يأتي بصلاة وصيام وزكاة. ويأتي وقد شتم هذا، وقذ

هذا، وضرب هذا، وسفك دم هذا، وأخذ مال هذا، فيأخذ هذا من حسناته، وهذا من حسناته، فإن فنيت حسناته قبل أن يُقضى ما عليه أخذ من خطاياهم فطرحت عليه ثم طرح في النار".

ألا فاستقيموا على طاعة الله- جل وعلا-. واستجيبوا لأمره في جميع أدوار حياتكم. وشتى أحوالكم: تفوزوا وتغنموا، وتسعدوا وتفلحوا. يقول ربُنا جل وعلا: (إنَّ الَّبِنَ قَانُوا رُبُ اللهُ لَمُ المَنْ عَلَمَهُ وَلَا هُمُ عَرَوُنَ وَلَقِيْهُ أَصَبُ لَقَتْ حَلِي بِياً حَرَةً بِنَا كَلُوْ مَدُونَ ) (الأحقاف: ١٤.١٣).

عباد الله: مما شرعه رسول الله- صلى الله عليه وسلم- لأمّته بعد رمضان من النوافل والقريات: صيام ستة أيام من شوال: فيقول-عليه الصلاة والسلام- فيما رواه مسلم: "من صام رمضان ثم أتبعه ستا من شوال كان كصيام الدهر".

ولا بأس بصيامها مُتتابعة أو مُتفرّقة، واعلموا أن من عليه قضاء من رمضان فإنه لا ينبغي له أن يأتي بالنُفل قبل الواجب: فإن قواعد الشريعة تقضي بتقديم الواجب على النُفل. (فيها خلاف)

عباد الله: إن من واجب التناصح بين السلمين أن يتناصحوا، وأن يُعلَم بعضُهم بعضًا.

ألا وإن من الملاحظات التي يلحظها كثير من المُصلين في هذا المسجد العظيم: انشغال بعض أن يُصور بها، أو أن يُكلّم بها، أو أن يشتغل بها بأي صورة ما، وذلك غير لائق بالمسلم في بيت بنا عدت الماء جل وعلاء؛ فإن هذه المساجد إنما أعدت للصلاة، ولقراءة القرآن، وللانشغال بالذكر. فانشغلوا بطاعة الله- جل وعلا- عن توافه الدنيا، ولا يليق بالمسلم أن يفعل مثل هذه الأفعال في مسجد رسول الله- صلى الله عليه وسلم-، نسأل الله لنا ولكم التوفيق والسداد.

ثم إن من أفضل الأعمال: الصلاة والسلام . على النبي الكريم.

اللهم ارزقنا الاستقامة على دينك يا حي يا قيوم، اللهم ثبّتنا بالقول الثابت يا ذا الحِلال والإكرام.

#### مسابقة الشيخ/ محمد صفوت نور الدين -رحمه الله- العلمية

#### الحلقة الخامسة عشر لعام (١٤٤٣ هـ / ٢٠٢٢م)، مسابقة علمية في القرآن والسنة

تاريخ الامتحان، الساعة الثامنة صباح يـوم السبت: ٨ محـرم ١٤٤٤هـ / الموافـق: ٦ أغسطس ٢٠٢٢م.

مكانها، مجمع التوحيد الإسلامي بمدينة بلبيس-محافظة الشرقية.

الجوانز، يتم إعلانها في احتفال يقام بمدينة "بلبيس" عصر يوم الجمعة ١٢صفر ١٤٤٤هـ-الموافق: ٩ / ٩ / ٢٠٢٢م

#### مقررات المستوى الأول (جميع الأعمار):

١- القرآن : حضظ من ، الفاتحة "إلى آخر، سورة الذاريات ، امتحان القرآن شفويًّ أما باقي المواد فتحريري ،.

٢- التفسير: سورة "فاطر" حسب المنهج المقرر.

۲- الحديث: حفظ الأحاديث من كتاب "التجريد الصريح للزبيدي " من (۱۳۹۹ إلى ۱۹۷۷).

1- شرح الحديث : شرح عشرة أحاديث مختارة . على حسب ما ورد في المنهج المقرر.

•• العقيدة: دراسة كتاب "القول المفيد شرح كتاب التوحيد". من باب من الشرك الاستعاذة بغير الله إلى باب الشفاعة. حسب المنهج المقرر.

1- الفقه: من كتاب "اتحاف الأنام بأحكام الصيام" للشيخ صفوت نور الدين من أول باب : "مدارسة جبريل القرآن لرسول الله صلي الله عليه وسلم" إلى آخر الكتاب. حسب المنهج المقرر.

1 arr

5

مسون

مقررات المسئوى المالي (إلى المرحلة الثانوية ): ١- القرآن : حضط من "سورة مريم" إلى "سورة الناس" ، امتحيان القرآن شطوي أميا باقبي المواد

فتحريري .. ٢- التفسير : تفسير سورة فاطر" ، حسب المنهج

المقرر. ٣- الحديث: حفظ الأحاديث من كتاب "مختصـر صحيح مسلم للمنذري " من (٦٠٠ - ٦٥٠).

\*- شـرح الحديث: شـرح عشـرة أحاديـث مختارة ، على حسب ما ورد في المنهج المقرر.

66 م العقيدة: دراسة كتباب "القول المفيد شرح 66 م كتباب التوحيد"، من باب من تبرك بشجر أو حجر

ونحوهما إلى باب لا يذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله. حسب المنهج المقرر.

#### مقررات المستوى الثالث ( المرحلتين الابتدائية والإعدادية):

القرآن: حفظ من سورة الأحقاف إلى سورة الناس. الامتحان شفوي في جميع المواد لهذا السن، تراجع من قبل مسئولي المسابقة.
التفسير: معاني وفوائد من سورة الحجرات حسب المنهج المقرر.

۲۰ الحدیث (حفظ وشرح) ۲۵ حدیثا مختارة من ریاض الصالحین حسب المنهج المقرر.

العقيدة : حفظ ٢٠ سوّال من كتاب ٢٠٠ سوّال وجوال وجوان ٢٠٠ سوّال

#### نظام الاشتراك،

() يقوم المتسابق بالدخول على صفحة موقع مجمع التوحيد أ، صفحة "مسابقة الشيخ محمد صفوت نور الدين " على الفيس بوك، وذلك لتنزيل المقررات بصيغة الـ "pdf" ومتابعة التنبيهات وكل ما هو جديد خاص بالمسابقة، أو الاشتراك في قناة التليجرام الخاصة بالمسابقة.

(١) يتم الاشتراك وتسجيل الأسماء في مجمع التوحيد بمدينة بلبيس مع تسلم نسخة ورقية من المقررات، أو عن طريق التسجيل الإلكتروني من خلال ملء بيانات الاستمارة الخاصة بالمسابقة أو التليجرام.

وفي يوم الامتحان: يتم ملء استمارة "بيانات المتسابق" كاملة للتواصل معه.

للتسجيل والتواصل مع لجنة المسابقة وتلقي الأستفسارات،

#### صفحة مجمع التوحيد ومتعال وساساته وم

facebook.com/MasjedAltawhed www.altawhed.net مفحة المابقة:

facebook.com/SafwatNourAlden رابط قناة التليجرام، https://t.me/safwatnorelden

مشمرول وارقعالك الاقدول هذا الشناء والإطراء ellen cricico le lign carles 5 autorn وقد الشعور عدهر مولك لهم اهتد شتيهم ا relition & elitary is and theman them since is

Will I lawles and

S MARTINE LAND

This all Really

alter ! till the life and Lyne Litch ald tal Leen an interne

and the states of

and with William

and Latters

THE REAL ?

د . ياسر لعي عبد المتعم أستاذ الدعوة والثقافة الإسلامي الساعد جامعة غيليا العال

والسعادة، ولكن هناك أسباب حقيقية مهمة لتفعيل السعادة تسمى عند أهل التخصص أسباب ومؤثرات ذاتية. وهي التي يتحكم فيها، مثل: علاقاته مع نفسه، وثقته بها، وعلاقاته مع الناس أقربائه وغيرهم، وأخلاقه وطباعه ونوع عمله وكسبه، وتكوينه وتصوره وتطلعاته ومن هذه المؤثرات: أولا: احترام الذات وتقدير الإنجازات الشغصية:

Equal areas of Weeks of Winds & to

المتخصصون في تنمية المهارات وعلوم الانسانية أجمعوا على أن احترام الذات بمعرفة نقاط الضعف كالفتور عن الطاعة، والعمل على تقويتها بالمحافظة عليها كما كنت بشهر رمضان، ومعرفة نقاط القوة والحفاظ عليها كقراءة القرآن الكريم. والحفاظ على الجماعات وهو المفتاح الأول والأهم إلى السعادة، وفي حين يبدو حب واحترام الذات للوهلة الأولى أمرًا غير سهل، أوفي ظاهره الأنانية. إلا أن الصحيح عكس ذلك فهو مهم جدًا؛ لأنه مبنى على الإنجازات التى يقوم بها المرء في حياته من طاعة وحسن اتباع للنبي صلى الله عليه وسلم، وأملا في إرضاء الله عز وجل، ومدى سعادته لنفعه

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستهديه، ونستلهمه سبحانه الرشد والصواب، ونعوذ به من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم. كل عام أنت بخير، وتقبل الله منا ومنكم صالح الأعمال. عيد سعيد لأنك أتممت الشهر، عيد سعيد لأنك أخرجت زكاة الفطر، عيد سعيد لأنك ختمت القرآن الكريم، عيد سعيد لأنك واظبت على صلاة الجماعة، عيد سعيد لأنك صاحبت صحبة السجد، عيد سعيد عليك لأنك سقيت بذرة الخير، عيد سعيد لأنك تنتظر خراجها، وما خراجها إلا منها، وما نبتها إلا منها، ستجد طاعة، وتجد بركة إذ إن إرداف الحسنة بأختها أمارة على قبولها،

- الاعتذار الستمر عن كل شيء-

With & Bling also age as عيد سعيد!! عيد سعيد لأنك ستضرح فيه وتسعد بالضوابط الشرعية، ستجبر الخواطر. وتصل الرحم، وتحمل الكل، وتعين على نوائب الحق والدهر. عيد سعيد لأنك أخذت بأسباب الطاعة

Upload by: altawhedmag.com



むのうつ - Itmin Iteletis eltermet

الأخرين وموقفه منها فمن منا لم ينجز شيئا في حياته؟ لا أحد وهذا يشمل أبسط الأمور في حياتنا اليومية والتي تعطى معنى لحياتنا فإذا تعامل المرءمع أي عمل يومي جيد يقوم به بصفته إنجازا، فهذا يكفى لتعزيز حبه لذاته واحترامها وتكون سببا فيسعادته رغم تعقيدات ظروف الحياة في زمننا الحالي، وتعاظم المآسي من حولنا، إلا أن بعض الناس يجدون طريقهم إلى السعادة وينجحون في تحصين أنفسهم من كل ما يجري خارج دوائرهم الشخصية، والمثير أن مفاتيح سعادة هؤلاء بسيطة على عكس ما نظن، ويمكن تطبيقها في حياتنا اليومية والتي تعطى معنى إحياتنا، فإذا تعامل المرء مع أي عمل يومى جيد يقوم به بصفته إنجازا مع عهد بالنفس بالمواظبة عليه، حبذا الطاعات والقربات، كما أنت بشهر رمضان وستواظب عليها طوال العام، فهذا يكفي لتعزيز احترامه وحبه لذاته الأشخاص الواثقون من ذواتهم تجدهم سريعين في الاندماج والانتماء في أي مكان كانوا، فلديهم الكفاءة، والشعور بقيمتهم الذاتية وقدرتهم على مواجهة التحدي، ولقد أظهرت الدراسات أن هؤلاء الأشخاص الأكثر قدرة على السيطرة على أنفسهم والتحكم في حياتهم هم الأكثر إنتاجية وإيجابية بالمجتمع إذ إن أهل الطاعة مقبولون أينما حلوا وارتحلوا، وهم الأكثر سعادة ورضبا بحياتهم، وليس بالضرورة أن يعتقدوا أنهم الأفضل، فهم ليسوا ملائكة وليسوا كاملين، ولا يملكون أداة سحرية لذلك؛ ولكنهم متفائلون وواقعيون مع أنفسهم، وأقوياء في مواجهة عثرات النفس ومجاهدتها للمواظبة على الطاعات كما كانوا بشهر رمضان.

وعادة الأشخاص الذين لديهم ازدراء الذات. ويكثرون من قولهم خبئت نفسي يستجيبون إلى ظروف الحياة ومتغيراتها بإحدى طريقتين: - الشعور بالنقص تجاه أنفسهم: يشكون في قدراتهم لذلك يبذلون قليلاً من الجهد في أنشطتهم، وهم يعتمدون بكثرة على الأخرين للاحظة أعمالهم. وغالبًا ما يلومون أنفسهم عند حدوث خطأ ما، ويمنحون الثناء للأخرين في حالة حدوث النجاح. وعند الثناء عليهم

يشعرون بارتباك في قبول هذا الثناء والإطراء، فالمدح يسبب لهم جرحًا؛ لأن لديهم شعورًا بأنهم يكذبون أو أنهم دجالون في حياتهم. وهذا الشعور مدمر، مهلك لهم؛ فعند شتمهم أو إهانتهم لا يدافعون عن أنفسهم لأنهم يشعرون أنهم يستحقون ذلك.

- الشعور بالغضب وإرادة الثأر من العالم: فهم غالبًا ما يعانون من مشاكل في أعمالهم وفي مسكنهم مما قد يسبب لهم في النهاية مرضًا نفسيًا وعضويًا، ورغبة في محاولة الانتقام من العالم. وتراهم دائمًا يبحثون عن الأخطاء، ولا يرون إلا السلبيات، ويجدون سرورًا غامرًا لأخطاء الأخرين ومشاكلهم.

ويمكن ملاحظة هؤلاء بالتالى:

- استحقار الذات أو عدم معرفة الإجابة عند حصول الإطراء والثناء.

- الشعور بالذنب دائمًا، حتى ولو لم يكن هناك علاقة بالخطأ.

- الاعتذار المستمر عن كل شيء.

 الاعتقاد بعدم الاستحقاق لهذه المكانة أو العمل وإن كان الأخرين يرون ذلك.

- عدم الشعور بالكفاءة في دور الأبوة أوفي دور الزوجية.

- يميلون إلى سحب أو تعديل رأيهم خوفًا من سخرية ورفض الأخرين.

- ومما ظهر لي بعد ملاحظات عدة وعينات ممثلة للمجتمع أنهم يحملون أنفسهم على التميز فتراهم يمشون ببطء مطاطنين رؤوسهم، إنهم يبدون غرباء على العالم. يحاولون الانكماش على أنفسهم فلا يحبون من العالم أن يراهم.

#### صفات الواثقين بذواتهم:

الأشخاص الوائقون بذواتهم يسألون الله الثبات، ويأخذون بأسباب الثبات على الطاعة تجدهم سريعين في الاندماج والانتماء في أي مكان كانوا، فلديهم الكفاءة، والشعور بقيمتهم الذاتية وقدرتهم على مواجهة التحدي، ولقد أظهرت الدراسات أن هؤلاء الأشخاص الأكثر قدرة على السيطرة على أنفسهم والتحكم في حياتهم هم الأكثر إنتاجية وإيجابية: إذ يردون مواقفهم للشرع الحنيف، والأكثر سعادة ورضًا



شوال ٢٤٢٢ هـ - العليد ١٦٠ - السنة الواحدة والخمسون

68

بحياتهم، وليس بالضرورة أن يعتقدوا أنهم الأفضل فهم ليسوا ملائكة وليسوا كاملين. ولا يملكون أداة سحرية لنذلك؛ ولكنهم متفائلون وواقعيون مع أنفسهم. وأقوياء في مواجهة عثرات النفس والاستعانة بالله.

مواجهه عنران النفس والاستفادة بالله. ومن البديهي أنهم لا يتحكمون في كل شيء، ولكنهم يتحكمون في مشاعرهم واستجاباتهم تجاه القضايا والأحداث. ولا يشترط لهذه الاستجابة أن تكون دائمًا ايجابية؛ ولكن لا بد أن تكون مستمرة، فبناء النفس رحلة طويلة شاقة، قد تواجه الأشواك والهضاب والتلال، وتواجه السهول والأودية، ولا بد من الارتفاع والانخفاض في هذه الرحلة الشاقة.

#### طرق تتمية تقدير الذات:

يؤثر تقديرك لذاتك في أسلوب حياتك وعبادتك، وطريقة تفكيرك في تنظيم أوقاتك كما كنت بشهر رمضان، وفي عملك، وفي مشاعرك نحو الأخرين، والعمل على نشر الإيجابية والابتسامة الدعوية، وفي نجاحك وانجاز أهدافك في الحياة بطاعة الله، فلا تجعل إخفاقات الماضي من تكاسل عن العبادة، أو فتور تؤثر عليك فتقودك للوراء، أو تقيدك عن السير قدمًا، انس عثرات الماضي، واجعل ماضيك سراجًا يمدك بالتجارب والخبرة في كيفية التعامل مع القضايا والأحداث.

ومن يدقق النظر في قوله صلى الله عليه وسلم: "لا يقُولَنُ أَحدُكُم: خَبُثَتْ نَفْسى، ولكنُ ليقُلُ: لقست نفسى"؛ يجد أن النبي صلى الله عليه وسلم حذر من الرسائل السلبية التي يرسلها العبد لنفسه، فيوحي لنفسه. بالكسل والتراجع وعدم احترام النفس.

ويعلق ابن القيم رضي الله عنه: (فكره رسول الله صلى الله عليه وسلم لفظ الخبث: لبشاعته، وأرشدهم إلى العدول إلى لفظ هو أحسن منه، وإن كان بمعناه تعليمًا للأدب في المنطق، وإرشادًا إلى استعمال الحسن، وهجر القبيح من الأقوال، كما أرشدهم إلى ذلك في الأخلاق والأهعال) ابن القيم- الطرق

الحكمية ص ٤١).

قال ابن حجر: (قوله: "خبيث النفس" أي: رديء النفس غير طيبها؛ أي مهمومًا، وقد تستعمل في كسل النفس، وفي الصحيح "لا يقولن أحدكم خبثت نفسي" كأنه كره اللفظ، والمراد بالخطاب المسلمون (ابن حجر-فتح الباري (٤١/١).

الخلاصة:

"المسلم" إنسان لديه ثوابت عظيمة؛ عقائد، وطاعات، وعبادات، ومعاملات يقيس عليها نفسه، ويقيس عليها الناس أيضًا، دون الحكم على الآخرين؛ لذلك فهو ينطلق في حياته من هذه الثوابت الشرعية وليس من آراء الآخرين.

ران أَحْرَمُكُم عد أَمَّ لَعْنَكُم (الرحجرات: ١٣)، إن الله يحب... إن الله يبغض كـذا... فلا تغض من قدر نفسك أو تظن بها السوء، وتعتقد أن ذلك من التقوى والإيمان؛ بل ينبغي العمل بوصية الرسول صلى الله عليه وسلم: (سددوا وقاربوا).

وهو أيضًا دائم المحاسبة لنفسه، دائم اللوم لها على تقصيرها، تراه تائبًا منيبًا إلى الله تعالى، مقومًا لنفسه في كل وقت، قال تعالى مادحًا من كانت هذه صفته: • لا أُسَمُ يَوْمِ ٱلْبَسَعَ

أن ما أثمر التي الزامة، (سورة القيامة: ١-٢). إنَّ حقيقة الاحترام والتقدير تنبع من مدى مواظبة العبد على الطاعات، وحسن تواصله مع الأخرين من خلال المعاملات، وهمه على شغله بأصحاب المعاصي كيف يكن عونًا لهم وبابًا لردهم، وليس لصدهم عن طريق الله (١)

هذا مقالي لك مقتص من ورقات كنت أدندن بها لكتابي صناعة السعادة-أرجو أن تقرأ مبناه. وتستوعب معناه، ثم تستخلص بعد ذلك فحواه-كما أرجو أخيرًا- أن تتوج قراءتك لمقالي بالتواصل الهادف، والإضافة البناءة. ونشره وشرحه ويثه للجميع ما أمكن.

هذا، وصل اللهم وسلم على سيدنا محمد، صلى الله عليه وسلم.

# ا صلاح الأباء يشمع الأبناء

معدد (2014) المتشار/أحمد السيد على إيراهيم فالمحرفيين قشايا الدولة

الحمد لله وكفى، والصلاة والسلام على نبيه المصطفى، وعلى آله وصحبه الشرفا، وبعد: فإن مما يشغل هم كثير من الناس حال أولادهم بعد مماتهم، وكيف يواجهون أعباء الجياة بغير الوالدين، وقد بينت الشريعة الإسلامية الأسباب اللازمة لحفظ الأولاد، وذلك بسلوك سبيلين:

ab Russil

الأول: الأخذ بالأسباب الشرعية لحفظ الأولاد: وذلك بتقوى الله سبحانه وتعالى، بالخوف منه، والعمل بالقرآن والسنة، والرضى بالقليل. قال تعالى: ، وَلَبَحْسَ الَّذِبِ لَوَ تَرَكُّوا مِنْ خَلِهِمْ فُرْيَةً مُحْنَا عَاقًا عَلَيْهِمْ طَلِيعَةًا اللهُ وَلَيقُولُوا قَرْلاً حَدِيماً ، (النساء: ٩)

المركبة المراجع معادر والمحالين

الديلة رسيقة كالدلمان فالعاملية بقاداته

These also In the Williams I will be windles it

فعلق الله حفظ ذرية العبد على تقواه، والقول السديد.

ゆうう

A 1227

- Ilate

Lunia

101515

eite

70

وقسال تعالى: , وَأَمَّا لَقُدَارُ فَكَانَ لَقُلَدَيْنِ بَسَمَيْنِ فِي المَبِينَةِ وَكَانَ تُعَنَّهُ كَثَرُ لَقُهما وَكَانَ أَوُهُما صَلِحًا قَارَادَ رَبِّكَ أَن يَبْلُغًا الْتَدَهُما وَسَتَحْمِيًا كَبَرَهُما سَلِحًا قَارَادَ رَبِكَ وَمَا فَعَلَتُهُ عَنَ أَمَرِى ذَلِكَ تَأْتِيلُ مَا لَرَ تَعْلِي غَلَيْهِ صَبَرًا, (الكهف: ٨٢)

قال ابن رجب الحنبليَ-رحمه الله- في ", جامع العلوم والحكم ": ،وقد يَحفظ الله العبد بصلاحه، بعد موته في ذريته، كما قيل في قوله تعالى: ،وَكُلُ أَبُوهُما صَلِحًا ، (الكهف: ٨٢): أنهما حفظا بصلاح أبيهما ،اه.

وهـذا ما حرص عليه سلفنا الصالح لحفظ أولادهم، وليس آدل على ذلك من الآتي:

۱- دخل مقاتل بن سليمان- رحمه الله- على المنصور يوم بُويع بالخلافة. فقال له المنصور، عظني يا مقاتل؟. فقال: أعظُك بما رأيت أم بما سمعت؟ قال: بل بما رأيت.

قال: يا أمير المؤمنين! إن عمر بن عبدالعزيز أنجب أحد عشر ولدًا وترك ثمانية عشر دينارًا، كُفَنَ بخمسة دنانير، واشتري له قبر بأربعة دنانير ووزَع الباقي على أبنائه.

وهشام بن عبدالملك أنجب أحد عشر ولدًا، وكان نصيب كل ولد من التركة ألف ألف دينار.

والله ... يا أمير المؤمنين: ثقد رأيت في يوم واحد أحد أبناء عمر بن عبدالعزيز يتصدق بمائة فرس للجهاد في سبيل الله، وأحد أبناء هشام يتسول في الأسواق.

۲- سأل الناس عمر بن عبدالعزيز وهو على فراش الموت: ماذا تركت لأبنائك يا عمر؟ قال: تركت لهم تقوى الله، فإن كاذوا صالحين فالله تعالى يتولى الصالحين. وإن كانوا غير ذلك فلن أترك لهم ما يعينهم على معصية الله تعالى.

٣- وقال عمر بن عبد العزيز، ما من مؤمنٍ يموت: إلا حفظه الله في عقبه وعقب عقبه !

- وقال سعيد بن السيب لابنه: لأزيدن في مالاتي من أجلك، رجاء أن أحفظ فيك، ثم تلا هذه الأية، وكان أبوهما صالحًا.

•• وقال ابن المنكدر: إن الله ليحفظ بالرجل المسالح، ولده ووند ولده، والدويرات التي حوله، فما يزالون في حفظ من الله وستر.

الثاني: الأخذ بالأسباب المادية لحفظ الأولاد:

وذلك بترك المال اللازم لهم حال حياته، لتوفير حياة كريمة لهم، وبعد وفاته ليعينهم على مواجهة أعباء الحياة، وتركهم أغنياء خير من أن يذرهم عالة يتكففون الناس من الحاجة، ولذلك شرع الله الميراث بعد وهاة الوالدين بقوله تعالى: ، يُوْسِكُمُ أَنَّ فِي فَوْقَ الْمُتَعَمَّى عَلَيْنَ تَلْكَ مَا تَرَكَ وَإِن كَانْتُ وَحِدَةً هَلَهُمَّ الحديد (النساء: ١١) معا إلا عام ال

حكم تصدق المسلم بكل مالة حال حياته:

ولكن البعض قد يتصدق بكل ماله حال حياته، ولا يترك لأولاده حال حياته، ولا لورثته بعد وفاته شيئًا، فما حكم ذلك؟ اختلف العلماء في ذلك على ثلاثة أقوال. وذلك على النحو التالي:

الرأى الأول: لا يجوز للمسلم أن يتصدق بكل ماله حال حياته:

فيأثم المسلم إن تصدق بكل ماله حال حياته، ولم يبق منه شيء للإنفاق على نفسه، ومن يعول، واستدلوا على ذلك بالمنقول من القرآن، والسنة، والمعقول. والسنة، والمعقول.

من القرآن الكريم:

١- قال الله تعالى: ( عَلَى وَتَوَدَ إِحْتَ وَسَعَدَ هُمَّ وَعَالَ بالله مند ، (البقرة: ٣).

وجه الدلالة: قال الشيخ الشنقيطي في تفسيره "أضواء البيان": , عبر الله تعالى في هذه الأية بمن التبعيضية الدالة على أنه ينفق لوجه الله تعالى بعض ماله لا كله، ولم يبين هذا البعض الذي ينبغي إنفاقه والقدر الذي ينبغي إمساكه. ولكنه بين في مواضع أخرى أن هذا القدر هو الزائد على الحاجة. قَمَالُ تَعَالَى: ﴿وَبُمُعَلَّوْنَكَ مَاءًا بُعَظِّنُهُ قُلْ الْمُغُوَّ ﴾ (البقرة: ٢١٩)، والعفو هو الزائد على قدر الحاجة وهذا هو مذهب الجمهور، اه. اعترض عليه:

بأن "من" الواردة في قوله تعالى مما ينفقون . وأصلها، من ما ينفقون ، بيانية. الرد على الاعتراض: بأن (من) تكون: أ- للبيان: عندما يصح الإخبار بما بعدها عما

قبلها، بمعنى بيان أن ما قبلها في الغالب جنس عام يشمل ما بعدها مثل قوله تعالى: «وننزل من القرآن ما هو شفاء ورحمة للمؤمنين ،، ف (من) هنا لبيان الجنس وتسمى من البيانية أى أن القرآن كله شفاء.

ب- للتبعيض: إذا كان ما قبلها أقل من ما بعدها نحو: ، وقال رجل مؤمن من آل فرعون .. فالرجل أقل من قبيلته.

ومن فقوله ممارزقناهم ينفقون للتبعيض أى ينفقون بعض المال لا كله، وليست للبيان. ٢- قال تعالى: ﴿ وَلا تَجْعَلْ بِدُكَ مُعَلُّولَةً إِلَى عُلُّولَهُ وَلا مُسْطَهِكَ كُلَّ ٱلْسَبْطِ فَتَعْدُ مَلُومًا تَحْسُورًا، (الإسسراء: ٢٩). وجه الدلالة: أن الله عز وجل نهى المسلم أن يبسط كل يده بالإنفاق فيتحسر على ما أنفقه ولم يبقه لنفسه، فدل على أن إنفاق المسلم لكل ماله منهى عنه.

وقوله ، ملومًا ، يدخل فيه ما قاله المضرون: تلومك نفسك، ويلومك من يجب عليك أن تنفق عليهم أنك لم تبق لهم شيئا ملومًا مُحْسُورًا ، يعنى أنك تنقطع عن حوائجك ومصالحك؛ لأنه ليس في يدك ما تنفقه، محسورًا، كما يقال في الدابة التي أصابها الكلال والضعف لطول المسير بأنها صارت حسيرة.

قال المفسرون في تفسير هذه الآية: ولا تخرج جميع مافي يدك مع حاجتك وحاجة عيالك اليه، فتقعد منقطعًا عن النفقة والتصرف، كما يكون البعير الحسير، وهو الذي ذهبت قوته فلا انبعاث به، وقيل: لنالا تبقى ملومًا ذا حسرة على ما في يدك، لكن الراد بالخطاب غير النبي صلى الله عليه وسلم لأنه لم يكن ممن يتحسر على إنفاق ما حوته يده في سبيل الله، وإنما نهى الله عن الإفراط في الإنفاق واخراج جميع ما حوته يده من المال من خيف عليه الحسرة على ما خرج عن يده ..

٣- قال تعالى: ﴿ وَٱلْبِيكَ إِذَّا الْمُغُوَّاكُمْ لِشُرْقُا وَلَا يتروا وكان بين ذلك قوامًا ، (الفرقان: ١٧) وحه الدلالة: وصف الله تعالى عباد الرحمن بأنهم لا يُسْرفون إذا أنفقوا، ومُقتضى ذلك إبقاء جزء من المال وعدم إنفاقه كله. ٤- قال تعالى: ، يُوسِيكُ الله و أول حد الذكر

بِعْلَ خَلِّ الأَسْيَانِ فَإِن كُنْ بِسَلَة فَوْقَ أَنْتَقَبِي فَلَهُنَّ

よう

لْكَ مَا رُقُ وَإِن كَانَتْ وَحِدْهُ عَلَمَا الْمُعَدِّ ، (النساء: (١١). وجه الدلالة: أن من يتصدق بكل ماله حال حياته، قد يموت بعدها، ولا يترك لورثته مالا يرثونه، فيخالف الآية. الاعتراض عليه:

أنه لو تصدق بماله كله حال حياته قاصدا حرمان الورثة من اليراث يأثم على فعله هذا ولا يثاب عليه، أما إن لم يقصد ذلك وقصد القرية ناوبا تعويض ما أنفقه وترك مال لورثته فلا بأثم بذلك.

من الم

1

5

221 9

1 are

-

5

2.

う

1 STIG

سون

١- عن سعد بن أبى وقاص رضى الله عنه قال: ، جاءنا رسول الله صلى الله عليه وسلم يغودنى من وجع اشتد بي، زمن حجة الوداع، فقلت: بلغ بي ما ترى، وأنا ذو مال، ولا يرثني إلا ابنة لي، أفأتصدق بثلثى مالى؟ قال: لا، قلت: بالشطر؟ قال: لا، قلت: الثلث؟ قال: الثلث كثير، أن تدع ورثتك أغنياء خير من أن تذرهم عالة يتكففون الناس، ولن تنفق نفقة تبتغي بها وجه الله الا أجرت عليها، حتى ما تجعل في في امرأتك، (رواه

البخاري) وجه الدلالة، أن النبي صلى الله عليه وسلم نهى سعد أن يتصدق بثلثي مائه، وبنصفه، وأقره على الثلث، ووصفه بالكثرة، فدل ذلك على حرمة التصدق بكل المال.

- عن كعب بن مالك رضى الله عنه قال: قلت: يا رسول الله، إنَّ من تؤيتي أن أنخلع من مالي صدقة إلى الله، وإلى رسوله صلى الله عليه وسلم؟ قال: أمسك عليك بعض مالك، فهو خير لك، قلت: فإنى أمسك سهمي الذي بخيبر، (متفق عليه). وجه الدلالة: أن النبي صلى الله عليه وسلم نهى كعبًا عن أن ينخلع من كل ماله، وأمره بإمساك بعضه ووصف ذلك بالخير، فدل على أن إنفاق كل المال لا يجوز.

٢- عن حسين بن السائب بن أبى لبابة أن أبا لبابة بن عبد للنذر، أخبره أنه لما رضى عنه رسول الله صلى الله عَلَيْه وَسَلَمَ، قَالَ: • يَا رَسُولَ الله مَنْ توبتي أن أهجر دار قومي وأساكنك. وأن أنخلع من مَالِي صَدِقَة لله تعالى ولرسُوله، فقال رسُول الله صلى الله عليه وسلم: " يُجْزَىٰ عَنْكَ الثلث، (رواه 72 ، أحمد، وقال شعيب الأرناؤوط رجاله ثقات).

وجه الدلالة: عدم إقرار النبي صلى الله عليه وسلم لأبي لبابة أن ينخلع من ماله، واقراره على الثلث دليل على عدم جواز تصدق المسلم بماله كله حال حياته.

-٤ عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ، خير الصدقة ما كان عن ظهر غنى، وابدأ بمن تعول (رواه البخاري)

وجه الدلالة: قال النووي رحمه الله في " شرح مسلم": «قوله صلى الله عليه وسلم (وخير الصدقة عن ظهر غنى) معناه: أفضل الصدقة ما يقى صاحبها بعدها مستغنيًا بما بقى معه، وتقديره: أفضل الصدقة ما أبقت بعدها غنى يعتمده صاحبها ويستظهر به على مصالحه وحوائجه، وانما كانت هذه أفضل الصدقة بالنسبة إلى من تصدق بجميع ماله؛ لأن من تصدق بالجميع يندم غالبًا أو قد يندم إذا احتاج، ويود أنبه لم يتصدق بخلاف من بقي بعدها مستغنيًا فإنه لا يندم عليها بل يسربها، wel granter al discution a state and

من المعقول:

أ- قالوا: يُسْتَحَبُّ أَنْ تَكُونَ الصَّدَقَةَ بِفَاضِلُ عُنْ كفايته، وكفاية من يمونه، وإن تصدق بما ينقص مؤنة من يمونه أثم لأن نفقتهم واجبة عليه، ولا يجوز أن يقدم النفل على الفرض.

قال الشيخ تركي بن عبدالله الميمان في " المنتقى المشبع من الشرح المتع ": ، (وتسن بالفاضل عن كفايته ومن يمونه)؛ أى: يُسْنُ أن يكون التصدق بشيء فاضل عن كفايته وكفاية من تلزمه مؤونته؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: (اليد العليا خير من اليد السفلي، وابدأ بمن تعول). وقال صلى الله عليه وسلم: (خير الصدقة ما كان عن ظهر غنى)؛ أي: فاضل غنى. (ويأثم بما ينقصها): أي: يأثم المتصدق بصدقة تنقص كفايته وكفاية من يمونه، ووجه ذلك أنه إذا نقص الواجب، أثم، كيف يليق بك أن تترك واجبًا، وتتصدق بتطوّع؟، اه.

ب- لأنه إن تصدق بجميع المال ضيّع أهله وضيّع نفسه، واضطر إلى الدين، واضطر إلى ذل سؤال الناس، والحاجة إليهم، ولا ينبغي للمسلم أن يورد نفسه هذه الموارد ......

وللحديث بقية ان شاء الله.



تأسست عام 1345هـ- 1926م



الدعوة إلى التوحيد الخالص من جميع الشوائب، وإلى حب الله حبًّا صحيحًا صادقًا يتمثل في طاعته وتقواه، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبًّا صادقًا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة .

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين - القرآن الكريم، والسنة الصحيحة - ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

🔨 الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط: عقيدة وعملاً وخلقاً .

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره - في أي شأن من شئون الحياة - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه .

