

- شهر رجب وما ورد فيه من فضائل
  - الشقة في رزق الله تعالى
    - وصابا وتنبيهات للأزواج والروجات





## فضل الصبر عن الشهوات المحرَّمة

الصبرعن الشهوة أسهل من الصبرعما توجبه الشهوة.

فإنها إما أن توجب ألمًا وعقوبة، وإما أن تقطع لنذة أكمل منها، وإما تضيع وقتًا إضاعته حسرة وندامة.

وإما أن تثلم (تَهْتِك) عرضًا توفيره أنفع للعبد من ثلمه، وإما أن تذهب مالاً بقاؤه خير له من ذهابه، وإما أن تَضَعَ (تحط) قدرًا وجاهًا قيامه خيرٌ من وضعه.

وإما أن تسلب نعمة بقاؤها ألن وأطيب من قضاء الشهوة، وإما أن تطرق لوضيع (تافه) إليك طريقًا لم يكن يجدها قبل ذلك.

واما أن تجلب همًا، وغمًا، وحزنًا، وخوفًا لا يقارب لذة الشهوة، وإما أن تنسي علمًا ذكره ألذ من نيل الشهوة.

وإما أن تُشمت عدوًا، أو تُ

التحرير



رئيس مجلس الإدارة

أ.د. عبد الله شاكر الجنيدي

نائب رئيس مجلس الإدارة والمشرف العام لجلة التوحيد

د. عبد العظيم بدوي

أ. د. مرزوق محمد مرزوق

مستشار التحرير

جمالسعدحاتم

رئيس اللجنة العلمية

د. جمال عبد الرحمن

اللجنة العلمية

معاوية محمد هيكل

د. محمد عبد العزيز السيد

د. عاطف التاجوري

الاشتراك السنوي

ا- في الداخل ٢٠٠ جنيه توضع في المحالة رقم/١٩١٥٩٠ ببنك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٢٣٩٣٠٦٦٢٠

۲ - فالخارج ۸۰ دولاراً أو ۶۰۰ ریال سعودی أو مایعاد لهما

مطابع التجارية كالم

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٤٩ مجلداً من مجلدات مجلة التوحيد عن ٤٩ سنة كاملة Upload by: altawhedmag.com



#### صاحبة الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية

رئيس التحريره

مصطفى خليل أبو المعاطي

رئيس التحرير التنفيذي

حسين عطا القراط

مدير التحرير

إبراهيم رفعت أبو موته

الإخراج الصحفيء

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي

إدارة التعرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت،۲۲۹ ۲۲۹۳۱ فاكس ۲۲۹۳۰ ۱۷۰

البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

#### ثمن النسخة

مصر ۱۰ جنيهات ، السعودية ۱۲ ريال ، الإمارات ۱۲ دراهم ، الكويت ۱ دينار ، المغرب ۲ دولار أمريكي ۱ الأردن ۱ دينار ، قطر۱۲ ريال ۱ عمان اريال عماني ، أمريكا ٤ دولار، أوروبا ٤ يورو

## فيرس العدد ﴾

| الواع التوسيد                                 | )                             |     |   |
|-----------------------------------------------|-------------------------------|-----|---|
| بابالتفسير                                    | د. عبد العظيم بدوي            | 0   |   |
| فوائد وعبر من قص                              | لة موسى والخضر، عليهما السلام |     |   |
|                                               | د. مرزوق محمد مرزوق           | ٨   |   |
| شهر رجب وما ورد ف                             | يه من فضائل                   |     |   |
|                                               | د. محمد عبد العزيز            | 17  |   |
| الثقة في رزق الله تع                          | الى الشيخ صلاح نجيب الدق      | 14  |   |
| وإن جنحوا للسلم ف                             | اجنح لها د.سيد عبد العال      | 11  |   |
| روائع الماضي: فضائل شهر رجب وبدعه             |                               |     |   |
|                                               | الشيخ صفوت الشوادي            | 7 £ | ١ |
| خيرالنساء                                     | الشيخ عبده أحمد الأقرع        | 44  |   |
| المسجد الأقصى بين أخطار التهويد وواجبات الأمة |                               |     |   |
|                                               | د. عبد الوارث عثمان           | 41  |   |
| واحة التوحيد                                  | علاءخضر                       | 77  |   |
|                                               | د. عزة محمد رشاد              | ۳۸  |   |
| مدخل إلى علم التض                             | نسير (٧) د. عاطف التاجوري     | ٤١  |   |
| باب الفقه د. حمدي طه                          |                               |     |   |
| وقفات مع الإسراء والمعراج د. متولي البراجيلي  |                               |     |   |
| دراسات قرآنية                                 | الشيخ مصطفى البصراتي          | 0+  |   |
| تحذير الداعية من القصص الواهية                |                               |     |   |
| الشيخ علي حشيش ٣٥                             |                               |     |   |
| نماذج تحتذى من أعلام وأئمة السلف (٢)          |                               |     |   |
| د.محمد                                        | . عبد العليم الدسوقي          | ov  |   |
| منبرالحرمين                                   | د. عبد الله بن عبد الرحمن     | 17  |   |
| الأمر كله لله                                 | الشيخ صلاح عبد الخالق         | 7.5 |   |
| السعادة هدفنا المنش                           | نود د.ياسر لمعي               | 77  |   |
| كتابٌ عربي علم العالم                         |                               |     |   |
|                                               | محمد محمود فتحى               | ٧.  |   |

١٠٠٠ جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و٣٠٠ دولاراً خارج مصر شاملة سعر الشحن

Upload by: altawhedmag.com

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

لرنيس العام 🔝 د عبد الله شاكر

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين. وعلى آله

وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

وبعد؛ فقد بينت في العدد الماضي أصل الأصول في الدين توحيد رب العالمين، وِيَّ هِذَا اللَّقَاءَ أَتَحِدَثَ-بِإِذِنَ اللَّهِ- عَنْ أَنْوَاعَ التَّوْحِيدِ؛ ليلتِّزَمْ بِهَا المسلم ويحقق التَّوْحِيد لرب العالمين كما أراده الله تعالى منه، فأقول وبالله التوفيق،

> اهتم العلماء قديمًا بذكر أنواع التوحيد والأدلة عليه، حتى لا يقع العبد في مخالفة لحقيقة التوحيد، وقد اصطلحوا-رحمهم الله- على تقسيم التوحيد إلى ثلاثة أقسام، وهذا التقسيم استقرائي، بمعنى: أنهم نظروا في النصوص الشرعية فوجدوا أنها تدل على ذلك. يقول الشنقيطي رحمه الله: ووقد دل استقراء القرآن العظيم على أن توحيد الله ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

الأول: توحيده في ربوبيته، وهذا النوع من التوحيد جُبلت عليه فطر العقلاء، قال تعالى: ﴿ وَلَنَّنَ سَأَلْتُهُم مِّنْ خَلْقَهُمُ لَيُقُولُنَّ

الشاني؛ توحيده جل وعلا في عبادته، وضابط هذا النوع من التوحيد: هو تحقيق معنى: ولا إله إلا الله، وهي متركبة من نفي وإثبات، فمعنى النفي منها: خلع جميع أنواع المعبودات غير الله كائنة ما كانت، ومعنى الإثبات منها: إضراد

الله جل وعلا وحده بجميع أنواع العبادات. والنوع الثالث، توحيده جل وعلا في أسمانه وصفاته، وهذا النوع من التوحيد ينبني على أصلين: الأول: تنزيه الله جل وعلا عن مشابهة المخلوقين في صفاتهم. كما قَالَ تَعَالَى: ﴿ لَيْسَ كَمَثُلُهُ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البصير، والثاني: الإيمان بما وصف به نفسه أو وصفه به رسوله صلى الله عليه وسلم، على الوجه اللائق بكماله وجلاله .. (أضواء البيان: ٣/١١٤).

وقد ذهب فريق من الناس إلى أن هذا التقسيم تقسيم مبتدع، ولم يرد له ذكر في القرآن والسنة، ولم يقل أحد من المتقدمين به، والجواب على ذلك: أن هذا التقسيم لم يقل أحد أنه بنصه في القرآن والسنة، ولكن أهل العلم من السلف ذهبوا-كما ذكر الشنقيطي رحمه الله- إلى أن المسألة استقرائية، وقد دل القرآن والسنة عليها، وتأمل قوله تعالى:

وهو الصبر على الواجبات والمستحبات، والصبر على المحرمات والمكروهات، بل يدخل في ذلك الصبر علي البليات. فإن الصبر عليها وعدم تسخطها والرضى عن الله بها من أعظم العبادات الداخلة في قوله: واصطبر لعبادته، واشتملت على أن الله تعالى كامل الأسماء والصفات، عظيم الوصف، جليل القدر، وليس له في ذلك شبيه ولا نظير ولا سمي، بل قد تفرد بالكمال المطلق من جميع الوجوه

القرآنية: ص ١٤- ١٥).

والامام ابن القيم رحمه الله ذكر دلالة القرآن الكريم على أقسام التوحيد واستدل عليها من الذكر الحكيم، وفي ذلك يقول: أما التوحيد الذي دعت إليه رسل الله ونزلت به كتبه: فوراء ذلك كله، وهو نوعان: توحيد في العرفة والإثبات. وتوحيد في الطلب والقصد، فالأول: هو حقيقة ذات الرب تعالى، وأسمائه وصفاته وأفعاله، وعلوه فوق سمواته على عرشه، وتكلمه بكتبه، وتكليمه لن شاء من عباده، واثبات عموم قضائه وقدره، وقد أفصح القرآن عن هذا النوع حد الإفصاح، كما في أول سورة الحديد، وسورة طه، وآخر سورة الحشر، والنوع الثاني؛ مثل ما تضمنته سورة ، قل يا أيها الكافرون ،، بل نقول قولا كليًا: إن كل آية في القرآن فهي متضمّنة للتوحيد، شاهدة به، داعية إليه، (مدارج السالكين: ٣/ ٢٦٤).

والاعتبارات. (المواهب الريانية من الآيات

وابن القيم رحمه الله هنا ذكر نوعين للتوحيد، والناظر في كلامه يدرك أنه أزاد بالنوع الأول، وهو توحيد المعرفة والإثبات نوعان من أنواع التوحيد، وهما؛ توحيد الربوبية، وتوحيد الأسماء والصفات، وافتتح الإمام الطحاوي عقيدته المشهورة بقوله؛ ونقول

في توحيد الله معتقدين بتوفيق الله، إن مَلْ مُكُرُ لَهُ صَبِيًا ، (مريم: ٦٥)، فهذه الآية اشتملت على أنواع التوحيد الثلاثة، فقوله: «زَبُ السُمَاوَات وَالْأَرْضَى» يدل على الربوبية، وقوله: «فَاعْبُدُهُ وَاصْطبرُ لعبَادته يدل على الألوهية، وقوله: «هَلُ تُعَلَّمُ لَهُ سَمِيًا» يدل على الألوهية، وقوله: «هَلُ تُعَلِّمُ لَهُ سَمِيًا» يدل على تفرُده بالأسماء الحسنى والصفات العلا.

ثم إن كبار أئمة الإسلام-رحمهم اللهذهبوا إلى ذلك وقالوا به، وكتبهم شاهدة
بذلك، فهذا الإمام الحافظ ابن جرير
الطبري رحمه الله يقول في تفسير قول
الله تبارك وتعالى: "فاعلم أنه لا إله إلا
الله واستغفر لذنبك وللمومنين والومنات،
يقول تعالى ذكره لنبيه محمد صلى الله
عليه وسلم: فاعلم يا محمد أنه لا معبود
تنبغي أو تصلح له الألوهية، ويجوز لك
وللخلق عبادته إلا الله، الذي هو خالق
الخلق ومالك كل شيء يدين له بالربوبية
كل ما دونه.

ويلاحظ هنا أن ابن جرير رحمه الله ذكر نصًا كلمة الربوبية وكلمة الألوهية. مع تقريره في مواطن أخرى من تفسيره للأسماء والصفات، ويقول الشيخ عبد الرحمن السعدى رحمه الله في دلالة القرآن الكريم على هذا التقسيم وهو يشير إلى قول الله تبارك وتعالى: ﴿ رُبُّ السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضِ وَمَا بِينَهُمَا فَاعْبُدُهُ واصطبر لعبادته: اشتملت الآية على أصول عظيمة على توحيد الربوبية. وأنه تعالى رب كل شيء وخالقه ورازقه ومدبّره، وعلى توحيده الألوهية بل والعبادة، وأنه تعالى الإله المعبود، وعلى أن ربوبيته موجبة لعبادته وتوحيده، ولهذا أتى فيه بالفاء في قوله: ﴿ فَاعْبُدُهُ ﴾ الدالة على السبب، أي: فكما أنه رب كل شيء، فليكن هو المعبود حقا فاعبده، ومنه: الاصطبار لعبادته تعالى، وهو جهاد النفس، وتمرينها وحملها على عبادة الله تعالى، فيدخل في هذا أعلى أنواع الصبر،



الله واحد لا شريك له .. قال ابن أبي العز في شرحه لهذه العبارة: «التوحيد يتضمن ثلاثة أنواع: أحدها: الكلام في الصفات، والثاني: توحيد الربوبية. وبيان أن الله وحده خالق كل شيء، والثالث: توحيد الإلهية، وهو استحقاقه سبحانه وتعالى أن يُعْبَد وحده لا شريك له .. (شرح الطحاوية: (٣٢/١).

وقد ذهب إلى هذا التقسيم أيضًا: الإمام ابن بطة العكبري رحمه الله حيث قال: «إن أصل الإيمان بالله الذي يجب على الخلق اعتقاده في إثبات الإيمان به ثلاثة أشياء: أحدها أن يعتقد العبد ريانيته ليكون بذلك مباينًا لمذهب أهل التعطيل الذين لا يثبتون صانعًا. والثاني: أن يعتقد وحدانيته، ليكون مباينًا بذلك مذاهب أهل الشرك الذين والثاني: أن يعتقد وحدانيته، ليكون أقروا بالصانع وأشركوا معه في العبادة غيره، والثالث: أن يعتقده موصوفًا الصفات التي والقدرة والحكمة، وسائر ما وصف به نفسه والقدرة والحكمة، وسائر ما وصف به نفسه في كتابه «(الإبانة لابن بطة).

وقد ذكره عنه الدكتور/ عبد الرزاق البدر في كتابه: القول السديد، ص٣٦، ومن العلماء الذين ذكروا هذا التقسيم ابن حبان البستي في مقدمة كتابه: «روضة العقلاء ونزهة الفضلاء؛ حيث يقول رحمه الله: «الحمد لله المتفرد بوحدانية الألوهية، المتعزز بعظمة الربوبية، القائم على نفوس العالم بتقلبها وأحوالها، المان عليهم بتواتر آلائه، المتفضل عليهم بسوابغ نعمائه، الذي أنشأ الخلق حين أراد بلا معين ولا مشير، وابن حبان رحمه الله توفي عام التقسيم، فيقول بهذا التقسيم.

والشهرستاني، وهو من أنّمة الأشاعرة، يقول بهذا التقسيم، ويُفهم هذا من قوله: وأما التوحيد، فقد قال أهل السنة وجميع الصفاتية: إن الله تعالى واحد في ذاته

لا قسيم له، وواحد في صفاته الأزلية لا نظير، وواحد في أفعاله لا شريك له،. (انظر كتابه الملل والنحل على هامش الفِصَل لابن حزم: ٥١/١).

وقد ذهب ابن تيمية إلى أن عامة المتكلمين يقولون بتقسيم التوحيد، وفي هذا يقول: «إن عامة المتكلمين الذين يقررون التوحيد في كتب الكلام والنظر، غايتهم أن يجعلوا التوحيد ثلاثة أنواع، فيقولون: هو واحد في ذاته لا قسيم له، وواحد في صفاته لا شبيه له، وواحد في أفعاله لا شريك له، (مجموع الفتاوى: ٣/ ٧٧).

وقد ذهب كثير من المعاصرين إلى ذلك وتابعوا أئمة الإسلام المتقدمين، ومنهم الدكتور عثمان ضميرية الذي يقول: وأما تقسيم التوحيد باعتبار متعلقه، فهو يتضمن ثلاثة أنواع: أحدها: توحيد الربوبية، والثاني: توحيد الألهماء والصفات، (مدخل لدراسة المعقيدة، ص

وختامًا أقول: إن هذا التقسيم جاء بعد استقراء نصوص الشريعة، وهو موجود لدى أهل كل فن، كما في استقراء النحاة كلام العرب إلى اسم وفعل وحرف، والعرب لم تتكلم بهذا، ولم يعترض على النحاة أحد، وفائدة تقسيم التوحيد مهمة جدًا؛ وذلك أن بعض الناس يظن أن مجرد الإقرار بربوبية الله على خلقه يتحقق به وقوع التوحيد من العبد، ولو لم يعبد الله تعالى وحده، والصواب: أنه لا يتم الإيمان إلا بصرف جميع ألوان العبادة لله تبارك وتعالى، وهو ما يُعرف بتوحيد العبادة أو الألوهية، وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم على ذلك، قال تعالى: وقل إنَّ صَلَاقِي وَنُسُكِي وَعَيَّاى وَمَمَافِ لِلَّهِ رَبِّ العَالِمِينَ ١٩٢١ لَا شَرِيكَ لَمُ وَبِذَاكِ أَمْرُتُ وَأَنَا أَوْلُ ٱلْكُتَامِينَ ، (الأنعام: ١٦٢- ١٦٢).

وفق الله الجميع لما يحبه ويرضاه، وجعلنا له عابدين.

والحمد لله رب العالمين.

### THE WARL TO BE Man 42 015 full falls date of HE TAIL SIL BUT A SE SANTA LP, SARL SOLL



قال تعالى: ﴿ وَإِذَا أَذَفْنَكَ النَّاسَ وَحْمَةُ وَلِحُوا بِهَ ۖ وَإِن تُصِبَّهُمْ سَيِّنَهُ ۖ بِمَا فَدَّمَتْ آيْدِيهِمْ إِذَا هُمْ يَقْتَطُونَ ﴿ أَوْلَمْ بَرْوَا أَنَّ اللَّهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن بْنَاءُ وَيَقْدِرُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآئِبَتِ لِغَرْمِ كُوْمُنُونَ 🕝 ، (سورة الروم: 17- VY).

المالة المطلع بدوي

فرخوا بها»، والأول كالدي يخدم مُكْرَهَا مَخَافَةُ الْعَدَابِ، وَالثَّانِي كالدي يخدم أجيرا لتُوقّع الأجر، وكلاهُمَا لا يكون من المثبتين ي ديوان المرتبين ي الجَرَائد، الَّذينَ يَأْخُذُونَ رزْقَهُمْ سَوَاءُ كَانَ هُنَاكَ شَغُلُ أَوْ لَمْ يَكُنُّ، فَكَذَلْكُ القشمان لا يكونان من الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ لَهُمْ رِزْقُ عنْدَ رَبِّهمْ. (التفسير

«وَإِذَا أَذَقْنَا النَّاسَ رَحْمَةً

للدُّنْيَا، فَإِذَا آتَاهُ رَضَيَ، وإذا منعه سخط وقنط، وَلا يَنْبَعٰي أَنْ يَكُونَ الْعَبْدُ كَذَلكَ، بَلْ يَثْبَغي أَنْ يَعْبُدُ اللَّهِ فِي الشَّدَّة وَالرَّخَاءِ، فَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَعْدُ الله في الشَّدَّة، كُمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذًا مَسَّ الثَّاسَ ضُرُّ دَعَـهُا رَبِّهُم مُّنيبينَ الَّيْهِ ، وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَعْبُدُهُ إِذَا آتَاهُ نَعْمَةً، كُمَا قَالُ تُعَالَى: الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحيه أجمعين.

AND REPORT OF THE PARTY OF THE

الفرخ المنوع والمفزوع،

« وَإِذَا أَذَقَنَا النَّاسَ رَحْمَةَ فَرحُوا بِهَا وَإِن تُصِبْهُمُ سَيْئَةُ بِمَا قَدْمَتُ أَيْدِيهِمْ اذًا هُمْ يَقْنَطُونَ ٣٦، قَالَ السرَّازِيُّ عَضَا اللَّه عَنْهُ: لَمَّا بَيَّنَ حَالَ الْمُشْرِكَ الظَّاهِرِ شَرْكُهُ، بَيْنَ حَالَ الْمُشْرِكَ الَّذِي دُونَهُ، وَهُوَ مَنْ تَكُونُ عبَادَتُهُ اللَّه

رجب 3331 هـ - العدد ٢١٩ - السنة الثانية والخمسون

الكبير: ٢٥/ ١٢٤). فَإِنْ قَيلَ: كَيْفَ ذَمَّهُمُ الله تَعَالَى عَلَى فَرَحِهِمُ يرَحُمَتِه، وَهُوَ سُبْحَانَهُ قَدْ أَمَرَ بِالْفَرَحِ بِرَحْمَتِهِ، فَقَالَ: « قُلْ بِنَشِلَ أَنَّهِ وَيَرْحَيَهِ فَلَالِكَ قَلْتُفْرَخُوا هُوَ خَيْرًا مِثَا عَنْمُونَ ، (پونس: ۸۸)؟ فَالْجَوَابُ: إِنَّ الْفَرْحَ الكأمُ ورَبِه هُ وَالْفَرَحُ المضحوث بالاغتراف بِفَضْلِ اللَّهِ، وَشُكُرهِ عَلَى مَا آتَاهُ، وَالْفَرْحَ الْمُدُمُومُ هُوَ قَرَحُ الأَشَرِ وَالبَطَرِ، وَالْكَبْرِياءِ وَالْاسْتَعَلاءِ، كُمَا فَعَلَ قَارُونُ: ﴿ فَا تَدُونَ كَاكَ مِن قَوْمِ الْمُومَىٰ فَيَعَا عَلَيْهِمْ وَمَانَيْنَهُ مِنَ ٱلكُولِ مَا نَّ مُقَاعِنُهُ لَنَوْا بِالنَّفْتِ فَيَ が がら 直 正 直 さな ア نَفْرُخُ إِنَّ لَقَدُ لَا يُحِبُّ ٱلْفَرِحِينَ النَّهُ وَالنَّهُ فِيمَا اللَّهُ النَّاكَ أَلَّهُ ٱلنَّارُ ٱلْآخِيرَةَ وَلَا نَسَى تَصِيدُكُ مِنَ ٱلدُّيْمَا وَأَخْسِن كُنَّا أَخْسَنَ ٱللَّهُ إِلَّكُ فَلَا نَبُعُ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضُ إِنَّ اللَّهُ لَا يُحِنُّ ٱلْمُفْسِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّالِمُ اللللَّ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا إِنَّمَا أُوتِئُهُ عَلَى عِلْمِ مِدِياتًا . (القصص:٢٧-٧٨). فَلَمَّا ذَكَرَ اللَّه تَعَالَى حَالَ هَذَا الضَّريق مِنَ النَّاسِ في السَّرَّاءِ أَتُبَعَهُ بِذَكُر حَالِهِمْ فِي الضِّرَّاء، فَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِن تُصنِهُمُ

منَ الْمَرض إلَى الْعَافِية، وَمِنَ الشُّدَّةِ إِلَى الرِّخَاءِ، وَمِنَ الفَقُر إِلَى الغني، وَكَأَنَّ هَذَا الْبَلاَّءَ لاَ يُرْفَعُ عَنْهُمْ أَبِدًا، وَهَذه الْحَالَ لَنْ تَتَغَيَّرَ أَبَدُا، فَلاَ صَبْرَ لَهُمْ عَلَى البَاسَاءِ، وَلاَ شُكْرَ عَلَى النَّعْمَاء، وَهَده الحالُ مُخَالِفَةٌ تَمَامَا لِحَالِ الْمُؤْمِنِينَ، فَالْمُؤْمِنُ يَشْكُرُ فِي السَّرَّاء، وَيَصْبرُ فِي الضَّرَّاءِ، وَلَدُلكُ لَّا ذكر الله تعالى هذه الحال المنفوم أهلها اسْتَثْنَى الْمؤمنينَ، فَقَالَ الإنشاق بنَّا رَحْمَهُ فَا تُرْعَثُهَا مِنْهُ إِنَّهُ لِينَا كَنْورُ أَنْ وَلَهِذَ أَنْكُ فغنآه بغث ضرآه مشنثه لَتُمُّولَةً وَهَمَ ٱلسَّيِّعَاتُ عَنْ إِنَّهُ لَقِيمٌ فَخُورٌ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَنَرُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ أُوْلِيْكَ لَهُم مَعْفِرَةٌ وَأَخْرَ ڪڙ ، (هود: ١١-١)، وَقَالُ تَعَالَى: ﴿ أَ ٱلْإِنْسُنَ خُلِقَ هَــُلُوعًا ۞ إِذَا مَـنَّـُهُ ٱلثَّـرُّ جَرُمًا ۞ وَإِنَّا سُنَّا ٱلْحَدُّ مُنوعًا (6) إلَّا ٱلمُصَلِينَ (6) ٱللِّينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ وَآلِمُونَ ، (المعارج: ١٩-٣٣). وفي الحديث عن صهيب

إِلاَّ لِلْمُؤْمِنِ، إِنْ أَصَابَتْهُ سَرَّاءُ شَكَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ، وَإِنْ أَصَابَتْهُ ضَرَّاءُ صَبَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ» صحيح مسلم: ٢٩٩٩). من الأدب مع الله: قَالَ تَعَالَى: «وَإِذَا مَسَّ

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذًا مُسِّ النَّاسَ ضُرٌّ دَعَـوُا رَبُّهُم مُنيبينَ إلَيْه ثُمَّ إذَا أذاقهم منه رحمة اذَا فَرِيقٌ مَنْهُم بِرَبْهِمُ يُشْركُونَ ٣٣»، وَقَالَ تَعَالَى: « وَإِذَا أَذَقُنَا النَّاسَ رَحْمَةَ فَرحُوا بِهَا وَإِن تُصبِهُمْ سَيْئَةُ بِمَا قَدَّمَتُ أيْديهم إذا هُمْ يَقْنَطُونَ ٣٦، فنسب الرَّحْمَة في الأنتين إليه سُبْحَانَهُ دُونَ السَّيِّئَةِ، تَعْلَيمُا لعناده أَنْ يَتَأَذَّبُوا مَعَهُ سنحانه، فلا يتسبوا الشِّرُ الَّيْهِ وَإِنْ كَانَ مِنْ خَلْقَهُ، وَبِهَذَا تَاذُبُ الأنبياءُ وَأَتْبَاعُهُم، قَالَ تَعَالَى حَكَايَةً عَنْ إثراهيم عليه السلام أنَّهُ قَالَ فِي تَعْرِيفَ قَوْمِهِ برياه: الله عني ال نجين ۾ کائين فرنگليم ولتين ۾ واق ميفت کا ينيب ، (الشعراء: ٧٨-٨٠)، فنسبُ الرض إلى نَفْسه، والشَّفَاء إلى ربه، وَهَكِذَا فَعَلَ مُؤْمِنُو الْحِنِّ، إذ قالوا، وأنا لا تديي أيا أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ أَمَا أَوَا عِبْمُ رَبُهُ رَشِيل (الحِن ١٠).

سَيِّئَةً بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ

اذَا هُمْ يَقْنَطُونَ ، مِنْ

رحمة الله، وتغيير الحال

رضى الله عنه قال:

قَالَ رَسُولُ الله صلى

الله عليه وسلم: ﴿ عَجَبًا

لأَمْرِ المُؤْمِنِ، إِنَّ أَمْرُهُ كُلُّهُ

خَيْرٌ، وَلَيْسَ ذَاكَ لأَحَد

وَلَذَلِكَ كَانَ نَسِينًا صلى الله عليه وسلم يَقُولُ في يُؤْمَنُونَ ٣٧»: دُعَاءِ الرَّبُ: ﴿ وَالشُّرُّ لَيْسَ البنك، (صحيح مسلم:

> الحسنة من الله فضلاً، وَالسَّبُئُهُ مِنَ اللَّهِ عَدْلاً: لَّا ذَكُرُ اللَّهِ الرَّحْمَةَ لَمْ يَذُكُرُ لَهَا سَبَيًا، وَلَمَّا ذَكَرَ السَّنَّةَ قَالَ: «بِمَا قَدَّمَتُ أَيْديهم ، لأنَّ الرَّحْمَةَ من الله فضلا بلا اسْتَحُقَاق، وَالسَّيِّئَةَ مِنَ الله عَدْلاً «بِمَا قَدَّمَتُ أنديهم، كماقال تَعَالَى: وَإِن شَالُمُ خَنَاتُهُ نَدُولُوا هَاذِهِ مِنْ عِنْدُ ٱللَّهُ وَلِهِ استغنر شنفة بشؤا عبريا عِندِكَ قُلْ كُلُّ مِنْ عِندِ اللَّهِ قَالِ مُؤَكِّنَ ٱلْقِرِيرُ لَا يُكَاذُونُ الْفَقِيلِ عديثًا الما الما المسالك بن عشة فَيَ اللَّهِ وَمَا أَسَالِكَ مِن حَيْثَةٍ فَين لْقُصِيلُو وَأَرْسَلُنُكُ لِلنَّاسِ رُسُولُوا لِي إِنَّهِ مُهِيًّا ﴿ (النساءِ: ٧٨، ٧٩)، فالحسنة وَالسَّيْمَةُ مِنَ اللَّهِ، وَلَكِنَّ الحسنة من الله فضلاً. والسيئة من الله عدلاً يسبب الذُنُوب وَالأَوْزَارِ. الله هو الباسط القابض:

ثُمُ أَرْشِدُ اللَّهِ النَّاسِ إِلَى

مَا يَحْمِلُهُمْ عَلَى الشُّكُر

عَلَى النَّعُمة والخَـوف

منْ زُوَالِهَا، وَالصَّيْرِ عَلَى

السَّيْنَة وَرَجِاءِ رَوَالَهَا، فَقَالَ تَعَالَى:

وأوَلَمْ يَرَوا أَنَّ اللَّه يَبْسُطُ

الرزق لن يشاء ويقدر انَّ فِي ذَلكَ لَآيَات لَقَوْم

فَاللَّهِ تَعَالَى هُوَ البَّاسطُ القَابِضُ، المُغطى المَانعُ، فَاذَا أَعْطَاكُ وَوَسَّعَ عَلَيْكَ فَقُل الْحَمُدُ لِلَّهِ، وَاحْذَرْ أَنْ تَكُفَّرَ بِنَعْمَةَ اللَّهِ فَتَزُولَ، كُمَا قَالَ تَعَالَى: وَضَرَّتِ آللهُ مَثُلُا قَرْبَيْهُ كات المنة المنبأة يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا فِن كل مكان تكفرى بأنغي ألله فأذفها ألله لياس الخوع والخوب بما كَانُوا تَصْنَعُونَ ١ وَلَقَدُ جَآدِهُمْ رَسُلُ مَنْهُمُ تَكُذُونُ فَأَغَدُهُمُ ٱلْمُدَاثُ وَهُمْ طَالِمُونَ ، (التحل: ١١٢، ١١٣)، وَإِذَا قُدرَ عَلَيْكُ رِزُقُ كَ فَاصْبِرُ وَاحْتُسِبُ، وَقُو رَجَاءَكَ في الله القَائلُ: وفَيَوْق نُعْسَكُمُ اللهُ مِن فَصَالِهِ: ان حَاةً إِنَّ اللَّهُ عَلَمُ مكي (التوبة: ٢٨)، فَالْا تَقْنَطُ مِنْ رَحْمَةَ اللَّهِ، فَقَدْ أَغْنَى الله منْ خَلْقه كَثيرًا منَ الْفُقَرَاءِ، مِنْهُمُ السَّابِقُونَ الأُولُونَ مِنَ الْهَاجِرِينَ، وقد امْثَنْ عَلَيْهِمْ بِذُلِكُ وذكرهم به فقال تَعَالَى: ﴿ وَأَذْكُرُوا إِذْ النَّهُ قُلِلٌ مُسْتَضَعَفُونَ في ٱلأَرْضِ غَفَافُوكَ أَن

وَائِنَدُمُ عِصْرِهِ. وَرَرَقُكُمُ مِنَ الطَّيْنَةِ لَمُلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ، (الأنفال: ٢٦).

وإنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتَ لُقَوْم يُؤْمِنُونَ ، الإشارَةُ عَائدَةً إلى البسط والقبض، وَخَصَّ الْمُؤْمِنِينَ بِالذُّكُر لأنَّهُمُ الَّذِينَ يَنْتَضَعُونَ بِالآيَاتِ، كُمَا قَالَ تَعَالَى: دَوْدُكُرُ فَإِنَّ ٱللَّهِكُرِي النَّغُمُّ النامي ، (الداريات:

٥٥)، فَالْمُؤْمِنُونَ يَرْبِطُونَ كُلُّ شَيْءِ بِاللَّهِ، وَيَـرُدُّونَ كُلُّ شَيْء إِلَى اللَّه، لأَنَّهُمْ يُوْمِنُونَ أَنَّ كُلُّ شَيْء نخرى بتقدير الله تَعَالَى وَمَشيئته، وَأَنَّهُ سُنْحَانَهُ مَالِكُ الْمُلْك، وَالْمُتَصَرِّفُ فيه بِالْبُسْط وَالْقَبْضِ، وَالْعَطَاءِ وَالْمُنْعِ، والإخياء والإماتة، وَغَيْر ذَلكَ مِنْ جَمِيع التَّصَرُّفَات، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلُ ٱللَّهُمَّ مَاكَ الثلك تُوق الْمُلك مِن تَشَاهُ وْتَنزِهُ ٱلْمُلْكَ مِشَن تَثَالُهُ وَشِيرًا مَن قَشَاهُ وَتُدِلُّ مَن تَشَاةً بِدُكَ ٱلْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْر مَدِيرٌ ١٠٠ تُولِمُ ٱلْيَكُ فِي ٱلنَّهَارِ وَتُولِمُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلَّيْلُ وَتُخْرِمُ ٱلْحَقِّ مِنَ ٱلْمَنْتِ وَتُغْرُجُ ٱلْمُنْتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَتَرَرُّقُ مَن تَشَالُهُ بِغَيْر حساب، (آل عمران: ٢٦،

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



يتخطفكم الناش فعادمكم

## في اقل وحبي من قصة موسى والخضر عليهما السلام

الحمد لله: والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحيه. ومن والأد. وبعد، ففي حلقاتنا التذكيرية بفضائل الأعمال لا سيما التصادق مع كتاب الله تعالى في أشهر النضحات استعدادًا لشهر الخبر والبركات، شهر القربات والصالحات؛ نتعرض لثمرة من الثمرات في هذه الكليمات لقصة من قصص القرآن مليئة بالأحكام والقوائد، ومقعمة بالمائي القرائد في السلوك بل والعقائد، وهي قصة سيدنا موسى والخضر عليهما السلام والقصة لل الصحيحين وغيرهما بتفصيل يُفضل ما عا القرآن.

> اد. مرزوق محمد مرزوق نائب المشرف العام

روى البخاري في صحيحه بسنده إلى سعيد بن جبير أنه سأل ابن عباس رضي الله عنهما فقال: إِنَّ نُوْفًا البِّكَالِي يَزْعُمُ: أَنَّ مُوسَى صَاحِبَ الخضر ليس هُوَ مُوسَى بني إسْرَائيلَ، إنَّمَا هُوَ مُوسَى آخُرُ، فَقَالَ: كَذُبَ عَدُوً اللَّهِ، حَدَّثَنَا أُبَيُّ بُنْ كَعْبٍ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أَنَّ مُوسَى قَامَ خَطِيبًا فِي بني إسْرائيل، فَسُئلَ أي النَّاسِ أَعْلَمُ؟ فَقَالَ: أَنَا، فَعَتَبَ اللَّهُ عَلَيْهِ، إِذْ لَمْ يَرُدُ العِلْمِ إِلَيْهِ، فَقَالَ لَهُ: بِلَى، لِي عَبِدُ بِمَجْمَع البَحْرِيْنِ هُو أَعْلَمُ مِنْكَ قَالَ: أَيْ رَبِّ وَمِنْ لِي بِهِ؟ - وَرُبِّمَا قَالُ سُفْيَانُ، أَيْ رَبِّ، وَكَيْفَ لِي بِهِ ؟ - قَالَ: تَأْخُذُ حُوثًا، فَتُجْعِلُهُ فِي مِكْتَلِ، حَيْثُمَا فَقَدْتَ الحوث فهو ثم، - وربِّما قال: فهو ثمَّه -، وأحَّذ حُوتًا وَجَعَلهُ فِي مِكْتَلِ، ثُمَّ انْطَلقَ هُو وَفَتَاهُ يُوشَعُ بْنُ ثُونٍ، حَتَّى إِذَا أَتْيَا الصَّخْرَةُ وَضَعًا رُءُوسُهُمَا. فرقد موسى واضطرب الحوث فخرج، فسقط فِي البحر فَاتَّخَذُ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ سَرِبًا، فَأَمْسَكَ اللَّهُ عَنِ الْحُوتِ جِرْيَةُ المَّاءِ، فَصَارَ مثلَ الطَّاقِ، فَقَالَ: هَكَذَا مِثْلُ الطَّاقِ، فَانْطَلْقَا يَمْشَيَّانِ بَقَيَّةً لَيْلَتِهِمَا وَيُومُهُمَا، حَتَّى إِذَا كَانَ مِنَ الْغُدُ قَالَ لَفْتَاهُ: آتَنَا غَدَاءَنَا، لَقَدُ لَقِينًا مِنْ سَفَرِئًا هَذَا نُصِبًا، وَلَمْ يَجِدُ مُوسَى النَّصِبَ حَتَّى جَاوَزُ حَيثُ أمره الله.

قَالَ لَهُ فَتَاهُ: (أَرَأَيْتَ إِذُ أُويِنَا إِلَى الصَّخُرَة فَإِنِّي نُسِيتُ الحُوتَ وَمَا أَنْسَانِيهِ إِلَّا الشَّيْطَانُ أَنْ آذُكُرَهُ وَاتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي البَّحْرِ عَجِياً) فَكَانَ للْحُوتَ سَرِبًا وَلَهُمَا عَجِبًا، قَالَ لَهُ مُوسَى: (ذَلَكَ مَا كُنَّا نَبْغي فَارْتُدًا عَلَى آثارهما قصصًا). رجعا مُقْصَانِ آثَارِهُمَا، حَتَّى انْتَهَيَا إِلَى الصَّخْرَة، فَإِذَا رَجُلُ مُسجِى بِثُوب، فَسلَم مُوسَى فَرد عليه، فَقَالَ وأني بِأَرْضِكَ السلامُ ؟ قَالَ: أَنَا مُوسَى، قَالَ: مُوسى بني إسرائيل قال: نعم، أثيثك لتُعلمني مما عُلَمت رُشدًا، قال: يا مُوسى: إنَّى على علم من علم الله علمنيه الله لا تعلمه، وأنت على علم من علم الله علمكه الله لا أعلمه، قال: هَلْ أَتْبِعُكُ؟ قَالَ: «إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطيعَ مَعِي صَبْرًا-وكيف تصبر على ما لم تُحطُّ به خُبرًا، - إلى قوله - «امرا».

فانطلقا بمشيان على ساحل البحر، فمرث بهما سفينة كلموهم أن يحملوهم، فعرفوا

66 نحن أمسام قصة عظيمة من قصص القرآن الكريم ومن ثمرات العيش مع كتاب الله الهاحد الديان.

سفينة صالحة غصبا وأما الغُلامُ فَكَانَ كَافَرَا وَكَانَ أبواه مُؤمنين شم قال لى سَفْيَانُ: سَمِعْتُهُ مِنْهُ مرتين، وحفظته منه، قيل لسفيان: حفظته قَبِلَ أَنْ تَسْمَعُهُ مِنْ عَمْرُو، أو تحفظته من إنسان؟، فَقَالَ: مَمِّنْ أَتَحَفِّظُهُ، وَرَوَاهُ أحد، عن عمرو غيري سمعته منه مرتين، أو تلاثا وحفظته منه.

الخَصْرُ فَحَمَلُوهُ بِغَيْرِ نُولٍ، فَلَمَا ركبا في السفينة جاء عصفور، فوقع على حرف السفيئة فنقر فِي البِحْرِ نَقْرَةُ أَوْ نَقْرَتُينَ، قَالَ لَهُ الخضريا مُوسى ما نقص علمي وَعَلَّمُكُ مِنْ عَلْمِ اللَّهِ إِلَّا مِثْلُ مَا نقص هذا العصفور بمنقاره منَ البَحْرِ، إِذْ أَخَذَ الْفَأْسَ فَنْزَعَ لُوحًا، قَالَ: قُلْمُ يَفْجُأُ مُوسَى إِلَّا وقد قلع لوحا بالقدوم، فقال له مُوسى: ما صنعت؟ قوم حملونا بغير نول عمدت إلى سفينتهم فَحَرِقْتُهَا لِتُغْرِقَ أَهْلَهَا، لَقَدُ جِئْتَ شَيْئًا إمْرًا، قَالَ: ﴿ أَلَمُ أَقُلَ

إنْكَ لَنْ تُستطيع معى صبرًا، قال: لا تُوَّاحَذُني بِمَا نَسِيتُ وَلا تُرْهِقُني مِنْ أَمْرِي عُسْرًا،، فَكَانَت الأُولَى مِنْ مُوسَى نَسْيَانًا، فَلَمَّا خُرِجًا مِنَ الْبِحْرِ مِرُوا بِغُلامٍ يِلْعِبُ مِع الصنيان، فأخذ الخضر براسه فقلعه بيده هكذا، - وأوما سفيان بأطراف أصابعه كأنَّهُ يَقَطِفُ شَيْئًا -.

فَقَالَ لَهُ مُوسى؛ أَقْتَلْتُ نَفْسًا زَكِيَّةٌ بِغَيْر نَفْس، لَقَدْ جِئْتَ شَيْئًا نُكْرًا، قَالَ: أَلَمُ أَقُلُ لَكَ إنَّكَ لَنْ تَستَطيع معى صبرًا، قال: إنْ سألتُكَ عَنْ شَيْء بعدها فلا تُصاحبني قَدْ بلغتَ مِنْ لَدُنِّي عُدِّرًا، فَانْطَلْقًا، حَتَّى إِذَا أَتَيَا أَهْلَ قَرْية اسْتَطْعَمَا أَهْلَهَا، فَأَبُوا أَنْ يُضَيِّفُوهُما، فُوجِدًا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَنْ يَنْقَضَ. مَائِلاً، أوماً بيده هكذا، - وأشار سَفْيان كَانْهُ بمسخ شيئًا إلى فوق. فلم أسمع سفيان يذكر مائلًا إلا مرة -، قال: قوم أثيناهم فلم يطعمونا وَلَمْ يُضَيِّفُونَا، عَمَدُتَ إلى حَائِطَهِمْ، لَوْ شَنْتَ لأتُحَدُّث عَلَيْهِ أَجُرًا، قَالَ: هَذَا فَرَاقُ بَيْنِي وبينك، سأنبئك بتأويل ما لم تستطع عليه

قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: وَدَدُنَا أَنْ مُوسَى كَانُ صَبِرَ فَقَصَّ اللَّهُ عَلَيْنًا مِنْ خَبْرِهُما، - قَالَ سُفْيَانُ -، قَالَ النَّبِيُّ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ يَرْحُمُ اللَّهُ مُوسَى لُو كَانَ صَبِر لَقُصَ عَلَيْنَا مِنْ أَمْرِهِمَا.

وقَـرا ابْنُ عَبَّاسِ: أَمَامَهُمْ مَلكُ بِآخُذُ كُلُّ

#### تغريج العديثاء

هذا الحديث متفق عليه؛ إذ رواه الإمامان البخاري ومسلم في صحيحيهما، ومروى في سنن أبى داوود والترمذي كذلك، ومن المواضع التي روى فيها البخاري في صحيحه - باب الخروج في طلب العلم - حديث رقم ٧٨. أحاديثُ رَافع بن خديج الْأَنْصَارِي رَضي اللَّهُ عَنْهُ - حديث رقم ٧٤، - باب في المشيئة والإرادة؛ وما تشاءون إلا أن يشاء الله،-حديث رقم ٧٠٨٠ - باب إذا حنث ناسيًا في الأيمان - حديث رقم ٦٣٢٣، - باب حديث الخضر مع موسى عليهما السلام - حديث رقم ٣٢٤٥، باب الشروط مع الناس بالقول - حدیث رقم ۲۲۰۵، - باب ما پستحب للعالم إذا سئل: أي التاس أعلم؟ فيكل العلم إلى الله - حديث رقم ١٢١، ورواه مسلم في صحيحه - باب معنى كُلُ مؤلُود يُولُدُ على الْفَطَرَة وَحَكُم مُوتَ أَطْفَالَ الْكُفَّارِ - حديث رقم ٤٩٤٠ ورواه أبو داود في سننه - باب في القدر-حديث رقم ١٤٧، ورواه الترمذي في جامعه - باب ما جاء أن الداعي يبدأ ينفسه - حدیث رقم ۳٤٥٩.

هذا وقد عمدت إلى ذكر هذه المواضع لما لكل من فائدة في عنوان يايه.

نحن أمام قصة عظيمة من قصص القرآن، ومن ثمرات العيش مع كلام الواحد الديان،



فيها علم وإيمان. وفي الحديث أن سعيد بن جبير -رحمه الله- سأل ابن عباس -رضي الله عنهما- عن قول سمعه من نوف البكالي -وكان قصاصًا-أن موسى عليه السلام الذي ورد في القصة مع الخضر عليه السلام ليس هونبي الله موسى بني إسرائيل؟ فرد عليه ابن عباس رضي الله عنهما قال: سمعت أبى بن كعب يقول: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم: بينما موسى عليه السلام قام في قومه يذكرهم بأيام الله، وأيام الله نعماؤه وبلاؤه.

حتى إذا فاضت العيون ورقت القلوب ولى موسى عليه السلام، فأدركه رجل فقال: أي رسول الله: هل في الأرض أحد أعلم منك؟ قال: لا، قال: فعتب الله عليه إذ لم يرد العلم إليه، وجواب نبي الله عليه السلام لاشك أنه ليس من ياب الكبر أو التفاخر، ولكنه إخبار بما هو معلوم : إذ هو رسول الله . فطبيعي أن يكون أعلم من في الأرض ومع هذا أراد ربنا تبارك وتعالى أن يعلمنا من خلال ذلك، فعتب عليه وأوحى إليه إن عبدًا من عبادي بمجمع البحرين هو أعلم منك، قال موسى: أي ربي كيف لي به؟ كيف أصل إليه؟ فقيل له: خذ معك حوثًا ميثًا في مكتل (أي: زنبيل)؛ فإذا بلغت في الطريق في مكان، وأعيدت الروح لهذا الحوت؛ فاعلم بأن الخضرية ذلك المكان الذي فقدت فيه الحوت. فانطلق. وانطلق معه فتاه (يوشع بن نون)، فقال موسى عليه السلام لفتاه لا أكلفك إلا أن تخبرني متى نفقد الحوت، فقال له يوشع: ما شققت على بأمر كبير، فانطلق هو وفتاه حتى أتيا الصخرة، فبينما هوفي ظل الصخرة، فرقد موسى وفتاه فاضطرب الحوت وانسل حتى خرج من المكتل، فسقط في البحر، واتخذ سبيله في البحر سربًا، قال: وأمسك الله عنه جرية الماء، حتى كان عليه مثل الطاق، يعني: محضور السرب هذا الذي دخل فيه الحوت. 1 0 وكان موسى عليه السلام نائمًا، فقال فتاه: لا

عتب الله على موسى اذ لم يرد العلم إليه، وجسواب موسى عليه السيلام لأشبك أنيه ئيس من باب الكبر أو التفاخر، ولكنه إخبار يما هو معلوم ،

أوقظه حتى إذا استيقظ يعني: ١٤ استيقظ موسى، نسي أن يخبره فانطلقا بقية ليلتهما ويومهما ونسي صاحب موسى أن يخبره فلما أصبح موسى عليه السلام رقَالَ لِلْسَنَّةُ مَالِينًا عَمَاءَنَا ، (الكهف: ٦٢). قال: ولم ينصب حتى جاوز المكان الذي أمر به، ﴿ قَالُ أَرْءَبُتُ إِذَّ أَوْيِنَا إِلَى ٱلصَّحْرَةِ فَإِنِّ شِيتُ ٱلْحُوْتَ وَمَا السَّمِيةُ إِلَّا الشَّيْطَينُ أَنْ أَذَكُّوهُ وَأَغَدُ سُبِياتُ فِي ٱلْيَحْرِ عِيامَ (الكهف: ٦٣).

قَالَ موسى: ﴿ وَإِلَّكُ مَا كُنَّا لَهُ عَالَكُمُا لَهُ عَالَوْتُلَّا عَلَى مَاثَارِهُمَا فَصَعَنَا (الْكَهِف: ٦٤)، يعني: نحن نريد أن نفقد الحوت حتى نعرف المكان الذي نفقد فيه

الحوت، فنعرف مكان الرجل الصالح الخضر عليه السلام: وَارْتُمَّا عَلَى مَاتَارِهِمَا قَصَمًا ، (الكهف:

(يعني: يقصّان آثارهما حتى أتيا الصخرة)، فرأى رجلاً مسجى عليه بثوب، فسلم عليه موسى، فقال له الخضر؛ أنى بأرضك السلام؟ يعنى: قال من أين السلام في هذه الأرض التي لا يعرف فيها السلام؟ استغرب الخضر أن شخصًا يسلم عليه، والخضر يعرف أن هذه الأرض التي يوجد فيها ليس فيها السلام؛ لأن هذه التحية غير معروفة.

فلما استفهم الخضر من أنت؟ قال: أنا موسى، قال: موسى بنى إسرائيل؟ قال: نعم، قال: فما شأنك؟ قال جئت لتعلمني مما علمت رشدًا، قال له الخضر؛ إنك على علم من علم الله علمكه الله لا أعلمه، وأنا على علم من الله علمنيه لا تعلمه يعني: كل واحد فينا يا موسى اختص بشيء من العلم لا يعلمه الأخر. قال بعض أهل العلم؛ وهذا لا يعنى أنه لم يكن هناك بينهما قدر مشترك من العلم؛ لأن هذا ضروري مثل العلم بالتوحيد هذا ضروري بالنسبة لأنبياء الله جميعا، وقَالَ لَهُ مُوسَىٰ هَلْ لَيْعُكَ عَلَىٰ أَن تُعَلِّمَن مِمَّا عُلِمْتَ رُشُكًا ﴿ قَالَ إِلَّكَ لَن تَسْتَطِيمَ مَعِي صَبْرًا ﴿ أَنَّ وَكُيْفَ تَضَيُّرُ عَقَ مَا أَزَّ أَجُعُظ بِد، خَبُّراً إِنَّ قَالَ سَتَجِدُ فِي إِن شَاَّةً أَفَدُ مِنَازًا وَلَا أَعْمِي لِكُ أَمْرًا ،

(الكهف: ٢٦-٢٦).

66

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "رحمة الله علينا وعلى موسى ، لولا أنه عجل لرأى العجب، ولكنه أخذته من صاحبه ذمامة.

> إلى فأس فعمد إلى لوح من ألواح السفينة فنزعه، فخرقها، فقال له موسى: قوم حملونا بغير نول عمدت إلى سفينتهم فخرقتها، ولِنُرقَ أَمْلَهَا لَقَدُ حِنْتَ فَيُنَّا إنرا ، (الكهف: ٧١)؛ يعني: أمرًا منكرًا فظيعًا. قال له الخضر: ، قَالَ أَنَّهُ أَقُلَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعُ مَعَيَ في (الكهف: ٧٢)، وكانت هذه المرة الأولى من موسى عليه السلام نسيانًا، فقال موسى: ولَا تُؤَاعِلُهُ بِمَّا نَسِيتُ وَلَا تُرْمِقْنِي مِنْ أَمْرِي عُسُرًا ،

فاشترط الخضر عليه السلام:

مَفَإِنِ أَتَبَعْتُنِي فَلَا تَتَثَلَّنِي عَن شَيْءٍ حَقِّيٍّ

لَعْدِثَ اللَّهِ مِنْهُ ذِكُمُ " (الكهف:٧٠)،

فوافق موسى عليه السلام

على الشرط، فانطلقا موسى

والخضر بمشيان على ساحل

البحر، فمرت بهما سفينة،

فكلموهم أن يحملوهما، فعرف

أصحاب السفينة الخضرا فقالوا: عبد الله الصالح لا

نحمله بأجر، فحملوهما بغير

ئول يعنى: بغير أجر؛ فلم يفجأ موسى إذ عمد الخضر

ثم خرجا من السفينة فبينما هما يمشيان، حتى إذا لقيا غلمانًا يلعبون، فانطلق إلى أحدهم بادي الرأي فقتله، فذعر عندها موسى ذعرة منكرة، فقال موسى: ﴿ أَنْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ رُكِيَّةً بِعَيْرِ نَفْسِ لَقَدُ جِنْتَ شَيْنًا نُكُوًّا ،(الكهف: ٧٤)، أي: بغير حق شرعى فكانت هذه من نبي الله موسى عمدًا لفظاعة المنكر؛ قال: ﴿ قَالَ أَرِّ أَقُلَ لك إنك لن تستطيع معي صيرا ((الكهف: ٧٥).

قال: وهذه أشد من الأولى التي هي ، قالَ أَلْدَ أَقُلُ إِنَّكَ لَن تُسْتَطِيعَ مَعَى صَيُّرًا (الكهف: ٧٧) بزيادة لك في الثانية، قال: ﴿ أَلَّ أَوْلُكُ الْرُ أَوْلُكُ الْرُ أَوْلُكُ اللَّهِ أَوْلُكُ لَكُ إِنَّكُ لَن تَسْتَطِيع مَعَي صَعْرًا ((الكهف: ٧٥)؛ فتنبُّه موسى لخطئه، فقال: ﴿إِنْ مَالَئُكُ عَنْ شَيْءٍ بِعَدَهَا فلا شخص (الكهف: ٧٦).

ثم استأنفا السير، وأَطْلَقًا حَيَّ إِذَا أَنِّ أَفْلُ قَرْنَةِ أَسْتَطْعُمَا أَهْلُهَا (الكهف: ٧٧). (أي طلبوا منهم الطعام). وقابوا أنْ يُضَيِّفُوهُمَا فَوَجِدًا

موسى، ﴿إِنْ سَأَلَتُكَ عَنْ شَيْءٍ يَعْدُهَا ملا تصحفي (الكهف: ٧٦). فقال له الخضر: « هَلْنَا مُرْقُ سَيْ وَيَعْنِكُ سَأَنْبَتُكُ يُنَّاوِمِل مَا لَمُ فَسَتَّطِع الكهف: ٧٨)، قال رسيول الله صلى الله عليه وسلم: "رحمة الله علينا وعلى موسى، لولا أنه عجل لرأى

فيها جدارًا يكاد أن يسقط

وفأقامه .. قال له موسى: قوم

أتيناهم فلم يضيفونا ولم

يطعمونا، وقَلَ لَوْ شِنْتُ لَنَّغَلْتُ

عَلَيْهِ أَجُرًا إِلَى قَالَ هَاذًا فَاقُ

سى وساك (الكهف: ٧٧-٧٧)،

وكانت الثالثة شرطا شرطه

العجب، ولكنه أخذته من صاحبه ذمامة" (رواه مسلم: ٢٣٨٠). (أي: أخذه الحياء والإشفاق).

فيقول صلى الله عليه وسلم: يرحم الله موسى لوددت أنه كان صبر حتى كان يقص علينا من أخدارهما.

ثم بدأ الخضر عليه السلام في تفسير ما أشكل على نبى الله موسى.

وأشًا النَّمَاةُ فَكَانَتُ لِمُسْتَكِينَ يَعْمَلُونَ فِي ٱلْبَحْر فَأَرَدِتُ أَنْ أَعِيبُهَا وَكَانَ وَزَآءَهُم مَيَاكُ بَأَخُذُ كُلُّ مُنفِيدَةٍ مَن الكهف: ٧٩)، فأردت إذا هي مرت به أن يدعها لعيبها.

وأما الغلام، فإنه طبع يوم طبع كافرًا، وكان أبواه مؤمنين، فخشينا لو أنه أدرك -يعني: كبر- أرهقهما «مُغَنَّا وَكُفَّرًا 🕟 فَأَرْدًا أَنَّ لللهُمَا رَفُّهُمَا مَرَّلُ مِنْهُ زَكْوَةً وَأَوْلَ رُحُمًا ((الكهف: .( A1 - A .

والقصة الثالثة للجدار الذي يملكه غلامان يتيمان في المدينة، وكان تحته كنز لهما وكان أبوهما صالحًا؛ فسخر الله الخضر عليه السلام لإقامة الجدار على مكان الكنز صيانة للكنز؛ إكرامًا للأب الصالح حتى يكبر اليتامي فيستخرجا كنزهما رحمة من الله تعالى.

وللحديث صلة إن شاء الله. والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله وكفى، والصلاة والسلام على رسوله المصطفى وآله وصحبه ومن اقتفى أثره إلى يوم الدين، وبعد، فإن الله اصطفى بعض الأزمان بمزيد فضل منه فأحل فيها بركته، ومن هذه الأزمنة الفاضلة شهر رجب الفرد، وهو الشهر السابع من الأشهر القمرية، وقد سمى رجبًا من الترجيب، لتعظيم العرب له، فالترجيب، التعظيم. (مشارق الأنوار على صحاح الآثار، للقاضي عياض: ١/ ٢٨٢).

وهو أحد الأشهر الحرم التي اصطفاها الله تعالى من أشهر السنة القمرية الأثني عشر، قال الله تعالى، وإِنَّ عِنَّهَ الشُّهُورِ عِندَ أَلِنَّا عَنْمَ ثَهُرًا فِي كِتَبِ أَلَّهِ بِوَمُ ظَلَقَهُ الْاَتْنِي وَالْأَرْضَ مِنْهَا أَرْعَكُ حُمُّ ذَلِكَ اللِّينُ الْقِيمُ فَلا تَظَلِمُوا فِينَ أَنْفُكُمُ ، (التوبة، التمكنوت وَالْأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةُ حُمُّ ذَلِكَ اللِّينُ الْقِيمُ فَلا تَظلِمُوا فِينَ أَنْفُكُمُ ، (التوبة، الله على الله الحرم الحجة، والحرم، والمحرم، وهي: دو القعدة، وذو الحجة، والمحرم، وشهر وهو، شهر رجب، ويأتي بعد شهر الله المحرم بخمسة أشهر، وهي: صفر، وربيع الثاني، وجمادي الأولى، وجمادي الثانية.

فهو الشهر السابع من أشهر السنة الهجرية؛ ولذلك سمي رجبًا الفرد؛ لوقوعه منفردًا عن بقية الأشهر الحرم الثلاثة.

\$331 هـ - العدد 114 - السنة الثانية والخمسون

والأشهر الحرم كانت معظمة في الجاهلية تعظيمها في الإسلام، وكان أهل الجاهلية يتركون فيها القتال خاصة شهر رجب حتى سموه منصل الأسنة، أي: مخرج الأسنة - نصل الرمح أو نصل السهم - من أماكنها، ومما يدل على ذلك ما أخرجه البخاري (٤١١٧) عن أبي رجاء العطاردي رضى الله عنه قال: كنا نعبد الحجر، فإذا وجدنا حجرا هو أخير منه ألقيناه وأخذنا الأخر، فإذا لم نجد حجرًا جمعنا جثوة من تراب، ثم جئنا بالشاة فحلبناه عليه، ثم طفنا به، فإذا دخل شهر رجب قلنا: مُنصل الأسنة؛ فلا ندع رمحًا فيه حديدة، ولا سهمًا فيه حديدة إلا نزعناه والقيناه في شهر رجب..

ومن هذا ما رواه البيهقي في شعب الإيمان (٨ / ٣٢٣ / ٣٦٤٦) عن قيس بن حازم وقد ذكرشهررجب قال: كنا نسميه الأصمية الجاهلية من حرمته، أو شدة حرمته في أنفسنا ،،

وهذا الشهر كانت تعظمه في الجاهلية قبيلة مضر أكثر من سائر العرب، ولذلك كان يسمى رجب مضر، فعن أبى بكرة: أن النبي صلى الله عليه وسلم خطب في حجته، فقال: «إن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السماوات الأرض: السنة اثنا عشر شهرًا، منها أربعة حرم: شلاث متواليات: ذو القعدة وذو الحجة والمحرم، ورجب مضر الذي بين جمادى وشعبان، (أخرجه البخاري ٣١٩٧، ومسلم (17V9

قال أبو عبيد القاسم بن سلام في غريب الحديث (٣/٣): «سماه: رجب مضر؛ لأن مضر كانت تعظمه وتحرمه، ولم يكن يستحله أحد من العرب إلا حيان: خثعم وطيء فإنهما كانا يستحلان الشهور.

وكان الذين ينسئون الشهور أيام الموسم يقولون: حرمنا عليكم القتال في هذه الأشهر إلا دماء المحلين، فكانت العرب

تستحل دماءهم خاصة في هذه الشهور لذلك،

ولشهر رجب في لسبان العرب أسماء كثيرة، فقد نقل الحافظ ابن حجر في تسين العجب (ص ٢١) عن ابن دحية أن لشهر رجب ثمانية عشر (١٨) اسمًا منها الأسماء الثلاثة السابقة -رجب الفرد، رجب الأصم، ورجب مضر-، وكثرة أسماء الشيء تدل على تعظيمه، وهذه الأسماء هي إلى الأوصاف أقرب.

والأشهر الحرم معظمة عند الله كما سبق دليل ذلك من سورة التوبة في أول المقال، وقد قال الله تعالى أيضا: » (المائدة: ٢)، أي: لا تظلموا أنفسكم في سائر السنة بانتهاك المحرمات، ثم اختص من ذلك أربعة أشهر فقال: ولا تحلوا الحرمات في الشهر الحرام، فعظم حرماتهن، وجعل الذنب فيهن أعظم، وكذا العمل الصالح فيهن بالأجر أعظم.

قلت: ومما ورد صحيحًا في السنة، وهو مشعر بفضل شهر رجب:

حديث أسامة بن زيد . رضى الله عنهما . قال: وقلت يا رسول الله صلى الله عليه وسلم: لم أرك تصوم من شهر من الشهور ما تصوم من شعبان؟ قال: ذلك شهر بغفل الناس عنه بين رجب ورمضان وهو شهر ترفع فيه الأعمال إلى رب العالمين فأحب أن يرفع عملي وأنا صائم، رواه أحمد (۲۱۸۰۱)، والنسائي (۲۳۵۲).

فضى الحديث إشعار بأن شهر رجب يشابه رمضان، وأن الصحابة كانوا يشتغلون فيه بالعبادة كما يشتغلون برمضان؛ فينشغلون بهما عن نظير ذلك في شهر شعبان، وفي تقرير ذلك ما يدل على مشروعية الصوم في رجب بل على استحبابه. لكن بغير تخصيص أيام بعيتها فيه.

ومما ورد فيه من الضعيف الذي ينجبر





حديث مجيبة الباهلية عن أبيها أو عمها أنهُ: ، أنه أتى رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم انطلق فأتاه بعد سنة وقد تغيرت حاله وهيئته.

فقال: يا رسول الله أما تعرفني؟ قال: ومن أنت؟

قال: أنا الباهلي الذي جنتك عام الأول. قال: فما غيرك وقد كنت حسن الهيئة؟ قال: ما أكلت طعامًا منذ فارقتك إلا بليل. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: لم عذبت نفسك؟

ثم قال: صُم شهر الصبر، ويومًا من كل شهر. قال: زدني فإن بي قوة.

> قال: صم يومين. قال: زدني.

قال: صم ثلاثة أيام.

قال: زدني.

قال: صم من الحرم واترك، صم من الحرم واترك، صم من الحرم واترك.

وقال بأصابعه الثلاثة فضمها ثم أرسلها». (أخرجه أبو داود ۲٤۳۰، ۱۷٤۱، والنسائي في الكبرى ۲۷٤۳).

والحديث: ضعيف، قال الحافظ في تبيين العجب (ص ٣٠): في إسناده من لا يُعرف. فهذا يدل على فضل صيام الأشهر الحرم في

الجملة، ومن ضمنها شهر رجب.

أما تخصيص رجب بالصيام فسيأتي أنه لم يرد فيه حديث صحيح يصلح للحجية يدل على مشروعية تخصيصه أو شيء من أيامه بالصيام، بل كان عمر بن الخطاب -رضي الله عنه- ينهى عن صومه نهيا شديدًا، فعن خرشة بن الحرقال: رأيت عمر بن الخطاب يضرب أكف الرجال في صوم رجب حتى يضعوها في الطعام، فيقول: رجب وما رجب إنما رجب شهر كانت تعظمه الجاهلية فلما جاء الإسلام ترك، (أخرجه ابن أبى شيبة وقد صحح الألباني في الأوسط (٢٣٦))،

والتحقيق في هذا ما قاله الحافظ ابن حجر في تبيين العجب، قال (ص ٧٠ - ٧١): «فهذا النهي منصرف إلى من يصومه معظمًا الأمر الجاهلية.

أما إن صامه لقصد الصوم في الجملة، من غير أن يجعله حتمًا، أو يخصَ منه أيامًا معينة يواظب على صومها، أو ليال معينة يواظب على قيامها، يظن أنها سنة، فهذا من فعله مع السلامة مما استثنى فلا بأس به، فإن خصَ ذلك أو جعله حتمًا فهذا محظور، وقد ورد في فضل شهر رجب، وفي فضل



وقد صرح بمعنى ذلك الأستاذ: أبو محمد بن عبد السلام وغيره.
- وليحذر المرء من دخوله تحت قوله صلى

- وليحدر المرء من دخوله بحث قوله صلى الله عليه وسلم: (مَن حدَّث عني بحديث يرى أنه كذب فهو أحد الكذابين) فكيف بمن عمل به؟

- ولا فرق في العمل بالحديث في الأحكام، أو الفضائل: إذ الكل شرع».

قلت: وقد أفرد الحافظ ابن حجر -رحمه الله تعالى- أحاديث شهر رجب بمؤلف سماد: "تبيين العجب بما ورد في فضل رجب"؛ نصحًا للأمة واجابة لبعض السائلين، وقد ذكر الحافظ في تبيين العجب ثمانية وثلاثين حديثًا منها المرفوع ومنها الموقوف.

وقسم الكتاب على مقدمة، وثلاثة فصول. ذكر في المقدمة فضل رجب، وأسماءه، وما ورد غير صريح في فضل الصوم خاصة فيه، وقد ذكر في هذه المقدمة ثلاثة أحاديث.

ثم انتقل إلى ذكر الأحاديث الصريحة فيه، فقال (ص ٣٣): وأما الأحاديث الواردة في فضل رجب، أو فضل صيامه، أو صيام شيء منه صريحة، فهي على قسمين: ضعيفة، وموضوعة.

ونحن نسبوق الضعيضة، ونشبير إلى الموضوعة إشارة مفهمة.

وقد قسم هذا القسم من كتابه إلى ثلاثة مقاصد رئيسة:

المقصد الأول: ذكر فيه ما ورد في شهر رجب من الأحاديث الضعيفة، وبين أنها شديدة الضعف ضعفها لا ينجبر، وعددها: عشر أحاديث ساقها، تبدأ من الحديث: الرابع وتنتهي بالحديث: السادس على الترتيب، ثم ذكر سبعة أحاديث أخرى ضعيفة، وهي الأحاديث: ٢٧.٢٦.٢٥.٢٥. ٢٠.٢٠.٢٠. المقصد الثاني: ذكر فيه ما ورد في شهر رجب من الأحاديث الباطلة والموضوعة والمكذوبة، قال في أول هذا المقصد (ص

بعض أيامه ولياليه، وفي تخصيص بعض العبادات فيه كالصلاة والصيام عدد كبير من الأحاديث، لكن لا يصح منها شيء فيه، من الأحاديث، لكن لا يصح منها شيء فيه، وهي دائرة بين الضعف الشديد الذي لا ينجبر وبين النكارة بل الوضع، وكذا ابتدع فيه الناس كثير من العبادات التي ليس لها أصل في سنة النبي صلى الله عليه وسلم. قال البيهقي في شعب الإيمان (٨ /٣١٩): «روي في هذا الباب أحاديث مناكير في رواتها قوم مجهولون وضعفاء، وأنا أبراً إلى الله تعالى من عهدتها».

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوى (٢٩/٢٥): وأما صوم رجب بخصوصه فأحاديثه كلها ضعيفة بل موضوعة، لا يعتمد أهل العلم على شيء منها. وليست من الضعيف الذي يروى في الفضائل، بل عامتها من الموضوعات المكذوبات.

وقال ابن قيم الجوزية في المنار المنيف (ص ٩٦): «وكل حديث في ذكر صوم رجب، وصلاة بعض الليالي فيه فهو كذب مفترى».

وقال الحافظ ابن حجر في تبيين العجب بما ورد في شهر رجب (ص ٢٦): «لم يرد في فضل شهر رجب، ولا في صيامه، ولا في فضل شيء منه معين، ولا في قدام ليلة مخصوصة فيه؛ حديث صحيح يصلح للحجة. وقد سبقني إلى الجزم بذلك الإمام أبو إسماعيل الهروي الحافظ ...

لكن اشتهر أن أهل العلم يتسمحون في ايراد الأحاديث في الفضائل وإن كان فيها ضعف، ما لم تكن موضوعة.

وينبغى مع ذلك اشتراط:

أن يعتقد العامل كون ذلك الحديث ضعيفًا.

وألا يشهر ذلك: - لنلا يعمل المرء بحديث ضعيف؛ فيشرع ما ليس بشرع.

- أو يراه بعض الجهال فيظن أنه سنة صحيحة.



#### من البدع لي شهر رجب:

لا شك في فضل شهر رجب لما سبق وغيره، لكن لا يعني هذا جواز الإحداث في الدين فالعبادات توقيفية؛ لا يجوز فعل شيء منها إلا بدليل من الكتاب وصحيح السنة، ولم يصح عن النبي - صلى الله عليه وسلم حديث في تخصيص رجب بعبادة معينة.

#### ومن البدع التي يضعلها بعض الناس هيه:

ا. صلاة الرغائب في الجمعة الأولى من رجب.
 وللعزبن عبد السلام رسالة في بيان بدعيتها
 وبيان أن ما ورد فيها فهو موضوع اسمها:
 الترغيب عن صلاة الرغائب الموضوعة.

قال النووي في المجموع (٤ /٥٥): «الصلاة المعروفة بصلاة الرغائب وهي ثنتا عشرة ركعة تصلى بين المغرب والعشاء ليلة أول جمعة في رجب. وصلاة ليلة نصف شعبان مائة ركعة. وهاتان الصلاتان بدعتان مائة ركعة. وهاتان الصلاتان بدعتان كتاب قوت القلوب. وإحياء علوم الدين، ولا بالحديث المذكور فيهما؛ فإن كل ذلك باطل، ولا يغتر ببعض من اشتبه عليه حكمهما من الأئمة. فصنف ورقات في استحبابهما فإنه غالط في ذلك.

وقد صنف الشيخ الإمام أبو محمد عبد الرحمن بن إسماعيل المقدسي كتابًا نفيسًا في إبطالهما فأحسن فيه وأجاد رحمه الله .. ٢ ـ صلاة وأعمال أم داود في نصف رجب، وهي من بدع الشيعة.

تخصيص زيارة المقابر بشهر رجب،
 والتصدق عن روح الموتى فيه.

 تخصيص رجب بأدعية وأذكار معينة لم يصح فيها حديث.

 ه. الاحتفال ليلة السابع والعشرين من رجب بالإسراء والمعراج ومن ذلك تخصيص رجب بالعمرة، والعمرة فيه جائزة لكنها ليست خاصة به.

نسأل الله أن يهدينا لكل ما يرضيه عنا ويُجنّبنا مساخطه،

والحمد لله رب العالمين.

٢٠): , وورد في فضل رجب من الأحاديث الباطلة أحاديث لا بأس بالتنبيه عليها لئلا يغتر بها، فمنها...، وعددها: واحد وعشرون حديثاً، تبدأ بالحديث السابع، وتنتهي بالحديث العشرين، ثم الأحاديث: ٢٩,٢٣.

ويلاحظ القارئ الكريم: أن الشيخ المصنف لم يضرد كل قسم من القسمين اللذين ذكرهما بفصل وحده، بل اختلطت أحاديث القسمين، كما سبقت الإشارة إلى ذلك.

المقصد الثالث: ذكر فيه ما ورد من الأحاديث في النهي عن اتخاذ رجب عيدًا، أو الاعتقاد بأنه معظم كما كان في الجاهلية، أو أنه أفضل من غيرد من الشهور، وذكر أنه لا يجوز شيء من الأعمال العبادية فيه، حيث كانت تابعة لهذا المقصد، وقد ذكر فيه تسعة أحاديث.

#### من الأحداث الني وقعت بإنشهر رجب:

١ . هجرة المسلمين الأولى إلى الحبشة سنة خمس من النبوة.

٢ . مات فيه النجاشي رضي الله عنه بالحبشة سنة تسع من الهجرة. وصلى عليه النبي صلى الله عليه وسلم بالمدينة.

عزوة تبوك إلى الروم التي قادها النبي
 صلى الله عليه وسلم وذلك سنة تسع من
 الهجرة.

٤. فتح دمشق سنة ١٤هـ على يد أبي عبيدة
 بن الجراح، وخالد بن الوليد.

 هعركة الزلاقة بالأندلس سنة: ٤٧٩هـ وانتصر فيها المسلمون بقيادة يوسف بن تاشفين.

٦. استعادة بيت المقدس من الصليبيين واخراجهم من بلاد الشام على يد صلاح الدين الأيوبي سنة: ٥٨٣ هـ.

ولم يثبت أن الأسراء وقع في شهر رجب وإن ذكره بعض القصاص، وقد نقل الحافظ في تبيين العجب عن ابن دحية قوله: «وذكر بعض القصاص أن الإسماء كان في رجب، قال: وذلك كذب». ينظر: تبيين العجب

(ص ۲۳).







الرزاق من أسماء الله الحسنى

قَالَ الله تَعَالَى: (وَمَا خَلَفْتُ آلِمَنَ وَآلَانسَ إِلَّا لِيَعْنُدُونِ (٥) مَا أُويدُ مِنْمُ مِن زِيْقِ وَمَا أُرِيدُ أَنَّ يُطْعِمُونِ (٣) إِنَّ أَلَفَ هُوَ ٱلْزَاقُ ذُو ٱلْفُؤْةِ ٱلْمَدِيثُ) (الذاريات:٥٨:٥٨).

قَوْلُهُ: (الرَّزَّاقُ) أَيْ: الَّذِي يُعْطِي خَلَقَهُ مِنْ غَيْر احْتِياجِ الْيَهِمْ. قَوْلُهُ: (ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ) أَيْ: الشَّدِيدُ الْقَوِيُّ. (تفسير القرطبي- في ١٠٤ - ص٥٦).

أرزاق المخلوقات عند الله تعالى

(۱) قال الله تعالى: (وَقَ النَّهَ رِزَفُكُو وَمَا وَعُدُونَ اللهِ تعالى: (وَقَ النَّهَ رِزَفُكُو وَمَا وَعُدُونَ اللهِ مَرْبَ النَّمْ مِلْتُونَ اللهِ لَمَنْ مِنْلُ مَا أَنْكُمْ مِلْتُونَ ) (الذاريات: ۲۲: ۳۳): قال الحسن البصري (رَحِمَهُ الله): السُّحَابِ فِيهِ وَاللهِ رِزْقُكُمْ، وَلَكُنْكُمْ تُحُرمُونَهُ بِخَطَاياكُمْ وَأَعُمَالِكُمْ. وَلَعُمَالِكُمْ. (تَضَعير الطبرى - جـ ۲۱. ص ۵۲۱).

(٢) قال الله تعالى: (قُلْ أَلِيَكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِاللَّهِى خَلَقَ ٱللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ ا

تعريف الرزق

الْـرُزُقُ: هو الْعَطَاءُ، وَهُـوَ كُلُّ مَا يَنْتَفِعُ بِهِ المسلم من الحِلال.

يُقَالُ: رَزُقُ اللَّه: أَيُ: عَطَاءُ اللَّه تَعَالَى. (لسان العرب- لابن منظور- جـ ١٠- صـ١٥٠)؛ قَالَ اللَّه تَعَالَى: (عَارَتُهُمْ عُشَقَ) (البقرة: ٤)؛ قَوْلُهُ: (رَزَقْنَاهُمُ): أَيُ أَعْطَيْنَاهُمُ.

أنواع الرزق

الرُزْقُ له صور متعددة، وسوف نذكر بعضاً منها؛ زيادة الإيمان والمحافظة على العبادات المشروعة رزق، والبركة في الصحة والأولاد رزق، ومحبة الناس وثقتهم رزق، والتوفيق في العمل رزق، وإجابة الدعاء رزق، والحرص على حضور مجالس العلماء وطلب العلم النافع رزق، والتوفيق في قضاء حوائج الناس رزق، والصبر على الشدائد طلباً للثواب رزق من عند الله سُبُحانه وتَعالى.

ٱلْمُنْكِينِ ﴿ ﴾ وَيَعْمَلُ فِيهَا رَوْسِي مِن قَوْفِهَا وَيَزُلُكُ فِيهَا وَفَكَّرُ فِيَّا أَفُونَهَا فِي أَرْهَهُ أَيَامِ سُوَّةً لِلنَّالِينَ). (فصلت ٩: ١٠)؛ قال عكرمة (رحمه الله): في قوله: (وقدر فيها أقواتها) في كل أرض قوت لا يصلح في غيرها. (تفسير الطبري- جـ ٢٠ ص ٢٨٧). قال ابن جرير الطبري (رحمه الله): الله تعالى أَخْبِرَ أَنْهُ قَدْرَ فِي الأَرْضِ أَقْوَاتَ أَهْلَهَا، وَذَلْكَ مَا يَقُوتُهُمْ مِنَ الغَدَاءِ، وَيَصْلَحُهُمْ مِنَ الْعَاشِ، وَلَم يُخصص جل ثناؤه بقوله (وقدر فيها أقواتها) أنه قدر فيها قوتا دون قوت، بل عم الخبر عن تَقَديره فيهَا جَمِيعَ الأَقْوَاتَ، وَمَمَّا يَقُوتَ أَهْلُهَا مَا لا يَصْلَحُهُمْ غَيْرُهُ مِنَ الغَدَاءِ، وَذَلِكَ لا يَكُونُ إلا بالمطر والتَصرُف في البلاد لما خص به بعضا دُونَ بِعض، وممَّا أَخْرِج من الجبال من الجواهر، ومن البحر من المأكل والحلي. (تفسير الطبري-ج ۲۰. ص ۲۸۸).

(٣) قال الله تعالى: (رماس بالله قال الأرب الا بر أَسَّهُ وَ اللّهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ

قدرة الله في رزقه عظيمة

قال تعالى: ﴿ وَالْأَرْضَ مَلَدُنْهَا وَالْتَسْنَا فِيهَا رَوْسَ وَالْبُنْنَا فِهَا مِن كُلُّ مَنْ وَمُولُولِ أَنَّ وَحِمْلِنَا لَكُو فِهَا مَعْمِسَ وَمِن لِشَنْمُ لَهُ مِرْوِقِينَ ﴿ أَ وَلِدَقِن مِنْ وَإِلَّا عِنْدَا حَرَالِينَهُ وَمَا نَفْرُلُهُ ۚ إِلَّا مِقْدَرٍ مَقَلُومٍ ﴾ (الحجور: ٢١:١٩).

قَالَ الْإِمَامُ الْقَرَطْبِي (رَحْمَهُ اللَّهُ): قَوْلُهُ تَعَالَى: (وَإِنْ مِنْ شَيْءِ إِلاَّ عِنْدَنَا خَزَائِنُهُ): أَيُ وَإِنْ مِنْ شِي مِنْ أَزْزَاقِ الْخُلَقِ وَمِنَافِعِهِمُ إِلاَّ عِنْدَنَا خَزَائِنُهُ. (تفسير القرطبي- جِـ ١٠ - صِ١٤).

(تفسير الفرطبي حرا - ص ١٠٠). وعَنْ أَبِي ذَرُ الغفاري، رُضِيَ الله عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ، صلى الله عليه وسلم، فيما روَى عَنِ الله تَبَارَكُ وَتَعَالَى أَنْهُ قَالَ، يَا عَبَادي لُوْ أَنْ أَوْلُكُمْ وَآخِرُكُمُ وَانْسَكُمْ وَجِنْكُمْ قَامُوا فِيْ صَعِيد واحِدٍ فَسَأَلُوني

فأعطيت كُلُ إنسانِ مسألته، ما نقص ذلك مما عندي إلا كما ينقص المخيط إذا أدخل البخر، عندي إلا كما ينقص المخيط إذا أدخل البخر، يا عبادي إنما هي أعمالكم أخصيها لكم، ثم أوفيكم إياها، فمن وجد خيرًا، فليحمد الله ومن وجد غير ذلك، فلا يلومن إلا نفسه. (مسلم حديث: ٢٥٧٧).

قَالَ الأمامُ النووي رحمهُ اللّه: قَوْلُهُ: (مَا نَقَصَ ذَلكَ ممًا عَنْدي إلاَّ كَمَا يَنْقُصُ الْخُيطُ إِذَا أَدْخَلَ الْبَحْر) المُخْيطُ: (هَ الْأَبْرَةُ: قَالَ الْغُلَمَاءُ: هَذَا تَقْرِيبُ إِلَى الأَفْهَام وَمَعْنَاهُ لا يُنْقَصُ شَيْئًا أَصَلاً. (مسلم بشرح النووي- ج.١٦ - ص١٣٣).

الله تعالى يرزق المخلوقات الضعيفة بلا سبب قال الله تعالى: ( وَكَانُ مَنْ وَلَا عَمْلُ رَزْهَا الله تعالى: ( وَكَانُ مَنْ وَلَا عَمْلُ رَزْهَا الله تعالى: ( وَكَانُ مَنْ اللّه الله: قَوْلُهُ: ( وَكَانُونُ مَنْ دَائِة لا تَحْمِلُ رِزْقَهَا ) أَيْ: لاَ تُطِيقُ جَمْعَهُ وَتُحْصِيلَهُ وَلاَ تُوْخُرُ شَيْئًا لَغَد.

قُولُهُ: (اللّهُ يَرُزُقُهَا وَايَّاكُمُ) أَيُّ: اللّهُ يُقَيِّضُ لَهَا رَزْقَهَا عَلَى ضَعْفَهَا، وَيُيَسِّرُهُ عَلَيْهَا، فَيَبْعَثُ إلَى كُلُ مَخْلُوقٍ مِنَ الرِّزْقِ مَا يُصْلُحُهُ، حَتَّى الذَّرِ فَيَ لَكُلُ مَخْلُوقٍ مِنَ الرِّزْقِ مَا يُصْلُحُهُ، حَتَّى الذَّرِ فَيَ قَرَارِ الأَرْضَ، والطَّيْرِ فِي الهَواءِ وَالْحِيتَانِ فِي المَّاءِ. (تفسير ابن كثير - جـ - - ص ٢٩٢)

الله تعالى يرزقُ الرضيعُ، لبناً صافياً، ليكون طعامه وشرابه، وكذلك يرزقُ سُبُحانهُ الطيورَ والحيواناتُ العمياءُ، والضعيفةُ، التي لا تستطيع أن تسعى للحصول على أرزاقها، وهذا أمُرٌ معلومٌ لجميع الناس.

نبينا صلى الله عليه وسلم يحتنا على الثقة برزق الله (١) عن عبد الله بن عمرو بن العاص، رضي الله عليه عنهما، قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: كتب الله مقادير الخلائق قبل أن يخلق السماوات والأرض بخمسين ألف سنة. قال: وعرشه على الماء. (مسلم حديث ٢٦٥٣). (٢) عن عبد الله بن مسعود، رضي الله عنه، قال: قال: رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو الصادق المصدوق: إن أحدكم يُجمع خلقه في بطن أمه أربعين يؤما ثم يكون علقة مثل ذلك ثم يكون علقة مثل ذلك ثم يكون مضغة مثل ذلك، شم يبعث الله عمله فيها لله عمله فيؤمر بأربع كلمات، ويُقال له: اكتب عمله فيؤمر بأربع كلمات، ويُقال له: اكتب عمله

للألباني- جـ٤- حديث ١٥٤٣). الثقة بالرزق عند علفنا الصالح

(۱) عن عُمَر بْنِ الْخَطَابِ، رَضِي اللَّه عَنْهُ، قَالَ: أَمَرَنَا رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم أَنْ نَتَصَدَقَ هَوَافَقَ ذَلْكَ عَنْدي مَالاً هَقَلْتُ: الْيَوْمَ أَسْبِقُ أَبَا بَكْرِ إِنْ سَبِقَتُهُ يَوْمَا. قَالَ: فَعَنْتُ بِنَصْف مالي، هَقَالَ: رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: مَا أَبْقَيْتُ لأَهْلِكَ ؟ قَلْتُ: مَثْلَهُ. وَأَتَى أَبُو بَكْرِ بِكُلُ مَا عَنْدَهُ، فَقَالَ: يَا أَيَا مَثْلَهُ. وَأَتَى أَبُو بَكْرِ بِكُلُ مَا عَنْدَهُ، فَقَالَ: يَا أَيَا مَثْلَهُ. وَأَتَى أَبُو بَكْرِ بِكُلُ مَا عَنْدَهُ، فَقَالَ: يَا أَيَا فَرَسُولُهُ (أَيُ رَضَاهُمَا). قَلْتُ: وَاللَّه لاَ أَسْبِقُهُ وَرَسُولُهُ (أَيُ رَضَاهُمَا). قَلْتُ: وَاللَّه لاَ أَسْبِقُهُ إِلَى شَيْءَ أَبِدَا. (صحيح الترمذي للألباني-

(٢) قبال عَلي بِن أبي طالب، رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ: إِن الْعبِدَ ليَحرم نَفْسه الرُزْقَ الحَلالَ بَتركَ الصبر، ولا يَـزداد عَلى ما قَـدُرَ له. (ربيع الأبرار- جار الله الزمخشري- جـ٥- ص٣٣٧).

(٣) قَالَ عَبْدُ اللّه بْن مَسْعُود رَضِيَ اللّهِ عَنْهُ:
اليَّقِينُ أَنْ لاَ تَرْضِيَ النَّاسَ بِسَحْطِ اللّه ، وَلاَ تَكْمَدُ أَحْدَا اللّه ، وَلاَ تَلْمُ أَحْدَا عَلَى رَزْقِ اللّه ، وَلاَ تَلْمُ أَحَدَا عَلَى مِا لَمْ يُوْتِكُ اللّه عَزْ وَجَلَ ، فإنَّ الرُزْقَ لاَ يَسُوقُهُ حَرْصُ حَريص، وَلا يَرُدُهُ كَراهيةُ كَاره، فإنَّ الله تبارَك وَتَعَالى بِقسْطه وَعلَمِه وَحِلْمه جَعَل الرَّوْحَ وَالفَرَجَ فِي اليَّقِينَ وَالرَّضَا، وَجَعَل الهُمَ وَالحَرْن فِي الشَّكُ وَالسَّحْط. وَجَعَل الهُمَ وَالحَرْن فِي الشَّكُ وَالسَّحْط. وَجَعَل الهُمَ وَالحَرْن فِي الشَّكُ وَالسَّحْط. (اليقين- لابن أبي الدنيا- ص٧٤- رقم: ٣), (٤) قَالَ أبو سعيد الخدري، رضي الله (٤) قَالَ النَّاسُ: لا تَحْملنَكُمُ العُسْرَةُ عَلَى طَلَب الرِّزْق مِنْ غَيْر حلّه. (غذاء الألباب- طلب الرِّزْق مِنْ غَيْر حلّه. (غذاء الألباب- للسفاريني- جـ٢- ص٧٤٥).

(٥) كَانَ عَطَّاءُ الخُراسَانيُ رَحِمَهُ اللَّهُ لاَ يَقُومُ مِنْ مَجْلسه حَتَّى يَقُول: اللَّهُمَّ هَبْ لَنَا يَقُومُ مِنْ مَجْلسه حَتَّى يَقُول: اللَّهُمَّ هَبْ لَنَا يَقَينا بِكَ حَتَى تَهُونَ عَلَيْنا مُصيبَاتُ الدُّنيا، وَحَتَى نَعْلَمَ أَنَّهُ لاَ يُصيبُنَا إلاَّ مَا كُتبَ لَنَا عَلَيْنا، وَلا يَأْتِينَا مِنْ هَذَا الرُزْقِ إلاَّ مَا قَسَمْتَ عَلَيْنا، وَلا يَأْتِينَا مِنْ هَذَا الرُزْقِ إلاَّ مَا قَسَمْتَ بِهِ (اليقين- لابن أبي الدنيا- ص ٤١- رقم:

(٦) قَالَ ابْن هُرْمُز رحمه الله: إنّي لأعْجَبُ

وَرِزْقَهُ وَاَجِلَهُ وَشَقِيْ أَوْ سَعِيدٌ ثُمَّ يُنْفَخُ فِيهِ
الْـرُوحُ، هَـانَ الرَّجُلِ مَنْكُمْ لَيَعْمَلُ حَتَّى مَا
يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْجَنَّةَ الاَّ ذِرَاعٌ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ
كَتَابُهُ فَيْعُمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ وَيَعْمَلُ حَتَّى مَا
كَتَابُهُ فَيْعُمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ وَيَعْمَلُ حَتَّى مَا
يَكُونَ بَيْنَهُ وَبِينَ النَّارِ الاَّ ذَرَاعٌ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ
الْكَتَابُ فَيْعُمَلُ بِعَمَلُ أَهْلِ الْجِنَةَ. (البخاري
حديث ٢٦٤٣).

(٣) عنْ أبي أمامة الباهلي، رضي الله عنه . قال: قال رسولُ الله صلّى الله عليه وسلّم: قال: قال رسولُ الله صلّى الله عليه وسلّم: إنْ رَوْحَ القُدُس (أي جبريل) نفث (ألقي) في روعي (قلبي) أن نفشا لأن تموت حتى تَستكمل أجلها وتستوعب رزقها فأجملوا في الطّلب ولا يحملنُ أحديكم استبطاء الرزق أن الطلب ولا يحملنُ أحديكم استبطاء الرزق أن يطلبه بمعصية فإن الله لا ينال ما عنده إلا يطاعته. (صحيح الجامع للألباني حديث: بهاي.

(٤) عَنْ أَبِي البِدَّرْدَاءِ، رضي اللَّه عنه، عَن النَّبِي صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: إِنَّ الرُزُقْ لَيْطُلُبُ الْعَبْدَ أَكْثَرَ مِمَّا يَطْلُبُهُ أَجَلُهُ. (صحيح الجامع للألباني- حديث ١٦٣٠).

قَالَ عَبِد الرَّوْوف الْمُنَاوِيُّ رَحَمَهُ اللَّهِ: لأَنَّ اللَّهِ اللَّهِ: لأَنَّ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللَّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الل

(٥) عَنْ جَابِرِ بُنْ عَبُد اللّه، رضي الله عنهما، أَنْ رَسُولَ اللّه صلى الله عليه وسلم عنهما، أَنْ رَسُولَ اللّه صلى الله عليه وسلم قال: لا تَسْتَبُطئُوا الرُزْقَ، فَإِنّهُ لَمْ يَكُنْ عَبُدٌ لَيُمُوتَ حَتَّى يَبُلُغُهُ آخَرُ رِزْقَ هُوَ لَه، فَاتَّقُوا اللّهُ وَأَجُملُوا فِي الطّلب: أَخْذُ الْحَلالِ وَتَرْكُ الْحَرام. (صحيح الجامع- للألباني- حديث: الحرام. (صحيح الجامع- للألباني- حديث).

(٦) عَنْ عَبِد الله بن مسعود، رضي الله عنه، قال: أضاف النبي صلى الله عليه وسلم ضيفا، فأرسل إلَى أزواجه يبتغي عندهُن طعاما، فلم يجد عند واحدة منهُن ، فقال: اللهم إني أسائك من فضلك ورحمتك ، فقال: اللهم إني أسائك من فضلك ورحمتك ، فإنه لا يملكها إلا أنت قال: فأهدي إليه شاة مصلية (مشوية) فقال: هذه من فضل الله، وَحَدْن نَنْتَظِرُ الرَّحْمَة. (السلسلة الصحيحة



للإنْسَانِ أَنْ يُـرُزَقَ الْـرُزُقَ الْحَلَالَ فَيَرْغَبُ فِي الْكُلِّونُ الْحَلَالُ فَيَرْغَبُ فِي الْرُبُحِ فَيُدُخلُ فِي الشَّيْءِ الْيَسِيرَ مِن الْحَرَامِ فَيُفْسِدُ الْمَالُ كُلُّهُ. (تاريخ الإسلام- للذهبي- جـ٣- صـ٤٤٨).

(٧) قَـالَ الفُضَيْلُ بِنُ عِيَاضِ رَحِمَهُ الله: لَمْ يَتَزَيْنِ النَّاسُ بِشَيْء أَفْضَلَ مِنَ الصَّدْقِ، وَطَلَبِ الْحَلاَلِ. (شعب الأيمان للبيهقي- جـ ٤-ص ٢٣٧).

(٨) قَالَ عَبْدُ الرَّحُمَنِ بُنَ زَيْد بُنِ اسْلَمَ (رَحِمَهُ الله)؛ حَقَّ عَلَى الْعَبْدِ أَنْ يَغَمَلَ بِالنَّعْمِ الله الله الله عَلَى الْعَبْدِ أَنْ يَغَمَلَ بِالنَّعْمِ الله عَلَى الْعَبْدِ أَنْ يَغْمَلَ لِلله بِمَا أَنْعَمَ بِهِ الرَّزُقِ. حَقَّ عَلَيْهُ أَنْ يَعْمَلَ لِلله بِمَا أَنْعَمَ بِهِ عَلَيْهُ مِنَ الرُزُقِ فَيْ طَاعَتِه، فَمَنْ عَمِلَ بِهَذَا عَلَيْهُ مِنَ الرُزُقِ فَيْ طَاعَتِه، فَمَنْ عَمِلَ بِهَذَا فَقَدْ كَانَ قَدْ أَخَد بِحَزْمِ الشَّكْرِ، وَقَرْعِه، وَأَصْلِه. (الشكر- الابن أبي الدنيا- صـ٢٤- وقَمْ رَهمَ: ١٨٨).

غلا السَّعْرُ مِن بعد رُخْصه

وإني في الحالين باللّه واثق فلست أخافُ الضيق واللّه واسعٌ غناه ولا الحرمان واللّه رازق

(المستطرف- للأبشيهي- ص٣١). يقول الشَّاعرُ:

والله والله أيمانُ مُكَرِّرَةً

ثَلاثَةُ عَنْ يَمِينَ بَعُدَ ثَانِيهَا

لوُ أَنَّ فِي صَخْرَةِ صَمَّا مُلمُلمَةٍ

فِي الْهِ حُرِ رَاسِيَةٌ مَلْسُ نَوَاحِيهَا

رِزُقَا لِعَبْدِ بَرَاهَا اللَّهِ لاَنْفِلَقَتْ

حَتَّى تُوَدِّى إِلْيَهِ كَلَّ مَا فِيهَا أَوْ كَانَ فَوْقُ طِبَاقِ السَّبْعِ مَسْلَكُهَا

لَسُهَّلِ ٱللَّهِ فِي الْأَرْقَى مَرَاقِيهَا

حَتَّى يَنَالُ الَّذِي فِي اللَّوْحِ خُطَّ لَهُ

فإنَّ أَتَّتُهُ وَإِلاَ سَوْفَ يَأْتِيهَا (موارد الظمآن- عبد العزيز السلمان- جـ٣٠

الابتلاء بالتَّضييقُ في الرزْقَ التَّضْيِيقُ فِي الرِّزْقِ قد يكون اختباراً من اللَّه تعالى لبعض عباده الصالحين لكي يرفع

درجاتهم في الجنة. قال تعالى: ( وَلَنَبْلُونَكُمْ فِينَ عِنْ الْأَمْوَالِ وَالْأَنْسُ بِشَيْءٍ مِنَ الْأَمْوَالِ وَالْأَنْسُ وَالْمَعْرِبُ وَالْمَعْرِبُ اللّهِ وَالْمَعْرِبُ اللّهِ اللّهِ وَالْمَعْرِبُ اللّهِ اللّهِ وَالْمَا اللّهِ وَإِنَّا اللّهِ رَحِعُونَ اللّهِ أَوْلَتَهِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِنْ اللّهُ هَمَّدُونَ اللّهِ وَرَحْمَةٌ وَأُولَتِهِكَ هُمُ اللّهُ هَمَّدُونَ ) صَلَوَتُ مِن زَيْهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَتِهِكَ هُمُ اللّهُ هَمَّدُونَ )

الشيطان يخوف المسلم من الفقر

قال الله تعالى: ( الشَّيْطُنُ يَعِدُكُمُ الْمَقَرُ وَيَأْمُرُكُم بِالْفَحَسَاءِ وَاللهُ يَعِدُكُم مَعْفِرةً مِنْهُ وَفَضَلا وَاللهُ وَسِعٌ عَلِيهُ) (البقرة: ٢٦٨)؛ قَالَ ابْنُ عَبَّاسِ رضِيَ الله عَنْهُمَا: اثْنَانِ مِنَ الله، وَاثْنَانِ مِنَ الشَّيْطَانِ، الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الفَقْرَ، يَتُولُ: لاَ تُنْفِقُ مَالكَ، وَأَمْسِكُهُ عَلَيْكِ، فَإِنَّكَ تَحْتَاجُ إِلَيْه، وَيَامُرُكُمْ بِالفَحْشَاء، وَالله يَعَدُكُمْ مَغْفِرَةً مِنْهُ عَلَى هَذِهِ الْمَعاصِي وَفَضْلاً يَعَدُكُمْ مَغْفِرَةً مِنْهُ عَلَى هَذِهِ الْمَعاصِي وَفَضْلاً يَعْدُكُمْ مَغْفِرَةً مِنْهُ عَلَى هَذِهِ الْمَعاصِي وَفَضْلاً يَعْدُكُمْ مَغْفِرَةً مِنْهُ عَلَى هَذِهِ الْمَعاصِي وَفَضْلاً

قَوْلُهُ تَعَالَى: (وَاللّه وَاسِعُ عَلِيمٌ) يَعْنِي تَعَالَى
ذِكُرُهُ: وَاللّه وَاسِعُ الْفَضُلِ الَّذِي يَعِدُكُمْ
أَنْ يُعْطِيكُمُوهُ مِنْ فَضُله وَسَعَة خِزَائِنه،
عَلِيمٌ بِنَفْقَاتِكُمُ وَصَدَقَاتِكُمُ الَّتِي تُنْفِقُونَ
وَتَصَدَّقُونَ بِهَا، يُحْصِيهَا لَكُمْ حَتَّى يُجَازِيكُمْ
بِهَا عِنْدَ مَقْدِمُكُمْ عَلَيْهِ فِي آخِرَتِكُمْ. (تفسير بِهَا عِنْدَ مَقْدِمُكُمْ عَلَيْهِ فِي آخِرَتِكُمْ. (تفسير الطبري- جـ٥- صـ٨).

وسائل البركة في الرزق

نستطيع أن نُوجزَ وسائل البركة في الرزق في الأمور التالية:

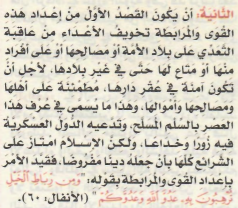
(۱) تقوى الله تعالى؛ (۲) التوبة الصادقة والاستغفار؛ (۳) الإكثار مِنَ الدعاء؛ (٤) التوكل على الله؛ (٥) الإكثار مِن ذكر الله؛ (٦) السعي لطلب الرزق؛ (٧) الرضا برزق الله؛ (٨) اجتناب الإسراف والتبذير(٩) شكر الله تعالى على فضله؛ (١٠) الصدق والأمانة؛ (١١) اجتناب الشبهات عند البيع والشراء؛ (١١) صلة الأرحام؛ (١٣) الصدقات الخالصة لله؛ (١٤) الصلاة على النبي صلى الخالصة لله؛ (١٤) الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم.

وَصَلَى اللّه وَسَلَمَ عَلَى نَبِيْنَا مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِهِ، وَأَصْحَابِهِ، وَالتَّابِعِينَ لَهُمْ بِإِحْسَانِ إِلَى يَوْمَ الدِّينِ. يَوْمَ الدِّينِ.



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الخلق أجمعين. أما بعد؛ فلا يزال الناس في القديم والحديث يختلفون، ولا يزال هذا الخلاف يوصلهم للحرب، وبعد الحرب نصر أو هزيمة، وبحث عن السلم وايقاف الحرب، ولا بد لهذا كله من قواعد يرجع الناس إليها وقد من الله علينا بالقرآن الكريم والسنة النبوية نرجع إليهما في كل حال؛ لأن الله أنزل الله القرآن هداية للناس في كل الأحوال؛ في السلم والحرب والشدة والرخاء وكان من ذلك ما ذكره الله تعالى في سورة بدر (الأنفال) من أوامر ونواهي تتعلق بعلاقة الأمة بغيرها من الأمم في الحرب والسلم، وهذا ما نسوقه الأن بإذن الله تعالى عسى الله أن ينفع به الإسلام والمسلمين انه جواد كريم؛

الأولى: وُجُوبُ إعْدَاد الْأُمَّة كُلُّ مَا تُسْتَطَيعُهُ منْ قُوَّة لقتَال أعْدَائهَا؛ وَهُوَ الْمُشَارُ إِلَيْه بِقُوْله تُعَالَى: "وَأَعِدُوا لَهُم مَّا أَسْتَطَعْتُم مِن نُوَّةٍ" (الأنفال: ٦٠) فِي كُلُّ زَمَان بِحَسْبِه؛ فَيَدْخُلُ فِي ذَلْكَ عَدُدُ الْمُقَاتِلَة، وَلا يُمْكُنُ هَدُا فِي أُمَم الْحَضَارَة إلاَّ لمُقْتَضَى نظام عَامِّ...قال السعدي: أي «وأعدُوا» لأعدائكم الكفار الساعين في هلاككم وإبطال دينكم. «مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّة» أي: كل ما تقدرون عليه من القوة العقلية والبدنية وأنواع الأسلحة ونحو ذلك مما يعين على قتالهم، فدخل في ذلك أنواع الصناعات التي تعمل فيها أصناف الأسلحة والآلات من المدافع والرشاشات، والبنادق، والطيارات الجوية، والمراكب البرية والبحرية، والحصون والقلاع والخنادق، وألات الدفاع، والسرأي: والسياسة التي بها يتقدم المسلمون ويندفع عنهم به شر أعدائهم، وتُعَلِّم الرِّمْي، والشجاعة والتدبير. (تفسير السعدي:



وهذه العلة – وهي تخويف العدو- موجودة في الخيل في ذلك الزمن والحكم يدور مع علته، فإذا كان شيء موجود أكثر تخويفًا منها، كالسيارات البرية والهوائية، المعدة للقتال التي تكون النكاية فيها أشد، كانت مأمورًا بالاستعداد بها، والسعي لتحصيلها، حتى إنها إذا لم توجد إلا بتعلم الصناعة، وجب ذلك، لأن ما لا يتم



الواجب إلا به، فهو واجب...

وهذا واضح أن الإعداد ليس القصد منه الاعتداء على الغير سواء الدول أو الأفراد، وواضح-أيضًا- في أن قوله "ترهبون" لا يراد منه ما يفهم من مصطلح الإرهاب في العصر الحديث من الاعتداء على الآخرين أو قتل الأبرياء أو تخريب المنشئات وإنما هو للحماية والردع دون حرب ما أمكن؛ فكلما رأى العدو قوة المسلمين كان أدعى للكف عنهم بخلاف الضعفاء، وهذا يوضحه التاريخ؛ فعلى سبيل المثال لم يقم الكفار من أهل مكة بعقد صلح مع المسلمين إلا لم أوا القوة عندهم، وكذلك في العصر الحديث كلما كانت الدولة أقوى صائحها غيرها...

الرابعة: "في الحَرْبِ المُضُرُوضَة شُرْعًا" وَرَدُ الْأَمْرُ بِقِتَالِ الْمُعَتَّدِينَ لَمَا سَيَاتِي مِنَ دَرْءِ المُفاسِدِ وَتَوْطِيدُ الْمَسَالِحِ. مُقْتَرِنًا بِالنَّهْي عَنْ قَتَالِ الاَعْتَدَاءِ وَالْبَغْي وَالظُّلْمِ، وَالشَّاهِدُ عَلَيْهِ قَوْلُهُ تَعَالَى: "وَقَاتَلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ اللَّذِينَ يُقَاتَلُونَكُمْ تَعَالَى: "وَقَاتَلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ اللَّذِينَ يُقَاتَلُونَكُمْ وَالْأَهْيَ عَنْ قِتَالِ اللَّهِ لَا يُحبُّ الْمُعْتَدِينَ" وتَعليلِ اللَّهُ يَعْدُدُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحبُّ الْمُعْتَدِينَ" وتَعليلِ اللَّهُ يَعَنْ قِتَالِ الاَعْتَدَاءِ بَانَ اللَّهُ تَعَالَى لا يُحبُّ المُعْتَدِينَ مُطْلَقًا، دَلِيلُ عَلَى أَنَّ هَذَا النَّهُيَ مُحْكُمُ عَيْرُ قَابِلِ لِلنَّسَخِ...

الخامسة: "في الغَرض من الحَرْبِ وَنَتِيجِتَهَا" وَهِيَ أَنْ تَكُونَ الغَايِهُ الإِيجَابِيَةُ من القَتَالَ- بَعْدُ دَفُع الاعْتَدَاءِ وَالظَّلْمِ وَاسْتَتَبَابِ الأَمْنِ- حِمَايَةَ الدين، وَعِبَادَةَ الْمُسْلِمِينَ للَّهِ وَحُدَهُ، وَمَصَلَحة البَشْرِ، وَإِسْدَاءَ الخَيْرِ النِّهِمُ، لاَ الاسْتِعْلاءَ عَلَيْهِمْ

وَالظُّلْمَ لَهُمْ،

وَالشَّاهِدُ الْأُوِّلُ عَلَيْهِ قَوْلُهُ تَعَالَى بَعْدَ الْإِذُن الأوَّل بالقتَّال الدُّفَاعِيُّ للْمَظْلُومِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقَّ لأَجُلِ عَبَادَةَ اللَّهِ وَحْدَهُ: "وَلَوْلا دَفَّعُ اللَّهِ النَّاسَ بِعْضَهُمْ بِيَعْضَ لَهُدُمَتْ صَوَامِعُ وَبِيعٌ وَصَلُواتُ وَمَسَاجِدُ يُذُكِّرُ فيهَا اسْمُ اللَّه كَثيرًا وَلَيَنْصُرَنَّ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهُ لَقُويٌّ عَزِيزٌ الَّذِينَ إِنْ مَكَّنَّاهُمْ فِي الأَرْضِ أقاموا الصلاة وآثوا الزكاة وأمروا بالمعروف وَنَهُوا عَنِ الْمُنْكُرِ وَللَّه عَاقبَةُ الْأُمُورِ" والشاهد الثاني قوله تعالى: "رَقَيْلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيُكُونَ ٱلدِينُ كُلَّهُ لِلَّهِ فَإِنِ ٱلتَّهُواْ فَإِنَّ ألله بِمَا يَعْمَلُونَ بَصِيرٌ " (الأنفال: ٣٩) وقد كَانَ الْمُشْرِكُونَ يَضْطُهِدُونَ الْمُسْلِمِينَ بِكُلِّ مَا قَدَرُوا عَلَيْهُ مِنَ الْإِيدَاءِ وَالتَّعْدِيبِ لأَجْلِ دينهمْ، وَأَمَّا الْمُسْلِمُونَ فَلَمْ يَضْعُلُوا ذَلكَ، وَمَنْ عَسَاهُ شَدَّ عَنْ ذَلكَ فَقَدْ خَالَفَ دينَ الإسلام الَّذي حَرَّمَ الفَتْنَةَ وحرم الإكراه في الدين، وشرع فيه الاختيار.

السادسة، "رَان جَمُواْ السَّلْمِ قَاجْحَ لَمْ" (الأنفال: ١) هَـنه القَّاعِدَةُ مَبْنيَّة على ما سبق فاذا علم، أنَّ الْحَرْبُ صَرُورَةُ يَقْتَضِيهَا مَا ذُكِرَ فِيهِمَا مَنَ الْمَسَالِحِ وَدَفْعِ المُفْاسِدِ، وَأَنَّ السَّلْمَ هِي الأَصْلُ اللّهِ الْمَسَلِمِ عَلَيْهَا النَّاسُ: قَلْهَذَا أَمَرَنَا اللّهُ التَّتِي يَجِبُ أَنْ يَكُونَ عَلَيْهَا النَّاسُ: قَلْهَذَا أَمَرَنَا اللّهُ بِإِيتَّارِهَا عَلَى الْحَرْبِ إِذَا جَنْحَ الْعَذُونُ لَهَا، وَرَضِي بِهَا، وَالشَّاهِدُ عَلَيْهِ قَوْلُهُ تَعَالَى: "رَان جَنْحُ السَّلْمِ بِهَا، وَالشَّاهِدُ عَلَيْهِ قَوْلُهُ تَعَالَى: "رَان جَنْحُ السَّلْمِ " (الأنفال: قَلَمَ مَلَ اللّهُ إِنَّهُ هُو السَّيِعُ الْمَلِمُ" (الأنفال: ١٦).

فهذا هو إيثار السلم على الحرب الَّتِي لا تُقْصَدُ لَذَاتِهَا، بَلُ هِي ضَرُورَةً مِنْ ضَرُورَاتَ الاجْتَمَاعُ لَذَاتِهَا، بَلُ هِي ضَرُورَةً مِنْ ضَرُورَاتَ الاجْتَمَاعُ تَقَدَّرُ بِقَدْرِهَا، وَذَلكَ قَوْلُهُ تَعالَى عقب الأَمْرِ بِإِعْدَاد كُلُ مَا تَسْتَطيعُهُ الأُمُّةُ مِنْ قُوْةً وَمُرابِطَةً لِبِعْدَاد كُلُ مَا تَسْتَطيعُهُ الأُمُّةُ مِنْ قُوْةً وَمُرابِطَةً للسَّلْمِ قَدْ يَكُونَ حَديعة لئا لنَكْفَ عَنِ القَتَال، للسَّمْ قَدْ يَكُونَ حُديعة لئا لنَكُف عَنِ القَتَال، وَيَثْمَا يَسْتَعَدُّونَ هُمْ لَهُ أَوْ لَغَيْر ذَلكَ مِنْ ضُرُوبِ رَيْتُمَا يَسْتَعَدُّونَ هُمْ لَهُ أَوْ لَغَيْر ذَلكَ مِنْ ضُرُوبِ لَيْتَمَال الشَّارِعُ الْحَلَى اللَّالِي اللَّهُ لَا الشَّارِعُ احْتَمَال ذَلكَ مَنْ ضُرُوبِ مَنْهُ لَهُ اللَّالِحُ اللَّالِعُ السَّلَمُ لَا لَهُ عَلَى الشَّارِعُ احْتَمَالُ ذَلكَ مَا يُمَكِّنُنا مَانِعُ الشَّارِعُ احْتَمَالُ ذَلكَ مَا يُمكِنُنا مَانِعُ الشَّارِعُ احْتَمَالُ ذَلكَ مَا مُنْ تَرْجِيحِ السَّلَمِ، بلُ قال عَزْ وَجَلَّ اللَّالَ وَلَيْ اللَّهُ لَا اللَّالُونُ اللَّالَ اللَّهُ الْمِنْ الْمَالَ عَلَى الْنَّ الْمُلْكِمِينَ السَّلَمِ، بلُ قال عَزْ وَجَلَّ اللَّالُ مَنْ عَنْ قَدْرَةٍ وَعَزَّةِ لاَ عَلَى الْلَّالِ مُلْكَا عَلَى اللَّالُونَ عَلَى اللَّالِي اللَّهُ لَا اللَّالَةُ اللَّالُ الْكُولُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنَالَ عَلَى اللَّهُ الْمَالَعُ عَلَى اللَّهُ الْمُنْ عَلْ قَدْرَةٍ وَعَرَّةٍ لا عَنْ السَّلَمُ وَيِنُ السَّلَامُ وَيْنَ السَّلَامُ وَلَيْ عَنْ قَدْرَةٍ وَعَرَّةٍ لا عَنْ السَلَّمُ وَيِنُ السَّلَامُ وَيْنَ السَّلَامُ وَيْنُ السَّلَامُ وَيْنَ السَّلَامُ وَيْنُ عَنْ قَدْرَةٍ وَعَرَّةٍ لا عَنْ الْعَلَى الْنَالُ اللَّهُ الْمُنْ السَلَّامُ الْمَالُ اللَّهُ الْمَالُ الْمَالُ اللَّهُ الْمَالُولُ الْكَالُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُلْلُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمُنْ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمُنْ الْمَلْسُلِومُ اللْمُالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالِولُ الْمَالِمُ الْمَلْمُ الْمُنْ الْمَلْمُولُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُولُ الْمُنْ الْمَا

ضَعْف وَذَلَة.

السابعة: الْمُحَافَظُهُ عَلَى الْوَفَاء بِالْعَهْدِ وَالْمِيثَاقِ في الحرب والسّلم..

الثامنة: تُحْرِيمُ الخيَائة سرًّا أَوْ جَهْرًا وَالآيَاتُ فِي ذَلِكَ مُتَعَدِّدَةً مُحْكَمَةً لا تَدَعُ مَجَالاً لإبَاحَة نُقُض العَهُد بِالْحِيَائِةِ؛ قِبَالُ تُعَالِي: " يَأْيًا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا غَوْنُوا آللَهُ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَمَنْنَتِكُمْ " (الأنفال: ٢٧).

التاسعة؛ نُنْذُ الْعَهْدِ بِشُرْطِهِ إِذَا خِيفَ مِنَ الْعَدُوِّ الْمُعَاهِدِ لَنَا أَنْ يَخُونَ فِي عَهْدِهِ، وَظَهَرَتُ آيَةٌ ذَلِكَ فِي قُولِهِ أَوْ عَمَلِهِ، فَحِينَئِذ يَجِبُ عَلَى الْإِمَامِ أَنْ يَنْبِذُ إِلَيْهِ عَهْدُهُ عَلَى طَرِيقَ عَادِلَ سُويٍ صَرِيح لا خداعَ فيه ولا خيائة. وَذَلِكُ قَوْلُهُ: " وَإِمَّا تَخَافَكَ مِن قَوْمِ خِيَانَةُ فَأَنْبِذُ إِلَيْهِمْ عَلَىٰ سَوَآهِ إِنَّ أَلَّهَ لَا عُبُّ لَقَابِينَ" (الأنفال: ٥٨)، وَهَذَا مِنَ الفَضَائِلِ الَّتِي يَمْتَازُ بِهَا التَّشْرِيعُ الإسلاميُّ عَلَى جَميع شرائع الأمم وقوانينها.

العاشرة: وُجُوبُ مُعَامَلَة نَاقضي العَهْد بِالشَّدَّة الَّتِي يَكُونُونَ بِهَا عِبْرَةُ وَنَكَالًا لَغَيْرِهُمْ، تَمْنُعُهُمْ منَ الجُرْآة وَالإِقْدَامِ عَلَى مثل خَيَائتهم قال تعالى: " فَإِمَّا تُثْقَفَّتُهُمْ فِي ٱلْحَرْبِ فَشَرَدٌ بِهِم مِّنْ خُلْفِهُمْ مله مذكروت " (الأنفال: ٥٧).

الحادية عشرة: "الثَّبَات في القتَّال مِنْ أَسْبَابٍ النَّصْرِ المُعْنُويَّة".

الثانية عَشْرَةَ: ذكْرُ الله تَعَالَى عَنْدَ لقَاء العَدُوْ....

التَّالثة عَشْرَةً؛ طَاعَةُ اللَّه وَرُسُولُه، وَهِي مِنْ أَسْبَابِ النَّصْرِ الْمُعْنُويَّةِ بِنُصِّ قَوْلُهُ تَعَالَى عَطْفًا عَلَى السَّبَبَيْنِ السَّابِقَيْنِ: "وَأَطِيعُوا أَلَّهُ وَرَسُولُهُ" (الأنفال: ٢٦) إلخ.

الرابعة عَشْرَةً، وُجُوبُ الصَّبْرِ، وَكُونُهُ أَعْظُمَ أَسْبَابِ النَّصْرِ "وَأَصْبِرُوٓاً إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّنبِرِينَ" (الأنفال: ٢١).

الخامسة عَشْرَةَ: الثَّوكُلُ عَلَى اللَّه تَعَالَى، وَكُونُهُ أمَرَ اللَّهُ تَعَالَى بِهِ فِي هَذه السُّورَة فِي مَقَام تُوْطِين النَّفْس عَلَى إيثار السُّلْم عَلَى الحَرْب، وَثُبُوت الصُّلْح منَ الأعْدَاء مَعَ احْتَمَال إِرَادَتُهُمْ بِهُ الخذاء

"وَإِن جَنَحُواْ لِلسَّلْمِ فَأَجْنَحُ لَمَا وَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ أليم الأنفال: ٦١).

السادسة عَشْرَةُ: اتَّقَاءُ الثَّنَازُع... وَذَلكَ قَوْلُهُ تَعَالَى: "وَلَا تَتَرَعُوا فَنَفَشَلُوا وَيَذَهَبُ رِعُكُو" (الأنفال:

السابعة عَشْرَةَ: اتَّقَاءُ البَّطَرِ وَمُرَاءَاةِ النَّاسِ كُمَا في قوله: " وَلَا تَكُونُواْ كَالِّينَ خَرَجُواْ مِن دِيكرهِم بَطَّرًا وَرِضَاتَهُ ٱلتَّاسِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ عَيط " (الأنفال: ٤٧).

الثامنة عَشْرَةً؛ تُخْرِيمُ الثُّولَى مِنَ الزُّحْف، وَالْوَعِيدُ عَلَيْهُ فِي قُوْلُهُ تَعَالَى: " يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ إِذَا لَقِيمُتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ زَحْفًا فَلَا تُوَلُّوهُمُ ٱلْأَدْبَارُ " (الأنفال: ١٥) إلخ.

التاسعة عَشْرَةً؛ مَنْعُ اتْحًادْ الْأَسْرَى وَمُفَادَاتِهِمْ بِالْمَالِ فِي حَالِ الضَّعْفِ، وَتَقْيِيدُ جَوَازِ ذَلْكَ بِالْإِثْخَانِ فِي الأَرْضِ بِالْقُوَّةِ وَالْعِزَّةِ وَالسِّيَادَةِ. " مَا كُلَتُ لِنَهِيَ أَن يَكُونَ لَهُ أَشْرَىٰ حَتَى يُشْخِبَ فِي آلارض" (الأنفال: ٦٧).

العشرون، تُرْغِيبُ الأَسْرَى في الإيمَانِ وَإِنْدَارُهُمْ خيَائَةَ الْمُسْلِمِينَ بَعْدُ إِطْلاَقَهِمْ بِمَنِّ أَوْ فَدَاءٍ. يَا أيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لَمَنْ فِي أَيْدِيكُمْ مِنَ الْأَسْرَى إِنْ يَعْلَم اللَّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يُؤْتِكُمْ خَيْرًا مِمَّا أَخِذَ مِنْكُمْ وَيَغْضُرُ لَكُمْ وَاللَّهُ عُضُورٌ رَحِيمٌ (الأَنْفال: ٧٠).

الحادي العشرون؛ "الرَّحْمَةُ في الحَرْبِ" إِذَا كَانَ الغلبُ وَالرُّحِحَانُ فِي القِتَالِ للمُسلمينَ وَأَمنُوا عَلَى أَنْفُسِهِم ظُهُورُ الْعَدُوُ عَلَيْهِمْ، فَاللَّهُ تَعَالَى يَامُرُهُم أَنْ يَكُفُوا عَنِ القَتْلِ، وَيَكْتَفُوا بِالأَسْرِ، ثُمَّ يُخْيِرُهُمْ فِي الْأُسَارَى إِمَّا بِالْمُنَّ عَلَيْهِمْ بِإِطْلاَقَهُمْ بِغَيْرِ مُقَابِلِ، وَإِمَّا بِأَخُذَ الْفَدَاءِ عَنْهُمْ، وَذَلْكَ نَصُّ قَوْلِهِ تَعَالَى فِي سُورَة مُحَمِّدٍ- صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلُّمُ-: "فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَضَرُوا فَضَرْبَ الرُّقَابِ حَتَّى إِذَا أَتُحَنَّتُمُوهُمْ فَشُدُّوا الْوَتَاقَ فَإِمَّا مَنَّا بَعْدُ وَإِمَّا فَدَاءَ حَتَّى تَضَعَ الْحَرْبُ أُوْزَارَهَا ذَلْكَ وَلُوْ يَشَاءُ اللَّهُ لَائْتُصَرَ مِنْهُمْ وَلَكِنْ لِيَبْلُو بَعْضَكُمْ ببغض" (محمد: ٤) الآية.

الحادية والعشرون؛ ولآيَةُ النُّصْرَة بَيْنَ الْمُؤْمِنينَ، وَأَصْلُهُ مَا كَانَ بَيْنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ...

تفسير المنار (۱۱/ ۱۲۵-۱۳۰ و ۱۱/ ۲۲۹).

فهذه أهم الأسس التي يقوم عليها السلم سائلين الله تعالى أن يسلمنا من كل مكروه وسوء

وأن ينصر الإسلام والمسلمين،

والحمد لله رب العالمين.







الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله.. وبعد:

فقد اشتهر على كثير من الألسنة فضائل ومناقب لهذا الشهر الكريم أكثرها غير صحيح، وصحيحها غير صريح، وكثرت حاجة الناس إلى معرفة الخطأ من الصواب، والتمييز بين الحق والباطل، وبيان ما هو سنة صحيحة، وما هو بدعة قبيحة. فنقول مستعينين بالله:

رجب في لغة العرب،



وبيانها كالآتى: ١- إن في الجنة نهرًا يُقال له رجب... إلخ. ٢- كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا دخل رجب قال: «اللهم بارك لنافي رجب وشعبان وبلغنا رمضان، ضعيف. ٣- لم يصم رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد رمضان، إلا رجب وشعبان. ٤- رجب شهر الله، وشعبان شهري،

أو صيام شيء منه تنقسم إلى قسمين:

أحد عشر حديثًا، وجمع الموضوع فكان

قسم ضعیف، وقسم موضوع) (۱ وقد جمع - رحمه الله - الضعيف فكان

واحدًا وعشرين حديثًا ١٠

ورمضان شهر أمتى. باطل.

ثلاثة... إلخ.. موضوع.

ضعيف.

ضعيف.

٦- فضل رجب على سائر الشهور... إلخ.. موضوع. ٧- رجب شهر الله، ويدعى الأصم...

٥- من صيام من رجب يومًا إيمانًا

واحتسابًا... ومن صام يومين ومن صام

إلخ.. موضوع.

٨- من فرِّج عن مؤمن كربة في رجب... الخ.. موضوع.

٩- أن أيام رجب مكتوبة على أبواب السماء السادسة، فإذا صام الرجل منه يومًا... إلخ. في إسناده كذاب.

١٠- الحديث الوارد في صلاة أول ليلة منه .. موضوع.

١١- صيام يوم في رجب مع صلاة أربع ركعات فيه على كيفية معينة في القراءة.. موضوع.

١٢- من صلى ليلة سبع وعشرين من رجب اثنى عشرة ركعة.. إلخ موضوع. ١٣ - من صلى ليلة النصف من رجب أربع عشرة ركعة .. إلخ .. موضوع .

١٤- بعثت نبيًا في السابع والعشرين من رجب.. إسناده منكر. قال العلماء: رجب؛ جمعه أرجاب، ورجبانات، وأرجبة وأراجبة.

وله ثمانية عشراسمًا ١١

الأول: رجب؛ لأنه كان يرجب في الجاهلية؛أي يعظم.

الثاني: الأصم؛ لأنهم لا يسمعون فيه قعقعة السلاح.

الثالث: الأصب؛ لقولهم: إن الرحمة تصب فيه.

الرابع: رجم؛ لأن الشياطين ترجم فيه. الخامس: الشهر الحرام.

السادس: الحرم؛ لأن حرمته قديمة. السابع: المقيم؛ لأن حرمته ثابتة.

الثامن: المعلى؛ لأنه رفيع عندهم.

التاسع: الفرد؛ هذا اسم شرعى.

العاشر: منصل الأسنة، ذكره البخاري. الحادي عشر: مفصل الآل؛ أي الجواب؛ ذكره الأعشى في ديوانه.

الثاني عشير: منزع الأسينية؛ وهو كالعاشر.

الثالث عشر: شهر العتيرة؛ لأنهم كانوا يذبحون فيه.

الرابع عشر: المبرى.

الخامس عشر: العشعش.

السادس عشر؛ شهر الله.

السابع عشر: سمى رجبًا؛ لترك القتال، يقال: أقطع لله الرواجب.

الثامن عشر: سمى رجبًا؛ لأنه مشتق من

هذا، وقد وردت أحاديث كثيرة في فضل هذا الشهر، صحيحها غير صريح، وصريحها ضعيف أو موضوع!!

قال الحافظ ابن حجر رحمه الله: (لم يرد في فضل شهر رجب، ولا في صيامه؛ ولا في صيام شيء منه معين، ولا في قيام ليلة مخصوصة فيه حديث صحيح يصلح للحجة).

وقال أيضًا: (الأحاديث الصريحة الواردة في فضل رجب أو فضل صيامه



١٥- أحاديث كثيرة مختلفة اللفظ والسياق كلها في فضل صوم رجب، وكلها موضوعة (!

قال أبو بكر الطرطوشي في كتاب «البدع والحوادث»: يكره صوم رجب على ثلاثة أوجه؛ لأنه إذا خصه المسلمون بالصوم من كل عام حسب ما يفعل العوام، فإما أنه فرض كشهر رمضان ( وإما سنة ثابتة كالسنن الثابتة، وإما لأن الصوم فيه مخصوص بفضل ثواب على صيام باقي الشهور ( ولو كان من هذا شيء لبينه صياى الله عليه

وسلم. الإسراء والمعراج:

ذكرالعلامة أبو شامة في كتابه النافع «الباعث على إنكار البسدع والحوادث» أن الإسسراء لم يكن في شهر رجب إلا

قال - رحمه الله -: (ذكر بعض القصاص

أن الإسراء كان في رجب؛ وذلك عند أهل التعديل والتجريح عين الكذب (القال الإمام أبو إسحاق الحربي: أسري برسول الله صلى الله عليه وسلم ليلة سبع وعشرين من شهر ربيع الأول). اهـ. وذكر الحافظ في «فتح الباري» أن الخلاف

ودكر الحافظ في «قنح الباري» أن الحالاف في تحديد وقته يزيد على عشرة أقوال! إمنها أنه وقع في رمضان، أو في شوال، أو في رجب، أو في ربيع الأول، أو في ربيع الأخر. وقد بين شيخ الإسلام ابن تيمية أن ليلة الإسراء لم يقم دليل معلوم على تحديد شهرها أو عشرها – أي العشر التي وقعت فيها – أو عينها، يعني نفس الليلة. اه.

وخلاصة أقوال المحققين من العلماء أنها ليلة عظيمة القدر مجهولة العين ( المناب ولتبسيط هذه المسألة وتيسيرها نقول العض العبادات تتعلق بوقت معلوم لا نتعداه ولا نتخطاه كالصلاة المكتوبة (إن الصلاة كانت على المؤمنين كتابا موقوتا ». وبعض العبادات أخضى الله وقتها عنا وأمرنا بالتماسها ليتنافس المتنافسون ويجتهد المجتهدون؛ كليلة القدر في ليالي الوتر في العشر الأواخر من رمضان. وكذلك الوتر في الجمعة.

وهناك أوقات جليلة القدر عند الله، وليس لها عبادة مشروعة لا صالاة ولا صوم ولا غيرهما، ولانك الله علمها عن عباده؛

الإسراء. هـذا، وقـد جمع المشرف العام على مجلة

الجندي المسلم سعادة اللواء د. فيصل بن جعفر بالي مدير الشئون الدينية للقوات المسلحة بالمملكة العربية السعودية جمع البدع التي تقع قديمًا وحديثًا في شهر رجب، فقال: (الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، أما بعد:

فإن الشهور والأيام تتفاضل كما يتفاضل الناس، فرمضان أفضل الشهور، ويوم الجمعة أفضل الأيام، وليلة القدر أفضل الليالي.

والميزان في إثبات أفضلية شهر أو يوم أو ليلة أو ساعة شَرْعُ الله تعالى، فما ثبت في



مبتدعة، وفي بعضها شركيات وتوسل واستغاثة بالنبي صلى الله عليه وسلم مما لا يجوز صرفه إلا لله تعالى. ٣- اختراع صلاة في أول ليلة جمعة من

٣- اختراع صلاة في أول ليلة جمعة من رجب يسمونها صلاة الرغائب ووضعوا فيها أحاديث لا تصح عن النبي صلى الله عليه وسلم وهي صلاة باطلة مبتدعة عند جمهور العلماء.

٤- تخصيص أيام من رجب بالصيام، وقد شبت أن عمر، رضي الله عنه، كان يضرب أكف الرجال في صوم رجب حتى يضعوها في الطعام، ويقول: ما رجب؟ إن رجبًا كان يعظمه أهل الجاهلية، فلما كان الإسلام ترك. (مصنف ابن أبي شيبة (٣٤٥/٢)). حضيص رجب بالصدقة لاعتقاد فضله، والصدقة مشروعة في كل وقت، واعتقاد فضيلتها في رجب بذاته اعتقاد خاطئ.

آ- تخصيص رجب بعمرة يسمونها (العمرة الرجبية)، والعمرة مشروعة في أيام العام كلها، والممنوع تخصيص رجب بعمرة واعتقاد فضلها فيه على غيره. وكل ما سبق من بدع وضلالات مبني على اعتقاد خاطئ وأحاديث ضعيفة وموضوعة في فضل رجب، كما بين ذلك الحافظ ابن حجر، رحمه الله تعالى. («تبيين العجب بما ورد في فضل رجب»)

وحري بالمسلم أن يتبع ولا يبتدع؛ إذ محبة الله تعالى ومحبة رسوله صلى الله عليه وسلم تنال بالاتباع لا بالابتداع، قال تعالى: «قل إن كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله ويغفر لكم ذنوبكم والله غفور رحيم × قل أطيعوا الله والرسول فإن تولوا فإن الله لا يحب الكافرين» (آل عمران: ٣١، ٣١)). اهد. وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحيه.

والحمد لله رب العالمين.

الكتاب أو السنة الصحيحة أن له فضلاً أثبت له ذلك الفضل، وما لم يرد فيهما أو ورد في أحاديث ضعيفة أو موضوعة فلا يعترف به ولا يميز على غيره.

ومن الأشهر المحرمة الذي ثبتت حرمته بالكتاب والسنة شهر رجب المحرم، ولكن طاب لبعض المبتدعة أن يزيدوا على ما جعله الشارع له من مزية باختراع عبادات واحتفالات ما أنزل الله بها من سلطان، مضاهاة لأهل الجاهلية، حيث كانوا يفعلون كثيرًا منها فيه، ومن هذه الضلالات:

1- ذبح ذبيحة يسمونها (العتيرة)، وقد كان أهل الجاهلية يذبحونها فأبطل الإسلام ذلك، حيث قال النبي صلى الله عليه وسلم: «لا عتيرة في الإسلام». (أخرجه أحمد (٢٢٩/٢)).

قال أبو عبيدة؛ العتيرة هي الرجبية ذبيحة كانوا يذبحونها في الجاهلية في رجب يتقربون بها لأصنامهم. (فتح الباري لابن حجر (٥١٢/٩)).

وقال ابن رجب: ويشبه الذبح في رجب اتخاذه موسمًا وعيدًا كأكل الحلوى ونحوها. (لطائف المعارف (۲۲۷)).

٢- اعتقاد أن ليلة السابع وعشرين من
 رجب هي ليلة الإسـراء والمعـراج؛ مما
 أدى إلى عمل احتفالات عظيمة بهذه
 المناسبة، وهذا باطل من وجهين؛

أ- عدم ثبوت وقوع الإسراء والمعراج في تلك الليلة المزعومة، بل الخلاف بين المؤرخين كبير في السنة والشهر الذي وقع، فكيف بذات الليلة.

ب- أنه لو ثبت أن وقوع الإسراء والمعراج كان في تلك الليلة بعينها لما جاز إحداث أعمال لم يشرعها الله ولا رسوله، ولا شك أن الاحتفال بها عبادة، والعبادة لا تثبت إلا بنص، ولا نص حينئذ، فالاحتفال بها من المحدثات في الدين، فكيف إذا انضم إلى ذلك أوراد وأذكار





ذلك أن الإنسان تقضى فطرته أن يعيش حياة اجتماعية هانئة في إطار أسرة مترابطة متعاونة متقاربة في المشاعر والأهداف، وقد كان تشريع الإسلام للزواج نقطة البدء في تكوين الأسرة وأدائها لرسالتها وفق قواعد وأحكام وتعاليم وآداب بلغت المنزلة التي ليس بعدها منزلة في بناء الأسرة وانتظامها واستقرار حياتها، نعم، شرع الإسلام الزواج، بأن يقيم الرجل والمرأة بينهما علاقة زوجية شرعية تسودها المودة والرحمة، ويتعاونان على الأخذ والعطاء، ويتبادلان الرأي والمشورة في كل شأن من شؤون الأسرة، وهذا يعين كلاً منهما على القيام بواجباته بروح من الرضى والثقة والمحبة والإيثار، ثم إن الزوجة بالنسبة للزوج مستودع سره وقوته، يجدد بها نشاطه وحيويته، وهي له مستقر راحته وسكنه، والأسرة للمرأة موئلها ومملكتها تؤدي من خلالها رسالتها، وتلبى نداء الفطرة في كيانها، وتحقق ذاتها وتمارس نشاطها بصفته مصدرًا للهناء ودواء لهموم الحياة وآلامها، وهي تزرع في الأطفال كل النوازع الخيرية والقيم الكريمة.

ويجدر بنا أن نعلم أن الحياة الزوجية في التشريع الإسلامي هي في الحقيقة حياة منضبطة، تقوم على قواعد أخلاقية، وتحكمها آداب وتوجيهات ربانية، وتحدد علاقاتها أحكام وتعاليم شرعية، وليست حياة متفلتة يتصرف فيها أفراد الأسرة بما يحلو لهم من التصرفات دون شعور بالمسؤولية وبلا وازع من دين، أو رادع من إيمان.

ابحث ما شئت في بطون الكتب، واقرأ ما عن لك من أسفار، وانظر في جنبات العالم وآفاقه، وابحث في مجتمعاته وأعماقه، واكشف النقاب عن تاريخه، ابحث بالعقل النزيه، واقرأ بالقلب الواعي، وانظر بالعين الفاحصة بكل عقلانية وموضوعية عن نظام أسري فلن تجد بديلاً عن النظام المحكم الذي قرره الدين الحنيف للأسرة، ولن تعثر على



الحمد لله وحده، وأصلى وأسلم على من لا نبى بعده؛ نبينا وأسوتنا وسيدنا وقدوتنا محمد بن عبد الله، صلوات الله وسلامه عليه وعلى آله وأصحابه والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين. أما بعد: فلا شك أن الأسرة هي اللبنة التي تشكل أساس المجتمع، وتتكون من أفراد تقوم بينهم علاقات دائمة، تكاد تكون أكثر العلاقات الإنسانية أهمية؛ علاقات الصحية والاقتران القائمان على الود والأنس والتآلف. علاقات عميقة الجذور بعيدة الأماد. إنها أشبه ما تكون صلة للمرء بنفسه، وهُنَّ لِنَاسٌ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِنَاسٌ لَهُنَّهِ (البقرة: ١٨٧).

فضلاً عما تهيؤه هذه العلاقات من تربية البنين والبنات، وكفالة النشء التي لا تكون إلا في ظل أمومة حانية، وأبوة كادحة، وأي بيئة أزكى من هذا الجو الأسري الكريم ١٤

مداد الله الشيخ / عبده أحمد الأقرع

أروع ولا أشمل ولا أعدل من نظام الإسلام، لأنه هو النظام الفطري الإلهي المحكم لأنه هو النظام الفطري الإلهي المحكم الأسرة، إلا إذا عرف كل فرد من أفرادها ما لله من حقوق، وما عليه من واجبات، فيؤدي ما عليه في رجاء وشكر، فتتحقق السعادة للأسرة، وتبسط رداءها على أفرادها جميعًا.

قال الله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَائِتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا لَتَسَكُنُوا لِلنَّهَا وَيَعَلَّ تَسَكُّمُ مُودَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي دَالِكَ ٱلْآيِنَتِ لِقَوْمِ يَنْفَكُّرُونَ » (الروم: ٢١). وحتى يكون كذلك فلا بد من تذكير الأسرة وتثقيفها بصورة مستمرة لحمايتها ولأدائها لرسالتها في المجتمع بنجاح، ولن تستغنى الأسسرة عن هذا التذكير يومًا من الأيام، ولا سيما إذا كان هذا الذكر مستنبطا من كتاب ربنا وسنة نبينا صلى الله عليه وسلم، فلا يكون أمام المسلم أو المسلمة مجال للانسلاخ منها، أو التقليل من شأنها، أو اعتبارها أمورًا ثانوية تقع على هامش الحياة، بل إننا نجد القرآن الكريم يصرح بأن الاستجابة إلى أمر الله ورسوله لا يجوز أن تكون حالة مزاجية بل هي واجبة يستلزمها الإيمان ويقتضيها

قال الله تعالى: «وَمَا كَانَ لِنُوْمِنِ وَلَا مُوْمِنَةٍ اللهِ تَعَالَى: «وَمَا كَانَ لِنُوْمِنِ وَلَا مُوْمِنَةٍ اللهِ قَضَى اللهِ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ هَمْ لَلْهِيَرَةُ مِنَ أَمْرُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَكُلا مُبِينًا » أَمْرِهِمْ وَمَن يَحْسِ اللهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَكُلا مُبِينًا » (الأحزاب: ٣٦).

ولما كانت الزوجة بالنسبة للزوج مستودع سره وقوته، والأسرة للمرأة موئلها ومملكتها تودي من خلالها رسالتها، أردت أن أذكر بشيء من سلوك الزوجة. (أختاه).

من المستحيل أن يتحقق نجاح العلاقة الزوجية إذا لم تلعب الزوجة دورًا إيجابيًا فعالاً فيها مهما كان الزوج مثاليًا ورائعًا، فانتبهي-أيتها الزوجة الصالحة- لهذا الأمر وتحملي مسؤولياتك، فعليك يعتمد نجاح الأسرة أو فشلها.

٢) إذا أردت أن تصومي تطوعًا فلا تفعلي ذلك قبل أن تستأذني زوجك، فإن لم يأذن لك، فليس من حقك حينئذ الصوم. عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا يحل لامرأة أن تصوم وزوجها شاهد إلا بإذنه، ولا تأذن في بيته إلا بإذنه». (متفق عليه: البخاري (٥١٩٥)، ومسلم (١٠٢٦)).

٣) إذا لم يرغب زوجك بدخول أحد أقاربه
 أو أقاربك أو الجيران أو غيرهم من الناس،
 فلا تأذني بدخول ذلك الشخص منزلك،
 وذلك للحديث السابق ذكره.

أ انتبهي باستمرار لنظافة أسنانك، وطيب رائحة فمك، وحافظي على مظهرك اللائق باستمرار. فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خير النساء التي تسره إذا نظر، وتطيعه إذا أمر، ولا تخالفه في نفسها ولا مالها بما يكره». (صحيح الجامع رقم: ٣٢٩٨).

ه) في حالة غياب زوجك عنك، كوني أكثر محافظة على نفسك ورعاية الله وأولاده ومنزله، عن عبد الله بن سلام رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خير النساء من تسرك إذا أبصرت، وتطيعك إذا أمرت، وتحفظ غيبتك في نفسها ومالك». (صحيح الجامع رقم:

آ قابلي ما ينفق زوجك عليك وعلى المنزل بالشكر والعرفان لا بالجحود والنكران،
 قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أُريت النار فإذا أكثر أهلها النساء يكفرن. قيل: أيكفرن بالله؟ قال: لا؛ يكفرن العشير، لو أحسنت لإحداهن الدهر ثم رأت منك شيئًا، قال: ما رأيت منك خيرًا قط». (البخاري قال: ١٠٤/١)، ومسلم (٦٢٦/٢).

٧) إياك أن تهجري فراش زوجك مهما
 كانت الأسباب التي تجعلك تقدمين على
 ذلك. عن أبي هريرة رضي الله عنه قال:
 قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا



دعا الرجل امرأته إلى فراشه، فلم تأته فبات غضبانًا عليها، لعنتها الملائكة حتى تصبح». (متفق عليه: البخاري (٥١٩٣)، ومسلم (١٤٣٦)).

وفي رواية: «إذا باتت المرأة هاجرة فراش زوجها، لعنتها الملائكة حتى تصبح». وفي رواية: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «والذي نفسي بيده ما من رجل يدعو امرأته إلى فراشه فتأبى عليه إلا الذي كان في السماء ساخطًا عليها حتى يرضى عنها». (متفق عليه: البخاري (٥١٩٣)). ومسلم (١٤٣٦)). معنى: (فراشه): هو كناية عن الجماع، ومعنى (فتأبى عليه): أي: تمتنع.

٩) المرأة العاقلة لا تخرج من بيتها إلا بإذن زوجها، ولو إلى المسجد لقول الله تعالى:
 ﴿ وَفَرْنَ فَي تُونِكُنَ ﴾ (الأحزاب: ٣٣).

١٠) ولا تنفق شيئًا من بيت زوجها إلا بإذنه. قال صلى الله عليه وسلم: «ولا تنفق امرأة شيئًا من بيت زوجها إلا بإذنه». قيل: ولا الطعام؟ قال: «ذلك أفضل أموالنا». (صحيح ابن ماجه (١٨٥٩)).

(۱) احداري نشر أسرار الروج، ولا سيما المتعلقة بالفراش. عن أسماء بنت يزيد رضي الله عنها أنها كانت عند النبي صلى الله عليه وسلم والرجال والنساء قعود، فقال: «لعل رجلاً يقول ما يفعل بأهله، ولعل امرأة تخبر بما فعلت مع زوجها». فأرم القوم. فقلت: إي والله يا رسول الله، إنهن ليفعلن وإنهم

ليفعلون، فقال: «فلا تفعلوا، فإنما مثل ذلك كمثل شيطان لقي شيطانة في طريق فغشيها والناس ينظرون». (آداب الزفاف، للألباني رحمه الله، ص٧٧).

۱۲) الزوجة العاقلة تحرص على دوام العشرة بينها وبين زوجها ولا تسأله الطلاق من غير سبب، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أيما امرأة سألت زوجها الطلاق من غير ما بأس فحرام عليها رائحة الجنة». (إرواء الغليل (۲۰۳۵)).

١٣) النروجة الصالحة تطلب رضا زوجها وتجتنب سخطه. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تؤذي امرأة زوجها في الدنيا إلا قائت زوجته من الحور العين: لا تؤذيه، قاتلك الله، فإنما هو دخيل عندك يوشك أن يفارقك إلينا».

معنى: (دخيل): بمعنى اللاجئ إلى حين، ويكون عندها ضيف ونزيل لا بد من رحيله القريب غالبًا.

1) والزوجة الصالحة تبيت كل ليلة وزوجها عنها راض. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ألا أخبركم بنسائكم في الجنة؟ كل ودود ولود،إذا غضبت أو أسيء إليها، أو غضب زوجها قالت: هذه يدي في يدك. لا أكتحل بغمض حتى ترضى». (صحيح الترغيب (19٤١)).

10) حسب الزوجة الكيسة قول النبي صلى الله عليه وسلم: وإذا صلت المرأة خمسها، وصامت شهرها، وحفظت فرجها، وأطاعت زوجها، قيل لها: ادخلي الجنة من أي أبواب الجنة شئت، (صحيح الجامع (٦٦٠)).

هذه قواعد عامة مبينة على دلائل من الكتاب والسنة، إذا وعاها الرجل، وطبقتها المرأة، كان ذلك سبيلاً للسعادة والمحبة ويصبح البيت جنة كلما أراد الزوج أن يلجه وقف ببابه، وقال: «مَا خَلَةَ اللهُ لَا قُونَا إِلَّا بِاللهِ (الكهف: ٣٩).

 «رَبُّنَا مَبْ آنَا مِنْ أَزْرَحِنَا وَذُرْتِنَانَا ثُمُّونَ أَعْمُنِ »

 (الفرقان: ۷۶).





# السجد الأقصى الأولي والجهان الأفادة

أ.د. عبد الوارث عثمان

ather transport of the late to

أستاذ الفقه المقارن بجامعة الأزهر

دقائقها

الأخسيرة أعلن

نتنياهو عن نجاحه في تشكيل حكومة جديدة يشارك فيها زعيم حزب عوتسماه يهوديت ايتمار بن غفير الذي بدأ مسيرته تابعًا لحركة كاخ المحظورة والتي أسسيها الحاخام مائير كاهانا، ويعرف بمواقفه العدائية والمتطرفة تجاه الفلسطينيين. وسيتولى بن غفير منصب وزير الأمن القومي.

تتألف الحكومة الجديدة من أحزاب تعرف باليمينية واليمينية المتطرفة، وهي حزب الليكود بقيادة بنيامين نتنياهو الذي حصل على ٣٦ مقعدًا في الكنيست، وحزب الصهيونية الدينية بقيادة بتسلئيل سموتريتش، إلى جانب عوتسماه يهوديت بقيادة ايتمار بن غفير وحزب نوعم بقيادة أفي ماعوز، وهي ثلاثة أحراب خاضت الانتخابات في تحالف تقنى وانفصلت بعد

الحمد الله الله والسلاة والسلام والسلام والسلام ويعد، على رسول الله، ويعد، فقد انتهى عام ٢٠٢٧م، يتشكيل حكومة جديدة في السرائيل قد تكون الأكثر تطرفًا في

التاريخ، بعد أربع سنوات من أزمة سياسية داخلية أدلى خلالها الإسرائيليون بأصواتهم في خمس جولات انتخابية جرت في أبريل ٢٠١٩م، سيتمبر ٢٠١٩م، مارس ٢٠٢٠م.

وأفضت نتائج الانتخابات الخامسة إلى حصول معسكر زعيم حزب الليكود، بنيامين نتنياهو، على ٢٤ مقعدًا من أصل ١٢٠ في الكنيست الإسرائيلي، ليكلف بعد ذلك الرئيس الإسرائيلي، إسحاق هرتسوغ، نتنياهو بتشكيل حكومة خلال ٢٨ يومًا، منح بعدها تمديدًا لعشرة أيام إضافية، وفي

وتوصف الأحزاب الثلاثة بالمتطرفة بمواقفها تجاه العرب والمثليين والتيارات الأخرى، وهي تعكس التيار الديني الصهيوني المتطرف الذي يشدد على تعزيز الاستيطان في الضفة الغربية والقدس، بالإضافة إلى تعزيز دخول جماعات يهودية إلى باحات المسجد الأقصى المبارك، وتسعى إلى هدم المسجد الأقصى وبناء هيكلهم المزعوم مكانه، ومحو معالم مدينة القدس الإسلامية والعربية وتهجير أهلها من

السلمين وتشريدهم وقتلهم والاستيلاء على

أراضيهم وفرض الأمر الواقع على المسلمين في

جعلها عاصمة أبدية للكيان الصهيوني. وفي ظل ضعف وصمت وتخاذل عربي إسلامي تتعرض القدس للضياع ويوشك المسجد الأقصى أولى القبلتين وثاني الحرمين الشريفين على الانهيار، وفي ظل هذا الاستسلام يحقق اليهود هدفهم، وينطلقون بخطى جنونية بغية بناء هيكلهم المزعوم ويعلنون ليلا ونهارا أن القدس مدينة يهودية، وفي ظل هذه الأوضاع الماسوية تظل جماهير الأمة الإسلامية ثابتة صامدة تتساءل عن واجبها نحو المسجد على الأعراض والأمانات والمقدسات التي جعلها الله أمانة في عنق كل مسلم.

ممركة الوعن:

قضية السجد الأقصى والقدس هي قضية دينية في الأساس؛ فقد عبر عن أهميتها القرآن الكريم في قول الله تعالى: وشيخنَ أَلْنِيَ أَمْرَى بعَنْدِهِ، لَيْلا مِنَ الْمُسْجِدِ الْحَكُوادِ إِلَى الْمُسْجِدِ الْأَقْصَا الله يتركا حوله ، (سورة الإسسراء:١). والمعنى الحقيقي لهذا الإسراء أن المسجد الأقصى منارة تساعد المسجد الحرام في نشر الإسلام. وإن فلسطين دولة عربية مسلمة لأن المسلمين تسلموها بأمر من الله تعالى وذلك عندما قدم جبريل عليه السلام الرسول صلى الله عليه وسلم ليؤم الأنبياء والمرسلين جميعًا في حضرة أنبياء بني إسرائيل، وكان ذلك معناه أن القدس أصبحت أمانة في أعناق الأمة الإسلامية وفاءُ لنبيها الذي تحمل تلك الأمانة، وسلمها للأجيال اللاحقة من المسلمين إلى يوم القيامة بمقتضى إيمانهم بهذا الدين.

ويماأن قضية المسجد الأقصى هي قضية دينية في الأساس فقد سعى أعداء الأمة من الصهاينة والصليبيين إلى تفريغها من مضمونها الديني واختزلوها في شكل صراع عربي إسرائيلي، أو إسرائيلي فلسطيني أو صراع قومي عربي أو دولي لا شأن له بالعالم الإسلامي.

وفي الوقت الذي سعت فيه الصهيونية العالمية لتفريغ مدينة القدس من مضمونها الديني؛ يتصرف الكيان الصهيوني ويفعل الأفاعيل في فلسطين من منطلق ديني، فالمناهج التي تدرس لأطفالهم في المدارس تغرس في نفوس أطفالهم كراهية العرب والمسلمين وترسم في أذهانهم أن العرب ما هم إلا حيوانات سخرها الله لليهود، وأن الأرض أرض يهودية لا بد أن تضرغ من كل ما هو عربي، ويعلمون أطفالهم أنهم حين يقتلون صبيًّا أو شابًّا فلسطينيًّا فإنهم يتقربون إلى الله بذلك، ولا يقف الأمر عند ذلك بل يتدخلون أيضافي مناهج التعليم الخاصة بالفلسطينيين ليحذفوا منهاكل ما يتصل بالمقاومة، وما يتصل بالجهاد وبالإسلام حتى انتقلت هذه العدوى إلى جميع أنحاء العالم العربي والإسلامي في تغيير مناهج التعليم التي من المفترض أن تشكل الذهن العربي والإسلامي.

واستكمالا لهذا المنطلق الديني الذي يتحرك الصهاينة بمقتضاه قاموا باغتصاب الأرض الفلسطينية عام ١٩٤٨م وعندما قررت الأمم المتحدة تقسيم فلسطين بين اليهود والفلسطينيين رفض العرب هذا القرار الظالم الحائر على اعتبار أن فلسطين دولة عربية مسلمة، ثم جاءت حرب ١٩٦٧م بحدود جديدة رسمت بعد أحداث ١٩٦٧م وتمطي حدود ١٩٤٨م من الذاكرة، ولم يتوقف الصهاينة عن أطماعها فمنذ ذلك الحين واليهود يتوسعون في احتلال الأراضي الفلسطينية وبناء المستوطنات من منطلق عقائدي يقول: اليهودي إذا دخل أرضا صارت أرضا بهودية، ولم تفلح وسائل الشجب والاستنكار العربية ولا الإسلامية ولا العالمية في ردع اليهود عما يقومون به، لأن ما يقومون يه كان مؤامرة ممنهجة لابتلاء الارض كلها، وليحققوا شعارهم المكذوب الذي يرفعونه حتى الآن في الكنيست " أرضك الموعودة يا إسرائيل من الفرات إلى النيل".

اليهودية إلى خارج أوطانهم لأنهم أدركوا يقينًا أن اليهودي أينما كان حلَّ معه الأنهيار الاقتصادي والانحلال الأخلاقي والتفكك الاجتماعي، حتى صار اليهودي مرتبطًا بالشكلات والأزمات.

وصدر وعد "بلفور" عام ١٩١٧ م. بإقامة وطن قومي لليهود في "فلسطين " تحت أطماء سياسية، وأساطير دينية، فأعطى من لا يملك لن لا يستحق لسببين أساسيين: أولهما: المزاعم العقائدية في العهد القديم بأن فلسطين هي أرض الميعاد لليهود وظهور الصهبونية المزدوجة بين اليهود والغرب المسيحي. ثانيهما: التخلص من اليهود الذين كانوا حجر عثرة في طريق أي وحدة أوروبية أو تقارب غربي من أي نوع فقد كانوا يعملون على إثارة الفتن ويجتهدون في سبيل التخريب المتعمد للمجتمعات الغربية بكل وسيلة ممكنة لديهم مهما كانت خسيسة وحقيرة، لذلك لم تصبح أوروبا موحدة ذات عملة واحدة واقتصاد مشترك إلا بعد أن وثب اليهود على الجسد الفلسطيني، وتمكنوا منه تمامًا واستتب لهم الأمر فيه ونسوا البلاد التي جاؤوا منها وعاشوا فيها. وأكذوية أحقية اليهود في فلسطين والقدس أكذوبة وخدعة مصدرها مراكز بحثية صهيونية حرفت التوراة التي بين أيديهم، وقامت بتزوير التاريخ وبدلت أحداثه وأخفت معالمه بهدف تسرير الوجود اليهودي في فلسطين والاستيلاء على القدس، وإخراج أهله منه وتخريب وهدم المسجد الأقصى. ان أول حجر وضع في الحضارة الكنعانية كان في فلسطين حيث جاء نبي الله إبراهيم عليه السلام وهو الكان نفسه الذي بني فيه المسجد الأقصى والثابت تاريخيًا أنّ إبراهيم عليه السلام جاء في أرض عربية كنعانية. وأن نبي الله موسى لم يدخل القدس ولم يرها بعينيه، وحتى التوراة نزلت على نبي الله موسى في أرض مصر. بيد أن اليهود لا يسلمون بذلك بل يسعون وراء اختلاق الأدلة وتزييف البراهين لإثبات أحقيتهم في اغتصاب الأرض الفلسطينية والاستيلاء على القدس وبناء الهيكل الكذوب على

ومعنى ذلك أن فلسطين كلها ملك لهم يدخلون ويخرجون ويتجولون فيها وقتما شاؤوا، وانسحابهم من غزة لم يكن انسحابًا بالمعنى المفهوم للمصطلح؛ حيث إنهم يصرحون بأنهم يعدون نشر قواتهم في أراضيهم التي تملكوها بمجرد دخولهم فيها. وقد وضح هذا أخيرًا عندما نادوا بأعلى صوتهم بيهودية الدولة وطرد كل الفلسطينيين خارجها ورفض عودة اللاجئين. هم فقط ينسحبون وقتما يشاؤون ويدخلون متى شاؤوا.

إنهم البلاء الحاسم على صدر الأمة الإسلامية والكابوس المؤرق لنضسها والمرض الناخر في جسدها فلا يستطيع الإنسان أن يذكر اسم فلسطين دون أن تمر في مخيلته مشاهد القتل والتشريد والجوع والحرمان ودون أن تخترق أذنيه أهات الثكالي، وصرخات الأطفال، وتوجعات المصابين.. ودون أن يضجعه الواقع المرير الذي يستعصى على الوصف والتخيل.. حتى الخيال أصبح عاجزًا عن تصوير الواقع؟! فدائمًا تكون في الحلق غصة، وفي القلب حرقة، وفي الذكرى ألم.. حين ينطق اللسان باسم فلسطين ويتذكر المسجد الأقصيي فلقد صارت فلسطين عنوانا على هموم السلمين أينما وليت وجهك، تمامًا كما كانت مقياسًا لقوة المسلمين أو لضعفهم عبر مراحل التاريخ الإسلامي!

فوقائع التاريخ تشهد-دون محاباة أو تزوير- أن فلسطين كانت دومًا في حوزة السلمين وسلطانهم حينما كانوا مستمسكين بإسلامهم وحريصين على وحدتهم؛ لأن العدو الخارجي مهما بلغت قوته لا يستطيع أن ينال من المسلمين ولا أن ينتزع شبرًا من أرضهم ما داموا معتصمين بحبل الله وكتابه، وما دامت وحدتهم خالصة تتنزه عن الأهواء والمصالح الضيقة الأنية.. فقد كتب الله في سننه القائمة إلى يوم الدين أنه لن يجعل للكافرين على "المؤمنين" سبيلاً، وأن العزة لله ولرسوله وللمؤمنين.

لقد تآمرت الدول الغربية رغم ما دار بينهم من حروب وحشية في عصرهم الحديث على أن يصدروا مشكلتهم التي عرفت بـ"المسألة



أنقاض السجد الأقصى.

ومنذ عدة سنوات قامت مؤسسة يهودية صهيونية عنصرية اسمها "العال" وهذه المؤسسة تعمل معها ٣٤ مؤسسة أخرى على تهويد القدس وتقوم بالحضريات والتنقيب، متطرف، وقد وجد جدارًا ارتفاعه ٨م وعرضه متطرف، وقد وجد جدارًا ارتفاعه ٨م وعرضه الجدار جدار كنعاني يدلل على حضارة الكنعانيين وعلو شأنهم في الحضارة والبنيان، وقد كانوا قبلها بأيام معدودة قد وجدوا مدفنًا لرجل كنعاني وكانت لا تزال النقوش والألوان زاهية واضحة.

الأقمس الخطرة المناج المنات

إن مدينة القدس تتعرض الأن لحملة ظالمة؛ لأن هناك خططا صهيونية لحو القدس من المناكرة الإسلامية والعربية ووسائلهم في ذلك عديدة ومتنوعة منها؛ (۱) تغيير أسماء الشوارع والبنيان. (۲) مصادرة البيوت. (۳) إزالية أحياء بكاملها. (٤) اقتحام الجماعات اليهودية المتطرفة للمسجد الأقصى دون مراعاة لحرمته، والاعتداء على المرابطين فيه بوحشية نكراء وتعصب ممقوت وعنصرية مستبشعة بقصد صرفهم عنه وتركه لهم، ومن مم إزائته وإعادة بناء الهيكل كما يدعون.

ومع هذا الخطر الداهم على القدس والمسجد الأقصى نجد أن الأمة الإسلامية عامة، والعربية خصوصا انشغلت بواقعها الاقتصادي المؤلم وصراعتها الداخلية المريرة وبنيانها الاجتماعي المتهدم، ولم تعد تعطى هذه القضية حقها ومستحقها من العمل الجاد، والسمى الدؤوب والجهاد الصادق في سبيل الحفاظ على القدس والمسجد الأقصى الذي بارك الله حوله وشاء أن يكون أهله في رياط إلى يوم الدين. فأصبحت البطولة عند البعض في أمتنا العربية مجرد هز شباك للفريق المنافس في لعبة كرة القدم، وأن البارع في تلك اللعبة ومكتسب المهارات فيها هو فخر العرب ومصدر عزتهم وكرامتهم، وأن تحقيق الرقى والتقدم لدولنا العربية يكمن في حصول منتخباتها على مركز رياضي متقدم، وعلى ذلك تسهر الشعوب العربية ليلها وتقضى

نهارها احتفاء واحتفالا بما حققته من فوز وانتصار خلال مباراة رياضية حبست فيها الأنفاس، وانهارت الأعصاب، وبكت العيون، وتوقفت القلوب عن نبضها، وقامت الدنيا ولم تقعد في لحظاتها الأخيرة. هذا ما آل إليه حال البعض مناية بلادنا العربية وهو مؤشر خطير يدل على خطورة الوضع الراهن للعقل العربي وتغييب وعيه كما يبرهن على أن المخططات الغربية والصهيونية المعادية للإسلام قد حققت أهدافها المشؤومة في طمس هويته وإضعاف شخصيته وافقاده القدرة على ترتيب أولوباته، وحمله على الإلقاء بقضاياه الملحة والضرورية والمسيرية في ظلمات البحر العميق دون نظر للعواقب ولا اكتراث بالنتائج، وتلك هي أم المصائب التي تصيب الأمم الإنسانية عبر تاريخها الطويل في مقتل، فتنهار وتزول غير مأسوف عليها.

أضف إلى ما سبق ما ينشب من صراعات تحركها دواضع مختلضة بين الدول العربية ومنذ وقت طويل أدرك الصهاينة ومن وراءهم من دول الفرب الاستعماري أن أفضل وسيلة تضمن لهم دوام السيطرة والاختلال، وتحقق لهم تفوذهم وأطماعهم.. هي أن يظل المسلمون متضرقين تشغلهم عداوتهم البينية عن الالتفات إلى مكامن الخطر الذي يستهدفهم جميعًا! فعمل العدو على بذر بذور الفتنة والشقاق بين المسلمين عن طريق أذنابه أحلاس الفتنة بإحياء القوميات والثقافات المحلية المندثرة.. بحيث يتقوقع كل بلد عربي نفسه، وتنقطع أواصر الأخوة بين المسلمين. وبالتوازي مع هذا كان سعيهم المنهج لمحو هوية القدس الإسلامية وإقصاء الإسلام عن معركة تحرير فلسطين؛ ذلك أن العدو يدرك أن الإسلام هو المحرك والدافع للحفاظ على الأرض والعرض، وأنه متى تخلى العرب عن دينهم فإنهم وزن ولا قيمة لهم .. وإذا بات الوضع الفلسطيني بهذا الوضع المأسوى فإنه لا مضر من المسارحة بما ينبغي علينا جميعًا فعله حتى لا نكون-من حيث ندري أو لا ندري- عونًا للاحتلال والمفتصيين على إخواننا المستضعفين.

واجبات الأمة:

ومن ناحية أخرى، أراد العدو-تنحية الإسلام



التاريخية العملية والواقعية وحضارتها الفريدة في كل المجالات والميادين.

ثانيًا، تطبيق الشريعة الإسلامية في مجتمعاتنا الإسلامية والعربية ونبذ القوانين الوضعية المستوردة من بالاد غربية تزعم أنها رائدة الحضارة والمدنية على هذه الأرض، ولكن قوانينها والمبادئ التي قامت عليها هذه القوانين أصبحت تمثل خطرا اجتماعيا يهدد أمنها واستقرارها بانتشار القتل والاغتصاب الجنسي والسرقة، بل نتج عنه انحلال خلقي لم يسبق له مثيل فكانت المثلية الجنسية والشذوذ من المباحات في دولهم بل يشجعونها ويدعمون من يمارسها شبابًا وشيبة من الذكور والإناث دون خوف من اندثار جنسهم وهلاك نسلهم وانتشار الأمراض التي لا علاج لها نتيجة لهذه الممارسات الشاذة التي تتنافر مع الفطرة الإنسانية السليمة التي فطر الله الناس عليها، ولا يحافظ على هذه "الفطرة"، ويعالج شطحات النفس الإنسانية ومجون العقل البشرى وتفننه في مخالفتها والخروج عليها، إلا رسالة الإسلام الخالدة: شريعة، وعقيدة، وأخلاق، ونظم هادية وتشريعات محكمة وحكيمة

فالثا التزام الأمة الإسلامية والعربية حكامًا ومحكومين للتضحية بالغالى والنفيس ويذل الجهد من أجل نصرة المسجد الأقصى والحفاظ عليه سالما وعودة القدس إلى حوزة السلمين حيازة كاملة، وعلى الدول الإسلامية والعربية أن تضع منهجًا دراسيًا متدرجًا في كل مراحل التعليم للتوعية بأهمية مدينة القدس في الإسلام وتاريخها مع المسلمين، والتركيز على قيمة المسجد الأقصى التعبدية وتفنيد المزاعم العقائدية الصهيونية، والرد عليها بالحقائق الثابتة والأدلة الدامغة والبراهين الساطعة، وبالرغم من الصائب والمآسي التي يمر بها العالم الإسلامي اليوم؛ فإن إيماننا بأن وعد الله تعالى لنا بالنصر والتمكين والاستخلاف في الأرض قائم لا يتخلف أبدًا متى وجد عباد الله المؤمنين، ومتى تحققت فينا شروط النصر وموحياته ..

والله المستعان.

عن المركة- بالترويج للتطبيع مع الصهاينة باسم السلام والتعايش مع الأخرا ومن ثم كان الحديث عن تحقيق مشروع الشرق الأوسط الجديد وهو المشروع الذي أريد به أن تقوم في إطاره علاقات عربية صهيونية على قاعدة التحاكم إلى الجغرافيا وسياسة الأمر الواقع؛ تحت ستار زائف من تحقيق المصالح المشتركة، والتفرغ لعملية التنمية! وما زالت مؤامرات الأعداء تفعل فعلها الأثيم ي التفريق بين المسلمين لاضعاف عزمهم عن استرداد مقدساتهم وتمويت القضية في أذهان الأجيال الاسلامية والعربية الجديدة والانفراد اليهودي التام بالفلسطينيين عامة والقدس، وفي القلب منه المسجد الأقصى، وعزلهم عن محيطهم الإسالامي فيسهل افتراسهم والقضاء عليهم..

وقد امتدت سياسة اليهود "فرق تسد" الى الصف الفلسطيني نفسه، وإلى البيت الفلسطيني نفسه، وإلى البيت الفلسطيني من داخله.. وتلك والله مصيبة وانشطر الوطن الواحد إلى جزأين متحاربين ونالت تلك الفرقة وهذا الانشقاق من الجسد الفلسطيني ومن الالتفاف حول قضية فلسطين عامة، بما لم يستطع العدوان الصهيوني أن يناله من فلسطين.

ومع اشتدد الحصار خاصة حول المسجد الأقصى وسط صمت عربي مشين وتخاذل فاضح، اللهم إلا من المرابطين داخل المسجد الأقصى الذين يفضلون الاستشهاد في سبيل الله دفاعًا عن الأقصى أولى القبلتين وثالث الحرمين المشريفين ومسرى رسول الله صلى الله عليه وسلم، وذلك من أوجب الواجبات على الأمة الإسلامية:

أولا: أن تجتمع على كلمة التوحيد الخالص وتعتصم بحبل الله جميعًا نابذة أسباب الخلاف وعوامل الفرقة ودوافع والتمزيق ويؤسسون لعمل إسلامي وعربي مشترك في السياسة والاقتصاد والعسكرية والتشريع المستمد من كتاب الله تعالى القرآن الكريم وسنة رسوله محمد عليه أفضل الصلاة وأتم التسليم مستفيدة من تراث الأمة الإسلامية عبر تاريخها الطويل والذي يمثل تجاربها





# تحدير نبوى للتجار

عن رفاعة رضي الله عنه أنّ النّبيّ صلّى الله عليه وسلّم إلى قال: «إنّ التّجَارينبُعَثُون يوم القيامة فُجَارًا، إلاّ مَن اتّقى الله وبر وصدق. (صحيح ابن ماجه ٢٠٨/٢).

مَنْ هَدِي وَسُولُ اللّه خِيلِي اللّه حليه وسلم

by the wife of the state of the

المقل المشرى وتقنفه لي مخالفتها والم

# من فضائل الصحابة

عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم، صعد جبل أحد وأبو بكر وعمر وعثمان، فرجف بهم، فقال: الثبت أحد؛ فإن عليك نبيًا وصديقًا وشهيدَيْن. (صحيح البخاري).

# من دلائل الثبوة

عن جابر رضي الله عنه قال قدم النبي من سفر فلما كان قرب الدينة هاجت ربح تكاد أن تدفن الراكب: فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم (بُعثَتْ هذه الربح لموت منافق، فقدم الدينة فإذا عظيم من المنافقين قد مات. (رواه مسلم).

Upload by: altawhedmag.com





# Talmy Sfall

على المراكب المراكب واعزة معمد رشاد (أم تقيم ) منت و المراكب ا عليها باللواجة ، عذا مثل ا 1000 1500 550 550 SE

لأن الغض بالتواجد عض بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. أما بعد: فقد تحدثنا في المقالة السابقة عن حكم ما إذا طلق الرجل زوجته وهي حائض، هل يجب عليه مراجعتها أم لا؟ وعن عدد التطليقات، وعن الطلاق الذي ليس فيه سنة ولا بدعة، وعن حكم من قال لامرأته أنت طالق ثلاثًا، هل تقع الثلاث أم واحدة؟ ونستكمل ما بدأناه سائلين الله عز وجل أن يتقبل جهد المقل وأن ينفع به المسلمين.

قال تعالى: «الطلاقُ مَرْتَان فَإِمْسَاكُ بِمَغْرُوفِ أَوْ تَسْرِيحُ بِإِحْسَانِ، (البقرة،

قال العلامة ابن كثير في تفسيره (٢٥٨/١)؛ هذه الأبية الكريمة رافعة لما كان عليه الأمر في ابتداء الإسلام من أن الرجل كان أحق برجعة امرأته وإن طلقها مائة مرة ما دامت في العدة، فلما كان هذا فيه ضرر على الزوجات قصرهم الله عزوجل إلى ثلاث طلقات، وأباح الرجعة في المرة والثنتين، وأبانها بالكلية في الثالثة فقال: والطلاق مَرَّتَانِ، الآيـة، أي إذا طلقتها واحدة أو اثنتين فأنت مخير فيها ما دامت في عدتها باقية، بين أن تردها إليك ناويا

الإصلاح بها والإحسان إليها؛ وبين أن تتركها حتى تنقضي عدتها فتبين منك وتطلق سراحها محسنا إليها لا تظلمها من حقها شيئًا ولا تضاربها.

شدة الاستعساك بأمر الدين

أولاء مشروعية الطلاق الرجعي: الم

الطلاق الرجمي ثابت بالكتاب والسنة والإجماع، وهو حق للزوج مدة العدة. أما الكتاب: فقوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُطَلِّقَاتُ بَرْيْصَانَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثُلَاثَةً قُرْوَءٍ ، إلى قوله تعالى: «وَيُعُولُنُهُنَّ أَحَقُّ بِرَهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُواً إضافًا ، (البقرة ٢٢٨).

وأما السنة؛ فلحديث ابن عمر وفيه: وأنه طلق امرأته وهي حائض على عَهْد رَسُولِ اللَّه صلى الله عليه وسلم فَسَأَلُ عُمَرُ بُنُ الخَطَابِ عَنْ ذَلك، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عليه

وسلم: دَمُرُهُ فَلْيُرَاحِفْهَا ثُمَّ لَيُمْسِكُهَا حَتَّى تَطَهُرُ، ثُمُّ تَحِيضُ ثُمُّ تَطَهُرُ، ثُمُّ إِنْ شَاءَ أَمْسَكَ بَعْدُ، وَإِنْ شَاءُ طَلْقَ قَبْلُ أَنْ يَمَسِّ، فَتِلْكُ الْعَدَّةُ الَّتِي أَمَرَ اللَّهِ أَنْ تُطَلِّقَ لَهَا والجماع وغيره. النِّسَاءُ،- أخرجهُ البخاري (٥٢٥١)، ومسلم (1EV1).

> قال ابن المنذر: وأجمعوا على أن له الرجعة في المدخول بها ما لم تنقض العدة، فإذا انقضت العدة فهو خاطب من الخطاب. الإجماع (ص: ٤٣).

# الماسات ثانياه شروط الرجعة؛

للرجعة أربعة شروط:

الأول: أن يكون دخل بها، لأن غيرها لا عدة عليها فلا يمكن رجعتها.

الثاني؛ أن يكون النكاح صحيحًا؛ لأن من نكاحها فاسد تبين بالطلاق، فلا تمكن رجعتها، ولأن الرجعة إعادة إلى النكاح، فإذا لم تحل بالنكاح لعدم صحته، وجب أن لا تحل بالرجعة إليه.

الثالث: أن يطلق دون ما يملكه من عدد الطلاق، وهو ثلاث للحر واثنتان للعبد؛ لأن من استوفى عدد طلاقه، لا تحل له مطلقته حتى تنكح زوجًا غيره، فلا تمكن رجعتها لذلك.

الرابع: أن يكون الطلاق بغير عوض؛ لأن العوض في الطلاق إنما جعل لتفتدي به المرأة نفسها من الزوج، ولا يحصل ذلك مع ثبوت الرجعة، فإذا وجدت هذه الشروط كان له رجعتها مادامت في العدة للإجماء. مطالب أولى النهي (۸۳/۸).

# - ثالثًا: كيف تحصل الرجعة؟ الما رالمًا

تحرير محل النزاع:

أولا: اتفق جمهور العلماء على أن الرجعة تكون بالقول، بأن يقول الزوج لزوجته: راجعتك أو راجعتها وما أشبه ذلك، واستدلوا بحديث ابن عمر الذي أخرجه البخاري ومسلم وفيه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ‹مُرْهُ فَلَيُرَاحِعُهَا›. أَخْرِجِهُ البخاري (٥٢٥١)، ومسلم (١٤٧١).

ثانيًا: اختلف الفقهاء في حبواز الرجعة

بالفعل على قولين: القول الأول: ذهب أبو حنيفة ومالك إلى جواز الرجعة بالفعل، كالمس بشهوة medak tulad &

واستدلوا على ذلك بما يأتى: قول الله تعالى: رَوْسُولُكُنَّ أَحَقُ رِدَهِنَّ فِي دَلِكَ ، (المقرة: ٢٢٨)

قالوا: وإنما يكون أحق إذا استبد به، والبعل هو الزوج وفي تسميته بعلاً بعد الطلاق الرجعى دليل بقاء الزوجية بينهما، فالباعلة هي المجامعة- انظر المبسوط للسرخسي (٢٢/٦).

الرجعة استدامة للملك، والفعل المختص به يكون أدل على استدامة الملك من القول وذلك يحصل بالجماء. المسوط (٢٤/٦). القول الثاني: ذهب الشافعي وأحمد وابن حزم وغيرهم إلى أن الرجعة لا تكون إلا بالقول.

واستدلوا على ذلك يما يأتى:

حديث ابن عمر وفيه: ﴿ أَنَّهُ طَلْقَ امْرَأْتُهُ وَهِيَ حَاثِضَ عَلَى عَهْد رَسُولَ اللَّهُ صلى اللَّه عليه وسلم فسأل عُمَرُ بِنَ الخطابِ عَنْ ذلك، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم:: «مُرْهُ فَلَيْرَاجِعُهَا ثُمُ لَيُمْسِكُهَا حَتَى تَطَهُرَ، ثُمْ تُحيضُ ثُمَّ تُطَهُرَ، ثُمَّ إِنْ شَاءَ أَمْسَكُ بَعْدُ، وَإِنْ شَاءَ طَلِقَ قَبْلِ أَنْ يَمُسُّ، فَتَلَكُ العَدْةُ الَّتِي أَمَرُ اللَّهِ أَنْ تُطَلِّقُ لَهَا النِّسَاءُ .. أُخْرِجِهِ البخاري (٥٢٥١)، ومسلم (١٤٧١).

قياس الرجعة على أصل النكاح، فكما أن النكاح لا يصح إلا بالقول فكذا الرجعة لا تصح إلا بالقول.

أقوال أهل العلم في السالة،

أولاً: من قال بأن الرجعة تحصل بالقول والفعل:

قال ابن الهمام في فتح القدير (١٤٢/٤): والرجعة أن يقول: راجعتك أو راجعت امرأتي، وهذا صريح في الرجعة ولا خلاف فيه بين الأثمة، قال: أو يطأها أو يقبلها أو يلمسها بشهوة أو ينظر إلى فرجها بشهوة، وهذا عندنا.



جاء في المسوط (۲٤/٦)؛ وبناء على مذهبنا أن جماعه إياها في العدة رجعة منه، وعند الشافعي لا يكون رجعة... إلى أن قال: وعندنا الرجعة استدامة للملك، والفعل المختص به یکون أدل علی استدامة الملك من القول ... وذلك بحصل بالجماء. جاء في حاشية الدسيوقي على الشرح الكبير dentitle at the sale (١٩٤/٩)؛ وأما الفعل مع النية

فإنه يحصل به الرجعة، والدخول عليها من جملة الفعل، فإن نوى به الرجعي كفي، قاله بعضهم، وتحصل من كلامه أن الرجعة تحصل بالقول مع النية، سواء كان القول صريحًا أو محتملاً، وكذلك بالفعل مع النية.

ثانيًا؛ من قال بأن الرجعة تحصل بالقول دون الفعل: الما المعالمة الما المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة المعالمة

جاء في الحاوي (١٠/١٠)؛ قال الشافعي: ولما لم يكن نكاح ولا طلاق إلا بكلام فلا تكون رجعة إلا بكلام. قال الماوردي، وهذا كما قال: ولا تصح الرجعة إلا يكلام من الناطق، وبالإشارة من الأخرس، ولا تصح بالفعل من الوطء والاستمتاع... واستدل على لفظ راجعتك بحديث ابن عمر المتقدم. انتهى. جاء في شرح غاية المنتهى (٨٥/٨)؛ وتحصل

الرجعة بلفظ راجعتها ورجعتها وارتجعتها وأمسكتها ورددتها وأعدتها؛ لورود السنة بلفظ الرجعة في حديث ابن عمر، وورود الكتاب به؛ أي: لفظ الرد لقوله تعالى:



البقرة: ٢٢٨)، وبلفظ الإمساك في قوله: لهَا يَعْلَمُ إِنَّا عِلَمُا مِنْ وَفَاسِكُوهُونَ } المُعْرِفِ ،

جاء فالحلى المعاملة الما المالية الله المال المالية الله المالية الله مراجعًا لهاحتىيلفظ بالرجعة ويشهد، ويعلمها بذلك قبل تمام عدتها.

تعقيب وترجيح: وأولى هذه الأقوال عندي بالصواب هو ما ذهب إليه أبو حنيفة ومالك وغيرهما من أن الرجعة تكون بالفعل وبالقول؛ وذلك لقول الله تعالى: ﴿ وَمُولَئِنَّ المسلا والتناس الله أَخَقُ مِزَهِينَ فِي ذَالِكَ إِنَّ أَرَادُوا

إشابًا ، والرد إما بالقول أو بالفعل ولم يقيد أحد لفظ والرد، في الآية بالقول، هذا والله تعالى أعلم. طلاكا ليتعجى

رابعًا: هل للزوج حق الرجعة من غير إذن Haging I Halle was and I sares

أجمع أهل العلم على أن الرجعة من حق الزوج بعد الطلقة الأولى والثانية وليس للزوجة أن تمنعه؛ لأنها حق كسائر حقوق الزوج، وهذا مذهب الأئمة الأربعة وغيرهم.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَيُعُولُنِّنَ أَحَيُّ رِدَهِنَ فِي ذَٰلِكَ ، (البقرة: ٢٢٨). وقال تعالى: ﴿ فَإِنَّا بِلَغَنَّ أَجَلُهُنَّ فَأَسِّكُوهُنَّ بِمَقْرُونِ أَوْ فَارْقُوهُنَّ بِمَعْرُونِ وَأَشْهِدُوا دُوَى عَدَّلِ مِنكُ وَأَقِينُوا الشَّهَدة لله ، (الطلاق: ٢).

قال ابن المنذر: وأجمعوا على أن الحر إذا طلق زوجته الحرة وكانت مدخولاً بها تطليقة أو تطليقتين، أنه أحق برجعتها حتى تنقضى العدة. الإجماع (ص٥١) مسألة: ٢٢٤.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين. و المسالم المسالم المسالم



مدد الماجوري

لابن حجر العسقلاني: ۱۱۰/۱).

ومعنى كلام ابن حجر أن السياق في النفي لأن الحرف "لم"

حرف نفي، وكلمة ظلم نكرة؛ فهي نكرة في سياق النفي، وهذه من صيغ العموم التي يستفاد منها عموم المعنى؛ وذلك يشمل ظلم النفس بالمعاصى، ولذلك فقد شق على أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم لأنه لا يسلم أحد من المعصية؛ فقالوا: وأينا لا يظلم نفسه، فخصص لهم الرسول صلى الله عليه وسلم هذا العموم بقوله: ليس كما تظنون، إنما هو كما قال لقمان لابنه: «يا بُني لا تشرك بالله إن الشرك لظلم عظيم،. ولذلك قال ابن حجر: وبين لهم النبي صلى الله عليه وسلم أن ظاهرها غير مراد، بل هو من العام الذي أريد به الخاص، فالمراد بالظلم هنا أعلى أنواعه وهو الشرك. (فتح الباري بشرح صحيح البخاري، لابن حجر العسقلاني: ١١٠/١).

# صبغ العموم

وصيغ العموم أي: التي يستفاد منها العموم هي: (كـل): مبتدأه نحو: ﴿ كُلُّ مَّ عَبُهَا الْهُ وَ الرّحِمنِ ، كُلُّ مَّ عَبُهَا الْهُ كُلُّ الْمُلَيِّكُةُ (الرحمنِ ، ٢٦). أو تابعها نحو: ﴿ مَسَدُ ٱلْمُلَيِّكُةُ عَبُهُمُ أَمْمُونَ ﴾ (الرحمنِ ، ٣٠).

(والذي والتي)؛ وتثنيتهما وجمعهما، نحو؛ وَرَالَنِي قَالَ لِوَلِينَهِ أَيِّ لَكُنَّ ، (الأحقاف: ١٧)، فإن المراد به كل ما صدر منه هذا القول، بدليل قوله بعد: ﴿ أُرْتَبِكَ اللَّينَ حَقَّ عَيْهِمُ النَّيْلُ وَالْحَقَاف: ١٨). ﴿ وَالنِّينَ عَلَيْهُمُ النَّيْلُ النَّالُ وَعَمِلُواْ وَعَمِلْواْ وَعَمِلُواْ وَعَمِلْوا النَّهِ النَّهُ الْعَلَى اللَّهُ النَّهُ النَّهُ الْعَلَالُ النَّهُ الْعَلَالُ النَّهُ النَّهُ الْعَلَالَ الْعَلَالُ الْعَلَالُ الْعَلْمُ الْعَلَالُ الْعَلَالُ الْعَلَالُولُ الْعَلَالُ الْعَلَالُ الْعَلَالُ الْعَلَالُ الْعَلَالُ الْعُلُولُ الْعَلَالُ الْعَلَالُ الْعَلَالُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلِيْلُولُ الْعَلَالِيْلُولُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعَلَالُولُ الْعُلِيلُ الْعَلَالُ الْعُلِيلُولُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلِيلُولُ الْعِلْمُ الْعُلِيلُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلِيلُولُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ

إن الحمد لله؛ نحمده ونستعفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من

يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمدًا صلى الله عليه وسلم عبده ورسوله، أما بعد:

فقد ذكرت في المقالات السابقة من أنواع التفسير النبوي للقرآن التفسير النصي والموضوعي واللغوي، ومن هذه الأنواع أيضًا:

# ٤) تخصيص العام:

عن عبد الله بن مسعود قال: لما نزلت: والذين أمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم، شق ذلك على اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقالوا: أينا لا يظلم نفسه؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وليس هو كما تظنون، إنما هو كما قال لقمان لابنه: ويا بني لا تشرك بالله إن الشرك لظلم عظيم ... (رواه مسلم: ١٢٤).

قال ابن حجر في شرح الحديث: وانما حملوه على العموم لأن قوله: بيطُلُم، نكرة في سياق النفي. (فتح الباري بشرح صحيح البخاري

الشَّرْخَنْتِ أُوْلَتِكَ أَشْخَتُ الْجَنُّةِ، (الْبِقَرة، ٨٢)، ولَلْنِيَ أَخْتُهُا الْثُنِيِّ وَنِادَةً ، (يونس: ٢٦).

و(أي، وما، ومن) شرطًا واستفهامًا وموصولاً، نحوه وأي ما تثقر من الأسراء ١١٠)، وأن ما تثقر الإسراء ١١٠)، وإن من من من الله المناه من المناه الم

(والجمع المضاف) نحو: ﴿ يُوسِكُ اللَّهُ فِيَّ أَوْلَادِ كُمٌّ ﴾ (النساء: ١١).

(والمعرف بال) نحو: وقد أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ، (المؤمنون: ١)، وَالْمُنْكُونَ الْمُؤْمِنُونَ ، (التوبة: ٥).

و(اسم الجنس المضاف) نحو: ﴿ قَلَحُنْدِ ٱلَّذِينَ هَالِمُنَّ عَنْ أَسِّرِهِ ﴾ (النور: ٦٣)، أي كل أمر الله.

و(النكرة في سياق النفي والنهي) نحو: «قَلَا نَقُلُ أَمُنا أَنُو ، (الإسراء: ٢٣)، ود وَلِن مِن شَوْدٍ إِلَّا عِنسَةَ خَرَابِنُكُ، (الحجر: ٢١)، وقَلَدَ الْكَتَّ لَا رَبُّ بِدِ، (المقرة: ٢)، وقَلَا رَفْتُ وَلَا فُسُوتَكَ وَلَا جَدَالَ فَ الْحَتَّ الْمَقَمَّ،

(البقرة: ٢)، وفلا رَفْ وَلا فَسُوتَ وَلا جِعَالَ فِي الَّحِجِ ، (البقرة: ١٩٧).

و(النكرة في سياق الشرط) نحو: وَإِنْ لَمَدُّ مِنَّ الْمُدُّ مِنَّ الْمُدُّ مِنَّ الْمُدُّ مِنَّ الْمُدَّ الْمُدَّ الْمُدَّ الْمُدَّ الْمُدَّ الْمُدَّ الْمُدَّ الْمُدَّ الْمُدَّالِكِينَ الْمُدَّالِكِينَ الْمُدَّالِكِينَ الْمُدَّالِكِينَ الْمُدَّالِكِينَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

(التوبه: ٦).

وَ(النَّكَرةَ فِي سياقَ الامتنان) نحو: ﴿ وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءِ طَهُورًا ﴾ (الفرقان: ٤٨). (الإتقان فِي علوم القرآن، للسيوطي: ج٣٠/٣).

٥) تقييد المطلق:

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ مِنْ بَعْدِ مَصِيَّةٍ فُوسِ مِنا أَوْ مَنِيْ ، (النساء: ١١)، فلفظ وصية مطلق، قيده رسول الله صلى الله عليه وسلم في الحديث المتفق عليه بالثلث، فقد روى سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: جاءنا رسول الله صلى الله عليه وسلم يعودني في وجع اشتد بي زمن حجة الوداع، فقلت: بلغ بي ما ترى، وأنا ذو مال، ولا يرثني إلا ابنة لي، أفأتصدق بثلثي مالي؟ قال: لا، قلت: فالشطر؟ قال: لا، قلت: الثلث؟ قال: «الثلث، والثلث كثير، إنك أن تدع ورثتك أغنياء خير من أن تذرهم عالة يتكففون الناس». (أخرجه البخاري برقم (٥٦٦٨)).

# ٦) بيان الجمل:

وهذا أمثلته كثيرة، ومن أكثرها شهرة بيان الرسول صلى الله عليه وسلم في أحاديثه لما جاء في القرآن مجملاً من الأمر بالصلاة، فجاء في

فالفدية في هذه الآية مجملة، جاء بيانها في السنة في حديث كعب بن عجرة رضي الله عنه قال: وقف علي رسول الله صلى الله عليه وسلم بالحديبية ورأسي يتهافت قملاً، فقال: «يؤذيك هوامك؟، قلت: نعم، قال: «فاحلق رأسك، وصم ثلاثة أيام أو أطعم ستة مساكين أو انسك بشاة». (رواه البخاري برقم (١٨١٤) ورواه مسلم برقم

وية ترجمة البخاري للحديث قال: وهو مخير، وقي الشرح البن حجر العسقلاني قال: وقوله مخير، من كلام المصنف استفاده من أو المكررة.

# ٧) تعيين المبهم:

ومثاله ما جاء في الحديث عن عِياض الأشعري قال: لما نزلت: وهَسَوْف يَأْتِي اللّه بِقَوْم يُحبُّهُمْ وَيُحبُّونَهُ، (المَائدة: ٥٤)، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وهم قومك يا أبا موسى، وأوما رسول الله صلى الله عليه وسلم بيده إلى أبي موسى الأشعري. (رواه الحاكم في المستدرك برقم ٣٢٢٠، وقال هذا حديث صحيح، ووافقه الذهبي).

فقوله تعالى في الآية «بقوم يحبهم ويحبونه» هذا مبهم ولم يعين في الآية، فجاء حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم مبينًا لهذا الإبهام بقوله صلى الله عليه وسلم لأبي موسى الأشعري رضي الله عنه: «هم قومك يا أبا موسى»، وأومأ صلى الله عليه وسلم بيده إليه.

ومن الأمثلة كذلك: ما جاء عن عبد الله بن زمعة رضي الله عنه أنه سمع النبي صلى الله عليه وسلم يخطب وذكر الناقة والذي عقر، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وإذ انبعث أشقاها، (الشمس: ١٢)، انبعث لها رجل عزيز عارم منيع في رهطه مثل أبي زمعة... الحديث. (رواه البخاري برقم (٤٤٤٢)).

وللحديث صلة بإذن الله، والحمد لله رب العالمين.

# صلاة الجمعة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، تكلمنا في اللقاءات السابق عن سنن وآداب صلاة الجمعة، وتواصل في هذا اللقاء الحديث عن صلاة الجمعة وما يتعلق بها من أحكام ومسائل وتعرض لهذه المسائل تباغا.

# اعداد الما د. حمدي طه

لسحراً". سبل السلام شرح بلوغ المرام. وذلك لأن المقصود الأصلي من الخطبة هو الوعظ، وسنة النبي صلى الله عليه وسلم في الوعظ هو التخوّل والتخفيف، ففي الصحيحين وغيرهما أن رجلاً قال لعبد الله بن مسعود رضي الله عنه؛ يا لعبد الله بن مسعود رضي الله عنه؛ يا كل يوم، فقال له ابن مسعود: "أما إنه يمنعني من ذلك أني أكره أن أملَّكُم، وإني يمنعني من ذلك أني أكره أن أملَّكُم، وإني أتَخوَّلكم بالموعظة كما كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يتَخولُنا بها كراهة السآمة علينا".

قال الشوكاني: "والعجب من أقوام ينسبون إلى السنة أو إلى السلف ويطيلون الخطبة في صلاة الجمعة حتى تمل الناس سماع خطبتهم ولربما يأتون بخطبهم بما يروج اعتقادهم أو يحبذ رأيهم أو إطراء الشيخ والثناء عليه وغير

# منهيات صلاة الجمعة:

فكما اختصت صلاة الجمعة بسنن وآداب تشمل مجموعة أفعال فكذا اختصت ببعض المنهيات والتروك، مجملها فيما يلي:

# أولا: إطالة الغطبة حتى يشق على المأمومين؛

أما إطالة الخطبة فمخالفة صريحة لقول النبي صلى الله عليه وسلم: "إن طول صلاة الرجل وقصر خطبته مئنة من فقهه، فأطيلوا الصلاة وأقصروا الخطبة" أخرجه مسلم عن عمار بن ياسر.

والمننة العلامة قال أبو عبيد : يعنى أن هذا مما يستدل به على فقه الرجل. وإنما كان قصر الخطبة علامة على فقه الرجل لأن الفقيه هو المطلع على حقائق المعاني وجوامع الألفاظ فيتمكن من التعبير بالعبارة الجزلة المفيدة ولذلك كان من تمام هذا الحديث "فأطيلوا الصلاة وأقصروا الخطبة وإن من البيان

ذلك مما يخرجها عن مقصودها المشروع له المخطبة ويقصرون الصلاة ويتجاهلون أن فعل ذلك مخالف للسلف الصالح ومع هذا لو نبههم شخص إلى مثل ذلك تأولوا له باحتمالات عقلية وأدلة وهمية نسأل الله أن يوفق أئمة المساجد إلى العمل بالمشروع لا سيما ما كان له دخل في العبادات" (نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار: 8/0/٥٤).

# ثانياً: رفع الخطيب يديه إذا دعا:

لم يكن من هدي النبي صلى الله عليه وسلم ولا أصحابه إذا خطب أحدهم ودعا أن يرفع يديه على المنبر، ولذلك اعتبر بعض العلماء ذلك من البدع، والأصل في ذلك ما روى مسلم في صحيحه وغيره عن حصين بن عبد الرحمن أن عمارة بن رؤيبة رضي الله عنه رأى بشربن مروان على المنبر رافعاً يديه فقال: "قبح الله هاتين اليدين، لقد رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم ما يزيد على أن يقول بيده هكذا، وأشار بأصبعه المسبحة".

وقال الإمام النووي عقب هذا الحديث:
"فيه أن السنة ألا يرفع اليد في الخطبة وهو قول مالك وأصحابنا وغيرهم" شرح مسلم ١٦٢/٦.

وقال في الإقناع وشرحه: "ويكره للإمام رفع يديه حال الدعاء في الخطبة، قال المجد؛ هو بدعة، وفاقاً للمالكية والشافعية وغيرهم" كشاف القناع عن متن الإقناع للبهوتي الحنبلي ٣٧/٢.

وقد روى ابن أبي شيبة عن الزهري ومسروق كراهة رفع الأيدي على المنبريوم الجمعة.

وحكى القاضي عن بعض السلف وبعض المالكية إباحته؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم رفع يديه في خطبة الجمعة حين استسقى، وأجاب الأولون بأن هذا الرفع كان لعارض.

والحديثان المذكوران في الباب يدلان على كراهة رفع الأيدي على المنبر حال الدعاء

وأنه بدعة. وقد ثبت في الصحيحين من حديث أنس قال: "كان رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يرفع يديه في شيء من دعائه إلا في الاستسقاء فإنه كان يرفع يديه حتى يرى بياض إبطيه". وظاهره أنه لم يرفع في غير الاستسقاء. نيل الأوطار ٥٩/٥).

قال النووي: وليس الأمركذلك بل قد ثبت رفع يديه في الدعاء في مواطن وهي أكثر من أن تحصى قال: وقد جمعت منها نحوًا من ثلاثين حديثًا من الصحيحين. انتهى. قال الشيخ عبد المحسن العباد في شرح سنن أبى داود: "ورفع اليدين في الدعاء له ثلاثة أحوال: الأولى: حالات كان النبي صلى اللَّه عليه وسلم يدعو فيها بكثرة، ولم يعهد عنه أنه رفع يديه صلى الله عليه وسلم، وذلك في الخطب كما جاء في هذا الحديث الندي أورده المصنف أنه ما كان يرفع يديه، وإنما كان يكتفي بأن يشير بإصبعه السبابة، وكذلك بعد الصلوات المفروضة، فإن النبى عليه الصلاة والسلام كان يصلي بالناس دائماً، ولم ينقل عنه أنه رفع يديه بالدعاء بعد الصلاة. الثانية: مواضع ورد فيها رفع اليدين، فترفع فيها الأيدي، مثل الوقوف على الصفا والمروة، ومثل الوقوف بعد رمى الجمرات الأولى والثانية، وغيرها من المواضع التي ورد فيها رضع اليدين. الثالثة: حالات مطلقة ليست من هذا ولا من هذا، فيكون الأمر فيها واسعاً، إن رفع يديه فله ذلك، وإن لم يرفع يديه فله ذلك.

# ثالثاً: التحلق قبل صلاة الجمعة:

يكره التحلق قبل صلاة الجمعة لما روي عن عمروبن شعيب عن أبيه عن جده أن النبي صلى الله عليه وسلم "نهى عن التحلق يوم الجمعة قبل الصلاة.." أخرجه النسائي في السنن الكبرى وأبو داود وحسنه الألباني. قال الشوكاني في نيل الأوطار ٣١٠/٣: "وأما التحلق يوم الجمعة في المسجد قبل الصلاة



فحمل النهى عنه الجمهور على الكراهة وذلك لأنه ربما قطع الصفوف مع كونهم مأمورين بالتبكير يوم الجمعة والتراص في الصفوف الأول فالأول.

وقال محمد شمس الحق العظيم أبادي في عون المعبود ٢٩٤/٣: "قال الخطابي: إنما كره الاجتماع قبل الصلاة للعلم والمذاكرة، وأمرأن يشتغل بالصلاة وينصت للخطبة والذكر، فإذا فرغ منها كان الاجتماع والتحلق قبل ذلك، وقال الطحاوي: النهى عن التحلق في المسجد قبل الصلاة إذا عم المسجد وغلبه فهو مكروه، وغير ذلك لا بأس به، وقال العراقي: وحمله أصحابنا والجمهور على بابه، لأنه ريما قطع الصفوف مع كونهم مأمورين يوم الجمعة بالتبكير والتراص في الصفوف الأول فالأول، قاله السيوطي" وحمله على بابه أولى، لما في التحلق من مظنة التشويش وإملال الناس وقطع الصفوف.

# رابعا: تخطى الرقاب:

ورد النهي عن إيااء المصلين بتخطي رقابهم، وذلك في حديث عبد الله بن بسر رضي الله عنه قال: جاء رجل يتخطى رقاب الناس يوم الجمعة،

والنبي عليه السلام يخطب، فقال النبي عليه السلام: "اجلس فقد آذيت" أخرجه أحمد وأبو داود.

وقد اختلف أهل العلم في حكم التخطي يوم الجمعة فقال الترمذي حاكيًا من أهل العلم أنهم كرهوا تخطى الرقاب يوم الجمعة، وشددوا في ذلك وحكى أبو حامد في تعليقه عن الشافعي التصريح بالتحريم، وقال النووي في زوائد الروضة: إن المختار تحريمه للأحاديث الصحيحة واقتصر أصحاب أحمد على الكراهة فقط، وروى العراقي عن كعب الأحبار أنه قال: لأن أدع الجمعة أحب إلى من أن أتخطى الرقاب، وقال ابن المسيب: لأن أصلى الجمعة بالحرة

أحب إلى من التخطي. " نيل الأوطار -الشوكاني٣/٣١٠.

ويستثنى من هذا النهى:

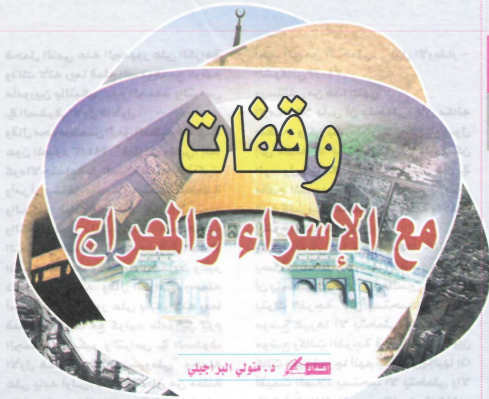
الإمام فلا بأس أن يتخطى؛ لأن مكانه متقدم، ولكن بشرط أن لا يمكن الوصول إلى مكانه إلا بالتخطي، فإن كان يمكن الوصول إلى مكانه بلا تخطُّ بأن كان في مقدم المسجد باب يدخل منه الإمام، فإنه كغيره في التخطى؛ لأن العلة واحدة. الشرح المتع للعثيمين.

وكذا المصلى إذا وجد مكاناً خالياً لا يصل إليه إلا بالتخطى فإنه يجوز له أن يتخطى إليه؛ لأن الجالسين مفرطون بترك الفرجة، لكن يستحب إن كان له موضع غيرها ألا يتخطى، وإن لم يكن موضع وكانت الفرجة قريبة دخلها، وإن كانت بعيدة ورجا أنهم يتقدمون إليها إذا أقيمت الصلاة يستحب ألا يتخطى والا فليتخطُّ. انظر المجموع للنووي ٥٤٦/٤. وبنحو ذلك قالت الحنابلة. كشاف القناع

والأولى في تقدير قرب الفرجة أو بعدها أن يرجع في ذلك إلى العرف وما يستكثره المرء أو يستقله في نفسه، وقد أحال الشارع في تقدير كثير من الأمور كثرة وقلة على ذلك؛ إذ إن مثل هذه التقديرات لا يصار إليها إلا بتوقيف من الشرع، والله تعالى أعلم.

وعند المالكية؛ يجوز تخطى الرقاب ليجلس في فرجة رآها قبل أن يجلس الخطيب على المنبر، لكنه خلاف الأولى أما لغير فرجة فمكروه، وأما بعد جلوس الخطيب فحرام، والصحيح القول الأول وهو الجواز لسد فرجة ولو بعد بدء الخطبة، لأنهم أسقطوا حق أنفسهم بتأخرهم. انظر حاشية الدسوقي

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده وبعد:

فهذه بعض وقفات إجمالية مع الإسراء والمعراج:

الإسراء والمعراج أعظم رحلة في تاريخ البشرية، وأعظم ليلة في حق رسول الله صلى الله عليه وسلم، وإن كانت ليلة القدر أفضل في حق الأمة.

# والا: المفنى: والما المفنى

الإسراء: السير ليلاً، من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى.

المعراج: هوالسلم، وهو الصعود من بيت المقدس إلى السماوات السبع وما فوقها إلى سدرة المنتهى.

# ثانيا: الأدلة:

دليل الإسراء: قال الله تعالى: الشُّبْحَانَ ٱلَّذِي أَشْرَىٰ بِعَنْدِهِ، لَيْلًا مِنَ ٱلْمُسْجِدِ ٱلْحَرَاءِ إِلَى ٱلْمُسْجِدِ الْأَقْصَا ٱلَّذِي بَدَّكْنَا حَوْلَهُ لِلْرِيَّةُ. مِنْ مَايَنْيِنَا إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ، (الإسراء: ١).

دِليل المعراج : « وَلَقَدْ رَمَاهُ مَرَّلَهُ لْغُرَىٰ ﴿ عِنْدُ سِلْدُوفَ ٱلْمُنْفَعَىٰ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل عِندَهَا جَنَّهُ ٱلْكَأْوَكَ ١٠٠٠ إِذْ يَغْشَى ٱلسِّنْدَةَ مَا يَغْشَنَىٰ ۞ مَا زَاغَ ٱلْبَصَرُ وَمَا طَغَين الْكَدْ رَأْيِن مِنْ مَالِئِتِ رَبِهِ ٱلْكُثْرَيْنَ »

(النجم:١٣-١٨).

ثالثًا: أحزان ما

# قبل الإسراء والمعراج:

في العام العاشر من بعثته صلى الله عليه وسلم توفيت أم المؤمنين خديجة رضي الله عنها التي كانت مرفأ النبى صلى الله عليه وسلم

يعود إليها فتحضن أحزانه وتصبره على أذى قريش وتكذيبهم له.

- وفاة أبي طالب عم النبي صلى الله عليه وسلم, الذي كان يدفع عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أذى المشركين، وقد حزن عليه النبي صلى الله عليه وسلم لموته على الكفر.

- تكذيب أهل الطائف له صلى الله عليه وسلم، وقد عد النبي صلى الله عليه وسلم تكذيب أهل الطائف له أشد إبلاما مما حدث في أحد رابعًا: لماذا كان الإسراء والمعراج؟

١- تخفيف أحزان النبي صلى الله عليه وسلم التي تكاثرت

عليه في العام العاشر، وبيان

Upload by: altawhedmag.com

وما طغى».

والبصر جارحة, وآلة من آلات الجسد لا الروح.

البراق الذي حُمل عليه النبي صلى الله عليه وسلم، وهذا يكون للبدن وليس الروح.

ولوكان الإسراء والمعراج بالروح فقط، ماكان في ذلك معجزة يتحدى الله تعالى بها ونبيه الكافرين؛ إذ إن الرؤى المنامية وأعاجيبها لم ينكرها أحد.

سادسا: تاريخ الإسراء والمعراج:

اختلف في تحديد وقت الإسراء والمعراج على عدة أقوال, وأقربها أنه كان في العام العاشر من بعثة النبي صلى الله عليه وسلم, قبل الهجرة بثلاث سنوات، ولا يوجد دليل صحيح على تحديد اليوم، والقول بأنها في السابع والعشرين من رجب هو قول من الأقوال، وإن قال الكثير بأنها في الثاني عشر من ربيع الأول.

# سابعًا: وقائع الإسراء والمعراج من الأحاديث الصحيحة:

ا- شق الصدر قال رسول الله عليه وسلم: الله عليه وسلم: فرج سقف بيتي وأنا بمكة ليلة أسري بي من مسجد الكعبة، فنزل جبريل عليه رواية: فشق جبريل ما بين نحره إلى لبته، حتى فرغ من صدره وجوفه, ثم غسله بماء زمزم، حتى أنقى جوفه، ثم جاء بطست من

عظم مكانة رسول الله صلى الله عليه الله عليه وسلم عند ربه سبحانه وتعالى.

٢- الإيذان بانتقال القيادة الروحية من بيت المقدس إلى مكة، فكل أنبياء بني إسرائيل كانت قبلتهم بيت المقدس.

٣- إثبات أن الأنبياء كلهم إخوة، وهذا أصل من أصول الإسلام، قال الله تعالى: «مَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلُ إلَيْهِ مِن أَصْولُ مِمَا أَنْزِلُ إلَيْهِ مِن رَمَّتُهِ وَالْمُولُ بِمَا أَنْزِلُ إلَيْهِ مِن رَمَّتُهِ لَا نَمْزُلُ مِمَا مُنْزِلُ اللهِ لا نَمْزُلُ مَامَنَ مَامِّهِ لا نَمْزُلُ مَامِنَ مُسَلِّهِ لا نَمْزُلُ مَامِنَ مُسَلِّهِ لا نَمْزُلُ مَامِنَ مُسَلِّهِ لا نَمْزُلُ مَامِنَ مُسَلِّهِ لا نَمْزُلُ مَامِنَ مُسُلِهِ لا نَمْزُلُ مَالْهِ مَا اللهِ مَا نَمْزُلُ مَامِنَ مُسُلِهِ اللهِ اللهِ مَا اللهِ مَامِنَ مُسُلِهِ اللهِ اللهِ مَا اللهِ مَامِنَ اللهِ مَامِنَ اللهِ مَامِنَ اللهِ ا

وفي الحديث عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رضول الله عليه وسلم: "مثلي ومثل الأنبياء من قبلي كمثل رجل بني بيتًا فأحسنه وأجمله من زواياه، فجعل الناس يطوفون به ويعجبون له, ويقولون هلا وضعت هذه اللبنة، فأنا تلك اللبنة وخاتم النبيين" (متفق عليه).

# خامسا: الإسراء والمعراج بالروح والجسد معا:

يقول الله تعالى: «سبحان الذي أسرى بعبده ليلا»: سبحان: لا تكون إلا في الأمور العظيمة.

عبده: تطلق على الروح والجسد معًا، ولا تُطلق على الروح فقط.

ويقول تعالى: «ما زاغ البصر

ذهب، ممتلئ حكمةً وايمانًا وعلمًا فأفرغها في صدري ثم أطبقه.

٢- البراق: ثم أتيت بالبراق، مسرجًا ملجمًا، وهو دابة أبيض طويل فوق الحمار ودون البغل، يضع حافره عند منتهى طرفه، فركبته فاستصعب عليً، فقال له فاستصعب عليً، فقال له حبريل: ما يحملك على هذا؟ أبمحمد تفعل ذلك؟ فوالله ما ركبك أحد أكرم على الله عز وجل منه، فارفض البراق عرقًا.

٣- قبر موسى عليه السلام:
 ف مررت على موسى وهو
 قائم يصلي في قبره عند
 الكثيب الأحمر.

لاقصى: فلما انتهينا إلى بيت المقدس، فريطته (البراق) بالحلقة التي يربط بها الأنبياء، ثم دخلت المسجد، فصليت فيه جبريل بإناء من خمر وإناء من اللبن، فقال: اشرب أيهما شئت، فأخذت اللبن فشال جبريل المها الدي هداك فشربته، فقال جبريل؛ للما الدي هداك للفطرة، لو أخذت الخمر للفارة، لو أخذت الخمر غوت أمتك.

مامة النبي صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم للأنبياء في الصلاة، وقد رأيتني فحانت جماعة من الأنبياء، فحانت الله فأممتهم فلما فرغت من الصلاة.

٢-قال قائل: يا محمد، هذا
 مَالك صاحب النار فسلم



عليه، فالتفت إليه فبدأني بالسلام.

ثم أخذ جبريل بيدي، فعرج بي إلى السماء،

٧- السماء الأولى: آدم عليه السلام، فلما جاء إلى السماء الدنيا، قال جبريل: لخازن السماء: افتح. قال من هذا ؟ قال: هذا جبريل، قال: معك أحد؟ قال: معى محمد، قال أرسل إليه؟ قال: نعم، فافتح، قال مرحبًا به وأهلا، فنعم المجيء جاء، فإذا برجل عن بمينه أسودة، وعن يساره أسودة، وإذا نظر قبل بمينه تبسم، وإذا نظر قبل يساره بكي. فقلت لجيريل: من هذا؟ قال هذا أبوك آدم، اليمين منهم أهل الجنة، والأسودة التي عن شماله أهل النار، فإذا نظر عن يمينه ضحك، وإذا نظر قبل شماله بكي، فسلم عليه، فسلمت عليه فرد السلام، ثم قال: مرحبًا بالابن الصالح والنبي الصالح.

 ٨- النيل والضرات: فإذا أنا غ السماء الدنيا بنهرين يـطردان، فقلت: ما هذان النهران يا جبريل؟ قال: هذا النيل والفرات عنصرهما.
 ٩- الكوثر: ثم مضى بى إلى

الديل والشراك لعنصرسه. ٩- الكوثر: ثم مضى بي إلى السماء، فإذا أنا بنهر آخر عليه قصر من لؤلؤ وزبرجد، حافتاه قباب الدر المجوف. فقلت: ما هذا يا جبريل؟ قال: هذا الكوشرالذي أعطاك ربك، فضربت بيدى

فإذا طينه مسك أذفر. ١٠- السماء الثانية: عيسي

السماء التاديه: عيسى ويحيى عليهما السلام: فقال جبريل: هذا يحيى وعيسى فسلم عليهما، فسلمت، فردًا علي، ثم قالا: مرحبًا بالأخ الصالح والنبي الصالح، ودعوا لي بخير، وإذا عيسى رجل مربوع الخلق، سبط الرأس، كأنما خرج من ديماس -يعني الحمام- أقرب الناس به شبهًا عروة بن مسعود الثقفي.

١١- السماء الثالثة: يوسف عليه السلام:

ففتح لنا، فإذا أنا بيوسف عليه السلام، وإذا هو قد أعطي شَطر الحسن، فقال جبريل: هذا يوسف، فسلم عليه، فسلمت عليه، فرد ثم قال مرحبًا بالأخ الصالح ولاعالي لخدد.

11- السماء الرابعة: إدريس عليه السلام، فرحب بي ودعا لي بخير. قال الله عز وجل: (ورفعناه مكانًا عليًا). 11- السماء الخامسة: هارون عليه السلام: فإذا أنا بهارون عليه السلام، فرحب بي ودعا لي بخير.

السماء السادسة موسى عليه السلام: فإذا أنا بموسى عليه السلام، فقال مرحبًا بالنبي الصالح والأخ الصالح. فقلت: من هـذا؟ قـال: هذا موسى، وإذا هو رجل ضرب، آدم، كثير الشعر، شديد الخلق كأنه من رجال شنوءة. فلما جـاوزت موسى بكى،

فقيل؛ ما أبكاك؟ قال: يا رب هذا الغلام الذي بعث بعدي يدخل الجنة من أمته أكثر وأفضل مما يدخل من أمتي. ١٥- السماء السابعة: فإذا أنا بإبراهيم عليه السلام مسندا ظهره إلى البيت المعمور، وإذا هو يدخله كل يوم سبعون ألف ملك، ثم لا يعودون إليه. أشبه الناس به صاحبكم -يعنى نفسه- قلت من هذا؟ فقال جبريل: هذا أبوك إبراهيم فسلم عليه. فسلمت عليه فرد السلام، وقال مرحبًا بالابن الصالح والنبى الصالح.

17- المغتابون: ومررت بقوم لهم أظفار من نحاس، يخمشون وجوههم وصدورهم: فقلت: من هؤلاء يا جبريل ؟ قال: هؤلاء الذين يأكلون لحوم الناس ويقعون في أعراضهم.

۱۷ - خطباء السوء: ومررت على قوم تقرض شفاههم بمقاريض من نار، كلما قرضت وفت: فقلت من هـؤلاء يا جبريل؟ قال هؤلاء خطباء أمتك، الذين يقولون ما لا يفعلون يقرؤون كتاب الله ولا يعملون به.

١٨- الجنة: ثم أدخلت الجنة،
 فإذا فيها جنابذ اللؤلؤ، وإذا
 ترابها المسك.

19 - سدرة المنتهى، ثم انطلق بي جبريل إلى سدرة المنتهى، وإذا ورقها كآذان الفيلة، وإذا شمرها كأنه قللال هجر، يخرج من ساقها أربعة أنهار،

نهران ظاهران ونهران باطنان، أما الباطنان ففي الجنة، وأما الظاهران فالنيل والضرات. فلما غشيها من أمر الله ما غشيها تحولت ياقوتا أو زمردًا أو نحو ذلك، وغشيها ألوان لا أدرى ما هي، فما من أحد من خلق الله يستطيع أن ينعتها من حسنها.

٢٠- قاب قوسين أو أدنى: ودنا رسول الله صلى الله عليه وسلم للجبار رب العزة، فتدلى حتى كان منه قاب قوسین أو أدنی، قال: ثم عُرج بي حتى ظهرت لمستوى أسمع فيه صريف الأقلام.

٢١- فرض الصلاة: فأوحى اللَّه إلى ما أوحى، فضرض على أمتى خمسين صلاة في كل يوم وليلة، فرجعت بذلك حتى مررت على موسى عليه السلام فقال: یا محمد ماذا فرض ربك على أمتك؟ قلت: فرض عليهم خمسين صلاة كل يوم وليلة. قال: ارجع إلى ربك فاسأله التخفيف، فإن أمتك لا يطيقون ذلك، فإنى قد بلوت بنى إسرائيل وخبرتهم، فالتفت رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى جبريل كأنه يستشيره في ذلك، فأشار إليه جبريل: نعم إن شئت، فعلا به إلى الجدار، فقال: يا رب خفف

عنا، فإن أمتى لا تستطيع هذا، فوضع شطرها، فرجعت إليه: فقال: ارجع إلى ربك فان أمتك لا تطيق ذلك... , كل ذلك يلتضت رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى جبريل ليشير عليه, ولا يكره ذلك جبريل، فرفعه عند الخامسة، فقال يا رب: إن أمتى ضعفاء أجسادهم وقلوبهم وأسماعهم وأبصارهم فخفف عنا.

فقال الجبار: يا محمد. قلت لبيك وسعديك: قال إنه لا يبدل القول لدى، كما فرضته عليك في أم الكتاب، إنى قد أمضيت فريضتي, وخفضت عن عبادي، إنهن خمس صلوات كل يوم وليلة, لكل صلاة عشر، فهي خمسون في أم الكتاب وهي خمس علىك ....

فنزلت حتى انتهيت إلى موسى، فقال: كيف فعلت؟ قلت: خفف الله عنا.... قال: ارجع إلى ربك فليخفف عنك أيضًا. قلت یا موسی قد استحییت من ربى مما اختلفت إليه. (ومعنى يطرد: يجري يتبع بعضه بعضا. يأكلون لحوم الناس: يغتابون المسلمين. المقاريض جمع مقرض وهو المقص. أسودة: أشخاص) (الحديث أخرجه البخاري ومسلم والنسائي والترمذي وأبو

داود والبيهقي وأحمد). ثامنا: هل رأى النبي صلى الله عليه وسلم ربه ليلة الإسراء والمعراج؟

سأل أبو ذر رضى الله عنه النبى صلى الله عليه وسلم: هل رأيت ربك؟ قال: نور أنى -كيف- أراه. (مسلم).

وهو صريح في نفى الرؤية، وبذلك قالت عائشة رضى الله عنها كما في الصحيحين، وهو ما عليه جماهير العلماء بل نقل الإجماع بذلك.

وما ورد عن ابن عباس رضى الله عنهما من أن النبى صلى الله عليه وسلم قد رأى ربه ورددت عنه روايات مطلقة، وروايات مقيدة بأن الرؤية كانت بالفؤاد. يقول ابن تيمية: "والألفاظ الثابتة عن ابن عباس رضى الله عنهما هي مطلقة أو مقيدة بالضؤاد.... ولم يثبت عن ابن عباس لفظ صريح بأنه رآه بعينيه" (انظر مجموع الفتاوى: ٦/

ويقول الحافظ ابن حجر: "الجمع بين إشبات ابن عباس ونفي عائشة رضى الله عنهم، بأن يُحمل نفيها على رؤية البصر، وإثباته على رؤية القلب" (انظرفتح الباري: ٨/ .(7.1

والحمد لله رب العالمين.



# حراسات قرآئية الأمثال في القرآن ضرب الله المثل للذين كفروا والذين آمنوا

الحمد لله. والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد:

ففي هذا المقال نتكلم عن ثلاثة من الأمثال جاءت في ثلاثة أبات متتاليات من سورة التحريم، وهن الآية العاشرة والحادية عشرة والثانية عشرة.

قَالَ اللّه قعالى: « صَرَّت اللّهُ مَثَلًا لِلَّذِيكَ كَفَرُواْ اللّهَ وَالرَّاتَ نُوجِ وَالرَّاتَ لُوطِّ كَانَا فَعْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا أَمْنِ أَنْ فَيَا عَنْهُمَا مِنَ مَنْ عِبَادِنَا وَعَبْلَا مَنْ اللّهِ شَيْئًا وَقِيلًا اللّهِ شَيْئًا اللّهِ شَيْئًا اللّهُ مَثْلًا اللّهُ مَثْلًا اللّهُ مَثْلًا إِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَثْلًا لِللّهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَثْلًا لِللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ ا

# التفسير الاجمالي:

اشتملت هذه الآيات على ثلاثة أمثال؛ مثل للكفار، ومثلين للمؤمنين، فيتضمن مثل الكفار؛ أن الكافر يعاقب على كفره وعداوته لله ورسوله وأوليائه، ولا ينفعه مع كفره ما كان بينه وبين المؤمنين من لحمة نسب أو وصلة صهر أو سبب من أسباب الاتصال، فإن الأسباب كلها تنقطع يوم القيامة إلا ما كان منها متصلا بالله وحده على أيدي رسله، فلو نفعت وصلة القرابة والمصاهرة أو النكاح مع عدم الإيمان لنفعت الوصلة التي كانت بين نوح ولوط وامرأتيهما، فلما لم يغنيا عنهما من الله شيئا، وقيل؛ ادخلا النار مع عدم الايما وحيا، نام الما يغنيا الداخلين، قطعت الاية حيينان جميع من ركب معصية الله، وخالف أمره ورجا أن ينفعه صلاح

Upload by: altawhedmag.com

# اعداد الشيخ مصطفى البصراتي

وَقَــالُّ اللَّهُ تَعَالَى: ۚ ﴿ فَإِمْ لَا تَنْكِكُ نَفْشُ لِنَفْسِ شَبْئَا ۗ ﴿ (الانفطار: ١٩). وقال تعالى: ﴿ وَأَتَّفُواْ يَوْمًا لَا خَرِي نَفْسُ عَنْ فَفْسِ شَبْنًا ﴾ (البقرة: ٤٨).

وقال تعالى: «وَأَخْشُوا بِوْمًا لَا يَغْرِى وَاللَّهُ عَن وَلَدِهِ. وَقَال تعالى: «وَأَخْشُوا بِوْمًا لَا يَغْرِى وَاللَّهُ عَن وَلَدِهِ. وَقَال الله مَنْ وَاللهِ عَنْ اللهِ حَقْ الله عَنْ الله عَنْ دون الله من قرابة أو صهر أو نكاح أو صحبة لا ينفعهم يوم القيامة أو يجيرهم من عذاب الله. أو يشفع لهم عند الله وهنا أصل ضلال بني أدم وشركهم، وهو الشرك الذي لا يغفره الله. وهو الذي بعث الله جميع رسله وأنزل جميع كتبه بإبطاله ومحاربة أهله ومعاداتهم.

وأما المثلان اللذان للمؤمنين: امرأة فرعول. ووجه المثل: أن اتصال المؤمن بالكاهر لا يضره شيئا إذا فارقه في كفره وعمله، فمعصية الغير لا تضر المؤمن المطيع شيئا في الأخرة، وان تضرر بها في الدنيا بسبب العقوبة التي تحل بأهل الأرض إذا أضاعوا أمر الله، فتأتي عامة، فلم يضر امرأة فرعون اتصالها به وهو من اكفر الكافرين، ولم يضع امرأة نوح ولوط اتصالهما بهما وهما رسولا

رب العالمين.

المثل الثاني للمؤمنين: مريم التي لا زوج لها لا مؤمن ولا كافر. فذكر ثلاثة أصناف للنساء: المرأة الكافرة التي لها صلة بالرجل الصالح. والمرأة الصالحة التي لها صلة بالرجل الكافر. والمرأة العزب التي لا صلة بينها وبين أحد: فالأولى: لا تنفعها صلتها وسببها. والثانية: لا تضرها صلتها وسببها. والثالثة: لا يضرها عدم الصلة. (بدائع التفسير لابن القيم).

ضرب الله مثلا للذين كفروا أي: في مخالطتهم المسلمين ومعاشرتهم لهم. أن ذلك لا يجدي عنهم شيئا ولا ينفعهم عند الله إن لم يكن الايمان حاصلا في قلوبهم.

امُراَة نوح وامُراَة لوط كانتا تَحَتَّ عَبِدَيْنَ مَنْ عَبَادِنَا صَالِحِيْنَ أَيَّ: نَبِينِ رَسُولِينَ عَنْدَهُمَا فِيُ صحبتهما ليلا ونهارا، يواكلانهما ويضاجعانهما ويعاشرانهما أشد العشرة والاختلاط.

. فخانتاهما ، أي: في الإيمان. لم يوافقاهما على الإيمان. ولا صدقاهما في الرسالة. فلم يُجد ذلك كله شيئا. ولا دفع عنهما محذورا.

قلمُ يُغْنَيا عَنْهُما مِنَ اللَّهِ شَيْنًا ﴿ أَيِ: لَكَفَرِهِما. وَقِيلَ أَيِ: لَكَفَرِهُما. وقيلَ أَي: للمرأتين.

ادُخلا النّار مع الدّاخلين قطع الله بهذه الآية طمع كل من يركب المعصية أن ينفعه صلاح غيره ثم أخبر أن معصية غيره لا تضره إذا كان مطيعا.

وضرب الله مثلا للذين آمنوا امرأة فرعون وهي آسية بنت مزاحم، قال المفسرون: لما غلب موسى السحرة آمنت امرأة فرعون، ولما تبين لفرعون إسلامها أوتد يديها ورجليها بأربعة أوتاد وألقاها في الشمس.

إذ قالت رب ابن لي عندك بيتا في الجنة فكشف الله لها عن بيتها في الجنة حتى رأته. ونجني من فرعون وعمله قال مقاتل: وعمله يعني الشرك. ونجني من القوم الظالمين الكافرين.

ومريم ابنت عمران الصديقة الطيبة الطاهرة العذراء البتول.

التي أحصنت فرجها فحفظته وصانته من ذئاب الرجال المفترسة لأعراض النساء.

فنفخنا فيه من روحنا أمرنا جبريل بالنفخ ي جيب درعها فنفخ فيه فنزلت النفخة إلى

فرجها، واستقرت في الرحم: فحملت بعيسى ثم نفخ ملك الأرواح الروح فيه بعد أربعة أشهر فجعله آية للناس في خلقه بكلمة كن من أنثى بلا ذكر كخلق حواء من آدم بلا أنثى. وخلق آدم من ذكر ولا أنثى.

وصدد قب بكلمات ربيها الكونية والشرعية وكانت من التوراة والإنجيل وكانت من القائدين الله عنهم. من القائدين الله عنهم. (مستفاد من تفسير ابن كثير، ومختصر تفسير البغوي، والتفسير القرائي للقرآن).

# التفسير التفصيلي:

قال الطاهر بن عاشور في التحرير والتنوير :
في قوله تعالى: ضرب الله مثلاً للذين كفروا المرأة نوح وامرأة لوط كانتا تحت عبدين من عبادنا صالحين فخانتاهما... أعقب جملة: يا أيّها النبي جاهد الكفار والمنافقين الآية المقصود منها تهديدهم بعذاب السيف في الدنيا وإنذارهم بعذاب الأخرة. وما قارن ذلك من مقابلة حالهم بحال المؤمنين. بأن ضرب مثلين للفريقين بنظيرين في حاليهما لتزداد المتنويه بالمؤمنين الموعظة وضوحا ويرداد التنويه بالمؤمنين استنارة. وقد تقدمت فائدة ذكر الأمثال في قوله تعالى: مَثَاهُمْ كَمَالُ الذي الشوقة قاله المؤمنين المؤ

وضرب المثل: القاؤه وايضاحه. وتقدم ذلك عند قوله تعالى: إنّ الله لا يستخيي أنّ يضرب مثلاً... في سورة البقرة.

فالجملة مستأنفة استئنافا ابتدائياً. وهذا المثل لا يخلو من تعريض بحث زوجتي النبي صلى الله عليه وسلم على طاعته وبأن رضا الله تعالى يتبع رضا رسله. فقد كان الحديث عن زوجتي النبي صلى الله عليه وسلم قريباً. وكان عملهما ما فيه بارقة من مخالفة. وكان في المثلين ما فيه إشعارًا بالحالين.

فمعنى: . ضرب الله مثلاً للذين كفروا . أنه ألقى هذا التنظير لأجلهم. أي اعتبارهم بهم وقياس حالهم على حال المثل به. فإذا قيل: ضرب لفلان مثلاً، كان المعنى: أنه قصده به وأعلمه إياه. كقوله تعالى: مَا صَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَنَّلاً بَلَ مُرْ قَرَمُ أَياهُ خَصِمُنَ » (النزخرف: ٥٨). وَلَقَدْ صَرَبًا لِنَّاسِ فِي خَصِمُنَ » (النزخرف: ٥٨). وَلَقَدْ صَرَبًا لِنَّاسِ فِي هَنَّا أَلْقُدْرَهِ نِ مَنْ فَي مَلْ » (الروم: ٨٥). ونحو ذلك هَنَا أَلْقُدْرَهِ نِ مَلَ على المفعول للاهتمام بايقاظ المجرور باللام على المفعول للاهتمام بايقاظ



51

الذين كفروا.

فمعنى فرب الله مثلاً للذين كفروا امرأة نوح وامرأة لوط، أن الله جعل حالة هاتين المرأتين عظة وتنبيها للذين كفروا، أي ليذكرهم بأن الله لا يصرفه عن وعيد صارف فلا تحسبوا أن لهم شفعاء عند الله ولا أن مكانهم من جواربيته لهم شفعاء عند الله ولا أن مكانهم من جواربيته الله عنهم. فإن هم أقلعوا عن هذا الحسبان أقبلوا على التدبر في النجاة من وعيده بالنظر في دلائل دعوة القرآن وصدق الرسول صلى الله عليه وسلم، فلو كان صارف يصرف الله عن غضبه لكان أقوى الأشياء بذلك مكانة هاتين المرأتين من زوجيهما رسولي رب العالمين.

ومناسبة ضرب المثل بامرأة نوح وامرأة لوط دون غيرهما من قرابة الأنبياء نحو أبي إبراهيم وابن نوح عليهما السلام لأن ذكر هاتين المرأتين لم يتقدم، وقد تقدم ذكر أبي إبراهيم وابن نوح: ليكون في ذكرهما فائدة مستجدة، وليكون في ذكرهما عقب ما سبق من تمالو أمي المومنين على زوجهما صلى الله عليه وسلم تعريض لطيف بالتحذير من خاطر الاعتزاز بغناء الصلة الشريفة عنهما في الوفاء بحق ما يجب من الأخلاص للنبي صلى الله عليه وسلم ليكون الشبه في التمثيل أقوى، فعن مقاتل: يقول الله سبحانه لعائشة وحفصة لا تكونا بمنزلة امرأة نوح وامرأة لوط في المعصية وكونا بمنزلة امرأة فرعون ومريم، ووضحه في الكشاف بأنه من قبيل التعريض، ومنعه الفخر الرازي.

وقال ابن عطية، قال بعض الناس في المثلين عبرة لزوجات النبي صلى الله عليه وسلم حين تقدم عتابهن . اهـ. التحرير والتنوير، لابن عاشد،

قال ابن القيم: ثم في هذه الأمثال من الأسرار البديعة ما يناسب سياق السورة. فإنها سيقت في ذكر أزواج النبي صلى الله عليه وسلم وتحذيرهن من التظاهر عليه وأنهن إن لم يطعن الله ورسوله ويردن الدار الاخرة لم ينفعهن اتصالهن برسول الله صلى الله عليه وسلم كما لم ينفع امرأة نوح وامرأة لوط اتصالهما بهما، ولهذا ضرب في هذه السورة مثل اتصال النكاح دون القرابة.

قال يحيى بن سلام: ضرب الله المثل الأول يحذر عائشة وحفصة، ثم ضرب لهما المثل الثاني يحرضهما على التمسك بالطاعة، وفي ضرب المثل للمؤمنين بمريم أيضا: اعتبار آخر وهو أنها لم يضرها عند الله شيئا قذف أعداء الله اليهود لها ونسبتهم إياها وابنها إلى ما برأهما الله منه مع كونها الصديقة الكبرى والمصطفاة على نساء العالمين. فلا يضر الرجل الصالح قدح الفجار والفساق فيه.

MINHAI

وفي هذا أيضا تسلية لعائشة أم المؤمنين. إن كانت السورة نزلت بعد قصة الافك. وتوطين نفسها، على ما قال فيها الكاذبون إن كانت قبلها، كما في ذكر التمثيل بامرأة نوح ولوط تحذير لها ولحقصة مما تعمدتاد في حق النبي صلى الله عليه وسلم؛ فتضمنت هذه الأمثال التحذير لهن والتخويف والتحريض لهن على الطاعة والتوحيد. والتسلية وتوطين النفس لمن أوذي منهن وكذب عليهن وأسرار التنزيل فوق هذا وأجل منه ولا سيما أسرار الامثال التي لا عقلها إلا العالمون. (بدائع التفسير لابن القيم، وتفسير ابن كثير بتصرف).

# فوائد الأيات:

ا-قال ابن كشير: وليس السراد بقوله:
فخانتاهما في فاحشة بلفي الدين فإن نساء
الأنبياء معصومات عن الوقوع في الفاحشة:
لحرمة الأنبياء عن ابن عباس رضي الله
عنهما في هذه الأية فخانتاهما قال: ما زنتا أما خيانة امرأة نوح فكانت تخبر أنه مجنون وأما خيانة امرأة لوط فكانت تدل قومها على أضيافه.

٢- . كانتا تحت عبدين من عبادنا صالحين وهما نوح ولوط عليهما السلام. أي كانتا في عصمة نكاحهما. وهذه جملة مستأنفة كأنها مفسرة لضرب المثل، ولم يبوت بضميرهما فيقال: تحتهما لما قصد من تشريفهما بهذه الإضافة الشريفة. وفي ذلك مبالغة في المعنى المقصود وهو أن الإنسان لا ينفعه عادة الإصلاح نفسه لإصلاح غيره. وإن كان ذلك الغير في أعلى مراتب الصلاح والقرب من الله. (فتح البيان لصديق حسان خان).

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

فنواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق.

اعداد الشيخ علي حشيش

عليه وسلم إلى مكة حدثت فيه أحداث،

والأحداث يراها رسول الله صلى الله عليه

وسلم، ويُحدُثها للقوم، فقد رأى النبي

صلى الله عليه وسلم جماعة ومعهم جمل

وصفه كذا، ويحدث لهم كذا وكذا، وحين

يقبلون عليكم اليوم اسألوهم عما حدث،

فهو قد وصف أشياء رآها في طريق العودة،

وبعد لك يتربص القوافل التي ستجيء،

فيجدون كما قال رسول الله صلى الله

عليه وسلم في الطريق، إذن من المكن أن

يقام الدليل المادي الذي يقنع العقل على

أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ذهب

الى بيت المقدس، فاذن قد أقام الدليل في

# أولاً: أسباب ذكر هذه القصة:

١- وجود هذه القصة في بعض كتب السنة الأصلية- كما سنبين من التخريج- يجعل من لا دراية له بالتحقيق وعلل الحديث يتوهم أنّ هذه القصة صحيحة.

٢- هذه القصة ذكرها أحد الشيوخ المشهورين في كتابه «الاسراء والعراج» (ص٥٤، ٥٥)، وعدد صفحاته (١٣٢ صفحة)، ط. دار الشروق، وهي عبارة عن حلقات مذاعة في أحد القنوات التلفزيونية، والشيخ- عفا الله عنا وعنه-كذلك لا يهمنا ذكر اسمه ولا رسمه. ولم يذكر للقصة تخريجًا ولا تحقيقًا، بل وذكرها بصيغة الجزم، فقال: إنَّ الطريق الذي يعود منه رسول الله صلى الله





الطريق فتكلم عن أمارات فيه لم توجد إلا في الموقت الذي مر فيه، فهذا دليل على أنه صادق فيما قال».

قلت: هذا لا يصح أن يكون دليلاً كما سنبين من التخريج والتحقيق، فهو حديث موضوع، والموضوع هو الكذب المختلق المصنوع، وهو شر الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته في أي معنى كان سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا مقرونًا ببيان وضعه. كذا في تدريب الراوي» (٢٧٤/١) النوع كذا أي اللامام السيوطي.

٣- الدليل المكاني: جاء في أعلى درجات الصحة في الحديث المتفق عليه والذي أخرجه الإمام البخاري في «صحيحه» (ح٢٨٨٣). والإمام مسلم في «صحيحه» (ح١٧٠) من حديث الصحابي الجليل جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «لما كذبتني قريش قمت في الحجر فجلا الله لي بيت المقدس فطفقت أخبرهم عن آياته وأنا أنظر إليه».

٤- الإمام البخاري رحمه الله قد جعل هذا الحديث في «صحيحه» في الباب (١١) من كتاب «المناقب»، وترجم لهذا الباب فقال: باب حديث الإسراء، وقول الله تعالى: «سبحان الذي أسرى بعبده ليلا من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى» (الإسراء: ١). قلت: ولم يذكر الإمام البخاري إلا هذا الحديث تحت ترجمة الباب، واختياره لهذا الحديث لعلمه بمدى قوته لملاءمته للترجمة، خاصة وأن الإمام السيوطي قال في «تدريب الراوي» ((٩٥/١): «وامتاز البخاري بما ضمنه في أبوابه من التراجم التي حيرت الأفكار». اهد.

فقد وفًى الحديث بردِّ على تكذيب قريب وملاءمته لترجمة الباب، وجعله بابًا بنفسه لقوته ودلالته واكتفى البخاري بأن يكون الحديث هو الباب.

و ولكن الشيخ- عفا الله عنا وعنه- قال في كتابه «الإسراء والمعراج» (ص١٧): «لابد من وجود دليل آخر زمني». ولم يكتف بما اكتفى به الإمام البخاري في هذا الحديث الذي جاء في أعلى درجات الصحة والذي قال فيه النبي صلى الله عليه وسلم: «فجلى الله لي بيت المقدس فطفقت أخبرهم عن آياته وأنا أنظر إليه». وبين الشيخ سبب قوله: «لا بد من وجود دليل آخر زمني»، فقال:

«قلنا: ربما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سمع وصف المسجد من خبير بالوصف، والتقط منه الرسول صلى الله عليه وسلم ذلك الوصف ثم نقله إليهم، فلا بد من وجود دليل آخر زمني لا يوجد فيه ذلك، ومن ثمّ ذكرنا الأدلة التي رآها فيه ذلك، ومن ثمّ ذكرنا الأدلة التي رآها في الطريق حين عودته وأخبرهم بها ساعة أن كانت القافلة في طريقها إلى مكة، إذن فليس من المعقول أن يأتي واحد ليخبر الرسول صلى الله عليه وسلم بما كان في الطريق، فأخبرهم، فترصدوا القافلة ووجدوا الأمر كما قال الرسول صلى الله عليه وسلم بها كان في الدليل الذي قال الشيخ: «لا بد من وجود دليل آخر زمني».

هذا دليل كذب مختلق مصنوع كما سنبينه من التخريج والتحقيق.

# ثانيا: المن:

رُوِيَ عن أم هانئ بنت أبي طالب قالت: بَاتَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَيْلَةَ السُرِيَ بِهِ فِي بَيْتِي فَفَقَدْتُهُ مِنَ اللَّيْلِ، فَامُتَنَعَ مَنْيَ اللَّهُمُ مُحَافَة أَنْ يَكُونَ عَرَضَ لَهُ بَعْضُ قَرَيْش، فَقَالُ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: إِنَّ جِبْرِيلَ أَتَانِي فَأَخَذُ بِيدِي عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: إِنَّ جِبْرِيلَ أَتَانِي فَأَخَذُ بِيدِي فَقَوْقَ الْجَعْلِ، فَإِذَا عَلَى الْبَيْتِ دَابَةٌ دُونَ الْبَغْل، فَقُوقَ الْجَعْل، فَكمَ لَنِي عَلَيْها، ثُمَّ انْطَلق وَقُوقَ الْجَعَارِ، فَحَمَلَنِي عَلَيْها، ثُمَّ انْطَلق حَتَّى ائْتَهَى بِي إلى بَيت المُقدس، فَأَرَانِي حَلَّقي، وَيُشْبِهُ خَلْقي إِبْرَاهِيمَ يُشْبِهُ خَلْقي مَوسَى آدَم طويلاً، سَبْطَ خَلْقي خَلْقَي، وَيُشْبِهُ خَلْقي خَلْقي مَوسَى آدَم طويلاً، سَبْطَ



الشَّعْرِ، شَبِّهُتُهُ بِرِجَالُ أَزِّد شَنُّوءَةً، وأَرَانِي عيسى ابن مريم ربعة أبيض، يضرب إلى الحمرة شبهتُه بعروة بن مسعود الثقفي، وأراني الدَّجَالُ ممسوح العين اليمني، شَبَهْتُهُ بِقَطَن بِن عَبْد الْعُزَّى، وَأَنَا أُرِيدُ أَنْ أَخُرُجَ إِلَى قَرَيْش، فَأَخْبِرُهُمْ بِمَا رَأَيْتُ فَأَخَذُتُ بِثُوْبِهِ، فَقُلْتُ: إِنِّي أُذَكِّرُكَ اللَّهُ أَنْكَ تَأْتِي قَوْمَا يِذُبُّونَكَ وَيُنْكَرُونَ مَقَالَتَكَ، فَأَخَافُ أَنْ يِسُطُوا بِكَ، قَالَتُ: فَضَرَّبَ ثُوْبَهُ مَنْ يَدى، ثُمَّ خَرَجَ اللَّهُمْ، فَأَتَّاهُمْ وَهُمْ جُلُوسٌ فَأَخْبِرَهُمْ مَا أَخْبِرني، فَقَامَ جُبِيْرُ بِن مُطْعِم، فَقَالَ: بِا مُحَمِّدُ لُو كُنْتُ شَابًا كَمَا كُنْتُ مَا تَكُلَّمَتُ بِهِ، وَأَنْتُ بِيْنَ ظَهْرَانينَا، فَقَالَ رَجُلُ مِنَ الْقُومِ: يَا مُحَمِّدُ هَلُ مَرَدُتُ بإبل لَنَا فِي مَكَانِ كَذَا وَكَذَا؟ قَالَ: نَعَمْ وَاللَّه، وَجِدُتُهُمْ قَدْ أَضَلُوا بِعِيرًا لَهُمْ فَهُمْ فِي طَلْبِهِ، فَقَالَ: هَلْ مَرَرْتَ بِإِبِلَ لَبِنِي قُلانٍ، قَالَ: نُعَمِّ، فِي مَكَانِ كَذَا وَكَذَا قَد انْكَسَرَتُ لَهُمْ نَاقَةً حمراء فوجدتهم، وعندهم قصعة من ماء فَشَرِيْتُ مَا فِيهَا، قَالُوا: فَأَخْبِرُنَا عَدَّتُهَا وَمَا فيهًا مِنَ الرُّعَاةِ، قَالَ: قَدُ كُنْتُ عَنْ عَدَّتُهَا مَشْغُولًا، فَقَامَ فَأْتَى بِالْإِبِلِ فَعَدُّهَا وَعَلَمَ مَا فيهَا مِنْ الرِّعَاةِ، ثُمَّ أَتَى قُرَيْشًا، فَقَالَ: سَأَلْتُمُونِي عَنْ إِبِلَ بِنِي قُلانِ فَهِي كَذَا وَكَذَا، وَفِيهَا مِنَ الرِّعَاةِ فَلانٌ وَفَلانٌ، وَسَأَلْتُمُونِي عَنْ إِبِلَ بِنِي قُلانِ فَهِيَ كُذًا وَكُذَا، وَفَيهَا مِنَ الرِّعَاةِ ابْنُ أَبِي قُحَافَةً، وَفُلانٌ وَفُلانٌ، وَهِيَ مُصَبِّحَتُكُمُ بِالْغَدَاةِ عَلَى الثَّنيَّةِ، قَالَ: فَغَدُوا إِلَى الثَّنيَّةَ يَنْظُرُونَ أَصْدَقَهُمْ مَا قَالَ، فاستَقْبِلُوا الإبل، فسألُوا هل ضَلَّ لَكُمْ بِعِيرٌ؟ قَالُوا: نَعْمُ، فَسَأَلُوا الآخَرُ هَل انْكُسَرَتُ لَكُمْ نَاقَةٌ حَمْراءُ؟ قَالُوا: نَعَمْ، قَالُوا: فَهُلُ كَانْتُ عَنْدَكُمْ قَصْعَةٌ؟ قَالَ أَيُو بِكُرِ: أَنَا وَاللَّهِ وَضَعْتُهَا فَمَا شَرِبَهَا أَحَدُ وَلا

ثالثاء التغريج:

به فسمى يومئذ الصديق.

هُرَاقُوهُ فِي الأَرْضِ، وصَدْقَهُ أَبُو بِكُر وَآمَنَ

الحديث الذي جاءت به هذه القصة

# رابعا: التحقيق:

ا- هذا الحديث الذي جاءت به القصة حديث موضوع، فقد أورده الإمام الهيثمي في مجمع الزوائد، وقال: «رواه الطبراني في الكبير وفيه عبد الأعلى بن أبي المساور: متروك الحديث، اهـ.

٧- قال الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين، (١٥٦/٢): «عبد الأعلى بن أبي مساور كان ممن يروي عن الأثبات ما لا يشبه حديث الثقات حتى إذا سمعها المبتدي في هذه الصناعة علم أنها معموله، ثم أخرج عن ابن نمير قال: عبد الأعلى بن أبي مساور: متروك، وعن ابن معين؛ ليس بشيء. اه.

# خامسا: طريق اخر:

حتى لا يتقول علينا متقول ويقول: إن لقصة الأبل التي مر بها النبي صلى الله عليه وسلم طريقا آخر. قلت: هو طريق تالف أورده الهيثمي أيضًا في «مجمع الزوائد» (٧٣/١) من حديث شداد بن أوس، وقال: «رواه البزار والطبراني في الكبير، وفيه إسحاق بن إبراهيم بن العلاء، اهد قلت: وهو علة هذا الطريق، قال الإمام الذهبي في «الميزان» (١٨١/١)؛ واسحاق بن إبراهيم بن العلاء: قال النسائي: ليس بثقة، وقال أبو داود: ليس بشقه، وكذبه محدث حمص محمد بن

هذا ما وفقني الله تعالى إليه، وهو وحده من وراء القصد.

عوف الطائي،. اه. فهذا الطريق يزيد

القصة وهنًا على وهن.



# الهجار شي بياق شيش الأحاديث القصار

ابن الحارود، حدثنا الحسن بن الفضل، حدثنا عفان، حدثنا محمد بن الحارث، حدثنا ابن البيلماني، عن أبيه، عن ابن عمر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم .. فذكره ».

١- علة هذا الحديث ابن البيلماني، قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢٦٤/٢)؛ محمد بن عبد الرحمن البيلماني يروي عن أبيه، وحدث عن أبيه بنسخة شبيهة بمائتي حديث كلها موضوعة لا يجوز الاحتجاج به، ولا ذكره في الكتب إلا على جهة التعجب، اهـ.

٧- وقال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير، (٣٢٩): «منكر الحديث»، قال الشيخ أحمد شاكر في «شرح اختصار علوم الحديث، (ص٨٩): قول البخاري: منكر الحديث، فإنه يريد به الكذابين، فضى «الميزان» (٥/١) نقل ابن القطان: أن البخاري قال: كل قلت: منكر الحديث فلا تحل الرواية عنه. اه.

٣- وقال الإمام ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل، (٣١١/٢/٣): سمعت أبي يقول: محمد بن عيد الرحمن البيلماني روى عن أبيه منكر الحديث. اه.

ا- قال الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (١٧٨/٦) (١٢٨/١): «كل ما روى عن ابن البيلماني فالبلاء فيه من ابن البيلماني، وإذا روى ابن البيلماني محمد بن الحارث هذا فجميعا ضعيفان محمد بن الحارث وابن البيلماني، والضعف على حديثهما بين .. اهـ.

# ٩٧٣ . أجوء الناس طالب العلم، وأشبعهم الذي لا يبغيه ..

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار، (ص٢/٤) مكتبة الحرم النبوى الحديث، رقم الخطوطة (۲۱۳/۱۰۷)، وقال: دفر عن ابن عمر،

قلت: ﴿ فر ، ترمز إلى ﴿ مسند الفردوس ، للديلمي، وهذا تخريج بغير تحقيق فيتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث صحيح، وهو كما سنبين أنه حديث «موضوع».

فائدة: وحتى يقف القارئ الكريم على معرفة هذا المصطلح لا بد من بيان معناه الاصطلاحي: «الموضوع: هو الكذب المختلق المصنوع، وهو شر الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته في أي معنى كان سواء الأحكام، والقصص، والترغيب، وغيرها إلا مقرونًا ببيان وضعه،. كذا في «تدريب الراوي» (٢٧٤/١) النوع (٢١) للإمام السيوطي.

وقال الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة، (ص٤٤): «الطعن بكذب الراوي في الحديث النبوي هو الموضوع، اهـ.

وسنطبق هذا المصطلح على هذا الحديث من التخريج والتحقيق لتكون دراسة لعلم الحديث التطبيقي.

فالحديث أخرجه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس، (ح٢٦٣- الغرائب الملتقطة) قال: (أخبرنا الحداد) أخبرنا أبو نعيم، حدثنا محمد بن حبان، حدثنا

١- وقوفه في العبادات وأمور الحلال والحرام على ما شيرع الله وأوجيه، بالمخالفة لما تدعيه فرق الصوفية قاطبة، ومما اشتهر عنه ويدل على فقهه وثبات قدمه في العلم: ما حكاه عنه ابنه موسى، قال فيما نقله عنه ابن رجب الحنبلى: اسمعت والدي يقول: خرجت في بعض سياحاتي إلى البرية.. فرأيت نورًا أضاء به الأفق، وبدت لي صورة، ونوديت منها: (يا عبد القادر أنا ربك، وقد أسقطتُ عنك الواجيات وأحللت لك المحرمات)، فقلت: (أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، اخسأ يا لعين)؛ فإذا ذلك النور ظلام وتلك الصورة دخان، ثم خاطبني وقال: (يا عبد القادر نجوت مني بعلمك بحكم ربك وفقهك في أحوال منازلاتك، ولقد أضللتُ بمثل هذه الواقعة سبعين من أهل الطريق)؛ فقلت: (لربي الفضل والمنة)؛ قال: فقيل له: (كيف علمت أنه شيطان؟ ()، قال: بقوله: (وقد أحللت لك المحرمات، فإن من اعتقد أن شيخًا بحل له ما حرم الله، أو يرفع عنه ما أوجيه على خلقه كالصلاة مثلاً، فقد كفر)".

وقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية هذه القصة في مجموع الفتاوي ١/ ١٧١ وعلق يقول: "إن كثيرًا من العباد يرى الكعبة تطوف به. ويرى عرشا عظيمًا وعليه صورة عظيمة. ويرى أشخاصًا تصعد وتنزل، فيظنها الملائكة، ويظن أن تلك الصورة هي الله تعالى وتقدس، ويكون ذلك شيطانا". قال: "وقد جرت هذه القصة لغير واحد من الناس، فمنهم من عصمه الله، وعرف أنه الشيطان، كالشيخ عبد القادر في حكايته المشهورة"، وذكرها. - تمسكه في مسائل الصفات بالسنة، يحكى ذلك عنه ابن الجوزي فيقول: وللشيخ عبد القادر كالام حسن في التوحيد والصفات والقدر وفي علوم العرفة موافق للسنة وله كتاب (الغنية) .. وقد جمع أصحابه من



نماذج تُحتذى من أعلام وأئمة أهل السنة

الشيخ عبد القادر الجيلاني ناصر السنة وقدوة العارفين . . المفتري عليه (٢)

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد فمواصلة للحديث عن الجيلاني، من المهم أن نشير إلى أن معتقده يختلف كثيرًا عن معتقد من يتمسحون به ممن يدعون أنهم من مريديه أو محبيه، ذلك أن شخصية عبد القادر تميزت بعدة ميزات تنم عن صحيح معتقده وعظيم ونذكر منها

🎉 أ.د. محمد عبد العليم الدسوقي

A DEC

مجالسه في الوعظ كثيرًا، وكان متمسكًا في مسائل الصفات والقدر ونحوها بالسنة، بالغافي الرد على من خالفها".

- إعراضه بالكلية عن علم الكلام وعدم التعويل عليه باعتباره منشأ الضلالات التي وقع فيها القوم وعلى رأسهم (الأشعرية)؛ يدل على ذلك نقله في كتابه (الغنية) قول الإمام أحمد: الست بصاحب كلام، ولا أرى الكلام في شيء من هذا إلا ما كان في آية أو حديث أو أثر، فأما غير ذلك فإن الكلام فيه غير محمود، فلا يقال في صفات الرب كيف؟، ولم؟، ولا يقول ذلك الا شاك.

أ- كما اشتهر الجيلاني: بعرضه للعقيدة بأسلوب بليغ سبهل، بعيد عن التعقيد والغموض، ومثال ذلك قوله في تعريف الإيمان: ونعتقد أن الإيمان قول باللسان، ومعرفة بالجنان، وعمل بالأركان يزيد بالطاعة، وينقص بالعصيان، ويقوى بالعلم، ويضعف بالجهل، وبالتوفيق يقع".

وبحرصه على عدم الخروج عن مدلول الآيات والأحاديث: في إثبات الأسماء والصفات لله، يدل على ذلك قوله: "ولا نخرج عن الكتاب والسنة، نقرأ الآية والخبر ونؤمن بما فيهما، ونكل الكيفية في الصفات إلى علم الله".

- تحكي عنه كتب التراجم أن معتقده هو عين معتقد أهل السنة وسلف الأمة في إثبات صفات الله كما هو مذهب الحدثين، وأنه كان على مذهب الإمام أحمد في ذلك وفي بغض الكلام وأهله، وفي القدر، وفي الفروع، وأنه كان كثيرًا ما يردد في مجالس وعظه وحلقات دروسه عبارة: واعتقادنا اعتقاد السلف الصالح والصحابة واعتقادنا اعتقاد السلف الصالح والصحابة

٧- ومن عباراته في (الغنية) ص٧١، قوله:

"أما معرفته عز وجل بالأيات والدلالات على وجه الاختصار، فهي: أن يعرف طالب طريق الحق ويتيقن أنه: واحد فرد صمد، لم يلد ولم يولد. ولم يكن له كفوا أحد، ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، لا شبيه له ولا نظير، ولا عون ولا شريك ولا ظهير، ولا وزير ولا ند ولا مشير، ليس بجسم فيمس ولا بجوهر ولا عرض فيقضى، ولا ذي تركيب أو فيحس، ولا عرض فيقضى، ولا ذي تركيب أو

رافع وللأرض واضع".

- ويقول فيما يمثل معتقده: "وهو سبحانه بجهة العلو مستو، وعلى العرش محتو، وعلى المألك محيط علمه بالأشياء، " يُمَرِّ الْأَمْرِ مَنَ مَنْ الْمُرْسِ مُعَمِّ الْمُرْسِ مُعَمِّ الْمُرْسِ مُعَمِّ الْمُرْسِ مُعَمِّ الْمُرْسِ مُعَمِّ الْمُرْسِ مُعَمِّ الْمُرْسِ مُعَمَّ الْمُرْسِ مُعَمَّ الْمُرْسِ مُعَمَّ الْمُرْسِ مُعَمَّ الْمُهِ الْمُعَمِّ اللّهِ فِي يَوْمِ كُانَ مِعْمَارُهُ الْمَا المُخلائق مَنْ مُعَمَّ مُعَمَّا مُعْمَلِهُ وَاجالهم، جل أن يُشبّه بما صنعه، حي بحياة ومدرك بإدراك ومتكلم بما صنعه، حي بحياة ومدرك بإدراك ومتكلم ويرضي، ويغضب ويسخط، ويرحم ويغض، له يدان وكلتا يديه يمين، ولا يجوز وصفه بأنه في يدان وكلتا يديه يمين، ولا يجوز وصفه بأنه في كل مكان، بل يقال: إنه في السماء على عرشه كما قال.. وكونه على العرش مذكور في كل كتاب أنزل على كل نبي أرسل بلا كيف" ثم ذكر

- ويقول: "وينظر أهل الجنة في وجهه ويرونه لا يضامون في رؤيته ولا يضارون، وهو تعالى على العرش، والكرسي عند العرش كحلقة ملقاة في أرض فلاة، يعلم ما في السماوات السبع وما بينهن، وما في الأرضين وما تحت الثرى وما في قعر البحار، ومنبت كل شعرة وكل شجرة وكل زرع، ومسقط كل ورقة، وعدد ذلك كله، وعدد الحصى والرمل والتراب ومثاقيل الجبال ومكاييل البحار، وأعمال العباد وأسرارهم وأنفاسهم وكلامهم، وهو منزه عن مشابهة خلقه، ولا يخوز وصفه بأنه في كل مكان. ولا يجوز وصفه بأنه في كل مكان".

ا- كما عُرف الجيلاني باستدامته على عقيدة السلف وطلبه من الله أن يميته على مذهب إمام أهل السنة، يدل على ذلك قوله: "قال الإمام أحمد بن حنبل الشيباني - رحمه الله وأماتنا على مذهبه أصلاً وفرعًا وحشرنا في زمرته -..". وذكر اعتقاده.

11- وبرفضه تأويل المتكلمين ونبذه طريقة (الأشعرية) في تأويل صفات الله، وذلك قوله عن صفة الاستواء: "وينبغي إطلاق صفة الاستواء من غير تأويل، وأنه: استواء الذات على العرش، لا على معنى: القعود والمماسة، كما قالت (المجسّمة والكرّامية)، ولا على معنى العلو والرفعة كما قالت (الأشعرية)، ولا على معنى الاستيلاء والغلبة كما قالت (المعترئة)،



لأن الشرع لم يرد بذلك".. وقوله: "وأنه تعالى ينزل في كل ليلة إلى سماء الدنيا كيف يشاء وكما شاء.. لا بمعنى نزول الرحمة وثوابه على ما ادعته (المعتزلة والأشعرية)" وذكر الأحاديث في ذلك.

١٢- وبالإمساك عما لم يرد ذكره في الكتاب والسنة من إثبات أو نفي، يقول: "ونعوذ بالله من أن نقول فيه وفي صفاته، ما لم يخبرنا به هو أو رسوله".

ا- وبمخالفته (الأشعرية) في إنكارهم أن يكون القرآن كلام الله، أو كما يقولون: عبارة أو حكاية عنه، يقول: "ونعتقد ان القرآن كلام الله وكتابه وخطابه ووحيه الذي نزل به جبريل على رسول الله كما قال: « مَرْلَهِ به جبريل على رسول الله كما قال: « مَرْلَهِ الله وَحَلَّمُ مِنَ ٱلنَّهُ الله وَمَ الله مخلوق أو العالمين بقوله: مَا الله أمنه الله المنافق أو الله و قال: (الفظي عبارته، أو التلاوة غير المتلو أو قال: (الفظي بالقرآن مخلوق)، فهو كافر بالله العظيم، ولا يخاط ولا يؤاكل ولا يناكح ولا يجاور، بل بهجر ويُهان".

١٥- وأنه قال لولده عند مرض موته موصيًا: "لا تخف أحدًا ولا ترجه، وأوكل الحوائج كلها إلى الله واطلبها منه، ولا تثق بأحد سوى الله ولا تعتمد إلا عليه، الزم التوحيد فإنه جماعً الكل".

فانظر كيف يفعل الصوفية مع هذا الشيخ المولك الموحد الله، المتبع والمقتضي أثر رسوله

ومصطفاه؟، وكيف يصيرونه وثنًا يعبدونهُ من دون الله بالطواف حول قبره والصلاة إليه، والذبح وتقديم القرابين والاستغاثة به وغير ذلك؟.

# ب- الهيلاني المفترى عليه:

وقد حاول الصوفية دفع الجيلاني عن عقيدته السالفة الذكر فلم يستطيعوا، وكان ضمن ذلك ما ادعاه عليه ابن حجر الهيتمي بقوله عن مسألة الصفات: "واياك أن تغتر بما وقع في (الفنية) لإمام العارفين الجيلاني، فإنه دسّه عليه فيها من سينتقم الله منه والا فهو بريء من ذلك، وكيف تروج عليه هذه المسألة الواهية مع تضلعه من الكتاب والسنة وفقه الشافعية والحنابلة حتى كان يفتي على المذهبين، هذا مع ما انضم لذلك أن من الله عليه من المعارف والجوارق الظاهرة والباطنة وما أنبأ عما ظهر عليه وتواتر من أحواله؟".

والغريب في الأمر أن الهيتمي يدعي عليه ذلك مع تدليل الجيلاني في كل ما ذكره بأدلة الشرع، ومع ما هو معروف من أن مسألة التفقه والمعرفة والخوارق ليس لها علاقة بالعقيدة، ولو كان الهيتمي صادقًا لما تأخر في ذكر ما يستدل به على ادعاءاته.

ولم يكن الهيتمي وحده في انتقاد منهجية ومعتقد الجيلاني، فقد قال الشعراني في كتابه (اليواقيت): "رأيت في كتاب (البهجة) المنسوب للجيلي ما نصه: (اعلموا أن عباداتكم لا تدخل الأرض وإنما تصعد إلى السماء.. فرينا في جهة العلو على العرش استوى وعلى الملك احتوى وعلمه محيط بالأشياء، بدليل سبع آيات في القرآن العظيم في هذا المعنى لا يمكنني ذكرها لأجل جهل الجاهل ورعونته.. فلا أدرى أذلك الكلام دسي على الشيخ في كتابه أم وقع في ذلك في بدايته ورجع عنه لما دُخل في الطريق، فإن من المعلوم عند كل عارف بالله أنه تعالى لا يتحيز، والشيخ قد شاعت ولايته في أقطار الأرض فيبعُد من مثله القول بالجهة قطعًا)".. ينكر عليه ذلك مع ما هو معلوم بالضرورة من أن المراد بالجهة المثبتة لله: هو ما وراء العالم وما فوقه، وليس



في المكان بالمعنى الذي نعرفه ولا بالتحيّز في شيء من مخلوقاته.

لكن الهيتمي وأمثاله، على: أن الشيخ عبد القادر، شيخ كبير عند الصوفية فلا بد أن يوافق مذهب الصوفية فيما يقولونه بنفي الصفات ضاربا بالأحاديث والأيات غرض الحائط.. وهذا الأمر قديم فيهم ومتأصل. ولقد وصل أمر إنصاف أئمة أهل السنة، لأن يذكر الذهبي الذي دافع عن الجيلاني؛ لأن يقول عنه فالسير ٢٠/ ٥١ وفي ختام ترجمته له: "وفي الحملة: الشيخ عبد القادر كبير الشأن، وعليه مآخذ في بعض أقواله ودعاويه، وبعض ذلك مكذوب عليه".. وللحافظ ابن كثير لأن يقول عنه في البداية والنهاية: "كان فيه زهد كثير، وله أحوال صالحة ومكاشفات، ولأتباعه وأصحابه فيه مقالات، ويذكرون عنه أقوالا وأفعالا ومكاشفات أكثرها مغالاة، وقد كان صالحا ورعًا، صنف كتاب (الغنية) و(فتوح الغيب) وفيهما أشياء حسنة، وذكر فيهما أحاديث ضعيفة وموضوعة، وبالجملة كان من سادات المشايخ"

والواضح أن الجيلاني قد تاب من كل ذلك، فعلى موقع (الإسلام سؤال وجواب) وفي إجابة عن سؤال يطلب صاحبه نبذة عن الجيلاني ومعتقده، جاء ما ملخصه:

الحمد لله.. الجيلاني، هو: أبو محمد عبد القادر بن أبي صالح عبد الله بن جنكي دوست الجيلي الحنبلي، ولد بـ(جيلان) - بلاد وراء (طبرستان) في عام (٧١١ هـ)، وتـوفي عام (٥٦١هـ). سمع من: أبي غالب الباقلاني، وأحمد بن المظفر، وأبي القاسم ابن بيان، وحدّث عنه: السمعاني والحافظ عبد الغني وابن قدامة..

وكان بعض الدارسين قد اهتم ببحث عقيدة الجيلاني وسيرته، وكان منهم: الشيخ سعيد بن مسفر في كتابه (الشيخ الجيلاني وآراؤه الاعتقادية والصوفية) وهو رسالة علمية لنيل درجة (الدكتوراه) من جامعة (أم القرى) وقد أجمل خلاصة بحته في الآتى:

ولا أن الجيلاني سلفي العقيدة، على منهج أهل السنة والجماعة في جميع قضايا

العقيدة: كمسائل الإيمان والتوحيد والنبوات واليوم الأخر، كما أنه يقرر وجوب طاعة ولاة الأمور. وعدم جواز الخروج عليهم.

فَاتَيًا، أنه من مشايخ الصوفية في مراحلها الأولى ويمفهومها المعتدل والأقرب إلى السنة. والتي تعتمد في الغالب على الكتاب والسنة، مع التركيز على أعمال القلوب.

فاتدا أنه وبالنظر إلى تلقيه علوم التصوف عن مشايخ يفتقرون إلى العلم المعتمد على الكتاب والسنة أمثال شيخه الدباس الذي كان أميًا لا يقرأ ولا يكتب، فقد وقع في بعض الشطحات ومارس بعض البدع في العبادات، ولكن هذه الهفوات قد تاب منها وهي على أي حال مغمورة في بحر حسناته، والعصمة ليست إلا للأنبياء، وغيرهم معرض للخطأ، وإذا بلغ الماء قلتين لم يحمل الخبث.

رابعًا: أن معظم ما نسب إلى الجيلاني من الكرامات مبالغ فيه وبعضها غير صحيح، وما يمكن قبوله منها: فهو إما من باب الفراسة، أو من باب الكرامات التي يقول أهل السنة والجماعة بجواز وقوعها بالضوابط الشرعية) ا.ه... وينظر في الجواب الفتوى رقم (١٢٩٣٢)، (٤٥٤٣٥).

وعلى أي حال فاقد عاش الجيلاني تسعين سنة وخلف وراءه من العلم: العديد من الكتب في الأصول والفروع وفي التصوف، أهمها وأشهرها: (الغنية لطالبي طريق الحق) وهوفي الأخلاق والعقائد والآداب الإسلامية و(الفتح الرباني والفيض الرحماني) وهو عبارة عن مجالس للشيوخ في الوعظ والإرشاد، و(فتوح الغيب) وهو عبارة عن مقالات للشيخ في العقائد والإرشاد، والعقائد والإرشاد ويتألف من ١٨ مقالة.

وارتحل بعد عن عالمنا في عاشر ربيع الأخر سنة ٥٦١، وشيعه خلق لا يحصون، ودفن بمدرسته ببغداد.. ويحكي ابن الجوزي من عجائبه: "أنه كان يقول عند موته: رفقًا رفقًا، ثم يقول: وعليكم السلام وعليكم السلام. أجىء إليكم، أجىء إليكم"..

رحم الله عبد القادر الإمام القدوة شيخ عصره رحمة واسعة وألحقنا واياه بالصالحين.. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



# عقد النكاح سثاق غليظ

إن الله تعالى قد حرم السفاح وأحل النكاح، وجعله وسيلة للاستخلاف والبقاء، قال تعالى: (بُأَيُّهُا النَّاسُ أَنْفُوا رَبُّكُمُ الَّذِي عَلَقَكُم بَن نَسِ وَجِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا رَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا بِجَالًا كَلِيرًا عَلِيكُمْ رَفِيًا) (النَّسَاء: ١)، وقد جعَل اللَّه-تعالى- عقد النكاح ميثاقا غليظا؛ فرتب عليه حقوقا وواجبات وشرع فيه أحكامًا وأنـزل آيـات بيّنات، فجعل أساس العُلاقة الزوجية المودة والرحمة، وبهما تكون المحبة والألضة، قال تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَائِنِهِۥ وَجَعْلَ لِنَاكُمُ مُودَةً وَرَحْمَةً) (الرُّوم: ٢١)، وحثُ على حُسن العشرة وبذل المعروف، قال تعالى: (وَعَائِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ ) (النَّسَاء: ١٩)، وقال: (فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمُعُرُّوفِ أَوْ فَارْفُوهُنَّ بِمُعْرُوفِ ) (الطلاق: ٢)، وأنصف في الحقوق والواجبات فقال: (وَلَمُنَّ مِثْلُ ٱلَّذِي عَلَيْهِنَّ بِٱلْمُرْفِ) (الْبَقَرَة: ٢٢٨)، وجعَل القوامة والولاية بيد الرجال

الحمد لله الذي أحل النكاح وحرم السفاح: مَّايرًا ) (الفرقان: ٥٤). تعود بالله من شرور أنضسنا وسيئات أعمالنا. من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، أشهد الا اله الا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ محمدًا عبده ورسوله، أرسله الله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون، صلى الله عليه وعلى اله الأخيار. وصحبه الأبرار. ومن اهتدى بهديه واسان بسنته إلى يوم الدين.

أما بعد: فإن خير الحديث كلام الله، وخير الهدى هدي محمد بن عبد الله-صلى الله عليه وسلم-، وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة. وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار.

عبادُ الله: اتقوا الله فيما أمر، وانتهوا عمّا نهي عنه وزجر؛ (يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا أ تُقَالِكِ وَلَا تُنُوثُنَّ إِلَّا وَأَشْمِ مُسْلِمُونَ ) (آل عمران: .(1.4

فقال: (السّالُ فَوَعُونَ عَلَى النّبَهِ بِمَا فَصَّلِي أَنّا لَهُ مَنْ النّسَاءِ: النّسَاءِ: النّسَاءِ: الخَدْر مِن الظلم والأذى والجوور والبغي والعنت فقال: (ولا يُسكّوهُمْ مِرَالٌ لِمَنْدُوا وَمَ العنت فقال: (ولا يُسكّوهُمْ مِرَالٌ لِمَنْدُوا وَمَا يَعْمَلُ وَمِدْ نَبِي مَرَالٌ لِمَنْدُوا وَمَا النّبَوْمُ مِنْ مَنْدُمُ ولا نُسْآرُومُنَ المَنتُوا مَعَلَى مَنْدُمُ ولا نُسْآرُومُنَ المَنتُوا مَنْ مَنْدُمُ ولا نُسْآرُومُنَ المَنتُوا مَنْ اللّه عليه عنه - قال: "قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: "لا يضرك مؤمن مؤمنة، إن كرد منها خلقا رضى منها آخر" (رواد مسلم).

بعض أحكام النكاح وطوائده العظيمة

معاشر المسلمين؛ إن الزواج مسؤوليته عظيمة، وحقوقه جسيمة، به تحصّن الفُرُوج ويحصل النسل، وبه السعادة والاستقرار، أبرم عقدُه بميثاق غليظ، ووُطُـدت أركانه بولي ومهر وشهود، قال تعالى؛ (وَأَخَنَت مِنْكُم مِينَا وَالله الطلاق وَلَمْ النساء؛ ٢١)، ولقد أباح الله الطلاق لكن الأصل فيه الحظر، وإنما أبيح للحاجة ورفع الضرر، وأرشد الإسلام إلى حل المشاكل الزوجية قبل الفراق، فأذن حرصًا على البقاء، الإعراق، فأذن حرصًا على البقاء، في المؤدن في المقاد، وأشروه في المقاد، وأشروه في المقادية وأشروه في المقادم والمؤرد والتأديب، قال تعالى: (وَالْقَ الْمُمَاحِع وَالْمَحُرُوهُنَ فِي الْمَصَاحِع اللهِ النساء؛ ٢٤).

كما ندب إلى الصلح قبل الطلاق، قال تعالى: ﴿ وَإِنْ خِفْتُهُ شِقَاقَ يَنْهِمُنَّا فَأَبْعَثُوا حَكُمًا مِنْ أَهْلِهِ. وَمَكُمُا مِنْ أَفِيهُا إِن فُرِينًا إِسْكَ اللَّهِ أَوْفِي أَقَدُ يُفَهُمُنَّ إِنَّ وَمَكُمًّا إِنَّ لَقَدُ كَانَ عَلِمًا خَمِرًا) (النساء: ٣٥)، وقال: (وَإِنْ الرُأَةُ خَافَتُ مِنْ بِقَلِهَا نُشُورًا أَوْ إِغْرَاضًا فَلَا خُسُاحٌ عَلَيْهِماً ۖ ن يُصْلِحًا يَنْهُمَا صُلْحًا وَالشُّلَّمُ عَمِّ ) (النَّسَاء: ١٢٨)، أي: خير من الشقاق والجفوة والنشوز والطلاق، (وَإِن تُصْلِحُوا وَتَنْقُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا ) (النساء: ١٢٩)، فإذا تنافرت القلوب وأصبحت غير قابلة للالتئام، وانقطع الأمل ويئس من الوئام؛ (وَإِمْسَاكُ مُعُرُونِ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَنُ ) (الْبَقَرَة: ٢٢٩)، فالطلاق آخر الحلول، وأبغض الحلال؛ ولهذا رغب الشرع في الرد والمراجعة وجعل العصمة بيد الرجل، فيمتلك حق الرجعة مرتين؛ (الطُّلُقُ مُزَّنَانٌ فَإِنسَاكًا مِعَرُونِ أَوْ تَسْرِيخُ إِحْدَةُ) (الْبَقَرَةُ: ٢٢٩).

وتعتد المطلِّقة في بيت زوجها ثلاثة قروء؛ (لملَّ

أَمَّهُ يُعْدِنُ مِنْدُ ذَبِكُ أَمْرًا ) (الطَّلاَقِ: ١)، فيتراجَعًا ويُصطَّلحًا، (وَمُولَئِنَ لَوَّ رِنِهِنَ فِي ذَبِكُ إِنْ الْأَدُّوَ الْفِكَةُ وَلَمْنَ شِلْ الْوِي عَلَيْنَ الْمُعْجِدِ وَلِيْجَالِ عَلَيْنَ دَرَجَةً وَالْعَ عَيْرُ حَكِمٌ ) (البَقْرَة: ٢٢٨).

# حرص الأسلام على توطيد الأسرة وصلاحها

عباد الله: إنَّ المسارعة والاستعجال في أمر الطلاق بداية معاناة التفكك الأسري والشقاق، وهو أساس النفرة بين القلوب، وتشتت شمل المحبوب، وضحيته هم الأبناء الأبرياء.

الطلاق مُفسد الصحية، ومفرق الأحية، ومخرب البيوت، وممزق الأسر، الطلاق معيق لتربية الأبناء، وسبب لضياعهم وضياع الحقوق؛ فاتقوا الله أيها الأباء والأمهات، عن جابر-رضى الله عنه- قال: قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: "إنَّ إِبْلِيسَ يَضِعُ عُرِّشَهُ عَلَى الْمَاءِ، ثُمْ يَنْعِثُ سِرَايَاهُ، فَأَدْنَاهُمْ مِنْهُ مِنْزِلَةٌ أَعْظُمُهُمْ فتنة. يحيء أحدهم، فيقول: فعلت كذا وكذا، فيقول: مَا صَنْعَتَ شَيْئًا، قَالَ: وَيَجِيءُ أَحَدُهُمْ، فيقول: مَا تَرَكْتُهُ حَتَّى فَرَقْتُ بِينَهُ وَبِينَ أَهْلِهُ، قال: فيدنيه منه- أوقال: فيلتزمه- ويقول: نعم أَنْتُ أَنْتُ "(رواه مسلم). فرفقا بالقوارير معاشر السلمين؛ فإن المرأة ضعيفة، وقد أوصى النبي-صلى الله عليه وسلم- بها فقال: "استوصوا بالنساء خيرًا"، وقال: "لا يضرك مؤمن مؤمنة، إن كره منها خلقًا رضى منها آخر" (رواه مسلم). أعوذ بالله من الشيطان الرجيم: ( يَتَأَنُّهَا ٱلَّذِبِ هَامَنُوا لَا يُجِيلُ لَكُمْ أَنْ تَرَقُوا النِّسَاءَ كَرْهَا وَلَا تَتَشَلُّوهُمُّ مُّتَنَّةً وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ فَإِن كُرِهْمُنُّمُوهُنَّ فَعَسَىٰ أَن تَكُرُ هُوا شَيْنًا وَعُمَلُ اللَّهُ مِي غَيْرًا كَيْمًا ) (النساء:

# النصيعة بحسن اختيار الزوجة

عباد الله: النكاح من أعظم أسباب الاعتصام، وأكبر داع إلى التعفف والتحصن من الأوزار وأكبر داع إلى التعفف والتحصن من الأوزار والأشام، فاختاروا لنطفكم واظفروا بدات الدين، واياكم وخضراء الدمن؛ فإن الخبيثات للخبيثين، والطيبات للطيبين، عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "تُنكحُ المُزْأَةُ لأَرْبَع: لدينها، وَجَمَالها، وَمَالها، وَحَسَبها، فَعَليْك بداتُ الدينة الدين تربَت بداتُ (رواه مسلم).

أيها الناسُ: إن الطالاق فرَجُ عند عدم الونام والوفاق، وتنافُر الطباع والشقاق، الونام والوفاق، وتنافُر الطباع والشقاق، قال تعالى: ( وَإِن يَعَرَّقُا يُمِن الله صَلَّا مَن الله ولا سَعَبُهُ ) (النَّسَاءِ: ١٣٠). فاتقوا الله ولا تجعلوا الطلاق سببًا في الشحناء وقطع المودّة والصالات، قال تعالى: (ولا تَسَوَّا الله للمطلقات متاعًا بالمعروف حقًا على المحسنين.

حسن عشرة الزوجة دليل مروءة وصلاح

معشر الرجال، أيها الأولياء: كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته، ألا وإن النساء أمانة في ذممكم، ووصية الله ونبيكم، لا يكرمهن إلا الكريم، ولا يهينهن إلا اللنيم، عن المقداد بن معدي كرب أن النبي-صلى الله عليه وسلم- قام في النباس فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: "إنَّ اللَّه تَبَارِكِ وَتَعَالَى- يُوصِيكُمْ بالنساء خِيْرًا، إنّ اللّه يُوصيكم بالنساء خيرًا، إن الله يوصيكم بالنساء خيرًا، إن الله يُوصيكم بأمهاتكم، وبناتكم، وأخواتكم. وعماتكم، وخالاتكم (رواه الطبراني)، وعن سليمان بن عمرو بن الأحوص قال: "حَدُّثَني أَبِي، أَنْـهُ شَهِدَ حَجُهُ الْـوَدَاعِ مَعْ رسول الله-صلى الله عليه وسلم-، فحمد الله، وأثنى عليه، وذكر ووعظ، ثم قال: "اسْتُوصُوا بِالنِّسَاءِ خَيْرًا، فإنهُنْ عندكُمُ عَوَانِ، لَيْسِ تَملكونَ مِنْهُنِ شَيْئًا غَيْرُ ذَلكَ، الا أنْ بأتين بفاحشة مُبيِّنة، فإن فعلن فَاهْجُرُوهُنَّ فِي المُضَاجِعِ، واصْرِبُوهُنْ ضَرْبًا غير مُبرح، فإن أطعنكم فلا تبغوا عليهن سبيلا، إن لكم من نسائكم حقا، ولنسائكم عَلَيْكُمْ حَقًا. فأمَّا حَقَّكُمْ عَلَى نَسَائِكُمْ، فلأ يوطئن فرشكم من تكرهون، ولا يأذن في بيوتكم لن تكرهون، ألا وحقهن عليكم أن تحسنوا اليُّهن في كسوتهن وطعامهن" (رواد الترمذي) وصححه، وعن أبي هريرة-رضى الله عنه- قال: قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: "إني أحرج عليكم حق الضعيفين اليتيم والمرأة" رواه الحاكم.

وصايا ونصائح للزوج والزوجة

أيتها الأخوات المسلمات: إن النكد والعناد

وسيوء الأدب مع الأزواج وافشياء أسيرار البيوت وعدم تحمل المسؤوليات، والتأثر بما يعرض في وسائل التواصل من تفاهات فشل يخرب بيوتكن، ويشتت شمل العيال، ويؤثر سلبًا في حياتكن، فاتقين الله في بيوتكن وأزواجكن، عن عبد الرحمن بن عوف-رضي الله عنه- قال: "قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: إذا صلت المرأة خمسها، وصامت شهرها، وحفظت فرجها، وأطاعت رُوْجِهَا قيل لها: ادخلي الجنة من أي أبواب الحنة شئت" (رواه أحمد).أيها الناس: إن التخبيب بين الزوجين، وإفساد الألفة وزرع الفتنة بينهما، وتحريض أحدهما على الأخر، والتسبُّب في الفراق والطلاق حرام يتحمل فاعله التبعات، فعن أبي هريرة-رضي الله عنه- قال: "قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: ليس منا مَنْ خَبِّبَ امْرَأَةً على زوجها" (رواه الحاكم).

أيتها المسلمة: اتقي الله فإن الرواج ميثاق غليظ، فلا تسألي الطلاق من غير بأس، فعن ثوبان-رضي الله عنه- قال: "قال رسول الله-صلي الله عليه وسلم-: أيما امرأة سألت زوجها الطلاق من غير ما بأس، لم تُرحَ رائحة الجنة "(رواه أحمد).

وَبعد عباد الله: فالصبرُ من أعظم الفضائل، وأهل الطاعات، فاصبروا وأهضل القربات، وأجل الطاعات، فاصبروا واعفوا عمن أساء، وتواصوا بالحق وتواصوا بالصبر، الصبر مفتاح المضرج، به يرفع الله الدرجات، قال تعالى: (وَبَيْمُ الْفَرْمُ اللهُ الدرجات، قال تعالى: (وَبَيْمُ الْفَرْمُ الْمَرْمُ الْمَرْمُ الْمَرْمُ الْمَرْمُ الْمَرْمُ اللهُ الدرجات، وقال: (إِنَّا يُوقُ الْفَرْمُ الْمَرْمُ الْمَرْمُ اللهُ النَّالُ وَاللهُ اللهُ ال

اللهم ألهمنا الصبر، ووفقنا للصفح والعفو وكظم العيظ، برحمتك يا أرحم الراحمين، اللهم حبب الينا الايمان وزينه في قلوبنا، وكرم الينا الكفر والفسوق والعصيان، واجعلنا من الراشدين.



الحمد لله على نعمة الأسلام. والصلاة والسلام على سيد الأنام. من المعلوم بالضرورة أن الله خلق كل شيئ وهداه إلى طريقته التي خلقه من أجلها فهو وحده سبحاثه صاحب الخلق والأمر، وقَسَالَ تَعَالَى: ﴿ أَلَا لَهُ اَلْخَافُ وَٱلْأَصُّ نَارَكَ أَلَهُ رَبُّ أَلْمَالُهِ وَ (الأعسراف:

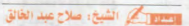
أولا: مفهوم أن الأمر كله لله تعالى: مثلا: (١) الأمر كله لله: قال تعالى: «يَقُولُونَ هَل لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ مِن ثَنَيَّةٍ قُلْ إِنَّ ٱلْأَمْرُ كُلُّهُ لِلَّهِ ، (أَلُ عمران:

أ- قل إن الأمر كله لله ؛ الأمر يشمل الأمر القدري، والأمر الشرعي، فجميع الأشياء بقضاء الله وقدره. (تفسير السعدي

ب- إضافة الأمر إلى الله سيحانيه وتعالى اشارة إلى أن الأمر كله لله سيحانه، وليس له شريك ينازعه الأمر في أي شيء؛ فهو سبحانه، الغالب على كل أمر، لا يُنازعه منازع، ولا يعترض مشيئته معترض، إذ إنه ليس لأحد معه أمر كما يقول سبحانه: «وَالْيُـهُ يرجع الأمر كله. التفسير القرآني للقرآن (٦/١٢٥٠).

(٢) لله الأمر من قبل ومن بعد: قال تعالى: (شَ ٱلْأَمْرُ مِن فَيْلُ وين بعد ) (السروم:

( &



قول الله سيحانه: «لله الأمر من قبل ومن بعد ، المسارعة برد الأمر كله لله. في هذا الحادث وفي سواه وتقرير هذه الحقيقة الكلية، لتكون ميزان الموقف وميزان كل موقف. فالنصر والهزيمة، وظهور الدول ودثورها، وضعفها وقوتها. شأنه شأن سائر ما يقع في هذا الكون من أحداث ومن أحوال، مرده كله إلى الله، يصرفه كيف شاء، وفق حكمته ووفق مراده، وإذن فالتسليم والاستسلام هو أقصى بما يملكه البشر أمام الأحوال والأحداث التي يجريها الله وفق قدر مرسوم.

(٣) لله الأمر كله وليس للأنسياء حتى سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم:

قال تعالى: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءً أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَلِّيبُهُمْ فَإِنَّهُمْ طَالِمُونَ ،

(آل عمران: ۱۲۸). دلیس لك من الأمرشيء لا أمر النصر، ولا أمر الهزيمة، ولا أمر التوبة، ولا أمر الفلاح، ولا أمر الدخول في الإسلام والهداية، وإنما كل هذا بيد الله سبحانه وتعالى، أنت ليس عليك إلا البلاغ: افانما عليك



البلاغ وَعَلَيْنَا الْحِسَابُ .. هذه وظيفة الرسول صلى الله عليه وسلم أنه مبلغ عن الله فقط، أما أنه يملك النفع والضر والنصر والرزق والحياة والموت؛ فهذا لا يملكه أحد إلا الله سبحانه وتعالى. (إعانة المستفيد بشرح كتاب التوحيد: ٢١١/١).

ثانيا، من هذه الأمور التي لله تعالى وحده مثلاء (١) إعطاء الحكم وتزعه:

قال تعالى: ﴿ فَلِ اللَّهُمْ تَلِكُ النَّالِ ثُوْقِ الْمُلْكُ مَنَ فَتَا وَثُمِلُ مَنَ وَمَا وَثُمِلُ مَنَ وَمَا وَثُمِلُ مَنَ وَمَلِكُ الْمُعرانُ وَلَكَ اللّه مقرا بجبروته: اللهم أنت وحدك مالك التصرف في الأمر كله، تمنح من تشاء من الحكم والسلطان، وتنزعه ممن تشاء، وتهب العزة من تريد من عبادك بتوفيقه إلى الأخذ بأسبابها، وتضرب النال والهوان على من تشاء، فأنت وحدك تملك الخير، لا يعجزك شيء عن تنفيذ مادك. وما تقتضيه حكمتك في نظام خلقك. مرادك، وما تقتضيه حكمتك في نظام خلقك. (المنتخب: ص٠٤٧).

(٢) الأمركله لله في الرزق

قَالُ تَعَالَى: ، مُّلِجُ النِّبِلِ فِ النَّهَارِ وَهُلِجُ النَّهَارَ فِي الْبَيْلِ وَمُّلِجُ النَّهَارَ فِي الْبَيْلِ وَمُثَمِّجُ النَّهَارَ فِي الْبَيْلِ وَمُرْزُقُ مِنْ مُنْمَدِمُ الْمُنِّ وَمُرْزُقُ مِنْ مَنْمَدُمُ مِنْمَدُمُ مِنْمُ المُنْمُ وَمُرْزُقُ مِنْ المُعْمَدِمُ وَالْرُزُقُ مِنْ المُحْمَدُ وَالْمُرْدِمُ المُحْمَدُ وَالْأِرَادَةُ وَالْمُشْرِدُةُ وَالْمُدُرُلِ وَتَفْسِيرِ ابن كثيرٍ : ۲۹/۲).

(٣) الأمر كله لله في هداية الناس إلى الإسلام، عن سعيد بن المسيب عن أبيه، قال: لما حضرت أب طالب الوفاة، جاءه رسول الله صلى الله عليه وسلم فوجد عنده أبا جهل، وعبد الله بن أبي أمية بن المغيرة، فقال: "أي عم قل: لا الله الله كلمة أجاج لك بها عند الله"؛ فقال أبو جهل، وعبد الله بن أبي أمية؛ أترغب عن الله عبد المطلب؟ فلم يزل رسول الله صلى الله عليه وسلم يعرضها عليه ويعيدانه بتلك المقالة، حتى قال أبو طالب آخر ما كلمهم؛ القالة، وأنزل الله في أبي طالب، فقال لرسول الله الله الله عليه وأبى أن يقول؛ لا إله الا الله الله. وأنزل الله في أبي طالب، فقال لرسول الله عليه وسلم؛ وأنك لا تهدى من أخببت صلى الله عليه وسلم؛ وأنك لا تهدى من أخببت

وَلَكِنَّ اللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمَ بِالْهُتَدِينَ، (القصص: ٥٦). (رواه البخاري ٤٧٧٢ ومسلم ٢٤).

إن الإنسان ليقف أمام هذا الخبر مأخوذا بصرامة هذا الدين واستقامته. فهذا عم رسول الله صلى الله عليه وسلم وكافله وحاميه والذائد عنه، لا يكتب الله له الإيمان، على شدة حبه لرسول الله صلى الله عليه وسلم وشدة حب رسول الله له أن يؤمن. ذلك أنه إنما قصد إلى عصبية القرابة وحب الأبـوة، ولم يقصد إلى العقيدة. وقد علم الله هذا منه، فلم يقدر له ما كان يحبه له رسول الله صلى الله عليه وسلم ويرجود. فأخرج هذا الأمر أمر الهداية من حصة رسول الله صلى الله عليه وسلم وجعله خاصاً بإرادته سبحانه وتقديره. وما على الرسول إلا البلاغ. وما على الداعين بعده إلا النصيحة، والقلوب بعد ذلك بين أصابع الرحمن والهدى والضلال وفق ما يعلمه من قلوب العباد واستعدادهم للهدى أو الضلال. (٤) الأمر كله لله عند الموت:

قال تعالى: ويُعْرِلُونَ لَوْكَانَ لَنَامِنَ الْأَمْ مَنَى مُّ مَا فُتِلَنَا هَمُّا أُولِنَا فَلَا مَنْ الْمُورَ الْمِنَ الْمِينَ عَلَيْهِمُ الْمَنْ الْمِينَ عُلِيهِمُ وَلَى اللّهِ مَعْمَد: تنيها لهم إلى أن ما حدث من القتل كان تقديرًا من الله، وما قدره الله لا بد أن يقع حتى لو قعدوا ولم يُغادر بيته منهم أحد. يوم أحد، لخرج الذين قدر الله عليهم أن يُقتلوا أحد، لخرج الذين قدر الله عليهم أن يُقتلوا وقتلوا هنالك ألبتة. فلا مفر من قدر الله وقتلوا هنالك ألبتة. فلا مفر من قدر الله عين أبي عزة قال: قال رسُول الله:" إذا قضى الله لغبد أن يموت بأرض جعل له اليها حاجة. سن الترمذي (٢١٤٧)، صحيح الجامع (٣١).

ثالثًا: التعامل مع أمور الله تعالى: منها مثلا:

(١) الشكر والصبر:

عَنْ صَهِيْب، قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللّه صلى اللّه عليه وسلم: عَجِبًا لأَمْر الْمُوْمِن، إِنْ أَمْرِهُ كُلُهُ خَيْر، وَلَيْسَ ذَاكَ لأَحد إلا للمُوْمِن، إِنْ أَصَابِتُهُ سَرَاءُ (حمد رَبّهُ و) شكر. فكان خَيْرا لَهُ، وإِنْ أَصَابِتُهُ صَرَاءُ وَلَيْ أَصَابِتُهُ صَرَاءُ وَإِنْ أَصَابِتُهُ صَرَاءُ وَإِنْ أَصَابِتُهُ صَرَاءُ، (حمد رَبّهُ و) صبر فكان خيرًا لهُ، صحيح مسلم (٢٩٩٩).



(٣) قُلُ قَدرُ الله وما شاء فعل ا

عَنْ أَبِي هُرِيْرة، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّه صلى اللّه عليه وسلم: المُوْمُنُ القَويِّ، خَيْرٌ وَأَحَبُ إلى اللّه مِن المُوْمُنِ الضَّعِيفَ، وَيُ كُلِّ خَيْرٌ، احْرَضَ عَلَى مَن المُوْمُنِ الضَّعِيفَ، ويُ كُلِّ خَيْرٌ، احْرَضَ عَلَى مَا يَنْفَعُكَ. وَاسْتَعَنْ بِاللّه ولا تَعْجَزْ، وَانَ أَصَابِكَ شَيْءٌ، فلا تَقُلُ لُوْ أَنِي فَعَلَتْ كَانَ كَذَا وَكُذَا، وَلَكُنُ قَلْ عَدْرُ اللّه وما شاء فعل، فإنْ لو تَفْتَحُ عَمَلَ الشَيْطان، رواد مسلم (٢٦٦٤).

أ- قل: هذا الأمر (قدر الله) سبحانه وتعالى: أي: هذا الشيء ما قدره علي في سابق علمه وكتبه علي، فلا بد من وقوعه، ولا ترده الأسباب والحيل. (مرشد ذوى الحجا (٢٨٠/٢٥)،

ب- ثم لما أمره بالاجتهاد والاستعانة بالله ونهاهُ عن العجز أمره إذا غلبه أمر أن ينظر إلى القدر، ويصول: قدر الله وما شاء فعل ولا يتحسر ويتلهف ويحزن (مجموع الفتاوى ٥٠٧/١٠).

(٣) سلم الأمر كله لله وحده

عن ابن عبّاس، قال: كُنْتُ خَلْفَ رَسُولَ اللهِ صِلَى اللهِ عليه وسلم يؤمًا، فقال: يا غُلامُ إِنِي أَعلَمُكَ كَلَمَات، احْفَظَ الله يَحْفَظَك، إحْفَظَ الله يَحْفَظَك، إحْفَظَ الله يَحْفَظَك، إحْفَظَ الله تَحِدُهُ تُجَاهَك، إِذَا سَأَلْتَ فَاسَأَلِ الله، وَإِذَا الله وَاخَلَمُ أَنَّ الأُمْةَ لَوْ السَّعَنْتُ فَاسَعَنْ بِالله، واعلمُ أَنَ الأُمْةَ لَوْ اجْتَمَعْتُ عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ بشيء لم يَنْفَعُوكَ الله لك، ولو اجْتَمَعُوا كَلْ بشيء قد كتبه الله لك، ولو اجْتَمَعُوا على أَنْ يَضُرُوكَ إِلاَ بشيء على أَنْ يَضُرُوكَ إِلاَ بشيء قد كتبه الله عليك، رفعت الأقلام وَجَفَتُ الشَّامِخُفُ. سنن الترمذي (٢٥١٦)، صحيح الإجامع (٢٥١٦)، صحيح الإجامع (٢٥١٦).

أ-(واعلم) أعاد ذكر العلم؛ لزيادة التنبيه والتأكيد، (أن الأمة) جميع الخلق، العالم كله إنسه وجنه وملائكته؛ فالأمة لو أرادت أن تصيبك بخير أو بشر لن يصلوا إليك إلا بشيء من الخير كتبه الله لك أو من الشركتبه الله عليك. إذاً: المقادير بيد الله، والكائنات في قبضته، والأمر كله راجع إليه، فإذا كان الأمر كذ لك فلمن تتوجه الله؛ لأن الأمة لواجتمعت على أن ينفعوك بخير لن ينفعوك بخير إلا كتبه الله لك، وما قدر لك لن يخطئك، وان أرادوك بسوء لن يصلوا بهذا السوء إليك أرادوك بسوء لن يصلوا بهذا السوء إليك بشيء) لن هذه أبدية، أي يضرونك بشيء بشيء) لن هذه أبدية، أي يضرونك بشيء

إلا بشيء قد قدره الله عليك، وإذا كان مقدراً عليك فقدر الله ماض. (شرح الأربعين النووية عطية محمد سالم ٢/٤٥).

ب-فهل تعتقد أن إنساناً تغلب على نفسه كل هذه المعاني عقيدة وشعوراً ووجداناً فتملأها صلابة وقوة يمكن أن تجد الأمراض النفسية إلى نفسه سبيلاً، كلا. (منار القاري ٢٠٩/٥).

(1) حُسنَ العبادة والبُوكل على الله:

قال تعالى: ﴿ وَهُو مِنْ السُّنَوْتِ وَالْأَرْضِ وَالِهِ مُرْعَةُ الْأَثْرُ كُذُلُهُ ﴿ الْمُنْكُ وَمُرْسَعُلُ عَلِيهِ وَمَا رَبُّكَ مِعْلِي عَنَا الْمُنْدُونِ ﴾ (هود: ١٢٣).

- حقيقة التوكل على الله: أن يعلم العبد أن الأمر كله لله وأنه ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن، وأنه هو النافع الضار المعطي المانع، وأنه لا حول ولا قوة إلا بالله، فبعد هذا العلم وأنه لا حول ولا قوة إلا بالله، فبعد هذا العلم ودنياه، وفي دفع المضار، ويثق غاية الوثوق بربه في حصول مطلوبه، وهو مع هذا باذل بهدد في فعل الأسباب النافعة. فمتى استدام العبد هذا العلم وهذا الاعتماد والثقة فهو المتوكل على الله حقيقة، وليبشر بكفاية الله له ووعده للمتوكلين، ومن توكل على غير الله، وتعلق به، وكل إليه وخاب أمله، القول السديد شرح كتاب التوحيد (١٢٢/١)

(٥) اللجوء إلى الله تعالى بالدعاء في كل
 الأمور،

قال تعالى: وإلى بسيد الله على الاحاد الله على والم الله على والم الله على الله على الله على الله على والله عن عائشة، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم عن عائشة، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم علمها هذا الدعاء: «اللهم إني أسألك من الخير وأعود بك من الشركله عاجله وآجله، ما علمت منه وما لم أعلم أني أسألك من خير ما عاد به عبدك ونبيك، اللهم إني أسألك الجنة عاد به عبدك ونبيك. اللهم إني أسألك الجنة وما قرب إليها من قول أو عمل، وأعود بك من النار وما قرب إليها من قول أو عمل، وأعود بك من النا تجعل كل قضاء قضيته لي خيراً ، سنن ابن ابن ما ماحد (٢٤٦). صحيح الجامع (١٢٧٠).

والحمد لله رب العالمين.





# السعادة هدفنا النشود

إن الحمد لله، نحمده وتستعينه وتستهديه، وتستلهمه سبحانه الرشد والصواب، ونعوذ يه من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، وأشهد آلا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم. وبعد،

فالبحث عن السعادة شغلنا الشاغل، ولكنه
يختلف باختالاف الشخص وحاجته
ولكن القاسم بيننا أننا نبحث عن السعادة
وأصبحت هدفًا منشودًا كل يبحث بفكره
بعقله بروحه بتربيته ببيئته... السعادة
هدف منشود والهدف سعادة.

قيل لعاشق: ما السرور؟ قال: لقاءً يشفي من الفرقة. واعتناق يداوي من الحرقة. وقيل لعالم: ما السرور؟ قال: ادراك الحقيقة، واستنباط المعاني الدقيقة. وقيل لفتاة: ما السرور؟ قالت: زوج يملأ قلبي جلالاً، ويملأ عيني جمالاً. كثير من الناس يكبتون غرائزهم وعواطفهم وفطرهم التي يعتقدون أنها لا تساعدهم على تحقيق الأهداف"

سمو الهدف شرف المقصد علو الهمة لا شك أنها من أسباب السعادة الكلية وزاد العبد على التصبر في الحياة إذ إنه نهاية عملية لبداية نظريات قد وضعها الفرد لنفسه، إن

Upload by: altawhedmag.com

تغير الهدف شيء طبعي يتغير بتغير الفرد وما يدور حوله من تغير طوره وعمره وفكره وبيئته ودراسته... وتتغير من شخص لأخر بتغير المؤثرات الداخلية والخارجية؛ إذ إنه عندما تعمل لهدف محدد سطرته من قبل يعطيك هذا إحساسا أن لحياتك معنى فعليك بالتسلح بالصبر لبلوغ سمو هدفك وشريف مقصدك؛ فقد تقف أمامك منغصات جمة وعراقيل، وقد تصطدم بآخرين لهم أهداف تناقض هدفك فيعرقلون سيرك لكن ثقتك بالله ستجعلك تتخطى كل الصعاب حتى تحقق هدفك إن شاء الله...

والبعض لا يعرف له هدفا ولا لماذا يعيش، فهو يسير في الدنيا يأكل ويشرب وينام ليموت، والبعض هدفه وغايته رضا الله ودخول الحنة.

عندما يتضح لنا هدف نريده ونبتغيه، فإننا نخرج عن الحاضر، ونتجه نحو المستقبل؛ لأن المستقبل لم يتضح بعد، أو أنه لا يوجد بعد، أو لم تتضح معالم حتى اللحظة التي نعيشها. الإنسان قد يرسم معالم يتخيلها في ذهنه عن المستقبل، ولكن ذلك لا يعني أن ذلك سيتحقق. كما أننا نضع خططاً من أجل المستقبل، ولكن يمكن أن تتغير الخطط في أية لحظة خلال مسيرة حياتنا فسمو الهدف يظهر وبه نتصبر واليه نهفو للتحقيق ولبلوغ المراد السعادة.

فما هدفك أنت؟

قال ابن القيم رحمه الله في درته مفتاح دار السعادة: "وقد أجمع عقلاء كل أمة على أن النعيم لا يدرك بالنعيم، وأن من آثر الراحة فاتته الراحة، وأن بحسب ركوب الأهوال واحتمال المشاق تكون الفرحة واللذة؛ فلا فرحة لمن لا هم له، ولا لذة لمن لا صبر له، ولا نعيم لمن لا شقاء له، ولا راحة لمن لا تعب له؛ بل إذا تعب العبد قليلاً استراح طويلاً، وإذا تحمل مشقة الصبر ساعة قاده لحياة الأبد، وكل ما فيه أهل النعيم المقيم صبر ساعة".

الوشلي بتصرف غيريسير:

"تحديد الهدف والغاية سرمن أسرار النجاح
في الحياة؛ قال الله تعالى: (أَمَوَبُثُرُ أَنَا عَلَى الله تعالى: (أَمَوبُثُرُ أَنَا عَلَى الله تعالى: (المؤمنون؛ مَنَا رَأَنُكُمْ إِنِنَا لا رُحْمُونً) (المؤمنون؛ ١١٥). وتحديد الهدف والغاية من أهم الأسرار الذاتية لتحقيق الإرادة للإنسان، لذلك يتطلب منا الكثير من الخطوات التي توصلنا إلى الهدف، والغاية التي نبحث عنها في الحياة.

# لتحقيق الهدف هناك خطوات عملية تسمى التخطيط العلمي)

١- توفر المعلومات الكاملة عن المقصود والمنشود.

٢- امتلاك القدرة والخبرة العلمية من
 الأخرين والدراسة والتفكير.

٣- توفير الوسائل والإمكانات النفسية
 واللموسة التى تحتاجها لتحقيق الهدف.

إلا شراف على التنفيذ، والمتابعة والمراجعة،
 والتقويم له باستمرار.

هناك صفات مهمة يجب على الإنسان اكتسابها وتفعيلها في ذاته، وفي حياته وهي صفات ترقى بالنفس إلى المستوى العالي، والكبير التي تجعل الإنسان مميزاً في حياته، وله رؤية واضحة، وأبعاداً مستقبلية في حياته؛

مثلاً: تربية النفس وتعوّدها على التنظيم، والتخطيط لأمور الحياة من خلال الأمور التالية:

ملاحظة الجانب التعبدي، والروحاني. أهمية إدراك إدارة الوقت، لأنه أغلى الإمكانات المتاحة، وأنه مورد لا يُمكن تعويضه واغتنامه باستمرار (الاغتنام الأمثل) " لأنه أيضًا لا يتوقف لا يرجع للوراء".

- عود نفسك على أن يكون لكل عمل تؤديه قصد وغاية، وهدف فالنفس كالطفل إذا تعودت شيئاً لزمته، إذا لم يكن لديك هدف، فاجعل لك هدفاً تحديده يومي - أسبوعي - شهري - سنوي - لكل عقد من السنين - للحياة فتعمل على استمرار الأهدافك



واليك الأهداف التي يركض وراءها الجميع فقد تتبعت بعضهم وبالاستقصاء وبسؤال من حولي بطريقة غير رسمية وجدتهم اتفقوا على أن أهم الأهداف هي:

# اركض وراء أهدافك المسقبلية،

إن البعض قد يقول: إن الركض وراء تحقيق الأحلام هو بحد ذاته مجرد حلم؛ لأنه من المستحيل تحقيق الأحلام. لكن تحقيق حلم من أحلام الحياة يعني تحقيق هدف أنت تحلم به وترغب في تحقيقه: فإذا ظهر فحاة فلا تدعه يهرب منك.

# الركض وراء الأمانء

ذلك أن الأمان يعتبر كل شيء في حياة الرجل والمرأة، وغيابه يعني اهتزاز الكيان والشخصية بشكل خطير. فجميع نساء العالم يجب أن يركضن وراء هذا الهدف والإمساك به ويا حبذا لوأن هناك ثقة بين المرأة وزوجها دون تدخل مؤثرات خارجية وليس من العيب أن تظهر المرأة خوفها من غياب الأمان في حياتها، كما أن ركضها وراء تحقيقه ليس عيبا أيضاً. فإذا كان بعض الرجال يبغون الأمان في حياتهم، ويركضون وراءه، فما بالك بالمرأة؟

# الركض وراء كسب المال:

ليس من الخطأ أن نسعى ونركض في طلب المال محاولين تحسين حياتنا المالية والعمل على رفع مستوى المعيشة:طلبًا لحياة مريحة، ولكن الركض وراءه بأي طريقة من الطرق هو الأمر الخطأ. فكما أن للرجل طموحه لتحسين مستوى معيشته؛ فإن للمرأة أيضاً الحق في ذلك تبعًا للرجل دون تبذير ودون إقتار من الرجل.

# الركض وراء فرصة عمل جيدة

هذه الركضة تخص المرأة إذ أن الرجل الأصل في رجولته أن يغني أهل بيته المؤنة ومن السؤال وإن للمرأة الحق في الركض وراء فرصة عمل جيدة ولا عيب في ذلك مادامت تخدم المجتمع وفي إطارها الشرعي، بعض الناس يقولون إن عليها أن تتقبل واقع

معرفة السنن الإلهية في تسيير الكون والحياة وأن العاقبة للمتقين الذين تعلقت قلوبهم بمحراب العبودية ففيها حياة القلوب ويقظة العقول "للقلب شعث لا يُمله إلا الأقبال على الله، وفيه وحشة لا يزيلها الأنس به والسجود بين يديه، وفيه معاملته، وفيه قلق لا يسكنه إلا بالفرار معاملته، وفيه قلق لا يسكنه إلا بالفرار والإنابة إليه، ودوام ذكره، وصدق الإخلاص والإنابة إليه، ودوام ذكره، وصدق الإخلاص لله، ولو أعطى الدنيا وما فيها لم تسد تلك

كذا حسن الظن بالله والتضاؤل الدائم والنظرة الإيجابية للمستقبل، وعدم البوقع فريسة للتشاؤم، والإحباط، التخلص من صفة التردد والاضبطراب، وتنمية روح المغامرة والإقدام المرونة في التفكير، والسلوك والتأقلم مع المستجدات، والظروف من خلال تقليب وجهات النظر، الاحتمالات فيتيح لك تعدد الخيارات المكنة، والمتاحة لك للوصول إلى هدفك. (جنة الفردوس) ومن المعلوم أنك إذا فشلت للفشا.

سمو الهدف وشعرف المقصد يجتمع في السعي إلى الله والعمل على ارضائه والفرار اليه والأقبال عليه.

- هدفنا مشروع وهو المنشود ولا يوجد أسمى منه قال تعالى: (وَعَجِلْتُ إِلَيْكُ رَبِّ وَعَجِلْتُ إِلَيْكُ رَبِّ وَعَجِلْتُ إِلَيْكُ رَبِّ وَعَلَى السَوْول الأوَل عن تحقيق هدفك وإنَ جُهود الأخرين في سبيل ذلك لا تتجاوز المساعدة التي لابد من تحديدها، ومعرفتها والتأكيد من إمكانية حصولها، والسعي لتوفيرها.

وأهـم نقطة أن تجعل الهدف الأسمى في حياتك "رضوان الله تعالى" في حلك وترحالك.



عملها مهما يكون، ولا تسعى إلى الركض وراء فرص أفضل هذا القول خطأ كبير؛ لأن لجميع الناس، رجالاً كانوا أم نساء، أن يركضوا وراء فرص عمل أفضل، تمنحهم مزيداً من الراحة والطمأنينة من أجل المستقبل.

# الركض وراء الجمال

فلا حرج للرجل وللمرأة أن يركضوا وراء ما يجعلهما أكثر جمالاً وجمال المرأة لزوجها بالبيت وتزينها له هو فقط أما للخارج فالشرع ضبط لها خروجها وحفظ لها مكانتها بالحجاب الشرعي، ولكن هنا يجب أن تتجنب البالغة في ذلك فلا نسمح بالثياب الرث أو بالمهين أو بالتفاخر في الملابس واظهار الزينة فالجمال مقترن أكثر بها بحيائها وسترها فالمرأة المستورة أكثر طلبًا للرجل العاقل.

# الركش وراء العب

ليس من العيب أن يركض الجميع وراء الحب الحقيقي النوج لزوجته والنوجة لزوجها لاستمرار الحياة النوجية فإذا ظهر من أحدهما خطأ أو هفوة أو زلة فله من الرصيد ما يجعله يستحق الغفران، فلا تتردد في مغفرة زلة حبيب، فمن أهداف حياتنا السعي وراء السعادة، فالسكينة والسعادة والمودة والرحمة أعظم حظًا بين الزوجين.

وعليه فإن على قدر هدفك وسمو المقصد وصدقك يكون أجرك: قال-صلى الله عليه وسلم-: من سأل الله الشهادة بصدق بلغه الله منازل الشهداء وأن مات على فراشه،

وقال-صلى الله عليه وسلم- فيمن تجهز للجهاد ثم أدركه الموت: «إنَّ اللَّهُ عَزَّ وَجِلَّ قَدْ أَوْقَعَ أَجْرَهُ عَلَى قَدْرِ نَيَّتَهُ ، وقال-صلى اللَّه عليه وسلم- فيمن تخلف عن غزوة تبوك من الحريصين على الخروج: ﴿إِنَّ بِالْمُدِينَةُ أَقُوامًا ما سرتم مسيرًا ولا قطعْتِمْ واديًا إلا كانوا مَعَكُم .. قَالُوا: "يَا رَسُولَ اللَّهُ وَهُمْ بِالْمُدِينَةَ؟". قَالَ: ﴿ وَهُمْ بِالْدِينَةِ، حَيْسَهُمُ الْعُذُرُ ۗ وَقَالَ رجل للنبي-صلى الله عليه وسلم-: "وَلَكْنِّي اتَّبِعْتَكَ عَلَى أَنْ أَرْمَى إِلَى هَا هُنَا". وأشار إلى حلقه بسهم فأموت فأدخل الجنة. فقال: ١١٠ تصدق الله يصدقك ، فلبثوا قليلا ثم نهضوا فِي قَتَالَ الْعَدُو فَأْتِي بِهِ النَّبِيِّ-صلى اللَّه عليه وسلم- يحمل قد أصابه سهم حيث أشار فقال التبيّ-صلى الله عليه وسلم-: وأهو هُو؟ .. قالوا: "نعم"، قال: وصدق الله فصدقه.

وقيل تأتي المعونة-أي الإعانة والتوفيق من الله تعالى- على قدر المؤونة-أي على قدر صدق وإخلاص العبد-. السعادة هدفنا المنشود (وعجلت إليك ربي لترضى).

هذا مقالي لك- مقتص من ورقات كنت أدندن بها لكتابي صناعة السعادة-أرجو أن تقرأ مبناه، وتستوعب معناه، ثم تستخلص بعد ذلك فحواه- كما أرجو أخيراً- أن تتوج قراءتك لمقالي بالتواصل الهادف، والإضافة البناءة، ونشره وشرحه وبثه للجميع ما أمكن. هذا، وصل اللهم وسلم على سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم.

# إذا لله وإنا إليه راجعون

تعزي أسرة مجلة التوحيد ومجلس إدارة جمعية أنصار السنة المحمدية بمصر فضيلة المدكتور محمد عاطف التاجوري في وفاة أخيه عصام، رحمه الله تعالى، وذلك يوم الجمعة ١٣ يناير ٢٠٢٣ الموافق ٢٠ جمادى الأخرة ١٤٤٤هـ، ونسأل الله تعالى له الرحمة والمعفرة والمعافاة، اللهم أبدله دارًا خيرًا من داره، وأهلاً خيرًا من أهله، وزوجًا خيرًا من زوجه، اللهم جازه بالإحسان إحسانًا، وبالسيئات عضوًا منك وغفرانًا.





يعتبر هذا الكتاب موسوعة جغرافية للعالم في القرن الثاني عشر.

ألف الادريسي الكتاب للملك روجر بناء على طلبه، وضمنه كل ما

عرفه الأقدمون من معلومات سليمة، وأضاف إليها ما اكتسبه هو

وما رآه ورصده في رحلاته واختباراته، وقد ظل هذا الكتاب مرجعاً

لعلماء أوروبا مدة زادت على ٣٠٠ سنة.





الأبواب أو الأقاليم المبحوثة فيه.

أبو عبد الله محمد بن محمد الإدريسي الهاشمي القرشي. عالم عربي مسلم، ولد في مدينة سبتة في المغرب الأقصى عام ٤٩٣ هـ (١١٠٠ م). تعلم في البيلق وطاف البلاد فزار الحجاز و تهامة ومصر. وصل سواحل فرنسا وإنجلترا. سافر إلى القسطنطينية وسواحل آسيا الصغرى. عاش فترة في صقلية ونزل فيها ضيفًا على ملكها روجر الثاني.

يُعتبر من كبار الجغرافيين في التاريخ ومن مؤسسي علم الجغرافيا الحديثة. كما كتب في الأدب والشعر والنبات ودرس الفلسفة والطب والنجوم في قرطبة. استخدمت مصوراته وخرائطه في سائر كشوف عصر النهضة الأوربية. ولقب بالصقلي لأنه اتخذ جزيرة صقلية موطناً له بعد سقوط الدولة الإسلامية. ولقب

# محتونات الكتاب

يعد كتاب "نزهة المشتاق في اختراق الأفاق" أو كتاب روجر، من تأليف الادريسي، أحد أهم الموسوعات الجغرافية للعالم في القرن الثاني عشر. أمضى في جمعه وترتيب مادته قرابة الخمسة عشرعاماً. وقد رسم فيه خريطة كروية شاملة للعالم، قسمها إلى سبعة أحزمة عريضة فوق خط الاستواء. وقد اشتملت مقدمته على ذكر هيئة الأرض، وقسمتها بأقاليمها وذكر البحار بمبادئها وانتهاءاتها وأحوازها وما يلي سواحلها من البلاد والأمم.

وقد خصص المؤلف كل باب من أبواب الكتاب السبعة للتعريف بإقليم من الأقاليم السبعة المتعارف عليها في الجغرافية القديمة لدى بطليموس ومن تابعة. ويمتاز هذا الكتاب عن غيره من المؤلفات الجغرافية بأنه يجمل تصوراً عاماً يشمل الكرة الأرضية كلها ويقع الكتاب في مجلدين اثنين روعي فيهما القسمة العلمية بحيث ينتهى كل مجلد منهما بنهاية آخر

بسطرابون العرب نسبة للجغرافي الإغريقي الكبير سطرابون.

اختار الإدريسي الانتقال إلى صقلية بعد سقوط الدولة الإسلامية. لأن الملك النورماني في ذلك الوقت "روجر الثاني" كان محبًا للمعرفة. شرح الإدريسي لروجر موقع الأرض في الفضاء مستخدمًا في ذلك البيضة لتمثيل الأرض، شبه الإدريسي الأرض بصفار البيضة المحاط ببياضها تماما كما تهيم الأرض في السماء محاطة بالمجرّات.

أمر الملك الصقلي روجر الثاني له بالمال لينقش عمله خارطة العالم والمعروف باسم "لوح الترسيم" على دائرة من الفضة. في إحدى المرات قدم وصفًا عن وضع السودان، وعن حالة مدن مثل " المواقع بدقة متناهية تمامًا، كما هي على أرض الواقع، مع أنها كانت فقط من خلال الاستماع إلى بعض القصص والكلمات.

حدد الأدريسي مصدر نهر النيل، ففي موقع معين وضع نقطة تقاطع نهر النيل تحت خط الإستواء، وهذا هو موقعه الصحيح. قبل دخول مصر تلتقي روافد نهر النيل في الخرطوم عاصمة السودان حالياً، يتشكّل نهر النيل من نهرين هما النيل الأبيض والنيل الأزرق، يجري هذان النهران عبر أراضي السودان ويلتقيان في الخرطوم التي تقع تحت خط الإستواء. إن تحديد موقع نهر النيل في نظرية بطليموس أن مصدر نهر النيل هو تلة في القمر.

ويعتبر الشريف الإدريسي أحد كبار الجغرافيين في التاريخ الإنساني، كما كان له اهتمام بالتاريخ، والأدب، وعلم النبات، والطب والفلك. أخذ العلم بسبتة وقرطبة، وزار الحجاز و تهامة ومصر، ووصل سواحل فرنسا وانجلترا، وسافر إلى القسطنطينية وآسيا الصغرى، وقد عانى مدة طويلة من الغربة عن بلده سبتة ، توفي الشريف الإدريسي في جزيرة صقلية في عام ٥٦٠ هـ (١١٦١م).

(زكي محمد حسن. الرحالة المسلمون في العصور الوسطى).

## منهج الكتاب

ألف الإدريسي كتابه المشهور (نزهة المشتاق في اختراق الأفاق) والمسمى أيضًا (كتاب روجر) أو

(الكتاب الروجري) وذلك لأن الملك روجر ملك صقلية هو الذي طلب منه تأليفه كما طلب منه صنع كرة من الفضة منقوش عليها صورة الأقاليم السبعة، ويقال أن الدائرة الفضية تحطمت في ثورة كانت في صقلية، بعد الفراغ منها بمدة قصيرة، وأما الكتاب فقد غدا من أشهر الأثار الجغرافية العربية. أفاد منه الأوروبيون معلومات جمة عن بلاد المشرق، كما أفاد منه الشرقيون، فأخذ عنه الضريقان ونقلوا خرائطه، وترجموا بعض أقسامه إلى مختلف لغاتهم ويعد هذا الكتاب فريد من نوعه استغرق تأليفه ١٥ عامًا حيث نهج فيه الإدريسي نهجا جديداً عن غيره من الجغرافيين المسلمين فقد وصف العالم ككل ثم قسمه إلى سبعة أقاليم وكل إقليم إلى عشرة اقسام رئيسيه ثم وصف كل قسم ورسم له خريطة وتحاشى فيه الخلط بين التاريخ والجغرافيا وظل كتابه مرجعًا لعلماء أوروبا أكثر من ثلاثة قرون.

وفي كتاب (نزهة المشتاق في اختراق الأفاق) اشتهر الإدريسي بأنه من طور رسم الخرائط بطريقة أكثر دقة من الخرائط المعروفة من قبل، حيث لجأ إلى تحديد اتجاهات الأنهار والبحيرات والمرتفعات، وضمنها أيضًا معلومات عن المدن الرئيسية بالإضافة إلى حدود العرض أو الخطوط الأفقية على الخريطة العرض أو الخطوط الأفقية على الخريطة والكرة الأرضية التي صنعها، وكانت خطوط الأدريسيي أعاد تدقيقها لشرح اختلاف الفصول بين الدول.

(مجلة المجمع العراقي حول الإدريسي وجهوده الجغرافية).

# النسخ المحققة

أما عن مخطوطات الكتاب، فقد وصلتنا (١٤) نسخة له، منها سبع نسخ كاملة،أنفسها: مخطوطة المكتبة الوطنية بباريس، رقم (٢٢٢١) وتقع في (٣٥٢) ورقة، وتضم (٩٦) خريطة.

والي كتاب آخر نبحر من خلاله ونرسو على شطآنه.

والحمد لله رب العالين.

# جماعة أنصار السنة المحمدية

# تأسست عام 1345هـ- 1926م

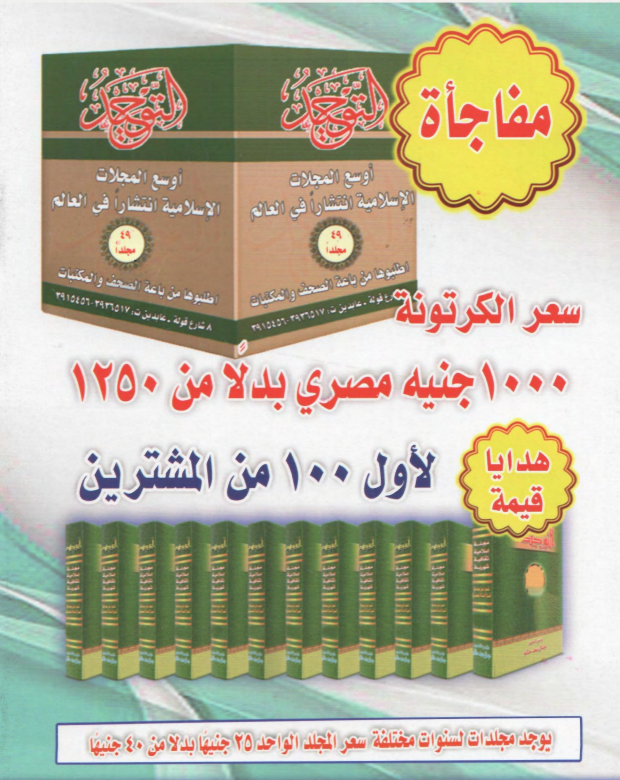


الدعوة إلى التوحيد الخالص من جميع الشوائب، وإلى حب الله حبًا صحيحًا صادقًا يتمثل في طاعته وتقواه، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبًا صادقًا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين- القرآن الكريم، والسنة الصحيحة- ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط: عقيدةٌ وعملاً وخلقًا.

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره - في أي شأن من شئون الحياة - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.



للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ / ممدوح عبد الفتاح: مدير قسم الحسابات بالجلة

01008618513Upload by: altawhedmag.com