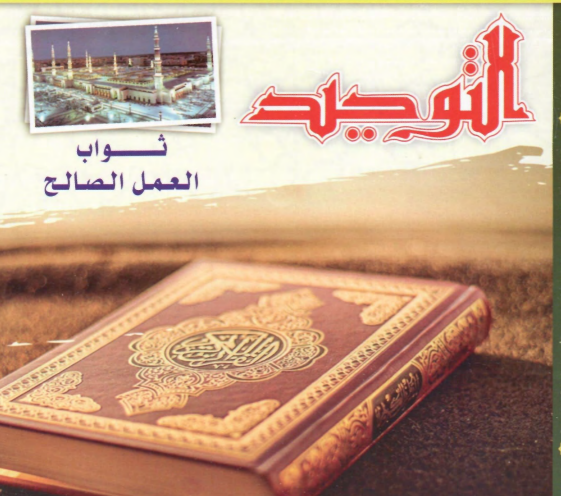
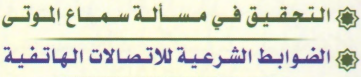
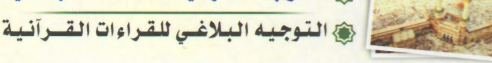
المحسرم بين الاتباع والابتداع



# القراءة الغربية

للقرآن الكريم وواقعنا الإسلامي الكاصر





Upload by: altawhedmag.com

رَ عَنْ جِمَاعِيةُ انْصِيبَارَ السِّنِيةِ المُحْمِدَيِةِ ﴿ فِي ﴿ الْعَدِدِ 10 السِّلَةِ الثَّائِلَةُ وَالْخَمِيدِيَّ مِحْرِمٍ وَ}} اهـ



### وقفة لحاسبة النفس

طويت صفحات عام هجري، وقد كتب في أسطرها كل كبير وصغير من الأقوال والأعمال الظاهرة التي اطلع عليها بعض الخلق أو الباطنة التي يجتهد العبد في إخفائها حتى عن أقرب الناس إليه، فكلها مدونة على العبد، شاهدة عليه بما قدم « مَّا بَلْنِظُ مِن فَوْلِ إِلَّا لَدَيْ رَفِيتُ عَتِدٌ » (ق: ١٨) ولا شك أن في هذه الأعمال ما يضرح وفيها ما يحزن بل وما يخجل. وكما تسطر أعمال العباد يشهد التاريخ على الأمم بما سطرت ودونت في صفحاته.

وها هي أول صفحة في العام قد فتحت وحمل الملائكة أقلامهم ليسطروا فيها عملك، وسريعًا ما ستنطوي وتصبح تاريخًا شاهدًا عليك، فاكتب فيها ما يضرحك.

وجدُد صفحات عام مضى بإحداث توبة تبدل السيئات حسنات: « إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَكَمُلًا مَنْ اللهُ عَنْ وَمَا مَنْ وَعَالَ اللهُ عَنْ فُولًا مَنْ اللهُ عَنْ فُولًا اللهُ عَنْ فُولًا وَيَعِمْ عَسَنَاتٍ وَكَانَ اللهُ عَنْ فُولًا رَحِيمًا » (الفرقان: ٧٠).

التحرير

# لِنِيْ الْمُورِيِّ الْمُورِيِّ اللَّهِ الْمُوالِدَّةِ الْمُوالِدَّةِ الْمُوالِدَّةِ الْمُوالِدَّةِ الْمُوالِدَةِ الْمُوالِدُةِ اللَّهِ الْمُوالِدُةِ الْمُؤْلِقِينِ اللّهِ الْمُوالِدُةِ الْمُؤْلِقِينِ اللّهُ الْمُؤْلِقِينِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّه

رئيس مجلس الإدارة والمشرف العام لجلة التوحيد فضيلة الشيخ

أحمد يوسف عبدالمجيد

هيئة التحرير:

مستشار التحرير،

جمال سعد حاتم

رئيس التحرير التنفيذي:

حسين عطا القراط

مديرالتحرير

إبراهيم رفعت أبو موته

#### الاشتراك السنوي

١- في الداخل ٢٠٠ جنيه توضع في حساب المجلة رقم/ ١٩١٥٩٠ ببنك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٢٣٩٣٠٦٦٢٠
 ٢- في الخارج ٨٠ دولاراً أو ٤٠٠

ريال سعودي أو مايعاد لهما

مطابع 🚵 انتحازية

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٤٩ مجلدًا من مجلدات مجلة التوحيد عن ٤٩ سنة كاملة

**Upload by: altawhedmag.com** 



#### صاحبة الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية

#### رئيس التحرير،

مصطفى خليل أبو المعاطي

#### الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي

#### ثمن النسخة

ASA SHE MAN

مصر ١٠ جنيهات ، السعودية ۱۲ ريال ، الإمارات ۱۲ دراهم ، الكويت ١ دينار ، المغرب ٢ دولار أمريكي ، الأردن ١ دينار ، قطر۱۲ ريال ، عمان اريال عمانی ، أمريكا ٤ دولار، أوروبا ٤ يورو

#### إدارة التعرير

٨ شارع قولة عابدين - القاهرة ت:۱۱ ۲۳۹۳۰ فاکس ۲۲۲۰۹۳۰

البريد الإنكثروني ا IGT AWHEED@HOTMAIL.COM

## فهرس العدد

| 4  | من أسباب إجابة الدعاء د، عبد الله شاكر          |
|----|-------------------------------------------------|
| 0  | باب التفسير د. عبد العظيم بدوي                  |
|    | ثواب العمل الصالح:                              |
| ٨  | الشيخ حمد يوسف عبد المجيد                       |
|    | التوجيه البلاغي للقراءات القرآنية               |
| 17 | د. عبدالرحمن فودة                               |
|    | أهمية الأخلاق في الإسلام                        |
| 10 | مهندس محمد ياسين بدر                            |
| 14 | من فتاوى الأزهر الشريف                          |
|    | زواج فاطمة بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم     |
| 11 | د. سید عبد العال                                |
|    | نهاية العام: وقفة محاسبة                        |
| 75 | الشيخ عبده أحمد الأقرع                          |
|    | المحرم بين الاتباع والابتداع                    |
| 77 | الشيخ أحمد سليمان                               |
|    | القراءة الغربية للقرآن الكريم                   |
| 71 | د. عبد الوارث عثمان                             |
| 77 | واحة التوحيد علاء خضر                           |
| TA | التحقيق في مسألة سماع الموتى د. متولي البراجيلي |
| 24 | شروط صلاة الجمعة د. حمدي طه                     |
|    | نعمة تربية البنات الصالحات                      |
| 20 | الشيخ صلاح نجيب الدق                            |
|    | الضوابط الشرعية للاتصالات الهاتفية              |
| 29 | و د. عبد القادر فاروق                           |
|    | تحذير الداعية من القصص الواهية                  |
| ٥٣ | الشيخ علي حشيش                                  |
|    | التحذير من الشرك في العمل                       |
| 04 | د. محمد عبد العليم الدسوقي                      |
| 11 | من أخبار الجماعة                                |
| 74 | باب التراجم ( الشيخ رشاد الشافعي )              |
|    | حكم ما تركه النبي صلى الله عليه وسلم من الأفعال |
| 77 | المستشار أحمد السيد علي إبراهيم                 |
| ٧. | الأطفال والمساجد الشيخ صلاح عبد الخالق          |

Selling

Sal al

platfall

ale the

LIST BE

منفذ البيع الوحيد المحتبها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات يمقر مجلة التوحيد داخل مصر و٣٠٠ دولاراً خارج مصر شاملة سعر الشحن الدور السابع

**Upload by: altawhedmag.com** 

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وصحبه أجمعين. أما بعد: فقد تكلمت في اللقاء الماضي عن السبب الأول من أسباب إجابة الدعاء، وأواصل في هذا اللقاء ذكر بعض من هذه الأسباب، فأقول وبالله التوفيق:

> السبب الثاني: اتباء الهدى النبوي في الدعاء: فكما أن الإخلاص لله تعالى في الدعاء شرط ليكون مقبولا فكذلك يشترط فيه اتباع هدي النبي صلى الله عليه وسلم، إذ إن هذين الأمرين هما شرط قبول جميع الأعمال، كما قال تعالى: و فَيَكَانَ لَهُ أَلْفَا رَبِّهِ فَلَعْمَلُ عَمَلُ عَلَا صَالِحًا وَلَا نُشْرِكُ مِنَادَة رَبِّعِ لَيْدًا » (الكهف: ١١٠). والمعنى: أن العبد لا ينال ما عند الله إلا بالإخلاص لله، والمتابعة لهدى رسول الله صلى الله عليه وسلم. قال الإمام ابن كثير رحمه الله في تفسيره للآية: وفمن كان يرجو ثقاء ريه أي: ثوابه وجزاءه الصالح، وفليعمل عملاً صالحا،، أي: ما كان موافقًا لشرع الله ، وَلا يُشْرِكُ بعبَادَة رَيْهُ أَحَدًا ،، وهو الذي يراد يه وجه الله وحده لا شريك له، وهذان ركنا العمل المتقبل، لابد أن يكون خالصًا لله، صوابًا على شريعة رسول الله صلى الله عليه وسلم. (تفسير ابن كثير، 57/701).

وقال الفضيل بن عياض رحمه الله: «أخلصه وأصوبه،

قيل: يا أبا على، ما أخلصه وأصوبه؟ فقال: إن العمل إذا كان خالصًا ولم يكن صوابًا لم يقبل. وإذا كان صوابًا ولم يكن خالصًا لم يقبل، حتى يكون خالصًا صوابًا، والخالص: ما كان لله، والصواب: ما كان على السنة. (الإخلاص والنية لابن أبي الدنيا، ص٥٠).

كه عيد الله شاكر

ولذلك يجب على جميع المسلمين اتباع طريق سيد الأنبياء والمرسلين، وعدم الخروج على ما جاء به، وقد ترك صلى الله عليه وسلم أمته، وقد بلغ البلاغ المبين في جميع ما يحتاجون إليه، فالزم أيها المسلم طريق النبي عليه الصلاة والسيلام، واعيد الله يما شرع، لأن العبادة مبناها على التوقيف والاتباع، قال ابن تيمية رحمه الله: ﴿ لا ريب أن الأذكار والدعوات من أفضل العبادات، والعبادات مبناها على التوقيف والاتباء، لا على الهوى والابتداع، فالأدعية والأذكار النبوية هي أفضل ما يتحراه المتحري من الذكر والدعاء، وسالكها على سبيل أمان وسلامة، والفوائد والنتائج التي تحصل لا يعبر عنه لسان، ولا



محرم 331 هـ - الم

أدعية يشتغلون بها عن الاقتداء بالنبي صلى الله عليه وسلم،. (الفتوحات الربانية لابن علان جا/١٧).

لذلك أقول: يجب عل كل من أراد السلامة لنفسه والنجاة بين يدي ربه أن يحافظ على الأدعية النبوية ففيها الخير كله، ومن المعلوم أن النبي صلى الله عليه وسلم كان أكمل الناس ذكرًا لله، وأحسنهم وأفضلهم دعاء لربه ومولاه، وكلماته صلى الله عليه وسلم، فيها من الخير والبركة والهدائة ما ليس في غيرها، وكان النبي صلى الله عليه وسلم في مفتتح خطبه يقول: «إن خير الهدى هدي محمد صلى الله عليه وسلم ،، ولذلك قام فريق من أهل العلم بجمع الأدعية المأثورة عن النبي صلى الله عليه وسلم لتكون بين أيدى الناس ويتوجه إلى الله بالمأثور والوارد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، لهذا ألف الطبراني رحمه الله كتابه الدعاء، وقال في مقدمته: «هذا كتاب ألفته جامعًا لأدعية رسول الله صلى الله عليه وسلم هداني على ذلك أنى رأيت كثيرًا من الناس قد تمسكوا بأدعية سجع، وأدعية وضعت على عدد الأيام مما ألفها الوراقون لا تروى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا عن أحد من أصحابه، ولا عن أحد من التابعين بإحسان، مع ما ورد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، من الكراهية للسجع في الدعاء والتعدي فيهن فألفت هذا الكتاب بالأسانيد المأثورة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، (الدعاء للطيراني، ج٢/٧٨٥).

ومن الكتب التي اشتملت على أدعية رسول الله صلى الله عليه وسلم كتاب الأذكار للنووي، والكلم الطيب لابن تيمية، والوابل الصيب لابن القيم، وحصن المسلم للدكتور/ سعيد القحطاني، فعلى المسلم أن يقتصر في دعائه على الأدعية النبوية ويترك ما سواها مما أحدثه الناس،

يحيط به إنسان، وما سواها من الأذكار قد يكون محرمًا، وقد يكون مكروهًا، وقد يكون فيه شرك مما لا يهتدي إليه أكثر الناس، وهي جملة يطول تفصيلها، وليس لأحد أن يسن للناس نوعًا من الأذكار والأدعية غير المسنونة ويجعلها عبادة رائبة، يواظب الناس عليها، كما يواظبون على الصلوات الخمس، بل هذا ابتداء دين لم يأذن الله به، بخلاف ما يدعو به المرء أحيانا من غير أن يجعله للناس سنة، فهذا إذا لم يعلم أنه يتضمن معنى محرمًا لم يجز الجزم بتحريمه، لكن قد يكون فيه ذلك والإنسان لا يشعر به، وهذا كما أن الإنسان عند الضرورة يدعو بأدعية تفتح عليه ذلك الوقت، فهذا وأمثاله قريب، وأما اتخاذ ورد غير شرعي، واستنان ذكر غير شرعى، فهذا مما ينهى عنه، ومع هذا ففي الأدعية الشرعية والأذكار الشرعية غاية المطالب الصحيحة. ونهاية المقاصد العلية ولا يعدل عنها إلى غيرها من الأذكار المحدثة إلا جاهل أو مضرط أو متعد .. (مجموع الفتاوي ج۲۲/۵۱۰).

وهذا كلام في غاية النفاسة من هذا الإمام، وفيه بيان أن لروم الذكر الوارد هو الذي يحقق السلامة للتأكد، وهذا هو غاية ما يسعى له العبد المؤمن، ولا يجوز للمسلم أن يعدل عن الأذكار الشرعية إلى غيرها من أذكار مبتدعة لم يأذن بها الله ولا رسوله صلى الله عليه وسلم، لأن الأذكار المبتدعة من وحي الشيطان إلى أوليائه، وهي لا تحقق من وحي الشيطان إلى أوليائه، وهي لا تحقق نفعًا ولا تزيد القلب هداية.

قال القاضي عياض رحمه الله: ،أذن الله في دعائه، وعلم الدعاء في كتابه لخليقته، وعلم النبي صلى الله عليه وسلم الدعاء لأمته، واجتمعت فيه ثلاث أشياء، العلم بالتوحيد، والعلم باللغة، والنصيحة للأمة، فلا ينبغي لأحد أن يعدل عن دعائه صلى الله عليه وسلم، وقد احتال الشيطان للناس من هذا المقام، فقيض لهم قوم سوء يخترعون لهم



أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يصوب من يغير في الدعاء ولو كان لفظًا واحدًا، كما في الصحيحين عن البراء بن عازب رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال له: «إذا أتيت مضجعك فتوضأ وضوءك للصلاة، ثم اضطجع على شقك الإيمن وقل: اللهم أسلمت وجهى اليك، وفوضت أمرى اليك، وألجأت ظهري اليك، رغبة ورهبة اليك، لا ملجأ ولا منجا منك إلا إليك، آمنت بكتابك الذي أنزلت، وبنبيك الذي أرسلت، فإن مت مت على الفطرة، فاجعلهم آخر ما تقول، فقلت استذكرهن وبرسولك الذي أرسلت، قال: لا، وبنبيك الذي أرسلت، (البخاري (٦٣١١)، ومسلم (٢٧١٠)). قال ابن حجر رحمه الله في شرحه للحديث: «وأولى ما قيل في الحكمة في رده صلى الله عليه وسلم على من قال: الرسول، بدل النبي: أن ألفاظ الأذكار توقيفية، ولها خصائص، وأسرار لا يدخلها القياس، فتجب المحافظة على اللفظ الذي وردت يه، (فتح الباري، 311/111)-

لذلك كان الصحابة رضوان الله عليهم ينكرون على من يغير شيئًا من الأذكار والدعوات الواردة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ولو كان لفظًا واحدًا، كما أنكر عبد الله بن مسعود رضى الله عنه على من اجتمعوا في مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم، وذكروا الله بهيئة وطريقة لم تكن على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، في هذا الكلام الذى قاله عبد الله بن مسعود رضى الله عنه، القال له أبو موسى الأشعري رضى الله عنه: ويا أيا عبد الرحمن: إنى رأيت في السجد أنضًا أمر أنكرته، ولم أر والحمد لله إلا خيرًا، قال: فما هو؟ فقال: إن عشت فستراه، قال: رأيت في المسجد قومًا حلقًا جلوسًا ينتظرون الصلاة في كل حلقة رجل وفي أيديهم حصى، فيقول: كيروا مائة، فيكيرون مائة، فيقول: هللوا مائة، فيهللون مائة، ويقول: سبحوا

مائة، فيسبحون مائة. قال: فماذا قلت لهم؟ قال: ما قلت لهم شيئًا انتظار رأيك، أو انتظار أمرك، قال: أفلا أمرتهم أن يعدوا سيئاتهم، وضمنت لهم أن لا يضيع من حسناتهم، ثم مضى ومضينا معه، حتى أتى على حلقة من تلك الحلق، فوقف عليهم فقال: ما هذا الذي أراكم تصنعون؟ قالوا: يا أبا عبد الرحمن: حصى نعد به التكبير والتهليل والتسبيح، قال: فعدوا سيداتكم، فأنا ضامن أن لا يضيع من حسناتكم شيء، ويحكم يا أمة محمد صلى الله عليه وسلم، ما أسعرع هلكتكم، هؤلاء صحابة نبيكم صلى الله عليه وسلم، متوافرون، وهذه ثيابه لم تبل، وآنيته لم تكسر، والذي نفسي بيده إنكم لعلى ملة هي أهدى من ملة محمد صلى الله عليه وسلم؟ أو مفتتحو باب ضلالة؟ قالوا: والله يا أبا عبد الرحمن، ما أردنا إلا الخير؟ قال: وكم مريد للخير لن يصيبه، (سنن الدارمي، ج١/٧٩). فانظر أيها المؤمن الموحد، كيف أنكر عليهم عبد الله بن مسعود رضى الله عنه مخالفتهم لفعل النبي صلى الله عليه وسلم في الذكر، مع التزامهم بالألفاظ الشرعية، فما نقول اليوم لقوم أحدثوا في الذكر ألفاظا لم يرد بها الشرع، بل هي من صنع عقولهم أو شيوخهم، والواجب اتباع هدي النبي صلى الله عليه وسلم. في ألفاظ الذكر وهيئته، وعدم إحداث شيء لم يكن على عهد النبي صلى الله عليه وسلم، والعبرة في ذلك ليس بكثرة الذكر وكثرة ألفاظه، بل في الإتيان به كما كان يفعل صلوات الله وسلامه عليه، وصدق عبد الله بن مسعود رضى الله عنه في قوله: «اقتصاد في سنة خير من اجتهاد في بدعة،. (العجم الكبير للطبراني، ج١٠/٨٠١).

ومن طلب السلامة لنفسه وقبول عمله عند ربه، فليقتصر على الوارد عن النبي صلى الله عليه وسلم.

أسال الله تبارك وتعالى أن يوفقنا لذكره، وأن يتقبله منا، والحمد لله رب العالمين.

I mallaul - that all

Utiliza w. Che MA

#### رة لقه IL DAVIS LES SIZE Milain J. Nachill Habita Sale Ballon V NO SALES OF THE PARTY SEE المالة السلام المالة



قال الله تعالى: «لَمْ أَنْ يَلْكُ مَايَتُ ٱلْكِنْبِ ٱلْمَكِيدِ هُدَى وَرَحْمَةُ لِلْمُحْسِنِينَ (اللهُ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوَةَ وَيُؤْثُونَ الزَّكُوةَ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ يُوفِئُونَ ١٠ أُولَئِكَ عَلَ هُدَى مِن رَبِهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ، (لقمان: ١-٥).

( Garden T I ) Elizard The Change ( Change II ) with

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

بين يدي السُورة:

سميت السورة باسم لقمان لاشتمالها على قصته، التي تُضمُّنَّتُ فَضيلة الحكمة، وسير معرفة الله تعالى وصفاته، وذم الشرك، والأمر بالأخلاق والأفعال الحميدة، والنهى عن الذميمة. وهي معظمات مقاصد القرآن (محاسن التأويل -(194/14

مُناسبتها لما قبلها: وَوَجْهِ ارْتَبِاطِ أُولِ هَذه السُّورَة بِآخِرِ مَا قَبْلَهَا هُو أَنَّ اللَّهُ تَعَالَى لَمَّا قَالَ: ﴿ وَلَقَدُ ضربنا للناس في هذا القراآن من كل مثل، إشارة

#### معروب د. عبد العظيم بدوي

إلى كونه مُعْجِزةً، وقال: ولئن جئتهم بآية ليقولن الذين كفروا إنْ أنتُمُ الأ مُنطلون ٥٨ ، (الروم: ٥٨) إشبارة إلى أنهم يكفرون بالأبات، بين ذلك بقوله: والم أ تلك آبات الكتاب الحكيم ٢، ولم يُؤمنوا بها، وإلى هذا أشار بعد هـنا بِقُوله: «وَإِذَا تَتَلَى عَلَيْهِ أَيَاتُنَا وَلَى مُسْتَكْبِرًا كأن لم يسمعها كأن في أذنيه وقرا فبشره بعداب أليم ٧، (التفسير الكبير .(18./40

وَذَكْر فَيِمَا تَقَدُّم قَوْلَهِ تَعَالَى: ﴿ وَهُـ وَ اللَّذِي يَنْدُأُ الخلق ثم يعيده وهو أَهُـونَ عَلَيْهِ ،، وَهُنَا قَوْلُهُ

سُبْحَانُهُ: «مَا خَلْقُكُمْ وَلا بَعْثُكُمُ إِلَّا كَنْفُسَ وَاحَدُةً »، وكالأهما يفيد سهولة البِعْث، وَذَكِر سُبْحَانِهِ هُناكَ قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا مَسَّ النَّاسَ ضَرِّ دَعَوًا رَبُّهُم مُنيبينَ إليه ثمّ إذا أذاقهم مُنَّهُ رَحْمُةَ إِذَا فَرِيقَ مُنَّهُم بربهم يُشركون ٣٣ »، وقال عزوجل هنا: ﴿ وَاذَا غَشْيَهُم مَّوْجٌ كَالْظُلُلُ دَعَوْا اللَّهُ مخلصين له الدين فلمًا نجاهم إلى البر فمنهم مُقتصد وما يُجْحدُ بآياتنا الا كل ختار كفور ٣٢ ،، فَدْكُر سُنْحَانَه فِي كُلُّ مِن الأيتين قسمًا لم يذكره في الأخرى.

وَمَا أَلْطُف هَذَا الاتَّصَال مِنْ حَيْث إِنَّ السُّورَة الأولى ذكر فيها مغلوبية

0.5

الرُّوم وَعُلْبَتُهُم، الْمُبْنَيِّتُيْن على المحاربة بين ملكين عَظيمَيْنِ مِنْ مُلُوكِ الدُّنْيَا تحاريا عليها، وخرجا بذلك عن مُقتضى الحكمة، فإن الحكيم لا يُحَارِب عَلَى دُنْيًا دُنيَّة، لا تعدل عند الله تعالى جناح بغوضة، وهذه ذكر فيها قصة عند مملوك. حكيم، زاهد في الدنيا، غَيْر مُكْتَرِثُ بِهَا، وَلاَ مُلْتَفت الْيُهَا، أَوْصَى اَبْنَهُ بِمَا يَأْبَى الْحَارِيَةِ، وَيَقْتَضَى الصَّبْر والسالمة، وبين الأمرين من التقابل ما لا يخفى (روح المعانى: ٢١/٥١).

مَا اشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ : سورة لقمان سورة مكية، شأنها شأن السور المكية في الاهتمام بترسيخ العقيدة، وبيان أصول الدين، وأركان الإيمان، وقد ركزت عَلَى الأصول الشلاشة: التَّوْحِيد، وَالنَّبُوَّة، وَالبَّعْث بعد المؤت، وذكرت بإجمال مَا ذَكْرِ فِي الرُّومِ بِالتَّفْصِيلُ من أدلة التُوحيد والبَعْث، ولكنها انضردت بذكر نموذج من نماذج الأباء المؤمنين الحريصين على تربية أبنائهم التربية الصحيحة القائمة على سلامة العقيدة ومكارم الأخلاق، ليكون مثلا أعلى للأباء في تربية أبنائهم. بسم الله الرحمن الرحيم «الم ١ تلك أيات الكتاب

الحكيم ٢ هـدى ورحمة

للمُحْسِنِينَ ٣ اللذينَ يُقيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤتونَ الزكاة وهم بالأخرة هم يُوقِنُونَ ٤ أُولِئِكَ عَلَى هُدَى مِن رَبِّهِمْ وَأُولِنَكَ هُمُ المفلحون ٥ ، (لقمان: ١-٥):

من صفات القرآن الكريم:

« تِلْكَ مُالِنْتُ ٱلْكِئْبِ ٱلْحُكِيمِ » وتلك اسم إشارة للمؤنث البعيد، جيء به للإشارة إلى عُلُو مَكَانَةَ الأَيْاتَ، كما قال تعالى عن القرآن: وَ وَانَّهُ فِي أَمْ الْكِتُبِ لَدَيْنًا لَعَلِيُّ حَكِدُ ، (الرَّخُوف: ٤). ووالكتاب الحكيم ٢» الأنبه وتَرَبُّلُ مِنْ حَكِيم جَمِيدِه (فصلت: ٤٢)، فكيف لا يكون حكيمًا ؟! ولذلك قال تَعَالَى: ﴿ كِنْتُ الْمُكُنَّ ، آلِنُكُ أُمُّ نُصِّلَتْ مِن لَّذُنَّ حَكِيمٍ خَيرٍ، (هود: ١).

ومن إحكام الآيات أنها جاءت بأجل الألفاظ وأفصحها، وأنينها، الدَّالَة عَلَى أَجِلَ الْمُعَانِي وَأَحْسَنَهَا. ومن إحكامها: أنها محفوظة من التغيير وَالتَّبْديل، وَالرِّيادة وَالنَّفُصِ، وَالتَّحْرِيفِ.

وَمِنْ إِحْكَامِهَا: أَنْ جَمِيعِ مَا فيها من الأخبار السابقة والسلاحقة، والأمسور الغيبية، كلَّهَا مُطابقة للواقع، مطابق لها الواقع، لم يُخالفها كتابُ من الكتب الإلهيَّة، ولم يُخبِرُ بخلافها نبيٌّ من الأنبياء، ولم يأت ولن يأتى علم محسوس ولا معقول

صَحيحٌ يُنَاقض مَا دَلْتُ علنه.

وَمِنْ إِحْكَامِهَا: أَنْهَا مَا أَمَرَتُ بشيء، إلا وهو خالص المصلحة، أو راجحها، ولا نهت عن شيء، إلا وهو خَالص المُفْسَدَة أَوْ رَاجِحُهَا، وَكَثِيرًا مَا يَجْمَع بَيْنَ الأَمْر بالشيء مع ذكر فائدته، وَالنَّهِي عَن الشِّيء مَع ذَكْر مضرته.

وَمِنْ إِحْكَامِهَا: أَنْهَا جُمِعْتُ بِينِ الترغيبِ وَالترهيبِ، والوعظ البليغ، الدي تعتدل به النفوس الخيرة وتحتكم فتغمل بالحزم (تيسير الكريم الرحمن: -(1EAg1EV/7

ومن إحكامها: أنك ترى القصة الواحدة تتكرر في الشران مرات ومرات، بالفاظ مختلفة، وعبارات متنوعة، ومع ذلك لا تجد بينها تضاربا ولا تعارضا. ومن إحكامها: أنها ٦٢٣٦ آيــة، ومع ذلك فكلها في الفصاحة والبلاغة سواء. لا فرق بين أطول آية وأقصر آية.

وَمِنْ إِحْكَامِهَا: أَنْ الْقُرْآن نزل على مدارث لاث وعشرين سنة. وكله في الأحكام والاتقان سواء، لا فرق بين أول ما نزل وآخر ما نزل، وهذا بخلاف كلام البشر، فإن أحدهم اذا كتب كتابًا لا يكون في الفصاحة والبلاغة على درجة سواء، وإنما يتضاوت

مُّمْ يَتَغَفِّرُونَ ﴿ وَ أَنْوَلِهِمْ خَنَّ الْمُولِهِمْ خَنَّ الْمُثَالِدِ وَلَكُمْ رُومِ مَ (الْمُذَارِيات: 01-19). فَلاَ تَتَمَّ نَجَاةَ الْإِنْسَانِ إِلاَّ فَلَا تَتَمَّ نَجَاةَ الْإِنْسَانِ إِلاَّ

فلا تتم نجاة الإنسان إلا بالإحسانين. الإحسان فيمًا بَيْنَهُ وَبِينَ اللَّهِ، والإحسان فيما بينه وَبِينِ النَّاسِ، وبدلك وصَّي رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم فقال: «اتق الله حَيْثُمَا كُنْت، وَأَتْبِعِ السَّيِّئَةِ الحسنة تمحها، وخالق الناس بخلق حسن» (صحيح الترمذي:١٩٨٧). ثُـمَ شُبهد الله تعالى للمؤصوفين بالهدى والفالاح، فقال: «أولئك على هـ دى من ريهم»، والانسان إذا علا شيئا تمكن منه، فأولنك المحسنون قد تمكنوا من الهُدَى، وَتَمِكُن الهُدَى من قلوبهم، ﴿ وَأُولَنَّكُ هُمُ المُفْلَحُونَ ٥ ،، أي الفَائِزُونِ، يُقال: أفلح الرَّجِل، إذا نجاممًا يخاف، وظفر بمَا يَرْجُوا، وَلَيْسِ شَيْءُ أُخْـوَف للمُؤمن من الثار، ولا أرجى له من الجنة، فالمحسنون هم المفلحون. أي هُمُ أَصْحَابِ الْحِنْةِ، كَمَا قال تعالى: «إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّتِ وَغُيُّونِ (0) مَاخِذِينَ مَا مَالَنَهُمْ رَجِهِ أَيُّهُمْ كَانُوا فَبُلُ ذَلِكَ مُعْسِنِينَ ، (الذاريات: ١٦،١٥).

وللحديث بقية إن شاء الله رب الله رب العالمين.

يُوفِينون ١٠٠ ونستطيع أنْ نجمل هذه الصفات ق قولتا: المحسنون هم أضحاب العقيدة الصالحة والعمل الصالح، أما العَقيدة فقد عَبْر عَنْهَا رَبْنَا سُنْحَانَه بِقُولِه: «وَهُم بالأخرة هم بوقنون ٤ ، فلا شك عندهم ولا ريب أنهم مُلاقوا الله، وأنَّه سَيْحُزيهِمْ بأعمالهم، «نَمَن يَعْمَلُ مِنْفَكَالُ ذَرُّةٍ خَبْرُ يَبْرَهُ 🕥 وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذُرْفِر شَرًّا يَرُهُ ، (الزلزلة: ٧، ٨)، فلذلك هم حريصون على الأعمال الصالحة التي يَرْجُون بِرَهَا وَثُوَابِهَا يَوْمِ الدِّينِ، وَقَدْ خَصَ اللَّه تعالى من أعمالهم الصّلاة وَالرَّكَاةِ، فَقَالَ: وَالْدُينَ يُقيمُونَ الصَّلاةَ ويُوتُونَ الزَّكَاةِ ، لأنَّ الصَّلاة أعظم حَقَّ لله تعالى على العباد، والزكاة أعظم حق للعباد بَعْضهم عَلَى بَعْض، فَمَنْ أقام الصّلاة كان لغيرها منْ حُقُوقَ اللَّهُ مُؤدِّياً، وَمَنْ أتى الزكاة كان لغيرها من حُقُوقَ العبَادِ مُؤْدِيًا، وَمَنْ أقام الصّلاة فقد أحسن فيما بينه وبين الله، ومن آتى الزكاة فقد أحسن فيما بَيْنَهُ وَبَيْنَ النَّاسِ. وقد تكرر تفسير المحسنين

وقد تكرر تفسير المحسنين بما ذُكر في قَوْله تَعَالَى:

﴿ إِنَّ النَّقِينَ فِي جَنَّتٍ وَعُثُورٍ ﴿ الْمُنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

مِنَ ٱلْتِل مَا يَهْجَعُونَ ﴿ ﴿ وَبِٱلْأَسْفَارِ

الكتاب الواحد من باب إلى فصل باب ولى فصل الم فصل الى فصل الله فصل فصل الم فصل الم فصل الم فصل فقد م وأخر، وزاد ونقص، وصدق الله العظيم حيث قال عن الشران الحكيم؛ وألا يتديرون الشران ولو كان من عد عبرالله لوجدون الشران ولو كان من عد عبرالله لوجدون الشران ولو كان من عد عبرالله لوجدون الشران ولو كان من عد عبرالله والنساء (النساء ١٨٠).

هُدُدَى وَرَحْمَةُ، حَالاًن للآيات، وَالمُعْنَى أَنَ اللّٰه تَعَالَى أَنْ زَلَ آيات الكتاب الحكيم هُدَى وَرَحْمَةُ للنَّاس، كَمَا قَال تَعَالَى: مُشَهُّرُ رَمَعَانَ ٱلَّذِى أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْمَانُ فَلَكِي لِلنَّاسِ وَيَنِتَنِ مِنْ الْهُدَى وَالْفُرْقَانُ \* (الْمِقرة ١٨٥).

خزاء المعسين: وانما خص المحسنين هنا بالهدى والرحمة. فقال: هدى ورحمة للمحسنين ٣ ، وخص يهما المؤمنين ي قوله: رقابا النَّاسُ قد جُآةَتُكُم مَوْعِظَةً لِمِن زَيْكُمْ وَشِفَآةٌ لَمَا فِي ٱلشُّدُورِ وَهُدَى وَرَحْمَةً لَّتُوْمِنِينَ ﴿ (يونسنِ: ٥٧)، لأن المؤمنين المحسنين هم الَّذين اهْتَدُوْا بِهَدِي القرآن وشملتُهُمُ رُحُمتُهُ، أمًا الَّذِينَ كَضَرُوا وَكَذَبُوا بآيات الله واستكبروا عنها قلم يهتدوا بهديه، ولم تشملهم رحمته، مع كونه بين أيديهم.

ثُمَّ وَصَعِفَ اللَّهُ تَعَالَى الْحُسنينِ فَقَالَ: «الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُوْتُونَ الصَّلاةَ وَيُوْتُونَ الرَّكاةَ وَهُم بِالأَخْرَة هُمُ





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وبعدُ: فإن الله تعالى لا يقبل من العمل الصالح إلا ما كان خالصًا لوجهه سبحانه قال تعالى: ﴿ فَنَكَّانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِهِ ، فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَلِحًا ﴾ (الكهف: ١١٠). قال ابن كثير رحمه اللَّه: وقَمَىن كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ ، أَي: ثوابه وجزاءه الصالح؛ وقُلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا ، ما كان موافقًا لشرع الله، ﴿ وَلا يُشُرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ۦ وهو الذي يُراد بِه وجِهِ اللّه وحده لا شريك له. وهذان ركنا العمل المتقبِّل لا بدأن يكون خالصًا لله، وعلى سنة رسول اللَّه صلى الله عليه وسلم.

> وقد قال الله تعالى لرسوله صلى الله عليه وسيلم: ﴿ إِنَّا أَزِلْنَا إِلَّكَ ٱلْكِتُنِ بِٱلْحَقِّ فَأَعْبُدِ اللَّهُ مُخْلِصًا لَهُ ٱلدِّينَ» (الزمر: ٢)، وقال سبحانه: ﴿ أَي اللَّهَ أَغِنُّهُ مُعْلِمًا لَّهُ دِينِي (الزمر:

وكيف لا يخلص العبد لربهوهوالحيسبحانه

11).(18

وما سواد ميت « 🚵 آلَڪَ لآإلنه إلا هُوَ فَادُّعُوهُ مُغَلِّصِينَ لهُ الدِينُ» (غافر: ٦٥). بل إن المشركين يعرفون بفطرتهم أن الإخلاص هو سر قبول کل عمل، وحكى القرآن عنهم « فَإِذَا رُكِبُولَ فِي ٱلْفُلُكِ دَعُوا اللهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِينَ» (العنكبوت: ٦٥).

قال ابن كثير عند تفسيره لهذه الأية: إن الله تعالى أخبر عن المشركين أنهم عند الاضطراريدعونه وحده لا شريك له، وقال القرطبي «فإذا رَكْبُوا فِي الْفَلْكَ» يعني السفن وخافوا الغرق: « دُعُوا الله مخلصين له



الدينَ »؛ أي صادقين في نياتهم وتركوا عسادة الأصينام ودعاءها.

وقد أحسن ابن قيم الجوزية رحمه الله تعالى في بان صفات المخلصين وكيف يحقق العبد الإخلاص فقال: (أهل الإخلاصي: أعمالهم كلها لله، وأقوالهم لله، وعطاؤهم لله ومنعهم لله، وحبهم وبغضهم لله، أعمالهم ظاهرة وباطنة لوجه الله وحده، لا يريدون من الناس جزاء ولا شبكورًا، ولا ابتغاء الجاه عندهم ولا طلب المحمدة والمنزلة في قلوبهم، ولا هريًا من ذمهم، فالناس لا يملكون ضيرًا ولا نضعًا ولا موتا ولا حياة ولا نشورًا، فمن عرف الله أخلص له أعماله وأقواله وعطاءه ومنعه وحبه وبغضه). (مدارج السالكين، ج١، ص ٦٤، طبعة دارالتقوى). والحديثعن الإخلاص حديث عن عمل من أعمال القلوب والقلوب لا يستطيع أحد أن

عَلَيْهِ فَإِلَّهُ أَغَيْثُهُمْ عَلَيْهِ مَا عَلَيْهُمْ مُنْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدُّمْعِ حَزَنًا ألَا يَجِيدُوا مَا يُنفِقُونَ ، (التوبة: ٩٢).

وقد ذكر ابن كثير رحمه الله أن هؤلاء-وسُموا بالبكائين-استحملوا رسول الله «يعنى طلبوا أن يحملهم». وكانوا أهل حاجة، فقال لا أحد ما أحملكم عليه، فتولوا وأعينهم تفيض من الدمع حزنا ألا يجدوا ما ينفقون، لقد علم الله منهم الإخلاص فكتبلهمالأجر بإخلاصهم، وأورد البخاري في كتاب المغازى حديث أنس بن مالك رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم رجع من غزة تبوك فدنامن المدينة فقال: «إن بالمدينة أقوامًا ما سرتم مسيرًا ولا قطعتم واديا إلا كانوا معكم. قالوا يا رسول الله وهم بالمدينة؟ قال: وهم بالمدينة؛ حبسهم العذر».

بلإن العبد بإخلاصه يبلغ منازل الشهداء وإن مات على فراشه. كما في صحيح مسلم

أهيل الإخبالاصين: أعمالهم كلها لله، وأقدوالتهم لله، وعطاؤهم لله ومنعهم لله، وحبهم ويغضهم لله، أعمالهم ظاهرة وبباطنية لبوجيه الله وحده.

66

يحكم على سلامتها أو مرضها، إنما هى محل نظر الله تعالى وأول حديث في الصحيح: «إنما الأعمال بالنيات...». ومن عجب أمر الإخلاص أن المخلص يدرك بإخلاصه أجر العمل اللذي عجز عنه، وقد جاء هذا المعنى فيما جاء في سورة التوبة في شأن من لم يجد النبي ما يحملهم عليه في غيزوة تبوك، فكان بكاؤهم نابعًا من إخلاصهم، لذا عدرهم رب العباد سبحانه وأنزل فيهم قوله تعالى: 🏂 عَلَى ٱلَّذِيكَ إِذَا مَا أَوْكَ المتعلقة قلك الأ الحدث عا الملكة

من حديث أنسى بن مالك رضي الله عنه مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله ملى الله عليه وسلم: من طلب الشهادة تصبه، قال النووي رحمه الله: وفي الرواية الأخرى: «من سأل الله الشهادة بصدق بلغه الله منازل الشهداء وإن مات على فراشه».

ومعنى الرواية الأول مفسر من الرواية الثانية ومعناهما جميعًا أنه إذا سأل الشهادة بصدق أعطى من ثواب الشهداء وإن مات على فراشه.

وإخلاص العبد في عمله يُحوِّل العادة إلى عبادة، كما في المتفق عليه من حديث سعد الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم تنفق نفقة تبتغي بها وجه الله إلا أجرْت بها حتى ما تجعل في في المرأتك».

مركب المركب المركب المركب المركب المركب الشيطان عن أن يكون له سلطان على المخلص وقد جاء ذكر ذلك مرتين: الأولى في قوله تعالى: « قالون إلى المركب المرك

اخلاص العبد في عمله يحول المسادة السي عبادة.

أَغْوَيْنِي لَأَرْتِينَ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَلَأُغْوِيَتُهُمْ أَجْمِينَ (٣) إلّا عِسَادُكُ مِنْهُمُ المُغْلَصِينَ ، (الحجر: ٣٩-٤٠).

والشانية: في قوله سبحانه: «قَالَ فَعِزَّكَ لَأُغُونَتُهُمْ أَخْمِينَ اللهُ إِلَّا عِنَادَكُ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلِسِينَ » عِنَادَكُ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلِسِينَ » (ص: ۸۲ - ۸۳).

وتوبة العبد لا تقبل إلا إذا صحبها الإخلاص قال تعالى: «فَثُوْا إِلَّ اللهِ عَبِدًا أَيْهُ النَّوْمُونَ اللهُ عَبِدًا أَيْهُ النَّوْمُونَ النَّهُ فَلَاحُونَ »

(التور: ٣١).

قال الشيخ السعدي رحمه الله: في الآية حث على الإخلاص بالتوبة في قبوله: أي رتوبوا إلى الله، أي لا تقصدوا غير وجه الله من سلامة من أفات الدنيا أو رياء أو

سمعة أو نحو ذلك من المقاصد الفاسدة.

الماصد الماسدة. فأقبل يا عبد الله على ربك بقلبك، موقنا أنه على كل شيء قدير، وبكل شيء عليم، لا يملك لك أحد سواه نفعًا ولا ضرًا؛ فاعمل المعمل ترجو به النجاة من النار والفوز بالجنة؛ سائلاً إياه أن بقبله منك لا رياء ولا سمعة، وهنذا هو الإخلاص.

كما أشار القرآن الكريم الى أن الفلاح في الدنيا والأخرة لا يتحقق والأجرادة وجهه الله حتى ولو كان ذلك في المعاملات بين الأقارب والمحتاجين، فقال سبحانه: « قَانِ وَ النّهِ مَا لَهُ لَهُ مَا لَهُ

(النساء: ۱۱٤).

راسعدي قال الشيخ السعدي رحمه الله: «كمال الأجر وتمامه بحسب النية والإخلاص، فلهذا ينبغي أن يقصد وجه الله تعالى

قوله سيحانه: 🦹 🍱

ويخلص العمل لله في كل وقت وفي كل جزء من أجزاء الخير جزء من أجزاء الخير البحصل بذلك الأجر العظيم وليتعود الإخلاص فيكون المخلصين، وليتم له الأجر، سبواء تم مقصوده أم لا؛ لأن النية حصلت واقترن بها ما يمكن من العمل.

وإذا كان الإخلاص هو طريق الضلاح وباب الأجر العظيم، فإن الرياء محبط للعمل مضيع له، قال الله مضيع له، قال الله تعالى: «يَالُهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ وَالْوُدَى كَالُوى مُعَنَّوْ مَا اللهُ وَالْوُدَى كَالُوى مُعَنَّوْ مَا الله وَالْوُدَى كَالُوى مُعَنَّوْ مَا الله وَالْوُدَى كَالُوى مُعَنَّقُ مِنْ مَا الله وَالْوُدَى وَالْوُدِى وَالْوُدَى وَالْوُدَى وَالْوُدَى وَالْوُدَى وَالْوُدَى وَالْوُدِى وَالْوَدِي وَالْوَالِي وَالْوَدِي وَالْوَدِي وَالْوَدِي وَالْوَدِي وَالْوَدِي وَالْوَدِي وَالْوَالِي وَالْوَالِي وَالْوَالِي وَالْوَالْوقِي وَالْوَالْوقِي وَالْوَالِي وَالْوَالِي وَالْوَالِي وَالْوَالِي وَالْوَالْوقِي وَالْوَالْوقِي وَالْوَالْوقِي وَالْوَالِي وَالْوَالِي وَالْوَالِي وَلِي وَلِي وَالْوَالِي وَلِي وَالْوَالْوِي وَالْوَ

البقرة: ٢٦٤). ورحم الله ابن كثير حيثقالعند تفسيره لهذه الآية: «إن المرائي يظهر أنه يريد وجه الله، وإنما قصده مدح الناس له أو شهرته بالصفات الجميلة ليشكر بين الناس، أو يُقال إنه كريم، ونحو ذلك من المقاصد الدنيوية، معقطعنظرهعن معاملة الله تعالى والتغاءمرضاته وجزيل ثوابه، ولهذا قال: « ولا تأسيل

66

أقبل يا عبد الله على ريك بقلبك، موقدا أنه على كل شيء شيء قديسر، وبكل شيء عليم الأيملك للك أحد سواد نفعا ولا ضراء فاعمل العمل تريد وجهه سبعاته ترجو به النجاة من النار والضوز بالجنة؛ سائلا إياه أن يقبله منك.

77

وَالْيُوْمِ ٱلْآخِيِ» (الْبقرة: ٢٦٤).

فما أحوجنا إلى الإخلاص الدي حرك الله به الصخر عن باب الغار، كما في حديث الثلاثة الذين انطبق عليهم باب الغار بصخرة عظيمة العار بصخرة عظيمة تحريكها، إنما كان إخلاصهم سببًا في نجاتهم.

أما الركن الثاني من أركان قبول العمل فهو أن يكون العمل صوابًا صحيحًا ولا يتحقق ذلك إلا باجتماع أربعة أشياء، وهي: انعقاد سببه، وتحقق شيروطه، وانتضاء موانعه، واكتمال أركانه، فإذا تخلف واحد من هذه

الوقت وجبت الصلاة، ما لم يكن هناك مانع من موانع الوجوب كالحيض أو النفاس بالنسبة للمرأة، فإذا انتفت الموانع وجب أن تتحقق الشروط كطهارة الثوب والمكان والبدن من الحدث والخبث، فإذا تحققت الشروط وجب على العبد أن يكمل أركان العبادة، وقبل هذا كله يكون تقربه إلى ربه بما شرعه الله لا بما ابتدعه المبتدعون وهدذا المجموع هو السذي يعبرعنه أهل العلم بمصطلح:

الأربعة لم يكن العمل

صحيحًا ولا صوابًا

ومثال ذلك: أن الصلاة

لا تصح إلا بدخول

الوقت، فإذا دخل

وأما شمرة المتابعة فهي نيل رضى الله عز وجل ومحبته للعبد، قال تعالى: قال الأكثر فيورد المتابعة الميد، ويتمثر الله وتنفز المراد الله وتنفز الله وتنفز المراد المراد الله وتنفز المراد المراد الله وتنفز المراد المر

متابعة السنة.

عمران: ٣١) رزقنا الله جميعًا الإخلاص في القول والعمل، والله من وراء القصد.



11

## My Arzon (بین روایتی ورش وحفص نموذجا)

#### د عبد الرجمن فودة

والإعراب والتأويل.

أو الاختلاف في الحركات بلا تغيير في المعنى والصورة، مثل (يحسب) و(يحسب) أو بتغيير المعنى دون الصورة مثل: والله المامي المراكب (البقرة:٣٧). بضبط (آدم) بالرفع والنصب وضيط (كلمات) بالرفع والنصب.

أو الاختلاف في الحروف مع تغيير المعنى مثل (تبلو-تتلو) و(ننشزها-ننشرها).

أو الاختلاف في الصورة دون المعنى مثل (الصراط- السراط)، أو يكون الاختلاف في الصورة والمعنى مثل (يتألى- يأتلي) أو يكون في التقديم والتأخير مثل (يَقتلون ويُقتلون) أو في الزيادة والنقصان مثل (وصى- أوصى).

أما الإجابة عن السؤال الثاني: هل الحروف السبعة هي القراءات السبع؟ فلقد تكفل بها ابن تيمية حيث يقول: ﴿ لا نزاع بِينِ الْعلماءِ الْمُعتبرين أن (الأحرف السبعة) التي ذكر النبي صلى الله عليه وسلم أن القرآن أنزل بها ليس هي (قراءات القراء السبعة المشهورة)، بل أول من جمع قراءات هؤلاء هو الإمام أبو بكر بن مجاهد، وكان على رأس المائة الثالثة ببغداد، فإنه أحب أن يجمع المشهور من قراءات الحرمين والعراقين والشام؛ إذ هذه الأمصار الخمسة هي التي خرج منها علم النبوة من القرآن وتفسيره والحديث والفقه من الأعمال الباطنة والظاهرة وسائر العلوم الدينية.

فلما أراد ذلك جمع قراءات سبعة مشاهير من أئمة قراء هذه الأمصار ليكون ذلك موافقا لعدد

القراءات القرآنية علم من أهم العلوم التي أولاها العلماء عناية فائقة؛ حيث ألفت فيه مؤلفات كثيرة تبرز قواعد هذه القراءات ومتواترها وشاذها، وتبين الاختلافات فيما بينها، وما يترتب على هذه الاختلافات.

وفي هذه الصفحات محاولة لإبراز وجه من وجوه الحمال القرآني من حيث البيان والبلاغة التي تتجلى من خلال ظواهر الاختلاف بين القراءات إذ إن (كل قراءة تفتح أمام قارئها المتذوق لها روضة من المعاني والدلالات، كما أن القراءة الثانية قد تكمل ما ورد في القراءة الأولى من معان أو تفصل ما ورد فيها من إجمال).

وأول من قرأ بالقراءات القرآنية هو النبي صلى الله عليه وسلم، فعن ابن عباس رضى الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « أقرأني جبريل على حرف، فراجعته؛ فلم أزل أستزيده ويزيدني حتى انتهى إلى سبعة أحرف،

وبداية نود أن نسال: ما مضهوم الأحرف السبعة؟ وهل هناك علاقة بين الأحرف السبعة والقراءات السبع؟

لقد قيل في إجابة السوال الأول: الأحرف السبعة هي سبع لغات قرأ بها النبي صلى الله عليه وسلم، وهي ثغات (قريش، وهذيل، وكنانة، وثقيف، وهوازن، واليمن، وتميم).

أو هي: الحلال والحرام، والمحكم والمتشابه، والأمثال، والإنشاء والخبر.

أو هي: الأمر والنهي والطلب والدعاء والخبر والاستخبار والزجر.

أو هي: الوعد والوعيد والمطلق والمقيد والتفسير



الحروف التي أنزل عليها القرآن، لا لاعتقاده أو اعتقاد غيره من العلماء أن القراءات السبعة هي الحروف السبعة، أو أن هـؤلاء السبعة المعنيين هم الذين لا يجوز أن يقرأ بغير قراءتهم.

ولهذا قال من قال من أئمة القراء؛ لولا أن ابن مجاهد سيقنى إلى حمزة لجعلت مكانه يعقوب الحضرمي إمام جامع البصرة، وإمام قراء البصرة في زمانه في رأس المائتين.

وهذه الأحرف السبعة لا تناقض بينها ولا تضاد، بل هي متقاربة متفقة، لا تخالف بينها من حيث المعنى ..

وقال ابن تيمية: ولا نزاع بين المسلمين أن الحروف السبعة التي أنزل القرآن عليها لا تتضمن تناقض المعنى وتضاده، بل قد يكون معناها متفقًا أو متقاربًا... وقد يكون معنى أحدهما ليس هو معنى الآخر، لكن كلا المعنيين حق، وهذا اختلاف تنوع وتغاير، لا اختلاف تضاد وتناقض، والقراءات بمنزلة أيات، وكلها حق واجب الإيمان به.

قال ابن تيمية: ، فهذه القراءات التي يتغاير فيها المعنى كلها حق، وكل قراءة منها مع القراءة الأخرى بمنزلة الآية مع الآية. يجب الإيمان بها كلها، واتباء ما تضمّنته من المعنى علمًا وعملا، لا يجوز ترك وجه إحداهما لأجل الأخرى ظنَّا أن ذلك تعارض، بل كما قال ابن مسعود رضى الله عنه: من كفر بحرف منه فقد كفريه كله.

وعلى هذا فالقراءات السبع هي حرف من الحروف السبعة، والمصحف العثماني مشتمل على الأحرف السبعة إذا كان الخط واحدا واللفظ محتملا كان ذلك أخصر في الرسم.

#### والمرافية القراءات القرافية الترافية الترافية

قال ابن الجزري: ، من فوائد اختلاف القراءات وتنوعها ما في ذلك من نهاية البلاغة وكمال الإعجاز وغاية الاختصار وجمال الإيجاز؛ إذ كل قراءة بمنزلة الآية، إذ كان تنوع اللفظ بكلمة تقوم مقام آيات، ولو جعلت دلالة كل لفظ آية على حدتها لم يخف ما كان في ذلك من التطويل».

وقد لاحظ هذا المعنى الشيخ الطاهر بن عاشور، فبين في مقدمة تفسيره ما يؤكد هذه

الفكرة: ... على أنه لا مانع من أن يكون مجيء ألفاظ القرآن على ما يحتمل تلك الوجوه مرادًا لله تعالى ليقرأ القراء بوجوه فتكثر من جراء ذلك المعاني، فيكون وجود الوجهين فأكثر في مختلف القراءات مجزئا عن آيتين فأكثر..... فهذه إشارة من الشيخ الطاهر إلى أن تنوع القراءات يثري المعانى، فصورة الكلمة التي تحتمل قراءتين تجزئ عن أن تكرر الأية أو تقال بالقراءتين.

فهذا من جهة يضخم حجم المصحف الشريف (هذا على الفرض لو كان المصحف يضم كل قراءة على حدة). ومن جهة أخرى سيجعل هناك تكرارًا للآية لا تظهر منه فائدة.

ومن الجلى أن لكل قراءة من القراءات القرآنية معنى ملائمًا للسياق الذي ترد فيه، وهي آية من آيات الإعجاز في كتاب الله عز وجل، فاختلاف القراءات ينوّع المعنى ويكثرها، كما قال الطاهر ابن عاشور ومن ثم يكشف إعجاز النص القرآني.

ولعلنا نلاحظ أن الرسم المصحفي يُعدّ لونًا من ألوان الإعجاز الذي وفق الله تبارك وتعالى القائمين به من زمن عثمان رضي الله عنه؛ لأن الرسم يقبل وجوه القراءات المتواترة ثم خصت بعض المصاحف برسم، وبعض آخر برسم آخر. إذا الاختلاف في الرسم أوفي القراءة هو اختلاف تنوع يثري المعانى ويكثرها ويوضح بلاغة الذكر الحكيم.

قال ابن الحزرى: دثم إن الصحابة رضى الله عنهم لما كتبوا تلك المصاحف جرَّدوها من النقط والشكل ليحتمله ما لم يكن في العرضة الأخيرة مما صح عن النبي صلى الله عليه وسلم، وإنما أخلوا المصاحف من النقط والشكل لتكون دلالة الخط الواحد على كلا اللفظين المنقولين المسموعين المتلوين شبيهة بدلالة اللفظ الواحد على كلا المعنيين المعقولين

وقد اشترط العلماء لقبول القراءة أن تتوافر فيها الشروط الآتية:

أن توافق رسم المصحف الشريف.

أن تكون صحيحة السند إلى النبي صلى الله عليه وسلم.

أن يكون لها وجه من وجوه الاعراب.

وهذه الشروط وجدت في القراءات العشر المشهورة، وهي لهؤلاء الأئمة القراءة رحمهم

١- نافع بن عبد الرحمن المدنى. توفي ١٦٩هـ، وروی عنه قالون عیسی بن مینا (ت ۲۲۰هـ) وورش المصرى، عثمان بن سعيد (ت١٩٧هـ). ٢- عبد الله بن كثير المكي (ت ١٢٠هـ) وروى عنه أبو الحسن البزي (٢٥٠هـ)، وقتبل، وأبو عمر محمد بن عبد الرحمن (٢٩١هـ).

٣- أبو عمرو بن العلاء البصري مقرئ أهل البصرة (ت ١٥٤هـ) وروى عنه حفص الدوري (٢٤٦هـ). وأبو شعيب السوسي (٢٦١هـ).

٤- عيد الله بن عامر الشامي إمام أهل الشام (ت١١٨هـ) وروى عنه هشام بن عمار الدمشقى (۲٤٥هـ). وابن ذكوان (۲٤٢هـ).

٥- عاصم بن أبي النجود مقرئ أهل الكوفة (۱۲۷هـ) وروى عنه شعبة بن عياش (۱۹۳هـ)، وحفص بن سليمان الأسدى (١٨٠هـ).

٦- حمزة بن حبيب الزيات، بالكوفة (١٥٦هـ) وروى عنه خلف بن هشام البزار (٢٢٩ هـ) وخلاد الصبرفي (۲۲۰هـ).

٧- الكسائي أبو الحسن على بن حمزة النحوي الكوفي (١٨٩ هـ) روى عنه أبو الحارث المروزي وحفص الدوري.

٨- أبو جعفر المدني (١٣٠ هـ) وروى عنه عيسي بن وردان (١٦٠ هـ) وسليمان بن جماز (١٧٠هـ). ٩- يعقوب الحضرمي البصري (٢٠٥ هـ) وروى عنه رويس (٢٣٨هـ) وروح بن عبد المؤمن (077a).

١٠- خلف بن هشام البزار البغدادي (٢٢٩ هـ) وروى عنه إسحاق الوراق (٢٨٦ هـ) وإدريس الحداد (۲۹۲ هـ).

وسوف يقتصر البحث بمشيئة الله على المقارنة بين قراءتين فقط هما قراءة عاصم برواية حفص عنه وقراءة نافع برواية ورش عنه. والمتأمل البلاغي للفروق بين القراءتين-أو

الروايتين- يجد ظواهر جديرة بالوقوف عندها لمعرفة ما تضيفه القراءة للقراءة الأخرى من حيث المعنى.

وفيما يلى تجلية لهذه الظواهر من خلال النموذج الاتي:

أولاء الضروق بين الروايتين من حيث العدد (الإفراد والجمع):

- رواية حفص: وأخطت من خطعت ، (البقرة: ٨١). رواية ورش عن نافع: «خطيئاته».

- رواية حفص: مذية طعام عكم ، (البقرة: ١٨٤). رواية ورشى عن نافع: مفدية طعام

- رواية حفص: روان أَدْ تَقْمَا فَا الَّفْتَ رِمَالَتُهُ ، (المائدة: ٦٧). رواية ورش عن نافع: «رسالاته».

- رواية حفص: «أنَّهُ أُعَلُّهُ حَيْثُ عِنْلُ رَكَالْتُهُ ، (الأنسام: ١٧٤). روايسة ورشي عن نافع: «رسالاته».

- رواية حفص: مَقَالُ يَشْوِسُقِ إِنَّ أَضْطَغَيْتُكُ عَلَى ألَّاتِ وَكُلِّي وَكُلِّي (الأعسراف: ١٤٤). رواية ورش عن نافع: «برسالتي».

- روايــة حفص: مَرَادُ أَخَذُ رَبُّكُ مِنْ بَيِّ عَادُمْ مِن الأعراف: ١٧٢). رواية ورش عن نافع: ‹ذرياتهم›٠

- رواية حفص: 🔥 🚅 👟 (التوبة:

١٠٣). رواية ورش عن نافع: رصلواتك،

- رواية حفص: معنف كيف رك ، (يونس: ٣٣).

رواية ورش عن نافع: «كلمات».

- رواية حفص: الله على الراق ، (هود: ۸۷). رواية ورش عن نافع: ﴿أصلواتك،

- رواية حفص: رق عَنْ الْفُ ، (يوسف: ١٠).

رواية ورش عن نافع: دغيابات.

- رواية حفص: ﴿ لَنَا كُنَّ لِيا ﴿ مُنْكُبُ اللَّهُ ، (سبأ: ١٥). رواية ورش عن نافع: «مساكنهم».

- رواية حفص: ﴿ أَمُ البُّهُمُ كُنَّا عَهُمْ عَلَى لِلْتِ عِلْهُ ،

(فاطر: ٤٠). رواية ورش عن نافع: ‹بينات،

- رواية حفص: ﴿أَنَّا خَلَّنَّا ذُرْنَتُهُمْ فِي ٱلْفُلِكِ ٱلْمُنْضِي ﴾

(يس: ٤١). رواية ورش عن نافع: «ذرياتهم».

- روايــة حفص: ووكتاك حفَّت كلتُ رَاك، (غافر: ٦). رواية ورش عن نافع: «كلمات».

- رواية حفص: داركا يُكَنَّ الْبُورَ (الشورى:

٣٣). رواية ورش عن نافع: «الرياح».

- رواية حفص: ولفنا ب ريس (الطور: ٢١).

رواية ورش عن نافع: «ذرياتهم».

- رواية حفص: 🐃 🎎 الرسلات:

٣٣). رواية ورش عن نافع: «جمالات».

والحمد لله رب العالمين.



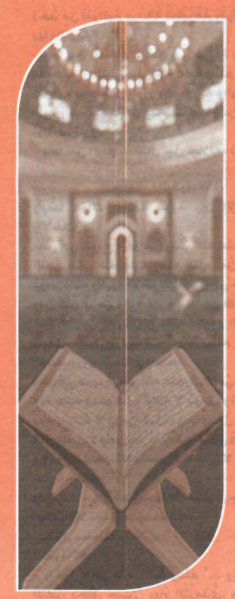
الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لأ نبى بعده، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له. وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.. (يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ مَامَنُوا أَتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ ثُقَائِهِ، وَلَا تُمُونُنُّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ) (آل عمران wing you HEWAR! MICHOLOGIA (MEXICO) وبعد: فمن تأمل في نصوص القرآن تركز على علاقة السلم بخالقه

الله وعلى علاقة السلم بالخلق (حسن

الخلق).

الممالة

الأخلاق في



قال الله تعالى: (وَأَعْدُواْ اللّهَ وَلَا ثُمْرِكُوْ إِلَّهِ صَيْفًا وَالْمُلْوِيْ وَالْمُدُولُ اللّهِ وَلَا ثُمْرِكُوْ إِلَّهِ صَيْفًا وَالْمُلْوَقِينَ وَالْمُنْكِينِ وَالْمُلُولِ وَالْمُلُولِ وَالْمُلُولِ وَالْمُلُولِ وَالْمُلُولِ وَالْمُنْكُمُ إِنَّ اللّهِ لَا اللّهِ لَا اللّهِ اللّهِ وَالْمُلُولِ وَمَا مُلْكُفُ أَيْمُنْكُمُ إِنَّ اللّهِ لَا اللّهِ اللهِ عَنْ مَنْ كُفُّ أَيْمُنْكُمُ إِنَّ اللّهِ لَا اللّهِ اللّهِ عَنْ مَنْ كُفُّ أَيْمُنْكُمُ إِنَّ اللّهِ لَا اللّهِ لَا اللّهُ اللّهِ عَنْ مَنْ كُفُلُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ لَا اللّهُ اللّهِ عَنْ مَنْ كُفُلُ اللّهُ اللّ

فأمر الله في أول الآية بحسن علاقة العبد بخالقه، ثم أمر سبحانه بحسن علاقة العبد بالمخلوقين بدءًا من الوالدين وانتهاء بملك اليمين.

وَعن أَبِي ذَرُ جُنْدُبِ بِنِ جُنَادِةً، وأبي عَبْدِالرَّحُمن مُعاذِ بِن جُنَادِةً، وأبي عَبْدِالرَّحُمن مُعاذِ بِن جبلِ رضي الله عنهما، عَنْ رسولِ الله صلى الله عليه وسلم، قَالَ: (اتَّقِ الله حَيْثُمَا كُنْتَ وَأَتْبِعِ السَّيِّئَةَ الحسنة تَمْحُهَا، وَخَالَقِ النَّاسَ بِخُلُقِ حَسَنِ) رواهُ التَّرْمذيُ وقال: حديث حسنٌ.

فأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم في أول الحديث بحسن علاقة العبد بربه (اتق الله حيثما كنت)... ثم ختم حديثه صلى الله عليه وسلم بأمره بحسن علاقة العبد بالناس (وخالق الناس بخلق حسن).

فالأخلاقيات والمعاملات والسلوكيات قد احتلت مساحة كبيرة في ديننا؛ فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إنما بُعثت لأتمم صالح الأخلاق" رواه أحمد.

وعن جابر رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "إن من أحبّكم إلي، وأقربكم مني مجلسًا يوم القيامة، أحاسنكم أخلاقًا، وإنَّ أبغضكم إلي، وأبعدكم مني يوم القيامة، الثرثارون والمتشدقون والمتفيهقون"، قالوا: يا رسول الله، قد علمنا الثرثارون والمتشدقون، فما المتفيهقون؟ قال: "المتكبرون" رواه الترمذي وقال: حديث حسن.

بل هناك علاقة وثيقة بين أركان الإسلام والأخلاق....

- فأما عن الصلاة... فقال جل جلاله: (وَأَنِهِ النَّكُوُّ إِنَّ الشَّكُوْةِ تُنْعَىٰ عَي الْلَحْكَاّ وَالْمُعَالِقِ الْمُحَكَّا وَالْمُعَالِقِ الْمُحَكَّا وَالْمُعَالِقِ الْمُحَكَّا وَالْمُعَالِقِ الْمُحَكَّالِ وَالْمُعَالِقِ الْمُحَكَّالِ وَالْمُعَالِقِ الْمُحَكَّالِ وَالْمُعَلِّقِ الْمُحَكَّالِ وَالْمُعَلِّقِ الْمُحَدِّقِ الْمُحَدِّقِ الْمُحَدِّقِ الْمُحَدِّقِ الْمُحَدِّقِ الْمُحْدِينِ الْمُحَدِّقِ الْمُحَدِّقِ الْمُحَدِّقِ الْمُحَدِّقِ الْمُحَدِّقِ الْمُحْدِينِ الْمُعِينِ الْمُحْدِي الْمُحْدِي الْمُحْدِينِ الْمُحْدِينِ الْمُعْمِين

- وأما عن الزكاة... فيقول سبحانه وتعالى:

(خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةَ تُطَهُرُهُمْ وَتُزَكِّيهِم بِهَا) التّوية ٣٠١.

- وأما عن الصيام... فعن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "مَن لم يَدَعُ قول الزُّور والعمل به والجهل، فليس لله حاجة أن يَدَعُ طعامه وشرابه"! رواه البخاري.

- وأما عن الحج... فقال جل جلاله: (المَّخُ الْهُرُّ مُنْلُومَتُّ مَنْ رَمَّ مِهِيَّ الْمُ هَلَّ رَفَّ وَلَا الْمُوْكَ وَلَا حِنَالَ فِي الْحَجُّ ) البقرة: ١٩٧.

وأيضًا هناك علاقة قوية بين الإيمان والأخلاق...

-عن أبي شُريْح الخُزاعيُ رضي الله عنه: أَنَّ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: "مَنْ كَانَ يُوْمِنُ بِاللَّه واليَوْم الأَخر فَلْيُحْسنُ إلى جاره، وَمَنْ كَانَ يُوْمِنُ بِاللَّه وَاليَوْم الأَخر فَلْيُحْسنُ إلى جاره، وَمَنْ كَانَ يُوْمِنُ بِاللَّه وَاليَوْم الأَخر فَلْيُكْرَمُ ضَيْفَهُ، ومَنْ كانَ يُؤمِنُ بِاللَّه واليَوْم الأَخر فَلْيُقَلَّ خَيْرًا أَوْ لَيَسْكُتْ " رواه مسلم بهذا اللفظ، وروى البِحَاري بعضه.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه: أن النّبيّ صلى الله عليه وسلم قال: "والله لا يُؤمن، والله لا يُؤمن، قيلَ: مَنْ يا رسولَ اللّه؟ قالَ: اللّذي لَا يأمنَ جازهُ بَوَائقَهُ " مُتَفَقَ عَلَيهَ. وفي رواية لمسلم: "لا يَدْخُلُ الْجِنَّة مَنْ لا يأمَنَ جارُهُ بِوَائقَة مَنْ لا يأمَنَ جارُهُ بِوَائقَة مَنْ لا يأمَنَ جارُهُ بِوَائقَة مَنْ لا يأمَنَ

. . ودائرة الأخلاق قد وسّعها الله لتشمل جميع الخلق؛ فلا تُضيّق ما وسعه الله..

- يقول سبحانه وتعالى: (رَوُلُواْ اِلنَّاسِ حُسَّا) البقرة: ٨٣.

- ويقول صلى الله عليه وسلم "... وخَالقِ النَّاسَ بِخُلُقِ حَسَنِ" رواهُ التُرُمذيُّ، وقال: حديث حسن.

كل ما سبق مقدمة ومدخل للكلام عن أخلاق الإسلام... وإن شاء الله تعالى سنتكلم في كل مقال قادم عن خُلُق من أخلاق الإسلام... فانتظرونا.

رزقنا الله واياكم مكارم الأخلاق، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

16



صلاة الجمعة خلف المذياع غير جائزة المفتى: حسنين محمد مخلوف.

س: يوجد بالناحية جامع بدون إمام ولا مقرئ فهل يجوز سماع القرآن والخطبة من جهاز الراديو وتكون الصلاة بعد الخطبة؟ الجواب: إنه ورد في الجديث كما رواه البخاري، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال (صلوا كما رأيتموني أصلي) ولم يصل عليه السلام الجمعة إلا في جماعة وكان يخطب خطبتين يجلس بينهما كما رواه البخارى ومسلم ولذا انعقد الإجماع على أنها لا تصح إلا بجماعة يؤمهم أحدهم كما ذكره الإمام النووى في المجموع وقال ابن قدامة في المغنى إن الخطبة شرط في الجمعة لا تصح بدونها وانعقد إجماع الأئمة الأربعة على ذلك وعلى هذا لا تصح صلاة الجمعة في هذه القرية المسؤول عنها بدون إمام ولا خطبة ولا يكفى في ذلك سِماع الخطبة وحركات الإمام من المذياع والله أعلم.

الريض الذي يخشى من استعمال الماء في إزالة الحنابة

المفتى: حسن مأمون.

 س: شاب محافظ على الصلاة وكان إذا احتلم غسل المكان الملوث في جسمه أو ثيابه فقط ولم يكن يغتسل كما هو المقرر شرعًا لأنه مريض وقد يسبب له الاستحمام بعض المتاعب وخاصة في الشتاء وقد يتكرر عذره في أيام متتالية فتعقد لديه الأمور ولا

يمكن الاستحمام والوضوء لا يؤلمه وطلب الحكم الشرعى في حالته هذه؟

الجواب: ان المنصوص عليه شرعًا أن المريض الذي يخشى اذا استعمل الماء في ازالة الحدث الأكبر وهو الجنابة أن يشتد مرضه أو يمتد بغلبة الظن أو قول طبيب حاذق مسلم غير ظاهر الغش يرخص له التيمم ولا فرق بين ان يشتد مرضه من تحركه أثناء الغسل كالمبطون مثلا أو من استعمال الماء كالمصاب بالجدري ونحوه.

وكذلك اذا خاف الجنب إن اغتسل أن يقتله البرد أو يمرضه يتيمم سواء كان خارج المصر أو فيه بشرط أن لا يقدر على تسخين الماء ولا يجد ثوبًا يتدفأ فيه ولا مكانًا يأويه كما أفاده في البدائع وشرح الجامع الصغير لقاضيخان، فصار الأصل أنه متى قدر على الاغتسال بوجه من الوجوه لا يباح له التيمم إجماعًا.

والظاهر من كلام السائل أنه ليس لديه سبب من الأسباب التى تبيح له ان ينتقل من التطهر بالماء إلى التيمم بالتراب حسب الشروط التى أوضحها الفقهاء فى النصوص السابقة والواجب عليه ان يغتسل من الجنابة بالماء صيفًا وشتاء وإن استطاع والا توصل إلى استعماله بتسخينه ووسائل ذلك ميسرة ولا مشقة فيها ولا عناء والله الهادى



17.

غسل الشعر عند النطهر من الجنابة المفتى: أحمد هريدى.

س: من السيد / نائب مأمور بطلبه المتضمن أن المرأة المتحضرة الآن تحتفظ بشعرها بالصورة التي أعدها الحالق، ومن هذه الصورة ما يستمر شهورًا وقد تمتد إلى سنة دون أن يمسه الماء لما تتكلفه هذه العملية من المال.

وقد تتكرر عملية الاتصال الجنسي كثيرًا لا سيما في أول عهدها بالزواج.

وطلب السائل بيان ما إذا كان من الجائز شرعا أن تتم الطهارة من الجنابة مع احتفاظ المرأة بشعرها على الصورة السابق إيضاحها مع أن الماء قد لا يصل إلى بشرة الرأس

الرجواب: اتفق الأئمة الأربعة على وجوب تعميم الجسد كله بالماء عند التطهر من الرجنابة كما اتفقوا على وجوب تخليل الشعر اذا كان خفيفًا حتى يصل الماء إلى ما تحته من الحلد.

أما إذا كان الشعر غزيرًا.

هان المالكية قالوا يجب أيضًا تخليل الشعر وتحريكه حتى يصل الماء إلى ظاهر الجلد. وقال الأئمة الثلاثة. إن الواجب هو أن يدخل الماء إلى باطن الشعر فيجب غسل ظاهرة ويحرك كي يصل الماء إلى بطنه.

أما الوصول إلى البشرة الجلد فإنه لا يجب. أما الشعر المضفور بالنسبة للمرأة.

فالحنفية قالوا. انه لا يجب نقضه. وإنما الواجب أن يصل الماء جذور الشعر. بل قالوا يجب عليها إزالة الطيب ولو كانت عروسًا. ووافقهم في ذلك الشافعية والحنابلة.

وقال المالكية يجب على المرأة عند الغسل جمع الشعر المضفور وتحريكه ليعمه الماء.

وطبقًا لما ذكر فانه يجب على المرأة عند الغسل من الجنابة إيصال الماء إلى باطن الشعر إن كان كثيفًا.

... وتخليله ليصل الماء إلى البشرة إن كان خفيفًا كما يجب عليها إزالة ما على الشعر من الطيب مما يمنع من وصول الماء إلى باطنه ولو عروسًا ولا يمنع من هذا الوجوب أن تكون المرأة قد

صففت شعرها على أى وجه كان وأنفقت فى ذلك مالًا قليلًا أو كثيرًا. والله أعلم. انفلات ربح مستمر

المفتى: حسن مأمون.

س: مريض ومن عوارض مرضه كثرة الغازات والأرياح التى تخرج منه بحالة تكاد تكون مستمرة لقصر المدة بين المرة والأخرى الأمر الذى يسبب له كثيرا من المتاعب فى الوضوء والصلاة فيضطر إلى إعادة الوضوء ثانية وثائثة أو مرات كثيرة وعندما تعاوده هذه الحالة فى الصلاة يخرج منها ويتوضأ. فما حكم الشريعة فى هذه الحالة وهل من رأى يخلصه من هذه المتاعب؟

الحواب: إن المنصوص عليه شرعًا في مذهب الحنفية أن من عنده انضلات ريح مستمر (كحالة السائل) إذا أراد الصلاة يتوضأ لوقت كل صلاة ويصلى بهذا الوضوء في الوقت ما شاء من الضرائض والنوافل، ويبطل هذا الوضوء بخروج الوقت الذي توضأ له، فإذا أراد من عنده هذا العذر أن يصلى الظهر مثلًا في وقته وتوضأ صلى بهذا الوضوء الظهر وما شاء من الفرائض الفائتة وواجبات وسنن، ويستمر هذا الوضوء قائما حتى يخرج وقت الظهر وحينئذ يبطل ويجب عليه إذا أراد صلاة العصر أن يتوضأ لها من جديد ويصلى يه ما شاء أيضا من الفرائض والنوافل في وقت العصر وهكذا وعند الشافعية يتوضأ من عنده هذا العذر لكل صلاة فرض ويصلى به مع هذا الفرض ما شاء من النوافل تبعًا لذلك الفرض، ولا يصلى به ما فاته من الفرائض بل يجب عليه عند الإمام الشافعي رضي الله عنه أن يتوضأ لصلاة كل فرض فاته. والله أعلم.

عبادة الحائض والنفساء

المفتى: جاد الحق على جاد الحق.

سى: بالطلب المقدم من السيد / أمين عام مساعد الشؤون الإسلامية الذي يطلب فيه بيان الحكم الشرعى للسؤال الوارد من ش اع الذي تقول فيه- تجيء أيام على الفتاة المسلمة في شهر رمضان الكريم لا تستطيع الصيام أو



وعادت للصلاة، ثم بعد ثلاثة أيام من الطهر عاد الدم ثانية بنفس عادة الدورة الشهرية فهل هذا حيض، لا تصلى فيه ولا تمس المصحف ولا تصوم، أو أن هذا شيء آخر؟ الجواب: إن النساء أقسام أربعة- طاهر، وحائض، ومستحاضة، وذات الدم الفاسد. فالطاهر ذات النقاء من الدم، والحائض من ترى دم الحيض في زمنه وبشروطه.

والمستحاضة من ترى الدم بعد الحيض على صفة لا يكون حيضًا.

وذات الفساد من الدم من يبتديها دم لا يكون حيضًا، كمن نزل منها الدم قبل بلوغ سن التاسعة من العمر، والتميز بين دم الحيض ودم الاستحاضة إنما هو يجارى عادة المرأة في زمن رؤيتها الدم ومدته، ثم بعلامات مميزة في ذات الدم.

وقد وصف رسول الله صلى الله عليه وسلم دم الحيض في حديث فاطمة بنت حبيش الذي روته عائشة رضى الله عنها حيث قال لها (دم الحيض أسود وأن له رائحة فإذا كان ذلك فدعى الصلاة، وإذا كان الآخر فاغتسلى وصلى) وروى الدار قطنى والبيهقى والطبراني من حديث أبي أمامة مرفوعا (دم الحيض أسود خاثر تعلوه حمرة، ودم الاستحاضة أصفر رقيق) وفي روايــة (دم الحيض لا يكون إلا أسود غليظا تعلوه حمرة ودم الستحاضة دم رقيق تعلوه صفرة) (المجموع للنواوي الشافعي والتلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير للحافظ ابن حجر العسقلاني على فتح العزيز شرح الوجيز ج ٢ في باب الحيض) وروى النسائي وأبو داود عن عائشة (إذا كان دم الحيض فإنه دم أسود يعرف فأمسكي عن الصلاة. فإذا كان الآخر فتوضئي فإنما هو عرق) وقال ابن عباس (أما من رأت الدم البحراني فإنها تدع الصلاة) وقال (والله لن ترى الدم الذي هو الدم بعد أيام حيضها إلا كغسالة ماء اللحم) (المغنى لابن قدامة في كتاب الحيض).

الصلاة وتنقطع عنهما في هذا الشهر. فهل يجب عليها الإفطار في تلك الأيام من أول النهار وهل يجوز لها إذا لم تصل وتصوم في تلك الأيام أن تذكر الله مثل التهليل والتحميد والتكبير والتسبيح ومتى يجب عليها أداء تلك الأيام التي أفطرتها؟

الجواب: يقول الله تعالى في كتابه الكريم وفَيَنَ كَاتَ مِنكُم مِّرِضًا أَوْعَلَى سَفَرِ فَصِدَةً مِّنْ أَيَّامٍ وفَيَنَ الْبَقِرة ١٨٤، ويستفاد من هذه الآية أن من كان به عذر كالمريض والمسافر ولم يستطع الصيام يفطر ويقضى بدل الأيام التي أفطر فيها بعد زوال هذا العذر على تفصيل بيئته السنة الشريفة.

والحيض والنفاس من الأعذار الشرعية التى لايصح معها الصوم ولا الصلاة.

وقد روى عن معاذة قالت- سألت عائشة فقلت- ما بال الحائض تقضى الصوم ولا تقضى الصوم ولا تقضى الصلاة قالت- كان يصيبنا ذلك مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فنؤمر بقضاء الصوم ولا نؤمر بقضاء الصلاة. رواه الجماعة. (نيل الأوطار للشوكاني ج ١ ص ٢٨٠). فإذا نزلت بالمرأة المسلمة الحيض أو النفاس وهي تصوم رمضان أو غيره وجب عليها الإفطار من وقت نزول الدم، ولا ثواب لها إذا صامت مع الحيض أو النفاس.

أما الصلاة فإذا كان عذرها الحيض أو النفاس فقد سقطت عنها في مدة كل منهما، ولا تقضى للحديث السابق تخفيفا عليها لتكرار الحيض كل شهر، والنفاس يتكرر أيضا بتكرر الحمل والولادة.

وفقط يجب قضاء الصيام كما مر. ولا بأس بذكر الله من تهليل وتحميد وتكبير وتسبيح مع هذه الأعذار، بل يباح لها فعل ذلك فى أى وقت من ليل أو نهار ويحرم مس المصحف. والله سبحانه وتعالى أعلم.

#### عبادة الستحاضة

المفتي: جاد الحق على جاد الحق. س وقد جاء به أن زوجتى عادتها الشهرية عشرة أيام، وبعد انقضاء هذه المدة طهرت



19

وقد فسر الإمام التووي لون دم الحيض بأنه الأسود وهو ما اشتدت حمرته فصار بمبل إلى السواد، والقانيء في آخره همزة، هو الذي اشتدت حمرته.

وأنه ليس المراد بالأسود في الحديث الأسود الحالك بل المراد ما تعلود حمرة مجسدة كأنها سواد يسبب تراكم الحمرة لما كان ذلك كان ما ينزل من زوجة السائل بعد طهرها من حيضها على جارى عادتها استحاضة وليس حيضًا، لأنه لا يتوالى حيضان بل لابد أن يفصل بينهما طهر تام، وأقله خمسة عشر يومًا في فقه الأئمة أبى حنيفة ومالك والشافعي

وثلاثة عشر يومًا في فقه الامام أحمد بن حتىل.

وقد اتضق فقهاء المذاهب على أن حكم المستحاضة أن تتوضأ لكل صلاة وتصلى بهذا الوضوء الفرض الذي توضأت له في وقته وما شاءت من النوافل وأجاز لها بعض ذات الوقت مس المصحف وحمله وسجود التلاوة

وعليها الصلاة والصوم وغيرها من العبادات المفروضة على الطاهر.

ونقل ابن جرير الاجماع على أن لها قراءة القرآن. وروى إبراهيم النخعي أنها لا تمس المصحف وهو أيضا فقه مذهب الأمام أبي حنيفة، وفيه أيضا أنها لا تمس ما فيه آية تامة من القرآن.

هذا وينتقض وضوء المستحاضة بخروج الوقت الذي توضأت لصلاته، فإذا توضأت لصلاة الظهر في وقته فلا تصلى بها الوضوء

بل عليها أن تتوضأ من جديد متى حان وقت العصر وهذا غير نواقض الوضوء التي ينتقض فيها بطروئها.

وأميل إلى الأخذ بقول القائلين بأنها متى توضأت لوقت الصلاة جاز لها فعل كل عبادة جائرة للمتوضىء من قراءة القرآن ومس 2() المصحف وحمله وصالاة النافلة وسجدة

التلاوة وسجدة الشكر. والله سيحانه وتعالى

الشك في الوضوء والصلاة بعد تمامهما المفتى؛ حسن مأه ون.

س: من الأنسة ف م ع (عن طريق الإذاعة المصرية) إن السائلة المذكورة بالأزمها الشك كثيرا منذ ثلاث سنوات في وضوئها أثناء الوضوء وبعده في الصلاة وخارجها مما يترتب عليه إعادة الوضوء عدة مرات كما أنها تشك أيضا في صلاتها من ناحية نقصها أو زيادتها وذلك بعد تمامها.

وطلبت معرفة الحكم الشرعي فيما يجب عليها أن تفعله إزاء هذا الشك حتى تكون صلاتها صحيحة؟

الجواب: إن المفهوم من السؤال أن الشك يحدث للسائلة في الطنهارة بعد إتمام الوضوء وفي الصلاة بعد اتماهها أيضاء

فهي إذن يطرأ عليها الشك بعد تيقنها من الطهارة وبعد تيقنها من إتمام الصلاة- كما يفهم من السؤال أيضًا أن هذا الشك أصبح عادة لها- وحكم الوضوء شرعًا في هذه الحالة أنه صحيح وتعتبر متطهرة فيجب عليها عدم الالتفات إلى هذا الشك، لأن الشك لا يرفع اليقين شرعًا، وكذلك حكم الشك في الصلاة مادام يحدث لها بعد تمامها اذا الشك في هذه الحالة غير معتبر كما ذكر، وهذا كله إذا لم تتيقن من وجود الحدث أو لم تتيقن من ترك بعض أركان الصلاة أو ارتكاب ما يبطلها.

واننا ننصح السائلة بأن تتوضأ مرة واحدة وتصلى ولا تلتفت لهذا الشك مطلقا مهما كان أثره في نفسها ولا تعيد الوضوء ولا الصلاة وبذلك تكون أدت الواجب عليها وأبرأت ذمتها أمام اللَّه لأن الدين يسرولن يشاد الدين أحد إلا غليه فلا يكلف الله نفسًا إلا وسعها- ولا نزاع في أنها إذا اتبعت هذا تغلبت على هذا الشك في وقت قريب جدًا وشفيت منه تمامًا ومن هذا يعلم الجواب عنة السؤال والله سيحانه وتعالى أعلم.





الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم النبيين.

أما بعد: فما زلنا نشرف بذكر أحداث السنة الثانية من هجرة سيد الأولين والآخرين صلى الله عليه وسلم، وتحديدًا مع هذا الحدث الجليل العظيم المنزلة؛ من أيام رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ وهو زواج فاطمة من علي رضي الله عنهما، وقد تحدثنا قبل ذلك في الخطبة، والمهر، وما كان من تيسير فيهما، وتوقفنا عند العرس والوليمة؛ فماذا حدث؟

> عَنْ بريدة رضى الله عنه قَالَ: " قَالَ نَفَرٌ منَ الْأَنْصَارِ لَعَلَى رَضَى اللَّهِ عَنْهُ: عِنْدُكَ فَاطْمُهُ. فَأَتَّى رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، فَسُلَّمَ عَلَيْهُ، فَقَالَ: "مَا حَاجَةً ائِن أَبِي طَالِب"؟ قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّه،

> > فاطمة بنت رسول الله صلى الله عليه وَسَلَّمَ. قَالَ: "مَرْحَبًا وَأَهْلا"، لَم يِزِدُهُ

> > عَلَيْهَا، فَخُرَجَ عَلَيٌّ عَلَى أُولَٰئِكُ الرَّهُطُ

#### د . سيد عبد العال

منَ الأَنْصَارِ وَهُمْ يَنْتَظَرُونَهُ؛ فَقَالُوا مَا وَرَاءَكُ؟ قَالَ: مَا أَدْرِي، وَلَكُنَّهُ قَالَ لَى مَرْحَبًا وَأَهُلا إِقَالُوا: يَكُفيكُ مِنْ رَسُولُ الله صلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ إِحْدَاهُمَا، أَعْطَاكَ الأَهْلَ، وَأَعْطَاكَ الْرُحْبُ، فَلَمَّا كَانَ بَعْدَ ذَلْكَ بَعْدَمَا زُوْجَهُ قَالَ: " يَا

عَلَيْ، إِنَّهُ لاَ بُدَّ لِلْعُرْسِ مِنَ الْوَلِيمَة". فَقَالَ سَعْدُ: عَنْدَي كَبْشٌ، وَجَمَعَ لُهُ رَهْظُ مِنَ الأَنْصَارِ آصُعَا مِنْ ذُرَةٍ، فَلَمَّا كَانَ لَيْلَةُ الْبِنَاءِ قَالَ: " لاَ تُحْدَثْ شَيْئًا حَتَّى تَلْقَانِي ". فَدَعَا رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم بِمَاءٍ فَتَوَضَّا مِنْهُ، ثُمَّ إِنَّهُ أَفْرَغُهُ عَلَى عِمَاءٌ فَقَالَ: " اللهُمَّ بَارِكُ فِيهِمَا، وَبَارِكُ عَلَيْهِمَا، وَبَارِكُ فِي نَسْلِهِمَا " أَخْرِجِه أَحمد عَلَيْهِمَا، وَبَارِكُ فِي نَسْلِهِمَا " أَخْرِجِه أَحمد (٣٠٠٣٥)، والطحاوي (٩٤٧)، وصححه الألباني في صحيح وضعيض الجامع (١٨٤٤).

وعن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: أصبت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في مغنم يوم بدر وأعطاني رسول الله صلى الله عليه وسلم شارفًا أخرى الله صلى الله عليه وسلم شارفًا أخرى فأنختهما يومًا بباب رجل من الأنصار، وأنا أريد أن أحمل عليهما إذخرًا لأبيعه من ومعي صائغ من بني قينقاع، ليرتحل معي فنأتي بإذخر أردت أن أبيعه من الصواغين – فأستعين به على وليمة فاطمة... البخاري (٢٣٧٥)، ومسلم طيش معروف طيب الرائحة).

وهذه الأحاديث فيها فوائد:

#### الأولى، وليمة العرس؛

لقوله "لابد للعرس من وليمة". والوليمة في اللغة مشتقة من الوَلْم، وهو: القيد والجمع؛ لأنَّ الزوجين يجتمعان، ويُقال: "أَوْلَمَ فلأنُ" إذا اجتمع خلقه وعقله، ويُقال أيضًا: "أَوْلَمَ فلأن" إذا عمل وليمةً.

وأصل الوليمة تمام الشيء واجتماعه، ومنه التّأم القوم؛ يعني؛ اجتمعوا، وهي في الحقيقة جامعة للأمرين، ففيها اجتماع وفيها إتمام، ولكنّها نقلت بالعُرف والاصطلاح إلى نفس الطعام الذي يُصنع في أيّام العُرس; لاجتماع الرجل والمرأة بسبب الزواج.

والغالبُ عند أهل اللغة وفي عُرف الفقهاء

عدم إطلاق الوليمة إلا على طَعام الفرس.

الثانية: العُرس: هو النّكاح، وقيل: "العُرْس" بضمُ العين هو الزفاف، وهو إهداء العَرُوس إلى زوجها، و"العرس" بالكسر: يُطلَق على الزوج أو الزوجة، والعَروس يُطلَق على الذّكر والأنثى أيّام الدُّخول.

#### الثالثة: حكم وليمة العرس

استدل جماعة من العلماء بقوله صلى الله عليه وسلم "لابد للعرس من وليمة" على أن وليمة العرس واجبة.

وهناك أدلة أخرى؛ منها أنَّ النبيَّ صلَّى الله عليه وسلَّم أمر بها عبدالرحمن بن عوف وقال له: "أَوْلُمُ" والأمرُ للوجوب ما لم يُوجَدُ صارف يصرفُه إلى النَّدب.

ومنها أنَّ النبيَّ صلَّى الله عليه وسلَّم أُولَمَ على زوجاته في السفر والحضر وفي السَّعة والضيق، فلو كانت محمولةً على الاستحباب لتركها الرسول صلَّى الله عليه وسلَّم في السفر أو الضيق تعليما لأمته، ولكنَّه لم يضعلُ؛ فدلُ ذلك على وجوبها.

وقد ذهب جمهور العلماء إلى أنَّ وليمة العُرس مستحبَّة، واستدلوا على ذلك بسُنَّةُ الرسول عليه الصلاة والسلام القوليَّة والفعليَّة، منها ما سبق من أدلة القول الأول ولكن أصحاب هذا القول حملوها على الاستحباب.

الرابعة: أن الوليمة مشروعة في حقّ الزوج، والأصل أنه هو الذي يصنّعُها؛ لأنّ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم قال لعلي: "لابد للعرس من وليمة".

الخامسة: قوله " قال سعد عندي كبش..." فيه استحباب المواساة في مثل هذه المناسبة:

فيستحبُّ لأصدقاء المتزوِّج أنْ يُساعدوه في وليمته؛ لهذا الحديث ولما رواه مسلم عن أنس رضي الله عنه قال: "تزوَّجَ وَسُلْمَ إِلَيْنَا وَقَدْ أَخَذْنَا مَضَاجِعَنَا، فَدَاهِبُثُ الْأَقُومَ، فَقَالَ: "عَلَى مَكَانَكُمَا". فَقَعَدَ بَيْنَنَا حَتَّى وَجَدْتُ بَرْدَ قَدَمَيْهِ فَقَعَلَ، عَلَى صَدْرِي، وَقَالَ: "أَلَا أَعَلَمُكُمَا خَيْرًا مَمًّا سَأَلْتُمَّانِي، إِذَا أَخَذْتُمَا مَضَاجِعَكُمَا تُكْبُرًا أَرْبُعًا وَثَلاَثِينَ، وَتُسَبِّحَا ثَلاَثَا وَثَلاَثِينَ، وَتُسَبِّحَا ثَلاَثَا وَثَلاَثِينَ، وَتُسَبِّحَا ثَلاَثَا وَثَلاثِينَ، وَتُسَبِّحَا ثَلاَثَا وَثَلاثِينَ، وَتُسَبِّحَا اللَّكُمَا مِنْ خَادِم" صحيح البخاري خَيْرٌ لَكُمَا مِنْ خَادِم" صحيح البخاري (٣٧٠٥).

وفيه منقبة لعلي رضي الله عنه؛ ألا وهي دخول النبي صلى الله عليه وسلم بينه وبين فاطمة رضي الله عنهما في فراشهما وأمره لعلي بلزوم مكانه بعد أن هم بالقيام وهذا يدل على أن لأبي الحسن رضي الله عنه منزلة عظيمة عند المصطفى صلى الله عليه وسلم. وفيه أن الذكر يقوي البدن، ويُعين على قضاء الحوائج.

وفيه أن فاطمة رضي الله عنها عاشت رضوان الله عليها في بيتها حياة بسيطة متواضعة، فهي تطحن وتعجن خبزها بيديها مع إدارة كافة شؤون بيتها الأخرى، إضافة إلى حقوق زوجها عليها. وفيه أيضًا بيان حسن معاملة ومحبة السيدة عائشة رضي الله عنها للسيدة فاطمة رضي الله عنها، وليس الأمركما يظن البعض أن بينهما عداوة.

السابعة: قوله صلى الله عليه وسلم: "وبَارِكُ في نَسْلهمَا":

يؤخَذ منه الدَعاء للأولاد، وقد ظهر أثر ذلك في أولاً وهما رَضيَ اللَّهُ عَنْهُمَا؛ حيث وَلَدَتْ فَاطَمَهُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا؛ حيث وَلَدَتْ فَاطَمَهُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا لَعَلَيْ بِن أَبِي طَالْبِ رَضِي اللَّه عنه؛ الحَسَنَ، وَالْحُسَيْنَ، وَمُحَسُنًا، وَأُمَّ كُلْتُومٍ، وَزَيْنبَ رَضيَ اللَّه عَنْهُمْ أَجْمَعِينَ.

وهذا ما نذكره في تأريخ مولد الحسن والحسين بإذن الله تعالى.

وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين. رسولُ الله صلَّى الله عليه وسلَّم فدخَل بأهله فصنعت أمي أمِّ سليم حيسًا فجعلَتْه في تور فقالت: يا أنس، اذهَبْ بهذا إلى رسولَ الله صلَّى الله عليه وسلَّم فقُلُ: بعَثَتْ بهذا إليك أمي وهي تُقرئك السلام وتقول: إنَّ هذا لك منًا قليلُ يا رسول الله"، قال الإمام النووي تقيلُ يا رسول الله"، قال الإمام النووي "فيه أنَّه يستحبُ لأصدقاء المتزوِّج أنَّ يبعثوا إليه بطعامٍ يُساعِدونه به على وليمته".

وما أجمل أنَّ يتعاون المسلمون فيما بينهم، ويعينَ بعضهم بعضًا فيما ينوبُهم من الأمور والمناسبات، وخُصوصًا عند الزواج!

ويلاحظ: أن هذا موجود في زماننا، ولكن غالب الناس يجعله دينًا وينتظر مثله، والأحسن ألا يكون كذلك، وإنما يكون هبة خالصة-لا دينًا- كما كان عليه الصحابة رضي الله عنهم.

الفائدة السادسة: قوله " اللهُمَّ بَارِكُ فِيهِمَا، وَبَارِكُ عَلَيْهِمَا"، فيه الدعاء بَالبِركة للعروسين:

وقد كان لذلك آثار واضحة في مسيرة الحياة ومنها قيام فاطمة بالخدمة في البيت وهي بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم زوج إمام من أئمة المدين وسيد من سادات أهل الجنة ولما تعبت يومًا طلبت خادمًا فجاءها الجواب شافيًا كافيًا من أب رحيم، ورسول كريم، ومعلم ناصح، ومبلغ صادق فما الخبر

عن عَلَيْ رضي الله عنه أَنَّ فَاطِمَةَ عَلَيْهَا السَّلاَمُ، شَكَتْ مَا تَلْقِي مِنْ أَثَر الرَّحَى، السَّلاَمُ، شَكَتْ مَا تَلْقِي مِنْ أَثَر الرَّحَى، فَأَتَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَبْيٌ، فَانْطَلَقَتُ فَلَمْ تَجِدْهُ، فَوَجَدَتْ عَائِشَةٍ فَأَخْبَرَتُهَا، فَلَمَّا جَاءَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَخْبَرَتُهُ عَائِشَةُ بِمَجِيءِ فَاطْمَةَ، فَجَاءَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه فَاليَّه فَاطَمَة، فَجَاءَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه فَاطَمَة، فَجَاءَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه فَاطَمَة، فَجَاءَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه



قال ابن القيم رحمه الله: "إضاعة الوقت أشد من الموت؛ لأن إضاعة الوقت تقطعك عن الله والدار الآخرة، والموت يقطعك عن الدنيا وأهلها". فعمر الإنسان هو موسم الزرع في هذه الدنيا، والحصاد هناك في الآخرة، فلا يَحْسُن بالعبد أن يُضيع أوقاته، وينفق رأس ماله فيما لا فائدة فيه.

ومَن جَهِل قيمة الوقت الآن فسيأتي عليه حين يعرف فيه قدره ونفاسته وقيمة العمل الصالح فيه، ولكن بعد فوات الأوان، وفي هذا يذكر القرآن موقفين للإنسان يندم فيهما على ضياع وقته حيث لا ينفع الندم:

الموقف الأول: ساعة الاحتضار، حيث يستدبر الدنيا ويستقبل الآخرة، ويتمنى لو منح مهلته من الزمن، وأخر إلى أجل قريب ليصلح ما أفسده ويتدارك ما فات.

الموقف الثاني: في الأخرة، حيث تُوفًى كل نفس ما عملت، وتُجزي بما كسبت، ويدخل أهل الجنة الجنة وأهل النار مناك يتمنى أهل النار لو يعودون مرة أخرى إلى حياة التكليف، ليبدأوا من جديد عملاً صالحًا. ولكن: هيهات ملا يطلبون فقد انتهى زمن العمل وجاء زمن الجزء: ﴿ وَوُفِيَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ وَمُوالِدَهُ مِنْ النَّمِلِدِينَ وَوُفِيتَ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ وَمُوالِدِينَ النَّهُ مِنَا عَمِلَتَ وَمُؤَلِّيَتُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتَ وَمُؤَلِّيَ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتَ وَمُؤَلِّيَ مُنْ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتَ وَمُؤْلِيَتُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتَ وَمُؤْلِيَتُ كُلُ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتَ وَمُؤْلِيَةً كُلُ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتَ وَمُؤْلِيَةً كُلُ نَفْسٍ مَا عَمِلَتَ وَمُؤْلِيَةً كُلُ نَفْسٍ مَا عَمِلَتَ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ ا

قال الله تعالى: « حَقَّ إِذَا جَآءَ أَحَدُهُمُ ٱلْمَوْنُ قَالَ رَبِّ ٱرْحِمُونِ (٣) لَعَلَّ أَعْمَلُ صَلِحًا فِيمَا تَكُثُ كُلَّ إِنَّهَا كُلِمَةً هُو قَآلِهُا وَمِن وَرَآبِهِم بَرَنَّ إِلَى يَوْمِ شُعَنُونَ » (المؤمنون: ٩٩- ١٠٠).

فَاستَثمر وقتك -أخي- في طاعة الله، قبل أن تتمنى الرجعة لتعمل، والرجعة مستحيلة، والعود بعيد. قال الله تعالى: 

﴿ وَأَنفِقُوا مِن مَّا رَزَفْنَكُمْ مِن قَبِّلِ أَن يَأْفِ أَحَدَكُمُ اللّهِ فَيْقِ اللّهُ اللّهُ فَيْقُ اللّهُ اللّهُ فَيْقِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال



فَأَصَدُفَ وَأَكُن مَنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ أَا وَلَن تُوَخَّ أَلَّهُ نَفْسًا إِذَا جَآهَ أَجَلُهَا وَاللَّهُ خَيْرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ،

(المنافقون: ۱۰-۱۱).

وكما أنهم يطلبون الرجعة عند حضور الموت ليصلحوا أعمالهم فإنهم يطلبون ذلك يوم القيامة، ومعلوم أنهم لا يُجابون إلى ذلك، ومن الآيات الدالة على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تُرَيِّ إِذِ ٱلْمُجْرِمُونِ } فَاكِسُوا رُبُوسِهُم عِندُ رَبِهِمْ رَبِّنا أَبْصَرْنا وَسَعِعْنا فَأَرْجِعْنَا نَعْمُلُ صَلِحًا إِنَّا مُوفِئُونَ ، (السجدة:

وقوله تعالى: « وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقِفُواْ عَلَى ٱلنَّارِ فَقَالُواْ يَلْيُلْنَا نُرَدُّ وَلَا تُكَيِّبُ بِعَايَتِ رَبِّنَا وَتَكُونَ مِنَ ٱلْتُومِينَ ١٠٠ بَلْ بَدًا لَهُمْ مَا كَانُوا يُخْفُونَ مِن قَبْلُ وَلَوْ رُدُّواْ لَعَادُواْ لِمَا مُواعِنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكُنِينُونَ ، (الأنعام: ٢٧- ٢٨). وقوله تعالى: ﴿ وَتَرَى ٱلظُّلِلِمِينَ لَمَّا رَأُوا ٱلْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلَ إِلَى مَرَدِ مِن سَبِيل ، (الشورى:

وقوله تعالى: «قَالُواْ رَبِّنَا آمَتَنَا ٱثْنَابِن وَأَحِيتَنَا ٱثْنَتَيْنِ فَأَعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا فَهَلَ إِلَىٰ خُرُوجٍ مِن سَبِيلِ ، (غافر: ١١).

وقُولُه تعالى: ﴿ وَهُمْ يَضِطَرِخُونَ فِيهَا رَبُّنَا أُخْرِجْنَا نَعْمَلُ صَلِحًا غَيْرُ ٱلَّذِي كِنَّا نَعْمَلُ أُوَلَٰمْ نُعَيِّمْزُكُم مَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ وَجَاءَكُمُ ٱلشَّذِيْرُ فَذُوقُوا فَمَا لِلظَّالِمِينَ مِن نَصِيرٍ » (فاطر: ۳۷).

وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَيَّ إِذْ فَرَعُواْ فَلَا فَوْتَ وَأَعِذُوا مِن مَّكَانِ قَرِيبِ (٥) وَقَالُوا ءَامَنَا بِهِ، وَاتَّى لَمْهُ ٱلتَّنَاوُشُ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ ١٠ وَقَدْ كَفَرُواْ بِدِ مِن قَبْلُ ، (سبأ: ٥١- ٥٣). وقد تضمنت هذه الآيات التي ذكرنا، وأمثالها في القرآن أنهم يسألون الرجعة فلا يجابون عند حضور الموت، ويوم النشور ووقت عرضهم على الله تعالى، ووقت عرضهم على الثار.

واذا كان الأمر كذلك -أيها الإخوة-، فعلى صاحب البصر النافذ أن يتزؤد من نفسه لنفسه؛ قال الله تعالى: «وما

نْقَيْمُوا لِأَنْفُيكُمْ مِنْ حَيْرِ تَجَدُّوهُ عِندَ ٱللَّهِ هُوَ خَيْرًا وَأَعْظُمُ 🗐 ، (المزمل: ٢٠)، ومن حياته لموته، ومن شبابه لهرمه، ومن صحته لمرضه، فما بعد الموت من مستعتب، ولا بعد الدنيا سوى الجنة أو النار.

وأما الدنيا فحياتها عناء، ونعيمها ابتلاء، وجديدها يبلى، ومُلكها يضني، وُدُها ينقطع، وخيرها يُنتزع، المتعلقون بها على وجل إما في نعيم زائلة أو بلايا نازلة، أو منايا قاضية العمر قصير، والخطر المحدق كبير، والمرء بين حالين: حال قد مضى لا يدرى ما الله صانع فيه، وأجل قد بقى لا يدرى ما الله قاض فيه، ومن أصلح ما بينه وبين ريه كفاه ما بينه وبين الناس، ومن صدق في سريرته حسنت علانيته، ومن عمل لأخرته كفاه اللَّه أمر دنياه، والمحاسبة الصادقة ما أورثت عملاً، فعليك -أخي الحبيب-أن تستدرك ما فات بما بقى، فتعيش ساعتك ويومك، ولا تشتغل بالندم والتحسر من غير عمل، واعلم أن من أصلح ما بقى غفر له ما مضى، ومن أساء فيما بقى أخذ بما مضى وما بقى. والموت يأتي بغتة، فأعط كل لحظة حقها، وكل نفس قىمته.

قرأ الحسن رحمه الله قوله تعالى: ﴿ عَنْ ٱلْمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ فَعِيدٌ ، (ق: ١٧)، فقال: يا ابن آدم: بُسطت لك صحيفتك، ووُكُل بك ملكان أحدهما عن بمينك، والآخر عن شمالك، فصاحب اليمين يكتب الحسنات، وصاحب الشمال يكتب السيئات، فاعمل ما شئت أقلل أو أكثر، فإذا مت طويت صحيفتك، وجعلت في عنقك، فتخرج يوم القيامة، فيقال لك: ﴿ أَفُرَّا كُنْبُكُ كُفِّي بنفيك ٱلبُّوم عَلَيْك حَسِيبًا، (الإسراء: ١٤)، ثم قال رحمه الله: عدل -والله- من جعلك حسيب نفسك.

واعلموا- إخواني- أن من حاسب نفسه



(طه: ۸۲).

في الدنيا خف في القيامة حسابه، وحسن في الآخرة منقلبه، ومن أهمل المحاسبة دامت حسرته وساء مصيره، وما كان شقاء الأشقباء الالأنهم كانوا لا برجون حسابًا. قال الله تعالى: ﴿إِنَّ جَهَنَّوْ كَانَتْ مِهْمَادًا ١٠٠٠ لْطَنْعَينَ مَثَامًا 🕝 لَبِنِينَ فِيهَا أَحْقَابًا 🕝 لَا يَدُوقُونَ فِيهَا يَوْدُا وَلَا شَرَاهُ ١٠ إِلَّا حَبِيمًا وَغَسَّاقًا ۞ جَـزَآهُ وِفَاقًا ١١ ] إِنَّهُمْ كَانُواْ لَا يَرْجُونَ حِسَابًا ١٠٠٠ وَكُذِّبُواْ بِنَايِنلِنَاكِذَابًا ١١٠ وَكُلُّ مَنْ وَأَخْصَيْنَهُ كِتَنَّبًا ١٠ فَذُوقُواْ فَلَن نُزِيدُكُمْ إِلَّا عَذَابًا » (الثبأ: ٢١ - ٣٠). فيا إخواني: ما دمنا جميعًا نوقن بأن الموت نهاية كل حي في هذه الدنيا، وأن بابه سيلجه كل أحد، وكأسه تتحساها كل نفس، وأنه خاتمة المطاف، ونهاية التطواف فيعالم الدنيا؛ فإنه يجدر بنا -ونحن نودع في هذه الأيام عامًا هجريًا كاملاً، ونختتم سنة من أعمارنا- أن نقف وقفة حازمة مع نفوسنا، نذكرها بهذه الخاتمة، فالأنفاس معدودة، والموفق من يسعى لصلاح حاله، حيث يكون غده خيرًا من يومه، ويومه أفضل من أمسه، وعامه الجديد أفضل من عامه الماضي. فمن أصلح ما يقى غفر له ما مضى، ومن أساء فيما بقى أخذ بما مضى، ويما بقى، فالسعيد من وُفق لختام عامه بالتوبة الصادقة، بشروطها المعتبرة، وهي: الإقلاء عن الذنوب، والندم على فعلها، والعزم على عدم العودة إليها؛ لأن الأعمال بالخواتيم، والله عز وجل يقول: « وَإِنِّي أَغَفَّارٌ لِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ثُمُّ أَهْتَدَىٰ »

الصَّلِحِينَ ﴿ وَلَن يُؤَخِّرُ اللهُ نَفَسًا إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا » (المنافقون: ١٠١٠). أو نقول: «رَبِّ ارْجِعُونِ ﴿ لَمُلِيِّ أَعْمَلُ صَلِحًا فِيمًا تَرَكُتُ » (المؤمنون: ٩٩- ١٠٠).

وهيهات هيهات: قال بلال بن سعد: "يقال لأحدنا: تريد أن تموت؟ فيقول: لا، فيقال له: لم؟ فيقول: حتى أتوب وأعمل صالحا، فيقال له: اعمل، فيقول: سوف أعمل، فلا يحب أن يموت ولا يحب أن يعمل، فيُؤخُر عمل الله تعالى ولا يؤخر عمل الدنيا". فالواجب المبادرة إلى التوبة وترك التسويف، فإن تأخير التوبة هو- بحد ذاته- ذنب يستحق التوبة، كيف وإن المؤمن ليخشى أن يُحال بينه وبين التوبة، فتفوته فيندم حيث لا ينفع الندم! قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا التَّوْكِةُ عَلَى أَلْمَهِ لِلَّذِيثَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوْءَ بِجَهَالُةِ ثُمَّ يَتُونُونَ مِن قَرِيبٍ فَأَوْلَتِكَ يَتُوبُ اللهُ عَلَيْهُمْ وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ وَلَلْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيْعَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدُهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَوْ إِنِّي تُبْتُ ٱلْتَنَ وَلَا ٱلَّذِينَ يَمُونُونَ وَهُمْ كُفَّارُ أَوْلَتَهِكَ أَعْتَدْنَا لَمُّمْ عَذَابًا أَلِمًا ﴾ (النساء: ١٧ - ١٨).

قال الفضيل بن عياض لرجل: كم أتت عليك؟ قال: ستون سنة، قال: فأنت منذ ستين سنة تسير إلى ربك يوشك أن تبلغ. فقال الرجل: إنا لله وإنا إليه راجعون. قال الفضيل: أتعرف تفسيره تقول -إنا لله وإنا اليه راجعون- فأنه الله عبد، وأنه اليه راجع؛ فليعلم أنه موقوف، ومن علم أنه موقوف، ومن علم أنه مسؤول، ومن علم أنه مسؤول فليعد للسؤال جوابًا، فقال الرجل: فما الحيلة؟ قال: يسيرة، قال: ما هي؟ قال: تحسن فيما بقي يُغفر لك ما مضى وما بقي أخذت بما مضى وما بقي.

اللهم إنّ نسألك لذة النظر إلى وجهك الكريم، والشوق إلى لقائك في غير ضراء مضرة، ولا فتنة مضلة.



# واعتبال والبتا وين

الحمد لله الذي جعل الأعمار مواسم، والزمن منازل، ولكل زمن من الأزمان وظائف، ولكل وظيفة فضيلة، ولكل فضيلة حكمة رشيدة وزيادة حميدة.

وشهر الله المحرم أحد الشهور الفضيلة؛ فهو آخر الأشهر الحُرُم المتوالية، وفيه يعود غالب الحجيج إلى أوطانهم النائية، فحرَّم الله فيه القتل والظلم؛ لحرمة الحجيج، وقد قطعوا المفاوز، وفارقوا الأهل والذرية والمتاع.

#### اعدد الحمد بن سليمان أيوب

رئيس قرع بلسيس

فهو الشهر الحرام، وفيه يوم النجاة، وأهلك الله فيه الجناة، فصمنا عاشره حبًا واتباعًا لكليمه وقد نجًاه، ولم نجعله عيدًا كما فعل من خالف الكليم وأغضب مولاه، ولا اتخذناه مأتمًا نلطم وجوهنا للوت الحسين فيه وما خذلناه، ولا سرنا بالمواكب العزائية زاعمين الحب لآل البيت، وآل البيت برآء.

وإن الناس قد تنازعوا في شهر الله المحرم بين الاتباع والابتداع

فافترقت الأمة فرقًا رغم تحذير الله تعالى: ولا تكونُوا كالذين تَفَرُقُوا وَالْذِينَ تَفَرُقُوا وَالْذِينَ تَفَرُقُوا وَاخْتَلَفُوا مِن بَعْد مَا جَاءَهُمُ الْبِيْنَاتُ وَأَوْلَنْكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظيمٌ، (سورة آل عمران: ١٠٥).

ومع تواتر آيات القرن الكريم بالأمر بالاتباع والنهي عن الابتداع، إلا أن الشيطان أعمل عمله، وأغوى أكثر الخلق؛ فاستدرجهم، وزين لهم أعمالاً ظنُوا أنهم بها يتقرّبون إلى الله زعموا لولكنهم -ولا حول ولا قوة إلا بالله- يزدادون من الله بُعدًا، ومن نبيه صلى الله عليه وسلم بُغضًا، ومآلهم يوم القيامة أن يقول لكل من خالف طريقه، وألا سحقًا ألا سحقًا.

فالناس في شهر الحرم على قسمين: أهل

الاتباع، وأهل الابتداع، ولكل منهما عمل ووظيفة؛ فلنبدأ بذكر وظائف أهل الاتباع؛

أهل الاتباع يُعظمون صيام شهر المحرم

فقد ثبت في صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أفضل الصيام، بعد رمضان، شهر الله المحرم، وأفضل الصلاة، بعد الفريضة، صلاة الليل، صحيح مسلم(١١٦٣).

وفي هذا الحديث تصريح بأن أفضل الصيام بعد رمضان شهر الله الحرم.

#### أهل الاتباع يصومون يوم عاشوراء ويعرفون فضلم

عن ابن عباس رضي الله عنهما، أن النبي صلى الله عليه وسلم، لما قدم المدينة، وجدهم يصومون يومًا، يعني عاشوراء، فقالوا: هذا يوم عظيم، وهو يوم نجًى الله فيه موسى، وأغرق آل فرعون، قصام موسى شكرًا لله، فقال «أنا أولى بموسى منهم» قصامه وأمر بصيامه. صحيح البخاري

وعنه أيضًا، قال: «ما رأيت النبي صلى الله عليه وسلم يتحرى صيام يوم فضله على غيره إلا هذا اليوم، يوم عاشوراء، وهذا



27

الشهر بعنى شهر رمضان، صحيح البخاري

وصيامه ليس بفرض؛ ففي حديث جابر ابن سمرة رضى الله عنه، قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يأمرنا بصيام يوم عاشوراء، ويحثنا عليه، ويتعاهدنا عنده، فلما فرض رمضان، لم يأمرنا، ولم ينهنا ولم بتعاهدنا عنده، صحيح مسلم (١١٢٨).

وفي حديث البخاري بسنده إلى حميد بن عبد الرحمن، أنه سمع معاوية بن أبي سفيان رضى الله عنهما، يوم عاشوراء عام حجَ على المنبر يقول: يا أهل المدينة أين علماؤكم؟ سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم، يقول: «هذا يوم عاشوراء ولم يكتب الله عليكم صيامه، وأنا صائم، فمن شاء، فليصم ومن شاء، فليفطر، صحيح البخاري

وقد حث النبي صلى الله عليه وسلم ورغب في صيام عاشوراء وجعل من فضائله تكفير عام قبله؛ ففي حديث أبي قتادة الطويل في صحيح مسلم (١١٦٢) وفيه: ثم قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وثلاث من كل شهر، ورمضان إلى رمضان، فهذا صيام الدهر كله، صيام يوم عرفة، أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قبله، والسنة التي بعده، وصيام يوم عاشوراء، أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قبله،

قال ابن قدامة: وإذا ثبت هذا فإن عاشوراء هو البوم العاشر من الحرم. وهذا قول سعيد ين المسيب، والحسن؛ لما روى ابن عباس، قال: «أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم يصوم يوم عاشوراء العاشر من الحرم». رواه الترمذي، وقال: حديث حسن صحيح. المغنى (١٧٨/٣).

أهل الاتباع يحرصون في كل أعمالهم على مخالفة أهل الكتاب

فواعجبًا لأمَّة تميِّزت عن سائر الأمم بشرع متين، وحكم رشيد، ووحى لا عوج فيه ولا تقصير، ثم تراهم يقلدون اليهود والنصاري ويلهثون خلفهم حتى لو دخلوا جحر ضب دخلوا خلفهم بلا عقل أو تفكير، فها هو نبينا صلى الله عليه وسلم يرسخ قاعدة 28 التّميُّز عنهم في كل شيء؛ حتى في مخالفتنا

لهم في أيام الصوم.

فعن عبد الله بن عباس رضى الله عنهما، قال: حين صام رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم عاشوراء وأمر بصيامه قالوا: يا رسول الله إنه يوم تعظمه اليهود والنصاري. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وفإذا كان العام المقبل إن شاء الله صمنا اليوم التاسع،، قال: فلم يأت العام المقبل، حتى توفي رسول الله صلى الله عليه وسلم. صحيح مسلم (۱۱۳٤)

#### قال شيخ الإسلام والسنة لمن صامه أن يصوم تاسوعاء معه

قال في رواية الميموني وأبي الحارث: من أراد أن يصوم عاشوراء؛ فليصم التاسع والعاشر؛ إلا أن يشكل الشهر فيصوم ثلاثة أيام) ابن سيرين يقول ذلك.

وقال في رواية الأثرم: أنا أذهب في عاشوراء أن يُصام يوم التاسع والعاشر. حديث ابن عباس: «صوموا التاسع والعاشر، شرح العمدة (٢/ ١٨٠).

أهل الاتباع جعلوا شهر المحرم بداية للتاريخ الإسلامي

حساب السنين بتاريخ الهجرة سنة عمرية، هدى الله عز وجل إليها أمير المؤمنين المحدث عمر بن الخطاب؛ فلقد اتفقوا على حدث الهجرة؛ لأنه الحدث الذي قامت به دولة

فاليوم في الإسلام يبدأ من غروب الشمس، والشهر يبدأ من ظهور الهلال، والسنة تبدأ من شهر الله الحرم، هذا هو تاريخ المسلمين، وهذا ما جرى عليه عملهم، وتعاملوا به في كتبهم ومكاتباتهم.

قال ابن كثير: اتفق الصحابة رضى الله عنهم في سنة ست عشرة -وقيل: سنة سبع عشرة أو ثماني عشرة- في الدولة العمرية على جعل ابتداء التاريخ الإسلامي من سنة الهجرة، وذلك أن أمير المؤمنين عمر رضى الله عنه، رفع إليه صك، أي حُجَة، لرجل على آخر، وفيه أنه يحل عليه في شعبان، فقال عمر: أي شعبان؟ أشعبان هذه السنة التي نحن فيها، أو السنة الماضية، أو الأتية؟ ثم جمع الصحابة فاستشارهم في وضع تأريخ يتعرفون

الأعمال ومنها:

أهل الابتداع اتخذوا يوم عاشوراء مأتما وحزنا

لقد غلت الشيعة في مقتل الحسين رضى الله عنه غلوًا مفرطًا فجعلوا يوم استشهاده رضي الله عنه العاشر من محرم مأتما وحزنًا ونياحة يكررونه في كل عام إلى يومنا هذا، ورتبوا على هذا الفعل الأجر والثواب، وقد روى الطوسي في أماليه بسنده عن الرضا عليه السَّلام أنه قال: من ترك السعى في حوائجه يوم عاشوراء قضى الله له حوائج الدنيا والآخرة، ومن كان يوم عاشوراء يوم مصيبته وحزنه وبكائه جعل الله عز وجل يوم القيامة، يوم فرحه وسروره، وقرت بنا في الجنان عينه. أمالي الطوسي صـ ١٩٤.

وقد بوب المجلسي بابًا قال فيه: باب ثواب البكاء على مصيبته ومصائب سائر الأئمة وفيه أدب المأتم يوم عاشوراء، وساق فيه أكثر من ثمان وثلاثين رواية؛ منها ما رواه بسنده عن أبي عبد الله عليه السلام قال: كل الجزع والبكاء مكروه سوى الجزع والبكاء على الحسين عليه السلام. بل زعموا أن السماء والأرض بكت لقتله فأمطرت السماء دمًا وترابًا أحمر، كما بكت الملائكة والجن وسائر المخلوقات. البحار (33 \ AVY . FPY ).

وقال ابن كثير: فكل مسلم ينبغي له أن يُحزنه هذا الذي وقع من قتله رضي اللّه عنه، فإنه من سادات السلمين وعلماء الصحابة، وابن بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم التي هي أفضل بناته، وقد كان عابدًا وشجاعًا وسخيًا، ولكن لا يُحسن ما يفعله الشيعة من إظهار الجزع والحزن الذي لعل أكثره تصنّع ورياء، وقد كان أبوه أفضل منه وهم لا يتخذون مقتله مأتما كيوم مقتل الحسين، فإن أباه قتل يوم الجمعة وهو خارج إلى صلاة الفجر في السابع عشر من رمضان سنة أربعين، وكذلك عثمان كان أفضل من على عند أهل السنة والجماعة، وقد قتل وهو محصور في داره في أيام التشريق من شهر

به حلول الديون، وغير ذلك، فقال قائل: أرَّخوا كتاريخ الفرس. فكره ذلك، وكانت الفرس يُؤرِّخون بملوكهم واحدًا بعد واحد. وقال قائل: أرخوا بتاريخ الروم. وكانوا يؤرخون بملك إسكندر بن فيليبس المقدوني، فكره ذلك. وقال آخرون: أرخوا بمولد رسول الله صلى الله عليه وسلم. وقال آخرون: بل بمبعثه. وقال أخرون: بل بهجرته. وقال آخرون: بل بوفاته عليه السلام. فمال عمر رضي الله عنه، إلى التأريخ بالهجرة لظهوره واشتهاره واتفقوا معه على ذلك. البداية والنهاية (٤/١٥).

أهل الاتباع لا يخصون يوم عاشوراء بمزيد طعام ولا كسوة

قال شيخ الإسلام منكرًا بعض البدء المحدثة في هذا اليوم:

والصحيح أنه يستحب لمن صامه أن يصوم معه التاسع؛ لأن هذا آخر أمر النبي صلى الله عليه وسلم؛ لقوله: «لئن عشت إلى قابل لأصومن التاسع مع العاشر، كما جاء ذلك مفسّرًا في بعض طرق الحديث، فهذا الذي سنَّه رسول الله صلى الله عليه وسلم. وأما سائر الأمور: مثل اتخاذ طعام خارج عن العادة؛ إما حبوب وإما غير حبوب، أو في تجديد لباس، أو توسيع نفقة، أو اشتراء حوائج العام ذلك اليوم أو فعل عبادة مختصة. كصلاة مختصة به، أو قصد الذبح، أو ادخار لحوم الأضاحي ليطبخ بها الحبوب، أو الاكتحال، أو الاختضاب، أو الاغتسال، أو التصافح، أو التزاور، أو زيارة المساجد والمشاهد ونحو ذلك، فهذا من البدع المنكرة التي لم يسنها رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا خلفاؤه الراشدون، ولا استحبها أحد من أئمة المسلمين، لا مالك ولا الثوري ولا الليث بن سعد ولا أبو حنيفة ولا الأوزاعي ولا الشافعي ولا أحمد بن حنيل ولا إسحاق بن راهويه، ولا أمثال هؤلاء من أئمة السلمين وعلماء المسلمين. مجموع الفتاوي .(411/40)

فأما المناوئون لأهل السنة والحماعة فقد ناقضوا أهل الاتباع وخالفوهم في كثير من



ذي الحجة سنة ست وثلاثين، وقد ذبح من الوريد إلى الوريد، ولم يتخذ الناس يوم مقتله مأتمًا، وكذلك عمر بن الخطاب، وهو أفضل من عثمان وعلى، قتل وهو قائم يُصلِّي في الحراب صلاة الفجر وهو يقرأ القرآن، ولم يتخذ الناس يوم قتله مأتما، وكذلك الصَّديق كان أفضل منه، ولم يتخذ الناس يوم وفاته مأتما، ورسول الله صلى الله عليه وسلم سيد ولد آدم في الدنيا والآخرة، وقد قيضه الله إليه كما مات الأنبياء قبله ولم يتخذ أحد يوم موته مأتما يفعلون فيه ما يفعله هؤلاء الجهلة من الرافضة يوم مصرع الحسين، ولا ذكر أحد يوم موتهم وقبلهم شيء مما ادعاه هؤلاء يوم مقتل الحسين من الأمور المتقدمة مثل كسوف الشمس والحمرة التي تطلع في السماء وغير ذلك، وأحسن ما يقال عند ذكر هذه المصائب وأمثالها ما رواه الحسين بن علي عن جده صلى الله عليه وسلم أنه قال: دما من مسلم يُصاب بمصيبة فيتذكرها وإن تقادم عهدها، فيُحدثُ بها استرجاعًا إلا أعطاه الله من الأجر مثل يوم أصيب بها، البداية والنهاية (١١/ ٥٧٩).

أهل الابتداع يحرمون صيام يوم عاشوراء

ولم يكتفوا بجعل عاشوراء مأتما بل وصل بهم الحال إلى أن قالوا: بتحريم صيام عاشوراء، وأن من صامه فهو عدو للحسين وأهل بيته رضى الله عنهم أجمعين.

فقد روى الكليني بسنده عن جعفر بن عيسى قال: سألت الرضا عليه السلام عن صوم يوم عاشوراء وما يقول الناس فيه؟ فقال: عن صوم ابن مرجانة تسألني، ذلك يوم صامه الأدعياء من آل زياد لقتل الحسين عليه السلام، وهو يوم يتشاءم به آل محمد صلى الله عليه وسلم، ويتشاءم به أهل الإسلام، لا يُصام ولا يُتبرك به، ويوم الاثنين يوم نحس قبض الله عز وجل فيه نبيه، وما أصيب آل محمد إلا في يوم الاثنين فتشاءمنا به وتبرك به ابن مرجانة، وتشاءم به آل محمد صلى الله عليه وسلم، فمن صامهما ا أو تبرك بهما لقى الله تبارك وتعالى ممسوخ

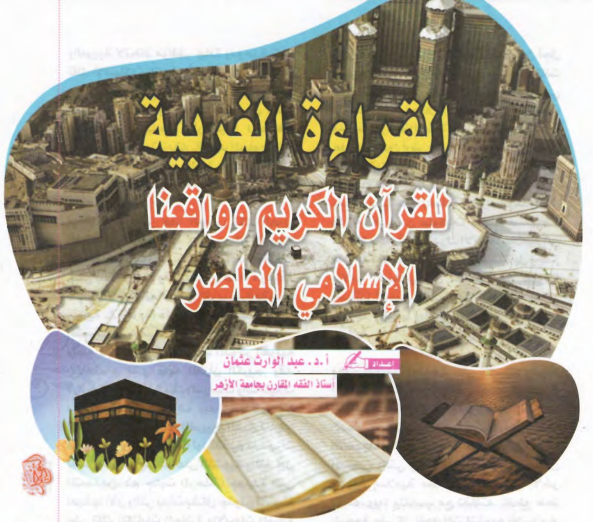
القلب، وكان حشره مع الذين سنوا صومهما والتبرك بهما. الكافي (٤/ ١٤٦).

أهل الابتداع جعلوا يوم عاشوراء عيدًا ليكيدوا للشيعة الروافض قال شيخ الإسلام مبينا ضلال الطائفتين؛ فعارض هؤلاء قوم إما من النواصب المتعصبين على الحسين وأهل بيته، واما من الجهال الذين قابلوا الفاسد بالفاسد، والكذب بالكذب، والشر بالشر، والبدعة بالبدعة، فوضعوا الأثار في شعائر الفرح والسروريوم عاشوراء كالاكتحال والاختضاب، وتوسيع النفقات على العيال، وطبخ الأطعمة الخارجة عن العادة، ونحو ذلك مما يفعل في الأعياد والمواسم، فصار هؤلاء يتخذون يوم عاشوراء موسمًا كمواسم الأعياد والأفراح. وأولئك يتخذونه مأتما يقيمون فيه الأحزان والأتراح، وكلا الطائفتين مخطئة خارجة عن السنة، وإن كان أولئك أسوأ قصدًا وأعظم جهاًا. وأظهر ظلمًا، لكن الله أمر بالعدل والإحسان. وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: «إنه من يعش منكم بعدى فسيرى اختلافًا كثيرًا، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين من بعدى، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل بدعة ضلالة،. ولم يسن رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا خلفاؤه الراشدون في يوم عاشوراء شيئا من هذه الأمور، لا شعائر الحزن والترح، ولا شعائر السرور والضرح، وولكنه صلى الله عليه وسلم لما قدم المدينة وجد اليهود تصوم يوم عاشوراء، فقال: ما هذا؟ فقالوا، هذا يوم نجى الله فيه موسى من الغرق فنحن نصومه، فقال: نحن أحق بموسى منكم. فصامه وأمر بصيامه، وكانت قريش أيضًا تُعظّمه في الجاهلية. واليوم الذي أمر الناس بصيامه كان يومًا واحدًا، فإنه قدم المدينة في شهر ربيع الأول، فلما كان في العام القابل صام يوم عاشوراء، وأمر بصيامه، ثم فرض شهر رمضان ذلك العام، فنسخ صوم عاشوراء. الفتاوي الكبري .(1/1/1)

فاللهم إنا نسألك أن تمسكنا بديننا وأن تثبتنا على الحق.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فيجيء هذا الموضوع الذي لم يكن القلم عند كتابته بليل الريق طبع المقادة، وإنما كان وقافًا كثير التردد، في الوقت الذي تضاعفت فيه الحملات والكتابات الغربية حول الإسلام بعد اعتباد حثالة من المتعصبين الغربيين بين الفينة والفينة على حرق نسخ من المصحف "القرآن الكريم" والقاء لحم الخنزير عليه وداسوه بأقدامهم النجسة في مشهد فاجر بشع. ففي اليوم الأول لعيد الأضحى، انطلقت تظاهرة أمام أحد المساجد الكبرى في "ستوكهولم": حيث قام أحد النشطاء اليمينيين المعروفين بتطرفهم وكرههم للإسلام بحرق المصحف على مرأى ومسمع من الجميع، وهو ما اعتبرته الشعوب العربية والإسلامية نوعًا من الاستفراز غير المبرر، وتعصبًا ممقوتًا وفحشًا مستبشعًا.

مما دفع العديد من الدول العربية والدولية لإدانة هذا العمل العنصري، الذي يُحرّض على زيادة العنف ضد المسلمين.

ودعا الأزهر كافة الشعوب الإسلامية والعربية وأصحاب الضمير الحي بتجديد مقاطعة المنتجعات السويدية؛ نصرة لكتاب

الله تعالى، وذلك بعد تكرار الانتهاكات غير المقبولة تجاه المصحف الشريف، والاستفزازات الدائمة لجموع المسلمين حول العالم تحت لافتة حرية الرأي والتعبير النائفة.

كما دعا الأزهر حكومات الدول الإسلامية

31

والعربية لاتخاذ مواقف جادة وموحدة تجاه للك الانتهاكات التي لا يمكن قبولها بأي حال من الأحوال، والتي تحمل إجرامًا وتطرفًا تجاه المقدسات الإسلامية؛ مشددًا على أن سماح السلطات السويدية للإرهابيين المتطرفين بحرق المصحف وتمزيقه في عيد المسلمين؛ لهو دعوة صريحة للعداء والعنف واشعال الفتن، وهو ما لا يليق بأي دولة متحضرة أو مسؤولة عن قراراتها.

إن أهم ما يميز هذا العصر، تلك الحرب المستعرة، التي يشنّها الغرب على الإسلام والمسلمين، وبصور شتى، وعلى أصعدة مختلفة حتى بات الإسلام وقرآنه المبين هدفًا مرفوعًا، تتبارى الأقلام الحاقدة في الغرب صراحة ودون مواربة في ضربه، داعية للقضاء عليه وعلى الشعوب الإسلامية.

ولعله لم يظفر أي مصدر في الدوائر الغربية بالاهتمام الذي بلغه القرآن الكريم. وقد تراوحت الأحكام في تلك الدراسات والتحليلات بين الاعتدال والتطرف. بيد أن الكثير من المنصرين والمستشرقين الغربيين الذين تناولوا قراءة القرآن الكريم حاولوا تقديم تفسيرات للنص القرآني يعتمد على التشويه والتضليل المتعمدين، ثم جاءت الرحلة الجديدة التي نعيشها الآن والتي بدأت بشكل جنوني تأسيسا على تلك الكتابات الحائرة والأبحاث المضللة والمعلومات الزائفة عن الإسلام ومصدريه الرئيسيين كتاب الله تعالى وسنة رسوله الكريم محمد صلى الله عليه وسلم، وهما أصل الإسلام، وبمشاركة مجموعة في بلاد الغرب من علماء الدين والسياسة والاقتصاد والإعلام والتى جعلت القرآن الكريم الهدف الأول للحملة المعاصرة، وذلك يتم في اتجاهات متعددة أبرزها ثلاثة؛

 العمل على إزالة القرآن كليًا من حياة المسلمين باستخدام ما أسموه بالفرقان الحق، بديلاً عن القرآن الكريم.

٣- تسريب تفسيرات غريبة لنصوص القرآن

الكريم، لا تستند إلى منطق علمي من أجل تشويه القرآن الكريم من خارج نصه، وقد كانت المرحلة الأولى للصدام الصليبي- الإسلامي تتوجه نحو احتلال المقدسات الإسلامية، وجاءت المرحلة الثانية لتتوجه نحو السيطرة على المسلمين أرض وشعوب وثروات. وها نحن نعيش في المرحلة الثالثة التي تستهدف الإسلام دينا وثقافة وحضارة.

ومع كل ما فيها من سلوكيات ماجنة مستهجنة وكل ما فيها من سلوكيات ماجنة مستهجنة فإنه لا يجب أن تستدرك الأمة الإسلامية إلى مثل هذه السفاهات الغربية الحاقدة بل يجدر بالأمة الإسلامية أن تستفيق من غفوتها وسباتها العميق فتجعل من كتاب الله تعالى منهاجًا حقيقيًا وواقعيًا وفعليًا في كل مناحي حياتها.

#### مواجهة التحديات

وهذه الحرب المنهجة على الإسلام وقرآنه العظيم تستلزم ضرورة اتحاد المؤسسات العلمية البحثية الحكومية والأهلية، والهيئات الدعوية والثقافية الإسلامية لمواجهة هذه التحديات التي تواجه المسلمين في عالمنا المعاصر، والتي يجب أن تهتم بإنتاج وسائل دعوية إسلامية معاصرة تُوجّه إلى الأخر بلغته، وبما يتناسب مع ثقافته، لقطع خط الرجعة على كل المحاولات لتشويه الإسلام أو الاستخفاف بالقرآن الكريم.

فهناك حرب خبيثة تشنالأن وبأخس الوسائل والأفكار على الأمة الإسلامية، تلك هي الحرب الموجهة ضد القرآن الكريم؛ كتاب المسلمين الأول، وحصنهم المنيع الذي يتحصنون فيه، وتلتف من حوله القلوب والنفوس. وهي حرب خطرة لأنها تعبث بالعقول والأفهام. ولكن رحمة الله واسعة، وعدله دائمًا يلمس قلوب عباده، ليطمئن هذه الشعوب الإسلامية المستضعفة، وكأنه يأخذ بأيديها لتُبعَث من جديد، ولترى بشائر النصر، وسط ظلام هذه الكوارث والنكبات!!

ومن أين تأتي هذه البشائر؟ إنها تأتي أيضًا من بين براثن الغرب دون أن يفلح الحاقدون في صدها، ودون أن ينجحوا في كبت أشعتها.

فإذا كان في الغرب أمثال "نولدكه" وتلميذه

المخلص "جاك بيرك" اللذان يستخفان بالقرآن الكريم، ويدعيان أنه من عند محمد صلى الله عليه وسلم، ويُسخران أقلامهما لهدمه، وقد بذلا جهودًا غير محمودة في الافتراء على القرآن الكريم والتخرُّص عليه بالباطل؛ فإن فيه أيضا أمثال "جارودي" المفكر النابغة الذي دخل الإسلام عن قناعة ويقين ... ١١

كما أن فيه أيضًا "موريس بوكاي" الطبيب الفرنسي المشهور، الذي أعلن إسلامه، ليصبح من أشد المؤمنين بالقرآن إيمانًا... ويأنه مُنزّل من عند الله عز وجل، وليس من عند محمد صلى الله عليه وسلم؛ كما يزعم الأفاقين. لقد أعلن هذا الرجل إسلامه قائلاً: "لقد دخلت الإسلام، وأمنت بهذا القرآن".

وإذا كان كل من "نولدكه" وتلميذه "جاك بيرك" وأعوانهما يسخرون من القرآن، ويزعمون أنه يحتوى على أخطاء-معاذ الله-فإن "موريس بوكاي" يرد عليهم من طريق العلم الصحيح، والبحث الجاد عن الحقيقة، بأن هذا القرآن ليس من عند محمد صلى الله عليه وسلم، وما ينبغي له أن يكون كذلك، لما يشتمل عليه من حقائق، لم يسفر العلم عنها إلا في العصر الحديث.

فلقد كتب "موريس بوكاي" كتابًا يقارن فيه بين القرآن والتوراة والإنجيل في ضوء ما أسفرت عنه العلوم الحديثة، أطلق عليه "القرآن والتوراة والإنجيل والعلم... دراسة الكتب المقدسة في ضوء المعارف الحديثة". وقبل أن نشير إلى بعض محتويات هذا الكتاب... نود أن نتعرف على الظروف والملابسات التي أدت بمثل هذا الرجل إلى الاعتراف بأن القرآن من عند الله، وليس من عند محمد، وبالتالي إلى دخول الإسلام، وذلك من خلال كتابه الثاني، وهو عبارة عن محاضرة ألقاها أمام معهد الكومنولث البريطاني بلندن عن "القرآن والعلم الحديث" يحكى في هذا الكتاب أن فرنسا استضافت في أواخر الثمانينيات من القرن العشرين، وفي عهد الرئيس الفرنسي "فرانسوا ميتران" مومياء الفرعون المصرى

"منفتاح" المعروف "بفرعون موسى" أو "فرعون الخروج"، وهو بالطبع غير فرعون الاضطهاد المسمى بـ"رمسيس الثاني": حيث مات "رمسيس الثاني" وقت أن كان موسى عليه السلام بأرض مدين، وخلفه ابنه الفرعون "منفتاح" أو "منبتاح" كما يطلق عليه أحيانًا... استضافت فرنسا مومياء منفتاح لإجراء اختبارات وفحوصات أثرية ومعالحة عليها.

وقد قام بهذه المهمة فريق من أكبر علماء الأثارية فرنسا، وأطباء الجراحة والتشريح برئاسة البروفيسور "موريس بوكاي".

وبينما كان المعالجون مهتمين بترميم المومياء... كان اهتمام رئيسهم "موريس بوكاي" مختلفًا عنهم للغاية: كان يحاول أن

يكتشف كيف مات هذا الملك الفرعوني؟ وفي ساعة متأخرة من الليل... ظهرت نتائج تحليله النهائية... لقد كانت بقايا الملح العالقة في جسده أكبر دليل على أنه مات غربطًا...! وإن جثته استخرجت من البحر بعد غرقه فورًا، ثم أسرعوا بتحنيط جثته لينجو بدنه!

لكن أمرًا غريبًا ما يزال يحيره وهو، كيف بقيت هذه الجثة دون باقى الجثث الفرعونية المحنطة أكثر سلامة من غيرها، برغم أنها استخرجت من البحر... كان "موريس بوكاي" يعد تقريرًا نهائيًا عما كان يعتقده اكتشافًا جديدًا في انتشال جثة فرعون من البحر وتحنطيها بعد غرقه مباشرة، حتى همس أحدهم في أذنه قائلا: لا تتعجل، فإن السلمين يتحدثون عن غرق هذه المومياء... ولكنه استنكر بشدة هذا الخبر، واستغربه، فمثل هذا الاكتشاف لا يمكن معرفته إلا بتطور العلم الحديث وعبر أجهزة حاسوبية حديثة بالغة الدقة، فقال له أحدهم: إن قرآنهم الذي يؤمنون به يروى قصة عن غرقه، وعن سلامة جثته بعد الغرق...!!

فازداد ذهولا، وأخذ يتساءل... كيف يكون هذا، وهذه المومياء لم تكتشف أصلا إلا في عام ١٨٩٨م؛ أي منذ مائة عام، بينما قرآنهم موجود قبل أكثر من ألف وأربعمائة عام؟!



وشغلت هذه القضية "موريس بوكاي" وتطورت مواقفه "وسافر إلى الملكة العربية السعودية لحضور مؤتمر طبى يوجد فيه جمع من علماء التشريح المسلمين... وهناك كان أول حديث تحدثه معه عما اكتشفه من نجاة جثة فرعون بعد الغرق... فقام أحدهم، وفتح له المصحف، وأخذ يقرأ له قوله تعالى: ، وأَيْنَ نَجِكَ مِنْكَ لِتُكُونَ لِمَنْ خَلَفُكَ وَابَدُ وَإِنْ كُلِيرًا مِنَ ٱلنَّاسِ عَنْ مَا يُلِيا المناس ، يونس: ٩٢.

لقد كان وقع الآية عليه شديدًا... ورجُّت له نفسه رجّة جعلته يقف أمام الحضور ويصرخ بأعلى صوته: "لقد دخلت الإسلام وآمنت بهذا القرآن".

تلك قصة هي إسلام "بوكاي" أشهر الأطباء الجراحين في فرنسا، ودخوله هذا الدين من باب العلم، والتحليل الأمين الصادق لإحدى آيات الله المبثوثة في أرض الواقع المشاهد، ومطابقتها في كتاب الله عز وجل منذ ١٤٤٥ عامًا مضت...١١

فما يضير الإسلام أن خرج أحد السفهاء من الغربيين يدفعه العداء القديم والحقد الدفين فأحرق نسخة من كتاب الله، وعبث بأخرى؛ ظنا منه أن ذلك الفعل الخسيس سيمنع الإقبال المتزايد في أوروبا والعالم على اعتناق الإسلام. غير أن أوجب الواجبات على الأمة الإسلامية هو الذبّ عن القرآن الكريم مصدر الثوابت الأول في الإسلام، ويكون ذلك باتخاذ تدابير وإجراءات وأعمال يكون من شأنها مواجهة المخاطر التي تهدد الأمة الإسلامية بتشويه القرآن الكريم وطمس أحكامه وحقائقه وهداياته في أذهان بعض المسلمين والغربيين وتضليلهم وصدهم عن اتباعه والعمل به بأحقر الوسائل وأحط السلوك.

#### ومن أهم الأعمال والوسائل للذبُّ عن القرآن الكريم؛

١- الدعوة إلى التوسع في دعم برامج حفظ القرآن الكريم، وتقرير أجزاء مناسبة منه، يتم تدريسها وتحفيظها للناشئة في مختلف مراحل الدراسة، مع إحياء دور المؤسسات التي كانت تهتم بتحفيظ القرآن، مثل الكتاتيب في مختلف الدول الإسلامية.

٢- دعوة الجامعات الإسلامية إلى التعاون من 34 أجل إقامة هيئة إسلامية عالمية متخصصة

في ترجمة معانى القرآن الكريم الى اللغات العالمية. ويكون من مهامها مراجعة الترجمات الموجودة حاليًا.

٣- إنشاء مرصد إسلامي عالى لكافة الأبحاث والدراسات التي تظهر على شبكة المعلومات الدولية "الإنترنت"، والتي تتناول القرآن الكريم خاصة والإسلام عامة. وتبويبها وتحديد اتجاهاتها والرد عليها ردًا علميًا هادفًا، واظهار الدراسات الغربية الإيجابية للقرآن الكربم والإسلام، وذلك باللغات العربية.

٤- إعداد برامج إعلامية جادة "مرئية ومسموعة" تثبت في العقل المسلم القرآن الكريم، وتوضح علومه وأسس تفسيره.

٥- متابعة وكشف الدراسات التي تظهر في العالم الإسلامي، والتي تدعو إلى قراءة جديدة للقرآن الكريم بغير ضوابط، الأمر الذي يؤدي إلى تفريغ المحتوى الإيماني للقرآن الكريم، وجعله نصًا تراثيًا بمكن التحكم في فهمه وتأويله، والعمل على تنبيه المؤسسات البحثية والأكاديمية إلى خطورة تأثيراتها.

٦- دعم برامج تعليم اللغة العربية، وتعميق الفهم باللسان العربى لتأصيل الفهم السليم للقرآن الكريم.

٧- توجيه الباحثين والدارسين، وخاصة في أقسام الدراسات العليافي الجامعات الإسلامية، إلى الاهتمام بنقد ودراسة كافة الأبحاث التي تصدر عن المستشرقين والمتغربين على السواء والتي تحاول التشكيك بالقرآن والإسلام أو تشويههما.

٨- على المؤسسات الدينية الإسلامية ضرورة التواصل مع الفضائيات في كافة أنحاء العالم لكشف الأضاليل والأباطيل والمفاهيم المغلوطة التي تحملها كتب المستشرقين.

٩- أن يقوم العالم الإسلامي بإنشاء جائزة دولية للباحثين الغربيين المنصفين تجاه الإسلام والقرآن الكريم.

١٠- دعم التواصل بين كافة الجامعات والمؤسسات والهيئات والجمعيات الإسلامية من أجل توحيد الرؤى والمواقف والجهود، للوقوف أمام كل خطريهدد الإسلام، ويمس ثوابته.

١١- ضرورة إنشاء مؤسسة ترجمة ونشر، تعمل

على الترجمة الدقيقة للكتب الجيدة التي تعرف بالإسلام وثقافته قديمًا وحديثًا باللغات الأوروبية الكبرى.

وفي خضم هذه الأحداث الجسام التي تهدد الأمة الإسلامية في أساس وجودها، ومصدرها في دينها، ودستورها في حياتها؛ فإن العلماء مدعوون اليوم قبل غيرهم أن يجنُّدوا أقلامهم لنقد ما صدر وما يصدر من تصرفات شائنة تجاه القرآن الكريم والإسلام، وتقويمها وإبداء الرأي العلمي بكل تجرد وموضوعية في كل ما يُنتجه الغرب من أفكار وكتابات تخطط المقاييس العقلية والخلقية، وبخاصة تلك الاستنتاجات الخاطئة التي وصفت الإسلام بالإرهاب والتطرف، وهو دين الحبة والتواصل الإنساني مع جميع الأمم والشعوب، وكذلك الرد على ما يذيعه ذيولهم من الملحدين والعلمانيين والباقى عن الإسلام في مجتمعاتنا.

إن تفشى ظاهرة الإساءة إلى الإسلام وإلى رسوله الكريم محمد صلى الله عليه وسلم، وحرق المصحف في أوروبا وأمريكا؛ بحيث أصبحت عدوى تصيب كل عُنصري مُتعضب يجهل حقائق الإسلام في هذه الأماكن يرجع في الأساس إلى الخلط بين الإسلام كدين وواقع المسلمين المزري، فضلا عن الشبهات التي أثارها المستشرقون في مناهج التعليم الغربية لإقامة جدار عازل بين الإسلام والمجتمع الغربي؛ وذلك لمنع الإنسان غير المسلم من التعرف على مبادئ رسالة الإسلام ونبيه محمد صلى الله عليه وسلم الذي بعثه الله للناس كافة؛ لأن هناك مراكز للأبحاث والدراسات في الغرب تحذر مما تسميه "أسلمة الغرب"، وأعربت عن قلقها ومخاوفها من سرعة انتشار الإسلام في هذه البلاد، وتوقعت أنه خلال سنوات قليلة ستتحول الكثير من البلدان الأوربية إلى دول إسلامية إن لم يتم وقف المد الإسلامي هناك، وبالتالي نجد ما يسمى بظاهرة الخوف من الإسلام.

وقد انصب اهتمام الكثير من المنظمات والهيئات والمؤسسات العاملة فيحقل الدعوة الإسلامية على متابعة هذه الظاهرة وتحليل أسبابها ونتائجها؛ فاتفق الجميع على أن أسباب هذه الظاهرة ترجع-كما أسلفنا القول- إلى الشبهات التي أثارها المستشرقون في مناهج التعليم الغربية لمنع التعرف على الصورة الحقيقية للاسلام، بالإضافة إلى الجهل بحقائق الإسلام وأحكامه وأخلاقه، وتبارت وسائل الإعلام الغربية في دعم التصورات المغلوطة عنه، خاصة الخلط بين الإسلام وواقع المسلمين، فضلأعن تحميل الإسلام مسؤولية السلوك غير السوي الذي يصدر عن بعض المسلمين الذين مثلوا النموذج الأسوأ عن الشخصية المسلمة، ومن ثم عن الإسلام نفسه. مما أسهم كثيرًا في تصديق تلك الصور النمطية المشوهة.

وهذا يبين لنا أهمية الدور الذي يقوم به الفرد المسلم الملتزم بأحكام دينه في الدعوة إلى الإسلام ورفع راية القرآن وتنفيذ سنة خير الأنام محمد صلى الله عليه وسلم، والاقتداء به في السلوك والأخلاق.

فإن في التزام الفرد بمبادئ الإسلام وهدى القرآن الكريم وإقامة سنة الرسول الكريم هي أفضل تعبير عن الدعوة إلى رسالة الإسلام الخالدة، وأصدق بيان لمعاني القرآن المجيد، وأبلغ رد في مواجهة العابثين بنُسَخ القرآن الكريم في بلاد الغرب؛ ممن يحسبون ذلك بطولة وحرية تعبير، وهي بطولة موهومة وحرية تعبير حمقاء مغشوشة مجنونة تمثل الحقارة في أبشع صورها والدناءة في أفجر أحوالها.

إن التزام الفرد المسلم بأخلاق النبي المصطفى صلى الله عليه وسلم التزامًا حقيقيًّا وواقعيًّا لهو أعظم الأثريُّ تكميم أفواه هؤلاء الذين يتخلصون بالباطل على القرآن الكريم، ويخوضون بجهل في سيرة خاتم الأنبياء والمرسلين.

والله المستعان.





الله المحرم". (صحيح مسلم: ١١٦٣).

من نور كتاب الله وجوب شكر الله تعالى في الشدة والرخاء

قال الله تعالى: ﴿ قُلْ مَن يُتَغِيبُمُ مَن ظُلَمَتِ ٱلَّذِ وَٱلْبَحْرِ ثَدْعُونَهُ تَضَرُّعُا وَخُفِّيةً الَّينَ أَنْجَنْنَا مِنْ هَلَاهِ. لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلشُّنكُوينَ اللهُ عُلَى اللَّهُ يُنْجَيِّكُم مِنْهَا وَمِن كُلِّي كُرْبٍ

(الأنعام: ٢٢- ٢٣).

paid and, till laugh House thing play

مي هدي رسول الله

صالح الله حالية وسالح

## الحث على إنظار المعسر أو إسقاط الدين عنه

عن عبد الله بن أبي قتادة رضى الله عنه: أنَّ أبا فَتَادَةً، طلب غريمًا له، فتوارى عنه ثم وجَدَهُ، فَقَالَ: إِنِّي مُعْسِرٌ، فَقَالَ: آللُهُ؟ قَالَ: آللُهُ؟ قَالَ: فإنى سمعتُ رسولَ الله صلى الله عليه وسلم يقولُ: "مَن سُرَّهُ أَنْ يُنْجِيَهُ اللَّهُ مِن كُرَبِ يَومِ القيامَة، فَلَيْنَفُسُ عن معسر، أو يضع عنه".

(صحيح مسلم: ١٥٦٣).



فضل صيام يوم عاشوراء

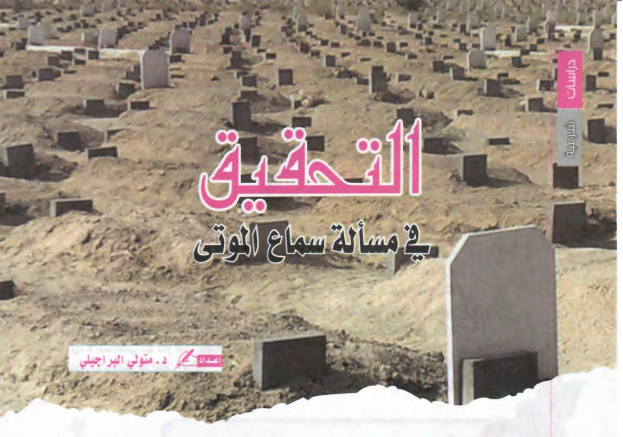
عن أبي قتادة الأنصاري رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سُئلَ عن صَوْم يوم عاشُوراء؟ فقال: يُكفُرُ السُّنَّةُ المَاضِيَةُ. (صحيح مسلم: ۱۱۲۲).

## من دلائل الثبوة

شق صدر النبي صلى الله عليه وسلم

عَنْ أَنْسَ بْنِ مَالِكِ رضي اللَّه عنه، قَالَ: قَالُ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: وأُتِيتُ فَانْطَلَقُوا بِي إِلَى زَمْزُمَ، فَشُرحَ عَنْ صَدْرِي، ثُمُّ اغُسلُ بِمَاءِ زَمْزُمَ، ثُمُ أَنْزِلْتُ، (صحيح مسلم: ١٦٢).







الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير المرسلين.

أما بعد، هل الموتى يسمعون من يزوروهم ويكلمهم أم لا يسمعون؟ هذه المسألة اختلف أهل العلم هيها، وهي من المسائل التي يسوغ الخلاف هيها، بناءً على الأدلة التي وردت هيها، وبإعمال القواعد الأصولية والفقهية واللغوية وغير ذلك، ففريق يرى أن الموتي يسمعون بإطلاق، وفريق يرى أنهم لا يسمعون بإطلاق، وفريق يرى أنهم يسمعون الحال دون حال، ولكل فريق أدلته، لكن الجميع متفقون على أن الموتى لا يملكون نفعًا ولا ضرًا لأحد من الأحياء.

أولاً: أدلة من قال: إن الموتى يسمعون:

دحدیث أنس رضي الله عنه عن النبي صلى الله علیه وسلم قال: "إن المیت إذا وضع في قبره، إنه لیسمع خفق نعالهم إذا انصرفوا (متفق علیه).

 ٢- حديث أنس بن مالك رضي الله عنه-النداء على قتلى بدر- وفيه.. حتى إذا كان اليوم الثالث، أمر براحلته فشُدَّت برحلها، ثم

مشى واتبعه أصحابه.. حتى قام على شفة الطوي؛ فجعل يناديهم بأسمائهم وأسماء آبائهم، فقال: يا أبا جهل بن هشام، يا أمية بن خلف، يا عتبة بن ربيعة، يا شيبة بن ربيعة، أسرَكم أنكم أطعتم الله ورسوله؟ هل وجدتم ما وعد ربكم حقًا، فإنًا قد وجدنا ما وعدنا ربنا حقًا، فقال عمر: يا نبي الله، تُكلِّم أجسادًا لا أرواح فيها، كيف يسمعوا، تُكلِّم أجسادًا لا أرواح فيها، كيف يسمعوا، صلى الله عليه وسلم: والذي نفسي بيده، ما أنتم بأسمع لما أقول منهم، ولكنهم لا يقدرون أن يجيبوا. قال قتادة: أحياهم الله عز وجل أن يجيبوا. قال قتادة: أحياهم الله عز وجل له حتى سمعوا قوله توبيخا وتصغيرًا ونقمة وحسرة وندمًا (الطوي: البئر التي طويت)، وواه البخاري ومسلم وغيرهما.

٣- عن أبي هريرة رضي الله عنه، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أتى المقبرة، فقال: السلام عليكم دار قوم مؤمنين وإنا إن شاء الله بكم لاحقون... (متفق عليه).

الأحاديث الثلاثة فيها إثبات أن الموتى يسمعون، وفي الحديث الثالث

لكن النبي صلى الله عليه وسلم بين أن هؤلاء لهم أمر خاص، عندما قال صلى الله عليه وسلم: والله ما أنتم بأسمع لما أقول منهم.

٤- حديث أبي هريرة رضي الله عنه في رد
 النبي صلى الله عليه وسلم على من يسلم
 عليه، ذلك من خصائص النبي صلى الله
 عليه وسلم.

وهناك من أهل العلم من ضم إليه حديث ابن مسعود رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن لله ملائكة سياحين في الأرض يبلغوني من أمتي السلام (رواه النسائي وأحمد وغيرهما، قال الحافظ العراقي في تخريج الإحياء: سنده جيد، وحسنه الألباني في صحيح الجامع). فجمعوا بين حديث أبي هريرة وحديث ابن مسعود رضي الله عنهما، وقالوا: إن إبلاغ مسعود رضي الله عنهما، وقالوا: إن إبلاغ عن طريق الملائكة.

٥- حدیث رد المیت السلام علی من یسلم علیه، فیه تنازع بین أهل العلم فی الحکم علی سنده، ولو قلنا بصحته فیکون من باب القاء السلام علی الموتی عند الزیارة، لا یتعدی ذلك إلی عموم سماء الموتی.

ومن أهل العلم من ذهب إلى أن إلقاء السلام على الموتى أمر تعبُّدي، كما نُسلَم في الصلاة عن اليمين والشمال. وإن السلام على الموتى من باب الدعاء لهم بالرحمة.

وممن قال بسماع الموتى فريق من أهل العلم، منهم ابن تيمية (وإن كان نقل عنه قول آخر وهو أنهم يسمعون في حال دون حال، كما سيأتي) وابن كثير، وابن رجب والقاضي عياض والنووي وغيرهم، ومن المعاصرين الشنقيطي، الذي ذهب إلى أن آيات نفي سماع الموتى لا تخالف الأدلة الصحيحة في سماعهم، ورجع السماع (انظر تفسير ابن كثير ٦/ ٢٣٤- ٣٣٧، أهوال القبور لابن رجب

قال ابن القيم: قد شرع النبي صلى الله عليه وسلم لأمته إذا سلموا على أهل القبور أن يسلموا عليهم سلام من يخاطبونه، فيقول خاطبهم النبي صلى الله عليه وسلم، ولا يخاطب إلا من يسمع.

٤- عن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ما من أحد يسلم علي إلا رد الله علي روحي، حتى أرد عليه السلام (صحيح سنن أبي داوود وغيره).

ه- عن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ما من رجل يمر على قبر رجل كان يعرفه في الدنيا فيسلم عليه إلا رد الله عليه روحه حتى يرد عليه السلام (أورده ابن الجوزي في العلل المتناهية وضعفه، وكذلك ضعفه الألباني، انظر السلسلة الضعيفة ٤٤٣، وضعفه الأرناؤوط في تخريج سير أعلام النبلاء ١٩١٢/١٥، وغيرهم، ورواه ابن عبد البر عن ابن عباس رضي الله عنهما معلقا، البر عن ابن عباس رضي الله عنهما معلقا، العلم منهم ابن تيمية، والقرطبي، والعراقي والشوكاني وغيرهم.

وقالوا: إن الحديثين يؤكدان ما ذهبنا إليه من إثبات سماع الموتى.

## مناقشة أدلة الفريق الأولء

١- سماع الميت لخفق نعال المشيعين له، ذلك خاص بأول وضع الميت في القبر ولا يتعدى لغيره، مقدمة لسؤال الملكين-كما في تمام الحديث- فيأتيه ملكان فيُجلسانه ويقولان له: من ربك؟ فيقول: ربي الله: فيقولان له: ما دينك؟ فيقول: ديني الإسلام، فيقولان، ما هذا الرجل الذي أرسل فيكم؟...

٢- نداء النبي صلى الله عليه وسلم لأهل الطوي (القليب) في بدر، من معجزات النبي صلى الله عليه وسلم وخصوصية له.

وقول عمر رضي الله عنه للنبي صلى الله عليه وسلم: يا رسول الله أتناديهم بعد ثلاث، وهل يسمعونه؟ يقول الله عز وجل: (إنك لا تُسمع الموتى).

فهذا يدل على أن عدم سماع الموتى كان مستقرًا عند الصحابة، لذا استدل عمر رضي الله عنه بالأية؛ لأنها العمدة في المسألة.



المسلّم: السلام عليكم دار قوم مؤمنين... وهذا خطاب لن يسمع ويعقل، ولولا ذلك لكان هذا الخطاب بمنزلة خطاب المعدوم والجماد.

والسلف مجمعون على هذا، وقد تواترت الآثار عنهم بأن الميت يعرف زيارة الحي ويستبشربه (انظر الروح ١/٨. ولم أقف على أحد نقل الإجماع في هذه المسألة، فإن الخلاف واقع فيها من أيام الصحابة رضي الله عنهم). ثانيًا: أدلة الذين قالوا إن الموتى لا يسمعون: قوله سبحانه وتعالى: (هَ لَا لَنْهُ النَّهُ النَّالَةُ اللَّهُ النَّا اللَّالَةُ النَّا اللَّهُ النَّالَةُ النَّالَةُ اللَّهُ النَّالَةُ اللَّهُ النَّالَةُ اللَّهُ النَّالَةُ النَّالَةُ النَّالَةُ النَّالَةُ النَّالَةُ النَّالَةُ النَّالَةُ النَّالَةُ النَّالَةُ النّالَةُ النَّالَةُ النَّالِقُلُولُولُولُ النَّالِي النَّالَةُ النّالَةُ النَّالِي النَّالِي النَّالِي النَّالَةُ النَّالِي النَّالَةُ النَّالِي النَّالَةُ النَّالِي النَّالِيُلُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي النَّالِي النَّالِي الل

وعن عروة قال: ذُكرَ عند عائشة رضي الله عنها أن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن الميت يُعذَب في قبره، ببكاء أهله عليه".. وفيه.. وهل أبو عبدالرحمن (ابن عمر) كما وَهل يوم قليب بدر، في قوله: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قام على القليب وفيه قتلى بدر من المشركين، فقال لهم ما قال: إنهم ليسمعون ما أقول.

وقد وقد أن النما قال: انهم ليعلمون الآن أن ما كنت أقول لهم حق، وإنما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: لقد علموا حين تبوؤوا مقاعدهم من النار، ثم قرأت: (إن لا تنفي النبي ) (النمل: ٨٠)، (رما أن يسبع من النبي النبي النبي وفاطر: ٢٢) (رواه البخاري ومسلم وغيرهما)؛ فعائشة رضي الله عنها حملت الآيات على الحقيقة، وجعلت ذلك أصلاً لعدم سماع الموتى.

## مناقشة أدلة الفريق الثاني:

قول عائشة رضي الله عنها: وَهل (ابن عمر رضي الله عنهما)؛ فالعلماء صوبوا رواية ابن عمر رضي الله عنهما)؛ فالعلماء صوبوا رواية ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: إنهم الآن ليسمعون، وردوا قولها فيه: وهل، لأنه مُثبت، وهي نافية، ولأنه لم يتضرد بذلك بل تابعه أبوه عمر وأبو طلحة رضي الله عنهما، وغيرهما (انظر أحكام الجنائز للألباني ص١٣٣).

وقالوا: إن قوله سبحانه وتعالى: (إِنَّهُ لَا يُسْتِمُ النَّهِ النَّهِ الْأَنْ يُسْتِمِ تَنْ النَّهُ النَّهِ النَّهُ النَّهِ النَّهِ النَّهُ النَّامُ النَامُ النَّامُ ا

فِ أَشُورٍ )؛ ذلك من المجاز، وأن الكفار الأحياء شُبُهُوا بالموتى.

وأجيب عن ذلك: بأن معنى الآيتين تشبيه الكفار الأحياء بالموتى، لكن هذا لا يمنع الاستدلال بهما؛ لأن الموتى لما كانوا لا يسمعون حقيقة، وذلك مقرر ومعلوم عند المخاطبين، شُبه بهم الكفار، وهذا كقوله تعالى: (ولا تُسمع الصم الدعاء إذا ولوا مدبرين)؛ فقد شبه الله تعالى في الآية الكفار بالصم الذين لا يسمعون، ومن المعلوم أن الأصم لا يسمع حقيقة.

يقول ابن كثير: "قد استدلت أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها بهذه الآية (إنك لا تسمع الموتى) على توهيم عبد الله بن عمر في روايته مخاطبة النبي صلى الله عليه وسلم القتلى الذين ألقوافي قليب بدر بعد ثلاثة أيام، ومعاتبته إياهم وتقريعه لهم، حتى قال له عمر: "يا رسول الله، ما تُخاطِب من قوم قد جيفوا ؟ فقال: والذي نفسي بيده ما أنتم بأسمع لما أقول منهم، ولكن لا يجيبون".

وتأولته عائشة على أنه قال: إنهم الآن ليعلمون أن ما كنت أقول لهم حق... والصحيح عند العلماء رواية ابن عمر.... وثبت عنه صلى الله عليه وسلم أن الميت يسمع قرع نعال المشيعين له إذا انصرفوا عنه، وقد شرع النبي صلى الله عليه وسلم لأمته إذا سلموا على أهل القبور أن يسلموا عليهم سلام من يخاطبونه... وهذا خطاب لمن يسمع ويعقل، ولولا هذا الخطاب لكانوا بمنزلة خطاب المعدوم والجماد" (انظر تفسير ابن كثير المعدوم والجماد" (انظر تفسير ابن كثير

وقد وردت رواية عن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها، وفيها: ما أنتم بأسمع لما أقول منهم. في مغازي ابن إسحاق، قال ابن حجر بإسناد جيد (انظر: فتح الباري ٧/ ٣٠٣).

ذلك بعض أهل العلم. يقول الإمام النووي: "ويستحب إذا دخل بيته أن يسلم، وإن لم يكن فيه أحد، وليقل السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، وكذا: إذا دخل مسجدًا أو بيتًا لغيره ليس فيه أحد، يستحب أن يسلم ... (انظر الأذكار: ص ٢٥٨).

وكذلك ذكر القرطبي في تفسير قوله تعالى: «فَإِنَّا مُنْفَلِكُمْ فَقَ الْفُهِكُمْ فَقَ الْفُهِكُمْ فَقَ الْفُهِكُمْ فَقَ الْفُهِكُمْ فَقَ الْفُهِكُمْ فَيَعَلَّمُ فَيْ الْفُهِ مُسْرَكَةً فَيْهِمُهُ اللهِ مُسْرَكَةً فَيْهِمُهُ اللهِ اللهُ ورداً (النور: ١١).

قال: وقيل المراد بالبيوت المسكونة، أي فسلموا على أنضسكم... وقالوا: يدخل في ذلك البيوت غير المسكونة، ويسلم المرء فيها على نضسه..

قال ابن العربي: "القول بالعموم في البيوت هو الصحيح، ولا دليل على التخصيص.. (انظر تفسير القرطبي: ٣١٨/١٢).

وقد يكون السلام على الملائكة وعلى الجن السلم.

فلا ينبغي أن نجعل أدلة السماع هي الأصل، بل الأصل عدم السماع، والاستثناء هو ما ورد به الشرع في سماعهم في بعض الأحوال.

وقد ذهب إلى ذلك جماعات من أهل العلم، كالألوسي (انظر روح المعاني: ٢٥٥/٦)، وابن عابدين (انظر رد المحتار ١٨٠/٣)، وللألوسي رسالة الآيات البينات في عدم سماع الأموات بتحقيق الألباني، وقد رجِّح فيها ما ذهب إليه الألوسي. وكذلك رجِّح هذا القول اللجنة الدائمة (انظر رجِّح هذا الاول، وابن باز وابن عثيمين، وغيرهم.

ولعل مما يؤيد هذا حديث الحوض الذي رواه جماعة من الصحابة في الصحيحين وغيرهما، وفيه أن النبي صلى الله عليه وسلم يقول: يا رب أمتي أمتي، فيقال: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك، فيقول النبي صلى الله عليه وسلم: سحقًا سحقًا، بعدًا. بعدًا. هذا والله أعلم.

والحمد لله رب العالمين.

فهكذا الموتى الذين ضرب لهم المثل، لا يجب أن يُنفى عنهم جميع أنواع السماع المعتاد، كما لم ينف ذلك عن الكفار، بل قد انتفى عنهم السماع المعتاد الذي ينتفعون به، وأما سماع آخر فلا يُنفَى عنهم (انظر مجموع الفتاوى ٤/ ٥٩٥- ٢٩٩).

ثالثا: الموتى يسمعون في حال دون حال: يقول ابن تيمية بعد أن ذكر الأدلة في يقول ابن تيمية بعد أن ذكر الأدلة في المسألة: "هذه النصوص وأمثالها تبين أن الميت يسمع في الجملة كلام الحي، ولا يجب أن يكون السمع له دائمًا، بل قد يسمع في حال دون حال، كما قد يعرض للحي، فإنه يسمع أحيانًا خطاب من يخاطبه، وقد لا يسمع لعارض يعرض له يخاطبه، وقد لا يسمع لعارض يعرض له (انظر مجموع الفتاوى: ٣٦٤/٢٤).

### الترحيح

أولاً: مسألة سماع الموتى من مسائل الغيب الذي اختص الله تعالى بعلمه، إلا ما أعلمنا الله به.

ثانيًا: الأصل أن الموتى لا يسمعون حسب ما ورد في الآيات، وأن حمل الدليل على الحقيقة مقدم على حمله على المجاز، كما هو مقرر في الأصول، ما لم يأت صارف يصرفه من الحقيقة إلى المجاز.

فقوله سبحانه وتعالى: (وما أنت بمسمع من في القبور)، وقوله تعالى: (إنك لا تسمع الموتى ولا تسمع الصم الدعاء إذا ولوا مدبرين)؛ دليل على عدم سماع الموتى على العموم، لكن يُستثنى من ذلك ما ورد الشرع بتخصيصه كالسماع لخفق النعال في أول الدفن، فهذا ثابت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلا مجال للتنازع فيه.

وأما القاء السلام عند الزيارة، فحمله على الحقيقة-وهو الأصل- لا يلزم منه أنهم يسمعون.

لوجود نظائر لذلك لا يقتضي منها السماع، كالسلام في الصلاة عن اليمين واليسار، وكذلك إلقاء السلام، إذا دخل بيته وإن كان ليس فيه أحد، كما ذهب إلى



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله.

وبعد: فما يزال الحديث موصولًا عن صلاة الجمعة، وما يتعلق بها من أحكام ومسائل، وقد انتهينا من الحديث عن منهيات صلاة الجمعة، ونواصل في هذا اللقاء الحديث عن شروط صلاة الجمعة، وما يتعلق بها من أحكام ومسائل.

وِقبِل أن نتكلم عن شروط صلاة الجمعة

رُبِي فَي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَالْفَرِقَ بِينَ السَّرِطُ وَالْفَرِقَ بِينَ السَّرِطُ الْصِحَةِ: شَرَطُ الْصِحَةِ:

الشرط هو ما يلزم من عدمه عدم المشروط، ولا يلزم من وجوده وجود المشروط ولا عدمه. ولنوضح ذلك بمثال:

عندما نقول: إن الطهارة شرط لصحة الصلاة فمعنى ذلك أن من صلى بغير طهارة فصلاته باطلة قطعًا، ولكن مَن تطهر وصلى فهل نستطيع القول: إن صلاته صحيحة؟ الجواب: لا، لأننا لا ندري هل تحقق باقي الشروط أو لا، فلزم من عدم الطهارة عدم صحة الصلاة، ولكن لم يلزم من وجود الطهارة وجود صحة الصلاة إلا إذا انضم اليها سائر شروط الصحة. وهكذا القول

## اعداد کے د. حمدي طه

ية شروط وجوب العبادة، فشرط الوجوب إذا انتفى سقط الوجوب، ولكن وجوده لا يكفي ية تحقق الوجوب حتى توجد بقية شروطه.

وعلى هذا فقولنا: إن صلاة الجمعة لها شروط صحة وشروط وجوب، يعني أنه لا تصح صلاة الجمعة إلا بتحقق جميع شروط صحتها، فإن انتفى شرط واحد منها أو أكثر لم تصح، كما أنها لا تجب على الإنسان إلا إذا وُجد جميع شروط الوجوب، فإن تخلّف شرط منها أو أكثر لم تَجِب، وبهذا ندرك أنه لا تلازم بين الصحة والوجوب، فقد يضترقان وقد يجتمعان، مثال افتراقهما:

"ما نهيتكم عنه فاجتنبوه، وما أمرتكم به فأتوا منه ما استطعتم" (رواه البخاري من حديث أبي هريرة).

وهذا يعني أن يكون الإنسان خاليًا من الأعدار المانعة من أداء صلاة الجمعة ومن هذه الأعدار:

ا- المرض الذي لا يقدر معه على الوصول الى مكان الصلاة، أو يقدر عليه بمشقة غير معتادة، للحديث السابق، ولحديث طارق بن شهاب، فإن استطاع تلافي المشقة وجبت عليه الجمعة قال المالكية؛ ومرض يشق معه حضور الجمعة والجماعة ماشيا وراكبًا وإن لم يشتد.... فإن شق عليه ماشيًا لا راكبًا وجبت عليه الجمعة إن كانت له دابة أو لم تُجحف به الأجرة وإلا فلا (انظر منح الجليل شرح على مختصر فلا (انظر منح الجليل شرح على مختصر بالمريض الشيخ عليش ١/٥٠١)، ويلحق بالمريض الشيخ الفاني الذي لا يقدر على المشي ولا يجد مركبًا.

٢- الأعمى الذي لا يجد قائدًا وليس بقريب من المسجد، فإن وجد قائدًا ولو بأجرة المثل وجبت عليه الحمعة. وهذا مذهب الجمهور لكن قال ابن عابدين الحنفي: "بل يظهر لي وجوبها على بعض العميان الذي يمشى في الأسواق ويعرف الطرق بلا قائد ولا كُلفة، ويعرف أي مسجد أراده بلا سؤال أحد، لأنه حينئذ كالمريض القادر على الخروج بنفسه، بل ريما تلحقه مشقة أكثر من هذا" (حاشية رد المحتار ۱۹۷/۲)، ويشهد له حديث ابن أم مكتوم أنه أتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله إنه ليس لي قائد يقودني إلى المسجد، فسأل رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يُرخُص له فيصلي في بيته فرَّخص له، فلما ولي دعاه فقال: "هل تسمع النداء بالصلاة؟ فقال: نعم قال: فأجب" (رواه مسلم).

البلوغ شرط في وجوب الجمعة، فلا تجب الجمعة على الصبي، ولكن إذا صلى الصبي الجمعة صحت منه؛ لأن البلوغ شرط وجوب لا شرط صحة.

الخطبة شرط في صحة الجمعة، فلو صلت جماعة من المسلمين الجمعة بغير خطبة كانت الصلاة باطلة، ولكن الوجوب باق عليهم ولم يسقط بانتفاء الخطبة؛ لأنها شرط صحة لا شرط وجوب.

## أولاً؛ شروط وجوب الجمعة، الشرط الأول؛ البلوغ،

فلا تجب الجمعة على صبي، ولا خلاف في ذلك إلا رواية شاذة عند الحنابلة في الصبي المميز، ذكرها ابن قدامة في المغني؛ فقال: وذكر بعض أصحابنا في الصبي المميز رواية أخرى أنها واجبة عليه بناء على تكليفه ولا معول عليه (المغني- ابن قدامة ١٧١/٢).

والأصل في ذلك ما ورد عن طارق بن شهاب عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "الجمعة حق واجب على كل مسلم في جماعة؛ إلا أربعة: عبد مملوك، أو امرأة، أو صبى، أو مريض". رواه أبو داود.

وعموم قول النبي صلى الله عليه وسلم:
"رُفِعَ القلم عن ثلاث: عن الصبي حتى يحتلم، وعن النائم حتى يستيقظ، وعن المجنون حتى يفيق". وهو دليل على أن البلوغ شرط وجوب في النائر العبادات.

## الشرط الثاني: الذكورة:

فلا تجب الجمعة على امرأة، ولا خلاف في ذلك أيضًا، قال ابن المنذر: "أجمع كل مَن نحفظ عنه من أهل العلم أن لا جمعة على النساء"، ودليل هذا الشرط حديث طارق بن شهاب السابق.

## الشرط الثالث: القدرة على أدائها:

والأصل في ذلك عموم قول الله تعالى: «لا يكلف الله نفسًا إلا وسعها» (سورة البقرة: ٢٨٦)، وقول النبي صلى الله عليه وسلم:



عاجب (رواه مسلم). ٣- التخلف لحاجة لا يقوم بها غيره

كتمريض مريض محتاج إلى من يُمرّضه؛ لأن حق المسلم آكد من حق الجمعة.

لخوف على مال له بال إن تركه أُخِذَ منه من سلطان أو لص أو ضياع، وكذلك إن استؤجر على حراسة كمن يقوم بحراسة المرافق العامة أو الخاصة، وكذلك المجندين من الجيش والشرطة المكلفين بالحراسة في وقت الجمعة.

٥- شدة المطر والطين ونحوهما، والأصل في ذلك ما روي عن ابن عباس أنه قال لمؤذنه في يوم مطير: "إذا قلت أشهد أن محمدًا رسول الله فلا تقل حي على الصلاة قل: صلوا في بيوتكم"؛ فكأن الناس استنكروا، قال: فعله من هو خير مني، إن الجمعة عزمة، وإني كرهت أن أحرجكم فتمشون في الطين والدحض" (رواه البخاري).

قال النووي: "في هذا الحديث دليل على سقوط الجمعة بعذر المطر ونحوه وهو مذهبنا ومذهب آخرين. (شرح النووي على صحيح مسلم ٢٠٨/٥).

٦- كل ما كان ذو رائحة كريهة بسبب مرض أو ثوم أو يصل نيئين ونحوهم ولا يمكن إزالتها قبل الجمعة، فإن أمكن إزالتها وجبت ويدل لذلك حديث جابر بن عبد الله رضى الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "من أكل من هذه الشجرة يريد الثوم فلا يغشانا في مساجدنا" (رواه البخاري ومسلم)، والعلة في ذلك عدم إيداء الناس والملائكة، وقد جاءت في رواية أخرى؛ قال جابر رضي الله عنه: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "من أكل الثوم والبصل والكراث فلا يقرين مسجدنا؛ فإن الملائكة تتأذى مما يتأذى منه بنو آدم" متفق عليه. وقد ذكر أهل العلم أمورًا غير هذه محلها المطولات؛ منها الخوف من عدو، عدم وجود ثباب تستره بما يليق بحاله، ومن وجب عليه قود-بفتح القاف والواو القصاص-، ورجا بعدم الخروج إلى الجمعة أن يحصل له

عضو جاز له التخلف عنها. الشرط الرابع: الإقامة

فيشترط لوجوب الجمعة أن يكون مقيمًا فلو كان مسافرًا فلا تجب عليه الجمعة، واستدلوا علي ذلك بقول النبي صلى الله عليه وسلم: "ليس على مسافر جمعة" (رواه البيهقي من حديث ابن عمر رضي الله عنهما) وضعفه بعض أهل العلم وصححه آخرون. (انظر إرواء الغليل في تخريج أحاديث منارالسبيل للألباني ١١/٣).

قال ابن عبد البر: "وأما قوله "ليس على مسافر جمعة" فإجماع لا خلاف فيه. (الاستذكار ۲۹/۲).

وخالف الظاهرية فقالوا بوجوب الجمعة على المسافر وضعفوا ما استدل به الجمهور قال ابن حزم: "وسواء فيما ذكرنا من وجوب الجمعة المسافر في سفره والعبد والحر والمقيم ... ثم قال: قال الله تعالى: «يا أيها الذين آمنوا إذا نُودي للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله وذروا البيع»؛ فهذا خطاب لا يجوز أن يخرج منه مسافر ولا عبد بغير نص من رسول الله صلى الله عليه وسلم" (انظر المحلى ١٩٥٩).

والظاهر من الآثار أن الجمعة لا تجب على السافر، وهو الأقرب إلى السنة.

## وقد اختلف في السافر هل تجب عليه الجمعة إذا كان نازلاً أم لا؟

فقال جمهور الفقهاء: إنها لا تجب عليه ولو كان نازلاً وقت إقامتها، واستدلوا بما تقدم. وقال آخرون: "إنها تجب على المسافر إذا كان نازلاً وقت إقامتها، لا إذا كان سائرًا"، ومحل الخلاف هل يطلق اسم المسافر على من كان نازلاً أو يختص بالسائر؟ والراجح عدم الفرق بين المسافر النازل والمسافر السائر لعموم الحديث. لكن تُستحب له الجمعة للخروج من الخلاف، ولأنها أكمل.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.







## الله تعالى هو الوهاب بالذكور والإناث

يقول الله تعالى: ( لِلَّهِ مُلكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ يَخْلُقُ مَا يَثَلَّهُ يَهِبُ لِمِن يَثَلَهُ إِنَّكُ وَبَهَبُ لِمَن يَثَلَهُ الذُّكُورَ ۞ أَوْ يُرُوّجُهُمْ ذُكُراناً وَانَنْثَأَ وَيَحْمَلُ مَن يَثَلَهُ عَقِيمًا إِنَّهُ عَلِيمٌ فَيِرِ ) (الشورى: ٤٤: ٥٠).

قال الأمام ابن كثير رَحمَهُ الله: يُخْبِرُ
تَعَالَى أَنْهُ خَالَقُ السَّمَاوَاتَ وَالأَرْضُ وَمَالكُهُمَا
وَالْمُتَصِرُفُ فَيهِمَا، وَأَنْهُ مَا شَاءَ كَانَ، وَمَا لَمُ
وَالْمُتَصِرُفُ فَيهِمَا، وَأَنْهُ مَا شَاءَ كَانَ، وَمَا لَمُ
مَنْ يَشَاءُ، وَلاَ مَانعَ لَمَا أَعْطَى، وَلاَ مُعْطِي لَمَا
مَنْ يَشَاءُ، وَلاَ مَانعَ لَمَا أَعْطَى، وَلاَ مُعْطِي لَمَا
مَنعَ، وَأَنّهُ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ، وَ (يَهُبُ لَمْ يَشَاءُ
إِنَاثًا) أَيْ: يَرْزُقُهُ الْبَنَاتَ فَقَطْ. قَالَ الْبَغُويُ:
وَمِنْهُمْ لُوطُ، عَلَيْهِ السَّلامُ، (وَيَهَبُ لَمْ يَشَاءُ
الذَّكُور) أَيْ: يَرْزُقُهُ الْبَنِينَ فَقَطْ. قَالَ الْبَغُويُ:
كَابُرَاهِيمَ الْخَليل، عَلَيْهِ السَّلامُ لَمْ يُولَدُ لَهُ
أَنْثُى. (أَوْ يُرَوَّجُهُمَ ذُكْرَانًا وَإِنَاثًا) أَيْ: ويُعْطَي
أَنْثُى. (أَوْ يُرَوِّجُهُمُ ذُكْرَانًا وَإِنَاثًا) أَيْ: ويُعْطَي

على هذه الآية الكريمة: قَسَّمَ سُبُحانَهُ حَالَ الزَّوْجَيْنِ إِلَى أَرْبَعَةَ أَقَسَام اشْتَمَل عَلَيْهَا الْوُجُود، وَأَخْبِرَ أَن مَا قَدُره بَينهمَا من الوَلَد فقد وهبهما إيَّاه وَكَفَى

كراهية الذرية من البنات عادة جاهلية

إن عدم الرضا بالذرية من الإناث من صفات أهل الجاهلية التي ذمها الله تعالى في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا يُشِرَ أَمَدُهُم إِلْأُنتَى ظُلَّ وَجَهُهُ مُسْوَدًّا وَهُوَ كَظِيمٌ اللهِ بَنُورَى مِنَ الْفَوْمِ مِن شُوَّةٍ مَا أَيْشِرَ بِهِ الْمُسْكُلُهُ عَلَى هُونِ أَدْ يَدُسُّهُ، فِي ٱلنَّرَابُ آلَا سَآةَ مَا يَعَكُبُونَ ) (النحل:

قَوْلُهُ: (وَاذَا بُشُرَ أَحَدُهُمْ بِالْأَنْثَى ظُلِّ وَجُهُهُ مُسُودًا) أي: كنيبًا من الهم.

قَوْلُهُ: (وَهُوَ كَظِيمٌ) سَاكتُ مِنْ شَدَّة مَا هُوَ فِيه من الحزن.

قَوْلُهُ: (يَتُوارَى مِنَ الْقَوْمِ) أَيْ: يَكُرَهُ أَنْ يَرَاهُ التاس.

قَوْلُهُ: (أَيْمُسكَهُ عَلَى هُونَ) أَيْ: إِنْ أَبْقَاهَا أَبُقَاهَا أَبُقَاهَا مُهَانَةً لا يُورِّثُهَا، وَلا يَعْتَني بِهَا، وَيُفضل أَوْلادَهُ الذكور عليها.

قَوْلُهُ: (أَمْ يَدُسُّهُ فِي التَّرَابِ) أَيْ: يَدُفْنُهَا حَيَّةً في التراب، كما كانوا يَصْنعُونَ في الجاهليّة. (تفسير ابن كثير- ج٤ - ص٥٧٨).

قال ابن عثيمين رحمهُ الله: كراهية البنات، لا شك، أنه من أمر الجاهلية، وفيه نوع من التسخط على قضاء الله وقدره. والإنسان لا يدرى، فلعل البنت خير له من أولاد ذكور كثيرين، وكم من بنت صارت بركة على أبيها في حياته ومماته، وكم من ابن صار نقمة ومحنة على أبيه في حياته، ولم ينفعه بعد مماته. (فتاوى علماء البلد الحرام ص١٣٩٥).

## ابنة أبي حمزة الأعرابي:

كان لأبي حمزة الأعرابي زوجتان، فولدت إحداهما بنتاً، فغضب واجتنبها، وصار يسكن في بيت زوجته الأخرى، فأحست الأولى به يوماً عند الثانية فجعلت تلاعب ابنتها الصغيرة وتقول:

ما لأبي حَمْزة لا يَأْتَينَا

يَظُلُ فِي النَّيْتِ الَّذِي يُلِينَا غَضْيَانَ أَلاَ تَلَدُ الْبِنْيِثَا

ثَالِلُهُ مَا ذَلِكَ فِي أَيْدِيثًا

نحُنُ كَالزُّرْعِ لزَّارِعِينَا

نُثبتُ مَا قَدْ زَرَعُوهُ فينا

بالعَبد تعرضًا لمُقْته أن يتسخط مًا وهبه، وَبِدَأَ سُبْحَانَهُ بِذِكْرِ الْإِنَاتُ فَقِيلٍ جِبِرًا لَهُنَّ لأجل استثقال الوالدين لكانهن، وقيل وهُوَ أحسن إنما قدمهن لأن سياق الكلام أنه فاعل مَا يَشَاء، لا مَا يَشَاء الأبوان؛ فإن الأبوين لا يُريدَان إلاَّ الذُّكُورِ غَالبًا وَهُوَ سُبْحَانَهُ قد أُخبر أنه يخلقَ مَا يَشَاء، فَبِدَأَ بِذِكْرِ الصِّنْفِ الَّذِي يشاء ولا يُريدهُ الأبوان. وَعَنْدي وَجه آخر وَهُوَ أنه سُبُحانهُ قدم ما كَانَت تُؤخره الحاهليَّة. (تحفة المودود- لابن القيم- صـ١٦).

قال الإمام أبو بكر البيهقي (رحمه الله): كُلّ مَنْ وُلِدَ لَهُ مِنَ الْمُسْلِمِينَ وَلَدٌ ذَكَرٌ أَوْ أَنْتُى فَعَلَيْهِ أَنْ يَحْمَدُ اللَّهِ جَلِّ ثَنَاؤُهُ عَلَى أَنْ أَخْرَجَ مِنْ صُلْبِهِ نَسَمَةُ مِثْلُهُ تَدْعَى لُهُ، وَتُنْسَبُ إِلَيْه، فَيَعْبُدُ الله لعبادته، ويُكثر به في الأرض أهل طاعته. (شعب الإيمان- للبيهقي- ج ١١. ص١٠٤).

## السجود لله شكرا على نعمة الذرية

يُستحبُ للوالد أن يُسجِدُ شُكُراً لِلَّهِ سُنْحَانُهُ وتعالى تعالى أن يعلم أن زوجته قد أنجبت، وأن الله قد جعل من نسله من يقول: (لا إله إلا الله ، محمد رسول الله)؛ فعَنْ أَبِي بِكُرَةً، رَضَيَ اللَّه عَنَّهُ أَنَّ النَّبِيِّ صلى اللَّه عليه وسلم، كَانَ إِذَا أَتَّاهُ أَمْرُ يِسْرُّهُ أَوْ بُشَرَ بِهِ خَرَ سَاجِدًا شَكْرًا لِلَّهِ تَبَارِكَ وتعالى. (صحيح ابن ماجه للألباني، حديث

قال الشيخ: عبد الرؤوف المناوي (رحمه الله): قوله: (خُرُ سَاجِدًا شَكْرًا لله): أي سقط على الفور هاويا إلى إيقاع سجدة لشكر الله تعالى على ما أحدث له من السرور، ومن ثم ندب (استحبً) سجود الشكر عند حصول نعمة واندفاع نعمة، والسُّجُودُ أقْصَى حَالَة العَبُد فِي التواضع لربه وهوأن يضع مكارم وجهه بالأرض وينكس جوارحه، وهكذا يليق بالمؤمن كلما زاده ربه محبوباً ازداد له تذللاً وافتقاراً إليه، فبه ترتبط النعمة ويجتلب المزيد (لئن شكرتم لأزيدنكم)، والمصطفى صلى الله عليه وسلم أشكر النُحْلُق للحق، لعظم يقينه فكان يفزع إلى السجود. (فيض القدير- عبد الرؤوف المناوي-46 ج٥- ص١١٨)



فلما سمعها أبو حمزة ندم على ما فعل ورجع إليها. (بهجة الجالس- لابن عبد البر-صـ۱٦٢).

## أضرار عدم الرضا بالذرية من البنات

نستطيع أن نوجـز آثار وخطورة عدم الرضا برزق الله تعالى بالذرية من البنات في الأمور التالية.

(١) عدم الرضا بالبنات فيه اعتراض على قَدر الله تَعَالى، وهو القائل: (جُبُ لِمَن يَثَاهُ إِنْكُا وَيَهَبُ لِمَن يُثَاثُهُ ٱلذُّكُورَ ) (الشوري: ٤٩).

(٢) فيه ردُّ لهبة الله تعالى بدلاً من شكرها وكفى بذلك تعرضاً لغضب الله.

(٣) فيه تشبه بأخلاق أهل الجاهلية. قال تعالى: ( وَإِذَا يُشِرَ أَحَدُهُم بِٱلْأَنْقُ طَلُّ وَجُهُمُ مُسْوَدًا رَفُو كُفِّيمٌ ) (النحل: ٥٨).

(٤) فيه دليل على الجهل والخلل في العقل.

(٥) يجعل الزوجة تتحمل ما لا تطيقه، فبعض الأزواج يغضبون على الزوجة بمجرد أن يرزقها الله تعالى بالأنثى.

## فائدة طبية مهمة

لقد أثبتت التجارب والأبحاث العلمية الحديثة أن نوع المولود لا دخل للمرأة فيه مطلقاً، وأن الرجل هو الذي يحمل في حيناته النوعين (الذكر والأنثى) بإذن الله تعالى، والمرأة لا تحمل في جيناتها إلا نوعاً واحداً وهو (الأنثى) فالله تعالى هو الذي جعل الرجل هو المسؤول عن تحديد نوع المولود. (كلمات وأفعال ومعتقدات خاطئة- طلعت زهران- ص٢٤).

## فضل الإحسان إلى البئات

حثنا نبينا صلى الله عليه وسلم على الإحسان إلى البنات والاهتمام بتربيتهن؛ فعَنْ أنس بُن مَالك، رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَنْ عَالَ جَارِيَتَيْنِ حَتَّى تَبْلَغَا جَاءَ يَوْمَ الْقَيَامَةِ أَنَا وَهُو وَضُمُّ أَصَابِعُهُ. (صحيح مسلم- حديث

قَوْلُهُ: (مَنْ عَالَ جَارِيْتَيْنِ)؛ أَيْ: أَنْفَقَ عَلَى

بنتين صغيرتين أو أخوات أو غيرهما، وقام بما تحتاجان إليه من طعام وشراب وكساء، وغيرذلك.

قَوْلُهُ: (حَتَّى تَبُلُغًا)؛ تَدْرِكَا سِنَ النَّلُوغُ، وهو أربع أو خمس عشرة سنة، أو ظهور إحدى علامات البلوغ، كنزول دم الحيض.

قَوْلُهُ (جَاءَ يَوْمَ القَيَامَةَ أَنَا وَهُو كَذَلْكَ) أَيْ: جَاءَ يُوم القيامة مُصَاحبًا لي.

قال ابن عثيمين (رحمه الله): العول في الغالب يكون بالقيام بمئونة البدن؛ من الكسوة والطعام والشراب والسكن والفراش ونحو ذلك، وكذلك يكون في غذاء الروح؛ بالتعليم والتهذيب والتوجيه والأمر بالخير والنهي عن الشروما إلى ذلك. (شرح رياض الصالحين- ج٣- صـ١٠ ().

وعَنْ عَائشَةً، رَضَيَ اللَّهُ عَنْهَا زُوْجِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم، قَالَتْ: جَاءَتْني امْرَأَةٌ، وَمَعَهَا ابْنَتَانِ لَهَا، فَسَأَلَتْنِي فَلَمْ تَجِدُ عِنْدِي شَيْئًا غَيْرَ تَمْرَة وَاحِدَة، فَأَعْطَيْتُهَا إِيَّاهَا، فَأَخَذَتُهَا فَقَسَمَتُهَا بَيْنَ ابْنَتَيْهَا، وَلَمْ تَأْكُلُ مِنْهَا شَيْئًا، ثُمُّ قَامَتُ فَخَرَجَتُ وَابْنَتَاهَا، فَدُخَلَ عَلَيَّ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم فحَدُثتُهُ حَديثُهَا، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَن ابْتُلِّي مِنَ البَنَاتَ بِشَيْءٍ، فَأَحُسَنَ إِلَيْهِنَّ كُنَّ لَهُ سِتُرًا مِنَ النّار. (صحيح مسلم- حديث ٢٦٢٩)

قَوْلُهَا (فَسَأَلَتْني) أي: طَلَبِت منى عَطيَّةً. قَوْلُهَا (فَقَسَمَتُهَا بِيْنَ ابْنَتَيْهَا، وَلَمْ تَأْكُلُ مِنْهَا)، أيْ: مَعَ جُوعِهَا إِذْ يُسْتَبُعَدُ أَنْ تَكُونَ شَبْعَانَةَ مَعَ جُوع ابْنتَيْهَا. (مرقاة المفاتيح- على الهروي-ج٧- ص٠٠١٣).

قَالَ الْإِمامِ النَّووِي (رَّحْمُهُ اللَّه)؛ قَوْلُهُ: (مَنْ ابْتَلِيَ مِنْ البِنَاتِ بِشَيْءٍ) إِنْمَا سَمَّاهُ ابْتِلاَءُ لأَنَّ النَّاسَ يَكُرُهُونَهُنَّ فِي الْعَادَةِ. (صحيح مسلم بشرح النووي- ج١٦- صـ١٧٩).

قُوْلُهُ: (مَنْ ابْتُلَى مَنْ الْبَنَاتِ بِشَيْء)؛ قال الإمام القرطبي (رَحمَهُ الله)؛ من امتحن واختيرَ بالذرية من البِنَات، (فأحْسَنَ الْيُهِنِّ): صانهن وقام بما يصلحهن، ونظر في أصلح 47



الأحوال لهن، فمن فَعَلَ ذلك، وقَصَدَ به وجه الله تعالى، عافاه الله تعالى من النار، وباعده منها، وهو المُعَبَّر عنه بالستر من النار. ولا شك في أن من لم يدخل النار دخل الجنة. (المضهم- للقرطبي-ج٦- ص٦٣٦).

## وقفة صادقة مع النفس

إن الذرية نعمة كبيرة من الله تعالى، وبمجرد أن يُبَشَّر المسلم بأن الله قد رزقه بمولود؛ ينبغي أن يحمد الله تعالى، دون أن يسأل هل هو أذكر أم أنثى؟ ففي كل خير، إن شاء الله، ولا فرق بينهما إلا بالتقوى والعمل الصالح.

روى البخاري في الأدب المفرد عن كثير بن عُبيد قال: كَانَتْ عَانشَةُ رَضِي اللَّهُ عَنْهَا، إِذَا وَلَد فِيهِمْ مَوْلُودُ يَعْنِي فِي أَهْلَهَا لا تَسْأَلُ عُلْامًا وَلا جَارِيةَ تَقُولُ خُلقَ سَوِيّا فَإِذَا قِيلَ نَعْمُ قَالَتَ: الْحَمُدُ للَّهِ رَبُ الْعَالَمِينَ. (صحيح الأدب المفرد- للألباني- حديث (٩٥١).

قَالُ وَاثِلَهُ كَبُنُ الْأَسْقَعِ، رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ: إِنْ مَنْ يُمِنْ الْمُرْأَة تَبْكيرهَا بِالأَنْثَى قَبْلَ الذّكر، وَذَلِكَ أَنَ اللّهُ تَعَالَى قَالَ: (يَهَبُ لَنْ يَشَاءُ إِنَاثاً وَيَهَبُ لَنْ يَشَاءُ إِنَاثاً وَيَهَبُ لَنْ يَشَاءُ إِنَاثاً وَيَهَبُ لَنْ يَشَاءُ إِنَاثاً وَيَهَبُ لَنْ يَشَاءُ الذّكُورَ) فَبَدَأَ بِالإِنَاثِ. فَبدأ بِالإِنَاثِ. فَبدأ بِالإِنَاثِ. وَبدأ بِالإِنَاثِ. (الجامع الأحكام القرآن للقرطبي ج١٦ صـ٤٧).

وعلى المسلم أن يرضى بما قَسَمَهُ اللّه تعالى له من الدرية ذكوراً أم إناثاً، فإن الرزاق هو الله، والوهاب هو الله تعالى.

وليعلم العبد المسلم أنه لا يدري أين الخير. قال الله تعالى: (عَابَا وُكُمْ وَأَبْنَا وُكُمْ لا تَدُونَ الْمَاوَكُمْ وَأَبْنَا وُكُمْ لا تَدُونَ أَنْهُمْ أَوْبُهُمْ أَنْهُمُ وَمُرَّدًا لَكُمْ أَنْهُ مِنْكُمْ أَنْ أَنْهُمُ وَمُنْ لَا تَعْلَمُونَ ) (البقرة: ٢١٦). وكم من أنثى كانت سبباً لسعادة أبويها في الدنيا والأخرة؛ وكم من ذكر كان سبباً في شقاء أبويه وهذا مُشاهد في واقعنا المعاصر، شقاء أبويه أي وهذا مُشاهد في واقعنا المعاصر، قدرهُ الله تعالى وكتبه قبل خَلق السماوات والأرض، وذلك لعلمه بأحوال عباده.

قال تعالى: (إِنَّاكُلُ فَيْ حَقَّهُ مَثَلًا) (القمر: ٤٩)؛ قال الإمام البغوي (رَحِمَهُ اللَّه)؛ أيْ: مَا خَلَقْنَاهُ فَمَقَدُورُ وَمَكْتُوبٌ فِي اللَّوْحِ الْحَفُوظِ، قَالَ الحِسَنُ؛ قَدَرَ اللَّه لَكُلَ شَيْءٍ مِنْ خَلُقه قَدَرَهُ الَّذِي يَنْبَغِي لَهُ. (تَفسير البغوي- جَ٧ تَصحير البغوي- جَ٧ تَصحير البغوي- جَ٧

وقال جل شأنه: (وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنَى وَلَا نَضَعُ إِلَّا مِلْمِيهِ فَي (فَصِلت: ٤٧)؛ قال الإمام الطبري (رَحْمَهُ الله): يَقُولُ تَعَالَى ذَكُرهُ: وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنْثَى مِنْكُمُ أَيُّهَا النَّاسُ مِنْ حَمْلِ وَلاَ نُطْفَة إِلاَّ وَهُو عَالَمٌ بِحَمْلَهَا إِيَّاهُ وَوَضَعِهَا، وَمَا هُو؟ ذَكُرُ أَو أَنْثَى ؟ لاَ يَخْفى عَلَيْهِ شَيْءُ مِنْ ذَلك. (تفسير الطبري - ج١٩ - صـ٣٤٧).

وليتأمل هذا الذي يُسخط على الذرية من الإناث، كيف يكون حاله لو أن الله تعالى كَتُبَ عليه أن يكون عقيماً، لا ذرية له.

## وسائل تربية البنات

نستطيع أن نُوجِزُ وسائل تربية البنات في الأمور التالية:

(١) يجب على الوالد أن يحسن تربية البِنْت وتأديبها وَتَعْليمها.

(٢) ينفق الوالد عليها ويُؤدي إليها حُقُوقها
 كاملة حسب استطاعته.

 (٣) يجب على الوائد عدم تفضيل أحد من البنين عليها في المعاملة.

 (٤) يعاملها والدها بلطف ولين ويتجنب استخدام العنف معها.

(٥) يجب على الوالد أن يُحسن اخُتيّار الزوج الصالح والمناسب لابنته.

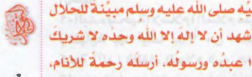
(٦) يجب على الوالد عدم إجبار ابنته على الزواج بشخص لا تريده.

 (٧) تكرار زيارة الوالد الابنته في بيتها بعد الزواج. (من الهدي النبوي- محمد عفيفي-ص٩٩٠)

وآخِـرُ دَعُواطًا أَنِ الْحَمْدُ لَلَّهُ رَبِّ الْعَالَمِينَ. وَصَلَّى اللَّهُ وَسَلَّمَ عَلَى نَبِينَا مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آله، وأضحابه، والتَّابِعِينَ لَهُمْ بِإِحْسَانِ إِلَى يَوْمَ الدُينِ.







الحمدُ لله مُنْزِل الشرائع والأحكام، وجاعل سُنَّة نبيَّه صلى الله عليه وسلم مبيَّنة للحلال والحرام، والهادي مَن اتَّبِعَ رضوانَه سُبُل السَّلام. وأشهد أن لا إلهَ إلا اللَّه وحدَّه لا شريكَ له، شهادة تحقيق على الدوام. وأشهدُ أنَّ محمَّدًا عبدُه ورسولُه، أرسلُه رحمةُ للأنام، وعلى آله وصحبه الكرام. أما بعد: فإن الهاتف (التليفون) نعمة من نعم الله عز وجل لا بدأن نستخدمها في الخير، وهناك ضوابط يجب مراعاتها:

> ١- البساطة في اقتناء أجهزة المحمول والبعد عن المغالاة والرياء والسمعة، وتكليف الإنسان نفسه أكثر من طاقتها؛ فعَنْ أبي الدُّرْدَاءِ رضى الله عنه عَن النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: عَنْ أبي الدُّرُدَاءِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ: " مَا طَلَعَتُ شَمْسٌ قَطَّ إلاَّ بُعثَ بِجَنْبَتَيْهَا مَلَكَانِ يُنَادِيَانِ إِنَّهُمَا يُسْمِعَانِ مَنْ عَلَى الأَرْضِ غَيْرَ الثَّقُلُينِ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ هَلَمُوا إِلَى زَيْكُمْ، فَإِنَّ مَا قُلَّ

## د. عبد القادر فاروق

وَكُفِّي خَيْرٌ مِمَّا كَثْرِ وَأَنَّهِي، وَلا آبَتْ شَمْسُ قط إلا بُعثُ بِجَنْبَتَيْهَا مَلْكَانَ يُنَادِيَانَ: اللهُمَّ أَعْطَ مُنْفَقًا خَلَفًا وَأَعْطَ مُمْسِكًا تَلَفًا" أُخْرِجِهُ الْبِيهِقِي فِي شَعِبِ الْإِيمَانِ ١٧-١٣، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة ١-٤٠٨ برقم ٢٤٣.

٢- التأكد من صحة الرقم أولاً حتى لا تزعج مريضًا أو تقلق نائمًا.

٣- مراعاة وقت الاتصال فاذكر أن للناس
 أشغالاً وأوقاتًا لطعامهم وراحتهم ووقت
 الاتصال يقاس على وقت الزيارة.

لو دق الهاتف أثناء حديثك مع آخر؛
 فعليك أن تستأذنه قبل أن ترد على
 الهاتف.

احذر الإفراط والمبالغة في مرات الاتصال، وأحسن الظن بأخيك المسلم فقد يكون نائمًا وقد يكون مشغولاً.

آ- مراعاة مدة الاتصال ومقياسها (لكل مقام مقال، ولكل حدث حديث، ولكل مقال مقدار) والضرورة تقدر بقدرها؛ فابتعد عن الثرثرة التي لا تفيد واشغل وقتك بالطاعة وذكر الله تعالى.

٧- على المتصل أن يُعرف بنفسه فيقول أنا فلان أو معك فلان.

 ٨- سكوت المتصل عندما يطلب الآخرين فيه سوء أدب؛ فبعضهم اذا وجد امرأة تكلم وإذا وجد رجلاً لم يتكلم ويغلق الخط.

٩-البدء بتحية الإسلام (السلام عليكم) والنهاية بها أيضًا بدلاً من استعمال كلمة (ألو) فإلقاء السلام فيه حسنات كثيرة؛ فعَنْ عمْرَانَ بنِ عَنْ عمْرَانَ بْنِ حُصَيْن رضي الله عنه أنَّ رَجُلاً جَاءَ إلَى حُصَيْن رضي الله عنه أنَّ رَجُلاً جَاءَ إلَى النَّبِيِّ صَلَّى الله عَنه أنَّ رَجُلاً جَاءَ إلَى عَلَيْكُمْ، فَرَدَّ عَلَيْه فَسَلَّم فَقَالَ: السَّلاَمُ عَلَيْكُمْ، فَرَدَّ عَلَيْه فَسَلَّم فَقَالَ: السَّلامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ الله، فَرَدَّ عَلَيْه ثُمَّ جَلسَ فَقَالَ: السَّلامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ الله، فَرَدَّ عَلَيْه ثُمَّ جَلسَ فَقَالَ: السَّلامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ الله وَبَركاتُهُ فَرَدً عَلَيْه ثُمَّ جَلسَ فَقالَ: السَّلامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ الله وَبَركاتُهُ فَرَدً عَلَيْه ثُمَّ جَلسَ فَقَالَ: السَّلامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ الله وَبَركاتُهُ فَرَدً عَلَيْه مُثَمَّ جَلسَ فَقَالَ: السَّلامُ ثُمَّ جَلسَ فَقَالَ: السَّلامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ الله وَبَركاتُهُ فَرَدً عَلَيْه ثُمَّ جَلسَ فَقَالَ: السَّلامُ عَشَرُ حَسَنَات. أخرجه أحمد وأبو داود وألا والترمذي، وحسنه الألباني في صحيح والترمذي، وحسنه الألباني في صحيح الكلم الطيب ص١٥٥.

١٠ مراعاة خفض الصوت وعدم رفع الصوت والصراخ في التليفون، قال تعالى (وَالْفِيدُ فِي مَنْوَكُ إِنَّ الْكُرَّ

ٱلأَضْوَاتِ لَصَوْتُ ٱلْمَدِينِ، سورة لقمان الآية (١٩).

فائدة: أكبر عالم أصوات يهودي يعيش في أمريكا أسلم بسبب هذه الآية عندما قام بعمل معدل للتردد لجميع الأصوات فوجد أن أكبر معدل للتردد هو صوت الحمار.

١١- المرأة لا ترفع سماعة التليفون العادي في وجود رجل، والزوجة لا ترد على المكالمات القادمة على تليفون زوجها لما فيه من الحفاظ على حيائها وعفتها وتبتعد عن الاسترسال في المكلام ولا ترد إلا للضرورة منعًا للفتنة، وسدًّا لذريعة الفساد.

قال الله تعالى لزوجات النبي صلى الله عليه وسلم، وأمهات المؤمنين أطهر هذه الأمة قلوبًا رضي الله عنهن جميعًا: الأمة قلوبًا رضي الله عنهن جميعًا: (يُلِنَا اللهُ اللهُ عَنهن جميعًا: فَالَا مَنْ اللّهَ اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الله وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

وعَنْ أُسَامَةَ بُنِ زَيْدِ رَضِيَ اللَّهَ عَنْهُمَا، عَنِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «مَا تَرَكَتُ بَعْدِي فِتْنَةَ أَضَرَّ عَلَى الرِّجَالِ مِنَ النِّسَاءِ، أَخرجِه البخاري ومسلم.

وعَنْ أَبِي سَعِيد الْخُدْرِيُّ، عَنِ النَّبِيُ صَلَي الله عَلَيْهِ وَسَلِّم، قَالَ، وإنَّ الدُّنْيَا حُلُوَة خَضرَةٌ، وَإنَّ الله مُسْتَحْلَفُكُمْ فِيهَا، فَيَنْظُرُ كَيْفَ تَعْمَلُونَ، فَاتَّقُوا الدُّنْيَا وَاتَّقُوا النَّسْاءَ، فَإنَّ أُوْلَ فِتُنْهَ بَنِي إِسْرَائِيلَ كَانَتْ لِيَ النِّسَاءِ، أَخْرَجِه مَسَلَم، وَيَ حَدِيثِ النِّسَاءِ، الخَرْجِه مَسَلَم، وَيَ حَدِيثِ النِّسَاءِ، (لَيُنْظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ،

١٢- التُحلي بأدب التخاطب والحوار،

والبعد عن السّب والشتم، وعدم التكبر والتعالى على الناس واحتقار البسطاء. قال تعالى: (يَأَيُّنَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكُرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ شُهُوبًا وَقِبَالِلَ لِنْعَارَفُواْ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَنْصَنَّكُمْ إِنَّ ٱللَّهُ عَلِيمٌ خِرِّ) سورة الحجرات الآية (١٣).

١٣- يحرم شغل وقت الانتظار (الكول تون) بالقرآن؛ لأن القرآن أعظم من أن يكون نغمة للمحمول أو أن يشغل به وقت الانتظار لأنه قد تنقطع الآية أو الذكر عند كلمة لا يُحْسُن الوقوف عليها، وكذلك لا يجوز شغل وقت الانتظار بغناء أو موسيقي لأن الغناء والموسيقي محرمة.

١٤- عدم استخدام تليضون العمل في حاجة خاصة؛ فلا يستخدم تليفون العمل إلا في العمل فقط.

١٥- احذر من تتبع هواك في سؤال العلماء فبعض الناس يسأل هذا، ويأخذ من هذا، ويرد على ذاك ويجادل أهل العلم ويضرب كلام بعضهم ببعض. قال الله تعالى: (أَفْرَيْتُ مِن أَغَذُ إِلْهِمُ هُونهُ وَأَضَلَّهُ ٱللَّهُ عَلَىٰ عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَىٰ مَهْمِهِ. وَقَلْمِهِ. وَجَعَلُ عَلَىٰ بَصَرِهِ غِشَنُوةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ) سورة الجاثية الأية: ٢٣.

١٦- احذر تسجيل كلام المتكلم بدون إذنه وعلمه، بل بعضهم يسجل للعلماء وينشر كلامهم ويتصرف بالزيادة والنقص؛ وهذا من الخيانة.

١٧- احذر جهاز التنصت والتجسس على المكالمات؛ لأن من استمع إلى حديث قوم وهم له كارهون يُصَبّ في أذنيه الرصاص المذاب يوم القيامة.

١٨- المحافظة على أسرار الناس وعدم كشفها؛ فقد يتصل بك زميلك فتقول لك زوجتك من هذا؟ فتقول هذا فلأن يطلب منى قرضًا أو معه مشكلة مع زوجته،.....

عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللُّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلَّمَ: ﴿إِذَا حَدَّثَ الرَّجُلُ بِالحَدِيثِ ثُمَّ التَّفْتَ فَهِيَ أَمَانَةً» أخرجه أبو داود، وحسنه الألباني في السلسلة الصحيحة ١١/٣٠.

١٩- المعاكسات في التليفون محرمة، وبعضهم يتسلى بأذية الناس، والعياذ

٢٠ احذر الكذب فبعضهم يقول أنا في البيت وهو ليس كذلك، والكذب من الكبائر، ويهدى إلى النار.

٢١- احذر الشات (وهو مكالمة البنات عبر الإنترنت)؛ فهي خلوة محرمة لا تجوز وتؤدي إلى شر عظيم وفساد

٢٢- احذر سعار الاتصال (بعض الناس يستيقظ من نومه ويفتح أجندة التليفونات، ويتصل بهذا في البيت، ثم يتصل بهذا في العمل يرفه عن نفسه، ويلقى بأذاه على الآخرين ويشغلهم ويعطلهم).

٢٣- احذر الهاتف الوهمي، ومعناه أن البعض يريد من الناس أن يحترموه فيوهمهم وهو جالس معهم أن الوزير الفلاني أو الرجل الشهير فلان يتصل عليه، وهذا ليس حقيقيًّا، لكن من باب الرياء والسمعة.

٢٤- احذر الهاتف السيئ فبعض الناس يُقلُد مجرمًا أو بلطجيًا في صوته، ولو من باب المزاح، ويُدْخل الرعب والخوف على الآخرين؛ فعَنْ عَبْد الرَّحْمَٰنِ بْنِ أَبِي لَيْلَى، قَالَ: حَدَّثْنَا أَصْحَابُ مُحَمَّدُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، أَنَّهُمْ كَانُوا يَسيرُونَ مَعَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّم، فَنَامَ رَجُلُ مِنْهُمْ، فَانْطَلَقَ بُعْضُهُمْ إِلَى حِبْلِ مَعَهُ فَإْخَذَهُ، فَفَرْعَ، فَقَالَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لاَ يَحلُ لَسُلم أَنْ يُرَوِّعَ مُسْلمًا» رواه



أبو داود، وصححه الألباني في صحيح الجامع برقم ٧٦٥٨.

٥٠- احذر الكلام في التليفون أثناء قيادة السيارة؛ فالقيادة تحتاج إلى تركيز، وقد لا يتحمل الإنسان خبرًا محزنًا أو مفرحًا، ويتسبب هذا في الحوادث، وإن كان لا بد فيوقف سيارته على جنب الطريق ويتكلم.

٣٦- احذر تصوير النساء لبعضهن في الأفراح؛ فهذا فيه عُرضة لنشر الصور والاطلاع عليها من غير المحارم، وهذا يؤدي إلى فساد كبير.

هذا السلوك عواقبه وخيمة، والله الستعان؛ لهذا نرجو أنْ يخصص موضوعٌ لتعليم الإخوة والأخوات كيفية إتلاف الصور قبل حذفها؛ لأنْ حذفها مباشرة غيرُ مأمون؛ حيث يستطيعُ البعض استعادتها ولو بعد حين.

وكذلك: من سبق لهم أن حفظوا صورًا في أجهزتهم، لا يُنصحُ ببيع الجهاز بعد استعماله، أو استبداله من عند البائع؛ لوجود خطر استعادة تلك الصور والوقوع في الحرج، خاصةً أجهزة النساء هذا والله أعلى وأعلى.

۲۷- عدم التوسع في مسألة التصوير، فبعض الناس يُصور نفسه أمام الكعبة، ويجعل الكعبة المشرفة خلفية وبعضهم يصور نفسه وهو يطوف... حتى وضع صورة البنت أو الزوجة على الهاتف ليست بضرورة.

١٨- احذر من التشويش على المصلين بالمحمول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم وإنَّ المُصلي يُنَاجِي رَبَّهُ فَلْيَنْظُرْ بِمَا يُنَاجِيهِ بِهِ، وَلاَ يَجْهَرْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْض بِالقَرَاءَة ، أخرجه البخاري. وإذا كان هذا بالنسبة للقرآن الكريم، فما بالك بنغمات التليفون المحمول؟!

٢٩- عليك بوضع الجرس العادي الذي

ينبهك أن فالأنا يتصل عليك بعيدًا عن النغمات الموسيقية المحرمة؛ كما أفتى بذلك هيئة كبار العلماء.

۳۰ لا بد من مراقبة تليفونات الأسرة (الزوجة والأولاد): فهذا حقرب الأسرة ؛ لأنه يُحاسَب عليهم فقد يرى أرقامًا لرجال أجانب مع زوجته أو مع ابنته أو يرى أرقامًا لبنات مع أولاده الذكور، وقد يرى صورًا محرمة ؛ فلا بد من المراقبة والتابعة.

الله المحدد المضرة الصحية فالموجات الكهرومغناطيسية المنبعثة من المحمول تؤدي إلى تلف خلايا المخ وأمراض أخرى، والتليفون له أضرار كثيرة على الإنسان. فلا تكثر من الكلام، بل قال المتخصصون: لا يضع الهاتف في المكان الذي يريد أن ينام فيه، ولا يضعه بجوار القلب أو الدماغ.

٣٢- من كان معتكفًا فعليه أن يحذر استخدام المحمول ويضيع اعتكافه بدلاً من أن ينشغل بالطاعات ولا يتكلم إلا لضرورة شديدة

٣٣- احذر التبذير والإسراف في الإنفاق على مكالمات المحمول أنت وأسرتك وسوف يحاسبك الله على مالك من أين اكتسبته وفيما أنفقته.

٣٤- احرص على استخدام المحمول في الخير، وصلة الرحم، وزيارة المريض، ولا تحرم نفسك من أجر نقل الخطى لصلة الرحم وزيارة المريض. وعليك أن تذكر غيرك بمحاضرة لعالم أو صيام الاثنين والخميس، أو الأيام القمرية (١٣،١٤،١٥) من الشهر الهجري و.....

وهناك رسالة جميلة للدكتور بكر بن عبد الله أبو زيد بعنوان "أدب الهاتف" أنصح بقراءتها: فهي مهمة في هذا الباب. وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فنواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على ألسنة الوعاظ والقصاص. وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

## أولاً: أسباب ذكر هذه القصة

- ١) هذا الحديث الذي جاءت به هذه القصة جمع متنه فضائل لا يصح منها شيء، وعلى سبيل المثال لا الحصر- كما سنبين في المتن-:
- أ) فعن التوسعة يوم عاشوراء جاء في المتن: « وسَعوا على أهليكم في عاشوراء فإنه من وسَع على أهله من ماله يوم عاشوراء وسع الله عليه سائر سنته ،.
- ب) وعن إحياء ليلة عاشوراء جاء في المتن: «من أحيا ليلة عاشوراء فكأنما عبد الله مثل عبادة أهل السماوات السبع ..
- ج) وعن الصلاة يوم عاشوراء جاء في المتن: ومن صلى أربع ركعات يقرأ في كل ركعة: الحمد مرة، وخمسين مرة قل هو الله أحد غضر الله له ذنوب خمسين عامًا ماضية، وخمسين عامًا مستقبلة، وبنى الله له في الملأ الأعلى ألف منبرمننور
- د) إلى غير ذلك من الفضائل التي سنبينها في المتن من فضل الاكتحال يوم عاشوراء، وفضل الاغتسال والتزين يوم عاشوراء.
- ٢) واشتمال الحديث الذي جاءت به هذه

## الشيخ على حشيش

القصة على هذه المجازفات التي ذكرنا بعضها يدل على أن هذا الحديث كذب مُختلق مصنوع منسوب إلى النبي صلى الله عليه

٣) ولهذه الأسباب والمجازفات قال الإمام ابن القيم في المنار المنيف، فصل (٢٧): والأحاديث التي فيها الاكتحال يوم عاشوراء، والتزين والتوسعة والصلاة فيه، وغير ذلك من فضائل لا يصح منها شيء، ولا حديث واحد، ولا يثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم فيه شيء غير أحاديث صيامه، وما عداها فباطل ومن وضع الكذابين،

ثم يقول الإمام ابن القيم: «وقابلهم آخرون فاتخذوا يوم عاشوراء يوم تألم وحزن، والطائفتان مبتدعتان خارجتان عن السنة». ثم يقول الإمام ابن القيم: «وأهل السنة يضعلون يوم عاشوراء ما أمر به النبي صلى الله عليه وسلم من الصوم، ويجتنبون ما أمر الشيطان به من البدع، اهد

٤) وهذه القاعدة التي ذكرها الإمام ابن [53]



القيم في أحاديث يوم عاشوراء جاءت من تحليل الأسانيد ونقد المتون، وسنبين نقد أئمة الحديث لمن هذا الحديث.

وقد يظن من لا دراية له أن ذكر هذه الأسباب التي بها يستبين عدم صحة المتن أمر هين، ولكنه من أقوى الردود على مزاعم المستشرق «شاخت» الذي عمل أستادًا زائرًا في الجامعة المصرية بالقاهرة عام (١٩٣٠م)، ثم عاد إليها في سنة (١٩٣٤م)، وعمل بها حتى سنة (۱۹۳۹م) ومن مزاعمه:

«ما ادعاه- جهلاً وبهتائًا- بأن المحدثين اعتنوا بالنقد الخارجي، أي من ناحية الرواة. ولم يعتنوا بالنقد الداخلي وهو نقد المتن . اهـ. قلت: وهذا من جهله حتى بتعريف علم الحديث دراية: حيث قال الإمام السيوطي في «الألضة»:

علم الحديث ذو قوانين تحد

يدرى بها أحوال متن وسند

بل ولم يدركت الأئمة التي نقدت المتن ونبهت على أمور يُعرف بها كون الحديث غير صحيح: منها كتاب الإمام ابن القيم «المنار المنيف»؛ حيث بوب بابا يتكون من عدة فصول عنون له: فقال: «التنبيه على أمور كلية يُعرف بها كون الحديث موضوعًا .. وبينًا فيها ما ذكرناه أنفًا من المجازفات في فضائل يوم عاشوراء، ومنها أيضًا ما جعله فضلاً تحت هذا الباب عنون له فقال: ومنها تكذيب الحسّ له كحديث ح (٥٨): «إن الله خلق السماوات والأرض يوم عاشوراء ». اه كما سنبينه في مثل هذه القصة.

## ثانيا: المن

روي عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله تعالى افترض على بنى إسرائيل صوم يوم في السنة يوم عاشوراء، وهو اليوم العاشر من المحرم- فصوموه، ووسعوا على أهليكم فيه، فإن من وسع على أهله من ماله يوم عاشوراء، وسع عليه سائر سنته، 54 أ فصوموه فإنه اليوم الذي تاب الله فيه على



### رابعا: التحقيق

ال قال شيخ الإسلام في كتابه «اقتضاء الصراط المستقيم» ص (٣٠١): «وضعت في يوم عاشوراء أحاديث مكذوبة في فضائل ما يُصنع فيه من الاغتسال والاكتحال وغير ذلك، وصححها بعض الناس كابن ناصر وغيره، وليس فيها ما يصح». اهـ.

٢) ولقد رد الإمام ابن الجوزي على شيخه ابن ناصر بعد أن أخذ هذا الحديث عنه كما بيِّنًا آنفًا قال: «هذا حديث لا يشك عاقل في وضعه، ولقد أبدع من وضعه وكشف القناع ولم يستحى وأتى فيه بالمستحيل كقوله: وأول يوم خلق الله من الدنيا يوم عاشوراء. وهذا تفضيل من واضعه؛ لأنه يسمى يوم عاشوراء إذا سبقه تسعة، وفيه من التحريف في مقادير الثواب الذي لا يليق بمحاسن الشريعة. وكيف يحسن أن يصوم الرجل يومًا فيعطى ثواب من حج واعتمر وقيل شهيدًا، وهذا مخالف لأصول الشرع، ولو ناقشناه على شيء بعد شيء لطال، وما أظنه إلا دس في أحاديث الثقات. وكان مع الذي رواه نوع تَغَفَّل، ولا أحسب ذلك إلا من المتأخرين .. اهـ. ٣) وأورده الإمام الشوكاني في «الفوائد الجموعة في الأحاديث الموضوعة، ص (٩٦) وقال: «رواه ابن ناصر عن أبي هريرة مرفوعًا وساقه في اللالئ مطولاً، وفيه من الكذب على الله وعلى رسوله: ما يقشعر له الجلد فلعن الله الكذابين، وهو موضوع بلا شك، اهـ.

٤) وأورد حديث القصة أيضًا ابن عراق في «تنزيه الشريعة المرفوعة عن الأحاديث الشنيعة الموضوعة» (١٥٠/٢): ونقل أن الذهبي قال: «أدخل هذا الحديث على أبي طالب العشاري، فحدث به بسلامة باطن، وفي سنده أبو بكر النجاد، وقد عمي بآخره، وجوز الخطيب أن يكون أذخل عليه». اهـ.

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد. وخلق القلم يوم عاشوراء، وخلق اللوح يوم عاشوراء، وخلق جبريل يوم عاشوراء، ورفع عيسى يوم عاشوراء، وأعطى سليمان الملك يوم عاشوراء، ويوم القيامة يوم عاشوراء، ومن عاد مريضًا يوم عاشوراء، فكأنما عاد مرضى ولد آدم كلهم، اهه.

## ثالثاء التخريج

 ا) هذا الحديث الذي جاءت به هذه القصة: أخرجه الإمام أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن الجوزي (١٠٥ هـ- ٩٩٧ هـ) عن شيخه ابن ناصر.

قال الإمام الذهبي في تذكرة الحفاظ، (٤/ ط ١٩٨/١٧): ثا ترعرع ابن الجوزي حملته عمّته إلى الحافظ ابن ناصر فاعتنى به وأسمعه الكثير. اه.

وقال الأمام الذهبي في «تذكرة الحفاظ» (3/ط ١٠٧٩/١٦) في ترجمة الحافظ محمد بن ناصر بن عمر أبي الفضل: «قال ابن الجوزي: تولى الحافظ ابن نصر تسميعي وسمعت بقراءته بسند أحمد والكتب الكبار، وعنه أخذت علم الحديث،

قلت: ولقد أخذ هذا الحديث الذي جاءت به هذه القصة عنه.

حيث أخرجه الإمام ابن الجوزي في كتابه «الموضوعات» (۱۹۹/۲) فقال: حدثنا أبو الفضل محمد بن ناصر من لفظه وكتابه مرتين قال: أنبأنا أحمد بن الحسين بن قريش، أنبأنا أبو طالب محمد بن علي بن الفتح، وقرأت على أبي القاسم الحريري، عن أبي طالب العشاري، حدثنا أبو بكر أحمد بن منصور البرسري، حدثنا أبو بكر أحمد بن سلمان النجاد، حدثنا إبراهيم الحربي، بن سلمان النجاد، حدثنا إبراهيم الحربي، الزناد، عن ابيه عن الأعرج عن أبي هريرة الزناد، عن ابيه عن الأعرج عن أبي هريرة مرهوعًا.



## المجال الأجاديث الاتمال المسال المسا

اعداد الله الشيخ على حشيش

## ثانيا: التحقيق

 ا) يتبين مما قاله الإمام الطبراني أن هذا الحديث: «غريب» وكذلك يتبين من قوله تفرد به الشاذكوني أن الشاذكوني ليس له متابع.

٢) والشاذكوني هو علة هذا الحديث:
 واسمه سليمان بن داود المنقري الشاذكوني
 البصري أبو أيوب.

٣) في «سؤالات أبي إسحاق إبراهيم بن الجنيد للإمام يحيى بن معين «رقم (٣٦) قال: «سمعت يحيى بن معين وذكر ابن الشاذكوني فقال: يكذب، ويضع الحديث». اهـ.

لا ونقل الإمام الذهبي في «الميزان» (٣٤٥١/٢٠٥/٢) قول الإمام ابن معين، وقول الإمام أبو حاتم وأقرهما، ونقل أن الإمام النسائي قال: «ليس بثقة»، ونقل أن صالح بن محمد الحافظ قال: «كان يكذب في الحديث»، ونقل أن الإمام البخاري قال: «فيه نظر». اهد.

قلت: وهذا المصطلح عند الإمام البخاري له معناه قال الإمام ابن كثير في «اختصار علوم الحديث» ص (٨٩)؛ «اصطلاحات لأشخاص ينبغي التوقف عليها؛ من ذلك أن البخاري إذا قال: في الرجل: «سكتوا عنه» أو فيه نظر، فإنه يكون في أدنى المنازل وأردئها عنده، ولكنه لطيف العبارة في التجريح؛ فليعلم ذلك». اهد نعم علمت بالمقارنة من قول الإمام ابن معين، ومن قول الإمام أبي حاتم.

وبتطبيق أقوال هؤلاء الأئمة في الشاذكوني، ثم تطبيقها على مصطلح الحديث الموضوع، تنطبق عليه تمام الانطباق.

(٩٧٩): ﴿ أَفْضَلَ المُؤْمِنِينَ رَجِلُ سَمِحَ البِيعِ،

سمح الشراء، سمح القضاء، سمح الاقتضاء، الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار، (۲/۲۱) مكتبة الحرم النبوي والحديث، رقم المخطوطة (۲۱۳/۱۰۷)، وقال: «طس عن أبي سعيد».

قلت: ،طس ،: ترمز إلى ، المعجم الأوسط للطبراني ،.

وهذا تخريج بغير تحقيق فيتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث صحيح، وهو كما سنبين أنه حديث «موضوع».

فائدة؛ وحتى يقف القارئ الكريم على معرفة هذا المصطلح لا بد من بيان معناه الاصطلاحي: الموضوع الهو الكذب المُحتَلق المصنوع، وهو شرّ الضعيف واقبحه، ويحرم روايته في أي معنى كان، سواء الأحكام، والقصص، والترغيب، وغيرها إلا مقرونًا ببيان وضعه، كذا في تدريب الراوي، ببيان وضعه، كذا في تدريب الراوي.

## أولا: التخريج

الحديث أخرجه الإمام الطبراني في المعجم الأوسط، (٢٦٧/٨) ح (٢٥٤٠)، قال: حدثنا محمد بن إبراهيم قال: حدثنا الشاذكوني، قال: حدثنا سلم بن قتيبة، قال: حدثنا عبد الله بن عبد الله الهدادي -وكان ثقة- عن أبي العلاء سمعت أبا سعيد الخدري عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أفضل عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أفضل المؤمنين ... الحديث عن أبي العلاء - وهو يزيد بن عبد الله بن الشخير- إلا عبد الله بن عبد الله بن الشخير- إلا عبد الله بن عبد الله الهدادي تفرد به الشاذكوني». اهـ.

## التحدير من الشرك في العمل

صرب مثل فاستمعوا له،

رَانُ الَّذِينَ قَدَّعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ لَنْ يَخُلُقُوا ذُبَابًا وَلَوَ اجْتَمَعُوا لَهُ وَإِنْ يَسْلَبُهُم الذُبابًا شَيْنًا لا يَسْتَنْقَدُوهُ مِنْهُ ضَعْفَ الطَّالَبُ وَالْمَطْلُوبُ،

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد،

فمن الأساليب العظيمة التي تضمّنها كتابُ الله العزيرُ بيانًا للتوحيد وأمرًا به، ونبدًا للشرك وتحذيرًا منه، أسلوبُ ضرب الأمثال التي تُخاطب العقول لتجلية الحسن وتشبيهه بأحسن التشبيهات، والتُنفير من القبيح وتشبيهه بأقبح التشبيهات؛ لتُدرك القلوبُ الواعيةُ ذلك النبون الشاسع بين الأمرين، والفرق الواسع بين الحالين والضدّين.

معمد عبد العليم الدسوقي الأساد بجامعة الأزهر

ٱلدُّبَابُ شَيْكَا لَا بِسُتَنفِدُوهُ مِسْةٌ مُنعُفَّ ٱلطَّالِبُ

رَّالْطَلُوبُ ، (الحج: ٧٣).. لترى بنفسك أطرف وأدق مثل في تصوير من يتخذه الناس سندا وغوثا في شُؤونهم، وهو أضعف من ذبابة.

على أن المثل هنا عام والخطاب فيه مُوجّه للناس كافّة، ويشمل كل من جعل لله ندا واتخذ مع الله أو من دونه إلها آخر.. والمعنى: انصتوا أيها الناس إلى هذا المثل وتدبروا مراده وتفهّموا مرماه، لتسيروا في حركتكم على هدى ولتقفوا على ما جاء فيه، وعلى وفق ما فهمتم من مغزاه، إن الذين تعبدونهم وتتجهون إليهم من دون الله «أن يخلقوا ذبابا...» وهو من أصغر الخلوقات: ولو تضافرت جهودهم وأجمعوا الخلوقات: ولو تضافرت جهودهم وأجمعوا عليه أمرهم، وهذا ترق في التحدي، كأنه قال: يستحيل أن يخلقوا الذباب حال اجتماعهم فكيف حال انفرادهم؟.

وقوله تعالى: ﴿ لَن يَخْلُقُوا ذُبَابًا ، جاء بنفي المستقبل، فهم ما استطاعوا في الماضي، ولن يستطيعوا فيما بعد؛ حتى لا يَظُن أحدهم أو جماعتهم أنهم ربما

ومما يؤكد على أهميّة هذا الأسلوب الذي طالما اعتَنَى به العربُ؛ قول الماوردي في (أدب الدنيا والدين) ص٢٩٤، "وللأمثال من الكلام موقعٌ في الأسماع، وتأثيرٌ مبلغها، ولا يكادُ الكلامُ المرسَل يبلغُ مَبلغها، ولا يؤثرُ تأثيرَها؛ لأن المعاني بها لائحة، والشواهد بها واضحة، والنفوس بها وامقة، والعقول بها موافقة؛ فلذلك ضرب الله الأمثال في كتابه وجعلها من دلائل رسله، وأوضَحَ بها الحُجّة على خلقه لأنها في المعقول معقولة وفي القلوب مقبولة".

ولما كانت الأمثالُ وضربُها بهذه المكانة، كان اعتناء القرآن بها أيما عناية، ومما زاد من أهميتها: أن الله امتدح من عقل الأمثال الواردة في كتابه الكريم، فقال: ﴿ وَمَا لَكُمْ الْمُثَالُ اللهِ المُعْلَمُ الْمُثَالُ اللهِ المُعْلَمُ اللهِ اللهِ المُثَالُ اللهُ المُثَالُ المُثَالُ اللهُ المُثَالُ اللهُ المُثَالُ اللهُ المُثَالُ المُثَالُ اللهُ المُنْ اللهُ المُثَالُ اللهُ المُثَالُ اللهُ المُثَالُ اللهُ المُثَالُ اللهُ المُنْ اللهُ المُثَالُ اللهُ المُنْ المُنْ اللهُ المُنْ المُنْ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ المُنْ المُنْ اللهُ المُنْ المُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُعْلِي اللهُ المُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللهُ المُنْ الْمُنْ ا

لَّمُسَلِّمُونَ ، (العنكبوت: ٤٣) . ولك أن تتأمل معي في نبذ الشرك ومحاجة أهله:

١ - ضرب المثل لن اتخذ من دون الله
 إلها يستمد منه المون؛ بالعاجز عن خلق ذباية بل
 حتى عن الذب عن نفسه؛

وذلك قوله تعالى: وَتَأَنَّهَا اَلنَّاسُ مُرِبَ مَثَلُّ فَاسْتَعِمُوا لِمُمْ إِنِّ اللَّذِي مَنْفُوكَ مِن دُونِ اللهِ لَ يَخْفُوا دُّكُانًا وَلُو الْحَسْمُوا لَهُ، رَبِن يَسْلَبُهُ



تمكنوا من ذلك في مستقبل الأيام، والوجه في التعبير بـ (لن) التي تفيد التأبيد؛ أنك قد تترك الفعل مع قدرتك عليه، وحين تتحدى به تفعل لترد على هذا التحدي. فأوضح لهم سبحانه أنهم لم يستطيعوا ذلك قبل التحدي، ولن يستطيعوه بعد التحدي. وقد سبق بيان أن من عجز عن الخلق وهي صفة ربوبية وقد اعترفوا بها؛ لا يصلح ولا يستحق أن يكون إلها يُقصد في اللمات وقضاء الحاجات، وإلا فكيف بالله يخلق وقيعبد سواه؟.. ومن هنا ساغ سؤال التنزيل؛ ويُعبد سواه؟.. ومن هنا ساغ سؤال التنزيل؛ ويُعبد سؤادي، والا فكيف بالله يخلق أن يكون إلها يُعلق اللها التنزيل؛ ويُعبد سواه؟.. ومن هنا ساغ سؤال التنزيل؛ ويُعبد سؤادي، والا فكيف الإعراف؛ (الأعراف؛ ديخلق كما لا يخلق أفلا تذكرون، والنحل؛ (۱۲)).

وحتى لا يقول قائل: إن مسألة الخَلْق هذه مسألة صعبة لا يُتحدّى بها، فقد تحداهم مسألة صعبة لا يُتحدَّى بها، فقد تحداهم بما هو أسهل من الخلْق، فقال: "وإن يُسْلُبْهُمُ الذباب شَيْئًا لا يَسْتَنقِذُوهُ مَنْهُ..، والمعنى: وهل يستطيع أحد من تيك الألهة التي علي جناحيه أو رجله أو خرطومه؟.. وهذا ترق في التحدي فوق الترقي، وقد كانوا في الجاهلية الأولى - كما هو في الجاهلية الأحرة - يذبحون القرابين عند الأصنام، ويضعون أمامها الطعام ليباركوه، فكانت الدماء تسيل عندها وتتناثر عليها، فيحط عليها الذباب، ويأخذ من هذه الدماء، فتحداهم أن يعيدوا من الذباب ما أخذه.

وللمدلا بمساحه الشهل بن مساحه الوحيق، تعلى مع ذلك لم ولن يقووا عليها؛ لذلك قال تعالى بعدها؛ مضعف الطالب والمطلوب، يعني؛ كلاهما ضعيف، فعابدوا غير الله ضعفاء، والمطلوب وهو الوثن وما شابه؛ هو في ذاته وبطبيعة الحال ضعيف، بدليل أنهم لن يقدروا على استلاب ما أخذته الذبابة من طعامهم، فكيف يتخذ غير الله مقصودًا يُستمد منه العون والمدد؟ (.

"فتأمل هذا المثل - الذي أمر الله الناس كلهم باستماعه، بحيث مَن لم يسمعه فقد عصى أمره - كيف تضمن إبطال الشرك وأسبابه بأوضح برهان في أوجز

عبارة وأحسنها، وكيف سجَل على جميع ما اتّخذ مع الله أو من دونه من آلهة تعبد، ما اتّخذ مع الله أو من دونه من آلهة تعبد واحد، أنهم لو اجتمعوا كلهم في صعيد واحد، دبابة واحدة، ثم بين عجزهم وضعفهم على استنقاذ ما يسلبهم الذباب إياه حين يسقط عليهم، فأقام تعالى حجة التوحيد؛ ويين ذلك بألفاظ لم يشبها غموض ولم يشنها تطويل ولم يعبها تقصير، بل بلغت في الحسن والفصاحة والبيان والإيجاز ما لا يتوهمه متوهم ولا يظن ظان أن يأتي بأبلغ في معناها منها، وتحتها من المعنى الجليل القدر العظيم الشأن البالغ في النفع ما هو الجل من الألفاظ" إ.ه من مختصر الصواعق أجل من الألفاظ" إ.ه من مختصر الصواعق ص٤٧ بتصرف.

على أن المثل يُشبّه من طرف خفي هذا الذي اتخذه الناس من أصحاب القبور سندًا يطلبون منه المدد ويستمدون منه العون؛ بالأصنام، فهم كذلك عاجزون عن خلق ذبابة، بل عن استرداد ما يأخذه الذباب من طيوب ضمخوا بها، ودهون مُسحوا بها، فما أسفه من يعبدونهم!، وما أجهل من يستنجدون بهم!، ومثلهم في الحكم مثل من يتخذ من شرار الناس وفاسدي العقيدة أئمة، ومن يعتقد أن ضلالهم من السدنة هداة.. ولك أن تتأمل كذلك:

٢- ضربًا الله لن اتخذ من دون الله الها
 سنجه الله العول؛ بعن اتخذ من بيت
 العنكبوت بينا، وذلك قوله تعالى الهنائية من القوت القوا الزيات القوت القوت

(العنكبوت: ١٤)، وفيه دحضُ من يتخذ من دون الله إلها ومعبودًا، فقد شبهه بالعنكبوت التي اتخذت بيتًا والتي يدور عليها أمر التشبيه، ولا يخفى على أحد أن بيت العنكبوت ضعيف هشّ .. فالمثل بهذا؛ بيت العنكبوت ضعيف هشّ .. فالمثل بهذا؛ يشير إلى جانب ضعف حال المشركين؛ إلى: ضعف الألهة والأولياء الذين يقصدونهم ويقصدونها من دون الله؛ ليثبت أنها وهُم؛ من الضعف بمكان، ولعل هذا هو الوجه في

و(الكُلُ)؛ هو: الثقيل لا خير فيه، يقال: (كل عن الأمر) أي: ثقل عليه فلم ينبعث فيه .. وفي هذا المثل؛ إحالة الموازنة بين الفُدُم البليد العاجز العالة على غيره، وبين المصلح المستقيم اللامع، وفيه يصور القرآن للذهن شخصين؛ جمعَ أحدهما إلى جانب العجز: البكم والبطاءة وثقل الطبع على من يعتمد عليه، بحيث لا يأتي له بخيرية أي عمل يوجهه إليه، وصوّر الاخر على أنه شخصٌ مصلحٌ يسير على هدى من ربه وعلى نهج مستقيم؛ يأمر الناس بالأخذ بالعدل في أعمالهم وتصرفاتهم .. ثم يطلب منك الأحمق الأكتع الأخرق الخرف، فاقد العقل المشرك المضروب له المثل: أن توازن بينهما في المماثلة والمساواة.

٥ - ضَرِبِ المُثُلُ لِمُ اتَّخَذُ مِنْ دُونَ اللَّهِ إِلَهَا يستمد منه العون؛ بمن تخطفته الطير أو هوت به الربح الآمكان بعيد،

وذلك قوله بحق من لم يعظم حرمات الله: وَوَمِن ثُنُمِكُ بِأَنَّهِ فَكَأَنُمَا خُرٌّ وَكَ ٱلنَّمَاءِ فَتَخْطَعُهُ ٱلطُّنِّرُ أَوْ تَهُوى بِهِ ٱلرِّيحُ فِي مَكَّانِ شَحِيقٍ ، (الحج: ٣١) يقول تعالى: اجتنبوا أيها الناس عبادة الأوثان وقول الشرك، مستقيمين لله على إخلاص التوحيد له، وإفراد الطاعة والعبادة له خالصًا دون الأوثان والأصنام، غير مشركين به شيئا من دونه، فإنه من يُشرك بالله شيئًا من دونه، مثله فِي نُعده من الهدى وإصابة الحقّ وهلاكه وذهابه عن ربه، مَثل من خرّ من السماء فتخطفته الطير فهلك، أو هوت به الريح في مكان سحيق.

٧ - فعرب المثل فن اتخذ من دون الله الها يستمد منه العون: بمساواة من له من الأموال ما له: بمملوكيه: وفيه يقول تعالى: وحَبِّ لَكُ مُعَالِّيٰ الليكة على لكم في قد بلكت أيسكم في شيكة في ما زنفك مالله به سواله ،

اختيار تأنيث العنكبوت لبيان مدى الخور والضعف فيما يُتَخذ من دون الله أيّا ما كان .. يقول الزمخشري: "إن كان المتمثل له عظيمًا كان المتمثّل به مثله، وإن كان حقيرًا كان المتمثل به كذلك، وقد صح أن أوهن البيوت بيت العنكبوت، وعليه فقد تبين أن دين المشركين أوهن الأديان لو كانوا

٣- ضرب المثل لن اتَّخذ من دون الله إلها يُستمد منه العون؛ بباسط كفيه إلى الماء ليبلغ فاه وما هو بيالقه:

وقد بين الله ذلك بمثل آخر قال فيه: 🚠 دَعْوَةُ لَكُنَّى وَٱلَّذِينَ يَدَّعُونَ مِن دُونِهِ. لَا يَشْتَجِبُونَ لَهُم بِثَيْرِهِ إِلَّا كَيْسِطِ كُفَّتِهِ إِلَى ٱلْمَاتِهِ لِتَلْغُ فَأَوْ وَمَا هُوْ بِالْغِيدُ وَمَا نُمُّ الْكُونَ إِلَّا فِ خُسُلٍ ، (الرعد: ١٤)، والقرآن هنا يضرب هذا مثلًا لحال عبدة الأوثان والأضرحة، ونحوهم ممن يتضرعون إلى غير الله، طالبين منها ما يرجون حصوله وتحقيقه من الشئون بلا محصلة.. وضرب الله هذا المثل لتذميم حالتهم وتحقير اعتقادتهم حتى يخرجوا من نير جهالتهم، وإلى ذلك أشار السيوطى في الاتقان بقوله: "وتأتى أمثال القرآن مشتملة على المدح والذم، وعلى الثواب والعقاب؛ وعلى تفخيم الأمر أو تحقيره، وعلى تحقيق أمر أو إبطاله".

 غرب المثل لن اتخذ من دون الله الها يستمد منه العون؛ يمن اتخذ عبدين أحدهما لا يقدر على شيء الأخر على عكسه ويريد أن يسوي بينهما:

وذلك قوله تعالى: ﴿ حَرَّبُ اللَّهُ مُثَلَّا عَنَدًا مُعَلَّمُ كَا مُعَلَّمُ الْمُعْلَمُكُ لايقيرًا عَلَى مُنْيُو وَمَن زُرَقَتْمُهُ مِنَا رِزُقًا حَسَنَا فَهُوَ يُفِقُ مِنْهُ مِنْ وَجَهُ لِلَّهِ عَلَى يَسْتَوْمِكَ (النحل: ٧٥).. وفيه بيان إحالة المقايسة بين: الصنم العاجز والقبر -مضرب المثل في الصمت- وبين الخالق القادر مجيب المضطرإذا دعاه وكاشف السوء، أو بين الأمة المستعبدة المقيدة، والأمة الحرة الطليقة المالكة نفسها.. صورة كلِّها بيان ودقَّة في إظهار البون الشاسع بين الحالين، ليدرك ذو اللُّب أيُّ الفريقين أحقُّ بالاعتبار.. وقد تلت هذه الآية آية أخرى مؤكدة ومؤيدة



محرم 1350هـ - العدد 170 - السنة الثالثة والخمسون

(الروم: ٢٨). والمعنى: إنكم لا تسلمون بأن يكون لملوكيكم شركة معكم في أموالكم وأرزاقكم، ولا تعتبرونهم سواء معكم فيهما، فيلاحظونهما كما تلاحظون أنفسكم فيهما، وإنكم لا ترضون بذلك، فينبغي أن يكون الأمر كذلك في الله مع عباده، فلا يجوز أن يكون لأحد من عباده شركة معه فيكم كيف يجوز أكم أن تروه صحيحًا في شيء من ملكه، فما لا ترونه صحيحًا في حق الله؟ والصورة التي لا تستبيحونها لانفسكم كيف لكم أن تستبيحوها في حقه تعالى؟ والحال التي لا ترضونها لأنفسكم كيف ترضونها له، مع علمكم حقيقة أنه تعالى لا شريك لله في ملكه؟.

٧- ضرب المثل لن اتّخذ من دون الله إنها
 يستمد منه العون؛ بالنافق الرتبط بجهات
 مختفة بعجز عن التوفيق بينها،

وذلك قوله تعالى: ﴿ مَنْكُ لِلَّا مَا كُونِكُ مِهِ

عُرَالًا مُتَعَلَّكُمُونَ وَرَجُهُ لَلْمُنَا لَرَجُل قَبْل فَعَلَ وَمُتَوْمِان مَا المُعْدُ اللَّهُ مِنْ الْمُرْفِقُ لِالْعِلْمُونَ ، (الرَّمر: ٢٩).. وفيه تشبيه حال المشرك الذي يعبد آلهة متعددة متنازعة متغائبة، بحال عبد له أكثر من سيد يخدمه ويطيعه، فكل واحد منهم يأمره بما لا يأمره به الآخر، فبعضهم يقول له: افعل، ويعضهم يقول له: لا تفعل، وبعضهم يقول له: أقبل، وبعضهم يقول له: لا تقبل، ويريد كل واحد منهم أن يستخدمه لحسابه الخاص ولو كان ذلك على حساب تقصيره في خدمة الأخرين، وبالتالي فإن المهمة على هذا العبد تكون مضاعضة. فهو ضال حائر في أمرهم، لا يستقر له قرار ولا يدري أيهم يرضى، فإن أرضى هذا أغضب ذاك، فهو لأجل هذه الحال يعيش في عذاب دائم، وتعب مستمر، وهو مع هذا لا ينال من الرضا شيئا يذكر، بل الغاضب عليه أكثر من الراضى، والذام له أكثر من الشاكر.

خلافًا لحال المؤمن الموحد، حيث شبه بحال العبد الذي يعمل تحت إمرة سيد واحد، فلا أمر ولا نهي لأحد عليه إلا أمر ونهي ذلك السيد، فهو مطيع له على كل حال، وهو ساع لكسب وده ونيل رضاه من غير ملال،

ثم هو غير مشتت الهوى، ولا مبعثر القوى، لأن وجهته واحدة غير متعددة، ومقصوده واحد غير متناقض.

ومعلوم بالضرورة عدم استواء المقدّس لالهه الواحد؛ والذي يتخذ لنفسه آلهة عدة، وأن بينهما تفاوتًا عظيمًا في السلوك، والتصرّف، والاستقلال، والمنزلة، فالمشرك منحط في هذه الأمور ونحوها عن الموحّد، وكذا المنافق بعيد فيها كلّ البعد عن مقام المخلص. يقول ابن عباس ومجاهد وغير واحد؛ "هذه الآية ضربت مثلا للمشرك والمخلص"، ولا يمكن لعاقل أن يصرح باستوائهما، لأن أحدهما في منزلة محمودة، والأخر في منزلة مذمومة غير محسودة.

يقول الرازي: وهذا مثل في غاية الحسن في تقبيح الشرك وتحسين التوحيد، إذ القصود من ضرب هذا المثل إقامة الحجة على المشركين، وتعنيفهم لأجل مواقفهم الرافضة للاعتراف بالواحد الأحد، وكشف سوء حالتهم في الإشراك. وقوله لاستوائهما ونفي له على أبلغ وجه وآكده وايذان بأن ذلك من الجلاء والظُهور بحيث لا يقدر أحد أن يتفوه باستوائهما أو يتلعثم في الحكم بتباينهما، ضرورة أن أحدهما في أعلى عليين والأخرف أسفل سافلين

وهذا المثل في نفي التسوية؛ يصلح مثلًا لكل متبع للحق ولكل متبع للباطل، وحاصله؛ أن من وحد عبوديته لله، وأخلص له في عبادته، واتبع الحق الذي أمر به، كان في الدنيا سعيدًا راضيًا، وفي الأخرة فائزًا مرضيًا، أما من أشرك مع الله آلهة أخرى، فقد ضل سواء السبيل، وعاش دنياه حائرًا غير آمن، فهو خاسر للدنيا قبل خسران الأخرة.

ولله در التنزيل!، لا يتأمل العالم به والمتدبر له آية من آياته، إلا أدرك لطائف لا تسع الحصر، وتأكد له صدقًا وعدلًا أن الكتاب المنزَلُ والعقلَ المدركَ متأخيان، وأن كتاب الله المبين هو حجته الكبرى في العالمين والى يوم الدين. والحمد لله رب العالمين.





يعتبر ضرع الجمعية بالجيزة شاني فرع يشهر بعد فرع الجمعية بعابدين حيث تم إشهار الجماعة عام ١٩٢٦ وتم إشهار فرع الجيزة عام ١٩٢٧.

وكان تحت رقم ٧ جيزة، وقد تم تأسيس الفرع على يد مجموعة من المؤسسين منهم الرحاح/شافعي محمد شافعي، والشيخ سيد برهام، والشيخ يوسف عبد المجيد، والشيخ فضيل عبد الرحمن، والشيخ شعبان عبدالمجيد.

وكان الفرع منذ أنشئ يشرف على قرى محافظة الجيرة والتي تضم الآن الفروع الآتية: منشأة البكاري - الكنيسة- فيصلترسا- المنيب- كفر طهرمس- صفط اللبن. كل هذه الفروع كانت تحت إشراف فرع

61

as at the sample of

ك تالله للمراهما

Att ( state of the lawy-

بايلح يسأولشن الدواية

تراج الزيار إما ستقد والأوارا والما

الطبي)

ومساحته ۲۷۰م۲ وبه ثلاثة أدوار وبه مصعد کهریائی:

## الدور الأول والثاني:

مستشفى ويشمل جميع التخصصات الطبية- أسنان- جلدية- باطنة-وأنف وأذن- ونساء وتوليد... الخ.

كما يضم معملا للتحاليل الطبية ومركزا للأشعة ومركزا للعلاج الطبيعي ومركز للتخاطب.

وعنوانه: ٢٦٧ شي صلاح سالم بالجيزة.

## الدور الثالث:

وبه مركز للغسيل الكلوى يضم ٢٤ وحدة غسيل.

## المبنى الثالث

ويقع بالقرب من ميدان الجيزة ومساحته ۲۰٤۰۰ ومكون من ٥ أدوار. الدور الأرضى: وبه جراج للسيارات. البدر الأول والشانيء مسجد ومصلي للنساء وهو مكيف.

الدور الثالث: مؤجر لجمعية آلاء الرحمن لدفن الموتى.

البدور الرابع والخامسي، تحت التشطيب.

ويقوم الضرع كذلك بمساعدة الأسر الفقيرة والأرامل والأيتام بمساعدات دائمة ومساعدات في كافية المناسبات (دخول المدارسي-الأعياد) والمساعدة كذلك في تجهيز الأيتام والفقراء فإنشاء أسرجديد في إتمام الزواج ومكتب لحل المشكلات الأسرية.

نسائل الله تبارك وتعالى التوفيق والسداد. الجمعية بالجيزة، فلما كثرت الإنشاءات والأنشطة وكثرة المساجد تم إنشاء هذه الفروع، حيث كان الفرع يشرف على أكثر من ٤٠ مسجدًا من خطب ومحاضرات وندوات وتحفيظ قرآن، وإعانات للفقراء والأرامل

وقد قام على رأسى الفرع مجموعة كبيرة من العلماء والمشايخ منهم الشيخ حسن الجنيدي، والدكتور سيد رزق الطويل، والشيخ رشاد الشافعي، والشيخ عبد الرحمن حنضي، والشيخ حلمي الدالي، والشيخ شافعي محمد، والشيخ حسن نافع، والمهندسي عبد الله شافعي ورئيس الجمعية الآن الأستاذ عبد العزيز شافعي وعضو مجلس إدارة المركز العام الآن، والضرع يمتلك ثلاثة مبانى تضم أنشطة الفرع:

## المبتى الأول:

ويقع على مساحة (٢٥٥٠٠) وبه خمسة أدوار وبه مصعد كهربائي. الدور الأرضي ويضم حضانة للأطفال وتستوعب ١٠٠ طفل.

البدور الأول والثاني: مسجد ومصلى للنساء.

الدور الثالث: مكتبة عامة ومركز لتحفيظ القرآن الكريم وقاعة محاضرات.

الدار الرابع: مقر الفرع.

الدور الخامس: فصول تقوية لجميع المراحل التعليمية.

وعنوانه/٢٦٥ شي صلاح سالم بالجيزة.

المبشى الشائي (مركز التوحيث





الأسم بالكامل: محمد عبد المجيد الشافعي.

موليده، وليدية ١٩١٩/١٠/١٥ بجهة منوف محافظة المنوفية.

مؤهلاته الدراسية:

حصل على مؤهل تجاري، شم أكمل دراساته فحصل على دبلوم عالِ تعاوني من رومانيا.

عمل في أول حياته

لأحد الوزراء، حيث كان أحد شباب الحزب السعدي.

شغل في آخر حياته الوظيفية منصب مديرعام تموين بمحافظة الجيزة.

بعد بلوغه سن المعاشس اختير رئيسًا لمجلس إدارة الجمعية التعاونية الاستهالكية بالجيزة، وظل في هذه الوظيفة حتى وفاته.

توفي رحمة الله عليه يوم الثلاثاء الخامس من ربيع الأول عام الااهـ السياعة الحادية عشرة، وقد جهربالشهادتين، وأوصبى أبناءه بأن يصلى عليه إخوانه من أنصبار السنة طوال خمسين عامًا، وقد صلوا عليه في مسجد شربيه بمصر العصر، وهو مدفون العصر، وهو مدفون



بجوار مسجد الإمام الشافعي، رحمه الله.

## صلته بأنصار السنة:

في عام ١٩٣٦هـ تعرف الشيخ رشاد الشافعي ومعه الشيخ عبد اللطيف حسين (وكان وكيلاً للجماعة فترة الشيخ عبد الرحمن الوكيل)، تعرف على حلقات دروس الشيخ الرمالي، رحمه الله، السني كان مفتشا بمساجد الأوقاف،

وقد كان يكثر من الحديث عن الحديث عن ونصرة السنة ومحاربة السنة البدعة، فلزمه وكان يشد من أزر صديقه وأستاذه ويقف بجواره في أزماته.

ويحكي الشيخ رشاد الشافعي عــنكيفية تعـرفهعلى فضيلة الشيخ حامـدالفقي فيقول: جئت ومعي مجموعة مــنشـباب السعديين إلى مسجد أنصار السينة نطلب

فضيلة رئيس الجماعة وقال لي: منبر أنصار السنة لك منبر أنصار السنة لك كلما أردت، وبعد أن قدرة انضممت إليها وصرت من أبنائها. وقد لازم الشيخ رشاد دروس الشيخ الفقي رحمه الله وخطبه التي الهدارة أو دار الجماعة بعابدين.

وقد كان له صولات

وجــولات في مراجعة الشيخ ومحـاورتــه في صحن المسجد.

ولم يكن هناك رجلين أكثر عطاء للدعوة من الشيخ عرنوس، والشيخ رشاد الشافعي، فقد كان الأول وكيلاً النبوي، وكان الثاني سكرتيرا عامًا ومشرفًا النبوع، ولقد على الفروع، ولقد على الفروع وتوجيه النصح الفروع وتوجيه النصح الفروع وتوجيه النصح الفروع. في إشهار عدد كبير من الفروء.

وإذا كان الشيخ أبو الوفاء درويش قد قال عند وفاة الشيخ عرونس: «لقد مات بموته جمع من الموهوبين»، فبوفاة الشيخ رشاد الشافعي جمع من الرجال الغيوريين المخلصين ذوى الشجاعة.

ويقول عنه الشيخ محمد علي عبد الرحيم، الرئيس العام السابق: عرفته منذ عام ١٣٦٢هـ (١٩٤٢م)، وهو في ريعان شبابه يصول ويجول في الدعوة إلى التوحيد الخالص، وكان نشاطه

ملحوظا وشجاعته الفذة عنوان صدق قِ ما يدعواليه، ولذا أحسست لفقده بالحسرة واللوعة، فقد كان أشبجع من اتصلت بهم من الحماعة.

## كيف أعاد إشهار الجماعة مرة أخرى بعد توقفها؟

إذا كان الشيخ محمد حامد الفقي مؤسس الحماعة الأول، فإن الشيخ رشاد الشافعي يعتبرمؤسسها الثاني، ذلك أنه في عهد الرئيس جمال عبد الناصر أصدر قرارًا بضم أنصار السنة المحمدية إلى الجمعية الشرعية، وذلك ليسكت قلمها ويخرس لسانها، فتعطلت الجماعة عن أداء رسالتها، وكان أشد الناس حزئا لذلك الشيخ رشاد الشيافعي، وعندما تولى الرئيس أنور السادات نشط الشيخ رشاد الشافعي واتصل به اتصالاً مباشرًا حتى أعاد للجماعة كيانها، وتولى رياستها، وذلك في عام .P71 a.

## إصداره لجلة التوحيد:

عمل الشيخ رشاد الشافعي على إصدار مجلة التوحيد، وقد صيدرت أعيدادها الأولى عام ١٣٩٣هـ. وتولى هو رياستها، وكان يكتب مقالا عنوانه: «الااذا التوحيد،، كما كان يكتبقبلذلك مقالاتكثيرةفي الهدي النبوي أبرزها ما كتب تحت عنوان: «دعوتنا الحق دعوة الحـق»، نافح فيها عن الدعوة في أول عهدها

وقد كان الشبيخ رشساد الشيافعي منذ أيامه الأولى في الجماعة يلقى الخطب والمحاضرات في مساجد الجماعة وفي شتى الفروع، ومع تعرضه رحمه الله إلى بعض المواقف الصعبة من بعض إخوانه إلا أن ذلك لم يصرفه لحظة واحدة عن الدعوة، بل كان أحرص الناس على الجماعة، وكان يسارع في حل أية مشكلة تتعرض لها الجماعة. ومما يؤثر عن الشيخ

رشياد الشافعي أنه عندما ترك رياسة الجماعة، ترأس مجلس إدارة فرع المنيرة، كما كان يرأس في نفس الوقت فرع الجيزة، وله في منشآت

مؤلفاته: لم يترك الشيخ كُتبًا، وإنما ترك مقالات كان يكتبها في الهدى النبوى، ومجلة التوحيد.

الفرع بصفات كثيرة.

يعد الشيخ محمد عبد المجيد الشافعي المعروف برشاد الشافعي» (١٣٣٨. ١١١١ه\_) (١١٩١٩م - ١٩٩٠م) المؤسس الثانى للجماعة الذي كان يشغل منصب سكرتيرعام للجماعة والمشرف على الفروع قبل تجميد نشاطها، بجانب عمله مديرأ عاماً لمديرية التموين بمحافظة الجيزة، إذ بذل قصارى جهده في السبعى لإعادة إشهار الجماعة مرة أخرى وقد تم له ذلك في عهد رئيس مصر السابق أنور السادات ق عام ۱۳۹۰هـ -219VY

هذا وبالله التوفيق.





الحمد لله حمدًا لا ينفد، أفضل ما ينبغي أن يُحمد، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه ومن تعبد.

أما بعدُ: فما يزال الحديث مستمرًا عن حُكم ما تركه النبي صلى الله عليه وسلم من الأفعال، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

## القسم الثاني: الترك التشريعي، أو البياني:

تعريضه: هو كل أمر تركه النبي صلَّى الله عليه وسلم، وداوم على تركه، مع وجود المقتضى لفعله والحاجة إليه، وانتفاء الموانع التي تمنعه من ذلك، مع وجود قرائن احتفت بهذا الترك تبين وتوضّح أنّه صلّى الله عليه وسلم إنما ترك هذا الأمر بيانًا لأمَّته، وتشريعًا بأنَّ هذا الأمر لا يجوز فعله.

حكمه: الصحيح: أنْ هذا الترك سُنَّة كالفعل سواء بسواء، وأنَّ فعُلَ ما تركه النبي صلَّى اللَّه عليه وسلَّم ممًّا كان على هذا الوجه المذكور، بدعة وضلالة لا تجوز.

وذلك لأن الأصل في العبادات التوقف فلا

شروط الترك التشريعي: الشرط الأول: أن يكون الترك في العبادات لافي المعاملات:

يتعبد بعبادة إلا إذا أيدها الدليل، وحتى تكون محل اقتداء ومتابعة من المكلفين، بخلاف العادات والمعاملات فالأصل فيها الإباحة، فلا يحظر منها إلا ما حظره الله.

١- قال تعالى: « أَمْ لَهُمْ شُرْكَتُواْ شَرَعُوا لَهُم مِّنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنَّ بِهِ اللَّهُ ، (الشورى: ٢١).

وجه الدلالة: أن الله لم يأذن لهم بشرعه فلا تشرع عبادة إلا ببرهان.

٢- قال تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ رَشَةَ اللَّهِ ٱلَّهِ ٱلَّهِ ٱلَّهِ ٱلَّهِ ٱلَّهِ ٱلَّهَ أَخْرَمَ لمِبَادِهِ. وَٱلطَّبَيْتِ مِنَّ ٱلرِّقِ ، (الأعراف: ٣٢).

وجه الدلالة: أن هذا يقتضي عدم التحريم، والاستفهام يؤول أيضا إلى إنكار تحريمها، فالزينة والطيبات من حيث هي حلال للذين أمنوا، فتبقى على الإباحة ما لم يدل دليل على عكس ذلك.

ومن ثم فلا تسرى القاعدة على عادات

الله صلى الله عليه وسلم، ومع هذا لم يفعله رسول الله صلى الله عليه وسلم، فهذا الترك سنة خاصة مقدمة على كل عموم وكل قياس». اهـ. وقال ابن حجر الهيتمي رحمه الله في "الفتاوي الحديثية": «وكذا ما تركه صلى الله عليه وسلم مع قيام المقتضى فيكون تركه سنة وفعله بدعة مذمومة، وخرج بقولنا: مع قيام المقتضى في حياته، تركه إخراج اليهود من جزيرة العرب وجمع المصحف، وما تركه لوجود المانع كالاجتماع للتراويح، اهـ. وقال شيخ الإسلام رحمه الله في "القواعد النورانية": «والترك الراتب سنة كما أن الفعل الراتب سنة، بخلاف ما كان تركه لعدم مقتض أو فوات شرط أو وجود مانع،

فعله سنة، فلما أمر بالأذان في الجمعة

وصلى العيدين بلا أذان ولا إقامة كان ترك الأذان فيهما سنة، فليس لأحد أن يزيد في

ذلك ... فهذا مثال لما حدث مع قيام المقتضى

له وزوال المانع لو كان خيرًا. فإن كل ما يبديه المحدث لهذا من المصلحة أو يستدل

به من الأدلة قد كان ثابتًا على عهد رسول

أقوال أهل العلم في حجية ترك التبي صلى الله عليه وسلم، وأصحابه:

وحدث بعده من المقتضيات والشروط وزوال

المانع ما دلت الشريعة على فعله حينئذ، كجمع القرآن في المصحف، وجمع الناس في

التراويح على إمام واحد، وتعلم العربية، وأسماء النقلة للعلم، وغير ذلك مما يحتاج

إليه في الدين بحيث لا تتم الواجبات أو

المستحبات الشرعية إلا به، وإنما تركه

صلى الله عليه وسلم لفوات شرطه أو وجود

اختلف أهل العلم فيما تركه النبي صلى الله عليه وسلم، هل هو حجة، مثله مثل القول والفعل والتقرير، أم لا وذلك على قولين: القول الأول: أن ما تركه النبي صلى الله

الناس ومعاملاتهم التي أحدثوها ولم تكن موجودة على عهد النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه، بخلاف العبادات التي يجب فيها التأسي وعدم الابتداع، فلا تسرى على وسائل المواصلات من السيارات، والدراجات، والطائرات، وغيرها مما أحدثه الناس في أمور معاشهم.

## الشرط الثاني، وجود المقتضي للفعل في عهده صلى الله عليه وسلم،

والمقصود بذلك أن تقوم الحاجة إلى فعله ويتركه صلى الله عليه وسلم، فإذا كان الحال كذلك ولم يفعله كان تركه لهذا الفعل سنة، بشرط انتفاء الموانع -كما سيأتي في الشرط الثالث-، ويجب التأسي به في هذا الترك، فإن لم يتأس به المسلم في تركه، وقام بالفعل كان فعله بدعه يأثم عليها.

## الشرط الثالث: انتفاء الموانع. وعدم العوارض:

فلا بد لكي يكون الترك سنة أن يكون ترك النبي صلى الله عليه وسلم للفعل مع وجود المقتضي لفعله، وانتفاء ما يمنعه من هذا الفعل، فإن كان الترك بسبب وجود مانع يمنع من فعله - كأسباب المنع التي سبق ذكرها - فلا يكون هذا الترك سنة محلا للتأسى.

وحكم الترك هنا يدور مع علته وجودًا وعدمًا، فمتى زال المانع وعلم انتفاؤه، صار الاتيان بالأمر المتروك مشروعا متى وجد في الشرع ما يقتضيه، أما إذا وجد المقتضي للفعل ولم يكن ثمة مانع يمنع النبي صلى الله عليه وسلم من فعله، وتركه النبي صلى الله عليه وسلم ولم يفعله، وقعله المسلم، فانه يفعله، وقعله المسلم،

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمة الله في "اقتضاء الصراط المستقيم": «ترك رسول الله صلى الله عليه وسلم له مع وجود ما يعتقد مقتضيا وزوال المانع سنة، كما أن



67

ماتع،

عليه وسلم ليس بحجة: أدلته: أولاً من القرآن: قال الله تعالى: ﴿مَّا مَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَتَخْفُرُهُ وَمَا تَبَكُمُ عَنْهُ مَانَهُوا . (الحشر: V).

وجه الدلالة: أن الله عز وجل أمرنا بإتباع النبي صلى الله عليه وسلم فيما أتى به، وفيما نهى عنه، ولم يذكر ما تركه صلى الله عليه وسلم، ولو كان الاقتداء به في الترك واجبًا لذكره الله عز وجل معهما.

ثانيًا: من السنة النبوية:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَى اللَّهِ عَنْهُ أَنَّهُ سَمِع رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم يقول: وما نَهَيْتُكُمْ عنه فاحتنبوه، وما أمرتكم به فافعلوا منه ما استطعتُم، فانما أهلك الدين من قبلكم، كثرة مسائلهم، واختلافهم على أنبيائهم. " وفي رواية "؛ دُرُوني ما تركتكم. وفي حديث همام: ما تركتم، فإنما هلك من كان قبلكم ثم ذكروا نخق (رواه مسلم).

وجه الدلالة: أن طَاعَةُ النبي صلى الله عليه وسلم في امتثال الأمر واجتناب النَّهي، وليس فيها عدم فعل الترك. ويكون معنى قوله صلى الله عَلَيْه وَعلى آله وصحبه وسلم: و ذروني مَا تَركتكم ، أي اتركوا السُوَّال عما لم آمُرُكُمْ بِهِ أَوِ أَنْهَكُمْ عَنْهُ، لأَنْهُ لُو اقْتَضَى الأَمْرُ أَنْ يَأْمُرَ أَمْرَ، أَوْ أَنْ يَنْهَى نَهَى، لَكُونَهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آله وصحبه وسلَّم مُبَلِّغاً عَنِ اللَّه عزوجل.

القول الثاني: ما تركه النبي صلى الله عليه وسلم حُجة:

## أدلته: من السنة،

١- عن عبد الله بن عباس رضى الله عنهما قال: ﴿ دُخُلُتُ أَنَّا وَخَالِدُ بِنُ الْوَلِيدِ، مع رُسُولُ الله صلَّى الله عليه وسلَّم بيت ميمُونَة، فأتى بِضِبُ مَحْنُوذ، فأهُوى إليه رسولُ الله صلَّى الله عليه وسلم بيده، فقال بغض النسوة اللأتي في بَيْت مَيْمُونَة: أَخْبِرُوا رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عليه وَسَلِّمَ بِما يُريدُ أَنْ يَأْكُلَ، فَرَفْعَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم يدهُ، فقلت:

أَحْرَامُ هُو يَا رَسُولُ اللَّهُ؟ قَالَ: لا، وَلَكُنَّهُ لَم يكُنْ بِأَرْضَ قَوْمِي فَأَجِدُنِي أَعَافِهُ. قَالَ خَالدُ: فاجتررته فأكلته ورسول الله صلى الله عليه وسلم ينظر . (رواه مسلم).

وجه الدلالة: لو لم يكن الترك حجة ما سأل الصحابة النبي صلى الله عليه وسلم عن سبب ترك لأكل الضب، وهل تركه لتعلق الحرمة به من عدمه.

٢- عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: وصلى بنا رسول الله صلى الله عليه وسلم احدى صلاتي العشي- قال ابن سيرين: سماها أبو هُرَبْرَةَ وَلَكُنْ نَسِيتُ أَنَا - قَالَ: فَصَلَّى بِنَا ركعتين، ثم سلم، فقام إلى خشبة معروضة في السجد، فاتكا عليها كأنه غضبان، ووضع يَدُهُ اليُّمْنِي عَلَى اليُّسْرِي، وشَيِّكَ بِينَ أصابِعِهِ، ووضع خدَّهُ الأَيْمِنَ على ظهر كفه اليُسْرَى، وخَرَجَت السِّرَعَانُ مِن أَبْوَابِ الْسُجِدِ، فَقَالُوا: قَصْرَتَ الصَّلاةُ؟ وفي القَوْمِ أبو بكر وعُمَرُ، فَهَايَا أَنْ يُكَلِّمَاهُ، وفي الْقَوْمِ رَجِلُ في يُديِّه طُولُ، يُقَالُ له: ذُو الْيَدِيْنِ، قَالَ: يا رَسُولِ اللَّه، أنسيت أم قصرت الصلاة؟ قال: لم أنس ولم تُقْصِرْ، فقال: أكما يقولُ ذُو اليدين؟ فقالوا: نعم، فتقدم فصلى ما ترك، ثم سلم، ثم كبر وسَجَدُ مثل سُجُوده أوْ أطول، ثُمَّ رفع رأسهُ وكبِّر، ثُمَّ كَبِّرَ وسجد مثل سُجُوده أَوْ أَطُول، ثُمَّ رَفْعَ رَأْسُهُ وَكَيْرٍ، فَرُيِّما سَأَلُوهُ؛ ثُمَّ سَلُّمَ؟ فيقولُ: نُبِّنُتُ أَنَّ عَمْرَانَ بِنَ حُصَيْنِ قَالَ: ثُمُّ سلم. (رواه البخاري).

وجه الدلالة: لو لم يكن الترك حجة ما سأل ذو اليدين النبي صلى الله عليه وسلم عن الركعتين المتروكتين، وهل تركهما لقصر الصلاة في الحضر كما في السفر، أم أنه تركهما نسباناء

٣- عن عائشة رضى الله عنها ،أن رسول الله صَلَّى اللَّه عليه وسلَّمَ صَلَّى ذاتَ لَيْلَةَ فِي المُسْجِد، فَصَلَّى بِصَلاتِه نَاسٌ، ثُمُّ صَلَّى منَ القَابِلَة، فَكَثُر النَّاسُ، ثُمَّ اجْتَمَعُوا مِنَ اللَّيْلَة الثَّالِثُهُ أَوِ الرَّابِعُهُ، فَلَمْ يَخْرُجُ إِلَيْهِم رَسُولُ



محمول على القسم الأول وهو الترك بغير قصد التشريع وبيان الحكم، وليس القسم الثاني من الترك والمقصود منه التشريع وبيان الحكم، والذي قد وُجد المقتضي وبيان الحكم، والذي قد وُجد المقتضي له، والحاجة إليه، وانتفى المانع من فعله، ومع ذلك تركه النبيُّ صلَى الله عليه وسلم، واحتفّت به القرائن على أنه صلَى الله عليه ولله وسلم إنما تركه بيانًا وتشريعًا لأمته، وأنه لا يجوز، وأن إحداثه بعد ذلك يكون من البدع.

ويتضح خطأ من يرى أن الترك التشريعي ليس بحجة، وأنه لا دليل فيه، والمنسوب لابن حزم من أجل إنكاره على بعض أصحاب المذاهب الفقهية استدلالهم بالترك، وكذا ما ذكره الشيخ عبد الله بن الصديق الغماري في رسالته "حسن التفهم والدرك لمسألة الترك"، والقول بغير ذلك يفتح الباب على مصراعيه لدخول كثير من البدع في الإسلام، بزعم أنها لا تخالف من البدع في الإسلام، بزعم أنها لا تخالف الشريعة، وأن لها أصولًا ترد إليها، وأن ترك النبي صلى الله عليه وسلم وصحابته والسلف الصالح لها لا دلالة فيه على المنع ولا التحريم... إلخ.

وقد أجمل الشيخ الفوزان في "خلاصة الأصول" هذا المعنى فقال: «يقابل الأفعال التروك، وهي ثلاثة أنواع:

ان يترك الفعل لعدم وجود المقتضي
 له، فلا يكون سنة.

٢- أن يترك الفعل مع وجود المقتضي له
 بسبب مانع، فهذا لا يكون سنة، لكن إذا
 زال المانع كأن فعل ما تركه مشروعاً غير
 مخالف لسنته.

"- أن يترك الفعل مع وجود المقتضي له وعدم المانع، فيكون تركه سنة.

وهذا النوع من السنة أصل عظيم وقاعدة جليلة به تُحفظ أحكام الشريعة، ويُوصد باب الابتداع في الدين ، . اهـ .

والحمد لله رب العالمين.

الله صلّى الله عليه وسلّم، فَلَمّا أَصُبَحَ قَالَ: قَدْ رَأَيْتُ الذي صنعْتُمْ وَلَمْ يَمْنَعْني مِن الخُرُوجِ إِلَيْكُمْ إِلاَّ أَنّي خَشيتُ أَنْ تُضْرَضَ عليْكُم وذلكَ في رَمَضَانَ ، (رَواه البخاري). وجه الدلالة: لو لم يكن الترك حُجة، ومحل نظر الصحابة ما أخبرهم النبي بسبب الترك: "إني خشيت أن تضرض عليكم" عند انتظار الصحابة لصلاته بهم.

القول الراجح:

هو القول الثاني القائل بأن ما تركه النبي صلى الله عليه وسلم حُجّة، وذلك للآتي: ١- لقوة أدلتهم، ولسلامتها عن المعارض.

٧- لأن أدلة القول الأول قد جاءت عامة،
 وليست في محل الدعوى.

"- ولأن استدلائهم بالآية. والحديث على عدم الاحتجاج بالترك ئيس فيه حجة؛ لأن ما أتى به الرسول صلى الله عليه وسلم يدخل فيه الترك، لأن الترك فعل على يدخل فيه الترك، لأن الترك فعل على الراجح من أقوال أهل العلم، وذلك للآتى: أ- قال تعالى: ﴿ وَلا يَبْهُمُ النَّكِينُ وَالْأَعَالُ الله تعالى: ﴿ وَلا يَبْهُمُ النَّكِينُ لِللّهَ مَا كُولًا لِللّهَ تَرك الربانيين والأحبار نهيهم عن قول الإثم وأكل السحت، وصنعا، والصنع أخص من مطلق الفعل.

ب- عن أبي ذر الغفاري رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «عُرِضَتُ عَلَيَ اعْمالُ أَمْتي حَسَنُها وسَيْئُها، فَوَجَدْتُ في محاسن أعمالها الأذى يُماطُ عَنِ الطَّريق، ووَجَدْتُ في مَساوي أعمالها الأذك رُواه النُّخاعَة تَكُونُ في المُسْجِد، لا تُدفَنُ (رواه مسلم).

وجه الدلالة: سمى النبي صلى الله عليه وسلم ترك دفن النخامة عملاً، فالترك داخل ضمن الفعل.

ومن ثم يعلم أن أكثر من يذكر من العلماء أنَّ الترك ليس دليلاً على المنع، فكلامه



## الأطفال والساجد

## الحمد لله وكفى، والصلاة والسلام على النبي الصطفى. وبعد:

per the East through the black

قالمساجد بيوت الله تعالى في الأرضى: قال تعالى، وفي يُثِنِ أَنْدُ أَسَّهُ أَنْ ثُنْعَ وَيُلْكَ فِهَا أَسْهُ أُن يُنْعَ وَيُلْكَ فِهَا أَسْهُ أُن يُنْعَ وَيُلْكِ فَهَا أَسْهُ وَيَلْكِ لَكُنْ فَهَا أَسْهُ وَلَا يَشْعُ لَهُ وَأَلَّهُ اللّهُ أَنْفَ وَلِنَا اللّهُ اللّهُ أَصْدَ وَلَا يَعْمُ اللّهُ أَصْدَ وَلَا يَعْمُ اللّهُ أَصْدَ وَلَا يَعْمُ اللّهُ أَصْدَ وَلَا يَعْمُ اللّهُ أَصْدَ وَاللّهُ وَلَا يَعْمُ اللّهُ أَصْدَ وَاللّهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَا يَعْمُ اللّهُ أَصْدَ مَا يَعْمُ اللّهُ أَصْدَ مَا عَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَا يَعْمُ اللّهُ أَصْدَ وَاللّهُ وَلَا يَعْمُ اللّهُ أَصْدَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

## عمارة المساجد بالطاعة مطلوبة لسعادة المسلم:

١- الهداية والتوفيق في الدنيا: قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَعَمَّرُ مَسَاعِةً وَ الْبَوْمِ الْآخِرِ الْمَا يَعْمُرُ مَسَاعِةً وَالْبَوْمِ الْآخِرِ الْآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلَوْةَ وَمَانَ الزَّكُوةَ وَلَا يَغْمُنُ إِلَّا اللَّهُ فَصَى الْوَالِيَّةِ فَكَنْ إِلَّا اللَّهُ فَصَى الْوَالِيَّةِ اللَّهِ اللَّهُ فَصَى اللَّهُ اللَّهُ فَصَى اللَّهُ اللَّهُ فَصَى اللَّهُ اللَّهُ فَصَى اللَّهُ اللْمُلِيْلِيْ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللْمُنْ اللَّهُ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنَالِمُ اللْمُلْمُ اللَّالَّةُ الْمُنْ اللَّالِمُ اللْمُلْمُ اللَّالِمُ اللَّالَّةُ الْمُل

٢- السعادة يوم القيامة في ضيافة الملك: عَنْ أَبِي هُرِيرَةَ، عَنْ النّبِي صلى الله عليه وسلم قال: "سَبْعة يُظلّهُمُ الله في ظله، يؤم لا ظلّ الأ ظلهُ.... وشابٌ نشأ في عبادة ربه، ورجل قلبُه مُعلق في المساجد... رواه البخاري (٦٦٠) ومسلم (١٣١).

## التحذير من طرد الأطفال من المساجد:

اعتاد الكثيرون من الناس طرد الأطفال من الساجد بحجة أنهم يُحدثون ضوضاء ويمرون أمام المصلين ويحتجون على جواز طردهم بحديث ضعيف جدًّا، لا تقوم به حجة، ألا وهو (جَنبوا مساجدنا صبيانكم ومجانينكم وشراءكم وبيعكم) ضعيف الترغيب والترهيب (١٦٨).

-إن طرد الأطفال من المساجد خطأ كبير، يقع فيه كثير من الناس لأن هذا الطرد له أثره السيئ في نفوس الأطفال، فالطفل الذي اعتاد أن يطرده الناس من المسجد، سوف يكره الصلاة والذهاب إلى المسجد عندما يكبر.

## اعداد الله الشيخ: صلاح عبد الخالق

### وقفة هامة للتأملء

إذا لم نجعل أطفالنا يعتادون على الذهاب إلى المساجد، وإذا لم نُعلمهم آداب المسجد والمحافظة عليه وإذا لم نعلمهم أحكام الطهارة والصلاة في صغرهم فمتى يتعلمون؟ وإذا لم يشعر الأطفال بالانتماء إلى بيوت الله وحب الصلاة في جماعة في صغرهم فمتى يشعرون؟

أخي المسلم الكريم: إذا كان بعض الناس يصطحبون أطفالهم معهم إلى أماكن اللهو المحرَّم ويشجعونهم على ذلك، فلماذا لا يحافظ أهل الحق على اصطحاب أطفالهم معهم إلى المساجد وأماكن الطاعات؟

## ١ - نبيتا صلى الله عليه وسلم يصطحب أحفاده إلى المسجد:

الأحاديث كثيرة نذكر منها على سبيل الثال: 1- عَنُ أَبِي قَتَادَةً: ﴿أَنْ رَسُولِ اللّهِ صلى اللّه عليه وسلم كَانَ يُصلّي وَهُوَ يَحْمِل أَمَامَةً بِنْتَ زِيُنَب بِنْت رَسُولَ اللّه صلى اللّه عليه وسلم وَلاَ بِي الْعَاص بُن الرّبيع، فإذا قامَ حمَلها، وَإذا سَجِدَ وضعها؟ ، رواه البخاري (٥١٦)، ومسلم (٥٤٣).

-استُدلُ بهذا الحديث عَلَى جُوازِ إِدْ خَالِ الصَّبْيَانِ الْسَاجِدِ. فتح الباري (٢٠٢/٢).

٧- عن أبي بُريْدة، يَضُولُ: كان رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم يخطئنا إذ جاء الحسن والحسين عليهما قميصان أحمران يهشيان ويعثران، فنزل رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم من المنبر فحملهما ووضعهما بين يديه ثمَّ قال: صدق الله إنما أموالكم وأولادكم فتنة نظرت الي هذين الصبيين يهشيان ويعثران فلم أصبر حتى قطعت حديثي ورفعتهما. سنن الترمذي (٣٧٧٤) صحيح ابن ماجه (٣١٠٠).



- تأمل أخي الكريم كيف أن نبينا صلى الله عليه وسلم لم يغضب لمجيء الحسن والحسين، وهما طفلان يتخطيان صفوف المصلين وقت خطبة الجمعة، بل نزل من على المنبر وقطع خطبته وحملهما ولم يعاتب على بن أبي طالب ولا فاطمة على مجيء أطفالهما إلى المسجد.

٢- الصحابة يصطحبون أطفائهم إلى المساجد اعتاد سلفنا الصالح على اصطحاب أطفائهم معهم إلى المساجد ليلا ونهاراً، وكان ذلك شيئا مألوفا عندهم في حياتهم اليومية؛ فعن أنس بن مالك، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: إني لأدخل في الصلاة وأنا أريد إطالتها، فأسمع بكاء الصبي، فأتجوز في صلاتي مما أعلم من شدة وجد أمه من بكائه، رواه البخاري (٧٠٩).

-انظروا إخواني الكرام، كيف أن نبينا صلى الله عليه وسلم قد خفف من صلاته من أجل بكاء الصبي ومع ذلك لم يعاتب أمه؛ لأنها جاءت به إلى المسجد ولم يأمرها بعدم المجيء بالصبى مرة أخرى إلى المسجد.

قارن أخي الكريم بين فعل نبينا وبين ما يفعله الناس اليوم عندما يسمعون بكاء صبي في المسجد وحدث ولا حرج.

- لم ينقل إلينا أحدٌ من العلماء أن نبينا صلى الله عليه وسلم أو الصحابة أو التابعين كانوا يطردون الأطفال من المساجد، بل كانوا على العكس من ذلك تماماً، كانوا يربون الأطفال على حب المساجد والمحافظة عليها، فهل نحن أكثر فقها وتقوى من سلفنا الصالح ؟ !

## وقوف الأطفال مع الرجال في صف واحد خلف الامام في صلاة الفريضة،

الأطفال المميزون، الذين بلغوا سبع سنوات فأكثر، وكانوا يعرفون صفة الوضوء الصحيح وبعضاً من أحكام الصلاة واعتاد أهل المسجد منهم ذلك، يجوز لهم أن يقفوا خلف الإمام مع الرجال في صف واحد في الصلوات المفروضة. المشهور في كثير من كتب الفقه عند تسوية الصفوف أن تكون صفوف الرجال خلف الإمام أولاً ثم صفوف الأطفال ثم صفوف

النساء واحتج القائلون بذلك بما رواه أبو داود عن عبد الرحمن بن عنم قال: قال أبو مالك الأشعري: ألا أحدثكم بصلاة النبي قال فأقام الصلاة وصف الرجال وصف خلفهم الغلمان ثم صلى بهم" وهذا حديث ضعيف لا تقوم به حجة. (ضعيف أبي داود للألباني حديث).

والصحيح في صحيح مسلم (٤٣٧) عن أبي مسعود، قال: كان رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم يمسح مناكبنا في الصّلاة، ويقولُ: استووا، ولا تختلفوا، فتختلف قلوبكم، ليلني منكم أولو الأحلام والنهى ثم الذين يلونهم -فمراده صلى يلونهم، شم الذين يلونهم -فمراده صلى الله عليه وسلم حث البالغين العقلاء على التقدم: لا تأخير الصّغار عن أماكنهم. الشرح المتع لابن عثيمين (١٨/٣).

## بعض فتاوى العلماء في وقوف الأطفال:

ي جواز وقوف الأطفال الميزين مع الرجال ي صف واحد خلف الإمام كثيرة منها مثلا: -عن أنس بن مالك، أن جدته مليكة. دعت رسول الله صلى الله عليه وسلم لطعام صنعته، فأكل منه، ثم قال: «قُومُوا فأصلي لكم ، قال أنس بن مالك فقمت إلى حصير لنا قد اسود من طول ما لبس، فتضحته بماء فقام عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم وصففت أنا، واليتيم وراءه، والعجوز من ورائنا، فصلى لنا من ورائنا، فصلى لنا رسول الله صلى الله عليه عليه وسلم ركعتين، ثم انصرف. رواد البخاري عليه وسلم (۲۵۸)، ومسلم (۲۵۸).

السؤال ابن عثيمين (رحمه الله) السؤال التائي: ما حُكم إبعاد الصبي عن مكانه في الصف؟

فأجاب رحمه الله: الصحيح عدم جواز إبعاد الصبي عن مكانه في الصف لحديث عن ابن عُمر، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ولا يُقيمَن أَحَدُكُمُ الرُّجُلُ مِن مَجُلسه، ثُمَّ يَجُلسُ فيه ، رواه البخاري (٩١١) ومسلم (٢١٧٧) ولان فيه اعتداء على حق الصبي وكسرا لقلبه، وتنفيراً له عن الصلاة، وزرعاً للبغضاء والحقد في قلبه، ولأننا لو قولنا بجواز تأخير والحقد في قلبه، ولأننا لو قولنا بجواز تأخير



الصبيان إلى آخر الصفوف لاجتمعوا في صف واحد، وحصل منهم اللعب والعبث في الصلاة، لكن لا بأس بزحزحته عن مكانه للتفريق بينهم إذا خيف منهم اللعب. (فتاوى أركان الإسلام لابن عثيمين صـ٣١٠ رقم ٣٢٠).

٧- سُنلت اللجنة الدائمة السؤال التالي: أمَّ رجل صبيين أو أكثر لم يبلغوا، أين يقف الصبيان، خلفه أم عن يمينه? فأجابت اللجنة: السُّنة للصبيان إذا بلغوا سبعاً فأكثر أن يقفوا خلف الإمام، كالبالغين، فأما إن كان الموجود واحداً فإنه يقف عن يمينه لأنه ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه صلى في بيت أبي طلحة وجعل أنسا واليتيم خلفه وأم سُليم خلفهما، وثبت عنه صلى الله عليه وسلم في رواية أخرى أنه صلى بأنس وجعله عن يمينه وصلى بابن عباس وجعله عن يمينه وصلى بابن عباس وجعله عن يمينه وللجنة الدائمة ج٨ صلى ١٠٤٠.

## كيف نعالج أخطاء الأطفال في الساجد؟

أولا: الرفق مع الأطفال:

عندما يُخطئ الأطفال أثناء وجودهم بالمسجد يجب علينا أن نُعلِمَهم الصواب برفق وهدوء وسعة صدر لكي يعرف هؤلاء الأطفال أن هذا التصرف معهم برفق إنما هو من أخلاق الإسلام. ا-قال تعالى: ﴿ فَمَا رَحْمَةٍ مِنَ أَمَّةٍ لِيتَ لَهُمْ وَلَوْ كُمْتَ فَظًا عَلَيْ لَا القَلْبِ لَأَنْفَشُوا مِنْ حَرِكُ فَأَعَثُ عَبَيْمٌ » (آل عمران: هذا)

٢- قال سبحانه: ، أَدْعُ إِنَّ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْمَكْمَةِ وَالْسَبِيلِ رَبِّكِ بِالْمَكْمَةِ وَالْسَرِيطَةِ الْمَسْرَةِ وَكَيْلِهُمْ وَالْقِي هِنَ أَحْسُنُ إِنَّ رَبِّكَ مُو الْمَشْرَةِ وَهُو أَعْلَمُ وَالْمُهْتَدِينَ ، هُو أَعْلَمُ وَالْمُهْتَدِينَ ، وَهُو أَعْلَمُ وَالْمُهْتَدِينَ ، وَلَا أَعْلَمُ وَالْمُهْتَدِينَ ، وَلَا أَعْلَمُ وَالْمُهْتَدِينَ ، وَلَا اللهِ اللهِ وَلَا أَعْلَمُ وَالْمُهْتَدِينَ ، وَلَا اللهِ ال

وَعَنُ عَائِشَةً، زَوِّجِ النَّبِيِّ صلى اللَّه عليه وسلم عَنِ النَّبِيِّ صلى اللَّه عليه وسلم قال: ﴿إِنَّ الرَّفْقَ لاَ يَكُونُ فِي شَيْءِ إِلاَّ زَانَهُ، وَلاَ يُتُزَعُ مِنْ شَيْءِ إِلاَّ شَانَهُ ، مسلم (٢٥٩٤).

تانيًا بيمكن أن نجعل في كل مسجد مسؤولاً عن تربية الأطفال، يعلمهم آداب المسجد وكيفية المحافظة على نظافته، ويعلمهم كذلك كيفية تلاوة القرآن والعقيدة الصحيحة وأحكام الطهارة والصلاة، وباقي آداب الإسلام كآداب الطعام والشراب وأذكار النوم واليقظة ويشجعهم على

ذلك ببعض الهدايا البسيطة أو الحلوى، فإن قلوب الأطفال تميل إلى حب من أحسن إليهم، وهذه الهدايا من أفضل وسائل تربية الأطفال. فإذا اعتاد الطفل أن يحصل على هدية بسيطة في نهاية اليوم لمواظبته على الصلاة في جماعة والتزامه بآداب المسجد كان لهذا أشره العظيم على تحسن سلوك الأطفال في المدارس وفي المنازل وفي الشوارع.

خالفًا ، دور الأغنياء في تربية الأطفال في المساجد على الأغنياء أن يخصصوا بعضا من أموالهم لشراء بعض الهدايا التي تشجع الأطفال على التمسك بآداب المسجد وتحثهم على حفظ القرآن الكريم وأحاديث نبينا محمد صلى الله عليه وسلم ومعرفة سيرته المباركة وسير الصحابة، ومعرفة بعض الأحكام الفقهية في الطهارة والصلاة والصوم والزكاة والحج وغير ذلك من الأمور الشرعية وذلك عن طريق عقد مسابقات بأسلوب بسيط لهؤلاء الأطفال وتوزيع الهدايا عليهم أمام المصلين في المسجد. وليتذكر الأغنياء أن هذا العمل سوف يكون في ميزان حسناتهم يوم القيامة إن شاء الله تعالى؛ لأنه من أبواب الدلالة على الخير - عَنْ أبي مَسْعُود الأنصاري قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: رمن دُل عَلى خير فله مثل أجر فاعله . صحيح مسلم (۱۸۹۳).

رابعًا: مشكلة عبث الأطفال في الصلاة وعلاجها: من المعلوم أننا إذا جمعنا الأطفال بعضهم إلى بعض في صف واحد غالباً ما يحدث منهم اللعب والعبث الذي يشغل المصلين ويحرمهم من الخشوع في الصلاة.

وعالج هذه المشكلة هو: أن نفرق بين هؤلاء الأطفال وذلك بأن نجعل رجلاً يصلي بين كل طفلين، وهذا يمنع الأطفال من اللعب والعبث في الصلاة.

هذا العلاج، وإن كان يستلزم أن يتأخر بعض الرجال إلى الصف الثاني أو الثالث حسب كثرة الأطفال، إلا أنه يترتب عليها فائدة كبيرة للمصلين؛ ألا وهي الخشوع في الصلاة. (الشرح المتع لابن عثيمين جـ٤ صـ ٢٠٢،٢٠١).

الحمد لله رب العالمين.

# جماعة أنصار السنة المحمدية

## تأسست عام 1345هـ- 1926م



الدعوة إلى التوحيد الخالص من جميع الشوائب، وإلى حب الله حبًا صحيحًا صادقًا يتمثل في طاعته وتقواه، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبًا صادقًا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين- القرآن الكريم، والسنة الصحيحة- ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط: عقيدة وعملا وخلقا.

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره - يُ أي شأن من شئون الحياة - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.

Upload by: altawhedmag.com



للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ / ممدوح عبد الفتاح: مدير قسم الحسابات بالمجلة