



العدد ١٣٢ السنة الثالثة والخمسون رمضان ١٤٤٥ هـ

Clear to Audit



عدد ركعات صلاة التراويح



# 

من أخطاء بعض الصائمين وعلاجها



وإذا سألك عبادي عني فإني قريب

Upload by Fallawhedman.com



## و السلام عليكم كي

#### بشرى لن أدرك شهر رمضان

عَنْ طَلْحَةَ بُنِ عُبِيْدِ اللَّهِ: أَنْ رَجُلَيْنِ مِنْ بَلِيْ، قَدِما عَلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فَكَانَ إِسْلامْهُما جَمِيعا، وَكَانَ أَحَدُهُما أَشَدُ اجْتَهَادُا مِنْ الْآخَرِ، فَغَزَا الْبُجْتَهَدُ مِنْهُما فَاسْتُشْهِدَ، ثُمَّ مَكَثَ الْأَخْرُ بِعُدَهُ سَنَةً، ثُمَّ تُوْجَةٍ.

قَالَ طَلْحَةَ: فَرَأَيْتُ فِي الْنَامِ: بِينَا أَنَا عَنْدَ بَابِ الْجِنَةِ، إِذَا أَنَا بِهِمَا، فَخْرِجَ خَارِجٌ مِنْ الْجَنَّةِ فَأَذَنَ لَلَّذِي تُوْفِيَّ الْأَخْرِ مَنْهُمَا، ثُمَّ خْرِجَ فَأَذَنَ لَلَّذِي اسْتَشْهِد، ثُمَّ رَجِعِ إِلَى.

فقال: ارْجِعْ، فَإِنْكَ لَمْ يَأْنِ لَكَ بَعْدُ، فَأَصْبِحَ طَلْحَةَ يُحَدُّثُ النَّاسِ، فَعَجِبُوا لَذَلكَ، فَاللَّه صَلَّى اللَّه عليه وسلَّم، فَحَدَثُوهُ اللَّه عليه وسلَّم، وَحَدَثُوهُ الْحَديثُ. فقال: مِنْ أَيُ ذَلكَ تَعْجَبُونِ؟ . فَالُوا: يَا رَسُولُ اللَّه، هذا كَانَ أَشَدُ الرَّجُلِينَ اجْتَهَادًا، ثُمُ اسْتَشْهد، وَدخل هذا اللَّه، هذا كَانَ أَشَدُ الرَّجُلِينَ اجْتَهَادًا، ثُمُ اسْتَشْهد، وَدخل هذا اللَّهُ خُرُ الْجِنَةَ قَبْلَهُ لَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّه

فقال رسُولُ الله صلّى الله عليه وسلّم: «أليْس قدْ مَكَثُ هذا بعُدهُ سنة؟ ». قالوا: بلّى. قال: «وأَدْركُ رمضان فصام، وصلّى كذا وكذا من سجّدة في السّنة؟ ». قالوا: بلى. قال رسُولُ الله صلّى الله عليه وسلّم: «فما بينهما أبعدُ ممّا بين السّماء والأرض ، أخرجه أحمد في المسند (١٤٠٣)، وصححه الألباني .

وهذا الحديث فيه بشرى لمن أدرك شهر رمضان فصام نهاره وقام ليله وتهجد إلى ربه سبحانه ودعاه، فشهر رمضان هو شهر الخير والبركة، هو شهر المغفرة والرحمة، هو شهر تفتح فيه أبواب الجنان، وتغلق فيه أبواب النيران، وتسلسل فيه مردة الشياطين، وهو شهر فيه ليلة هي خير من ألف شهر، وهو شهر يضاعف الله تعالى فيه الأجر والثواب للمؤمنين العاملين التائبين لربهم سبحانه وتعالى.

وقد بين النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث هذه الفضيلة لمن متأخرا عن صاحبه. وقد مات صاحبه في ساحة القتال، إلا أنه أدخله الله الجنة قبله وذلك لأنه أدرك شهر رمضان، فهنيئا لعبد اغتنم هذا الشهر المبارك من زيادة في الأعمال والقربات، وتاب إلى الله وأناب، عسى الله أن يعتقه من النيران.

التحرير

# المنظم ال

رئيس مجلس الإدارة والمشرف العام على مجلة التوحيد فضيلة الشيخ

أحمد يوسف عبدالمجيد

رئيس التحرير التنفيذي:

حسين عطا القراط



#### الاشتراك السنوي

ا- في الداخل ٢٠٠ جنيه توضع في الداخل ٢٠٠ جنيه توضع في المامه والمامه والمامي المامي المامي المامي المامي المامي المامي المامية الايداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٣٩٣٠٠٦٦٢

۲- في الخارج ۸۰ دولاراً أو ۴۰۰ ريال سعودی أو مايعاد لهما

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٤٩ مجلدًا من مجلدات مجلة التوحيد عن ٤٩ سنة كاملة Upload by : altawhedmag.com



#### صاحبة الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية

#### رئيس التحرير:

مصطفى خليل أبو المعاطي

#### الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي

#### ثمن النسخة

مصر ۱۰ جنیهات ، السعودیة ۱۲ ریال ، الإمارات ۱۲ دراهم ۱ الکویت ۱ دینار ، المغرب ۲ دولار آمریکي ، الأردن ۱ دینار ۱ قطر۱۲ ریال ، عمان ۱ریال عماني ، آمریکا ٤ دولار، آوروبا ٤ یورو

#### ادارة التعرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة تن،۱۲۲ ۲۳۹۳، ۲۳۹۳، ۲۳۹۳، ۲۳۹۳، ۱۲۰

البريد الإلكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

منفذ البيع الوحيد

بمقرمجلة التوحيد

الدور السابع

### و فهرس العدد

افتتاحية العدد: رمضان شهر الجود

الشيخ أحمد يوسف عبد المجيد باب التفسير: سورة لقمان

د. عبد العظيم بدوي ٥

مصطلحات علم العقيدة د. عبد الله شاكر ٨

عود حميد إلى القرآن المجيد د. محمد حامد ١٣

فضل الصوم د. جمال المراكبي

تذكير الأنام بتاريخ مشروعية الصيام

د. سيد عبد العال ٢١

رمضان شهر مواساة المحتاجين

الشيخ صلاح نجيب الدق ٢٤

عدد رکعات صلاة التراویح د. أیمن خلیل ۲۸

وإذا سألك عبادي عني فإني قريب

الشيخ صلاح عبد الخالق ٣٣

واحة التوحيد د. علاء خضر ٣٦

من أخطاء بعض الصائمين وعلاجها

د. عبد القادر فاروق ۲۸

خلق الكرم والجود

م. محمد ياسين بدر حسين النجار ١٤

الغارة على رمضان د. أحمد سليمان ٤٣

المقاصد التشريعية لصوم شهر رمضان

د. محمد عبد العزيز ٢٦

التفريط في المنح الربانية في رمضان

أ. عبد العزيز مصطفى الشامي ٥٠

تصفيد الشياطين في رمضان الشيخ على حشيش ٣٥

فتاوى الصيام إعداد: اللجنة العلمية ٥٧

ضوابط الهبة والهدية للأبناء الشيخ عادل شوشة ٦١

دروس من الصيام الشيخ إبراهيم حافظ رزق ٦٤

أعمال البرية رمضان الشيخ عبده أحمد الأقرع ٢٦

السياق وتنوع أوصاف العذاب في القرآن الكريم

د. عبد الرحمن فودة ٧٠

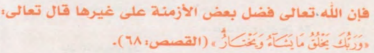
١٠٠٠ جنيهاً ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و ٣٠٠ دولاراً خارج مصر شاملة سعر الشحن

**Upload by: altawhedmag.com** 



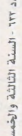


الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله. وبعد:



ولا خلاف أن شهر رمضان من الأزمنة الفاضلة حيث نزل فيه القرآن الكريم وتميز على غيره من الشهور بليلة القدر وبكونه شهر التقوى والجهاد والصبر ومما عرف به الشهر أنه شهر الجود حيث كان يزداد فيه جود النبي صلى الله عليه وسلم. كما في الصحيحين من حديث عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أجود الناس وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل وكان جبريل يلقاه ي كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن فلرسول الله صلى الله عليه وسلم أجود بالخير من الريح المرسلة.







قال ابن حجر رحمه الله: معنى أجود الناس أكثرهم جودا وعرف الحود بأنه الكرم وهو من الصفات المحمودة. وقال: الجود في الشرع إعطاء ما بنبغي لن ينبغي وهو أعم من الصدقة وأيضا رمضان موسم الخيرات لأن نعم الله على عياده فيه زائدة على غيره. فكان رسول الله يؤثر متابعة سنة الله في عياده. وفي لسان العرب: الحود السخاء يقال جادت العبن اذا

كثر دمعها. وفي العجم الوسيط:

الجود صفة تحمل صاحبها على بذل ما ينبغي منه بغير عوض.

وقد ذكر النووي أن من فوائد الحديث: الحث على الحود في كل وقت. ومنها الزيادة في رمضان وعند الاجتماء بأهل الصلاح. ولا شك أن الجود إذا ذكر تبادر إلى الذهن أنه متعلق بالنفقة وقد تحقق ذلك في حياته صلى الله عليه وسلم فكان أجود الناس كما في صحيح مسلم من حديث أنس بن مالك رضى الله عنه قال: أن رجلا سأل النبي صلى الله عليه وسلم غنمًا بين جبلين فأعطاه إياه، فأتى قومه فقال: أي قوم أسلموا فوالله إن محمدا ليعطى عطاء من لا يخاف الفقر (مسلم (٢٨١٢)).

قال أنس: إن كان الرجل ليسلم ما يريد إلا لدنيا. فما يسلم حتى يكون الاسلام أحب إليه من الدنيا وما عليها. ألا فلتكن أسوتنا الحسنة في الجود هي أجود الناس صلى الله عليه وسلم حيث رغب في ذلك بقوله عليه الصلاة والسلام كما في الصحيحين من حديث أبي هريرة رضى الله عنه: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: مما من يوم يصبح العباد فيه إلا ملكان ينزلان فيقول أحدهما: اللهم

66 كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أجهد ما ىكەن قى رەضان . 77

أعط منفقا خلفا، ويقول الآخر: اللهم أعط ممسكا تلفا (البخاري(١٤٤٢))، مسلم(۱۰۱۰)). وقد تأسى الصحابة رضوان الله عليهم بجوده صلى الله عليه وسلم حتى مدح الله جودهم في قوله تعالى: ﴿ اللَّهِ نَوْلُهُ النَّارُ وَالْاسِنَةِ مِن قَلَاهُ عُنُونَ مَنْ هَاجَرُ النَّهُمْ وَلَا تَعَلُّونَ فِي صُدُورِهِ مَا حَكُمُ مِنَا الْمُوا وَتُؤَيِّرُونَ عَلَىٰ أَنْفُسِمْ وَلَوْ كَانَ ، (الحشر: ٩).

فمن لا يعرف جود الصديق بإنضاق كل ماله وجود

الضاروق في جوده بنصف ماله إنهم الصحابة الذين سابقوا بالخيرات ومنهم أبو طلحة رضى الله عنه الذي تخلق بأخلاق القرآن الكريم فعندما نزل قوله تعالى: «لَنْ تَنَالُوا الْمِرْ حَتَّى تَنْفَقُوا مِمَّا تحدید (آل عمران: ۹۲). قال: یا رسول الله، إن أحب أموالي إلي بيرحاء وأنها صدقة لله أرجو برها وذخرها عند الله. فضعها يا رسول الله حيث شئت فقال: «بخ ذلك مال رابح قبلناه منك ورددناه عليك فاجعله في الأقربين، فتصدق به أبو طلحة على ذوى رحمه. (رواه البخاري(١٤٦١)).

فما أحوجنا إلى التخلق بخلق الجود في شهر الصيام فإن من مظاهر الحود صلة الأرحام بالنفقة والاطعام وما يحتاجونه. ومن مظاهر الحود في شهر الجود إطعام الطعام، وإنظار المعسرين فليكن لنا في كل ليلة من ليالي رمضان ما ندخره عند الله تعالى من مدارسة القرآن الكريم والجود بكل ما بمكن أن نجود به. وليس الجود قاصرًا على نفقة المال والجود بإعطائه بل هو أعم من ذلك فالجواد يجود بما عنده من مال وجاه وعلم بل يبلغ أعلى مراتب الجود فيجود



\*

ينفسه في سيل الله تعالى. ورحم الله ابن قيم الجوزية فقد عقد فصلا في كتابه مدارج السالكين تحت عنوان فصل الايشار، أدرج تحته الحديث عن الحود، وكأنه يشير إلى أن الجود درجة من درجات الايثار ترقى بالعبد لأن يقدم غيره على نفسه بالرغم من حاجته والجود ضد الشح، ويكفى الجود فضلا أنه يرقى بصاحبه إلى درجة الفلاح ، ومن يوق شخ نفسه فأولنك هم المقلحون،

(الحشر: ٩). وأشار ابن القيم إلى أن الجود ليس قاصرًا على بذل المال وحده

يل هو مراتب عشرة منها: الجود براحته ورفاهيته واحجام النفس فيجود بها نصبا وكدا في مصلحة غيره، ومن هذا الجود جود

الانسان بنومه.

ومن هذه المراتب: الجود بالعلم وبذله وهو من أعلى مراتب الجود. والجود به أفضل من الجود بالمال لأن اثعلم أشرف من المال. فسيحان من يجود على عباده بفضله ورحمته فيعطى كلاحسب استطاعته فهذا وسع الله عليه فيجود بالمال وآخر قدر عليه رزقه وزاده بسطة في العلم والجسم فيجود براحته ساهرًا في قضاء حوائج الناس على يقين بالأخوة الحقيقة للإسلام كما في حديث الصحيحين، من حديث عبد الله بن عمر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «السلم أخو السلم لا يظلمه ولا يسلمه، ومن كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته (البخاري(٢٤٤٢)، مسلم (٢٥٨٠)). فبحود بوقته ونومه مؤثرا راحة الآخرين محتسبًا ذلك عند الله تعالى.

وفي شهر رمضان كان يزداد جود النبي صلى الله عليه وسلم عند مدارسة القرآن والتي كانت كل ليلة. وهذه دعوة للجود بالعلم وأشرف العلوم كتاب الله تعالى فها هم قراء

66 يكفى الجود فضلا أنه يرقى بصاحبه الى درجية الفلاح نَفْسه، فَأَوْلَيْكَ هُمُ المُفلِحُونَ ، (الحشر: ٩)

القرآن يجودون بقلة طعامهم ليقفوا لاسماء الناس كتاب الله تعالى في صلاة العشاء والقيام. ويزداد حودهم وهم يقومون يصلون بالناس في قيام الليل. ويعلمون كتاب الله تعالى وهذا يصل بهم إلى أرقى الدرجات كما في الصحيح من حديث عثمان رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «خيركم من تعلم القرآن وعلمه ..

كما أن جود النبي صلى الله عليه وسلم وزيادته في رمضان دعوة للدعاة إلى الله تعالى ليزدادوا جودًا في بذل العلم

وتصحيح المفاهيم.

واستثمار دخول الكثير من الناس إلى المساحد في شهر رمضان فيعلمونهم أمور دينهم. وفي مقدمة العلوم علم التوحيد الذي هو من أشرف العلوم إن لم يكن أشرفها لقوله تعالى: وفاعلم أنه لا إله إلا الله، (محمد: ١٩). وقد فهم ذلك الكثير من أهل العلم فأثروا البقاء في بلادهم لتعليم الناس في شهر رمضان على قضاء شهر رمضان في يبت الله الحرام. فجزاهم الله خيرا.

فالعلم أشرف من المال والجود به أفضل من الحود بالمال وحاجة الناس إلى العلم في زمن كثرت فيه الشواغل وانصرف الكثير الي وسائل التواصل التي ضيعت الأوقات عند كثير من الناس وقطعتهم عن صلة الأرحام وفعل الخيرات. فصار الناس في أمس الحاجة لدعاة يدعون الناس للرجوع إلى الله تبارك وتعالى ويعلمونهم حسن التوكل عليه ويزرعون فيهم الثقة في أن الله هو الرزاق ذو القوة المتين وأن الأمور تجرى بقدره سبحانه: «ألا يُعْلَمُ مَنْ خُلِقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الخبير وأن العبد ليس عليه إلا أن يأخذ بالأسباب متوكلا على الله تعالى رزقنا الله الجود بكل صوره وأثابنا عليه خير الجزاء.

والحمد لله رب العالمين.

# **سُورَة لُقَمَان** سُورَة لُقَمَان

سورة لقمان



قال الله تعالى: «أَلَرْنَرَ أَنَّ الْفُلْكَ تَجْرِى فِى الْبَحْرِ بِيعْمَتِ اللَّهِ لِيُرِيكُمُ مِنْ اللَّهِ لِيُرِيكُمُ مِنْ اللَّهِ فِيهَ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيْنَ لِكُلِّ صَبَّارِ شَكُورِ ﴿ وَ وَإِنَّا غَشِيهُم مَنْ مُنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ فَيْنَهُم مَّفَيْ كُلُّ اللَّهِ فَيْنَهُم مُقْنَصِدُ كَالظُّلُلِ دَعُوا اللَّه تَخْلِصِينَ لَهُ اللِينَ فَلَمَّا بَعْنَهُم إِلَى النَّبَ فَيْنَهُم مُقْنَصِدُ وَمَا يَجْحَدُ بِعَالِئِنا اللَّهُ اللَّهُ مُقْلِمِ اللَّهُ اللَّلِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ اللللْهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّةُ اللللللَّهُ اللللللَّةُ الللللَّهُ اللللللَّةُ اللللللِّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّةُ اللللللَّةُ اللللللِّلْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللِّلْمُ الللللِّهُ اللللللِهُ اللللللِّلْمُ الللللللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ ا

#### معالم د. عبدالعظیم بدوي

رضي الله عنه قال: قال رَسُول الله صلى الله عليه وسلم: عجبًا لأمر المُومن! إن أمره كلّه خير، وليس ذاك لأحد إلا للمُومن! إن أصابتُه ضرّاء شكر فكان خيراً له، وإن أصابتُه ضرّاء شكر فكان خيراً له، وإن أصابتُه ضرّاء صبر فكان خيراً له (صحيح مسلم ٢٩٩٩)، فقوله تعالى: وإنَّ في ذلك لأيات لكل صبّار شكور ٣١ يعدلُ: وإنَّ في ذلك لأيات لكل صبّار (الحجر:٧٧)، وإنما خصّهم لأنهم هم الذين ينتضعون بما يرون، وإلا فإن جريان الفلك في ينتضعون بما يرون، وإلا فإن جريان الفلك في البحر آية لكل الناس، ولذلك قال تعالى: ورابةً لم من البحر آية لكر الناس، ولذلك قال تعالى: ورابةً لم من المُنْ من الله عن المُنْ عَلَى الله عن ا

(پس:۲۱-٤٤).

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله. وبعد:

فَمِنْ دُلَائِلِ التَّوْحِيدِ: الشَّفْنُ:

لِيُرِيكُم مِّنْ آياته، مَا تَسْتَدِلُون بِه عَلَى الْفِهْدِية، وَاسْتَحْفَاقَهُ لِلْعَبَادَةُ دُونَ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونَه، وَاسْتَحْفَاقَهُ لِلْعَبَادَةُ دُونَ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونَه، وَإِنْ فَيْ ذَلِكَ لَآيَاتِ لُكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ مِنْ دُونَه، وَقُو الْمُونِيَّةِ الْحَدِيثُ عَنْ صُهَيْب

0

رمضان 331 هـ - العدد ٢٣٣ - السنة الثالثة والخمسون

#### نَسُلُونَ، (يونس:۲۲-۲۳).

#### وصية الله للناس:

يا أيْها الناس اتّصَوا ربّكم واحْشؤا يوما لا يجزي والد عن والده شيئا إن وعد الله حق فلا تغرنكم الحياة الدنيا ولا يغرنكم الحياة الدنيا ولا يغرنكم بالله الغرور٣٣»،

قال الرازى: لما ذكر سُبْحَانه دلائل التَّوْحيد والبعث من أول السورة إلى آخرها وعظ بالتقوى، لأنَّه تعالى لمَّا كان واحدًا أوجب التَّقُوي البَّالغة. فإنْ من يعلم أن الأمر بيد اثنين لا بخاف أحدهما مثل ما يخاف لوكان الأمربيد أحدهما لا غير، ثم أكد الخوف بذكر اليوم الذي يحكم الله فيه ين العباد، وذلك لأنَّ اللك إذا كان واحدًا وبعهد منه أنه لا يعلم شيئا ولا يستعرض عباده، لا يخاف منه مثل ما يخاف إذا علم أن له يؤم استغراض واستكشاف، ثم أكده بقوله: الا يجزي والدُّ عن ولده ،، وذلك لأن المُجرم إذا علم أن له عند الملك من يتكلم في حقه، ويقضى ما يخرج عليه برفد من كسيه، لا يخاف مثل مَا يَخَافُ إِذَا عَلَمَ أَنَّهُ لَيْسَ لَهُ مَنْ يَقْضَى عَنَّهُ مَا يخرج عليه. ثم ذكر شخصين في غاية الشفقة والْحَيَّة، وهما الوالد والولد، ليستدل بالأدنى على الأعلى، وذكر الولد والوالد جميعًا فيه لطيفة. وهي أن من الأمور ما يبادر الأب إلى التَّحَمُّل عن الولد، كدفع المال، وتحمُّل الألام، والولد لا يُبادر إلى تحمله عن الوالد مثل ما بُنادر الوالد إلى تحمله عن الولد، ومنها ما يبادر الولد إلى تحمله عن الوالد ولا يبادر الوالد إلى تحمله عن الولد كالإهائة، قان من يريد إحضار وَالْدُ أَحَدُ عِنْدُ وَالْ أَوْ قَاضَ يَهُونَ عَلَى الْأَبْنِ أَنْ يدُفع الأهانة عن والده ويحضر هو بدله، فإذا انتهى الأمر إلى الإيلام يهون على الأب أن يدفع الإيلام عن ابنه ويتحمَّله هُو بنفسه، فقوله: ولا يَجْزِي وَاللَّهُ عَنْ وَلَدُهِ فِي دَفْعِ الْأَلَامِ. ولا مُولُودُ هُو جَازِ عِن وَالده شَيْئًا، في دفع الإهانة (التفسير الكبير ٢٥/١٦٤).

#### Facula

أَتَى الله تَعَالَى بِالْجُمْلَةُ الْفَعْلِيَّةُ مَعَ الْوَالِدِ، فَقَالَ: ﴿ لَا يَجْزِي وَاللهُ عَنِ وَلَدُهِ ،، وَأَتَى بِالْجِمْلَةِ الاسْمِيَّةُ مَعَ الْوَلَدِ، فَقَالَ: ﴿ وَلَا مُولُودُ هُو جَازَ عَنْ

#### حال الشركين في البعر:

ثم ذكر سيحانه حال المشركين في البحر إذا هاج مؤجه وخافوا الغرق، وحالهم بعد النجاة، فقال تعالى: وإذا غشيهم موج كالظلل دعوا الله مخلصين له الدين، أي دُعُوا الله وحُده، ولم يدُعُوا غيره ممَّن كانوا يدعونهم في البر، وعاهدوه أن يكونوا له شاكرين إذا نجاهم من هُولِ الْبَحْرِ، كُمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ مُوالَّتِي يُسَعِّقُ فِي الْمِ وَالْتُعْرِ مِنْ إِذَا كُنْدُ فِي الْفَالِدِ وَعَرِينَ مِنْ رَبِينَ لَلْبُو وَقَرِحُوا بِهَا جَاءَتُهَا رِيخٌ عَاصِفٌ وَجَاءَهُمُ ٱلْمَوْمُ مِن كُل سَكَانِ وَعَنُوا أَنْهُمُ لُعِظَ بِهِمْ وَعُواأَفَة مُطِّعِينِ لَا ٱلدِّينَ لَيْ أَجِنْنَا مِنْ فَعَلِمِ لَنَكُونَكَ مِنْ الشَّكِينَ (يونس:٢٢). قلما نجاهم إلى البر فمنهم مقتصد ، أي ومنهم كافر ويدل على هذا المحذوف قوله: وما يجحد بآياتنا إلا كل ختار كفور ٣٢ ، قال صديق حسن خان والمعنى: فلما نجاهم إلى البر صاروا على قسمين: فقسم مقتصد، أي: موف بما عاهد الله عليه في البحر من إخلاص الدين له، باق على ذلك بعد أن نجاه الله من هول البحر، وأخرجه إلى البر سالمًا، ولكنه مُقتصد، غير مُبالغ في الشكر. وأكثرهم نسوا ما كانوا يدعون إليه من قَبِل، وَرَجِعُوا إلى عبادة ما لا يملك لهُمْ ضرًا وَلا نَضْعًا، وَالنَّهُمُ الْأَشَارَةُ بِقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَا يَجْحُدُ بأياتنا الا كل ختار كفور ٣٢، قال الجوهري رَحمه الله: الخَتْر: الْغَدْر، يُقَالَ خَتْره فَهُو خَتَارٌ. وقال ابن عطية رحمه الله: إنه الجاحد، وجحد الآيات: انكارها، والكفور: عظيم الكفر بنعم الله سبحانه (فتح البيان:١/١٠٠)وقول الجوهري الصحاح (خ ت ر).

وهاتان الأيتان كقوله تعالى في العنكبوت: و قا الصحاف الأيتان كقوله تعالى في العنكبوت: و قا الصحاف المن قل المنتخب المن قل المنتخب المن قل المنتخب المن



• •

(m) يَعِدُهُمْ وَيُعَيِّرِهِمْ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيْطَانُ إِلَّا غُرُولًا »
 (النساء:١١٧-١١٠).

قال ابْن عَرِفَة رحمَه الله: الْغُرُور مَا رأيْت له ظاهرًا تُحبُّه، وفيه باطن مَكْرُوهُ أَوْ مَجْهُولُ. والشَّيْطان غَرُورُ، لأَنَّه يَحْمِل عَلَى مَحَابَ النَّفْس، ووراء ذلك ما يسوء (الجامع لأحكام القرآن ٢٠٢/٤).

فَمِنْ غُرُورِد-لَعِنَهِ اللّه- أنَّه يُضِلُ الْأَنْسَانِ عَنْ صراط الله الستقيم، ثم يُزين له سوء عمله فيراه حسنا، ويمنيه عليه ثواب المحسنين، كما قَالَ تَعَالَى: وإنَّهُمُ أَغُلُوا أَلْشَيْطِينَ أَوْلِيَّةً مِن يُونِ أَلَّهُ وَ الْأَعْرَافِ ٢٠٠)، وقال تَعَالَى عَنْ صَاحِبِ الْجِنْتِينِ: وَدَعَلَ جَنْيَهُ وَهُو طَالِمُ لِتَقْسِدِ. قَالَ مَا أَظُنُ أَنْ تَسِدُ هَدِيدِ أَلِنُهُ ۞ وَمَا أَظُنُ السَّنَاعَةُ فَى آيِمَةً وَلَـين رُّيودتُ إِلَىٰ رَقَى الْأَجِدَنَّ خَيْرًا يَنْهَا مُنْكُ الكهف: ٣٥-٣٦)، وقال تعالى عن اليهود وَالنَّصَارَى: ﴿ وَقَالُوا لَنَ يَدْخُلُ ٱلْجَنَّةُ إِلَّا سَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَنْرَىٰ يُلْكَ أَمَائِيُّهُمْ قُلْ هَاتُوا رُهَنَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مَنْدَمْكِ ، (البقرة:١١١)، فَاذَا كان يَوْم الْقيامَة: مَوْمَا ٱلْمُحَمُّونَ ٱلنَّارَ فَطَلُّهُا أَنُّهُم مُّوافِقُوهَا وَلَهُ عَدُواْ عَنَّا مَصْرِفًا ،(الكهف: ٥٣). فَيُ وَمَثِلا: يُمَثِّرُونَهُمُّ ثَوَدُّ ٱلْمُحْمُّ لَوْ يَقْتَلِي مِنْ عَذَاب تُومِيلِ مِنْهِ اللهِ وَصَحِبَةِ، وَأَخِهِ اللهِ وَصَبِلُتِهِ اللَّهِ تُتُومِهِ 🐨 وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَيعًا ثُمَّ يُنجِيدِ » (المعارج:١١-١٤)، فَيُقَالَ لَهُمْ: وَأَلَوْهُ لَا يُؤْمَدُ مِنكُمْ بِنْهُمْ وَلَا مِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مَأُونِكُمُ ٱلنَّارُ هِي مُؤلِّنكُمْ وَبِلْنَ ٱلنَّصِيرُ ، (الحديد: ١٥)، وكأنهُم تساءلوا لماذا؟ فأجيبُوا: وَلَكُمْ نَصْ أَنْفُسَكُمْ وَفَرَيْفَسُمُ وَأَرْتَفُتُ وَغَرَّنَكُمُ ٱلْأَمَافِيُّ حَقِّى جَاءَ أَمْنُ ٱللهِ وَغَرَّكُمْ مِاللَّهِ ٱلْفَرُورُ ، (الحديد: ١٤)، «فَكُمْكُواْ فَمَا هُمَّ وَالْعَاوُنُ ﴿ وَخُودُ إِلَاسَ أَجْمُونَ ، (الشعراء:٩٤-٩٥)، وقام إبليس فيهم خطيبًا، يُسْمعُهُمْ مَا يَزِيدُهُمْ حَسْرَةُ فَوْقَ حَسْرَتَهُمْ، وَعَدَابًا فَوْقَ عَدَايِهِمْ، وَقَالَ ٱلشَّيْطُةُ لَمَّا فُسِمَ ٱلأَمْدُ إِنَّ ٱللَّهُ وَعَلَكُمْ وَعْدَ الْمُقَى وَوَعَد أَنْكُو فَأَخْلَفَتُ كُمُّ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُم مِن سُلطَنن إِلَّا أَن دَعَوْتُكُمْ فَأَسْتَجَبِّتُمْ لِّي فَلَا تَلُومُونِي وَلُومُوا النُسَكُمُ مَّا أَنَا بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَبَدُ بِمُصْرِعَكُ إِنَّ كُفَرِّتُ بِمَا أَشْرَكَتُمُونِ مِن قَبْلُ إِنَّ ٱلظَّالِمِينَ لَهُمْ عَنَاكُ أَلَيْ » (إبراهيم: ٢٢). وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب

وَالده شَيْنًا ، لأَنّه إذا كان الْوالد لا يَجْزِي عَنْ وَلده، مَع مَا هُو مَعْرُوفٌ عَن الْوالد مِن الرّحمة وَالشّفقة والحرص على سلامة الولد، حتى إنه ليفديه بنفسه وَماله، كان الولد أولى أنْ لا يَجْزِي عِن أَبِيه.

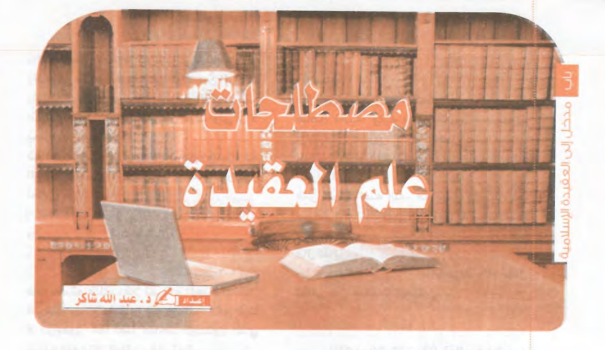
ثُم قَالَ تَعَالَى: ﴿إِنْ وَعُدَ اللَّهُ حَقَّ وَالْمِرَادِ بِهُ البعث، والحساب، والجزاء، والجنَّة، والنَّار، قال تَعَالَى: وَلَهُ إِنَّهُ إِلَّا هُوْ لَتَحْتَمَنَّكُمْ إِلَى تُورِ ٱلْبَيْنَةِ لَا رَبُّ فِيهُ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ أَلَهُ حَدِيثًا (النساء: ٨٧)، وَأَقْسَمِ عَلَى ذَلِكَ فَقَالَ: وَإِذَا مِنْ وَأَوْرِيْتِ وَرُوا (1) وَالْخِيلُانِ وَفَرُا أَنْ الْكُولِيْنِ لِنَوْمُ أَنْ الْكُنْدِينِ اللَّهِ الْمُعْلِقِينَ أَنَّا اللّ امَّا وُعَدُونَ لَسَادِقُ ( ) وَإِنَّ النِّهِ لَوْجٌ عِ (الذاريات:١-٦). فإذا علمتم ذلك: وقلا تَعْرَنكُمُ الْحِيَاةُ الدُّنيا، فترضوا بها، وتطمئنوا بها، وتظنوا أنكم البنا لا تَرْجِعُونَ، كما اغتر صاحب الجنتين، الذي صَرِبَهُ اللَّهُ مَثَلًا لَلْعَالَمِينَ، قَالَ تَعَالَى: وَأَنْتِ لَيُ مُثَلًا تُمِلِينَ جَمَلُنَا لِأَحَدِهِمَا جَنَّتُنَّ مِنْ أَعَنَّكِ وَحَلَقْتُهُا يَمْل وَجَعَلْنَا يَعْتِمُنَا زَوْعًا ﴿ كَا كُلِّنَا لَلْمُثَنِّينِ مَانَتُ أَكُلُهَا وَلَوْ تَظَلَّمُ مِنْهُ عَنِمًا وَفَجْرًا خِلْلَهُمَا نَبُرُ ۞ وَكَاتَ لَهُ نَمْرٌ فَقَالَ لَسَنْجِيدِ وَهُوَ يُخَاوِرُهُ إِنَّا أَكُثَرُ مِنكَ مَالًا وَأَعَرُّ نَفَعُرًا (١) وَدَخَلَ جَنِّيتُهُ وَهُوَ ظَالَةً لِنَفْسِهِ، قَالَ مَا أَظُنُّ أَن تَبِدُ هَذِهِ، البُّنَا ﴿ وَمَا أَفُنُّ النَّاعَةُ فَالْمِنَّةُ وَلَين زُّيدِتُ إِلَى رَقَّ لأَمِدُدُ حَيْلَ مِنْهَا مُنْقَلِكُ ، (الكهف:٣٦-٣٦)، وكانت النُّتيجَةُ: وَأُحِطَ بِسُرُو فَأَصْبَحُ يُفِلُكُ كُنِّهِ عَلَى مَا أَعَقَ فِهَا وَهِيَ خَاوِيَةً عَلَى عُرُوشِهَا فَيَقُولُ يَكَنِنِي لَهُ أَكْمِرُكُ رَقِ أَحْدًا وَلَمْ تَكُن لُهُ فِئَةً بِضُولُونَهُ مِن دُونِ لَلْهُ وَمَا كَانَ مُنفِيرًا » (الكهف:٢٤-٣٤).

وَهُلا تَغَرَّنُكُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَلَا يَغُرَّنُكُم بِاللّهِ الْغُرُورُ ٣٣ وَهُو الشَيْطانِ، وَلَدُ لَكُمْ مَنُوْ ثَبِينٍ الْفُرُورُ ٣٣ وَهُو الشَيْطانِ، وَلَدُ مُنْدُ أَبُسِ مَنْدُ أَبُسِ اللّهُ لَيُضَلّنُكُمْ. وَقَدُ أَقْسَمَ بِاللّه لَيُضَلّنُكُمْ. فَقَالَ تَعَالَى: وَلَا يَعْمُ الْمُعَلِّنَكُمْ. فَقَالَ مَنْدُو اللّهِ لَيُضَلّنُكُمْ. فَقَالَ تَعَالَى: وَلَا يَعْمُ وَمَنْ الْفَيْمِ وَمَنْ عَلَيْهِمْ وَمَنْ أَسْتِمْ وَمَنْ اللّهَ لَيُضَلّنُكُمْ. وَمَا لَيْسَمُ وَمَنْ اللّهِمْ وَمَنْ الْمُسْتَمِ وَمَنْ عَلَيْهِمْ وَمَنْ الْمُسْتِمْ وَمَنْ اللّهُ اللّهُ وَمَالِهُ وَقَالَ مَا اللّهُ اللّهُ وَمَالَى: وَلَا يَعْمُونَ مِنْ دُونِو وَلَا اللّهُ وَمَالَى وَقَالَ اللّهُ وَمَالَى وَمَا اللّهُ وَمَالًا مَرِيدًا (١٣) لَمْتَهُ أَمَّهُ وَمَالَ اللّهُ وَمَالَكُ لَلْمُ مِنْ اللّهُ وَمَالَكُ اللّهُ وَمَالَكُ وَمِنْ اللّهُ وَمَالَكُ وَمِنْ اللّهُ وَمَالًا مَنْ وَمَالِكُ وَمِنْ اللّهُ وَمَالًا مَنْ وَمَالِكُ وَمِنْ اللّهُ وَمَالًا مَنْ وَمُنْ مِنْ مُولِكُ اللّهُ اللّهُ وَمَالَكُ وَمِنْ اللّهُ وَمَالًا مُنْ وَمُنْ وَمَالِكُ وَمُنْ مِنْ مُنْ مِنْ وَمُنْ مِنْ وَمُنْ اللّهُ وَمُلْكُمْ وَمُنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَمُنْ مُنْ وَمُنْ مُنْ اللّهُ وَمُنْ مُنْ مُنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمُنْ اللّهُ اللّ



7

العالمين.



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان.

وبعد: فإن توحيد رب العالمين أصل الأصول في الدين، وعليه تبنى الشريعة بكل جوانبها، ولذلك ما أرسل الله سبحانه وتعالى رسولاً إلا وبعثه بمدلوله، كما قال تعالى: «وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَالِكَ مِن نَسُولِ لِلَّا نُوحِ لِلَّهِ وَبعثه بمدلوله، كما قال تعالى: «وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَالِكَ مِن نَسُولِ لِلَّا نُوحِ لِلَّهِ أَنَّهُ لِاَ لَا أَنَّا فَأَعَبُدُونِ » (الأنبياء:٢٥)، وهو حق الله الذي لا يكون لغيره، وأول دعوة الرسل أجمعين، كما قال رب العالمين: « وَلَقَدْ مَقْنَا فِي كُلِ أُتُةِ وَاللهُ الذي الْعَلَى اللهُ اللهُ الذي العَلَى اللهُ اللهُ

قال الإمام الحافظ ابن كثير- رحمه الله-ي تفسيره: «فلم يزل تعالى يرسل الرسل بذلك منذ حدث الشرك ي بني آدم، ي قوم نوح الذين أرسل إليهم نوحًا، وكان أول رسول بعثه الله إلى أهل الأرض إلى أن ختمهم بمحمد صلى الله عليه وسلم الذي طبقت دعوته الإنس والجن في المشارق والمغارب، وكلهم كما قال الله تعالى: « وَاسْأَلُ مَنْ أَرْسَلْنَا من قبلك من رُسُلنا أجَعَلْنا من دُونِ الرُحْمَن ألهة يُعَيدُونَ، (الرُحْدُف:٥٤)، وقد أمر الله - تبارك وتعالى - النبي صلى الله عليه

وسلم أن يدعو أهل الكتاب إلى التوحيد، فقال تعالى: «قُلْ يَا أَهْلَ الْكَتَابِ تَعَالَوْا إلَى كَلَمَةَ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَّا نَغْبُدَ إِلَّا اللَّه وَلَا نُشْرِكُ بِهِ شَيْنًا وَلا يَتَّخِذَ بِغُضُنَا بِغُضًا أَرْيَابًا مُن دُونِ اللَّهِ فَإِن تَوَلُّوا فَقُولُوا اشْهِدُوا بِأَنَّا مُسْلَمُونَ 14، (آل عمران: 35). والآية قررت وحدانية الألوهية، والربوبية، وكلاهما متفق عليه بين الرسل.

ولأهمية إصلاح العقيدة، ولاعتقادي أن إصلاح العقيدة هو المنطلق الأول لكل إصلاح، أقوم بحول الله وقوته بتقديم مجموعة



#### ثاثباء العقيدة اصطلاحاء

تطلق وتعرف بعدة تعريضات. منها:

(أ) التصديق الجازم فيما يجب لله عز وجل من الوحدانية والربوبية، والافراد بالعبادة، والإيمان بأسمائه الحسني، وصفاته العلى.

(ب) تصميم القلب والاعتقاد الحازم الذي لا يخالطه شك في المطالب الإلهية والنبوات، وأمور المعاد، وغيرها مما يجب الإيمان به. والمطالب الإلهية المقصود بها: الايمان بالله في ربوبيته والوهبته وأسمائه وصفاته.

(ج) ما عقد الإنسان قلبه عليه. ودان لله رضى الله عنه به.

ومن المناسب أن نشير هنا إلى أن هذه الكلمة - العقيدة، أو الاعتقاد - أصبحت اسم علمًا على العلم الذي يدرس جوانب الإيمان والتوحيد - التي سبقت الاشارة اليها - ووجدنا كل من يكتب في هذا الجانب، يطلق على كتابه اسم العقيدة، فيقال مثلا: عقيدة الطحاوي، أو العقائد العضدية... إلى أخره.

#### ثَالثًا؛ مؤلفًات في العقيدة الإسلامية.

لا شك أن كل علم له رجاله الذين وضعوا فيه من المؤلفات والكتب الخاصة به. وفيما يلي أسماء بعض المؤلفات التي حملت اسم العقيدة الاسلامية، بدءًا بأقدمها وأسبقها.

الكتاب الأول: (شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة من الكتاب والسنة. واجماع الصحابة. والتابعين من بعدهم) هذا الكتاب الكبير العظيم ألفه الإمام الحافظ هبة الله بن الحسن بن منصور اللالكائي، وقد يعرف أحيانًا هذا الكتاب بكتاب «السنن» أو «شرح السنة ، أو «أصول

الكتاب الثاني: (عقيدة السلف وأصحاب الحديث) للإمام أبي عثمان إسماعيل الصابوني، وهو مطبوع ضمن مجموعة من المضالات التي أتناول فيها بعض السائل المهمة في علم العقيدة الاسلامية ليقف فيها القارئ الكريم على مكانة هذا العلم ومكانته، وشرفه وفضله، وأن أصحاب المنهج الصحيح في فهم العقيدة، هم الطائفة المنصورة، الظاهرة بالحق، القائمة به إلى يوم القيامة، وعلى المالامح العامة والصفات الأساسية التي تميز بها أهل السنة والجماعة، والتي خالفهم من سلك منهجًا مغايرًا لذلك، كالذين اعتمدوا على العقل في مواجهة النص، أو أولوا الآيات والأحاديث الصحيحة بما يتفق مع عقولهم، وهذا يستدعي أن أتحدث عن البدع والابتداع في الدين. وأدلة النهي عنها والتحذير منها. وسوء منقلب أهلها، والبدء في مجال العقائد، والمضرق الداعية إليها، كالخوارج، والروافض، والجهمية، والمعتزلة، والجبرية، والمرجئة، والباطنية، وعلى وسطية أهل السنة بين هذه الفرق. وسلامة منهجهم الذي سلكوه، وتابعوا فيه الصدر الأول-رضوان الله عليهم أجمعين-، وأيضاً على قواعد وضوابط الاستدلال على مسائل الاعتقاد عند أهل السنة والجماعة. وختمتها بسان حقيقة انتساب الحماعات المعاصرة الي أهل السنة والجماعة. ويسرني أن أقدم هذه المجموعة بما اشتملت عليه للأمة الإسلامية، للاستفادة منها، وهو نافع-إن شاء الله- لن أراد التخصص في هذا العلم. أو دراسته. ولكن قبل الولوج في هذه المسائل المهمة، أتكلم أولاً عن مصطلحات هذا العلم مثل مصطلح؛ «العقيدة» و «التوحيد» و «أصول الدين» و «السنة». تعريف كلمة: العقيدة:

#### أولا: العقيدة لغة:

مأخوذة من الفعل: عقد، يقال: «عقد قلبه على الشيء أو عقد قلبه الشيء اذا لزمه.



(الرسائل المتيرية)

الكتاب الثالث: (الاعتقاد على مذهب السلف أهل السنة والجماعة) للإمام أبي بكر أحمد بن حسين البيهقي.

> تعريف كلمة: «التوحيد »: أولا التوحيد لغة: الإفراد.

فانيا التوحيد اصطلاحا:

أصل معنى التوحيد: اعتقاد أن الله واحد لا شريك له. وسمى هذا العلم بهذا الاسم تسمية له بأهم أجزائه، فهو من باب إطلاق الجزء وإرادة الكل، وهو إشبات الوحدة لله في الدات والفعل في خلقه الأكوان، وأنه وحده مرجع كل كون، ومنتهى كل قصد. وهذا المطلب في الحقيقة كان الغاية العظمى من بعثة النبي صلى الله عليه وسلم كما تشهد بذلك آيات القرآن الكريم. دُالثًا وَلا لَهُ كَلِمِهُ التوحيد على العقيدة: كلمة التوحيد - أي: شهادة أن لا إله إلا الله - تشير الى كل جوانب العقيدة ومسائلها: لأنه إذا حصل الايمان بمضمونها على وجه صحيح، استتبع ذلك- قطعًا -الإيمان بسائر العقائد من إلهيات ونبوات وسمعيات؛ فإن الوحدانية تتضمن الاعتراف بالله وبأنه المعبود بحق، وهو اعتراف ضمني بأنه جامع لكل كمال، منزه عن كل نقص؛ إذ لا يستحق العبادة، وهي نهاية التعظيم وغاية المحبة والخشية. إلا من كان كذلك. وإنما كانت العناية بذكر الوحدانية؛ لأنها كانت أهم مقاصد الرسل جميعًا لأنها هي وحدها العقيدة التي كفرها أكثر الناس، وهجروها، فهم يعرفون الله تعالى بقدرته وعلمه وارادته، وانه خالق السموات والأرض، هذا يعرفه كثير من الناس.

وأيضًا كثير من الناس مع إيمانهم بذلك، ستخذون لله الأنداد، ويشركون به، فيحيون أنداده كحيهم لله، ويخشونهم كخشيته. وريما زاد بعضهم في أنْ أحبّ معبوده الذي يعبده دون الله أكثر من

محبته لله - تبارك وتعالى.

ونحن نشاهد أن بعضًا من الناس، يتوجه إلى غير الله بالدعاء، وطلب المدد، والاستغاثة. وغير ذلك.

رابعًا: مو لفات في علم التوحيد:

هناك مؤلفات كتبت في هذا العلم تحت مسمى علم التوحيد، نشير إلى بعضها: الكتاب الأول: (كتاب التوحيد) لأبي العباس أحمد بن عمر بن سريج البغدادي. الكتاب الثاني: (كتاب التوحيد وإثبات صفات الرب التي وصيف بها نفسه في تنزيله الذي أنزله على نبيه المصطفى صلى الله عليه وسلم وعلى لسان نبيه صلى الله عليه وسلم للامام ابن خزيمة. وهو صاحب كتاب: (الصحيح).

الكتاب الثالث: (كتاب التوحيد ومعرفة أسماء الله وصفاته على الاتفاق والتفرد) للامام الحافظ أبى عبد الله محمد بن إسحاق بن منده (رحمه الله تبارك

وهناك كتب أخرى كثيرة كتبها بعض المعاصرين عن التوحيد بأساليب متعددة، وبعضها أيضًا مفيد للغاية.

> تعريف كلمة: وأصول الدين،: أولا: أصول الدين لفة:

أصول الدين: مركب إضافي، ولا يمكن التوصل إلى معنى المركب إلا بتحليل أجزائه المركب متها

أما كلمة الأصول: فمضردها أصل. ومعناه لغة: أساس الشيء، أو ما يُبتنى عليه غيره، كأساس المنزل، وأصل الشجرة، ونحو ذلك أمًا الدين في اللغة: فمعناه الذل والخضوع، والمراد به: دين الإسمالام، وطاعة الله-تبارك وتعالى- وعبادته، وتوحيده، وامتثال المأمور واجتناب المحذور، وكلّ ما يُتعبد الله-عزوجل- به.

فتكون أصول الدين على هذا؛ القواعد والأسس التي تصحّ بها العبادة، وتتحقق بها طاعة الله ورسوله صلى الله عليه



Upload by: altawhedmag.com

وسلم، وذلك بامتثال المأمور واجتناب المحذور؛ لأن الاعتقاد هو الأصل الذي ينبني عليه قبول الأعمال وصحتها. فأصول الدين هي ما يقوم وينبني عليه الدين. والدين الاسلامي يقوم على عقيدة التوحيد، ومن هنا سُمي علم التوحيد أو علم العقيدة بعلم أصول الدين؛ لأنه - كما ظهر لنا - هو الأصل والأساس الذي يقوم عليه غيره، فهو -حقا - كالأساس للمنزل.

#### ثانيا، أصول الدين اصطلاحا:

كلمة أصبول الدين عند الفقهاء والأصوليين: يطلقونها على معان:

أحدها: الدليل، يقال: «الأصل في هذه السألة: الكتاب والسنة».

وثانيها: القاعدة الكلية التي تشتمل على جزئيات موضوعها، كقاعدة: «لا ضررولا ضران.

#### ثَالِثُهَا: الراجِح-أي: الأَوْلِي، والأَحْرَى-، يُقَالَ: ، الأَصلِ لِلَّا الْكَلَّامِ الْعَقْبِقَةُ لَا الْجَانِ.

والأصول من حيث إنها مبنى وأساس لفرعها سميت قواعد .. ومن حيث إنها مسالك واضحة إليها سميت «مناهج». ومن حيث إنها علامات لها سميت «أعلامًا».

#### ثَالثًا؛ مؤلفات لِلهُ أصولَ الدينَ:

بعد أن أصبحت كلمة أصبول الدين لقبًا لعلم العقيدة، وأصبحت هذه المادة تُدرِّس تحت هذا العنوان، بل إن البعض توسع، فأدخل في الكليات الجامعية لأصول الدين كلمة أصبول الدين على العقيدة، بل إن الكليات اليوم في الجامعات الإسلامية، تحمل هذا الاسم، فنقول مثلًا: كلية أصول الدين، أو كلية الدعوة وأصول الدين، وهكذا، ويقال: ال أول من استخدم هذا المصطلح لعلم العقيدة – وإن لم يشتهر وقتها – هو الأمام الشافعي- رحمه الله تعالى- حيث قال في مفتتح كتابه: (الفقه الأكبر):

هذا كتاب ذكرنا فيه ظواهر المسائل في أصول الدين، التي لابد للمكلف من معرفتها، والوقوف عليها، فنجد هنا أن الإمام الشافعي- رحمه الله تعالى- ذكر هذه الكلمة وهو يتكلم عن الفقه الأكبر، ولا شك أننا سنعرف - إن شاء الله - أن الفقه الأكبر هو علم التوحيد أو هو علم العقيدة.

ثم وصلتنا بعد ذلك كتب تحمل هذا الاسم، وفيما يلي إشارة إلى بعضها؛ الكتاب الأول؛ (الإبانية عن أصول الديانة) للإمام أبي الحسن الأشعري- الحجم، للله تعالى- وهو كتاب متوسط الحجم، يتضمن أصول عقيدة أهل السنة والجماعة، ويرد فيه على الفرق المخالفة كالمعتزلة والجهمية والرافضة، وقد استدل فيه بأدلة قوية صحيحة ظاهرة من كتاب الله تعالى الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، كما استدل بأحاديث عن النبي صلى الله استدل بأحاديث عن النبي صلى الله عليه وسلم.

والمؤلف- رحمه الله تعالى- كان يستدل على ما يذكر بأدلة صحيحة، وبأحاديث صحيحة عن النبي صلى الله عليه وسلم كما أن أهمية هذا الكتاب تظهر من جانب آخر، ألا وهو جانب مؤلف هذا الكتاب؛ فمؤلف هذا الكتاب هو الامام الأشعري وقد كان معتزليًا، ثم ترك الاعتزال عند بلوغه سن الأربعين، ومال إلى طريقة عبد الله ابن سعيد بن كلاب القطان الذي كان يثبت بعض الصفات وينفي بعضها، ثم بعد ذلك وبعد أن دخل بغداد والتقى بتلاميذ الإمام أحمد بن حنبل-رحمه الله تعالى- وأخذ عنهم المعتقد الصحيح لأهل السنة والحماعة، وقال بعقيدة السلف، ونص في مقدمة كتابه هذا: (الإبانة) على أنه يعتقد معتقد الامام أحمد بن حنيل- رحمه الله تعالى-.



مسون

الكتاب الثاني: (الشرح والإبانة عن أصول السنة والديانة) لأبي عبد الله عبيد الله بن محمد بن بطة العُكبري، وهذا الكتاب يعرف باسم (الإبانة الصغرى).

تعريف كلمة: «السنة»:

#### أولاء السنة لغة،

هي الطريقة المسلوكة محمودة كانت أو مذمومة.

والسنة أيضًا: هي العادة. قال تعالى:

ه منة من قد أرسلنا قلك من رسلنا ولا تجد الشنتنا تحويلا، (الإسبراء: ٧٧).
أي: هكذا عادتنا في الذين كفروا برسلنا، وآذوهم بخروج الرسول من بين أظهرهم.
بأتيهم العذاب.

#### فاتنا الستة اسطلاحا

السنة في الشرع تطلق على معان. منها: الشريعة، وبهذا المعنى جاء قولهم: الأولى بالإمامة الأعلم بالسنة، أي: بأحكام الشرع. وأيضًا من إطلاقاتها: الطريقة المسلوكة في الدين، فتنتظم المستحب والمباح، بل الواجب والفرض أيضًا.

وعرفًا عند الفقهاء: تقيد بأنها الطريقة المسلوكة في الدين من غير افتراض ولا وجوب، والمراد بالطريقة المسلوكة في الدين: ما سلكها رسول الله صلى الله عليه وسلم وغيره ممن هم علم في الدين، كأصحابه لقوله صلى الله عليه وسلم: عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، تمسكوا بها، وعضوا عليها بالنواجذ».

وكذلك يطلق لفظ السنة على ما عمل عليه الصحابة، سواء عثرنا عليه أو لم نعثر عليه فيها؛ لكونه اتباعًا لسنة ثبتت عندهم، وأخذًا وعملًا بالحديث السابق؛ عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، وذلك ولا شك فيما لا يتعارض في شيء مما جاء عن النبي صلى الله عليه وسلم.

وتطلق السنة عند علماء أصول الفقه: على ما صدر عن النبي صلى الله عليه وسلم من قول أو فعل أو تقرير، وهي هنا تعتبر مصدرًا من مصادر التشريع كالقرآن الكريم.

أما علماء الحديث فيريدون بالسنة: ما نقل عن النبي صلى الله عليه وسلم من قول أو فعل أو تقرير، أو صفة خلقية أو خلقية، أو سيرة مطلقاً، وهي بهذا مرادفة لعنى الحديث.

#### ثالثاً، المؤلفات في الاعتقاد تحت اسم السنة ا

والمصنفات التي حملت اسم السنة كثيرة، وهي - في الحقيقة - مصنفات في مسائل العقيدة والتوحيد، العلماء - قديمًا - أطلقوا اسم السنة على الاعتقاد؛ لأنه يشيع بين الناس في مثل هذه الأزمان المتأخرة التعريف الفقهي للسنة؛ وهو أن السنة يُثاب فاعلها ولا يُعاقب تاركها، فإذا طبق أحد هذا التعريف على مسائل الاعتقاد، لا شك أنه يكون قد وقع في خطر عظيم؛

الكتاب الأولُ: (السنة) لابن أبي شيبة، وهـ و أبـ و بكر عبد الله بن محمد بن إبراهيم بن عثمان العبسي (رحمه الله تنارك تعالى).

الكتاب الثاني: (كتاب السنة) للإمام أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني، إمام أهل السنة والجماعة (رحمه الله تبارك تعالى).

الكتاب الثالث: (كتاب السنة) للأثرم، وهو أبو بكر أحمد بن محمد بن هانئ البغدادي، وهو تلميذ الإمام أحمد (رحمه الله تبارك تعالى) وغيرها كثير، ونواصل في العدد القادم إن شاء متابعة التعريف بمصطلحات هذا العلم مثل مصطلح: «الفقه الأكبر» و«أهل السنة والجماعة» و«السلف».

والحمد لله رب العالمين.





الحمد لله رب العاشين، والصبلاة والسلام على سيد المرسلين، وعلى آله وصحبه أجمعين.

أما بعد، فها هي أيام رمضان المبارك قد أظلتنا لنرقى ونعبد. ونقبل فنسعد، ونتلو القرآن ولا نتردد، فما أجملها من أيام! تمر سريعا سريعاً، كأنها طيف خيال، ثم ماذا بعد؟ نعم ماذا بعد رمضان؟ أقول لنفسي ولك من الأن؛ أتقبل أن يضيع منك ما حافظت عليه في شهر رمضان، وأن يغيب عنك ما كان حاضرًا في شهر الصيام. ويح عبد علم ثم جهل، وأقبل ثم أدبر، وذاق ثم فطم!

الكري القرائد محمد حامد الكري القرائد المحمد حامد (هراي القرائل الأكري

إنَّ وصيتي لك منذ بداية الشهر أن تعيد النظر في طريقة قراءتك للقرآن الكريم؛ وذلك لأنه حقيقٌ بنا حين نقرأ القرآن أن نُحِسَّ وندرك أننا نقرأ رسائل من الله إلينا هي أعظم الرسائل وأجلها وأفخمها وأهمها فأقبل عليها وعَظُمها، وتَفهَّمها، وكررها، وحدث نفسك دومًا بها قال الله عزوجل: "يَأْيُهُ نفسك دومًا بها قال الله عزوجل: "يَأْيُهُ النَّاسُ قَدْ عَامَنُكُم مَنْوَعِظَةٌ مِن رَبِيكُمْ وَمِفَاةً لِيَا فِي الشَّدُورِ وَهُدَى وَرَحَةٌ لِلنَّوْمِنِينَ" «سورة يونس:٥٧».

إِنَّ الحرص على الأكثار من تلاوة المقرآن أمر محمود، ويدفع إليه الرغبة في تكثير الأجور من الغفور الشكور قال تعالى: إنَّ الذينَ يَتُلُونَ كَتَابِ الله وَأَقَامُوا الصَّلاة وَأَنْفَقُوا كَتَابِ الله وَأَقَامُوا الصَّلاة وَأَنْفَقُوا مَمُا رَزَقْنَاهُمْ سِزًا وَعَلانِيةٌ يَرْجُونَ مَمُا رَزَقْنَاهُمْ سِزًا وَعلانِيةٌ يَرْجُونَ تَجَارَةٌ لَنْ تَبُورً" سورة، فاطر: ٢٩ »، وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: وعن ابن مسعود رضي الله عليه وسلم: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مَنْ قَرَأُ حَرُقًا مِنْ كِتَابِ الله فَلهُ بِهُ حَسَنَةٌ، وَالْحَسَنَةٌ بِعَشْرِ أَمْثَالُهُا، لَا حَرُفٌ وَلَامٌ أَلْفُ حَرُفٌ وَلَامٌ وَمُونُ وَلَامٌ أَلْفُ حَرُفٌ وَلَامٌ حَرُفٌ وَلَامٌ حَرُفٌ وَمِيمٌ حَرْفٌ » وَلَكنَ أَلْفُ حَرُفُ وَلَامٌ حَرُفٌ وَلَامٌ حَرُفٌ وَلَامٌ الترمذي



في سننه (١٧٥/٥ حديث ٢٩١٠)، وقال بعده: «رفعه بعضهم ووقفه بغضهم عن ابن مسعود ": هذا حديث حسن صحيح غريب من هذا الوجه»، والأدلة في ذلك كثيرة، والمقصود هنا أن هذا الحرص الملحوظ من أغلب المسلمين في شهر رمضان على تلاوة القرآن له ما يدعمه من الدليل، ويشهد له من الوحي والتنزيل بيد أن الذي لا يحسن بالمسلم أن يبقى بالرغم من كثرة تلاوة القرآن بعيدًا عن هدى القرآن وتزكيته للانسان.

ألا ترى أن الله سبحانه حين بين لنا وظائف النبي صلى الله عليه وسلم ومهماته قال النبي صلى الله عليه وسلم ومهماته قال سبحانه: " لقد من الله على المومنين إذ بعث هيهم رسولا من أنفسهم يتلو عليهم أياته ويركيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة وإن كانوا من قبل لفي ضلال مبين" سورة آل عمران: ١٦٤ ». وقال عز وجل: " هو الذي بعث في الأميين رسولا منهم يتلو عليهم بعث في الأميين رسولا منهم يتلو عليهم وإن كانوا من قبل لفي ضلال مبين" سورة وإن كانوا من قبل لفي ضلال مبين" سورة الجمعة: ٢».

وكانت هذه المهمات استجابة لدعوات الخليل إبراهيم عليه السلام: "رَبُّنَا وَابَعَثُ الْخِلِيلُ إبراهيم عليه السلام: "رَبُّنَا وَابَعَثُ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْلُوا عَلَيْمَ مَانِيَكَ وَيُعْلِمُهُمُ الْكِتَبُ وَلَكِيمُهُمُ الْكِتَبُ وَلَكِيمُهُمُ الْكِتَبُ وَلَكِيمُهُمُ الْكِتَبُ الْفَرِيمُ اللّهُ اللّهُ وَيُعْلِمُهُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

فانظر -وفقك الله- كيف أنه سبحانه جعل تلاوة القرآن إحدى مُهمَّات الرسول صلى الله عليه وسلم، لا جميع مهماته، وتأمَّل في المُهمَّتين الأخريين وهما تعليم الكتاب والحكمة، والتزكية لتعلم مكانة تعلم القرآن وتعليمه، وأنه شيءٌ آخر مع التلاوة بدليل عطفه عليها، وواو العطف تفيد المغايرة، وأيضا لتعلم أهمية التزكية وشرفها.

إِنَّنَا بِحَاجِةً فِي شهر رمضان إلَى أَن نستثمر تلاوتنا للقرآن الكريم فنجعلها تزكية لنفوسنا، وتهذيبا لأخلاقنا، نترقى بها في رتب الإيمان، ومعالى الأمور.

أخي الكريم: ما حظ قلبك من تلاوتك؟ وما نصيبه من قراءتك؟

أتحسب أنك حين تقرأ بلسانك وتتلو، ويغيب قلبك ويلهو تكون قد حققت المطلوب، وظفرت بالمرغوب؟ (

كلا إن لحضور القلب عند تلاوة القرآن لشأنا، ولانتفاع القلب بها لقدرًا؛ وها هو نهيك بن سنان حين قال لابن مسعود رضي الله عنه: إنّي لأقرأ المفصل في ركعة. فقال عبد الله: هذا كهذ الشعر، إن أقوامًا يقرءُون المقرآن لا يجاوز تراقيهم، ولكن إذا وقع في القلب فرسخ فيه نفع، «أخرجه مسلم في صحيحه: ديث ٨٢٨)».

إنه القلب الحي الذي يتذكر وينيب، ويستقيم ويستجيب قال تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَذِكُرُونَ لِمَن كَانَ لَهُۥ قَلْبُ أَوْ أَلْفَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ نَهِدُ «سورة ق:٣٧»، وحضور القلب واقساله وانتفاعه من أشار فهم القرآن وتدبره، وقد ذم الله فريقًا من أهل الكتاب بسبب اكتفائهم بالقراءة دون فهم قال تعالى: "ومنهم أميون لا يعلمون الكتاب إلا أماني وإن هم إلا يظنون، وقد قيل في تفسيرها:" معناه: لا يعلمون فقه الكتاب، إنما يقتصرون على ما يسمعونه يتلى عليهم" (زاد المسير لابن الجوزي (٨٢/١)). وهكذا نجد أن القراءة المرغوب فيها في حقيقة الأمرهي القراءة التي يصحبها فهم، وهذا داخل على التحقيق في معنى التلاوة في قوله تعالى: الذين أتيناهم الكتاب يتلونه حق تلاوته ، (سورة البقرة:١٢١)؛ إذ إن من معانى التلاوة: الاتباع قال الطبري في تفسيره (٤٩٢/٢):" والصواب من القول في تأويل ذلك أنه بمعنى: يتبعونه حق اتباعه. من قول القائل: ما زلت أتلو أثره، إذا اتبع أثره؛ لإجماع الحجة من أهل التأويل على أن ذلك تأويله،، ونسبه الماوردي في النكت والعيون (١٨٢/١) إلى الجمهور، والمرء إذا قرأ ولم يضهم كيف يتبع ويعمل؟

إن الضراءة التي نرجوها، والتلاوة التي

نطمح إليها هي قراءة الفهم والتدبر، وهي التي ينتفع بها القلب فيقلع عن الذنب، ويقبل على طاعة الرب.

قال ابن القيم في مفتاح دار السعادة (١٨٧/١): " لا شيء أنفع للقلب من قراءة القرآن بالتدبر والتفكر؛ فإنه جامع لجميع منازل السائرين وأحوال العاملين ومقامات العارفين وهو الذي يبورث المحبة والشوق والخوف والرجاء والإنابة والتوكل والرضا والتفويض والشكر والصبر وسائر الاحوال التي بها حياة القلب وكماله وكذلك يزجر عن جميع الصفات والأفعال المذمومة والتي بها فساد القلب وهلاكه فلو علم الناس ما في قراءة القرآن بالتدبر لاشتغلوا بها عن كل ما سواها؛ فإذا قرأه بتفكر حتى مر بآية وهو محتاج إليها في شفاء قليه كررها ولو مائة مرة ولو ليلة فقراءة آية بتفكر وتفهم خير من قراءة ختمة بغير تدبر وتفهم وأنضع للقلب وأدعى الي حصول الايمان وذوق حلاوة القرآن وهذه كانت عادة السلف بردد احدهم الآية الى الصباح وقد ثبت عن النبي أنه قام بأية يرددها حتى الصباح وهي قوله: ﴿ إِنْ تَعَذَّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبِادُكُ وَإِنْ تَغُفُّرُ لَهُمْ فَإِنْكُ أَنْتُ الْعَزِيزُ الْحِكِيمُ »؛ فقراءة القرآن بالتفكر هي أصل صلاح القلب، ولهذا قال ابن مسعود رضى الله عنه: لا تهذوا القرآن هذا الشعر ولا تنثروه نثر الدُّقل وقفوا عند عجائبه وحركوا به القلوب لا يكن همُ أحدكم آخر السورة".

ولعلك تدرك بهذا السرَّ فِيْ أَن كثيرًا من المسلمين بعد إقبالهم على القرآن فِي رمضان يعودون بعده إلى ما كانوا عليه قبله لا ما كانوا عليه فيه؛ وذلك لأن أكبر همهم ومبلغ علمهم في القراءة. متى أنتهي من السورة، ومتى أختم القرآن دون أن تحرك القراءة قلوبهم، وتؤثر في نفوسهم، وتزكي أخلاقهم.

إننا نريد ممن يعود إلى القرآن المجيد في رمضان أن يكون عودًا حميدًا، وأن يكون عودًا صحيحًا رشيدًا، ويعينه على ذلك أمور:

ا- استحضار هذا المعنى الذي أسلفت ذكره وهو أن المقصود من المقرآن ليس مجرد التلاوة، وإنما المطلوب قراءة القرآن بفهم وتدبر، ثم ترجمة ذلك إلى عمل وسلوك.

٢- الإقبال بالقلب على المتلو أو المسموع من القرآن قال تعالى: « إِنَّ فِي ذَلِكَ لَدِكْرَىٰ لِنَّ كَانَ فَي ذَلِكَ لَدِكْرَىٰ لِنَّى كَانَ فَي فَلْ شَهِيدٌ » لِيَّ كَانَ فَي فَلْ شَهِيدٌ » «سورة ق:٧٧».

٣- اصطحاب كتاب مختصر في التفسير يساعد على الفهم، ويعين على التدبر، وأرشح لك كتاب المختصر في التفسير- إعداد مركز تفسير للدراسات القرآنية لكثرة مزاياه، أو كتابًا آخر على منواله والخطب يسير، والمهم السير بلا تسويف ولا تقصير.

 ٤- مدارسة القرآن الكريم مع الصالحين فانهم للانسان خير معين.

 ٥- العمل بما تعلمناه وفهمناه وبهذا تزكو نفوسنا، وترتقي أخلاقنا، ونتغلب على أهوائنا.

ويشهد لذلك ما ثبت عن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، وكان يلقاه في كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن. فلرسول الله صلى الله عليه وسلم أجود بالخير من الريح المرسلة» «أخرجه البخاري في صحيحه (١/٨حديث٢)، ومسلم في صحيحه (١/٨حديث٢)،

وبيان ذلك من وجوه متعددة منها: ١- اختيار الليل ليكون وقت التلاوة والمدارسة: لأنه أجمع للقلب وأبعد عن التشويش والصوارف الدنيوية قال



تعالى: إن ناشقة الليل هي أشد وطنا وأقوم في الله وطنا وأقوم فيلا وسورة المزمل: " قال ابن حجر في فتح الباري (٤٥/٩) - وهو يعدد فوائد هذا الحديث -: " وفيه أن ليل رمضان أفضل من نهاره وأن المقصود من التلاوة الحضور والفهم؛ لأن الليل مظنة ذلك لما في النهار من الشواغل والعوارض الدنيوية والدينية ".

وقد ذكروا في وجه زيادة الجود منه صلى الله عليه وسلم في رمضان أن" الحكمة فيه أن مدارسة القرآن تجدد له العهد بمزيد غنى النفس والغنى سبب الجود والجود في الشرع إعطاء ما ينبغي لن ينبغي وهو أعم من الصدقة وأيضا فرمضان موسم الخيرات لأن نعم الله على عباده فيه زائدة على غيره فكان النبي صلى الله عليه وسلم يؤثر متابعة سنة الله في عباده فبمجموع ما ذكر من الوقت والمنزول به والنازل والمذاكرة حصل المزيد في الجود والعلم عند الله تعالى" . فتح الباري (٣١/١٣) ».

إن قراءة القرآن في رمضان مع مراعاة هذه الضوابط المذكورة كفيلة بأن تكون عونًا لصاحبها على الشبات على الطاعات، والازدياد من فعل الخيرات، والتغلب على فتن الشهوات والشبهات.

ألا ترى أن بعض السابقين تاب بسبب آية قرأها أو استمع إليها، فغيرت معالم حياته، ولربما نصح أحدهم أخاد بالآية أو الآيتين فانتفع بها أكثر من ألف نصيحة، ودونك قصة ميمون بن مهران التي رواها ابن عساكر ميمون بن مهران التي رواها ابن عمرو بن ميمون بن مهران قال: "خرجت بأبي أقوده في بعض سكك البصرة فمررت بجدول فلم يستطع الشيخ يتخطاه فاضطجعت له فمر على ظهري ثم قمت فأخذت بيده فدفعنا إلى منزل الحسن فطرقت الباب فخرجت جارية سداسية فقالت من هذا فقلت هذا ميمون بن مهران أراد لقاء الحسن. فقالت ميمون بن مهران أراد لقاء الحسن. فقالت كاتب عمر بن عبد العزيز؟ قلت لها: نعم.

قالت: شقي! ما بقاؤك إلى هذا الزمان السوء؟

قال: فبكى الشيخ فسمع الحسن بكاءه فخرج إليه فاعتنقا ثم دخلا فقال ميمون يا أبا سعيد إني قد أنست من قلبي غلظة لي منه فقرأ الحسن بسم الله الرحمن الرحيم الرأيت إن متغناهم سنين (٢٠٥) ثم جاءه ما كانوا يوعدون (٢٠٦) ما أغنى عنهم ما كانوا يوعدون (٢٠٦) ما أغنى عنهم ما كانوا يوعدون (٢٠٦) ما أغنى عنهم ما للشيخ فرأيته يفحص برجله كما تفحص الشيخ فرأيته يفحص برجله كما تفحص فجاءت الجارية فقالت قد أتعبتم الشيخ قوموا تفرقوا فأخذت بيداي فخرجت به قوموا تفرقوا فأخذت بيداي فخرجت به ثم قلت له يا أبتاه هذا الحسن قد كنت ثم كره ثم قال يا بني لقد قرأ علينا آية لو تفهمتها لألفى لها فيها كلومًا".

والأمثلة في تأثر السابقين بالقرآن، واستقامة أحوالهم به أكثر من أن تحصى نسآل الله أن يصلح قلوبنا وأحوالنا، وأن يهدينا ويوفقنا، وأخيرا، أعود فأقول، لا تنس أن القرآن رسالة الله إلينا، ونوره الذي يهدينا، وشفاؤه الذي يداوينا فأقبل عليه بقلبك كما أقبلت عليه بنطقك وسل الله التوفيق وهذه هي السعادة على التحقيق.

وكلما قرأت صفات من يحبهم الله ويدعونا إلى أن نكون منهم فراجع نفسك وتفقد حالك واعلم أنه:

إذا أعجبتك خصال امرى فكنه

تكنّ مثل ما يعجبك

فليس على الجود والكرمات

إذا جئتها حاجب يحجبك

نعم، إذا أردت أن تكون من عباد الرحمن فابحث في نفسك عن صفاتهم، وإذا أردت أن تكون من المتقين ففتش في حالك عن نعوتهم، وهكذا في شأن كل المقربين من الله رب العالمين، وسل الله أن يهديك صراطه المستقيم، وأن يسلمك من سبل الشياطين والحمد لله رب العالمين.





#### الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

أخرج البخاري في صحيحه في كتاب الصوم: باب هل يقول إلى صائم إذا شتم: عن أبي صالح الربيات، عن أبي عالم الربيات، أنه سمع أبا هريرة رضي الله عليه يقول قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال الله عز وجل؛ كُلُ عمل ابن أدم له إلا الصيام، فإنه لي، وأنا أجزي به، والصيام جنه وأذا كان يوم صوم أحدكم، فلا يرقت ولا يصحب، فإن سابه أحد، أو قاتله فليقل لي امرؤ صائم، والدي نفس محمد بيده لي امرؤ صائم، والدي نفس محمد بيده لخلوف هم الصائم أطيب عند الله من ربح لخلوف هم الصائم أطيب عند الله من ربح السك للصائم فرحتان يفرحهما إذا أفطر فيح، وإذا لقي ربيه فرح بصومه. متفق عليه.

وأخرج مسلم من حديث سعيد بن المسيب؛ أنه سمع أبا هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: قال الله عز وجل: كل عمل ابن آدم له إلا الصيام. هو لي وأنا أجزي به. فوالذي نفس محمد بيده لخلوف فم الصائم أطيب عند الله، من ريح المسك".

وأخرج أحمد والنسائي وابن خزيمة وابن حبان والحاكم عن أبي أمامة قال: أنشأ رسول الله صلى الله عليه وسلم غزوًا، فأتيته فقلت يا رسول الله ادع الله لى بالشهادة، فقال:

اللهم سلمهم وغنمهم، قال: فسلمنا وغنمنا، ثم أنشأ غزوة فأتيته فقلت يا رسول الله ادع الله لي بالشهادة. فقال: اللهم سلمهم وغنمهم قال فسلمنا وغنمنا.

ثم أنشأ غزوة ثالثة فقلت يا رسول الله إني أتيتك مرتين قبل مرتي هذه؛ فسألتك أن تدعو الله لي بالشهادة فدعوت الله أن يسلمنا ويغنمنا ويغنمنا يا رسول الله فادع الله لي بالشهادة. فقال: اللهم سلمهم وغنمهم قال فسلمنا وغنمنا.

قال ثم أتيته فقلت يا رسول الله، مرني بعمل لعلي أنتفع به. فقال: عليك بالصوم فإنه لا مثل له. قال: فما رئي أبو أمامة ولا امرأته ولا خادمه إلا صيامًا. قال فكان إذا رئي في داره الدخان بالنهار قيل اعتراهم ضيف نزل بهم نازل.

قال فلبثت بذلك ما شاء الله ثم أتيته فقلت يا رسول الله أمرتنا بالصيام، وأرجو أن يكون الله قد بارك لنا فيه. يا رسول الله مرني بعمل آخر، فقال: اعلم أنك لن تسجد لله سجدة إلا رفع الله لك بها درجة وحط عنك بها خطيئة.

#### هل الصيام أفضل العمل الصالح؟

أَشَارَ ابْنَ عَبِد الْبَرَ إِلَى تُرْجِيح الصَّيَام عَلَى غَيْرِهِ مِنْ الْعِبَادَاتَ فَقَالَ: حَسْبِكَ بِكُونِ



الصِّيَام جُنَّة مِنُ النَّارِ فَضَلَا.. وبِقولَ النبي صلى اللَّه عليه وسلم: عَليْكَ بِالصَّوْمِ فَإِنَّهُ لَا مثل لهُ" وَعِرُوايَة" لا عَدْلُ لهُ"

وَاللَّشْهُورِ عَنْد الْجُمْهُورِ تُرْجِيحِ الصَّلاة لقول النبي صلى الله عليه وسلم: "استقيموا ولن تُحصوا واعلموا أنَّ خير أعمالكُمُ الصَّلاة ولا يحافظُ على الوضوء إلَّا مؤمنٌ".

قال الحافظ ابن حجر: وقد ورد في هذا التفضيل أحاديث صحيحة منها: أنه صلى الله عليه وسلم سئل عن أفضل الأعمال فقال "إيمان بالله ورسوله ثم جهاد في سبيله ثم حج مبرور".

وفي حديث آخر قال: "الصلاة لوقتها ثم بر الوالدين ثم الجهاد في سبيله"، وفي آخر: "واعلموا أن خير أعمالكم الصلاة".

وحديث أي الأعمال أفضل؟ قال "الصبر والسماحة"

وقال لأبي أمامة عليك بالصوم فإنه لا مثل له. وأجاب في الحج بقوله: العج والثج.

فقيل: إن المراد أي من أفضل الأعمال النظائر. وقيل إنه صلى الله عليه وسلم أجاب كل سائل بحسب ما هو الأفضل في حقه، وبحسب ما يناسبه والأصلح له وما يقدر عليه ويطيقه.

ولهذا وفق أهل العلم بين هذه الأحاديث بحمل اختلاف الإجابات على اختلاف أحوال السائلين.

#### الذا كان الصوم من أفضل العبادات؟

والجواب: لأن الصوم قد وردت فيه من الفضائل ما لا يُحصى؛ فالصوم جُنة وحصن حصين من النار

كما في حديث أبِي هُرِيْرة والصِّيَامُ جُنَّة و. زادَ سَعِيد بْن مَنْصُور: " جُنَّة مِنْ النَّار"، وَللنَّسَائِيِّ " الصِّيَام جُنَّة كَجُنَّة أَحَدكُمْ مِنْ الْقِتَالِ"، وَلاَّحْمَد " جُنَّة وَحِصْن حَصِين مِنْ النَّار "، وَلَهُ مِنْ حَديث أبِي عُبَيْدَة بْنِ الْجَرَاح " الصَّيَام جُنَّة مَا لَمْ يَخْرِقْهَا " زَادَ الدَّارِمِيُّ " يَخْرِقْهَا بِالْغِيبَةِ "/وَالْجُنَّة بِضَمُ الْجِيم الْوقايَة وَالسَّثر.

وَقَدْ تَبَيَّنَ بِهَذِهِ الرِّوَايَاتِ أَنَّهُ سَّثُر مِنُ النَّارِ،

وَبِهَدًا جَرْمَ ابْنِ عَبُد الْبَرْ.

وقيل: مَعْنَى كَوُنه جُنَّة أَيُ يقي صَاحِبه مَا يُؤْديه مِنْ الشَّهَوَات.

وَقَالُ الْقُرْطُبِيَ: جُنَّةَ أَيُ سُتُرة، يَعْنِي بِحَسَبِ مَشْرُوعِيَّتِه، فَينْبغي للصائم أَنْ يَصُونُهُ مَمَّا يُفْسِدهُ وَيَنْقُص ثُوابِه، وَالْيَهِ الْإِشَارَةَ بِقُولِهِ " فَإِذَا كَانَ يَوْم صَوْم أَحَدكُمُ فَلَا يَرْفُثُ الْخُ ".

وَيصِحَ أَنْ يُرَاد آنَـهُ سُبتُرة بِحَسَبِ فَائِدَته وَهُو إِضْعَاف شَهُوَات النَّفْس، وَالْيهُ الْاِشْبارة بِقَوْله " يَدع شَهُوَته إِلَّخْ "، وَيَصِحَ أَنْ يُرَاد آنَّهُ سُتُرة بِحَسَبِ مَا يَحْصُل مِنْ الثُّوَاب وَتَضْعِيف الْحَسَبَات.

وَقَالَ عِيَاضٍ: سُتُرَة مِنْ الْآثَامِ أَوْ مِنُ النَّارِ أَوْ مِنْ جَمِيعِ ذَلكَ.

وَقَالَ ابْنِ الْعَرَبِيِّ: إِنَّمَا كَانَ الصَّوْمِ جُنَّةٍ مِنُ النَّارِ لأَنَّهُ إِمْسَاكَ عَنُ الشَّهَوَاتَ، وَالنَّارِ مَحُفُوفَةٍ بِالشَّهْوَاتِ.

فَالْحَاصِلِ أَنَّـٰهُ إِذَا كُفَ نَفْسِهِ عَنْ الشَّهَوَاتَ فِيْ الذُّنْيَا كَانَ ذَلْكَ سَاتِرًا لَهُ مِنْ الثَّارِفِي الْآخِرَةِ.

وَ إِنَّادَةَ أَبِي عُبِيْدَةَ بُنِ الْجِرَاحِ اِشَارَةَ إِلَى أَنَّ الْغِيبَةَ تَصُّرُ بِالصَّيِامِ. وَقَدْ حُكِيَ عَنْ عَائِشَةَ، وَبِه قَالَ الْأَوْزَاعِيْ: إِنَّ الْغَيبَةَ تَفْطِر الصَّائِمِ وَتُوجِبِ عَلَيْهُ قَضَاء ذَلكَ الْيَوْمِ.

وَاقُرَطَ ابْن حَزْم فَقَالَ: يُبْطِلُهُ كُلَ مَعْصِيةَ مَنْ
مُتَّعَمَّد لَهَا ذَاكِر لِصَوْمِه سَوَاء كَانْتُ فَعَلَا أُوقَوْلًا،
لِعُمُوم قَوْلُه " فَلا يَرْفُثُ وَلا يَجْهَل"، وَلَقُولُه فِي
الْحَديث الْآخر: "مَنْ لَمْ يَدع قَوْل الزُّور وَالْعَمل
بِه فَلَيْسَ للَّه حَاجَة فِي أَنْ يَدع طَعامه وَشَرَابِه".
وَالْجُمْهُورِ وَإِنْ حَمَلُوا النَّهْي عَلَى التَّحْرِيم إِلَّا
أَنَّهُمْ خُصُوا الْفَطْرِ بِالْأَكْلِ وَالشُّرْبِ وَالْجِمَاع.

ولأجل هذا كان السلف الصالح من الصحابة ومن تبعهم بإحسان يحافظون على الصوم ويكثرون من التطوع فيه ويحفظون فيه الجوارح من اللغو والرفث.

روى ابن أبي شيبة في مصنفه باب ما يؤمر به الصائم من قلة الكلام وتوقي الكذب:

قال أبو ذر: إذا صمت فتحفظ ما استطعت.

وكان طليق إذا كان يوم صومه دخل فلم يخرج

إلا لصلاة.

وقال جابر: إذا صمت فليصم سمعك وبصرك ولسانك عن الكذب والمآثم، ودع أذى الخادم، وليكن عليك وقار وسكينة يوم صيامك ولا تجعل يوم فطرك ويوم صيامك سواء.

وكان أبو هريرة وأصحابه إذا صاموا جلسوا في المسجد.

وقال عمر ليس الصيام من الطعام والشراب وحدد ولكنه من الكذب والباطل واللغو والحلف.

وعن ميمون: إن أهون الصوم ترك الطعام والشراب.

وعن مجاهد قال خصلتان من حفظهما سلم له صومه؛ الغيبة والكذب.

وعن إبراهيم قال كانوا يقولون الكذب يفطر الصائم.

وعن أبي العالية قال الصائم في عبادة ما لم يغتب.

#### خلوف قم الصائم:

الْمَرَاد بِهِ تَغَيُّر رَائِحَة فَم الصَّائِم بِسَبِبِ الْمُعَامِ. الصَّنام.

أَطْيَبِ عَنْد اللَّه مِنْ ريح الْمُسْك

قَالَ الْسَازِرِيَ: هُو مَجَازِ لِأَنْسُهُ جَرَتُ الْعَادَة بِتَقْرِيبِ الرَّوَائِحِ الطَّيْبَةَ مَنَّا فَاسْتُعِيرَ ذَلِكَ لِلصَّوْمِ لَتَقْرِيبِهِ مِنْ اللَّه، فَالْعَنَى أَنَّهُ أَطْيَب عِنْد اللَّه مِنْ رِيح الْمُسُك عِنْدكُمْ أَيُ يُقْرَب إلَيْه أَكْثر مِنْ تَقْرِيبِ الْمُسُك إلَيْكُمْ.

وَقَيلَ: النَّرَاد أَنَّ ذَلِكَ فِي حَقَ الْمُلَائِكَةَ وَأَنَّهُمْ يَسْتَطِيبُونَ رِيح الْخُلُوف ٱكُثر مِمًا يَسْتَطيبُونَ ربح الْمُلُوف أَكُثر مِمًا يَسْتَطيبُونَ ربح الْمُلْك.

وَقِيلَ: الْمُرَاد أَنَّ اللَّه تَعَالَى يَجُزِيه فِي الْأَخْرَة فَتَكُون نَكُهَته أَطْيَب مِنُ رِيح الْسُك كَمَا يَأْتِي الْكُلُوم وَرِيح جُرْحه تَفُوح مسْكًا.

وَقِيلَ: الْمُرَادِ أَنَّ صَاحِبِهِ يَنَالٍ مِنْ الثَّوَابِ مَا هُوَ أَقْضَل مِنْ رِيحِ الْمُسْكَ لَا سِيَّمَا بِالْإِضَافَةِ إِلَى الْخُلُوفَ حَكَاهُمًا عَيَاضٍ.

وَقَالَ الدَّاوُدِي وَجَمَاعَة: الْمُعْنِي أَنَّ الْخُلُوف

أَكْثَر ثَوَابَا مِنْ الْسُكَ الْنَدُوبِ إِلَيْهِ فِي الْجَمْعِ وَمَجَالِسِ الذَّكْرِ، وَرَجْحَ النَّوويَ هَذَا الْأَخير، وَرَجْحَ النَّوويَ هَذَا الْأَخير، وَرَجْحَ النَّوويَ هَذَا الْأَخير، وَحَاصِله حَمْل مَعْنَى الطَّيبِ عَلَى الْقَبُولِ وَالرُضَا.

وكل هذه التأويلات من شراح الأحاديث وفق مذهبهم في تأويل صفات الله عز وجل، وهي تأويلات متكلفة، والراجح عندنا ما عليه سلف الأمة من امرار صفات الله عز وجل على ظاهرها اللائق بالله من غير تكييف ولا تحريف.

#### وقد اختلفوا على الطيب في الدنيا أم في يوم القيامة؟

فَفِي رِوَايَة مُسُلم وَأَحْمَد وَالنَّسَائِيُّ مِنْ طَرِيقَ عَطَاء عَنْ أَبِي صَالِح " أَطْيَب عِنْد اللَّه يَوْم الْقيَامَة "، وفي رواية: " فم الصَّائِم حين يَخْلُف مِنْ الطَّعَام"، وقد تُرْجَمَ ابُن حِبَّان بِذَلكَ فِي صَحِيحه.

قال الحافظ؛ وَهَدْهِ الْمُسَّالَةِ اِحُدَى الْمَسَائِلِ الْتَي تَنَازَعَ فِيهَا ابْن عَبْد السَّلَام وَابْن الصَّلاح مِن الشَّلام إلى أَنَّ مِن الشَّلام إلى أَنَّ مَن الشَّفِيد وَاسْتَدَلُّ ذَم الشَّهِيد وَاسْتَدَلُ بالرُوائِيةَ الْتَي فِيهَا " يَوْم الْقَيامَة "

وَدُهَبِ ابِنِن الصَّلاحِ إلَى أَنَّ دُلِكَ فِي الدُّنْيَا وَاسْتَدَلَّ برواية، حَين يَخْلُف مِنُ الطَّعَام، وصنف كل واحد منهما منتصراً لقوله. وَيَتَرَثّب عَلى هَذَا الْخَلاف الْشَهُور هل يجوز إزالة هَذَا الْخُلُوف بِالسَّواك، أم يكره؟

والراجح ان السواك سنة مستحبة على كل حال.

#### الصَّيَام لي وأنَّا أَجْزَى بِهِ :

اخُتَلَفَ الْعُلَمَاء فِي اللَّرَاد بِقَوْلِهِ تَعَالَى:

الصّيام لِي وَأَنَا أَجُزِي بِهِ " مَعَ أَنَّ الْأَعُمَالُ
كُلْهَا لله عز وجل وَهُوَ الَّذِي يَجْزِي بِهَا عَلَى
اللَّهُ عَذْ وجل وَهُوَ الَّذِي يَجْزِي بِهَا عَلَى
الْقُوالُ:

أحَدهَا: أَنَّ الصَّوْمِ لَا يَقَع فِيهِ الرِّيَاءِ كُمَا يَقَع فِيْرِهِ.

قَالُ أَبِو عُبَيْد فِي غَرِيبِهِ: قَدْ عَلِمْنَا أَنَّ أَعُمَالُ اللهِ عُلَمْنَا أَنَّ أَعُمَالُ اللهِ وَهُوَ الَّذِي يَجْزِي بِهَا، فَنَرَى وَاللَّهِ أَعُمَا لَكُمْ وَهُوَ الَّذِي يَجْزِي بِهَا، فَنَرَى وَاللَّهُ أَعُمَ لَنُسْ يَظْهَر



مثل له ".

رَابِعِهَا: الْأَضَافَة إضَافَة تَشْرِيفَ وَتَعْظَيم كَمَا يُقَالُ بَيْتَ اللَّه وَإِنْ كَانَتُ الْلَهُوتَ كُلْهَا للَّه.

خامسا: أنَّ جَمِيع الْعِبَادَاتِ تُوفِّى مِنْهَا مَظَالُمِ الْعِبَادِ إِلَّا الصِّيامَ، رَوَى الْبَيْهَةِيِّ عَنْ اِبْنِ عُيينَنَةَ قَالَ: إِذَا كَانَ يَوْمَ الْقِيامَةَ يُحَاسِبِ اللَّه عَبِده وَيُؤْذِي مَا عَلَيْهِ مِنْ الْمُظَالِمِ مِنْ عَمِلَه حَتَّى لَا يَبْقَى عَلَيْهِ مِنْ الْمُظَالِمِ مِنْ عَمِلَه حَتَّى لَا يَبْقَى عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ مَا بِقِي عَلَيْهِ مِنْ الْمُظَالِمِ مِنْ عَمِلَه حَتَّى لَا يَبْقَى عَلَيْهِ مِنْ الْمُظَالِمِ مِنْ عَمِلَه حَتَّى لَا يَبْقَى عَلَيْهِ مِنْ الْمُظَالِمِ وَيُدَخِلُهُ بِالصَّوْمِ الْجَنَّةَ.

قَالَ الْقُرْطُبِيَ: كُنْت اسْتَحْسَنْت هَذَا الْجَوابِ إِلَى أَنْ فَكُرْت فِي حَدِيث " الْفُلس الَّذِي يأتي يؤم الْقِيامَة بِصلاة وصدقة وصيام، ويأتي وقد شتم هذا وضرب هذا وأكل مال هذا "وفيه " فيُوْخذ لهذا مِنْ حسناته ولهذا منْ حسناته " فَطُهُرُهُ أَنْ الصَّيَام مُشْتَرِك مَع بَقيْة الْأَعْمَال فَذَاكَ.

قال الحافظ: إِنْ ثَبَتَ قَوْلَ إِبْنِ عُييْنَةَ أَمُكَنَ تَحْصيص الصّيام مِنْ ذَلكَ.

فَقَدْ يُسْتَدَنَ لَهُ بِمَا رَوَاهُ أَحْمَد " كُلَ الْعَمَلَ كَفَّارَةَ إِلَّا الْصَوْمِ لِي وَأَنَّا أَجْزِي بِهِ " وَكَذَا مَا رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ الطَّيَالَسِيَ " قَالَ رَبِكُمُ تَبَارَكُ وَتَعَالَى: كُلَ الْعَمَلِ كَفَّارَةَ إِلَّا الصَّوْمِ " وَعَنْ شَعْبَة " كُلَ مَا يَعْمَلُهُ ابْنَ آدَم كَفَّارَةَ لَهُ إِلَّا الصَّوْمِ " وَعَنْ شَعْبَة " كُلَ مَا يَعْمَلُهُ ابْنَ آدَم كَفَّارَةَ لَهُ إِلَّا الصَّوْمِ" وَقَدْ أَخْرَجَهُ البِخارِي فِي التَّوْحِيدِ بِلِقُظِ " لِكُلُ عَمَل كَفَّارَةَ وَالصَّوْمِ لِي وَأَنَا أَجْزِي بِلِهِ "

لَكِنَّهُ يُعَارِضُهُ حَدِيثَ حُدَيْفَة " فِثْنَةَ الرَّجُلِ فِي أَهْلِهِ وَمَالِهِ وَوَلَدِهِ يُكَفَّرِهَا الصَّلَاةَ وَالصَّيَامِ وَالصَّدَقَة".

#### للصائم فرحتان:

إذا أفطر: تحتمل كل ليلة وتحتمل فرحة عيد الفطر والفرح بتمام العبادة.

والسنة أن يفرح الصائم ويفرح العابد بتمام عبادته؛ فمن سرته حسنته وساءته سيئته فهو مؤمن.

والفرحة التامة يوم يلقى الله عز وجل فيفرح بلقائه.

والحمد لله رب العالمين.

مِنْ ابْنِ آدَم بِضِعُلِهِ وَإِنَّمَا هُوَ شَيْء فِي الْقَلْب. وَيُؤَيِّد هَذَا مَا يَرُوى مرسلا " لَيْسَ فِي الصَّيَام دِمَاء ".

وقال الْقُرْطُبِي: لَمَّا كَانْتُ الْأَعْمَالِ يَدْخُلُهَا الْرَيَاءِ وَالْصَوْمِ لَا يَطْلِعَ عَلَيْهِ بِمُجَرِّدِ فَعُلَهُ اللَّهِ فَأَضَافَهُ اللَّهِ إلى نَفْسه، وَلِهَذَا قَالَ فِي الْحَدِيثُ " يَدَعُ شَهُوتَهُ مِنْ أَجْلَى".

وَقَـالُ ابْنِ الْجَـوْزِيَ: جَمِيعِ الْعِبَادَاتِ تَظُهَر بِفِعُلهَا وقَـلُ أَنْ يَسْلَم مَا يَظُهُر مِنْ شُوْب، بِخَلاف الصَّوْم.

وَارُتَضَى هَذَا الْجَوَابِ الْمَازِرِيَ وَقَرْرَهُ الْقُرْطُبِيَ

إِنَّا أَعْمَالُ بَنِي آدَمَ لَمَّا كَانَتُ يُمْكَنِ دُخُولُ الرِّيَاء فِيهَا أُضِيضَتُ إِلَيْهِمْ، بِخِلاف الصَّوْمِ فَإِنَّ حَالَ الْمُسْكُ شَبِعًا مِثْلُ حَالِ الْمُسْكُ تَقَرِّبًا يَعُنِي فِيْ الصُّورَةِ الظَّاهِرَةِ.

ثَانِيهَا أَنَّ الْمُرَاد بِقُولِه " وَأَنْا أَجْزِي بِهِ " أَنِّي أَنْي أَنْفُرد بِعِلْم مقدار ثُوابِه وَتَضْعِيف حَسَنَاته.

قَالُ الْقُرْطُبِيِّ: مَعْنَاهُ أَنَّ الْأَعْمَالِ قَدْ كَشَفْت مَقَادِيرِ ثَوَابِهَا لِلنَّاسِ وَانْهَا تُضَاعَف مِنْ عَشْرَة إِلَى سَبْعِمِائَة إِلَى مَا شَاءِ اللَّه، إِلَّا الْصَيامِ فَإِنْ اللَّه يُثيب عَلَيْه بِغَيْرِ تَقُديرٍ.

وَيشْهَد لِهِذَا " كُلُ عَمَل ابْنِ آدَم يُضاعَف الْحَسَنَة بِعَشْر أَمْثَالُهَا إلَى سَبْعِمائَة ضَعْف إلَى مَا شَاءَ اللَّه - قَالُ اللَّه - إلَّا الصَّوْم قَائِنَهُ لِي وَأَنْا أَجْرَي بِهِ"، وَهَذَا كَقُولِهِ تَعَالَى: (إِنْمَا يُوَهِّى الصَابِرُونَ أَجْرَهُم بِغْير حسابٍ)، والصَّابِرُونَ هَم الصَّابِرُونَ هَم الصَّابِرُونَ هَم الصَّابِرُونَ

والصَّوْم هُوَ الصَّبْرِ لأَنَّ الصَّائِم يُصَبِّر نَفْسه عَنْ الشَّهَوَاتَ، وَقَدْ قَالَ اللَّه تَعَالَى: (إِنَّمَا يُوفَى الصَّابِرُونَ أَجْرِهُمْ بِغَيْر حسابٍ).

وَيُوْيُدهُ أَيْضًا الْعُرْف الْمُسْتَفَاد مِنْ قَوْله " أَنَا أَجُزِي بِهِ " لأَنَّ الْكَرِيمِ إِذَا قَالَ: أَنَا أَتُوَلَّى الْإِعُطَاء بِنَفْسي كَانَ فِي ذَلكَ إِشَارَة إِلَى تَعْظِيم ذَلكَ الْعَطَاء وَتَفْخيمه.

ثَالِثَهَا: مَعْنَى قَوْلَه " الصَّوْم لِي " أَيْ أَنَّهُ أَحَبَ الْعَبَادَات إِلَيْ وَالْقَدَّم عِنْدي، وَقَدْ تَقَدَّمَ: كَفَى بِقَوْلِهِ " الصَّوْم لِي " فَضُلًا للصَّيَامِ عَلَى سَائِر الْعَبَادَات وكذلك قوله " عَلَيْك بالصَّوْم فَإِنَّهُ لَا





# والأكام بالأكام بالأكا

د. سيد عبد العال إمام وخطيب بوزارة الأوقاف

الحمد لله الذي أعظم على عباده المنفة بما دفع عنهم كيد الشيطان وفتنه، ورد كيده، وَخُيْبَ طَنْهُ إِذْ جَعَلَ الصَّوْمَ حَصْناً لِأُولِيَائِهِ، وجُنة، وفتح لهم به أبواب الجنة، وعرفهم، أن وسيلة الشيطان إلى قلوبهم الشهوات المستكنة، وإن بقمعها تصبح النفس مطمئنة، والصلاة والسلام على النبي محمد قائد الأمة، ومبين السنة، وعلى آله، وأصحابه ذوى الأبصار الثاقبة، والعقول الراجحة، وسلم تسليمًا كثيرا.

أولاً: مجمل الحديث:

في شهر شعبان من السنة الثانية من هجرة النبي صلى الله عليه وسلم كان تشريع الصيام؛ قال السفاريني؛ وفرض في السنة الثانية من الهجرة إجماعًا، فصام رسول الله-صلى الله عليه وسلم- تسع رمضانات إجماعًا. كشف اللثام (٤٧٩/٣).

#### ثانيًا؛ ذكر بعض فوالده؛

حيث إن هذا الحدث الجليل فيه فوائد نذكر منها ما يلي:

الأولى: هل أمر المسلمون بصوم قبل رمضان؟ والجواب: أن صوم عاشوراء كان مشروعًا قبل فرض رمضان ويرى الأحناف أنه كان فرضًا قبل قبل صوم رمضان والجمهور على خلاف هذا. وقد دل على ذلك حديث سَلَمَة بْنِ الأَكُوع رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: أَمَر النَّبِيُ صلَّى اللَّه عَلَيْه وسَلَم وَرُخُلا مِنْ أَسْلَمَ: " أَنْ أَذْنَ فِي النَّاسِ: أَنْ مَنْ كَانَ أَكَلَ فَلْيَصُمْ، وَمَنْ لَمْ يَكُنْ أَكَلَ فَلْيَصُمْ، فَلْيُ وَمِلْم فَلْيَصُمْ، وَمَنْ لَمْ يَكُنْ أَكَلَ فَلْيَصُمْ، فَلْيَ فَلْمَ عَاشُوراء " صحيح البخاري فَانِ البخاري . (٢٠٠٧).

وعن ابْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّه عَنْهُمَا، قَالَ: قَدِمَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ الْدَيِنَةَ، هَوَجَدُ أما بعد؛ فإن الصوم متميز بخاصية النسبة الى الله -تعالى- من بين سائر الأركان إذ قال الله -تعالى- فيما رواه عنه نبيه صلى الله عليه وسلم "كل حسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف إلا الصيام فإنه لي، وأنا أجزي به"، وقد قال الله تعالى الله يقي الشرق أحرم في حاوز ثوابه قانون التقدير والحساب، وناهيك في معرفة فضله قوله صلى الله عليه وسلم، والذي نفسي بيده لخلوف فم الصائم أطيب عند الله من ربح المسك يقول الله عز وجل إنما يدر شهوته وطعامه وشرابه لأجلي فالصوم ين ونا أجزي به الي وأنا أجزي به"؛ فيُفْرِغُ للصائم جزاؤه إفراغا يدر شهوته وطعامه وشرابه لأجلي فالصوم ويجازف جزافا فلا يدخل تحت وهم وتقدير..

إذا عُلم هذا؛ فإن مما استقر في قلوب البشر معرفة تواريخ الأحداث الجليلة، واهتماهم، بها فكيف، إذا كان الحدث بهذه المثابة والمنزلة؟! فمتى شرع الصيام، وما هي مراتب تشريعه، ولماذا لم يكن في أول الإسلام؟ هذه هي الأسئلة التي نجيب عنها في مقالنا هذا بإذن الله تعالى



الْيَهُود يَصُومُونَ يَوْمَ عَاشُورَاءَ فَسَبِّلُوا عَنْ ذَلْكَ؟ فَقَالُوا: هَذَا الْيَوْمُ الَّذِي أَظْهَرَ اللَّهُ فَيه مُوسَى، وَبِنِي إِسْرَائِيل عَلَى فَرْعَوْنَ، فَنَحْن نَصُومُه تَعْظَيمًا لَهُ، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَم: "نَحُنُ أَوْلَى بِمُوسَى مَنَّكُمْ فَأَمَر بِصَوْمِه" صحيح مسلم (١٣٠٠).

ثم تُركت الفرضية إلى التخيير بعد ذلك؛ فعن الأشعث بن قيس "إنما هُو يَوْمُ كَانَ رَسُولُ اللّهِ صَلّى الله عَلَيْهُ وَسَلّمَ يَصُومُهُ قَبْلُ أَنْ يُنْزِلُ شَهْرُ رَمَضَانَ قُركً" صحيح رَمَضَانَ، قَلمًا نَزَلُ شَهْرُ رَمَضَانَ تُركً" صحيح مسلم (١١٢٧).

وقوله ترك؛ معناه: ترك الفرضية، وبقيت الشروعية والفضيلة؛ لحديث عائشة رضي الشروعية والفضيلة؛ لحديث عائشة رضي قريش في الجاهلية، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصومه في الجاهلية، فلما قدم رسول الله صلى الله عليه وسلم الدينة صامه وأمر بصيامه، فلما فرض رمضان كان هو الفريضة، وترك عاشوراء فمن شاء صامه ومن شاء تركه "سنن أبي داود (٢٤٤٢)، وصحيح مسلم (١١٢٥)،

وَعَنْ جَابِر بُنْ سَمُرَة رضيَ الله عَنْهُ، قَالَ: " فَلَمَا فَرضَ رَمَضَانُ، لَمْ يَأْمُرُنَا، وَلَمْ يَنْهَنَا وَلَمْ يَتَعَاهَدُنا عَنْدَهُ" صحيح مسلم (١١٢٨).

وقد اتفق العلماء على أن صوم عاشوراء سنة، وليس بواجب، واختلفوا في حكمة أول الهجرة، فقال أبو حنيفة: كان واجبًا، بدليل أمره صلى الله عليه وسلم أصحابه بصيامه، والأمر المجرد عن القرائن يدل على الوجوب، فلما فرض رمضان نسخ وجوب صوم عاشوراء وبقي الاستحباب، واستدل بحديث عائشة السابق وما في معناه، ومدة فريضة صيام عاشوراء على هذا سنة واحدة: لأن فرض صوم رمضان كان في السنة الثانية من الهجرة.

والمشهور عند الشافعية: أنه كان قبل فرض رمضان مستحبًا استحبابًا آكد، فلما فُرض رمضان ترك تأكد استحبابه، وبقي مطلق الاستحباب، ورجح ابن حجر: أن المتروك وجوبه، وقال: إن تأكد استحبابه باق، ولا سيما مع استمرار الاهتمام به حتى في عام الوفاة، ولترغيبه صلى الله عليه وسلم في صومه، وأنه

يكفر سنة، ثم قال: وأي تأكيد أبلغ من هذا؟ (فتح الباري (٢٤٦/٤))، والمنهل الحديث (٢٤١/٢). الثانية: مراحل فرض صيام رمضان: مَقَّدُ مُنْ فَرْضُ صِيامٍ شَعْدٍ رَمْضانَ عَلَى ثَلاث

وقد مر فرض صيام شهر رمضان على ثلاث مراحل:

الرُحَلة الأولِي: التَّحْيِيرِ بَيْنَ صِيَامِهِ وَبِيْنِ اطعام مسكين عن كل يُوم.

عَنْ سَلَمَةَ بِنِ الأَكُوعِ رِضِي اللّٰهِ عِنْهِ قَالَ: لَمَا نَزَلَتْ: وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فَدْيَةٌ طَعَامُ مَسْكَيْنِ، قَالَ: كَانَ مَنْ أَرَادَ مَنَّا أَنْ يُفْطِرُ وَيَفْتَدِي، حَتَّى نَزَلَ قوله وفَيَن سَهِدَ بِنَكُمُ النَّهُ فَيْصُدُهُ ، (البقرة: ١٨٥) فنسختها. صحيح البخاري (٤٥٠٧)، ومسلم فنسختها.

وقال البخاري: قال ابن عُمَر، وسَلَمَة بن الأكوع: نَسَخَتُهَا مَتَبُو رَمَّنَانَ الْإِنْ عُمَر، وسَلَمَة بن الأكوع: نَسَخَتُهَا مَتَبُو رَمَّنَانَ الَّذِي أَلَيْنَ أَلَٰذِنَا فِيهِ الْفُرْءَانَ مُنَدَّ فَنَ لَكُونَا مِنْ الْهُدَى وَالْفُرْدَانِ فَنَ شَهِدَ مِنْ الْهُدَى وَالْفُرْدَانِ فَنَ شَهِدَ مِنْ الْهُدَى وَالْفُرَدَانِ فَنَ مَنْ مَنِينًا أَوْ عَلَى صَدْرَ فِيدَ الله مِنْ مَنْ الْبَارِ وَلا مُنْ مَنِيدًا الله الله وَلا مُنْ مَنْ الْهُدَة وَلا مُنْ مَنْ الْهُدَانِ وَلا الله وَلا مُنْ مَنْ الله وَلا مُنْ مَنْ وَلَمْ الله وَلا مَنْ الله وَلا مُنْ مَنْ وَلَمْ مَنْ الله وَلا مَنْ الله وَلا مُنْ الله وَلا مُنْ الله وَلا مَنْ الله وَلا الله وَلا مَنْ الله وَلا الله وَلا مَنْ الله وَلا الله وَلَا الله وَلا الله ولا الله والله والله

وعن عطاء سمع ابن عباس يقرأ «وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين»؛ قال ابن عباس ليست بمنسوخة هو الشيخ الكبير والمرأة الكبيرة لا يستطيعان أن يصوما فيطعمان مكان كل يوم مسكينًا. صحيح البخاري (٤٥٠٥).

قَالِ ابن حجر: هذا مَذَهَبُ بِن عَبْاس، وَخَالْفَهُ الْأَكْثُرْ، وَهِ هَذَا الْحَدِيثُ الَّذِي بَعْدَهُ مَا يَدُلُ عَلَى أَنَّهَا مَنْسُوخَةٌ، وعلى قولَ الجمهور يكون في الْكَلام حَذْف تقديرُهُ وعلى الَّذِينَ يُطيقون إلَّ الْكَلام حَذْف تقديرُهُ وعلى الَّذِينَ يُطيقون الصِّيَام إِذَا أَفْطَرُوا فَدَيةٌ، وكَانَ هَذَا فِي أَوُل الأَمْر عند الأُكثر ثُمَّ نُسخَ وصارت الفَدْيةُ للعاجز إِذَا أَفْطَر، وأما على قراءة ابن عباس؛ فلا نَسْخ؛ لأنَهُ يَجْعَل الْفَدْية عَلَى مَنْ تَكَلِّفُ الصَّوْم، وَهُو لا يَتْدرُ عليه فَيُفْطِرُ وَيُكَفّرُ وَهَذَا الْحُكُمُ بَاقِ. فتح يَقْدرُ عليه فَيْفُطرُ ويُكَفّرُ وَهَذَا الْحُكُمُ بَاقِ. فتح الباري (١٨٠/٨).

الرَّحَلَةُ الثَّانِيَةُ إِنْ تَحْتُمْ صِيَامِهِ، لَكُنْ إِذَا اَفْطَرَ أَحَدُهُمْ إِنْمَا يَحَلُّ لَهُ الأَكُلُ وَالشُّرْبُ وَالْجِمَاعُ إِلَى صَلاة العَشَاء، أَوْ يَنَامُ قَبُلُ ذَلْك، فَمَتَى نَامُ أَوْ صَلَّى العَشَاء حَرُمَ عَلَيْهِ الطَّعَامُ وَالشَّرَابُ والْجِمَاعُ إِلَى اللَّيْلَة القَابِلَة، فَوَجَدُوا مِنْ ذَلْكَ مَشَقَّةً كَبِيرَةً. زَاد اللَّيْلَة القَابِلَة، فَوَجَدُوا مِنْ ذَلْكَ مَشَقَّةً كَبِيرَةً. زَاد



المَّالُوفَات، وَتَعُديل قَوْتَهَا الشَّهُوانِية، لَتَسْتَعَدُ لَطلب مَا فِيه غَاية سعادتها ونعيمها، وقَبُول مَا تَزْكُو بِه ممَّا فِيه حَيَاتُهَا الْأَبْدَيْة، فَهُو لَمَا تَزْكُو بِه ممَّا فِيه حَيَاتُهَا الْأَبْدَيْة، فَهُو لَحِامُ الْمُتَقِين، وَجُنَّة الْمُحارِبِين، وَرِيَاضَة الْأَبْرَارِ وَالْعَرْبِين، وَهُو لَـرب الْعَالَمِين مِن بَيْنِ سَائِرُ الْعُمَال، وهُو سَرْ بِيْنِ الْعَبْد وَرِبْه لَا يَطَلِغُ عَلَيْهُ سُواه، وَالْعَبَادُ قَدْ يَطَلَعُونَ مِنْهُ عَلَى تَرْكَ طَعَامَهُ الْفُطِرَاتِ الظَّاهِرَة، وَأَمًا كُونُهُ تَـرك طَعَامَهُ وَشَهُوتُهُ مِنْ أَجُل مَعْبُوده، فَهُو أَمْرُ لا وَشَهُوتَهُ مِنْ أَجُل مَعْبُوده، فَهُو أَمْرُ لا يَطَلغُ عَلَيْه بَشَر، وَذلك حَقيقة الصَوْم.

وَللصَّوْم تَأْتَيرٌ عَجِيبٌ في حَفْظ الْجَـوَارِح الْظَاهِرة وَالْقُوى الْباطنة، وحميتها عن التخليط الجالب لها اللهواد الفاسدة اللي إذا استولت عليها أفسدتها، واستفراغ اللواد اللهوات عليها أفسدتها، واستفراغ اللواد يحفظ على القلب، والجوارح صحتها، ويعيد النها ما استلبته منها أيدي الشهوات، فهو من أكبر العون على التقوى، كما قال تعالى: بيا أيها الذين أمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون، (البقرة: على الدين من قبلكم لعلكم تتقون، (البقرة:

وَقَالَ النَّبِيُّ صَلِّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم "الصَّوْمُ جُنَّة". وَأَمْرُ مِن اشْتَدْتُ عَلَيْه شَهْوَةُ النَّكَاحِ وَلاَ قَدْرَةَ لَهُ عَلَيْهِ بِالصَّيَام، وجَعَلَهُ وِجَاءَ هَذِهِ الشَّهُوة.

وَالْقَصُودُ أَنَّ مَصَالِحَ الصُّوْمِ لَمَّا كَانَتُ مَشْهُودَةً بِالْمُقُولِ السَّلِيمَةِ وَالْفَطَرِ الْسُتَقِيمَةِ، شَرَعَهُ اللَّهُ لَعِبَادِهِ رَحْمَةً بِهِمْ، وَاحْسَانًا إِلَيْهِمْ وَحَمْيَةً لَهُمْ وَحُنَّةً.

وَكَانَ هَدُيُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فيه أَكْمَلَ الْهَدْي، وَأَعْظَمَ تَحْصِيلِ لِلْمَقَصُودِ، وَأَسْهَلُهُ عَلَى النَّفُوسِ.

وَلَّا كَانَ فَطُّمُ النَّغُوسَ عَنْ مَأْلُوفَاتِهَا وَشَهَوَاتَهَا مِنْ أَشُقَ الْأَمُورِ وَأَصْعَبِهَا، تَأْخُرَ فَرْضُهُ إِلَى مِنْ أَشَقَ الْأَمُورِ وَأَصْعَبِهَا، تَأْخُرَ فَرْضُهُ إِلَى وَسَطِ الْإِسْلَامِ بَعْدَ الْهِجُرَة، لَا تَوْطُنَت النَّفُوسُ عَلَى التَّوْحِيدُ وَالصَّلَاة، وَأَلْفَتُ أَوَامِرَ الْقُرْآنِ، فَنْقَلْتُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَيْقَالُهُ إِلَيْهُ بِالتَّدْرِيجِ. وَكَانَ فَرْضُهُ فِي السَّنَةُ اللَّهُ الْمُعَادِ (٢٧/٢).

وصلَى اللَّه علَى نبيّنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين،

والحمد لله رب العالمين.

المعاد (۳۰/۲)، وتفسير ابن كثير (۳۰/۲). عُن البِراء بن عازب-رضي الله عنه- قال: كان أَصْحَابُ مُحَمِّد -صلَّى اللَّه عليه وسلم- إذا كَانَ الرِّجُل صائمًا فحضرَ الإفطارَ، فنامَ قبل أنْ يُفطر لم يأكل ليلته ولا يؤمه حتى نمسي، وَانَ أَبِا قَيْسِ صَرِّمَةً بِنَ أَبِي أَنْسِ الْأَنْصَارِيِّ كان صائمًا، فلما حضر الإفطار أتى امرأته؛ فقال لها: أعندك طعام؟ قالت: لا، ولكن أنطلق فأطلبُ لك، وكان يؤمه يعمل، فغلبته عيناه،-أي نام- فجاءتُه امرأته، فلمَّا رأته قالت: خيبة -أي: حرمان وخسران- لك، فأصبح صَائمًا، فَلَمَّا انتصف النَّهَارُ غَشَى عَلَيْهُ، فَذَكَّرُ ذلك للنبي-صلى الله عليه وسلم- فنزلت هَذه الآية: ﴿ أَحَلُ لَكُمْ لَيْلَةُ الصِّيامِ الرَّفْتُ إِلَى نسائكم هن لباس لكم، فضرحوا بها فرحا شديدًا، ونزلت: وكلوا واشربوا حتى يتبين لكم الخيط الأبيض من الخيط الأسود من الفجر البقرة آية (١٨٧). صحيح البخاري (١٩١٥)

الرحلة الثالثة: وهي التي استقر عليها الشرع إلى يوم القيامة، فأنزل الله تعالى: وأحل لكم ليلة الصيام الرفث إلى نسانكم هن لباس لكم وأنتم لباس لهن علم الله أنكم كنتم تختانون أنفسكم فتاب عليكم وعفا عنكم فالأن باشروهن وابتغوا ماكتب الله لكم وكلوا واشربوا جتى يتبين لكم الخيط الأبيض من الخيط الأسود من الفجر، سورة البقرة آية (١٨٧). وانظر: اللؤلؤ المكنون (٣٢٦/٢)، وتفسير آيات الأحكام (٢)

الثالثة: لا يجوز لسلم أن يتعبد بالمرحلة الأولى ولا أن يلزم نفسه بالثانية؛ لأنه التشريع استقر على الوضع الأخير وعلى ما فيه من اليسر ورفع الحرج، وتأكد وجوبه بالسنة القولية والعملية المتواترة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه الكرام، وأجمع على هذا المسلمون، فلا يحل لمسلم أن يفرط في هذا الأصل من أصول الإسلام الذي هو من أسس التقوى، وهي جماع الخير كله. الرابعة: ذكر الحكمة من تأخير مشروعية الصيام

قَالَ أَبِنَ القِيمِ: لَمَّا كَانَ الْقَصُودُ مِنَ السَّامِ قَالَ السَّهُوَاتِ، وَفَطَامَهَا عِن حَبْسَ النَّفُسِ عَنِ الشَّهُوَاتِ، وَفَطَامَهَا عِن





الحَمْدُ للّهِ رَبُ الْعَالَمُيْنَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى نَبِيْنَا مُحَمَّدِ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجُمَعِيْنَ. أما بعد: فإن الإسلام هو دين الرحمة والمواساة مع جميع الناس على اختلاف عقائدهم وجنسياتهم، ورمضان هو شهر مواساة المحتاجين فأقول وبالله

تعالى التوفيق:

معتى المواساة:

الْمُواسَاةُ: هي مُعَاوَنَهُ الأصدقاء والمستحقين ومشاركتهم في الأموال والأقوات. (تهذيب الأخلاق- ابن مسكويه- ٣١/٣).

المواساة ضرورة اجتماعية:

تُعتبرُ المواساةُ ضرورة إنسانية واجتماعية، لا يستطيع الإنسانُ الاستغناء عنها؛ فإن الإسمالام منهج حياة لكل مكان وزمان، فهو يحثنا دائماً على المواساة والتراحم والمحبة لتحقيق الخير والطمأنينة في المجتمع، وذلك من خلال آيات القرآن الكريم، وأحاديث نبينا محمد صَلَى الله عَليْه وَسَلَم.

مواساة المحتاجين وصية رب العالمين:

(1) قال سُبحانه: (وَالَّذِينَ تَبَوَّهُو النَّالُ وَالْإِبمَّنَ مِن مَقَالًا فَالْإِبمَّنَ مِن مَبْلِحِهُ النَّامُ وَالْإِبمَّنَ مِن مَبْلِحِهِمْ مَلَا يَحْدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَكُ مِنْ مَنْمَ الْفُسِمِمْ وَلَوْ كَانَ الفُسِمِمْ وَلَوْ كَانَ يَعِمَ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوفَى شُخَ نَفْسِهِم فَأُولَتِكَ هُمُ الْفُلْلِكَ هُمُ الْفُلْلِكِ هُمُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ ال

قَالَ الإمامُ ابِنُ كثير رحمه الله: قَوْلُهُ تعالى: (وَيُوثُرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمُ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً) يَعْنِي: حَاجَةً، أَيْ: يُقَدِّمُونَ الْحَاوِيجَ عَلَى حَاجَةً أَنْفُسِهِمْ، وَيَبْدَ ءُونَ بِالنَّاسِ قَبَلَهُمْ فِي حَالِ اَحْتِياجِهِمُ إِلَى ذَلِكَ. (تفسير ابن كثير جا ٨ صـ٧٠).

(٢) قال جَلَّ شانه (وَنُطِيئُونَ ٱلظَّعَامُ عَلَى خَيْمِ وَسُكِياً وَنِيْنَا وَأَمِيرًا (١) إِنَّا ظُعِنْكُو لِرَجِّو اللهِ لَا نُهِدُ مِنْكُو جَرَّةً وَلَا فَكُولُ ) (الإنسان: ٨: ٩).

نبينًا صلى الله عليه وسلم يحثنًا على مواساة المِحِنَاجِينَ:

(١) عَنْ أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيّ، رَضِيَ اللّه عَنْهُ، عَن النّبِيِّ صَلَّى اللّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: «الْمُؤْمِنُ لَلْمُؤْمِنِ كَالْبُنْيَانِ يَشُدُّ بَعْضُهُ بَعْضًا» وَشَبَّكَ بَيْنَ أَصَابِعِه. (البخاري حديث: ٢٤٤٦ مسلم حديث ٢٥٨٥).

(٢) عَنْ سَهُلِ بُنِ سَغُد، رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، قال: قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَى اللَّه عَلَيه وسلم: أَنَا وَكَافَلُ

أَشْسَارٌ بِالسَّبَّابَةَ (وَمَا أَنفَقْتُم مِنْ شَيْءٍ فَهُو يُخْلِفُهُ وَهُو خَيْرُ شَيْئًا. (البخاري الرازقين) (سبأ،٣٩).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: مَنْ تَصِدُق بعَدُل تَمْرَة مِنْ كَسِبِ طَيْبِ وَلا يَقْبَل الله الا الطيْب وَانْ الله يتقبَل الله الا الطيب وَانْ الله يتقبَل الله الماحبه كما يُربِّيها لصاحبه مثل أيربي أحدكم فلوه (مُهْرة) حَتَّى تَكُونَ مثل الجبل. (البخاري حديث ١٤١، ومسلم حديث ١٠١٤، ومسلم حديث ١٠١٤،

وكان النبي صلى الله عليه وسلم جواداً كريماً. يُوْثَرُ المحتاجين من الصحابة على نفسه وآل بيته، وكان يُعطي عطاء من لا يخشى الفقر.

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان النبيّ صلى الله عليه وسلم أجُود الناس بالخير وكان أجُودُ ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل وكان جبريل عليه السلام يلقاه كل ليلة في رمضان حتى ينسلخ يعرض عليه النبيّ صلى الله عليه وسلم القرآن فإذا لقيه جبريل عليه السلام كان أجُود بالنّير من الربح الرسلة. (البخاري حديث ١٩٠٢). من الربح الرسلة. (البحاري حديث ١٩٠٢). وكثرته.

فما أجمل أن نقتدي بالنبي صلى الله عليه وسلم فنبذل من أموالنا للمحتاجين من الفقراء والأيتام خاصة في شهر رمضان.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: مَا نَقَصَتُ صَدَقَةُ مِنْ مَالٍ. (مسلم حديث ٢٥٨٨): فالصدقات هي سبيل البركة في الأموال والصحة والذرية وزيادة حسنات العبد.

الإنفاق هو النجارة الرابحة:

قال تعالى: (إنَّ الْنَيِنَ يَتَلُونَ كَتَابُ اللَّهُ وَقَامُوا الصَّلَاةَ وَانْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُم سَرًا وَعَلَانَيَةَ يَرْجُونَ تَجَارَةً لَنْ تَبُورِ لَيُوفِيهُمُ أَجُورِهُمْ وَيَزِيدُهُمْ مِنْ فَضْلَهُ إِنَّهُ غَفُورُ شُكُورُ) (قاطر: ٢٩: ٣٠).

الصدقة سبب لففرة اللانوب: قال سبحانه: (وسارعُوا إلَى مَغْفرَةٍ مِنْ الْيتيم في الْجِنَّة هَكَذَا وَأَشَّارَ بِالسَّبَابِةَ وَالْوُسُطَى وَفَرَّجَ بَيْنَهُمَا شَيْنًا. (البخاري حديث ٥٣٠٤).

(٣) عَنْ أَبِي مُوسِى الأَشْعَرِيُّ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ عَنْ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمٍ قَالَ: أَطْعِمُوا الْجَائِعَ، وَعُـودُوا الْمِريض، وَفُكُوا الْعَانِي (الأسير) (البخاري حديث:٥٦٤٩).

#### أقوال الحكماء عن المواساة:

(١) قَالَ إِبْرَاهِيمُ بِنْ أَدُهَـمَ رحمه الله: الْمُواسَاةُ مِنْ أَخُلاقِ الْمُؤْمِنِينِ. (حلية الأولياء لأني نعيم الأصبهاني جـ٧صـ٣٧).

(٢) قال ابنُ قتيبة رحمه الله: لا حُسُنَتُ النَّعَم بِمِثْل الْمُواساة. (عيون الأخبار لابن قتيبة جا ص ٣٨٨).

(٣) قال أبو عبد الله الجهني رحمه الله: المُواسَاةُ تجديدُ للمُواخَاة. (الفتوة- أبو عبد الرحمن السلمي ص٩٣).

#### أنواع المواساة:

قَالَ الإمامُ ابنُ القيم رحمه الله: الْمُواسَاةُ للْمُوْمنين أَنْوَاعٌ، وَهي:

(١) مُواسَاة بالمال.

(٢) مُواسَاةٌ بالجاه.

(٣) مُواسَاة بالبدن والخدمة.

(٤) مُوَاسَاةً بِالنَّصِيحَةِ والإرشاد.

(٥) مُواسَاة بالدَّعَاء والاستغفار لهم.

(٦) مُواسَاةُ بَالتوجع لَهُم.

وعلى قدر الأيمان تكون هذه المواساة، فكلما ضَعُف الإيمان ضعفت المواساة، وكلما قوي قويت، وكان رَسُول الله صلى الله عليه وسلم أعظم الناس مواساة لأصحابه بذلك كله. (الفوائد لابن القيم ص١٧١).

#### رمضان شهر مواساة المعتاجين:

قال تعالى: (مثل الدين ينفقون أموالهم في سبيل الله كمثل حية أنبتت سبع سنابل في كل سبيلة منة حية والله يضاعف عن يشاءُ والله واسع عليم) (البقرة: ٢٦١)، وقال جل شأنه: (لن تنالوا البر حتى تنفقوا مما تحيون وما تنفقوا من شيء فإن الله به عليم) (آل عمران: ٩٢)، وقال سُبحانه:



رَيْكُمْ وَجِنْهُ عَرُضُهَا السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ أَعَدُتُ للمُتَّقِينَ الَّذِينَ يُنْفَقُونَ فِي السَّرَاءِ وَالضَّرَاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْغَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّه يُحبُّ الْحَسنينَ) (آل عمران: ١٣٣، ١٣٤)، وقال تعالى: (إِنْ تُقْرِضُوا اللَّهِ قَرْضًا حَسَنًا يُضَاعِفُهُ لَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَاللَّه شَكُورُ حَلِيمٌ) التغادن:١٧٠).

#### اللائكة تدعو للمتصدقين:

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ما من يوم يصبخ المباد فيه الا ملكان ينزلان فيقول أحدهما: اللهم أعط منفقا خلفا ويقول الآخر: اللهم أعط ممسكا تلفا. (البخاري حديث١٤٤٢، ومسلم حديث١٠٤١).

الصدقة أمان للمسلم يوم الفرع الأكبر: قال تعالى: (الَّذِينَ يُنْفَضُونَ أَمُوالَهُمْ فِي سَبِيلَ اللّه ثُمُ لا يُتَبِعُونَ مَا أَنْفَضُوا مِنَّا وَلا أَذَى لَهُمُ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يُحَرِّفُونَ) (البقرة:٢٦٢).

#### الصدقة تؤلف بين قلوب المؤمنين:

روى الشيخان عن النَّعْمَان بْن بَشير، رضي اللَّه عنهُما قال: قال رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: مَثْلُ الْمُؤْمنين في تَوَادُهم، وَتَرَاحُمهم، وَتَعَاطَفهم مَثْلُ الْجُسِد إذا اشْتكى منه عُضُو تَداعى له سائر الْجسد بالسَّهر والْحمي. (البخاري حديث ٢٥٨٦/مسلم حديث ٢٥٨٦ واللفظ له).

#### نبينا صلى الله عليه وسلم هو القدوة في مواساة المعتاجين؛

قال الله تعالى في وصف مُواساة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم للمؤمنين: (لقد جاءكمُ رَسُولُ مِنْ أَنْفُسكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهُ مَاعَنَتُمْ حريصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُوْمِنِينَ رَءُوفَ رحيمٌ) (التوبة:١٢٨). عَلَيْكُمْ بِاللَّوْمِنِينَ رَءُوفَ رحيمٌ) (التوبة:١٢٨). رضيَ الله عَنْهُما، أَنَّ أَصْحَابَ الصَّفَة، كانُوا رَضِيَ الله عَنْهُما، أَنَّ أَصْحَابَ الصَّفَة، كانُوا نَاسًا فُقرَاء، وَانَّ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم، قال مردة: «مَنْ كان عَنْدَهُ طَعَامُ اثْنَينِ فَلْيَذُهُبُ بِثَالِث، وَمَنْ كَانَ عَنْدَهُ طَعَامُ اثْنَينِ فَلْيَذَهُبُ بِثَالِث، وَمَنْ كَانَ عَنْدَهُ طَعَامُ اثْنِيعَةَ فَلْيَذَهُبُ بِخَامِس، بسادس، وَإِنْ أَبَا بَكْرِ جَاءَ كَانًا بَكْرِ جَاءَ كَانًا بَكْرِ جَاءَ كَانًا بَكْرِ جَاءَ كَانًا بَكْرِ جَاءَ كَانَ عَنْدَهُ فَلَا بَكْرِ جَاءَ كَا فَالْمُ الْبَعْدِ فَاعَامُ اثْرَبِعَةً فَلْيَذُهُبُ بِخَامِس، بسادس، وإنْ أَبًا بَكْرِ جَاءَ كَانًا بَكْرِ جَاءَ كَانًا بَكْرِ جَاءَ كَانًا بَكْرِ جَاءَ كَانًا بَكْرِ جَاءَ كَانُ عَنْدَهُ فَلَيْ اللهُ عَنْهُمْ الْمُنْ عَنْدَهُ عَنْهُمْ الْمُولِينَا لِللهُ عَنْهُمْ اللهُ عَلْمُ أَنْ يَعْدَاهُ وَلَيْكُمْ فَالْمُ اللّهُ عَنْهُمْ اللّهُ عَلْمَاهُ أَنْ يَعْمَاهُ أَنْ عَنْدَهُ طَعَامُ أَنْ يَعْمِيهُ لِللهُ عَلَيْهُ مِنْ كَانَ عَنْدَهُ عَنْ اللّهُ عَنْهُمْ اللّهُ عَنْهُمْ اللّهُ عَنْهُمْ اللّهُ عَنْهُمْ اللّهُ عَنْهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَنْهُمْ اللّهُ عَنْهُمْ اللّهُ عَنْهُمْ اللّهُ عَنْمَاهُ أَنْ يَعْمَلُوا اللّهُ عَلْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَنْهُمْ كَانَ عَنْدُهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْمُ أَنْهُمْ اللّهُ عَنْهُ عَامُ أَنْهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَمْ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

بِثلاثة، وَانْطَلَقَ نَبِيُّ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم بِعَشَرَةً. (مسلم حديث: ٢٠٥٧)

(٢) عَنْ سَهْلَ يْن حُنيْف، رضَي الله عَنْهُ، قَالَ: كانَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم «يَأْتِي ضَعَفَاءَ (فقراء) الْسَلمِين، ويَرُورُهُمَ ويَعُودُ مَرْضَاهُمْ، ويَشَهَدُ جَنَائِزَهُمْ ». (صحيح الجامع للألباني حديث ٤٨٧٧).

(٣) عَنْ زَيْد بْنِ أَرْقَهُ، رَضِي اللّه عَنْهُ، قَالَ: عَادَني (زَارِني) رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم مِنْ وَجِع كَانَ بِعَيْني. (صحيح أبي داود للألباني حديث:٢٠١٣)

#### مواساة الأنصار للمهاجرين:

عَنْ أَنْسِ بِنَ مَالِكَ، قَالَ: لَمَا قَدَمَ النّبِيِّ صَلَى
اللّه عليه وسلم المدينة أَتَاهُ اللهاجرُونَ فقالُوا:
يَا رَسُولَ اللّه، مَا رَأَيْنَا قَوْمَا أَبُذَلَ مِنْ كثير
ولا أحسن مُواساة مِنْ قليل مِنْ قَوْم نَزَلْنَا بِينْ
أَظْهُرِهِمْ لَقَدْ كَفُونَا المُؤْنَة وَأَشْرِكُونَا فِي المُهْنَا
حَتَى لُقَدْ خَفْنَا أَنْ يَذَهْبُوا بِالأَجْرِكُلَه. فِقَالُ
النّبِيُّ صَلَّى اللّه عَلَيْه وسلم: «لا، مَا دَعُوتُمُ
اللّه لَهُمْ وَأَثْنَيْتُمْ عليْهِمْ ،. (صحيح الترمذي
للألباني حديث: ٢٤٨٧)

قال الطيبي رحمه الله قوله صلى الله عليه وسلم ألا، ما دعوتم الله لهم وَاثْنَيْتُم عليهم معناه: لا: أي ليس الأمر كما زعمتم فانكم اذا أثنيتم عليهم شكرًا لصنيعهم ودمتم عليه فقد جازيتموهم. (تحفة الأحوذي للمباركفوري جاسه ١٥٩).

#### صور من مواساة أصحاب نبينا صلى الله عليه وسلم:

(۱) عَنْ أَنْسَ رَضِي اللّه عَنْهُ أَنّهُ قَالَ: قَدِمُ عَلَيْنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بَنْ عَوْفَ وَآخَى رَسُولُ اللّهِ صلى اللّه عليه وسلم بيّنه وبين سعد بن الرّبيع وكان كثير المّال فقال سعد قد علمت الأنصار أني من أكثرها مالا سأقسم مالي بيّني وبينك شطرين ولي امرأتان فانظر أعجبهما اليك فأطلقها حتى إذا حلت تزوجتها فقال عبد الرّحْمَن بارك الله لك في أهلك. (البخاري حديث (٣٧٨).

(٢) قَالَ الْحَسِنُ بُنُ حَكِيمٍ: حَدَّثَتْنِي أَمِّي فَقَالَت: كَانَتْ لأَبِي بَرُزَةَ جَفْنَةُ مِنْ شَرِيدَ غُدُوةَ



وَجَفَنَهُ عَشَيْهُ للأَرَامِلُ وَالْيَتَامَى وَالْسَاكِينَ. (الطبقات الكبرى لأبن سعد جاحد ٢٢٠). (٣) عَنْ أبي هُرِيْرة قَالَ: كُنَا نُسَمِّي جَعْفَر (٣) عَنْ أبي هُرِيْرة قَالَ: كُنَا نُسَمِّي جَعْفَر بَنْ أبي طَالب أبا المساكين. قَالَ: وَكَانَ يُذَهَبُ بِنَا إلَي بَيْتِه، فَإِذَا لَمْ يَجِدُ لَنَا شَيْنًا يُخْرَجُ إلَيْنَا عُكَة (هِي إنَاءُ مِنْ جِلْد يُجْعَلُ أَخْرَجَ إلينًا عُكَة (هِي إنَاءُ مِنْ جِلْد يُجْعَلُ فيه السَّمْنُ عَالبًا وَالْعَسَلُ) أَثْرُهَا عَسَلُ. فَعَلَا نَلْعَقُهُا. (شعب قَالَ: فَشَقَفَنَاهَا، وَجَعَلْنَا نَلْعَقُهُا. (شعب الإيمان للبيهقي جـ١٣ ص٢١٣).

#### صور من مواساة السلف الصالح:

(۱) قَالَ أَبُو حَمْزَةَ الثَّمَاليُّ: كَانَ عَلَيُّ بُنُ الْحُسَيِّنِ يَحْمِلُ جِرَابَ الْخُبْزِ عَلَى ظَهْرَهُ بِاللَّيْلِ فَيتَصَدُّقَ بِهِ وَيَقُولُ: ﴿إِنَّ صَدَقَةَ السَّرِ تُطْفَىُ غَضَبَ الرَّبِ عَزْ وَجَلَّ (حلية الأولياء للأبي نعيم الأصبهاني جسمس٣٨٣).

(٢) بلغ عَبْدُ الله بن المقفع أنَّ جَارًا لهُ يبيعُ دَارُهُ عَبْدُ الله بن المقفع أنَّ جَارًا لهُ يبيعُ دَارُهُ فِي فَلَ دَارِ هَذَا الْجَارِ، فَقَالَ: «مَا قُمْتُ إِذَا بِحُرْمَة ظُلَّ دَارِهِ إِنْ بَاعِهَا مُعْدَمًا (مُحْتَاجًا) فَدَفَعَ إِلَيْهِ ثَمَنَ الدَّارِ، وقال: «لا تَبِعُهَا» (إحياء علوم الدين للغزالي جِرِ صـ٣٣١).

(٣) قَـَالَ عَبْدُ إِللّٰه بْنُ مُحَمَّد الْفَرُويُ: اشْتَرَى عَبْدُ اللّٰه بْنُ عَامِر بْنُ كُرِيْزِ مَنْ خَالِد بْنِ عُقْبَة بْنِ أَبِي مُعَيْطِ دَارَهُ الْتَّي فِي السُّوق، لَيفَتَحَ بِهَا بَابِهُ عَلَى السُّوق بِثَمَانِينَ أُوتَسَعِينَ أَلْفًا، قَلْمًا كَانَ مِنْ اللَّيْل سَمِع بُكَاء، قَقَالُ لاَهْله: "مَا لَهُولًاء يَبْكُونَ؟"، قَالُوا: عَلى دَارِهِمْ، قَالَ: "يَا غُلامُ، ايتهمْ وَأَعْلَمْهُمْ أَنْ الدَّارَ وَالمَالُ لَهُمْ" (مكارم الأخلاق لابن أبى الدنيا صـ٦٦ رقم ٣٥١).

(٤) قال قيس بن الربيع: كان أبو حنيفة يبعث بالبضائع إلى بغداد فيشتري بها الأمتعة ويحملها إلى الكوفة ويجمع الأرباح عنده من سنة إلى سنة فيشتري بها حوائج الأشياخ المحدثين وأقواتهم وكسوتهم وجميع حوائجهم، ثم يدفع باقي الدنانير من الأرباح إليهم فيقول: أنفقوا في حوائجكم ولا تحمدوا إلا الله،

فإني ما أعطيتكم من مالي شيئاً، ولكن من فضل الله عَليَّ فيكم، وهذه أرباح بضائعكم، فإنه هو والله مما يجريه الله لكم على يدي فما في رزق الله حَوْل لغيره. (تاريخ بغداد للخطيب البغدادي جـ١٣ صـ٣٦٢).

(٥) عَنْ يَحْيَى بِن بُكِيْرٍ، قَالَ: احْتَرَقَتُ دَارُ عبد الله بن لهيعة، فَبَعَثَ الله اللَّيْثُ بنُ سَعْد بِالله دينَارِ. (حلية الأولياء لأبي نعيم جـ٧صـ٣٢٧).

إن المسلمين الأوائل قد طبقوا المواساة بمعناها الشامل، فتغلبوا بفضل الله تعالى على ما قابلهم من أزمات وحل الرخاء محل الجدب، وأصبح كل مسلم آمناً على نفسه ومأكله ومسكنه وأولاده وأمواله.

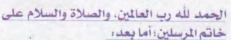
#### ثمرات المواساة:

- (١) الْمُواسَاةُ تُكُسِبُ المسلم حبُّ الله تعالى ثمَ حبُّ الله تعالى
  - (٢) الْمُواسَاةُ دليلُ حُبِّ الخير للناس.
- (٣) المؤاساة تشيع روح الأخؤة الصادقة بين المسلمين.
- (٤) الْمُوَاسَاةُ تقوي العلاقات بين جميع المسلمين.
- (٥) الْمُوَاسَاةُ تساعدُ على قضاء حاجات المحتاجين.
  - (٦) الْمُواسَاةُ تُدُخلُ السرورَ على السلم.
- (٧) اللواساة تجعل صاحبها من المسرورين يوم القيامة.
- (A) الْمُواسَاةُ مِن أحبُ الأعمال الصالحة إلى الله تعالى.
- (٩) الْمُوَاسَاةُ تدعو إلى الألفة وتؤكّد معنى الإخاء وتنشر المحبّة بين أفراد المجتمع.
- (١٠) الْمُواسَاةُ تُدُهِبُ الحسد وتميتَ الأحقاد من قلوب الناس. (موسوعة نضرة النعيم جـ ٨صـ ٣٤٦٩) (بتصرف)

وآخرُ دعوانا أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبُ الْعَالَمِينَ. وصلى الله وسَلَّمَ على نبينا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.







فنتحدث عن أقوال الفقهاء بشأن عدد ركعات صلاة القيام في رمضان، والتي اصطلح الفقهاء على تسميتها بصلاة التراويح.

#### صلاة التراويج:

صلاة التراويح لفظة مركبة من كلمتين، الأولى صلاة؛ وهي عبادة ذات أقوال وأفعال تفتتح بالتكبير وتختم بالتسليم. والثانية تراويح، والتراويح؛ جمع ترويحة وهي المرة الواحدة من الراحة، (على وزن تفعيلة) مثل القوم بعد كل أربع ركعات؛ وذكر ابن الأزهري في تهذيب اللغة عن ابن الأعرابي؛ أراح الرجل إذا استراح بعد التعب. ويقول ابن مفلح في المبدع: "... التراويح سميت به لأنهم كانوا يجلسون بين كل أربع يستريحون، وقيل لأنها مشتقة من المراوحة وهي التكرار في المسجد وصلاة التراويح تصلى جماعة في المسجد خلافًا للنوافل.

#### مشروعية صلاة التراويح:

صلاة التراويح مشروعة بالسنة والإجماع، فالسنة لحديث أبي هريرة المتفق عليه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " مَنْ قامَ رَمَضانَ إِيمَانًا وَاحْتسابًا غُفرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مَنْ ذَنْبِه": فهي سبب لَغفرة صغائر الذنوب.

ولحديث عائشة رضي الله عنها المتفق عليه:

"أن رسول الله صلى الله عليه وسلم خرج ليلة من جوف الليل، فصلى في المسجد، وصلى رجال بصلاته، فأصبح الناس فتحدثوا، فاجتمع أكثر منهم فصلوا معه، فأصبح الناس فتحدثوا، فكثر أهل المسجد من الليلة الثالثة، فخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم فصلى فصلوا بصلاته، فلما كانت الليلة الرابعة عجز فلما قضى الفجر أقبل على الناس، فتشهد، فلما قضى الفجر أقبل على الناس، فتشهد، ثم قال: أما بعد، فإنه لم يخف على مكانكم، ولكني خشيت أن تفترض عليكم فتعجزوا عنها. فتوفي رسول الله صلى الله عليه وسلم والأمر على ذلك". وفي معنى هذين الحديثين والأمر على ذلك". وفي معنى هذين الحديثين



#### ١- فقهاء الحنفية

يقول البدر العينى في كتابه البناية الذي شرح به كتاب الهداية للمرغيناني: "... ويستحب أن يجتمع الناس في شهر رمضان بعد العشاء فيصلي بهم إمامهم خمس ترويحات، في كل ترويحة بتسليمتين، فتصير الجملة عشرين ركعة، وهو مذهبنا، وبه قال الشافعي وأحمد، ونقله القاضي عن جمهور العلماء.

ويقول الكاساني في بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع: "... وأما قدرها فعشرون ركعة في عشر تسليمات، في خمس ترويحات كل تسليمتين ترويحة، وهذا قول عامة العلماء. وينحوه النسفي في كنز الدقائق حيث يقول: "... وسن في رمضان عشرون ركعة بعشر تسليمات بعد العشاء قبل الوتر. وبمثله قال الزيلعي في تبيين الحقائق، والحلبي في ملتقى الأبحر، وزين الدين الرازي في تحفة الملوك، وغيرهم.

#### ٧- فقهاء الشافعية

يقول الشافعي عن عدد الترويحات في قيام الليل في رمضان-فيما نقله عنه القاضي عبد الوهاب المالكي عُيُون المسائل-: "... عدد التراويح عند أهل المدينة تسع ترويحات، وهي ست وثلاثون ركعة، ثم يوترون بثلاث ركعات، فذلك: تسع وثلاثون. وأحب إلي أن تكون خمسًا، وهي عشرون ركعة، وهو قول أهل العراق...".

ويقول الماوردي في الحاوي الكبير-الذي شرح به مختصر المزني-: "... فإذا تقرر هذا وثبت فالذي اختار عشرون ركعة خمس ترويحات كل ترويحة شفعين كل شفع ركعتين بسلام ثم يوتر بثلاث؛ لأن عمر بن الخطاب رضي الله عنه جمع الناس على أبي بن كعب فكان يصلي بهم عشرين ركعة جرى به العمل وعليه الناس بمكة...".

وهذا أيضًا ما نص عليه الشيرازي في المهذب في فقه الإمام الشافعي بقوله: ".... من السنن الراتبة قيام رمضان؛ وهو عشرون ركعة بعشر تسليمات...".

حديث زيد بن ثابت المتفق عليه وحديث أبي ذر الغضاري في سنن أبي داود وسنن النسائي.

أما مشروعية صلاة التراويح بالإجماع: فقد اتفق الفقهاء على سنية صلاة التراويح، ولم يخالف في ذلك إلا الشيعة الروافض الذين يرون أن صلاة التراويح ليست من سنة النبي صلى الله عليه وسلم، وإنما هي من صنيع عمر، ولذلك يستقدمون القراء في ليالي رمضان لقراءة القرآن بإيران ولكنهم لا يصلون صلاة التراويح.

وينقل النووي إجماع الفقهاء على سنية صلاة التراويح فيقول في المجموع: ".... فصلاة التراويح سنة بإجماع العلماء..." ويؤكد ابن قدامة في المغني أن صلاة التراويح سنة مؤكدة، وأن أول من سنها هو رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ وإنما نسبت التراويح إلى عمر ابن الخطاب رضي الله عنه لأنه جمع الناس على أبي بن كعب فكان يصليها بهم.

#### عدد ركعات صلاة التراويح

ومع اتفاق الفقهاء على أن صلاة التراويح سنة؛ فإنهم اختلفوا بشأنها في مسائل؛ منها عدد ركعات صلاة التراويح التي يقوم بها الناس في رمضان، فذهب جماهير الفقهاء من الحنفية والشافعية، والحنابلة، وداود الظاهري ومالك في أحد قوليه إلى القيام بعشرين ركعة سوى الوتر.

وذهب مائك في قول له وهو مشهور مذهب المائكية إلى أن عدد ركعات صلاة التراويح ست وشلاثون ركعة سوى الوتر، وذهب البعض إلى أن عدد ركعات الوتر ثمانية سوى الوتر وأحد عشرة ركعة بالوتر.

#### القول الأول: قول جماهير الفقهاء؛ عدد ركعات صلاة التر اويج عشرون ركعة سوى الوتر؛

ذهب الحنفية والشافعية والحنابلة، ومالك ية أحد قوليه، وداود الظاهري إلى أن عدد ركعات صلاة التراويح عشرون ركعة سوى الوتر.



ويذكر الرافعي في كتابه "فتح العزيز بشرح الوجيز"-الذي شرح به كتاب الوجيز في الفقه الشافعي لأبي حامد الغزالي- أن صلاة التراويح عشرون ركعة بعشر تسليمات؛ وأن هذا مذهب أبي حنيفة وأحمد.

ويذهب النووي في روضة الطالبين إلى أن صلاة التراويح عشرون ركعة بعشر تسليمات، أي إن التسليم كل ركعتين، ويؤكد أنه لا يجوز أن يصلى الأربع ركعات بتسليمة واحدة فيقول:
"... فلو صلى أربعًا بتسليمة، لم يصح.

#### ٣- فقهاء الحنابلة:

ويؤكد ابن قدامة المقدسي في المغني أن مذهب أحمد هو أن صلاة التراويح عشرون ركعة، حيث يقول: ".... والمختار عند أبي عبد الله رحمه الله فيها عشرون ركعة وبهذا قال الثوري وأبو حنيفة والشافعي...".

ويقول ابن مفلح في المبدع: "... التراويح سنة سنها النبي صلى الله عليه وسلم؛ وليست محدثة لعمر، وهي من أعلام الدين الظاهرة..... وهي عشرون ركعة في قول أكثر العلماء..."

كما يقول ابن مفلح في الفروع: ".... وتسن التراويح في رمضان عشرون ركعة عند الأئمة الثلاثة لا ست وثلاثون خلافًا لمالك، في جماعة مع الوترنص على ذلك.

#### أد ثة القائلين بأن عدد ركعات صلاة التراويح عشرون ركعة سوى الوتر؛

روى عبد الرزاق وابن أبي شيبة والبيهقي عن السائب بن يزيد قال: "كانوا يقومون على عهد عمربن الخطاب- رضي الله عنه- في شهر رمضان بعشرين ركعة- قال- وكانوا يقرؤون بالمئين، وكانوا يتوكئون على عصيهم في عهد عثمان بن عفان- رضي الله عنه- من شدة القيام. كما أخرج عبد الرزاق في مصنفه عن السائب بن يزيد أنه قال: ".... كنا ننصرف من القيام على عهد عمر، وقد دنا فروع الفجر، وكان القيام على عهد عمر ثلاثا وعشرين

وروى البيهقي عن السائب بن يزيد الصحابي قال كانوا يقومون على عهد عمر-رضي

الله عنه- بعشرين ركعة، وعلى عهد عثمان وعلى.... ثم قال: وهذا كالإجماع.

فعمر أمر أبيًا أن يصلي بالناس في رمضان، فقال: إن الناس يصومون النهار ولا يحسنون أن يقرؤوا، فلو قرأت القرآن عليهم بالليل، فقال: يا أمير المؤمنين هذا شيء لم يكن، فقال: قد علمت، ولكنه حسن، فصلى بهم عشرين ركعة (المستخرج من الأحاديث المختارة مما لم يخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما المعروف بالأحاديث المختارة لضياء الدين أبي عبد الله محمد بن عبد الواحد المقدسي).

وكان أبي بن كعب يصلي التراويح بثلاث وعشرين ركعة، لما رواه ابن أبي شيبة عن عبد العزيز بن رفيع، قال: كان أبي بن كعب يصلي بالناس في رمضان بالمدينة عشرين ركعة، ويوتر بثلاث (مصنف ابن أبي شيبة).

وروى ابن أبي شيبة عن عطاء أنه قال: "أدركت الناس وهم يصلون ثلاثًا وعشرين ركعة بالوتر.

وروى مالك في الموطأ عن يزيد بن رومان أنه قال: "كان الناس يقومون في زمان عمر بن الخطاب في رمضان بثلاث وعشرين ركعة.

الحطاب في رمضان بنارك وعسرين ركعه. كما استدلوا أيضًا بما رواه ابن أبي شيبة عن أبي الحسناء: أن عليًّا أمر رجلاً يصلي بهم في رمضان عشرين ركعة.

ومما سلف يتضح أنه لا خلاف في أن الصحابة رضي الله عنهم والتابعون من بعدهم كانوا يقومون بإحدى عشرة، ثم كانوا يقومون بعشرين ويوترون بثلاث، وهو ما ذكره المزرقاني في شرحه على موطأ مالك وهو يعرض لأثر يزيد بن رومان أنه قال: كان الناس يقومون في زمان عمر بن الخطاب كان الناس يقومون في زمان عمر بن الخطاب كان الناس يقومون في زمان عمر بن الخطاب المناس يقومون في زمان عمر بن الخطاب المناس يقومون في زمان عمر بن الخطاب في ومضان بثلاث وعشرين ركعة ما نصه: ".... البيهقي وغيره بين هذا وسابقه بأنهم كانوا يقومون بإحدى عشرة واحدة منها وتر ثم قاموا بعشرين وأوتروا بثلاث. قال الباجي: فأمرهم أولا بتطويل القراءة لأنه أفضل ثم ضعف الناس فأمرهم بثلاث وعشرين فخفف



من طول القراءة، واستدرك بعض الفضيلة بزيادة الركعات.

#### القول الثاني: عدد ركعات صلاة التر اويح ست وثلاثون ركعة سوى الوتر:

ذهب المالكية إلى أن عدد ركعات صلاة المتراويح ست وشلاشون ركعة. وهذا هو مذهبهم (وهو ما كان عليه العمل بالمدينة المنورة). وذلك لأن صلاة التراويح عند أهل المدينة تسع ترويحات، وهي ست وثلاثون ركعة، ثم يوترون بثلاث ركعات، فذلك: تسع وثلاثون ويذكر القاضي عبد الوهاب في عيون المسائل أن عدد التراويح عند أهل المدينة تسع ترويحات، وهي ست وثلاثون ركعة، ثم يوترون بثلاث ركعات، فذلك تسع وثلاثون.

ويذكر ابن رشد في بداية المجتهد: ".... أن مالكا روى عن يزيد بن رومان قال: كان الناس يقومون في زمان عمر بن الخطاب بثلاث وعشرين ركعة.... وذكر ابن القاسم عن مالك أنه الأمر القديم- يعني القيام بست وثلاثين ركعة...

يقول ابن شاس: ".... والذي استمر عليه العمل من العدد فيها تسع وثلاثون يوتر منها بثلاث، وإن فعل دون هذا العدد فلا حرج....". وقد ذكر النووي عن الشافعي انه قال: ورأيت أهل المدينة يقومون بتسع وثلاثين، منها ثلاث للوتر.

وقد ورد أن أهل المدينة كانوا يقومون باحدى وأربعين ركعة، وليس ثمة تعارض في ذلك حيث يقومون بستة وثلاثين ركعة ثم يوترون بخمس، وقد ورد أن صالحاً مولى التوأمة قال: أدركت الناس يقومون باحدى وأربعين ركعة يوترون منها بخمس.

ويذكر الشيخ خليل بن إسحاق المالكي أن صلاة التراويح كانت ثلاثا وعشرين ركعة بالوتر؛ ثم جعلت تسعًا وثلاثين، وهو ما قرره الزرقاني مستدلاً بما ذكره ابن حبيب أن صلاة التراويح كانت أولاً إحدى عشرة، وكانوا يطيلون القراءة فثقل عليهم فخففوا القراءة وزادوا في عدد الركعات

فكانوا يصلون عشرين ركعة غير الشفع والوتر بقراءة متوسطة، ثم خففوا القراءة وجعلوا الركعات ستًا وثلاثين غير الشفع والوتر، ومضى الأمر على ذلك. وروى محمد بن نصر عن داود بن قيس قال: أدركت الناس في إمارة أبان بن عثمان وعمر بن عبد العزيز يعني بالمدينة يقومون بست وثلاثين ركعة ويوترون، وقال مالك: هو الأمر القديم عندنا.

ويبين التتائي في جواهر الدرد الذي شرح به مختصر خليل أن سبب زيادة أهل المدينة في عدد ركعات صلاة التراويح لسبب آخر ذكره ألا وهو واقعة الحرة حيث يقول: ".... والتراويح ثلاث وعشرون ركعة بالشفع والوتر، وعلى هذا التقدير..... وعلى هذا العدد استمر الفعل في زماننا شرقًا وغربًا، ثم جعلت هذه الصلاة بعد وقعة الحرة بالمدينة الشريفة ستًا وثلاثين ركعة غير الشفع والوتر، فخففوا في القيام، وزادوا في العدد؛ لسهولته، فصارت بالشفع والوتر تسعًا وثلاثين ركعة تسعًا وثلاثين ركعة

وما ذكره التتائي أكده الباجي فيما نقله عنه الزرقاني في شرحه على الموطأ حيث يقول: ".... كان الناس يقومون الليل في رمضان بعشرين ركعة والوتر، قال الباجي: وكان الأمر على ذلك إلى يوم الحرة فثقل عليهم القيام فنقصوا من القراءة وزادوا الركعات فجعلت ستًا وثلاثين غير الشفع والوتر.

#### القول الثالث؛ عدد ركعات صلاة التراويح أحد عشرة ركعة

ذهب بعض الفقهاء إلى أن عدد ركعات الوتر ثمانية سوى الوتر، فتكون أحد عشرة ركعة، استنادًا إلى حديث أبي سلمة بن عبد الرحمن أنه سأل عائشة رضي الله عنها: كيف كانت صلاة رسول الله صلى الله عليه وسلم في رمضان؟ فقالت: ما كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يزيد في رمضان ولا في غيره على إحدى عشرة ركعة، يصلي أربعًا، فلا تسل عن حسنهن وطولهن، ثم



يصلي أربعًا، فلا تسل عن حسنهن وطولهن، ثم يصلى ثلاثًا".

كما استدلوا أيضًا بما يرويه مالك عن السائب بن يزيد، أنه قال: أمر عمر بن الخطاب أبي بن كعب، وتميمًا الداري، أن يقوما للناس بإحدى عشرة ركعة، قال: وقد كان القارئ يقرأ بالمئين، حتى كنا نعتمد على العصي من طول القيام، وما كنا ننصرف إلا في فروع الفجر.

وهؤلاء يتجاهلون ما أجمع عليه الصحابة رضوان الله عليهم والتابعون من بعدهم في شتى الأمصار على صلاة التراويح عشرين ركعة سوى الوتر. وأن المقصود هو القيام بأي عدد من الركعات وليس المنع من الزيادة عن الأحد عشر ركعة كما فهموا. وفي حديث ابن عمر-المتفق عليه- أن رجلاً سأل رسول الله عليه وسلم عن صلاة الليل فقال رسول الله عليه وسلم عن صلاة الليل فقال مثنى مثنى، فإذا خشي أحدكم الصبح صلى ركعة واحدة توتر له ما قد صلى. فالنبي لم يوقت له بأحد عشر ركعة، ولم ينهه عن الزيادة، وإنها بين له أنه يصلي الليل ركعتين الريد عيهما دون التقيد بعدد.

والمولى سبحانه حينما فرض قيام الليل على النبي والمنافق الليل على النبي والصحابة قال: «يَأْتُهَا النَّرْقُلُ ال عَيْلَا النَّ عَنْفُهُ أَوْ النَّشِ مِنْ عَيْلًا النَّالُ أَوْ رَدْ عَنْهُ وَرَقُ النَّرُولَ رَبِيْلًا (سورة المُزمل: ١-٤).

فقد طلب المولى سبحانه الصلاة دون تحديدها بعدد معين من الركعات، وإنما بقدر زمني، وهذا المقدار من أطال القراءة فيه قلل من عدد الركعات، ومن خفف مقدار القراءة في كل ركعة مع الالتزام بنفس الوقت لا بد أن يزيد في عدد الركعات.

وتتمة حديث السائب بن يزيد كما سلف، وكان القيام على عهد عمر ثلاثًا وعشرين ركعة.

ومن ثم فإن الراجح في هذه المسألة هو مذهب جماهير الفقهاء من الحنفية والشافعية والحنابلة من أن صلاة التراويح عشرين ركعة دون الوتر، وهو ما اتفق عليه الصحابة والتابعون حتى صار كالإجماع، وقد أحسن مشايخنا الكرام بالأزهر حينما جعلوا الصلاة فيه بعشرين ركعة العام المنصرم، نسأل الله تعالى لنا ولهم السداد والتوفيق.... وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



#### عزاء واجب

تُوفِي إلى رحمة الله تعالى يوم الجمعة ٢٠ شعبان ١٤٤٥هـ، الحاج/ عبد الحميد الحسيني عبد الوهاب، شقيق المرحوم الشيخ/ أحمد الحسيني، ووالد زوجة الأستاذ المستشار/ محمد شحاته محمد المحامى بالمركز العام.

وتتقدم أسرة المركز العام بخالص العزاء لأسرته، سائلين الله تعالى له المغضرة والرحمة، ولا نقول إلا ما يرضى ربنا: إنا لله وإنا إليه راجعون.

#### إنا لله وإنا إليه راجعون

تُوعِ إلى رحمة الله تعالى في شهر فبراير الماضي، الأستاذ/ أحمد رجب أحمد منصور، هو وزوجته وابنه وابنتيه، وهو ابن الشيخ/ رجب أحمد منصور رئيس فرع أسكر بالصف محافظة الجيزة.

وتتقدم أسرة المركز العام بخالص العزاء للأسرة، سائلين الله تعالى لهم المغضرة والرحمة، ولا نقول إلا ما يرضي ربنا: إنا لله وإنا إليه راجعون.





وَلاَ غَائِبًا، تَدُعُونَ سَمِيعًا بَصِيرًا قَرِيبًا، صحيح البخاري (٧٣٨٦)، صحيح مسلم (٢٧٠٤).

"ارْبَعُوا" مَعْنَاهُ ارْفُقُوا بِأَنْفُسكُمْ وَاخْفِضُوا أَصُواتَكُمْ، فَإِنَّ رَفْعَ الْصَوْتَ إِنَّمَا يَفْعَلُهُ الْمُوتَ إِنَّمَا يَفْعَلُهُ الْإِنْسَانُ لَبُعْد مَنْ يُخَاطِبُهُ لَيُسْمِعَهُ وَأَنْتُمْ تدعون اللَّه تعالى وليس هو باصم ولا غائب، بَلْ هُوَ سَمِيعٌ قَرِيبٌ، وَهُو مَعَكُمْ بِالْعُلْمِ وَالْإِحَاطَةِ فَفِيهِ النَّذُبُ إِلَى خَفْض

الصَّوْت بَالدُّكُر إِذَا لَمْ تَدْعُ حَاجَةٌ إِلَى رَفْعِه فَإِنَّهُ إِذَا خَفَضُهُ كَانَ أَبْلغ فِيْ تَوْقِيرِه وَتَعْظيمه. (شُسرح المنووي

ثانيًا: أنواع القرب: "القريب أي: هو القريب من كل أحد، وقربه نوعان:

قسرب عسام من كل أحد بعلمه، وخبرته، ومراقبته، ومشياهدته واحاطته وهو أقرب إلى الإنسيان من حبل الوريد. وقرب خاص من عابديه، وسائليه، ومحبيه، وهو قرب يقتضي

المحبة، والنصرة، والتأييد في الحركات، والسكنات والإجابة للداعين، والقبول، والسكنات والإجابة للداعين، والقبول، والاثابة، وهو المذكور في قوله تعالى: وأسُجُدُ وَاقْتُرب، (العلق: ١٩). وفي قوله: وأن ربني قريب مجيب، (هود: ٢١). وفي قوله: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكُ عِمَادِي عَنِي قَانٍ قَرِيبُ أَجِيبُ رَعُوةً الدِّلِعِ إِذَا مَعَانٍ ﴿ (البقرة: ١٨٦).

وهذا النوع قرب يقتضي الطافه تعالى، وإجابته لدعواتهم، وتحقيقه لراداتهم

ولهذا يقرن باسمة "القريب" اسمة "الجيب" وهذا القرب قربه لا تدرك له حقيقة، وإنما تعلم آثاره من لطف بعبده، ومن و عنايته به وتوفيقه، وتسديده، ومن آثاره الإجابة للداعين والإثابة للعابدين" تفسير أسماء الله الحسني (۲۲۲)

#### ثالثاً: المعايشة الإيمانية لاسم الله القريب منها مثلاً:

(١) اقترب من الله بأداء الفرائض والنوافل

يسترب الله اليك بالمحبة: عَنْ أبي هُرَيْرَةً، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إِنَّ اللَّهِ قَالَ: مَنْ عَادَى لى وَليًا فَقَدْ آذَنْتُهُ بَالْحَرْبِ وَمَا تَقَرَّبُ إِلَى عَبْدي بشيء أحب إلى ممًا افترضت عليه، وما يَزَالُ عَبْدي يَتَقَرَّبُ إِلَى بالنوافل حتى أحنَّه، فإذا أخببته كنت سَمْعُهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِه، ويصره الذي ينصر به، ويدهُ التي يبطش بها، وَرِجُلُهُ الْتِي يَمِشِي بِهَا، وَإِنْ سَأَلْنَى لَأَعْطِينَهُ، ولسئسن استستعادتي لأعيدنه "صحيح البخاري (۲۵۰۲).

والمقصود من قوله

تعالي: (كنت سمعة ... الحديث)، تؤفيقُ الله لعبده في الأعمال الله يباشرها بهذه الأعمال التي يباشرها بهذه الأعضاء وتيسير المحبة له فيها بأن يحفظ كرورجة عليه ويعصمه عن مواقعة ما يكره الله من الأصغاء إلى اللهو بسمعه ومن النظر إلى ما نهي الله عنه ببصره ومن البطش فيما لا يحل له بيده ومن السعي الرام الباري الإداري (٣٤٤/١).



الْبِيْع سَمْحُ الشَّرَاءِ عَلَى مَا وَرَدَ فِي فَضُلِ الْمُوْمِنَ الْكَامِلِ. (مرقاة المفاتيح ٣١٧٩/٨). (٤) اقترب من الله تعالى بالدعاء يقترب منك بالإجابة قال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنَى فَإِنَى فَرِيثٌ أُجِبُ دُعُوهُ الدَّاعِ إِذَا دَعَانٌ فَلَيْسَتُعِبُوا لِي وَلَيُوْمِوا إِي لَمَلَهُمْ إِذَا دَعَانٌ فَلَيْسَتُعِبُوا لِي وَلَيُوْمِوا إِي لَمَلَهُمْ

رَشُدُوكَ ، (البقرة: ١٨٦).

وَعَنِ ابْنِ عَبّاسِ أَنّهُ قَالَ: مَا كَانَ قَوْمٌ وَعَنِ ابْنِ عَبّاسِ أَنّهُ قَالَ: مَا كَانَ قَوْمٌ أَقَدُ مُ مَنْ أَمْدَ مُحَمّد صلى الله عليه وسلم سَأَلُوا عَنْ أَرْبَعَةَ عَشَرَ حَرْفَا فَأَجِيبُوا. (مفاتيح الغيب (٢٨١/٥) منها: وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْيُتَامَى قُلُ إِصْلاحٌ لَهُمْ خَيْرٌ، (البقرة: ٢٢٠)، ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْمُتَامَى اللّهُ يَكُمْ الْحَيضِ قُلُ هُوَ أَذَى (الْبُقَرَة: ٢٢٢).

وفي هَذُه الْآيَة قَالَ: "وَإِذَا سَأَلُكَ عبادي عَنَي قَالَ: "وَلَمْ يَقُلُ فَقُلُ إِنِي عَنَي قَالَ: "وَلَمْ يَقُلُ فَقُلُ إِنِي قَرِيبٌ الْمُعَاءِ: قَرِيبٌ فَتَدُلُ عَلَى تَغْظيم حَالِ الدُّعَاءِ: كَأَنَهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يَقُولُ عَبْدي أَنْتَ إِنْمَا تَحْتَاجُ إِلَى الْوَاسِطَة فِي غَيْر وَقُت الدُّعَاء أَمَا فَي مَقَام الدُّعَاء فَلا وَاسِطَة الله عَيْر وَقُت الدُّعَاء أَمَا فَي مَقَام الدُّعَاء فَلا وَاسِطَة بَيْنِي وَبَيْنَكَ، لَمْ يَقُلُ: فَالْعَبْدُ مِنْي قَرِيبٌ، بَيْنِي وَبَيْنَكَ، لَمْ يَقُلُ: فَالْعَبْدُ مِنْي قَرِيبٌ، بَلْ قَالَ: مَنْهُ قَرِيبٌ، مَفَاتَيح الْغيب بَلْ قَالَ: مَنْهُ قَرِيبٌ. مَفَاتَيح الْغيب (٢٦٤/٥).

من هذه الأدعية الجامعة مثلا:

-عَنْ عَائِشَةَ رضي الله عنها، أَنَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم، عَلَمَهَا هَذَا الدُعَاء؛ (اللهُمَ إِنِي أَسْأَلُكَ مِنَ الْخَيْرِ كُلّهِ الدُعَاء؛ (اللهُمَ إِنِي أَسْأَلُكَ مِنَ الْخَيْرِ كُلّهِ عَاجِله وَآجِله، مَا عَلَمْتُ مِنْهُ وَمَا لَمْ أُعَلَمْ، اللهُمَ إِنِي أَسْأَلُكَ مَلْ أَعْلَمْ، اللهُمَ إِنِي أَسْأَلُكَ مَلْ خَيْر مَا سَأَلُكَ عَبْدُكُ وَتَبِيُكَ (مُحَمَدُ صلى الله عليه وسلم)، وَأَعْدِذُ بِكَ مِنْ شَوْل أَوْ مَسْلَى اللّهُمَ إِنِي أَسْأَلُكَ مَنْ مَا عَاذَ مِنْهُ عَبْدُكُ وَتَبِيلُكَ، اللهُمَ إِنِي مَنْ أَسُأَلُكَ الْجَنَّةَ وَمَا قَرَبَ إِلَيْهَا مِنْ قَوْلَ أَوْ عَمَل، وَأَعْدَر وَمَا قَرَب إِلَيْهَا مِنْ قَوْلَ أَوْ عَمَل، وَأَعْدَر وَمَا قَرَب إِلَيْهَا مِنْ قَوْلَ أَوْ مَنْ قَوْل أَوْ مَنْ قَوْل أَوْ مَنْ النَّار وَمَا قَرَب إلَيْها مِنْ قَوْل أَوْ مَنْ قَوْل أَوْ مَنْ النَّار وَمَا قَرَب إلَيْها مَنْ قَوْل أَوْ مَنْ فَوْل أَوْ مَنْ النَّار وَمَا قَرَب إلَيْها مِنْ قَوْل أَوْ عَمَل، وَأَعْدُر أَل وَسَائُكُ أَنْ تَجْعَلَ كُلُ قَضِيه لِي خَيْرًا. صحيح الجامع " قَضِيه لِي خَيْرًا. صحيح الجامع " قَضَاء تَقْضِيه لِي خَيْرًا. صحيح الجامع "

والحمد لله رب العالمين.

أعطاه، (ولئن استعاذني) يعني استجار بي مما يخاف من شره (الأعيدنه) أن يُسدد الإنسان في أقواله وأفعاله.

(٢) كلما اقتربت من الله تعالى بالطاعة كان أقرب إليك بالثواب والرحمة: "عَنُ أبي ذَر، قَال: قَال رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: "يَقُولُ الله عَزْ وَجَلَ: مَنْ جَاءَ بالحَسنة قَلهُ عَشُرُ أَمْثَالُهَا وَأَزِيدُ، وَمَنْ بَا يُحْوَلُ الله عَزْ وَجَلَ: مَنْ جَاءَ بالصّينة قَلهُ عَشُرُ أَمْثَالُهَا وَأَزِيدُ، وَمَنْ جَاءَ بالسّينة قَلهُ عَشْرُ أَمْثَالُهَا أَوْ أَغْفَرُ وَمَنْ تَقَرَبُ مَنِي شَبْرًا تَقَرَبْتُ مَنْهُ ذَراعًا، وَمَنْ تَقَرَبُ مَنْي شَبْرًا تَقَرَبْتُ مَنْهُ دَراعًا، وَمَنْ أَتَانِي يَمْشِي أَتَيْتُهُ هَرُولَة، وَمَنْ لَقيني وَمَنْ أَتَانِي يَمْشِي أَتَيْتُهُ هَرُولَة، وَمَنْ لَقيني بِشُرك بِي بِشُرك بِي شَيْنًا لَقيتُهُ بِمثْلُهَا مَغْفِرَة ، صحيح مسلم شَيْنًا لَقيتُهُ بِمثْلُهَا مَغْفِرَة ، صحيح مسلم (۲۲۸۷)، صحيح البخاري (۲۲۸۷).

(٣) اقترب من الله بسرعة التوبة يقترب الله منك بالمغفرة: قال تعالى: «إنما التوبة على الله منك بالمغفرة: قال تعالى: «إنما التوبة على على الله للدين يغملون الشوء بجهالة غم يتوبون من قريب فأولئك يتوب الله عليما حكيما، (النساء: ١٧). (يتوبون من قريب)، بحيث لا يسترسل في الشر استرسالا، ويستمرئه ويكرره ويستمر عليه، وهؤلاء ممن قال الله تعالى فيهم: «وَالدِّنِ إِنَّا فَمَنُوا فَحِنَةً وَمَن يَغْنِرُ الدُّنُوبِ إِنَّا أَفْتَهُمْ وَكُوا الله قَالَتُ فَاسْتَغُغُرا لِدُوبِ مَن قال فَعَلُوا وَمُمْ يَعْلَونِ فَلَي الله وَلَمْ مُوبِدُوا عَلَى مَا وَلَتِكَ مَرَاوُمُ مَغْنِرَةً فَي مَنْ الله وَلَمْ مَن قَلْهِ مَن مَنْ الله وَلَمْ مَن مَنْ الله وَلَمْ مَن مَنْ الله وَلَمْ مَن مَنْ الله وَلَمْ مَنْ مَنْ الله وَلَمْ مَنْ مَنْ الله وَلَمْ مَنْ الله وَلَمْ مَنْ الله وَلَمْ مَنْ مَنْ الله وَلَمْ مَنْ الله وَلَمْ مَنْ الله وَلَمْ مَنْ مَنْ الله وَلَمْ مَنْ الله وَلَمْ مَنْ الله وَلَمْ مَنْ الله وَلَمْ مَنْ مَنْ الله وَلَمْ مَنْ الله وقاله وق

- عَنْ عَبْدِ اللّه بْنِ مَسْعُودِ رضي اللّه عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم: قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم: "أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِمَنْ تَحْرُمُ عَلَيْهِ النّارُ؟ قَالُوا: بَلَى يَا رَسُولَ اللّه، قَالَ: " كُلُّ هَيْنِ لَيْنِ، قَريب، سَهْل" صَحيح الْجَامع (٢٦٠٩).

قَريب، سَهْلِ" صَحَيح الْجَامِع (٢٦٠٩). (قَريبُ) أَيْ: مِنَ النَّاسِ بِمُجَالْسَتِهِمْ فِيْ (قَرِيبُ) أَيْ: مِنَ النَّاسِ بِمُجَالْسَتِهِمْ فِيْ مَحَافِلِ الطَّاعَةِ وَمُلَاطَفَتِهِمْ قَدْرَ الطَّاعَةِ (سَهْلُ) أَيْ: فِي قَضَاءِ حَوَائِجِهِمْ، أَوْ مَعْنَاهُ أَنَّهُ سَمْحُ الْقَضَاء سَمْحُ الْاَقْتَضَاء سَمْحُ الْاَقْتَضَاء سَمْحُ







عن أبي هريرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "إذا كان أوَّلُ ليلة من شهر رمضان صُفِدَت الشَّياطينُ ومرَدةُ الْحِنْ، وغُلْقَتُ أبوابُ الْحَنْ، وغُلْقَتُ أبوابُ الْحِنْة فَلَم يُغلَقُ منها باب، وفُتحتُ أبوابُ الْحِنْة فلم يُغلَقُ منها باب، ويُنادي مناد: يا باغي الْخير أقبل، ويا باغي الشَّر أقصر، ولله عتقاء من النَّار، وذلك كل ليلة" (أخرجه الترمذي من النَّار، وذلك كل ليلة" (أخرجه الترمذي

ادفی کشاول شیر درخان دردخان سردخان سال شیر درخان

### دعاء رؤية الهلال

عن طلحة بن عبيد الله أن النبي صلى الله عليه عليه عليه وسلم كان إذا رأى الهلال قال: "اللهم أهله علينا بالأمن والإيمان، والسلامة والإسلام؛ ربي وربك الله".

(صحيح الترمذي)

ومضاق شهر الصيام والقرآق

عن عبد الله بن عمرو أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "الصيام والقرآن يشفعان للعبد؛ يقول الصيام: أي رب إني منعته الطعام والشهوات بالنهار فشفعني فيه، ويقول القرآن: منعته النوم بالليل فشفعني فيه؛ فيشفعان.

(صحيح الجامع)

**Upload by: altawhedmag.com** 



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، ويعد: نذكر في هذا المقال أبرز الأخطاء التي قد يقع فيها بعض الصائمين وعلاجها، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

#### أولاً: تنبيهات مهمة لبعض الصائمين بجب تجنبها

١- جعل الليل نهاراً والنهار ليلاً.

٢- النوم عن بعض الصلوات المكتوبة.

٣- الإسراف في المأكل والمشرب.

أ- الانفعال من بعض الموظفين والعصبية من بعض السائقين والبائعين وغيرهم، ووقوع السب والشتم من البعض، بل بعضهم يسب الدين في رمضان، وقد أفتى فضيلة الشيخ عبد المجيد سليم رحمه الله تعالى - شيخ الأزهر «بأنَّ من يلعن الدين كافر مرتد عن دين الإسلام بلا خلاف، (الفتاوى الإسلامية من دار الإفتاء المصرية ١٩٤١).

٥- إضاعة الأوقات في مشاهدة الباريات والأفلام والسهر فيما لا يفيد، والانشغال بالألعاب الإلكترونية ومواقع التواصل الاجتماعي والواتس آب.

والتعامل مع هذه الوسائل الحديثة يكون بحكمة وضوابط شرعية، عَنْ أَبِي هُرَيْرَة رضي الله عنه وَضُوابِط شرعية، عَنْ أَبِي هُرَيْرَة رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمَ: الْمُؤْمَنُ الْقَوَيُّ، خَيْرٌ وَأَحَبُ إِلَى الله مِنَ اللهِ مِنَ اللهِ مِنَ الضَّعيف، وَقِيْ كُلُّ خَيْرٌ احْرِصُ عَلَى مَا يَنْفَعُك، وَاسْتَعنْ بِاللّه وَلاَ تَعْبُرُ وَإِنْ أَصَابَكَ شَيْءٌ، فَلا تَقُلُ لُوْ أَنْيَ هَعُلْتُ كَانَ كُذَا وَكَذَا، وَاكَنْ قُلْ قَدْرُ اللهِ وَمَا شَاءَ فَعَلَ، فَإِنْ لُوْ تَقْتُحُ عَمَل الشَّيْطان، صحيح مسلم ٢٠٥٧/٤.

(المؤمن القوي خير) المراد بالقوة هنا عزيمة النفس والقريحة في أمور الآخرة فيكون صاحب هذا الوصف أكثر إقدامًا على العدو في الجهاد وأسرع خروجًا إليه وذهابًا في طلبه، وأشد عزيمة في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والصبر على الأذى في كل ذلك واحتمال المشاق في ذات الله تعالى، وأرغب في الصلاة والصوم والأذكار وسائر العبادات، وأنشط طلبًا لها ومحافظة عليها ونحو ذلك، (وفي كل خير). معناه في كل من القوي والضعيف خير لاشتراكهما في الإيمان مع ما والمعيف من العبادات. (احرص على ما ينفعك) معناه؛ احرص على طاعة الله تعالى ينفعك) معناه؛ احرص على طاعة الله تعالى والرغبة فيما عنده واطلب الإعانة من الله تعالى



وتجريح الصيام بالغيبة والنميمة.

۱۱- ابتعد عن التدخين؛ لأنه حرام وضار، واجعل الصوم معينًا لك على ترك التدخين بإذن الله تعالى، وكن صادقًا، وتضرع إلى الله تعالى، وأنت صائم وفى وقت السُّحر، وثلث الليل الأخير فإن الدعوة مستجابة.

وقلت الليل الآخير فإن الدعوه مستجابه.

١٢- ابتعد عن سوء الخُلُق؛ لأنه ينسف الحسنات نسفًا، عن ابن عمر- رضي الله عنهما- قال: قال رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: "إنَّ سُوءَ الْخُلُق لَيُفُسِدُ الْعَمَلَ، كَمَا يُفُسِدُ الْجَامِعِ: ١٧٦. الصَّحيح الْجامِعِ: ١٧٦).

ثانيًا: العلاج: وصفة طبية للقلب لن أراد الاستقامة اجعل رمضان بدايةً لك في أعمال الخير فإذا أردت الاستقامة فعليك بهذه الوصايا:

أ) تقوى الله تعالى بفعل الطاعات واجتناب المعاصي، وأن تجعل بينك وبين عذاب الله جدارًا حصينًا لا تستطيع أن تتعداه والتقوى هي علة فرضية الصيام، « يَتَأَيُّهُا اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْكُمُ الْفِيامُ كُمّا كُنِي عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْكُمْ اللّٰهُ اللّٰهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّٰهِ عَلْهِ عَلَى اللّٰهِ عَلْمَا عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَل

 ٢) حافظ على جميع الصلوات في المسجد حماعة.

٣) ابتعد عن قرناء وصحبة السوء.

ث) البعد عن سموم وسائل الإعلام وتجنب سماع الأغاني والمجون ومشاهدة الأفلام والمسلسلات.

ه) أكثر من قراءة القرآن الكريم وتدبره؛ لأن
 المقصود أن تفهم عن الله رب العالمين حتى
 تعمل ويكون القرآن حجة لك لا عليك.

عَنْ جُبِيْرِ بِّن نَفْيُرٍ، قَالَ: سَمِعْتُ النَّوَاسِ بِنَ سَمِّعانَ الْكَلَابِيَ، يَقُولُ: سَمِعْتُ النَّبِيَ صَلَى اللَّه عليه وسلم، يقولُ: «يُوَّتِي بِالْقُرْآنِ يَوْم القيامَة وأهَله الدين كَانُوا يعْملون به تقدُمُهُ سُورة البَقرة، وآلُ عمران »، وضرب لهما رسُولُ اللَّه صلَّى اللَّه عليه وسَلم ثلاثة أمثال مَا نسيتَهُن بعدُ، قال: «كَانَهُما غمامتان، أوْظُلْتَان سؤداوان بينهما شرق، أوْ كَانَهُما حَزْقان مَنْ طير صواف، تحاجان عَنْ صاحبهما » صحيح مسلّم ١/٥٥٤،

قوله: (الذين كانوا يعملون به) دليل على أن

على ذلك ولا تعجز ولا تكسل عن طلب الطاعة ولا عن طلب الإعانة.

٦- تبكير السحور والثوم عن صلاة الفجر.
 ٧- قيادة السيارة بسرعة جنونية قبل الإفطار.

٨- عدم تأدية صلاة التراويح كاملة. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنّه مَنْ قَامَ مَعَ الْإِمَام حَتَى يَنْصرف كُتبَ لهُ قَيَامُ لَيْلةً «قال الأعظمي: إسناده صحيح، صحيح ابن خزيمة ٣٣٧/٣.

٩- افتراش الأرصفة واجتماع الشباب على معصية الله عز وجل، مثل التدخين والإدمان والمخدرات ومعاكسة البنات؛ فعن أبي هريرة رضى الله عنه أنّ النبيّ صلى الله عليه وسلم صعد المنسر فقال: "آمين، آمين، آمين". قيل: يا رسول الله صلى الله عليه وسلم إنك صعدت الْمُنْدِ، فَقُلْت: " آمين، آمين، آمين "، فقال: إنَ جنريل-عليه السلام- أتاني فقال لي: من أَذُرَكَ شَهْرَ رَمَضَانَ فَلَم يُغَفِّرُ لَهُ فَدَخَلَ النَّارَ فَأَنْعَدَهُ اللَّهِ، قُلْ: آمِينُ، فَقُلْتُ: آمِينْ. وَمَنْ أَدْرِكُ أَبُويْهُ أَوْ أَحَدُهُمَا فَلَمْ يِبِرُهُمَا فَمَاتَ فَدُخُلُ النَّارِ فَأَبْعَدُهُ اللَّهِ، قُلُّ آمِينٌ، فَقُلْتُ: آمِينٌ. وَمَنْ ذكرت عنده فلم نصل عليك فمات فدخل النَّارُ فَأَنْعَدُهُ اللَّهِ، قُلُّ آمِينٌ، فَقَلْتُ: آمِينٌ» استاده حسن (موارد الظمآن إلى زوائد ابن حبان للهيثمي ٣٤٨/٦). و(رغم أنض): أي ذُل وهان وخاب وخسر من أتته فرصة شهر رمضان ولم يغتنمه في طاعة الله تعالى.

فاحذر من دعوة جبريل-عليه السلام- ومن تأمين النبي الكريم-عليه الصلاة والسلام-فدعوتهما مستجابة ولا بد.

وعَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ-رَضِيَ اللّه عَنْهُ- قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللّه عَلَيْه وَسَلّم: «مَنْ لَمْ يَدِغُ قَوْلُ الزُّورِ وَالْعَمَلَ بِه، فليْسَ للله حَاجَةً فِي أَنْ يَدعَ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ ، صحيح البخاري ٢٦/٣. و(الـزور) الكذب والميل عن الحق والعمل بالباطل والتهمة. (العمل به) العمل بمقتضاه مما نهى الله عنه. (فليس لله حاجة) أي إن الله تعالى لا يلتفت إلى صيامه ولا يقبله.

١٠- الاجتماع مع زملاء العمل وقت العمل



من قرأ القرآن ولم يعمل به لا يكون له القرآن شفيعًا بل يكون حجة عليه (أو ظلتان) بالضم، أي سحابتان (سوداوان) لكثافتهما وارتكام البعض منهما على بعض، وذلك من المطلوب في المظلال (بينهما شرق) بفتح الشين وسكون الراء وتفتح، أي ضوء ونور، والشرق هو الشمس يعني أنهما مع الكثافة لا يستران الضوء، وقيل: الشرق الشق، وهو الانفراج أي بينهما فرجة وفصل كتميزهما بالبسملة في المصحف (حزقان) بكسر فسكون مثل فرقان وزنا ومعنى أي قطيعان وطائفتان. (منة وزنا ومعنى أي قطيعان وطائفتان. (منة الشيخ/صفي الرحمن المباركفوري ١/٥٠٦).

احدر من الدعاء الناء صومت وعبل قطرت وفي ثلث الليل الأخير فالدعوة مستجابة بإذن الله تعالي في هذه الأوقات.

 ٧) جاهد نفسك في البداية مجاهدة صادقة واصبر على ذلك.

٨) تَعرَف على رفقة صالحة تَعينك على الخير وتذكرك بالله

٩) البعد عن الإسراف في الطعام والشراب؛
 لأنه حرام.

 ١٠) ابتعد عن البخل وكن كريمًا؛ لأنَّ رمضان هو شهر الجود والكرم.

١١) الحذر من تبرج النساء؛ لأنه من كبائر الذنوب فهي متوعدة بالناران لم يتب عليها العزيز الغفار. والحجاب الشرعي "وأقله الخمار" فريضة على المرأة المسلمة بالكتاب والسُّنَّة واجماع الأمة كالصلاة والصيام، وعلى المرأة في شهر رمضان خاصة الحذر من قضاء أوقات كثيرة في الطبخ، فتقضى غالب وقتها وتتكاسل عن أداء الصلاة، وتنشغل عن ذكر الله تعالى وقراءة القرآن الكريم، ويفوتها بذلك الأجر العظيم المترتب على ذلك، والواجب عليها أنْ تَقلل من كثرة أصناف الطعام، وأنْ تستغل وقتها في سماع القرآن الكريم وقراءة الكتب المفيدة، والاستماع للبرامج الإسلامية الهادفة أثناء تواجدها بالمطبخ وعليها عدم حرمان نفسها من صلاة التراويح.

١٢) ينبغي للمرأة إذا حاضت أو نفست أنْ لا

تضتر عن ذكر الله تعالى، وتلاوة القرآن لكنها تُمسك المصحف بحائل، ومن المكن أنُ تقرأ في المصحف الإلكتروني على الهاتف

قال شيخ الإسلام ابن تيميه رحمه الله: "وَإِنْمَا تَنَازَعُوا فِي قَرَاءَةَ الْقُرْآنِ وَلَيْس فِي مَنْعَهَا مِن الْقُرْآنِ وَلَيْس فِي مَنْعَهَا الْحَائِضُ وَلَا الْجَبْبُ شَيْنًا مِن الْقُرْآنِ حديثُ ضعيف. باتّفاق أهُل الْعُرفة بالمحديث... وقَد كان النساء يحضن على عهد رسول الله صلى عليه وسلم فلو كانت القراءة محرمة عليه وسلم فلو كانت القراءة محرمة عليه وسلم المناه منا بينه النبي صلى الله عليه وسلم الأمته وتعلمه أمهات المومنين وكان ذلك مما ينقلونه إلى الناس فلما لم ينقل أحد عن النبي صلى الله عليه وسلم في ذلك نهذا لم ينقل الله عليه وسلم في ذلك نهيا لم يخز أن تُجعل حراما مع وسلم أنه لم ينه عن ذلك وإذا لم ينه عنه مع كثرة المحيض في زمنه علم أنه ليس بمحرم".

وقالِ أيضًا: " وَلَهَذَا يُجُوّزُ الشَّافِعِيُّ وَأَحْمَدَ للجُنْبِ الْمُرُورِ فِي الْسَجِد بِخلاف قَرَاءَة الْقُرْآنِ فَإِنَّ الْأَدْمُة الْأَرْبِعَة مُتَّفِقُونِ عَلَى منْعِه مِنْ ذَلْكَ، وَنَهَى الْجُنُبِ لأَنَ الْجُنُبِ يُمُكَنُهُ أَنْ يَتَطَهُّرُ وَيَقْرَأُ بِخلاف الْجَائِضِ؛ تَبْقَى حَائِضًا يَتَطَهُّرُ وَيَقْرَأُ بِخلاف الْجَائِضِ؛ تَبْقَى حَائِضًا أَيَّامًا فَيَقُوتَهَا قَرَاءَةُ الْقُرْآنِ تَقُويت عِبَادَة تَحْتَاجُ النَّهَا مَعَ عَجْزِهَا عَنْ الطَّهَارَةِ" مَجموع الفتاوى ٤٤٤،٤٦١/٢١.

ثالثاً: إذا طَبَقنا هذه الوصايا بإذن الله تعالى سنكون من عباد الله الصالحين المستقيمين؛ قال تعالى: وإن الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا فلا خوف عليهم ولا هم يخزنون (به أولئك أصحاب الجنه خالدين فيها جزاء بما كانوا يعملون، (الأحقاف: ١٣-١٤)، وقال تعالى: وإن الذين قالوا ربنا الله ثم تحزنوا وأبشروا بالجنة التي كنتم توعدون تحزنوا وأبشروا بالجنة التي كنتم توعدون (٣٠) نخن أولياؤكم في الحياة الدنيا وفي الأخرة ولكم فيها ما تشتهي انفسكم ولكم

وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين.





الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

فما يـزال حديثنا عن أخـلاق ديـنــًا... وحديثنا اليوم عن خُلق (الكرم والجود).

والكريم من أسماء الله الحسنى... والجود والكرم من صفاته العلى، قال سبحانه: ﴿ يَأْتُهُا الْحِدُهُ مِنْ مَا عَلَهُ مِنْ اللَّهِ وَلَكُمْ مَا عَلَهُ مِنْ اللَّهِ مِنْكُ الْحَدُمُ اللَّهِ عَلَمْكُ فَا مُؤْمِكُ فَا مُؤْمِكُ مُورَةٍ مَّا عُلَةً رُكِّكَ ، (الانفطار: ٢- ٨).

وقد رغبنا الله جل جلاله في الكرم... قال-تعالى-: (مثل الدين يُنفقون أموالهُم في سبيل الله كمثل حبّة أثبثت سبع سنابل في كُلِّ سُنْبُلة مائة حبّة والله يُضاعف لن يشاء والله واسع عليم). (البقرة ٢٦١)

والكرم من صفات الملائكة: قال تعالى في وصفهم: ﴿ كُلُ مِنْ عَلَيْكُمْ وَالْمَعِيْنَ فِي الْمِيْنِ فَيَ وَلَكُمْ عَلَيْكُمْ لَالْمِيْنِ فَي مِنْكُونَ مَا مُعْلَكُمْ فَعَلَّوْنَ مَا مُعْلَكُمْ فَعَلَّوْنَ مَا مُعْلَكُمْ فَعَلَّوْنَ مَا مُعْلَكُمْ (الانفطار: ٩- ١٢).

وقد كان نبينا صلى الله عليه وسلم من أكرم الخلق... فعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: (ما سُئل رَسولُ الله-صَلَى الله عليه وسلَم- على الإسلام شيئًا إلَّا أَعْطَاهُ، قال: فَجَاءُهُ رَجُلُ فَأَعْطَاهُ عَنْما بينَ جَبلين، فَرَجِع إلى قَوْمِه، فقال: يا قَوْم أَسُلِمُوا، فإنَّ مُحَمَّدًا يُعْطِي عَطَاءَ لا يَحْشى الفَاقَة). رواه مسلمخ(۲۳۲۱).

وعن عبدالله بن عباس رضي الله عنهما قال: كان رسولُ اللهِ صلّى اللهُ عليه وسلّم أجُودَ النّاس، وكانَ أجودُ ما يكونُ في رَمضانَ حينَ يأقاهُ جبريل، وكانَ جبريلُ يلقاهُ في كُلُ لَيُلةٍ

مِن رَمْضَانَ، فَيُدَارِسُهُ القُرْآنَ، فَلَرَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عليه وسلَّمَ حِينَ يَلْقَاهُ جِبْرِيلُ أَجْوَدُ بالخَيْرِ مِنَ الرَّيحِ الْمُرْسَلَةِ، (رواه البخاري).

وفي هذا الحديث يُخبِرُ عَبدُ الله بنُ عَباسِ
رَضِيَ اللهُ عَنهما أنْ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ عليهُ
وسلَّم كان أعظم النَّاسِ وأكثرهم جودًا على
الإطلاق، وكان جُودُه يَبلُغُ الغاية في شهر
رَمَضانَ، والسَّبِ في زِيادة كَرَمه ومُضاعفة
جُوده، أمران:

الأوَّلُ: التَّقَاؤُه بِالرُّوحِ الأَمِينِ جِبرِيلَ عليهِ السَّلامُ، وهو المُلكُ المُوكَّلُ بِالوحِي

والأمر الآخُرُ: مُدارَسةُ الشُرآن، وفي رواية،

«يُعارضُه الشُرآن»، والمُدارَسةُ والمُعارضةُ

بمَعنَى واحد، وهو المُقابلة في الشراءة عن
ظهْر قلب، فيدارسُه جَميعَ ما نزْلُ مِنَ الشَّرآن،
يقول: فلرسولُ الله صلى الله عليه وسلم أكرمُ
وأكثرُ عطاء وفعلا للحير، وأعظم نفعًا للحَلق من الرَّيح الطَّيْبة التي يُرسلها اللهُ بالغيث والرَّحمة.

وقد وَرَد في الصَّحيحَيْنِ أَنَّ جِبرِيلَ عليه السَّلامُ كان يُعارِضُ النَّبِيَ صلَّى اللَّهُ عليه وسلَّمَ بالقُرآنِ مَرَّةُ واحِدةٌ كُلُّ عام، حتى إذا كان العامُ الدي مات فيه عارضَه مَرْتُيْن(البخاري(٦٢٨٥) ومسلم (٢٤٥٠)).

وية الحَديثِ: الحَثُّ على الجُودِ فِي كُلُّ الْأُوقات.

وقيه: زيارةُ الصَّلَحاءِ وأهلِ الْفَضلِ ومُجالَسَتُهم؛ لأنَّها سَبَبُ الخَيرِ والصَّلاح. وفيه: الإكثارُ مِنَ البَدْلِ والعَطاءِ والإحسانِ وقراءة القُرآن في شهر رمضانَ.



وفيه: فضلُ شهر رمضان. وفيه: الحثُ على مدارسة القُرآن.

واعلم أن الجود والكرم من سمات الصحابة الكرام: فعلى هذا الخلق الكريم ربّى رسولُ الله صلى الله عليه وسلم أصحابه، فكانوا يتنافسون في الجود والكرم، ويتسابقون إلى البدل والعطاء، قال تعالى في وصفهم: والدين تبوّؤوا الداروالإيمان من قبلهم يُحبّون من هاجر اليهم ولا يجدون في صدورهم حاجة مما أوتوا ويوثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة ومن يُوق شخ نفسه قاولنك هم المفلحون،

وقد رغبنا نبينا صلى الله عليه وسلم في الكرم ورهبنا من البخل... قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: (ما من يوم يُصبحُ العبادُ فيه، الله ملكان يَنْزِلان، فيقولُ أحدُهُما: اللهم أعط مُنْفقا خَلفًا، ويقولُ الآخَرُ: اللهم أعط مُمْسكًا تَلفًا). رواه البخاريح (١٠١٠).

وعن عبدالله بن عمر-رضي الله عنهما- عن النبي- صلى الله عليه وسلم- قال: (أحب الناس النبي- صلى الله عليه وسلم- قال: (أحب الناس عز وجل سرور يدخله على مسلم، أو يكشف عنه كربة، أو يقضي عنه دينا، أو تطرد عنه جوعًا...) السلسلة الصحيحة - (٩٠٦).

وها هو أبو بكر الصديق رضي الله عنه يتصدق بماله كله في سبيل الله... فعن عمر بن الخطاب-رضي الله عنه- أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم يوما أن نتصدق فوافق ذلك مالا عندي فقلت اليوم أسبق أبا بكر إن سبقته يوما فجئت بنصف مالي فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (ما أبقيت الأهلك؟)، قلت: مثله قال وأتى أبو بكر رضي الله عنه بكل ما عنده: فقال له رسول الله على الله عنه بكل ما عنده: فقال له رسول الله على الله على أبقيت الأهلك؟)، قال: أبقيت لهم الله ورسوله، قلت: لا أسابقك إلى شيء أبدًا. صحيح سنن أبي قادة داود ح (١٦٧٨).

وها هو عَمر بن الخطاب رضي الله عنه... روى البخاري عَنِ ابْنِ عُمر رضي اللهُ عَنْهُما: أَنْ عُمر بْنَ الْخُطَابِ أَصَابِ أَرْضَا بِخَيْبَرٍ، فَأَتَى النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ يَسْتَأْمَرُهُ فِيهَا، فَقَالَ: يَا رسُولَ

الله، إني أصبت أرضًا بِحَيْبِر لَمُ أصبُ مالاً قطَّ أَنْضَ عَنْدِي مِنْهُ، فَما تأمر بِه؟ قال: ﴿إِنْ شَتْت حِبشْت أَصْلَها، وتصدفت بِها ﴿قال: فتصدق بِها عُمْر، أَنَّهُ لا يُباغُ ولا يُوهَبُ ولا يُورث، وتصدق بها بِهَا فِي الفُقراء، وفِي القريبي وفي الرقاب، وفي سبيل الله، وابن السبيل، والضيف لا جناح على من وليها أن يأكُل منها بالمعروف، ويُطعم غير من وليها أن يأكُل منها بالمعروف، ويُطعم غير مُتمولِ قال: فحدثت بِه ابن سيرين، فقال: غير مُتاتُلِ (جامع) مالاح (۲۷۳۷).

وها هو عثمان بن عفان رضي الله عنه، الذي قدم ماله لنصرة الإسلام وخدمة المسلمين، قام بتجهيز نصف جيش العسرة، الذي حثّ النبي على تجهيزه لغزوة تبوك، بثلاثمائة بعير بأحلاسها وأقتابها-أي بأكسيتها- وخمسين فرساً، وحمل ألف دينار في كمه ووضعها في حجر رسول الله حتى قال عليه الصلاة والسلام: (ما ضرّ عثمان ما فعل بعد اليوم) مرتين صحيح الترمذي وحسنه (۲۷۰۱).

وعندما قدم الرسول صلى الله عليه وسلم، المدينة وليس بها ماء يستعذب غير بئر رُومَة، وكان صاحبها رجلٌ من بني غضار، سميت باسمه، وكان يبيع ماءها، قال عليه الصلاة والسلام؛ (من يشتري بئر رُومة فيجعل دَلوه مع دلاء السلمين بخير له منها في الجنة)، فبادر عثمان رضي الله عنه بشرائها من صلب ماله، وجعلها للمسلمين. صحيح الترمذي وحسنه (٣٧٠٣).

وقد عُرِف عليَ بن أبي طالب-رضي الله عنهبكرمه، وسخائه؛ فكان قضاء حاجة الآخرين
أحب إلى قلبه مما في الأرض من ذهب وفضة،
وقد بلغت الأوقاف التي أوقفها أربعين ألف
دينار، ورُوي عنه أنه قال: "ما أدري أي النعمتين
أعظم علي منة، من رجلِ بدل مُصاص وجهه
إلي فرآني موضعاً لحاجته، وأجرى الله قضاءها
أو يسره على يدي، ولأن أقضي لامرئ مسلم
حاجة أحب إلي من ملء الأرض ذهباً وفضة.

وأخيرًا... أجود الناس من جلد عن قلة. وصان وجه السائل عن المذلة.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسوله محمد صلى الله عليه وسلم، وبعد:

فإن الغارة على شهر رمضان منهج أهل الضلال والهوى والخلاعة، نعم إنها غارة على العبادة فيه يكل أنواع أسلحة الفتن والضلالات، واللهو والمغريات، والأفلام والمسلسلات، والفوازير والأحجيات، فإن ملوا من كل هذا شغلوهم بالطبخ والمأكولات.

في سلسلة لا متناهية من تضييع الأوقات، واهمال القربات، في شهر تميز بالعفو ومحو الزلات.

لما علم أعداء الله مكانة رمضان في الدين، سلطوا سهامهم على شهر رمضان، وأعدوا العدد للانقضاض على روح العبادة في هذا الشهر بأنواع المعاصي، أصبح الآن قدوم رمضان مجالاً ومناسبة وقرصة للمعاصي بأنواعها، انه مخطط منظم من أعداء الإسلام لتفريغ رمضان من محتوياته، ولأنه شهر توبة وعبادة بد من تفريغه من محتوياته، ولا بد من منع بد من تفريغه من محتوياته، ولا بد من منع تأثيره على الناس وعزل هذه الروح العظيمة تأثيره على الناس وعزل هذه الروح العظيمة الطاعة، ويتنوقوا روح الاجتماع والجماعة، ويشهدوا صلاة القيام ويروحوا بين الأقدام في ويشجد وقيام قد طال انتظاره.

إن المؤمنين يترقبون هذا الشهر الفضيل بفارغ الصبر والجد، وكلما اشتاق العبد لرمضان كلما دل على زيادة إيمانه، ففي رمضان تجتمع كثير من صنوف العبادة، ففي رمضان الجمع بين القيام والصيام واطعام الطعام وهي من أسباب دخول الجنان، وتلاوة القرآن وهي

أقرب الطرق الموصلة إلى الرحمن، فهو شهر القرآن والذكر وحفظ الجوارح والأركان.

القران والذكر وحفظ الجوارح والاركان. فالصائم كما هو مأمور بترك المفطرات الحسية من الطعام والشراب وسائر المفطرات، فهو أيضًا مأمور بحفظ الجوارح عن المنهيات، وغالب الناس يحافظ على ترك ما يفطره من المفطرات المعلومة لأن الصيام في الأصل هو التعبد لله تعالى بترك المفطرات من طلوع المفجر إلى غروب الشمس، لكن الكثير يغفل عما يفسد صومه ويقطع عليه أجره؛ فيقع عما يفسد صومه ويقطع عليه أجره؛ فيقع في المنكرات، وينهمك في الملذات، ويسرف في المباحات، ويظن أنه قد صام صيامًا يرفعه يوم القيامة درجات، ولا يعلم أن الأجر على قدر التحور من قدر التحور من الموبقات.

وقد تكلم أهل العلم على كل أنواع المفطرات وبينوا حكمها:

قَالَ ابن المنذر: لم يختلف أهل العلم أن الله عَزُ وَجَلُ حرم على الصائم في نهار الصوم الرفث، وهو الجماع، والأكل، والشرب. وأجمع أهل



العلم على أن على من استقاء في نهار الصوم عامدا القضاء. الاشراف (١٢٠/٣).

وتصل المفطرات إلى ثمانية أقسام وهي: ١-الجماء: وإذا وقع في نهار رمضان من صائم يجب عليه الصوم، فعليه مع القضاء كفارة مغلظة وهي عتق رقبة، فإن لم يجد فصيام شهرين متتابعين، فإن لم يستطع فإطعام ستين مسكينا.

٢- إنزال المنى يقظة باستمناء أو مناشرة أو تقبيل أو ضم أو نحو ذلك.

٣- الأكل أو الشرب سواء كان نافعاً أم ضاراً كالدخان.

٤- حقن الإبر المغذية التي يستغنى بها عن الطعام؛ لأنها بمعنى الأكل والشرب. فأما الإبر التي لا تغذي؛ فلا تفطر سواء استعملها في العضلات أم في الوريد، وسواء وجد طعمها في حلقه أم لم يجده.

٥ - حقن الدم مثل أن يحصل للصائم نزيف فيحقن به دم تعويضا عما نزف منه.

٦- خروج دم الحيض والنفاس.

٧- إخراج الدم بالحجامة ونحوها. وهي مسألة خلافية بين أهل العلم لكن احتياطا تترك خروجًا من الخلاف.

٨ - القيء إن قصده، فإن قاء بغير قصد لم يفطر.

فهذه الأنواع مما تكلم عليها أهل العلم ليجتنبها الصائم، لكن لا بد أن يعلم أن المقصود من ترك كل هذه المفطرات والتنزه عنها لتحقيق التقوى والامتثال لأمر الله تعالى.

قال ابن القيم: المقصود من الصيام حبس النفس عن الشهوات، وفطامها عن المألوفات، وتعديل قوتها الشهوانية، لتستعد لطلب ما فيه غاية سعادتها ونعيمها، وقبول ما تزكو به مما فيه حياتها الأبدية. ويكسر الجوع والظمأ من حدتها وسورتها، ويذكرها بحال الأكباد الجائعة من المساكين.

وتضييق مجاري الشيطان من العبد بتضييق مجاري الطعام والشراب، والعباد قد يطلعون منه على ترك المفطرات الظاهرة، وأما كونه ترك طعامه وشرابه وشهوته من أجل معبوده.

فهو أمر لا يطلع عليه بشر، وذلك حقيقة الصوم. زاد المعاد (۲٦/٢).

فلا بد للعاقل أن يعرف الحكمة والغاية من العبادة، فلا يكن يوم صومه كيوم فطره، بل يستعد لشهره استعداد العابدين، ويترك طريق الغافلين، ويسلك مسلك المجتهدين، فالا يرى إلا مع العابدين، ولا يجلس في مجالس اللهو مع اللاهين ولا يشارك في باطل مما يدور فالميادين

ولا ينطق بباطل وإن جهل عليه جاهل فليرد عليه بقوله: إنى صائم فلا أفسد حرمة اليوم. هذا هو الدين القويم.

وقد بين النبي صلى الله عليه وسلم حقيقة الصيام، وأنه وقاية للعبد من اللغو والرفث، وجنة من الجهل والسفه، وأن الصائم إن لم يحافظ على صيامه من المعاصى فالله غنى عن جوعه وظمئه واحتياجه.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةِ رَضَى اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ لَم يَدَّعُ قُولَ الزور والعمل به، فليسَ لله حاجة في أنْ يَدعَ طعامه وشرابه ، صحيح البخاري (١٩٠٣).

قال شيخ الإسلام: الله تعالى أمر بالصيام لأجل التقوى، وقد قال صلى الله عليه وسلم: «من لم يدع قول الزور والعمل به فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه ،؛ فإذا لم تحصل له التقوى لم يحصل له مقضود الصوم فينقص من أجر الصوم بحسب ذلك.

والأعمال الصالحة لها مقصودان: حصول الثواب، واندفاع العقاب.

فإذا فعلها مع المنهيات من الغيبة والنميمة وأكل الحرام وغيره فاته الثواب.

فقول الأئمة: لا يفطر، أي لا يُعاقب عقاب المعلن بالفطر.

ومن قال: إنه يفطر بمعنى أنه لم يحصل له مقصود الصوم أو قد يذهب بأجر الصوم فقوله موافق لقول الأئمة. مختصر الفتاوي المصرية (١/٩٨١).

ونقل الحافظ عن السبكي الكبير قوله: الرفث والصخب وقول الزور والعمل به. مما علم النهي عنه مطلقا والصوم مأمور به مطلقاً، فلو كانت هذه الأمور إذا حصلت فيه لم يتأثر بها لم يكن



لذكرها فيه مشروطة فيه معنى يفهمه، فلما ذكرت في هذين الحديثين نبهتنا على أمرين أحدهما: زيادة قبحها في الصوم على غيرها. والثاني: البحث على سلامة الصوم عنها وأن سلامته منها صفة كمال فيه وقوة الكلام تقتضى أن يقيح ذلك لأجل الصوم، فمقتضى ذلك أن الصوم يكمل بالسلامة عنها.

قال: فاذا لم يسلم عنها نقص. ثم قال: ولا شك أن التكاليف قد ترد بأشياء وينبه بها على أخرى بطريق الإشارة وليس المقصود من الصوم العدم المحض كما في المنهيات، لأنه بشترط له النية بالإجماع، ولعل القصد به في الأصل الامساك عن جميع المخالفات، لكن لما كان ذلك يشق خفف الله وأمر بالامساك عن المفطرات ونبه الغافل بذلك على الامساك عن المخالفات وأرشد إلى ذلك ما تضمنته أحاديث المين عن الله مراده فيكون اجتناب المفطرات واجباً، واجتناب ما عداها من المخالفات من المكملات. فتح البارى (٤/٤).

فالأئمة -رحمهم الله- تكلموا على كل مسألة بترتب عليها الفطر والقضاء والكفارة ولم يهملوا جانب التقوى في العبادة، وأن العابد لا بدأن يتمسك بالطاعة حال تلبسه بالعبادة والا فما فائدة العبادة إن لم تحقق التقوى والامتثال والهداية والقناعة.

فالصوم يحفظ على القلب والجوارح صحتها، وبعيد اليها ما استلبته منها أيدي الشهوات. فهو من أكبر العون على التقوى، كما قال تعالى: « يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَوُا كُبُنَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَاءُ كُمَا كُذِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن مَّلِكُمْ لَمَلَّكُمْ تَلْقُونَ ، (البقرة: ١٨٣)؛ وقال النبي صلى الله عليه وسلم: ﴿ وَالصُّومُ حُنَّةَ ۚ الْبِحَارِي (٧٤٩٢)، وأمر من اشتدت عليه شهوة النكاح ولا قدرة له عليه بالصيام، وجعله وجاء هذه الشهوة. والقصود أن مصالح الصوم لما كانت مشهودة بالعقول السليمة والفطر الستقيمة؛ شرعه الله لعباده رحمة بهم، وإحسانا إليهم وحمية

لهم وجنة. زاد المعاد (٢٨-٢٧/٢) وقال ابن الملقن: حكم الصائم الإمساك عن الرفث وقول الزور، كما يمسك عن الطعام والشراب، وإن لم بمسك عن ذلك فقد نقص

صيامه، وتعرض لسخط ربه تعالى وترك قبوله منه، وليس معناه أن يؤمر بأن يدع صيامه إذا لم يدع قول الزور، وإنما معناه التحذير من قول الزور، وهذا كقوله صلى الله عليه وسلم: "من باع الخمر فليشقص الخنازير" يريد: أي: يذبحها. ولم يأمره بشقصها ولكنه على التحذير والتعظيم لاثم شارب الخمر، فكذلك حذر الصائم من قول الزور والعمل به ليتم أجر صيامه.

وفي كتاب "الرقاق" لابن المبارك عن ابن حريج قال: قال سليمان بن موسى عن جابر: اذا صمت فليصم سمعك ويصرك ولسانك عن الكذب، ودء أذى الخادم، وليكن عليك وقار وسكينة يوم صومك، ولا تجعل يوم صومك وفطرك سواء. التوضيح (١٣/٧٧) وورد عن عمر قوله: ليس الصيام من الطعام والشراب وحده، لكنه من الكذب والباطل واللغو. رواه ابن أبي شيبة (٨٨٨٥).

نعم الصحيح من أقوال الفقهاء أن الغيبة والنميمة واللغو لا تفطر الصائم، لكن شتان بين صيام وصيام، وقيام وقيام، وصلاة وصلاة.

قال ابن الملقن: وكذا قال ابن بطال: اتفق جمهور الفقهاء على أن الصائم لا يفطره السبِّ والشَّتِم والغيبة، وإن كان مأمورًا أن يُنزه صيامه عن اللفظ القبيح، ثم نقل عن الأوزاعي أنه يفطره السبِّ والغيبة. واحتج يما روي أن الغيبة تفطر الصائم، وكذا قال القرطبي.

قال: ويه قال الحسن فيما أحسب. وقال ابن القصار: معناه: أنه يصير في معنى المفطر ي سقوط الأجر لا أنه أفطر في الحقيقة. التوضيح (٧٧/١٣)

فالقصود الأعظم من الصيام تحقيق التقوى؛ لأن النفس إذا انقادت للامتناع عن الحلال طمعًا في مرضاة الله، وخوفًا من أليم عقابه، فمن باب أولى أن تنقاد للامتناع عن الحرام، فكان الصوم سببًا للتقوى.

نسأل الله تعالى أن يُبِلغنا رمضان، وأن يرزقنا صومه وقيامه والفوز برضوانه سبحانه. وصل اللهم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وصحمه أجمعين.





وسور کی د. محمد عبد العزیز رای العاش

وهذه العبادات والتكاليف والشرائع هي الأمانة التي عرضها الله على السماوات وعُمَارها والأرضين وما فيها غير الثقلين؛ فأشفقوا منها وخافوا عاقبة ذلك إن هم حملوا أمانة التكليف العبادي فلم يؤدوه على وجهه الذي أراده الله تعالى، واختار حملها الإنسان قال الله تعالى؛ وأختار حملها الإنسان قال الله تعالى؛ وأختار حملها الإنسان قال الله تعالى؛ أن عَمِنا الأمانة على التربي والحال فأنه المربية والعربية والمحراب: ٧٢).

وهذه الشرائع من التكاليف والعبادات التي شرعها الله تعالى للثقلين وأنزل بها كتبه، وأرسل بها رسله كلها خير للثقلين، وما شرعها الله تعالى إلا لغايات وحكم تعود على الخلق بالخفير في الدارين: الدار الدنيا، والدار الآخرة، هما من عبادة من العبادات ولا تشريع من التشريعات إلا وله مقصد وحكمة وغاية عليا تعود على المكلفين بالخير في الدار الدنيا أو الدار الآخرة، فلم يشرع الله حكمًا بلا حكمة وغاية. قال ابن قيم الجوزية في كتابه المهم وعادم الشريعة مَبْنَاها وأساسَهًا على الحكم ومصالح العباد في المعاش والمعاد، وهي عَدْلٌ كلها، ورحمة العباد في المعال والمعالم المؤر، وعن الرحمة إلى ضدها، وعن المحلحة إلى المفسدة، وعن الحكمة ضدها، وعن المحلحة إلى الفسدة، وعن الحكمة ضدها، وعن المحلحة الى المفسدة، وعن الحكمة

الحمد لله وكفى، والصلاة والسلام على رسوله الذي اصطفى، ومن تبع هديه واقتفى، وبعد: فإن الله تعالى خلق الثقلين الجن والأنس لغاية ومقصد بيّنه أوضح بيان في كتابه العظيم، فقال: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ أَلِّهِ رَ وَالْانسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ۞ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رَزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴿ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ۥ (الذاريات: ٥٦- ٥٨)؛ فهو من باب الحصر والقصر، وهو من باب حصر الموصوف-وهو الجن والانس- على وصف هو علة خلقهم، وهو قوله: الا ليعبدون . أي: الا ليعبدوني ارادة ومشيئة واختيارا لا قهرا وتسخيرا واضطرارا، وهذا من مشيئة الله الشرعية لا من مشيئته الكونية. فالله تعالى غني عن عباده، غني عن عبادتهم، خيره اليهم نازل، ونعمه عليهم سابغة لا تحصى. وانما افترض عليهم ذلك وابتلاهم به واختبرهم به لنفعهم في معاشهم ومعادهم، في دنياهم وأخراهم. صلى الله عليه وسلم- فقال: «هلكت المواشى، وتقطعت السبل، فدعا، فمطرنا من الحمعة إلى الجمعة.

ثم جاء، فقال: تهدمت البيوت، وتقطعت السبل، وهلكت المواشي، فادع الله يمسكها.

وعن أنس بن مالك، قال: جاء رجل إلى النبي-

فقام-صلى الله عليه وسلم- فقال: اللهم على الآكام والظراب، والأودية، ومنابت الشجر. فانجابت عن المدينة انجياب الثوب، (أخرجه البخاري (۱۰۱۲)، ومسلم (۸۹۷))

والعبادات المشروعة المختصة برمضان من العبادات المقيدة المؤقتة بهذا الزمان: وهي: صيام رمضان وهو ركن من أركان الإسلام، وصلاة التراويح وهي شعار ظاهر يختلف عن صلاة القيام فليست شعارًا ظاهرًا، وزكاة الأبدان-زكاة الفطر-، وتحرى ليلة القدر، والاعتكاف، بل وصلاة عيد الفطر وإن كانت في شوال فسبيها الفطر من رمضان.

ومن العدادات غير المختصة برمضان التي يزاد في وصفها لأجله مدارسة القرآن، والصدقات، وتفطير الصائمين وغيرها، فعن ابن عباس-رضى الله عنهما- قال: «كان رسول الله-صلى الله عليه وسلم- أجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، وكان يلقاه في كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن، فلرسول الله صلى الله عليه وسلم أجود بالخير من الريح المرسلة، (أخرجه البخاري ((Y+A)). paula (19.Y)).

وكل هذه العبادات المختصة بهذا الزمان شرعت في العام الثاني لهجرة النبي-صلى الله عليه وسلم- وسواء منها الواجب أو المستحب، وقد شرعت لقاضد عظيمة تعود على المكلفين بالنفع في الدارين، وسأخص في هذا المقال منها مقصد تشريع الصيام لضيق المقام عن التعرض لغيره من العبادات.

#### أولا: المقاصد التشريعية في صيام رمضان:

والمراد من المقاصد التشريعية: الغايات التي شرعت الأحكام من أجلها لتحقيق مصالح العباد.

أو هي المعاني والحكم التي راعاها الشارع في التشريع من أجل تحقيق مصالح العباد. ضد التأويل.

فالشريعة عدل الله بين عبادة، ورحمته بين خلقه، وظله في أرضه، وحكمتِه الدالة عليه وعلى صدق رسوله-صلى الله عليه وسلم-أتم دلالة وأصدقها، وهي نوره الذي به أبصر المبصرون، وهداه الذي به اهتدى المهتدون، وشفاؤه التام الذي به دواء كل عليل، وطريقه المستقيم الذي من استقام عليه فقد استقام على سواء السبيل؛ فهي قرّة العيون، وحياة القلوب، ولذة الأرواح؛ فهي بها الحياة والغذاء والدواء والنور والشفاء والعصمة، وكل خير في الوجود فإنما هو مستفاد منها، وحاصل بها، وكل نقص في الوجود فسببه من إضاعتها، ولولا رسوم قد بقيت لخربت الدنيا وطوي العالم، وهي العصمة للناس وقوام العالم، وبها بمسك الله السماوات والأرض أن تزولا. فإذا أراد الله سيحانه وتعالى خراب الدنيا وطيّ العالم رفع إليه ما بقي من رسومها؛ فالشريعة التي بعث الله بها رسوله هي عمود العالم، وقطب رحى الفلاح والسعادة في الدنيا والأخرق.

والعبادات في جملتها تنقسم إلى ثلاثة أقسام: القسم الأول: العبادات المطلقة، كقراءة القرأن، والذكر الطلق، والدعاء، والدعوة إلى الله، والتبرعات المالية...

القسم الثاني: العبادات المقيدة، ويراد بها العبادات المقيدة بزمان أو مكان معينين، كالصلوات الخمس فإنها مؤقتة بزمان، قال الله تعالى: وإنَّ الصَّلاة كَانْتُ عَلَى المؤمنينَ كتابًا مؤقوتًا، (النساء: ١٠٣)، وكالطواف والسعى فإنها مختصة بمكان، قال تعالى: وليطوفوا بالبيت العتيق، (الحج: ٢٩)، وقال: ،إنَ الصَّفَا وَالْمَرُوةَ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ فَمِنْ حَجُ الْبَيْتَ أَوِ اعْتُمْرُ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهُ أَنْ يَطُوفُ بهما، (البقرة: ١٩٨).

القسم الثالث: العبادات المسببة، ويراد بها العبادات التي تشرع بانعقاد سببها، كصلاة الخسوف والكسوف وصلاة الاستسقاء، عن أبى بكرة، قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: «إن الشمس والقمر لا ينكسفان لموت أحد، فإذا رأيتموهما، فصلوا، وادعوا حتى يُكشف ما بكم، (أخرجه البخاري (١٠٤٠)،



#### القصد التشريعي من الصيام:

امتثال الطاعة في الصيام، وامتثال ترك وحبس للنفس عن بعض المباحات التي جُوز للعبد في الجملة إتيانها في غير وقت الصيام فليس فيه فعل من الأفعال. وإنما هو ترك لشهوتي البطن والضرج المباحتين مؤقتا بزمان بعينه.

وفي الصيام كف للجوارح عن المعاصى والآثام، وصون للنفس عن الأخلاق الرديئة التي قد يرتكبها المكلف بغريزته الغضبية، فعن أبي هريرة،-رضى الله عنه- أن رسول الله-صلى الله عليه وسلم- قال: إذا أصبح أحدكم يوماً صائمًا، فلا يرفث ولا يجهل، فإن امرؤ شاتمه أو قاتله، فليقل: إني صائم، إني صائم، (أخرجه البخاري (١٧٩٥)، ومسلم (١١٥١)).

والمكلف لا يستطيع فعل ذلك إلا بترويض نفسه، ومراقبتها وتعهِّدها حتى تألف ترك المعصية والتنزه عن الأخلاق الرديئة.

والاكتفاء بترك شهوتي البطن والفرج دون ما سبق غير محقق لقصد الشارع من الصيام، فعن أبى هريرة-رضي الله عنه- قال: قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: ، من لم يدع قول الزور والعمل به، فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه، (أخرجه البخاري (١٩٠٣)، ومسلم (١١٥١)).

قال الحافظ في فتح الباري (١١٧/٤): ، وقال البيضاوي: ليس المقصود من شرعية الصوم نفس الجوع والعطش بل ما يتبعه من كسر الشهوات وتطويع النفس الأمارة للنفس المطمئنة، فإذا لم يحصل ذلك لا ينظر الله اليه نظر القبول.

فقوله: "ليس لله حاجة": دليل عدم القبول فنضى السبب وأراد المسب

والمكلف لا يكون ممتثلا لأمر الله تعالى في الصيام إلا بتحقيق الإخلاص في حال الصيام، عن أبي هريرة-رضي الله عنه- قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: «من صام رمضان، إيمانًا واحتسابًا، غفر له ما تقدم من ذنبه، (أخرجه البخاري (٣٨)، ومسلم (٧٥٩)).

ويُرْجِي أن تكون التقوى وصفا يلازمه عمره نتيجة لهذا المسلك، وهذا هو المقصد الأعظم من تشريع الصيام قال الله تعالى: ﴿ يَأْلُهُا ٱلَّذِينَ

#### مَا مُثُوا كُنِتَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَاةُ كُمَّا كُنِتَ عَلَى ٱلَّذِيكَ مِن قَيْكُ لِلْكُ تَنْفُونَ ، (البقرة: ١٨٣).

والصوم بعد ذلك محقق لصحة البدن والقلب مستضرغ للمواد الرديئة المانعة من عافيته.

قال ابن قيم الجوزية في زاد العادفي هدى خير العباد (٢٧/٢- ٢٨): ﴿ لما كان المقصود من الصيام حبس النفس عن الشهوات، وفطامها عن المألوفات، وتعديل قوتها الشهوانية، لتستعد لطلب ما فيه غاية سعادتها ونعيمها، وقبول ما تزكو به مما فيه حياتها الأبدية. ويكسر الحوع والظمأ من حدَّتها وسورتها، وبذكرها بحال الأكباد الجائعة من المساكين.

وتضيق مجاري الشيطان من العبد بتضييق مجاري الطعام والشيراب، وتحييس قوى الأعضاء عن استرسالها لحكم الطبيعة فيما يضرها في معاشها ومعادها، ويسكن كل عضو منها وكل قوة عن جماحه وتلجم بلجامه. فهو لجام المتقين، وجنة المحاربين، ورياضة الأبرار والمقريين.

وهو لرب العالمين من بين سائر الأعمال، فإن الصائم لا يفعل شيئًا، وإنما يترك شهوته وطعامه وشرابه من أجل معبوده، فهو ترك محبوبات النفس وتلذذاتها إيثارًا لمحبة الله ومرضاته، وهو سرَّ بين العبد وربه لا يطلع عليه سواه، والعباد قد يطلعون منه على ترك المفطرات الظاهرة، وأما كونه ترك طعامه وشرابه وشهوته من أجل معبوده، فهو أمرٌ لا يطلع عليه بشر، وذلك حقيقة الصوم.

وللصوم تأثير عجيب في حفظ الحوارح الظاهرة والقوى الباطنة، وحميتها عن التخليط الحالب لها المواد الفاسدة التي إذا استولت عليها أفسدتها، واستفراغ المواد الرديئة المانعة لها من صحتها، فالصوم يحفظ على القلب والجوارح صحتها، ويعيد إليها ما استلبته منها أيدي الشهوات، فهو من أكبر العون على التقوى..

وعلى هذا فالصوم يحقق عددًا من المقاصد الشرعية للمكلف في الدنيا والمعاد، منها:

تحصيل التقوى وهي المقصود الأعظم. وتحقيق الإخلاص، وتربية ملكة الراقبة التي هي إحدى درجتي الإحسان، وضبط الإرادة



تدل عليه فلا يكون مصدقا حتى يكون والتحكم في النفس، وتهذيب للأخلاق، ممتثلا للأمركما أمره الله به. وقوله: "احتسابًا": تشتمل على الأمر

الثالث من مقاصد المكلفين:

وهو: طلب رضاء الله عنه بامتثال شرعه في الصيام.

- وطلب نتيجة هذا الرضا بطلب المغفرة عن سائر ما تقدم من الذنب كبيره وصغيره؛ تصديقا للخبر: عضر له ما تقدم من

- وطلب نتيجة هذا الرضا أيضًا بطلب العتق من النار، تصديقا للخبر: «ولله عتقاء من النار، وذلك كل ليلة، (أخرجه الترمذي (٦٨٢)، وابن ماجه (١٦٤٢)).(وصححه الالباني)

- وطلب نتيجة هذا الرضا أيضا بطلب مضاعفة الأجر، تصديقا للخبر: «كل عمل ابن آدم يضاعف، الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف، قال الله عز وجل: إلا الصوم. فإنه لي وأنا أجزي به، (أخرجه البخاري (٧٤٩٢)، ومسلم (١١٥١)، واللفظ

- وطلب نتيجة هذا الرضا أيضا بطلب دخول الجنة، تصديقا للخبر: «إن في الجنة بابا يقال له الريان يدخل منه الصائمون يوم القيامة لا يدخل منه أحد غيرهم يقال أين الصائمون فيقومون لا يدخل منه أحد غيرهم، فإذا دخلوا أغلق فلن يدخل منه أحد، (أخرجه البخاري (١٧٩٧)، ومسلم (١١٥٢)).

- وطلب نتيجة هذا الرضا أيضا بطلب تكريم الله له يوم القيامة، تصديقًا للخبر: ، ولخلوف فم الصائم أطيب عند الله من ريح المسك، (أخرجه البخاري (٥٥٨٣)، ومسلم (١١٥١)).

فهذه هي مقاصد الشرع في صيام رمضان، وتلك هي المقاصد التي ينبغي للمكلفين أن يستحضروها في صيام هذا الشهر الفضيل، نسأل الله أن يُعيننا وإياكم على شكره وذكره وحسن عبادته، وأن يتقبل منا ومنكم الصيام وصالح الأعمال. وتخليص للنفس من العادات والأخلاق الرديئة، وتعويد للنفس على البذل

ومنها ما يعود على جسمه بالنفع في الدنيا: فيتخلص الجسم من الأخلاط الرديئة، وتتحسن صحة الدم من خلال زيادة عدد كريات الدم الحمراء والبيضاء والصفائح الدموية، وينخفض ضغط الدم، ويتحقق له التوازن في نسبة دهون الجسم من خلال تقليل الدهون الثلاثية، وتخفيض الكوليسترول الضار وزيادة الكولسترول الجيد في الدم.

وهي كما ترى كلها مقاصد وغايات يعود نفعها على المكلفين في الدارين.

#### ثَانَيَا: مقاصد الكنفين من صيام رمضان:

١- المراد من مقاصد المكلفين: الغايات والحكم التي يعمل المكلف لأجلها، أو هي نيته من الامتثال للتشريع.

وعلى هذا فمقاصد المكلفين تشتمل على ثلاثة أمور:

الأول: نيته في التقرب بالعبادة.

الثاني: أن يقصد امتثال الشرع في الإتيان بالعبادة، كما أرادها الله تعالى، وهذا هو الاتباء، ولا يتحقق ذلك إلا بترك الابتداء، قال الشاطبي في الموافقات (٢٨٩/٢): «المقصد الشرعي من وضع الشريعة إخراج المكلف عن داعية هواه، حتى يكون عبدًا لله اختيارًا، كما هو عبد لله اضطرارًا،

الثالث: أنْ يقصد الغاية النهائية من التكاليف، وهو إرضياء الله، وقد يقصد نتيجة ذلك وهو دخول جنته.

٧- تطبيق ذلك على مقصد المكلف من صوم رمضان: جاء بيان هذا المقصد بيانا واضحًا فِي قول النبي صلى الله عليه وسلم: دمن صام رمضان، إيمانًا واحتسابًا، غفر له ما تقدم من ذنبه ،.

- فقوله: "إيمانًا": يعنى: تصديقًا، وصرفًا للعبادة لله وحده، وهذا يشمل الأمر الأول، وهو نية المكلف في التقرب بالعبادة.

- أما مقصد الاتباع فهذه اللفظة بلازمها



#### استشعار النعمة وشكرها:

إن بلوغ رمضان نعمة كبرى، يقدرها حق قدرها الصالحون، وإن من واجبنا استشعار هذه النعمة، واغتنام هذه الفرصة، فإنها إن فاتت كانت حسرة ما بعدها حسرة، وأي خسارة أعظم من أن يدخل المرء فيمن عناهم المصطفى بحديثه على منبره في مسألة بينه وبين جبريل الأمين: (من أدرك شهر رمضان فلم يغفر له، فدخل النار فأبعده الله قل: آمين، فقلت: آمين) ؟ (صحيح الجامع (٤٧))؛ فمن حُرم المغفرة في شهر المغفرة فماذا يرتجي؟! ومن ضاعت منه دقائق رمضان فقد خسر غالبًا وفرط كثيرًا، نسأل الله السلامة والعافية.

وإن استشعار هذه النعمة، وشكر الله عليها، هو مفتاح القبول، فعن عطية بن بسر، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " أيما عبد جاءته موعظة من الله في دينه: فإنها نعمة من الله سيقت اليه، فإن قبلها بشكر، وإلا كانت حجة من الله عليه ليزداد بها إثما ويزداد الله عليه بها سخطا" (أخرجه البيهقي في شعب الأيمان ح (٧٠٢٤) وضعفه الألباني.

وإن من نعم الله تعالى على عباده إدراك نفحات هذا الشهر ورحماته، فإذا تقبل العبد هذه النعمة بالشكر، واغتنم الشهر في الصالحات، فاز برضا رب الأرض والسماوات، ولم لا ورمضان منحة عظيمة؛ تضاعف فيه الحسنات، وتعظم فيه السيئات، وتفتح فيه أبواب الجنات، وتقبل فيه التوبة إلى الله من ذوي الأثام والسيئات.

تأتي أيام رمضان ليفتح الله برجمته أبواب الأجر والخير على عباده، وتكثر فيه سُبل اكتساب الحسنات، مع ما اختص الله به هذا الشهر العظيم من مضاعفة أجور الأعمال الصالحة، فضلاً من الله-عز وجل- وكرمًا منه على عباده، فينادي منادية أول ليلة من رمضان فيقول: «يا باغي الخير! أقبل، ويا باغي الشر! أقصر». (أخرجه الترمذي (١٨٢) وصححه الألباني).

وبرغم ما في هذا الشهر المبارك من أعمال صالحات، ورغبة الصالحين في الإكثار من العبادات والدعاء، والتوسع في المعروف، والبذل وتفريج الكربات، إلا أن بعض الناس أرخص لياليه، وأرهق فيها بصره مع الفضائيات، يعيش معها في أوهام السراب، فإذا انقضى شهر الصيام، خرج بحصيد الهشيم فلا مال فيه جمع، ولا للأخرة ارتفع، ربح الناس وهو الخاسر.



#### دقائق الليل غالية:

إن الأيام صحائف الأعمار، والسعيد من يخلدها بأحسن الأعمال، وراحة النفس في قلة الأشام، وليالي رمضان واحمة المتقين، تجتمع فيه شتات الهموم، وتصفو النفوس ويتوجه العبد للقاء الحي القيوم، والسَّحروقت شريف، يقترب الله جل وعلا من عباده، لعلهم يتوبون أو يناجون ربهم ويُنزلون حاجتهم بها ويستغضرونه ويتوبون اليه.

ومع أن كثيرًا من المسلمين طوال العام يكونون نائمين في هذا الوقت الشريف، إلا أنهم إذا غمرهم رمضان قاموا إلى السحور، فعمروا هذا الوقت بالصالحات فذكروا ربهم، وصلوا ركعتين في جوف الليل، ودعوا ربهم واستغفروه.

وإن السعيد من اغتنم هذا الوقت الفاضل وتقرب فيه إلى مولاه بما يستطيع من الصلاة والدعاء والاستغفار، فعسى أن تصيبه نفحة من نفحات السَّحر، فيسعد بها سعادة أبدية.

من أسباب خسارة رمضان:

من أراد الله به خيرًا حبّب إليه الإيمان، وزيّنه في قلبه، وكرَّه إليه الكفر والفسوق والعصيان، فصار من الراشدين، ومن أراد به شرًّا خلى بينه وبين نفسه، فاتبعه الشيطان، فحبِّب إليه الكفر والفسوق والعصيان، فكان من الغاوين.

ولذا يجب الحذر من المعاصى، فكم سلبت من نعم! وكم جلبت من نقم! وكم خربت من ديار! وكم أخلت ديارًا من أهلها فما بقي منهم أحد 1 كم أخذت من العصاة بالثأر! كم محت لهم من آثار! وهناك أمور كثيرة إذا اجتمعت على العبد ضيعت عليه رمضان وخرج منه خاسرًا لأفضل ما فيه، ومن هذه الأمور:

#### أولا: الغضلة عن النية وعدم احتساب الأجر:

عن أبي هُرِيْرَة رَضَى اللَّه عَنْهُ أَن النَّبِي صَلَّى الله عَلَيْه وسَلَّم قَالَ: "مَنْ قَامَ لَيْلَةَ الْقَدُر إِيمَانًا وَاحْتَسَابًا غَفَرَ لَهُ مَا تَقَدُمُ مِنْ ذَنْبِهِ، وَمِنْ صَامَ رَمضانَ إِيمَانًا وَاحْتَسَابًا غَفْرَ لَهُ مَا تَقَدُمُ مِنْ ذنبه" (أخرجه البخاري (١٩٠١) ومسلم ٧٦٠)؛ وعليه فالمسلم العاقل يصوم لله وحده؛ طلبًا لرضاه، واستجابة لأمره، طلبًا لثواب الله: (إلا الصِّيَامَ فَإِنَّهُ لَى وَأَنَّا أَجْزِي بِهُ، يَدُّعُ شَهُوتُهُ وطعامه من أجلى) (أخرجه مسلم ١١٥١)، إذا فالصيام عبادة خفية بينك وبين الله لا يعلم

بها إلا الله، فقد تشرب وتأكل لا يعلم بك أحد من الناس، ولكن (ومَا اللَّه بِغَافِل عَمَّا تَعْمَلُونَ)، فمن صام بهذه المعاني وجد حلاوة الصيام. وشعر بلذة رمضان، فأقدم على الأعمال الصالحة أنما اقدام.

#### ثانيار إفمال الصلوات الخسى، وتأخيرها عن وقتها ، وأداؤها بكسل وخمول ؛

وهذا من أعظم أسباب خسارة رمضان، فمن لم يحرص على الفرائض ولم يقم بالواجبات. فكيف يرجى منه النوافل، بل كيف يرجى منه استغلال رمضان، ريما صلى الرجل في آخر الوقت الصلاة؛ ينقرها نقر الغراب، فكيف لن كان هذا حاله أن يستغل رمضان في طاعة الله والفوز فيه، بل هذا يخشى على صيامه ألا يقيل، والعياذ بالله.

#### ثالثًا: السير في غير طاعة:

وهو من أعظم أساب خسارة رمضان، وكيف يرجى لن سهر طوال الليل في غير طاعة أن يفوز برمضان، فتجد أكثر الناس بجلسون طوال الليل مع الأقارب أو مع الأصحاب وتذهب الساعات بالقيل والقال، واللعب، وتتبع القنوات الفضائية، والإنترنت، وريما جلسوا حتى وقت السحر ثم يقرؤوا حرفا من كتاب الله، أثيست خسارة أن تضيع هذه الساعات الطوال من رمضان في كل ثيلة بمثل هذا؟ ١

#### رابعاء النخبة بالأكل والشرب عند الأفطار والسحورء

فكثرة الأكل والشرب والإفراط في ذلك-فضلا عن أنه يقسَى القلب- يصيب الإنسان بالخمول والتخمة، فيرغب فالنوم، فلا يتلذذ بصلاة ولا بتدبر القرآن، ولا يستطيع القيام، وهذا فيه من الخسارة ما الله به عليم، قال النبي: "مَا مَلا آدَميُّ وعَاءُ شُرًّا مِنْ بَطِن بِحَسْبِ ابْنِ آدَمَ أَكَلاتَ يُقمَن صلبه، فإن كان لا محالة فثلث لطعامه وثلث لشرابه وثلث لنفسه" (أخرجه الترمذي (٢٣٨٠) وصححه الألباني)، فإذا أراد العبد أن يصح جسمه ويقل نومه فليقلل من الأكل. فإن مما يترتب على كثرة الأكل والسهر: كثرة النوم والخمول والكسل، ولو نام العبد في الليل ساعات لحلس بعد صلاة الفجر يذكر الله، ويقرأ القرآن، وأصبح طوال نهاره طيب النفس نشيطا. كيف نفوز في رمضان ولا نخسره ١٩

إذا عرف العبد قدر نعمة الله عليه، وقدرها



حق قدرها، ربح، والعكس بالعكس ولا يظلم ربك أحدًا، وإن من المعينات على اغتنام الدقائق الرمضانية الغالية أمور كثيرة، منها ما يلي؛

#### ١ - تعظيم شعائر الله:

لا شك أن شهر رمضان وصيامه وقيامه من شعائر الله تعالى، وإن رضى المسلم عن ربه تبارك وتعالى، ورضاه بما اختاره له، وفرضه عليه، وتعظيم ما عظمه الله وإقامة حدوده، هو من تعظيم الله، وتعظيم حرمات الله، قال تعالى: ومن يعظم حرمات الله فهو خير له عند ربه (الحج:٣٠)، وقال تعالى: ومن يعظم شعائر الله فإنها من تقوى القلوب، (الحج:٣٠).

وإن من تعظيم الله تعالى في شعيرة رمضان تعظيم حرمات الشهر، ولزوم ما أمر الله بأدائه، واجتناب نواهيه ومحرماته، فإذا كانت الطاعة فيه عظيمة، فالعصية أيضًا خطيرة، قال تعالى، وتلك خُدُودُ الله قلا تعتدُوها وَمَن يَتَعَدُ حُدُودَ الله قَالَ المُعَالَى، (البقرة، ٢٢٩).

وإن تعظيم حرمات الله تعالى واحترام أوامره وامتثالها، ومعرفة نواهيه واجتنابها، لهو طريق إلى الفلاح، وسبيل للنجاح، ودليل على الإيمان، ويرهان على الإحسان، وسبب للغفران.

#### ٢- تلمح الأجر والبصر بالعواقب:

إذا تلمح العبد الأجر فيما يعمل وتبصر بعواقب عمله، دفعه ذلك دفعا إلى اتباع مراضي الله تبارك وتعالى وعدم التفريط في طاعته، وتدبر معي هذا الحديث الجليل عن أبي صالح الزيات أنه سمع أبا هريرة رضي الله عنه يقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: قال الله: "كل عمل ابن آدم له، إلا الصيام هانه لي وأنا أجزي به. والصيام جنة. وإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث ولا يصحب. فإن سابه أحد أو قاتله فليقل يرفث ولا يصحب. فإن سابه أحد أو قاتله فليقل أني امرؤ صائم. والذي نفس محمد بيده لخلوف فم الصائم أطيب عند الله من ريح السك. للصائم فرحتان يفرحهما؛ إذا أفطر فرح، وإذا لقي ربه فرحتان يفرحهما؛ إذا أفطر فرح، وإذا لقي ربه فرح بصومه". (أخرجه البخاري (١٩٠٤)) ومسلم

وهذا الحديث يدعونا في مواضع منه إلى تملح الأجر وبيان عاقبة العمل الصالح، فتخيل قوله تعالى (إلا الصيام فإنه لي وأنا أجزي به)، وكذا تخيل فرحة الصائم، يفرح عند فطره بأمرين، باستكمال صوم اليوم الذي من الله عليه

بصيامه، وقواه عليه، ويتناول ما أحل الله له من طعام وشراب، ويفرح عند لقاء ربه بما يجذه عند ربه مدخرا له من أجر الصيام.

#### ٣- اتخاذ القدوة العسنة:

إن اتخاذ المسلم لمن سبقوه من الصالحين قدوة حسنة له، لهو من طرق النجاة وسبل الفوز في الأخرة، فإن الحي لا تؤمن عليه الفتنة، ولذلك يجب أن يلجأ العبد في رمضان إلى سير السلف يقوي عزيمته ويعلي همته، فيطالع سيرهم، وينظر في أحوالهم، كل هذا يدفعه إلى مزاحمة الصالحين، ومتابعة السلف الصالح الذين كانت لهم في رمضان أحوال خاصة مع شهر الصيام؛ إذ كانوا ينتظرون رمضان بشوق وحنين متخذينه شهر مضمار وسباق إلى الله تعالى، فإذا دخل رمضان كانوا قليلاً من الليل ما يهجون وبالأسحار هم يستغفرون، يبيتون لربهم سجدًا وقيامًا، فيصبحون شعثًا غبرًا صفرًا، ولكنهم فأزوا فيصبحون شعثًا غبرًا صفرًا، ولكنهم فأزوا بالنعيم وزيادة:

لقد كان السلف يهتمون برمضان اهتماما بالغا. إذ هو شهر الفضائل والمنازل، ويحرصون على استغلاله في عمل الطاعات والقربات، وكانوا سباقين إلى الخير، تائبين الى الله من الخطايا في كل حين، فما من مجال من مجالات البرالا ولهم فيه اليد الطولي، وخاصة في مواسم الخيرات، ومضاعفة الحسنات، لذلك نجد أن حال السلف مع القرآن في رمضان حال المستنفر نفسه لارتقاء المعالى؛ فهذا الإمام البخاري-رحمه الله- كان إذا كان أول ليلة من شهر رمضان، يجتمع إليه أصحابه فيصلى بهم ويقرأ في كل ركعة عشرين آية. وكذلك إلى أن يختم القرآن. وكان يقرأ في السحر ما بين النصف إلى الثلث من القرآن، فيختم عند الإفطار كل ليلة ويقول: عند كل الختم؛ دعوة مستجابة. وروي عن الشافعي أنه كان يختم في رمضان ستين ختمة سوى ما يقرأ في الصلاة، قال الربيع: "كان الشافعي يختم كل شهر ثلاثين ختمة، وفي رمضان ستين ختمة سوى ما يقرأ في الصلاة". (صفة الصفوة لابن الجوزي . (YOO/Y

أسأل الله أن يعيننا على ذكره وشكره وحسن عبادته، وأن يتقبل منا صالح الأعمال، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وبعدُ:

فنواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على السنة الوعاظ والقصاص، وإلى القارئ الكريم

التخريج والتحقيق:

#### أولاً: أسباب ذكر هذه القصة:

١- وجود هذه القصة في بعض كتب السنة الأصلية-كما سنبين من التخريج- يجعل من لا دراية له بالتحقيق وعلم الحديث يتوهم أن القصة صحيحة، فالحديث الدي جاءت به هذه القصة روي عن الصحابي الجليل علي بن أبي طالب عن النبي صلى الله عليه وسلم، وهو كما سنبين من التحقيق أنه حديث موضوع.

٢- وحتى يقف القارئ الكريم على
 معرفة هذا المصطلح لا بد من بيان معناه
 الاصطلاحي:

الموضوع: هو الكذب المختلق المصنوع، وهو شر الضعيف وأقبحه، تحرم روايته في أي معنى كان، سواء الأحكام، والقصص، والترغيب، وغيرها، إلا مقرونًا ببيان وضعه». اهد. كذا في «التدريب الراوي» وقال المحافظ ابن حجرفي «شرح النخبة» (صل ٤٤): «الطعن بكذب الراوي في الحديث النبوي هو «الموضوع»».

وسنطبق هذا المصطلح على هذا الحديث الذي جاءت به هذه القصة، حتى يجد طالب العلم أيضًا دراسة «لعلم الحديث التطبيقي»، وهو أحد أهداف هذه السلسلة وهي:



أ- أن يقف القارئ الكريم على درجة القصة، وحسبه هذا القدر.

ب- والداعية يكون على حذر، ويسلم له عمله على السنة وحدها، ويعرف مواضع هذه القصة في الكتب التي أخرجتها، والكتب التي أوردتها فلا يغتر بوجودها.

هـ وطالب هذا الفن: يجد نماذج من علم الحديث التطبيقي.

وبهذا يتحقق «الدفاع عن السنة المطهرة »، وتعم الفائدة لهذه السلسلة التي تنشرها مجلة «التوحيد الغراء» منذ أكثر من أربعين عامًا بفضل الله وحده، ثم بتوفيق الله وحفظه للقائمين على تحرير المجلة وإخلاصهم- أحسبهم كذلك ولا أزكي على الله أحدًا، والله أسأل أن يرحم من مات منا من أسرة تحرير مجلتنا «مجلة التوحيد»، ويجعل ما أخرجوه للدنيا في كل شهر علمًا نافعًا متقبلاً لا ينقطع به عملهم بعد موتهم.

والى القارئ الكريم: بيان متن الحديث الذي جاءت به القصة، ثم تخريجه، ثم تحقيقه، ثم الاستنتاجات العلمية الحديثية.



#### ثانيا: المأن:

رُوِيَ عن عليَ بن أبي طالب رضي، قال: لما كان أولُ ليلة من رمضانَ قامَ رسولُ الله صلى كان أولُ ليلة من رمضانَ قامَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم وأثنى عَلَى الله وقالَ: «أيها الثناسُ قد كفاكم الله عدوكم من الجنْ، ووَعَدَكُمُ الإجَابَة وقالَ: «أَدَّشُولُ لَنَّحَتُ لَكُّ مُريد سَبْعَة مِنَ الْلائكة فليس بِمَحُلُولِ مريد سَبْعَة مِنَ الْلائكة فليس بِمَحُلُولِ حَتَى يَنْقَضِي شَهْرُ رَمَضَانَ، ألا وأبوابُ الشَّاءِ مُفْتَحَة مِنْ أولِ ليلة مِنْهُ إلى آخر ليلة منه، ألا والدعاءُ فيه مَقْبُولُ، حَتَى الدا كَانَ أولُ ليلة مِن الْعَشَرِ شَمْ وشدً المُنزر، ليلة مِن بَيْتِهُ واعْتَكَفَهُنَّ، وَأَحْيا اللَيْلُ. وَلَا يعنى شدُ المُنزرِ؟ قالَ: كَانَ يَعْتَزِلُ قَلْنَا عَنْهَنَ»، وَاحْيا اللَيْلُ. قلنا؛ وما يعنى شدُ المُنزرِ؟ قالَ: كَانَ يَعْتَزِلُ قلناء فيهن»، اهـ.

#### ثالثاء التخريج:

الحديث أخرجه الإمام الحافظ أبو القاسم السماعيل بن محمد بن الفضل التيمي الأصبهاني الملقب بقوام السنة (١٤٥٧هـ- ١٨٥٥هـ) في كتابه «الترغيب والترهيب» (٢٨٦/٢) ح(١٨٣٦) قال: حدثنا سليمان إبراهيم إملاء، حدثنا محمد بن يوسف الهمداني، حدثنا الفضل بن الفضل الكندي، حدثنا محمد بن سهل العطار، قال: حدثني عبد الله بن محمد البلوي، حدثني إبراهيم بن عبيد الله بن العلاء، عن زيد بن الحسين، عن أبيه، عن العلاء، عن زيد بن الحسين، عن أبيه، عن أبيه، عن أول ليلة من رمضان قام رسول الله صلى الله عليه وسلم....، الحديث.

#### رابعا: التحقيق:

هذا الحديث لا يصح: وفيه: محمد بن سهل العطار:

- قال الإمام الحافظ أبو بكر أحمد بن علي الخطيب البغدادي المتوفى سنة 377 هـ هو في كتابه «تاريخ بغداد» (٢٨٣٢/٣١٤/٥)؛ محمد بن سهل بن عبد الرحمن أبو عبد الله العطار؛ حدث عن عبد الله بن محمد البلوي وآخرين. ثم قال؛

أ- أخبرنا أحمد بن محمد بن غالب قال:

قال الدار قطني: محمد بن سهل العطار كان ممن يضع الحديث.

ب- وقال: أخبرني أبو القاسم الأزهري قال: قال لنا أبو الحسن الدار قطني: محمد بن سهل العطار متروك.

جـ- سمعت أبا محمد الحسن بن محمد الخلال يقول: «كان محمد بن سهل العطار يضع الحديث».

۲- قال الإمام الذهبي في «الميزان» (۲۵۳/۵۷۲/۳): محمد بن سهل العطار من شيوخ أبي بكر الشافعي اتهموه بوضع الحديث، قال الدار قطني: ممن يضع الحديث. ثم قال: روى عن طائضة لا يعرفون». اهد.

٣- نقل الحافظ ابن حجر في «اللسان» (١١٩/٥) (٧٤٦٠/٦٧٥) ما ذكره الإمام الذهبي في «الميزان»، ثم قال أبو أحمد الحاكم: «محمد بن سهل العطار كذاب». اهـ.

ثم ذكر أن الخلال قال: «كان محمد بن سهل العطار يضع الحديث». اهـ.

وعلة أخرى: عبد الله بن محمد البلوي: 1- قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٤٥٥٨/٤٩١/٢): «عبدالله بن محمد البلوي قال الدار قطني: يضع الحديث».

تم قـال الإمـام الذهبي: «روى عنه أبو عوانة في «صحيحه» في الاستسقاء خبرًا موضوعًا». اهـ.

٢- فأقره الحافظ ابن حجر في «اللسان (١٦/٣) (٤١٦/٥)، وقال: «وهو صاحب رحلة الشافعي طولها ونمقها، وغالب ما فيها مختلق». اهـ.

٣- وعلة ثالثة: إبراهيم بن عبد الله بن العلاء شيخ عبد الله بن محمد البلوي:قال الإمام الذهبي في «الميزان» (١٢٠/١٣٩/١): قد روى عنه أئمة، قال النسائي. «ليس بثقة». اهـ. وأقـره الحافظ ابن حجر في «اللسان» (١٩٠/٦٣/١).

٤- وقوع تصحيف في سند هذا الحديث،



ويحسبه من لا دراية له بهذا الفن هيئًا، ولكنه عند من الحديث صناعته عظيم، ولذلك قال الإمام السيوطي في «التدريب الراوي، (١٩٣/٢) النوع (٣٥): «معرفة المصحف هو في جليل مهم، وإنما يحققه الحدَّاق من الحفاظ والدار قطني منهم،.

والتصحيف الأول وقع في هذا الحديث في الراوي «سليمان بن إبراهيم» شيخ الإمام الأصبهاني صُحُف إلى حدثنا اسليمان إبراهيم»، ووقع هذا التصحيف في كتاب «الترغيب والترهيب» للإمام الأصبهاني ط دار الحديث- القاهرة في سند هذا الحديث، وبالبحث وجدنا له (٨٦) حديث في «الترغيب والترهيب، للإمام الأصبهاني يقول: أخبرنا «سليمان بن إبراهيم، ذكره الإمام الذهبي في "تذكرة الحفاظ، ترجمه (١٠٣١) وقال: «سليمان بعد إبراهيم بن محمد بن سليمان الحافظ الإمام محدث أصبهان، وحدث عنه إسماعيل بن محمد بن الفضل التيمي الأصبهاني،. اه.

والتصحيف الثاني في هذا السند كذلك وقع في الراوي إبراهيم بن عبد الله بن العلاء صُحف إلى: حدثني إبراهيم بن عبيد الله بن العلاء».

والتصحيف الثالث في هذا السند كذلك وقع في الراوي «زيد بن على عن أبيه عن جده إلى عن على بن أبي طالب، صُحُف إلى: «زيد بن الحسين عن أبيه عن جده عن على بن أبي طالب».

يتبين ذلك من «تهذيب الكمال» (٢١٠٢/٤٧٧/٦) للإمام المزي قال: «زيد بن على بن الحسين بن على بن أبى طالب، روى عن أبيه على بن الحسين زين العابدين

#### خامساء الاستثناج:

١- نستنتج من التحقيق أن هذا مسلسل بالعلل من «وضَّاع يضع الحديث كذاب»،

وآخـر «يضع الحـديث»، وثـالث: «ليس بشيء ، ،

وبتطبيق هـذا الاستنتاج على حـدُ «الموضوع» وهو ما ذكرناه أنضًا في صدر هذا البحث «الطعن بكذب الراوي في الحديث النبوي هو الموضوع»، نجده ينطبق عليه تمام الانطباق، وأنه كذب مختلق مصنوع منسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم، ورتبته شر الضعيف وأقبحه.

حكم روايته: محرم روايته في أي معنى كان، سواء الأحكام أو القصص والترغيب

٧- ومن الكذب المنسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم: «أن الله وكله بكل شيطان مريد بسبعة أملاك إذا دخل شهر رمضان صفدوه، يعني شدوه وأوثقوه، وقيدوه وسلسلوه بالسلاسل والأغلال، فلا يُحل حتى ينقضي شهر رمضان ،. فلا يصح، ولو مَلَكُ واحد موكل بالتصفيد.

٣- أما تصفيد الشياطين فهو صحيح ثابت كما في الحديث المتفق عليه والذي أخرجه الإمام البخاري في "صحيحه" والإمام مسلم في "صحيحه" ) من حديث الصحابي الجليل أبى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إذا جاءَ رَمضَانِ فُتحت أبوابُ الجِنَّةُ، وغُلَقَتُ أبوابُ النّار، وصُفدت الشياطينُ،. واللفظ لسلم، ولفظ البخاري: «إذا دَخَلَ شهرُ رمضانَ، فتحت أبواب السماء، وغُلقت أبواب جهنم، وسُلسلت الشياطين ..

٤- أما عن العمل في العشر الأواخر من رمضان، فقد ثبت في الحديث المتفق عليه والندى أخرجه الإمنام البخاري ي (۲۰۲٤)، ومسلم ي ي «صحیحه» ح (۱۱۷٤) من حدیث أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها قالت: «كان النبي صلى اللَّه عليه وسلم إذا دخل العَشْرُ شد مئزره، وأحياً لَيْلَهُ، وأَيْقَظُ أَهْلَهُ».

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.



# كرر البحار غي بياق هميث الأحاديث الاتصار

- ، مَنْ لَم يُخلَلُ أَصَابِعُهُ بِالمَّاءِ خَلَّلُهَا اللَّهُ بِالنَّارِ يؤم القيامة.

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار، (٢/٧٣) مكتبة الحرم النبوي، «الحديث» رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧) وقال: (طب عن واثلة).

قلت: وطب، ترمز إلى والطبراني في العجم، وهذا تخريج بغير تحقيق، فيتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث صحيح، وهو كما سنيين أنه شديد الضعف.

الحديث: أخرجه الإمام الطبراني في العجم الكبير، (٦٤/٢٢) ح(١٥٦) قال: حدثنا الحسين بن إسحاق، حدثنا شيبان بن فروخ، حدثنا حكيم بن خدام، عن العلاء بن كثير، عن مكحول عن واثلة، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من لم يخلل أصابعه بالماء...، الحديث.

#### ثانيا: التحقيق:

هذا الحديث مسلسل بالعلل: من سقط خفي في الإسناد، وطعن في الرواة وكذاب ومتروك:

العلة الأولى: حكيم بن خذام:

- ١-قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل، (٢٠٣/٢/١): وسمعت أبي يقول: حكيم من خدام متروك الحديث. ثم قال ابن أبي حاتم: روى عن العلاء بن كثير صاحب مكحول. اهـ.
- ١- قال الإمام الحافظ ابن عدى: حدثنا الجنيدي، حدثنا البخاري قال: رحكيم بن خذام منكر الحديث، اهـ.

العلة الثانية: العلاء بن كثير:

- ١- قال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (٥٢٠/٢/٣): «العلاء بن كثير عن مكحول منكر الحديث، اه.
- ٢- قال الإمام الحافظ ابن حبّان في «المجروحين» (۱۸۱/۲): «كان ممن يروى الموضوعات عن الأثبات لا يحل الاحتجاج بما

روى، وإن وافق فيها الثقات،.

- تم بين قاعدة في أوهام الجمع والتضريق فقال: ﴿ وَمِنْ أَصِحَابِنَا مِنْ زَعِمِ أَنْ الْعَلَاءِ بِنَ كَثَيْرِ هو العلاء بن الحارث، وليس كذلك؛ لأن العلاء بن الحارث حضرمي من اليمن، وهذا من موالي بني أمية من أهل الشام، اه.

قلت: وكالهما روى عن مكحول، فهما من طبقه واحدة، مع الاتفاق في اسم الراويين، لذلك قال الحافظ ابن حبان: ﴿ وَمِنْ أَصِحَابِنَا مِنْ زَعِمِ أَنْ العلاء بن كثير هو العلاء بن الحارث. اهـ.

العلة الثالثة: مكحول:

- ا- قال الإمام الذهبي في «الميزان» (١٧٧/٤): «مكحول الدمشقي هو صاحب تدليس، اهـ
- وذكره الحافظ ابن حجر في طبقات المدلسين، (المرتبة الثالثة/٤٧) وقال: «مكحول الشامي لم يسمع من الصحابة إلا عن نفر قليل ووصفه بذلك ابن حبان، اهـ.

قلت: وبالرجوع إلى منهج الحافظ ابن حجر «طبقات المدلسين»، قال: «المرتبة الثالثة: من أكثر من التدليس فلم يحتج الأئمة من أحاديثهم إلا بما صرحوا فيه بالسماع». اهـ.

العلة الرابعة: الإرسال الخفي اصطلاحًا: «أن يَرْوي الراوي عمن لقيه أو عاصره ما لم يسمع

التطبيق (١): قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «المراسيل» (٨٠٠)؛ «سألت أبي عن مكحول عن واثلة؟ فقال: «مكحول لم يسمع من واثلة، دخل عليه،، اهـ. وفي «المراسيل» (٧٩٢)؛ «سمعت أبي يقول: مكحول لم يسمع من معاوية، ودخل على واثلة بن الأسقع». اهـ. وفي «المراسيل» (٨٠٢): ﴿ سمعت أبي يقول: ﴿ لم يسمع مكحول من واثلة بن الأسقع، ولا من أبي ذر،. اهـ. وكذلك في «المراسيل» (٧٨٩).

والله ولى التوهيق.



#### الحقنة في الصيام

المفتي: الشيخ محمد بخيت السؤال

هل الاحتقان بالحقنة المعروفة الآن في العضدين أو الفخذين أو رأس الأليتين مفطر للصائم أم لا؟

#### الحواب

نفيد أنه صرح في متن التنوير وشرحه الدر المختار أن لو ادهن أو اكتحل لا يفطر ولو وجد طعمه في حلقه قال في رد المحتار عليه أي طعم الكحل أو الدهن كما في السراج وكذا لو بزق فواجد لزقه في الأصح بحر قال في النهر لأن الموجود في حلقه أنه داخل من المسام الذي هو خلل البدن والمفطر إنما هو الداخل من المنافذ للاتفاق على أن من اغتسل في ماء لوجد برده في باطنه أن لا

يفطر وإنما كره الإمام الدخول في الماء والتلفف بالثوب المبلول لما فيه من إظهار الضجر في اقامة العبادة.

وبالجملة فالشرط في المفطر أن يصل إلى الجوف وأن يستقر فيه والمراد بذلك أن يدخل إلى الجوف ولا يكون طرفه خارج الجوف ولا متصلا بشيء خارج عن الجوف وأن يكون الوصول إلى الجوف من المنافذ المعتادة لأن المسام ونحوها من المنافذ

التي لم تجر العادة بأن يصل منها شيء إلى الجوف.

ومن ذلك يعلم أن الاحتقان بالحقن المعروف الأن عملها تحت الجلد سواء كان ذلك في العضدين أو رأس الإليتين أو أي موضع من ظاهر البدن غير مفسد للصوم لأن مثل هذه الحقنة لا يصل منها شيء إلى الجوف من المنافذ المعتادة أصلا وعلى فرض الوصول فإنما تصل من المسام فقط وما تصل إليه ليس جوفا ولا في حكم الجوف والله تعالى أعلم

#### الفطر عمدا في رمضان

المفتي الشيخ: حسنين محمد مخلوف السؤال

أرجو الإفادة فيمن قام للسحور فوجد أن

ميعاد السنحور انتهى وحل الفجر؛ فأكل لأنه لأنه لا يمكنه الصيام بدون سحور وأمسك بعد الأكل مباشرة عن كل ما يفطر إلى نهاية اليوم أي إلى الفروب

الجواب

إنه إذا دخل وقت الفجر في رمضان لا يجوز لن وجب عليه الصوم الأكل والشرب والوقاع، ويجب



عليه الإمساك عن كل ذلك، فإذا أكل عامدًا بعد أن حل وقت الفجر فقد فسد صومه، ووجب عليه القضاء والكضارة في مذهب الحنفية وهي حسب الميسور الأن صيام شهرين متتابعين فإن لم يستطع فإطعام ستين مسكينا غداء وعشاء أو فطور وسحور مشبعين أو إعطاء كل مسكين نصف صاع من برأو دقيق أو قيمة ذلك.

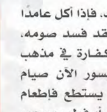
ومن هذا يعلم الجواب عن السؤال حيث كان الحال كما ذكريه والله تعالى أعلم

#### صوم أصحاب الحرف

المفتى: محمد خاطر

من السيد / ع ع م المصري المقيم بالعراق بطلبه المتضمن أن السائل شاب مصري يعمل في بغداد بالعراق، وعندما حل شهر رمضان الماضى نوى الصيام ولم يستطع أن يصوم في أول يوم إلا لغاية الساعة العاشرة صباحا حيث درجة الحرارة مرتفعة جدا هناك. وظروف عمله تحتم عليه أن يكون أمام درجة حرارة ( ٢٤٥ ) درجة وحاول أن يكمل اليوم الأول فلم يستطع كما لم يستطع أن يصوم أي يوم منه بعد ذلك، لأن ظروف عمله والجو الحار الشديد الذي لم يتعود عليه كل هذه العوامل لا تمكنه من صيام شهر رمضان.

> وطلب السيائل بيان الحكم الشرعي في هذا الموضوع، وهل يحل له الإفطار شرعا أم لا وفي حالة إفطاره هل يجب عليه القضاء فقط أم القضياء والكفارة أم الكفارة فقط وفي حالة وجوب الكفارة هل يمكن أن يقوم بها أهله ية مصر، أم يشوم هو بإخراج مبلغ من المال





للفقراء والمساكين في محل إقامته وعمله،

المقرر في فقه الحنفية أن الصحيح المقيم إذا اضطر للعمل في شهر رمضان وغلب على ظنه

بأمارة أو تجربة أو إخبار طبيب حاذق مسلم

مأمون أن صومه يفضى إلى هلاكه أو إصابته

بمرض في جسمه، أو يؤدي إلى ضعفه عن أداء

عمله الذي لا بد له منه لكسب نفقته ونفقة عياله فإن في هذه الحالة يباح له الفطر أخذا

يما استظهره ابن عابدين من إباحة الفطر

للمحترف الذي ليس عنده ما يكفيه وعياله.

ومانص عليه الفقهاء من إباحة الفطر للخباز ونحوه من أرباب الحرف الشاقة والواجب على

هؤلاء العمال إذا أفطروا مع هذه الضرورة أن

يقضوا ما أفطروه من رمضان في أوقات أخرى

لا توجد فيها هذه الضرورة عندهم، فإن

لازمتهم هذه الضرورة إلى أن ماتوا لم يلزمهم

القضاء ولم يجب عليهم الإيصاء بالفدية.

وتطبيقا لذلك ففي الحادثة موضوع السؤال

يجوز شرعا للسائل أن يفطرفي رمضان لعدم استطاعته الصوم لأنه يعتبر من أصحاب

الحرف الشاقة الذين أباح لهم الفقهاء

الافطار، ويجب عليه شرعا قضاء ما أفطره

وماذا يدفع عن اليوم الواحد

ويقوم بالإطعام أو إخراج القيمة بنفسه أو ينيب عنه من يقوم بذلك، فإذا زال عنه العذر بأن عاد إلى العمل في جو يمكنه فيه الصيام وجب عليه شرعا أن يقضى ما أفطره.

ومن هذا يعلم الجواب إذا كان الحال كما ورد بالسؤال.

والله سبحانه وتعالى أعلم

#### الترفيه الرمضان

المفتي الشيخ: عطية صقر.

السوال

#### ما حكم مشاهدة الأفلام وسماع الأغاني في نهار رمضان؟

الحواب

الحكم العام على مشاهدة الأفالام والمسرحيات والمسلسلات، وسماع الأغاني، والمسرحيات والمسلسلات، وسماع الأغاني، أنها إن كانت هذه المشاهدات والمسموعات تحمل كلاما باطلا أو تدعو إلى محرم، أو وسلوكه، أو صرفته عن واجب، أو صاحبها محرم كشرب أو رقص أو اختلاط سافر كانت حراما، سواء أكان ذلك في رمضان أم في غير رمضان. فإن خلت من هذه المحاذيركان الإكثار منها مكروها، ولا بأس بالقليل منها للترويح.

وشهر رمضان له طابع خاص، فهو قائم على صيام النفس عن شهواتها والتدريب على سيطرة العقل على رغباتها، عن الأكل والشرب والشهوة الجنسية، فذلك هو الحد الأدنى للصيام، لا يكتفي به إلا العامة الذين يعملون به إلا العامة الذين يعملون العقاب، مع القناعة بالقليل من المشاب، أما غيرهم

فيحرصون على الكمال في كل العبادات، فيمسكون عن كل شهوات النفس وبخاصة ما حرم الله، كالكذب والغيبة، ويسمو بعضهم في الكمال فيصوم حتى عن الحلال، مقبلا على الطاعة في هذا الشهر بالذات. ليخرج منه صافي النفس والسلوك من الرذائل، متحلاي بالفضائل.

فلا ينبغي أن نضيع فرصة هذا الشهر الذي يضاعف فيه ثواب الطاعة، بصيام نهاره وقيام ليله بالتراويح وقراءة القرآن.

وضياع جزء كبير من الوقت في مشاهدة وسماء أنواء الترفيه خسارة للمؤمن العاقل. وعلى المسئولين جميعا أن يراعوا حرمة هذا الشهر، فيهيئوا الفرصة للصائمين والقائمين أن يتقربوا إلى الله بالطاعات بدل هذا اللهو الذي مللناه طول العام.

ومهما يكن من شيء فإن مشاهدة وسماع هذه الأشياء لا يبطل الصيام إلا إذا حدث أثر جنسي بسببها، ومع عدم البطلان فاتت فرص كثيرة لشغل الوقت بالعبادة وقراءة القرآن وسماع البرامج الدينية، يقول النبي صلى الله عليه وسلم فيما رواه الطبراني "أتاكم رمضان شهر بركة، لم يغشاكم الله فيه فينزل الرحمة ويحط الخطايا ويستجيب فيه الدعاء، ينظر الله إلى تنافسكم فيه ويباهى بكم ملائكته، فأروا تنافسكم فيه ويباهى بكم ملائكته، فأروا

الله من أنفسكم خيرا، فإن الشقي من حرم فيه رحمة الله عز وجل ". فليكن تنافسنا في رمضان في الخير لا في اللهو ولا في الإقبال على الملذات.

مرض الربو مبيح للفطر شرعًا المفتي الشيخ، حسن مأمون السؤال

من السيدة / م و ك قالت إنها مريضة بحساسية



في الدم مثد خمس سنوات، ويأتيها المرض على صورة زكام وانسداد في التنفس صيفا وشتاء وتستعمل نقطا للأنف كالماء، ولا تستطيع التنفس مطلقا بدونها، وفي حالة عدم استعمالها بحدث لها ربو صدري وفي السنوات الأربع الماضية كانت تصوم مع استعمال هذا الدواء.

وسألت هل تستمر في الصيام مع استعمالها لهذه النقط أم أن صيامها غير جائز. وما هو الواجب اتباعة شرعا في هذه الحالة. وهل يجوز لها الصيام مع القدية الجواب

إن مرض السائل الموصوف بالسؤال من الأمراض المبيحة للفطر شرعًا.

واستعمالها هذه النقط يفسد صومها لأنها تدخل من الأنف، والأنف والفم من المنافذ المعروفة التي يفسد الصوم كل ما يدخل الحوف عن طريقهما فالأكل والشرب وإدخال نقط من الأنف تصل للحلق وتتسرب منه إلى الداخل كل ذلك مفسد للصوم لقوله عليه السلام الفطر مما دخل واذا استمرت حالتها كذلك طوال حياتها جازلها أن تفدى بإطعام مسكين عن كل يوم من الأيام التي أفطرتها، وتأخذ حكم الشيخ الفاني الذي لا يستطيع الصيام، وإذا برئت من مرضها وقدرت على الصيام وجب عليها القضاء ولا اعتبار

للفدية التي تكون قد أخرجتها قبل ذلك، لأن شيرط الانتقال من وجوب القضاء إلى الفدية استمرار العجز أو عدم استطاعة الصيام.

والله تعالى أعلم

جواز الفطر للضعيف المريض المفتى الشيخ: حسن مأمون

الجواب

انه يجب الصوم على المكلف القادر عليه رجلا أو امرأة دون ضرر يلحقه أو مشقة ترهقه وقد أباح الشارع للمريض الذي يخاف الضرر على نفسه بزيارة المرض أو تأخر البرء أن يفطر ويقضى عدة ما أفطره من أيام أخر والمراد بخوف الضرر الذي يبيح الفطر هو تيقنه أو غلبة ظنه وذلك بالتجربة الشخصية أو اخبار الطبيب الأمين الذي لا يعرف بالتهاون الديني.

السؤال

بالطلب المقدم من السيدة ك م م المتضمن

انها سيدة ضعيضة ومريضة ولكنها متمسكة

بدينها واذا صامت فقدت الوعى ولأ تشعر

الأ بالماء الذي يسكب عليها لإعبادة وعيها

وطلبت السائلة الافادة عما اذا كان يجوز لها

الفطر شرعا وما هي الكفارة التي تفدى بها

الصيام أن كان يجوز لها الفطر

أما الخوف الناشئ عن مجرد الوهم أو التمثيل فلا يبيح الفطر فاذا كانت السائلة قد تيقنت أو غلب على ظنها بالتجرية الشخصية أو أخدار الطبيب الأمين أن الصوم يزيد مرضها أويضرها جازلها الفطرشرعا على أن تقضى ما فاتها صومه بعد الصحة واذا كان الطبيب قد أخبرها ان مرضها سيستمر طوال حياتها جاز لها أن تفدى باطعام مسكين عن

كل يوم من الأيام التي تفطرها وتأخذ حكم الشيخ الفاني الذي لا يستطيع الصيام فاذا برئت من مرضها وقدرت على الصيام وجب عليها القضاء ولا اعتبار للفدية التي تكون قد اخرجتها قبل ذلك لأنه يشترط لجواز الخلف وهو الفدية دوام العجز عن الصيام أما اذا كان الصوم لا يزيد من مرضها ولا يؤخر برأها وهي تستطيع الصوم بلا جهد ولا مشقة فلا يباح لها الفطر والله أعلم



# صوابط الهبة والهدية الأبناع

رسدن الم الشيخ/ عادل شوشة (فرج الشمورة

The state of the state of



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

تطلق الهبة على الهدية والعطية، والجميع داخل في باب البر والإحسان، والصلة والمعروف.

وقد شرع الله الهبة لما فيها من تأليف القلوب، وتوثيق عرى المحبة بين الناس، خاصة إذا كانت على قريب، أو جار، أو ذي عداوة، فقد تحصل الخصومات، ويقع التنافر والتدابر، وتنقطع صلة الأرحام، فشرع الله الهبة والهدية لتصفية القلوب، وإزالة كل ما يسبب الفرقة بين الناس، ويطهر النفوس من رذيلة البخل والشح والطمع، وتحصيل الأجر والثواب لن فعلها ابتغاء وجه الله تعالى.

...

#### متقوماً.. وأن يكون مملوكاً للواهب. حكم الهبة في مرض الوت:

المريض مرض الموت إذا وهب غيره هبة فحكم هبته كحكم الوصية، فلا تصح لوارث، ولا تصح لغير وارث بأكثر من الثلث إلا بإجازة الورثة لها بعد الموت. وإن وهب في مرض الموت

#### شروط الهبة

يشترط لصحة الهبة ما يلي: أن يكون الواهب جائز التصرف. وأن يكون مختاراً.. وأن يكون مختاراً.. وأن يكون مالكاً للموهوب.. وأن يصدرمنه ما يدل على الهبة. ويشترط في الموهوب: أن يكون موجوداً حقيقة.. وأن يكون مالاً



ثم شفى فالهبة صحيحة.

#### حكم الرجوع في الهدة:

من وهب لغيره هبة فلا يجوز له الرجوع فيها، إلا الوالـد إذا وهـب ولده فله الرجـوع، ويجوز للأب أن يأخذ من مال ولده ما لا يضره ولا يحتاجه. عَن ابْن عُمَر وَابْن عَبَّاس رضي اللَّه عَنْهُمَا يُرْفَعَانَ الحديث قَالَ: لا يُحلُ للرَّجُلُ أَنْ يُعْطَى عَطَيَّةَ ثُمَّ يَرْجِعُ فَيِهَا إِلَّا الْوَالِدُ فَيِمَا يُعطى وَلده. (صحيح: أخرجه أبو داود برقم

#### طريقة توزيع الهبة بين الأبناء:

أمر النبى صلى الله عليه وسلم بالعدل في الهبات التي تعطى للأولاد، كما في حديث النَّعْمَان بُن بشير رضى الله عَنْهُمَا قَال: أعُطاني أبي عَطيَّةً، فقالتُ عَمْرَةُ بِنْتُ رَوَاحِةٍ: لا أرْضَى حَتَى تشهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأتى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: إنى أعطيت ابني من عمرة بنت رواحة عطية، فأمرتني أن أشهدك يا رسول الله، قال: أعطيت سائر ولدك مثل هذا، قال: لا، قال: فاتقوا الله واعدلوا بين أولادكم، قال: فرجع فرد عطيته. (البخاري (٢٥٨٧)).

وفي رواية لسلم: فلا تشهدني إذا فإني لا أشهد على جور. (مسلم (١٦٢٣)).

وفي أخرى عند مسلم: ﴿ أَفْكُلُهُ مُ أَعْطَيْتَ مِثْلُ مَا أَعُطَيْتُهُ؟ قَالَ: لا. قَالَ: فليس يَصْلحُ هَذَا، واني لا أشهد الا على حق، (مسلم (١٦٢٤)). وفي ثالثة عند مسلم: أكل بنيك قد نحلت مثل ما نحلت النعمان؟ قال: لا. قال: فأشهد

عَلَى هَذَا غَيْرِي. ثُمُّ قَالَ: أَيَسُرُكَ أَنْ يَكُونُوا اليك في البرسواء. قال: بلي. قال: فلا إذا. ((nuls) ((1777))

#### أهمية العدل بين الأبناء:

في العدل امتثال لأمر الله تعالى، وفيه تأليف الْقَلُوبِ، وَالْتَفْضِيلَ يُورِثُ الْوَحْشَةَ بَيْنَهُمْ، وَلأَنَّ عدم العدل يفضى إلى العقوق فيقول من حرم أو نقص أبى ظلمنى وفضل أخبى على ونحو ذلك فيتسلل إلى نفسه شيء من الكراهية لأبيه. ومن الناحية الأخرى يرزع الشيطان بذورالشحناء بينه وبين أخيه الآخر الذي أعطى أكثر منه وقد جاءت الشريعة بسدكل طريق يوصل إلى الحقد والشُحْنَاءُ والعداوة والبغضاء بين المسلمين عموما فكيف بالأخ تجاه أخيه وشقيقه.

لنذا أكد العلماء على ضرورة بالعدل بين الأولاد، والسوية بينهم في كل أمور المعاملة. حتى النظرة الحانية، والقبلة العطوف، وذلك تفاديا من التحاسد واشتعال نيران الغيرة والتحاقد بين أبناء البطن الواحدة؛ فقد يحقدون حتى على أبيهم نفسه. والأب مدعو بألا يتعاطى من الأسباب ما يثير شيطان العقوق في نفس أبنائه.

فالواجب على الآباء العدل بين أبنائهم في الأمور الظاهرة المحسوسة التي يعرفها الأبناء ويحسونها حتى في الحب الظاهر، أما إن كان في القلب ميل لأحدهم أكثر من غيره فلا حرج، بشرط ألا يظهر له أثر في العاملة الظاهرة. وما جاءت هذه الأوامر والتوجيهات في الحث



أو كرجل له أولاد عدد منهم يتعلم في الجامعات ويكلف أباه أموالاً طائلة، والآخر يعمل مع والده في الحقل ولا يدخر لنفسه شيئا فيجوز حينئذ أن يعوض هذا الذي يعمل معه بشيء من الهبة حتى يتكافأ مع الآخر، والعلم عند الله تبارك وتعالى. مع الأخر، والعلم عند الله تبارك وتعالى. وعليه إذا أعطى الإنسان أحد أولاده لسبب خاص من حاجة، أو زمانة، أو مرض، أو عجز، أو كثرة أولاد، أو لانشغاله بالعلم ونحوه، فيجوز التخصيص من أجل ذلك، ويحرم ذلك على سبيل الأثرة.

سبحانه: ، والله لا يُحبُ الفساد ، (البقرة:

٢٠٥). ولقول النبي صلى الله عليه وسلم:

انصر أخاك ظالمًا أو مظلومًا، قالوا: يا رسول

الله، هذا نَنْصُرْهُ مظلومًا، فكيف ننْصُرْهُ

طَالِما؟ قَالَ: تَأْخُذُ فَوْقَ يِدِيْهِ. (البخاري

قال الإمام ابن قدامة رحمه الله تعالى: "لو خصى المشتغلين بالعلم من أولاده بوقضه، تحريضًا لهم على طلب العلم، أو ذا الدين دون الفساق، أو المريض أو من له فضل من أجل فضيلته، فلا بأس، وقد دل على صحة هذا أن أبا بكر الصديق- رضى الله عنه- نحل عائشة جذاذ عشرين وسقا دون سائر ولـده، وحديث عمر، أنه كتب: بسم الله الرحمين الرحيم، هذا ما أوصى به عبد اللَّه أمير المؤمنين، إن حدث به حدث، أن ثمغا وصرمة بن الأكوع، والعبد الذي فيه، والمائة سهم التي بخيير، ورقيقه الذي فيه، الذي أطعمه محمد- صلى الله عليه وسلم-بالوادي، تليه حفصة ما عاشت، ثم يليه ذوالرأي من أهلها، أن لا يباع ولا يشترى، ينفقه حيث رأى من السائل والمحروم وذوي القربي، لا حرج على من وليه إن أكل أو آكل أو اشترى رقيقًا منه. (أبو داود (٢٨٧٩)، "قال الأثباني": صحيح وجادة).

وفيه دليل على تخصيص حفصة دون إخوتها وأخواتها. (المغني لابن قدامة (١٩/٦)).

والحمد لله رب العالمين.

على العدل بين الأبناء من رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا لأهمية هذه القضية في مجال التربية، ومنعاً للحسد والتباغض بين الاخوة؛ فقد اتفق الباحثون على أن أشد العوامل إشارة للحسد في نفوس الأطفال هو تفضيل أخ على أخ أو أخت أو العكس، والموازنة بين الواحد والأخر أمام عينيه، أو على مسمع منه.

لهذا كان على الأب المسلم أن يتجنب أسباب التباغض والتحاسد بين أولاده بإقامة العدل بينهم، وتوزيع محبتهم وحنانه عليهم، وإن كان ذلك صعبا في بعض الأحيان للغفلة أو النسيان، أو للميل الفطري إلى الأبن الأصغر مثلاً، أو إلى المطيع منهم، ولكن لابد للوالد أن يلاحظ ذلك من نفسه، وأن ينتبه له؛ فإنَّ الأطفال يحسون ذلك ويعونه، ويدركون مظاهر التضريق في العاملة، فإن لم يتدارك الوالـد تحسين الوضـع، ورد الأمور إلى نصابها في إقامة العدل بينهم: فإن الولد المظلوم ريما نهج السلوك العدواني مع إخوانه انتقاماً لنفسه، أو ربما أثر ذلك عليه وسبب له ضعفافي التحكم في إفرازاته إلى غير ذلك من مظاهر سوء التوافق النفسي الذي يمكن أن يصاب به الطفل المنبوذ.

حالات يجوز فيها التفضيل بين الأولاد في الهبات:

قد تكون هناك في بعض الأحيان عوارض تحمل على التمييز بين الأولاد في الهبة وايشار بعضهم بشيء دون الآخرين، فمن ذلك مثلا: رجل له أولاد منهم ولد زمن (أي مريض مرضًا مستديمًا)؛ فأشر هذا الولد بشيء من الهبة عن إخوانه، فله ذلك، والله أعله.

كذلك رجل له ولدان أحدهما بارراشد تقي والآخر فاجر شقي غوي؛ الأول ينفق أمواله في أعمال البروالخير والطاعات، والثاني ينفق أمواله في أعمال الخنا والزنا والخمر والفواحش؛ فأشر الأول بشيء من الهبة دون غيره، فله ذلك؛ لقول الله تبارك وتعالى: " وتعالى: " وتعالى: " وتعالى الإثم والغدوان والثقوا الله إن الله بن المائدة: ٢)، ولقوله الله إن





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله. وبعد:

- والصوم هو أحد أركان الأسلام الخمسة التي فرضها الله على أهل الاسلام كما جاء في الحديث الصحيح عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وأقام الصلاة وايتاء الزكاة، وجع البيت، وصوم رمضان، متفق عليه، وقد فرض الصوم في السنة الثانية من الهجرة.

والصوم لغة: هو الإمساك والامتناع، وفي الشرع ترك المفطرات الحسية من شهوتي البطن والفرج من طلوع الفجر إلى غروب الشمس بنية التعبد لله سبحانه وتعالى: يقول تعالى «وَكُوا وَأَنْرُوا حَيِّ يَنَيِّنُ لَكُو الْخَيْطُ الْأَيْفُ مِنَ الْخَيْطُ الْأَسْوَمِ مِنَ الْفَيْطُ الْأَسْوَمِ مِنَ الْفَيْطُ الْأَسْوَمِ مِنَ الْفَيْطُ الْأَيْفُ مِنَ الْفَيْطُ الْأَسْوَمِ مِنَ الْفَيْطُ الْمُسْوَمِ مِنْ الْفَيْمُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ

- وليس المقصود من الصوم تهذيب الصائمين

بالجوع والعطش، وإنما المقصود طاعة الله وتعظيم حرماته، وجهاد النفس، وتعويدها على الالتزام بأوامر الله، والصبر على الطاعة، فليس المقصود مجرد ترك الطعام والشراب وسائر المفطرات. ولذلك صح الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم: من لم يدع قول الزور والعمل به فليس لله حاجة في أمر يدع طعامه وشرابه .. (رواد البخاري).

وفي البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث. ولا يصخب. فإن سابه أحد أو قاتله فليقل: إني صائم.

- ولذلك يجب أن تصوم جوارح العبد عن المعاصي. فيصوم المسان عن اللغو والكذب والفاحش من القول والغيبة والنميمة والوقوع في أعرافهم الناس، وتصوم العين من النظر إلى الحرام، أو النظر إلى الصور الخليعة، ومشاهدة الأهلام والمسلسلات والفوازير، وكذلك ينبغي أن تصوم الأذن عن سماع اللغو من الكلام كالغناء ونحوه، أو التجسس على عباد الله، والتصنت على أحاديثهم وأخبارهم، ولذلك ورد عن جابر بن عبد الله رضي الله عنها: إذا صمت فليصم سمعك وبصرك ولسانك، ودع أذى الجار، ولا يكن يوم صومك ويوم فطرك سواء».

والعبادات في الأسلام ليست طقوساً تؤدى دون هدف أو معرف، وإنما لكل عبادة هدف تدعو إليه، ونتيجة توصل إليها، فشهادة التوحيد

ق معصية الله لما في ذلك من سخطه عزوجل، كذلك هو يصبر على ما يصيبه من ألم الجوع والعطش وضعف النفس والبدن، فإذا كان المرء يترك ما أحله الله طاعة لله فالأولى به والأجدر أن يترك ما حرم الله عليه، ويكون ذلك أيسر عليه، وأهون على نفسه، يقول تعالى: والله لا يصيبهم ظما ولا نصب ولا مخمصة في سبيل الله (التوبة: ١٢٠).

أي المسلم- يصبر نفسه له على عدم الوقوع

ولحكمة يعلمها الله سبحانه بعد أن ذكر أحكام الصيام في سورة البقرة ختم الحديث عن الصيام بقوله سبحانه وتعالى: وَلاَ مَا كُلُوا المَوْلِكُمُ مِنْكُمُ الْبَيْلِ وَتُدَلُّوا بِهَا إِلَى لَلْكُمُ الْمُلْكِلِ وَلَمْدُوا بِهَا إِلَى لَلْمُعْلَى الله الله الله بترك المباحات. ثم يقع في المحرمات وأكل أموال الناس بالباطل.

- وشهر رمضان فرصة للتوبة والإنابة والرجوع إلى الله عز وجل وفرصة للتنافس في عمل الخير والاجتهاد في أنواع العبادة من صلاة النافلة وقراءة القرآن، والإكثار من النكر والاستغفار، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والدعوة إلى الله. ومواساة الفقير والمسكين والتوسعة عليهم، فالله سبحانه ينظر إلى تنافس العباد في عمل الخير في هذا الشهر ويضاعف ثواب تلك الأعمال للصائمين. وفي حديث الإمام مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الصلوات الخمس، والجمعة إلى الجمعة، ورمضان إلى رمضان، مكفرات لا بينهن؛ إذا اجتنبت الكبائر،

فالواجب على المسلم أن يصوم هذا الشهر مؤمنًا بفرضيته محتسبًا لأجر صومه عند الله، فالمسلم لا يصوم رياءً أو سمعة أو تقليدًا للأهل، أو عادة، بل يصوم عبادة وقربة إلى الله؛ ففي الحديث: «من صام رمضان إيمانًا واحتساباً غفر له ما تقدم من ذنبه...» (البخاري ومسلم).

تقبل الله منا ومنكم صالح الأعمال، وصلى الله على نبينا محمد وآله وأصحابه أجمعين. معناها إفراد الله تعالى بالعبادة والوحدانية، فحين ينطق المرء بكلمة التوحد لا إله إلا الله فهو ينضي الألوهية عن كل ما سوى الله ويثبتها لله وحده سبحانه وتعالى.

والصلاة هدفها وصل الإنسان بربه ركنه عن اتيان الفاحشة والمنكر، والزكاة يُقصد منها تطهير نفس صاحب المال من البخل والشح، وتزكية المال وتنميته.

ويأتي الصوم ليعلم الإنسان دروسًا في تقوى الله عز وجل، ومراقبته في السر والعلن، وإخلاص العمل له سبحانه، يقول تعالى: وأَنْهُمُ الْهِيْنَ مَامَوْا كُيْنَ عَلَيْكُمُ الْهِيْنَامُ كَمَا كُنْ عَلَيْكُمُ الْهِيْنَامُ كَمَا (البقرة:١٨٣). وفي ختام الحديث عن الصيام يقول تعالى: «كَنْهُنْ فَيْنَامُ المَديث عن الصيام يقول تعالى: «كَنْهُنْ فَيْنَامُ المَديث عن الصيام يقول تعالى: «كَنْهُنْ فَيْنَامُ المَديث اللهِ يقالِينَا اللهِ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهِ وَلَا لَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلِهُ اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهُ

فالصائم يراقب ربه في سره وجهره. فربما دخل الإنسان بيته فأغلق عليه بابه فأكل وشرب وجامع زوجته دون أن يراه أحد من الناس، ولكنه لما علم أن الله يراقبه ويراه امتنع عن كل ذلك؛ طلبًا لرضا الله، وتجنبًا لسخطه، ورجاء ما عنده الله سبحانه وتعالى، وفي الحديث الصحيح: حكل عمل ابن آدم له إلا الصوم فإنه لي وأنا أجزي به، (رواه البخاري ومسلم).

وتقوى الله هدف الصيام الأول هي التي تحرس قلب الصائم عن الوقوع في المعاصي: لأن أهل التقوى والايمان يعلمون مقام المتقين عند الله وما أعد لأهلها من الجزاء في الدنيا والأخرة، فبالتقوى ينال المرء ولاية الله. أي يصبح المرء ولياً لله يتولاه الله برعايته وتأييده وتوفيقه، يقول تعالى: وألا إن أولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون ١٢ الذين المنوا وكانوا يتقون ١٢ لهم البشرى في الحياة الدنيا وفي الأخرة، (يونس: ٢١-٢٤). فلما علم أهل الإيمان ذلك كان صومهم أداة من أدوات التقوى وطريقاً يوصلهم إليها.

- ويتعلم المسلم من الصيام الصبر على طاعة الله حين يمثل أمره بالامتناع عما أحله الله؛ لأن في ذلك ورضا لله سبحانه وتعالى، وهو-





الحمد لله وحده، وأصلي وأسلم على من لا نبي بعده سيدنا محمد صلى الله عليه وآله وسلم.

وبعدُ، فإن من أعظم آلاء الله على عباده، ما شرع لهم من العبادات العظيمة، والمواسم الكريمة التي بها تزكو نفوسهم، وتمتلئ خيراً وصلاحاً، وبركة ونماء، وتشع نوراً وضياء، وتتلألاً إشراقاً وصفاء.

وإن من أجل هذه المناسبات زمنًا، وأعظمها قدراً، وأبعدها أشراً؛ ما منَّ اللَّه به على أمة الإسلام شهر رمضان، شهر مضاعفة الحسنات، ورفعة الدرجات ومغفرة الذنوب والسيئات، وإقالة العثرات، «فيه تُفتح أبواب الجنة، وتغلق أبواب النار، وتصفد الشياطين ومردة الجن، وينادي مناد كل لليلة؛ يا باغي الخير أقبل، ويا باغي الشر أقصر، ولله عتقاء من النار، وذلك كل ليلة». (صحيح الجامع؛ ٧٥٩).

وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يوصي باغتنام مثل هذه الفرص التي هي أغلى من كل نفيس أن يتعرض فيها العبد لنفحات الله عز وجل. قال صلى الله عليه وسلم: «افعلوا الخير دهركم؟ وتعرضوا لنفحات رحمة الله، فإن لله نفحات من رحمته يصيب بها من يشاء من عباده، وسلوا الله أن يستر عوراتكم، ويؤمن روعاتكم». (الصحيحة: ١٨٩٠).

فحري بالمسلمين جميعًا أن يستجمعوا





.(7.0

وقال عز وجل: ﴿إِنَّ الْأَبْسِرَارَ لَفِّي نعيمٍ ﴾ (الانفطار:١٣)، وقال عز وجل: ﴿ لَا إِنَّ كُنْتُ الأَبْرَارِ لَفِي عِلْتِينَ ﴿ ﴿ وَمَا أَدُرِيكَ مَا عِلْتُونَ ﴿ ١٠ كُلَتُ مَرَقُعُ اللَّهُ يَعَبُدُهُ الْلَقَوُنَ ١٠ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمِ ١٠٠ عَلَى ٱلأَرْآبِكِ يَنْظُرُونَ ﴿ ﴾ تَعْرِفُ فِي وُجُوهِهِمْ نَضْرَةَ ٱلنَّعِيمِ 🕦 يُسْفُونَ مِن رِّحِيقِ مَّخْتُومِ 🕧 خِتَنْمُهُ مِسْكَ وَفِي دَّلِكَ فَلْيَتَنَافِسِ ٱلْمُنْتَقِسُونَ (٢) وَمِرَاجُهُ مِن تَسْنِيعِ مَنَا تَشِرُتُ مِنَا ٱلْمُقَرِّقُونَ ، (المطففين: ١٨-٢٨). والأبرار هم الذين جمعوا بين العقيدة الصحيحة والعمل الصالح. قال الله تعالى: وَلَيْسَ الْفِرَ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ ٱلْبَرِّ مَنْ ءَامَنَ بَاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرَ وَٱلْمُلَتِيكَ فَي وَٱلْكِنْبِ وَٱلنَّبِيْنَ وَمَاتَى ٱلْمَالُ عَلَى خُبِّهِ دُوى الشريف واليتنعى والمستكين وأبن السبيل وَٱلسَّابِلِينَ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَأَضَامَرُ ٱلصَّلَوْةَ وَمَاتَى ٱلزَّكُوٰةَ

الفرصة، فكم من مؤمل أنه تسلمه الأيام الى رمضان لتكون له به الخطوة فقعد به الأجل عند بلوغ الأمل. فقد بكي أحد الصالحين عند موته، فلما سُئل؟ قال: وإنما أبكي على أن يصوم الصائمون لله ولست فيهم، ويصلى المصلون ولست فيهم ،. فاستشعر هذا-أخي- ولا تستكثر عليك هذا التصور، فكم غيّب الموت من صاحب، ووارى الثرى من حبيب، فاحزم أمرك وسارع في الخيرات ونافس في الطاعات امتثالا لأمر مولاك عز وجل: ﴿ فَأَسْتُنُّوا ٱلْخَبْرَاتُ أَيْنَ مَا تُكُونُوا بَأْتِ مِكُمُّ اللَّهُ جَمِيتُ ۚ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ فر (البقرة: ١٤٨).

ومدح الله أهل السبق في الخيرات. فقال عز وجل: ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا آتُوا وُقَلُوبُهُمْ وَجِلَّهُ أَنْهُمْ إِلَى رَبِّهُمْ رَاحِفُونَ ٦٠ أَوْلَئْكَ يُسَارِعُونَ في الْخَيْرَاتُ وَهُمْ لَهَا سَابِقُونَ، (الْمُومنون:

وقال عزوجل: ﴿ وَمِنْهُم مُقْتَصِدُ وَمِنْهُمْ سَابِقُ بالخيرات بإذن الله ذلك هو الفضل الكبير، (فاطر: ٣٢)، وقد حثّ رسول الله صلى الله عليه وسلم على علو الهمة. فقال صلى الله عليه وسلم: (إن في الحنة مائة درجة أعدها الله للمجاهدين في سبيل الله، ما بين درجتين كما بين السماء والأرض، فإذا سألتم الله فاسألوه الفردوس؟ فإنه أوسط الجنة وأعلى الجنَّة، وفوقه عرش الرحمن، ومنه تفجّر أنهار الجنة، (البخاري:

فعلو الهمة: هو الذي يُبلغ الإنسان ما يريد من الكمال والمجد والسؤدد والرفعة، وشهر رمضان فرصة لعلو الهمة لأعمال البر، وقد مدح الله أهل البر، فقال عز وجل: ﴿ لَكُنَّ الَّذِينَ اتَّقُوا رَبُّهُمْ لَهُمْ جَنَّاتُ تَجْرِي مِن تَجْتَهَا الأَنْهَارُ خِالدينَ فِيهَا نُزَلًا مُنْ عند الله وَمَا عِنْدُ اللَّهِ خَيْرُ لَلأَبْرَارِ ، (آل عمران: ١٩٨)، وقال سبحانه: «إنَّ الأَبْرَارُ بِشُرِّيُونَ من كأس كان مزاجها كافورًا ٥ عَيْمًا يُشَرِّبُ بِهَا عِبَادُ اللَّهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيرًا ، (الإنسان:



.(4.4.

وقال صلى الله عليه وسلم: «إنّ الدعاء ينفعُ مما نزل ومما لم ينزل، فعليكم عباد الله بالدعاء .. (صحيح الترغيب: ١٦٣٤). وقال صلى الله عليه وسلم: «لا يردُ القضاء

وقال صلى الله عليه وسلم: «لا يردُ القضاء إلا الدعاء، ولا يزيد في العُمر إلا البر». (صحيح الجامع: ٧٦٨٧).

#### ومنها: المحافظة على الصلوات في جماعة، وإدراك تكبيرة الإحرام:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "من صلى الله أربعين يوماً في جماعة، يدرك التكبيرة الأولى، كتب له براءتان: براءة من النار، وبراءة من النفاق. (صحيح الجامع: ١٣٦٥).

#### ومنها: جلوس المرء في مصلاه بعد صلاة الصبح وصلاة العصر:

عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "من صلى السبح في جماعة، ثم قعد يذكر الله حتى تطلع الشمس، ثم صلى ركعتين كانت له كأجر حجة وعمرة. قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "تامة، تامة، تامة، تامة، الترغيب: ٤٢٤).

وقال صلى الله عليه وسلم: «لأن أقعد مع قوم يذكرون الله، من صلاة الغداة حتى تطلع الشمس، أحب إلي من أن أعتق أربعة من ولد إسماعيل، ولأن أقعد مع قوم يذكرون الله من صلاة العصر إلى أن تغرب الشمس، أحب إلي من أن أعتق أربعة ». (صحيح الترغيب: 250).

#### ومنها: صلاة الضحى:

عن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت:

«كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلى
الضحى أربعاً، ويزيدُ ما شاء، (رواه مسلم:).
وقال صلى الله عليه وسلم: «من صلى
الضحى أربعاً، وقبل الأولى أربعاً، بني له بيت
في الجنة، (صحيح الجامع: ١٣٤٠). والمراد
ب(الأولى) يعنى: قبل المظهر.

وَٱلْمُوفُونَ مِنْهُ يَعِمْ إِذَا عَنْهُدُواْ وَٱلصَّامِينَ فِي ٱلْبَالْسَاءِ وَالْمُنَوِّدُ وَعِينَ أَلْبَالِي ٱلْنِّيْكَ ٱلَّذِينَ صَنَفُواْ وَأَنْلِيكَ مُمُ الْلُنَتُونَ » (البقرة: ۱۷۷)، وقد أمر الله سبحانه بالتعاون على البر والتقوى فقال: «وتعاونوا على البر والتقوى» (المائدة: ۲)، وامتثالاً لأمر الله عز وجل نذكر ببعض أعمال البرف شهر رمضان شهر الصبر والبركات.

#### منها: الجود وفعل المعروف:

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «كانَ رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم أَجُودُ النّاسِ وَكَانَ أَجُودُ النّاسِ وَكَانَ أَجُودُ مَا يَكُونَ فِي رَمَضَانَ حَينَ يَلْقَاهُ جَبْرِيلُ عليه السلام، وَكَانَ جَبْرِيلُ يَلْقَاهُ فِي كَلْ لَيْلَةٍ مِنْ رَمَضَانَ، فَيُدَارِسُهُ الْقُرْآنَ، فَيُدَارِسُهُ الْقُرْآنَ، فَلْرَسُولُ اللّهِ صلى الله عليه وسلم أَجُودُ بِالْخَيْرِ مِنَ الرّبِحِ اللّهِ عليه وسلم أَجُودُ بِالْخَيْرِ مِنَ الرّبِحِ اللّهِ سَلَمَ اللهُ عليه وسلم أَجُودُ صحيح البخاري: ٣٥٥٤ واللفظ له، ومسلم: صحيح البخاري: ٣٥٥٤ واللفظ له، ومسلم:

#### ومنها: صلاة القيام:

قَالِ رسولِ الله صلى الله عليه وسلم: «مَنْ قَامُ رَمْضَانَ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا غُضْرَ لَهُ مَا تَقَدُّم مَنْ ذَنْبِه ». (متفق عليه: البخاري: ٣٧، ومسلم: ٧٥٩).

وقال صلى الله عليه وسلم: «إنَّ الرجل إذا صلَّى مع الإمام حتى ينصرف كُتب له قيام ليلة». (صحيح الجامع: ١٦١٥).

#### ومنها: تلاوة القرآن:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «اقرؤوا القرآن، فإنه يأتي يوم القيامة شفيعاً لأصحابه». (مسلم: ٨٠٤).

وقال صلى الله عليه وسلم: «من قرأ حرفًا من كتاب الله فله حسنة، والحسنة بعشر أمثالها، لا أقول: الم حرف، ولكن: ألف حرف، ولام حرف، وميم حرف، (صحيح الترغيب:

#### ومنها: الدعاء:

قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ: «ثَلَاثُ دَعُواتٍ مُستَجَابَاتَ: دَعُوةَ الْصَائَمِ، وَدَعُوةَ الْطَلُومُ، أو دَعُوةَ الْسَافُرِي. (صحيح الْجَامِع:



#### فموبقُ رقبته، ومبتاعُ نفسه في عتق رقبته، (صحيح الترغيب: ٨٦٦). وحسبنا قول الله عز وجل: وفن تَنَالُوا البر حتى تُنفِقُوا مِمَا تُحبُونَ وَمَا تُنفِقُوا من شيء قانَ الله به عليم، (آل عمران:

مِنْ شَيْءِ قَانُ اللّٰه بِهِ عَلَيْمٍ، (آل عمران: ٩٢) قَالَ الشيخ السعدي: يعني: لن تناثوا وتدركوا البر، الذي هـو: اسم جامع للخيرات، وهـو الطريق الموصل إلى الجنّة، حتى تنفقوا مما تحبون، من أطيب أموالكم وأزكاها.

وعن كعب بن عجرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم

قال له: "يا كعب بن عجرة: الصلاة

قربان، والصيام جُنة، والصدقة تطفئ الخطيئة كما يطفئ الماء النار، يا كعب

بن عجرة: الناسُ غاديان: فبائعُ نفسه

فإن النفقة من الطيب المحبوب للنفوس من أكبر الأدلية على سماحة النفس، واتصافها بمكارم الأخلاق، ورحمتها، ورقتها، ومن أول الدلائل على محبة الله وتقديم محبته على محبة الأموال، التي حبلة النفوس على قوة التعلق بها، فمن أشر محبة الله على محبة نفسه فقد بلغ الذروة العليا من الكمال، وكذلك من أنفق من الطيبات، وأحسن إلى عباد الله، أحسن الله إليه ووفقه أعمالاً وأخلاقاً، وسيجزيه في الدنيا بالخلف العاجل، وفي سيجزيه في الدنيا بالخلف العاجل، وفي الأخرة بالنعيم الأجل). (تيسر الكريم الرحمن الرحمن المروبة).

فعلى المسلم أن يسعى في أعمال البر سعياً محتسباً لله تعالى؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "صنائع المعروف تقي مصارع المسوء، والآفات، والهلكات، وأهل المعروف في الدنيا أهل المعروف في الأخرة،. (صحيح الجامع: ٣٧٩٥).

اللهم اجعلنا من أهل المعروف في الدنيا والآخرة، وحبُب إلينا أعمال البر وأعنا عليها.

#### ومنها: عمرة في رمضان:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «عُمرة في رمضان تعدل حجة». (صحيح الجامع: ٤٠٩٧).

وقال صلى عليه وسلم: "عُمُرة في رمضان كحجة معي". (صحيح الجامع: ٤٠٩٨).

#### ومنها: تفطير صائم:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « مَن فَطّر صائماً كان له مثل أجره، غير أنه لا ينقُصُ أجر الصائم شيئاً » (صحيح الجامع: ٦٤١٥).

#### ومنها: أعمال إذا اجتمعن في امرى إلا دخل الجنة:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من أصبح منكم اليوم صائماً؟» فقال أبو بكر أنا، فقال: «من أطعم منكم اليوم مسكيناً؟ فقال: «من أطعم منكم اليوم تبع منكم اليوم جنازة؟ فقال أبو بكر: أنا. فقال: «من عاد منكم اليوم مريضاً؟ فقال أبو بكر: أنا. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما اجتمعن في امرى إلا دخل الجنة » (مسلم: ١٠٢٨).

وعن أبي مالك الأشعري رضي الله عنه عند النبي صلى الله عليه وسلم قال: "إن في الجنة غرفاً يُرى ظاهرها من باطنها، وباطنها من ظاهرها، أعدها الله تعالى لمن أطعم الطعام، وأفشي السلام، وتابع الصيام، وصلى بالليل والناس نيام». (صحيح الترغيب: ٨٦٨).

وقال صلى الله عليه وسلم لعاذ رضي الله عنه: «ألا أدلك على أبواب الخير»؟ قلت: بلى يا رسول الله. قال: «الصوم جُنّة، والصدقة تطفى الخطيئة كما يطفى الماء النار». (صحيح الترغيب: ۸۷۲).

وقال صلى الله عليه وسلم: «الصدقة تُطفئ غضب الرب، وصلة الرحم تزيدُ في العمر، وفعل المعروف يقي مصارع السوء، (صحيح الحامع: ٣٧٦٠).





الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسول الله المبعوث رحمة للعالمين.
أما بعد، فقد بينت أخي الكريم في المقال السابق دور السياق في إيثار وصف "الشديد"
دون غيره من أوصاف العذاب، أسأل الله لي ولك السلامة من كل سوء. وسُقنا على ذلك
أمثلة تحليلية. وفي هذا المقال بعون الله وتوفيقه نتناول وصف "العظيم".

الوصف الثالث: «عظيم»:

ورد هذا الوصف خمس عشرة مرة، ثلاث عشرة فيها في علذاب الأخرة، وثنتان محتملتان لعذاب الدنيا والآخرة. ووقعت جميعها فاصلة.

ومعنى (عظم) في اللغة كبر، فالعظم من (عظم)، وعُظم الرجل: خشبة بلا أنساع. وعظم الشيء: أصله: كَبُر عظمه. ثم استُعير لكل كبير، فأجرى مجراه محسوسًا كان أو معقولاً، عينًا كان أو معنى، والعظيم

إذا استعمل في الأعيان فأصله أن يقال في الأجراء المتصلة. وقد يقال في المنفصل: عظيم. نحو: جيش عظيم، ومال عظيم. وذلك في معنى الكثير. والعظيمة: النازلة. وهي مادة تدل على الكبر والقوة، وقد استدل ابن فارس على ذلك بقول الشاعر:

#### هان تنجُ منها تنجُ من ذي عظيمة والا هاني لا أخالك ناجيا

ويؤكد هذا استعمال القرآن هذا الوصف (عظيم) في أمور منها: (الأجر، والفوز،

رمضان ٥٤٥

والحض، والعرش، وتعظيم الحرمات، والبلاء، والذبح، والظلم، والإثم والبهتان والكرب والحنث والخزي والميل).

وقد تساءل السيوطي قَائلاً: فإن قلت: لم وصف الفداء بالعظمة؟ في قوله تعالى: وفديناه بذبح عظيم، (الصافات: ١٠٧).

وأجاب: "لكيلا يدخل في حد محدود، إذ لو كان محدودًا لوجب الافتداء به، وكذلك سائر المسلمين، وكان فيه مشقة. وقيل: لأنه من عند الله.

وانظر كيف وصفه بالعظمة مع أنه وصف نفسه وكتابه والأجر بالعظيم، والفوز العظيم، والعذاب العظيم، والظلم عظيم، والبهتان عظيم، وكيد النساء عظيم، وزلزلة الساعة شيء عظيم، والعرش العظيم. وقال: ﴿ أَن قَبِلُوا مَيْلًا مِيْلًا مَيْلًا مَيْلًا مَيْلًا مَيْلًا مَيْلًا مَيْلًا مَيْلًا مِيْلًا مَيْلًا مِيْلًا مِيْلً

والعظيم: بلوغ الغاية القصوى في الشيء، فإن كان عذابًا فغاية العذاب القصوى من الضرر. والذين يسارعون إلى المعاصى والجحود لهم عذاب عظيم؛ لأن المسارعة تكون لأمر هائل، وهذا من العذاب المستحق للكافرين والمنافقين، وهم أشد المعذبين يصنوف العذاب المختلفة؛ لسارعتهم في الكفر ونفاقهم وجحودهم. بالحظ في المرتين المحتملتين العذاب، وهما قوله تعالى: المَنْكُمُ مُمَا أَمَانُمُ عَذَابُ عَظِيٌّ ، (الأنفال: ٦٨)، وقوله تعالى: السَّكُمُ فِي مَا أَفَضَتُمْ فِيهِ عَذَاتُ عَظِيمٌ ، (التور: ١٤) إن الآيات فيها تحذيرات شرعية ووعيد وتهديد في أمور بجب اجتنابها. وقد تكرر وصف (عظيم) في سورة النور-وهي مدنية- أربع مرات. فجاء الوصف متناغمًا ومتلائمًا مع ما يقتضيه السياق من ترسيخ مسائل الشرع.

والتحذير بالنمه لفظة: (لسكم)

المقترن بالأخذ، وهو الشروع في الشيء، أو الإفاضة، وهو نشر الحديث، الأخذ شروع في عمل أو بداية، وكأنهم بدأوا في التحدث بحديث الإفك.. والمس شروع أيضًا في تعذيبهم وهو دون الإصابة، والإفاضة باللسان نشر وتوسيع لرقعة الكلام، ويلاحظ عظم العذاب مع عظم الجرم، ولذلك كان من المناسب أن تختم بعقوبة العذاب العظيم المشتمل على الألم والشدة والإيجاع والكبر مع مجيئه على زنة فعيل للدلالة على ثبات هذا العذاب ودوامه.

والعظيم: ضد الحقير، فهو فوق الكبير الذي هو ضد الصغير، وهو وصف نكرة الموسوف نكرة هو (عــذاب) للإشارة إلى أنه نوع من العذاب مجهول عند أهل الدنيا بناء على أن المراد به عذاب الأخرة الغيب. وهو تنكير يفيد التعظيم والتهويل في الكم والكيف فهو شديد الإيلام وطويل المدة.

ونود فيما يلي أن نتوقف إزاء بعض أمثلة الوصف:

قال تعالى: ﴿ خَمَّمُ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَ سَمْعِهِمٌّ وَعَلَى الْعَسَرِهِمْ غِشَوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ \* (البقرة: ٧).

وردت هذه الآية في سياق الحديث عن النين كفروا الذين طبع على قلوبهم وعلى أبصارهم غشاوة، والمعنى: على أبصارهم ضرب من الغشاوة خارج عما يتعارفه الناس، وهي غشاوة التعامي عن الأيات. ومن الألام العظام نوع عظيم لا يبلغ كنهه ولا يدرك غايته إلا الله عز

وفي الجملة تقديم يفيد أن العذاب مقصور عليهم ومحصور فيهم ومختص بهم دون غيرهم ولذلك كان عذابًا عظيمًا، "وفي تأخيره تربية للمهابة وادخال للرعب والذعر ما لا يخفى. المثال الثانى:

قال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَطْلَمُ مِنْنَ ثِنْعَ مُنْحِدُ اللهِ أَنْ يُذَكِّرُ فِهَا أَسْفُهُ رَسَعَى فِي خَرَابِهَا أُولِيكَ مَا كَانَّ لَهُمْ أَنْ يَدْخُلُوهَا إِلَّا عَلَيْدِينَ لَهُمْ فِي اللَّيْنَا خِرْقٌ وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَاكِ غَظِيمٌ ﴾ (البقرة: (118).

لما كان تخريب المساجد أمرًا عظيمًا عوقب هؤلاء بإتلاف هياكلهم وصورهم، «ولهم في الأخرة عذاب عظيم،. ولعل هناك تشابهًا بين هذه الآية وآية الحج: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا ويصدون عن سبيل الله والمسجد الحرام الدي جعلناه للناس سواء العاكف فيه والباد ومن يُردُ فيه بالحاد بظلم ندقه من عَذَابِ أَلِيمٍ .. غير أن أية الحج فيها الصد عن المسجد الحرام خصوصًا وارادة الإلحاد فيه بظلم، أما هنا فقد تلبس هؤلاء الظالمون بمنع المساجد مطلقا أن يذكر فيها اسم الله، وسعوافي خرابها، فناسب أن يكون لهم تلبس هؤلاء الظالمون بمنع المساجد مطلقًا من أن يذكر فيها اسم الله وسعوا في خرابها، فناسب أن يكون لهم في الآخرة عذاب عظيم يناسب فداحة ما ارتكبوه في حق بيوت الله وقصادها.

قال أبو حيان: «هذا الجزء مناسب لما صدر منهم. أما الخزي في الدنيا فهو الهوان والإذلال لهم، وهو مناسب للوصف؛ لأن فيه إخماد المساجد بعدم ذكر الله وتعطيلها من ذلك، فجوزوا على ذلك بالإذلال والهوان. وأما العذاب العظيم في الآخرة فهو العذاب بالنار، وهو إتالف لهياكلهم وصورهم وتخريب لها بعد تخريب، كلما نضجت جلودهم بدلناهم جلودًا غيرها ليذوقوا العذاب، وهو مناسب للوصف الثاني وهو سعيهم في تخريب المساجد فجوزوا على ذلك بتخريب صورهم وتمزيقها بالعذاب، ولما كان الخزي الذي يلحقهم في الدنيا لا يتفاوتون فيه حكمًا سواء فسرته بقتل أو سبى للحربي، أو جزية للذمي لم يحتج إلى وصف، ولما كان العداب متفاوتًا، أعني عداب الكافر وعذاب المؤمن، وصف عذاب الكافر

بالعظيم ليتميز من عذاب المؤمن،

وهذا كلام جيد، وإن كانت هناك آيات فيها وعيد للمؤمنين بالعذاب العظيم إن هم وقعوا في آشام بعينها، وهذا يعني أنهم مهددون بالعذاب نفسه، وأما العذاب العظيم فقد وصفه الله تعالى بما جرى مجرى النهاية في المبالغة؛ لأن الذين قدم ذكرهم وصفهم بأعظم الظلم فبين أنهم يستحقون العذاب العظيم.

المثال الثالث:

قَالَ اللّه تَعَالَى: ﴿ وَلَا يَعَرُنِكَ اللّهِ يَكَرِعُونَ فِي اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَمْلُ عَلَيْمٌ ﴾ (آل عمران: ١٧٦).

الإسراع في الشيء يقتضي جلالة ما سُورع فيه، وأنه من النفاسة والعظم بحيث يتسابق فيه، فختمت الآية بعظم العذاب، وهو جزاؤهم على المسارعة في الكفر إشعارًا بخساسة ما سابقوا فيه.

والآية تدل على أن النكرة في موضع النفي تعم، إذ لو لم يحصل العموم لم يحصل تهديد الكفار بهذه الآية، ثم قال تعالى: «رَلَهُمْ عَدَّابٌ عَظِيرٌ » (البقرة: ٧). وهذا كلام مبتداً، والمعنى أنه كما لاحظ لهم ألبتة في منافع الآخرة، فلهم الحظ العظيم من مضار الأخرة.

وهـ و (عــذاب عظيم) لا يقدر قـدره، نقل عن بعضهم أنه لما دلت المسارعة في الشيء على عظيم شأنه وجلالة قدره عند المسارع، وصف عذابه بالعظم رعاية للمناسبة وتنبيها على حقارة ما سارعوا فيه وخساسته في نفسه، وقيل: لما دل قوله تعالى: «إنّهُم لَن يَعْرُوا أَنَهُ تَنِعًا » (آل عمران: الالال على عظم قدر من قصدوا إضراره، وصف العذاب بالعظم إيدانا بأن قصد إضرار العظيم أمر عظيم يترتب عليه العذاب العظيم.

وللحديث بقية إن شاء الله، والله ولي التوفيق.





يسر مجلة التوحيد الإعلان عن عودة خدمة الاشتراكات الخاصة بالأفراد والمؤسسات عن طريق البريد المصري، على أن يكون سعر الاشتراك السنوي للفرد (عدد نسخة واحدة من المجلة) ٤٥٠ جنيها عن السنة.

ويوجد تخفيض آخر في حالة وصول عدد الاشتراكات إلى أنسخ على عنوان واحد يكون سعر الاشتراك للنسخة الواحدة ٢٠٠٠ جنيه فقط.



**Upload by: altawhedmag.com** 



# بمقر مجلة التوحيد



1557)

سعر المجلد ٢٥ جنيه

بدلاً من • ٥ جنيه

حتي عـام ١٤٣٩ هـ

لأول ١٠٠ مشتري

## ۱۲۰۰ جنیه

سعر الكرتونة بدلاً من

### م المنيه

لفترة محدودة

سعر المجلد الجديد

۱۰۰ جنیه

الأن أصبحت 51 مجلداً من الموسوعة

للحصول على المجلدات والكر تونة الاتصال على قسم التوزيع

