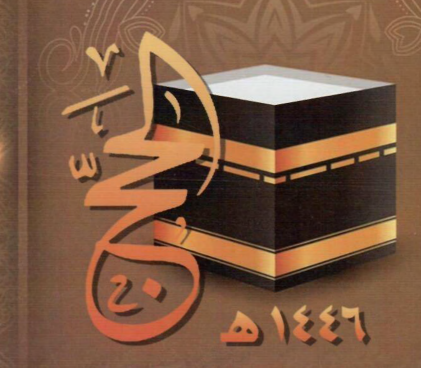
شكر واجب لفضيلة المفتي ودولة رئيس الوزراء



الثمسن ١٠ جنيهات

🧽 العدد ٦٤٧ السنة الرابعة والخمسون - ذو القعدة ١٤٤٦ هـ





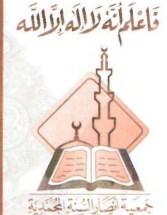
الحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة

Upload by : altawhedmag.com

L33/9 =

### رئيس مجلس الإدارة والشرف العام على مجلة التوحيد فضيلة الشيخ أحمد يوسف عبد الحيد





صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة الحمدية

### الاشتراك السنوي

ا- في السداخيل سيفر الاشتراك السنوي للفرد (عدد نسيخة واحدة من المجلة على عنوان المشترك) ٢٠٠ جنيه سنويا.

المتواصيل: واتسياب: ۱۰۰۲۷۷۸۸۲۳۲

٢- في الخارج ما يعادل
 ٨٠ دولاراً أو ٤٠٠ ريال
 سعودي بالجنيه المصري.



نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٥١ مجلدًا من مجلدات مجلة التوحيد عن ٥١ سنة كاملة

Upload by: altawhedmag.com

### رشيس التحريره

### مصطفى خليل أبوالعاطي



### رئيس التحرير التنفيذي:

حسين عطا القراط

### الإخراج الصحفيء

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي

### ثمنالنسخة

مصر ۱۰ جنیهات ، السعودیة ۱۲ ریالاً ، الإمارات ۱۲ درهما ، الکویت ۱ دینار ، الغرب دولاران أمریکیان ، الأردن ۱ دینار ، قطر۱۲ ریالاً ، عمان اریال عمانی ، أمریکا ؟ دولارات أورویا ؟ یورو

### ادارة التحرير

۸ شارع قولة عابدين القاهرة ت ۲۳۹۳۰ ماکس ۲۳۹۳۰ ماکد البرید الالکترونی ا MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

منفذ البيع الوجيد يمقر مجلة التوحيد

الدور السابع

| 15   | فهرس العدد                                                |
|------|-----------------------------------------------------------|
| 1    | افتتاحية العدد الشيخ أحمد يوسف عبد المجيد                 |
| 0    | باب التفسير د. عبد العظيم بدوي                            |
| A    | العقل ودوره في مسائل العقيدة د. عبد الله شاكر             |
| 11   | شكر واجب لفضيلة المفتي، ودولة رئيس الوزراء د. أيمن خليل   |
| 1V   | باب السنة د. جمال المراكبي                                |
| 41   | صور الوحي في الأيات والأحاديث الشيخ مصطفى البصراتي        |
| 75   | كيف نستعد لرحلة الحج؟ الشيخ صلاح نجيب الدُق               |
| 47   | واحة التوحيد د. علاء خضر                                  |
| 7.   | السجد بیت کل تقی د. محمد حامد                             |
| TT   | الحج مدرسة تربوية د. محمد محمود العطار                    |
| وفية | تحذير الداعية من القصص الواهية: قصة: بيان أصول أذكار الص  |
| 77   | الشيخ علي حشيش                                            |
| i.   | ولله الأسماء الحسنى إعداد الشيخ إبراهيم حافظ رزق          |
| NO.  | الألفاظ الموهمة في باب الصفات بين الإجمال والاستفصال      |
| 17   | د. محمد عبد العليم الدسوقي                                |
| ٤٧   | اتباع الهوى من الإفساد في الأرض د. محمد عبد العزيز        |
| ٥٢   | امتحان الدنيا وامتحان القبراا الشيخ صلاح عبد الخالق       |
| 00   | الحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة الشيخ عبده أحمد الأقرع |
|      | بطائفة المنصورة بين الطوائف المنكوبة                      |
| 01   | د. أحمد بن سليمان أيوب                                    |
| 71   | غزوة حمراء الأسد د. سيد عبد العال                         |
|      |                                                           |
|      | Military in the second of the second                      |

ه ۱۲۰ جنیه شمن الکرتونة للأفراد والهینات والمؤسسات داخل مصر و ۳۰۰ دولار خارج مصر شاملة سعر الشحن

Upload by : altawhedmag.com

# لجهاد فروة سنام الإسلام

الشيخ/ أحمد يوسف عبد المجيد الرئيس العام



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه.

وبعد: فإن كلمة الجهاد، وما تدلّ عليه في الإسلام من الكلمات؛ قد ذهب الناس فيها مذاهب شتى حتى صار الكثير منهم إلى طرفي نقيض، فمنهم من أنكر أمر الجهاد أصلاً ورفضه، ومنهم من دعا إليه ليخدم أفكاره الهدامة، ومعتقداته الفاسدة، فأوقع الكثير من الشباب في سُبُل الهلاك بتحريضهم على العنف في التغيير؛ ظنًا منه أنه الجهاد.

والجهاد في الإسلام هو ذروة سنامه؛ لأنه يكون لإعلاء كلمة الله تعالى: «وَقَدْلِرُهُمْ حَقَّ لَا تَكُونَ فِنْنَهُ وَيَكُونَ النِّينُ لِلَّهِ فَإِنِ النَّهَوَ فَلَا عُدُونَ لَإِلَّا عَلَى الله عَلَى النَّهَوَ فَلا عُدُونَ لَإِلَّا عَلَى النَّهَوَ فَلا عُدُونَ لَإِلَّا عَلَى النَّهُ وَالْمَالِلَا عَلَى النَّهُ وَالْمَالِينَ اللهِ فَلَا عَلَى اللهِ اللهِ قَلْمَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ

قال الإمام الطبري رحمه الله: (يقول تعالى ذكره لنبيه صلى الله عليه وسلم: وقاتلوا المشركين الذين يقاتلونكم حتى لا تكون فتنة يعني: حتى لا يكون شرك بالله وحتى لا يُغبَد دونه أحد، وتضمحل عبادة الأوثان والآلهة والأنداد، وتكون العبادة والطاعة



ذو القعدة ١٤٤٦ هـ- العدد ١٤٧ السنة الرابعة والخمسون

لله وحده دون غيره من الأصنام والأوثان، والجهاد في سبيل الله ذروة سنام الإسلام ومن أفضل ما يُتقرب به العبد لربه).

وق الصحيح من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: جاء رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: دُلْني على عمل يَعدل الجهاد، قال: «لا أجده» قال: «هل تستطيع إذا خرج المجاهد أن تدخل مسجدك فتقوم ولا تفتر، وتصوم ولا تفطر؟، قال: ومَن يستطيع ذلك؟ صحيح البخاري (٢٧٨٥). قال ابن حجر: "وهذه فضيلة ظاهرة

للمجاهد في سبيل الله تقتضي أن لا يعدل

الجهاد شيء من الأعمال، وفي الصحيح من حديث أنسى بن مالك رضى \ الجهاد في سبيل الله ذروة سنام الله عنه عن النبي | الإسلام ومن أفضل ما يتقرب به صلى الله عليه وسلم قال: "مَوْضعُ سَوْط في الجِنْة، خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيا

> وما فيها، ولَغَدُوةٌ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوْ رَوْحَـٰهُ، خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيا وما فيها" صحيح البخاري (7810).

العبد لربه.

قال ابن حجر: الغدوة: وهو الخروج في أيّ وقت كان من أول النهار إلى انتصافه، والروحة: وهو الخروج في أي وقت كان من زوال الشمس إلى غروبها.

وفي الصحيح من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قَالِ: «مَا أَحَدُ يَدُخُلُ الْجَنَّةَ يُحِبُّ أَنْ يَرْجِعَ إلى الدُّنْيا وله ما على الأرْض من شيءِ إلا الشُّهِيدُ، يَتَمَنَّى أَنْ يَرْجِعَ إلى الدُّنْيا، فيُقْتَلَ عَشْرَ مَرَات لما يَرى من الكرامَة، صحيح البخاري (۲۸۱۷).

والجهاد الشرعي له من الضوابط والشروط المستمَدة من القرآن والسنة ما تحدث به الفقهاء تفصيلاً. ومن هذه الضوابط: عدم الخروج للجهاد إلا باذن الأبوين. ففي الصحيح من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما قال: جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم فاستأذنه في الجهاد، فقال: «أحيُّ والداك؟» قال: نعم، قال: وففيهما فجَاهد، صحيح البخاري .(4 . . ٤).

قال ابن حجر: "قال جمهور العلماء: يحرم الجهاد إذا منع الأبوان أو أحدهما إذا كانا

66

مسلمين؛ لأن برهما فرض عين عليه، والجهاد فرض كفاية، والدعوة للجهاد ليس عملاً تطوعيًا من الأفراد ولا ممن ليس له صفة أو غلبة، وإنما

هو موكول للجهات المسؤولة، ولا بد أن يكون تحت راية، فلا يحق لآحاد الناس الخروج تكون لولي الأمر، وأولياء الأمور اليوم هم رؤساء الدول وملوكها ومؤسساتها العسكرية. قال الشيخ تقي الدين: "يجب أن يُعرَف أن ولاية أمر الناس من أعظم واجبات الدين، بل لا قيام للدين ولا للدنيا إلا بها، فإن بني آدم لا تتم مصلحتهم إلا بالاجتماع لحاجة بعضهم إلى بعض، ولا بد لهم عند الاجتماع من رأس؛ حتى قال صلى الله عليه وسلم: «إذا خرج ثلاثة في سفر فليؤمروا أحدهم».

واشتراط إعلان الجهاد تحت راية ولى الأمر ليس بدعًا من القول، وإنما هو مستمد من

ذو القعدة ١٤٤٦ هـ- العدد ١٤٧ السنة الرابعة والخمسون

الكتاب والسنة، ومن ذلك إشارة القرآن في قوله تعالى: ﴿ يَأْتُهَا ٱللَّهُ كُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالُ إِن يَكُن مِنكُمْ عِشْرُونَ مَسَيرُونَ يَقْلِبُوا مِأْتُنَافِ وَإِن يَكُن مِنكُم مِأْتُهُ يَقَلِبُوا أَلْكُا يْنَ ٱلَّذِيكَ كُفَرُوا اللَّهُمْ قَوْمٌ لَّا يَنْفَهُونَ ،

(الأنفال: ٦٥)، وقوله تعالى صراحة في إذن الإمام صلى الله عليه وسلم: ﴿ فَإِنْ رَجِعَكَ اللهُ إِلَى طَالَهِمْ فِي يَنْهُمْ فَأَسْتَنْذَنُوكَ لِلْخُدُومِ فَقُل لَنْ تَخْرُجُوا مَنِيَ آلِمُنَا وَلَنْ لَقَتْنِلُوا مَنِيَ عَدُوًّا إِلَّكُونَ رَضِيتُم بِالْفُعُودِ أَوْلَ مَرْةِ فَأَقَمُدُوا مَعَ لِلْفَيْلِينِ ، (التوبة: ٨٣).

والسُّنة تُفصَل ما أجمله القرآن من ضرورة إذن ولي الأمر للخروج

للجهاد كما في الصحيح عن عائشة أم المؤمنين قالت: استأذنت النبي صلى الله عليه وسلم في الجهاد فقال: «جهادكن الحج ،.

وفي سنن أبي داود من

حديث معاذ بن جبل عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: «الغزو غزوان: فأما من ابتغى وجه اللَّه وأطاع الإمام وأنفق الكريمة وياسر الشريك (كان سهلاً من رفيقه)، واجتنب الفساد؛ فإن نومه ونبهه أجر كله، وأما من غزا فخرًا ورياءً، وسمعة، وعصى الإمام، وأفسد في الأرض فإنه يرجع بالكفاف، صحيح أبي داود (٢٥١٥).

وفي الصحيح من حديث ابن عباس رضى الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال يوم الفتح: ولا هجرة بعد الفتح، ولكن جهاد ونية، وإذا استُنفرتم فانفروا،.

قال ابن حجر: "قال النووي: يريد أن الخير

الذي انقطع بانقطاع الهجرة يمكن تحصيله بالجهاد والنية الصالحة، وإذا أمركم الامام بالخروج إلى الجهاد. ونحوه من الأعمال الصالحة فاخرجوا إليه".

قال: وفي الحديث وجوب الخروج في الغزوة على من عينه الإمام.

وقد بوَّب البخاري في كتاب الجهاد والسير، باب يقاتل من وراء الإمام، أورد حديث أبي هريرة: «مَن أطاعني فقِد أطاع الله. ومَن عَصَاني فقد عَصَى الله، ومَن يُطع الأميرَ فقد أطاعني، ومن يعص الأميرَ فقد عَصَانِي، وإنَّما الإمَامُ جُنَّةً يُقَاتَلُ مِن ورَائِه

ويُتَّقَى بِهِ، فإنْ أمر بتَقْوَى الله وعَـدَلَ، فإنَّ له بذلكَ أَجْرَا، وإنْ قال بغيره فإنّ عليه منه. (صحيح البخارى: ٢٩٥٧).

وقد أخذ فقهاء الأمة

بما في الكتاب والسنة؛ فقال شيخ الاسلام (المتوفى سنة ٧٢٨هـ)؛ "من طريقة أهل السنة والجماعة أنهم يبرون إقامة الحج والجهاد والجمع والأعياد مع الأمراء؛ أبرارًا كانوا أو فجارًا".

وقال صاحب كشاف القناع المتوفى (١٠٥هـ): "ولا يجوز الغزو إلا بإذن الأمير؛ لأنه أعرف بالحرب، وأمرها موكول إليه".

وليس هذا معناه التخاذل عن نصرة المستضعفين في فلسطين وغيرها، بل ونحمد غيرة المسلمين على إخوانهم، وندعو ولاة الأمور للوقوف أمام هذا الظلم الضادح، ونسأل الله لهم التوفيق والسداد.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

طريقة أهل السنة والجماعة أنهم يرون

إقامة الحج والجهاد والجمع والأعياد مع

الأمراء؛ أبرارًا كانوا أو فجارًا.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

لما رَجَعَت الأَحْرَابُ لم يُنَالُوا خَيْرًا رَجِعُوا إلى ديارهم وأوطائهم، وعادتُ كل قبيلة إلى أرضها، وَعَادَ الرَّهُطُ الْيَهُودِي الَّذِينَ أَخْرَجُوهُمْ مِنْ دِيارِهُمْ لَفُرُو الْمُدِينَةُ إِلَى أَرْضُهُمْ بِخَيْثِرُ حَيْثُ جَاءُوا. فَلَمَّا رَأْتُ بُنُو قَرَيْظَةَ أَنْهُمْ وَحُدَهُمْ قَرِيدُونَ مِنَ النَّبِّي صلى الله عليه وسلم والسلمين سُقط في أيديهم. وراؤا أنهم قد هلكوا بسبب غدرهم ونقضهم عهد النبي صلى الله عليه وسلم وميثاقه، فدخلوا حُصُّونَهُمْ، وَأَغُلِقُوا أَيُوانِهُمْ، وَجِلْسُوا يِنْتَظِّرُونَ مَا

ودخل حيي بن أخطب النضري الذي كان قد جمع الجموع وحزب الأخزاب لغزو المدينة مع أبى رافع بن أبي الحقيق، دخل حُيي مع بني قريظة حصونهم وَفَاءَا بِعَهُده لَسَيْدهم كَعْبِ بِن أَسَد الْقَرَظَيِّ؛ حَيْثُ كان حين دُعَاهُ إلى نقض الْعَهْدُ وَالْغَدُرِ أَعْطَاهُ عَهْدًا وميثاقًا، إنْ لم يكن ما أراد من استنصال المسلمين أنْ يرجع فيدخل معه في حصنه ليصيبه ما أصابه. أَمْرُ جِبْرِيلِ النَّبِيِّ صلى اللَّه عليه وسلم بغزو بني

وَرَجْعَ النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم إلى الْمُدينَة، ووضع السلاح، وأخذ يغتسل ليزيل هذا التراب

ا د عبد العظیم بدوی

الذي غير جسده الشريف، فأتاه جبريل عليه السلام فقال: يَا رَسُولِ اللَّهُ! أَوْ قَدْ وَضَعْتَ السَّلاحَ؟ قَالَ: نَعُمُ، قَالَ: فَوَ اللَّهُ مَا وَضَعُنَاهُ. اخْرُجُ البِّهِمُ. فقال رَسُولِ اللَّهُ صلى اللَّهُ عليهُ وسلم: ﴿ إِلَّى أَيْنَ ﴾؟ قال: هاهنا، وأوما إلى بنى قريظة، فدعا رسول الله صلى الله عليه وسلم على بن أبي طالب فأعطاه الراية، فانطلق بها إلى بني قريظة، ثمَّ لبس النبيُّ صلى الله عليه وسلم سلاحه ونادى في السلمين: الا يصلين أحد العصر إلا في بنى قريظة وصحيح البخارى: ٩٤٦).

وكان ذلك بعد صلاة الظّهر فوافق هوى في نَفُوسِ الصَّحَابَةِ، فطارُوا إلى بني قَريْظة زَرَافات وَوْحُدَانًا، يَرْجُونَ اللَّهِ تَبَارِكُ وَتَعَالَى أَنْ يَشْفَى صُدُورَهُمْ. وَيُذْهِبُ غَيْظُ قَلُوبِهِمْ، خَرَجُوا إِلَى بِنِي قريطة سراعًا وهُمْ وَاثْقُونَ مِنَ النَّصْرِ الْمُؤْرِرِ الَّذِي يَنْتَظُرُهُمْ، لأَنْ خُرُوجِهُمْ كَانَ بَأَمْرِ اللَّهِ تَبَارَكَ وتَعَالَى، وهَا هُو جِبْرِيل-عليه السلام- قَدْ سَبِقَهُمْ إلى بنى قريظة.

عَنْ أَنْس-رضي الله عنه- قال: «كَأْنَي أَنْظُرُ إِلَي الْغَبَارِ سَاطِعًا فِي زَقَاقَ بَني غَنْم مُؤْكِبَ جِبْرِيل-عليه السلام- حين سار رسول الله صلى الله عليه

وسلم إلَى بَنِي قَرَيْظُةً .. (صحيح البخاري: ١١٨). ووصل علي -رضي الله عنه - إلى حُصُون بَنِي قَرَيْظَةً . ثُمَّ تَتَابَعَ الْسُلمُونَ فِي الْوُصُولِ، وَأَذْرَكَتْهُمُ قَرَيْظَةً . ثُمَّ تَتَابَعَ الْسُلمُونَ فِي الْوُصُولِ، وَأَذْرَكَتْهُمُ الصَّلاَةُ فِي الطَّرِيقِ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ: لاَ نُصَلَي إلا فِي الصَّلاَةُ فِي الصَّلاَةُ فَي النَّمِي الله عليه وسلم حَثَنا على سُرْعَة السَّيْر، وَلَمُ يُرِدُ أَنَ نُوَخُرَ الصَّلاَةَ. فَذُكرَ ذَلكَ للنَّبِيُ السَّيْر، وَلَمُ يُودُ أَنَ نُوَخُرَ الصَّلاَةَ. فَذُكرَ ذَلكَ للنَّبِيُ صلى الله عليه وسلم حَثَنا على سُرْعَة السَّيْر، وَلَمُ يُودُ أَنَ نُوَخُرَ الصَّلاَةَ. فَذُكرَ ذَلكَ للنَّبِيُ صلى الله عليه وسلم فَلمْ يُعتَفُ أَحَدُا مَنْهُمْ. صلى الله عليه وسلم فَلمْ يُعتَفُ أَحَدُا مَنْهُمْ. (صحيح البخاري: ٩٤٦).

### حصار السلمين بني قريظة:

وحاصر المُسلمُونَ بني قُريُظةً، وَطَالَ الْحَصَارُ، فَلَمُا مَضَتُ عَشَرُ لَيَالُ قَالَ كَعُبُ بَنُ أَسَد الْقُرْظَيُ لَقَوْمه، وَقَدْ أَيُقَنِ أَنَ النّبِيُّ صلى الله عليه وسلم لنْ يَرْجِعَ عَنْهُمْ حَتَى يُنَازَلُهُمْ، قَالَ كَعْبُ لَقَوْمه؛ يَا مَعْشُر عَنْهُمْ حَتَى يُنَازَلُهُمْ، قَالَ كَعْبُ لَقَوْمه؛ يَا مَعْشُر الْيَهُودِ لَ قَدْ رَأَيْتُمْ مَا نَزَلَ بِكُمْ، وَانْي عَارِضُ عَلَيْكُمْ خَلالاً ثلاثا، فَحْدُوا بِمَا شَنْتُمْ مِنْهَا، قَالُوا وَمَا هُنْ \$ قَالَ: نَتَابِعُ هَذَا الرَّجُلُ ونصدَقهُ، فَو الله لقد تَبِينَ لَكُمْ أَنَهُ نَبِي مُرْسل، وَأَنهُ اللّذي تَجَدُونَهُ فَي الله لقد تَبِينَ فَتَامُونَ بِهُ عَلَى أَنْفُسكُمْ وَأَمُوا لَكُمْ وَأَبْدَا، وَلا فَتَامُونَ بَهُ عَلَى أَنْفُارِقَ خُكُم التَّوْرَاة أَبْدًا، وَلا وَنَسَائِكُمْ. وَأَسْلَكُمْ وَأَمُوا لَكُمْ وَأَبْدَا، وَلا نَشَارِي حُكْم التَّوْرَاة أَبْدًا، وَلا نَشَارِي حُكْم التَّوْرَاة أَبْدًا، وَلا نَشْتَبُدلُ بِهِ غَيْرُهُ.

فَقَالَ: فَإِذَا آبَيْتُمْ عَلَيَ هَذه، فَهَلُمْ فَلَنَقْتُلُ آبَنَاءَنَا وَنسَاءَنَا، ثُمْ نَخْرِج إِلَى مُحمَد وأَصْحَابِه رِجَالاً مُصْلَتِينَ بِالسَّيُوف، لَمْ نَتْرُكُ وَرَاءَنَا ثُقَلاً، حَتَّي مُصْلَتِينَ بِالسَّيُوف، لَمْ نَتْرُكُ وَرَاءَنَا ثُقَلاً، حَتَّي يَحْكُم اللَّه بَيْنَنَا وَبِيْنَ مُحمَد، فإنْ نَهْلَكُ: نَهْلَكُ وَلَم نَتْرُكُ وَرَاءَنَا نَسُلاً نَحْشَى عَلَيْه، وَإِنْ نَظْهَرُ فَلَعَمْرِي لَنْجِدَنَ النِسَاء وَالأَبْنِنَاء. فَقَالُوا: أَنْقُتَل هَوْلاًء لَنَهُ اللَّهِ اللَّهُ فَكُمْ وَالْمَاتُ وَلَا هَوْلاًء لَنْ فَلَا وَلَا اللَّهُ اللَّهُ

فَقَالَ: فَإِنْ أَبِيْتُمْ عَلَيْ هَذِه فَاللَّيِلَةُ لَيِلَةُ السَّبْتِ، فَلَعلَ مُحمَّدًا وَأَصْحَابِهُ قَدْ أَمَنُونَا فَيها-لَطْنَهُمْ أَنَّ الْيَهُود يَحْتَرَمُونَ السَّبْت، وَلا يَعْمَلُونَ فَيه كَمَا حَرْمُ عَلَيْهُمْ- فَلْنَتْزِلَ النَّهُمُ فَلَعَلَنَا نَصِيبُ مِنْ مَحَمَّد عَلَيْهُمْ- فَلْنَتْزِلَ النَّهُمُ فَلَعَلَنَا نَصِيبُ مِنْ مَحَمَّد وَاصَحابِه غَرْةً، أَيْ تَأْخُذُهُمْ عَلَى غَفْلَةً فَنَهْرَمُهُمْ وَنَقْتُلُهُمْ وَنَنْتَصَرُ عَلَيْهُمْ. فَقَالُوا: لا وَاللَّهُ لا تَعْتَدِي وَنَقْتُلُهُمْ وَنَنْتَصَرُ عَلَيْهُمْ. فَقَالُوا: لا وَاللَّهُ لا تَعْتَدِي لِيُ السَّبْتُ، وَلا تَحْدِثُ فَيه حَدِثًا لَمْ يُحَدِثُهُ غَيْرِنَا مَمَّنُ كَانَ قَبْلِنَا إِلَّا مِنْ قَدْ عَلَمْت، وَلم يَحْفُ عَلَيكُ مَا أَصَابِهُمْ مِنَ النَّسِخِ. فقال: وَاللَّهُ مَا بِاتَ رَجُلُ مَنْكُمْ مُنْذُ وَلدَتُهُ أَمُهُ لَيْلَةً مِنَ الدَّهْرِ حَازِمًا أَبَدًا. ثُمَّ سَكَتَ مُنْذُ وَلدَتُهُ أَمُهُ لَيْلَةً مِنَ الدَّهْرِ حَازِمًا أَبَدًا. ثُمَّ سَكَتَ مُنْذُوا. (البداية والنهاية: ١٢٠/٤).

قَتَلَ اهْرَادُ مِنْ بِنِي قَرِيظُة رَجِلاً مِنْ الْأَنْصَارِ:

وَطَالَ الْحِصَالُ، وَخَرِجَت امْرَأَةٌ هَأَتَتُ بِرَحَى لَهَا وَصَعِدَتْ سَطُحًا مِنْ أَسْطُح الْحِصُنِ هَرَمَتِ الرَّحِي عَلَى رَجُلِ مِنَ الْأَنْصَارِ فَقَتَلَتُهُ، وَحَاوَلَتُ قُرَيْظَةَ أَنْ يَحْصُلُوا مِنْ رَسُولِ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم عَلى عَضْوِ مُطْلَقِ أَوْمُقَيَّدٍ، وَلَكِنْ هَيْهَاتَ هَيْهَاتَ.

### استشلام بني قريظة وتعكيم

### النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم سعد بن معاد فيهم:

ثُمَّ قَـذُفَ اللَّه فِي قَلُوبِهِمُ الرُّعُبُ، تَلُكُ الْقَدْيِفَةَ الْتِي تَفْعَلَ فِي الْقُلُوبِ مِا لَا تَفْعَلُهُ قَذَائِفُ النَّابِلُمُ فِي الْحِصُونِ، قَدْفُ اللَّهِ فِي قَلُوبِهِمُ الرُّغُبِ، فَشَلْت الْعُقُولُ عَنِ التَّفْكِيرِ، وَشُلَّتِ الْأَيْدِي عَنِ الْحِرْكَةِ، وَرَأَى بِنُو قَرَيْظَةَ أَنْفُسَهُمْ يِنْزِلُونَ مِنَ الْحَصُونِ كَرْهَا، وَيَسْتَسْلَمُونَ قَهْرًا، فَنَزَلُوا عَلَى حُكُم النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم، فقامت الأؤسس إلى النبي صلى الله عليه وسلم يستوهبونهم منه صلى الله عليه وسلم كما اسْتَوْهَبَتْ مِنْ قَبْلَ الْخَزْرَجْ يَهُودُ بَنِي قَيْنُقَاءَ، فَقَالَ النُّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم: وألا تَرْضُونَ أَنْ يَحْكُم فَيهِمْ رَجِلَ مَنْكُمْ ، ؟ قَالُوا: نَعَمُ. فَرَدُ صلى اللَّه عليه وسلم الحكم في بني قَرِيْظَةَ إِلَى كَبِيرِ الْأَوْسِ وَسَيْدِهِمْ سَغْدِ بِن مُعَادَ-رضى الله عنه-، فَفَرحت الْأُوسُ كَمَا فَرحَت الْيَهُودُ بِتَحْكِيمِ سَعْد بْنِ مُعَاد -رضي الله عنه-، وَظُنُوا أَنْهُ سيرضيهم بحكمه فيهم.

وَكَانَ سَغَدُ-رَضِي اللَّهُ عَنه - قَدْ رُمِي يَوْمَ الْخَنُدُقِ، رَمَاهُ رَجُلُ مِن الْشُركِينَ فَأَصَابِ عَرْقًا فِي يَدِهِ، فَنزَفَ دَمَا كَثِيرًا، فَدَعا سَعَدُ رَبُهُ، فَقَالَ: «اللَّهُمُ لا تُخُرِجُ نَفْسي حَتَّى تُقرِ عَيْنِي مِنْ بنِي قُريَظَة. فَاسْتَمْسَكَ عَرْقَهُ، فَمَا قَطَر قَطَرةً». (صحيح سنن الترمذي: عَرْقَهُ، فَمَا قَطَر قَطَرةً». (صحيح سنن الترمذي: 107٨).

قضرب النّبيّ صلى الله عليه وسلم قُبّة لسعد في السُعد في السُعد ليكون قريبًا منه، فَلَمًا رَضِيتَ الأَوْسُ بِحُكم سعد بَنِ مُعاذ في بَني قريطَة بعث الله النّبي صلى الله عليه وسلم فجيء به على حمار، فلمًا دُنا مِن النّبي صلى الله عليه وسلم ومجلسه قال رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: وقوموا إلى سيدكم، فقاموا الله عليه وسلم: وقوموا إلى سيدكم، فقاموا الله عليه وسلم والأوسُ حواليه يستخطفونه ويسترحمونه، يقولون: يا أبا عمروا حُلفاؤك ومواليك، وأهل النّكاية، ومن قد علمت، يظنون أن استعطافهم هذا واسترحمهم لسعد سيُؤدُرُ في أن استعطافهم هذا واسترحمهم لسعد سيُؤدُرُ في أن استعطافهم هذا واسترحمهم لسعد سيُؤدُرُ في أن استعطافهم هذا واسترحمهم لسعد سيُؤدُرُ في

فو القعدة ١٩٤١ هـ- العدو ٢٤٧ السنة الرابعة والقعسون

قَلْبِهِ حَتَّى يُحَفَّفَ مِنْ حُكْمِهِ فِي بَنِي قَرِيْظَةً، فَقَالَ لَهُ النَّبِيُ صلى اللَّه عليه وسلَم: ﴿إِنَّ هَوْلًا ء نَزَلُوا عَلَى حُكْمِهُ . قَالَ: فَإِنِي أَحْكُمُ أَنْ تُقْتَلَ الْمُقَاتَلَةُ، وَإِنْ تُصْلِي اللَّه عليه وسلم: وَإَنْ تُسُبِّي الذُّرِيَّةُ. قَالَ النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم: ﴿ لَقَدْ حَكَمْتَ فِيهِمْ بِحُكْمِ اللَّلِكَ ، . (صحيح البخاري ٣٠٤٣).

ثُمَّ اسْتَنْزِلُوا، فَحَبِسَهُمُ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم في دَارِ امْرَأَة مِنْ بَني النَّجَارِ، وَأَتَى سُوقَ الله عليه الله يَّ دَارِ امْرَأَة مِنْ بَني النَّجَارِ، وَأَتَى سُوقَ وَلَهُمُ الله فَتُصَرِّبُ أَعْنَاقَهُمْ. فَقَالُوا وَهُمُ فَيُوْتَى بِهِمْ أَرْسَالاً، فَتُصْرَبُ أَعْنَاقَهُمْ. فَقَالُوا وَهُمُ كَذَلِكَ لَكَعْبِ: مَا تَرَى يُصْنَعُ بِنَا ﴿ فَقَالُ كَعْبُ وَقَدُ كَذَلِكَ لَكَعْبِ: مَا تَرَى يُصْنَعُ بِنَا ﴿ فَقَالُ كَعْبُ وَقَدُ الْمَتَلَا عَلَى قَوْمِهِ: أَيْ كُلُ مُوطِن لا تَعْقَلُون ﴿ الْمَتَلُ مَنْ يُذَهِبُ بِهِ مَنْكُمُ لا يَنْزِعُ، وَمَنْ يُذْهِبُ بِهِ مَنْكُمُ لا يَرْجِعُ، هُو وَاللّهُ الْقَتْلُ، فَلَمْ يَزَلُ ذَلِكَ اللّهُ أَبِ حَتَى قَتْلُوا عَنْ اللّهُ أَلْ ذَلْكَ اللّهُ أَبْ حَتَى قَلْمُ يَزَلُ ذَلِكَ اللّهُ أَبْ حَتَى قَتْلُوا عَنْ اللّهُ الْمَتَلُ ، فَلَمْ يَزَلُ ذَلِكَ اللّهُ أَبْ حَتَى قَتْلُوا عَنْ اللّهُ الْمَتْلُ ، فَلَمْ يَزَلُ ذَلِكَ اللّهُ أَبْ حَتَى قَتْلُوا عَنْ اللّهُ الْمَتْلُ ، فَلَمْ يَزَلُ ذَلِكَ اللّهُ أَبْ حَتَى اللّهُ الْتَتْلُولُ وَلَا اللّهُ الْمَتَلُلُ مَنْ اللّهُ الْمَتَلُ اللّهُ أَلَا اللّهُ الْمَنْ اللّهُ الْمَلّى اللّهُ الْمَثَلُ وَلَا اللّهُ الْمَثَلُ اللّهُ الْمَالِيْ فَلَا اللّهُ الْمَثَلُ اللّهُ الْمَنْ اللّهُ الْمَنْ اللّهُ الْقَلْ الْمُهُ مِنْ لَا لَا لَهُ الْمَلْ الْمُ الْمُنْ اللّهُ الْقَلْ الْقَلْلُ الْمُعْلَى اللّهُ الْمُعْرَالِ اللّهُ الْمُنْ لِيَالُولُ اللّهُ الْمُ لَعْلُوا عَلَى اللّهُ الْمُعْتَلُوا عَلَى اللّهُ الْمُقَالَى اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ الْعَلْمُ لَاللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُؤْلِلَ الْمُقَالَ اللّهُ الْمُؤْلِلْ الْمُلْلُولُ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُلْكُولُ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُلْمُ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللّهُو

وَجِيءَ بِحُيِّيُ بُنِ أَخُطَبِ النَّضريِ. فَلَمَّا رَأَى الرَّسُولِ
صلى الله عليه وسلم قَالَ- لَعَنَهُ اللَّه-: وَاللَّه مَا لُتُ
ثَفْسي فِي عَدَاوتك. وَلَكَنَّهُ مَنْ يَخُذُلُ الله يَخْذَلُ
ثُمَّ أَقْبَلُ عَلَى النَّاسِ فَقَالَ: أَيُّهَا النَّاسُ، لا بَأْسُ بِأَمْرِ
الله، كِتَابٌ وَقَدَرُ، وَمَلْحَمَةَ كَتَبِتُ عَلَى بَنِي اِسْرائيلُ،
ثُمَّ جَلسَ فَضُرِبَتَ عُنُقُهُ، لَعَنَهُ اللَّه. (البداية والنهاية: ١٣٤/٤).

### قَتُلُ الْمُرَاةِ الْتَي قَتَلَتَ الْأَنْصَارِيَّ:

وَلَمْ يُقْتَلُ مِنَ الصَّبْيَانِ صَبِيٍّ وَاحِدُ، وَلَمْ يُقْتَلُ مِنَ النِّسَاءِ إِلَّا تَلْكَ الْرُأْةُ الْتِي قَتَلَتِ الْأَنْصَارِيِّ بِالرَّحَى النِّي أَلْقَتُهَا عَلَيْه مِنْ فَوْقِ سَطْحِ الْحِصْنِ.

قَلَمًا قَتَلَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم رجالهُم، أَخْلَدُ يَقْسِمُ أَمُوالُهُمْ وَنِسَاءَهُمْ بَعُدَ أَنَّ أَخْرَجَ الْخُمُسِ، واصطفى صلى الله عليه وسلم لنفسه رَيْحَانَةَ. فَعَرَضَ عَلَيْها الإسلامَ قَأْبِتُ، ثُمُ أَسْلَمَتُ بَعْد ذَلِك، فَسُرٌ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم لاسلامها. (البداية والنهاية: ١٣٦/٤).

وَفِي بَنِي قَرَيْظَةَ أَنْزَلَ اللّه تَبَارَكُ وَتَعَالَى قَوْلَهُ:

« وَلَذِلَ اللّهِنَ ظَهْرُوهُ مِنْ أَهْلِ الْكِتْبِ مِن سَيَّاطِهِةٍ.

وَقَدَدُ فِي قُلُومِهُ النَّعْبَ فَيِفَا تَقَتُلُوكَ وَتَأْسُونِكَ فَيَكُا أَنَّهُ 
وَلَذِنْكُمْ أَرْضَهُمْ وَرِيْرِهُمْ وَأَنْوَالُمْ وَأَرْضًا لَمْ طَلُّوهَا أَوْاكَ أَنَّهُ

عَلَى كُلُّ مِنْ وَقَبِرًا » (الأحزاب: ٢٦- ٢٧).

وَلَمْ تَذَكُر الْأَيْاتُ بِنِي قُرِيْظة صراحةً، وانما قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَنْزَلَ الْدَينَ ظَاهَرُوهُم ﴾ أيْ: عاونوا الأَحْزَابِ وَسَاعَدُوهُمْ عَلَى حَرْبِ الرِّسُولِ صَلَى

الله عليه وسلم، ولعل التكنية عَنْهُمْ بِقُولُه: «ظَاهَرُوهُم» إشعارُ بالعالقة الوثيقة بين الغزوتين، غُزُوة الْأَحْزَابِ، وَغُزُوة بني قَرَيْظَة، وَإِعْلامٌ بِأَنَّ الثَّانيَةَ كَانَتُ نَتيجَةً مِنْ نَتَاتِجِ الْأُولَى، وَأَثْرَا مِنْ آثارها، وَالْجِزَاءُ مِنْ جِنْسِ الْعَمَلِ، فَكُمَا أَنَّ الْيَهُودُ حَالَفُوا الْمُشْرِكِينَ، وَتَظَاهِرُوا عَلَى إِخَافَةَ الْسُلَمِينَ فِي غَزْوَةَ الْأَحْزَابِ، فَإِنَّ اللَّهِ سُبْحَانَهُ رَدَّ هَذِهِ الْإِخَافَةَ إلى بنى قريضة، ومالا قلوبهم رُعْبًا، فلم تفلخ حُصُونَهُمُ الْمُنيعَةِ فِي رَدُ الرُّعْبِ عَنْهُمْ، وَأَهْبَطَهُمُ الْحُـوْفُ مِنْهَا، فَأَسِيمُوا ذَلُ الْأَسْسِ، وَأَذْيِـضُوا أَلُم التَّقْتِيلِ، وفريقًا تَقْتُلُونَ، وَهُمُ الرِّجَالِ الْقَاتِلُونِ، « وَتَأْسِرُونَ فَرِيقًا » وَهُمُ النِّسَاءُ وَالصِّبْيَانِ، « وَأُوْرَثُكُمُ أَرْضَهُمْ وديارَهُمْ وَأَمْوَالُهُمْ وَأَرْضًا لَمْ تَطْنُوهَا ،؛ قيلَ خَيْبِرُ، وَقَيِلَ مَكَةً، وَقَيلَ فَارَسُ وَالْـرُومُ، قَالَ ابْنَ جَرِيرِ رَجِمَهُ اللَّهِ: وَيُمْكِنُ أَنْ يَكُونَ الْمَرَادُ الْجِمِيعَ، ، وكان الله على كل شيء قديرًا،.

وَهَكَذَا طُوَتُ هَاتَانَ الْأَيْتَانَ أَحُداثَ الْغَزُوةِ الْعَديدة، مَمَا هُو مَبْسُوطُ فَحُكَتُهَا السَّيرة، وَأَحُكَمْتَاهَا فَيْتَسُع وَعَشْرِينَ كَلْمَة، فَأَيُّ إِعْجَازِ هَذَا الَّذِي رَسَمَ بِتَلْكُ الْكَلْمَاتِ الْتَسْع وَالْعَشْرِينَ صُورَةَ مَعْرَكَةَ بِكَامِلُهَا، مِنْ الْحُصُونِ، وَأَصْرِ، وَانْزَالِ مِنَ الْحُصُونِ، وَأَسْرِ، وَقَتْلُ، وَمُصَادِرة للْأُمُوالِ، وَاسْتِيلاءِ عَلَى الْأَرْضِ، مِمَّا يَدُلُّ دَلاللَّة وَاضْحَة عَلَى أَنَّ هَذَا الْقُرْآنَ لا يُمُكنُ مَمَّا يَدُلُ دَلاللَّة وَاضْحَة عَلَى أَنْ هَذَا الْقُرْآنَ لا يُمُكنُ أَنْ يَكُونَ أَبِدَا مَنْ عَنْد غَيْرِ اللَّهِ.

### العكمة في قبل بني قريطة:

وهكذا طَهُرَت اللّدينَةُ الْمُنَوْرَةُ مِنْ رِجِس يَهُودٍ، وَاسْتِرَاحَ أَهُلُهَا مِنْ شَرْهُمْ. وَمَا مِنْ شَكُ أَنْ حُصُونَ بَنِي قَرِيْظَةَ هَذَهُ لَوْ بَقِيتٌ، وَبِقِي قَيهَا الْمُكُرُ الْيَهُودِيُّ يُرْسِلُ شَوَاظُهُ عَلَى الْمُسْلِمِينَ فِي اللّدينَةَ، لَكَانَ أَمْرَا لَيُهُودِيُّ يُرْسِلُ شَوَاظُهُ عَلَى الْمُسْلِمِينَ فِي اللّدينَةَ، لَكَانَ أَمْرَا لا يُعْدُ وَقُوعِهِ، وَلاَسْتَطَاعَ الْمُسْرِكُونَ أَنْ يَعِيدُوا الْكَرْةَ عَلَى اللّدينَةَ بِالتَّواطُوْ مَعْ يَهُودِ بَنِي قَرِيْظَةَ، فَتَقَعْ فِي قَبْضَتِهُمْ، وَيُوادُ الْإُسْلامُ فِي مَعْدُهُ قَبْلُ أَنْ يَسْتُويَ عَلَى سُوقِهُ، وَلَكُنُ اللّهُ سَلّمَ، فَيْلُ فَي اللّهُ سَلّمَ، أَنْ يَسْتُويَ عَلَى سُوقِهُ، وَلَكُنُ اللّهُ سَلّمَ، أَنْ يَسْتُويَ عَلَى سُوقِهُ، وَلَكُنُ اللّهُ سَلّمَ، وَسُقَطَ فَيْ الْيَهُودِ كَمَا سُقِطُ مِنْ قَبْلُ فِي وَسُقِطَ فَي الْمُعْرِقِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الل

وللحديث بقية إن شاء اللَّه،

والحمد لله رب العالمين.

ذو القعدة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٤٧ السنة الرابعة والخمسون



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين. وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان، وبعد: فقد تكلمنا في المقالة السابقة عن العقل وأهميته في إدراك الأشياء وما فيه من تفاوت بين أصحابه، ثم بينًا دور العقل وموقعه من المعرفة؛ والسوال هنا، هل العقل يستقل وحده بالمعارف؟ هذا ما سنبينه في هذه المقالة بعون الله تعالى:

والداعي لهذا أن العقل أحد مصادر المعرفة. ومع ذلك يلزم إثبات أن النقل مُقدَّم على العقل، وأن العقل الصريح لا يناقض النقل الصحيح. العقل أحد مصادر المعرفة:

### أ- مجالات العمل العقلي:

العقل في الإنسان كغيره من الصفات الكمائية، فهو وان كان كمالًا في حق الإنسان؛ إلا أن له حدودًا لا يتجاوزها، وأقدارًا لا يتخطاها؛ فالإنسان ذاته مخلوقة، وصفاته كذلك يعتريها ما يعتري المخلوق من القوة والضعف والوجود والعدم، والعقل جعل الله تعالى له حدًا في إدراكه للأشياء، ينتهي إليها لا يتعداه، فلم يجعل له سبيلًا إلى الإدراك في كل مطلوب، ولو كان كذلك لتساوى مع العليم سبحانه وتعالى في إدراك جميع ما كان وما يكون.

ولا شك أن هذا لله وحده دون سواه. فالذي يعلم السر والنجوى ويعلم ما يكون وما سيكون هو رب

العالمين وحده دون سواه، ولو كان العقل يدرك كل مطلوب: لاستغنى الخلق به عن الوحي والنبوات، والله-تعالى- يقول: « مَنَ اَعْنَكَ فَإِنْمَا يُمْنَدِى لِعَسِمِ، وَمَن صَلْ فَإِنْسُمَا يَضِلُ عَنْهَا أَهُ (الإسراء: ١٥).

والمقصود بالإدراك هنا: العلم بالشيء بذاته جملة وتفصيلاً، وأيضًا العلم بصفاته وأحواله وأفعاله وأحكامه جملة وتفصيلاً، فالله-تعالى-محيط بكل ذلك على وجه التمام والكمال. بحيث لا يعزب عن علمه مثقال ذرة منه، والعبد بخلاف ذلك، وإن أدرك فإدراكه يكون لبعض ذلك. وهذا البعض فيه قصور وضعف؛ وذلك لأن العبد تعتريه الغفلة والنسيان والجهل، ولا شك أنه لا يحيط بكل شيء علمًا؛ لأن هذا من صفات علام الغيوب سبحانه وتعالى بل إن الضعف والقصور والنقص. لا شك- أنها من صفات العبد، ويتنزه والنقص-لا شك- أنها من صفات العبد، ويتنزه

ومثال ذلك: هذه الروح التي هي سر الحياة

در الشعدة ۱۹۱۱ في العدد ۱۹۷۷ السنة الرابعة والخمسون

فيه فتكون الحياة، وتنفصل عنه في النوم نوع فيه فتكون الحياة، وتنفصل عنه في النوم نوع انفصال فتقطع المسافات الشاسعات، وتزور البلاد النائيات، وتفعل من الأعاجيب ما لا يقع على بال، ويرى المرعفي نومه ما لم يكن يحظى برؤيته في اليقظة؛ ومع ذلك لا تعرف لهذه الروح كيفية معينة، ولا حقيقة مدركة، غير أنها تذهب وتجيء، وتصعد وتهبط، وتدخل وتخرج، وهي حية عالمة قادرة سميعة بصيرة، إلى غير ذلك من صفاتها مما وردت به النصوص ودلت عليه الشواهد العقلية.

أقسام العلوم:

تنقسم العلوم من حيث إدراك العقل لها إلى ثلاثة أقسام:

الأول: العلوم الضرورية:

وهي التي لا يمكن التشكيك فيها؛ إذ إنها تلزم جميع العقلاء ولا تنفك عنهم، كعلم الإنسان بوجوده، وأن الاثنين أكثر من الواحد، واستحالة الجمع بين النقيضين أو رفعهما، إلى غير ذلك مما يسمى بقوانين العقل الضرورية.

الثاني: العلوم النظرية:

وهي التي تكتسب بالنظر والاستدلال، وهذا النظر لا بدية تحصيله من علم ضروري يستند

إليه؛ حتى يعرف وجه الصواب فيه، وهذا القسم تدخل فيه كثير من العلوم، كالطبيعيات والرياضيات والطب والصناعات، وهو نوعان: نوع يتمحض العمل فيه للعقل؛ وهذا يكون عادة في العلوم المفضلة، والآخر يكون بالنظر في أدلة الشرع، وبذل الوسع الإقامة العبودية.

قال الشافعي-رحمه الله- في قوله تعالى:

و مُعَنَّ و النّحِم مُ جَنَّون (النحل: ١٦) قال:
فخلق لهم العلامات. ونصب لهم المسجد الحرام،
وأمرهم أن يتوجهوا إليه، وإنما توجههم إليه
بالعلامات التي خلق لهم، والعقول التي ركبها
فيهم. والتي استدلوا بها على معرفة العلامات.
وكل هذا بيان ونعمة منه: جل ثناؤه.

الثالث: العلم الذي لا يعلم بواسطة العقل: وهو القسم الذي لا يعلم بواسطة العقل، إلا أن يعلمه العقل المقل الذي لا يعلم بواسطة العقل الا أن يعلمه العقل بأن يجعل له طريقًا للعلم به. وذلك كالغيبيات؛ سواء كانت من قبيل ما يعتاده علم العبد، كعلمه بما تحت رجليه، وعلمه بالبلد القاصي عنه الذي لم يتقدم له به عهد أو لا وكعلمه بما في اليوم الأخر من بعث وحساب وجزاء، وتفاصيل ذلك، فهذا لا يُعلم إلا عن طريق الخبر.

### ب- موقع العقل من المقالب الاعتقادية :

وهذه في الحقيقة مسألة مهمة لا بد من بيانها وتوضيحها، وقد تقدم في النقطة السابقة، أن المدركات العقلية تنقسم إلى علوم ضرورية وممكنة، يعنى: مكتسبة، وممتنعة.

أما العلوم الضرورية: فقد جادل الإسلام بها أصحاب العقائد الفاسدة وحاكمهم إليهم: لأنها قوانين فطرية لا ينكرها إلا مكابر أو جاهل لا يتصور ما يقول، فكان يطالبهم بالجمع بين المتماثلين والتفريق بين المختلفين، والحاق الشيء بنظيره والفرع بأصله، والاستدلال بالأثر على المؤثر، ويُذكّرهم دائمًا بتحكيم العقل والبعد عن الهوى، فيُلْجِنْهم إلى موقف حرج مع أنفسهم حتى يظهر لهم التناقض والتنافر بين ما يعتقدونه من عقائد، وبين القوانين العقلية التي يستوي فيها كل الناس، فلا يبقى أمامهم إلا الكفر بعقائدهم، وموافقة الأحكام العقلية، ومن ثم الدخول في دين الله تعالى؛ دين الفطرة، أو البقاء على ما هم عليه مع شهادتهم على أنفسهم بالتناقض والاضطراب، كما هو حال أهل الشرك والضلال.

أما العلوم التي لا تدركها العقول: فمنها مسائل الاعتقاد، ولا سيما المسائل التفصيلية منها، فالعقول ما كانت لتعلم بها أبدًا لولا مجيء الوحي بها وذِكُره لأدلتها العقلية؛ لأن العقول قاصرة عن إدراك ذلك، ولا شك أن هذا في غير المسائل الكبار من الإقرار بوجود الله وتوحيده ونحو ذلك، فإن النفوس مفطورة على معرفة خالقها، لكن المقصود هو تفاصيل هذه المسائل ععني: أن العقل لا يستطيع أن يعرف تفاصيل المسائل التي يعني: أن العقدية بحال وهي المسائل التي المسائل التي المتول المعرف المسائل التي طرق العلم بها، فالعقول ما كانت لتدركها لولا تنبيه الوحي وإرشاده إلى طرق معرفتها. لولا تنبيه الوحي وإرشاده إلى طرق معرفتها. وأيضًا: فإن كثيرًا من مسائل الاعتقاد -بعد معرفتها والعلم بها عند العقول - لا تدرك

العقول حقيقتها وكيفياتها، كصفات الله تعالى وأفعاله، وحقائق ما ذكر من أمور اليوم الآخر من بعث وحساب وجزاء، وما في الجنة والنار من المنعيم والعذاب. والعقل-وان كان لا يدرك ما هي عليه من الكيفيات- فهو أيضًا لا يُحيل ذلك، ولا يمنع إمكان وجوده؛ لأن عدم إدراكه لها إنما هو نتيجة افتقاره إلى وسائل العلم بها، فالعلم بالشيء فرع عن تصوره، والتصور لا يقوم إلا على معطيات حسية، وهذا أمر متعذر بالنسبة لمسائل الغيب، والشريعة كما قيل؛ جاءت بمحارات العقول لا بمحالاتها.

أما إمكان وجود مسائل الغيب، فالعقل يقر به ولا يحيله؛ لأن الإمكان الخارجي قد يكون بعلم العبد بوجود الشيء نفسه أو وجود نظيره، أو وجود ملزومه، أو وجود شيء أبلغ في الموجود من ذلك الأول.

ولهذا ضرب الله تعالى الأمثال في القرآن الكريم لتقرير مسائل الغيب؛ تنبيها للعقول على إمكان وجودها، فاستدل على النشأة الأخرى بالنشأة الأولى، وعلى خلق الإنسان بخلق السماوات والأرض، وهي أعظم وأبلغ في القدرة، وعلى البعث بعد الموت بإحياء الأرض الميتة بعد إنزال الماء عليها، إلى غير ذلك من الأمثال المضروبة في القرآن الكريم.

يقول الإمام ابن تيمية-رحمه الله تبارك وتعالى-: وكل واحد من وحدانية الربوبية والإلهية-وإن كان معلومًا بالفطرة الضرورية البديهية وبالشرعية النبوية الإلهية- فهو أيضًا معلوم بالأمثال المضروبة التي هي القاييس العقلية.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

# شكر واجب لفقي المقتي ودولة رقيس الوزراء

اسداد ایمن خلیل انگروادی انگروی وگیسی انگروالکسروی

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده وعلى آله وصحبه ومن سار على نهجه واستن بسنته ودعا بدعوته إلى يوم الدين، أما بعد؛ فيشترط لوجوب صيام رمضان (ثبوت الشهر) أي دخول شهر رمضان، والذي يكون بأحد أمرين؛

أولهما، رؤية هلال رمضان لقوله تعالى، "فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهُر فَلْيَضُمُهُ"، ولحديث أبي هريرة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "صُومُوا لِرُوْيِتِه، وأَفْطرُوا لِرُوْيِتِه، فَإِنْ غُبِي عَلَيْكُمْ فَأَكْمِلُوا عِدْةَ

شعبان دُلادين". (متفق عليه).

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وعلى آله وصحبه، ومن سار على نهجه واستن بسنته ودعا بدعوته إلى يوم الدين.

أما بعد؛ فيُشتَرط لوجوب صيام رمضان (ثبوت الشهر) أي دخول شهر رمضان، والذي

يكون بأحد أمرين:

يرب برب المن المن المن المضان؛ لقوله تعالى: "فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرُ فَلْيَصُمُهُ"، ولحديث أبي هريرة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "صُومُوا لِرُؤْيَتِه، وَأَفْطِرُوا لِرُؤْيَتِه، فَإِنْ غُبِيَ عَلَيْكُمُ فَأَكْمِلُوا عَدَّة شَعْبَانَ عُبِيَ

ثَلَاثِينَ". (متفق عليه).

وثانيهما: اكتمال شهر شعبان ثلاثين يومًا: لحديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "الشَّهْرُ تَسْعٌ وَعِشْرُونَ لَيْلَةً، فَلا تَصُومُوا حَتَّى تَرَوْهُ، هَإِنْ غُمَّ عَلَيْكُمْ

ذو القعدة ١٤٤٦ هـ- العدد ٦٤٧ السنة الرابعة والخمسون

فَأَكُملُوا الْعِدَّةَ ثَلَاثِينَ". (متفق عليه).

ويثبت الهلال بالرؤية وليس بحسابات الفلك، وذلك على الرغم من أن حسابات الظلك بلغت درجة عالية من الدقة. وهدا أمر مشاهد لا ينكره منصف، فيتم تحديد موعد ومكان كسوف الشمس على وجه الدقة قبل حدوثه بزمن كبير، ولذا يجتمع الناس في المساجد قبل حدوث الكسوف بزمن كبير، ثقة منهم بهذه الحسبابات، بل إن ظاهرة تعامد الشمس على ما يسمى بقدس الأقداس في معبد الكرنك، والتي تحدث في ٢١٤ ديسمبر من كل عام، تزامنًا مع الانقلاب الشتوي؛ حيث تمكن المصريون القدماء من جعل أشعة الشمس تتعامد على وجه معبودهم آمون في معبد الكرنك.

ويوجد بمصر أكثر من ٢٠ ظاهرة تعامد الشمس في معابد مختلفة في الأقصر وأسوان وغيرها، وهو ما يؤكد على مدى تقدم هذه العلوم في ذمنهم.

ومن الأمور المتفق عليها أنه على الرغم من دقة حسابات الفلك فلا يثبت بها رؤية الهلال، فلو حالت السحب دون

رؤية الهلال. وكانت الحسابات الفلكية تؤكد مولدد. فالعمل يكون بحديث أبي هريرة، وبحديث عبد الله بن عمر السالفين؛ فيجب إكمال صوم شعبان ثلاثين يومًا.

ويدخل في الرؤية البصرية استخدام الأجهزة الحديثة التي تعين على رؤية الهلال كالتلسكوب الفلكي (ويسمى المرقب أو المرصد)؛ والذي يسمتخدم في المراصد المتخصصة، كمرصد حلوان وغيره.

### دار الإفتاء في الجهة النوط بها شرعا استطلاع فلال شهر رمضان:

ي الزمن الحاضر يختص بإثبات الهلال دار الإفتاء، والتي يجب العمل برؤياها، همتى أعلنت عن رؤية هلال رمضان وجب على الجميع الصوم من الغد. وإن أعلنت عن رؤية هلال شوال وجب الفطر على الجميع.

ونؤكد على أن دار الإفتاء هي الجهة المنوط بها شرعًا استطلاع هلال شهر رمضان، وقد عُهد إلى مفتي جمهورية مصر العربية الإعلان عن شبوت رؤية أهلة الشهور العربية والتي منها شهر رمضان؛ حيث يستطلع الأهلة من خلال اللجان الشرعبة

المنتشرة في أنحاء الجمهورية، وهو مُضُوَّض من قبل ولي الأمر بخصوص هذا الأمر، ومن ثم يجب الالتزام بما يُصدره من بيان ثبوت رؤية شهر رمضان من عدمه: وكذلك أهلة سائر الشهور العربية.

وعلى ذلك يثبت دخول شهر رمضان (وخروجه) بالإعلان الصادر عن دار الإفتاء، وبالإعلان عن ذلك بوسائل الإعلام الرسمية التي تخضع لإشعراف الدولة كالمذياع والتلفاز.

### فتوى ابن حجر الهبتمي بشأن إثبات القاضي العنفي لرؤية الهلال:

سئل ابن حجر الهيتمي وهو شيخ مشائخ الشافعية في زمنه عن حكم إثبات القاضي الماضي للهلال على نحو مخالف لما يعتقده الشافعية؛ فهل يلزمهم العمل بما أثبته القاضي الحنفي، ونورد السؤال بنصه الأهميته ونعرض لفتواد رحمه الله.

السؤال: "إذا عمَّ هِلَالُ شَعْبَانَ هَأَكُمَلْنَا الْعِدَّة ثَلَاثِينَ هَجَاءَ جَمَاعَةُ مِنْ مَحلُ بَعِيدِ مُخْتَلِفُ مَطْلَعُهُ مَعَ مَطْلَعِ الْبِلْدَة الْتِي غُمَّ فيها هلالُ شَعْبَانَ وَشَهِدُوا بِرُوْيَة الْهلالِ لَيْلَةَ الثَّلَاثِينَ فَأَثْبِتَ حَاكمُ حَنْفَى الْهلال بِشَهَادَتِهمُ فَهَلُ

يُلْزُمُ الشَّافِعِيُّ بِقَضَاءِ الْيَوْمِ اللذي أفطره على ظن منه أنَّهُ مِنْ شَعْبَانَ اعْتَمَادًا عَلَى أنَّ الثُّبُوتَ الْوَاقِعَ لَدَى الْحَاكِم الحنفي رافع للخلاف ويفطر يَوْمَ ثَالَاثِينَ رَمَضَانِ لُوْ لَمْ يَرَ الهلال ليلة الثلاثين الأكمال المعدة بمقتضى الثبوت المُذَكُورِ أَوْ لَا يُلْزُمُ بِقَضَاءِ الْيَوْمِ الْمَدُكُورِ؛ لأنَّ الْعَبْرَةَ فِي نَحُو دُلكَ بِعَقِيدَتِهِ وَاعْتَقَادِهِ أَنَّهُ لا عبرة برؤية الهلال بمحل مُحْتَلِفَ مُطَلِّعُهُ مُعَ مُطَلِّع الْبَلَد الَّتِي غُمَّ فَيِهَا الْهَلَالُ فيجث عليه إمساك يوم دُالْادِينَ رَمَضَانَ لُوْ لُمْ يَرَ الْهِلَالَ ليلة الثلاثين وما الحكم فيما لُوْ ثُبَتَ الْهَلَالُ لَدَى حَاكِم يَرَى ثُبُوتُهُ بِمَا لَمْ يَـرَهُ الشَّافِعِيُّ من قبول عبيد والمرأة فهل يَلْزُم الشَّافِعِيُّ الْعَمَلُ بِمَا ثَبَتَ لديه، وإن كان خلاف عقيدته أَوْ لَا يَلْزَمُهُ؛ لأَنَّهُ يَعْتَقَدُ خلافه ؟ بَيْنُوا لَنَا ذَلكَ بِمَا فِيهِ يَسْطُ أَثَابِكُمُ اللَّهِ الْحِنَّةَ بِمِنَّهِ

(فأجاب ابن حجر الهيتمي عن السؤال السابق) بقوله: " حُكُمُ الْحِنْفِي فِي ذَلِكَ مُعْتَدُرُ فَيُدَارُ الْأَمْرُ عَلَيْهِ وَيَجِبُ عَلَى النَّاسِ الْعَمَلُ بِقَضِيَّتِهِ كُمَا دَلَّ عَلَى ذَلكُ كالأم أنمتنا في مواضع منها

وكرمه...". اهـ.

قُولُ الْمُحْمُوعِ وَمَحلُ الْخُلَاف فِ قَنُولُ شَهَادة الْوَاحِدِ مَا لَم يحكم بشهادته حاكم يراه والا وجب الصَّوْمُ ولم نُنْقَض الحكم إجماعًا اله فابجاب الصُّوم هُنَا عَلَى الْعُمُوم. وَعَدُمُ نَقْضَ الْحِكُمِ بِالْأَحْمَاءِ صريح في أنَّ حُكُمَ الْحَنْفِي فِي صُورَة السُّوَّالِ كَذَلِكَ حَتَّى نجب على الشافعيَّة وَغَيْرِهُمْ الغفل بقضيته ضؤما وفطرا وقضاء .... " (الفتاوي الفقهية الكبرى، لابن حجر الهيتمي كتاب الصوم، ج٢، ص٨).

إشبات المفتى لرؤية الهلال ملزمة لكل أهل مصر بالصوم: من المقرر شرعًا أن الحاكم إذا أثبت رؤية الهلال وجب على كافة من في حكمه العمل يه، والمقصود بالحاكم هاهنا القاضي، وهو الذي كان يُناط به إثبات الأهلة. ثم أنيط هذا الأمر بدار الافتاء ممثلة في المفتى بعد ذلك.

وهو ما يكون بيانه للأهلة ملزما رافعا للخلاف بس الناس؛ لما تَقرُّر شرعًا أنَّ: حكم الحاكم يرفع الخلاف، كما ذكر القراف ف الفروق حيث يقول:"... اعْلَمْ أَنَّ خُكُمَ الحاكم في مسائل الاحتهاد يرفع الخلاف ويرجع المخالف عَنْ مَذْهَبِهُ لَذُهُبِ الْحَاكِمِ،

وتتغير فثياه بغد الحكم عَمًا كَانَتُ عَلَيْهِ عَلَى الْقَوْلِ الصّحيح منْ مَذَاهِبِ الْعُلْمَاءِ، فَمَنْ لَا يَرَى وَقَفَ الْشَاعِ إِذَا حكم حاكم بصحة وقفه ثم رُفعَتْ الْوَاقعَةُ لَنَّ كَانَ نُفْتِي بِيْطَالِنِهِ نَفَدَهُ وَأَمْضَاهُ وَلَا نَحِلُ لَهُ بَعُدَ ذَلِكَ أَنْ يُفْتِيَ بنطلانه، وكن لك إذا قال انْ تَـزُوْحُتُكُ فَأَنَّتُ طَالَةً فتروحها وحكم حاكم بصحة هَذَا النَّكَاحِ، فَأَلَّذِي كَانَ يَرَى لُـزُومَ الطَّلاقَ لَـهُ يُنْفَدُ هَذَا التُكَاحَ وَلا يَحِلُ لَهُ يَعْدُ ذَلْكُ أَنْ يُفْتَى بِالْطَارُقِ، هَـذَا هُوَ مَذْهَبُ الْحُمْهُورِ وَهُـوَ مَذْهَبُ مَالك....". (أنوار السروق في أنواء الفروق، للقراف، الفرق السابع والسبعون بين قاعدة الخلاف يتقرر في مسائل الاجتهاد قبل حكم الحاكم، وبين قاعدة مسائل الاجتهاد يبطل الخلاف فيها ويتعين قول واحد بعد حكم الحاكم، ج۲، ص ۱۰۳).

### موقف فضياة المفنى ياة رؤية ماذل شوال ثمام ٢٤٤١ مـ،

حيث كانت حسابات الفلك توكد أن يوم السبت ٢٩ رمضان ١٤٤٦هـ الموافق ٢٩ مارس ٢٠٢٥ هو المتتم لشهر رمضان، ومن شم يكون عبد الفطر يوم الأحد الموافق ٣٠

مارس ٢٠٢٥م، وتهيناً الناس لذلك، لكن ما حدث عند رؤية هلال شوال لعام ١٤٤٦هـ أن تعذرت رؤية الهلال (نتيجة حدوت كسوف للشمس)، ولذا انتهت دار الإفتاء إلى وجوب إتمام شهر رمضان ثلاثين يومًا؛ لتعذر رؤية الهلال.

وهذا أمر محمود من فضيلة المفتى، ففي ذلك تطبيق عملى لحديث أبى هريرة، وحديث عبد الله بن عمر السالفين عن النبي صلى الله عليه وسلم واللذان يوجبان إكمال صوم شعبان ثلاثين يومًا عند تعذر رؤية الهلال. كما أن فضيلة المفتى بصنيعه هذا يدحرالكثيرمن الشبهات التي تثار حول رؤية الأهلة، وأن مدار الأمر على الحسابات الفلكية؛ حيث أكد فضيلته بذلك على أن العبرة ليست بالحسابات الظلكية -رغم التأكيد على دقتها- وإنما العبرة بالرؤية البصرية كما أمر النبي صلى الله عليه وسلم.

وقد روى أبو هريرة، وأبو سعيد الخدري، وجرير بن عبد الله البجلي، والنعمان بن بشير، والأشعث بن قيس أن النبي صلى الله عليه وسلم يقول: "مَنْ لَمْ يَشْكُر النَّاسَ لَمْ

يَشْكُرِ الله عَزَّ وَجَلَّ " (مسند الإمام أحمد بن حنبل وسنن الترمذي وصححه الألباني). ولذا نتوجه لفضيلته بكامل الشكر والتقدير، سائلين المولى سبحانه أن يجازيه خيرالجزاء.

### موقف دولة رئيس مجلس الوزراء يشأن هلال شوال لعام ١٤٤٦هـ،

والشكر موصول لدولة رئيس مجلس الوزراء المسرى، فحينما أصدر سيادته قرارًا بأن تكون الفترة من يوم السبت الموافق ٢٩ من شهر مارس عام ٢٠٢٥ ميلادية حتى يوم الثلاثاء الموافق ١ من شهر أبريل عام ٢٠٢٥ ميلادية إجازة رسمية مدفوعة الأجر للعاملين في الوزارات والمصالح الحكومية والهيئات العامة ووحدات الإدارة المحلية وشركات القطاع العام وشركات قطاع الأعمال العام، وذلك بمناسبة عيد الفطر المبارك، فقد نص سيادته في هذا القرار على أنه إذا أسفرت الرؤية الشرعية لهلال شهر شوال ١٤٤٦ هجرية عن أن يـوم الاثنين الموافق ٣١ من مارس عام ٢٠٢٥ ميلادية هو أول أيام شهر شوال ١٤٤٦ هجرية فتمتد الإجازة حتى يوم الأربعاء الموافق ٢ من

أبريل عام ٢٠٢٥، ليؤكد بدوره بذلك على أن العبرة هي بالرؤية الشرعية (البصرية) وليس بالحسابات الفلكية، فلسبيادته كامل الشكر والتقدير، وخالص الدعوات بدوام التوفيق والسداد.

### رؤية الهلال في بلد هل يلزم سائر البلدان بالصوم:

اختلفت منذاهب العلماء قديمًا فيما إذا رأى الهلال أهل بلد دون غيرهم: هل يلزم سائر البلدان بالصوم برؤيتهم؟ وقد اختلف العلماء فيذلك على قولين:

القول الأول: أنه إذا رأى الهلال أهل بلد لزم جميع البلاد الصوم دون اعتبار اختلاف المطالع: وهذا اختلاف المطالع: وهذا ومذهب المالكية، وبعض الشافعية، والمشهور عند الجنابلة كما يذكر المرداوي في الإنصاف (ج٣، ص٧٧٣).

ولكن يرد على ذلك بأنه لا يُعلم أن المسلمين اتفقوا على هلال واحد في تاريخهم، ورغم أنهم كانوا يلتقون في موسم الرحج بعد انصرام رمضان، ورغم ذلك لم ينقل في أي كتاب فقهي أن أهل بلد معين قضوا يومًا لرؤية الهلال في بلد آخر قبلهم!

القول الثاني: يقول إنه لكل بلد رؤيته الخاصة به، ولكن فرق أصحاب هذا الرأي بين فرق أصحاب هذا الرأي بين تقارب البلاد وتباعدها: فإن تقاربت البلاد وجب الصوم فحكمها واحد، وإن تباعدت فيرهم ممن بعد عنهم، وهو غيرهم ممن بعد عنهم، وهو البر من المالكية، ويقول ابن مبد جزي في القوانين الفقهية عن البعدة جدًا كالأندلس البعيدة جدًا كالأندلس

واختلفوا في بيان ضابط البعد؛ فمنهم من جعل البعد؛ فمنهم من جعل الضابط هو اختلاف المطالع (مثل العراقيين، كما ذكر النووي في الروضة)، ومنهم من جعل الضابط مسافة القصير (مثل الرافعي والنووي)، ومنهم من قال باختلاف الأقاليم كابن عبد البر.

وحكاه الترمذي أن لكل بلد رؤيته الخاصة به عن أهل العلم ولم يحك سواه وهو يورد حديث كريب مع ابن عباس (والـذي سنعرض له فيما يلي) فيقول: "... والعمل على هذا الحديث عند أهل العلم؛ أن لكل

أهل بلد رؤيتهم". (جامع الترمذي: أبواب الصوم عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، باب ما جاء لكل أهل بلد رؤيت هم، ج٢، ص٧١.

### الراجح في مسالة رؤية الهلال في بند آخر:

ما نرجحه في هذه المسألة -والله سبحانه وتعالى أعلم- أن أهل البلد يصومون لرؤية الهلال ببلدهم دون النظر إلى رؤيته في غير بلدهم. والدليل على ذلك: ما أخرجه مسلم في صحيحه عن كريب أنَّ أمَّ الفَضْل بنْتَ الحارث بَعَثَتُهُ (أي كُرَيْبَ بنَ أبي مُسلم إلى مُعاويّة بِالشَّامِ، قَالَ: فَقَدِمْتُ الشَّامَ، فَقَضَيْتُ حاجَتَها، واسْتُهلُ عَلَى رَمضانُ وَأَنا بِالشَّامِ، فَرَأَيْتُ الهلالَ لَيْلَةَ الحُمْعَة، ثُمُّ قَدمُتُ اللَّدينَةَ فِي آخِر الشَّهْر، فَسَأَلُني عبدُ الله بنُ عَبّاس رَضَىَ اللّه عنهما، ثُمَّ ذَكرَ الهلال، فقال: متى رَأَيْتُمُ الهلال؟ فَقُلتُ: رَأَيْنَاهُ لَيْلَةً الجِمْعَة، فقالَ: أنْتُ رَأَنْتُهُ؟ فَقُلتُ: نَعَمْ، وَرَآهُ النَّاسُ، وصامُوا وصامَ مُعاويدُ، فَقالَ: لَكُنَا رَأَيْنَاهُ لَيْلَةَ السَّبْت، فلا نَـزالُ نَصُومُ حتَّى نُكُملُ

شَلاشِينَ، أَوْ نَسراهُ، هَقُلتُ: أَوَلا تَكْتَضِي بِرُوْيَةٍ مُعاوِيةَ وَصِيامِهِ؟ فَقالَ: لا، هَكَذا أَمَرَنا رَسولُ اللهِ صلي الله عليه وسلم. صحيح مسلم (١٠٨٧).

وفي الواقع العملي فإن ثبوت هلال رمضان يكون بإعلان دار الإفتاء، فمتى أعلنت عن رؤية الهلال؛ وجبعلى جميع المسلمين بمصر الصوم، ولا يُعوَّل على الاختلاف الفقهي المذكور سلفًا، فالمُعوَّل عليه في عصرنا الحاضر هو بيان دار الإفتاء، وعلى كل مسلم أن يلزم جماعة المسلمين التي هو فيها وألا يشذ عنها، فمن شذ شذ في النار والعياذ بالله.

### حكم الصوم والقطر لرؤية الهلال يلا الملكة العربية السعودية؛

حيث قام البعض نتيجة رؤية هلال شوال في المملكة العربية السعودية قبل رؤية الهلال في بلدهم، بالفطر مع المملكة السعودية، ويؤخروا صلاة العيد لليوم التالي بالمخالفة للسنة ليصلوا مع قومهم. وهذه المسألة لم يطرحها أحد من أهل العلم قبل ذلك قط (أي الصوم لرؤية الهلال بالسعودية

دون سواها والفطر لرؤية الهلال بها)، وإنما السألة التي طرحها العلماء هي: إذا رُئى الهلال في بلد، فهل يلزم سائر البلاد الصوم؟، وهو الأمر الذي يسري في حق الملكة العربية السعودية وفي حق غيرها، فيلزمها هذا القول في أحواله الختلفة، فإن قلنا بلزوم الصوم كان على الملكة السعودية أن تصوم يرؤية الهلال في أي يلد آخر، وإن قلتا بأن ثكل بلد رؤيته، كان على أهل كل يلد أن يصوموا لرؤية الهلال في بلدهم، ومن ثم لا يجوز التخصيص برؤية الهلال في الملكة العربية السعودية دون غيرها من البلاد، ومن شم فلا صحة لفعل هـولاء. وهـذا أمر لم يقل يه أحد قط من أهل العلم، ولم يذهب إليه أحد قط، هذا مع ملاحظة أن فتوى هيئة كبار العلماء بالملكة العربية السعودية هي أن يصوم الناس وأن يضطروا لرؤية الهلال في بلدهم دون غيرها؛ حيث يأخذ مجلس هيئة كيار العلماء في الملكة العربية السعودية بالرأي القائل بأن لكل أهل بلد

رؤيتهم الخاصة بهم.
ورغم ذلك أحدث بعض الناس حدثًا لم يسبقوا اليه، وهو أنه إذا رأي الهلال في المملكة العربية السعودية قبل رؤية الهلال في بلدهم في السعودية، أما إن رؤي الهلال الهلال في السعودية، أما إن رؤي لمه الهلال في أي بلد آخر، لم يصوموا مع صوم هذا البلد كائنا من كان.

### مطالبة المتمرين المسريين الذي أدركوا عيد القطر بالملكة السعودية بقضاء نوم:

حيثما رؤي رؤيــة هلال شوال لعام ١٤٤٦هـ بالمملكة السعودية قبل مصر فكان العيد عندهم يوم الأحد، وتعذرت رؤيـة الهلال بمصر فكان عيد الفطر بها يوم الاثنين.

خرج علينا من يطالب المعتمرين الذين أدركوا المعيد بالمملكة السعودية فأفطروا يوم الأحد أن يقضوا يومًا بعد عودتهم لأن أهل مصر صاموا ثلاثين يومًا، وهذا قول عجيب، لأن حكم الصائم يتبع البلد الذي هو فيه، وهذا المعتمر يلزم جماعة المسلمين بالبلد الذي هو فيه المسلمين بالبلد الذي هو فيه

فإن رأوا هالال شوال أفطر بفطرهم، ولم يقض لأنه صام تسعًا وعشرين يومًا، ولو رجع إلى مصر قبل رؤية الهلال فحكمه حكم أهل مصر، فيتم صومه معهم، ولا يقضى يومًا إلا في حالة واحدة، وهي أن يدركه الهادل في البلد الذي هو فيه ولم يصم إلا ثمانية وعشرين يومًا فقط! فحينئذ يفطر مع البلد الدي هو فيه، ثم يقضى يومًا بعد ذلك لأن الشهر لا يقل عن تسع وعشرين يومًا كما في حديث أبى هريرة وحديث ابن عمر المشار إليهما آنفًا.

فعلى كل مسلم أن يلزم الجماعة التي فيها ولا يشد عنهم، فلا يسوغ أبدًا أن يكون بجسده في مصر ووسط جموع أهلها ويفطر لرؤية الهلال في أي بلد آخر، وانما يتعين عليه أن يلزم جماعة المسلمين التي هو معها؛ فقد عصمها المولى سبحانه من الاجتماع على ضلالة.

أسأل الله أن يأخذ بنواصينا لما يرضيه عنا، وأن يأخذ بناصية ولاة أمورنا للبر والتقوى اللهم آمين.



وَبِحَمْدِكَ، أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَّهَ إِلا أَنْتَ، أَسْتَغْفِرُكَ وَأَتُوبُ اِلْيُكَ

يقال هذا الذَّكر في خمس مواطن:

### الأولى: عقب مجلس ذكر:

عَنْ نَافِع بِن جُبَيْرِ بِن مُطْعِمٍ، عَنْ أَبِيهِ رِضِي اللّهِ عَنْ أَبِيهِ رِضِي اللّهَ عَنْهُ وَسَلّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

مَنْ قَالَ: سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ، أَشْهَدُ أَنُ لا الله إلا أَنْتَ، أَسْتَغْفِرُكَ وَأَتُوبُ إِلَيْكَ، فَقَالَهَا فِي مَجْلِسِ ذِكْرِ كَانَ كَالْطَّابَعِ يُطْبَعُ عَلَيْه، وَمَنْ قَالَهَا فِي مَجْلِسِ ذِكْرِ كَانَ كَالْطَّابَعِ يُطْبَعُ عَلَيْه، وَمَنْ قَالَهَا فِي مَجْلِسِ نِغُو، كَانَتْ كَفَارَةً لَهُ.

أخرجه: النسائي في "الكبرى" (١٠٢٥)، وفي "عمل اليوم والليلة" (٤٢٤)، والطبراني في "الكبير" (١٠٢٥/١٣٨/١)، والحاكم (٢٠٠/١) وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه. وقال الهيثمي في "مجمع الزوائد": رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح. وصححه الألباني في "الصحيحة" (٨١).

### الثانية: عقب مجلس لغو ولغط:

عن أبي هُرَيْرَةَ عَنِ النبي صلى الله عليه وسلم قال: "من جَلَسَ فِي مَجُلس كَثْرَ فيه نَغْطُهُ فقال قبل الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، ويعد: عن ابن عُمَر قال: قلما كان رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم يقومُ مِنْ مَجُلسِ حَتَى يَدْعُو بِهِوَّلاءِ عليه وسلم يقومُ مِنْ مَجُلسِ حَتَى يَدْعُو بِهِوَّلاءِ الدعوات لأصحابِه: "اللهُمَ اقسمُ لنا من خشيتكُ ما يحُولُ بَيننا وبَينَ مَعاصِيكَ، ومِن طاعتك ما تُبَلغنا بِه جَنَتكَ، ومن اليقينِ مَا تُهُونُ بِهِ علينا مُصيبات الدَّنيا، ومتعنا باسماعنا وأبصارنا وقوتنا ما أحييتنا، واجعله الوارث منا، واجعل ثارنا على من عادانا، ولا تجعل من طلمنا، وانصرنا على من عادانا، ولا تجعل مصيبتنا في ديننا، ولا تجعل الدُنيا أكبر همنا ولا مُعلينا من لا يرحمنا".

أخرجه الترمذي (٣٥٠٢)، وصححه الألباني. ومثل هذا ذكر كفارة المجلس: سُبْحَائكَ اللَّهُمُّ

ذو القعدة ١٤٤٦ هـ - العدد ٦٤٧ السنة الرابعة والخمسون

أَنْ يَقُومَ: سُبُحَائَكَ رَبِّنَا وَبِحَمْدِكَ، لَا إِلَّهَ إِلَّا أَنت، ٱسْتَغْضِرُكَ ثُمَّ ٱتُوبُ إِلَيْكَ؛ إِلَّا غَضَرَ اللَّه له ما كان في مُجْلسه ذلك".

أخرجه: أحمد (٤٩٤/٢)، وأبو داود (٤٨٥٩)، والترمذي (٣٧٦٢)، والنسائي في "الكبرى" (٣٧٦٠)، ١٠٢٥٧)، وفي "عمل اليوم والليلة" (٣٩٧، ٢٢٤)، والطبراني في "الدعاء" (١٩١٩)، والحاكم (٧٢٠/١) وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه. وصححه الألباني في "الصحيحة"

### الثالثة: عقب الوضوء:

عن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه قال: قال رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: "ومَن توضأ ثم قال سبحائكَ اللهمِّ وبحمدكَ، لا إلهُ إلا أنتَ، أستغضرُكَ وأتوبُ إليكَ؛ كُتِبَ فِي رِقُ ثم طُبِعَ بطابع فلم يُكُسَرُ إلى يوم القيامة.

أخرجه النسائي والحاكم، وقال الحاكم: حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه، وصححه الألباني في "الصحيحة" (٢٦٥١).

### الرابعة؛ عقب الصلاة؛

عن عَائشَة أنَّ الرسول صلى الله عليه وسلم كان إذا جَلْسَ مَجْلُسًا أو صلى صلاةً تَكَلَّمَ بِكُلِّمَاتَ فَسَأَلْتُهُ عَائشَةُ عِن الْكُلْمَاتِ فَقَالَ: إِن تَكَلَّمُ بِخَيْرِ كَان طَابِعًا عَلَيْهِنَّ إِلَى يَوْمِ الْقَيَامَةِ وَإِنْ تَكَلَّمَ بِغَيْرِ ذَلْكَ كَانَ كَفَّارَةً له: سُبْحَانَكَ اللهم وَبحْمُدكَ، أَسْتَغْضُرُكَ وَٱتُوبُ إِلَيْكَ. أَخْرِجِه: النسائي في سننه، وصححه الألباني في "الصحيحة" (٣١٦٤).

### الخامسة: عقب تلاوة القرآن:

عَنْ عَائشَة رضي الله عنها قَالَتُ: "مَا جَلْسَ رَسُول اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ مَجْلَسًا قَطَ، وَلَا تُلَا قُرْآنًا، وَلا صَلَّى إِلَّا خُتُم ذَلكَ بِكُلْمَات، قالت: فقلت: يا رسول الله! أراك ما تجلس مجلسا ولا تتلو

قرآنا ولا تصلى صلاة إلا ختمت بهؤلاء الكلمات، قَالَ: نَعَمْ، مَنْ قَالَ خَيْرًا خَتَمَ لَهُ طَابِعِ عَلَى ذَلِكَ الْخَيْرِ، وَمَنْ قَالَ شَرًّا كُنَّ لَهُ كَفَّارَة: سُبْحَانك اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ لَا إِلَّهُ إِلَّا أَنْتَ ٱسْتَغْفِرِكَ وَٱثُوبِ إِلَيْكَ".

أخرجه: النسائي في الكبرى وصححه الألباني في "الصحيحة" (١/٩٥/٧).

### معانى الكلمات:

قلَّمًا: تدل على القلة والندرة.

اللَّهم: يا الله.. ووضعت الميم في آخرها عوضًا عن حرف النداء.

اقسم: اجعل لنا قسمًا وحظًا ونصيبًا وارزقنا من فضلك وجودك.

خشيتك: الخشية: خوف مقترن بالتعظيم. وهي خوف العلماء.

تُهوَن: أي تُسهَل وتخفف.

الثار: الطَّلَبُ بالدِّم، وقيل الدم نفسه

ثبلغنا: توصلنا.

ما يحول: ما يحجب ويمنع.

واجعله الوارث منا: كناية عن الاستمرارية إلى آخر العمر.

اليقين: هو استقرار العلم الذي لا يتقلب، ولا يحول، ولا يتغير، وهو أعلى درجات الإيمان، فهو إيمان لا شك فيه.

هذه الدعوة جامعة الأبواب الخير والسعادة في الدنيا والآخرة، فقد جمعت مقاصد ومطالب جليلة فيما يحتاجه العبد في دينه ودنياه، ومعاده، لهذا كان عليه الصلاة والسلام نادرًا ما يقوم من مجلس إلا وقد رطب لسانه بهذه الكلمات، والدعوات الجميلة.

### الشرح

اللَّهم اقسم لنا من خشيتك ما تحول به بيننا وبين

ذو القعدة ١٤٤٦ هـ- العدد ١٤٧ السنة الرابعة والخمسون

معاصيك:

اللَّهم اجعل لنا حظًا ونصيباً من خوفك المقترن بتعظيمك وإجلالك؛ ما يكون حاجزاً لنا ومانعاً من الوقوع في المعاصي والذنوب والأثام، وهذا فيه دلالة على أن خشية اللَّه هي أعظم رادع وحاجز للإنسان عن الوقوع في الذنوب، ولهذا كان العلماء حقًا هم أكثر خشية للَّه جل وعلا العرفتهم باللَّه؛ قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يَحْشَى اللَّه مِنْ عَبَادِهِ الْعُلْمَاءُ ﴾ فكلما ازدادت معرفة العبد باللَّه بما له من الأسماء الحسنى والصفات العُلا؛ امتلا القلب خشية، وأحجمت الأعضاء، والجوارح، جميعها عن ارتكاب العاصى.

### ومن طاعتك ما تبلغنا به جنتك:

واقسم لي وارزقني من طاعتك ما يكون سبباً لنيل رضاك، وبلوغ جنتك.

### ومن اليقين:

أي: اقسم لنا من اليقين الذي هو أعلى الإيمان، وأكمله؛ قال عبد الله بن مسعود: اليقين: هو الإيمان كله، فهو إيمان لا شك فيه، ولا تردد، فالغائب عنده كالمشاهد.

قال سفيان الثوري: "لو أن اليقين وقع في القلب، لطار اشتياقاً إلى الجنة وهروباً من النار"، فنسألك من اليقين ما يكون سبباً لتهوين المصائب والنوازل التي تحل علينا، واليقين كلما قوي في الإنسان كان ذلك فيه أدعى إلى الصبر على البلاء؛ لعلم الموقن أن كل ما أصابه إنما هو من عند الله الحكيم العليم، فيرضى ويُسلم ويكون برداً وسلاماً على قلبه.

فمن حقّق اليقين، وثق بالله في أموره كلها، ورضي بتدبيره له، وانقطع عن التعلّق بالمخلوقين رجاءً وخوفاً، ومنعه ذلك مِنْ طلب الدُّنيا بالأسباب المُكروهة، ومن كان كذلك، كان زاهداً في الدُّنيا حقيقة، وكان من أغنى الناس، وإنْ لم يكن له شيء

من الدُّنيا، قال عمَّار؛ كفى بالموت واعظاً، وكفى باليقين غنى، وكفى بالعبادة شغلاً.

وكان عطاء الخراساني: "لا يقومُ من مجلسه حتى يقولَ: اللهم هب لنا يقيناً منك حتى تُهوَّن علينا مصائب الدُّنيا، وحتى نعلمَ أنَّه لا يُصيبنا إلا ما كتبتَ علينا، ولا يُصيبنا مِنْ هذا الرِّزقِ إلاَّ ما قسمتَ لنا".

### ما تهون به علينا مصائب الدنيا:

فالعبدُ المؤمن الموقن إذا أصيبَ بمصيبة في دُنياه مِنْ ذهابِ مالٍ، أو ولد، أو غير ذلك، كان أرغبَ في ثواب ذلك ممًا ذهبَ منه من الدُنيا أنْ يبقي له، وهذا مما يهون الله به هول المصيبة؛ قال شريح القاضي: إني لأصاب بالمصيبة فأحمد الله عليها أربع مرات؛ أحمده إذ لم تكن أعظم مما هي، وأحمده إذ رزقني الصبر عليها، وأحمده إذ وقتني للاسترجاع لما أرجو فيه من الثواب، وأحمده إذ لم يجعلها في أرجو فيه من الثواب، وأحمده إذ لم يجعلها في ديني. وهذا بلا شك ينشأ من كمال اليقين.

فمن وُفَق عند المصيبة لتحقيق هذه المعاني وحمد الله عليها كانت مصيبته خيرًا وبركة عليه، والمؤمن أمره كله خير له؛ إن أصابه سراء شكر فكان خيرًا له، وإن أصابته ضراء صبر فكان خيرًا له.

### ومتعنا بأسماعنا وأبصارناه

أي: أدم علي السمع والبصر وسائر قواي أتمتع بها في مدة حياتي؛ لأنها الدلائل المُوصَلة إلى معرفتك وتوحيدك. من البراهين المأخوذة: إما من الآيات المنزلة وطريق ذلك السمع، أو من الآيات في الآفاق والأنفس، وطريق ذلك البصر.

اجعل تمتعنا بالحواس والقوى صحيحة وسليمة إلى أن نموت.

### وقواتنا ما أحييتنا:

أي متعنا بسائر قوانا من الحواس الظاهرة والباطنة، وكل أعضائنا البدنية.

ذو القعدة ١٤٤٦ هـ- العدد ٦٤٧ السنة الرابعة والخمسون

وسأل التمتع بكامل قواه طول حياته إلى موته؛ لأن الضعف وسقوط القوة في الكبر يضرُّ الدين والدنيا مما لا يخفى.

### واجعله الوارث مناه

### يحتمل معنيين:

الأول: الباقي بعدنا؛ لأن وارث المرء يبقى بعده، ومعنى بقائه دوامه إلى يوم الحاجة إليه.

والثاني: الذي يرث ذكرنا فنذكر به بعد انقضاء الأجال وانقطاع الأعمال، وهذا كسوّال خليل الرحمن: «وَاجْعَلُ لِي لِسَانَ صِدْقِ فِيْ الْأَخْرِينَ ،. واجعل ثأرنا على من ظلمنا:

أي: وفقنا للأخذ بثأرنا ممن ظلمنا، دون أن نتعدًى فنأخذ بالثأر من غير الظالم.

وهذا قريب من دعاء الخروج من البيت: "اللهم إني أعوذ بك من أن أظّلم أو أظّلم أو أبغي أو يُبغى عليً".

### وانصرنا على من عادانا:

تعميم بعد تخصيص؛ أي اكتب لنا الظفر والفوز على من تعدّى علينا بغير حق.

### ولا تجعل مصيبتنا في ديننا:

أي لا تصيبنا بما ينقص ديننا ويدهبه من اعتقاد سيئ، أو تقصير في الطاعات، أو فعل المحرمات، أو كتسليط الكفار، والمنافقين، والظلمة على أهل الدين والإيمان؛ لأن مصيبة الدين هي أعظم المصائب، التي لا تنجبر ولا يُعوض عنها، خلاف مصائب الدنيا.

### ولا تجعل الدنيا أكبر همنا:

أي لا تجعل أكبر قصدنا وتعلقنا، وحزننا لأجل الدنيا: فإن من كان أكبر همه الدنيا كان في معزل عن الأخرة، عن الأخرة، بل اجعله مصروفًا في عمل الأخرة، وفي هذا دليل على أن القليل من الهم لا بُدَ منه في الدنيا ويُرخص فيه.

ومبلغ علمتاه

أي: لا تجعل أكثر علمنا وتفكيرنا في أحوال الدنيا كالكافرين؛ قال تعالى: «يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِنَ الْحَيَاةِ الذُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الْآخِرَة هُمْ غَافِلُونَ».

### ولا تسلط علينا من لا يرحمنا:

أي لا تجعلنا مغلوبين من الكفار، والظلمة، والفجرة، بتوليتهم علينا، فيكونوا سببًا لتعذيبنا في ديننا ودنيانا، ويجوز حمله على ملائكة العذاب في القبر، وفي النار، ولا مانع من إرادة الجميع.

ويَحْسُن بالداعي أن يستحضر كل هذه المعاني حال دعائه. ولقد بين الله تعالى في عدة آيات سبوال الأنبياء والمؤمنين السلامة من الظالمين والكافرين؛ كما ذكر الله عن موسى عليه السلام «رَبُ نَجْنِي مِنَ الْقُومُ الظَّالِينَ»، وإبراهيم والذين معه: «رَبُنَا لا تَجْعَلْنَا هَتُنَة للَّذِينَ كَفْرُوا»، ومحمد صلى الله عليه وسلم: «رَبُ قَلا تَجْعَلْنِي فِي الْقُومِ الظَّالمِينَ».

### لماذا خصَ السمع والبصر بالتمتيع من الحواس؟

قال المباركفوري: "لأن الدلائل المُوصَلة إلى معرفة الله وتوحيده إنما تحصل من طريقهما؛ ولأن البراهين إنما تكون مأخوذة من الآيات، وذلك بطريق السمع، أو من الآيات المنصوبة في الآفاق والأنفس، فذلك بطريق البصر، فسأل التمتيع بهما حذرًا من الانخراط في سلك الذين ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم وجعل على أبصارهم غشاوة".

ولما حصلت المعرفة بالسمع والبصر، وترتب على هذه المعرفة العبادة لله؛ سأل القوة ليتمكن بها من عبادة ربه؛ قاله الطيبي: "والمراد بالقوة؛ قوة سائر الأعضاء والحواس أو جميعها؛ فيكون تعميماً بعد تخصيص".

والحمد لله رب العالمين.





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم وبعد:

هناك صُور للوحي حدَّدتها الأيات الكريمة والأحاديث الصحيحة نورد بعضها فيما يأتي: قال الله تعالى: «وَمَا كَانَ لِبَشَر أَن يُكَلِّمَهُ أَلَّهُ إِلَّا وَجَيًّا أَوُ مِن وَرَآيٍ حَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِي بِإِذْنِهِ مَا يَشَاهُ إِنّهُ عَلَى حَكِيدٌ ، (الشورى: ٥١).

وقسال تعالى: «كَانَ النَّاسُ أُمَّةُ وَحِدَةٌ فَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّنَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِئْنَ بِالْعَقِ لِيَعْكُمُ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُواْ فِيغً » (البقرة: ٢١٣).

وقال تعالى: ﴿ أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبُ أَنْ أَوْضَنَا إِلَى وَجُلِ مِنْهُمْ أَنْ أَنْدِرِ أَلْنَاسَ وَيَثِيرِ اللَّهِ عَلَيْهِ (يونس: ٢).

وقال تعالى: «وَمَا فَدَرُواْ أَلَّهَ حَقَّ فَدَّرِو» إِذْ قَالُواْ مَا أَنْزَلَ اللهُ عَلَىٰ بَشَرٍ مِّنْ شَيَّعَ \* (الأنعام: ٩١).

ومن الأحاديث ما جاء في الصحيحين عن أول بدء الوحي عَنْ عائشة أُمَّ الْمُؤْمنينَ أَنَّها قَالَتْ: أَوْلُ ما بُدئُ به رسولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم من الوَحْي الرُّوْيا

الصَالِحة في النَّوْم. فكان لا يرى رُونِيا إلا جاءت مثل فَلَقَ الصُّبْحِ، ثُمُّ خُبِّبَ إِلَيْهِ الْخَلاءُ، وكَانَ يَخْلُو بِغَار حراء فيتَحَنَّثُ فيه- وهو التَّعَبُّدُ- اللَّيالَي ذُواتَ العَدُد قَبْلُ أَنْ يَنْزِعَ إِلَى أَهْلِهِ، وِيَتَزَوَّدُ لَذَلكُ، ثُمَّ يُرْجِعُ إلى خَديجَةَ فَيَتَزَوَّدُ لِمُثْلَهَا، حتَى جاءَهُ الحقَّ وهو في غار حراء، فجاءهُ اللَّكُ فقال: اقرأ، قال: ما أذا بِقارِيْ. قَالَ: فأخَذُني فَغَطَّني حتَّى بَلغَ منِّي الحَمَّد ثُمَّ أَرْسَلَني، فقال: اقْرَأْ، قُلتُ: ما أنا بقارئ. فأخَذَني فَغُطِّني الثَّانيَّةَ حتَّى بِلَّغَ منَّى الجِّهُدَ ثُمُّ أَرْسَلَني، فقالَ: اقْرَأْ، فَقُلتُ: ما أَنَا بِقَارِئُ، فَأَخَذَني فَغُطِّنِي الثَّالِثُةَ ثُمَّ أَرْسَلْنِي، فَقَالَ: ﴿ أَفِّرا لِأَنْهِ رَبِّكُ ٱلَّذِي خَلَقَ 🕥 خَلَقُ ٱلْإِنسُنَ مِنْ عَلَقِ 🕥 آقُرًا وَرَبُكَ ٱلْأَدَمُ ، (العلق: ١- ٣) فَرَجَعَ بِهَا رَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّهُ عليهُ وسلم يَرْجُفُ فُوادُهُ، فَدَخَلَ على خَديجَةَ بِنْتَ خُويْلِد رَضِيَ اللَّهِ عَنْها، فقال: زَمُلُونِي زَمُلُونِي فَزَمَلُوهُ حتَّى ذَهَبُ عِنْهُ الرُّوعُ. فقالَ لَخَديجَةَ وأَخْبَرَهَا الْخَبِرَ: لقَدْ خَشِيتُ على نَفْسِي فَقَالَتْ خَدِيجَةً: كَلَا وَاللَّه

> ذو القعدة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٧ السنة الرابعة والخمسون

ما يُخْزِيكِ اللَّهِ أَبِـدًا، إِنَّكَ لَتَصِلُ الرِّحِمِ، وتَحْمِلُ الكُلِّ، وتكسبُ المُعُدُومَ، وتَقُرى الضَّيْفَ، وتُعينُ على نُوائبِ الحِقِّ، فَانْطَلَقْتُ بِهُ خَدِيجُهُ حَتَّى أَتَتْ بِهُ ورَقَـهُ بِنَ نَوْفَل بِنِ أَسَد بِنِ عَبِدِ الْغُزِي ابْنَ عَمّ خَديجَةَ وكانَ امْرَأَ تَنْصُرَ فِي الجِاهِليَّةِ، وكانَ يَكْتُبُ الكتابَ العِبْرانيِّ، فَيَكُتُبُ مِنَ الإنْجِيلِ بالعبْرانيَّة ما شاءَ اللَّه أَنْ يَكُتُبَ، وكانَ شيخًا كَبِيرًا قَدْ عَميَ، فقالتُ له خَديجَة: يا ابْنَ عَمَّ، اسْمَعْ منَ ابْنِ أَحْيكَ، فقِالُ له ورَقَهُ: يا ابْنَ أخى ماذا ترى؟ فأخْبَرَهُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم خير ما رأى، فقال له ورقة: هذا النَّامُوسُ الذي نَزُّلُ اللَّه على مُوسى، با لَيْتَني فيها جَذَعًا، لَيْتَنِي أَكُونُ حَيًّا إِذْ يُخْرِجُكَ قَوْمُكَ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أو مُخْرِجِيُّ هُمُ، قَالَ: نَعَمُ، لَمْ يِأْتَ رَجُلُ قَطْ بِمِثْلِ مَا جِئْتَ بِهِ إِلَّا عُودي، وإِنْ يُدُرِكُني يَوْمُكَ أَنْصُرُكَ نَصْرًا مُؤَزِّرًا. ثُمَّ لَمْ يَنْشَبُ وَرَقَةَ أَنْ تَوْفِيْ، وَفَتَرَ الْوَحْيُ. أَخْرِجِهُ البخاري (٣)، ومسلم (١٦٠).

وفي رواية ، وفتر الوحي فترة حتى حزن النبي صلى الله عليه وسلم-فيما بلغنا- حزنا غدا منه مرارا كي يتردى من رؤوس شواهق الجبال، فكلما أوفى بدروة جبل لكي يلقي منه نفسه، تبدى له جبريل، فقال: يا مُحمد، إنك رسول الله حقا، فيسكن لذلك جأشه، وتقر نفسه، فيرجع، فإذا طالت عليه فترة الوحي غدا لمثل ذلك، فإذا أوفى بذروة جبل تبدى له جبريل فقال له مثل ذلك، صحيح البخاري

### تفسير مفردات الحديث

الرؤيا الصالحة: أي الصادقة.

فلق الصبح: ضياؤه.

الخلاء: الخلوة.

ذوات العدد: هو بالنسبة إلى المُدد التي كان يتخللها مجيئه إلى أهله.

ويتزود لذلك: والتزود استصحاب الزاد.

فيتزود لمثلها: أي الليالي.

حتى جاءه الحق: الأمر الحق.

ما أنا بقارئ: أي ما أحسن القراءة. فغطّنى: أي ضمنى.

حتى بلغ مني الجهد؛ أي بلغ مني غاية وسعي. ثم أرسلني: أي أطلقني.

زملوني؛ لفُوني.

الروع: الفزع.

تحمل الكل: من لا يستقل بأمره.

المعدوم: الفقير والكسب هو الاستفادة.

تقري الضيف: أي تعطيه القراء، وهي ما يُقدّم المضيف من الكرامة، فكان الرسول صلى الله عليه وسلم قبل أن يوحي إليه مضيافًا، يقري الضيوف. وتعين على نوائب الحق: النوائب: هي ما ينوب الإنسان، أو ينوب الناس من الحاجات يعني ما يحصل من أزمات تحتاج إلى إسعاف ومساعدة بالمال أو بالجاء أو بالبدن.

الناموس: هو جبريل عليه السلام.

جَدَعًا: والجِدْع بِفتح الجِيم والذال هو الصغير من البهائم، والقصود أن يكون شابًا فتيًا، كأنه تمنى أن يكون عند ظهور الدعوة إلى الإسلام شابًا ليكون أمكن لنصره.

إلا عُودي: أوذي.

مؤزرًا: أي قويًا.

ينشب: يلبث.

### ما يحدث للنبي صلى الله عليه وسلم عند الوحي:

روى البخاري ومسلم عن عائشة أم المؤمنين رضي الله عنه الله عنها أن الحارث بن هشام رضي الله عنه سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله كيف يأتيك الوحي فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أحيانا يأتيني مثل صلصلة الحرس، وهو أشده علي فيفصم عني وقد وعيث عنه ما قال، وأحيانا يتمثل لي الملك رجلا فيكلمني فاعي ما يقول. قالت عائشة رضي الله عنها: ولقد رأيته ما يقول. قالت عائشة رضي الله عنها: ولقد رأيته عنه وان جبينه ليتقصد عرقا ما أخرجه البخاري

### شرح مفردات الحديث:

صلصلة: في الأصل صوت وقوع الحديد بعضه على بعض، ثم أُطلق على كل صوت له طنين. والجرس: الجلجل الذي يعلق في رؤوس الدواب واشتقاقه من الجرس بإسكان الراء هو الحس. قال الخطابي: يريد أنه صوت متدارك يسمعه. وهو أشده علي: يفهم منه أن الوحي كله شديد ولكن هذه الصفة أشدها، وهو واضح.

فيفصم: أصل الفصم القطع؛ أي: يقلع ويتجلى ما يغشاني.

وقد وعيت: أي القول الذي جاء به.

(يتمثل لي الملك رجلًا): التمثل مشتق من المثل، أي يتصور.

فأعى ما يقول: يفهم ما يقول.

ليتفصد: بالفاء وتشديد المهملة، مأخوذ من الفصد وهو قطع العرق لإسالة الدم، شبه جبينه بالعرق المفصود مبالغة في كثرة العرق.

وروى البخاري عن جابر بن عبد الله الأنصاري قال: وهو يحدث عن فترة الوحي- فقال- قال النبي صلى الله عليه وسلم: «بيئنا أننا أمشي سَمِعْتُ صَوْتًا من السَّماء، فَرَفَعْتُ بَصَري، فإذا اللَّكُ الذي جاءني بحراء جالسٌ على كُرْسيُ بيْنُ السَّماء والأرض، فَفَرَقْتُ منه، فَرَجِعْتُ، فقلتُ: زَمُلُوني زَمُلُوني، فَدَثُرُوهُ، فأنزل الله تعالى: (يا أَيُها المُدَثَّرُ قُمَ فأنذر وربَّكَ فكبر وثيابك فطهر والرُجْز فاهجر)- قال أبو سلمة: وهي الأؤثان الله تتابع التي كان أهل الجاهليَّة يَعْبُدُون- قال: ثمَّ تتابع الوحْي، صحيح البخاري (٤٩٥٤).

### شرح مفردات الحديث:

فرعبت منه: أي فزعت.

فقلت زملوني زملوني: أي لفوني.

ِّيَا أَيُّهَا الْمُدُّدُّرُ × قَمْ فَأَنْذِنُ: أي حَذُر مِنَ الْعَذَابِ مِن لِم يؤمن بك.

« وَرَبُّكَ فَكَبِّرُ »: أي عَظْم.

﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهُّرُ ﴾: أي مِن النجاسة. فحمي الوحي: أي جاء كثيرًا. وتتابع: تكاثر.

وَروى البخاري عَنِ ابْنِ عَبْاسِ فِي قَوْلِهُ تَعالَى: ﴿ لَالْمَيْ اللّهِ عَلَيْهِ وَلِهُ تَعالَى: ﴿ لَا عَنَّالُ اللّهِ عَلَيْهِ وَسِلْم يُعالِّجُ مِنَ التَّنْزِيلِ رَسُولُ اللّهِ صلى اللّه عليه وسلم يُعالِّجُ مِنَ التَّنْزِيلِ شَدَّةً، وكانَ مَمَا يُحَرِّكُ شَفَتَيْهُ- فقالَ ابنُ عبَاسَ: فأنا أُحَرِّكُهُما لَكُمْ كما كانَ رَسُولُ اللّه صلى اللّه عليه وسلم يُحَرِّكُهُما، وقالَ سَعِيدٌ: أنا أُحَرِّكُهُما فَأَنزُلُ اللّه تَعالى: ﴿ لَا عُرِّكُهُما، فَحَرَّكَ شَفتَيْهُ- فَانْزُلُ اللّه تَعالى: ﴿ لَا عُرِّكُهُما، فَحَرَّكَ شَفتَيْهُ- فَانْزُلُ اللّه تَعالى: ﴿ لَا عَرْفُهُما اللّه عَلَيْهُ لِلّكَ لِعَنْكُ اللّهُ اللّهُ اللّه عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَليهُ وسلم بَعْدَ ذلكَ إذا أَتَاهُ جِبْرِيلُ اللّهُ اللّهُ عليهُ وسلم كما قَرَأَهُ واللّهُ اللّهُ عَليهُ وسلم كما قَرَأَهُ وسلم عالِهُ اللّهُ عليهُ وسلم كما قَرَأُهُ وسحيح البخاري (٥).

### شرح مفردات الحديث:

(كان يعالج من التنزيل شدة): محاولة الشيء بمشقة أي كان العلاج ناشئًا من تحريك الشفتين، أي مبدأ العلاج منه.

(فقال ابن عباس فأنا أحركهما): جملة معترضة بالفاء وفائدة هذا زيادة البيان في الوصف على القول.

(فحرك شفتيه): أي ابن عباس.

وكان النبي صلى الله عليه وسلم في ابتداء الأمر إذا لقن القرآن نازع جبريل القراءة ولم يصبر حتى يتمها مسارعة إلى الحفظ لئلا ينفلت منه شيء.

ووقع في رواية الترمذي: (يُحرَك به لسانه يريد أن يحفظه).

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

ذو القعدة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٧ السنة الرابعة والخمسون



يجب على المسلم أن يعلم أن إخلاص العمل لله ومتابعة النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ هما أساس قبول أي عمل، ولذا يجب عليه أن يجعل رحلة الحج أو العمرة خالصة لوجه الله سيحانه، لا يريد بذلك رياء ولا ثقباً بين الناس؛ لأن ذلك محبط للأعمال الصالحة. يقول الله سبحانه وتعالى: (وَمَا أُمُوا إِلَّا لِعَبُدُوا اللَّه عُنِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاتَ وَيُقِيمُوا الصَّلَوةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوةَ ۚ وَدُالِكَ دِينُ ٱلْقَبَعَةِ ) (البينة: ٥).

وعن عُمَر بن الْخطاب رضي الله عَنْهُ قَالَ:

ثانياً: السُّنة: عَن ابْن عُمَرَ، رَضِيَ اللَّه عَنْهُمَا، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: بُني الْإِسْلَامُ عَلَى خَمْس: شَهَادَة أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّه، وَأَنَّ مُحَمِّدًا رَسُولُ اللَّهِ، وَإِقَامِ الصَّلَاةِ، وَإِيتَاءِ الزِّكَاةِ،

العَلَمِينَ) (آل عمران: ٩٧).

وَالْحِجُ، وَصَوْم رَمَضَانَ. (البخاري: ٨، ومسلم:

ثالثاً: الإجماع: أجمعَ عُلماءُ السلمين على وجوب الحج في العُمُر مَرَّةَ واحدُةً. (المُغني، لابن قدامة جـ٥ صـ٦).

يستطيع المسلم الاستعداد لرحلة الحج المباركة

ذو القعدة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٧ ٢٤ السنة الرابعة والخمسون سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: إِنْمَا الْأَعْمَالُ بِالثِّيَّاتَ وَانْمَا لَكُلُ امْرِيْ مَا نُوى. (البخاري: ١، ومسلم: ١٩٠٧).

### معلى الزياء

معنى الرياء: الرياء مشتق من الرؤية، والمراد به إظهار العبادة ليراها الناس فيحمدوا صاحبها.

### التحذير من الرياء وصية ربانية

حذرنا الله تعالى من الرياء في الأقوال والأفعال وذلك في كثير من آيات القرآن الكريم، وبين لنا سبحانه أن الرياء يحبط الأعمال الصالحة قال تعالى: (يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُطِلُوا صَدَقَتِكُم بِالنَّينَ وَالْأَذَىٰ كَالَّذِينَ بَاسَوْلُ النَّاسِ وَلا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيُؤْمِ الْلَهِ وَالْيُؤْمِ اللَّهِ وَالْيُؤْمِ اللهِ وَالْيُؤْمِ اللهِ وَالْيُؤْمِ (البقرة: ٢٦٤).

وعَنَّ أَبِي هُرِيْرَةَ قَالِ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قَالَ اللَّهُ تَبَارِكُ وَتَعَالَى: أَنَا أَغْنَى الشُّرِكَاءِ عَنْ الشُّرْكَ مِنْ عَمِلَ عَمَلًا أَشْرَكَ فِيهُ مَعَى غَيْرِي تَرَكُتُهُ وَشَرْكُهُ. (مسلم: ۲۹۸۰).

وَعَنْ ابْنِ عَبَّاسِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهَ عَلَيْهُ وَمَنْ رَاءَى عَلَيْهُ وَمِنْ رَاءَى رَاءَى رَاءَى اللَّهُ بِهِ، وَمَنْ رَاءَى رَاءَى اللَّهُ بِهِ، وَمَنْ رَاءَى

قال الخطابي في معنى هذا الحديث: من عمل عملاً على غير إخلاص إنما يريد أن يراه الناس ويسمعوه، جُوزي على ذلك بأن يشهره ويفضحه، فيبدو عليه ما كان يبطنه ويُسره من ذلك. (الكبائر للذهبي صـ ١٥٧).

الرياء يكون في الفعل؛ والسمعة تكون في القول. (فتح الباري لابن حجر العسقلاني جـ١١ صـ ٣٤٤).

### (٢) معرفة فضل الحج والعمرة

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَنْ حَجَ هَـذَا الْبَيْتَ فَلَمُ يَرْفُثُ وَلَمْ يَفْسُقُ رَجَعَ كَيَوْمٍ وَلَدَتُهُ أُمُّهُ. (البخاري: ١٥٢١، ومسلم: ١٣٥٠).

عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رَضِي اللّه عَنْهُ قَالَ سُئلَ النّبِيُ
صَلَى اللّه عَلَيْه وسلّم أَيُّ الأَعْمَالِ أَفْضَلُ ؟ قَالَ:
إيمانُ بِاللّه وَرَسُولُه، قيل: ثمّ مَاذَا ؟ قَالَ: جَهَادُ
في سَبِيلِ اللّه. قيل: ثمّ مَاذَا ؟ قَالَ: حَجَّ مَبُرُورٌ.
(البخاري: ١٥١٩، ومسلم: ٨٣).

وَعَنْ أَبِي هُرِيْرةَ رَضِيَ اللّهَ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللّهَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ الْعُمْرةُ إِلَى الْعُمْرةِ كَفَّارةُ لِمَا بِيْنَهُمَا وَالْحِجُّ الْمُبْرُورُ لَيْسَ لَهُ جَزَّاءً إِلَا الْجِنَّةُ: (البخاري؛ ١٧٧٣) ومسلم: ١٣٤٩).

وعَنْ عَبِدِ اللّه بن مَسْعُودِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّه صَلَى اللّه عَلَيْه وسلّم: "تَابِعُوا بِيْنَ الْحِجْ وَالْعُمْرة؛ فَإِنَّهُمَا يَنْفِيانَ الْفَقْرَ وَالذَّنُوبِ كَمَا يَنْفِي الْكِيرُ خَبْثَ الْحَدِيدِ وَالْذَهْبِ وَالْفَضْة، وَلَيْسَ للْحَجْةَ الْلَـبُرُورَة ثُـوابُ إلا الْجِنْـة. (صحيح الترمذي للألباني: 10. مَا).

### (٣) المبادرة إلى التوبة الصادقة؛

يجب على المسلم أن يبادر بالتوبة في كل وقت وخاصة عند أداء الحج أو العمرة لأنه لا يدري هل يمد الله تعالى له في عمره بعد هذه الرحلة الربانية أم ينتهي أجله وهو يودي المناسك، وهذه التوبة تكون من جميع الذنوب صغيرها وكبيرها؛ لقوله تعالى: (وَنُولُوا إِلَى اللهِ جَمِعًا أَيُهُ المُؤْمِنُونَ لَعَلَمُ لُولُولًا إِلَى اللهِ جَمِعًا أَيُهُ المُؤْمِنُونَ لَعَلَمُ لُولُولًا إِلَى اللهِ جَمِعًا أَيْهَ المُؤْمِنُونَ لَعَلَمُ لُولًا إِلَى اللهِ حَمِيعًا أَيْهَا اللهُ اللهُ وَمِعًا أَيْهَا اللهُ وَمِعًا أَيْهَا اللهُ وَمِيعًا اللهُ وَاللهُ اللهُ وَمِعًا أَيْهَا اللهُ وَمِعًا اللهُ وَاللهُ اللهُ وَمِعَا اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ ال

### شروط التوبة

قَالَ الإِمَامُ الْنُووِي (رَحَمَهُ اللَّه)؛ قَالَ الْعُلَماءُ؛ الْتَوْبَةُ وَاجِبَةٌ مِنْ كُلُّ ذَنْبٍ، فإنْ كانت الْعُصيَةُ بَيْنَ الْعَبْدِ وَبَيْنَ اللَّهِ تَعَالَى لاَ تَتَعلَّقُ بِحِقَ آدَمِيً، فَلَهَا ثَلاثَةٌ شُرُوطٍ:

> أَحَدُها: أَنْ يُقلِعَ عَنِ الْعَصِيَةِ. والثَّاني: أَنْ يَنْدَمَ عَلَى فَعْلَهَا.

والثَّالثُ: أَنْ يَعُزِمَ أَنْ لا يعُودَ إِلَيْهَا أَبِداً.

فَإِنْ فُقدَ أَحَـدُ الثَّلاثَة لَمْ تَصِحُ تَوبِتُهُ. وإنْ كَانت الْعُصِيةُ تَتَعَلَقُ بِآدَمِي فَشُرُوطُهَا أَرْبِعَةُ:

هذه الثَّلاثَةُ، وأَنْ يَبِرا مِنْ حَقَ صَاحِبِها، فَإِنْ كَانَتُ مِلاً أَوْ نَحْوَهُ رَدَّهُ إلَيْه، وإِنْ كَانَت حَدَ كَانَتُ مالاً أَوْ نَحْوَهُ رَدَّهُ إلَيْه، وإِنْ كَانَت حَدَ قَدْف ونَحْوَهُ مَكَنَهُ منه أَوْ طَلَب عَفْوَهُ، وإِنْ كَانَت غيبةَ استَحَلَّهُ مِنْها. ويجبُ أَنْ يَتُوبَ مِنْ جميع الذُّنُوب، فإِنْ تَابَ مِنْ بَعْضها صَحَّتْ تَوْبِتُهُ عِنْدَ أَهُلِ الْحَقِّ مِنْ ذَلِكَ الذَّنْب، وبَقِي عَلَيهِ الْبَاقي. أَهُلِ الْحَقِّ مِنْ ذَلِكَ الذَّنْب، وبَقِي عَلَيهِ الْبَاقي. (رياض الصالحين للنووي: ص٢٥٠٢٥).

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: مَنْ كَانَتْ عَنْدَهُ مَظْلِمَةٌ لأَخيه قَلْيَتَحَلَّلُهُ مَنْهَا، فَإِنَّهُ لَيْسَ ثَمَّ دِينَارٌ وَلا دَرْهَمٌ مَنْ قَبْل أَنْ يُوْخَذَ لأَخِيه مَنْ حَسَنَاتِه، فَإِنْ لَمُ يَكُنْ لَهُ حَسَنَاتٌ أُخِذَ مِنْ سَيْنَاتِ أَخِيهِ فَطُرِحَتْ يَكُنْ لَهُ حَسَنَاتٌ أُخِذَ مِنْ سَيْنَاتِ أَخِيهِ فَطُرِحَتْ عَلَيْه. (البخاري: ٢٥٣٤).

### (٤) اختيار المال الحلال:

إِن أَفْضَلُ مَا يُنفقَ فَيهُ المسلم الأموالُ هو إِنفاقها فَيما يرضَى الله تعالى الذي وعدنا بإخلاف النفقة والبركة في الرزق، ويقول الله تعالى: (وَمَا النَّفَقْدُ مِن مَن مَن مَوْ مُولِدُهُ وَهُو حَكِرُ ٱلزَّرْقِينَ) (سَناً: ٣٩).

ولذا يجب على المسلم أن يختار لحجه وعمرته المال الحلال، البعيد عن الشبهات؛ وذلك لأن الله طيب لا يقبل إلا طيبًا. والله تعالى لا يقبل من الصدقات إلا ما كان من مال طيب حلال ولا يقبل من الأقوال إلا ما كان طيباً.

يقول الله تعالى: ( يَتَأَبُّهَا الَّذِيكَ مَامَنُوا كُلُوا مِن طَيِّبَتِ مَا رَوْفَتَكُمْ وَاللَّهُ كُرُوا بِنَهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ مُشَّبُدُوكَ) (المبقرة: ۱۷۷).

# (٥) الإكثار من الدعاء بالتوفيق لأداء مناسك

الدعاء له منزلة كبيرة عند الله تعالى؛ فيجب على المسلم الذي يذهب للحج أن يلجأ إلى الله تعالى بالدعاء لكي يُوفَقه في أداء المناسك على الوجه الصحيح. قال جَلَّ شَأْنهُ: ( وَقَالَ رُبُّكُمُ

أَدْعُونَ الْمُنْجِبُ لَكُوْ إِنَّ ٱلْذِيكَ يَشَنَّكُمْ أُونَ عَنْ غِنَادْفِ سَيْدُ خُلُونَ جَهَنَّمُ دَلِخِرِيكَ ) (غافر: ٦٠).

قَالَ الْإَمَامُ ابِنُ كَثِيرِ (رَحِمَـهُ اللَّه): هَـذَا مِنْ فَضُله، تَبَارَكَ وَتَعَالَى، وَكَرَمه أَنَّهُ نَدَبَ عِبَادَهُ إلى دُعَائِه، وَتَكَفَّلَ لَهُمْ بِالْإَجَابَة. (تفسير ابن كثير جـ٧ص١٥٣).

وَعَنْ سَلَمَانَ الْفَارِسِي، رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّم،! أَنْ رَبَّكُمْ تَبَارَكُ وَتَعَالَى حَيْيٌ وَسَلَم،! أَنْ رَبَّكُمْ تَبَارَكُ وَتَعَالَى حَيِيٌ كريمٌ يَسْتَحْيي مِنْ عَبْدِهِ إِذَا رَفَعَ يَدَيْهِ إِنْهُ أَنْ يَرُدُّهُمَا صِفْرًا. (حديث صحيح) (صحيح أبي داود، للألباني: ١٣٢٠).

قَوْلُهُ: (حَيِيُّ): أَيْ: مُبَالِغٌ فِي الْحَيَاءِ الذي يَليقُ به سُبْحَانَهُ بِغَيْر تَشْبِيهِ وَلا تَمْثِيلِ وَلا تَحْريف وَلا تَعْطيلِ. وَقَوْلُهُ: (كَريمٌ): الكريمُ: هُوَ الَّذِي يُعْطي المحتاجين منْ غَيْر سُوَالِ. وقَوْلُهُ: (صَفْرًا) أَيْ: فَارِغَتَيْن خَاليَتَيْن مِنَ الرَّحْمَةِ. (مرقاة المفاتيح، لعلي الهروي جه ع ١٥٣٣٠).

### (٦) الوصية بتقوى الله في السر والعلانية:

> ذو القعدة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٧ السنة الرابعة والخمسون

وتقوى الله تعالى هي السبيل إلى جنة عرضها السموات والأرض فيها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر.

### (V) اختيار الرفقة الصالحة:

يجب على المسلم أن يحسن اختيار الرفقة الصالحة من أهل العلم لكي يستفيد من نصائحهم في أداء مناسك الحج والعمرة. فعَنْ أبي هُريُرَةَ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قال: اللَّهُ عَلَى دِينَ خَليله، فَلْيَتُظُرُ أَحَدُكُمْ مَنْ يُخَالِلُ. (مسند أحمد حـ١٤ ٢٠٠١٤ ١٠٠٠).

قولهُ: (فَلْيَنْظُرُ أَحَدُكُمْ مَنْ يُخَالِلُ) معناه: فلينظر أحدكم بعين بصيرته إلى أمور من يريد صداقته وأحواله، فمَن رآه ورضي دينه صادقه، ومَن سخط دينه فليتنبه. (دليل الفالحين، لمحمد بن علان جـ٣ ص٢٣٠)

وعن أبي سعيد الخدري أن النّبِيّ صلى الله عليه وسلم قال: لا تُصَاحِبْ إلّا مُؤْمِنًا وَلَا يَأْكُلُ طَعَامَكَ إلّا تَقِيّ. (صحيح الترمذي للألباني حديث ١٩٥٢).

قَالَ الأمامُ الُخَطَّابِيُّ رحمه الله: حَذَّرَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم مِنْ صُحْبَة مَنْ لَيْسَ بِتَقِيُّ وَزَجَرَ عَنْ مُخَالَطَته وَمُوَّاكَلَته لأَنَّ الْمُطَاعَمَة تُوقعُ الْأَنُفَة وَاللَّوَدَّةَ فِي الْقُلُوبِ. (تحفة الأحوذي للمباركفوريج/ ص١٤).

### (A) حسن معاملة الناس خلال رحلة الحج:

### مَّعْلُوكَتُّ فَمَنَ وَمَنَ فِيهِكَ لَفَحَ فَلَا رَفَّ وَلَا فَسُوفَ وَلَا سِنَالَ فِي الْحَجَّ ) (البقرة ١٩٧).

وعَنْ عَائِشَةَ، زَوْجِ النَّبِيِ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ، أَنْ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: "يَا عَائِشَةً" إِنَّ اللَّه رَفِيقٌ يُحِبُّ الرِّفْق، وَيُغْطِي عَلَى الرُّفْق، وَيُغْطِي عَلَى النَّفْقِ، وَيُغْطِي عَلَى النَّفْقِ، وَيُغْطِي عَلَى النَّفْقِ، وَمُا لَا يُغْطِي عَلَى النَّفْقْض، وَمَا لَا يُغْطِي عَلَى النَّفْقِ، وَمَا لَا يُغْطِي عَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم، وَعَنْ عَائِشَة، زَوْجِ النَّبِيْ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم، وَعَنْ عَائِشَة، قَالَ: «إِنَّ عَنْ النَّهِ عَلَيْه وَسَلَّم، قَالَ: «إِنَّ الرَّفْقَ لَا يَكُونُ فِي شَيْءِ إِلَّا زَانَهُ، وَلا يُنْزَعُ مِنْ الرَّفْقَ لَا يَكُونُ فِي شَيْءِ إِلَّا زَانَهُ، وَلا يُنْزَعُ مِنْ شَيْءِ إِلَّا زَانَهُ، وَلا يُنْزَعُ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا زَانَهُ، وَلا يُنْزَعُ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا رَانَهُ، وَلا يُنْزَعُ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا زَانَهُ، وَلا يُنْزَعُ مِنْ

### (٩) كتابة الوصية الشرعية:

يجب على المسلم أن يكتب وصيته قبل النهاب لأداء مناسك الحج والعمرة، فلعله لا يرجع من سفره. وذلك بأن يكتب فيها حقوق الناس الماثية وغيرها ويوصي ورثته بأدائها. فعَنْ عَبْد اللّه بْنِ عُمَرَ، رَضِيَ اللّه عَنْهُمَا، أَنَّ رَسُولَ اللّه صلى الله عليه وسلم قال: مَا حَقُ الْمَرِيّ مُسْلَم لَهُ شَيْءٌ يُوصِي فيه يَبِيتُ لَيْلَتَيْنِ إِلَا وَوَصِيْتُهُ مَكْتُوبَةٌ عِنْدَهُ. (البخاري: ٢٧٣٨) ومسلم: ١٦٢٧)

### (١٠) معرفة مناسك الحج والعمرة:

إن معرفة مناسك الحج والعمرة فرض على كل مسلم يذهب لأداء هذه المناسك؛ لأن الله تعالى لا يُعبد إلا بما شرع، وعلى المسلم دائماً أن يحرص على سؤال أهل العلم فيما خفي عليه من المناسك حتى لا يقع فيما يبطل حجه أو عمرته.

وَآخِـرُ دَّعُـوَانَا أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبُّ الْعَالَمِينَ.
وَصَلَّى اللَّهُ وَسَلَّمَ عَلَى نَبِينَا مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آله،
وَأَصْحَابِهِ، وَالتَّابِعِينَ لَهُمْ بِإِحْسَانِ إلَى يَوْمِ
الدُينِ.

ذو القعدة ١٤٤٦ هـ- العدد ١٤٧ السنة الرابعة والخمسون

### من دعاء الرسول الم

كان النبيّ صلى الله عليه وسلم يدعو: ﴿ رَبِّ أَعِنَى وَلَا تَعِنَ عِلَيٌّ، وَانْصُرِنِي وَلَا تَنْصُرُ عَلَيَّ، وامكر لي ولا تمكر عليَّ، واهدني ويسر هداي إلى، وانصرني على من بغي عليَّ، اللهم اجعلني لك شاكرًا لك ذاكرًا لك راهبًا لك مطواعًا إليك مخبتا أو مُنيبًا ربُّ تقبِّل توبتي واغسل حَوبتي، وأجب دعوتي وثبت حجّتي واهد قلبى وسدد لسانى واسلل سخيمة قلبي،

(صحیح أبي داود ١٥١٠).

# ذكر الله ينشرح به الصدر

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدُّ شَكُّ أَنَّكَ عَ م يموون المسلم الله المسلم الله المسلم المس

(سورة الحجر: ٩٧-٩٩).

### من أقوال السلف

قال الفضيل بن عياض: "ليس الإيمان بالتّحلي ولا بالتمني، ولكن ما وقر في القلب وصدقته الأعمال، (اقتضاء العلم العمل، للخطيب البغدادي). 0-0-0-0-0-0

### Bridge Berge 💆 صفة الرسول في التوراة

قال عبد الله بن عمرو: والله إنه لموصوف في التوراة ببعض صفته في القرآن: يا أيها النبى إنا أرسلناك شاهدًا ومبشرًا ونذيرًا، وحـرزًا للأميين، أنت عبدي ورسولى، سميتك المتوكل ليس بفظ ولا غليظ، ولا سخاب في الأسواق. (صحيح البخاري).

# أحاديث مشهورة لا تصح

مًا زَالَ رسولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم يقنت في صلاة الصبح حتى فارق الدنيا" منكر جدًا: أخرجه أحمد، وابن أبي شيبة. (النافلة في الأحاديث الضعيف والباطلة، للحويني)

الاستفائة المشروعة تكون بالله-عزوجل-أو بالأنبياء في حياتهم أو بالصالحين من عباد الله حال حياتهم لا بعد موتهم: فيما يقدرون عليه. أما التوسل بالرسول استفائة به، فهذا لا يجوز الا في حياته وحضورد لا ي موته ومغيبه. (مجموع الفتاوى بتصرف).

Upload by: altawhedmag.com





الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد المرسلين وعلى آله وصحبه أجمعين.

أما بعد؛ فإنَّ المساجد في الإسلام شأنها عظيم، وأثرها كبير؛ إنها بيوت الأتقياء، وخير بقاع الأرض وأحبُّها إلى الله عز وجل يأوي إليها المسلمون خمس مرات كل يوم وليلة، وقد يزيد، يجدون فيها أنسهم بما يسمعون من القرآن، وذكر الرحمن، ويتعلمون فيها أمور الدين، ويُصَلُّون فيها لله ربّ العالمين. عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: ﴿ أَحِبُّ البِلادِ إِلَى اللَّه مساجدها، وأبغض البلاد إلى الله أسواقها، (صحيح مسلم: ٦٧١).

> وعن أبي الدرداء قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "المسجد بيت كل تقي" (أخرجه البزارية مسنده (٢٥٤٦)، وقال الهيثمي في مجمع الـزوائـد(٢٢/٢): "وحسَّن إسناده البزار، ورجال البزار كلهم رجال الصحيح"، وحسَّنه الألباني بشواهده في سلسلة الأحاديث الصحيحة: ٧١٦). وقد وعد رسول الله صلى الله عليه وسلم من يغدوالى المساجد أويروح بالأجر الكريم، والثواب العظيم؛ فعن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: من غدا إلى السجد، أو

راح، أعد الله له في الجنة نزلا، كلما غدا، أو راح، (أخرجه البخاري: ٦٦٢، ومسلم: ٦٦٩).

وذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم في السبعة الذين يظلهم الله في ظله يوم لا ظلَّ إلا ظله: "ورجل قلبه معلق في المساجد" (صحيح البخاري حديث،٦٦، وصحيح مسلم: ١٠٣١)، وفي رواية: "ورجل قليه معلق بالمساجد من حبّه إياها" (جامع معمر بن راشد: ٢٠٣٢٢)، وفي رواية مالك فِي الموطأ (٣٥٠٥)؛ (ورجل قلبه مُتَعَلَقَ بِالْسُجِدِ، إِذَا خَرَجَ مِنْهُ حَتَّى يَعُودُ اللَّهُ).

ذو القعدة ١٤٤٦ هـ- العدد ٦٤٧ السنة الرابعة والخمسون

قال الحافظ ابن حجر في فتح الباري (١٤٥/٢):
"وظاهره أنه من التعليق كأنه شبّهه بالشيء المعلق في المسجد كالقنديل مثلاً إشارة إلى طول الملازمة بقلبه وإن كان جسده خارجًا عنه، ويدل عليه رواية: "كأنما قلبه معلق في المسجد"، ويحتمل أن يكون من العلاقة وهي شدة الحب".

وقال ابن رجب في فتح الباري (٤٧/٦): "فهو يحب المسجد ويألفه لعبادة الله فيه، فإذا خرج منه تعلق قلبه به حَتَّى يرجع إلَيْه، وهذا إنما يحصل لمن ملك نفسه وقادها إلى طاعة الله فانقادت له؛ فإن الهوى إنما يدعو إلى محبة مواضع الهوى واللعب، إما المباح أو المحظور، ومواضع التجارة واكتساب الأموال، فلا يقصر نفسه على محبة بقاع العبادة إلا من خالف هواه، وقدم عليه محبة مولاه".

إن المسجد -أيها المُوفَق- مكان شريف تتحصل فيه على الخير والحق والنور فتخرج منه محملا بتلك العطاءات التي تنير لك طريقك، ويستقيم بها أمرك دون أن تخدع بمغريات الشهوات، ومزالق الشيهات.

ألا ترى أنَّ ربَّ العزة سبحانه في سورة النور بعد ضرب المثل للنور الذي يمن به على قلب المؤمن ذكر لنا أين نجد هذا النور ونلتمسه فقال عز وجل:

﴿ فِي نُمُوتِ أَذِنَ اللَّهُ أَنْ نُرْفَعَ وَيُذَكِّرَ فِهَا أَسْمُهُ يُمْتِحُ لُهُ فِهَا أَسْمُهُ يُمْتِحُ لُهُ فِهَا أَسْمُهُ وَلَا مَنْ فَكُمْ وَيُذَكِّرُ فِهَا أَسْمُهُ وَلَا يَعْمَ عَنْ فِيكُمُ اللهِ وَإِنَّا مِنْ لَكُمْ وَيَا اللهِ وَإِنَّا وَاللّهُ لَا نُلْهِمَ عَنْ فَيَكُمُ وَلَا يَعْمَلُوا وَإِنَّا وَاللّهُ لَا نُلْهِمَ عَنْ فَيَكُمُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَلَا اللّهُ اللهُ عَنْ فَيَكُمُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ

وهذه البيوت هي المساجد يجد فيها المؤمنون بُغيتهم من النور والإيمان.

وتلحظ أيها الأخ الكريم أن الله عز وجل وصف هـوَّلاء الـرجال بأنهم لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله، ولم يقل: لا يتاجرون، ولا يبيعون، والفرق واضح فأهل بيوت الله لا حرج عليهم حين يخرجون من هـذه البيوت أن يتجروا ويبيعوا ويشتروا، ولكن هذا لا يلهيهم عن العودة إلى بيوت الله من قريب يجيبون داعي الله، ويلبون المنادي

حين ينادي حي على الصلاة حي على الفلاح.
عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: «مَن
سره أن يلقى الله غدًا مسلمًا . فليحافظ على هؤلاء
الصلوات حيث يُنَادى بهن . فإن الله شرع لنبيكم
صلى الله عليه وسلم سنن الهدى . وانهن من سنن
الهدى . ولو أنكم صليتم في بيوتكم كما يصلي هذا
المتخلف في بيته . لتركتم سنة نبيكم . ولو تركتم
سنة نبيكم لضللتم . وما من رجل يتطهر فيحسن
الطهور، ثم يعمد إلى مسجد من هذه المساجد ، إلا
كتب الله له بكل خطوة يخطوها حسنة . ويرفعه
بها درجة ، ويحط عنه بها سيئة . ولقد رأيتنا وما
الرجل يُؤتَى به يُهادَى بين الرجلين حتى يُقام في
الصف (أخرجه مسلم: 30٢).

ومما هو جدير بالذكر هنا أن تستحضر هذا المعنى وهو أن الخطوات التي يخطوها المسلم؛ ليصل إلى المسجد يُؤجَر عليها ويثاب، ويُكفّر عنه من خطاياه، والوسائل لها أحكام المقاصد، فما بالك بمُكْته في المسجد، وتعبده لله فيه.

عن أبي هريرة، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال:

"صلاة الجميع تزيد على صلاته في بيته، وصلاته في سوقه، خمسًا وعشرين درجة، فإن أحدكم إذا توضأ فأحسن، وأتى المسجد، لا يريد إلا الصلاة، لم يخط خطوة إلا رفعه الله بها درجة، وحط عنه خطيئة. حتى يدخل المسجد، وإذا دخل المسجد، كان في صلاة ما كانت تحبسه، وتصلي-يعني عليه الملائكة- ما دام في مجلسه الذي يصلي فيه: اللهم اغضر له، اللهم ارحمه، ما لم يحدث فيه "(صحيح البخاري: ٧٧٤، وصحيح مسلم: ١٤٩).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «ألا أدلكم على ما يمحو الله به الخطايا، ويرفع به الدرجات؟ قالوا: بلى يا رسول الله. قال: «إسباغ الوضوء على المكارد، وكثرة الخطا إلى المساجد، وانتظار الصلاة بعد الصلاة؛ فذلكم الرباط (صحيح مسلم: ٢٥١).

وقد حرص الكرام الأخيار من أصحاب النبي المختار على إحراز هذا الفضل، ورأوا البعيد قريبًا. والشاق سهلاً، وهانت عليهم المسافات البعيدة التي يقطعونها ليشهدوا الصلاة في المسجد احتسابا والتماسًا للأجر والثواب من الكريم الوهاب.

عن أبي بن كعب، قال: "كان رجل لا أعلم رجلاً أبعد من المسجد منه، وكان لا تخطئه صلاة، قال، فقيل له: أو قلت له: لو اشتريت حمارًا تركبه في الظلماء، وفي الرمضاء، قال: ما يسرئي أن منزلي إلى جنب المسجد، إني أريد أن يُكتب لي ممشاي إلى المسجد، ورجوعي إذا رجعت إلى أهلي، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وقد جَمع الله لك ذلك كله، (صحيح مسلم: ٦٦٣).

أيها الكرام: إن مساجدنا اليوم بعد رمضان تفقد كثيرًا ممن دخلوها، وتعبدوا لله فيها، وكأنهم كانوا ضيوفا عليها في هذا الشهر فقط ثم رحلوا عنها، وهي في حقيقة الأمر بيوت الصالحين والمتقين، وهم أهلها وعمّارها، قلوبهم متعلقة بها، يسارعون إليها، ويغدون ويروحون عليها بل ويشتاقون إليها، وقد ذكر الذهبي في سير أعلام النبلاء (٢٥٩/٥) في ترجمة عاصم بن أبي النجود القارئ الشهير الندي ذاع صيته، وجعل الله لقراءته القبول والانتشار أنه كان "إذا صلى، ينتصب كأنه عود، وكان يكون يوم الجمعة في المسجد إلى العصر، وكان عابدًا، خيرًا، يصلي أبدًا، ربما أتى حاجة، فإذا رأى مسجدًا، قال: مل بنا، فإن حاجتنا لا تفوت".

إذا أردت أن تكون من أهل بيوت الله، وعمار المساجد حقًا وصدقًا فكن من هؤلاء الذين وصفهم الله عز وجلُ في سورتي التوبة والنور: قال تعالى: وأثمًا يعمُرُ مسَبَدَ الله مَنْ مَامَنَ مَنْ مَامُنَ مَا مُو وَالنور: قال تعالى: وأثمًا المَّمَنَ مَنْ مَامَنَ مَنْ مَامُنَ مَنْ مَامُنَ مَا مُنْ مَامُنَ مَنْ مَامُنَ مَا مُنْ مَامُنَ مَا مَنْ مَامُنَ مَا مَنْ مَامُنَ مَامُنَ مَا مَنْ مَامُنَ مَا مَنْ مَامُ مِنْ مَا مَنْ مَامُ مَا مَنْ مَامِعُ مَا مَامُ مَا مَنْ مَا مَنْ مَامِعُ مَا مَنْ مَامُ مَا مَنْ مَامُ مَا مَنْ مَامُ مَا مَنْ مَامُ مَا مَنْ مَا مَامُ مَا مَامُ مَا مَامُ مَا مَامِعُ مَا مَامُ مَامِعُ مَا مَامُ مَا مَامُ مَا مَامُ مَا مَامُ مَامُ مَامُ مَا مَامُ مَامُ مَامُ مَامِعُ مَا مَامُ مَامُ مَا مَامُ مُعْمَامُ مَامُ مُعْمَامُ مَامُ مَامُ مَامُ مُعْمَامُ مَامُ مُعْمَامُ مَامُ مُعْمَامُ مَامُ مُعْمَاعُمُ مُعْمَامُ مَامُ مُعْمَامُ مَامُ مُعْمَامُ مَامُ مُعْمَامُ مُعْمَامُ مَامُ مُعْمَاعُمُ مُعْمَاعِمُ مُعْمَاعُمُ مُعْمِعُمْ مُعْمُ مُعْمِعُمُ مُعْمَاعِمُ مُعْمَاعُمُ مُعْمَاعُمُ مُعْمِعُمُ مُ

ولأهمية المساجد في الإسلام فقد وردت أحاديث كثيرة في بيان أحكامها وفضلها، ولا غرو أن صنف بعض العلماء مؤلفات مستقلة في بيان المساجد وأحكامها كبدرالدين الزركشي (ت٩٤٥هـ) في كتابه: "إعلام المساجد بأحكام المساجد"، وكأبي بكر بن زيد الجراعي الصالحي الحنبلي (ت٩٨٨هـ) في كتابه "تحفة الراكع والساجد بأحكام المساجد"، وابن طولون (ت٩٥٣هـ)، وغيرها من المؤلفات الخاصة بأحكام المساجد فضلاً عن كتاب المساجد الموجود ضمن كتب المساجد فضلاً عن كتاب المساجد الموجود ضمن كتب المساجد

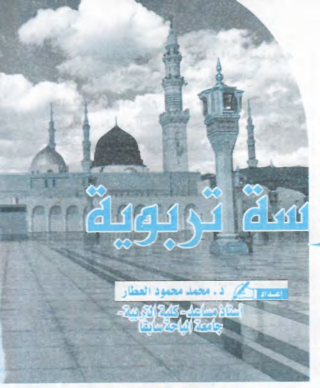
وأمهات الحديث النسوى. ومن هذه الأحكام الجليلة التي تدلك على أن الغاية العظمى من دخول المساجد العبادة والصلاة ما ثبت في الصحيحين من حديث أبي قتادة رضي الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: إذا دخل أحدكم المسجد، فلا يجلس حتى يصلى ركعتين، (صحيح البخاري، وصحيح مسلم ٧١٤). ومن ذلك النهى عن البيع والشراء، وإنشاد الضالة في الساجد؛ فعن أبي هريرة رضى الله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من سمع رجلا ينشد ضالة فالسجد : فليقل: لا ردها الله عليك؛ فإن الساجد لم تبن لهذا، (صحيح مسلم ٥٦٨). وعن أبي هُ رَيْرَةَ رضى الله عنه، أنْ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: إذا رأيتُم من يبيعُ أوْ ينتاع في المسجد، فقولوا: لا أربح الله تجارتك، وإذا رَأَيْتُمْ مِنْ يِنْشِدُ فِيهِ ضَالَةً. فَقُولُوا: لا رِدُ اللَّه عليك" (أخرجه الترمذي في سننه ١٣٢١، وابن

ومن أحكام المساجد أيضًا: جواز الاعتكاف فيه، إلى غير ذلك مما يدلك دلالة واضحة على أهمية المسجد للفرد والمجتمع والأمة.

خزىمة في صحيحه ١٣٠٥).

جعلنا الله من عُمَار بيوته، المحافظين على طاعته، الراغبين في جنته، الخائفين من عذابه. والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات

> ذو القعدة ١٤٤٦ هـ- العدد ١٤٧ السنة الرابعة والخمسون



## سَيِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهُ غَيُّ عَنِ الْعَسْلَمِينَ ا

(آل عمران:۹۷-۹۷).

ولقد جعل الله سبحانه وتعالى لحج بيته الحرام ميقاتاً معلوماً من السّنة يتأدى فيه، فكان بذلك موسماً مشهوداً تلتقي فيه وفود القادمين إلى البيت الحرام من مختلف الأقطار والأمصار، وفي لقائهم هذا يحصل خير كثير يرجونه، ومنافع يشهدونها، قال تعالى" وَأَيْنَ فِي التّالِي بِاللَّهِ عَمِيقَ اللهُ لَيْحَالُ مِنْ كُلِّ فَجَ عَمِقِ اللهُ لَيْحَالُ اللهُ عَلَى مِنْ كُلِّ فَجَ عَمِقِ اللهُ لَيْحَالُ اللَّهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَمِيقَ اللهُ لَيْحَالُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

والحج بمفهومه الشرعي رحلة روحية ينتقل فيها المسلم من عالم المادة إلى عالم العبودية الخالصة، وهو بمفهومه الحضاري تجمع بشري عالمي يجمع ملايين الناس بدون فوارق طبقية وبدون انتماءات طائفية أو نزاعات قبلية. فهم جميعاً يتوحدون بقلوبهم وايمانهم وانتمائهم الرباني، تلبية لنداء الله عز وجل وهم يسرددون "لبيك اللهم لبيك،



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ:

قما أن يذكربيت الله الحرام في بلد الله الحرام حتى ترق الأفئدة، وتهفو القلوب، وتشتاق النفوس، وتحن الأرواح إجلالاً وشوقاً وحباً واعظاماً لله رب العالمين؛ قال تعالى: "إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَأَنِي مِكَةً مُسَادَكًا وَهُلُك لِلْعَالِمِينَ النَّا فِيهِ وَالنَّاسِ يَتَنَّ مَعَامُ الرَّهِيمَ وَمَن مَسَادًا وَهُدُي لِلْعَالِمِينَ النَّا فِيهِ وَالنَّاسُ عَبِّ النَّاسُ عَنَّ مَعَامُ الرَّهِيمَ وَمَن مَسَعًا عَ النَّاسِ عَبُّ الْمَنْتِ مَن السَّعَلَاءَ إِلَهُ وَمَن السَّعَلَاءَ إِلَهُ وَمَن السَّعَلَاءَ إِلَهُ اللهُ اللهِ عَبِي النَّاسِ عَبُّ الْمَنْتِ مَن السَّعَلَاءَ إِلَهُ وَلَهُ عَلَى النَّاسِ عِبُّ الْمَنْتِ مَن السَّعَلَاءَ إِلَهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

ذو القعدة ١٤٤٦ هـ - العدد ٦٤٧ السنة الرابعة والخمسون

لبيك لا شريك لك لبيك"، وكذلك الحج بمفهومه الاقتصادي موسم تجارة، معرض نتاج، وسوق عالمية تقام في كل عام، والحج سياحة إيمانية، وفي هذا اللقاء البهيج الجامع للحجيج المفعم بالإيمان، تتجلى كثير من المعاني الإيمانية والاجتماعية. إن الحج أكبر مظهر للاجتماع الإنساني على الأرض، وفي أفيائه يجد المسلمون أعظم الفرص للقاء، وتداول الآراء، وتبادل التجارب، والحوار المثمر العميق في قضايا المسلمين ومستجداتهم.

### مفهوم الحج:

الحج لغة: القصد. واصطلاحاً: القصد في أشهر معلومات إلى البيت الحرام للنسك والعبادة، استجابة لأمر الله تعالى، وابتغاء مرضاته. والحج أحد أركان الإسلام الخمسة، وهو فريضة يشترط لوجوبه شروط، هي: الإسلام، والبلوغ، والعقل، والحرية، والاستطاعة، والاستطاعة هنا تكون مالاً وبدناً، قال تعالى وقي المناس حمم الناس حمم الناس عمر الناس المناس عمر الناس المناس عمر الناس المناس الم

### شعار الحج:

لبيك اللهم لبيك. لبيك لا شريك لك لبيك. إن الحمد والنعمة لك والملك. لا شريك لك. يهتف الحجيج من أول إحرامهم بهذه الكلمات العظيمة الرائعة الطيبة المثمرة في نفوسهم المتعلقة بالإيمان معلنين بذلك الطاعة المطلقة لله رب العالمين.

إن هذه التلبية هي ما نحتاجه اليوم لتستقيم أمورنا وتستقيم حياتنا، فالخلل الكبير الذي يصيب الأمم ينشأ يوم تنفصل الأقوال عن الأفعال، إننا نريد "لبيك" واقعاً عملياً في حياة المسلمين بحيث ننقي أنفسنا من الأحقاد والضغائن وموجبات الشقاق، وأن يشيع خلق العفو والتسامح بين الناس لله وحده قبل أي شيء آخر، وتهفو نفس المسلم، وتتطلع لأداء هذه الفريضة

متجشماً وراضياً كل مشقة في سبيل أداء فريضة الحج، وزيارة الأماكن المقدسة.

### مناسك الحج ودلالتها التربوية،

الحق أن لكل عمل من أعمال مناسك الحج دلالة تربوية ينطوي عليه، ومعنى يرمز إليه، يجب أن يلتفت إليه المسلم، وهو يؤدي صورة هذه الأعمال. فما الإحرام في حقيقته وهو أول مناسك الحج إلا التجرد من شهوات النفس والهوى، وحبسها عن كل شيء ما سوى الله، وعلى التفكير في جلاله. وما التلبية إلا شهادة على النفس بهذا التجرد، وبالتزام الطاعة والامتثال. وما الطواف بعد التجرد إلا دوران القلب حول قدسية الله، صنع المحب الهائم مع المحبوب المنعم، الذي ترى نعمه، ولا تدرك ذاته، وما السعى بعد هذا الطواف إلا التردد بين علمي الرحمة التماسا للمغفرة والرضوان، والوقوف بعد السعى إلا بذل المهج في الضراعة بقلوب مملوءة بالخشية وأيد مرفوعة بالرجاء، وألسنة مشغولة بالدعاء، وآمال صادقة في أرحم الراحمين. وما الرمي بعد هذه الخطوات التي تشرق بها على القلوب أنوار ربها إلا رمز مقت واحتقار لعوامل الشر، ونزعات النفس، والا رمز مادي لصدق العزيمة في طرد الهوى المفسد للأفراد والحماعات.

### الدروس التربوية للحج:

حملت شعيرة الحج دروساً وعبر إيمانية عظيمة من شأنها انتشال البدن من أوحال المادة والارتقاء به في رحلة روحية إلى الله في الأراضى المقدسة.. وفيها أيضاً التسليم الخالص لقضاء الله والامتثال المطلق لأوامره واجتناب نواهيه، وليس أدل على ذلك من تسليم خليل الله إبراهيم عليه السلام بذبح فلذة كبده، رافعاً شعار: لبيك يارب.

وللحج في الإسلام أهمية كبرى وفضل عظيم، وقد وردت آثار عديدة دالة على ذلك. منها قول رسول الله صلى الله عليه وسلم عندما سئل: أي الأعمال أفضل؟ قال: إيمان بالله ورسوله. قيل ثم ماذا؟ قال: جهاد في سبيل الله؟ قيل ثم ماذا؟ قال: حج مبرور". وقال صلى الله عليه وسلم "من حج فلم يرفث، ولم يفسق، رجع كيوم ولدته أمه" (رواه البخاري ومسلم)، وقال أيضاً صلى الله عليه وسلم: "العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما، والحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة" (رواه البخاري ومسلم).

وفي فضل الحجاج والعُمار روى أبو هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال"الحجاج والعمار، وقد الله، إن دعوه أجابهم، وإن استغفروه غفر لهم".

وكل ما يقوم به المسلم من عبادات، هي سلوكيات حميدة مفيدة تنعكس آثارها الإيجابية على حياته، وحياة أفراد المجتمع من حوله، وتتجلى أهم آثار الحج التربوية في النقاط التالية:

يبرز الحج وحدة المسلمين وتماسكهم، وأنهم يسعون إلى هدف واحد، ومصير مشترك، هو مرضاة الله تعالى والفوز بجنته.

يطهر الحج البدن ظاهراً وباطناً، مادياً وروحياً؛ فالحج طهارة شاملة للروح والبدن والمال. إذ يرجع منه الحاج طاهراً معافى كيوم ولدته أمه. يربي المسلم على كظم غيظه وضبط انفعالاته عند احتكاكه بالحجاج الآخرين في أداء المناسك وسط الرحام؛ حيث يمنع الرفث والفسوق والجدال في الحج.

يوسَع الحج فكر المسلم، وينمي ثقافته، ويزيد من خبراته، من خلال احتكاكه بشخصيات إسلامية متعددة، ذات لغات مختلفة، وثقافات متنوعة، وتقاليد وعادات متباينة، فيكتسب منهم ويتأثر بهم.

يربي الحج المسلم على العدل والمساواة؛ إذ يرى جميع الحجاج يلبسون زياً أبيض واحداً، ويودون مناسك واحدة، ويقفون على صعيد واحد، ويلبون بصوت واحد، ويرجون رحمة رب واحد.

والحق أن لكل عمل من أعمال مناسك الحج دلالة تربوية ينطوي عليه، ومعنى يرمز إليه، يجب أن يلتفت إليه المسلم، وهو يؤدي صورة هذه الأعمال. فما الإحرام في حقيقته وهو أول مناسك الحج إلا التجرد من شهوات النفس والهوى، وحبسها عن كل شيء سوى الله، وعلى التفكير في جلاله. وما التلبية إلا شهادة على النفس بهذا التجرد. وبالتزام الطاعة والامتثال. إن الحج أحد أعظم مظاهر القوة في ديننا وغاياته، ولو أن الأمة فهمت مقاصد الحج وغاياته، ولو أنها أدته كما يجب أن يؤدًى، ولو أنها عاشته وعايشته ركناً ونسكاً نسكاً للغير وجهها، ولغيرت هي وجه الأرض والتاريخ.

إن للحج تأثيرًا عظيمًا في تزكية النفوس واصلاح القلوب؛ لما فيه من معاني العبودية، ومظاهرها التي تجلت في كل أعماله ومناسكه. فأثمرت في واقع السلف قلوباً زكية تقية، وأبداناً طاهرة نقية.

فالحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة. وهو من أفضل الأعمال، والحج كالجهاد في أجره، والحاج كالجهاد في أجره، والحاج كالمجاهد في المنزلة، وللحاج كرامة عند الله بها يستجاب دعاؤه ويغضر ذنبه؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "من حج فلم يرفث ولم يفسق خرج من ذنوبه كيوم ولدته أمه" (رواه البخاري ومسلم).

نسأل الله أن ييسر لنا سبيلاً إلى الحج والعمرة. وأن يتابع لنا بينهما، إنه ولى ذلك والقادر عليه.

> ذو القعدة ١٤٤٦ هـ - العدد ٦٤٧ السنة الرابعة والخمسون



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله. وبعد؛ فنواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة قصة بيان أصول أذكار الطرقية، والتي تأثر بها جهال العوام والمبتدعة الطغام، واشتهرت وانتشرت في كثير من البلاد، وإلى القارئ الكريم بيان عارها وكشف عوارها.

#### أولا: أسباب أصول أذكار الطرقية:

لقد انتشرت الطرقية في القرى والنجوع والكفور والمدن واستقرأت حال أذكارهم في موالدهم وفي احتفالاتهم حول المساجد والقبور، فرأيت أذكارهم أذكارا بدعية مبنية على قصائد حلولية واتحادية.

ولقد رأيت بعيني وأنا صغير في خمسينيات القرن الماضي العديد من الطرق في قريتنا كغيرها من القرى، وعلمت أنه سيأتي إلى قريتنا شيخ طريقة وهو عالم مشهور وأستاذ في اللغة العربية، وكنت قد تجاوزت الثانية عشرة من عمري وسأل سائل الشيخ سؤالًا ظنَ مريدوه أنه يعترض، وعلى قاعدتهم: «مَن اعترض انطرد أو طُدد».

ولكن الشيخ منعهم وأخذ يجيب عن السؤال:

وكان السوال: ما الدليل على الطواف حول المقصورة الخشبية المحيطة بقبر سيدهم ووليهم وتقبيل الخشب والحجر؟

فكانت إجابة الشيخ: العبرة ليست بالخشب ولا بالحجر، ولكن بمن بداخل الخشب والحجر، ثم أنشد يقول وكأنه يُنبُه على الدليل:

أمر على الديار ديار ليلى

أُقَبِّل ذا الجدار وذا الجدار

وما حُبّ الديار شغفن قلبي

ولكن حُبّ من سكن الديار

ورأيت القوم يتمايلون لللإجابة وعلت أصواتهم طربًا، وانتقلت بعد ثلاث سنوات إلى المرحلة الثانوية، وعلمت من مشايخي وأساتذتي في اللغة العربية وعلومها -رحمهم الله- أن هذه الأبيات لا علاقة لها بالأدلة الشرعية، وما هي

ذو القعدة ١٤٤٦ هـ - العدد ٦٤٧ السنة الرابعة والخمسون إلا أبيات في الغزل في العصر الأموي للشاعر قيس بن الملوح من قصيدة له.

ولقد انتشرت قصائد الغزل في أذكار الطرقية. وكذلك تائية ابن الفارض وهي نظم نظمه ابن الفارض في تائيته ، وهو المذهب الذي انتحله ابن عربي وهو مذهب الاتحادية ،، وهي طائفة من طوائف الملاحدة في توحيد المعرفة والإثبات، بين أصولها وكشف الحادها الشيخ الحكمى في كتابه ، معارج القبول ، (١/ ٣٧٠)؛ هذا الكتاب الذي كان يدرس في معاهد إعداد الدعاة النموذجية بجماعة أنصار السنة المحمدية، من بين المناهج التي أقرها وزير الأوقاف المصربة الأسبق الدكتور زقزوق رحمه الله، ووفقتي الله لتدريسه مع علوم الحديث حرصًا على ربط الاسناد بالاعتقاد؛ ليخرج الطلاب بعقيدة أهل الحديث الذين ليس لهم متبوع يتعصبون له إلا رسول الله صلى الله عليه وسلم، ومن أراد أن يقرأ عقيدة أهل الحديث فهذا هو أمير المؤمنين في الحديث الإمام البخاري الذي افتتح صحيحه بكتاب «الوحى، في سبعة أحاديث ثم كتاب «الإيمان» في اثنين وأربعين بابًا، فيها الرد على الخوارج والمعتزلة والمرجئة. ثم ختم صحيحه بالكتاب (٩٧) وهو كتاب التوحيد والرد على الجهمية، في ثمانية وخمسين بابًا، وفقني الله وحده لشرحها في مائة وسبعة عشر مجلسًا من مجالس مسجد المركز العام بعابدين.

وأمام عقيدة أهل الحديث تنكشف أباطيل هذه الضرق ويستبين بدع والحاد هذه الطرق الأن هذه الضرق الأفرق وهذه الطرق لا توجد إلا في ظلمات الجهل، كما لا توجد الخفافيش إلا في ظلمات الليل.

ثانيا: أصول بدعية مركبة في أذكار الطرقية:

١- المدد البدعي: من استقرأ أذكار الطرقية

في القرى والنجوع والكفور والمدن في موالدهم واحتفالاتهم وجد هناك نظمًا مشتركًا في المدد البدعي يقول فيه شيخهم ومنشدهم: "مدد فيا سيدي فلان، ويذكر الاسم والمكان ويعدد جميع مشايخ الطرقية ذاكر اسمه، ومكانه، طالبًا منه المدد: هذا المدد البدعي المنكر يطلبه من أموات في قبورهم، ولا يطلب المدد من الحي الذي لا يموت.

والمدد الشرعى تبينه الآية التاسعة من سورة الأنفال يوم بدرية معركة غير متكافئة فالعدد والعدة، قال تعالى مخاطبًا النبي صلى الله عليه وسلم ومن معه من الصحابة الكرام: وإذْ تَسْتَغَنُّونَ رَبُّكُمْ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِّي مُمِثِّكُم بِأَنْفِ مِنَ الْمُلْتِيكَةِ مُرْدِفِينَ اللَّهِ وَمَا جَعَلَهُ اللَّهُ إِلَّا تُشْرَى وَلِتَظْمَانَ بِهِ. ثُلُوبُكُمْ وَمَا النَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِندِ اللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ عَزيزُ كي ، (الأنفال: ٩-١٠)، انظر إلى قوله تعالى: أنى مُمدِّكم، فالنبي صلى الله عليه وسلم علَم الصحابة في بدر كيف يأخذوا بالأسباب عملًا بقول الله تعالى في الأية (٦٠) من سورة الأقفال: ووَأَعِدُوا لَهُم مَّا أَسْتَطَعْتُ مِن قُوَّة ومون وَكَاطِ أَلْخَلَ ، وعلمهم في الوقت نفسه الاستعانة بالله والاستغاثة بالله حتى يتحقق لهم المدد من الله، فلا يُعجبون بالأسباب، وإن كثرت كيوم حنين، ولا يخافون من الأسباب وإن قلت؛ فمدد الله لا يحدً؛ فهذا هو المدد الشرعي للنبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه.

انظر إلى قوله تعالى: ﴿ وَيُمَّدُدُكُم بِأَمُوال

هؤلاء الطرقية.

ثالثًا: أصل ذكر الطرقية بالعارق والألات الموسيقية،

بعد بحثي في كتب السنة الأصلية ولم أجد ذلك لم يهدأ لي بال حتى أقف على أساس هذا المضلال الذي انتشر في البلاد وفي القنوات ذكر بدعي ومدد بدعي يقام على المعازف، وبينما أنا أبحث وجدت ذلك من فعل اليهود المغضوب عليهم في كتابهم الكتاب المقدس، في المود المعلوب القديم، في المزمور المائة والخمسين، ص (٩٣٦) ختام المزامير يقول: «هللويا. سبحوا الله في قدسه، سبحوا الله في قدسه، سبحوه على قواته، سبحوه حسب كثرة عظمته، سبحوه بصوت الصور، سبحوه برباب عظمته، سبحوه بدف ورقص، سبحوه بأوتار ومزمار، سبحوه بصنوج التصويت، سبحوه بالمتاور بسبحوه بالمتاور بسبحوه المتاور ومنهار، سبحوه المتاور المتاورة الم

رابعا: إخبار التبي صلى الله عليه وسلم عمل يوافق اليهود ويتبعهم:

أخرج الإمام البخاري في «صحيحه» ح (٧٣٢٠)، والإمام مسلم في «صحيحه» ح (٢٦٦٩) من حديث الصحابي أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لتتبعن سنن الذين من قبلكم شبرًا بشبر، وذراعًا بذراع، حتى لو دخلوا جُحر ضب لاتبعتموهم» قلنا: يا رسول الله، اليهود والنصاري؟ قال: «فمن؟».

قال الإمام النووي في «شرح صحيح مسلم» لهذا الحديث: «هذا الحديث معجزة ظاهرة لرسول الله صلى الله عليه وسلم؛ فقد وقع ما أخبر به صلى الله عليه وسلم». اهـ.

هذا ما وفقني الله تعالى إليه، وسنواصل الرد، والله وحده من وراء القصد. وَبَنِينَ ، وتدبر تجد أن هذا المدد من الله يتحقق بالتعبد لله باسمه الغفار كما بينه الحق في القرآن الكريم على لسان شيخ الأنبياء نوح عليه السلام، ولهذا تتبين الحكمة في قسم خاتم النبيين محمد صلى الله عليه وسلم في الحديث الذي أخرجه الإمام البخاري في «صحيحه» ح الله عنه، قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «والله إني لأستغفر الله وأتوب إليه في اليوم أكثر من سبعين مرة».

هذا هو المدد الشرعي يُطلّب من الله وحده، ويُنال بالتعبد للّه باسمه الغفار.

أما المدد البدعي: عند الطرقية كما بينا آنفا يطلبونه من ساداتهم أرباب طرقهم في قبورهم وهذا ما تسمعه من منشديهم في احتفالاتهم وعلى قنواتهم يقولون: «مدد يا سيدي فلان، سيدي فلان مدد».

ويا ليتهم اكتفوا بهذه البدعة، ولكنهم زادوا هذه البدعة بدعة بالمعازف والمزمار، فإذا نظرت لرأيت شيخًا منشدًا يتمايل طالبًا المدد من سادته الموتى مستعينًا بفرقة تطلب معه المدد برباب وعود وأوتار ومزمار، ودق وصنوج، إنه مدد بدعي مركب.

٧- التخريج؛ حاولت أن أبحث عن هذا الذكر بالرباب والعود والدف والأوتار في جميع كتب السنة الأصلية في «السنن» و«المعاجم» و«المسانيد» و«المصنفات» وغيرها، فلم أجد هذا في أقوال النبي صلى الله عليه وسلم ولا أفعاله ولا أفعال أصحابه وسألت نفسي؟

كيف سوَّلت لهوَّلاء الطرقية أنفسهم أن يفعلوا هذه الأفعال والأذكار التي لا أساس لها من الكتاب والسنة ويجادلون عنها، وبينما أنا أبحث هداني الله إلى أصل وأساس ما يفعلونه

ذو القعدة ١٤٤٦ شـ- العدد ١٤٧٠ السنة الرابعة والخمسون

# حرر البحار غي بياق ضعيف الأعاديث القصار

الشيخ ا على حشيش

وحامل كتاب الله له في بيت مال المسلمين في كل سنة مائنا دينار ، .

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في «مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار» (٢/٣٨) مكتبة الحرم النبوي الشريف «الحديث» رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧)، وقال: «فرعن سليك».

قلت: «فر» ترمز إلى «مسند الفردوس» للديلمي.

وهذا تخريج بغير تحقيق فيتوهم مَن لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث صحيح، وهو كما سنبين من التحقيق أنه حديث موضوع.

فائدة: وحتى يقف القارئ الكريم على معرفة حد «الحديث الموضوع» لابد من بيان معناه الاصطلاحي:

الموضوع: هو الكذب المختلق المصنوع المنسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وهو شر الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته في أي معنى كان سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها، إلا مقرونًا ببيان وضعه. كذا في تدريب الراوي، (٢٧٤/١) النوع (٢١) للإمام السيوطي.

وكذلك «الطعن بكذب الراوي في الحديث النبوي هو الموضوع» كذا في «شرح النخبة» ص (٤٠) للحافظ ابن حجر.

وسنطبق هذا المصطلح على هذا الحديث من خلال التخريج والتحقيق حتى يجد طالب العلم أيضًا دراسة لعلم المصطلح التطبيقي.

#### أولا: التخريج:

الحديث أخرجه أبو منصور الديلمي في «مسند الفردوس» ح (١٤٢٤- الغرائب الملتقطة) قال: أخبرنا أبي، حدثنا أبو منصور بن

شكرويه، حدثنا إبراهيم بن خورشيد قوله، حدثنا حمزة بن الحسين ببلخ قال: أخبرنا أبي، حدثنا أبو الفضل ابن يوغه، حدثنا أبو جعفر محمد بن يوسف بن نوح، حدثنا الحسن بن أبي علي الخشاب، حدثنا العباس بن الضحاك، حدثنا محمد بن أحمد بن عبد الله الهروي، عن مقاتل بن سليمان، عن خولة الطائي، عن سليك الغطفاني قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «حامل كتاب الله...» الحديث.

#### ثانيا: التحقيق:

الحديث لا يصح وفيه علتان:

الأولى: مقاتل بن سليمان أورده الإمام الذهبي في «الميزان» (۸۷٤١/۱۷۳/٤) ونقل الذهبي في «الميزان» (۸۷٤١/۱۷۳/٤) ونقل أن وكيع قال: «مقاتل بن سليمان كان كذابً». وأن النسائي قال: «كان مقاتل يكذب». وأن يحيى بن معين قال: «كان دجالًا جسورًا»، وأن الجوزجاني قال: «كان دجالًا جسورًا»، وأن البخاري قال: «سكتوا عنه»، قلت: وهذا المصطلح عند الإمام البخاري له معناه كما بين ذلك الحافظ ابن كثير في «اختصار علوم الحديث» ص (۸۹) فقال: «إن البخاري إذا قال في الرجل (سكتوا عنه) فإنه يكون في أدنى المنازل وأردئها، ولكنه لطيف العبارة في التخريج فليعلم». اهد.

العلة الأخرى: العباس بن الضحاك: قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١٩١/٢): «العباس بن الضحاك شيخ دجال يضع الحديث لا يعرفه أصحاب الحديث، وما أحتسب أن أحدًا من أصحابنا كتب عنه، ولكني ذكرته ليُعرف وتُجتنب روايته». اهـ.

الاستنتاج، بتطبيق أقوال أئمة الجرح والتعديل نجدها تنطبق تمام الانطباق على حد الحديث الموضوع.

> ذو القعدة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٧ السنة الرابعة والخمسون



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فإن الله عز وجل يقول: ﴿ وَيَقَّهُ ٱلْأَسَّالَهُ لَفُسُنَى فَأَدَّعُوهُ عِمَّا وَذَرُوا اللَّذِينَ لِيُعِدُونَ فِي السَّمَنَيِّهِ. سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (الأعراف: ١٨٠).

وي الصحيحين يقول الرسول صلى الله عليه وسلم: «إن لله تسعة وتسعين اسمًا، من أحصاها دخل الجنة، وفي ثفظ: «من حفظها دخل الجنة. وهو وتريحب الوتر».

قال العلماء؛ معنى أحصاها؛ يعني أتقنها وتدبّر معانيها، وعمل بمقتضاها فلو أحصاها، ولكن لا يعمل بمقتضاها لا يحصل له هذا الفضل. فقوله تعالى: ﴿ وَللَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى ، ؛ فأسماء ربنا كلها حسنى، وله سبحانه الكمالات كلها

تقدست أسماؤه وجل ثناؤه وعز جاره سبحانه وتعالى.

يقول القرطبي في تفسيره: وسمى ربنا سبحانه أسماءه بالحسنى لأنها حسنة في الأسماء والقلوب، فإنها تدل على توحيده وكرمه وجوده ورحمته وافضاله انتهى.

وإذا كان النبي صلى الله عليه وسلم قد قال:

إن لله تسعة وتسعين اسمًا...، فليست هذه كل

الأسماء، فقد أخبرتنا السنة النبوية المطهرة أن

لله سبحانه أسماء أخرى غير التسعة والتسعين،
فقد كان من دعاء النبي عليه الصلاة والسلام:

... أسألُكَ بكل اسم هو لك، سميت به نفسك،
أو علَّمُته أحدًا من خلقك، أو أنْزَلْته في كتابك،
و استأثرت به في علم الغيب عندك؛ أن تجعل

ذو القعدة ١٤٤٦ هـ- العدد ١٤٧ السنة الرابعة والخمسون القرآنَ ربيعَ قلبي..... (رواه أحمد وابن حبان والطبراني عن عبد الله بن مسعود، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة).

فلله سبحانه أسماء لم يُطُلع عليها أحدًا من خلقه، وإنما خص بها نفسه، واستأثر سبحانه بعلمها، وفي حديث الشفاعة الطويل قوله صلى الله عليه وسلم: ... فأنطلق فآتي تحت المَهرُش، فأقعُ ساجدًا لربي عز وجلً، ثم يفتح الله عليُ من مَحامده وحُسْن الثّناء عليه شيئًا، لم يَفتَحُهُ على أحَد قَبلي..... (رواه البخاري من حديث أبي هريرة رضي الله عنه).

وتوحيد الأسماء والصفات هو أحد أقسام التوحيد الثلاثة مع توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية، وهذا التقسيم إنما دل عليه الاستقراء من خلال القرآن الكريم والسنة المطهرة كما يقول شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوى وأن هذا التقسيم ليس شيئًا مستحدثًا، أحدثه أهل السنة كما يزعم البعض أن أهل السنة جاءوا بهذا التقسيم من عند أنفسهم وأن التوحيد بهذا التقسيم من عند أنفسهم وأن التوحيد على لا يتجزأ. فتوحيد الأسماء والصفات أحد هذه الأقسام، فالله سبحانه سمى نفسه أسماء أو سماه بها رسوله محمد صلى الله عليه وسلم، فليس للمرء أن يتجاوزها إلى غيرها من أسماء أحدثها البعض، وسموا بها ربهم بغير دليل.

وتوحيد الأسماء والصفات عند أهل السنة يستند إلى أركان ثلاثة؛ أولاً؛ الإيمان بما وصف الله به نفسه أو بما وصفه به رسوله محمد صلى الله عليه وسلم، لأنه لا يصف الله أحد كما وصف هو نفسه أو كما وصفه رسوله عليه الصلاة والسلام. فليس هناك من هو أعلم بالله من الله أو من رسوله محمد صلى الله عليه وسلم. ثانيًا: تنزيه الله عز وجل أن يشبه شيء من صفاته شيئًا من صفات المخلوقين؛

ثالثاً: أن يقطع الإنسان أمله وطمعه عن أن يدرك كيفية الله أو كنهه أو ذاته سبحانه وتعالى: لأن ذلك ليس في استطاعة أحد من البشر؛ لأن الله تعالى يقول: ولا يُعطّر في مخلوقات الله، ونهينا أن نتفكر في مخلوقات الله، ونهينا أن نتفكر في مخلوقات الله، ونهينا أن نتفكر في مخلوقات الله، ونهينا

قوله تعالى: «فَادْعُوهُ بِها...،؛ أي: اطلبوا منه بأسمائه، فيُطلَب بكل اسم ما يليق به، ويختار من أسماء الله ما يناسب حالته؛ فإن كنت -أيها المسلم- تحتاج الرزق فما عليك إلا أن تسأل الله باسمه الرزاق، فنقول يا رزاق ارزقني، وان كنت تحتاج التوبة ومغفرة الدنوب فما عليك إلا أن تسأل ربك باسم التواب واسمه الغفار فتقول يا تواب تب علي، ويا غفار اغفر لي، وهكذا يا تواب تب علي، ويا غفار اغفر لي، وهكذا وان دعوت بالاسم الأعظم فقلت يا الله فهذا الاسم علم على الذات المقدسة فهو يتضمن كل

قوله تعالى: وَذُرُوا اللَّهِينَ لِلْحِدُونَ فِي أَسْمَتُهِمْ اللّهِ الله المحدون أي يشركون، وعن ابن عباس: الإلحاد: التكذيب. وأصل الإلحاد في كلام العرب: العدل عن القصد وأليل والجور والانحراف.

فمعنى يلحدون في أسمائه: أي يميلون بها عن حقيقتها ويصرفونها إلى غير معانيها.

> ذو القعدة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٧ السنة الرابعة والخمسون

فالحاهلون اشتقوا لله سبحانه أسماء ما أنزل الله بها من سلطان؛ فاشتقوا اللات من الله، واشتقوا العزى من العزيز، واشتقوا مناة من المنان، وغير ذلك من الأسماء، وكذلك فعل البعض من هذه الأمة فسموا الله أسماء لم يسمها الله ولا رسوله، فوصفوا الله مثلاً بالقديم، وهذا اسم لم يسمُ الله به نفسه في كتابه، وكذلك لم يسمه به رسوله صلى الله عليه وسلم، ولم يرد لفظ القديم في القرآن إلا على سبيل الذم والقدح كما في قوله تعالى عن إخوة يوسف؛ وأله إلك لَغِي سَلَنَاكَ ٱلْفَكْسِيمِ ، (يوسف: ٩٥)، وفي قوله تعالى: ، وَٱلْفَسَرِ فَدَرْتُهُ مَنَاذِلَ حَقَّ عَادَ كَالْمُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ ، (يس: ٣٩)، كما أن لفظ القديم يستوجب أن هناك من هو أقدم منه، ولكن الله سيحانه سمى نفسه الأول، كما في قوله تعالى: هُو الأَوْلُ وَالْحُرُ وَٱلْظَاهِرُ وَٱلْنَاطِنُ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ، (الحديد: ٣).

والنبي عليه الصلاة والسيلام كان يقول في دعائه: ... أنت الأول فليس قبلك شيء، وأنت الآخر فليس بعدك شيء، وأنت الظاهر فليس فوقك شيء، وأنت الباطن فليس دونك شيء..... (رواه مسلم عن أبي هريرة).

يقول الشيخ محمد خليل هراس رحمه الله في شرحه للعقيدة الواسطية: «فهنا تفسير واضح جامع يدل على كمال عظمته سبحانه وأنه محيط بالأشياء من كل وجه، فالأول والآخر بيان لإحاطته الزمانية. فالله كان ولم يكن معه شيء، والكلسيفني ولا يبقى إلا وجه الله تعالى. والظاهر والباطن بيان لإحاطته المكانية ،؛ قال تعالى: أَنِّنَ مَا تَكُونُوا مِأْتِ بِكُمُ اللهُ جَمِيعًا ، (البقرة: تعالى: مدا)

فالله سبحانه لا يغيب عنه شيء من أمور الخلق، بل إنه سبحانه يعلم سرهم ونجواهم، كما أن اسم الظاهر يدل على أنه تعالى فوق جميع

خلقه فلا شيء فوقه فهو سبحانه الأعلى والعلي العظيم، كما أن اسم الباطن دال على قربه ومعيته، اه.

فليس للمرء المسلم أن يعدل عن أسماء الله التي سمى بها نفسه وسمَّاه بها رسوله صلى الله عليه وسلم إلى غيرها من الأسماء، فالأصل أن يوصف الله بما وصف به نفسه، أو بما وصفه به رسوله عليه الصلاة والسلام.

والله تعالى يقول: وقُلِ آدَعُوا الله أَو آدَعُوا الرَّمَّدُ أَلَا تَا اللهِ تعالى يقول: وقُلِ آدُعُوا الرَّمْنَةُ آلُونَتِينَ » (الإسراء: ١١٠).

ويقول شيخ الإسلام ابن تيمية: «وجماع القول في إثبات الصفات هو القول بما كان عليه سلف الأمة وأئمتها وهو أن يوصف الله بما وصف به نفسه وبما وصفه به رسوله، يصان ذلك عن التحريف والتمثيل والتكييف والتعطيل فإن الله ليس كمثله شيء لا في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله، فمن نفى صفاته كان معطلاً، ومن مثل صفاته بصفات مخلوقاته كان ممثلاً، «لَيْسُ كَمثله شيءٌ هالمُمثل يعبد صنمًا والمُعطُل يعبد عدمًا». اهـ. (مجموع الفتاوى: ١٥١٥).

فأنت أيها المسلم الكريم ما عليك إلا أن تتعبد لله سبحانه بأسمائه الحسنى في كل موقف تتعرض له في حياتك، وأن تتخير من تلك الأسماء ما يناسب حالك وأن تقدم بين يدي دعائك الثناء على الله كما جاء في القرآن الكريم وكما كان يفعل رسولنا صلى الله عليه وسلم.

فسبحان الله الملك القدوس السلام المؤمن المهيمن العزيز الجبار المتكبر. والحمد لله عدد خلقه وزنه عرشه ورضا نفسه ومداد كلماته، وصلى الله وسلم على نبينا محمد خير من عبد ربه وأعظم من سجد لمولاه وعلى آله وأصحابه وذريته وأهل بيته ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

ذو القعدة ١٤٤٦ هـ- العدد ١٤٧ العدد ١٤٧ العدد ١٤٧ السنة الرابعة والخمسون



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.

وبعد: ففي العبارات التي سبق أن ذكرناها للشيخ الألباني رحمه الله فيما يتعلق بإثبات الجهة لرؤية الله، والتي اتكأ فيها على كلام أنمة أهل السنة والجماعة، حسم لهذه القضية التي عادة ما يتهم فيها الأشعرية أهل السنة بالخروج من ملة الإسلام ظنًا منهم أن أهل السنة- وحاشاهم- يثبتون (الحيز والتغير والحدوث) لله تعالى، على الرغم من براءتهم من كل هذا براءة الذئب من دم ابن يعقوب. ويحق لنا بعد قوله: "إن أريد بالمكان أمر وجودي وهو الذي يُتبادر لأذهان جماهير الناس اليوم، ويتوهمون أنه المراد بإثباتنا لله تعالى صفة العلو".

#### أ نصيحة مُحدَّث العصر-رجمه الله-عِ حل إشكائية أثبات الجهة:

يحق لنا أن نسوق نصيحته التي فيها يقول: "فإذا سمعت أو قرأت عن أحد الأئمة والعلماء نسبة المكان اليه تعالى، فاعلم أن المراد به: معناه العدمي، يريدون به إثبات صفة العلو له تعالى، والرد على الجهمية والمعطلة الذين نفوا عنه سبحانه هذه الصفة، ثم زعموا أنه في كل مكان بمعناه الوجودي"، وأن نسوق ما علق به على ما قاله العلامة ابن القيم في قصيدته (النونية):

شيء، وشأن الله أعظم شان

المسالة الله أ.د. محمد عبد العليم الدسوقي الأرغر الأرغر

والله أكبر عرشه وسع السما

والأرض والكرسيُّ ذا الأركان وكذلك الكرسيُّ قد وسع الطباق

السبع والأرضين بالبرهان

والله فوق العرش والكرسي

لا تخفى عليه خواطر الإنسان

لا تحصروه في مكان إذ تقو لوا:

ربنا حقا بكل مكان

نزهتموه بجهلكم عن عرشه

وحصرتموه في مكان ثان

لا تعدموه بقولكم؛ لا داخل

فينا ولا هو خارج الأكوان

الله أكبر هُتُكُتُ أستاركم

وبدت لمن كانت له عينان

والله أكبر جل عن شبه وعن

مثل وعن تعطيل ذي كفران

إذ يقول في مقدمته على كتاب (العلو) للحافظ الذهبي: "إذا أحطت علماً بكل ما سبق، استطعت بإذن الله تعالى- أن تفهم بيسر من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية، والآثار السلفية التي ساقها المؤلف رحمه الله في هذا الكتاب الذي بين يديك (مختصره)- أن المراد منها:

إنما هو معنى معروف ثابت لائق به تعالى، ألا وهو

ذو القعدة ١٤٤٦ هـ - العدد ١٤٧ السنة الرابعة والخمسون

علوه سبحانه على خلقه واستواؤه على عرشه على ما يليق بعظمته، وأنه مع ذلك ليس في جهة ولا مكان، إذ هو خالق كل شيء ومنه: (الجهة والكان)، وهو الغنى عن العالمين، وأنّ من فسرها بالعني السلبي، فلا محذور منه، إلا أنه مع ذلك لا ينبغي إطلاق لفظ (الجهة والمكان) ولا إثباتهما، لعدم ورودهما في الكتاب والسنة، فمن نسبهما إلى الله فهو مخطئ لفظا إن أراد بهما الأشارة إلى اثبات صفة العلو له تعالى، وإلا فهو مخطئ معنى أيضًا إن أراد به حصره تعالى في مكان وجودي. أو تشبيهه تعالى بخلقه، وكذلك لا يجوز نفيُ معناهما إطلاقًا إلا مع بيان المراد منهما لأنه قد يكون الموافق للكتاب والسنة، لأننا نعلم بالمشاهدة أن النَّفاة لهما إنما يعنون بهما: نفى صفة العلو لله تعالى من جهة، ونسبة التجسيم والتشبيه للمؤمنين بها".

على أن اتهام أهل البدع وأعداء السنن أهل الحديث بمثل هذه التهم قديم، منذ أن نشب الخلاف بينهم في بعض مسائل التوحيد والصفات الإلهية. ويتضح ذلك في قول الإمام أبي حاتم الرازي ت٧٧٧، إذ يقول في معتقده الذي نقله عنه ابنه أبو محمد عبد الرحمن وهي بنصها وتمامها في (جمهرة عقائد أئمة السلف) لحمد محب الدين أبو زيد ص٢٣٩ وما بعدها: "علامة أهل البدع: الوقيعة في أهل الأثر، وعلامة الزنادقة: أن يسموا أهل الأثر حشوية يريدون إيطال الآثار، وعلامة الجهمية: تسميتهم أهل السنة مشبهة. وعلامة القدرية- المعتزلة-: تسميتهم أهل السنة مجبرة. وعلامة المرجئة: تسميتهم أهل السنة مخالفة ونقصانية- لقولهم بأن الإيمان يزيد وينقص-وعلامة الرافضة: تسميته أهل السنة ناصبة، وكل هذا عصبية، ولا يلحق أهل السنة إلا اسم واحد، ويستحيل أن تجمعهم هذه الأسماء". اه. وينحو من ذلك ذكر شيخ الإسلام الإمام

ربع و مثمان إسماعيل بن عبد الرحمن الصابوني شيخ نيسابور في زمانه (ت ٤٤٩) في معتقده (عقيدة السلف أصحاب الحديث) وهي في ص ٤٤٩ بنفس المصدر، والإمام عبدالقادر الجيلاني سيد الوعاظ

(ت٥٦١) في معتقده، وهو في ص٥٥٢ بنفس المصدر وكتابه (الغنية) ص١٠٢، وغيرهما.

## تالعوا الخلف برددون كلام القرطبي وشيخ الاسلام في أثبات الجهة؛

وأن نعرض لبعض فتاوى صالحي الخلف من أنمة أهل السنة المعاصرين، فقد جاء لبعضهم في فتوى ما نصه: "إن أهل السنة يعتقدون أن الله تعالى فوق خلقه عال عليهم بائن منهم، أما مسألة الجهة هذه: فقد قال القرطبي في تفسيره بعد ذكر كلام المتكلمين في الجهة: (وقد كان السلف الأول رضي الله عنهم لا يقولون بنفي الجهة ولا ينطقون بذلك، بل نطقوا هم والكافة بإثباتها لله تعالى، كما نطق كتابه وأخبرت رسله، ولم ينكر أحد من السلف الصالح أنه استوى على عرشه حقيقة).

وقد بين شيخ الإسلام في أكثر من موضع من كتبه أن (الجهة) لفظ مجمل يحتمل حقا وباطلا، والسبيل فيما هذا شأنه من الألفاظ: أن يستفصل عن معناه، فإن كان باطلا رُدٍّ، وإن كان حقا قبل وعُبْرَ عنه باللفظ الشرعي، والبيك شيء من كلامه رحمه الله فقد قال في منهاج السنة النبوية: "وكذلك الكلام في لفظ الجهة، فإن مسمى لفظ (الجهة) يراد به أمر وجودي كـ(الفلك الأعلى)؛ ويراد به أمرٌ عدميٌّ كـ(ما وراء العالم).. فمن قال: (الباري في جهة) وأراد بالجهة أمرًا موجودًا فكل ما سواه مخلوق له، ومن قال: (إنه في جهة) بهذا التفسير فهو مخطئ.. وإن أراد بالجهة أمرًا عدميًا وهو ما فوق العالم، وقال: (إن الله فوق العالم): فقد أصاب، وليس فوق العالم موجود غيره؛ فلا يكون سيحانه في شيء من الموجودات، وأما إذا فسرت الجهة بالأمر العدمي- يعنى: من غير أن يقصد بالعدمي: ما وراء العالم- فالعدم لا شيء، وهذا ونحوه من الاستفسار وبيان ما يُراد باللفظ من معنى صحيح وباطل يزيل عامة الشبه". اهـ. وقال أيضًا في مجموع الفتاوى: "وقد أخبرنا-سبحانه - أنه قد استوى على العرش، فهذه النصوص يصدق بعضها بعضا؛ والعقل أيضا بوافقها ويدل على أنه سيحانه مباين لخلوقاته

Upload by : altawhedmag.com

فوق سماواته، وأن وجود موجود لا مباين للعالم ولا مُحايثُ له؛ محال في بديهة العقل، فإذا كانت (الرؤية) مستلزمة لهذه المعاني - يعني؛ كونه سبحانه فوق سماواته وعرشه؛ مباين لمخلوقاته - فهذا حق، وإذا سميتم أنتم هذا قولاً بـ(الجهة) وقولا بـ(التجسيم)؛ لم يكن هذا القول نافيًا لما عُلم بالشرع والعقل.

ويقال لهم: ما غنون بأن هذا إثبات لـ (الجهة) والجهة ممتنعة؟ أتعنون بـ (الجهة) أمرًا وجوديًا أو أمرًا عدميًا، فإن أردتم أمرًا وجوديًا وقد عُلم أنه ما ثمّ موجود إلا الخالق والمخلوق والله فوق سماواته بائن من مخلوقاته، لم يكن والحالة هذه في جهة موجودة، فقولكم إن المرئي لا بد أن يكون في جهة موجودة قول باطل، فإن سطح العالم: المرئي؛ وليس هو في عالم آخر.

وإن فسرتم (الجهة) بأمر عدمي كما تقولون: إن الجسم في حيز، والحيز تقدير مكان؛ وتجعلون ما وراء العالم حيزًا، فيقال لكم: (الجهة) و(الحيز) إذا كان أمرًا عدميًا فهو لا شيء وما كان في جهة عدمية أو حيز عدمي فليس هو في شيء، ولا فرق بين قول القائل: (هذا ليس في شيء)؛ وبين قوله: (هو في العدم أو أمر عدمي)، فإذا كان الخالق تعالى مباينًا للمخلوقات عائيًا عليها وما ثم موجود إلا الخالق أو المخلوق، لم يكن معه غيره من الموجودات فضلاً عن أن يكون هو سبحانه في شيء موجود يحصره أو يحيط به.

فطريقة السلف والأئمة أنهم يراعون المعاني الصحيحة المعلومة بالشرع والعقل؛ ويراعون أيضًا الألفاظ الشرعية، فيعبرون بها ما وجدوا إلى ذلك سبيلاً، ومن تكلم بما فيه معنى باطل يخالف الكتاب والسنة ردُوا عليه، ومن تكلم بلفظ مبتدع يحتمل حقًا وباطلاً نسبوه إلى البدعة أيضًا؛ وقالوا: إنما قابل بدعة ببدعة وردَّ باطلاً بباطل"

هذا وينبغي لطالب العلم أن يدرس النصوص الشرعية ويتعلمها ويبتعد عن إيراد الشبه على قلبه، لثلا تسبب له الزيغ، فقد قال ابن القيم في (مفتاح دار السعادة): "قال لي شيخ الإسلام رحمه

الله وقد جعلت أورد عليه إيرادًا بعد إيراد: لا تجعل قلبك للإيرادات والشبهات مثل السفنجة فيتشربها، فلا ينضح إلا بها، ولكن اجعله كالزجاجة المصمتة تمر الشبهات بظاهرها ولا تستقر فيها، فيراها بصفائه ويدفعها بصلابته، وإلا فإذا أشربت قلبك كل شبهة تمر عليها صار مقرًا للشبهات، فما أعلم أني انتفعت بوصية في دفع الشبهات كانتفاعي بذلك، وإنما سميت الشبهة شبهة لاشتباه الحق بالباطل فيها، فإنها تلبس ثوب الحق على جسم الباطل اهها، فإنها تلبس

ونحن على ذلك سائرون وبه قائلون، وإنما دعانا للاستفاضة فيه وللاستفصال: كثرة اللغط وعلو صوت الباطل وكثرة ما يثيره المخالفون من شبهات واتهامات لجموع أهل السنة، والله من وراء القصد. وجاء في فتوى أخرى ما ملخصه:

"اعلم أن أهل السنة والجماعة يعتقدون أن الله تعالى مستو على عرشه استواء يليق بجلاله ولا يماثل استواء المخلوقين، وأنه بائن من خلقه، وعلى هذا أدلة الكتاب والسنة واجماع سلف الأمة. ومعنى (الاستواء) عند أهل السنة والجماعة هو: (العلو والارتفاع)، وليعلم أنه لا يجوز إبطال دلالة النصوص المثبتة لصفة (الاستواء) بمجرد أوهام يظن صاحبها أنها دلالات عقلية، إذ إن العقل الصريح لا يعارض النقل الصحيح.

واعلم كذلك أن (صفة الكان) لم تَثْبُت في الكتاب ولا في السنة، فلا تُثبتها ولا ننفيها، والقول بالكان العدمي لم يسبق إلى إثباته أحد من سلف الأمة. وليسعنا ما وسعهم.

هذا وإن أهل السنة يعتقدون أن الله فوق خلقه عال عليهم بائن منهم، وهذا إن سماه المبتدعة (جهة)؛ فإن ذلك لا يزحزحنا عن اعتقاده لتواتر النصوص به، وقد بين شيخ الاسلام في أكثر من موضع من كتبه أن (الجهة) لفظ مجمل يحتمل حقًا وباطلاً، والسبيل فيما هذا شأنه من الألفاظ أن يُستفصل عن معناه فإن كان باطلاً رُدَ وإن كان حقًا قُبلُ وعُبر عنه باللفظ الشرعي.

وراجع للفائدة تفسير القرطبي لآية الاستواء في سورة الأعراف، فإنه نقل اعتقاد السلف وأنه لم

ينكر أحد منهم أنه سبحانه استوى على عرشه حقيقة وأنهم لم يقولوا بنفي الجهة، بل نطقوا هم والكافة بإثباتها لله تعالى كما نطق كتابه وأخبرت رسله.

وأما العرش، فالصحيح أنه أعلى جميع المخلوقات وهو سقفها. قال شيخ الإسلام ابن تيمية: (والعرش فوق جميع المخلوقات، وهو سقف جنة عدن التي هي أعلى الجنة، كما ثبت في الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: (إذا سألتم الله فاسألود الفردوس، فإنه أعلى الجنة، وسقفه عرش الرحمن).

وقال الحافظ ابن كثير في تفسيره: (هو مالك كل شيء وخالقه، لأنه رب العرش العظيم الذي هو سقف المخلوقات، وجميع الخلائق من السموات والأرضين وما فيهما وما بينهما تحت العرش، مقهورون بقدرة الله تعالى) ا.هـ

وأما الجمع بين كون الله مستويًا على عرشه وأن عرشه فوق جميع المخلوقات. وبين الحديث الدال على أن الله كتب كتابًا فهو عنده فوق العرش، فلم نجد لأثمة أهل السنة ذكرًا لذلك بحسب بحثنا، ونحن نؤمن بكل ما ثبت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم. ولقد سمع صحابة رسول الله هذا الحديث فلم يستشكلوه، فليسعنا ما وسعهم، ولا نخوض فيما ليس لنا به علم، وقد أحسن من انتهى إلى ما سمع.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في التدمرية: (إن كان المخاطب من الغلاة نفاة الأسماء والصفات؛ وقال لك: (لا أقول هو موجود ولا حي ولا عليم ولا قدير؛ بل هذه الأسماء لمخلوقاته؛ إذ هي مجاز لأن إثبات ذلك يستلزم التشبيه بالموجود الحي العليم). قيل له: (وكذلك إذا قلت: ليس بموجود بالمعدومات وذلك أقبح من التشبيه بالموجودات). فإن قال: (أنا أنفي النفي والإثبات)، قيل له: المتنعات، فإنه يمتنع أن يكون الشيء موجودًا المتنعات، فإنه يمتنع أن يكون الشيء موجودًا معدومًا؛ أو لا موجودًا ولا معدومًا؛ ويمتنع أن يحون الشيء موجودًا معدومًا؛ ويمتنع أن الحجود والعدم أو الحياة بوصف ذلك باجتماع الوجود والعدم أو الحياة

والموت أو العلم والجهل؛ أو يوصف بنفي الوجود والعدم؛ ونفي الحياة والموت؛ ونفي العلم والجهل) ا.هـ

وقد ذكر الحافظ الذهبي في كتابه (العلو) بعض النصوص عن الإمام أبي حنيفة في تكفير من أنكر أن الله في السماء مستو على عرشه، ومنها قوله: (بلغنا عن أبي مطيع الحكم بن عبد الله البلخي صاحب (الفقه الأكبر) قال: سألت أبا حنيفة عمن يقول: (لا أعرف ربي في السماء أو في الأرض)، فقال: (قد كفر، لأن الله تعالى يقول: «الرَّضُ عَلَى الله تعالى يقول: «الرَّضُ عَلَى الله تعالى يقول: «الرَّضُ عَلَى الله قال: (إنه يقول: أقول على العرش استوى، ولكن قال لا يدري العرش في السماء أو في الأرض)، قال: (إذا أنكر أنه في السماء فقد كفر).. وقد أثر عنه قوله: (من أنكر أن الله في السماء فقد كفر).. وقد أثر عنه قوله: (من أنكر أن الله في السماء فقد كفر).

ومما تواتر نقله عن الإمام الشافعي: قولُه: (القول في السنة التي أنا عليها ورأيت أصحابنا عليها أهل الحديث الذين رأيتهم وأخذت عنهم: الإقرار بأن الله على عرشه في سمائه يقرب من خلقه كيف شاء. وأنه تعالى ينزل إلى السماء الدنيا كيف شاء).

وقوله - وقد سُئل عن صفات الله وما يؤمن به؟ -: (لله تعالى أسماء وصفات جاء بها كتابه وأخبر بها نبيه أمته؛ لا يسع أحدًا من خلق الله قامت عليه الحجة رُدُها، لأن القرآن نزل بها وصح عن رسول الله القول بها فيما روى عنه العدول، فمن خالف ذلك بعد ثبوت الحجة عليه؛ فهو كافر، فأما قبل ثبوت الحجة عليه فمعذور بالجهل، لأن علم ذلك لا يدرك بالعقل ولا بالروية والقلب ولا نكفر بالجهل بها أحد إلا بعد انتهاء الخبر إليه بها وتثبيت هذه الصفات، وننفى عنها التشبيه كما نضى التشبيه عن نفسه فقال: ﴿لِّسَ كُمُّالِهِ شَيْ اللَّهُ وَهُوَ ٱلسَّبِيعُ ٱلْبَصِيرُ ، (الشورى: ١١)، وصح عن الشافعي أنه قال في خطبة رسالته: الحمد لله الذي هو كما وصف به نفسه وفوق ما يصفه به خلقه. فجعل صفاته سبحانه إنما تتلقى بالسمع) ا.ه.

وللحديث صلة، والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه، ومن دعا بدعوته إلى يوم الدين، وبعد؛

فإن الاعتصام بالوحيين -الكتاب والسنة - والتمسك بفهم وهدي سلف هذه الأمة من الصحابة والتابعين من أعظم الأسباب التي تنجي المسلم في الدارين، وقد أمر الله تعالى نبيه صلى الله عليه وسلم أن يقول للأمة: «وَأَنَّ هَذَا صِرَاطى مُسَتَقِعًا فَأَتَّعُوهُ وَلاَ تَنَّعُوا الشُهُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ قَالَكُمْ وَسَعُولُ للأَمْة : «وَأَنْ هَذَا صِرَاطى مُسَتَقِعًا فَأَتَّعُوهُ وَلاَ تَنَعُوا السُّهُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ قَالَكُمْ وَلَا تَنْعُوا السُّهُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ وَلكُمْ وَلكُمْ وَسَعَلِهِ وَللْمُهُ وَلَا تَنْعُوا السُّهُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ وَلكُمْ وَلكُمْ مَن سَبِيلِهِ وَلكُمْ وَللهُ وَلكُمْ مَن سَبِيلِهِ وَلكُمْ وَلكُمْ وَلَا تَنْعُوا السُّهُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ وَلكُمْ وَلكُمْ وَلكُمْ اللهُ وَلكُمْ وَلَا لللهُ وَلَا تَنْعُوا السُّهُ فَي وَلكُمْ وَلَا لللهُ وَلَا تَلْهُ وَلَا لللهُ وَلِيلَاهِ وَلا اللهُ وَللهُ وَلِيلَاهُ وَلَا تَنْعُولُ اللهُ وَلِيلَاهِ وَلِيلَاهِ وَلِيلَاهِ وَلَيْ اللهُ وَلَا تَنْعُولُ اللهُ وَلِيلُولُولُ اللهُ وَلِيلِهُ وَلَا تَنْهُ وَلَا تَلْهُ وَلَا تَنْهُ وَلَا لَاللّٰهُ وَلَا لَا لَاللّٰهُ وَلَا لللهُ وَلِيلُولُ اللهُ وَلللّٰهُ وَلِيلِهُ وَلللّٰ اللهُ وَلِيلَاهِ وَلللَّهُ وَلَا تَنْهُ وَلَا تَنْهُ وَلَا تَنْعُولُ الللّٰهُ وَلَا تَنْهُ وَلَا تَنْفُولُ اللّٰهُ وَلَا تَلْهُ وَلَا تَنْهُ وَلَا تَنْهُ وَلَا تَلْهُ وَلَا تَعْمُ وَاللّٰهُ وَلَا تَعْمُ وَاللّٰهُ وَلَا تَلْهُ وَلِهُ وَلَا تَعْمُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا تَعْلَاهُ وَاللّٰهُ وَلَا تَعْمُ وَالْهُ وَاللّٰهُ وَلَا تَعْلَقُولُ اللّٰهُ وَلَا تَعْلَقُولُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَلَا تَعْلَقُولُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَّا الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ وَاللّٰهُ وَال

واستدبار هذه المنهج والحيدة عنه خروج عن الهدى والشريعة وركوب للهوى، وهذه الدعوة-دعوة الخروج عن الشرائع- يخرج بها علينا فئام من الناس بين الحين والآخر، ولكن الخطورة كل

الخطورة أن يحملها من يتزي بزي العلم ويخرج لتوجيه الناس باسم الدين، ولـذا كانت هذه الكلمات القليلات والتي سأختصرها تحت هذه العناوين الستة:

- ١ . وجوب اتباع الشرائع.
- ٢ أصحاب الأهواء الزائغون عن الشرائع.
  - ٣. مراتب الشرائع من حيث العلم بها.
    - ٤ . إنكار المعلوم من الدين بالضرورة.
      - ٥. حجاب المرأة المسلمة.
- ٦ . أحكام المواريث، ونصيب البنات مع الأبناء
   تعصيبًا.

#### وجوب اتباع الشرائع:

إن الله تعالى أرسل الرسل، وأنـزل الكتب، وشرع الشرائع للعباد حتى يحققوا غاية شرعية واحدة

يكون بها الثواب والعقاب، وقد بين ذلك في كتابه بيانًا واضحًا شافيًا فقال: ﴿ رَمَا طَلْتُ لَلِّنَ وَالْإِسَ إِلَّا يَسْتُدُونِ ﴿ مَا أُرِيهُ مِنْهُم بَن رَبِّوْ رَمَّا أُرِيدُ أَن يُطْعِنُونِ ﴿ إِنَّ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ مُن أَرُيدُ أَن يُطْعِنُونِ ﴾ إِنَّ إِنَّ اللَّهِ مُن أَرُونُ وَمَّا أُرِيدُ أَن يُطْعِنُونِ ﴾ [أنّه هُو أَرْزُقُ وَمَّا أُرِيدُ أَن يُطْعِنُونِ ﴾ (الذاريات: ٥٦ - ٨٥).

وهذه الشرائع التي أنزل بها كتبه، وأرسل بها رسله أوجب على العباد اتباعها وعدم الخروج عنها، قال الله تعالى: « وَأَنِ ٱعْكُم سِيمُ بِيّا أَرْلُ أَمَّهُ وَلَا تَشِّعُ أَمْوَاءَهُمْ ، (المائدة: ٩٤).

وقال جل شانه: ﴿ ثُمَّرَ جَمَلْنَكَ عَلَى شَرِيعَةِ فِنَ ٱلْأَمْرِ فَا تَعْمَلُونَ ﴾ (الجاثية: ١٨). فأتَيْعَهَا وَلَا نَشْعِ أَمْوَاءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (الجاثية: ١٨). وقال: ﴿ أَلُمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَهُمُ عَامَتُوا بِمَا أُزِلَ إِلَى الطَّعْوَتِ إِلَيْكَ أُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوا إِلَّ الطَّعْوَتِ وَقَدْ أَمْهُوا أَن يَتَحَاكُمُوا إِلَى الطَّعْوَتِ وَقَدْ أُمْهُوا أَن يَتَحَاكُمُوا إِلَى الطَّعْوَتِ وَقَدْ أُمْهُوا أَن يَتَحَاكُمُوا إِلَى الطَّعْوَتِ وَقَدْ أُمْهُوا أَن يَتَحَاكُمُوا إِلَى الطَّعْوَتِ بَعْدَالُهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مَلَكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ مَلِكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُ أَنْ الْمُعْتِيقِ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْتُهُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللْهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللْهُ عَلَيْكُمُ اللْهُ عَلَيْكُمُ اللْهُ عَلَيْكُمُ اللْهُ اللْهُ عَلَيْكُمُ اللْهُ عَلَيْكُمُ اللْهُ عَلَيْكُمُ اللْهُولُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ الْمُعَلِيْكُولُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ الْعُلِيلُولُ اللْهُولُ الْعُلِيلُولُ الْعُلِيلُولُ الْعُلِيلُولُ اللْهُ عَلَيْكُولُ اللْهُ عَلَيْكُولُولُ اللْعُلِيلُولُ الْعُلْمُ عَلَيْكُولُ الْعُلُولُ الْعُلِيلُولُ الْعُلْمُ عَلِيلُولُ الْعُلِيلُولُ الْعُلْمُ

#### أصحاب الأهواء الزائقون عن الشرائع:

وكل خارج عن هذه الشريعة زائغ عنها إلى غيرها - رأيًا كان الخروج أو استحسانًا- فهو ضال متبع لهواه. قال تعالى: ﴿ قَالَ لَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَأَعْلَمُ أَنْمًا يَقَعِمُ كَانَ اللّهِ مَنْ أَشَلُ مِتَنِ أَنْعًا هَوَنَهُ بِعَيْرٍ هُدَى مِن اللّهِ ﴾ أَهْرَاءَهُمُ وَمُنْ أَشَلُ مِتَنِ أَنْعًا هَوَنهُ بِعَيْرٍ هُدَى مِن اللّهِ ﴾ (القصص: ٥٠).

وقال تعالى: « وَلَوْ شِئْنَا لَوْفَنَهُ يَهَا وَلَكِمَّهُ الْفَلَدُ إِلَى الْحَلْمِ الْفَلَدُ إِلَى الْحَلْمِ وَانَّعَ هُونَهُ فَمْنَاهُ كَمْنُلِ الْحَلْمِ إِن تَحْمِلُ عَلَيْهِ تَلْهَتْ ذَلِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ اللَّهِ تَلَهَتْ ذَلِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ اللَّهِ مَا كَذَبُوا بِاللَّهِ اللَّهُ مَ يَنَفَكُرُونَ ، اللَّه مَا لَمُعُمْ يَنَفَكُرُونَ ، وَالْأَعراف: ١٧٦).

وعَنْ أَبِي عَامِر عَبْدَ اللّهِ بُنِ لُحِيِّ، قال: حَجَجْنَا مَعَ مُعَاوِيةً بُنِ أَبِي سُفَيَانَ، فَلَمّا قَدَمْنَا مَكَةً قَامَ حِينَ صَلَّى صَلَّى اللّهِ صَلَّى اللّهِ صَلَّى اللّهِ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قَالَ: ﴿إِنَّ أَهْلَ الْكِتَابِيْنِ افْتَرَقُوا فِي دَينَهِمُ عَلَى وَسَلَّمَ قَالَ: ﴿إِنَّ أَهْلَ الْكِتَابِيْنِ افْتَرَقُوا فِي دَينَهِمُ عَلَى وَسَبْعِينَ مَلْةً، وَإِنَّ هَذِهِ الْأُمْةَ سَتَفْتَرُقَ

عَلَى ثلاث وَسَبِّعِينَ مِلَّةً - يَعْنِي: الْأَهْوَاءَ -، كُلُهَا فِيَّ النَّارِ إِلَّا وَاحَدَةً، وَهِيَ الْجِمَاعَةُ.

وَاِنَّهُ سَيخْرُجُ فِي أَمَّتِي أَقُوامُ تَجَارَى بِهِمْ تَلْكَ الْأَهْوَاءُ كُمَّا يَتَجَارَى الْكَلْبُ بِصَاحِبِهِ، لا يَبْقَى مِنْهُ عِرْقٌ وَلا مَفْصلٌ إلَّا دَخَلَهُ.

وَاللّٰهِ يَا مَعْشَرَ إِلْعَرَبِ لَئِنُ لَمْ تَقُومُوا بِمَا جَاءَ بِهِ

نَبِيُكُمْ صَلَّى اللّٰه عَلَيْه وَسَلَّم، لَغَيْرُكُمْ مِنَ النَّاسِ

أَحُرَى أَنْ لَا يَقُومَ بِهِ ، (أخرجه أبو داود (٤٥٩٧)،

وأحمد في المسند (١٦٩٣٧)، والحاكم في المستدرك

(٤٤٣)، والطبراني في الكبير (٨٨٤)). وقال الحاكم:

«هذه أسانيد تقام بها الحجة في تصحيح هذا الحديث».

وقال عبد الله بن عون البصري: «إذا غلب الهوى على القلب، استحسن الرجل ما كان يستقبحه». ورحم الله الشاطبي إذ يقول في كتابه: "الموافقات" (٢/ ٨٨٨): «المقصد الشرعي من وضع الشريعة إخراج المكلف عن داعية هواه؛ حتى يكون عبدًا لله اختيارًا، كما هو عبد لله اضطرارًا».

#### مراتب الشرائع من حيث العلم بها:

وهذه الشرائع التي بعث بها النبي صلى الله عليه وسلم تنقسم من حيث معرفتها إلى قسمين اثنين؛ القسم الأول؛ ما هو معلوم من الدين بالضرورة، الدي انعقد عليه الإجماع، وظهر حكمه بين السلمين بحيث لا يُعذر أحد في معرفته، كوجوب الصلاة والزكاة وتحريم الزنا وشرب الخمر ونحوها، القسم الثاني؛ ما ليس معلومًا من الدين بالضرورة، ولو كان مجمعًا عليه، بحيث لا يشترك في معرفته عامة المسلمين، فلا يكون ظاهرًا ظهور القسم الأول، فيفتقر إلى الاستدلال، كاستحقاق بنت الابن السدس تكملة للثلثين مع البنت.

قَالَ الأمام الشافعي في "الرسالة" (ص ٣٥٨): العلم علمان: علمُ عامِّةِ، لا يَسَعُ بالِغاً غير مغلوب على عَقْله جَهْلُهُ.

قال: ومثل ماذا؟

قلت: مثلُ الصَّلُواتِ الْجُمس، وأَن للَّه على الناس صومَ شهْر رمضان، وحجُ البيت إذا استطاعوه، وزكاةً في أموالهم، وأنه حرَّم عليهم الزَّنا والقتْل والسَّرقة والخمْر، وما كان في معنى هذا، ممَّا كُلُف العبادُ أَنْ يَعْقلوه ويعْملوه ويُعْطُوه مِن أنفسهم وأموالهم، وأن يَكفُوا عنه ما حرَّم عليهم منه.

وهذا الصِّنُف كلَّه مِن العلم موجود نَصًا في كتاب الله، وموجود عامًا عند أهل الإسلام، ينقله عَوَامُهم عن من مضى من عوامُهم، يَحُكونه عن رسول الله، ولا يتنازعون في حكايته ولا وجوبه عليهم.

وهذا العلم العام الذي لا يمكن فيه الغلط من الخبر، ولا التأويلُ، ولا يجوز فيه التنازعُ. قال: فما الوجه الثاني؟

قلت له، ما يَنُوبُ العباد مِن هُروع الفرائض، وما يُحَصَّ به مِن الأحكام وغيرها، مما ليس فيه نصَّ كتاب، ولا في أكثره نصَّ سنّة، وإن كانت في شيء منه سنة فإنما هي مِن أخبار الخاصة، لا أخبار العامَّة، وما كان منه يحتمل التأويل ويُستَدُركُ قياسًا».

وقال ابن دقيق العيد في "إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام" (٢١٧/٢): «فالمسائلُ الإجماعيّةُ تارةً يصحَبُها التواتّرُ بالنّقل عن صاحب الشّرع، كوجوب الصّلاة مثلًا، وتارةً لا يصحَبُها التواتّرُ. فالقسمُ الأوّلُ: يكفُرُ جاحدُه؛ لمخالفته التواتّرُ لا لمخالفته الإجماع.

والقسمُ الثَّانيِ: لا يكفُرُ به..

#### انكار العلوم من الدين بالضرورة:

ومن المسائل المعلومة من دين الإسلام بالضرورة مسألتان:

المسألة الأولى: هي فرضية الحجاب.

والمسألة الثانية: هي ميراث البنات بالتعصيب مع الأبناء الذكور.

وقد خرج علينا - باسم التجديد لأمر الدين،

ونشر السماحة والتنوير- من يشكك في هاتين المسألتين، ويدعو الأمة إلى إعادة النظر فيهما. وسأتناول هذه الدعوى بشيء من الاختصار، تحذيرًا للأمة من هذه الدعوة الهدامة.

#### حجاب المرأة المسلمة:

إن فرضية الحجاب على المرأة المسلمة البالغة الحرة من المسائل المجمع عليها بين الأمة، وهي من المسائل التي ظهر حكمها بين المسلمين بحيث يشترك في معرفة حكمها الكبير والصغير والرجل والمرأة، بل وهي شعار ظاهر يُعرف به المسلم عند غير المسلمين لا تحتاج إلى استدلال، وهي مذكورة في كتاب الله عز وجل، وكذا في سنة النبي صلى الله عليه وسلم، وأجمعت عليها الأمة.

فمن أدلة الكتاب: قول الله عزوجل: وقُل لِنَوْتَتُ فِي اللهُ عَزُوجِل: وقُل لِنَوْتَتُ بِمُنْتِكَ مِنْ أَوْتُ وَلَا يَنْتِكَ وَتَعْفَلْ فُوحُهُنَ وَلَا يَنْتِكَ وَلِا يَنْتِكَ وَيَعْفَلْ فُوحُهُنَ وَلَا يَنْتِكَ يَشْتُهُنَّ إِلَّا مَا طَهْرَ وَمَهَا وَلَعْمَرِينَ يَشْتُهِنَ اللهِ مَا طَهْرِينَ وَلَا يَعْوَلَتُهِنَ أَنْ مَانَابِهِنَ أَوْ مَانَاتِهِ فَكُولَتِهِنَ أَوْ مَانَاتِهِ فَلَا إِنْتُولِيهِنَ أَوْ مَانَاتِهِ فَلَا أَنْتُولَتِهِنَ أَوْ مَانَاتِهِ فَلَا أَنْتُولِيهِنَ أَوْ مَا مَلْكُفَ أَوْ مَنْ الْوَيْقِ فَلَا الْمِنْ فَلَا مَنْ أَنْهُ اللهِ وَلَا مَنْ أَنْ مَا مَلْكُفَ اللّهِ مَنْ أَنْ مَانَاتُهُ وَلَا مَنْ أَنْهُ وَلَا مَنْ أَنْ اللّهُ وَلَا مَنْ أَنْ اللّهُ وَلَا مَنْ أَنْ اللّهُ وَلَا مَنْ أَنْ اللّهُ وَلَا مَنْ أَنْ مَنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهِ وَلَا اللّهُ وَلِيلًا إِلَى اللّهُ وَلِيلًا اللّهُ وَلِيلًا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِلْمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِلْمُ اللّهُ وَلِلْمُ وَلِمُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلِلْمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِلْمُ اللّهُ اللّهُ وَلِلْمُ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ الللّهُ وَلِمُ الللّهُ وَلِمُ الللّهُ اللّهُ وَلِهُ اللللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِمُ الللّهُ وَلِمُ اللّهُ اللّهُ

وقال في أزواج النبي صلى الله عليه وسلم وهن أمهات المؤمنين ، ولا سَلَمُوفَى مَمَا مَسَافُوفَى مِن وَلَهِ مِنْ وَلَهُ مِنْ مَنْ فَعُلُوفِي مَا مَا مُسَافُوفِي مِن وَلَهِ عِمَابٍ مُن مُنْ مُنْ الْمُهُمُ لِمُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنْ ، (الأحزاب: ٥٣).

وأمر سائر المؤمنات بما أمر به أمهات المؤمنين من الحجاب والسبتر، فقال: «يَتَأَيُّهُ ٱلنَّيْقُ مُل لِأَزْوَبِكَ وَسَالِكَ وَمِنْاتُهُ النَّيْقُ مُل لِأَزْوَبِكَ وَيَتَالِكُ وَمِنْاتُهِ النَّوْمِينَ لِمُنْامِكَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَيْبِهِنَّ،

(الأحزاب:٥٩).

وعن أبي هريرة أن النبي -صلى الله عليه وسلم- قال: «المرأة عورة، فإذا خرجت استشرفها الشيطان» أخرجه الترمذي (١١٧٣)، وقال: هذا حديث حسن صحيح غريب.

وقد نقل الإجماع على فرضيته جمع من أهل العلم منهم:

ابن حزم في كتابه: "مراتب الإجماع: قال (ص ٢٩): «واتفقوا على أن شعر الحرة وجسمها حاشا وجهها ويدها عورة، واختلفوا في الوجه واليدين حتى أظفارهما أعورة هي أم لا ..

وابن عبد البرية كتابه: "التمهيد لما ية الموطأ من المعاني والأسانيد" قال (٦/ ٣٧٦): «وأجمعوا على أن ستر العورة فرض واجب بالجملة على الأدميين».

وقال في "الاستذكار الجامع لمذاهب فقهاء الأمصار وعلماء الأقطار" (٥/ ٤٣٤): «وقد أجمع العلماء على أن من صلى مستور العورة فلا إعادة عليه، وان كانت امرأة فكل ثوب يغيب ظهور قدميها ويستر جميع جسدها إذا سترت شعرها، فجائز لها الصلاة فيه، لأنها كلها عورة إلا الوجه والكفين، على هذا أكثر أهل العلم».

وقال محمد بن علي الموزعي الشافعي في تيسير البيان لأحكام القرآن (٢/ ١٠٠١)، دلم يزل عمل الناس قديمًا وحديثًا في جميع الأمصار والأقطار، فيتسامحون للعجوز في كشف وجهها، ولا يتسامحون للشابة، ويرونه عورة ومنكرًا». وقد أصدر مركز الأزهر العالمي للفتوى الإلكترونية بتاريخ يوم الخميس ٢٤ ربيع الأول ١٤٤١ هـ باريخ يوم الخميس ٢٤ ربيع الأول ١٤٤١ هـ انتشرت في الأونة الأخيرة بعضُ الأفكار والفتاوى التي تدّعي عدم فرضية الحجاب، ولا شك أن مثل هذه الأفكار إنما هي ادعاءاتٌ لا تمت للإسلام

بصلة. فالحجاب فرضٌ ثبت وجوبُه بنصوص قرآنية قطعية الثبوت والدلالة، وليس لأحد أن يخالف الأحكام الثابتة، كما أنه لا يُقبل منَ العامة أو غير المتخصصين - مهما كانت ثقافتهم-الخوض فيها،.

فهذه المسألة كما ترى من المه وم من دين الإسلام بالضرورة، ولاشتهارها فهي لا تحتاج إلى استدلال.

#### أحكام الواريث، ونصيب البنات مع الأبناء تعصيبا،

وأما أحكام المواريث فقد فصلها الله في كتابه، وأجمع عليها المسلمون، وظهرت في الأمة واشتهرت بحيث يشترك في معرفتها الناس، وأنا لا أعني هنا معرفة حساب المواريث، ولا المسائل التي قد تخفى كميراث الرجد مع الإخوة، لكن أقصد بذلك المسائل المشتهرة منه كتوريث الأبناء للذكر مثل حظ الأنثيين ونحوها.

قال الله تعالى في محكم التنزيل من كتابه العزيز:

الله بوسيخُ الله في الزائد علم التنزيل من كتابه العزيز:

الله وقا النتي في في المنتق الله والتا الراق وإن كانت واجدة في المنتق الشخص المنازق وإن كانت واجدة في المنتق الشخص المنازق والمنتق الشخص المنازق المنتق ال

فهذه الأحكام مما اشتهار وذاع واشترك في العلم بها عامة المسلمين، وأجمعت عليها الأمة في سائر الأعصار.

جميع ولده للذكر مثل خط الأنثيين، إذا لم يكن معهم أحد من أهل الفرائض، وإذا كان معهم من له فرض المعلوم، بدئ بفرضه فأعطيه، وجعل الفاضل من المال بين الولد؛ للذكر مثل حظ الأنثيين.

وأجمعوا على أن للأنثيين من البنات الثلثين». وقال ابن حزم في "مراتب الإجماع" (ص ١٠٢)؛ «واتضقوا أنه إن كان مع الابنة فصاعدا ابن ذكر فصاعدا أن للذكر مثل حظ الأنثيين بعد سهام ذوي السهام».

وقال ابن رشد الحفيد في "بداية المجتهد" (٢ / ٣٤٠): «وأجمع المسلمون على أن ميراث الولد من والدهم ووالدتهم إن كانوا ذكورًا وإناثًا معًا هو أن للذكر منهم مثل حظ الأنثيين».

وجاء في فتاوى دار الإفتاء المصرية بتاريخ: ٢٥ ربيع الأول ١٤٤٠ م. ٣ ديسمبر ٢٠١٨ م \_ من فتاوى: الأستاذ الدكتور / شوقي إبراهيم علام ما يلى:

وابطال دعوى أن قوله تعالى: بُرِيخُ أَنَّهُ إِنَّ أَنْكُ وَالْمُ اللَّهُ أَنَّهُ إِنَّهُ أَنَّهُ إِنَّهُ أَنَّهُ أَنَّهُ أَنْكُ حُمَّا الْأُخْتَيْنِي (النساء: ١١) ليس آيةُ محكمة.

أما دعوى أن قوله تعالى: ﴿ عُرِيمُ اللَّهُ لِهَ الْأَنْدِكُمُ اللَّهُ لِهَ الْأَنْدِكُمُ اللَّهُ لِهَ الْأَنْدِكُمُ اللَّهُ الْمُنْدِكُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

نوع انعقد الإجماع عليه وأصبح معلومًا من الدين بالضرورة -سواء أكان مستنده قطعي الدلالة في الأصل أم صار كذلك بالإجماع على حكمه-، وهذا النوع لا تجوز مخالفته؛ لأنه يشكل جزءًا من هُوية الإسلام، والقدحُ فيه قدحُ في الثوابت الدينية المستقرة.

أما النوع الثاني: فهو تلك المسائل التي اختلف أهل العلم في حكمها ولم ينعقد عليها الإجماع؛

فالأمر فيها واسع، واختلافهم فيها رحمة، ولا تحجير على من أخذ بأيّ الأقوال فيها.

وإعطاء البنت نصف نصيب الابن في الميراث هو من أحكام الإجماع القطعية التي لم يختلف عليها علماء المسلمين سلفًا وخلفًا، شأنه في ذلك شأن أحكام الصلاة والزكاة والمعاملات، يجب العمل به ولا يجوز تغييره مهما تغير العصر أو تطاول الزمن، وقد حكى الإجماع على ذلك كثير من الفقهاء:

قال الإمام ابن حزم في "الإحكام في أصول الأحكام" (٣/ ١٥٢، ط. دار الأفاق): [ومما خص بالإجماع قوله تعالى: ﴿ وَمِيكُمْ أَنَّهُ فِي أَوْلِي كُمْ اللهِ فَي أَوْلِي كُمْ اللهِ فِي الْوَلِي كُمْ اللهِ فَي أَوْلِي كُمْ اللهِ فِي اللهِ اللهُ اللهُ فِي اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

وقال الإمام ابن بطال في "شرح صحيح البخاري" (٨/ ٣٥٩، ط. مكتبة ابن رشد): (وأجمع العلماء على أن للإخوة الرجال والنساء للذكر مثل حظ الأنثيين) اهـ.

وقال الإمام القرطبي في كتاب "الجامع لأحكام القرآن" (٥/ ٦٠، ط. دار الكتب): (وأجمع العلماء على أن الأولاد إذا كان معهم من له فرض مسمى أعطيه، وكان ما بقي من المال للذكر مثل حظ الأنثيين) اهـ.

وقال شيخ الإسلام زكريا الأنصاري في "أسنى المطالب" (٣/ ٨، ط. دار الكتاب الإسلامي): (فإن اجتمعوا) أي: البنون والبنات (فللذكر مثل حظ الأنثيين) للإجماع، ولآية ، ويُحِيَّ أَنَّ لِهِ أَلْكَ لِهِ أَلْكُ لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَعَلَى النّساء بالنّفقة وغيرها) اهد.

وختامًا فتجديد الدين شيء وهذا الذي ينتهجه هؤلاء المفسدون شيء آخر، والفرق بينهما هو عين الفرق بين الحق والباطل. هذا، والله أعلى وأعلم وأحكم.



اولا: مكان الامتحان:

(١) امتحَانُ الدُّنيَا مُهَيّاً وَلَهُ جَوْ مُريحٌ هَادئُ، ومكانُ معد المقاعد مريحة الأنوار ساطعة الماء موجود، والمكيفات باردة، والأمنُ والأمانُ والهُدُوءُ كُلُّهُ مُوجُودٌ في قاعات الامتحان.

(٢) امتحان القبر: عن عُثْمَان بن عَفَان قال: قال: رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم مَا رَأَيْتُ مَنْظُرًا قط إلا والقبر أفظع منه. سنن الترمذي (٢٣٠٨)، صحيح الجامع (١٦٨٤).

(مَا رَأَيْتُ مَنْظَرًا) أَيْ مَوْضَعًا يُنْظُرُ إِلَيْهِ وَعَبَّرَ عَن

مستطيلة الشكل بمساحة جسم الإنسان المتوفى وعمق لا يتجاوز المترين في الغالب. توضع الجثة في القبر ويُغطى بالتراب، وتسمى قطعة الأرض التي تخصص للقبور بالقبرة. (القبر) لا تستطيع الحركة فيه كما تشاء، بل هناك ستوسد التراب، وسيحيط بك الظلام من كل ناحية، وسيذهب عنك الأهل والأحباب! وأنت تسمع قرع نعالهم.

ثانيًا؛ لجنة الامتحان (المراقبين)

(١) أعضاء لجنة الامتحان في الدنيا: رقيب

الامتحان في الدُنيا بشر، قُدرتُهُ مُحَدُودَة، لا يستطيعُ أن يُحيطُ بالمُمتحنين، قد يُحتال عليه، وقد يتنازلُ عن عليه، وقد يسهُو، وقد ينشغل، وقد يتنازلُ عن مهمته بعرض من الدُنيا، وقد يخون الأمانة من أجل عرض دنيوي، نتكلم معهم ويتكلمون معنا، ويهونون علينا الأمر.

(٢) في امتحان القبر: منكر وتكير: عن أبي هُريْرة قال: قال رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: "إذا قبر الليت أتام مَلكان أسودان أزْرقان. يُقالُ الأحدهما: الليت أتام مَلكان أسودان أزْرقان. يُقالُ الأحدهما: اللّنكر، وللآخر: التكيرُ. سنن الترمذي (١٠٧١).

(الْمُنْكُرُ) بِمَغْنَى نُكَرِ إِذَا لَمْ يَغُرِفُ أَحَدًا (وَلَلْآخَرِ النَّكِيرُ) لَمْ يَغُرِفُهُ أَحَدُ فَهُما كَلَاهُما ضَدُ الْغُرُوفَ سُمْيا بِهِمَا لأَنَّ الْمُيْتَ لَمْ يَغُرِفُهُما وَلَمْ يَرَ صُورَةَ مَثُلَ صُورِتَهِماً. (تحفة الأحوذي ١٥٥/٤).

من صفات وأوصاف لجنة امتحان القبر مثلا:

- (١) لون الوجه: (أَتَاهُ مَلَكَانِ أَسْوِدَانٍ) سِود الوجوه.
- (٢) ثون العيون: زرق العيون (أتاهُ ملكانِ أَسُودَانِ أَزْرَقَان).
- (٣) حجم العيون: زاد الطبراني في الأؤسط (٤٦٢٩) عن أبي هُريْرة "غينهما مثل قدور النُحاس". (فتح الباري ٢٣٧/٣)؛ القدر إناء يُطبَخ فيه؛ فدل ذلك على اتساع عيون منكر ونكير.
- (وأبصارهما مثل البرق الخاطف) يخرج من هذه العيون ضوء شديد لامع يكاد يخطف عين الناظر العيد كالبرق مثل الضوء الخارج من اللحام.
- (٤) الأنياب والأسنان: في المعجم الأوسط للطبراني (٤٦٢٩) عن أبي هُريرة (وأنيابهما مثل صياصي البقر). (يحفران بأنيابهما) (فتح الباري ٢٣٧/٣). ومعنى صياصي البقرأي قرون البقر، وما فائدة هذه الأنياب الكبيرة؟ لحفر القبر للوصول للميت.
- (٥) الصوت: في المعجم الأوسط للطبراني (٤٦٢٩) عَنْ أَبِي هُرِيُرة (أَصُوَاتُهُمَا كَالْرُعُدِ الْقَاصِفِ) فتح الباري
- (٣٣٧/٣). وأصواتهما عالية جدًا لدرجة الفزع والقلق من قوتها مثل الريح الشديدة التي تقصف

وتكسر ما تقابله. (٦) الشعر: (وَيَطَأَن فِيْ أَشْعَارِهُمَا) فتح الباري (٢٣٧/٣).

(٧) معهما مرزية: (معهما مرزية لو اجتمع عليها أَهُلُ منى لم يُطلوها). فتح الباري (٢٣٧/٣).

بالله عليكم لو دخل علينا في هذا المكان اثنان بهذه المواصفات ماذا يكون رد الفعل؟! فما بالك وأنت وحدث في القبر، في خُفرة في الأرض ضيقة جدًا، شديدة الظلام، مُحكمة الغلق من كل مكان ليس فيها مكان للتهوية وللراحة.

#### تالثاء نوع الأسنلة والتنبعة،

(۱) امتحان الدنيا الأسئلة مجهولة وقد يتم تسريبها: أسئلة الامتحان في الحياة الدنيا محدودة ومقصورة على بعض الكلمات والجمل والوضوعات؛ لأنه لا يمكن أن يسال المتحن عن كل دقيق وجليل من محتويات المنهج. أسئلة الدنيا لنا خيار في أن نجيب عما نعرفه ونترك ما لا نعرفه. ونتائج الامتحان في الحياة الدنيا نسبتها عالية جدًا في الفالب الأعم: لأنها امتحانات سهلة. ويسيرة جدًا، فقد تصل نسبة النجاح إلى تسعين في المئة وأكثر.

(٢) امتحان القبر الأسئلة والنتيجة الفورية؛ أسئلة الامتحان في القبر معلومة مسبقاً ومُشافهة ومباشرة ونتيجة الامتحان فورية؛ فعن البراء بن عارب، قال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ "إن العبد المؤمن إذا كان في انقطاع من الدُنيا، واقبال من الأخرة، نزل إليه من السّماء ملائكة بيض الوجُوه، كأن وجوههُمُ الشمس، معهُمُ كفنُ من أكفان الجنة، وحنوط من حنوط الجنة، حتى من أكفان الجنة، وحنوط من حنوط الجنة، حتى يجلسوا منه مد البصر، ثم يجيءُ ملك المؤت حتى يجلسوا منه مد البصر، ثم يجيءُ ملك المؤت حتى يجلس عند رأسه فيقول؛ أيتُها النَّفُسُ الطيبة اخرُجي إلى مغفرة من الله ورضوان، فتخرُخُ تسيلُ اخرُجي إلى مغفرة من الله ورضوان، فتخرُخُ تسيلُ اخذها، فإذا أخذها، لم يدعُوها في يده طرقة عين، حتى كما تسيل المقرة منها كأطيب نفخة مسك، وجدتُ يَاخذُوها، فيأخذُوها، فيأخذُوها، فيأخذُوها، فيأخذُوها، فيأخذُوها، فيأخذُوها، فيأخذُوها، فيأخذُوها، فيأخذُوها، فيدُ

على وجه الأرض، فيَصْعَدُونَ بِها فلا يمُرُونَ بِها على مَلْكِ من الملائكة، إلا قالُوا: ما هذا الرُوحُ الطَّيْبُ؟ فيقولُونَ: فَلانُ بِنُ فُلانِ بِأَحْسَنِ أسمانِه الطَّيْبُ؟ فيقولُونَ: فَلانُ بِنُ فُلانِ بِأَحْسَنِ أسمانِه التي كانُوا يُسمُونَه بها في الدُّنْيا - حتى ينْتَهُوا بِها إلى السَّماءِ الدُّنْيا فَيَسُتَفْتحون له فَيُفْتَحُ له، فيشَيْعُهُ من كلُ سماءِ مُقرَّبُوها إلى السماءِ التي تليها، حتى يُنتَهَي إلى السماءِ السابعة، فيقولُ الله عز وجلُ: اكْتَبُوا كتاب عبدي في عليُين، وأعيدُوا عبدي إلى الأرض، فإني منها خَلقتُهم، ومنها أُخْرِجُهم تارةً أُخْرى.

فتُعادُ رُوحُه، فياتيه مَلكان، فيُجِلسانه، فيقولان له، مَن ربُّكَ؟ فيقولان ربُّكَ؟ فيقولان ربِّي الله، فيقولان له، ما دينكَ؟ فيقولان له، ما دينكَ؟ فيقولان له، ما هذا الرجلُ الذي بُعثَ فيكُمُ؟ فيقولُ؛ هو رسولُ الله، فيقولان له وما علمُكَ؟ فيقولُ؛ هو رسولُ الله فاَمنتُ به وصَدُقْتُ، فينادي مُناد من السماء أنْ صَدَقَ عبدي، فَافْرشُوه من الجنه، وأثبسُوهُ من الجنه، وأثبسُوهُ من الجنة، وأثبسُوهُ من الجنة، فيأتيه من رؤحها وطيبها، ويُفسحُ له في قبره مَدْ بصره، من رؤحها وطيبها، ويُفسحُ له في قبره مَدْ بصره، ويأتيه رَجلُ حَسنُ الوجه، حَسنُ الثياب، طَيْبُ الرُيح، فيقولُ؛ أنشرُ بالذي يَسُرُكَ، هذا يَومُكَ الذي كُنتَ تُوعَدُ، فيقولُ لهُ؛ مَن أنتَ؟ فوجُهُكَ المالخُ، الوَجُهُ يَجِيءُ بالخير، فيقولُ أنا عَملُك الصالحُ، الوَجُهُ يَجِيءُ بالخير، فيقولُ؛ أنا عَملُك الصالحُ، فيقولُ؛ أنا عَملُك الصالحُ، فيقولُ؛ أنا عَملُك الصالحُ، فيقولُ؛ أنا عَملُك الصالحُ، فيقولُ؛ أنا عَملُك الصالحُ،

وَإِنَّ الْعَبِدُ الْكَافُرُ (وِيْ روايْة الْفَاجِر) إِذَا كَانَ فِي الْقَطَاعِ مِن الْدَنيا، وَاقْبَالِ مِن الآخِرة، نزل الله مِن السَّمَاءِ ملائكة سُودُ الوجُوهِ مَعَهُمُ الْمُسُوحُ، فَي جَيءُ مَلَكُ المُوتَ في جَلَي عَلَي الْمُسُوحُ، في جَيءُ مَلَكُ المُوتِ حَتَى يَجْلِسَ عِنْدَ رَأْسِهِ فَيَقُولُ؛ يَا أَيْتُهَا النَّفْسُ الْخَبِيثَةُ اَخْرُجِي إلى سَخَط مِن اللَّه وغَضِب، فَتَقَوْلُ: يَا أَيْتُهَا النَّفْشُ فَتَتَوْمُ اللَّه وغَضِب، فَتَقَوْلُ: يَا أَيْتُهَا النَّفْشُ مِنَ اللَّه وغَضِب، فَتَقَوْرُقُ فِي جَسِدهِ فَيَنتَزعُها كَمَا يُنتَزَعُ السَّفُودُ مِن الشَّوفِ الْمَبْلُولِ، فَيَأْخَذَها، فإذا أخذَها لَم يَدعُوها فِي يَددِهِ طَرْقَة عَين حتى يَجْعَلُوها فِي تَلْكَ الْمُسُوحِ، يَحْرِخُ مِنها كَأَنْتَنِ ربح جِيفَة، فَلا الْمُرْضِ فيصُعَدُونَ بِها، فَلا وُجِدَتْ على ظَهْرِ الأرضِ فيصُعَدُونَ بِها، فَلا فَلَا

يُمْرُونَ بِها على مَلَكِ مِن المُلائكة إلَّا قَالُوا: ما هذا الرُّوحُ الْخَبِيثُ؟ فَيَقُولُونَ: فُلانُ بِنْ فُلانِ بِأَقْبَحِ الْرُوحُ الْخَبِيثُ؟ فَيَقُولُونَ: فُلانُ بِنْ فُلانِ بِأَقْبَحِ السَّمائِة اللهِ اللهِ يَعْا اللهُ نَيا، حتى يَنْتَهِيَ بِها إلى سماءِ الدُّنْيا فَيُسْتَفْتَحُ لَهُ، فلا يُفْتَحُ لُهُ، فلا يُفْتَحُ لَهُ، أَبُوابُ السَّماءِ قَالَ: فَيَقُولُ اللَّهُ عَزَ وَجَلَّ: اكْتُبُوا كِتَابَة في سَجِّينِ فَيَقُولُ اللَّهُ عَزَ وَجَلَّ: اكْتُبُوا كِتَابَة في سَجِّينِ فِي الْأَرْضِ السَّفْلَى.مسند أحمد (١٨٥٣٤). في وصححة الأثباني في صحيح الجامع (١٦٧٦).

#### رابعا: هل هناك دور ثان وقرصة ثانية:

(۱) الرسوب في الدنيا قد يكون أمرًا هيئًا ويسيرًا ويمكن أن يُعوِّض، وهناك فرص تُعوَض في الدنيا من امتحان بديل، أو دور ثان، أو سنة أخرى.

(Y) أما امتحان القبر: فهو امتحان وحيد. يترتب عليه مُستقبل الشخص في البرزخ وفي الآخرة، فلا إعادة ولا دور ثان، وإنما نتيجة أبدية؛ جنة أو نار. يصير قبر المؤمن روضة من رياض الجنة، ويرى مقعده من الجنة فيتمنى قيام الساعة لأن نعيم الجنة أعظم من نعيم القبر. وأما قبر الكافر فحفرة من حفر النيران ويرى موقعه من النار فيتمنى أن لا تقوم الساعة؛ لأن عذاب النار أشد من عذاب القبر.

#### خامساه الاستعداد لأستلة للقبرء

عَنِ الْبَرَاءِ، قَالَ: كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ صلى اللَّهِ على اللَّهِ عليه اللَّهِ عليه وسلم في جَنَازَةِ، فَجَلَسَ عَلَى شَفِيرِ الْقَبْرِ، فَبَكَى، حَتَّى بَلُ الثَّرَى ثُمَّ قَالَ: «يَا إِخُوانِي لِثْلُ هَنَا فَأَعِدُوا». سنن ابن ماجه (٤١٩٥) وصحيح الترغيب(٣٣٣٨).

(۱) السباق إلى أي عمل صالح: قال تعالى:

«فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ»(البقرة: ١٤٨). وذلك حتى
يشهد لك العمل الصالح ويُدافع عنك في قبرك
قائلا: أنّا عَمَلُكَ الصَّالِحُ كُنْتَ وَاللَّهِ سَرِيعًا فِي
طَاعَة اللَّهِ، بَطِيئًا عَنْ مَعْصِيَةِ اللَّهِ فَجَزَاكَ اللَّهُ
خَنْرًا.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



الحمد لله وكفى. وسلام على عباده الذين اصطفى.

أما بعد: فلا يخفى على كل مسلم-بحمد الله-مكانة الرحج في دين الله، فهو ركن عظيم من أركان الإسلام، ثم هو حق مؤكد لله تبارك وتعالى علينا، إن استطعنا إليه سبيلاً. قال الله تعالى: ﴿ وَلِلْمَ عَلَ النّاسِ حَجُّ الْمَيْتَ مِن اسْتَطَاعَ إِلَهُ سَبِيلاً وَمَن كُفَرَ فَإِنَّ اللهُ عَيْنَ عَنِ الْمَنكِينَ، (أل عمران: ٩٧). وقد أمر الله الخليل إبراهيم عليه السلام أن يصدع بذلك قال عز وجل: ﴿ وَأَذِن وَ النّاسِ بِلَقَحَ مَا تُولُدُ وَ كَالُا وَقَلْ كُلُ صَاعِ مَا لَهُ مِن كُلُ فَعَ عَينِينَ ، (الحج: ٢٧).

وهو ركن عظيم من أركان هذا الدين؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «بُني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وحج البيت، وصوم رمضان». (متفق عليه، البخاري: (٨)، ومسلم: (١٦).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: خطبنا رسول الله صلى الله عليه وليه وسلم فقال: «يا أيها الناس! إن الله فرض عليكم الهج، فحجُوا» فقال رجل: أكل عام يا رسول الله؟ فسكت، حتى قالها ثلاثًا، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لو قلت: نعم لوجبت ولما استطعتم»، ثم قال: «ذروني ما تركتكم، فإنما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم، واختلافهم على أنبيائهم، فإذا أمرتكم بشيء فأتوا منه ما استطعتم،

ذو القعدة ١٤٤٦ هـ - العدد ٦٤٧ السنة الرابعة والخمسون وإذا نهيتكم عن شيء فدعوه. (مسلم ١٣٣٧ ).

وعنه أيضًا رضي الله عنه قال: سُئل النبي صلى الله عليه وسلم: أي العمل أفضل؟ قال: إيمان بالله ورسوله قيل: ثم ماذا؟ قال: «الجهاد في سبيل الله ، قيل: ثم ماذا؟ قال: «حج مبرور» سبيل الله ، قيل: ثم ماذا؟ قال: «حج مبرور» (متفق عليه: البخاري: ١٥١٩، ومسلم ٨٣). والمبرور هو الذي لا يرتكب صاحبه فيه معصية. والحج ، لمهارة من جميع الذنوب والآثام، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من حج فلم يرفث،

وبين صلى الله عليه وسلم أن الحج أفضل الجهاد؛ فعن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت: قلت: يا رسول الله، نرى الجهاد أفضل العمل، أفلا نجاهد؟ فقال: ﴿ لَكُنَّ أفضل الجهاد؛ حج مبرور». (البخاري: ١٥٢٠).

ولم يضسق، رجع كيوم ولدته أمه .. (متفق عليه:

البخاري ١٥٢١، ومسلم ١٣٥٠).

ومن أعظم ما يشحذ: أي: يقوي همم أهل الإيمان، ويستنهض عزائمهم، حيث لم يرض-رب العزة سبحانه وتعالى- لمن أتى به على الوجه الشرعي ثوابًا إلا الجنة. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما، والحج البرور ليس له جزاءً إلا الجنة. (متفق عليه: البخاري (۱۷۷۳)، مسلم ۱۳٤٩).

ألا ما أعظمها من مكرمات! وما أسعدها من لحظات يعيشها المسلم هي أسعد أيام حياته على الإطلاق! ولم لا؟ والذنوب مغفورة، والدرجات مرفوعة، والجزاء الجنة التي قال الله عز وجل عنها: أعددتُ لعبادي الصالحين، ما لا عين رأت. ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر، واقرؤوا إن شئتم، قَلَ عَمَامُ قَلْ قَا لَا عَنْ مَنْ قُرَةً أَعَبُو حَلَا يَعَالَمُوا مِنْ السجدة؛ ١٧)». (متفق عليه: البخاري مسلم ١٧٧٧). مسلم ١٣٤٩).

#### أداب المج والعمرة؛

وحتى يظفر الحاج بهذا الذي وعد الله به ورسوله صلى الله عليه وسلم يجب عليه أن يراعي في حجّه هذه الآداب:

أولا: يجب على الحاج وغيره أن يُخلص نيته وقصده لله تعالى فيجعل عمله كله لله حتى يقع أجره على الله، وينال ثوابه، قال الله تعالى: ومَا أَرُوا الله تعالى: ومَا أَرُوا الله تعالى: ومَا أَرُوا الله تعالى: ولا سمعة، ولا انصراف عن الله إلى غيره. وذلك أن الله تعالى لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصًا وابتُغي به وجهه. قال الله تعالى: وأنا أغنى الشركاء عن الشرك. من عمل عملاً أشرك فيه معي غيري تركته وشركه، (مسلم ٢٩٨٥)؛ فمن حج يبتغي المذكر والصيت انقلب إليه عمله، ولم يرفع فوق رأسه.

تانيا المتابعة لرسول الله صلى الله عليه وسلم: فالإخلاص لله دون متابعة لرسول الله صلى الله عليه وسلم لا يكفي ولا يجزئ فأبى الله أن يقبل عملاً إلا إذا أخلص فيه صاحبه لله وجرد المتابعة لرسول الله صلى الله عليه وسلم فهو القائل عليه الصلاة والسلام: «خذوا عني مناسككم». (صحيح مسلم: ١٢٩٧).

وحذر صلى الله عليه وسلم من مخالفته: فقال صلى الله عليه وسلم: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد» (متفق عليه: البخاري ٢٦٩٧، ومسلم ١٧١٨).

وفي رواية: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا، فهو رد». (صحيح مسلم: ١٧١٨). أي: مردود عليه، غير مقبول.

اجتناب الشرك بأنواعه وأشكاله:

وذلك أن الشرك أعظم ذنب عُصيّ الله به، وهو مُحْبِط للعمل. قال الله تعالى: ﴿ رَلَقَدْ أَرَى إِلَيْكَ وَإِلْ ٱلْمِنْ مِنْ صَلِيكَ لِيدُ النَّرُكَ لِحَمْلَ عَلَكَ وَلَكُوْنَ مِنْ

التيون (الزمر: الزمة فَاعْبُدُ وَكُن مِنَ الشَّكِرِينَ ، (الزمر: ٢٥- ٢٦).

والمعنى: لئن أشركت يا محمد ليبطلن عملك الصالح، ولتكونن في الآخرة من جملة الخاسرين بسبب ذلك، وهذا على سبيل تعليم أمته، والا فالرسول صلى الله عليه وسلم قد عصمه الله وحاشا أن يشرك بالله، وهو الذي أرسله الله لإقامة صرح التوحيد.

فالشرك إذا خالط العبادة أفسدها وأحبط العمل. فالعبادة لا تسمى عبادة إلا مع التوحيد، كما أن الصلاة لا تسمى صلاة إلا مع الطهارة، فإذا أدخل الشرك فيها فسدت كالحدث إذا دخل في الصلاة. وأعظم مقاصد الحج: تحقيق التوحيد لله. والبعد عن الإشراك به، يقول سبحانه: ﴿ وَإِذْ يُوْلِّكُمَّا لِإِبْرُهِيدُ مُكَاتَ ٱلْبَيْتِ أَن لَا تُمْرِلِفُ فِي ضَيِّنًا ، (الحج: ٢٦)، فلا يجوز أن يلجأ العباد فضاء حاجاتهم، وتفريج كرباتهم، وشفاء مرضاهم- إلا إلى من بيده وحده تصريف الأمور، ودفع الشرور، لا إله غيره، ولا معبود بحق سواه فالتوكل على الله وحده، وتفويض الأمور إليه دون غيره، واعتقاد أنه مالك النفع والضر دون سواه؛ أمور يجب على المسلم أن يعتقدها دينًا لله الواحد الأحد، لا يشركه فيها أحد من الخلق؛ قال الله تعالى: وقُلْ أَلْزَةَ بِنْدُ مَا تَلْعُونَ مِن دُونِ أَنَّهِ إِنْ أَرَادَيْنَ ٱللَّهُ لِلصِّي هَلْ هُنَّ كَنْ يَعْنَتُ شُرِّوهِ أَوْ أَرَادُنِي بِرَجْمَةِ هَلَ هُرَى مُشْهِكُتُ رَخْمَتِهِۥ فُلْ حَشْبَيَ اللَّهُ أَ عَلَيْهِ بِنُوكِيلُ ٱلْمُنْوَكِّلُونَ ، (الزمر: ٣٨)؛ وقال تعالى: وقراد يَمْسَنْكَ اللهُ بِشُنْ فَلَا كَائِمُ اللهِ هُوْ وَإِن يُرِدُكُ عِنْدٍ فَلا رَاذَ لِتَصْلِهِمْ يُصِيبُ بِدِ مَن يَشَاتُ مِنْ عِبَادِهِ، ، (پونس: ۱۰۷).

فعلَق قلبك بربك أيها الحاج، وضع نُصْب عينيك وصية المصطفى صلى الله عليه وسلم لعبد الله بن عباس رضي الله عنهما: «إذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، وإعلم أن الأمة لو اجتمعت

على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، ولو اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك، رُفعَت الأقالام وجفّت الصحف. (صحيح الجامع رقم (٧٩٥٧).

رابعًا: التوبة النصوح ورد المظالم:

على الحاج أن يتوب من ذنوبه توبة نصوحًا. قال الله تعالى: وكَالُهُ اللهِ عَلَى اللهُ تعالى: وكَالُهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الل

(التحريم: ٨)، وإن للتوبة النصوح شروطا:

الإقلاع عن الذنب، بأن يخلع نفسه من الذنب
 كما يخلع قميصه.

٢- الندم على ما فات، والتأسف عليه.

٣- العزم على أن لا يعود إلى هذا الذنب أبدًا.

٤- أن تقع التوبة حال الصحة والعافية قبل اليأس من الحياة ومعاينة ملك الموت. قال الله تعالى: ووَلَيْسَتِ النَّوْبَةُ لِلَّهِ عِن يَعْمَلُونَ النَّيْعَاتِ حَقْ إِذَا حَضَرَ الْحَدُهُمُ الْمَوْثُ قَالَ إِنِي نَبْتُ الْكَنْ وَلَا اللَّمِنَ لِمَا اللَّمِنَ الْحَدُهُمُ الْمَوْثُ قَالَ إِنِي نَبْتُ الْكَنْ وَلَا اللَّمِنَ لِمَا اللَّمِنَ لَيْ اللَّهِ اللَّمِنَ اللَّهِ اللَّمِنَ اللَّهِ اللَّمِنَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّمِنَ اللَّهُ اللَّهُ عَدَابًا اللَّمَا اللَّهُ اللَّهُ عَدَابًا اللَّمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَدَابًا اللَّمَا عَدَابًا اللَّمَا عَدَابًا اللَّمَا عَدَابًا اللَّمَا عَدَابًا اللَّمَاء (النساء: ١٨).

 ٥-إذا كان الذنب متعلقًا بعباد الله فإن على التائب
 أن يرد على العباد حقوقهم إذا استطاع، وأن يتحللهم إن أمكن.

خامسًا: الاستعداد للحج بالعلم النافع، والفقه في الأحكام:

المسلم إنما يعبد الله على بصيرة وعلم، وإذا أوجب الله على العبد أن يحج إلى بيته، وجعل ذلك أحد أركان دينه؛ كان من الواجب على المسلم أن يتعلم ما يلزمه في حجه.

نسأل الله تعالى بأسمائه الحسنى وصفاته العلا، أن يكتب لنا ولكل متشوق حج بيته الحرام، وأن يتقبل من الحجاج وأن يجعل حجهم مبرورًا، وسعيهم مشكورًا، وذنبهم مغضورًا، إنه ولي ذلك والقادر عليه.



الحمد لله والصلاة والسلام على رسوله محمد صلى الله عليه وسلم وبعد،

مع اقتراب الساعة تتغير الأكوان. ويكثر الخلاف في الأوطان، وتتعدد مشارب أهل الزمان، وتزداد الضرقة ويفشو الطغيان، وكلٌ فرح بما فهمه من دلائل الوحي والضرقان.

وقد كثر الأدعياء، واختلطت المفاهيم حتى عند من نظنهم أسوياء، ولمناصرة الباطل أبرياء، وعن المخلطين والمخالفين أبعد الشركاء، وفي خضم هذه الفترات، تكثر الأقاويل والافتراءات، من أناس يدعون أنهم للحق مدافعون، وعن حياض الدين مناضلون، ولأعداء الله محاربون، وللإسلام ناصرون، وللسنة ونصرتها قائمون.

وللحق أقول: إن الدعاوى لا تقبل إلا ببينة، وكل إناء بما فيه ينضح، وكل طائفة تقاس بمعينها، وما تعتمد عليه في أصولها، واليوم نرى بونًا كبيرًا وخرقًا عظيمًا بين أبناء الملة، من افتراق الصف، وكثرة النقد، والاستخفاف بأعراض المخالفين والجراءة في الرد، وهذا لأنهم قد تأثروا بشيوخهم أو قادتهم أو المؤثرين على رؤيتهم أو مصلحة جماعتهم، ونصوص الوحي صارت عرضة للدفع والتأويل أو للرد لأنها بزعمهم عرضة للتعليل.

وَهُمْ ظَاهِرُونَ، البخاري (٧٣١١)، ومسلم (١٩٢١). وقد نقل كثير من السلف المعنى المقصود بهذه الطائفة، ففي كتاب شرف أهل الحديث للخطيب البغدادي عقد فصلا في بيان هذا الحديث، ونقل نقولات عدة عن شرفهم، وساق روايات هذا الحديث فقال: قال يزيد بن هارون: إن لم يكونوا أصحاب الحديث، ذلا أدري من هم؟!

وقال ابن المبارك: هم عندي أصحاب الحديث. ونقل بإسناده عن الفضل بن زياد، يقول: سمعت أحمد بن حنبل، وذكر حديث: «لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق»، فقال: إن لم يكونوا أصحاب الحديث فلا أدري من هم؟.

وساق بإسناده أيضًا عن أبي حاتم، قال: سمعت أحمد بن سنان، وذكر، حديث: «لا تزال طائفة من أمتي على الحق»، فقال: هم أهل العلم وأصحاب الأثار.

ونقل عن أبي عيسى الترمذي قال: قال محمد بن إسماعيل " قال علي بن المديني: هم أصحاب الحديث.

ونقل عن البخاري قولا عظيمًا في شأن أهل الحديث قال محمد بن إسماعيل البخاري: كنا ثلاثة أو أربعة على باب علي بن عبد الله، فقال: إني لأرجو أن تأويل هذا الحديث: عن النبي صلى الله عليه وسلم: «لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق، لا يضرهم من خذلهم أو خالفهم »، إني لأرجو أن تأويل هذا الحديث أنتم، لأن التجار قد شغلوا أنفسهم بالتجارات، وأهل الصنعة قد شغلوا أنفسهم بالمملكة، وأنتم تحيون سنة النبي صلى الله عليه وسلم.

وقد عقد الخطيب البغدادي فصلا في كتابه بعنوان: كون أصحاب الحديث أمناء الرسول صلى الله عليه وسلم لحفظهم السنن وتمييزهم لها. وساق عن أبي حاتم الرازي، قوله: ولم يكن في أمة

من الأمم منذ خلق الله آدم أمناء يحفظون آثار الرسل إلا في هذه الأمه، فقال: له رجل: يا أبا حاتم ربما رووا حديثا لا أصل له ولا يصح؟ فقال: "علماؤهم يعرفون الصحيح من السقيم، فروايتهم ذلك للمعرفة ليتبين لمن بعدهم أنهم ميزوا الأثار وحفظوها، ثم قال: «رحم الله أبا زرعة، كان والله مجتهدا في حفظ آثار رسول الله صلى الله عليه وسلم، ونقل عن كَهُمس الله مَذَاني قال: " مَنْ لَمُ يَتَحقَقُ أَنَ أَهُلَ الْحَديث حَفظةُ الدّين. فَإِنّه يُعدُ فَي فَلَ الله عليه مُعقاء المساكين الدّين لا يدينون الله بدين. يُتُولُ ضُعِفاء المساكين الدّين لا يدينون الله بدين. يُتُولُ فَعَم الله عَليه وَسَلَم (ص: ٤٤)؛ ومُنْ لَم الله عَليه وَسَلَم (ص: ٤٤)؛ ومُنْ لَم الله عَليه وَسَلَم (ص: ٤٤)؛ والله مَلْ الله عَليه وَسَلَم (ص: ٤٤)؛ وَسُولُ الله صَلَى الله عَليه وَسَلَم: حَدَّثَنِي جَبْرَائِيلُ رَسُولُ الله عَلَيْه وَسَلَم: حَدَّثَنِي جَبْرَائِيلُ عَنَ الله عَلَيْه وَسَلَم: حَدَّثَنِي جَبْرَائِيلُ عَن الله عَلَيْه وَسَلَم: حَدَّثَنِي جَبْرَائِيلُ عَن الله عَلَيْه وَسَلَم: حَدَّثَنِي جَبْرَائِيلُ عَن الله عَلَيْه وَسَلْم: حَدَّثَنِي جَبْرَائِيلُ عَن الله عَنْ الله عَلَيْه وَسَلْم: حَدَّثَنِي جَبْرَائِيلُ عَن اللّه عَنْ الله عَلَيْه وَسَلْم: حَدَّثَنِي جَبْرَائِيلُ

وعقد فصلا آخر بعنوان: كُوْنُ أَصْحَابِ الْجَدِيثِ حُمَاةَ الدَّينِ بِذَبِّهِمْ عَنِ السُّشَنِ. وساقَ بإسناده عن سفيان الثوري، قال: «الملائكة حراس السماء، وأصحاب الحديث حراس الأرض»

ثم عقد فصلًا هامًا حول استحقاق أصحاب الحديث الاستقامة على الطريقة فقال: من قال: إن الحق مع أصحاب الحديث

ونقل عدة آثار في ذلك فمنها ما نقاه عن هارون الرشيد، يقول: "طلبت أربعة فوجدتها في أربعة: طلبت الكفر فوجدته في الجهمية، وطلبت الكلام والشغب فوجدته في المعتزلة، وطلبت الكذب فوجدته عند الرافضة، وطلبت الحق فوجدته مع أصحاب الحديث"

ونقل عن عبد الرحمن بن عبد الرحمن بن محمد بن قريش العنبري البصري، يقول: «كل من ذهب إلى مقالة، ففزع منها إلى غير الحديث، فإلى الضلالة يصير»

وقد نقل الإمام الذهبي عن الشافعي قوله؛ عَلَيْكُمْ بِأَصْحَابِ الْحَدِيْثِ، فَإِنَّهُمْ أَكْثُرُ النَّاسِ صَوَابًا . سير أعلام النبلاء (٧٠/١٠). وقد عقدت فصلا في كتابي

(تحفة العلماء بترتيب سير أعلام النبلاء) حول فضل أهل الحديث فانظره فإنه هام.

ولو عددنا مناقب أهل الحديث لطال الحديث فهو بحر لا ساحل له. لكن بحسبك أن تعلم أن أهل الحديث هم: أهل السنة والجماعة. وهم الفرقة الناجية فمن لم ينج باتباع الحديث فبما ينجو؟!. قال شيخ الإسلام أحق الناس بأن تكون هي الفرقة الناجية أهل الحديث والسنة الذين ليس لهم الناجية أهل الحديث والسنة الذين ليس لهم متبوع يتعصبون له إلا رسول الله -صلى الله عليه وسلم- (مجموع الفتاوى ٣٤٧/٣). و هم الطائفة المنصورة فمن لم ينتصر بالحديث فبم ينتصر؟! ، وهم الظاهرون على الحق إلى قيام الساعة. فمن لم ينتصر بالحديث فبم ينتصر المنتهم تنطق ينتصر بالحديث هم أهل النبي عليه وقلوبهم تلهج به، وأهل الحديث هم أهل النبي صلى الله عليه وسلم وإن لم يصحبوا نفسه، أنفاسه صحبها.

وأهل الحديث. ليس لهم متبوع يتعصبون له إلا رسول الله، وهم أعلم الناس بأقواله وأحواله وأعظمهم تمييزًا بين صحيحها وسقيمها، وأثمتهم فقهاء فيها، وأهل معرفة بمعانيها واتباعا لها تصديقا وعملاً. وحيا وموالاة لن والاها. ومعاداة لن عاداها، الذين يروون المقالات الجملة إلى ما جاء به من الكتاب والحكمة فلا ينصبون مقالة ويجعلونها من أصول دينهم وحمل كلامهم إن لم تكن ثابتة فيما جاء به الرسول بل يجعلون ما بعث به الرسول من الكتاب والحكمة هو الأصل الذي يعتقدونه ويعتمدونه وما تنازع فيه الناس من مسائل الصفات والقدر والوعيد والأسماء والأمر بالعروف والنهي عن المنكر وغير ذلك، يردونه إلى الله ورسوله ويفسرون الألفاظ المجملة التي تنازع فيها أهل التضرق والاختلاف فما كان من معانيها موافقا للكتاب والسئة أثبتوه، وما كان منها مخالفا للكتاب والسنة أبطلوه، ولا يتعون الظن وما تهوى الأنفس، فإن اتباء الظن جهل واتباء هوى النفس بغير هدى

من الله ظلم وجماع الشر الجهل والظلم)) (مجموع الفتاوى ٣٤٧/٣).

وأهل الحديث ليسوا حربا أو فرقة من فرق الأمة بل يجمعهم منهج وإن تشعبت بلادهم وتفرقت أوطانهم، وقد قال النووي رحمه الله في شرح الحديث: قال القاضي عياض إنما أراد أحمد أهل السنة والجماعة ومن يعتقد مذهب أهل الحديث، قلت: ويحتمل أن هذه الطائفة مفرقة بين أنواع المؤمنين، منهم شجعان مقاتلون، ومنهم فقهاء، ومنهم محدثون، ومنهم زهاد، وآمرون بالمعروف وناهون عن المنكر، ومنهم أهل أنواع أخرى من متفرقين في أقطار الأرض، وفي هذا الحديث معجزة متفرقين في أقطار الأرض، وفي هذا الحديث معجزة ظاهرة فإن هذا الوصف ما زال بحمد الله تعالى من رمن النبي صلى الله عليه وسلم إلى الآن ولا يزال حتى يأتي أمر الله المذكور في الحديث. شرح النووي على مسلم (١٥/١٣).

ويحمد الله لن تخلو الأرض من هذه الثلة المؤمنة الماركة. وقد متعنا الله تعالى برؤوس هذه الطائفة. وكانوا منذ بدء هذه المجلة الغراء: "الهدي النبوي" ثم "التوحيد" لهم قلم سيال، يكتب ويدافع عن السنة النبوية في أعدادها، وكان على رأس هؤلاء العلامة المحدث أحمد محمد شاكر رحمه الله المتوفى سنة ١٣٧٧ هـ ومؤلفاته وتحقيقاته سارت بها الركبان، وانتفع بها خلق في كل قطر ومكان، وسار على منواله الحدث أبو إسحاق الحويني عليه رحمة الله. وكان أقرب الناس لأبي الأشبال أحمد شاكر في طريقته وتصنيفه فكلاهما قد شرعا في أمهات عدة، وكالهما قد توفيا قبل أن يستكملا عملهما، وما كان ذلك إلا لعلو الهمة والحرص على نفع الأمة ودفع الدخيل عن السنة. فاللهم اجزهما عنا خير الجزاء، وشفع فيهما النبي المصطفى، واقبل شفاعتنا فيهما إنك يا ربنا قريب الدعاء. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين.

أما بعد؛ فنحن على موعد مع يوم من أيام النبي صلى الله عليه وسلم؛ وهو يوم "غزوة حمراء الأسد".

### أولاً؛ ذكر العديث ملغصاً؛

كَانَتْ يِوْمَ الْأَحْدِ بِعُدْ أُحُدِ بِيوْمِ وَاحْدِ فَقَطُ؛ لِسِتْ عَشَر لِيُلْةَ مَضَتْ مِنْ شُوَالٍ.

وقد سبق أن ذكرنا ما أصاب المسلمين في غزوة أحد، وأنه قد استشهد منهم سبعون، وأصيب منهم الكثير حتى بلغت الإصابة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد هذا كله قام المشركون بالانصراف من أرض المعركة، ولم يتوجهوا نحو المدينة، وفي الوقت نفسه لم يقوموا بمحاولة أخرى للإجهاز على المسلمين، وقد نزل في شهداء أحد قوله تعالى: ﴿ وَلا تَحْسَبُنُ الَّذِينَ قَتَلُوا فِي أَحد قوله تَعالى: ﴿ وَلا تَحْسَبُنُ الَّذِينَ قَتَلُوا فِي أَحد قوله تَعالى: ﴿ وَلا تَحْسَبُنُ الَّذِينَ قَتَلُوا فِي أَحد قوله تَعالى: ﴿ وَلا تَحْسَبُنُ الَّذِينَ قَتَلُوا فِي أَحد قوله تَعالى: ﴿ وَلا تَحْسَبُنُ الَّذِينَ قَتَلُوا فِي أَحد قوله تَعالى: ﴿ وَلا تَحْسَبُنُ الدِينَ قَتَلُوا فِي الْحَد قوله تَعالَى: ﴿ وَلَا تَحْسَبُنُ الدِينَ قَتَلُوا فِي الْحَد قوله تَعالَى: ﴿ وَلا يَعْسَلُوا الْحَدِينَ قَتَلُوا فِي الْحَد قوله تَعالَى: ﴿ وَلَا يَعْسَلُوا اللَّهِ الْحَدِينَ قَتَلُوا فِي الْحَد قوله تَعالَى: ﴿ وَلا اللَّهِ اللَّهُ الْحَدِينَ قَتَلُوا فِي الْحَد قوله لَهِ اللَّهُ الْحَد قوله لَهُ اللَّهُ الْحَد قوله لَهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

سبيل الله أمواتًا بَلُ أَحْيَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ .. وكذلك نزلت آيات القرآن الكريم لتمسح جراحات المسلمين، وتزيل عنهم آثار أحد: ومنها قوله: ولا تَهنُوا ولا تَحُرَنُوا وَأَنْتُمُ الْأَعُلُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنينَ .. وقد تزامن مع هذا الحدث الجلل أن كان المسلمون يواجهون في المدينة اليهود الشامتين والمنافقين المرجفين... ويواجهون في أطراف المدينة الأعراب المشركين الذين كانوا يتطلعون بشراهة إلى ثمار المدينة وخيراتها.

وكان ثمة احتمال أن تندم قريش؛ فتعود لمهاجمة المدينة؛ فكان لا بد من التحرك السريع لاستعادة موقع المسلمين، والاحتفاظ بمكانتهم، ومن هنا أمر الرسول صلى الله عليه وسلم الجيش الذي شهد "أُحدًا" أن يخرج لمطاردة جيش قريش إلى حمراء الأسد؛ رغم إصابة الكثيرين منهم بالجراح، ولم يأذن لسواهم بالاشتراك في حملة المطاردة هذه.

وقد سارع سبعون من الصحابة للاشتراك، ثم بقية الجيش فصار عددهم ستمائة وثلاثين. (السيرة النبوية للعمري: ٢/ ٣٩٦).

#### ثانياء الدروس والعبرء

الأولى: خُـرُوج الرُّسُولِ صلى الله عليه وسلم، وتوزيع المام وسنة الاستخلاف.

حَمَلَ لِوَاءَ الْمُسْلِمِينَ عَلَيْ بِنُ أَبِي طَالِبِ-رضي اللّه عنه-، وَاسْتَعُمَلَ رَسُولُ اللّهِ صلى اللّه عليه وسلم عنه المُدينة ابْنَ أُمْ مَكْتُوم، وَحَرَجَ رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم، وَهُو مَجُرُوحٌ فِي وَجُهِه، وَمَشْجُوجٌ فِي جَبُهُته. وَقَدُ كُسرَتُ رَبَاعِيتُهُ، وَهُو مُتُوهُنُ مَنْكبُهُ اللّه عليه وسلم، وَهُو مَجُرُوحٌ فِي وَجُهِه، وَمَشْجُوجٌ فِي جَبُهُته. وَقَدُ كُسرَتُ رَبَاعِيتُهُ، وَهُو مُتُوهُنُ مَنْكبُهُ الأَيْمَنُ مِنْ ضَرْبُة ابْنِ قَمِئَة، وَرُكْبَتَاهُ مَجْحُوشَتَانِ، وَخَرَجَ مَعَهُ جَمِيعُ مَنْ حَضَرَ القتالَ بِأَحُد عَلَى مَا الأَيْمَن مِنْ الْجِرَاحِ وَالقَرْحِ. (الطبقات الكُبْرى ٢/٤٧٤). وَمَضَى رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم وَدَليلُهُ فِي وَمَضَى رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم وَدَليلُهُ فِي السَيْرِ ثَابِتُ بِنُ الضَّحَاكِ الْخَزْرَجِيُّ، حَتَّى عَسْكَرَ بِحَمْراءَ الأَسْد، الأَعْصان الندية وهي على بعد بحمانية أميال حوالي عشرين كيلو- جنوب المدينة للنورة، ففر المُشركون وَأَقَامَ المُسْلِمُونَ بِذَلِكَ المُكانِ المُذَاتِينَ المُرْدِعاء، ثم رجع ثَلَاتُ المُدينة. (جوامع السيرة: ص ١٧٥).

#### الثانية اسبب الفزوة

أَحَدًا وَتَسَوَّقُوا، فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى وَالْتَفُوا بِمُنَوِّ مِنْ اللَّهِ وَعَالَى وَالْتَفُوا بِمُنَوِّ مِنْ اللَّهِ وَفَضْلٍ لَمْ يَسْتَمْ مِنْ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الْكَبِرِي (١١٠١٧)، وصحح إسناده الحافظ في الفتح (١٩٦/٩).

#### الثالثة، في شجاعة النبي صلى الله عليه وصبره:

تأملوا يا عباد؛ شجاعة النبي صلى الله عليه وسلم والصحابة، وصبرهم، وشدتهم في دين الله تعالى، وتأمل كيف يخرجون يتتبعون العدو رغم ما هم فيه من الجراح، وهذا التتبع فعل المنتصر لا فعل المنهزم، وشتان بين الهزيمة على الأرض، والهزيمة في القلب، والنفس؛ فالمسلم الحق، وإن أصابه القتلُ في أهله، والجراحُ والأسرُ في نفسه، وإن انهزمَ على الأرض في بعض المواقع لا ينهزمُ قلبُه، ولا تلينُ نفسه، وهذا حال النبي صلى الله عليه وسلم والصحابة.

فتلحظ عند التأمل؛ أنهم انتصروا أول الأمرية غزوة أحد؛ فكان نصرًا لكلمة الله ولمن عمل بها فلما وقعت المخالفة؛ كان النصر لكلمة الله؛ وتأديبًا لمن خالفها من المؤمنين بها؛ أدبا يحفظ ليوم القيامة؛ فسلط عليهم عدوهم ساعة من النهار؛ فلما حفظوا الدرس؛ فرَّ العدو محتفظا بما أحرزه من النصر؛ فخرج المسلمون في حملة المطاردة؛ لحمراء الأسد، وهذا يعني أن حملة المشركين على المدينة لم تنجح، ولكنَّ أن الله اصطفى جماعة شهداء، وأدب الأخرين، وعلم الأمة ليوم الدين؛ وهذا يبين؛ أن الخاتمة نصرٌ للمؤمنين؛ فالهزيمة بين نصرين؛ أن الهزيمة بين نصرين؛ ثم الهزيمة نفسها نصر للشرع، ولكلمة الله-تعالى-وهذا هو التاج الأعظم والدرس الأظهر في الغزوة.

#### الرابعة: الفقه العسكري:

حيث إن النبي صلى الله عليه وسلم يدفع ميدان الحرب بعيدا عن المدينة كما فعل أول مرة في بداية الحرب، ويسابق بمن معه العدو إلى الميدان، ولا ينتظرون هجومه عليهم، وبهذا أثني الله عليهم وهي الفائدة...

دُو التعدة ١٤١٦ هـ- العدد ١٤٧ العدد ١٤٧ العدد ١٤٧ العدد ١٤٧ السنة الرابعة والخمسون

#### الخامسة؛ ثناء الله عليهم؛

واعتبار خروجهم هذا من الشرف الذي يذكر للأجيال بعد ذلك وتَسْليَةُ الرَّسُول وَالْمُوْمِنِينَ بِهِ للأجيال بعد ذلك وتَسْليَةُ الرَّسُول وَالْمُوْمِنِينَ بِهِ وَتَشْلِينَةُ الرَّسُول وَالْمُوْمِنِينَ بِهِ وَتَشْلِينَةُ الرَّسُولِ وَتَشْرِينَهُمْ لِمَا أَصَابَهُمْ مِنَ الْمُكذَّبِينَ يَوْمَ الْحُد وَغَيْرِهِ، قال الله تعالى: ﴿ اللّٰهِ آسَعَنَالُوا لِهُ وَالرَّسُولِ مِنْ مَنْ مَنْ أَصَابُهُمُ اللّٰهِ اللّٰهِ السَّعَلَالُ اللّٰهِ تَعَالَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ وَالرَّسُولِ مِنْ اللّهِ مَنْ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَعَلَمُ اللّهُ مَنْ اللّهُ وَعَلَمُ اللّهُ وَعَلَمُ الْوَكِيلُ مَا اللّهُ وَقَالُوا حَسَمًا اللّهُ وَعَلَمُ اللّهُ وَعَلَمُ اللّهُ وَعَلَمُ اللّهُ وَعَلَمُ اللّهُ مِنْ وَقَالُوا حَسَمًا اللّهُ وَعَلَمُ اللّهُ مِنْ وَقَالُوا حَسَمًا اللّهُ وَعَلَمُ اللّهُ وَعَلَمُ اللّهُ مِنْ وَقَالُوا حَسَمًا اللّهُ وَعَلَمُ اللّهُ مِنْ وَاللّهُ وَقَالُوا حَسَمُ اللّهُ مِنْ وَاللّهُ وَقَالُوا حَسَمُ اللّهُ مِنْ وَاللّهُ وَقَالُوا حَسَمُ اللّهُ مِنْ وَقَالُوا حَسَمُ اللّهُ مِنْ وَاللّهُ وَقَالُوا حَسَمُ اللّهُ مِنْ وَقَالُوا حَسَمُ اللّهُ وَقَالُوا عَمْ وَاللّهُ وَقَالُوا عَلْمُ اللّهُ مِنْ وَقَالُوا عَلَمُ وَقَالُوا عَلَمُ وَقَالُوا عَلْمُ اللّهُ وَقَالُوا عَلَمُ اللّهُ اللّهُ وَقَالُوا عَلَمُ اللّهُ وَلَالًا عَلَمُ اللّهُ وَلَا لَمُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَالّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَا عَلَمُ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ

السادسة: التربية بالقصة والتماس القدوة في حال السابقين، والثناء عليهم بالجميل من مواقفهم أمام الأجيال اللاحقة،

ومن ذلك أن عائشة رضي الله عنا تأثر هذا الشرف الشريف لابن أختها إفعن عروة عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ الله عَنْهَا، في قوله: «الله فعن عروة عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ الله عَنْهَا، في قوله: «الله يَا الله عَنْهَا، في قوله: «الله يَا الله عَنْهَا الله وَالرَّسُولِ مِنْ بَعْد مَا أَصَابَهُمُ الْقَرْحُ للَّذِينَ أَحُسَنُوا مِنْهُمُ وَاتَقُوا أَجُرٌ عَظِيمٌ »، أنها قالتُ لَعُرُوة: يَا ابْنَ أُخْتِي، كَانَ أَبَو بَكْر-، لمَّا أَصَاب كَانَ أَبَو بَكْر-، لمَّا أَصَاب رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ مَا أَصَاب يَوْمَ أُحُد، وَانْصَرَف عَنْهُ المُشْرِكُونَ، خَافَ أَنْ يَرْجِعُوا، قَالَ: وَانْصَرَف عَنْهُ المُشْرِكُونَ، خَافَ أَنْ يَرْجِعُوا، قَالَ: "مَنْ يَرْجِعُوا، قَالَ: "مَنْ يَدْهُمُ سَبْغُونَ رَجُلًا، قَالَ: كَانَ فِيهِمُ أَبُو بَكْر، وَالزَّبِيُرُ. (صحيح البخاري قَالَ: كَانَ فِيهِمُ أَبُو بَكْر، وَالزَّبِيُرُ. (صحيح البخاري

تأمل قولها (كان أبواك منهم) منقبة تروى عبر الأجيال، وتربية والتماس للقدوة والأسوة بين المواقف والأحداث، وكأني بها تقول لعروة وللأمة في شخص عروة كونوا مثل أبويكم أبو بكر والزبير! ولعل مثلها يروى، ويقال فيمن يقوم اليوم في وجه الصهاينة - اليوم- رغم ما أصابه من القرح! وقد رأيناهم رأي عين! ولعل الله يبقي من نسلهم من يقول لأبنائه - يا بني كان أبواك منهم- فاللهم نصرك الذي وعدت به عبادك المؤمنين!

وهذا نموذج يحتذى ويفخر به من يتصل بهؤلاء ويتأسى بهم في الصبر والثبات والطاعة

للّه عز وجل؛ عَنْ رجل مِنْ بَني عَبْد الْأَشْهَلِ قَالَ؛ شَهِدُتُ أُحُدُا أَنَا وَأَخْ لِي، فَرَجَعْنَا جَرِيحَيْن، فَلَمَا أَذَنَ مُوْذَنُ رَسُولِ اللّه صلّى اللّه عَلَيْه وَسَلّمَ بِالْخُرُوج فِي طَلَب الْعَدُو قُلْتُ لاَ جي وَقَالَ لي: أَتَفُوتُنَا عَزُوْدٌ مَعَ طَلَب الْعَدُو قُلْتُ لاَ جي وَقَالَ لي: أَتَفُوتُنَا عَزُوْدٌ مَعَ رَسُولَ اللّه صلّى اللّه عَلَيْه وَسَلّمَ إِلَيْ فَحَرَجْنَا مَعْ دَابَّة نَرْكِبُهَا وَمَا مَنَّا إِلّا جَرِيحٌ ثَقِيلٌ؛ فَحَرَجْنَا مَعْ رَسُولَ الله صَلّى اللّه عَلَيْه وَسَلّمَ، وَكُنْتُ أَيْسَرَجُرَحَا مَنْ مَنْهُ، فَكَانَ إذا غُلبَ حَمَلْتُهُ عُقْبَة وَمَشَى عُقْبَة مَنْ مَنْهُ، فَكَانَ إذا غُلبَ حَمَلْتُهُ عُقْبَة وَمَشَى عُقْبَة، مَنْهُ، فَكَانَ إذا غُلبَ حَمَلْتُهُ عُقْبَة وَمَشَى عُقْبَة، حَبْلُ مَا انْتَهَى إلَيْهِ الْسُلِمُونَ. (السيرة حَبَّى النبوية لابن كثير ٣/ ٨٥).

فيا لها من كلمة يطوف الفكر حولها أسبوعا إلى ما شاء الله-عجبا وإعجابا- كلما قرأها؛ " أَتَفُوتُنَا غَزُوَةٌ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ؟!".

السابعة، في عظمة التوكل وفضيلة قول حسبنا الله ونعم الوكيل،

عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ، حَسُبُنَا اللَّهِ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ، "قَالُهَا إِبْرَاهِيمُ عَنْ الْبُورِ، وَقَالُهَا إِبْرَاهِيمُ عَلَيْهِ السَّلَامُ حِينَ أَلُقِيَ فِي النَّارِ، وَقَالُهَا مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَينَ قَالُوا: ﴿إِنَّ النَّاسَ مُحَمِّدٌ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَينَ قَالُوا: ﴿إِنَّ النَّاسَ مُحَمِّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِيمَنَا وَقَالُوا حَسُمِنَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَادْمُمْ إِيمَنَا وَقَالُوا حَسُمِنَا اللَّهُ وَمَنْمَ الْوَكِيلُ وَقَالُوا حَسُمِنَا اللَّهُ وَمِنْمَ الْوَكِيلُ وَقَالُوا حَسُمِنَا اللَّهُ وَمِنْمَ الْوَكِيلُ وَالْ عَمْرانِ: ١٧٣)" صحيح البخاري وَمِنْمَ الْوَكِيلُ وَ (آل عمران: ١٧٣)" صحيح البخاري

والمعنى: أنهم قالوا معبّرين عن صادق إيمانهم بالله:
الله يكفينا ما يهمنا من أمر الذين جمعوا الجموع
لنا، فهو لا يعجزه أن ينصرنا على قلّتنا وكثرتهم
وقد كان الأمر كما اعتقدوا، فألقى الله الرعب في
قلب أبى سفيان وجيشه على كثرة عددهم وتوافر
عددهم، فولوا مدبرين، وكان في ذلك عزة لله
ولرسوله وللمؤمنين المراغي (٤/ ١٣٥).

وعن ابن عباس، أنها " آخر كلمة قالها إبراهيم" (البخاري: ٤٥٦٤).

وعن ابن عمرو، قال: أنها "أول كلمة" ابن أبي شيبة (٣٥٨٢٧)؛ فكأنه لم يقل غيرها فهي الأولى

والأخيرة، وهكذا يكون التوكل حقًا.

التامنة التوكل مقرون بالأخذ بالأسباب قال ابن القيم: وكذلك رسولُ الله صلى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَأَصْحَابُهُ، يَوْمَ أَحُد، لَمَّا قيلَ لَهُمْ يَعُدُ انْصِرَافِهِمُ مِنْ أَحُد: وإِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَيُّوا لَكُمْ الله عمران: ١٧٣)؛ فتجهزوا وخرجوا للقاء عَدُوهم، وأعطوهم الكيس من نفوسهم، ثُمَّ قَالُوا: وحَدِينًا أَلَةً وَقِي الْوَكِيلُ ، (آل عمران: ١٧٣)؛ فأَثْرَت الْكَلْمَةُ أَثْرُهَا، وَاقْتَضْتُ مُوجِنَهَا، وَلَهُذَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَن يُثَنِي لَكُ يَعْمَلُ أَمُّ عَرْجًا 🕜 وَرْفَهُ مِنْ حَبِّثُ لَا يَحْدُ . (الطلاق: ٢- ٣)، ومن يَتُوكُلُ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ،؛ فَجَعَلُ التَّوكُلُ بعد التَّقُوي الَّذي هُو قيامُ الأسبابِ المُأْمُورِ بِهَا. فحينتُذ إِنْ تَوَكِّل عَلَى اللَّهِ. فَهُو حَسْبُهُ. وَكُمَا قَالَ فِي مَوْضِعِ آخَـرُ: وَوَأَنْفُوا أَنَّذُ وَعَلَى أَنَّهِ فَلْبَدَّوْكُمْ المائدة: ١١)؛ فالتوكل والحسب بدون قيام الأسباب المامور بها عجز محض، فإن كان مشوبًا بِنُوع مِن التَّوكُلِ، فَهُو تَوكُلُ عَجْزٍ، فلا يَنْمَغِي لِلْعَبْدِ أَنْ يَجْعَلِ تَوْكَلُهُ عَجْزًا، وَلَا يَجْعَل عَجْزَهُ تُوكُلاً. بِلْ يَجْعَلُ تُوكُلُهُ مِنْ جُمُلَةَ الْأَسْبَابِ الْمَامُور بِهَا الْتِي لا يِتِمُ الْمُقْصُودُ إِلَّا بِهَا كُلْهَا ... زاد العاد (۲/ ۳۳۰).

### التاسعة، تخويف الأعداء وإرهابهم في الحرب، وعدم إظهار الضعف، والجراح:

وقيال ابن إسحاق: وانما خرج رسول الله صلى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ مُرْهَبًا للْعَدُو؛ ليبِلغهم أنَّهُ خَرجَ في طلبهم، ليظنوا به قوة، وأن الذي أصابهم لم يُوهِنَّهُمْ عِنْ عَدُوهِمْ.

وقال ابن حرم؛ فخرج السلمون على ما بهم من الجهد والجراح، وخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم، مرهبا للعدو ومتجلدا. (جوامع السيرة:

#### العاشرة، موقف عظيم لجابر رضي الله عنه،

عن جابر رضى الله عنه قال: يَا رسُولَ الله صلى الله عليه وسلم إنَّ أبي كان خَلْفني عَلَى أَخُواتَ لى سَدْع، أَوْ قَالَ تَسْع، وقَالَ: يَا بُنيِّ! إِنَّهُ لَا يَنْبغي لى ولا لكَ أَنْ نَتْرُكَ هُؤُلاءِ النَّسُوةَ لا رَجُلُ فيهنَّ. ولستُ بالذي أوْتررك بالجهاد مع رسول الله صلى الله عليه وسلم على نفسى، فتخلف على أَخُواتِكَ، فِتَخَلَّفْتُ عَلَيْهِنَّ، وَلا أَحَبُّ أَنْ تَتُوجُهُ وَجْهَا إِلَّا كُنْتُ مَعِكَ، فَأَذَنْ لِي أَخْرُجُ مَعِكَ، فَأَذَنْ لَهُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم، فلم يُخْرُجُ معه أحدُ لم يشهد القتال يؤم أحد غيرهُ. (تفسير الطسرى: ۸۲۳۳).

## الحادية عشرة، رُجُوعُ أَبِي سُفْيَانَ بِجِيْسُهِ إِلَى

ومر معبد بن أبي معبد الخزاعي على النبي صلى الله عليه وسلم. وأصحابه ثم أتى أبا سفيان، والشركين؛ فأخبرهم أن النبي صلى الله عليه وسلم، وأصحابه قد خرجوا في طلبهم؛ فضتُ ذلك في أعضاد قريش، وكانوا أرادوا الرجوع إلى المدينة؛ فثناه ذلك، واستمروا راجعين إلى مكة محتفظين بما أحرزوه من النصر. (الفصول في السيرة: ص١٥٢، وانظر تفصيل الخبر في السيرة النبوية لاين كثير ٣/١٠٣).

وبهذا نرى أنه لا شك أن غزوة حمراء الأسد حققت الأهداف المرسومة بإظهار قدرة السلمين على التصدي لخصومهم من الأعراب وقريش رغم ما أصابهم في أحد، فإنهم إذا كانوا قادرين على التحرك العسكري خارج المدينة؛ فهم أقدر على مواجهة اليهود والمنافقين داخلها.

وهذا يبين لنا الضرق بين من توكل على الله وبين غيره؛ أما الأول؛ فإن قلبه لا ينهزم ولا يتراجع؛ فاللهم يا مقلب القلوب ثبت قلوبنا على دينك. والحمد لله رب العالمين.

Upload by: altawhedmag.com





سعر المجلد ٢٥ جنيه

بدلا من • ٥ جنيه

حتى عسام ١٤٣٩ هـ

### ۱۲۰۰ جنیه

سعر الكرتونة بدلاً من

### ٠٠٥٠ جنيه

لفترة محدودة

لعام ١٤٤١ ٥

الأن أصبحت 51 مجلداً من الموسوعة

للحصول على المجلدات والكرتونة الاتصال على قسم التوزيع



Upload by: altawhedmag.com



يسر مجلة التوحيد الإعلان عن عودة خدمة الاشتراكات الخاصة بالأفراد والمؤسسات على أن يكون سعر الاشتراك السنوي للفرد (عدد نسخة واحدة من المجلة على عنوان المشترك) \* \* \* \* جنيه سنوياً.

للتواصل واتساب:۱۰۰۲۷۷۸۲۳۲



Upload by: altawhedmag.com