

Upload by: altawhedmag.com

# رئيس مجلس الإدارة والمشرف العام على مجلة التوحيد فضيلة الشيخ أحمد يوسف عبد المجيد







صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة المحمدية

#### الاشتراك السنوي

ا- في السداخسل سبعر الاشتراك السنوي للفرد (عسدد نسبخة واحدة من المجلة على عنوان المشترك) ٢٠٠ جنيه سنويًا.

للة واصل: واتساب: ۱۰۰۲۷۷۸۲۳۲

٢- في الخارج ما يعادل
 ٨٠ دولاراً أو ٤٠٠ ريال
 سعودى بالجنيه المصري.

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٥١ مجلدًا

من مجلدات مجلة التوحيد عن ٥١ سنة كاملة Upload by : altawhedmag.com

#### رنيس التحرير،

# مصطفى خليل أبوالمعاطي



### رئيس التحرير التنفيذي:

حسين عطا القراط

#### الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي

#### ثمن النسخة

مصر ۱۰ جنیهات ، السعودیة ۱۲ ریالا ، الإمارات ۱۲ درهما ۱ الکویت ۱ دینار ، المغرب دولاران أمریکیان ، الأردن ۱ دینار ، قطر۱۲ ریالا ، عمان اریال عمانی ، أمریکا ٤ دولارات أوروبا ٤ یورو

ادارة التحرير || ۸ شارع قولة عابدين ـ القاهرة ت:۲۳۹۳۰۱۷ ـ فاكس ۲۳۹۳۰۱۲۱ البريد الإلكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد

الدور السابع

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | فهرس العدد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | اليهود لا عهد لهم الشيخ أحمد يوسف عبد المجيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | باب التفسير د. عبد العظيم بدوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | باب العقيدة د. عبد الله شاكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | طريقك إلى الرشد د. محمد حامد،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| - VENDO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | نظرات في حياة شيخ الإسلام ابن تيمية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | د. السيد عبد الحليم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| IV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الحياء من الإيمان د. جمال الراكبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | مكانة المسجد الشيخ إبراهيم حافظ رزق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 37                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | أحب عباد الله إلى الله تعالى الشيخ عبده الأقرع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Y.Y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | واحة التوحيد د. علاء خضر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| - Barriera                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | أمن الإيمان محبة الأوطان؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 7.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | د. أحمد بن سليمان أيوب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| - Contract                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | تحذير الداعية من القصص الواهية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 7.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الشيخ علي حشيش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الريا وفساد المعاملات د. أيمن خليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الألفاظ الموهمة في باب الصفات بين الإجمال والاستفصال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 73                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | د. محمد عبد العليم الدسوقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٤٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الأم مدرسة تربوية الشيخ صلاح عبد الخالق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | من فضائل الكتاب العزيز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 0.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الشيخ مصطفى البصراتي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Control of the last of the las | من روائع الماضي: فتح الأندلس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 01                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الشيخ محمد صفوت نور الدين. رحمه الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ov.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | تفريج كريات الناس الشيخ صلاح نجيب الدق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الأمن وحقوق الإنسان في الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 01                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | د. محمد محمود العطار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الصلة والأنس في وليمة العرس د. سيد عبد العال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | The same of the sa |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ton V and have will the fall of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

۱۲۰۰ جنیه ثمن الكرتونة للأفراد والهیئات والمؤسسات داخل مصر و ۳۰۰ دولار خارج مصر شاملة سعر الشحن

Upload by: altawhedmag.com

# عهد نهم

المسيخ / أحمد يوسف عبد المجيد الرئيس العام

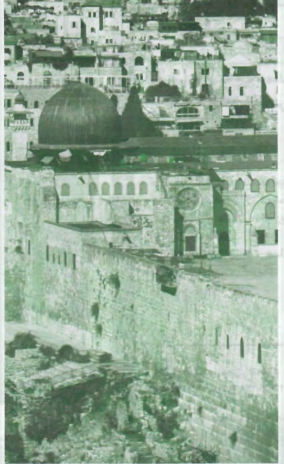


الحمد لله الواحد الأحد الفرد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوًا أحد، والصلاة والسلام على خير من لله سجد، وبعد:

فإن ما يمربه العالم اليوم من أحداث متوقعة وغير متوقعة لهو أمر طبيعي، يدل على أن الدنيا متقلبة بأهلها، والمسلم وسط هذه الأحداث يؤمن بقضاء الله وقدره، وحكمته البالغة في تدبير شؤون كونه سبحانه، ويرجع المسلم إلى كتاب الله تعالى وسنة نبيه ليهتدي بهما وسط هذه الظلمات وليميز بين الخبيث والطيب.

وشرما يجري في العالم اليوم إنما هو من أعمال اليهود، وما يُحدثونه في العالم من فوضى وتدمير وتخريب وإفساد لعقائد الناس، ولذلك وصفهم القرآن ومن على شاكلتهم بأنهم شرور من يدب على الأرض، فإن شرهم يتعدى شرور الدواب المتوحشة.

فهم لا عهد لهم ولا ميثاق؛ قال تعالى: (إِنَّ شَرَّ اللَّهُ وَآبِ عِندَ اللَّهِ الَّذِينَ كَفَرُوا فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ الَّذِينَ كَفَرُوا فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّذِينَ عَنهَدَ مَّ مِنْهُمْ ثُمَّ يَنقُضُونَ عَهَدَهُمْ فِي كُلِ



ربيع آخر ١٤٤٧ هـ- العدد ٦٥٢ السنة الخامسة والخمسون

من وفع لا ينفوك ) (الأنفال: ٥٥-٥٦).

قال صاحب الكشاف رحمه الله: (الذين كَفَرُوا فَهُمْ لا يُوْمِنُونَ):أي: أصروا على الكفر ولجوا فيه، فلا يُتوقع منهم إيمان، وهم بنو قريظة، عاهدهم الرسول صلى الله عليه وسلم ألا يمالنوا عليه فنكثوا بأن أعانوا مشركي مكة بالسلاح، وقالوا: نسينا وأخطأنا، ثم عاهدوا فنكثوا ومالوا معهم يوم الخندق..

وشر الناس الكفار، وشر الكفار المُصرَون منهم، وشر المصرين الناكثون للعهود وهم لا يقفون ولا يخافون عاقبة الغدر، ولا يبالون بما فيه من العار والنار، فكيف يُوْمَن غدر

اليهود وما سلمت ألسنتهم من وصف الله بالفقر والبخل؟ تعالى الله عما يقولون علوا كبيرًا؛ (وَقَالَتِ آلَيْوُدُ يَدُ عَلَمُ مَنْوُلُونُ مَنْ مَعْلُولُهُ عَلَمَ آلَيْرِمِ وَلُعْوُا عَا اللهِ عَمْلُولُهُ عَلَمَ آلَيْرِمِ وَلُعْوُا عَا قَالُوا مَنْ يَدُولُوا عَا مَنْهُولُوا اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَ

وَٱلْتَتَنَّنَا لِيَهُمُ ٱلْعَدَّوَةُ وَالْغَضَاءُ إِلَّى يَوْمِ ٱلْقِيْمَةُ كُلَّمَا الْفَدُوا مَارًا لِلْحَرْبِ الْمُفَاهَاللَّهُ وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا وَاللهُ لَا يُحِدُّ الْمُفْسِدِينَ ) (المائدة: 12).

قال ابن كثير رحمه الله: "يخبر تعالى عن اليهود عليهم لعائن الله المتتابعة إلى يوم القيامة- بانهم وصفوا الله عز وجل وتعالى عن قولهم علوًا كبيرًا بانه بخيل، كما وصفوه بأنه فقير وهم أغنياء، وعبروا عن البخل بقولهم؛ (يَدُ الله مَغُلُولَةٌ) فردً عليهم ما قالوه وقابلهم بما اختلقوه وافتروه وائتفكوه فقال؛ (غُلتُ أَيْدِيهمْ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوا)، وهذا وقع لهم، فإن عندهم من البخل والحسد والحبن والذلة أمر عظيم".

وهي قوله تعالى: (لَّقَدُ سَهُمَ اللهُ قَوْلُ الَّذِي قَالُوا وَقَتَلُهُمُ اللهُ عَوْلُ الَّذِيكَ قَالُوا وَقَتَلُهُمُ اللهُ اللهُ عَالُوا وَقَتَلَهُمُ

ٱلأَنْبِياءَ بِعَيْرِ حَقِّ وَلَقُولُ دُوقُوا عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ)

(آل عمران: ۱۸۱). قال أبو جعفر: ذكر أن هذه الآية وآيات بعدها نزلت في بعض اليهود الذين كانوا على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأن القرآن الكريم يهدي المسلمين إلى حقيقة اليهود وعداوتهم التي لا حدود لها، وأن هذه العداوة لا تنتهي إلا بأمر واحد وهو اتباع ملتهم؛ (رأن رُضَى عَلَى ٱلْبُودُ ولا الصَّرَى حَيَّ تَبْع مِلْبُم) (البقرة: ۱۲۰). بل يصف القرآن عداوتهم بالشدة كما أخبر سبحانه بذلك رسولنا صلى الله عليه وسلم؛ (لتُحدُ النَّرَان عَدَوَ الله عليه وسلم؛ (لتُحدُ النَّرَان عَدَوَ الله عليه وسلم؛ (لتَحدُ النَّرا النَّم عَدَو النَّه عليه وسلم؛ (لتَحدُ النَّه النَّه عليه وسلم؛ (لتَحدُ النَّه النَّه عليه وسلم؛ (لتَحدُ النَّه ا

وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا ) (المائدة:

.( ).

قال الإمام الطبري عند تفسيرها: "لتجدن يا محمد أشيد الناس عداوة للذين صدّقوك واتبعوك وصيدقوا ما جئتهم به من أهل الإسلام:

اليهود والذين أشركوا يعني عبدة الأوثان، قد يريد اليهود نقض العهود ليس مع المسلمين وحدهم، بل مع الأنبياء والمرسلين، بل مع رب العالمين، فكيف يُؤمَن شرَهم ويُرجَى منهم خير وهم من نبذوا كتاب الله وراء ظهورهم وجحدوا عهد الله اللهه؟

(وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيكَنَى الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَنَبَ الْمُتَّتِثُنَّةُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ فَتَجَدُّوهُ وَزَآة طُهُورِهِمْ وَاشْتُرُوا بِهِ مَّنَا وَلِيلًا فَيْلَسَ مَا يَشْتَرُوكَ ) (آل عموان: ١٨٧).

قال القرطبي رحمه الله: هذا متصل بذكر اليهود فإنهم أمروا بالإيمان بمحمد عليه السلام، وبيان أمره فكتموا نُعْته؛ فالآية توبيخ لهم، ثم مع ذلك هو خبر عام لهم ولغيرهم، وقوله (لَتُبَيِّنُنَّهُ للنَّاس) ترجع إلى محمد صلى الله عليه وسلم. وإن

> ربيع آخر ١٤٤٧ هـ-العدد ١٥٢ السنة الخامسة والخمسون

وشر الناس الكفار، وشر الكفار

المصرون منهم، وشر المصرين

التاكثون للعهود.

قال الطبري رحمه الله عند تفسيره لقوله تعالى: (شُمَّ تَوَلَّيْتُمُ إِلَّا فَلِيلًا مُنكُمُ وَأَنتُم مُعْرِضُونَ). والقيلا مُنكُمُ وَأَنتُم مُعْرِضُونَ). وهذا خبر من الله جل ثناؤه عن يهود بني إسرائيل أنهم نكثوا عهده ونقضوا ميثاقه بعدما أخذ الله ميثاقهم على الوفاء له بأن لا يعبدوا غيره

وأن يحسنوا إلى الآباء والأمهات، ويصلوا الأرحام ويتعاطفوا على الأيتام، ويبؤدوا حقوق أهل المسكنة إليهم. فخالفوا أمره في ذلك كله وتولوا معرضين، إلا من عصمه الله منهم.

واليهود ليس لهم عهد في أي زمان ولا مكان، وما كان منهم من عهود ووضاء فبما يوافق هواهم ومصالحهم وبمجرد انتهاء الغرض من العهد سرعان ما ينقضون العهد.

مِنْهُمْ بَلِ أَكْثَرُهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ) (البقرة: ١٠٠).

قال الإمام الطبري رحمه الله: وأما العهد فإنه الميثاق الذي أعطته بنو إسرائيل ربهم ليعملن بما في التوراة مرة بعد أخرى ثم نقض بعضهم ذلك مرة بعد أخرى، وشأن اليهود هو السبّ واللعن مع ما هم عليه من نقض العهود حتى مع أرحم عباد الله بعباد الله؛ فقد ورد في الصحيحين من حديث عائشة رضي الله عنها أن اليهود دخلوا على النبي صلى الله عليه وسلم فقالوا: السام عليك؛ (السام يعني الموت)، ففهمتها، فقلت: (وعليكم

السام واللعنة)، قالت: فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مهلا يا عائشة، إن الله يحب الرفق في الأمركله، فقلت: يا رسول الله: ألم تسمع ما قالوا؟ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «قد

قلت وعليكم،.

واليهود ليس لهم عهد في أي

زمان ولا مكان، وهم موسومون

بالغدر ونقض العهود.

وكل يهود المدينة نقضوا العهد مع رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد أن صالحهم، كما قال ابن القيم، وكتب بينهم وبينه كتاب أمان، وكانوا ثلاث طوائف حول المدينة؛ بنو قينقاع، وبنو النضير، وبنو قريظة؛ فحاربته بنو قينقاع بعد غزوة بدر، وأظهروا البغض والحسد، ثم نقض العهد بنو النضير، وأما قريظة فقد نقضوا العهد وتألبوا على المسلمين في غزوة الخندق، وقد طهر الله المدينة من كل هؤلاء اليهود بعد نقضهم العهد مع رسول الله صلى الله عليه وسلم.

ألا فليحذر المسلمون حكامًا ومحكومين من كيد اليهود وغدرهم.

حفظ الله بلاد المسلمين من شر اليهود وأشياعهم. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# سورة الأحزاب

# سورة الأحزاب

اللوزاق الإحزالات

قَالَ اللّه تعالى: « يَنِسَآهَ النّبِي مَن يَأْتِ مِنكُنَ يِفَاحِثُهَ مُّبَيِّتُ وَيُصَاعَفُ لَهَا الْمَذَابُ ضِعْفَيْنِ وَكَاكَ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيْرًا ﴿ وَمَا يَفَنَعُ لَهُا الْمَذَابُ ضِعْفَيْنِ وَكَاكَ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيْرًا ﴿ وَمَا يَفَنَدُنَا لَمَا الْمَدَاثُ مِنكُنَّ لِلّهِ وَرَسُولِهِ، وَتَعْمَلُ صَلِحًا أَنْوَيَهَا أَجْرَهَا مَرَّيَّنِ وَأَعْتَذَنَا لَمَا الرَّوَقَا كَرِيمًا ﴿ لَا يَنِسَآهُ النّبِي لَسَّتُنَ صَاحَدٍ مِنَ النِّسَآءِ وَمَعْدُنَا لَمَا اللّهُ وَالْمَدُنَا لَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَالْمُ وَاللّهُ وَاللّهُو

# اسلام د. عبدالعظیم بدوي

إِذَا أَتَيْنَ بِمِثْلِ تِلْكَ الْفَاحِشَةِ، وَدُلْكَ لِشَرِفِهِنَّ، وَعُلُو دَرَجَتِهِنَّ، وَارْتَفَاعِ مَنزِلْتِهِنَ، وَقَدْ ثَبِّتَ فِي فَارِنْتِهِنَ، وَقَدْ ثَبِتَ فِي هَذِهِ الشَّرِيعَة فِي غَيْرِ مَوْضِعِ هَذِهِ الشَّرِيعَة فِي غَيْرِ مَوْضِعِ أَنْ تَضَاعُفَ الْشَرْف، وَارْتَفَاعُ اللَّهُ يَصِيرا اللَّه يَصِيرا إِذَا عَصَى تَضَاعُفَ الْغِقُوبَات، وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللَّه يَسِيرا (٣٠) \* لا يتعاظمهُ، ولا يضغبُ وَلا يضغبُ وَلا يضغبُ وَلا يضغبُ وَلا يضغبُ وَلا يَضغبُ وَلا يَضغبُ وَلَا يَضغبُ وَلَا يَضِعبُ الْعَذَابِ عَلَى اللَّه عَصِينَ الْعَذَابِ اللَّه عَصِينَ وَعَدَهُنَ بِتَضْعِيفَ الْعَذَابِ اللَّهُ عَرِسُولِهِ الْعَذَابِ وَمَن يَقَنْتُ مَنكُنَ للَّه وَرَسُولِهِ وَمَن يَقَنْتُ مَنكُنْ للَّه وَرَسُولِه وَمَنْ يَقَنْتُ مَنكُنْ للَّه وَرَسُولِه وَمَن يَقَنْتُ مَنكُنْ للَّه وَرَسُولِه وَمَنْ يَقَنْتُ مَنكُنْ للَّه وَرَسُولِه وَمَنْ يَقَنْتُ مَنكُنْ للَّه وَرَسُولِه وَمَنْ يَقَنْ لَهُ وَرَسُولِه وَمَنْ يَقَنْ اللَّه وَرَسُولِه وَمُنْ يَقَنْ اللَّه وَرَسُولِه وَمُنْ يَقَنْ اللَّه وَرَسُولِه وَمَنْ يَقَنْ اللَّه وَرَسُولِه وَمُنْ يَقَنْ اللَّه وَرَسُولِه وَمُنْ يَقَنْ اللَّهُ وَرَسُولِه وَمُنْ يَقَنْ اللَّهُ وَرَسُولِه وَالْ يَعْالَى اللَّهُ وَمُنْ يَقَنْ اللَّهُ وَمُنْ يَقَالَى الْعَلَاءِ وَمُنْ يَقَالَى اللَّهُ وَمُنْ يَقَنْ اللَّهُ وَلَهُ الْعَنْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ الْعَنْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِهُ الْعَلْمُ الْعُنْ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلِهُ الْعُنْ اللَّهُ وَلُولُ اللَّهُ وَلِهُ الْعُلْمُ الْعُنْ الْعُنْ اللَّهُ وَلِهُ الْعُنْ الْعُنْ اللَّهُ وَلَا الْعُنْ ال

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: منزلة نساء النبي

## صلى الله عليه وسلم:

ثُمَّ لَمَّا اخْتَارُ نِسَاءُ رَسُولُ اللهِ-صلى الله عليه وسلم- رَسُولُ الله أَنْزَلُ الله تَعَالَى فِيهِنَّ هَذه الْآيات، تَكْرِمَةُ لَهُنَّ، وَتَعْظَيمًا لِحَقَهِنَّ، فَقَالُ سُنْحَانُهُ:

أَيَا نَسَاءَ النّبِيُ مَن يَأْتُ مَنكُنَّ بِفَاحَشَةً ، أَيْ: ظَاهِرة بِنَاحُثَ الْقُجْش، وَقَدُ الْقُجْش، وَقَدُ عَصَمَهُنْ اللّهُ عَنْ ذَلك، وَبَرَّاهُنَّ وَطَهَّرُهُمْنَ اللّهُ عَنْ ذَلك، وَبَرَّاهُنَّ وَطَهَّرُهُمْنَ ، فيضياعِ فُ لَهَا وَطَهَّرُهُمْنَ ، فيضياعِ فُ لَهَا الْعَذَابُ ضَعْفَيْن ، أَيْ: يُعَذَّبُهُنَّ مَثَلَيْ عَذَابُهُنَّ مَثَلَيْ عَذَابُهُنَّ مِثَالَاتُسَاءِ مِثْلَيْ عَذَابُ عَيْرِهِنَ مِنَ النّسَاءِ مِثْلَيْ عَذَابُ عَيْرِهِنَ مِنَ النّسَاءِ مِثْلَيْ عَذَابُ عَيْرِهِنَ مِنَ النّسَاءِ مِثْلَيْ عَذَابُ عَيْرِهِنَ مِنَ النّسَاءِ

أَيُ تُطِعِ اللّه بِفَعْلَ الْأَوَامِرِ وَتَرْكُ النّوَاهِي، وَتُطعُ رَسُولُهُ مُحَمَّدًا-صلى اللّه عليه وسلم-فلا تعْصي لَهُ أَمْرًا، وَلا تُسيُّ فلا تعْصي لَهُ أَمْرًا، وَلا تُسيُّ مِنَ النّوَاهِلِ وَالْحَيْرَات، وَتُوْتَهَا أَجْرِهَا مَرَّت بِن الْ أَيْ نُضَاعِفُ لَهَا أَجْرَ عَمِلْها، فَيكُون ضَعْفَ أَجْرِ عاملة أَخْرَى مِن النّساءِ غَيْرِ أَزْوَاجِ الرَّسُولِ-صلى اللّه عليه وسلم- (أيسر التفاسير: وَرَانِهِ وَاللّهِ الْمَسْولِ-صلى اللّه عليه وسلم- (أيسر التفاسير:

، وَأَغْتَدُنَا لَهَا رِزْقَا كَرِيمًا (٣١)، أَيْ: فِي مَنَازِلُ أَيْ: فِي مَنَازِلُ

ربيع آخر ١٤٤٧ هـ - العدد ١٥٢ السنة الخامسة والخمسون

رُسُولِ الله-صلى الله عليه وسلم- في أعلى عليين، فوق منازل جميع الخلائق، في الوسيلة التي هي أقرب منازل الجنمة إلى العرش. (تفسير القرآن العظيم: ٤٨٢/٣).

ثُمُّ بَيْنَ سُبُحَانَهُ وَتَعَالَى الْعَلَّةُ لِمُ بَيْنَ سُبُحَانَهُ وَتَعَالَى الْعَلَّةُ لِهُ تَصَعِيفِ الْعَدَابِ وَالْأَجُرِ لَهُنَّ، فَصَالَ: «يَا نَسَاء النَّبِيُّ لَسُنَّنُ كَأْحَد مِن النَساءِ» قَالَ النَّسَاءِ ، قَالَ النَّسَاءِ ، قَالَ النَّسَاء أَيْنَ فَذَرُكُنَّ مِنَ النَّسَاء الْمَالِحَاتَ، أَنْتُنَ أَكْرَمُ عَنْ النَّسَاء الصَّالِحَاتَ، أَنْتُنَ أَكْرَمُ عَلَيْ، وَثُوابُكُنْ أَعْظَمُ لَدَيْ. عَلَيْ (مَعَالُم التنزيل: ٤٦٢/٤).

وَسَبَبُ دَٰلِكَ أَنَّهُ يُوجِدُ فِيكُنْ مِنَ
التَّمُييزِ مَا لَا يُوجِدُ فِيكُنْ مِنَ
وَهُو كَوْنُكُنْ أَمُّهَاتِ الْمُوْمِنِينَ،
وَرَوْجَاتِ خَيْرِ الْمُرْسَلِينَ، وَنَزَلَ
الْقُرْآنُ فِيكُنَّ، فَكَمَا أَنَّهُ-عليه
الْقُرْآنُ فِيكُنَّ، فَكَمَا أَنَّهُ-عليه
السيلام- لَيْسَرِ كَاحَدِ مِنَ
الرِّجَالِ، كَمَا قَالَ-صلى الله
عليه وسلم-:(لَسْتُ كَاحَدِ مِنَ
مَنْكُمُ) (صحيح البخاري:
مِنْكُمُ) (صحيح البخاري:
مَنْكُمُ (المَّعْنَى أَبْلَغَ فِي اللَّهُ لَكُمْ يُعَلَّقُ فَضِيلَتَهُنَّ لَمْ يُعَلَّقُ فَضِيلَتَهُنَّ عَلَى اللَّهُ وَى (البحر المحيط عَلَى التَّقُوى (البحر المحيط المحيط المُحيط المَحْدِيلُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ قَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْحَدِيلَةُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَلَى الْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

نَّهِي النَّاءِ عَنْ كُلُّ مَا يُثِيرُ الرَّحِالِ ا وَلِّنَا نَهَى اللَّهِ سُبْحَانَهُ نَسَاءَ نَبِيهُ-صلى الله عليه وسلم-عَنِ الْفَاحِشَةِ، وَكَانَ مَنْ أَسْبَابِهَا كَلامُ النَّسَاءَ مَعَ الرِّجَالِ، وَلَا سَيْمَا إِذَا تَغَنَّجَتِ الْمُرْأَةُ وَتَكَسَّرَتُ سِيْمَا إِذَا تَغَنَّجَتِ الْمُرْأَةُ وَتَكَسَّرَتُ فَي الْكَلامِ، نَهَى الله سُبْحَانَهُ نَسَاءَ نَبِيْهُ-صلى الله عليه

وسلم- عن الخضوع في القول الذي يطمع فيهن الرجال. يقول سُبحانه: إن اتقيان فلا تخضعن بالقول فيطمع الذي في قلبه مرض لا تلن بالقول للرجال، ولا ترققن الكلام، فيطمع الذي في قلبه مرض، أي فجور وشهوة، وقيل نفاق، منافق أو فاجر به سبيلًا إلى الطمع فيكن. (معالم التنزيل:

# إباحة كلام النساء مع الزجال

بشروط

وَلَمَّا كَانَتِ الْحَاجَةُ قَدْ تَدْعُو
الْسِرْأَةَ إِلَى كَلام السَّرْجَالِ
وَمُخَاطَبَتِهِمْ أَذِنَ اللَّه لَهُنَّ فِيْ
ذَلكَ بِشُرُوطٍ:

الْأَوَّلُ: أَنْ يَكُونَ ذَلِكَ الْكَلَامُ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ، كَمَا سَيَجِيءُ قُولُهُ تَعَالَى: ( وَلِذَا سَأَلْتُمُوهُنَ مَتَعًا مَتَكُوهُنَ مِن وَلَا حِابٍ» (الأحزابِ٥٣).

الثّاني: أَنْ يَكُونَ مَوْضُوعُ الْكَلاَمِ
مَعْرُوفَا لاَ مُنْكَرَا، كما قالَ
تَعَالَى: "وَقُلْن قَـوْلاً مَعْرُوفَا
قد يطمع مثل لهجة الْحَديث
فلا ينبغي أنْ يكون بين الْرَأَة وَالرَّجِل الْعَريب لَحْنُ ولا إيماءً، وَلا هَذَر ولا هَزَل، وَلا دُعَابةً وَلا مَزاحٌ، كي لا يكون مَدْخَلا إلى شيء آخر وراءه من قريب إلى شيء آخر وراءه من قريب

وَاللّٰه سُبْحَانَهُ الْخَالَقُ الْعَلَيْمُ بِخُلْقَهُ وَطْبِيعَةً تَكُوينَهِمُ هُوالْـذِي يِقُولُ هَـذَا الْكَلامَ

الأمهات المؤمنين الطاهرات. كي يراعينه في خطاب أهل زمانهن خير الأزمنة على الاطالق، فكيف بهذا المجتمع الذي نعيش اليوم فيه؟! كيف بهذا المجتمع الذي تهيج فيه الفتن وتَشُورُ فيه الشَّهَوَاتُ، وتُرفّ فيه الأطماءُ١٩ كيف بنا في هَذَا الْجُوِّ الَّذِي كُلِّ شَيْءَ فيه يُثيرُ الْفَتْنَةَ وَيُهَيِّجُ الشَّهُوة. وَيُنَبِّهُ الْغُرِيزَةَ، وَيُوقِظُ السُّعَارَ الْجِنْسِيُّ اللَّحُمُ وِمَ \$ ا كَيْفَ بِنَا فِي هَـذَا الْجُتَمْعِ، وَنسَاءُ يُتَخَنَّثُنَ فِي نَبُرَاتِهِنَّ، وَيُتَّمَيِّعُنَ فِي أَصْوَاتِهِنَّ، وَيَجْمَعُنْ كُلِّ فَتُنَّة الْأَنْثَى، وَكُلِّ صِفَاتَ الْجِنْسِ، وَكُلُّ سُعَارِ الشَّهُوةِ، ثُمُّ يُطْلَقْنُهُ فِي نُسِرات وَنَغُمَات، وَإِلْي اللَّه المشتكي.

#### لزوم المرأة بيتها إلا لحاجة:

ومن أغظم أسباب وقاية الْجُتَّمَع مِنَ الْفَاحِشَةَ لَـزُومُ النساء بُيُوتَهُنَّ، فلا يَرَيْنَ أَحَدُا، وَلَا يَرَاهُنَّ أَحَدٌ، وَلَذَلكَ قَالُ تَعَاثَى: ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ ﴾ أَيُ الْزَمْنَ بُيُوتَكُنَّ وَلَا تَخْرُجُنَّ منْهَا، فَإِنَّ خُرُوجَ الْمُزْأَةَ يُعَرِّضُهَا للفتنة والافتتان، ولذلك قال النّبيُّ-صلى الله عليه وسلم-: (المَـرُأَةُ عَـوُرَةُ فَـاذًا خَرَجَتَ اسْتَشْرَفَهَا الشَّيْطَانُ) (صحيح الترمذي: ١١٧٣). وَالْمُغْنَى أَنَّهَا مَا دَامَتُ فِي خَدْرَهَا لَمْ يَطْمَع الشَّيْطَانُ فيهَا وَفِي إِغْوَاءِ النَّاسِ، فَإِذَا خَرَجَتُ طَمِعَ وَأَطْمَعَ، لأَنَّهَا منَّ حَبَائِله وَأَعْظُم فَخُوخه. (فيض القدير ٢٢٦/٦).

السرح وعقويته:

وَلَّا كَانَ لَا بُدُّ لِلْمَرْأَةُ مِنَ الْخُرُوجِ للْحَاجَة فَقَدُ أَذَنَ لَهَا رَبُّهَا سُبْحَانَهُ فِي الْخُرُوجِ بِشَرْط، وَهُوَ الْمُصَرِّحُ بِهِ فِي قُولُهُ تَعَالَى: · وَلَا تَبَرَّجُنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةَ الْأُولَى ، وَالتَّبِرُّجُ هُوَ إِظْهَارُ الْمُرْأَة مَحَاسِنَهَا، وَإِبْدَاؤُهَا زِينْتُهَا لَنْ لَا يَجُوزُ لَـهُ رُؤْيِتُهَا. قَالَ مُجَاهِدُ رَحِمَهُ اللَّهِ: كَانَتِ الْمُرْأَةُ تَخْرُجُ تَمْشي بَيْنَ يَدَي الرَّجَال، فَذَلِكَ تَبِرُّجُ الْجَاهِلِيَّةَ. وَقَالَ قُتَادَةُ رَحِمَهُ اللَّهِ: وَكَانَتُ لَهُنَّ مشية تكسر وتغنج، فنهى اللَّهُ عَنْ ذَلكُ. وَقَالَ مُقَاتَلُ بُنْ حيَّانَ- رَحْمَهُ اللَّه-؛ وَالتَّبَرُّجُ أنَّهَا تُلْقِي الْحُمَارَ عَلَى رَأْسَهَا، وَلا تَشَدُّهُ فَيُوارِي قَلائدُهَا وَقَرْطُهَا وَعُنْقَهَا، وَيَبْدُو ذَلكَ كله منها. (تفسير القرآن العظيم: ٣/٢٨٤ و٢٨٤).

وَلَوْ قَيْسَ تَبِرُّجَ الْجَاهِلَيْةَ عَلَى
تَبِرُّجِ النَّسَاءِ فِي ذَلْكَ الْعَصْرِ
لَّعُدُ تَبِرُّجُ الْجَاهِلَيَّةَ حَشُّمَةٌ
لَّعُدُ تَبِرُّجُ الْجَاهِلِيَّةَ حَشُّمَةٌ
لَا يَخْضَى عَلِى أَحَـد، فقد
واقسارًا، فَحَالُ الْسَرَاةَ الْبَيْوُمُ
الْكَشَفْتِ الشَّعُورُ وَالسَّيْقَانِ،
والسَّواعدُ والرُّكبُ والصَّدُورُ،
والْكسيةُ منهن عاريةٌ، لأَنها
وان سيترت فقد وصفت،
والْ سيترت فقد وصفت،
فالْبُلُورَةُ والْقميض قد فصل
فصل مقاطع أعلاها، والْبنطلون قد فصل مقاطع أسفلها، ولا حياء

وُهَـدُا التَّبِرُّجُ فَاحِشَةٌ، وَهُـوَ يُـوُدُي إلَى إشَاعَة الْفَاحِشَة،

وَلْذَلْكَ تَوَعَّدَ اللَّهِ الْمُتَبِرُجَاتِ
بِالنَّارِ، كَمَا فِي الْحَدِيثِ عَنِ
النَّبِيِّ-صلى الله عليه وسلمالنَّبِيِّ-صلى الله عليه وسلمأنَّـهُ قَـالَ: (صِنْفَانِ مِنْ أَهْلِ
النَّارِ لَمْ أَرْهُمَا، قَـوْمٌ مَعَهُمْ
سِيَاطٌ كَأَذْنَابِ الْبُقَر يَضْرِبُونَ
بِهَا الثَّاسَ، وَنِسَاءٌ كَاسِيَاتُ
عَـارِيَاتٌ، مُميلاتٌ مَاتلاتُ،
عَـارِيَاتٌ، مُميلاتٌ مَاتلاتُ،
الْمَائِلَة، لا يَدْخُلُنَ الْجَنَّة، وَلَا
الْمَائِلَة، لا يَدْخُلُنَ الْجَنَّة، وَلَا
لَيُوجَدُ مِنْ مَسِيرَة كَذَا وَكَذَا).
ليُوجَدُ مِنْ مَسِيرَة كَذَا وَكَذَا).

# آمر النساء بإقام

الصلاة وابتاء الركاة: وَلَّا نَهَى اللَّه تَعَالَى نَسَاءَ التَّبِيِّ-صلى الله عليه وسلم-- وَالْسُلْمَاتُ تَيْعُ لَهُنَّ- عَمَّا لَا يَلِيقَ بِهِنَّ مِنَ التَّبَرُّجِ وَالسُّفُورِ والخضوع فالقول، مما يشيعُ الْفَاحِشَةَ فِي الْدَينَ آمَتُوا، أَمْرَهُنَّ مِنْ الْعِبَادَات بِمَا يُطَهِّرهُنَّ وَيُزكِّيهِنَّ، فَقَالَ تَعَالَى: ، وَأَقَمَٰنَ الصَّلَاةَ وَآتِينَ الزَّكَاةَ وَأَطَعُنَ اللَّهِ وَرَسُولُهُ .. وخص الصلاة بالذكر الأنها عُنُوانُ صِلَةَ الْعَبُد بِرَيْهِ وخص الزكاة بالذكر لأنها تَواصل المحتمع وتراحمه، ثُمُّ عَم فأمر يطاعة الله ورسوله طاعة مطلقة في كل مَا أَمِر بِهُ اللَّهُ وَرِسْ وَلُهُ، ثُمَّ أَتْبِعُ ذَلِكَ بِبِيانِ الحِكْمَةِ مِنْ هذه الأوامر والنواهي، فقال تعالى: «انما بريدُ الله ليُذَهِب عَنكُمُ الرَّحِسُ أَهِلَ الْبَيْتِ، أَي إِنَّمَا وَصَاكُنُ اللَّهُ بِمَا أَوْصَاكُنَّ

منَ التَّقْوَى، وَأَنْ لَا تَخْضَعُنَ بِالْقُولِ، وَمِنْ قَـوْلِ الْعُرُوفِ، وَالسُّكُونِ فِي الْنُيُوتِ وَعَدَم التُّبَرُّج، وَإِقَامَة الصَّلَاة، وَإِيتَاء الزِّكَاة، وَالطَّاعَة، ليُذُهبَ عَنْكُمُ الرُّجُسَ أي الْإثْمَ وَالدُّنْبُ الْكُنْسَيْنِ للْأَعْرَاضِ، الْحِاصِلُين بسَبِ تَرْك مَا أَمَر الله به، «وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا (٣٣)، أي: يُطهُركم من الأرْجَاسِ وَالْأَدْرَانِ تَطْهِيرًا كامأل (فتح القدير ٢٧٨/). أَمْرُهُنَّ بِذِكْرِ الْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ: وَلَّا أَمْرَهُنَّ بِالْعَمَلِ، الَّذِي هُوَ فَعْلُ وَتَـرْكُ، أَمَرَهُنَ بِالْعَلْمِ، وَبِينَ لَهُنَّ طَرِيقَهُ، فَقَالُ: ﴿ وَاذْكُرْنَ مِا يُتَّلِّي فِي بُيُوتَكُنَّ منْ آيات الله وَالْحِكْمَةِ ، وَالْرَادُ بِآيَات اللَّه الْفَرْآنُ الْكَرِيمُ، وَالْحِكْمَةَ هِيَ السُّنَّةَ. وَأَمْرُهِنَّ يذكره يشمل ذكر لفظه بتلاوته، وذكر مَعْنَاهُ بتَدَبُّره والتفكرفيه، واستخراج

وَإِنَّ اللَّهِ كَانَ لَطِيفًا خَبِيرًا (٣٤)، أَيْ: بِلُطْفه بِكُنَّ بَلَغَتُنَ هَدُه الْمُنْزِلَة. وَبِخَبْرِته بِكُنَّ وَأَنَّكُنَ آهُلُ لَدَلِكَ، أَعُطَاكُنَّ ذَلِكَ وَخَصْكُنَ بِه، فَاشْكُرْنَ اللَّه عَلى ذَلِكَ وَاحْمَدُنَهُ، فَإِنَّ لَقُلْمُكُنَ عَظِيمًا. وَضَلَكُ عَظِيمًا. وَضَلَكُنَ عَظِيمًا. وَضَلَكُ كَانَ عَلَيْكُنَ عَظِيمًا. (تفسير الصرآن العظيم (٤٨٦/٣).

أحُكَامِهِ وحكمِهِ، وَذَكَّرِ الْعَمَلِ

به وتأويله (تيسير الكريم

الرحمن: ٢٢٠/٦).

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان. وبعد: استكمالاً لما سبق في موضوع البدع وبيان خطورتها على الاسلام والمسلمين، نبين في هذا المقال بعون الله الفروق الجوهرية بين المصالح المرسلة والبدعة في الدين؛ حيث ظن بعض الناس أن العمل بالمصالح المرسلة، والقول به، والأخذ به من البدعة، ولذلك جاءت هذه المقالة لبيان هذا الأمر، ويندرج تحتها النقاط التالية؛

#### (أ) تعريف المصلحة:

يرد ذكر المصالح المرسلة وحكم الاستصلاح في موضعين من أبحاث علم أصول الفقه:

أولهما: في باب القياس عند الكلام عن أقسام الناسب من حيث الاعتبار وعدمه.

ثانيهما: عند الحديث عن الاستدلال وأقسامه وحكم كل قسم.

بَيْدَ أنه قد حصل اضطراب شديد في معنى المصالح المرسلة، وفي مشروعيتها، وفي أدلتها، وأمثلتها، وحكم إعمالها وتطبيقها.

وسنتكلم عن بعض هذه الأمور مما يظن أن له

علاقة بموضوع البدعة.

#### المصلحة المرسلة وما يقاربها من المعانى:

اختلفت تعابير العلماء وإطلاقاتهم في هذه المسألة، فبعضهم يُعبّر عنها بالاستصلاح، وبعضهم يُعبّر بالاستدلال، وبعضهم يُسمّيها المناسب المرسل، وتتداخل مع هذه التعابير بعض المصطلحات الأخرى التي قد تلتبس بها، وذلك مثل: العلة، والحكمة، والوصف المناسب.

وسنبين معنى المصلحة، والاستصلاح، ونكتفي بذلك.

فنقول: المسلحة: هي المنفعة التي قصدها الشارع

ربيع أخر ١٤٤٧ هـ- العدد ٦٥٢ العدد ٢٥٢ العدد ٢٥٢ العدد ٢٥٢ السنة الخامسة والخمسون

الحكيم لعباده من حفظ دينهم، ونفوسهم، وعقولهم، ونسلهم، وأموالهم، وفق ترتيب معين فيما بينها. هذا معناها العام.

أما على سبيل الخصوص المتعلق بالمصالح المرسلة وغيرها، فيدور معناها حول النظر في أحكام الشريعة من حيث جوانب المصلحة المترتبة على هذه الأحكام.

أما معناها الخاص بالمصلحة المرسلة: فيراد به الوصف الذي لم يثبت اعتباره ولا الغاؤه من قبل الشارع، أو هي: كل مصلحة داخلة في مقاصد الشارع، ولم يرد في الشرع نص على اعتبارها بعينها أو بنوعها، ولا على استبعادها.

هذا تعريف المسلحة، وتعريف المسالح المرسلة.

#### تعريف الاستصلاح:

الاستصلاح لغة: طلب المصلحة، وفي اصطلاح أهل الأصول: ترتيب الحكم الشرعي على المصلحة المرسلة، بحيث يحققها على الوجه المطلوب، واسم الاستصلاح يُطلق على عمل المجتهد، وهو ما أداه إليه اجتهاده من ترتيب الحكم الشرعي وفق المصلحة المرسلة، أو بعبارة أخرى: الحكم بمقتضي المصلحة التي لا يشهد لها دليل خاص بالإلغاء أو الإثبات، وتكون متفقة مع مقاصد الشريعة العامة.

(ب) شروط وضوابط المصلحة التي تُبنى عليها
 الأحكام الشرعية:

لا بد من ذكر هذه الشروط والضوابط؛ حتى لا يظن إنسانٌ أن العمل بالمصلحة المرسلة من باب الهوى والبدء.

وهذه الشروط كما يلي:

- الشرط الأول: عدم معارضة المصلحة لنص من الكتاب أو السنة:

ولا يمكن حينئذ أن تسمّى مصلحة إلا من باب التجوز من جهة نظر المجتهد لا في حقيقتها؛ لأنه لا يمكن أن تتعارض مصلحة معتبرة شرعًا مع الوحي؛ لأن ذلك يستلزم أن يعارض الدليل مدلوله، وهذا باطل، ثم إن النقل هو الشاهد على اعتبار المصلحة أو إلغائها، فكيف يقبل معارضتها

له؟ فليس للمجتهد-وان توهم المصلحة في حكم ما-، أن يتبع تلك المصلحة إلا بعد عرضها على الوحي، فإن كانت موافقة له أخذ بها، وإن كانت معارضة له وجب تركها.

والأدلة على هذا الشرط كثيرة وفيرة من الكتاب والسنة والأثار والإجماع والقياس والمعقول.

والمقصود بمعارضة المصلحة لنصوص الكتاب والسنة: معارضتها لمنطوق النص أو مفهومه، سواء كان النص قاطعًا أو ظاهرًا جليًّا أو غير جليًّ، وتسمى المصلحة في هذه الحالة مصلحة موهومة، وسواء كان النص قطعي الثبوت كالقرآن، أو ظني الثبوت كخبر الآحاد، أو كان قطعي الدلالة أو ظنيها فيهما، فإنه لا يجوز تقديم المصلحة فيه.

فآما ظنية ثبوت خبر الأحاد؛ فإنها لا تنافي قطعية وجوب العمل به. وأما ظنية الدلالة: فهي بحسب نظر المجتهد، ولكن لا يعدوها إلى ما هو دونها كالمصالح والاستحسان، ونحوهما؛ لأولية النص منطوفًا ومفهومًا.

ويدخل في هذا الشرط قول الصحابي الذي له حُكم المرفوع، وفتواه التي اشتُهرت ولم تعارض، والتي لم تشتهر ولم يعلم لها مُعارض.

- الشرط الثاني؛ عدم معارضة المصلحة للقياس؛ بين القياس ومطلق المصلحة أوجُه اتفاق وأوجه اقتراق؛ إذ القياس إنما هو مراعاة مصلحة في فرع بناءً على مساواته في علة حكمه المنصوص عليها، وفي القياس مراعاة لمطلق المصلحة بعلة اعتبرها الشارع، فكل قياس مراعاة للمصلحة، وليس كل مراعاة للمصلحة قياسًا، إذ تنفرد المصلحة بأن أحد أقسامها- وهو الاستصلاح أو المصالح المرسلة- في المصالح التي يراها المجتهد مما لا شاهد يؤيده من أصل يُقاس عليه، ولا دليل يلغيه من الوحي، من أصل يُقاس عليه، ولا دليل يلغيه من الوحي، عير أنه دليل لا يتناول أعيان هذه المصلحة غير أنه دليل لا يتناول الجنس البعيد لها، كجنس حفظ العقل والنسب والروح، وإنما يقال ذلك في ذليل المصلحة المرسلة بأن هذا هو حالها ذلك في ذليل المصلحة المرسلة بأن هذا هو حالها

حقيقة، ولأن تجريدها من الدليل الشرعي الذي تستند عليه يجعلها من قبل التشهي النفسي والهوى، لكن دليل المصلحة أقل من دليل القياس، إذ دليل المصلحة يتناول الجنس البعيد للمصلحة، وتنضوي ضمن مقاصد الشريعة وكلياتها العامة.

أما دليل القياس فإنه يتناول عين الوصف المناسب، ويدل عليه صراحة، كما في الوصف المؤثر، أو بواسطة جريان الشارع على فقه كما في الوصف الملائم، ومن أجل هذا الاختلاف في الوصف الملائم، ومن أجل هذا الاختلاف في مرتبة كل من القياس والمصالح المرسلة، وعدم اعتبارها إذا تعارضت مع القياس، مع ملاحظة أنه لا يوجد تعارض حقيقي بين ذات كل من المصالح المرسلة والقياس، وانما يوجد التعارض في نظر المجتهد كما تخيله وبدا لرأيه من كون في الأمر مصلحة مرسلة أو قياسًا، إذ لا يطلق على أي منهما كونه مصلحة مرسلة أو قياسًا، إذ لا يطلق حقيقة الأمر، إلا إذا سلم كلُ منهما من عوارض حقيقة الأمر، إلا إذا سلم كلُ منهما من عوارض

- الشرط الثالث: عدم تفويت المصلحة المرسلة لمصلحة أهم منها، أو مساوية لها:

من المعروف-عقاً ونقاً أن المصالح تتفاوت في رُتبها من حيث أهميتها، وباعثها، ورجحان وقوعها وعدمه، ومقدار شمولها، وتيقن نتائجها وعدمه، فإذا تعارضت مصلحتان في محل واحد بحيث لا تنال واحدة منهما إلا بتفويت الأخرى، وجب النظر إليها من خلال درجات التفاوت المذكورة؛ لأن الشرع جاء لتحصيل المصالح وتكميلها وتعطيل المفاسد وتقليلها، فإذا تعارضت مصلحتان وجب الأخذ بالأعلى منهما بالنظر إلى درجات التفاوت السالفة، وإن أذى ذلك إلى تفويت مصلحة أدنى.

- الشرط الرابع: النظر في السبب المحوج لهذه الصلحة:

وقد نص على ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية-

رحمه الله- فقال: "إن الناس لا يُحدثون شيئًا إلا لأنهم يرونه مصلحة: إذ لو اعتقدوه مفسدة لم يحدثوه، فإنه لا يدعو إليه عقلٌ ولا دين، فما رآه الناس مصلحة نُظر في السبب المحوج إليه؛ فإن كان السبب المحوج إليه حدث بعد النبي صلى الله عليه وسلم من غير تفريط منه، فهنا قد يجوز إحداث ما تدعو الحاجة إليه، وكذلك إن كان المقتضي لفعله قائمًا على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم لكن تَركه النبي صلى الله عليه وسلم لعارض زال بموته.

أما ما لم يحدث، أو يكون هناك سبب يحوج اليه، أو كان السبب المحوج إليه بعض ذنوب العباد، فهنا لا يجوز الإحداث، فكل أمر يكون المقتضي لفعله على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم موجودًا، لو كان مصلحة ولم يفعل علم بأنه ليس بمصلحة، وأما ما حدث المقتضي له بعد موته من غير معصية الخلق فقد يكون مصلحة.

(ج) الصلة بين البدع والمصالح المرسلة: هناك خلطً كبير بين البدعة والمصلحة المرسلة، لكن لمزيد بيان لذلك لا بد أن نبين بعض النقاط هذا، فأقول:

إن البدعة والمصلحة المرسلة قد تشتركان في بعض المسائل، وقد تفترقان في مسائل أخرى، ولذلك لما كان هناك صلة بين البدع والمصالح المرسلة اختلط الأمر على بعض الناس، وحسن بعض العلماء-ومن ينتسب إلى العلم-، بعض البدع، واستساغوها، محتجين بالأعمال والفتاوى التي انبنت على الاستصلاح في عهد الصحابة والتابعين ومن بعدهم كالأنمة الأربعة، وقد ضربوا لذلك أمثلة للأقسام التي جعلوها للبدعة؛ لأنهم قسموا البدع إلى خمسة أقسام بحسب الأحكام الشرعية الخمسة، وضربوا لها أمثلة.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

# 

الحمد الله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله و وصحبه ومن والاه.

أما بعد فان المتأمل في آيات القرآن الكريم ليقف على فاصلة فريدة خنيفت بها إحدى آياته، ولم تتكرر في موضع آخر من الفرائد دم.

وهذه الطَّاتُسُّلة هي قوله جلَّ ذكره وتُعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ، وذلك عُ قوله تعالى ، رَاذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِّ بَانِ تَدِيثُ أَجِيبُ دَعْرَةً اللّاعِ إِذَا دُعَانٌ فَلَيْسَتَجِيبُوا لِي وَلِيُؤْمِنُوا بِي آمَلُهُمْ يَرْشُدُوكِ ، (سورة

وما من شكِّ أنَّ العبد إذا رشد فقد آحرزُ خيرًا كثيرًا، وفازُ فوزًا عظيمًا إلى إنه في الحقيقة لم يُفُتُهُ شيء، وإنْ فاته من عُرَض الدنيا الكثره، ومن حُسنها معظمه.

إِنَّ رَبُّ الْعَزَةُ - سَيِحَانَهُ وَيِحَمِدُهِ- ذَكُّرِ الْرَشَدُ فِي مَقَائِلَةُ الْشُرِ وَالْضَّرِ افْتُبِتَ بِذَلِكَ أَنْ الْرَشْدُ، هُوَ الْخِيْنِ وَأَنْهُ الْتَفْعِ الَّذِي لَا غَنَى لَاعِيدُ، عِنْهُ.

ربيع آخر ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥٢ السنة الخامسة والخمسون

PORT STATE OF STREET

قال تعالى ذاكرًا قولَ مؤمني الجنّ: ﴿ وَأَنَّا لَا تَدْرِئَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَثَلُ اللَّهُ صَرًّا وَلَا اللَّهِنَ اللَّهُ اللَّهُ لَكُو صَرًّا وَلَا اللَّهِنَ اللَّهُ اللَّهُ لَكُو صَرًّا وَلَا اللَّهِنَ اللَّهُ اللَّهُ لَكُو صَرًّا وَلَا اللَّهِنَ اللَّهُ اللَّاللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

والرُشد بضم الراء، وسكون الشين، أو بفتح الراء والشين (الرُشد) لفتان في الكلمة بمعنى واحد، وقيل: بالضم: بمعنى الصلاح، وبالفتح بمعنى العلم، وقد وردت بكلا الوجهين القراءات المتواترة في بعض المواضع القرآنية كقوله تعالى: «وَإِن يَرَوْا سَيِلْ الرُّفُدِ لا يُتُخِدُونُ سَيِلًا وَإِن يَرَوْا سَيِلًا الرُشْدِ لا يُتُخِدُونُ السِيلًا وَإِن يَرَوْا سَيِلًا الرُشْدِ لا يُتُخِدُونُ السِيلًا وَإِن يَرَوْا سَيِلًا الرُشْدِ الا يَتُخِدُونُ السورة الأعراف: 181) ففي كلمة (الرشد) الوجهان الشابقان (ينظر: النشر في القراءات العشر السابقان (ينظر: النشر في القراءات العشر الابن الجزري ٢١٢/٢).

والرشد خلاف الغي؛ ولذا قابل الله عز وجل بينهما في الآية السابقة.

والغي أو الغواية: الجهل مع اعتقاد فاسد، وتعلق بالباطل، وانهماك في الشر (ينظر: فتح الباري لابن حجر(١٦٤/١)، وروح المعاني للألوسيي(١٥/١٤)، والتحرير والتنوير(٩٢/٢٧)).

والرشد على ذلك معرفة الحق، والانقياد له. والناس "على ثلاثة أقسام: راشد وغاو وضال، فالراشد عرف الحق واتبعه، والغاوي: عرفه ولم يتبعه، والضال: لم يعرفه بالكلية، فكل راشد فهو مهتد، وكل مهتد هداية تامة فهو راشد؛ لأن الهداية إنما تتم بمعرفة الحق والعمل به أيضًا "(جامع العلوم والحكم لابن رجب الحنبلي(١٢٦/٢)).

وقد أثنى الله على رسوله محمد صلى الله عليه وسلم فقال عز وجلَّ: ﴿ وَٱلنَّجْرِ إِذَا هَوَىٰ ۖ مَا

سَلَّ صَاحِبُكُو وَمَا غَوَى ، (سورة النجم: ١-٢).

فالضلال نقيض الهدي ويكون غالبًا عن جهل، والغيُّ نقيض الرشد ويكون غالبًا عن اتباع الهوى، ورسولنا صلى الله عليه وسلم إمام المهديين الراشدين الذين علموا الحق، وعملوا به، وبلغوه، وصبروا على الأذى فيه.

وفي "إيثار التعبير عنه بوصف «صَاحِبُكم» تعريض بأنهم أهل بهتان؛ إذ نسبوا إليه ما ليس منه في شيء مع شدة اطلاعهم على أحواله وشؤونه؛ إذ هو بينهم في بلد لا تتعذر فيه إحاطة علم أهله بحال واحد معين مقصود من بينهم" (التحرير والتنوير(٩٢/٢٧)).

وقد أمر النبي صلى الله عليه وسلم بالاقتداء بخلفائه الذي جاءوا من بعده (وهم أبو بكر، وعمر، وعثمان، وعلى رضى الله عنهم)، كما جاء في حديث العرباض بن سارية، قال: وَعَظَنَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَوْمَا بَعْدَ صَلَاة الْغَدَاة مَوْعَظَةُ بَلِيغَةٌ ذَرَفَتُ مَنْهَا الْغُيُونُ وَوَحِلَتُ مِنْهَا الْقُلُوبُ، فَقَالَ رَجُلِّ: إِنَّ هَذِهِ مَوْعِظَةُ مُودُعِ فَمَاذَا تَعْهَدُ الْيُنَا يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: «أوصيكُمْ بِتَقُوى اللَّهِ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ، وَانْ عَنْدُ حَنَشَيُّ، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مَنْكُمْ يَرَى اخْتَلَافًا كَثِيرًا، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتَ الْأُمُورِ فَإِنَّهَا ضَلَالَةٌ فَمَنْ أَذْرَكَ ذَلكَ مَنْكُمْ فَعَلَيْهِ بِشُنَّتِي وَسُنَّةَ الْخُلَفَاءِ الرَّاشدينَ اللَّهُديِّينَ، عَضُوا عَلَيْهَا بالنَّوَاجِدُ، (سنن الترمذي (حديث٢٦٧٦) وقال: "هذا حديث حسن صحيح"، وابن حيان ق صحیحه (حدیثه)).

فوصفهم صلى الله عليه وسلم بـ "الرَّاشِدِينَ الْهَدِيْينَ"، وهذا ثناء جميل، ووصف نبيل لأولئك الخلفاء.

قال ابن رجب في جامع العلوم والحكم العالوم والحكم (١٢٦/٢): "وإنما وصف الخلفاء بالراشدين، لأنهم عرفوا الحق، وقضوا به، فالراشد ضد الغاوي، والغاوي من عرف الحق وعمل بخلافه، وفي رواية: "المهديين" يعني: أن الله يهديهم للحق، ولا يضلهم عنه".

أيها اللبيب المكرم: بعد أن عرفت معنى الرشد عُدُ معي إلى الآية التي استفتحنا بها المقالة وهي قوله جلَّ ذكره: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ بِهَا المقالة وهي قوله جلَّ ذكره: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِنَا فَي عَلَي قَرِيتُ أُجِيتُ دُعُوهُ الدَّاعِ إِذَا دُعَانِ اللَّهِ عَنَى فَإِنَّ قَرِيتُ أُجِيتُ دُعُوهُ الدَّاعِ إِذَا دُعَانِ عَلَي مَن اللَّهُمُ مِرَسُدُوكَ ﴾ فَلَيْسَتَجِمُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَهُمْ مِرْسُدُوكَ ﴾ فليستيجموا لي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَهُمْ مِنها أن طريق الرسورة البقرة: ١٨٦)؛ لنستلهم منها أن طريق المرين عظيمين هما الرشد يتلخص في أمرين عظيمين هما الإيمان والاستجابة.

فإذا رُمِّتَ أن تكون من الراشدين فدونك هذين الأمرين، وكلما ازددت إيمانًا، واستجابة ازداد رشدك، وعظمت هدايتك.

والإيمان بالله أعظم ما يحققه المرء في هذه الحياة، وبدونه فالعبد في ضلال وغواية، وبعد عن الحق وعماية.

وقد أمرنا الله بالإيمان وه عزوجلً والاستجابة له في مواضع كثيرة من كتابه العزيز؛ فمن ذلك قوله سبحانه: «آمنُوا بالله ورَسُوله وَأَنْفَقُوا مِمًّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَفِينَ فيه فَالَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَأَنْفَقُوا لَهُمْ أَجُرُ كَبِيرٌ» فَاللّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَأَنْفَقُوا لَهُمْ أَجُرُ كَبِيرٌ» وقوله سبحانه: « يَتَأَيُّهَا اللّذِينَ آمَنُوا استَجِيبُوا لِقَالَمُ لِنَا يُعْيِبُمُ وَاعْلَمُوا اللّهُ مَنْوَا السّجِيبُوا الله وَاللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهِ عَلَمُونَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَمُ وَلَكُمْ اللّه عَلَمُ وَلَكُمْ اللّه عَلَمُ وَلَكُ اللّهُ عَلَمُ وَلَكُمْ اللّه عَلَمُ وَلَكُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ وَلَكُ اللّهُ عَلَمُ وَلَكُمْ اللّهُ عَلَمُ وَلَكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ وَلَكُمْ اللّهُ عَلَمُ وَلَكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَلْ مَرَدُ لَكُمْ مِنْ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

أَللَّهُ مَا لَكُمْ مِن مِّلْجَا بِوَمْهِدِ وَمَا لَكُمْ فِن نُكِيرٍ» (سورة الشورى:٤٧).

وهذا الإيمان، وتلك الاستجابة يُعِين عليهما، ويَدُعو إليهما العلم النافع الذي يقود إلى العمل الصالح.

وقد طلب موسى الكليم عليه السلام من الخضر عليه السلام أن يتبعه من أجل تحصيل هذا الرشد؛ قال عز وجل: « قَالَ لَهُ مُرْسَىٰ هَلَ أَنَّبِعُكَ عَلَىٰ أَن تُعَلِّسُنِ مِمَّا عُلْمَتَ رُشُدًا » (سورة الكهف: ٦٦).

ونحن نقف على طريق الرشد، وسُبل الهدى في كتاب ربنا، وفي هدي نبينا صلى الله عليه وسلم. قال الله تعالى: «قُلْ أُوحَى إِنَّ أَنَهُ ٱسْتَعَ نَفَرٌ مِنْ الْجِنَ فَقَالُوا إِنَّا سَجِعْنَا فُرَّاتًا عَبَالًا الله يَعِلَى الرُّسُدِ مِنْ الْجِنَ فَقَالُوا إِنَّا سَجِعْنَا فُرَّاتًا عَبَالًا اللهِينَ إِلَى الرُّسُدِ مَنْ الْجَنِ وَلَى نُشُرِكَ رِبَا أَحَدًا » (سورة الهجن: ١-٢).

وينبغي للعبد إذا علم الحق أن يبادر إلى العمل به، وأهلُ العلم هم أحقُّ الناس بهذا الوصف الجليل "الرشد"، وقد دعا به رسول الله صلى الله عليه وسلم للأئمة؛ لعلمه صلوات الله وتسليماته عليه بعلو قدرهم، ورفعة منزلتهم.

عَنُ أَبِي هُرِيْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: وَالْإِمَامُ ضَامِنٌ، وَالْمُوَّذُنِينَ» (سنن اللَّهُمُّ أَرْشِدِ الأَئِمَّةَ، وَاغْفِرُ لِلْمُوَدِّنِينَ» (سنن النَّهُمُّ أَرْشِدِ الأَئِمَّةَ، وَاغْفِرُ لِلْمُوَدِّنِينَ» (سنن النَّهُمُّ أَرْشِد الأَئِمَة فَي النَّهُمُ وَابِين خَرْيمة فِي النَّترمدذي (حديث ٢٠٧٧)، وابن حبان في صحيحه صحيحه (١٩٧٨)، وابن حبان في صحيحه (١٩٧٨)).

وكان مما علمه رسول الله صلى الله عليه الله عليه أسألك عليه وسلم الأصحابه: "«إللهم إني أسألك الثبات في الأمر، والعزيمة على الرشد..."

(أخرجه ابن حبان في صحيحه (حديث ٩٣٥)، وقال: والحاكم في مستدركه (١٨٧٢)، وقال: «هَذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ عَلَى شَرْطٍ مُسْلِمٍ، وَلَمُ يُخَرِّجَاهُ»).

وفي هذا الحديث فوائد منها:

أولا: أهمية المدعاء، وسنؤال الله عز وجل والافتقار إليه، وليس بخاف أننا نسأل الله الهداية في كل ركعة من صلواتنا حين نقرأ فاتحة الكتاب.

وقد ذكر الله لنا عن الفتية أصحاب الكهف دعاءهم الطيب فقال عزّ مِن قائل: وإذ أرَى الضّيّةُ إِلَى الْكَهْبِ فَنَالُوا رَبّنا عَلِنا مِن لَدُنكَ رَحْتُ

رَمْنِيُ أَنَّ مِنْ أَمْرًا رَسَّنَا ، (سورة الْكهف: ١٠). ثانيًا: أهمية العزيمة على الرشد، وذلك أن العبد قد يُحْرَم الرشد بسبب كسله، وتقاعسه، وتسويضه، كما يُحْرَم بسبب جهله، واتباعه الهوى: نسأل الله السلامة والعافية. ولذا كان على العبد أن يُحكم أمره، ويجمع قلبه، ويتحرى سبيل الرشد، ويتوقى سبل الغي. ومن يتحرّ الخير يوفقُ له، ويسهلُ عليه، ويسعدُ به. قال مؤمنو الجن: مَوَأَنَّ مِنَا النَّسِلُونَ وَمِنَا النَّعِيطُونَ فَمَنَ أَسَلَمَ قَارُلُتِكَ عَرَا الْمَنْدَا وَالْجَنْ وَمَنَا الْمَنْدَا وَالْجَنْ وَمَنَا الْمُنْدَا وَالْجَنْ وَمَنَا الْمُنْدَا وَالْجَنْ وَمَنَا الْمُنْ وَمِنَا الْمُنْ وَمَنَا الْمُنْ وَمِنَا الْمُنْ وَمِنَا الْمُنْ وَمِنَا الْمُنْ وَمَنَا الْمُنْ وَمَنَا الْمُنْ وَمِنْ الْمَنْ الْمَنْ وَمِنَا الْمُنْ وَمِنْ وَمِنَا الْمُنْ وَمِنَا اللّهُ وَسِمِنْ وَمِنَا الْمُنْ وَمِنْ وَالْمِنْ وَمِنَا الْمُنْ وَمِنْ الْمُنْ وَالْمُنْ وَمِنْ وَالْمِنْ وَمِنْ وَالْمُنْ وَمِنْ وَالْمِنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُونُ وَمِنْ وَالْمِنْ وَالْمُنْ وَالْمُولُ وَالْمُنْ وَالْمُنْمُ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْ

وإذا علمت -أيها الموفق- أن طريقك إلى الرشد إيمانك بربك واستجابتك لك؛ فاعلم أن رب العزة سبحانه قد أوضح لك ما تقف به على حقيقة رشدك، وموقعك من الاستجابة تقدمًا واقبالاً، أو تأخرًا وإدبارًا؛ فقال سبحانه: مَوَاعَلَمُوا أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللهُ لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَيْرِ مَنَ الْأَمْ لَيْهُ لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَيْرِ مَنَ الْأَمْ لَيْهُ لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَيْرِ مَنَ الْأَمْ لَيْهُ لَوْ يُطِيعُكُمْ وَيُرَا اللهِ اللهِ يَعْمُ الْمَالِكُمُ الْإِيمَانُ وَرُبَعْهُ وَيُعْمِلُوا اللهِ يَعْمُ اللهُ وَيُعْمُ الْإِيمَانُ وَرُبَعْهُ

فَ قُلُوبِكُ وَكُونَ إِلَيْهُ الْكُثْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْمِسْيَاذُ أَوْلَتِكَ هُمُ الزَّشِدُوبَ ، (سورة الحجرات: ٧).

قالراشد وجد في قلبه حلاوة الإيمان، وطعمه؛ فأحب الطاعة ورغب فيها وأقبل عليها، وكره العصية على اختلاف مراتبها من كفر وكبائر وصغائر.

وعلى قدر حبّك للطاعة والإقبال عليها، وبغضك للمعصية، وحرصك على الابتعاد عنها يكون رشدك، وتتحقق استجابتك.

وإذا وجدت في نفسك ميلا إلى معصية، وتعلقًا بها، ورغبة في اقترافها، فهذا لنقصِ عندك في الرشد.

عن أنس بن مالك رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله، وأن يكره أن يعود في الكفركما يكره أن يعود في الكفركما يكره أن يقذف في النار "(صحيح المبخاري رحديث١٦)).

نعوذ بالله من الكبر والغضلة، ونسأله الهداية والثبات والعزيمة على الرشد.

> ربيع اخر ١٤٤٧ هـ - العدد ١٥٢ السنة الخامسة والخمسون



حوادث نحرافًا ۱۲۰۱۰

لقد اتسم العصر الذي عاش فيه إمامنا بحوادث خطيرة، وقلاقل كثيرة، وشهد اضطرابًا وانحرافًا في مختلف جوانب الحياة، فهو عصر متلاطم بأمواج الضعف والفساد والانحراف.

أولا الحوانب الدينية:

تعددت العقائد والفرق، وتباينت الملل والنحل، وضم المجتمع عناصر شتى، وأجناسًا مختلفة من فرق الرافضة، والإسماعيلية، والشيعة، واليهود، والنصارى. بجوار التصوف الذي دخله كثير من الأفكار والعناصر غير الإسلامية، وانتمى إليه كثير من الجهلاء والمنحرفين، والمبتدعين المارقين، وتسببوا في إضلال العامة والخاصة، فازدهر الشرك، وتفشت البدع، وعمَّت الخرافات، وازدادت الترهات والخزعبلات. وانتشر التعصب المذهبي، ولعبت الفلسفة دورًا خطيرًا في التحرُّر من قيود الدين وتعاليم الأنبياء. وتصارعت الفرق فيما بينها حتى عمت البلوى، وانتشرت الفوضي، فاشتدت غربة الإسلام، وتفرّقت كلمة المسلمين. وخيَّم الجمود الفكري، والتقليد الأعمى، وطغى علم الكلام حتى حل محل الكتاب والسنة في الاستدلال، فضعف سلطان العقيدة، وأصبحت

مجالا للأخذ والرد، واجترأ الناس على الكلام في الله وصفاته، بما لم يأذن الله به، فخبا نور الإيمان، وانطفأ سراج اليقين، وضعف الوازع الديني في نفوس المسلمين.

وظهر ابن تيمية في هذا الجو المعتم حاملًا لواء الإصلاح والتجديد، فكان ضياء لامعًا بعلمه الغزير، وفكره الأصيل، يؤلف الكتب والرسائل، ويرد على أصحاب الفرق، فكان كالشهب الحارقة، على الجهمية والمؤولة والفلاسفة والروافض، والمتصوفة، وعلى الجمود الفكري، والخمول الفقهي، وعلى المبتدعة والقبورين، فأعاد للشريعة نقاءها، وللعلوم صفاءها.

وما كاد يظهر فضل الشيخ بين قرنائه حتى حسدوه، وأضمروا له الحقد والشنآن، ورموه بما يؤذيه لدى السلطان، وحاكوا له المؤامرات، ودبروا له المكائد، فيدخل السجن كل مرة، ثم ينجيه الله منهم.

ومن تلك المواقف ما يأتى:

١- فتواه بأن السفر إلى زيارة قبور الأنبياء
 والصالحين بدعة، فمن اعتقد ذلك عبادة، فهو
 مخالف للسنة والإجماع، وإذا سافر لاعتقاده أنها
 طاعة كان ذلك محرمًا بإجماع المسلمين.. فأول

ربيع آخر ١٤٤٧ هـ - العدد ١٥٢ السنة الخامسة والخمسون الخصوم الفتوى: إذ الشيخ يحذر من شد الرحال إلى قبور الأنبياء والصالحين. وأولوها على مجرد الزيارة.. من هنا ناله الحبس.

٢- يق مناظرة رسالته «العقيدة الواسطية»؛ التي كتبها لرضي الدين الواسطي، لتكون عمدة له ولأهل بيته بناء على طلبه؛ فأثارت ثائرة الجهمية والاتحادية والرافضة وغيرهم من ذوي الأحقاد، فأوغروا صدر السلطان، فأمر نائبه بجمع قضاة المذاهب والمشايخ والمفتين، وتباحثوا معه في هذه العقيدة.

"- في الموقف من رسالته «الحموية» التي أجاب فيها على سؤال ورد إليه، وذكر فيها معتقد السلف الصالح الخالي من الشبه والتأويلات الباطلة، والخرافات المبتدعة التي ظهرت عند الناس بعد عصر الصحابة والتابعين. فأقام أهل البدع الشائعات، وأشاعوا الشغب والفوضى، وآذوا الشيخ وبعض أتباعه.. ولكن هيًّا الله للشيخ أميرًا أخذ على أيدي هؤلاء حتى اختفوا، وسكنت الفتنة.

ثانيا، الحالة السياسية: فكانت العصور الوسطى التي نشأ فيها إمامنا، عبارة عن ممالك صغيرة، يحكمها أمراء من العجم، والخليفة شبه معزول عن الأحداث، والسلطان الذي يحكم سرعان ما يتغير بسبب الثورات والدسائس والانقلابات، فالدولة في اضطراب سياسي أدى إلى التفكك والتداير والانقسام، فضعف السلمون عن مقاومة أعدائهم في الخارج. يقول ابن الأثير: «لقد بلي الإسلام والمسلمون في هذه المدة بمصائب لم يُستل بها أحد من الأمم. منها: ظهور التتار، قبِّحهم الله، أقبلوا على المشرق، ففعلوا الأفعال التي يستقبحها كل من سمع بها. ومنها: خروج الفرنج، لعنهم الله، من الغرب إلى الشام، وقصدهم ديار مصر، وملكهم ثغر دمياط منها، وأشرفت ديار مصر والشام وغيرهما على أن يملكوها، ثولا لطف الله تعالى، ونصره عليهم،

وصور ابن تيمية ذلك فقال: «فلما ظهر النفاق والبدع والفجور المخالف لدين الرسول، سلط عليهم الأعداء، فخرجت الروم النصارى إلى الشام والجزيرة مرة بعد مرة، وأخذوا الثغور الشامية

(الكامل: ٩/ ٣٣٠).

شيئًا بعد شيء إلى أن أخذوا بيت المقدس... وبعد هذه بمدة حاصروا دمشق. وكان أهل الشام بأسوأ حال من الكفار النصارى، والمنافقين الملاحدة .. (الفرقان بين الحق والباطل).

لم يزل خطر التتاريزداد، وأمرهم يستفحل، وتسقط في أيديهم بلاد المسلمين بلد بعد بلد، حتى استولوا على «بغداد» عاصمة الخلافة، وقتلوا الخليفة «المستعصم»، وأحالوا هذه المدينة العامرة خرابًا.. ثم دخل التتار «حلب» بعد وقويت شوكة النصارى، وأعداء الإسلام إشرذلك. وكان لشيخ الإسلام مشاركات جدية في حرب هؤلاء التتار بلسانه وسنانه، فكان يعقد المجالس في المسجد الجامع لحض الناس على الجهاد، والمنطقة. وقد حضر بعض الغزوات بنفسه، وحمل السلاح، وخاض المعارك، وقابل ملوك التتار، وخاطبهم بقوة وثبات.

#### ثالثا: الحالة الاجتماعية:

لم تكن الحياة الأجتماعية مستقرة، فقد أدت كثرة الفارات على البلاد الإسلامية، وتنازع أمراء المسلمين فيما بينهم؛ إلى اضطراب الأمن في ربوع البلاد، وسيطر على الناس هالات من الرعب والفزع، وانتشرت الفاقة وكثر اللصوص، وقطاع الطرق، واشتد الفلاء، وقدم «جراد» عظيم على بلاد الشام، فأكل الزرع والثمار، وجرد الأشجار، بلاد الشام، فأكل الزرع والثمار، وجرد الأشجار، الغلاء، والوباء، والفناء، والطعن والطاعون، فعمد الناس إلى الغش في المبايعات، واحتكار الأقوات، وتطفيف المكيال والميزان.

لهذا كانت حياة المسلمين الاجتماعية - في ذلك العصر - فاسدة، كاسدة، وبحاجة إلى مصلح مخلص جريء، بصير بموطن الداء، وكيفية العلاج، فكان ابن تيمية من أولئك المصلحين المخلصين، فعمل على إزالة تلك المتكرات والمفاسد بيده وقلمه وبيانه، ودار على المخمارات والحانات مع أصحابه فكسروا آنيتها، وأراقوها، وعزروا جماعة من أهل الحانات المتخذة لهذه الفواحش، وللحديث بقية إن شاء الله.

والحمد لله رب العالمين.

ربيع أخر ١٤٤٧ هـ - العدد ١٥٢ السنة الخامسة والخمسون





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله.

روى أبو داود في السنن قال: حدثنا عبدالله بن مسلمة، حدثنا شعبة عن منصور، عن ربعي بن حراش عن أبي مسعود البدري قال: قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: "إن مما أدرك الناس من كلام النبوة الأولى: إذا لم تستح فافعل ما شئت". الحديث رواد البخاري في موضعين من

الأول: في كتاب أحاديث الأنبياء بروايتين: قال في الأولى: حدثنا أحمد بن يونس عن زهير.. وقال في الثانية: حدثنا أدم حدثنا شعبة.

والثاني في كتاب الأدب، باب: إذا لم تستح فاصنع ما شئت.

قال حدثنا أحمد بن يونس حدثنا زهير حدثنا منصور عن ربعي بن حراش حدثنا أبو مسعود قال: قال النبي-صلى الله عليه وسلم-: إن مما أدرك الناس من كلام النبوة الأولى إذا لم تستح فاصنع ما شئت.

والحديث رواه أحمد في مسنده في مواضع ورواه ابن ماجه في السنن.

والحديث لم يروه مسلم في صحيحه.. ولهذا يعدونه من أفراد البخاري عن مسلم.

ومدار الحديث على منصور بن المعتمر عن ربعي بن حراش عن أبي مسعود البدري، واسمه عقبة بن عمرو الأنصاري البدري.. واختلف في شهوده بدرًا، وإنما قيل له البدري؛ لأنه سكن قريبًا من بدر فنُسبَ إليها.

وإنما أوردت رواية أبي داود أولًا لنكتة في الإسناد؛ فقد رواه القعنبي عن شعبة.

والقعنبي هو عبدالله بن مسلمة القعنبي لم يرو عن شعبة إلا هذا الحديث فقط، وهذا عجيب؛ لأن القعنبي إمام جليل يكفي أن تعلم أنه أجل مَن روى الموطأ عن مالك من بين كل تلامذته؛ قال أبو زرعة الرازي: ما كتبت عن أحد أجل في عيني من القعنبي، وقال ابن أبي حاتم؛ لم أر أخشع منه، وقال يحيى بن معين؛ ما رأيت رجلاً يُحدّث لله إلا وكيعًا والقعنبي،

وقال عبدالله الخريبي: حدثني القعنبي، عن مالك وهو والله عندي خير من مالك.

قال عمرو بن على الفلاس: كان القعنبي مجاب

ربيع أخر ١٤٤٧ هـ- العدد ٦٥٢ السنة الخامسة والخمسون

الدعوة.

وقد تكلم أهل العلم في سبب عدم روايته عن شعبة مع أنه لقيه في البصرة، فلماذا لم يروعنه إلا هذا الحديث فقط. قال الحافظ أبو عمرو أحمد بن محمد الحيري: سمعت أبي يقول: قلت للقعنبي: ما لك لا تروي عن شعبة غير هذا الحديث؟ قال: كان شعبة يستثقلني، فلا يحدثني.

وقد ذكر ابن قدامة في كتاب التوابين قصة مفادها أن القعنبي كان شابًا عابثًا يشرب النبيذ، وأنه وجد شعبة بن الحجاج في البصرة بين تلامذته فقال: من هذا؟ قالوا: شعبة. قال: وأي شيء شعبة؟ قالوا: مُحدَث. فقال له: حدثني. فرفض شعبة. فأخرج القعنبي سكينًا، وقال: حدثني والا جرحتك. فحدَّثه شعبة بهذا الحديث وقال: والله لا أحدثك غيره. ففهم القعنبي أنه تجاوز الحديث مع الشيخ بسبب قلة حيائه، فكان هذا الحديث سببًا في توبته، وسافر إلى المدينة فأخذ العلم عن الإمام مالك.

وقد ضعُّف الذهبي هذه القصة. وذكر قصة أعجب منها في دخوله على شعبة بيته بغير استئذان وكان شعبة يتبول فقال له: حدثني.

فقال له: تدخل بيتي بغير استئذان، وتكلمني وأنا على هذه الحال.

فقال: إنى خشيت الفوت؛ أي الموت.

فحدثه شعبة بهذا الحديث، وقال: لا أحدثك غيره.

والراجح والله أعلم ما ذكرنا آنفا من قول القعنبي: كان شعبة يثتثقلني.

#### شرح العديث:

قال ابن رجب الحنبلي: فقوله-صلى الله عليه وسلم-: "إن مما أدرك الناس من كلام النبوة الأولى"، يشير إلى أن هذا مأثور عن الأنبياء المتقدمين، وأن الناس تداولوه بينهم وتوارثوه عنهم قرئا بعد قرن، وهذا يدل على أن النبوة المتقدمة جاءت بهذا الكلام، وأنه اشتهر بين الناس حتى وصل إلى أول هذه الأمة.

وفي بعض الروايات: لم يدرك الناس من كلام

النبوة الأولى إلا هذا.

وقد عرف الحياء في أهل الجاهلية. وكان مما يتمدح به:

قال أمية بن أبي الصلت يمدح عبدالله بن جدعان التيمي:

أأذكر حاجتي أم قد كفاني

حياؤك إن شيمتك الحياء

إذا أثنى عليك المرء يومًا

كفاد من تعرضه الثناء

وصفه بغاية الجود، وأنه لا يُحْوِج قاصده إلى المسألة، ويكفيه منها ثناؤه عليه.

وقد استحيا أبو سفيان، وهو على الشرك والكفر أن يكذب على رسول الله-صلى الله عليه وسلم-حين سأله هرقل قيصر الروم عن النبي-صلى الله عليه وسلم- حتى لا يؤثر عنه أنه كان يكذب.. (رواه البخاري).

قال ابن رجب: وقوله-صلى الله عليه وسلم-: "إذا لم تستح فاصنع ما شئت"، في معناه قولان: أحدهما: أنه ليس بمعنى الأمر أن يصنع ما شاء، ولكنه على معنى الذم والنهي عنه.

وأهل هذه المقالة لهم طريقان: الطريق الأول: أنه أمر بمعنى التهديد والوعيد. والمعني: إذا لم يكن حياء فاعمل ما شئت فالله يجازيك عليه؛

وقوله تعالى: « أَي اللهُ أَعَبُدُ تَعِيسُنَا لَهُ بِنِي ( ) فَأَعَبُدُواْ مَنَا شِئْمُ مِن دُونِهُ قُلْ إِنَّ لَكُنِيمِينَ الْذِينَ خَيِرُواْ أَلْفُتُهُمْ وَأَهْلِيمَ بَرَمَ الْتِبَدَّةُ آلَا ذَلِكَ هُوَ لَكُنْبُرُنُ الشِينُ ( ) فَتُم مِن فَوْهِمَ الْمَاثُلُ مِنَ الشّارِ وَمِن غَيْهِمُ مُلْلَكُ ذَلِكَ مُتَوْكُ اللهُ بِدِ عِبَادَهُ بَعِبَادٍ قَالَمُونِ » (الزمر: ١٤-١٦).

« فَاعُبُدُوا مَا شِئْتُم مُن دُونِهِ »، وهذا فيه تخويف وتهديد ووعيد.

والطريق الثاني: أنه أمرٌ، ومعناه الخبر.

والعنى: أن من لم يستح صنع ما شاء: فإن المانع من فعل القبائح هو الحياء، فمن لم يكن له حياء انهمك في كل فحشاء ومنكر وما يمتنع من مثله من له حياء. ومثله قوله-صلى الله عليه وسلم-: "من كذب على متعمدًا فليتبوأ مقعده من النار"؛ ففظ الأمر ومعناه الخبر؛ وإن من كذب عليه-صلى الله عليه وسلم- متعمدًا يتبوأ مقعده من النار؛ أي: يتخذ وسلم- متعمدًا يتبوأ مقعده من النار؛ أي: يتخذ مكانًا للإقامة به فيها، والعياذ بالله.

وهذا اختيار القاسم بن سلام وابن قتيبة ومحمد بن نصر المروزي.

وروى أبو داود عن الإمام أحمد ما يدل على مثل هذا القول.

ويروى عن النبي-صلى الله عليه وسلم- بإسناد ضعيف. قال: "إذا أبغض الله عبدًا نزع منه الحياء فإذا نزع منه الحياء لم تلقه إلا بغيضًا مبغضًا، فإذا نزع منه الأمانة نزع منه الرحمة. وإذا نزع منه الرحمة نزع منه ربقة الإسلام فإذا نزع منه ربقة الإسلام لم تلقه إلا شيطانًا مريدًا".

وعن سلمان قال: "إن الله إذا أراد بعبد هلاكًا نزع منه الحياء".

#### الحياء من الإيمان

وقد جعل النبي-صلى الله عليه وسلم- الحياء من الإيمان؛ ففي الصحيحين عن ابن عمر أن النبي-صلى الله عليه وسلم- مر على رجل وهو يعاتب أخاه في الحياء يقول؛ إنك تستحي، كأنه يقول قد أضر بك. فقال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: "دعه؛ فإن الحياء من الإيمان".

#### الحياء شعبة من الإيمان

ففي الصحيحين من حديث أبي هريرة قال: قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: "الإيمان بضع وسبعون-أو بضع وستُون- شعبة، أعلاها قول:

لا إله إلا الله. وأدناها: إماطة الأذى عن الطّريق. والحياء شعبة من الإيمان".

ومعنى قوله: (الحَياء شعبة مِن الإيمان): أنَ الحَياء يقطع صاحبه عن المعاصي ويحجزه

عنها، فصار بذلك من الإيمان.

وقيل: إنما خص النبي-صلى الله عليه وسلم-هذه الخصلة من خصال الإيمان في الحديث، دون غيرها من باقي شعب الإيمان؛ لأن الحياء كالداعي إلى باقي الشعب، فإن صاحب الحياء يخاف فضيحة الدئيا والأخرة فيأتمر وينزجر، فلما كان الحياء كالسبب لفعل باقي الشعب؛ خص بالذكر ولم يذكر غيره معه.

قال السعدي: ولعل ذكر الحياء: لأنه السبب الأقوى للقيام بجميع شُعب الإيمان. فإنَ مَن الله قواتر نعمه، وسوابغ كرمه، وتجليه عليه بأسمائه الحسني، وكان مع هذا كثير التقصير مع الرب الجليل، يظلم نفسه ويجني عليها؛ أوجب له هذا الحياء التوقي من الجرائم، والقيام بالواجبات والمستحبات.

#### الحياء خيركله

ففي الصحيحين عن عمران بن حصين عن النبي-صلى الله عليه وسلم- قال: "الحياء لا يأتي إلا بخير"، وفي رواية لمسلم قال "الحياء خير كله".

والحياء نوعان: فطري.. ومكتسب

فالفطري: ما كان خلقًا وجِبِلَة غير مكتسب، وهو من أجلَ الأخلاق التي يمنحها الله العبد ويجبله من أجلَ الأخلاق التي يمنحها الله العبد ويجبله عليها كحياء الإنسان أن تنكشف عورته، أو أن يجامع امرأته أمام الناس. ولهذا قال-صلى الله عليه وسلم-: "الحياء لا يأتي إلا بخير"، فإنه يكفّ عن ارتكاب القبائح ودناءة الأخلاق ويحث على استعمال مكارم الأخلاق ومعاليها؛ فهو من خصال الإيمان بهذا الاعتبار.

وقد قال النبي-صلى الله عليه وسلم- لأشج عبدالقيس: "إن فيك خصلتين يحبهما الله ورسوله": فقال الرجل: خصلتان جُبِلْتُ عليهما أم تخلَّقْتُ بهما؟ فقال النبي-صلى الله عليه وسلم- "بل جُبِلْتَ عليهما". فقال الرجل: الحمد لله الذي جبلني على ما يحب.

النوع الثاني: ما كان مكتسبًا من معرفة الله ومعرفة عظمته، وقربه من عباده واطلاعه عليهم، وعلمه بخائنة الأعين وما تخفى

الصدور؛ فهذا من أعلى خصال الإيمان، بل هو من أعلى درجات الإحسان؛ فقد قال النبي-صلى الله عليه وسلم- لرجل: "استحي من الله كما تستحي من رجل من صالح عشيرتك".

وفي حديث ابن مسعود: "استحيوا من الله حق الحياء"، قالوا: إنا لنستحيء من الله أن تحفظ الرأس وما وعى، والبطن وما حوى، وأن تذكر الموت والبلى، ومن أراد الأخرة ترك زينة الدنيا. فمن فعل ذلك فقد استحيا من الله. (خرجه الإمام أحمد والترمذي مرفوعًا).

ويتولد الحياء من مطالعة نعم الله تعالى التي لا تُعدَ ولا تُحصَى، ورؤية التقصير في شكرها ومشاهدة عيب النفس وقصورها؛ فإذا سُلب العبد الحياء الإيماني المكتسب والحياء الغريزي الفطري؛ لم يبق له ما يمنعه من ارتكاب القبيح فصار كأنه لا إيمان له.

والقول الثاني في معنى قوله-صلى الله عليه وسلم-: "إذا لم تستح فاصنع ما شئت":

أنه أمر بضعل ما يشاء على ظاهر أمره، وأن المعنى: إذا كان الذي تريد فعله مما لا يستحيى من فعله لا من الله ولا من الناس لكونه من أفعال الطاعات أو من جميل الأخلاق والأداب المستحسنة: فاصنع منه حينئذ ما شئت.

وهـنا قـول جماعة من الأنـمـة منهم إسحاق المـروزي، وحكي مثله عن الإمـام أحمد، وكذلك رواه عنه الخلال في كتاب الأدب.

ومن هذا قول بعض السلف وقد سئل عن المروءة فقال: "أن لا تعمل في السر شيئا تستحي منه في العلانية"، وقال النبي-صلى الله عليه وسلم-: "الإثم ما حاك في صدرك، وكرهت أن يطلع عليه الناس."

وقيل: يا رسول الله، ما أفضل ما أوتي الرجل المسلم؟ قال: الخلق الحسن. قيل: فما شر ما أوتي الرجل الرجل المسلم؟ قال: إذا كرهت أن يرى عليك شيء في نادي القوم فلا تفعله إذا خلوت.

وفي صحيح ابن حبان؛ قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: ما كره منك شيء فلا تفعله إذا خلوت.

ويكفي أن الحياء من خصال النبيين؛ فموسى الكليم-عليه وعلى ذبينا الصلاة والسلام- كان حييًا ستيرًا، ومحمد-صلى الله عليه وسلم- كان أشد حياء من العذراء في خدرها.

وقوق ذلك كله.. فالحياء من صفات الله عزوجل، ففي حديث أبي واقد مرفوعاً: أنْ رسول الله- صلى الله عليه وسلم- بينما هو جالس في المسجد والنّاس معه إذ أقبل ذلاثة نفر، فأقبل اثنان إلى رسول الله-صلى الله عليه وسلم- ودَهب واحد، قال: فوقفا على رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأما أحدهما: فرأى فرجة في الحلقة فجلس فيها، فأما الآخر: فجلس خلفهم، وأما الثالث: فأدبر ذاهبا، فلما فرغ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ألا أخبركم عن النفر الثلاثة؟ أما أحدهم فاوى إلى الله فاواه الأخر فاستحيا الله عنه، وأما الآخر فاستحيا فاستحيا الله عنه، وأما الآخر فاستحيا فاستحيا الله عنه، وأما الآخر فاعرض فاعرض فاعرض

وعند أبى داود من حديث سلمان أن رسُول الله-صلى الله عليه وسلم- قال: إنْ ربَكُمْ تَبَارِكُ وَتَعَالَى حَيي كَرِيمُ يَسْتَحْيى مِنْ عَبَده إذا رفّع يَديه إليه أنْ يَرُدُهُما صفْرًا.

قال ابنُ القيم،

وهو الحيي فليس يفضح عبده

عشد الثجاهر مثه بالعشيان

لكنَّهُ يُلقي عَلَيْه سَثَرَهُ

#### فَهُوُ السَّتِيرُ وَصَاحِبُ الْفُضْرَانِ

قال الشيخ هراس رحمه الله: "حياؤه تعالى وصف يليق به، ليس كحياء المخلوقين الذي هو تغير وانكسار يعتري الشخص عند خوف ما يُعاب أو يُـدَم، بل هو ترك ما ليس يتناسب مع سعة رحمته، وكمال جُوده وكرمه، وعظيم عفوه وحلمه، فالعبد يُجاهره بالمعصية مع أفقر شيء إليه سبحانه وأضعفه لديه، ويستعين بنعمه على معصيته، ولكن الرب سبحانه مع كمال غناه وتمام قدرته عليه يستحي من هتك ستره وفضيحته، فيستره بها يُهيئه له من أسباب ستره وفضيحته، فيستره بها يُهيئه له من أسباب الستر، ثم بعد ذلك يعفو عنه ويغفر".

والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فإن الله تعالى يقول: (فِي بُونِ أَنِّهُ أَن تُرْفَعَ وَبُدُّكَرَ فِهَا السَّمُهُ, يُسَيِّحُ لَهُ, فِهَا بِالْفَدُوِ وَالْأَصَالِ ﴿ وَالْسَالِ اللهِ وَالْمَالِ اللهِ وَالْمَالِ اللهُ وَالْمَالِ اللهُ وَالْمَالِ اللهُ وَالْمَالُونَ وَإِنْكُوا النَّوْرِ النَّورِ اللّهِ وَالْمَالِ اللهُ وَالْمَالِ اللهُ وَالْمَالُونَ وَإِنْكُوا النَّورِ اللّهِ وَالْمَالُونَ وَالْمَالِ اللهِ وَاللّهُ اللّهِ وَالْمُلُونَ وَاللّهُ اللّهِ وَاللّهُ اللّهِ وَاللّهُ اللّهِ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ ولَا اللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

ولأهمية المسجد في حياة المجتمع المسلم كان العمل الأول الذي بدأ به رسول الله صلى الله عليه وسلم حين قدم المدينة المنورة، وشارك بنفسه في بناء المسجد يضرب بذلك المثل للقادة

في عدم تمييز نفسه مع أنه النبي، ولم يكن المسجد الذي بناه الرسول صلى الله عليه وسلم مزخرفًا كمساجدنا الآن، بل كان مفروشًا بالرمال والحصباء وسقفه من جريد النخل، وأعمدته من جذوع

النخل أيضًا، فلم يكن همّ الرسول صلى الله عليه وسلم زخرفة المسجد، بل كان همّه الأول بناء الرجال داخل هذا المسجد.

في المسجد ربى الرسول صلى الله عليه وسلم رجالًا كانوا

ربيع آخر ١٤٤٧ هـ- العدد ٢٥٢ السنة الخامسة والخمسون



بحق أعظم الرجال قادوا الأمم بعد أن كانوا رعاة غنم، ففي المسجد كان يجد الجائع طعامًا، ويجد المريض دواءً ويجد الفقير والمسكين مأوى، ومن هذا المسجد خرجت البعوث والسرايا والغزوات.

في المسجد يتعرف المسلم على إخوانه، ويتفقد أحوالهم فيعود المريض ويتبع الميت، ويحاول أن يجد حلًا لكل من له مشكلة.

وفي المسجد أخذ الرسول صلى الله عليه وسلم على عاتقه مهمة تربية الأمة وبناء الدولة الإسلامية من خلال توثيق علاقة الأمة بعضها ببعض وعلاقة الأمة بعضها ببعض الأمم، فكان المسجد إلى جانب كونه ساحة عبادة ومدرسة العلم كان أيضًا مصباح هداية ومنارة إرشاد.

ومن إكرام الله لهذه الأمة المرحومة وتيسيرًا عليها: ترك لهم حرية اختيار أماكن المساجد فالأرض كلها مسجد وترابها طهور إلا ما استثنى الرسول صلى الله عليه وسلم. وفي الحديث المتفق عليه: أعطيت خمسًا لم يعطهن أحد قبلي... وذكر منها: وجُعلت لي الأرض مسجدًا وطهورًا، فأيما رجل من أمتي وطهورًا، فأيما رجل من أمتي أدركته الصلاة فليُصَلِّ».

وقد حث السرآن الكريم وكذلك السنة النبوية المطهرة على إعمار المساجد وتنظيفها وتهيئتها للمصلين، يقول الله من مامن بألم وألبو وألبو ألا حر وألبا يعمل من مامن بألب وألبو وألبو الأحو وألبو الأحوا وألبو الأحوا وألبو الله يعمن الإلا الله عمن أولبك أن يكونوا من المهتدين ) (التوبة: يكونوا من المهتدين ) (التوبة:

ويقول تعالى: ( فِي يُوْتِ أَنِنَ أَلَّهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُنْكَرَ فِيهَا أَسْمُكُ يُسَيِّعُ لَدُ، فِيهَا بِٱلْفُكُةِ وَأَلْأَصَالِ) (النور: ٣٦).

ويقول تعالى: (وَأَنَّ ٱلْسَحِدَ لِهُ فَلَا تَدَعُوا مَعَ اللهِ لَمَدًا) (الجن: ١٨). فالله سبحانه: أراد أن تكون المساجد خالصة له وحده فلا يُذكر فيها غير اسمه وأن لا يُنادَى فيها أحد سواه، لا مَلكًا مقربًا ولا نبيًا مرسلًا. ولا وليًا صالحًا.

ولكن - للأسيف الشيديدخالف كثير من المسلمين أمر
الله سبحانه وأمير رسوله
عليه البصيلاة والسيلام
فأدخلوا القبور إلى المساجد
أو بنوا المساجد على القبور
وشابهوا اليهود والنصارى في
ذلك، مع أننا أمرنا كمسلمين
بمخالفتهم، وقيد نقل شيخ
الإسلام ابن تيمية في مجموع
الفتاوى عن الإمام الشافعي
رحمه الله قوله: لا يجتمع
في الإسلام مسجد وقبر، فإن
بني المسجد على القبر هُدمَ

المسجد، وإن أدخل القبر إلى المسجد نبش القبر، وقد جاءت الأحاديث الصحيحة عن المعصوم صلى الله عليه وسلم بالنهي عن بناء وسلم بالنهي عن بناء المساجد على القبور ففي الصحيحين من حديث أبي النبي صلى الله عليه وسلم قال: قاتل الله الميهود اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد»، وفي وزاد مسلم: «والنصارى»، وفي الميهود والنصارى اتخذوا قبور البيائهم مساجد، الميهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد.

وهذا يدل على تحريم اتخاذ المساجد على القبور، وأن هذا من عمل اليهود والنصارى حيث غالوا في أنبيائهم وصالحيهم حتى عبدوهم من دون الله.

وفي الصحيحين من حديث عائشة رضي الله عنها أن أم حبيبة وأم سلمة رضي الله عنها ألله عنها أن أم عنهما ذكرتا للنبي صلى الله أرض الحبشة، وما فيه من الصور، فقال النبي صلى الله فيهم الرجل الصالح بنوا على قبره مسجدًا، وصوروا فيه تلك الصور، أولئك شرار الخلق عند الله .. فقد أخبر الصادق المصدوق صلى الله عليه وسلم النه عليه وسلم المصدوق على عند الله عليه وسلم النه عليه وسلم النه عليه وسلم النه عليه وسلم النه عليه وسلم أن الذين يبنون المساجد على

القبور هم شرار الخلق لأن البناء على القبور من وسائل عبادة المقبورين من دون الله وإذا كان اليهود والنصارى قد اشتهروا بذلك فقد تبعهم ضلال هذه الأمة وجهالها في هذه البدعة وهذا الشرك. وهذا مصداق قبول النبي عليه الصيلاة والسيلام: قبلكم حذو القذة بالقذة بالقذة بالقذة بالقذة بالمحد ضب حتى لو دخلوا جحر ضب للدخلتموه، قالوا: يا رسول الله اليهود والنصارى؟ قال: «فمن؟» (منفق عليه).

وعلى الرغم من هذا النهي الشديد والوعيد الأكيد فقد تابع كثير من الجهال والضيلال سين اليهود والنصاري في بناء الساجد على القبور، كما هو ظاهر في كثير من البلدان التي تنتسب إلى الإسلام، فأقاموا المساجد على القبور وعظموا أهلها ودعوهم من دون الله، وشدُوا إلى قبورهم الرحال وأقاموا الموالد عندها وذبحوا للموتى، ونذروا لهم، وسألوهم إجابة الدعوات وكشف الكربات وقضاء الحاجات، وكل ذلك من صور الشرك التي نهي عنها الإسلام.

وفي صحيح مسلم من حديث جابر بن عبدالله رضي الله عنهما: أن رسول الله صلى تجصيص القبور والبناء عليها، والقعود عليها سدًا لـذرائع الشيرك. وأخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن هؤلاء الفاعلين هم شرار الخلق لأنهم جروا الناس الحلق لأنهم جروا الناس بأفعالهم وتصرفاتهم ولا بالله.

وقد أمرنا الله سبحانه أن نقيم وجوهنا عند كل مسجد، وذلك بإخلاص العبادة له وطاعته فيما أمر فقال تعالى: (وأنمو أور عند كال منهو وأنمو أور عند كال منهو وأنمو أور عند كال منهو والأعراف: ٢٩).

وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسيول الله صلى الله

عليه وسلم: «من تطهر في بيته ثم مشى إلى بيت من بيوت الله ليقضي فريضة من فرائض الله: كانت خطوتاه إحداهما تحط خطيئة والأخرى ترفع درجة».

وفي الحديث الصحيح عن أبي هريرة أيضًا قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم إلا نزلت عليهم السكينة وغشيتهم الرحمة وحفتهم الملائكة وذكرهم الله فيمن عنده، صحيح مسلم.

فهنينًا لسرواد المساجد وعمارها هذا الخير الوفير والجزاء العميم الذي أعده الله لهم من حط الخطايا ورفع السدرجات ونزول السكينة وغشيان الرحمة وأعظم ما وعد الله به عباده هو ذكرهم فيمن عنده سبحانه وتعالى.

نسأل الله أن يجعلنا ممن تعلقت قلوبهم بالمساجد، وأن يظلنا الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله. وصلى الله على نبينا محمد وآله وأصحابه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.



الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات وأصلي وأسلم على خاتم الأنبياء، وعلى أله وأصحابه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم التناد.

وبعد: فيإن الخلق الحسن عنوان فلاح المرء وسعادته في الدنيا والأخرة وما استُجلبت الخيرات وتنزلت الرحمات والمعادد ووعدهم على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم بيت في أعلى الجنان: بمثل أيخلق الفاصل، والدين كله خلق فمن زاد عليك في الدن.

والأخلاق الحميدة مواهب

يهب الله منها ما يشاء لن يشاء. فاصطفى لها خير البرية. بالصفات الزكية لينهض بالأمة لتكون خير لينهض بالأمة لتكون خير الأمم علمًا وصلاحًا واصلاحًا، ولن تكون كذلك إلا بالقدوة البسنة. فامتن الله على البسرية ببعثة نبينا صلى الله عليه وسلم فكانت الغاية من بعثته والمنهاج المبين في وسلم: وإنما بُعثت لأتمم مكارم وفي رواية: وإنما بُعثت لأتمم مكارم وفي رواية: وإنما بُعثت لأتمم صالح الأخلاق، (الصحيحة: ٥٤). صالح الأخلاق، (الصحيحة: ٥٤).

ومما يدلُ على أن للأخلاق

الحسلة محالة عطيمة: أن المؤمنين يتفاضلون في الإيمان وأن أفضلهم فيه أحسنهم خلقاً. فعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: كنت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فجاءه رجل من الأنصار فسلم على النبي صلى الله عليه وسلم ثم قال: يا رسول الله، أي المؤمنين أفضل؟ قال: «أحسنهم خُلقاً».

ومن ذلك أن المؤمنين يتضاوتون ية النظفر بحب رسول الله صلى الله عليه وسلم والقرب منه يوم القيامة، وأكثرهم ظفرًا بحُبه والقرب منه صلى الله عليه وسلم الذين حسنت

أخلاقهم؛ قال صلى الله عليه وسلم: «إنّ من أحبّكم إليّ، وأقربكم مني مجلسًا يوم القيامة، أحاسنكم أخلاقًا» (صحيح الجامع: ٢٢٠١).

لذا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يُرغب في مكارم الأخلاق ويحث عليها ويبين لهم فضلها، فأخبر صلى الله عليه وسلم أن حُسن الخلق عنوان كمال الإيمان؛ فقال صلى الله عليه وسلم: «أكمل المؤمنين إيمانًا أحسنهم خلقًا، (صحيح الترمذي: ١١٦٢). وأخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن حسن الخلق يُثقَل الميزان يوم القيامة، فقال صلى الله عليه وسلم: مما من شيء أثقل في ميزان المؤمن يوم القيامة من حُسن الخلق، (صحيح الترمذي: ٢٠٠٢).

وأخبر صلى الله عليه وسلم أن حسن الخلق من موجبات الجنة سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن أكثر ما يدخل الناس الجنة؟ فقال: متقوى الله وحسن الخلق، (صحيح الترمذي: ٢٠٠٤).

قال ابن القيم رحمه الله: جمع النبي صلى الله عليه وسلم بين تقوى الله وحسن الخلق؛ لأن تقوى الله تُصلح ما بين العبد وربه، وحُسن الخلق يُصلح ما بين العبد وبين الناس، فتقوى الله توجب له محبة الله، وحسن الخلق يدعو الناس إلى محبته.

وأخبر صلى الله عليه وسلم أن حُسن الخلق يُبلغ صاحبه درجـة الصائم القائم؛ قال صلى الله عليه وسلم: «إن المؤمن ليدرك بحسن خلقه درجة الصائم القائم» (صحيح أبي داود: ٤٧٩٨). وفي رواية قال صلى الله عليه وسلم: «إن الرجل ليُدرك بحسن خلقه درجة القائم بالليل، الظامئ بالهواجر» (صحيح الترغيب: بالهواجر» (صحيح الترغيب: ياهواجر» (صحيح الترغيب: أي: صائم النهار قائم الليل في الطاعة.

وانما أعطي صاحب الخلق الحسن هذا الفضل العظيم الحسن هذا الفضل العظيم لأن الصائم والمصلي في الليل يجاهدان أنفسهما في مخالفة مع الناس مع تباين طبائعهم وأخلاقهم فكأنه يجاهد نفوسًا كثيرة فأدرك ما أدركه الصائم القائم فاستويا في الدرجة (عون المعبود شرح سنن أبي داود: ١٥٤/١٣).

وأخبر صلى الله عليه وسلم أن حُسن الخلق يرفع صاحبه أعلى درجات الجنة. فقال صلى الله عليه وسلم: «أننا زعيم بيت في أعلى الجنة لمن حُسن خلقه، (صحيح أبي داود: ٤٨٠٠).

ومعنى زعيم؛ ضامن. قال الخطابي: البيت هاهنا القصر. يقال: هذا بيت فلان أي: قصره.

وأخبر صلى الله عليه وسلم

أن حسن الخلق خير ما تجمل به الإنسان؛ فعن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «عليك بحسن الخلق، وطول الصمت، فوالذي نفسي بيده ما تجمل الخلائق بمثلها» (صحيح الجامع ٤٠٤٨).

وأخبر صلى الله عليه وسلم:

«أن أحسين الناس إسلامًا
أحسنهم خلقًا». عن جابر بن
سمرة رضي الله عنه قال: كنت
في مجلس فيه النبي صلى
الله عليه وسلم وسمرة وأبو
أمامة، فقال صلى الله عليه
وسلم: «إن الفحش والتفحش
ليسا من الإسلام في شيء، وإن
أحسن الناس إسلامًا أحسنهم
خلقًا» (صحيح الترغيب

وأخبر صلى الله عليه وسلم أن خيار الناس أحاسنهم أخلاقًا؛ فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ألا أخبركم بخياركم؟ «. قالوا: بلى يا رسول الله. قال: «أطولكم أعمارًا، وأحسنكم أخلاقًا» (صحيح الترغيب ٢٦٥١).

وأخبر صلى الله عليه وسلم أن أحب عباد الله إلى الله أحسنهم خلقًا. عن أسامة بن شريك رضي الله عنه قال: كنا عند النبي صلى الله عليه وسلم كأنما على رءوسنا الطير، ما يتكلم منا متكلم: إذ جاءه أناس فقالوا، من أحب

عباد الله إلى الله تعالى؟ قال: أحسنهم خلقًا، (صحيح الترغيب: ٢٦٥٢).

وأخبر صلى الله عليه وسلم أن خير ما أعطي الإنسان حُسن الخلق. عن أسامة بن شريك رضي الله عنه قال: سئل النبي صلى الله عليه وسلم فقيل له: يا رسول الله ما خير ما أعطي الإنسان؟ قال: حسن الخلق، (البخاري في الأدب المضرد (۲۹۱).

ومما لا شك فيه أن حسن الخلق منّة من الله يمُنَ به على من يشاء من عباده؛ قال الله تعالى لنبيه محمد صلى الله عليه وسلم: ﴿ فَمَا رَحْمَةِ مَنَ الله لِنهَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًا عَلِظَ ٱلْقَلْبِ لِنهَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًا عَلِظَ ٱلْقَلْبِ لِنهَ مَوْلِكُ (آل عمران: لا مُعَمران: ١٥٩).

قال السعدي رحمه الله: (أي برحمة الله لك ولأصحابك من الله عليك فألنت لهم جانبك وخفضت لهم جناحك، وترفقت لهم، وحسنت لهم فلقك، فاجتمعوا عليك وأحبوك وامتثلوا أمرك، (ولو كنت فظا) أي سيئ الخلق (غليظ القلب) أي: قاسيه هذا ينفرهم ويبغضهم لن قام بهذا الخلق السيئ).

فالأخلاق الحسنة تجذب الناس إلى دين الله، وتُرغَبهم فيه، مع ما لصاحبه من المدح والثواب الخالص، والأخلاق السيئة تُنفَر الناس عن الدين وتبغضه إليهم، مع ما لصاحبه

من الذم، والعقاب الخالص. اهـ (تفسير السعدي (١/٤٤٤). ولحسن الخلق تأثير هائل في الدعوة إلى الله، وله عظيم الأثر في نفوس المدعوين، فإذا كان للشخص رصيد طيب من حسن الخلق كانت دعوته أنضع وأنجح وأولى بالقبول عند الناس، ومن ثم أثار رسول الله صلى الله عليه وسلم شيئًا من هذا الرصيد في بداية بعثته، ألا وهو صدقه في الحديث صلى الله عليه وسلم فقال للمشركين؛ ﴿أُرأيتكم لو أخبرتكم أن خيلا تخرج بسفح هذا الجبل أكنتم مصدقي؟، قالوا: ما جربنا عليك كذبًا (البخاري: ٤٨٠١) ومسلم: ۲۰۸).

لنذا وصبى رسبول الله صلى الله عليه وسلم أعلم الأمة بالحلال والحسرام العالم الفقيه معاذ بن جبل رضي الله عنه فقال له صلى الله عليه وسلم: «اتق الله حيثما كنت، وأتبع السيئة الحسنة تمحها، وخالق الناس بخلق حسن ، (صحيح الجامع: ٩٧). فخيار السلمين من حسنت أخلاقهم وكرمت صفاتهم، أما من ساءت منهم الأخلاق وقيحت الصفات فأولئك مع الأشيرار، وإن كانوا يصلون ويصومون ويحجّون، فإن صلاتهم ليست بصلاة الخاشعين، وصيامهم مجاراة، وحجهم رياء، ولو كان ذلك منهم بإخلاص لأثمر بالامراء

مكارم الأخلاق، فإن الصلاة الحقة تنهى عن الفحشاء والمنكر، والصيام الخالص داعية الصبر والكرم، والحج المبرور يثمر خلق الصبر، وحسن العشرة والمعونة، فبرهان الصدق في العبادات والإخلاص فيها كرم الأخلاق، وآية التقصير فيها سوءها (الأدب النبوي، ١٦٠).

فحسن الخلق عنوان قبول الأعمال، وسوء الخلق يحبط الأعمال، قال صلى الله عليه وسلم: (وإن سوء الخلق ليفسد الخل العمل، كما يفسد الجامع: العسل» (صحيح الجامع: ١٧٦).

وعن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رجل: يا رسول الله، إن فلانة تذكر من كثرة صلاتها وصيامها وصدقتها غير أنها تؤذى جيرانها بلسانها، قال: ه هي في النار، قال: يا رسول الله، فإن فلانة تذكر من قلة صيامها وصدقتها وصلاتها وإنها تصدق بالأثوارمن الأقط ولا توذي جيرانها بلسانها. قال: «هي في الجنة» (صحيح الترغيب ٢٥٦٠). ومعنى (الأثوار) جمع ثور وهي القطعة من الأقط. ومعنى (الأقط): شيء يُتَخذ من مخيض اللبن الغنمي.

فديننا الحنيف لا ينظم علاقة الإنسان بخالقه فقط، وإنما ينظم علاقة الإنسان بخالقه والناس أجمعين مؤمنين وكافرين، ويدعو

فما أحوجنا جميعًا أن نُعيد النظر في أنفسنا أين نحن من النظر في أنفسنا أين نحن من مكارم الأخلاق؟ أين نحن من التأسي بنبينا صلى الله عليه وسلم الذي كان خُلقه القرآن. قال الحسن البصري رحمه قرأه عبيد وصبيان لا علم للم بتأويله، وما تدبر آياته لا باتباعه، وما هو بحفظ حروفه وإضباعة حدوده حتى إن أحدهم ليقول؛ لقد حرفا وقد والله منه حرفا وقد والله أسقطت عدركا وقد والله

له في خلق ولا عمل" (الزهد: ص٢٧٦).

ما أحوجنا أن يُرَى أثر القرآن في مكارم أخلاقنا مع الصغير والكبير، والقريب والبعيد. إن نهوض الأمة وصلاح المجتمع إنما يتحقق بالتخلي عن رذائل الأخلاق، والتحلي بفضائلها، وإن علاج أمراضنا الاجتماعية يتطلب إصلاحا أخلاقيا يكفل الانسجام والائتلاف بين طبقات الأمة، ويوجه النضوس الى الخير المضطور فيها، ويخلص القلوب من أدران الحقد والأنانية. فجاهد نفسك -أخي- لاكتساب الأخلاق الفاضلة فإنه من يريد معالى الأمور لا بد له من أن يدفع ثمنها المناسب، ويسعى في تحصيلها، ومن ذلك استعراض ما في القرآن الكريم، فما وجدت فيه من أوامر وتوجيهات فخذ به، وما وجدت فيه من نواه فابتعد عنه؛ لذا لما سُئلت أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها عن خلق النبي صلى الله عليه وسلم قالت للسائل: (ألست

تَصْراً الصَّرآن؟) قَالَ: بلى، قالت: (فإن خُلق نبي الله صلى الله عليه وسلم كان القرآن) (صحيح مسلم).

والمعنى: فماحث القرآن الكريم على اعتقاد ولا عبادة ولا معاملة إلا وتخلق به رسبول الله صبلي الله عليه وسلم، واقرأ سيرة خير البرية فقد بلغ ذروة المثالية في كل أحوال البشرية، وكن مع الناس كالنحل، الذي يقع على أحسن الزهور وأطهر الــزروع فيجتنى منها ما يفيده، وما يخدم به الناس. ومشكورًا غير مأمورًا ضع هذه الوصية النبوية بين نصب عينك لتسعد إن عملت بها بخيري الدنيا والآخرة؛ قال صلى الله عليه وسلم: ومن أحب أن يزحزح عن النار ويدخل الجنة فلتأته منيته وهو يؤمن بالله واليوم الآخير، وثيات إلى الناس الذي يحب أن يُؤتى إليه ..

اللهم اهدنا لأحسن الأخلاق لا يهدي لأحسنها إلا أنت. واصرف عنا سيئها لا يصرف عنا سيئها الاأنت.

# تصويب وتصحيح

في العدد الماضي (ربيع أول صـ ٥٨) تم نشر تهنئة بالماجستير للدكتور إيهاب مرسي عبد المجيد بيان سكرتير فرع كمشيش منوفية، والتصحيح أنها تهنئة بحصوله على درجة الدكتوراه من كلية التربية جامعة المنوفية.

وهذا استدراك وتصويب ، مع تمنياتنا لفضيلته بدوام التوفيق والسداد.

# من هدى النبي ما تنان السبيل الى الجنة

عن جابر رضي الله عنه قال: أتى النعمان بن قوقل إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فقال: يا رسول الله أرأيت إذا صليت المكتوبة، وحرمت الحرام، وأحللت الحلال أأدخل الجنة؟ فقال النبي صلى الله عليه وسلم: انعم، (صحیح مسلم)

# यो दिस्याम् क الصبر في الدعوة إلى الله تعالى

قال الله تعالى: و يَنْبَنَّ أَفِي الْفَكَلُونَ وأمر بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَنْهَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَأَصْبِر عَلَىٰ مَا أَصَابُكُ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمُ الْأُمُونِ ا (لقمان: ۱۷).

## حكم ومواعظ

قال بلال بن سعد-رحمه الله-: (لا تنظر إلى صغر الخطيئة، ولكن انظر إلى عظمة من عصيت، (سير أعلام النبلاء)

# من أقوال السلف

في قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قُـوُلا ممِّن دَعَا إلَى اللَّهُ وَعَمِلَ صالحًا وقال إنني من المسلمين، قال قتادة: هذا عبدصدق قوله، وعمله، ومولجه، ومخرجه، وسرد، وعلانيته، ومشهده، ومغيبه.

# االنهي عن الغلوفي حب ال البيث المضرت الوفاة الشاعر الرافضي كُثير عزة"، دعا ابنة أخ له فقال:

يا ابنة أخي، إن عمك كان يحب هذا الرجل فأحبيه-يعني عليَ بن أبي طالب رضي الله عنه-، فقالت: نصيحتك يا عم مردودة عليك أحبه والله خلاف الحب المذي العقد الفريد)

التحريم في حديث الصلاة , تحريمها التكبير، كأن المصلي بالتكبير والدخول في الصلاة صار معنوعًا من الكلام والأفعال الخارجة عن كلام الصلاة وأفعالها، فقيل للتكبير: تحريم: لمنعه المصلي من ذلك. ولهذا سُفيت تكبيرة الإحرام: أي الإحرام بالصلاة. (النهاية لابن الأثير)

Upload by: altawhedmag.com



كان رسىول الله صلى الله عليه وسسلم عملي حسراء، هدو وأبسو بكروع مروعشمان وعلي وطلحة والزبير، فتحركت الصخرة فقال رسبول الله صلى الله عليه وسلم: اهداً، فما عليك إلا نبيّ، أو صديق، أو شهيد " (رواه مسلم)

## الورع الكاذب

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في المتنطعين والمغالين في الدين: "يتورع عن الركون إلى الظلمة من أجل البدع في الدين وذوي الفجور في الدنيا، ومع هذا يترك أمورًا واجبة عليه؛ إما عينًا واما كفاية، وقد تعينت عليه من صلة رحم، وحق جار ومسكين، وصاحب ويتيم وابن سبيل ...."

(مجموع الفتاوي)

11000

## اعداد/د. علاء خضر

# واحاديث مشهورة لكنها باطلة

"للمرأة ستران: القبر والزوج. قيل: وأيهما أفضل؟ قال: القبر". موضوع أخرجه الطبراني في "المعجم الكبيروفي" الصغير، وابن عدي في الكامل. (السلسلة الضعيفة للأثباني)

إِنْ اللَّهُ لَا يُحِبُ كُلَّ مختال فخور، الفرق بين المختال والضخور. المختال: ينظر إلى نفسه بعين الافتخار. والفخور: ينظر إلى والناس بعين الاحتقار. A distribution of

# Stant contra

سئل حذيفة -رضي الله عنه-عن قول الله تعالى: «اتْخِذُوا أَحْبِارَهُمْ ورُهْبِانْهُمْ أرباباً من دُون الله ، هل عبدوهم؟ فقال: لا، ولكن أحلوا لهم الحرام فاستحلوه، وحزموا عليهم الحلال فحرموه. (تفسير القرطبي)

# من دعاء النبي 🕮

عن أبي هريرة رضى الله عنه أنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يتعوِّذ من جهد البلاء، ودرك الشقاء، وسوء القضاء، وشماتة الأعداء. (صحيح البخاري)



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسوله محمد صلى الله عليه وسلم، وبعد:

قإن الغلو في كل شيء مذموم، وفي الغلو في الحب مندموم، وفي الكره مذموم، ومن لطيف ما صنعه إمام المحدثين الإمام البخاري أنه ختم كتابه الأدب المفرد بهذا الأشر، قال عُمَرُ بُنُ الْخَطَّابِ -رَضِيَ اللَّه عَنْهُ-: اللَّه يَكُنْ حُبُّكَ كَلَفًا وَلَا بُغْضُكَ لَيْفَ الْفَيْدُ بِهِذَا الْأَسْرِ، قال عُمَرُ اللَّه عَنْهُ-: اللَّه يَكُنْ حُبُّكَ كَلَفًا وَلَا بُغْضُكَ تَلَفًا وَلَا بُغْضُكَ كَيْفَ ذَاكَ؟ قَالَ: "إِذَا أَحْبَبْتُ كَلِفًا الصبي، وإذا أبغضت كَلَفًا الصبي، وإذا أبغضت أحببت لصاحبك التلف" (الأدب المفرد: ١٣٢٢).

ومن هذا الباب ما يُـروَّج له فِي المُقالات، وعلى كل المُقالات، وعلى المُنابر، وعلى كل

وسائل التواصل؛ من دعوة حبّ الوطن على منهج القوميين والحداثيين، وهي دعوة زائفة؛ لأنها تعتمد على حبّ الوطن من مفهومهم وعلى طريقتهم الشاصرة؛ على وطن حدّده على غادر، على وطن خدد وأو كاره للإسلام معاند؛ لأن قضية الأوطان لها في الإسلام معاند؛ واسعة وقيود واضحة.

ومن نتائج هذه الدعوة: أن تفرقت كلمة المسلمين ولم يجتمعوا على شيء تجاه عدوهم، واكتفت كل أمة بما لديها من مُقدَرات حياتها، ووسائل نجاتها، ولو وقع اعتى دولة مجاورة

تربطها بها صلة وأنساب وتاريخ وحضارات لم تَهُبّ لنَجُدتها، والسبب هو خط وهمي، وضعه معتدِ آمَن به كل غبي.

فقضية الانتماء للوطن كثير من الناس فيها على طرفين؛ غالِ ومُفرِّط، والإسلام هو دين الوسطية في كل شيء: نهى عن الغلوفي حب الأوطان وأمر بالعمل والاقتصاد في محبته، ففريق من الناس عقد ولاءه فبراءه على حب الوطن والعمل له، وآخرون باعوا أوطانهم لعدوهم وخانوا بالدهم وأفسدوا في الأرض بالتخريب والإرهاب في البلاد وبين العباد. ومنهج الإسلام فيه الاعتدال ومنهج الإسلام فيه الاعتدال أن

ربيع أخر ١٤٤٧ هـ- العدد ٦٥٢ السنة الخامسة والخمسون

يكون محل الحب والبغض لله والولاء والبراء له وحده. وهذا لا ينفي ميل الإنسان للمكان الذي نشأ فيه وسجد لله فيه وتعرف على الله بآياته وخلقه فيه، فهذا حُبّ غريزي قطري لا يُلام الإنسان عليه، ولم يمنع الاسلام منه.

أما الدعوة للمواطنة والوطنية التي يُسروع لها، فالوطنية في حقيقتها دعوة براقة، وخدعة كبيرة تستثير في النفوس عاطفة حب الوطن في البدايات الأولى، وفي نهايتها يُسراد بها الانسلاخ من رابطة الدين، والاكتفاء بها في كل وطن له حدود جغرافية، وموالاة أهله على حبه بغض النظر عن أي عتمار.

وهي نسبة إلى الوطن، أي:
الأرض التي يعيش عليها
مجموعة من الناس، وقد
ظهرت بعد ظهور القومية
كرافد من روافد القومية.
يقصد بها أن يقدس كل إنسان
وطنه فقط، وأن يتعصب له
بالحق والباطل، وهي بهذا
المفهوم لا يقبلها الإسلام ولا
نقرها.

ومن هنا نجد أن القومية والوطنية يمد بعضها بعضًا؛ لتكونا معًا رافدًا من روافد الجاهلية، والنفرة عن الدين،

والالتقاء على حب الوطن، بغض النظر عن اختلاف ديانة الموجودين عليها، فالوطنية أمُّ الجميع؛ لأن الوطنية توجب أن يتعايش المسلم والنصراني واليهودي والمجوسي وغيرهم على حدٌ سواء.

كما قال شاعرهم:

بلادي هواها في لساني ويدّ دمي يعجّدها قلبي ويدعو لها همي وقوله:

بلادك قدسها على كل ملة ومن أجلها أفطر ومن أجلها سم وقول الآخر:

بالادي وإن جارت علي عزيزة وأهلى وإن شنتُوا علي كرام حب الوطن لِله الإسلام

ورد في الباب حديث صريح في المسألة، لكنه لا يصح إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو بلفظ: "حب الوطن من الإيمان" قال الألباني في السلسلة الضعيفة برقم (٣٦)، موضوع. كما قال الصغاني (ص

ومعناه غير مستقيم؛ إذ إن حب البوطن كحب النفس والمال ونحوه، كل ذلك غريزي في الإنسان لا يُمُدَح بحبه ولا هو من لوازم الإيمان، ألا ترى أن الناس كلهم مشتركون في هذا الحب لا فرق في ذلك بين مؤمنهم وكافرهم؟!

وقال العجلوني في كشف الخفاء: الأظهر في معنى الحديث إن صح مبناه أن يحمل على أن المراد بالوطن الجنة. فانها المسكن الأول لأبينا آدم على خلاف فيه أنه خلق فيها أو أدخل بعدما تكمل وأتم. أو المراد به مكة فانها أم القرى وقيلة العالم، أو الرجوع إلى الله تعالى على طريقة الصوفية. فإنه البدأ والعاد كما يشير إليه قوله تعالى: ﴿ وَأَذَّ إِلَّهُ رَبُّكُ النجم: ٤٢)، أو الراد به الوطن المتعارف ولكن بشرط أن يكون سبب حبه صلة أرحامه، أو إحسانه إلى أهل بلده من فقرائه وأيتامه، ثم التحقيق أنه لا يلزم من كون الشيء علامة له اختصاصه به مطلقًا، بل يكفى غالبًا، ألا ترى إلى حديث: "حسن العهد من الإيمان"، و"حبّ العرب من الإيمان"، مع أنهما يوجدان في أهل الكفران.

ومحبة الوطن طبيعة طبع الله النفوس عليها ولا يخرج الإنسيان من وطنه إلا إذا اضطرته أمور للخروج منه؛ مثل خروج إبراهيم ولوط عليها السلام؛ قال سبحانه والمناز ألم حروج المناز عليها السلام؛ قال سبحانه والمناز ألم حروب المناز عليها السلام؛ قال سبحانه والمناز ألم حروب المناز المناز المناز ألم المناز المناز المناز ألم والمناز المناز المنا

وَغَيَّنَتُهُ وَلُوطًا إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِي
 يَرُكُا فِهَا الْعَلَمَةِ عَلَى (الأنبياء:
 ٢٨- ٧١).

أو مثل خروج موسى عليه السلام قال تعالى: (رَحَامُ رَحَالُ مِنْ أَفْسًا ٱلْمُدْبِيَّةِ بَنْتَنَى قَالَ بِكُمُومِيِّ إِك ٱلْمَــَاذُ يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُولَكَ فَٱخْرُجَ إِنِّ لَكَ مِنْ ٱلتَّصِيْحِينَ ۞ غَيْجٍ مِنْهُ خَلِّهُمَّا يَنْقُلُّ قَالَ رَبِّ يَجِني مِنْ ٱلْقَوْمِ القَالِمِينَ ) (القصص: ٢٠- ٢١). أو مثل خروج يعقوب عليه السالام وأولاده من فلسطين إلى مصر للانضمام إلى يوسف عليه السلام؛ قال تعالى: ( فَتَلَثُّا دَخَلُوا عَلَى ثُوشِقَى عَادَعَ إِلَيْهِ أَيُونِيهِ وَقَالَ أَدْخُلُواْ مِصْرَ إِن تا آله المن (يوسف: ٩٩). ولما كان الخروج من الوطن قاسيًا على النفس صعبًا عليها؛ فقد كان فضائل المهاجرين من الصحابة أنهم ضحوا بأوطانهم فيسبيل الله؛ فللمهاجرين على الأنصار أفضلية ترك الوطن؛ مما يدل على أن ترك الوطن ليس بالأمر السهل على النفس، وقد مدحهم الله سبحانه على ذلك فقال تعالى: (النُّفَرِّل المُهَاجِرِينَ اللَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِيَدُرِهِمُ وَأَمْوَلِهِمْ يَتَعَوْنَ فَضَلًا مِنَ اللهِ وَرَضُونًا وَيَضَرُونَ أَلَهُ وَرَسُولُهُۥ أَوْلَتِكَ مُهُ النَّدِيثِينَ )(الحشر: ٨).

### موقف الإسلام من حب الوطن

الإسلام وإن كان لا يمنع حُبّ الشخص لوطنه، لكنه يوجب ملاحظة أمور لا يُدُ أن تكون في حسبان المسلم، وأن يلاحظها بدقة فلا يوالي ويعادي من أجل الوطن، بل يجعل الولاء أولًا لله تعالى؛ عليه يوالي وعليه يعادى، فالايقدم محبة الوطن أو أهل الوطن على محبة الله تعالى ومحبة من يحبه عز وجل، كذلك يجب أن لا يكون حب الوطن ينشأ عن عصبية جاهلية أو على طريقة الجاهلين؛ انصر أخاك ظائًا أو مظلومًا، بمعنى الوقوف إلى جانبه سواء كان على حق أو على باطل بحجة أنه أخاه في الوطن، بل عليه أن يراعى الأخوة الإسلامية قبل أخوة الوطن، فإن أخوة العقيدة أثبت وأنفع من أخوة الوطن على طريقة خاطئة.

وكل محبة في الله تبقى

على الحالين من فرج وضيق وكل محبَّة فيما عداه

فكالحلفاء في لهب الحريق والسلمون ما ضعفوا وما

والمستكانوا إلا يبوم قدّموا الوطنية، وافتخر كل أهل وطن بوطنهم، ولم يهتم بعضهم بالبعض الآخر،

فكان الجميع لُقُمةً سائغة لأعدائهم، فانفردوا بإذلال أهل كل وطن كما هو الوضع الآن، وانتشرت مع الأسف دعوات جاهلية صار يرددها الكبير والصغير والمرأة والرجل، وهو شعار التضحية والرجل، وهو شعار التضحية من أجل تراب الوطن، ووجو من أجل تراب الوطن، ونحو ذلك من الكلمات التي أشمرت التخاذل حتى عن الدفاع الجاد عن أوطان المسلمين وإحاء الحق لأهله.

إن دعاة الوطنية لم يقفوا بها عند حـد فقد قدسوا الوطنية إلى حدّ العبادة من دون الله تعالى، وأحلوها محل الدين، وصياروا لا يدعون إلا إلى تقديسها، ونسيان كل أهل وطن ممن عداهم من أوطان المسلمين الأخرى، ونشأ عن تلك الدعوات الفخر والخيلاء والاستكبار بغير الحق والتعالى والغطرسة الكاذبة، بل وركن أهل كل وطن على قومهم في وطنهم في كل شيء حتى في الانتصار على الأعداء، فقد نسوا أن النصر من عند الله تعالى، فصاروا بمتدحون بأن الوطن سيمنحهم الشجاعة والنصر

ربيع اخر ١٤٤٧ هـ- العدد ١٥٦ المعدد ١٥٢ المعدد ١٥٢ المعسون

والعيش الكريم، وأنَّ وطن كل طائفة سيصبح مقبرة للغزاة والطامعين، ولكنها جعجعة ولا ترى طحنًا وعنترة جوفاء فضحتها الوقائع القاتمة.

وقد بلغ من تقديس الأوطان عند دعاة الوطنية الجاهلية أن يطلبوا إلى كل شخص أن يقدس وطنه على كل الملل والأديان، وأن يضحي بكل ما لديه لوطنه.

وإذا وصل الإنسان في حب وطنه إلى هذا الحد فماذا سيبقى لحب الله؟! فالأوطان أصبحت وكأنها أوثان تُعُبّد من دون الله تعالى، وكل صاحب وطن يدعى أن وطنه هو أفضل الأوطان، وتربته أفضل تربة، وأنه وطن معطاء يكفى من تمسك بحبه كل مكروه، ويفتخر برجاله وبعطائهم الامحدود -هكذا-، في المقابل لا بُدُ أن يحتقر البلدان الأخرى وجهود الرجال الآخرين من بلدان المسلمين ورجالاته. فلا حرج في دين الوطنية

أن يفتخر الشخص برجال وطنه، ويقدم حبهم على من سواهم، حتى وإن كان أولئك غير مسلمين. فالوطنية

دين الجميع. ومعلوم أن هذه المبالغة لا يقرّها الاسلام الذي يدعو أتباعه إلى أن ينصهروا كلهم في بوتقة الإسلام، ويدعو أتباعه لأن يكونوا في هذه الأرض كأنّهم يحسم واحد وفي وطن واحد، ويوجب على كل مسلم أن يدافع عن كل شبر من أوطان يدافع عن كل شبر من أوطان حتَّى لو أذى ذلك إلى قتله، فإنه يكون شهيدًا مقاتلًا في سبيل الله تعالى.

ولهذا من عاش في وطن لا يستطيع أن يعبد فيه ريه ولا يقيم دينه فقد وجب عليه تركه والسفر إلى وطن آخريلم فيه شعثه، ويتعبد فيه لربه، وهذا حكم ثابت من أحكام الإسلام، وقد أمر الله تعالى عباده بالهجرة من وطن الكفر إلى دار الإيمان؛ تحقيقًا للطاعة ودفعًا للعذاب؛ فقال عز من قَائِل: ( إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَفَّيْهُمُ ٱلْمَلَّتِكُهُ ظَالِمِيَّ أَنفُهِم قَالُوا فِيمَ كُنُهُمْ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضَعَفِينَ فِي ٱلأَرْضُ قَالُوا أَلَمَ تَكُنَّ أَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةً فَلْهَاجِرُوا فِيهَا فَأُوْلَتِكَ مَأْوَنَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَآةَتُ مَصِيرًا اللهُ السُّتَضَعَفِينَ مِنَ الرَّحَال وَالنِّسَآءِ وَٱلْوَلَدَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْمَدُونَ سَبِيلًا ١٠٠ فَأُوْلَٰتِكَ عَسَ الله أن يَعْفُوا عَنْهُمْ وَكَاتَ اللَّهُ عَنْوا

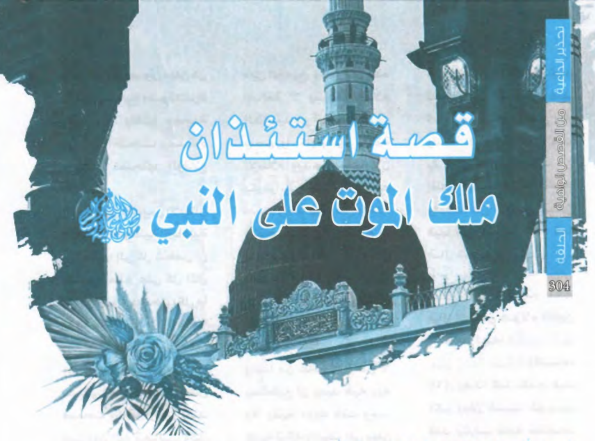
عَبُرًا )(النساء: ٩٧- ٩٩).

قال السعدى: وهذا استفهام تقرير، أي: قد تقرر عند كل أحد أن أرضى الله واسعة، فحيثما كان العبد في محل لا يتمكن فيه من اظهار دينه، فإن له متسعًا وفسحة من الأرض يتمكن فيها من عبادة الله، كما قال تعالى: (يُعَادِي ٱلنَّينَ عَامَنُوا إِنَّ أَرْضِي وَسِعَةٌ فَإِيِّنِيَ فَأَعْدُونِ) (العنكبوت: ٥٦)؛ قال الله عن هؤلاء الذين لا عدر لهم: (فَأُولَتِكَ مَأُونَهُمْ جَهَنَّهُ وَسَآءَتُ مَصِيرًا ) (النساء: ٩٧)، وهذا كما تقدم، فيه ذكر بيان السبب الموجب، فقد يترتب عليه مقتضاه، مع اجتماع شروطه وانتضاء موانعه، وقد يمنع من ذلك مانع. وفي الآية دليل على أن الهجرة من أكبر الواجبات، وتركها من المحرمات، بل من الكبائر

وهذا المقال جزء من بحث لي كبير لم يُطبَع، يسر الله طباعته.

اللهم احفظ بلاد المسلمين واصرف عنهم كيد الكائدين واجمع كلمتهم على كلمة التوحيد. وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحيه أجمعين.

ربيع آخر ١٤٤٧ هـ- العدد ١٥٢ السنة الخامسة والخمسون



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله.

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث الحديثية للقارئ الكريم؛ حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ والطرقية، وإلى القارئ

الكريم التخريج والتحقيق.

## أولًا: أسباب ذكر هذه القصة:

ا- وجود هذه القصة في بعض كتب السنة الأصلية، كما سنبين من التخريج، وحتى يقف القارئ الكريم على مصطلح كتب السنة الأصلية؛ فكتب السنة الأصلية هي الكتب السنة

# الشيخ | على حشيش

التي جمعها مصنفوها عن طريق تلقيها عن شيوخهم بأسانيد إلى النبي صلى الله عليه وسلم مثل الصحيحين والسنن الأربعة وموطأ مالك ومسند أحمد وغيره من المسانيد، وكذلك المعاجم مثل معجم الطبراني

الكبير والأوسط والصغير، وغير ذلك مما يحقق هذا المصطلح.

ووجود مثل هذه القصة في بعض كتب السنة الأصلية يجعل مَن لا دراية له بالتحقيق يتوهم أن هذه القصة صحيحة، ولكن كما سنبين من التحقيق أنها

ربيع آخر ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥٢ السنة الخامسة والخمسون



قصة واهية موضوعة.

٢- من هذه الافتراءات التي جاءت في هذه القصة التمال هذه القصة على مجازفات لا يقول مثلها النبي صلى الله عليه وسلم، كما سنبين من التخريج والتحقيق.

#### ثانيا: من القصة:

روى عن الحسين بن على رضى الله عنهما أن قال: لمَّا كَانَ قَبِل وَفَاةَ رَسُولَ الله -صلى الله عليه وسلم-بثلاث، هبط إليه جبريل عليه السيلام، فقال: يا رسول الله إن الله أرسلتي اليك إكرامًا لَكَ وتَفْضيلًا لك، وخاصّة لك، بَسْألك عَمًا هُوَ أعلمُ بِهُ مِنْكُ، يقول: كيف تُجِدُكُ؟ قال: ﴿ أَجِدُنِي يِا جِبْرِيلُ مَغْمُومًا ، وأَجِدُني يا جِبريلُ مَكْرُوبًا ، فلمًّا كانَ اليَّوْمُ الثَّاني، هَبُطُّ البه جبريل عليه السلام، فقال له مثل ذلك، فقال له النبيُّ -صلى الله عليه وسلم-: «أجدُني يا جبريلُ مَغْمُومًا، وأجدني يا جبريل مَكْرُوبًا، فَلَمَّا كَانَ الْيُومُ الثَّالثُ، هيطُ إليه جِبْريلُ مَعَهُ مَلَكُ الموت، ومعَهُما

مَلَكُ فِي الْهُواء يِقَالُ لُهُ: اسماعيل، على سَنعين ألف مَلَكَ، كُلُ مَلَكُ مِنْهُمُ عَلَى سبعين ألف ملك فسيقهم البه جسريل، فقال: يا أحمد، إنَّ اللَّه أرسلني إليك اكرامًا لك وتَفْضيلًا لك، وخاصَّةَ لك، يَسْأَلُكَ عَمَّا هُو أعلمُ به منك، يقول: كيف تجدُك؟ قال: «أجدني يا جيريلُ مَغْمُومًا، وأجدني يا جبريلُ مَكُرُوبًا ، قال: واسْتُ أَذَنَ مَلَكُ الموت على الباب، فقال جبريل: يا أحمد؟ هذا مَلَكُ الموت يَسْتَأْذِنُ عَلَيْكَ ولم يَسْتَأْذِنْ على آدم ئ قبلك، ولا يستأذن على آدمي بعدك، فقال: «ائذن له يا جبريل» فقال: عَلَيكَ السَّالامُ يا أحمد، إنَّ اللَّهِ أَرْسَلَتَى إِلَيكَ، وأمرنى أن أطيعك فيما أَمَرُتني، إِن أَمَرُتَني أِن أَفْيض نَفْسَكَ قَبَضْتُها، وإن أَمَرْتَني أن أتُركها تَركتُها؟ قال: «أتضعل ذلك يا ملك الموت»؟ قال: نعم بذلكَ أمرُتُ، قال جبريل: يا أحمد! إنَّ اللَّه قد اشْتَاقَ إلى لقَائكَ، قال: ويا مُلك الموت، امض لما أُمرُتَ بِهِ، قال: فَأْتَاهُم آت

يَسْمَعُون حِسَّهُ ولا يَرَوُنَ

شَخُصَهُ، فقال: السَّلامُ
عليكم يا أَهْلَ البيت ورحمةُ
اللَّه وبركاتُه، إن في اللَّه خَلَفًا
من كل هَالِك، وعَزَاءَ من كُلُّ
مُصِيبَة، ودَرَكًا من كلُ هَائِت،
فَباللَّه فَثِقُوا، وإيَّاهُ فَارْجُوا،
فَباللَّه فَثِقُوا، وإيَّاهُ فَارْجُوا،
فإنَّ المُصابَ من حُرمَ الثَّوابَ.

#### ثالثاء التغريج،

١- هذه القصة أخرجها الإمام الحافظ أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبراني (۲۲۰-۲۲۰)، ق کتابه: «العجم الكبير» (١٢٨/٣) ح(۲۸۹۰)، قال: حدثنا: إسحاق بن محمد العراقي المكي، والعباس بن حمدان الحنفي الأصبهاني قالا: حدثنا عبدالجبارين العلاء، حدثنا عبدالله بن ميمون القداح، حدثنا جعفر بن محمد، عن أبيه، عن على بن الحسين قال: سمعت أبى يقول: «لما كان قبل وفاة رسول الله بثلاثة أيام... الحديث.

٢- وأخرجه الإمام
 الحافظ الطبراني في كتابه
 «الدعاء» (ح ١٢١٨)، الباب
 ١٩٠١)، بنفس السند.

#### رابعاه التحقيق:

ا- علة هذه الحديث الذي جاءت به هذه القصة هو عبدالله بن ميمون القداح، قال حدثنا جعفر بن محمد عن أبيه عن علي بن الحسين قال سمعت أبي يقول: «القصة...».

٢- قال الإمام الحافظ المنزي في «تهذيب الكمال» (٣٥٨٦/٥٧٥/١٠) عبدالله بن ميمون بن داود القداح المخزومي المكي روى عن جعضربن محمد بن علي، وآخرين، وروى عنه عبدالجبار بن المعلاء بن العطار وآخرون. اهد.

٣- قال شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوى، تيمية في مجموع الفتاوى، قد كذب عليه ما لم يكذب على أحد، لأنه كان فيه من العلم والدين ما يُميّزه الله به، وكان هو وأبوه أبو جعفر وجده -علي بن الحسين- من أعيان الأئمة جعفر مثله في أهل البيت، علما ودينا، ولم يجى بعد فصار كثير من أهل الزندقة فصار كثير من أهل الزندقة والبدع ينسب مقالته والبدع ينسب مقالته

٤- ومن المناكير التي نسبها عبدالله بن ميمون المقداح إلى الإمام جعفر بن محمد بن علي بن الحسين، هذه القصة المواهية المنكرة؛ حيث قال الإمام ابن أبي حاتم في كتابه «الجرح والتعديل» (١٧٢/٢/٢) عبد الله بن ميمون القداح روى عن جعفر بن محمد سمعت أبي يقول: هو منكر الحديث».

وقال ابن أبي حاتم: سئل أبو زرعة عنه فقال: «هو واهى الحديث». اهـ.

٥- قال الإمام البخاري في كتابه «التاريخ الكبير» في كتابه «التاريخ الكبير» (٢٠٦/١/٣): «عبدالله بن ميمون القداح: ذاهب الحديث، عن جعفربن محمد».

7- قال الإمام الحافظ البن عدي في «الكامل» ( ١٠٠٢ / ٢٥): ( ١٠٠٢ ): سمعت ابن حماد يقول قال البخاري عبدالله بن ميمون القداح عن جعفربن محمد ذاهب الحديث.

وقال ابن عدي في ختام ترجمته بعد أن ذكر عدة أحاديث يرويها عبدالله بن

ميمون ثم قال: ولعبد الله بن ميمون غير ما ذكرت عن جعفر وعن غيره وعامة ما يرويه لا يتابع عليه.

٧- قال الإمام الذهبي في الميزان (٢/٢١/٥١٢٢)؛ عبد الله بن ميمون القداح عن جعفر بن محمد قال أبو حاتم: مـتروك، وقال البخاري: ذاهب الحديث، وقال ابن حبان: لا يجوز أن يُحتج بما انفرد به، وقال أبو زرعة: واهي الحديث،

٨- قال الإمام الحافظ ابن حجر في «التهذيب، (٢٠٤/٦)؛ بعد أن أقر ما ذكرناه آنضًا من أقوال أنمة الجرح والتعديل، في عبدالله بن ميمون القداح قال: قال الترمذي: «منكر الحديث»، وقال الحاكم؛ أحاديث موضوعة، وقال أبو نعيم الأصبهاني: «روى الناكير».

ومن أقوال أئمة الجرح والتعديل يتبين أن القصة واهية منكرة موضوعة.

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.

# كرر البحار شي بياق ضميف الأحاديث القصار

الحديث أخرجه أبو منصور الديلمي في «مسند الفردوس» (ح٢٤٣- الغرائب الملتقطة) قال: أخبرنا والدي، حدثني حمد بن نصر بن مزيد، حدثنا أبوطاهر بن سلمة، حدثنا أحمد بن محمد بن حمزة الاستراباذي، حدثني أبي، حدثنا عبدالله بن محمد القطان، حدثنا عبدالرحمن بن عمرو بن جبلة، حدثنا عباسة المجاشعية: سمعت أم حبيبة الرقاشية تحدث عن عائشة قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أبو بكر مني وأنا منه... الحديث.

الحديث لا يصح: وعلته عبدالرحمن بن عمروبن جبلة:

١- قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٢٦٧/٢/٢)؛ «سألت أبي عن عبدالرحمن بن عمرو بن جبلة فقال: كتبت عنه بالبصرة، وكان يكذب فضربت عن حديثه، اه.

٢- وأقر ذلك الإمام الذهبي في «الميزان» (٤٩٢٨/٥٨٠/٢) ثم قال: قال الدارقطني: «متروك يضع الحديث». اه.

#### الاستثناج

نستنتج من قول الإمام ابن أبي حاتم والإمام الدارقطني أن عبدالرحمن بن عمرو بن جبلة يكذب، ومتروك يضع الحديث؛ إذًا فالحديث «موضوع».

### ، أبو بكر مني وأنا منه، وأبو بكر أخي في الدنيا والأخرة ..

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحارية الأحاديث القصار، (٢/٣) مكتبة الحرم النبوي «الحديث» رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧)، وقال: «فر عن عائشة».

قلت: قول الإمام السيوطي: «فر» ترمز إلى «مسند الفردوس» للديلمي، وهذا تخريج بغير تحقيق يتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثة أن الحديث صحيح وهو كما سنبين من التحقيق أنه حديث موضوع.

فائدة: وحتى يقف القارئ الكريم على حد «الحديث الموضوع»: لا بد من بيان معناه الاصطلاحي. الموضوع: هو الكذب المختلق المصنوع المنسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وهو شر الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته في أي معنى كان؛ سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها، إلا مقرونًا ببيان وضعه. كذا في تدريب الراوي، (٢٧٤/١) النوع (٢١) للإمام السيوطي.

وكذلك الطعن بكذب الراوي في الحديث النبوي هو «الموضوع» كذا في «شرح النخبة» (ص٤٠) للحافظ ابن حجر.

وسنطبق هذا الصطلح على الحديث من خلال التخريج والتحقيق حتى يجد طالب العلم دراسة لعلم المصطلح التطبيقي.

ربيع أخر ١٤٤٧ هـ - العدد ٢٥٢ السنة الخامسة والخمسون



الحمد لله العزيز الغفار والصلاة والسلام على سيد الأنام ومن اقتفى أثره إلى يوم الدين، وبعد... فمما لا يخفى على ذي بصيرة أن المعاملات التي تشتمل على الربا قد فشت ، وكثر المنافحون عنها لأسباب شتى، ولا خلاف في أن الربا محرم وهذا مما لا يجرؤ أحد على إنكاره ؛ وإلا لمرق من دائرة الإسلام لإنكاره ما علمت حرمته من الدين بالضرورة. ذلك أن الربا محرم بالقرآن والسنة والإجماع ؛. وإنما الاختلاف هو في بيان هل تندرج هذه المعاملة بعينها في إطار الربا المحرم شرعًا لا؟ ، وإن أنسأ المولى سبحانه في الأجل وقدر لنا ، فسنعرض لصور شتى من المعاملات لبيان هل هذه من صور الربا المحرم أم لا.

ولكن لا يجمل أن نعرج على ذلك بغير أن نؤصل لذلك ببعض الأصول والقواعد التي سنرجع إليها دومًا فنذكرها في هذا المقال وما يليه لحيل إليها فتكون مغنية لنا عن التكرار. فنقول والله المستعان وهو وحده من وراء القصد:

#### أسباب فساد المعاملات أربعة:

الأصل في المعاملات الإباحة فلا يحرم منها شيء إلا ما ورد الدليل الصحيح على تحريمه لاشتماله على محظورات شرعية. ويلزم لصحة المعاملات - في الفقه الإسلامي- أن تخلو من الأسباب التي تؤدي إلى فساد

ربيع آخر ١٤٤٧ هـ - العدد ٢٥٢ السنة الخامسة والخمسون

المعاملات.

ويمكن إجمال أسبباب الفساد العامة في المعاملات في أربعة أسباب : أحدها : تحريم عين المبيع، والثاني: الربا، والثالث: الغرر، والرابع: القمار.

فالسبب الأول وهو بيع الأعيان المحرمة مثل بيع الميتة والخمر والخنزير والكلب والتماثيل، وغير ذلك مما ورد النهي عن بيعه. والسبب الثاني فهو الربا والذي اتفق العلماء على أنه يوجد في البيع كما يوجد فيما تقرر في الذمة كالسلف والقرض وغير ذلك. وأما السبب الثالث فهو الغرر وهو يوجد في البيع من جهة الجهل على أوجه: إما من جهة الجهل بعصف الثمن العقد، أو تعيين العقد، أو من جهة الجهل بوصف الثمن العالم أو من جهة الجهل من جهة الجهل بوصف الثمن العقد، البيع، أو بقدره أو بأجله إن كان هنالك أجل، وقد يكون الجهل من جهة الجهل بوجوده، أو تعذر التسليم. وأما السبب الرابع فهو الميسر أو القماد.

#### الرباط الجاهلية كان ربا الديون:

وفيما يتعلق بالربا؛ فقد كان ربا الجاهلية يجري في القرض والدين، فقد روى الطبري عن مجاهد أنه قال في الربا الذي نهى المولى سبحانه وتعالى عنه : "كانوا في الجاهلية يكون للرجل على الرجل الدين فيقول؛ لك كذا وكذا وتؤخر عني، فيؤخر عنه"، كما روى الطبري صورة أخرى لجريان الربا عن قتادة أن ربا الجاهلية هو أن يبيع الرجل البيع إلى أجل مسمى؛ فإذا حل الأجل ولم يكن عند صاحبه قضاءٌ، زاده وأخر عنه (جامع البيان في تأويل القرآن ج٦، ص٨، تفسير الأية ٢٧٥

من سورة البقرة).

ورغم أن العرب كانت تتعامل بالربا إلا أنهم كانوا يعلمون أن التعامل بالربا ليس من مكارم الأخلاق، ويدل على ذلك أنهم عند إعادة بناء الكعبة اتفقوا ألا يجعلوا في بنائها درهمًا اكتسبوه من الربا، فيذكر ابن هشام في سيرته حاكياً قول أحد عرب الجاهلية يوم واقعة إعادة بناء الكعبة قال: " يا معشر قريش لا تدخلوا في بنائها من كسبكم إلا طيباً ولا يدخل فيها مهر بغي ولا بيع ربا ولا مظلمة أحد من الناس.

#### المعنى الشرعي للربا يختلف عن المعنى اللغوي:

حينما نص القرآن الكريم على تحريم الربا كان المقصود بالربا معانِ لم يكن الاسم موضوعا لها في اللغة، ووسعت السنة النبوية المطهرة مفهوم الربا فلم يعد مقتصرًا على ربا الديون.

وأثبتت السنة أنواعاً جديدة من الربا لم تكن معروفة عند العرب وهي ربا الفضل وربا النسيئة، ومن ثم فالربا قد صار اسما شرعيا كسائر الأسماء المجملة المفتقرة إلى البيان. وهي الأسماء المنقولة من اللغة، إلى الشرع لعان لم يكن الاسم موضوعا لها في اللغة فعن لم يكن الاسم موضوعا لها في اللغة فهي عبادة ذات أقوال وأفعال تفتتح بالتكبير وتختتم بالتسليم. وكالصوم، وهو لغة؛ الإمساك عن الشيء، أما شرعا فهو: الامتناع عن الطعام والشراب والمفطرات من طلوع الفجر إلى غروب الشمس بنية التعبد لله تعالى. وكالزكاة وهي لغة؛ الطهارة والنماء ؛ قالى، وكالزكاة وهي لغة؛ الطهارة والنماء فهذه الأسماء حينما نقلت من معناها اللغوى

لتستخدم في المعنى الشرعي افتقرت إلى البيان، وبغير هذا البيان لا يتضح المقصود بها.

ولا يختلف الحال بالنسبة لمعنى الربا فمعناه اللغوي يختلف عن معناه الشرعي، ويؤكد هذا أبو بكر الجصاص في تفسيره حينما يقول: "... إن الربافي الشرع يقع على معان لم يكن الاسم موضوعًا لها في اللغة، ويدل عليه أن العرب لم تكن تعرف بيع الذهب بالذهب والفضة بالفضة نساء ربا وهو ربافي الشرع...". (أحكام القرآن: للجصاص، سورة البقرة، ج ١، ص٥٦٣).

وينبني على ذلك أنه لا يجوز القول بتحريم شيء من العقود بدعوى اشتماله على الربا إلا إذا دل الدليل الشرعي على أنه مسمى في الشرع بالربا، وبعبارة أخرى النص على تحريم هذه الصورة من المعاملات.

الإجماع على أن ربا القرض نوع من أنواع الربا: وربا البيوع هو الربا الذي انفرد به الاصطلاح الشرعي لأن العرب لم تكن تعرف هذا النوع من الربا قبل وروده في السنة المطهرة، حيث كانت العرب لا تعرف إلا ربا الديون، فشرح الفقهاء الربا بالمعنى الاصطلاحي الجديد، لأن ربا الديون معلوم للكافة. فلا خلاف إذَا في أن ربا القرض نوع من أنواع الربا، بل هو أهم هذه الأنواع حيث كان محلاً لربا الجاهلية الذي جاءت الشريعة بتحريمه، ولم يقع خلاف في تحريم ربا الديون بخلاف ربا البيوع وقد نقل العديد من الفقهاء الإجماع على وقد نقل العديد من الفقهاء الإجماع على تحريم ربا الديون منهم:

ابن عبد البر القرطبي حيث قال في كتابه "الكافي": "... أجمع العلماء من السلف والخلف أن الربا الذي نزل القرآن بتحريمه هو أن يأخذ صاحب الدين لتأخير دينه بعد حلوله عوضا عينا أو عرضا وهو معنى قول العرب إما أن تقضي وما أن تربي وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "الذهب بالذهب ربا إلا هاء وهاء الورق بالورق ربا إلا هاء وهاء والذهب بالورق ربا إلا هاء وهاء المورق ربا إلا هاء وهاء المورق عبد البر، ج٢، ص

ومن هؤلاء الفقهاء أيضًا ابن رشد القرطبي والذي قسّم الربا إلى قسمين، قسم أسماه ربا البيوع وهذا ينقسم إلى ربا نسيئة وربا فضل، أما القسم الثاني فهو الربا فيما تقرر في الذمة والذي يشمل ربا الديون والذي سماه ربا الجاهلية، وقد نقل ابن رشد الإجماع على تحريمه ( بداية المجتهد ونهاية المقتصد؛ لابن رشد، كتاب البيوع، أسباب الفساد العامة في البيوع المطلقة، الباب الثاني في بيوع الربا، حج، ص١٤٨).

ومنهم ابن قدامة المقدسي والذي نقل عن ابن المنذر الإجماع على تحريم اشتراط الزيادة في القرض بغير خلاف، وأن المسلف إذا شرط على المستسلف زيادة أو هدية فأسلف على ذلك، أن أخذ الزيادة على ذلك ربا. كما نقل ابن قدامة عن أبي بن كعب وعبد الله بن عباس وعبد الله بن مسعود رضي الله عنهم أنهم نهوا عن قرض جر منفعة، ولأنه عقد إرفاق وقربة، فإذا شرط فيه الزيادة أخرجه

#### اتفاق أنَّمة المدَّاهِ الأربعة على ربا القرض قسم من أقسم الربا المحرم:

والذى دعا الفقهاء إلى الفصل بين ربا القرض وبين ربا البيوع أنهم رأوا أن ربا القرض أو ربا الدين إنما هو أصل مستقل بذاته يختلف عن ربا البيوع، فربا القرض يقع في كل مال ربوياً كان أم غير ربوي، أما ربا الفضل والنسيئة فيقع بالإجماع في الأصناف الستة الواردة في الأحاديث التي عرضنا لها فيما سلف، مع اختلافهم فالعلة التي تمتد بها إلى غيرهذه الأصناف، كما أن التأخير مغتضر في القرض بل إن قوام القرض وفائدته في التأخير، مع أن القرض يقع غالبًا في المال الربوي، والفقهاء وإن كانوا لم يختلفوا في تحريم ربا القرض إلا أن بعضهم رأى أن هذا الربا مندرج حكما في معظم حالاته تحت ربا البيوع فإن القرض الذي غالماً مايقع في الذهب أو الفضة - وقد يقع في سائر الأصناف الربوية- ففي حالة اشتراط زيادة على مقدار القرض فإن المقدار الزائد الذي يشترطه المقترض إنما هو ربا فضل، لأن المقترض إنما يأخذ القرض ليرد أزيد منه إلى المقترض، فذلك فضل وقع في مال ربوي بجنسه فهو ربا فضل.

ولذلك ذهب بعضهم إلى عدم ضرورة ذكر ربا القرض كنوع مستقل، وقال: يمكن رده لربا الفضل، وفي مغني المحتاج ينقل الخطيب الشربيني عن الزركشي أنه قال - وهو يذكر أصناف الربا الثلاثة عند الشافعية - وزاد المتولي من شيوخ الشافعية ربا القرض المشروط فيه جرنفع ويمكن رده لربا الفضل (مغنى المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ عن موضوعه (المغني لابن قدامة ، كتاب البيوع ، باب القرض ، فصل في قرض شرط فيه أن يزيده ، المسألة ٣٢٦٣ ، جع ، ص ٢٤٠). المُقْمَاءِ القَمَاءِ القَمَاءِ على ربا الفَصَل

#### والنسيئة في كتب السوع:

اتفق أئمة المذاهب الأربعة أن الربا ثلاثة أنواء: ريا الفضل وريا النسيئة وريا الديون، وان كان معظم الفقهاء لم يذكروا ريا القرض في تقسيمهم للريا لأنهم تناولوا الريافي كتاب البيوع ؛ فلم يريدوا بالربا الذي قسموه ذلك الرباذي المعنى العام الذي يشمل ربا القرض، وإنما أرادوا الريا الذي يقع في البيوع، وهو الريا الذي تريد كتب الفقه أن تذكر أحكامه الخاصة من وجهة نظر المدرسة الفقهية التي ينتمي المصنف إليها. فقسم الجمهور الربا إلى نوعين: ربا الفضل وربا النسيئة (النساء)، وذهب الشافعية إلى أن الربا أنواع ثلاثة : ريا الفضل، وريا النساء، وريا اليد، فريا الفضل والنساء عندهم كمثيليهما عند الجمهور، وربا اليد عندهم يكون في البيع الذي لم يشترط فيه الأجل ولكن تأخر فيه فعلا قبض أحد البدلين، وزاد بعض الشافعية قسمًا رابعًا وهو ربا الديون. وانفرد ابن القيم بتقسيم خاص للربا، وكذلك فعل ابن رشد القرطبي، وكلهم يقصد ربا البيوع.

ولذا حينما ننظر في كتاب البيوع نجد بابًا خاصًا بالربا وهو الربا الذي اختلفوا في علته، وهو الربا الذي البيوع، أما النوع الذي لم يختلفوا فيه وهو ربا الديون فقد أفردوا له بابًا خاصًا به هو باب القرض.

المنهاج: للخطيب الشربيني كتاب البيع ، باب الربا ، ج٢ ، ص ٣٦٣ ).

والى ذلك ذهب أيضًا سليمان الجمل في حاشيته، حيث أكد أن ربا القرض هو من ربا الفضل، وقال: "... وإنما جعل ربا القرض من ربا الفضل مع أنه ليس من هذا الباب، لأنه لما شرط منفعة القرض، كان بمنزلة أنه باع ما أقرضه بما يزيد عليه" (فتوحات الوهاب بتوضيح شرح منهج الطلاب - المعروف بحاشية الجمل - كتاب البيع، باب الربا ،ج٣ بحاشية الجمل كتاب البيع، باب الربا ،ج٣ يخرج هذا المعقد عن دائرة التبرع والإحسان يخرج هذا المعقد عن دائرة التبرع والإحسان ليدخله في دائرة المعاوضة، فيتحقق حينئذ ربا الفضل.

تناول الفقهاء ربا الديون في كتاب القرض:
ومن ثم يتبين أن عدم ذكر هولاء الفقهاء
لربا الدين عند الحديث عن أنواع الربا إما
أن يكون لأنهم يتحدثوا عن ربا البيوع فقط
وأنهم تحدثوا عن ربا الديون عند الحديث
عن القرض، وإما لأنهم رأوا أن ربا الدين
يندرج بالضرورة تحت ربا الفضل وأنه يندرج
تحت هذا النوع من الربا مع اتفاقهم جميعًا
على تحريم ربا الديون.

ومن ثم فقد اقتصر البعض على تعريف الربا الجديد على العرب هو ربا البيوع فأغفل ربا الديون لأنها كانت معروفة عندهم، فجعل الاصطلاح الشرعي للربا خاص بربا البيوع، ويتضح ذلك من مسلك الفقهاء عند تعريفهم للربا، ولما كان الربا يجري في الديون عن طريق زيادتها لقاء الأجل، ويجري في المال الربوي عند بيعه بجنسه بزيادة

مقداره، كما أنه يجري في بيع المال الربوي بغير جنسه دون أن يتم التقابض في مجلس العقد، ولذا نرى أن الأولى تعريف كل نوع على حده، ومع ذلك يمكن أن يشتمل تعريف الربا على هذه الأنواع الثلاثة بإدراج أنواعه فيه بحيث يتحقق الربا عند وجود أي جزء من التعريف.

#### تعريف الريا

ولو نظرنا إلى تعريف فقهاء المذاهب المختلفة للربا نجد تباينا بينهم في التعريف، ويرجع ذلك فيما نرى إلى اختلاف الفقهاء في الوقوف على الأحاديث وفي فهمها، وهو ما أدى إلى اختلافهم في بيان أنواع الربا وفي تعريفه. ويمكننا أن نعرف الربا بأنه: "الزيادة المشترطة في القروض والديون لقاء الأجل، أوبيع المال الربوي بنفس جنسه متفاضلا، أو بيع المال الربوي بغير جنسه دون أن يتم التقابض في مجلس العقد".

وهذا التعريف تضمن الأنواع الثلاثة للربا وهو ربا الديون والذي عرفناه بأنه " الزيادة المشترطة في القروض والديون لقاء الأجل"، وربا الفضل والـذي عرفناه بأنه "بيع المال الربوي بنفس جنسه متفاضلا " وربا النسيئة والـذي عرفناه بأنه " بيع المال الربوي بغير والـذي عرفناه بأنه " بيع المال الربوي بغير والـذي عرفناه بأنه " بيع المال الربوي بغير واذا وجد الربا بأي صورة من صوره هذه كان مفسدًا للمعاملة وهو ما يؤدي إلى بطلانها (كحكم وضعي) ، ويؤدي إلى تحريمها ووقوع أطراف المعاملة في الإثم واستحقاقهم العقوبة أطراف المعاملة في الإثم واستحقاقهم العقوبة من الله عز وجل (كحكم شرعي) نسأل الله تعالى.



#### الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه. ويعد:

فإنه لا مناص \_قبل أن نميط اللثام عما عليه خلف هذه الأمة الصالح فيما يخص التلفظ بكلمة (الحد) المجملة، في حق الله تعالى وبشأن فوقيته وعلوه على عرشه فوق سماواته\_أن نَذُكُر بِما خُلُصنا إليه من أن (الحدُ) يقال على: ما ينفصل به الشيء ويتميز به عن غيره، والله تعالى غير حال في خلقه، ولا قائم بهم، بل هو القيوم القائم بنفسه، المقيم لما سواه، فـ(الحد) بهذا المعنى لا يجوز أن يكون فيه منازعة في نفس الأمر أصلاً، فإنه ليس وراء نفيه إلا نفي وجود الرب ونفى حقيقته. وأما (الحد) بمعنى: العلم والقول، وهو أن يُحدُّهُ العباد - بِالإحاطة والجهات المعلومة للبشر بحيث يحويه شيء من مخلوقاته والقول في ذلك بالكيف ومشابهة الخالق بالمخلوق - فهذا منتف بلا منازعة بين أهل السنة".

#### التحقيق البارك فيما روي في الحد عن ابن البارك:

وقبل أن نعرض لكلام أهل العلم المعاصرين، تجدر الإشارة إلى أن أحد الباحثين قد سرد تحت هذا المعنوان؛ الروايات التي ورد فيها لفظ (الحد)، وذلك فيما يشبه الحصر لتلك الروايات التي ورد فيها هذا لفظ الحد في عبارة ابن المبارك، فقد قال دكتور وليد بن الصلاح ما نصه:

## الأستاذ المعمد عبد العليم الدسوقي الأستاذ بجامعة الأزهر

- روى الأثر بزيادة لفظ (الحد) عن ابن المبارك: عثمان الدارمي في الرد على الجهمية فقال: حدثنا الحسن بن الصباح البزار البغدادي، ثنا علي بن الحسن بن شقيق، عن ابن المبارك... وذكره.

- ورواه أيضًا: البيهقي من طريق محمد بن نعيم عن الحسن بن الصباح عن ابن شقيق، ولكن محمد بن نعيم هو إما الجرمي أو البخاري، وكلاهما ذكرا دون جرح أو تعديل كما ذكر ذلك الحاشدي في حاشيته على الأسماء والصفات. - وروى الزيادة أيضًا: عبدالله بن أحمد في السنة من طريق آخر عن ابن شقيق فجاء في السنة لعبد الله بن أحمد (١/ ١٧٤): ٢١٦ ما نصه: (حدثني عبدالله بن أحمد بن شبويه أبو عبدالرحمن قال سمعت على بن الحسن -يعنى: ابن شقيق - يقول: سمعت عبدالله يقول: (الإيمان قول وعمل يزيد وينقص ..)؛ قال: وسمعت عبدالله يقول: (نعرف ربنا فوق سبع سموات على العرش بائن من خلقه بحد ولا نقول كما قالت الجهمية ها هنا وأشار بيده إلى الأرض).

- ورواها بزيادة الحد أيضًا: ابن بطة والذهبي

Upload by: altawhedmag.com

عن الإمام أحمد عن ابن المبارك ولكن بصيغة التمريض (يحُكى)، والإمام أحمد لم يسمع من ابن المبارك وانما يروى عنه في المسند بواسطة عبدالرحمن بن المهدى والقطان وغيرهم.

- وروى الزيادة أيضًا البيهقي في الأسماء والصفات من طريق عبدالعزيز بن حاتم عن ابن شقيق.. فهذه جملة من روى أثر ابن المبارك بزيادة لفظ الحد.

وخلف هذه الأمة الصالح في التعامل مع الألفاظ المجملة على نفس نهج سلفها الماضين:

يقول الشيخ ابن عثيمين في شرح ما جاء من قول العلامة محمد بن أحمد السفاريني في منظومته المسماة: (الدرة المضية في عقد الفرقة المرضية): سبحانه قد استوى كما ورد من غير كيف قد تعالى أن نُحد

يقول ص١٨٤: "تقدير العبارة: تعالى عن الحد، يعني: أن الله لا يُحدُ، وهذا الحد من الألفاظ التي لم ترد في الكتاب ولا في السنة، ليس في الكتاب أن الله يحد ولا أنه لا يحد، ولا في السنة أن الله يحد ولا أنه لا يحد، وإذا كان كذلك أن الله يحد ولا أنه لا يحد، وإذا كان كذلك فالواجب السكوت عنه، لا تقل: (إنه يحد أو أنه لا يحد)، ما الذي حداك على أن تقول: (إنه يحد أو لا يحد)، ليس هناك ضرورة، ولو كان من الضروري أن نعتقد أن الله يُحدُ أو لا يُحد؛ لبينه السنة، لأن الله يقول: «وَزَانَ عَبْنَهُ الله ولبينته السنة، لأن الله يقول: «وَزَانَ عَبْنَهُ الله الكتابِ ١٨٤)"

ويفاد من كلامه أن من نطق بهذا اللفظ المجمل، إنما دعته لنطقه إياها الضرورة الملجئة، كان يكون مخاطبه المنكر لعلو الله تعالى وفوقيته؛ لا يفهم إلا باللغة المتضمنة لهذا المصطلح، يعني: بغرض بيان أن استواءً و تعالى على عرشه؛ مباين لخلقه الذي منه العرش؛ باعتبار أن العرش كذلك من خلقه، منفصل سبحانه عنهما.

يقول الشيخ ابن عثيمين مستطردًا: "ولذلك -أي: ولأجل أن هذا المصطلح لم يرد في كتاب ولا سنة ولا نطق به أحد من الصحابة - اختلف كلام من تكلم به من السلف هل نقول: إن الله يُحد أو

نقول إن الله لا يُحد ؟، فمنهم من أنكر الحد، وقال: (إنه لا يجوز أن نقول؛ إن الله محدود)، ومنهم من قال: (يجب أن نقول: إن الله محدود، وأن له حدًا)، ولكن يجب أن نعلم أن الخلاف يكاد يكون لفظيًا: لأنه يختلف باختلاف معنى الحد المثبت والمنضي.. فمن قال: (إن الله محدود): أراد أنه بائن من الخلق، ومحاد لهم، ليس داخلًا فيهم، ولا هم داخلون فيه، كما نقول: (هذه أرض فلان وهذه أرض فلأن، كل واحدة منهما محدودة عن الأخرى وبينهما حد )، فمن أثبت الحد وأراد به هذا المعنى أى: أن الله تعالى منفصل بائن عن الخلق ليس حالًا فيهم ولا الخلق حالون فيه، فهذا المعنى صحيح.. ومن قال: (إنه غير محدود)، وأراد: أن الله تعالى أكبر من أن يُحدُ، ولا يُحدُه شيء من مخلوقاته ولا يحصره شيء من مخلوقاته، فقد وسع كرسيه السماوات والأرض ولا يمكن أن يحده شيء من المخلوقات، فهذا المعنى صحيح أيضًا، وكل السلف متفقون على هذا.. وعليه؛ فيكون الخلاف بينهم لفظيًا، بحسب هذا التفصيل.

فقول المؤلف رحمه الله: (قد تعالى أن يُحد). يدل على أنه ممن يُنكر أن يوصف الله بالحد، فيحمل كلامه على أن المراد بـ(الحد): الحد الحاصر الذي يحصر الله عز وجل، فنقول؛ إن الله تعالى- بهذا المعنى- غير محدود، فالله واسع عليم، ووسع رُستُهُ السَّمَةِ والأَرْقِيِّ ، (البقرة: ٢٥٥)، والسماوات والأرضين كلها في كف الرحمن كخردلة في كف أحدنا، وهذا على سبيل التقريب، والا فما بين الخالق والمخلوق أعظم مما بين كف الإنسان والخردلة، وقد أراد المؤلف بنفي الحد هنا ما ذكرناه، يعنى: الحد الذي يحصر الله عز وجل، ولم يرد الحد الذي يجعله بائنًا من الخلق، فإن الحد الذي يراد به بينونة الله من خلقه، أمر ثابت واجبُ اعتقاده، على أننا كما قلنا؛ إن الكلام في الحد إثباتًا ونفيًا من الأمور التي ينبغي السكوت عنها؛ لأنها لم ترد في القرآن، ولا في السنة، لكن إذا ابتلينا، وجب أن نفصل"ا. هـ

وكان الشيخ ابن عثيمين قد أتبع ذلك بشرح قول

Upload by: altawhedmag.com

السفاريني:

فلا يحيط علمه بذاته

#### كذاك لا ينفك عر صفاته

قائلا: "قوله: (فلا يحيط علمنا بذاته). هذا مما يدل على أنه أراد بقوله: (تعالى أن يحد): أنه لا يمكن أن يكون محصورًا يُحاط به، فلهذا قال: (فلا يُحيطُ علمنًا بذاته)، فذات الله تعالى لا يمكن أن يحيط بها العلم، وإذا كان الحس لا يحيط بها قالعلم من باب أولى"ا.ه.. وهو كلام قريب مما علّق به ابن أبي العز على عبارة الطحاوي السالفة الذكر. وبهما يزول الإشكال، ويُحسن بمن فاه به الظن.

#### المُزيد مِنْ تعليقات الشَّيخ على الواسطية بعد أنْ ذَكَرنا تعليقاته على السفارينية:

وتماشيا مع ما تم ذكره للشيخ ابن عثيمين طفق في ذات السياق وابان شرحه لأحد الأدلة التي ساقها شيخ الإسلام - في كتابه (العقيدة الواسطية) ص ٢٤١ على علوه تعالى على مخلوقاته، وهي قوله تعالى: ويبين إن مُونِك وَرَاهُك إنَّ وَ (ال عمران: ٥٥) - طفق يقول: "الذين أنكروا علو الله بذاته يقولون: (لو كان في العلو بذاته؛ كان في جهة، وإذا كان في جهة؛ كان محدودًا وجسمًا، وهذا ممتنع!).. والجواب عن قولهم: (إنه يلزم أن يكون محدودًا وجسمًا) يرد عليه:

أولاً: لا يجوز إبطال دلالة النصوص بمثل هذه التعليلات، ولو جاز هذا؛ لأمكن كل شخص لا يريد ما يقتضيه النص أن يعلله بمثل هذه العلل العليلة، فإذا كان الله أثبت لنفسه العلو، ورسوله صلى الله عليه وسلم أثبت له العلو، والسلف الصالح أثبتوا له العلو؛ فلا يُقبلُ أن يأتي شخص ويقول: لا يمكن أن يكون علو ذات؛ لأنه لو كان علو ذات؛ لكان كذا وكذا.

ثانيًا: إن كان ما ذكرتم لازمًا لإثبات العلو لزومًا صحيحًا؛ فلّنقُلُ به؛ لأن لازم كلام الله ورسوله حق؛ إذ إن الله تعالى يعلم ما يلزم من كلامه، فلو كانت نصوص العلو تستلزم معني فاسدًا، لبيّنه، ولكنها لا تستلزم معني فاسدًا.

ثالثًا: ثم نقول: ما هو الحد والجسم الذي أجلبتم علينا بخيلكم ورجلكم فيهما؟ ل... أتريدون ب(الحد) أن شيئًا من المخلوقات يحيط بالله؟ فهذا باطل ومنتف عن الله، وليس بلازم من إثبات العلو لله.. أو تريدون ب(الحد) أن الله بائنٌ من خلقه غيرٌ حالٌ فيهم؟ فهذا حق من حيث المعني، ولكن لا نطلق لفظه نفيًا ولا إثباتًا، لعدم ورود ذلك.

وأما (الجسم)، فنقول: ماذا تريدون بـ(الجسم)؟ أتريدون أنه جسم مركب من عظم ولحم وجلد ونحو ذلك؟، فهذا باطل ومنتف عن الله، لأن الله ليس كمثله شيء وهو السميع البصير.. أم تريدون بـ(الجسم): ما هو قائم بنفسه متصف بما يليق به؟، فهذا حق من حيث المعني، لكن لا نظلق لفظه نفيًا ولا إثباتًا. لما سبق.. وكذلك نقول في (الجهة)، هل تريدون أن الله تعالي نقول في الجهة تحيط به؟ فهذا باطل، وليس بلازم من إثبات علود. أم تريدون جهة علو لا تحيط بالله؟ فهذا حق لا يصح نفيه عن الله تعالى"ا.هـ بتصرف يسير.

وفي فتوى حملت رقم ٤٨٥٦٦ عن حكم إثبات أو نفي الحد عن الله تعالى، جاء الجواب بما ملخصه:

الحمد لله.. وبعد: فقد نبتت نابتة الجهمية الخبيثة، وادعت أن الله تعالى وتقدس في كل مكان، وأنه غير مباين لخلقه ((. فاضطر أهل العلم إلى النص على ما يبطل هذه المقولة الفاسدة، وقد عقد الإمام أبو سعيد الدارمي في نقضه على المريسي بابًا في: (الحدُ والعرش) قال فيه: "ادَّعى المعارض أيضًا أنه ليس لله حد ولا غاية ولا نهاية، وهذا هو الأصل الذي بنى عليه جهم ضلالاته واشتق منها أغلوطاته، وهي كلمة لم يبلغنا أنه سبق جهمًا إليها أحدُ من العالمين... والله تعالى له (حدَ) لا يعلمه أحد غيره، ولا يجوز لأحد أن له ويكلُ علم ذلك إلى الله، ولكن يؤمن بـ(الحد) ويكلُ علم ذلك إلى الله، ولكانه أيضا (حدُّ)، وهو على عرشه فوق سماواته فهذان حدَّان اثنان.

To a light of the comment of the com

وسئل ابن المبارك: بم نعرف ربنا؟ قال: بأنه على العرش، بائن من خلقه، قيل: بـ(حد؟)، قال: العرش، بائن من خلقه، قيل: بـ(حد؟)، قال: (بحد)... فمن ادعى أنه ليس لله حد فقد رد القرآن، وادعى أنه لا شيء، لأن الله حد مكانه في مواضع كثيرة من كتابه فقال: ﴿الرَّعْنُ مِلَ ٱلْمَرْشِ مَنْ فِي النَّمَةِ وَاللَّكَ: ١٦)، ﴿اللَّهُ مِنْ فَرْفِهُ ﴿ (الملك: ١٦)، ﴿عَالُونَ رَبُّمُ مِنْ فَرْفِهُ ﴿ (المنحل: ٥٠)، ﴿إِنَّهِ مِنْ فَرْفِهُ ﴿ (المنحل: ٥٠)، ﴿إِنَّهِ مِنْ مُرْفِهُ ﴾ (أل عمران: ٥٥)، ﴿إِنَّهِ مِنْ مُرَافِكُ إِنَّ الْمَرْفُ النَّافِ وَمَا أَشْبَهِهُ شُواهِد ود لأَنْ لَا على الحد"ا.هـ.

وقد نقل ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية في كتابيه:
(درء التعارض)، و(بيان تلبيس الجهمية)، وهذا هو خلاصة القول في هذه المسألة: (أن لله تعالى حدًا، ولكن لا يعلمه أحد غيره! ولما كان إثبات الحد دون هذا القيد قد يوهم الحصر ومحدوديته في المكان، نفاه بعض أهل العلم، يريدون بذلك نفي الإحاطة بالله علمًا وإدراكًا، وأنه سبحانه مباين للأمكنة المحدثة، قال السجزي في رسالته في الرد على من أنكر الحرف والصوت: (الحق أن الله سبحانه فوق العرش بذاته، من غير مماسة وأن الكرًامية ومن تابعهم على قول المماسة ضلال.

وعند أهل الحق أن الله سيحانه مباين لخلقه بذاته فوق العرش بلا كيفية بحيث لا مكان... وليس في قولنا: (إنَّ اللَّه سبحانه فوق العرش) تحديد، وإنما التحديد يقع للمحدثات، فمن العرش إلى ما تحت الثرى محدود، والله سبحانه فوق ذلك بحيث لا مكان ولا حدٍّ، لاتفاقنا أن الله سبحانه كان ولا مكان ثم خلق المكان، وهو كما كان قبل خلق المكان، وقد ذكر الله سبحانه في القرآن ما يشضى الغليل وهو قوله تعالى: ﴿ النَّهُ عَلَى ٱلْهُ شَ ٱسْتَوَىٰ 🕐 لَهُ, مَا فِي ٱلسَّمَوْتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَنْتُهُمَّا وَمَا يَّتَ ٱلذِّي ، (طه: ٥- ٦)، فخصَّ العرش بالاستواء، وذكر ملكه لسائر الأشياء فعُلم أنَّ المراد به غير الاستيلاء، وإنما يقول بالتحديد من يزعم أنه سيحانه بكل مكان، وقد علم أن الأمكنة محدودة، فإذا كان فيها بزعمهم كان محدودًا، وعندنا أنه مباين للأمكنة ومن حلها ومن فوق كل محدث، فلا

تحديد في قولنا، وهو ظاهر لا خفاء به) ا.ه. وعلى ذلك علق محقق الكتاب الدكتور محمد باكريم، بكلام طويل مفيد. فراجعه إن شئت. وقد قام الدكتور محمد بن خليفة التميمي بتحقيق ودراسة كتاب: العرش للإمام الذهبي، وعمل له مقدمات مفيدة. ومن جملتها: (فصل عن مسائل متعلقة بالعلو والاستواء)، وتجد فيه تفصيلاً مُهمًا ونقولًا مفيدة في هذا الموضوع، وقد ذكر في خلاصة الأقوال في مسألة إثبات الحد لله تعالى خلائة اقوال:

-"التول الأول: قول من يقول: (هو فوق العرش ولا يوصف بالتناهي ولا بعدمه، إذ لا يَقْبَلُ واحدًا منهما)، فعندهم أن الله فوق العرش ولا يوصف بأن له قدْرًا، وهذا يقوله بعض أهل الكلام والفقه والحديث والتصوف من الكلابية والكرَّاميَّة ومن وافقهم من أتباع الأئمة من أصحاب أحمد ومالك والشافعي وغيرهم.

-القول الثاني: قول من يقول: (هو غير متناه، إما من جانب، وإما من جميع الجوانب)، وهذًا يقولُه أيضًا طوائف من أهل الكلام والفقهاء وغيرهم، وحكاه الأشعري في المقالات عن هذه الطوائف.

-القول الثالث: قول السلف والأئمة وأهل الحديث والكلام والفقه والتصوف الذين يقولون: (له حدُّ لا يعلمه غيره) ا.هـ.

وممن تناول هذه المسألة أيضًا؛ ابن سحمان في تنبيه ذوي الألباب السليمة عن الوقوع في تنبيه ذوي الألباب السليمة عن الوقوع في الألفاظ المبتدعة الوخيمة، وراجع لمزيد الفائدة الفتاوى التالية أرقامها: ١٣٥٢٥، ١٣٢٤١٠، ١٣٨٣٣، والله أعلم انتهت الفتوى، ومنها نتبين أن إطلاق جمع من السلف لهذا اللفظ كان ردًا على الجهمية والحلولية وأشباههم من أهل البدعة، وبيانًا لمعنى شرعي صحيح في نفس الأمر، وإن كان الشرع لم يُعبَر عنه بهذا اللفظ.

وللحديث صلة إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



حسيبها ولا نزكيها على خالق البرية، منها مثلا: (١) إذا أكثرت من فعل الخيرات وجبرت بخاطر الناس لوجه الله، فلن يُخيبك الله، بل سُينجيك من كل ورطة ومُصِيعة ويكون بجوارك دائمًا.

(أ) عَنْ عَائشة أمُ المؤمنينَ قالتُ: كانَ صلى الله عليه وسلم يُخلو بغار حـراء... فرَجْعَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم يَرْجُفُ فَوَّادُهُ، فَدَخُلُ عَلَى خُديجَةَ بِنْتَ خُوَيْلد رضى الله عنها،

أعُدُدُتُ شَعْبًا طَيْبَ الأَعْرَاق الأم أستاذ الأساتذة الألي بَلَغْتُ مَآثِرُهُمْ مَدَى الأَفَاقِ ربوا البنات على الفضيلة إنها في الموقفين لهن خير وثاق

قال الشاعر حافظ إبراهيم في وصف الأم:

الأم مدرسة إذا أعددتها

ربيع آخر ١٤٤٧ هـ- العدد ١٥٢ السنة الخامسة والخمسون

فقال: «زَمُلُونِي زَمُلُونِي» فَزِمُلُوهُ حَتَى ذَهَبَ عَنْهُ الرَّوْعُ، فقال لَخديجَة وَأَخْبَرَهَا الْخَبْرِ: «لَقَدُ خَشَيْتَ عَلَى نَفْسِي»؛ فقالتْ خديجَةُ: كَلاَ وَاللَّه مَا يُخْزِيكَ اللَّهُ أَبْدًا، إِنَّكَ لَتَصِلُ الرَّحِم، وتَحِملُ الكل، وتكسبُ المُعدُوم، وتَقْرِي الضَيْف، وتَعين على نوائب الحق.

(صحيح البخاري (٣)).

"والله ما يخزيك الله أبداً"؛ أي: أقسم بالله أنه لن يُصيبك هوان أو مكرود، أو ينائك ذل أو فضيحة مدى الحياة؛ لأنك على جانب عظيم من مكارم الأخلاق؛ "إنك لتصل الرحم"؛ أي تحسن إلى أقاربك بالبذل والعطاء، والخدمة والسماحة، "وتحمل الكلّ"؛ أي وتساعد العجزة والضعفاء، وتعينهم وتحمل عنهم أعباء حياتهم، وتكسب المعدوم"، بمساعدة العجزة والضعفاء، وأبين ماله، "وتعين على نوائب الحق"؛ والبذل لهم من ماله، "وتعين على نوائب الحق"؛ أي وتعين الناس عند وقوع الحوادث، وتقف من أي وتعين الناس عند وقوع الحوادث، وتقف من يد الظالم، وتسعف الملهوف، وتجير من استجار يد الظالم، وتسعف الملهوف، وتجير من استجار بك. (منار القاري ١٣٨١).

(ب) عَنْ أَبِي هُرَيْرة، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم: "مَنْ نَفْسِ عَنْ مُوْمَنِ كَرْبة مَنْ كَرْبة مَنْ كَرْب اللّه عليه وسلم: "مَنْ نَفْس عَنْ مُوْمِن كَرْبة مَنْ كَرِب يَوْم اللّه عَنْه كَرْبة مِنْ كَرِب يَوْم اللّه عَلَيْه فَي الْقَيَامة، ومَنْ يَسَر عَلَى مُعْسر، يَسَر الله عَلَيْه فَي اللّه عَلَيْه فَي اللّه عَلَيْه فَي اللّه عَلَيْه عَلَيْ اللّه عَلَيْه عَلَيْه اللّه عَلَيْه عَوْنَ الْعَبْد مَا كَانَ الْعَبْد اللّه عَلْمُ اللّه عَوْنَ الْعَبْد مَا كَانَ الْعَبْد فَي عَوْنَ الْعَبْد مَا كَانَ الْعَبْد فَي عَوْنَ أَخِيه ، صحيح مسلم (٢٦٩٩).

 (٢) علَمتني أمي كثرة الدعاء للذرية؛ وإن ظهر منهم عقوق.

اشُتكى أَبُو مَعْشَر ابْنهُ إلى طَلْحَةَ بُن مُصِرُف، فَقَالَ: اسْتعَنْ عَلَيْه بهذه الآية، وتَلا ﴿ رَبُ أَرْغَىٰ إِنْ أَشَكُرُ يَعْمَتُكَ الْنِيَ أَنْمُنتَ عَلَى وَعَلَ وَلِدَى وَأَنْ أَعْمَلُ مُلِكًا مَضَهُ وَأَصِلِحَ لِي فَي ثُرِيقَ إِنِي شُتُ الْبَكَ وَإِنْ مِنَ ٱلْشُلِينَ ﴾ (الأحقاف: ١٥). قَوْلُهُ تَعَالَى: "وَأَصُلحُ لِي فِي ذُرُيَّتِي"؛ أَي اجْعَلُ ذُرُيَّتِي صَالِحِينَ. وَاجْعَلُهُمْ أَنْوَارًا لِي مُطيعِينَ لِكَ. وَوَفَقَهُمْ لَصَالِحِينَ. أَعْمَالُ تَرْضَى بِهَا عَنْهُمَ. وَلا تَجعلُ لِلشَّيْطَانِ وَالنَّفُسُ وَالْهُوَى عَلَيْهِمُ سَبِيلًا. (تفسير القرطبي

من أدعية أمى لى ولإخوتي مثلاً:

(١) ربنا ما يحوجك لحد: وهذه نعمة كبيرة؛ لأن الحوجة إلى غير الله مُرّة.

عَنْ عَلَيْ، أَنْ مُكَاتَبًا جَاءَهُ فَقَالَ: ابْيِ قَدْ عَجِزْتُ عَنْ عَلَيْ، أَنْ مُكَاتَبًا جَاءَهُ فَقَالَ: "أَلَا أَعَلَمُكَ كَلَمَاتَ عَنْ مُكَاتَبَتِي فَأَعَنِي، قَالَ: "أَلَا أَعَلَمُكَ كَلَمَاتَ عَلَيْهِ وَسَلَم، لَوْ كَانَ عَلَيْكَ مَثْلُ جَبِلُ صير دينا أَذَاهُ اللَّهُ عَنْكَ، قَالَ: قَلْ: اللَّهُمَ اكْفَنِي بِحَلَّالِكُ عَنْ حرامك، وأَغْنَنِي بِحَلَّالِكُ عَنْ حرامك، وأَغْنَنِي بِخَضَلِكُ عَمْنُ سُواكَ. سُنْ التَّرْمِذِي (٣٥٦٣). وصحيح الجامع (٢٦٢).

-(اكفني) أي: اصرفني وابعدني: (بحلالك عن حرامك) برزقك الحلال عن الوقوع في الحرام. واجعلني مستغنياً به عمن سواك. شرح حصن المسلم (٢٢٥/١).

- قوله: "وأغنني بفضلك عمن سواك"؛ أي: واجعل فضلك وهو ما تمن به علي من نعمة وخير ورزق مغنياً لي عمن سواك، فلا أفتقر إلى غيرك، ولا ألتجى إلى أحد سواك. فقه الأدعية والأذكار(٢٠٠/٣).

(٢) يحبب فيك خلقه؛ وهذه نعمة عظيمة أن يحبك خلق الله؛ لأن محبة الخلق من عند الله تعالى الذي يحبك والذي بيده قلوب العباد. قال تعالى: «إنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وعملُوا الصَّالِحات سَيَجْعلُ لَهُمُ الرَّحْمَنُ وُدًا» (مريم: ٩٦)، يجعل لهم ودًا، أي: محبة وودادًا في قلوب أوليائه، وأهل السماء والأرض، وتيسر لهم كثير من أمورهم وحصل لهم من الخيرات والدعوات والإرشاد والقبول. (تفسير السعدي: ٥٠١).

وفي صحيح مسلم (٢٦٣٧) باب إذا أحب الله عبداً حبيبه لعباده. عن أبي هُريرة، قال: قال رسولُ حبيداً الله صلى الله عليه وسلم: "إنَّ الله إذا أحبَّ عبداً دَعا جبريل فقال: إني أحبُ فلانا فأحبه، قالٍ: فيُحبُهُ جبريل، ثمَّ ينادي في السَماء فيقُول: إنَّ الله يُحبُ فلانا فأحبُوه، فيحبُهُ أهْلُ السَماء، قال نُمَّ يُوه، فيحبُهُ أهْلُ السَماء، قال نُمَّ يُوضَعُ لهُ الْقَبُولُ فِي الْأَرْضِ. رواه البخاري

مَعْنَى يُوضَعُ لَهُ الْقَبُولُ فِي الْأَرْضِ أَي الْحُبُّ فِي الْحُبُ فِي الْحُبُ فِي الْحُبُ فِي الْخُلُوبِ النَّاسِ وَرِضَاهُمْ عَنُهُ فَتَمِيلُ اللَّهِ الْقَلُوبِ وَتَرْضَى عَنُهُ. شَرح النووي (١٨٤/١٦).

(٣) تأكل من خير أبنائك؛ المعنى تضرح بأولادك وتراهم في أحسين حال وتسعد بهم وتمتع بِخِيراتهم في الدنيا ولا يحوجوك إلى أحد أيدًا إلا لله تعالى فقط.

قال تعالى: ﴿ لَيْنَ عَلَى ٱلْأَغْمَى حَرِجٌ وَلَا عَلَى ٱلْأَغْرَجِ

حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْمُرِيضِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْفُيحِكُمُ أَنْ تَأْكُلُوا

مِنْ بُيُونِكُمُ أَوْ بُيُونٍ مَ الكَابِكُمُ أَوْ بُيُونِ أَنْهَا لَمُنْ بُيُوتِكُمُ ، أَي: بيوت أولادكم، وهذا موافق للحديث. السعدي أولادكم، وهذا موافق للحديث. السعدي (٥٧٥).

وَعَنْ عَائِشَةَ قَالَتُ، قَالَ رَسُولُ اللّهِ صلى اللّهِ عليه وسلم: إنْ أَطْيَبُ مَا أَكَلْتُمْ مِنْ كَسْبِكُمْ، وَإِنَّ أَوْلاَدَكُمْ مِنْ كَسْبِكُمْ. سنن الترمذي (١٣٥٨). صحيح الجامع (١٥٦٦).

- (إِنَّ أَطْيِبَ مَا أَكَلْتُمْ)؛ أَيْ: أَحَلُهُ وَأَهْنَاهُ (مِنُ كَسْبِكُمْ) أَيْ ممًا كَسَبْتُمُوهُ (وَإِنْ أَوْلاَدُكُمْ مِنْ كَسْبِكُمْ)؛ لأَنْ وَلَدَ الرَّجُلِ بِعْضُهُ وَحُكُمْ بَعْضَهُ حَكُمْ نَفْسه وسُمْيَ الْوَلَدُ كَسْبًا مَجَازًا وذَلْكَ لأَنْ والده سعى في تحصيله. فيض القدير (٢٥/٢).

(٤) لا يحكم عليك ظالم: المعنى الله يحفظك من الوقوع في المعاصي حتى لا يُسلَط الله عليك من يظلمك.

عن ابن عُمر، قال: قلّما كان رسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم يقومُ من مَجْلسِ حتّى يدْعُو بهو لاه عليه وسلم يقومُ من مَجْلسِ حتّى يدْعُو بهو لاه الدعوات لأصحابه: اللّهم اقسم لنا من خشيتك ما يحولُ بيننا وبين معاصيك، ومن طاعتك ما تبلغنا به جنتك، ومن اليقين ما تهون به علينا مصيبات الدُنيا، ومتعنا الورث منا، واجعل شأرنا على من ظلمنا، الورث منا، واجعل شأرنا على من ظلمنا، والمعلى عادانا، ولا تجعل مصيبتنا على من ظلمنا، على من عادانا، ولا تجعل مصيبتنا على من الله تبلغ على من عادانا، ولا تجعل مصيبتنا الترمذي (٢٥٠٢) وصحيح الجامع (١٢٦٨). ولا تسلط علينا من لا يرحمنا يا أرحم بدنوبنا من لا يخافك ولا يرحمنا يا أرحم بدنوبنا.

(٥) سألت عليك العافية: والمعنى دعاء بالتمتع بنعمة الصحة والعافية والسلامة من كل سوء في كل زمان ومكان. فعَنْ العَبّاس بُن عَبْدالْطُلب،

قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ عَلَمْنِي شَيْنًا أَسَأَلُهُ اللَّهَ عَلَمْنِي شَيْنًا أَسَأَلُهُ اللَّهَ عَرْ وَجَلَ، قَالَ: «سَل اللَّه الْعَاقِيةَ »، فَمَكثَت أَيَّامًا ثُمَّ حِثْتَ فَقَلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ عَلَمْنِي شَيْنًا أَسُأَلُهُ اللَّهِ، فَقَلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ عَلَمْنِي شَيْنًا أَسُأَلُهُ اللَّهُ، فَقَالَ لَيْ: «يَا عَبْاسُ يَا عَمْ رَسُولِ اللَّهُ، سَل اللَّه، الْعَاقِيةَ فِي الدُّنْيَا وَالأَحْرَةِ » سَنَ اللَّه، سَل اللَّه، الْعَاقِيةَ فِي الدُّنْيَا وَالأَحْرَةِ » سَنَ التَّرَمذي (٢٥١٤)، صحيح الجامع (٢٩٣٨).

الدُعاءُ بالعافية من أعظم ما يتوسلون به إلى ربهم سبحانه وتعالى ويستدفعون به في كل ما يهم من علمه من علمه صلى الله عليه وسلم بقوله "سل الله العافية في الدنيا والأخرة"، فكان هذا الدعاء من هذه الحيثية قد صار عدة لدفع كل ضر وجلب كل خير والأحاديث في هذا العنى كثيرة جدا. (تحفة الأحوذي (٣٤٨/٩). (بنا يكفيك شر خلقه: المعنى دعاء بأن بحفظك الله تعالى من شركل المخلوقات.

عَنْ خَوْلُة بِنْتَ حَكِيمِ السَّلَمِيَةِ. أَنَّهَا سَمِعَتْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَم، يَقُولُ: "إِذَا نَزَلَ أَحَدُكُمْ مَنْزِلًا، فَلْيَقَلُ: أَعُوذُ بِكَلَمَاتَ اللَّهُ الْتَامَاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَق، فَإِنَّهُ لَا يَضَرَّهُ شَيْءُ حَتَّى يَرْتَحَل مِنْهُ صحيح مسلم (٢٧٠٨).

ثالثاً: تحدير الأمهات من الدعاء على الأولاد: نريد من الأمهات تغيير قاموس كلماتها فتكون كلمات ناطقة بالدعاء للذرية وتبعث الأمل: ولا تكون مليئة بالدعاء على الذرية، ففيها الدمار والهلاك الكامل، ومخالفة للقرآن والسنة؛ فقد قال رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ لا تَدْعُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ، وَلا تَدْعُوا عَلَى أَوْلادكُمْ، وَلا تَدْعُوا عَلَى أَمُوالكُمْ؛ لا تُوافِقُوا من الله ساعة يُسْألُ فيها عَطاءً، فيستجيبُ لَكُمْ، صحيح مسلم (٢٠٠٩).

كما علمتني أمي المحافظة والمداومة على صلة الأرحام وإن قطعوا.

أخيرًا: الأم أغلى من كنوز الدنيا مجتمعة: الأم كنز لا يُقدِّر بمال وكنوز الدنيا كلها، فكل مَن عنده أم على قيد الحياة، لديك مجمع كنوز، حافظ عليه واطلب منها الدعاء لكولأولادك، ومن كانت أمّه من الأموات فليدع الله تعالى لها بواسع الرحمات.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد:

فإن القرآن الكريم كتاب الله عز وجل. هو دستورنا ومنهاج حياتنا كلها وهو أصل الأدلة والأحكام الشرعية. جعله الله سبحانه وتعالى آخر رسالاته لهداية البشرية وإخراجها من الظلمات إلى النور وتحقيق مصالحها الدينية والدنيوية. والقرآن الكريم هو كلام الله المعجز المنزل على رسولنا محمد صلى الله عليه وسلم باللفظ العربي، المتعبد بتلاوته، والمنقول الينا بالتواتر في المصاحف والمبدوء بسورة الفاتحة والمختوم بسورة الناس.

أودع الله سبحانه فيه الهدى والنور والرحمة والسعادة والشفاء، وأبان فيه العلم والحكمة والحكم والتشريع، من صار عليه وعمل به سلم وهُدي إلى صراط مستقيم؛ قال تعالى: ﴿ مَنَ

جَاةَ حُم فِي اللهِ مَن الْمَو مُورٌ وُكِتَبُّ مُبِينَ وَاللهَ مَنْ اللهُ مَن النَّمَة رِضُونَكُ مُميلَ التَلْمِ وَمُونَكُ مُميلَ التَلْمِ وَمُونَكُ مُميلَ التَلْمِ وَيُخْرِجُهُ فِي الظُّلْمَاتِ إِلَى النَّوْدِ بِإِقْلِيهِ وَيُخْرِجُهُ فِي الظَّلْمَاتِ إِلَى النَّوْدِ بِإِقْلِيهِ وَيَعْدِيهِ (اللَّائِدة: 10-وَيَهْدِيهِ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتِقِيلِهِ (اللَّائِدة: 10-

إن القرآن الكريم هو هدى الله تعالى، الذي أنزله على رسوله محمد صلى الله عليه وسلم ليكون دستورًا للمؤمنين، يسيرون على هديه ويتبعون منهجه.

> ربيع آخر ١٤٤٧ هـ- العدد ٦٥٢ السنة الخامسة والخمسون

إن القرآن الكريم هو الكتاب الخالد الذي و لَا يَأْمِيهِ الْمُولُ مِنْ مِنْ يَدَلِهِ وَلَا مِنْ طَفِيدٌ نَرِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيهِ ، (فصلت: ٤٢).

وقد تكفُّل الله تعالى بحفظه فقال: ﴿ إِنَّا عَنْ رَلْنَا الذَّذُ وَإِنَّا لَهُ كَيْطُونَ ﴾ (الحجر: ٩).

#### فضل القرآن الكريم:

فضل القرآن الكريم كبير وعظيم، فهو الكتاب الذي أخرج به الله عزوجل هذه الأمة من الضلالة العمياء، والجاهلية البغيضة، إلى نور الهداية وسبل السلام، هو كتاب ختم الله سبحانه به الكتب، وأنزله على نبي ختم به الأنبياء وأرسله بشريعة ختم بها الشرائع.

نهل من معينه العلماء، وخشعت لهيبته الأبصار، ورقّت له القلوب وقام بتلاوته العابدون، والراكعون، والساجدون.

هو كتاب عقائد وعبادات وحكم وأحكام وآداب وأخلاق وقصص ومواعظ وعلوم وأخبار وهداية ونظم وإرشاد.

هو أساس رسالة التوحيد والرحمة المسداة للناس أجمعين والنور المبين، والمحجة البيضاء التي لا يزيغ عنها إلا هالك.

قال الله تعالى: « وَأَرْلَنَا إِلَيْكَ الْكِتَبِ بِالْحَقِ مُصَلِقًا لِمَا يَتَى يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَبِ وَمُهَبِّمِنًا عَلَيْهِ » (المائدة: ٤٨)، قال عبدالله بن عباس رضي الله عنهما: المهيمن: الأمين، قال: القرآن أمين على كل كتاب

قبله (تفسير الطبري ٤٨٨/٨، ط: دار هجر)، وفي رواية: شهيدًا عليه وفي أسماء الله تعالى «اللهيمنُ» (الحشر: ٢٣)، وهو الشهيد على كل شيء الرقيب الحفيظ بكل شيء.

وقال الله تعالى: وقل من أو منه (يونس: ٥٨)، قال البن عباس: فضل الله: الإسسلام، ورحمته: أن جعلكم من أهل القرآن (تفسير الطبري (١٩٧/١٢).

وقال تعالى: « وأمرك من القدمان ما هو عما" ورحمة » (الإسراء: ۸۲).

فالقرآن مشتمل على الشفاء والرحمة، وليس ذلك لكل أحد، وإنما ذلك للمؤمنين به المصدقين بآياته العالمين به، وأما الظالمون بعدم التصديق به أو عدم العمل به، فلا تزيدهم آياته إلا خسارًا.

وقال تعالى: وقد كَا كُم مَن اللهِ فُرْ اللهُ وعماية الضلالة.

وقال الله تعالى: « وَهَنَا فِكُرُ مُنَارِكُ أَرْكُ مُ (الأنبياء: ٥٠). « وَهَنَا، أي القرآن « ذِكُرٌ مُبَارِكُ أَنزَلْنَاهُ»، فوصفه بوصفين جليلين، كونه ذكرًا يتذكر به جميع المطالب من معرفة الله بأسمائه وصفاته وأفعاله، ومن صفات الرسل والأولياء وأحوالهم ومن أحكام الشيرع من العبادات والمعاملات وغيرها، ومن أحكام الجزاء والجنة والنار. وكونه (مباركًا) يقتضي كثرة خيراته ونمائها وزيادتها ولا شيء أعظم بركة من هذا القرآن. وقال تعالى: «لَمَدَ أَرْلَالًا إِلَيْكُمْ وفخركم وارتفاعكم، (الأنبياء: ١٠)، أي شرفكم وفخركم وارتفاعكم،

وقوله تعالى: ﴿ لَ أَيْنَهُمْ لِلِكَرِمِمْ ﴾ (المؤمنون: ٧١) أي: بما فيه شرفكم.

ربيع أخر ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥٢ السنة الخامسة والخمسون

وما تذكرون به.

#### فضل تعلم القران الكريم وتعليمه:

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَتَلُونَ كِنْبَ اللّهِ وَأَفَامُوا اللّهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ اللّهِ مِنْ وَعَلَائِكَةً بَرْجُونَ السَّلُوةَ وَالْعَقُوا مِنَّا زَرُقْتُهُمْ مِنْ وَعَلَائِكَةً بَرْجُونَ فَي لِيلِيدَهُم يَحْدُونَ أَلَّ مَنْ وَمَنْ وَيَولِيدَهُم مِنْ وَفَضْلِهِمْ إِنَّهُ عَلَوْلًا شَكُولًا ﴿ وَفَاطُو: ٢٩ - مِنْ فَضْلِهِمْ إِنَّهُ عَلَوْلًا شَكُولًا ﴿ وَفَاطُو: ٢٩ - مِنْ وَضَالِهِمْ إِنَّهُ عَلَوْلًا شَكُولًا ﴿ وَفَاطُو: ٢٩ - مِنْ وَضَالِهِمْ إِنَّهُ مِنْ وَفَالِمُ وَمِنْ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَا لّهُ وَاللّهُ وَلَّاللّهُ وَاللّهُ وَلَّاللّهُ وَاللّهُ وَلَّا لَلّهُ وَاللّهُ وَلِلْمُواللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ و

«تجارة لن تبون» أي ثوابًا لا ينقطع. وأي تجارة أعظم من تلك التجارة، وأي ربح أعظم من ذلك الربح.

قال قتادة: كان مطرف بن عبدالله إذا قرأ هذه الآية يقول: هذه آية القراء (تفسير ابن كثير: ٥٣٢/٣ه).

وقال سبحانه: « قُلْ بَضْلُ أَلَّهُ وَرَحْمَتِهِ فَيَذَلِكَ فَلَيْمَ حُواً فُو كَا عَبِدَاللَّهُ فُرَ حَبِّ مِن اللَّه عَبِدَاللَّه بِن عباس رضي الله عنهما: (فضل الله الإسلام. ورحمته: حين جعلهم من أهل القرآن) (تفسير الطبري: ۱۹۷/۱۲).

وَعَنْ أَبِي أَمَامَةً رَضِي اللَّهُ عَنْهُ قَـَالَ: سَمَعَتُ رَسَـولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وسِلَم يَقُولَ: 
«اقرؤوا القرآن، فإنه يأتي يوم القيامة شفيعًا الأصحابة».

ومن كان شفيعه القرآن، فهو إن شاء الله من أهل الجنان، الناجين برحمة الله وفضله من النيران، والمتعمين في الجنة بالقرب من ربهم والرضوان.

وعن عثمان بن عفان رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خيركم من تعلم القرآن وعَلَمه» (رواد البخاري ٥٠٢٧).

قال الحافظ ابن حجر رحمه الله: (ولا شك أن الجامع بين تعلم القرآن وتعليمه مُكمَل لنفسه ولغيره، جامع بين النفع القاصر، والنفع المتعدي، ولهذا كان أفضل. وهو من جملة من

عني الله سبحانه وتعالى بقوله: "وَمَنْ أَحُسَنُ قَوْلًا مُمَّن ذَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي فَوْلًا مُمَّن دُعَا إِلَى اللَّه وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْلَّسُلِمِينَ " (فصلت: ٣٣)، والدعاء إلى الله يقع بأمور شتى من جملتها تعليم القرآن وهو أشرف الجميع...) (الفتح (١٩٤/٨).

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الذي يقرأ القرآن وهو ماهر به مع السفرة الكرام البررة. والدذي يقرأ القرآن ويتتعتع فيه، وهو عليه شاق له أجران»، وفي رواية: قال صلى الله عليه وسلم: «مثل الذي يقرأ القرآن وهو حافظ له مع السفرة الكرام، ومثل الذي يقرأه، وهو يتعاهده، وهو عليه شديد فله أجران» (رواه الترمذي وقم ٢٩١٢، في ثواب القرآن، وقال: حديث حسن صحيح، والدارمي ٣٣١١، ومعنى يتعاهده؛ يكثر صحيح الجامع: ٦٣٤٥). ومعنى يتعاهده؛ يكثر من تالوته.

والحديث دليل على فضل حافظ القرآن، الماهر بتلاوته، وأنه مع الملائكة الأبرار حملة القرآن، كما قال تعالى: « مُلْ إِنَّا لَذُكِرُ " " فَي عَالَى وَكُرُ " " فِي عَالَى مَنْ وَكُرُ " " فِي عَالَمُ وَقَالَ اللهُ اللهُ اللهُ وَقَالَ اللهُ وَقَالَ اللهُ وَقَالَ اللهُ وَقَالَ اللهُ وَقَالَ اللهُ وَقَالَ اللهُ اللهُ اللهُ وَقَالَ اللهُ وَقَالَ اللهُ وَقَالَ اللهُ اللهُ وَقَالَ اللهُ وَقَالَ اللهُ وَقَالَ اللهُ اللهُ وَقَالَ اللهُ وَقَالَ اللهُ وَقَالَ اللهُ اللهُ وَقَالَ اللهُ اللهُ وَقَالِ اللهُ اللهُ وَقَالَ اللهُ وَقَالَ اللهُ وَقَالَ اللهُ وَقَالَ اللهُ اللهُ وَقَالِقُولُ اللهُ اللهُ وَقَالِقُولُ اللهُ اللهُ وَقَالَ اللهُ اللهُ اللهُ وَقَالَ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولُ اللهُ الل

هل يريد قارئ القرآن شيئًا أكثر من هذا؟ إن كان ممن تعلموا القرآن وعلّموه غيرهم، فهو من خيار الناس، بل: هو خيرهم، وإن كان من المتقنين لتلاوته، المجيد لقراءته، فهو في نعيم الجنات، مع الملائكة السفرة الكرام البررة.

وإن كان من المبتدئين في تالاوته، والمتعلمين لقراءته، ويستردد في حروفه وكلماته، ويشق عليه بثقل لسانه في نطق آياته فله أجراه، أجر على مشقة القراءة

ربيع أخر ١٤٤٧ هـ- العدد ٦٥٢ السنة الخامسة والخمسون

والتعتعة حتى يتعلم، فهو في جميع أحواله من الفائزين المفلحين. وعن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من قرأ حرفًا من كتاب الله فله به حسنة والحسنة بعشر أمثالها لا أقول (الم) حرف، بل ألف حرف، ولام حرف، وميم حرف، وعن عبدالله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «يقال لصاحب القرآن: اقرأ وارتق، ورتل كما كنت ترتل في الدنيا، فإن منزلتك عند آخر آية تقرؤها، (رواه أبو داود ١٤٦٤، والترمذي ١٩٩٥، وقال حسن صحيح، وصححه الشيخ أحمد شاكر).

تأمل قوله: ولصاحب القرآن، والصاحب هو الذي يلازم ويؤلف ويحب. فكأن حافظ القرآن له من الألفة مع القرآن والمحبة له ما ليس لغيره.

فيا لسعادة المكثرين من التلاوة لكتاب الله رب العالمين، والحفظ لآياته وسيورد، فدرجاتهم في الجنان عالية، وحسناتهم عند ربهم كثيرة ومتنامية.

ويا لخسارة المقلين، وقد تخلفوا عن رَكب السابقين المقربين وتحسروا على تفريطهم في تلاوة القرآن، وحفظ كلام ربهم الرحمن، وندموا حيث لا ينفعهم الندم.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله، يتلون كتاب الله، ويتدارسونه بينهم إلا نزلت عليهم السكينة، وغشيتهم المرحمة، وحفّتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده، (رواه مسلم ٢٠٠١، وأبو داود ١٤٥٥).

ولأجل هذه النصوص وغيرها: اشتدت عناية

السلف الصالح بكتاب الله عز وجل، تلاوة وحفظًا وتدريسًا وعملا وكانوا ينصحون بالإقبال على هذا القرآن، وعدم الانشغال عنه بغيره، ومن أقوالهم في هذا:

قال خباب رضي الله عنه: "تقرَّبُ إلى الله ما استطعت، فإنك لن تتقرب إلى الله بشيء أحب إليه من كلامه".

وقال عثمان بن عفان رضي الله عنه: « لو طهرت قلوبكم ما شبعت من كلام ربكم».

وقال عبدالله بن مسعود رضي الله عنه: «من أحب القرآن فقد أحب الله، فإنما القرآن كلام الله»:

وقال أبو هريرة رضي الله عنه: «إن البيت الذي يُتلى فيه القرآن اتسع بأهله، وكثر خيره، وحضرته الملائكة، وخرجت منه الشياطين وإن البيت الذي لا يتلى فيه القرآن، ضاق بأهله، وقل خيره، وخرجت منه الملائكة، وحضرته الشياطين، (من كتاب «كيف نتعامل مع القرآن، نقلاً عن إحياء علوم الدين للغزالي).

وأختم هذا الباب بهذا الحديث الرائع عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن لله أهلين من الناس، قيل: من هم يا رسول الله؟ قال: «أهل القرآن هم أهل الله وخاصته» (رواه أحمد ١٢٧/٣، وابن ماجه ٢/٥، وصححه الأثباني).

والقرآن يرفع صاحبه في الدنيا والأخرة، فعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن الله تعالى يرفع بهذا الكتاب أقوامًا ويضع به آخرين» (رواه مسلم:

نسأل الله أن يجعلنا من الذين رفعهم الله بهذا القرآن، ويجعلنا من الذين يتلونه حق تلاوته.

> ربيع آخر ١٤٤٧ هـ - العدد ٢٥٢ السنة الخامسة والخمسون



الحمد لله والصلاة والسلام على رسوله، وعلى اله وصحبه ومن والاه، وبعد:
فلقد جاء الاسلام نظامًا متكاملاً من عند الله رب العالمين، وعمل به أول المكلفين رسول
رب العالمين، أول العابدين، ودعى الناس اليه بالتنزيل في القران، وبما رزقه الله من البيان
(السنة)، وكان عمله هو التطبيق للقرآن، فكان خلق النبي صلى الله عليه وسلم هو القرآن،
وتربى على ذلك أصحابه، رضوان الله عليهم، ثم التابعون من بعدهم.

لذلك دانت الأرض سريفا لسلطانهم. ولا يعني هذا أنهم كانوا معصومين من الخطأ والمخالفات. لكنهم كانوا إذا أخطأوا رجعوا، وكانت أخطاؤهم مغمورة في بحار حسناتهم.

#### حفظ الله تعالى لدينه:

ولقد حفظ الله للأمة أسباب معرفتهم بدينهم في نص القرآن والسنة، وفي بيان ذلك بالعلماء وتلامذتهم، فلا يزال ذلك معروفًا إلى اليوم، لكنه صارضعيف الأثر - لا أقول معدوم الأشر - حيث تكون هذه الكتب بمطالعتها سببًا لإسلام الكثير من غير المسلمين، مع أن واقع حياة المسلم وبلاد المسلمين ليست في ذاتها دعوة إلى الإسلام. فلقد بقيت المعرفة النظرية محددة يتناولها الخطباء والكتاب. هذا بالنسبة لنظم الحكم في بلاد الإسلام، فالحال عن العبادات أما نظام الأموال والبيوت فضلاً عن العبادات فالحال فيه أفضل كثيرًا، حيث لا ينقطع العمل بها في الأفراد والمجتمعات، وإن اعتراها الخلل العظيم.

#### فتوحات عظيمة:

ولقد حفل القرن الأول الهجري في حياة النبي صلى الله عليه وسلم، ثم الخلافة الراشدة، ثم الدولة الأموية بالفتوحات العظيمة، التي كان منها فتح بلاد الأندلس، التي فتحها

الله تعالى على المسلمين سنة ٩٧ للهجرة، ثم بقيت ثمانية قرون تحت الحكم الإسلامي، ثم أخرج منها الإسلام والمسلمون، وأجبر من بقي على ترك دينه، فبقيت خمسة قرون مغلقة في وجه المسلمين، والأثار الإسلامية بما فيها المساجد مفتوحة للسياحة فقط، ثم إذا بالمسلمين يدخلونها منذ سنوات قلائل، وتظهر فيها دعوة الإسلام مرة أخرى، وتفتح بها مساجد، إلا أنها على نظام بلاد الغرب؛ لا يعلن فيها بالأذان ١٤ وذلك يرجعنا إلى أن نذكر لمحة تاريخية عن فتح الأندلس.

#### فتح الأندلس على يد طارق بن زياد:

طارق بن زياد مولى موسى بن نصير، الذي كان مولى عبد العزيز بن مروان مبعوث الوليد بن عبد الملك لفتح بلاد المغرب سنة المله، وطارق بن زياد كان أحد الموالي الذين كان لهم شأن في الفتوح الإسلامية، وقد وثق به موسى بن نصير، فقربه وأمّره على بعض الجيوش، ففتح به بلاد البربر، وولاه طنجة، ثم ندبه لفتح إسبانيا لما رأى فيه صدق شم ندبه لفتح إسبانيا لما رأى فيه صدق

ربيع أخر ١٤٤٧ هـ - العدد ١٥٢ السنة الخامسة والخمسون



العزيمة، وشدة البأس، وصلابة العود، وحسن الكلام، وقوة البيان، والقدرة على التأثير في قلوب سامعيه. وقد ظهر منه الإخلاص في الحهاد.

وق شعبان سنة ٩٢هـ عبرطارق بن زياد البحر في سبعة آلاف مسلم، وأخذ يرفع بصره إلى السماء يدعو ربه ويتذكر جهاد النبي صلى الله عليه وسلم، فأخذته سنة من النوم، فرأى النسى صلى الله عليه وسلم في المهاجرين والأنصار، وقد حملوا السلاح، ويقول له النبي صلى الله عليه وسلم: «يا طارق، تقدم لشأنك، وقد دخل النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه الأندلس أمامه، انتبه طارق مستبشرًا مؤملا في نصر الله تعالى له.

لقى جيش طارق جيش ملك إسبانيا (لذريق)، وعدته سبعون ألضا أو يزيدون، وبعث موسى بن نصير بخمسة آلاف مددًا لطارق، فصار عدة جيشه اثني عشر ألفا، فخطب طارق خطية، قال فيها: أيها الناس، أين المفر؟ البحر من ورائكم والعدو أمامكم، وليس لكم والله الا الصدق والصير، واعلموا أنكم في هذه الحزيرة أضيع من الأيتام في مأدبة اللنام، وقد استقبلكم عدوكم بجيشه وأسلحته وأقواته موفورة، وأنتم لا وزر لكم إلا سيوفكم، ولا أقوات لكم إلا ما تستخلصونه من أيدي عدوكم، وإن امتدت بكم الأيام على افتقاركم ولم تنجزوا لكم أمرًا ذهبت ريحكم وتعوضت القلوب من رعبها منكم؛ الحرأة عليكم، فادفعوا عن أنفسكم خذلان هذه العاقبة بمناجزة هذا الطاغية، وإن انتهاز الفرصة لمكن إن سمحتم لأنفسكم بالموت، وإنى لم أحذركم أمرًا أنا عنه بنجوة، حملتكم على خطة أرخص متاع فيها النفوس، أبدأ بنفسى، واعلموا أنكم إن صبرتم على الأشق قليلا استمتعتم بالأرفه الألذ طويلاً، وقد يلغكم ما أنشأت هذه الجزيرة من الحور الحسان من بنات اليونان الرافلات ق الدر والمرحان والحلل المنسوحة بالذهب، المقصورات في قصور الملوك ذوي التيجان، وقد انتخبكم الوليد بن عبد الملك أمير المؤمنين من

الأبطال عربانًا، ورضيكم للوك هذه الجزيرة أصهارًا وأختانًا ؛ ليكون حظه منكم ثواب اللَّه على اعلاء كلمته وإظهار دينه بهذه الجزيرة، وليكون مغنمها خالصًا لكم من دونه ومن دون السلمين سواكم، واعلموا أني مجيب دعوتكم إليه، وإني عند ملتقي الجمعين حامل بنفسي على طاغية القوم لذريق فقاتله أن شاء الله. فلما التقي الجمعان هزم الله جند الكافرين، ونصر الله المؤمنين، وقتل طاغيتهم، ولقد أيد الله جند المسلمين بأن بث الفرقة في صفوف الكافرين، وأوغر صدور بعضهم بالعداء لبعض، وسلط عليهم اليهود الذين كانوا بينهم، بل وبعث الله مطرا وثلجًا حَففت على الحراس في بعض المدن أصوات تحرك الخيل، ففتحوا طليطلة، وغنموا قرطبة، وتبعوا جند الأسسان المنهزمين حتى وصلوا إلى الشمال الغربي من الأندلس.

#### فتح فريونة والث

ثم جاء موسى بن نصير بجيش كثيف، ففتح قرمونة، ثم إشبيلية، وفي عيد الفطر سنة ٩٤ه فتح الله عليه مدينة ماردة التي كانت عاصمة إسبانيا، ثم امتدت فتوحهم إلى برشلونة شرقا، وأربونا في الجوف، وقادس في الجنوب الغربي، وجليقة في الشمال الغربي، واستمر على ذلك، ففتحت لهم جبال البرانس، عدا الأقاليم الجبلية في الشمال الغربي، وكانت لموسى بن نصير أطماع في أن يطوق البحر المتوسط بدخول فرنسا، ثم الوصول إلى القسطنطينية، لكن الوليد بن عبد الملك (الخليفة) لم يوافقه، وخشى أن يعرض المسلمين للخطر، فعاد موسى وطارق سنة ٩٦٦ إلى دمشق، وخلف عليها ولـده عبد العزيزين موسى، فلما فتل خلفه أبو أيوب بن حبيب بن أخت موسى بن نصير، الذي أخذ يطوف البلاد وينشر العدل، ثم خلفه الحربن عبد الرحمن الثقفي سنة ٩٧هـ، واعتنى حكام المسلمين بنشر الإسلام، فأحسنوا معاملة الناس، وسمحوا لليهود والتجار وأمنوهم، فانقادت إسبانيا للمسلمين

لما وجدوه من خير عميم، ودخل الناس في دين الله أفواجًا.

#### نصر الله للمسلمين:

كان المسلمون يقاتلون العدو في أرض جريها في هضاب وجبال شاقة، لكن تفوق المسلمين بالعقيدة اكتسح أمامه كل الصعاب، وما كان انتصارهم سهلا. فقد قتل منهم ثلاثة آلاف. ولمد قاد موسى بن نصير حملة بعدها عددها ثمانية عشر ألف محارب، فكان فتح الأندلس شاقا، أظهر الله نصره بتمكين المسلمين بعقيدة تغلغات في نفوسهم، وليس كما يزعم من يهون من أمر الفتح أن ذلك راجع لسوء حال عدوهم وتفرقه، رغم أن ذلك له نصيب من الصحة، فلقد جمع لذريق ما أمكن من عدد وعدة في جيش قارب المائة ألف. وكان لذريق حاكمًا شجاعًا، ومحاربًا قوبًا، وقائدًا مجريًا، وكان بعُد صيته وطال ذكره عند النصاري، وكانوا عند دخولهم العركة متأكدين من غلبتهم، فأعدوا العدة لجمل الأسرى من المسلمين، وخرج لذريق في أبهة الملك، على سريره الجواهر، وحمل معه الحبال لربط الأسرى، لكن السلمين لما صدقوا امتن الله عليهم بالنصر، وقتل لذريق.

وكان جيش طارق من البربر ليس فيه من العرب إلا القليل، وكان طارق بربريًا من قبيلة نفزة، وكان مخلصًا للإسلام، متحمسًا لنشره، ونقل ذلك لجنده.

وكان موسى بن نصير حين أنفذ طارقا مكباً على الدعاء والبكاء والتضرع لله تعالى والابتهال اليه في أن ينصر جيش المسلمين، وكان هذا شأنهم دائمًا، حيث كان من دعاء عقبة بن نافع حين أنشأ مدينة القيروان وبني مسجدها الجامع: «اللهم املاها علمًا وفقهًا، وعمرها بالمطيعين لك، والعابدين، واجعلها عزًا لدينك، وذلاً لمن كفر بك، وأعز بها الإسلام، وأمنها من جبابرة الأرض».

دخول الاسبان في دين الله أفواجا:

دخل الأسبان في دين الله أفواجًا، وتحرروا من

العبودية لغير الله تعالى، والطبقية، حتى غدا غير المسلمين أقلية، ومع ذلك لهم كافة الحقوق في حرية المعتقد والعبادة، فأعجبوا بالمعاملة الحسنة والإنصاف الجميل، والعدل الحسن، حتى اختاروا لغتهم على لغاتهم، واستعملوا الختان، وامتنعوا عن أكل الخنزير، واتقنوا اللغة العربية، وتذوقوها فراءة وكتابة وأدبًا.

#### الفتوحات الإسلامية . . ونشر الاسلام:

لم يكن المد الإسلامي حركة غزو وغنائم وسيطرة سياسية، فهو يخالف غيره في الأساس والهدف والمنطق والتصور والأسلوب والغاية، بل هو موكب دعوة نيرة، وامتداد متصل وجهاد دائم أفقا وعمقا، دعوة مبدانها الأرض كلها، وموضوعها وموضعها بنو البشر كلهم، تسعى لكل الخلق، وتحنو عليهم، تحيى بمنهجها مواتهم، وتعلى رؤوسهم ليضيء نور الله المبين وشرعه المكين الأهل الأرض أجمعين، تدعو بالحكمة والموعظة الحسنة، فيقبل عليها الناس مختارين برغبة وحرية وحركة تلقائية، فيسارعون للدخول في الاسلام أفواجًا. وإذا اعتنقوه صاروا من أهله العاملين تحت رايته، الجاهدين لنشر شريعته. قال تعالى: ﴿ وَقَنْ لِلْوَهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِلْنَدُّ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ لِلَّهِ فَإِن ٱنكَهُواْ فَلَا عُدُونَ إِلَّا عَلَى ٱلْظَالِمِينَ ، (العقرة: ١٩٣).

فشرع الله حكيم يلائم الفطرة. فتقوم به السعادة، إنه وحده الهادي للبشرية، والمنقذ للإنسانية من كل ضلال، فشرع الله يصون الحرمات، ويحمي المقدسات، ويزيل العبودية إلا لله وحده، فيتساوى فيه كل البشر على اختلاف أجناسهم وتباين ألوانهم واختلاف لغاتهم وثقافتهم.

هذه كلمات تذكرتها حيث ألتقى مع بعض المسلمين في دورة دعوية في أحد مدن إسبانيا لنتذكر ديننا وأسلافنا، لعلنا أن نفيق من رقاد تبعث فيه الأمة من سبات. إنه ولي ذلك والقادر عليه.

والله من وراء القصد.

## تفريج كربات الناس

الشيخ/ صلاح نجيب الدق فرع بلسس

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبيتًا محمد وعلى اله وصحبه أجمعين.

ويعد: فهذه الحياة الدنيا دار ابتلاء واختبار. يتعرض فيها المؤمن إلى مواقف شديدة تجلب له الكريات والأحزان. فيحتاج إلى من يكشفها عنه. وتقريح كربات الناس له فضائل كثيرة في الدنيا ويوم القيامة.

والكَرْب: هُو شَدَّة الْحُزْنِ وَالغَمُّ الَّذِي يَأْخُذُ بالنَّفْس. وتفريج الكرب: معناه: رَفْعُ الضُّرُ الذي يُصيبُ الإنسان ويأخذ بنفسه فيغمهُ ويحزنه. (لسان العرب، لابن منظور- جـ١- ص٧١).

#### وعدرالله بتفريح كربات المؤمنين

لقد وَعَدَ الله تعالى عباده المؤمنين بكشف كُرْبِاتهم في كثير من آيات القرآن الكريم، وسَوْفَ نذْكُرْ بعضاً مِنها:

(١) قال الله سبحانه وتعالى: ( فَإِنَّ مَ ٱلْمُدَّمِ لَمُثَرُّ الْمُدَّمِ لَمُثَرُّ الْمُثَالِّ الْمُثَالِّ الْمُثَالِّ الْمُثَالِقِينَ اللَّهِ الْمُثَالِقِينَ الْمُثَالِقِينَ الْمُثَلِّقِينَ الْمُثْلِقِينَ الْمُثَلِّقِينَ الْمُثَلِّقِينَ الْمُثَلِّقِينَ الْمُثَلِّقِينَ الْمُثَلِّقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثِينِ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينِينَ اللَّهِ مِنْ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ اللَّهِ الْمُثَلِقِينَ الْمُثْلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثْلِقِينَ الْمُثْلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثِلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثَلِقِينَ الْمُثِلِقِينَ الْمُثَلِقِينَا اللَّهِ لِلْمُلْعِينَ الْمُثَلِقِينِ الْمُثَلِقِينَ الْمُلْعِلَّ الْمُلْعِلَّلِقِين

قَالَ الأَمَامُ الْقَرِطْبِي (رحمه الله): إِنَّ مَعَ الضَّيقِ وَالشَّدُة يُسْراً، أَيُّ سَعَةَ وَعَنَى. ثُمَّ كَرْرَ فَقَالَ، إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً، فَقَالَ قَوْمُ: هَذَا التَّكْرِيرُ تَأْكِيدُ لَلْكَلَام. (تَفسير القرطبي: ٢٠- ص١٠٧).

(٢) قَدَّالُ تَعَالَى: (ومَن يُتِنَ اللهُ يَعَلَّلُهُ عَيْمًا اللهُ وَمُولِكُهُ عَلَى اللهِ عَيْمًا اللهِ وَيُؤَلِّلُهُ عَلَى اللهِ عَيْمُوكُمُ عَلَى اللهِ عَيْمُوكُمُ عَلَى اللهِ عَيْمُوكُمْ عَلَى اللهِ عَيْمُ اللهِ عَيْمُوكُمْ عَلَى اللهِ عَيْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلِكُمُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِيْكُمُ عَلِي عَلَيْكُمُ عَلَيْهُ عَلِي عَلَا عَلَيْكُمُ عَ

(٣) قَالَ سبحانه: (سَبِعَلُ اللهُ لِللهُ اللهُ) (الطلاق: ٧): قال الإمامُ ابن كثير (رَحمهُ الله): هَذا وَعُدُ مِنْهُ تَعَالَى، وَوَعُدُهُ حَقَّ، لاَ يُخْلِفُهُ. (تفسير ابن كثير: ١٥٤/٨).

نَبِينًا صَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ يَحْتُنَا عَلَى تَقَرِيحَ كَرِبَاتَ النَّاسِ عَنْ عَبْداللَّهُ بْن عُمَرَ رَضَىَ اللَّهُ عَنْهُمًا، أَنَّ رَسُولَ

الله، صَلَّى اللَّهِ عَلَيْه وسَلَّم قَالَ: مَنْ فَرَجَ عَنْ مُسَلَم قَالَ: مَنْ فَرَجَ عَنْ مُسَلَم كُرْبَةَ، فَرَجَ اللَّه عَنْهُ كُرْبَةَ مِنْ كُرْبَات يوم القيامة. (وَلا (البخاري: ٢٤٤٧ ومسلم: (٢٥٨٠). وقولُه: (وَلا يُسْلَمُهُ) أَيْ لا يَخْذُلُهُ، وَلا يَتْرُكُهُ مَعَ مَنْ يُوْديه، وَلا فَيِما يُؤْديه، بَلْ يَنْصُرُهُ وَيدْفَعْ عَنْهُ.

وَعَنُ أَبِي مُوسَى، رَضِيَ اللّه عَنْهُ، عَن النّبِيُ صَلّى الله عَنْهُ، عَن النّبِيُ صَلّى الله عَنْهُ، عَن النّبِيُ صَلّى الله عَلَيْهُ وَسَلّمَ هَالَ: الْمُؤْمِنُ لَلْمُوْمِنَ كَالْبُنْيَانَ يِشَدُ بَعْضُهُ بَعْضًا. وَشَبْكَ بَيْنَ أَصَابِعِه. (البخاري: بَعْضُهُ بَعْضًا. وَشَبْكَ بَيْنَ أَصَابِعِه. (البخاري: ٢٤٤٦ ومسلم: ٢٥٨٥).

وعَنْ أَبِي الْيَسِرِ، رَضِيَ اللّه عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللّهِ صَلّى اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ: مَنْ أَنْظَرَ مُعْسَرًا أَوْ وَضَعَ عَنْهُ، أَظْلَهُ اللّه عَلَيْهِ وَسَلّمَ: مَنْ أَنْظَرَ مُعْسَرًا أَوْ وَضَعَ عَنْهُ، أَظْلَهُ اللّه عِيْ ظَلّه. (مسلم: ٢٠٠٦). وقَوْلُهُ: (مَنْ أَنْظَرَ مُعْسَرًا): أَيُّ: أَمُهَلَ مَدْيُونَا فَقيرًا. قَوْلُهُ: (وَضَعَ عَنْهُ) أَيْ: قَلِيلًا أَوْ كَثِيرًا مِن الدَّيْنِ. قَوْلُهُ: (أَظَلّهُ اللّه يَعْلَمُ فَي ظُلُهُ الله تَعَالَى فِي ظُلُهُ مَرْشُهُ. (مَرقَاةَ المُقاتيح- علي الهروي: ١٩٥٤/). عَرْشُهُ. (مَرقَاةَ المُقاتيح- علي الهروي: ١٩٥٤/). وعَنْ أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيُ رَضِيَ اللّه عَنْهُ عَنْ النّبِي صَلّى الله عَنْهُ عَنْ النّبي صلّى الله عليه وسلم قال: أَطْعَمُوا الْجَابَعُ. (البخاري: ١٩٤٥). وقُولُهُ: (وَقَكُوا الْعَانِي (البخاري: ١٩٤٥). وقَولُهُ: (وَقَكُوا الْعَانِي ) أَي: خَلْصُوا الأسير مِن يد وقَولُهُ: (وَقَكُوا الْعَانِي) أَي: خَلْصُوا الأسير مِن يد الأعداء، وكذلك الْحَبُوس ظُلُمًا.

#### نبينا صلى الله عليه وسلم هو القدوة لا تفريح كريات الناس

نبينا محمد صلى الله عليه وسلم هو الأسوة، والقدوة الحسنة لكل مسلم، يريد أن يصل إلى كمال الأخلاق.

عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدَاللَّهِ، رَضَيَ اللَّهِ عَنْهُمَا، أَنَّ أَبَاهُ 
تُـوُيُّ وَتَرَكَ عَلَيْهِ ثَلاَثْينَ وَسُقًا (الوسق ستون 
صاعا) لرَجُل مِن الْيَهُودِ، فَاسْتَنْظَرَهُ جَابِرُ 
(طَلَبَ مَنْهُ الْتَأْخِيرِ)، فَأَبِي (رفض)، أَنْ يُنْظَرَهُ 
(طَلَبَ مَنْهُ الْتَأْخِيرِ)، فَأَبِي (رفض)، أَنْ يُنْظَرَهُ

ربيع أخر ١٤٤٧ هـ- العدد ٦٥٣ السنة الخامسة والخمسون

(يُؤخره)، فَكُلُّمَ جَابِرٌ رَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّه عليه وسلم ليشفع له إليه، فجاء رسول الله صلى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ وَكُلُّمَ الْيَهُودِيُّ لَيَأْخُذُ ثُمَرُ نَخْلِهِ بِالَّذِي لَـهُ، فَأْنِي، فَدُخُلُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ النَّحْلَ، فَمَشَّى فيهَا، ثُمَّ قَالَ لِجَابِرِ: جُدَّ لَهُ، فَأَوْفَ لَهُ الَّذِي لَهُ، فَجَدَّهُ بَعْدُمَا رَجِّعَ رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّهِ عليه وسلم، فَأَوْفَاهُ ثَلاثينَ وَسُقًا، وَفَضَلَتُ لَهُ سَبْعَةَ عَشَرَ وَسُقًا، فَجَاءَ جَابِرُ رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم ليُخْبِرَهُ بِالَّذِي كَانَ، فَوَجَدَهُ يُصَلِّي الْعَصْرَ، فَلَمَّا انْصَرَفَ أَخْبَرَهُ بِالفَضِّلِ (الزيادة في التمر)، فَقَالَ: أُخْبِرُ ذَلكَ ابْنَ الخطاب، فَدْهَبَ جَايِرٌ إِلَى عُمَرَ فَأَخْبَرَهُ، فَقَالَ لَهُ عُمْرُ: لَقُدُ عَلَمْتُ حِينَ مُشَى فيهَا رَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّه عليه وسلم لَيْبَارَكُنَّ فيهَا. (البخاري: ٢٣٩٦)؛ قَوْلُهُ: (ليَاخُدُ ثُمَرَ نَخْله بِالَّذِي لَهُ) أي: ليأخذ كل الثمر في مقابلة الدُّين مصالحة قُولُهُ (جُدُّ له) أي: اقطع له الثمر.

#### ثمرات تفريج كريات الناس

نستطيع أن نُوجِزَ الثمرات الطيبة المباركة لتفريج كريات الناس في الأمور التالية:

#### (١) تفريج الكربات طريق الحسنات

حثنا الله سُبُحانَهُ وتَعَالَى على السعي لتفريج كريات الناس، لأن ذلك من وسائل التقرب لله سُيُحانَهُ وتَعَالَى والحصول على الحسنات؛ قال الله تعالى: (مَا نَسُمُ النَّهُ مِنْ حَرِيَهُ عَدْرُهُ عَدَّالَهِ هُو الله تعالى: (مَا نَسُمُ النَّهُ مِنْ حَرِيَهُ عَدَّالَهِ هُو الله تعالى: (مَا نَسُمُ النَّهُ مِنْ مَرَّ يَحَمُّ ) (المزمل؛ الله تعالى: مَا تُقدّمُوا أَيُهَا الْوَمْنُونَ لاَنْفُسكُمْ في دَارِ اللهُ فَيْ مَنْ صَدَقَة أَوْ نَفْقة تُنْفَقُونَهَا في سَبِيلِ الله، أَوْ غَيْرِ ذَلِكَ مِنْ نَفْقة في وُجُودِ الْحَيْرِ، أَوْ عَمَلِ بطاعَة الله مَنْ نَفْقة في وُجُودِ الْحَيْرِ، أَوْ عَمْلِ بطاعَة الله مَنْ صَدَقة أَوْ صَيَامُ الله يَوْمُ الْقَيَامَة في طَلَب ما عِنْدَ الله، تَجِدُوهُ عِنْدَ الله يَوْمُ الْقَيَامَة فَيْ طَلْب ما عِنْدَ الله، تَجِدُوهُ عِنْدَ اللّه يَوْمُ الْقَيَامَة وَاعْظُمُ مِنْهُ ثَوَابًا. (تفسير الطبري: ٢٣/ ٣٩٨).

الله صلى الله عليه وسلم؛ أُحَبُّ النَّاسِ إِلَى اللهِ أَنْفَعَهُمُ للنَّاسِ. (صحيح الجامع للألباني: ١٧٦). (٣) تَضَرِيجَ الكرياتَ مِنْ أَبِـوَابِ التّعَاوِنُ على الْخير

التَّعَاوُنُ على الخير بين أفرد المجتمع ضرورةٌ إنسانيةٌ واجتماعيةٌ، لا يستطيع الناسُ الاستغناء عنها.

قال الله تَعَالَى: (وَتَمَاوَنُوا عَلَى ٱلَّهِ وَالنَّقُوى ۗ وَلا لَعَاوِنُوا عَلَى ٱلَّهِ وَالنَّقُوى ۗ وَلا لَعَاوِنُوا عَلَى ٱلَّهِ اللَّهِ مَدِيدُ ٱلْمِقَابِ) عَلَى ٱلْإِنْدِ وَالنَّمُونَ وَاتَّقُوا ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهُ شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ)

(اللَّائَدة: ٢)؛ قال الإمامُ ابنُ كثير(رَحمهُ اللَّهُ): يَأْمُرُ تَعَالَى عَبَادَهُ الْمُؤْمِنِينَ بِالْمُعَاوِّنَةَ عَلَى فَعُلِ الْخَيْرَاتَ وَهُوَ الْبَرِّ، وَتَرْكَ الْمُنْكِرَاتَ وَهُوَ التَّقُوَى وَيَنْهَاهُمْ عَنِ التَّنَاصُرِ عَلَى الْبَاطِل وَالتَّعَاوُنِ عَلَى الْمَآثِم وَالْمُحَارِم. (تَضيير ابن كثير: ١٨/٥).

(٤) تَفَريج الكربات سبيل انتشار المحبة بين

السلمار

عَنِ النَّعُمَانِ بْنِ بَشِيرٍ، رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُما، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؛ مَثُلُ الْمُؤْمِنِينَ عِلْ تَوَادُهُمْ، وَتَرَاحُمِهُمْ، وَتَعَاطُفِهِمْ مَثُلُ الْجِسَدِ إِذَا اشْتَكَى مِثُهُ عُضَوٌ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْجِسَدِ بِالسَّهَرِ وَالْحُمِي. (مسلم: ٢٥٨٦).

#### أدعية تفريج الكربات

سوف نذكر بعضُ أدعية نبينا صلى الله عليه وسلم التي تساعد في تفريج كُرُبات المؤمن وتقضي حوانجه، بإذن الله تعالى.

(١) لا إِلَهُ إِلَا اللّهِ الْعَظِيمُ الْحَلَيمُ، لا إِلَهَ إِلَّا اللّهِ رَبِّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ، لا إِلَهَ إِلَّا اللّهُ ربّ السّمَوات وَرَبُّ الأَرْضَى، وَرَبّ الْعَرْشِ الْكَرِيمِ. (الْبِحَارِي: ٦٣٤٦، ومسلم: ٧٧٣٠).

(٢) اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ مِنَ الهَمِّ وَالْحِزْنِ، وَالْعَجْزِ
 وَالْحِبْنِ وَالْبُحْلِ، وَضلع الدَّيْنِ، وَغَلْبَةً
 الرُجَالِ. (البخاري حديث: ٦٣٦٩).

 (٣) اللَّهُمُّ رَحْمَتَكُ أَرْجُو، فَلا تَكَلَّنِي إِلَى نَفْسِي طَرْفَةَ عَبْنِ، وَأَصْلِحُ لِي شَأْنِي كُلَّهُ، لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتُ.
 (صحيح أبي داود للألباني: ٢٢٤١).

(٤) يَا حَيُّ يَا قَيُّومُ بِرُخُمَّتِكَ أَسْتَغِيثُ (صحيح الترمذي للألباني: ٢٧٩٦).

وَآخِـرُ دَعُوانًا أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ.

ربيع آخر ١٤٤٧ هـ- العدد ٦٥٢ السنة الخامسة والخمسون

عَن ابْن عُمَر، رَضَى اللَّه عَنْهُمَا، قَالَ: قَالَ رَسُولَ



## وحقوق الإنساق في

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله. وبعد: جاءت الشريعة الإسلامية لتحقيق خير الناس وسعادتهم في الدنيا والأخرة؛ فنظمت علاقتهم بخالقهم وعلاقتهم بأنفسهم، وعلاقة بعضهم ببعض أفرادًا ودولا في أوقات السلم والحرب، فنحن أمام دين نظم الواقع الانساني بكل أبعاده. قال تعالى:﴿ وَبَرُّنا عَلَى ۖ ٱلْكَ تَيْنَنَا لِكُلِّ شَيْءِ وَهُدُى وَرُحْمَةً وَشَرَى لِلْمُسْلِمِينَ )(اللحل:٨٩). والنَّاس مهما اختلفت لغتهم وأجناسهم وألوانهم ودياناتهم فهم في أصل واحد لهم الحقوق التي تصون حياتهم وكرامتهم وعليهم الواجبات التي تحقق خيرهم ومصالحهم، والناس متساوون لا فضل لعربي على عجمي ولا لأبيض على أسود إلا بالتقوى، وهذا الاختلاف أو التعدد فيما بينهم قصد به التكامل والتعارف، قال تعالى ﴿ ثَالْمَا ٱلْأَسُ إِنَّا خَلَفْتَكُمْ مَنْ ذَكَّ وَأَن وحَالَكُمْ شُعُرًا وَفَالَمْ لِتَعَارُفُواْ إِنَّ أَكْرَمُكُمْ عِنْدَاللَّهِ أَنْفَكُمْ) (الحجوات: ١٣).

> ولقد صان الإسلام حقوق هذا الإنسان وحفظ حرماته وحذر من الاعتداء عليها؛ فصان حرمة النفس وحرمة سفك الدماء، وصان حرمة المال فحرَّم الاعتداء عليه أو أكله بالباطل، وصان حرمة العرض، فأما حق الحياة فقد صانه الإسلام حين صان حرمة النفس الإنسانية وهدُد الذين يعتدون على حياة الآخرين ظلماً وعدواناً، قال تعالى: ( وَمَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا مُتَعَيِّدًا فَجَزَآؤُهُ مَهَنَّمُ خَلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَّهُ وَأَعَدَّ لُّهُ عَذَابًا عَظِيمًا )(النساء: ٩٣)، ونهى عن الاعتداء على حق الحياة، وقتل النفس، إلا بالحق فقال اللَّه جِل شأنه: وَلَا نَقَتُلُوا النَّفَسُ الَّتِي حَرِّمُ اللَّهُ إِلَّا بالحق ، (الإسراء: ٣٣).

> وإذا كان الخلق لم يكن عبثاً، ولم تكن الحياة سدى، فليس للإنسان أن ينتحر ويقتل نفسه، أو يوردها موارد التهلكة، والا استحق اللعنة والغضب من الله سبحانه وتعالى، ثم من المجتمع، فليست حياته ملكا له يتصرف فيها كيف يشاء، ويقول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَا نَقَتُلُواْ أَنْفُتُكُمْ إِنَّ اللَّهُ كَانَ بِكُمْ (النساء: ٢٩).

> كما شدد الإسلام على ألا يقتل الوالدان أبناءهم بسبب الفقر أو الخوف من العار، وغير ذلك، وجاء

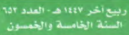
#### المالة الله د محمد محمود العطار أستاذ مساعد - حامعة الباحة سابقا

التشديد في أكثر من موضع في القرآن الكريم ومنه قوله تعالى:(وَلَا نَقَلُوا أَوْلَنَكُمْ مِنْ إِمْلَقَ عَنْ نَرْفُكُمْ وَإِنَّاهُمْ )(الأنعام:١٥١)، وقوله:(وَإِنَّا الْمَوْرُدَةُ شُلِتَ ( مُ مِلْيُ وَلُ قُلْتُ )(التكوير ٩٠٨)، فالقتل يكفينا لتصور بشاعته وقسوته وأثره في قول الله عز وجل: (أنْ مَنْ فَكُلُّ لَكُمَّا عِنْ نَصْلُ أَوْ فَسَاوِ فِي ٱلأَرْضِ فَكَأَلْمًا قَدَلُ ٱلنَّالَيْ جَمِيعًا وَمَنْ أَخِياهَا فَكَأَنْهَا أَخِيا النَّاسَ كِيمًا )(المائدة:٣٧).

كما اهتم الإسالام بحق المال وبتيسير طرق تحصيله وتمهيد الأرضى وتذليل السبل، فعن طريق الزراعة وجه الإسلام أتناعه إلى استنبات الأرض واستثمارها ونعمه موجودة منتشرة حيث أعدها ومهدها لذلك قال تعالى: (هُمُ الْمِثْلُ الْمِثْلُ الْمِثْلُ الْمِثْلُ الْمِثْلُ الْمِثْلُ الْمِثْلُ الْمُ طَعَامِدِهِ ١٠ أَنَّا صَبَّ الْمَاءُ صَبًّا ١٠ فَمْ شَقَقْنَا الْأَرْضَ شَقًّا ١٠ مَالِكُمَّا يها خَا ﴿ وَمِنَا وَفَمَا ﴾ وَرَبُوا وَعَلا ﴿ وَمُدَابِقُ عُلَّا ﴾ وَلَكُمُ وَأَنْ أَنَّا مُنَّا لَكُو وَلِأَنْسِكُ ) (عبس: ٢٤-٣٧). كما أشار إلى تحصيله عن طريق الصناعة:(والله المُديد مِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ وَمَنْفِعُ إِلنَّاسِ )(الحديد:٢٥). وأمر الإسلام بتحصيل المال أيضاً عن طريق

09

ربيع آخر ١٤٤٧ هـ - العدد ١٥٢ السنة الخامسة والخمسون







التجارة: قال سبحانه وتعالى: ( كَانَهُا ٱلَّذِي الْمُ لا تأكّرا الولكي شكّ والبطل إلّا أن تتورّ كراً عن أس أسكر )(النساء: ٢٩).

وحين يؤكد الإسلام الوصية بصيانة حق المال فإنه يعمل على توثيق الحقوق بين العباد وذلك بالوفاء بالعقود، قال تعالى: (عَلَّهُ الَّذِي الْمَوْلُ الْمَدُودُ) (المائدة:١)، ويأمر بالكتابة في حال الدين: (عَلَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّه

كما يُبين سبحانه وتعالى أن الريا لن يفيد الإنسان، فسوف يمحقه الله، فقال تعالى: ﴿ يَحْفُ اللّهِ الْمِالِينَ وَلَيْ اللّهِ الْمِالَةُ الْمِالِينَ وَلَيْ اللّهِ الْمِالَةُ التي يكون عليها أكل الربا: فيقول سبحانه وتعالى: ﴿ اللّهِ يَحْفُهُ السَّمَانُ مِن السِّي اللّهِ المِالَةُ التي يكون عليها أكل لا يَوْمُ اللّهِ يَحْفُهُ السَّمَانُ مِن السِّي اللّهِ المِالِينَ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِالِينَ اللّهُ المِالِينَ اللّهُ عليه أللهِ عنه قال: "لعن رسول الله عليه، فعن جابر رضي الله عنه قال: "لعن رسول الله عليه الله عليه وسلم آكل الربا وموكله وكاتبه وشاهديه وقال هم وسلم آكل الربا وموكله وكاتبه وشاهديه وقال هم

سواء" (رواه مسلم).

لقد حرّم الإسلام جميع الطرق التي تؤدي إلى
تضخم الأموال عن طريق غير مشروع كابتزاز
أموال الناس، أو غشهم، أو التحكم في ضروريات
حياتهم، واستغلال عوزهم وحاجتهم، ويقول
سبحانه وتعالى: (وَلا تَأْكُلُوا أَمُولَكُم سِكُمْ اللَّهُولِ وَنُدْلُوا
بِهَا إِلَى الْمُكَامِ لِتَأْكُلُوا فَرِيقًا مِنْ أَمُولِ النَّاسِ بِالإِثْمِ
وَأَنْتُهُ تَعْلَمُونَ )(الميقرة،١٨٨).

وأما عن العرض فقد صان الإسالام حرمة الأعراض وحفظ كرامة الناس وحدر من الغيبة والنميمة، والوقوع في حق المسلم أو شرفه وكرامته، والنميمة، والوقوع في حق المسلم أو شرفه وكرامته، وصرم السخرية بالناس واللمز والتنابز بالألقاب، وسوء الظن بهم، كما حدر من التجسس؛ قال سيحانه: ( يَتَأَيُّا الَّذِينَ اَمْتُوا لَا يَتَحَرَّ فَوْمٌ مِنَ فَوْمٍ عَنَى أَن يَكُونُ حَلَّ مِنْهُنَّ وَلَا يَتَالُمُ وَلَا يَتَالُمُ مِن اللَّهُونَ وَلَا مِن اللَّهُونَ وَلَا اللَّهُونَ الْمُعْتَى وَمَن عَنَى أَن يَكُن حَلَّ مِنْهُنَّ وَلَا يَتَالُمُ وَلَا يَتَالُمُ وَلَا يَتَالُمُ الْفَلُونُ وَلَا يَتَالُمُ وَلَا يَعْتَى أَنْ اللَّهُونَ )(الحجرات: ١١)، الإيمن وقد يجل له أن يسخر من إنسان ولا يحل له أن يسخر منه لأفة في بدنه أو نصر ذلك نحافة في بعض أعضائه أو قلة ماله، أو غير ذلك من الأمور.

والأمن هو أحد الخصال الثلاث التي إذا اجتمعت للمرء في يومه، فكأنما ملك الدنيا كلها؛ فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "من أصبح منكم آمناً في سربه، معافى في جسده، عنده قوت يومه، فكأنما حيزت له الدنيا" (أخرجه الترمذي وابن ماجه)؛ فمن كانت عنده هذه الصفات تمتّ عليه النعمة، الصفة الأولى: "آمنا في سربه" يعني في مسكنه ومنزله ومن حوله، ولا يخاف من الأعداء، الصفة الثانية: "مُعَافَى في جَسَده" من الأفات والأمراض المقلقة والمزعجة، الصفة الثالثة: "عنده قوت يومه" أي عنده غداءه أو عشاءه، "فكأنما حيزت لله الدنيا" أي اجتمعت له النعم والمتطلبات.

ويتمثل الأمن في اطمئنان الفرد والأسرة والمجتمع على أن يحيوا حياة طيبة، فلا يخافوا على أنفسهم أو أموالهم أو دينهم أو نسلهم أن يعتدي عليها أحد أو على من يصونها، لذا فإن مسؤولية الأمن تقع على عاتق أفراد المجتمع؛ كل بحسب موقعه وطاقاته وامكاناته، فالأصل امتثال الفرد قواعد وأنظمة الأمن علماً وسلوكاً في نفسه وبيئته ومجتمعه، يعلم كل فرد ما يضره وما يلحق به من أذى وما يسيء لوطنه فيبتعد عنه ويتجنبه، ويعلم كل ما ينفعه وينفع غيره ويسهم في عز وطنه فيلتزم به، وعندما يكون الأمن موجوداً تعم العدالة بين أفراد فرد يحصل على حقوق الإنسان واضحة وكل فرد يحصل على حقوقه.

إن حقوق الإنسسان في الإسسلام تسعى إلى تأصيل الكرامة الإنسانية والحرية والسلام، وبناء مجتمعات إنسانية بعيدة عن التعسف والاضطهاد، فحقوق الإنسان ليست منحة من أحد، وإنما هي ملزمة بحكم مصدرها الإلهي، وهي لا تقبل الحذف ولا النسخ ولا التعطيل، كما لا تسمح بالاعتداء عليها أو التنازل عنها، وما يميز نداء الإسلام بحقوق الإنسان إنه نداء بما يحقق التكامل والانسجام والأمن والأمان في دائرة العدل والاحسان. كما أن حقوق الإنسان واقع عملي وممارسة سلوكية، وليست مجرد تصور نظري، أو مثالية تخالف الواقع، أو شعارات جوفاء بعيدة عن التطبيق. وهي متعلقة بالإنسان في كل زمان ومكان.

والحمد لله رب العالمين.

ربيع آخر ١٤٤٧ هـ - العدد ١٥٢ السنة الخامسة والخمسون

# الإلى والمالك في

# فضيلة الشيخ/ إبراهيم رفعت أبو موته مدير تحرير مجلة التوحيد في ذمة الله

الشكر والحمد..

وظل يعمل في العمل الدعوي حتى آخر لحظات حياته.

#### وفاته:

توفي رحمه الله تعالى يوم الأربعاء: ١٨ ربيع الأول ١٤٤٧ هـ - ١٠ سبتمبر ٢٠٢٥م

ليرحل في سكينة وطمأنينة كما كان يدعو دائمًا أن يتوفاه الله واقفًا على قدميه حتى لا يثقل على أحد..

وإنا لله وإنا إليه راجعون.

وتتقدم أسرة مجلة التوحيد بخالص العزاء لأسرة الشيخ إبراهيم ومحبيه.

اللَّهُمَ اغْضَرْ لَهُ وَارْحَمْهُ، وَعَافِهُ وَاعْفُ عَنْهُ، وَأَكْرِهُ 
نُزُلِهُ، وَوَسَعُ مُلْخَلَهُ، وَاغْسله بِالْمَاءِ وَالْتَلْجِ وَالْبَرَدِ، 
وَنَقُهُ مِنَ الْخَطَايَا كَمَا يُنقَى الثَّوْبِ الْأَبْيَضِ مِنْ 
الْدُنسِ، وَابْدِلُهُ دَاراً خَيْراً مِنْ دَارِه، وَأَهُلا خَيْراً 
مِنْ أَهْلَهُ، وَرُوجًا خَيرًا مِن رُوجِه، وَأَدْخِلُهُ الْجِنَةُ ، 
وَاعَدُهُ مِنْ عَذَابِ الْتَارِ.

اللَّهُمُ إِنَّ عبدكَ فِي ذَمَتكَ وحَبلِ جِوارِكَ فقه مِن فتنة القبر وعذاب النَّار، وأنت أهل الوفاء والحقَ اللَّهمَ فاغفر له وارحَمه إنَكَ أنتَ الغفورُ الرَحيمُ اللهم اجعل قبره روضة من رياض الجنة، وارزقه الفردوس الأعلى من الجنة بمنك وكرمك يا أرحم الداحمة: توية فضيلة الشيخ إبراهيم رفعت أبو موته الإعلامي والصحفي بمجلة الدعوة السعودية ومدير تحرير مجلة التوحيد.

وهذه نبذة مختصرة عن الشيخ رحمه الله.

#### تعليمه

تخرج في كلية الإعلام بجامعة الأزهر مجتهداً طامحاً باحثاً عن شغفه الدعوي.

#### بداية العمل الدعوي

في بداية حياته العملية عمل في العراق ولندن، ثم انطلق إلى السعودية ليعمل بين التحقيقات والاستقصاءات والمؤتمرات والندوات.

وكان يحمد الله أن وفقه لاستعماله في خدمة دينه ودعوته.

وكان يحمل دائمًا في جيبه جهاز الكاسيت ليسجل في اي وقت ثم يعود ليضرغ ما سجل من معلومات.

#### مواكبته للتطور التقني:

وعندما بدأ ينتهي العصر الورقي للصحافة حاول مواكبة التكنولوجيا.

وعمل في عدة قنوات تلفزيونية لنشر رسالته ويخدم دينه.

#### مرصه:

ابتلاه الله تعالى بمرض في عينيه، فلم يعد يرى في أيامه الأخيرة، فصبر واحتسب، وكان كثير

ربيع أخر ١٤٤٧ هـ- العدد ٢٥٢ السنة الخامسة والخمسون



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الخلق، وخاتم الأنبياء والمرسلين؛ سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

أما بعد: فقد سبق لنا ذكُر زواج النبي صلى الله عليه وسلم بزينب بنت جحش رضي الله عنها، وقد طُفْنا مع هذا الحدث نستلهم منه عدة فوائد، وهي؛ الأولى؛ التعريف بزينب رضي الله عنها. الثانية: مناقبها وفضائلها. الثالثة: بيان بطلان التبني.

> وبعد أن انشغلنا مدة في تسديد السهام لنحور اللئام الطاعنين في سيد الأنام صلى الله عليه وسلم نعود إلى العرس مرة ثانية؛ لنشهد وليمة عُرس زينب-رضي الله عنها-؛ وها هو أنس رضى الله عنه يروي ونحن ننصت وننظر من بعيد، وهو يقول: مَا رأيت رسول الله-صلى الله عليه وسلم- أولم على امرأة-أو على شيء منْ نسائه- مَا أَوْلُم عَلَى زَيْنَبَ فإنه ذبح شاة. (صحيح البخاري ١٦٨٥).

وفي لفظ لسلم: مَا أوْلم رسول الله-صلى الله عليه وسلم- عَلَى امْرَأَة مِنْ نَسَائِهِ أَكْثِر أَو أَفْضَل مِمَا أُولِم عَلَى زَيْنَبُ، أطعمهم خبزًا ولحمًا حتى تركوه.

وعَنْ أنْسِ أيضًا قَالَ: تَرْوَجُ رَسُولُ الله-صلى الله

عليه وسلم- فدُخُلُ بأهله-زينب رضي الله عنها-قَالَ: فَصَنَعَتْ أُمِّي أُمُّ سُلِّيْمٍ حَيْسًا-هو التمر والسمن والأقط يخلط، ويُعجن ، والأقط: الجبن الجاف-فَجَعَلْتُهُ فِي تَوْرِ-التورِ؛ إناء من نحاس- فقالتُ: يَا أنْسُ اذْهَبْ بِهَذَا إِلَى رَسُولَ اللّه-صلى الله عليه وسلم- فَقُلُ بِعَثْتُ بِهَذَا إِلْيِكَ أُمِّي، وَهِيَ تَقُرِئكَ السَّالَامَ، وَتَقُولُ: إِنَّ هَذَا لَكَ مِنَّا قَلِيلَ يَا رَسُولَ اللَّه، فقال: "ضعُهُ"، ثمَّ قال: "اذهَبْ فادعُ لي فلانا وفلانا وَفَلَانَا وَمَنْ لَقَيِتَ " وَسَمَّى رَجَالًا، قَالَ: فَدَعُوتَ مَنْ سَمِّي وَمَنْ لَقِيتَ. وَلَمَ أَدُعُ أَحَدًا لَقِيتُهُ إِلَّا دُعَوْتُهُ، وقيل لأنس: عَدُد كُمْ كَانُوا؟ قَالَ: زَهَاءَ ثَالَ ثَمَانُة. وَقَالَ لِي رَسُولَ الله-صلى الله عليه وسلم-: "يًا

> ربيع أخر ١٤٤٧ هـ - العدد ١٥٢ السنة الخامسة والخمسون 77

أَنْسُ هَاتَ التَّوْرَ"، قَالَ: فَدَخَلُوا حَتَّى امْتَالَأَتُ الصُّفَّةُ وَالْحَجْرَةُ، وَوَضَعَ النَّبِيُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ يَدَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ يَدَهُ عَلَى الطَّعَام، فَدَعَا فِيه، وَقَالَ فِيهِ مَا شَاءَ اللَّه أَنْ يَقُولَ، ثم قَالُ رَسُولُ اللَّه-صلى اللَّه عليه وسلم-؛ يَقُولَ، ثم قَالُ رَسُولُ اللَّه-صلى اللَّه عليه وسلم-؛ "لَيَتَحَلَّقْ عَشَرَةٌ عَشَرَةٌ وَلْيَأْكُلُ كُلُ إِنْسَانِ مِمَّا يليه"، قَالُ: فَخَرَجْتُ طَائِفَةٌ قَالُ: فَخَرَجْتُ طَائِفَةٌ وَقَالُ عَلَى اللَّهُمْ، فَقَالُ لِي: "يَا أَنْسُ وَدَخَلَتُ طَائِفَةٌ، حَتَى أَكْلُوا كُلُّهُمْ، فَقَالُ لِي: "يَا أَنْسُ ارْفَعْتُ قَمَا أَدْرِي حِينَ وَضَعْتُ كَانَ أَكْثَرُ الْفَعْ"، قَالَ: فَرَفَعْتُ قَمَا أَدْرِي حِينَ وَضَعْتُ كَانَ أَكْثَرُ أَمْ حَيْ رَفَعْتُ كَانَ أَكْثَر

قَالَ: وَجَلْسَ طُوائفُ منهُمْ يَتَحَدَّثُونَ فِي بَيْت رَسُول الله صلى الله عليه وسلم، ورسول الله صلى الله عليه وَسُلِّمَ جَالِسٌ وَزُوْجَتُهُ مُولِيَّةً وَجُهُهَا إِلَى الْحَائِطِ، فَتُقَلُوا عَلَى رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، فَحْرَجَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَتَرَكَّهُمْ فِي الْبَيْتَ، فَسَلَّمَ عَلِي نَسَائِلُهُ، ثُمَّ رَجِّعَ، فَلَمَّا رَأُوْا رَسُولُ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم قد رجع، ظنوا: أنهُم قد ثقلوا عَلَيْهُ، قَالَ: فَابْتَدُرُوا الْبَابَ، فَخْرَجُوا كُلُّهُمْ، وَجَاءَ رُسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، حَتَّى أَرْخَى السَّتَرِ، وَدَخُلُ وَأَنَا جَالِسُ فِي الْحِجْرَةِ، فَلَمْ يَلْبُثُ إِلَّا يُسْيِرًا حتى خرج على، وأنزلت هذه الآية، فخرج رسول اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلَّمَ، وَقَرَأُهُنَّ عَلَى النَّاسِ: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بُيُوتَ النَّبِي إِلَّا أَنْ يُؤْذِنْ لكم إلى طعام غير ناظرين إناهُ ولكن إذا دُعيتُمْ فادخلوا فإذا طعمتم فانتشروا ولا مستأنسين لحديث إن ذلكم كان يُؤذي النّبي، (الأحزاب: ٥٣) إلى آخر الآية... البخاري (١٢٣٥). ومسلم (١٤٢٨). وعنه قال: "أصبح رسول الله صلى الله عليه وسلم عُرُوسًا بِزِيْنِ بِنْتَ جُحْشِ"،-قَالَ: وَكَانَ تَرْوَجُهَا بالمدينة- فدعا الناس للطعام بعد ارتضاء النهار... وذكر الحديث.

وعنه رضي الله عنه قال: ولقد رأيتنا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أطعمنا الخبر واللحم حين امتد النهار-أي ارتفع واشتد ضحاؤه- فخرج الناس وبقي رجال يتحدثون في البيت بعد الطعام، فخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم واتبعته، فجعل يتتبع حجر نسائه يسلم عليهن، ويقلن: يا رسول الله، كيف وجدت أهلك؟ صحيح مسلم (١٤٢٨).

وعن أنس أنه ذكر الحديث ثم قال: وبَقي ثلاثة

رَهُط يَتَحَدَّثُونَ فِي الْبَيْت، فَخَرَجَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ فَانْطُلَقَ إِلَى حُجْرَة عَائِشَة، فَقَالَ: عَلَيْهُ وَسَلَّمَ فَانْطُلَقَ إِلَى حُجْرَة عَائِشَة، فَقَالَ: "السَّلَامُ عَلَيْكُمْ أَهُلَ الْبَيْت وَرَحْمَةُ اللَّه". فَقَالَتْ: وَرَحْمَةُ اللَّه كَيْف وَجَدْت أَهْلك بَارِكَ وَعَلِيْكَ السَّلامُ وَرَحْمَةُ اللَّه، كَيْف وَجَدْت أَهْلك بَارِكَ اللَّه لَك، فَتَقَرَّى حُجَر نسائه كُلُهنَّ، يَقُولُ لَهُنَّ كَمَا اللَّه لَك، يَقُولُ لَهُنَّ كَمَا يَقُولُ لَهُنَّ كَمَا قَالَتَ عَائِشَة. صحيح يَقُولُ لِعَائشَة. صحيح البخاري (٤٧٩٣).

وهذه الروايات فيها فوائد مهمة

اشْبَاتِ وَلِيمَةِ الْعُرْسِ على وجه الاستحباب عند
 الجمهور، والوجوب عند البعض.

٢- فيه: أنه يستحب لأصدقاء المتزوج: أن يبعثوا
 إليه بطعام يساعدونه به على وليمته.

 ٣- فيه: أن لصاحب الوليمة أن يبعث الرسل فيمن يحضر وليمته، إن لم يتول ذلك بنفسه.

٤- فيه: أن الوليمة قد تكون بعد البناء؛ كما في قوله "جين امتد النهار"، وقوله أَصْبِحَ رَسُولُ الله صَلَى الله عَلَيْهِ وُسَلَم عَرُوسًا بِزَيْنَبَ بِنْتِ جَحْشِ"، وذلك وقت الضحى.

٥- إدخال السرور على العروس بالإهداء إليه،
 والقيام عنه ببعض الكلف؛ لكونه مشتغلًا بغيرها.
 وهو نحو مما يستحبُ من الإهداء لأهل الميت.

٢- فيه دليل على استحباب تخفيف الزيارة للزائر.
 ولا سيما عقب الطعام: فإذا طعم الضيف انتشر.

٧- في خروجه من البيت، وترك المتحدثين على حالهم، ولم يهجهم؛ ما يدلُ على كرم أخلاقه، وحُسن معاملته، وكثرة حيائه، وإن تحمل فيه مشقة ومخالفة مقصده.

٨- وفيه أنه ينبغي لن أراد أن يكثر من الدخول على الكبير القدر أن يكون ذا فطنة وتلمح، فإن خروج رسول الله-صلى الله عليه وسلم- عن ضيفه، وهم في داره، كان كافيًا لهم في التنبيه على الخروج، وتخلية ما بين رسول الله صلى الله عليه وسلم وبين أهله.

٩- أن الوليمة في العرس تجوز أن تكون أقل من شاة، كما أنه يستحب أن تكون أكثر من ذلك؛ لقول أنس: ما رأيته أولم على امرأة من نسائه ما أولم على زينب، فإنه ذبح شاة.

١٠- قوله "أطعمهم خبرًا ولحمًا حتى تركوه" يعني:

حتى شبعوا وتركوه لشبعهم، وفيه أنه يستحب لن أضاف ضيفاً أن يكون ما يقدّمه إليهم فاضلًا عن حاجاتهم إذا أمكنه ذلك.

وهذا من أعلام النبوة، حيث يشبع الكثير من الناس بشأة واحدة.

11- يستحب للمسلم أن لا يحقر شيئًا يقدمه إلى أخيه إذا كان منتهى وُسعه في وقته ذلك ولو تمرة. 
17- أن الطعام إذا كان لا يتسع للضيف: إما لصغر إنائه عن مقاعد الضيفان في دفعه، وإما لضيق المكان بهم فإنه يستدعي منهم رهطًا على حسب مقدار الإناء والموضع، فإذا أكلوا خرجوا، ودخل رهط آخرون بعدهم، فينال المتأخرون بركة سؤر المتقدمين، هكذا فوجًا بعد فوج، وكل منهم لدخه له.

١٣- في هذا الحديث استحباب أن لا يأكل الإنسان الا ما يليه، وهذا إذا كان الطعام كله شيئًا واحدًا كالثريد ونحوه، وأما إذا كان أنواعًا مختلفة جاز له أن بمُد يده إلى غير ناحيته.

١٤- وفيه دليل على أن الوحي كان لنزوله عند تجدُد الأحداث حلاوة؛ فلو قد كان نزل جملة واحدة لفات منه مثل ذلك عند نزول آية الحجاب. ١٥- وفيه استحباب استقلال ما يهديه الإنسان، أو يقدمه للضيف، وإن كثر، مع أنه لا يحقر ما يقدمه إلى الضيف؛ فيحرمه لقول أم سليم: "إن هذا لك منا قلبل".

17- وفيه أن المضيف ينبغي أن يوسع صدره، وإن كثر الضيف، متوكلاً على الله في أن يبارك في القليل، ويعم باليسير، كما فعل رسول الله-صلى الله عليه وسلم- في قوله: "وادءُ من لقيت".

١٧- وفي قوله: "كانوا زهاء ثلاثمائة" من الدلائل على نبوة نبينا-صلى الله عليه وسلم- لأنه إذا أكل ثلاثمائة رجل من حيسة في تور، وصدروا شباعًا، والحيسة مما يتناول الإنسان منه أكثر من غيره، وحتى يقول أنس: فما أدري أهي أكثر حين رفعت أم حين وضعت؟ فذلك أكبر دليل على وفور البركة منه صلى الله عليه وسلم.

1/ أن البركة في الجود بالطعام والشراب وبذلهما أفضل الجود، والشح بهما أقبح الشح؛ ولا سيما ما قد صُنع، فإنما إذا ترك فسد، فإذا سمح بهما المؤمن

فقد تأسى بنبيه صلى الله عليه وسلم وتبع سنته. ١٩- وقوله: "وزوجته مولية وجهها إلى الحائط". وهذا لأنها استحيت من الرهط.

٢٠ وفيه ما يدل على إيمان عائشة وغيرها من نساء النبي صلى الله عليه وسلم ورضي الله عنهن وحسن أدبهن مع النبي صلى الله عليه وسلم: لأنه حين سلم عليها قالت له: "كيف وجدت أهلك، بارك الله لك"، وهو دعاء يشتمل على نوع مداعية.

١١- الأحاديث التي ورد فيها الأمر بالوليمة محمولة على الاستحباب ومصروفة عن الوجوب وهو قول أكثر الفقهاء. ولا يشترط في الوليمة أن تكون على لحم فقد ثبت عن الرسول صلى الله عليه وسلم أنه أولم بغير اللحم، وإذا أولم بلحم؛ فيجوز بشاة، وبأكثر من شاة إذا كان موسرا.

وقد اختلف السلف في وقتها هل هو عند العقد أو عقبه، أو عند الدخول أو عقبه، أو موسع مع ابتداء العقد وانتهاء الدخول؟ على أقوال، والذي يظهر لي: أن الأمر فيه سعة فإن أولم يوم الزفاف قبل الدخول كما هي العادة عند كثير من الناس؛ فحسن، وإن أولم بعد الدخول؛ فهو أحسن اقتداءً بالرسول صلى الله عليه وسلم.

وينبغي أن يُعلم أن أكثر الفقهاء يرون وجوب إجابة الدعوة لوليمة العرس.

واجابة الدعوة مقيدة فيما إذا لم يكن هناك عذر للمدعو لتركها، فإذا ترك إجابة الدعوة لعذر فلا بأس في ذلك. وكذلك يُشترط لإجابة الدعوة ألا يكون هناك منكر من المنكرات، فإن كان هنالك منكر واستطاع إزالته وتغييره فحضر فهو أمر حسن، وإن لم يستطع تغيير المنكر فعليه ألا يحضر.

وأخيرًا: يُستحب لن حضر وليمة العرس أن يدعو بخير لصاحبها كأن يقول "اللهم اغفر لهم وارحمهم وبارك لهم فيما رزقتهم" رواه مسلم وغيره.

شرح صحیح البخاري لابن بطال (۱۳/ ۲۸)، والإفصاح (۵/ ۲۰)، وشرح النووي علی مسلم (۹/ ۲۳۱)، والمفهم (۱٤//٤).

فهذه بعض الفوائد من حديث الوليمة، وبقي لنا من بركات هذا الـزواج؛ مشروعية الحجاب، وهو موضوع العدد القادم،

والحمد لله رب العالمين.



#### لفضيلة الرئيس العام

## الشيخ أحمد يوسف عبد المجيد

#### لحصوله على درجة الماجستير

تتقدم أسرة مجلة التوحيد، والمركز العام، بأجمل التهاني إلى فضيلة الرئيس العام بمناسبة حصوله على درجة الماجستير، عن الرسالة التي تقدم بها فضيلته إلى المعهد العالي للدراسات الإسلامية، بالقاهرة، قسم الشريعة الإسلامية ، بعنوان: «الحقوق الواردة على الملكية في ضوء الفقه الإسلامي».

وتكونت لجنة المناقشة والحكم على الرسالة من كلِّ من:

#### أ.د. محمد نجيب عوضين

أستاذ الشريعة الإسلامية بكلية الحقوق، جامعة القاهرة (مشرفًا ورئيسًا).

### أ.د. إبراهيم محمد عبد الرحيم

أستاذ الشريعة الإسلامية بكلية دار العلوم، جامعة القاهرة (عضوًا، ومشرفًا).

#### أ.د. الحسيني سليمان جاد

أستاذ الشريعة الإسلامية بكلية الحقوق، جامعة الزقازيق، (مناقشا، وعضوًا).

#### أرد عبد الله محمد حلمى

أستاذ الشريعة الإسلامية، ووكيل كلية الحقوق، جامعة المنوفية (مناقشًا، وعضوًا).

> سائلين الله تبارك وتعالى لفضيلة الرئيس العام التوفيق والسداد، والله ولي التوفيق.



يسر مجلة التوحيد الإعلان عن عودة خدمة الاشتراكات الخاصة بالأفراد والمؤسسات على أن يكون سعر الاشتراك السنوي للفرد (عدد نسخة واحدة من المجلة على عنوان المشترك) ٢٠٠٠جنيه سنوياً.

🗘 للتواصل واتساب:۱۰۰۲۷۷۸۲۳۲



