

#### • صاحبة الامتياز •



المركز العام: القاهرة - ٨ شارع قوله - عابدين هاتف: ۲۷۱۵۵۲۳\_ ۲۵۱۵۱۳۳



مجلة إسلامية ثقافية شهرية

رئيس مجلس الإدارة محمد صفوت نورالدين

رئيس التحرير جمال سعد حاتم

مديرالتحريرالفني حسين عطا القراط

المشرف العام د. جمال المراكبي

مدير إدارة المجلة محمود غريب الشربيني

#### الاشتراك السنوي:

 ١- فى الداخل ١٥ جنية (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد ـ على مكتب بريد عابدين). ١\_ في الخارج ٢٠ دولار أو ٧٥ ريالا سعوديا أو ما يعادلها.

مطابع الهم التجارية قليوب مصر

# في هذا العدد



|    | الإفتتاحية :                                           |
|----|--------------------------------------------------------|
| *  | الاسلام دين الرحمة والكمال: الرئيس العام               |
|    | كلمة التحرير:                                          |
| 0  | التليفزيون والمسابقات ومن سيربح المليون / رئيس التحرير |
|    | باب التفسير :                                          |
| 4  | سورة الحديد : بقلم / د . عبدالعظيم بدوى                |
|    | پاپ السنة :                                            |
| 14 | ساعة وساعة : بقلم / الرئيس العام                       |
| 14 | الحجاب بين التعيد والتقليد : د . على عبدالعزيز الشبل   |
|    | قصيدة :                                                |
| 4: | شارون واحزان القرون: حسن أبو الغيط                     |
| 11 | فرق حذر منها العلماء بقلم/ الشيخ محمد السبيعى          |
| 75 | العلاقة بين العقل والنقل: أ. د. محمود عبدالرازق        |
| 49 | آسباب النصر على شرذمة اليهود : د. الوصيف على حزة       |
| 44 | اسماء الله الحسنى: بقلم / د . ابراهيم الشربيني         |
| 77 | الإيمان قول وعمل: بقلم / د . جمال المراكبي             |
| 4. | الإعلام بسير الأعلام: بقلم / الشيخ مجدى عرفات          |
|    | قصيدة :                                                |
| 22 | هيا فانفضوا الوهنا: زكريا عبدالمحسن                    |
|    | أسئلة القراء عن الإحاديث :                             |
| 20 | الشيخ ابو اسحاق الحويني                                |
| ٤A | الفتاوى                                                |
| ٥٣ | المطلق والمقيد : بقلم/ الشيخ اسامة سليمان              |
| 00 | يا اكلة الميراث احذروا: خالد عثمان محمد                |
| 07 | التحذير من القصص الواهية : الشيخ على حشيش              |
| 7. | وداعاً لشيخنا : الشبيخ مصطفى العدوى                    |
| 77 | وتتعاقب الجراح : صلاح عبدالمعبود                       |
| 35 | الجدية في الالتزام بالشرع: الشيخ جمال عبدالرحمن        |
|    |                                                        |



افتتاحيةالعدد

## الإسلام دين الرحمة والكمال !!

بقلم فضيلة الشيخ: محمد صفوت نور الدين

الإسلام دين الله لخلقه، لم يدع شيئًا إلا بينه البيان الشافي بالنص والمقال، ثم بالعمل والمثال: قرآنًا. وسنة، علمًا وعملاً في جبل الصحابة. ثم القرون الفاضلة من هذه الأمة.

وإن العداوات المستمرة للإسلام تحرص على تشويهه فتارة تنسب النقص اليه في نصه وتارة تنسب النقص إلى رموزه، وهم في عداواتهم هذه يتشبهون بالشيطان : يكثرون من الوسوسة والتلبيس . حتى يتكون في الناس من يرددون أقوالهم وقد اقتنعوا بها . بل وصارت منهجهم لا

وإن النظام الإسلامي البديع الذي أودعه فيه رب العالمين ليقوم بحفظ الأصول الخمسة: الدين، والعرض، والنفس، والعقل، والمال، وله من النظم الدقيقة ما تحمي الحيوان، فضلاً عن الإنسان، وتحمي العبيد، فضلاً عن الأحرار، وتحمي الكافر، فضلاً عن المسلم.

#### حمة الإسلام بالمراة:

وإنك لترى اليوم أبناء الإسلام لا يلتفتون الى تاريخهم، ولا يقرءون كتبهم، ويتبعون سنن اليهود والنصارى، ويغترون بمن يقول لهم: ارحموا النساء، وما ظلم النساء أحد أكثر من أهل الكفر، فصارت المرأة مهانة معذبة، تعرض وتبذل في الشوارع والمحلات؛ ترويجًا للسلع، وطلبًا للمال، يمتهنونها، في حين أنهم يقولون: ارحموا البشر!! وما بقر البطون، ولا يقول الكفر!! ثم هم يقولون أيضًا: المسلمون من الحيوانات ويضحون بها في أعيادهم يعذبون الحيوانات ويضحون بها في أعيادهم ينحونها!! وقنايلهم لا تزال تدوى أصواتها

تدمر وتشرد وتقتل، يضحون بالبشر، ويزعمون أن ذلك رحمة وتقدم، ويقولون للمسلمين الذين يتقربون لله بنسكهم: هذه وحشية، وصدق ربنا إذ يقول: (وَلَنَ تَرْضَى عَنكَ الْيَهُودُ وَلاَ النَّصَارَى حَتَّى تَتَبِعَ مِلْتَهُمْ قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَى وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهُواءَهُم بَعْدَ الذي جَاءكَ مِنَ الْعِلْم مَا لَكَ مِنَ اللَّهِ مِن ولِيَّ وَلاَ نَصِير) (البقرة: ١٢٠).

فالإسلام دين الرحمة ودين العدل ودين العمال، ولكن هل يعلم المسلمون ذلك أم تمتد عيونهم إلى الكافرين، يظنونهم أهل العدل والخبر.

#### أهل الكفر... وتشويه صورة الإسلام:

لكن أهل الكفر وقادته ينقلون إلى أبناء جلدتهم ما يشوهون به الإسلام في نظرهم، ويحاولون ذلك مع المسلمين الذين يعيشون في بلادهم، ولا يجتهد أحد من المسلمين أن يغير هذه الصورة عندهم، لا بتقديم صورة للمسلم

الهجه العدد الخامس السنة الثلاثون

P

الحق إذا عاش بينهم، ولا بتقديم المثال النقي للسائحين إذا جاءوا إلى بلاد الإسلام، وإنما يعمل البعض على تشويه صورة الإسلام والمسلمين، فمن ذهب إلى بلاد الكفار تملقهم وداهنهم وتدنى؛ ليحصل على المال بطريق حلال أو حرام، وكذلك من يلقاهم في بلادنا إذا جاءوا سائحين داهنهم وتملقهم؛ حتى يحصل على أموالهم، أو أظهر لهم أن الإسلام قتل وتشريد وسفك للدماء واستباحة للأموال!! ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

ومن عبب أن يعيب آهل الكفر على الإسلام بعض نظمه، مثل نظام الرق، وساعد على ذلك جهل المسلمين بدينهم؛ لذا فإني أعقد مقارنة بين نظام الإسلام في الرق، وبين نظام الكفر فيما يسميه حرية.

نظام الرق في الإسلام:

فإن مصدر الرقيق في الإسلام هو الحرب المشروعة مع الكافرين، وكل أمم الأرض تقع بينها وبين غيرها حروب، فإذا أخذ من الأسرى عند الكافرين حبسوهم في السجون، وأساءوا معاملتهم بما لا يخفى على العقلاء، ودسوا إليهم في الطعام كل ما يهدم البدن ويورث العاهات المستديمة، حتى إن عادوا إلى بلادهم كانوا هياكل بشرية لا تغني عن نفسها شيئًا، فضلاً عن أن يكونوا نخراً لامتهم، أما الإسلام فإنه يودع الأسرى في البيوت، ويأمرهم بإعداد الطعام لهم وللأحرار، فلا يتحرجون أن يأكلوا معهم، ولا أن يأكلوا من نتاج أيديهم أمنين؛ لأنهم يعلمون أن عدل الإسلام وحسن معاملة

المسلمين جعلتهم لا يفكرون في دس سم في طعامهم أو شرابهم، بل غالبًا ما يعجب الأسير بنظام الإسلام فيعتنقه، ثم يُؤْذَن له أن يتفقه فيه، ويحضر مجالس العلم، وقد يتفوق على أقرانه من الأحرار، فيصبح معلمًا يُطلَب العلم على يديه، وتاريخ الإسلام حافل بذلك؛ في الصحابة والتابعين والقرون التي بعدها، فبلال بن رباح كان إمامًا عالمًا مجاهدًا، وكذلك سالم مولى أبي حذيفة كان في القرآن إمامًا فاضلاً، ومن التابعين سليمان بن يسار مولى ميمونة أم المؤمنين، ونافع مولى ابن عمر، ميمونة أم المؤمنين، ونافع مولى ابن عمر، وكريب ومجاهد، وهما موالي ابن عباس، وغيرهم كانوا أثمة في العلم والحكمة والجهاد في سبيل الله، وهذا غيض من فيض.

وأما نظام الإسلام في معاملة الحيوان فخير نظام وأشمله وادقه؛ يحفظ الحيوان في اقتنائه في البيوت إطعامًا وسقيًا ومداواة، يحفظه في نفسه وعُشه وفراخه، وإذا حدث منه الأذى أحسن إليه حتى عند قتله، وإذا أراد أن ينتفع منه بلحم أو جلد أحسن إليه في ذبحه.

وقد جاءت في ذلك أحاديث وأثار كثيرة منها:

○ أخرج البخاري ومسلم في محيحيهما عن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال: «عذبت امرأة في هرة سجنتها حتى ماتت فدخلت فيها النار، لا هي أطعمتها وسقتها - إذ حبستها - ولا هي تركتها فأكلت من خشاش الأرض».

○ وأخرج مسلم في «صحيحه»: مر ابن

عمر بفتيان من قريش قد نصبوا طيرًا وهم يرمونه وقد جعلوا لصاحب الطير كل خاطئة من نبلهم، فلما رأوا ابن عمر تفرقوا، فقال ابن عمر: من فعل هذا؟ إن رسول الله ﷺ لعن من اتخذ شيئًا فيه الروح غرضًا.

 ○ وأخرج مسلم عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: رأى رسول الله ﷺ حمارًا موسوم الوجه فأنكر ذلك وقال: «لعن اللهُ الذي وسمه».

○ وأخرج أبو داود عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: كنا مع رسول الله ﷺ في سفر فانطلق لحاجته، فرأينا حُمرة (٢) معها فرخان فأخذنا فرخيها فجاءت الحُمرة فجعلت تفرش (٣)، فجاء النبي ﷺ فقال: «من فجع هذه بولدها؟ ردوا ولدها إليها»، ورأى قرية نمل قد حرقناها، فقال: «من حرق هذه» قلنا: نحن، قال: «إنه لا ينبغي أن يعذب بالنار إلا ربأ النار».

ويقول النبي ﷺ: ﴿إِن اللّهُ كتب الإحسان على كل شيء، فإذا قتلتم فأحسنوا القتلة، وإذا ذبحتم فأحسنوا الذبحة، وليحد أحدكم شفرته، وليرح ذبيحته».

وكذلك يعامل العبد الرقيق خير معاملة:

الخرج مسلم عن ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي في قال: «من ضرب غلامًا له حدًا لم ياته أو لطمه فإن كفارته أن يعتقه».

بل يُعامَل الكفار أفضل المعاملة، حتى إذا كانوا مستحقين للتعذيب:

○ أخرج مسلم عن هشام بن حكيم بن حزام رضي الله عنهما أنه مر بالشام على أناس من الأنباط وقد أقيموا في الشمس وصب على رءوسهم الزيت، فقال ما هذا ويعذبون في الخراج. فقال هشام: أشهد لسمعت رسول الله على يقول: "إن الله يعذب الذين يعذبون الناس في الدنيا». فدخل على الأمير فحدثه فأمر بهم فخلوا.

O أخرج البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: بعثنا رسول الله في في بعث فقال: "إن وجدتم فلانًا وفلانًا- لرجلين من قريش سماهما- فأحرقوهما بالنار»، ثم قال رسول الله في حين أردنا الخروج: "إني كنت أمرتكم أن تحرقوا فلانًا وفلانًا، وإن النار لا يعدن بها إلا الله، فإن وجدتموهما فاقتلوهما».

إخوة الإسلام دينكم أثمن الجواهر، وأغلى النظم، فاحرصوا عليه علمًا وعملاً.

ندعو الله سبحانه أن يُرْجِع المسلمين إلى دينهم؛ فيتعلموه ويعملوا به.

والله من وراء القصد.

#### الهوامش:

 (١) الصبر: أن يحبس الصيوان في قيد أو غيره، ثم يرمى بالحجارة أو النبل، حتى يموت.

(٣) الحمرة: طائر صغير كالعصفور.
 (٣) اي ترفرف بجناحيها تربد وليدها.

العدد الخامس السنة الثلاثون

□□ الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير خلق الله الجمعين وآله الكرام المطهرين... وبعد:

فالحديث عن واقع وسائل الإعلام اليوم، وخاصة المسموعة منها والمرئية حديث يدمي القلوب، فالكثير من البرامج المدمرة تتحدى مشاعر المسلمين، بل تأخذ بأيديهم إلى التهلكة والدمار.

لقد أصبحت وسائل الإعلام عندنا تهدف بصورة واضحة إلى هدم البيوت وتخريب الأخلاق، ومحاربة الفضيلة، وإشاعة الفاحشة، وتمزيق الأسرة، وتوسيع دائرة الجرائم، وكأن رسالة الإعلام صار هدفها الأول والأخير الهدم والتدمير؛ بعكس ما ينبغي أن تكون عليه، فحسبنا الله ونعم الوكيل.

لقد أصبحنا ننفذ- وبكل دقة- ما رسمه لنا الصهاينة في بروتوكولاتهم، والتي تنص في البروتوكول الثامن عشر منها حيث نص على ضرورة السيطرة على وكالات الأنباء التي تذكر فيها الأخبار من كل أنحاء العالم، وحينئذ سنضمن أن لا ينشر من الأخبار إلا ما نختاره نحن ونوافق عليه!! ويجب أن نكون قادرين على إثارة عقل الشعب عندما نريد، وتهدئته عندما نريد. اهـ. قال أصدق القائلين: (وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ)

(الأنفال: ٣٠). 🗆 🗆 الما الأوهاما

وقد انتشرت في الأونة الأخيرة المسابقات التي تقدمها أجهزة الإعلام، ومنها المسابقات التليفونية عبر وسائل الإعلام المختلفة من إذاعة أو تلفاز وغيرهما، مثل مسابقة من سيربح المليون... وهرم الأوهام، عفوا أقصد - كما يسمونه - هرم الأحلام، والمسابقات الهاتفية التي يعلن عنها التلفاز وقت إذاعة المباريات الرياضية المضيعة للوقت، والمسابقات المماثلة لها، والتي تعد صورة مستحدثة من صور القمار والميسر المحرمة شرعًا بالإجماع؛ لقوله تعالى: (يَا أَيُّهَا الدِّينَ آمَنُوا النَّمَ الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْمَيْسِرُ وَيُصَمِّدُمُ عَن الشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوةَ وَالْبَعْضَاءَ فِي النَّمَ وَالْمَيْسِرِ وَيَصَمُدُكُمُ عَن ذَكْرِ اللَّهِ وَعَنِ الصَّلاَةِ فَهَلُ أَنتُم النَّمَ فَهَلُ أَنتُم

المعالمة المعالمة

بقلم رئيس التحرير جمال سعد حاتم

التليفزيون

والسابقات..

ومنسيريح

الليون ؟ 11

العدد الخامس السنة الثلاثون أوج

مُّنتَهُونَ) (المائدة: ٩٠، ٩١).

ويدخل ذلك في قول النبي ﷺ: «إنَّ رجالاً يتخوضون في مال الله بغير حق، فلهم الناريوم القيامة». (صحيح. رواه البخاري: ٣١١٨/٦).

وتقوم تلك المسابقات على مساهمة المشتركين فيها بجزء من أموالهم في الجائزة من خلال ثمن المكالمات الهاتفية التي يعلن عنها لهذا الغرض؛ ولذلك فكل واحد منهم إما أن يغنم مال غيره، أو يخسر ماله بدون عوض، وهذا هو الضرر الفاحش المنهى عنه، والقمار المحرم شرعًا.

كما أن هذه المسابقات تشتمل على الغش والخداع والتدليس والغرر وأكل أموال الناس بالباطل المصرم شرعًا عن طريق الحصول على أموالهم بطريقة تحايلية وتقديم جزء قليل من هذه الأموال في صورة جائزة لتكون شراكًا وخداعًا لهم وبواسطتها يستحلون هذه الأموال من أصحابها بغير حق عن طريق هذه المسابقات التليفونية.

#### 🗆 دار الإفتاء ... ومسابقات التلفار اا

وقد أعلنت دار الإفتاء المصرية بأن المسابقات التليفونية عبر وسائل الإعلام المختلفة من إذاعة وتلفاز وغيرهما مثل مسابقة «من سيربح المليون» والمسابقات الهاتفية التي يعلن عنها التلفاز حرام شرعًا، وأنها صورة من صور القمار والميسر.

وهذا ما انتهت إليه دار الإفتاء المصرية في الفتوى رقم (٦٧٠) لسنة ٢٠٠١م، ووافق عليها بالإجماع مجمع البحوث الإسلامية بجلسته المنعقدة بتاريخ ٦ من ربيع الآخرة لسنة ١٤٢٧هـ الموافق ٢٠٠١/٦/٢٧م بعد موافقة لجنة البحوث الفقهية بجلستها الحادية عشرة - غير العادية - في دورتها السابعة والثلاثين يوم الأحد ٣ من ربيع الآخر ٢٤٢١هـ الموافق ٢٤ من يونيه سنة ٢٠٠١م.

إن ما يحدث في هذه المسابقات هو ضربة حظ مبنية على تخطيط شيطاني لا يبعد عن الميسر، والله سبحانه وتعالى يقول في كتابه الكريم: (إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعُداوَةَ وَالْبَعْضَاء فِي الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرِ وَيَصَدُّكُمْ عَن نِكْرِ اللَّه وَعَن الصَّلاَةِ فَهِلْ أَنتُم مُّنتَهُونَ) (المَائدة: ٩١)، والإسلام رسم لنَا وللشباب طريقًا صالحًا لتحصيل الرزق، أما ما يحدث الآن في المسابقات – التي نحن بصدد الحدث عنها – فإنه يعتمد على انتظار فرصة حظ، فهذا خطأ كبير، ورسولنا الأمين على حرم ذلك تحريمًا قاطعًا، ففي

«صحیح البخاري» أن رسول الله ﷺ قال: «من قال لصاحبه: تعالى أقامرك فليتصدق». (رواه البخاري (۸/۲۸۰۸، ۲۸۰۷/۱۰، ۲۳۰۱/۱۱)، ومسلم (۱۳٤۷/۳).

فإذا كان مجرد القول يوجب الكفارة أو الصدقة فما ظنك بالفعل؟!!

اللحنة الغقينة بمجمع البحوث!!

وقد أكد الدكتور محمد رأفت عثمان رئيس اللجنة الفقهية

دارالإفتاء المصرية تعلن أن المسابقات التليفونيةعبر وسائل الإعلام مثل مسابقة «من سيربح اللي ون» وغيرهامن السابقات الهاتفية حرام شرعًا، وأنهـ صورةمن صورالقمار والميسري

أوجيد العدد الخامس السنة الثلاثون

بمجمع البحوث الإسلامية أن علماء المجمع قد فرقوا بين نوعين من المسابقات، فالنوع الأول يقوم على منح جوائز للمتسابقين في المعلومات العامة والثقافية وتتبرع بها الجهة صاحبة الجائزة كنوع من تشجيع المشاهدين والمتابعين لاكتساب المعارف دون أن تستفيد هذه الجهة من المتسابقين بأية فائدة مادية مثل مسابقات برنامج الجائزة الكبرى، فالذي يحدث أن البرنامج – بصرف النظر عن أي جهة تموله – يعطى جائزة للمشترك الذي يجيب إجابة صحيحة ولا تستفيد تلك الجهة من المتسابقين، فهذا النوع من المسابقات جائز شرعًا ولا حرمة فيه.

أما النوع الثاني من المسابقات كما جاء على لسان الدكتور رأفت عثمان، والتي تجريها بعض البرامج ويشترك فيها أعداد كبيرة بواسطة الهاتف بأرقام خاصة في مجال الخدمة التليفونية، والتي هي في حقيقتها ليست تبرعًا ممن يعطون هذه الجائزة، وإنما قيمتها مأخوذة من الأموال التي يدفعها المتصلون، ويأخذ البرنامج من هذه الأموال جزءًا كبيرًا مُناصفة بينه وبين هيئة الاتصالات والشركة صاحبة البرنامج، فهذا نوع من القمار؛ لأن المتصل لا يكون هدفه المعلومات العامة، وإنما هدفه كسب الجائزة المادية المرصودة في هذا البرنامج، وهي في حقيقتها أموال المتسابقين الآخرين الذين لديهم نفسه الهدف.

المسابقين الحريل التي المتابق الذي يدخل هذا البرنامج بين احتمالين ومصير المتسابق الذي يدخل هذا البرنامج بين احتمالين أحدهما أن يخسر أجور المكالمات إذا لم يحالفه الحظ في الفوز بجائزة، والثاني أن يكسب الآلاف من أموال المتسابقين الآخرين، وهذا هو عين القمار!! وقد انتهت اللجنة الفقهية بمجمع البحوث الإسلامية إلى تحريم هذا النوع من المسابقات.

□ السابقات العلمية والثقافية!!

عن ابن عباس رضي اللَّه عنهما في قوله تعالى: (الم. عُلَيْتِ الرُّومُ. فِي أَذَنَى الأَرْضِ) (الروم: ١-٣) قال: كان المشركون يحبون الرُّومُ. فِي أَذَنَى الأَرْضِ) (الروم؛ لأنهم وإياهم أهل أوثان، وكان المسلمون يحبون أن يظهر الروم على فارس؛ لأنهم أهل كتاب، فذكروه لأبي بكر، فذكره أبو بكر للنبي هُم، فقال: «أما إنهم سيغلبون». فذكره أبو بكر لهم، فقالوا: اجعل بيننا وبينك أجلاً، فإن ظهرنا كان لنا كذا وكذا، وإن ظهرتم كان لكم كذا وكذا، فجعل أجلاً خمس سنين فلم يظهروا، فذكر ذلك للنبي هُم، فقال: «ألا جعلته إلى دون العشر». قال: ثم ظهرت الروم بعد. (رواه الترمذي جعلته إلى دون العشر». قال: ثم ظهرت الروم بعد. (رواه الترمذي (رواه) الترمذي

والمسابقات العلمية مما ينمي الروح الثقافية لدى المتسابقين من علم شرعي أو مباح؛ حلال بحمد الله تعالى.

□ بذل العوض في المسابقات ال

وفيه قولان لأهل العلم:

القول الأول: بمنع بذل العوض في المسابقات العلمية، وهو مذهب الحنابلة والمالكية .

أدعياء الدين الذين يرمون الناس بالباطلل ويوزعون التهم والتصنيفات، ويعط ون أنفسهم الحق في الحكم على المسلمين، وبث الفرقةبينهم هؤلاء هم أشد خطراعلى الإسلام والسلمين!!

القول الثاني: بجواز بذل العوض في المسابقات العلمية، وهو مذهب الحنفية، ووجه عند الحنابلة، واختاره شيخ الإسلام ابن تيمية وابن القيم، وتبعه بعض متأخري الحنابلة.

وقد استدل أصحاب المنع بحديث: «لا سبق إلاً في نصل أو خف أو حافر». [ رواه الترمذي (١٧٠٠)، وابو داود (٢٥٧٤)، والنسائي (٢٢٦٦)، وأحمد (٢٧٤٤)، وإبن ماجه (٢٨٧٨)].

والمسابقات العلمية ليست مما ذكر فيها، فلا سبق فيها.

واستدل أصحاب الجواز بما ورد عن أبي بكر الصديق أنه راهن كفار مكة على غلبة الروم للفرس، وقد بدل كل منهما جعلاً للآخر، ولم يقم دليل شرعى على نسخه.

ولأن الدين قيامه بالحجة والجهاد، فإن جازت المراهنة على الات الجهاد فهي في العلم أولى بالجواز.

والترجيح: أن حديث: «لا سبق إلا في نصل أو خف أو حافر» حديث عام، وحديث مراهنة أبي بكر خاص، مع العلم أن الروم إنما انتصروا في السنة السادسة للهجرة، أو ما بعدها، فلا يثبت نسخ. وهذا الخاص يخصص عموم الحديث الأول. والله أعلم.

#### □ العلمانيون.. ودعاة الباطل!!

إن ما يحدث في أجهزة إعلامنا لهو نتاج لتخطيط العلمانيين الذين ينفذون أهداف اليهود، بل يمكن القول: إن شريعة العلمانيين تريد أن تفسد علينا شريعتنا، وأن تشوه صورة إسلامنا، والأخطر منهم أدعياء الدين، الذين يرمون الناس بالباطل ويوزعون التهم والتصنيفات، ويعطون أنفسهم الحق في الحكم على المسلمين، وتصنيف الفرق والجماعات، وبث الفرقة بين المسلمين: (فَمَا لِهَوُّلاء الْقَوْمِ لاَ يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا) (النساء: ٨٧).

ومن المعلوم أن المسلم يثق في الدعاة والعلماء اكثر من غيرهم، ويأتمنهم على دينه ويقبل نصحهم وإرشادهم، ف «العلماء ورثة الأنبياء». وأكثر المسلمين لا يتطرق إلى عقله وجود دعاة يضلون الناس، ويفسدون عليهم عقيدتهم وعبادتهم ويفتونهم بغير الحق الذي أنزله الله!!

#### □ دعوة لدرء الباطل!!

إننا نناشد العلماء ورجال الأزهر والأوقاف في مصر- والبلاد الإسلامية قاطبة- أن يتدخلوا لدفع تلك الأهواء والمفاسد وتبينها للمسلمين، حتى يكونوا على علم وبصيرة بأمر دينهم ودنياهم. كما نناشد القائمين على أجهزة الإعلام في مصر والبلاد الإسلامية بضرورة جعل العلماء ورجال الدين مرجعية لكل ما يبث من خلال تلك الأجهزة الإعلامية، وأن يكون العلماء ورجال الأزهر رقباء على وسائل الإعلام التي منع منها العلماء بعد أن انسلخت من ميزان الشرع، وخضعت لميزان الهوى!!

ولا حـول ولا قـوة إلا بالله العلي العظيم. وأخـر دعـوانا أن الحمد لله رب العالمين.

نناشد وزير الاعسلام بضرورة جعل الأزهر والعلماء رقباءعلى وسائل الإعلام لأن ما يحدث فىأجهزة إعلامناهو نتاج تخطيط العلمانيين لذين ينفذون اهـــداف البهود !!

أوجهم العدد الخامس السنة الثلاثون



## بقلم الدكتور عبد العظيم بدوي

ووتفسير الآياتوه

﴿ أَمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ يا معشر مَن لم نُؤمن بعدُ، واثبت واعلى الإيمان يا مؤمنون، واطلبوا المزيد، كما قال تعالى: ﴿ مَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ آمِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِدَ اللهِ الَّذِي نَزُّلُ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي أَنزَلَ مِن قَبْلُ ﴾ (النساء: ١٣٦)، قال يعض العلماء: أَمْنُ المؤمنين بالإيمان معناه الأمر بالثبات عليه. وقال البعض: الأمْسُرُ بالايمان للمسؤمنين معناه الأمْرُ بتحصيل الزيادة منه، فالإيمانُ مراتب، والإيمان يزيد وينقص، ويقوى

﴿ آمِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنفِقُوا مِمّا جَعَلَكُم مُسُنتَ خُلْفِينَ فِيهِ فَالدَّنِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَأَنفَ قُوا لَهُمْ أَجْرٌ كَبِيرٍ. وَمَا لَكُمْ لاَ وَأَنفَ قُوا لَهُمْ أَجْرٌ كَبِيرٍ. وَمَا لَكُمْ لاَ وَأَنفَ قُوا لَهُمْ أَجْرٌ كَبِيرٍ. وَمَا لَكُمْ لاَ وَقُومَنُوا تَوْمِنُوا بَرِبِّكُمْ وَقَدْ أَخَذَ مِيثَاقَكُمْ إِن كُنتُم مُولُمنِينَ. هُو الَّذِي يُنَزِّلُ عَلَى عَبْدِهِ آيَاتٍ بِيّنَاتٍ لِيُخْرِجَكُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَإِنَّ اللَّهَ لِيُخْرِجَكُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَإِنَّ اللَّهَ لِيُخْرِجَكُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَإِنَّ اللَّهَ لِيَخْرُجَكُم مِّنَ الظَّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَإِنَّ اللّهَ لِيَحْرَبِكُمْ أَلاَ تُنفِقُوا فِي بِكُمْ لَرَعُوفُ رَحِيمُ. وَمَا لَكُمْ أَلاَ تُنفِقُوا فِي بِكُمْ لَرَعُوفُ رَحِيمُ. وَمَا لَكُمْ أَلاَ تُنفِقُوا فِي اللّهُ وَلِلّهُ مِيدِرَاتُ السّيَّمَاوَاتِ وَكُلاً وَعَدَ اللّهُ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ أُولَٰئِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِّنَ النَّذِينَ النَّهُ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ أُولَٰئِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِّنَ النَّذِينَ النَّذِينَ النَّهُ مِن قَبْلِ اللهُ فَاللَّهُ مِن اللَّهُ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ أُولَٰئِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِنَ اللَّذِينَ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ مِن اللَّهُ الْمَا الْفَقُولُ مِن بَعْدُ وَقَاتَلُ أُولَائِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِنَ اللَّذِينَ النَّهُ مِنَا اللَّهُ الْمَنْ خَبِيرٍ اللَّهُ الْمَاتُونَ خَبِيرً اللَّهُ الْمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٍ اللَّهُ الْمَالِيلُونَ خَبِيرًا اللَّهُ الْمَالُونَ خَبِيرًا اللَّهُ الْمَالُونَ خَبِيرًا اللَّهُ الْمَالَةُ الْمَالُونَ خَبِيرًا اللَّهُ الْمَالُونَ خَبِيرًا الْمُعْمَلُونَ خَبِيرًا الللَّهُ الْمَالَونَ الْمَالُونَ خَبِيرًا الْمُلْونَ خَلَالِهُ الْمَالِيلُهُ الْمَالِقُونَ خَبِيرًا الللّهُ الْمَالَةُ الْمَالِيلُهُ الْمُ الْمُؤْلُونَ خَلِيلًا الللّهُ الْمَالْمُونَ خَلِيلًا الللّهُ الْمَالِقُونَ خَلِيلًا الللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُؤْلُولُونَ اللّهُ اللّهُ السَالِمُ الْمَالِقُولُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْمَلُونَ اللّهُ الْمَالِقُولُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

ويضعف، والإيمان يتفاوت من قلب إلى أخر، بل إن الإيمان يتفاوت في القلب الواحد من حين لآخر، وهذا شيء حين لآخر، وهذا شيء محسوس، يجده كل مؤمن في قلبه، أحيانًا تشعر أن إيمانك كالجبال، وأحيانًا تشعر أن إيمانك في الحضيض، فقوله تعالى: في الحضيض، فقوله تعالى: في أنف قو إ أنف قو ا مرمًا جَعَلَكُم مُسْتَخُلُفينَ فيه في هذا المال يا عبد الله الذي في يدك أنت خلفت فعه غيرك، فقد

كان في يد آبائك في ورثته عنهم وخلفتهم فيه، وغدًا تموت ويخلفك فيه غيرك، فوجود المال في يدك فرصة في يدك فرصة في أنف قوا ممًا حَعَاكُم مُسْتَخَلَفننَ حَعَاكُم مُسْتَخَلَفننَ

فِيهِ ﴾، ﴿ وَأَنفِقُ وا مِن مًا رَزَقْنَاكُم مِن قَـبُلِ أَن يَاْتِي أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبُّ لَوْلاً أَخُرْتَنِي إِلَى أَجَل قَرِيب فَأَصَدُقٍ وَأَكُن مِن الصَّالِحِينَ. وَلَن يُؤَخِر اللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَاء أَجِلُها وَاللَّهُ خَييرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (المنافقون:

واعلم يا عبد الله أن ما تنفقه ذاهب إلا نفقة انفقتها في سبيل الله فهي لك عند الله باقية، قال ﷺ: «يقول ابن آدم: مالي مالي، وهل لك من مالك إلا ما أكلت فافنيت، أو ليست

فأبليت، أو تصدقت فأمضيت».

ف ﴿ آمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنفِقُوا مِمًا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَفِينَ فيه فَالَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَأَنفَقُوا لَهُمْ أَجْرُ كَبِيرٌ. وَمَا لَكُمْ لاَ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالرَّسُولُ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالرَّسُولِ يَدْعُوكُمْ لِتَوْمِنُوا بِرِبَكُمْ ﴾، فماذا تنتظرون هل تنتظرون داعية يدعوكم إلى الإيمان غير محمد ومن خيرٌ من محمد وأكرمهم على الله، وسيدهم وأكرمهم على الله، وسيدهم جميعًا، فإن كنتم مؤمنين باحد بدعوكم إلى الإيمان فامنوا

و اسناده ضعيف.

وقوله تعالى: ﴿ وَقَدْ أَخَدَ مِي شَاقَكُمْ ﴾ يعني: وقد أخد الرسول ميشاقكم لتؤمن به ولتنصرنه، وقد يكون المعنى: وقد أخذ ربكم ميشاقكم أن تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَني تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَني اللهُ ورهمْ ذُرّبُتُ مِن بَني وَأَشْهُدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتَ وَأَشْهُدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَى شَنَهِ دِنا ﴾ وأن بُني شَهُدَمُ مُ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَى شَنَهِ دِنا ﴾ وأن كُنتُم بربّعُ مُ فَمن الآن فبادروا مُتُومنِينَ ﴾، فمن الآن فبادروا في منون في الدخيصول في بالدخيصول في

الإيمان، واستجيبوا لرسول الرحمن، في وأستجيبوا في أسرت في ينزّلُ على عبده في التات من الطّلُمات إلى من الطّلُمات إلى النّور في كما قال

تعالى: ﴿ كِتَابُ أَنزُلْنَاهُ إِلَيْكُ لِتَخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النَّوْرِ بِإِذْنِ رَبِهِمْ إِلَى صِرَاطِ النَّوْرِيزِ الْحَمِيدِ ﴾ (إبراهيم: ١) النُورِيزِ الْحَمِيدِ ﴾ (إبراهيم: ١) اليخرجكم من ظلمات الشرك الكفر إلى نور الإيمان، ومن ظلمات الخداية، ومن ظلمات الجهل الله داية، ومن ظلمات الجهل إلى نور العلم، وقوله تعالى: ﴿ لِتُخْرِجَ النَّاسَ ﴾ الناس: عام مخصوص، كما في قوله تعالى: ﴿ فَاتَقُوا اللَّهُ يَا أُولِي

## اعلم يا عبد الله أن ما تفعله ذاهب إلا نفقة أنفقتها في سبيل الله فهي لك عند الله باقية 11

بهذا الداعية محمد ، وقد جاء في الصحيح أن رسول الله ، قال يومًا لأصحابه: «أي المؤمنين أعجب إليكم إيمانًا؟ ، قالوا: الملائكة. قال: «وما لهم لا يؤمنون وهم عند ربهم؟ ، قالوا: فالأنبياء. قال: «وما لهم لا يؤمنون والوحي ينزل عليهم». قالوا: فنحن. قال: «وما لكم لا تؤمنون وأنا ين أظهركم، ولكن أعجب المؤمنين إيمانًا قوم يجيئون بعدكم، يجدون صحفًا يؤمنون بما فيها». (المشكاة: ٢٧٩٣)،

الألْبَابِ الَّذِينَ آمَنُوا قَدْ أَنزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُمْ ذِكْرًا. رُسُ ولاً يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِ اللَّهِ مُبَيَّنَاتِ لَيُخْرِجَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ ﴾ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ ﴾ (الطلاق: ١٠، ١١)، ﴿ وَإِنَّ اللَّهَ بِكُمْ لَرَّوفَ رُحِيمٌ ﴾، ومن رافته ورحمته أرسل إليكم أشرف الرسل محمدًا عَنْ، وأنزل عليه أشرف الكتب: القرآن المجيد.

﴿ وَمَا لَكُمْ أَلاَ تُنفِقُوا في سَبِيلِ اللّهِ وَلِلّهِ مَسِيرَاثُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ فالمال مال الله، خُولكم

فيه، وجعله لكم قسيسامسا، وستسموتون وتتركون هذه الأموال، وتلقون ربكم فرادى ليس معكم شيء، كما قسال تعالى: (ولَقَدْ جِنْتُمُونَا

فُرَادَى كَمَا خَلَقْنَاكُمْ

أَوْلُ مَرَّةٍ وَتَرَكْتُم مًّا خَولْنَاكُمْ

وَرَاءَ ظُهُورِكُمْ ﴾ (الأنعام: ٩٤)، فيإذا علمت يا عبد الله أنك مسيت، وأن الله يرث الأرض ومن عليها، فلم البخل ولم لا تجود بمالك في سبيل الله لم لا تنفق ذات اليسمين وذات السمال ابتغاء مرضات الله أما علمت أن الله قال: ﴿ وَمَا أَنفَقْتُم مَّن شَيْءٍ فَهُو يُخْلِفُهُ ﴾ أما علمت أن الله قال: ﴿ وَمَا أَنفَقْتُم مَّن شَيْءٍ فَهُو يُخْلِفُهُ ﴾ (سبة: ٣٩)، وأن النبي عَن قال: هما من يوم يصبح العباد فيه إلا وملكان ينزلان، يقسول

أحدهما: اللهم أعط منفقًا فلقًا، ويقول الآخر: اللهم أعط ممسكًا تلفًا، فأنفق يا عبد الله، وإياك والبخل، فإن الله تعالى قال: ﴿وَلاَ يَحْسَبَنُ اللّهُ مَن فَضَلِهِ هُوَ خَنْرًا لُهُمْ بَلْ هُوَ اللّهُ مَن فَضَلِهِ هُوَ خَنْرًا لُهُمْ بَلْ هُوَ شَرَّ لُهُمْ مَلْ هُوَ شَرً لُهُمْ مِلْ اللّهُ عَمْ اللّهُ مَن وَللّهِ ميراثُ السّتُماواتِ وَالأَرْضِ وَاللّهُ مِمَا اللّهُ مَمَا اللّهُ مِمَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ

ولذا قال تعالى: ﴿ وَكُلاً وَعَدَ اللّهُ الْحُسْنَى ﴾، كلاً من الفريق: مَنْ أنفق من قبل الفتح ومَن أنفق بعده، وعد الله الفريقين الحسنى، وهي الجنة، وهذا كقول

النبي النبي الله من المؤمن القوي خيرُ وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، وليس في ذلك انتقاص للضعيف، ولذا قال النبي النبي الله النبي الله الله الله الله بما وقوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ أي سيجزيكم بأعمالكم، كما سبق في قوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَعِيرٌ ﴾ (الحديد: ٤).

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

الإيمان يزيد وينقص، ويقوى ويضعف، ويتفاوت من قلب إلى آخر، بل إن الإيمان يتفاوت في القلب الواحدد من حين الأخسر 11

> فَ بَ شَنَرُهُم بِعَـذَابِ أَلِيم. يَوْمَ يُحْمَى عَلَيْهَا فِي نَّارِ جُهَنَّمَ فَتُكُوى بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُنوبُهُمْ وَظُهُ ورُهُمْ هَـذَا مَـا كَنَرْتُمْ لأَنفُ سِكُمْ فَـذُوقُـواْ مَـا كُنرَّتُمْ تَعْنِرُونَ ﴾ (التوبة: ٣٤، ٣٥).

ثم فرق الله سبحانه بين النفقة في وقت الشدة والحاجة، والنفقة في وقت الشرخاء والسنعة، فقال تعالى: ﴿ لاَ يَسْتُوي مِنكُم مَنْ أَنفَقَ مِن قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ ﴾، مع من أنفق بعصد ذلك وقاتل، ﴿ أُولئكِ ﴾ الذين أنفقوا من

## بابالسنة

A\_Clu

<u>"A - C | mg</u>



## بقلم الرئيس العام

أخرجمسلمفي((صعيعة))عن حنظلةالأسيدي (وكان من كتاب رسول الله صلى الله عليه وسلم) قال: لقيني أبوبكر فقال كيف أنت يا حنظلة؟ قال قلت، نَافَقَ حَنْظُلَةً. قَالَ: سبحان الله (ما تقول؛ قال: قلت: نكون عند رسول الله صلى الله عليه وسلم يذكرنا بالنار والجنة حتى كأنا رأى عين فإذا خرجنا من عند رسول الله عافسنا الأزواج والأولاد والضيعات فنسينا كثيرا قال أبويكر: فوالله إنا لنلقى مثل هذا . فانطلقت أناوأبو بكرحتى دخلنا على وسول الله صلى الله علييه وسلم. قلت: نافق حنظلة يا رسول الله. فقال رسول الله صلى الله عليــه وسلم: ((ومـا دَاك؟))قلت: يا رســول الله نكون عندك تذكرنا بالنار والجنة حتى كأنا رأي عن فاذا خرجنا من عندك عافسنا الأزواج والأولاد والضيعات تسيناكثيرا فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((والذي نفسي بيدد ان لو تدومون على ما تكونون عندي وفي الذكر لصافح تكم الملائكة علو فرشكم وفي طرقكم. ولكن يا حنظلة ساعة وساعة ) )

العدد الخامس السنة الثلاثون

قال ابن كثير عند قوله تعالى: (اللَّهُ نَرُلُ اَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُّتَشَابِهُا مَثَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جَلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوَّنَ رَبِّهُمْ ثُمُ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جَلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوَّنَ رَبِّهُمْ ثُمُ تَلْبِي خَلُودُهُمْ وَقَلُوبُهُمْ إِلَى نَخْرِ اللَّه ذَلِكَ هُدَى اللَّه يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ وَمَن يُضَلِّلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ) (الزمر: ٢٣).

هذه صفة الأبرار عند سماع كلام الجبار المهيمن العزيز الغفار لما يفهمون من الوعد والوعيد والتخويف والتهديد، تقسع منه جلودهم من الخشية والخوف، (ثُمُّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ) لما يرجون ويؤملون من رحمته ولطفه، فهم مخالفون لغيرهم من الفجار من وجوه:

أحدها: أن سماع هؤلاء، هو تلاوة الآيات، وسماع أولئك نغمات الأبيات وأصوات القينات.

الثاني: أنهم إذا تليت عليهم أيات الرحمن خروا سجدًا وبكيًا بأدب وخشية ورجاء ومحبة وفهم وعلم، كما قال تبارك وتعالى: (إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذًا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْ ۖ هِمْ آيَاتُهُ زَادَتَّهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ. الَّذِينَ يُقيمُونَ الصَّالَاةَ وَمَمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ. أُوْلَـٰ لِكُ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًا لَهُمْ دُرَجَاتُ عِندَ رَبِّهِمْ وَمَغْفِرَةُ وَرِزْقُ كَرِيمٌ) (الأنفال: ٢- ٤). وقال تعالى: (الَّذِينَ إِذَا نُكِّرُوا بِأَيَّاتِ رَبِّهِمْ لَمْ يَخِرُوا عَلَيْهَا صُمًّا وَعُمْيَانًا) (الغرقانَ: ٧٣)، أي: لم يكونوا عند سماعها متشاغلين لاهين عنها، بل مصغين اليها، فاهمين بصيرين بمعانيها، فلهذا إنما يعملون بها ويسجدون عندها عن بصيرة، لا عن جهل ومتابعة لغيرهم.

الثالث: أنهم يَلْزَمَون الأدب عند سماعها، كما كان الصحابة رضي الله عنهم عند سماعهم كلام الله تعالى من تلاوة رسول الله هي، تقشعر جلودهم ثم تلين مع قلوبهم إلى ذكر الله، ولم يكونوا يتصارخون ولا يتكلفون بما ليس فيهم، بل عندهم من الشبات والسكون والأدب

والخشية ما لا يلحقهم أحد في ذلك، ولهذا فاروا بالمدح من الرب الأعلى في الدنيا والآخرة. قال عبد الرزاق: حدثنا معمر قال: تلا قتادة رحمه الله: (تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ اللّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبّهُمْ ثُمَّ تَلَينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللّه). قال: هذا نعت أولياء الله، نعت هم الله عز وجل بأنهم يقشعر جلودهم وتبكي أعينهم وتطمئن قلوبهم إلى ذكر الله، ولم ينعتهم بذهاب عقولهم والغشيان عليهم، إنما هذا في أهل البدع، وهذا من الشيطان. (انتهى). وفي «الموسوعة الفقهية» وصف خشية المؤمذين بقوله، تسكن نفوسهم مع الله من المؤمذين بقوله، تسكن نفوسهم مع الله من

حيث اليقين، وإن كانوا بخافون الله، فهذه حالة العارفين بالله الضائفين من سطوته وعقوبته. لاكما يفعله جهال العوام والمتدعة الطغام من الزعيق والزئير، ومن النهيق الذي يشبه نهيق الحمير، فيقال لمن تعاطى ذلك وزعم أن ذلك وَجْدُ وخشوع: لم تبلغ أن تساوى حال الرسول ولا حال أصحابه في المعرفة بالله والضوف منه والتعظيم لجلاله، ومع ذلك كانت حالهم عند الموعظة الفهم عن الله والبكاء خوفا من الله، ولذلك وصف الله أحوال أهل المعرفة عند سماع ذكره وتلاوة كتابه، فقال: (وَإِذَا سَمِعُواْ مَا أَنْزِلَ إِلَى الرُّسُول تَرَى أَعْيُنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدُّمُّعِ مَمَّا عَرَفُواْ مِنَ الْحَقِّ بِقُ وِلُونَ رَبِّنَا آمَنًا فَاكْتُ بِنَّا مَعَ الشِّاهدين)، فهذا وصف حالهم وحكاية مقالهم، ومن لم يكن كذلك فليس على هديهم ولا على طريقتهم، فمن كان مستنا فليَسْتُنَّ بهم، ومن تعاطى أحوال المجانين والجنون فهو من أخسهم حالاً. والجنون فنون. (انتهى).

وهذا ابن القيم يصف لنا قول حنظلة: (كأنا رأي العين) موضحًا شواهد السائر إلى الله والدار الآخرة: أولها أن يقوم به شاهد من الدنيا وحقارتها، وقلة وفائها، وكثرة جفائها، وخسة شركائها، وسرعة



انقضائها، ويرى أهلها وعشاقها صرعى حولها، وقد بدّعت بهم، وعذبتهم بأنواع العذاب، وأذاقتهم أمرُ الشراب، أضحكتهم قليلاً، وأبكتهم طويلاً. سقتهم كئوس سمها، بعد كئوس خمرها، فسكروا بحبها، وماتوا بهجرها.

فإذا قام بالعبد هذا الشاهد منها: ترحل قلبه عنها، وسافر في طلب الدار الآخرة، وحيند نيقوم بقلبه شاهد من الآخرة ودوامها، وانها هي الحيوان حقا، فأهلها لا يرتحلون منها، ولا يظعنون عنها، بل هي دار القرار، ومحط الرحال، ومنتهى السير، وأن الدنيا بالنسبة إليها- كما قال النبي على -: «ما الدنيا في الآخرة إلا كما يجعل أحدكم إصبعه في اليم، فلينظر بم تحمي،

وقال بعض التابعين: ما الدنيا في الآخرة إلا أقل من ذُرَّة واحدة في جبال الدنيا، ثم يقوم بقلبه شاهد من النار، وتوقدها واضطرامها، وبُعد قَعْرها، وشدة

حرها، وعظيم عذاب أهلها، فيشاهدهم وقد سيقوا اليها سُودَ الوجوه، زرَّقَ العيون، والسالسل والأغلال في أعناقهم، فلما انتهوا إليها: فُتُحت في وحوههم أبوابها، فشاهدوا ذلك المنظر الفظيع، وقد تقطعت قلوبهم حسرة وأسفا: (وَرَأَى الْمُحْرِمُونَ النَّارَ فَظُنُّوا أَنَّهُم مُّواقعُوهَا وَلَمْ يَجَدُوا عَنْهَا مَصْرفًا)، فأراهم شاهد الإيمان، وهم السها يُدفعون، وأتى النداء من قبل رب العالمين: (وقفوهم إنهم مستدولون)، ثم قبل

لهم: (هَذِهِ النَّارُ الَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَذَّبُونَ. أَفْسِحْرُ هَذَا إينبغي على المسلم أَمْ أَنتُمْ لا تُنصرون. اصْلُوْهَا فَاصْبُرُوا أَوْ لا أن يقسم الوقت تَصْدِرُوا سَوَاءً عَلَيْكُمْ إِنْمَا تُجْزُوْنَ مَا كُنتُمْ اساعة لدينه تَعْمَلُونَ)، فيراهم شاهد الإيمان، وهم في الحميم، وساعة لدنياه، وأن على وجوههم نُسْحَدون، تكون ساعة الدنيا وفي النار كالحطب سُنْدرون: (لَهُم مِنْ حَهِنْمَ اخادمة لساعة مِهَادٌ وَمِن فَوْقِهِمْ غَوَاش)، فيئس اللحاف ويئس الدين والخادم لا الفراش، وإن استغاثوا من شدة العطش: (نُغَاثُوا یقدم علی سیده، بماء كالمُ هل بشوى الْوُحُوهُ)، فيإذا شيريوه قَطّع أم عاءهم في أحوافهم، وصنهر ما في بطونهم، شرابهم الحميم، وطعامهم أمر العبادة 11 الزقوم: (لا يُقْضَى عَلَيْهِمْ فيموثوا ولأنخفف عنه مِّنْ عَذَاتِهَا كَذَلِكَ نَحْزِي كُلُّ

كَفُورٍ. وَهُمُ يُصِعْطُرِخُونَ فِيهَا رَبِّنًا أَخُرِجُنَا نَعْمَلٌ صَالِحًا غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ أُولَمْ نُعَمِّرُكُم مِّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مِن تَذَكَّرَ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ فَذُوقُوا فَمَا لِلظَّالِمِينَ مِن نُصِيرٍ).

فاذا قام يقلب العيد هذا الشاهد أنخلع من الذنوب والمعاصي، واتباع الشهوات،

وليس ثياب الخوف والحذر، وأخصب قليه من مطر أجفانه، وهان عليه كل مصيية تصييه في غير دينه وقليه.

وعلى حسب قوة هذا الشاهد يكون بعده من المعاصى والمضالفات، فيذب هذا الشاهد من قليه ألفضلات، والمواد المهلكة، وينضحها ثم بخرجها، فيجد القلبُ لذة العافية وسرورها.

فيقوم به بعد ذلك: شياهد من الحنة، وما أعد الله لأهلها فيها، مما لا عين رأت

ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشير، فضلاً عما وصفه الله لعداده على لسان رسوله ﷺ من النعيم المفصل، الكف عل بأعلى أنواع اللذة، من المطاعم والمشارب، والملاسس والصور، والدهجة والسرور، فيقوم تقليه شاهد دار قد حعل الله النعيم المقيم الدائم بحذافيره فيها، تربتها المسك، وحصياؤها الدنَّ، ويناؤها لين الذهب و الفضة، وقصب اللؤلؤ، وشرابها أحلى من العسل، وأطيب رائدة من المسك، وأسرد من الكافور، وألذ من الزندسل، ونساؤها لو نرز وده إحداهن في هذه الدنسا لغلب على

ضوء الشمس، ولياسهم الحرير من السندس والاستعرق، وخدمهم ولَّدان كاللؤلؤ المنثور، وفاكهتهم دائمة، لا مقطوعة ولا ممنوعة، وفرش مرفوعة، وغذاؤهم لحم طير مما يشتهون، وشرايهم عليه خمرة لافيها غوال ولاهم عنها

( الهجيه العدد الخامس السنة الثلاثون

افسلا يجعل أمسر

الدنيا مقدم عل

يُنْزَفُون، وخضرتهم فاكهة مما يتخيرون، وشاهدهم حور عين كأمثال اللؤلؤ المكنون، فهم على الأرائك مستكنون، وفي تلك الرياض يُحْبَرون، وفيها ما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين وهم فيها خالدون.

فإذا انضم إلى هذا الشاهد: شاهد يوم المزيد، والنظر إلى وجه الرب جل جلاله، وسماع كلامه منه بلا واسطة، كما قال النبي على: «بينا أهلُ الجنة في نعيمهم، إذ سطع لهم نور، فرفعوا رءوسهم، فإذا الرب تعالى قد أشرف عليهم من فوقهم، وقال: يا أهل الجنة، سلام عليكم، ثم قرأ قوله تعالى: (سَلام قولاً من ربُّ رُحِيم)، ثم يتوارى عنهم، وتبقى رحمته وبركته عليهم في ديارهم».

فإذا انضم هذا الشاهد إلى الشواهد التي قبله: فهناك يسير القلب إلى ربه أسرع من سير الرياح في مهابها، فلا يلتفت في طريقه يمينًا ولا شمالاً. اهـ.

«مدارج السالكين».

قال تعالى: (وَمَا خَلَقْتُ الْجِنُّ وَالإنسَ إلاّ لِنَعْنُدُونِ. مَا أَرِيدُ مِنْهُم مِنْ رُزْقِ وَمَا أَرِيدُ أَن يُطْعِمُون. إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرُّزَّاقُ ذُو الْقُوَّة الْمُتِينُ) (الذارُيات: ٥٦ - ٥٨)، ويقول تعالى: (هُوَ الَّذِي خُلُقَ لَكُم مُا فِي الأَرْض جَمِيعًا) (البقرة: ٢٩)، ويقول سيحانه: (وَالْأَنْعَامَ خُلَقَهَا لَكُمْ فيها دِفَّ وَمَنَّافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ. وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالُ حِينَ تُريحُونَ وَحِينَ تَسْرُحُونَ. أَنُوتَحُمِلُ أَثَقَالِكُمْ إِلَى بِلَدِ لمْ تَكُونُواْ بَالْغِيهُ إِلَّا بِشِقَ الْأَنْفُسِ إِنَّ رَبِّكُمْ لْرَغُوفُ رُّحِيمٌ. وَالْخُيْلُ وَالْبِغَالُ وَالْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً وَيَخْلُقُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ) (النحل: ٥- ٨)، ثم قال: (هُوَ الَّذِي أَنْزُلُ مِنَ السَّمَاءَ مَاءً لَكُم مِّنْهُ شَرَاتُ وَمِنْهُ شَبَرًا فِيهِ تُسِيمُونَ. يُنبِتُ لَكُم بِهِ الزَّرْعَ وَالرَّيْتُونَ وَالنَّصْلَ وَالأَعْنَابَ وَمِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لِآئِةً لَقُوْم بَتَفَكِّرُونَ. وَسَخَرَ لَكُمُ اللَّيْلُ وَالْنَّهَارُ وَالشُّمْسُ وَالْقَدَرُ وَالْنَجُ وَمُ مُستَخُرَاتُ بِأُمْرِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَاتِ لَقُوم

يَعْقَلُونَ. وَمَا ذَرَا لَكُمْ فِي الأَرْضِ مُخْتَلِفًا أَلُوانَهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَةَ لَقُوْم بِدَكَرُون. وَهُوَ الدِّي سَخُر الْبَحْر لَتَأْكُلُواْ مُنْهُ لَحْمًا طَرِيًا وَتَسْتَخْرجُواْ مِنْهُ حَلْيَةٌ تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى الْفُلْكَ مَوَاخِر فِيه وَلَتَبْتَغُواْ مِن فَضْلِهِ وَلَتَبْتَغُواْ مِن فَضْلِهِ وَلَتَبْتَغُواْ مِن فَضْلِهِ وَلَتَبْتَغُواْ مِن فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ. وَالْقَى فِي الأَرْض رَواسيَ أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَأَنْهَارًا وَسَبُلًا لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ. وَعَلامَاتُ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُون) (النحل: وَعَلامَاتُ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُون) (النحل: 17-1).

فالله خلقنا لعبادته وحده، وخلق لنا ما في الأرض جميعًا، فالعبد عليه واجب العبادة لله وحده، والله أباح له أن يستمتع بما خلق له، ويستعين بذلك كله ويتقوى على أداء العبادة المشروعة، فكذلك الوقت ينقسم بين هذين الأمرين، على أن يكون أمر الدنيا خادمًا لأمر دينه، يستعين به عليه ويتقوى به عليه؛ لذا كان الواجب أن يقسم العبد حياته ساعة وساعة بين أمر الدين وأمر الدنيا.

وبيان ذلك أن العبد لا يستبيح من الدنيا إلا ما أباحه الشرع، ولا يتغبد لربه إلا بعبادة جاء بها الشرع؛ لذا كانت العادات كلها مباحة، إلا ما جاء الشرع بتحريمه من الاطعمة والأشربا والألبسة والمعاملات والانكحا، وما سوى ذلك فهو حلال لا يطلب الدليل على حله؛ أي يطلب الدليل على منعه، فإن ارتكب الأمر الممنوع وقع في المعصية، أما العبادات فالأصل فيها المنع، فلا نتعبد بعبادة إلا أن يكون الرسول على تعبد ربه بها، وإلا كانت بدعة ضلالة، لا يجوز التعبد بها.

هذا، ويلزم أن تكون أمــور الدنيا (العادات) خادمة لأمور الدين (العبادات)، فمن سهر الليل وتأخر في النوم حتى لم يستطع أن يقوم عند أذان الفجر فهو مخالف بنومه وإطالته لسهره، ولا يجوز للعبد أن يؤخر صلاته عن الوقت الذي شرعت له إنما يجعل وقت الصلاة حاكمًا على غيره من الأوقات؛ لقوله تعالى: (إنَّ

الصُّلاَةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مُّوْقُوتًا) (النساء: ١٠٣).

وكذلك العبد يدفع بدنياه عن دينه، فلا ىترك زوحه تسافر بغير محرم؛ لأن ذلك يكلفه مالاً، بل بعدل ماله ليدافع عن دينه، فينفق على المحرم، يسافر معها ولا يدعها تسافر وحدها.

ومن هذا نفهم معنى المداهنة والمداراة، فالمداهنة بذل الدين لكسب الدنسا، فيمن بشيارك الكافرين أعيادهم ومحافلهم ويتشيه بهم في عاداتهم ليكسب صحبتهم

في الدنيا، أو يربح معهم في تجارة، أو تروج بذلك في بلده السياحة، كله من المداهنة وهي مموقة، والمداراة بذل الدنسا لكسب الدين، مثل إعطاء الزكاة للمؤلفة قلوبهم، والانة القول لأهل الفحور؛ حتى لا يتعدوا على حرمات المسلمين، قال تعالى لموسى وهارون: (فقولاً لهُ قُولاً لْيُبْا لَعْلَهُ مَدَّدُدُ أَوْ الْمُعْرِوضَةُ 11 نخشى) (طه: ٤٤).

> وكندلك فيإن الوقت للمسلم ينبغي أن يقسم

ساعة وساعة؛ ساعة لدينه، وساعة لدنياه، وأن تكون ساعة الدين خادمة لساعة الدندا، والخادم لا يتقدم على سيده، فلا تكون مودة الإخوان أو مجالس السمر والطعام أو حضور مادب الأصدقاء، ولا حتى العمل الذي يتكسب منه الرزق الحلال عائقًا في أمر العبادة أو يستبيح

ذلك هو العلاج النبوي الشريف، الذي قدمه النبي ﷺ لحنظلة وأبي بكر وسائر الأمة؛ حتى لا يصيب قلوبهم المرض، فهو علاج لن مُرض قلبه، ووقانة لصاحب

القلب السليم، وهو صيرف للشيطان، وإحداء للإيمان: «ساعة وساعة».

ولنا ملاحظتان هامتان حول كلمتين انتشرتا بن الناس:

الأولى: «العمل عبادة»:

هذه الكلمة ليست قرآنًا ولا سنة، ولا هي بإطلاقها صحيحة المعنى؛ بأن المؤمن بعمل، والكافر كذلك، بل والحدوان يعمل، والآلة تعمل، وقد يفوق كل ذلك المؤمن في عمله، ومع ذلك ليس الكافر ولا الحيوان ولا الآلة معدودًا من العابدين، لكن المعنى

الصحيح والذي يدخل منه الخلط في الفهم هنا؛ أن المؤمن يُؤْجَـر على كسب قوته من الحلال، وعلى إطعام زوجه وولده من الحلال، بل في الحديث: «حتى اللقمة تضعها في في زوجتك لك عليها أجر»، وفي الحديث: «وإن في نُضْع أحدكم لصدقة»، فكل تلك الأعمال يُؤْجر عليها العيد ويثاب، لكنه لا يحسوز له العسمل الحرام، فلقد أخرج البخاري أن ابن عباس

أتاه رجل فقال: يا ابن عباس، إنى إنسان؛ إنما معيشتي من صنعة يدي، وإنَّى أصنع هذه التصاوير، فقال ابن عياس: لا أحدثك إلا ما سمعته من رسول الله على ، سمعته بقول: «من صور صورة فإن الله بعديه حتى ينفخ فيها الروح، وليس بنافخ فيها

فلا يجوز للمسلم أن يكتسب من العمل الحرام، ولا أن يجعل العمل يعطله عن العبادة المفروضة، فالعمل بمجرده ليس من العبادات البتة، بل إنه يؤجر عليه العامل إذا توفر في العمل شروط:

لا يجوز للمسلم أن

يكتسب من العمل

الحرام، ولا أن

ا يجـعل العـمل

يعطله عن العبادة

أولاً: أن يكون حلالاً.

ثانيًا: ألا يعطل عن أمر مشروع.

ثالثا: أن يكون معينا له في دينه، أو لغيره في دينه أو دنياه، أما الأعمال المجردة فليست عبادة، وإن الفهم الخاطئ لكثير من الناس جعلهم ينه مكون في الأعمال ويتركون العبادات؛ ظانين أنهم في قربات، بل قد ترى العامل يبني في مسجد، فإذا سمع الأذان ورأى الناس يصلون لا يشاركهم الصلاة؛ بزعم أنه في عبادة؛ لأن العمل عبادة!

الثانية: «ساعة لقلبك وساعة لربك »:

هذه المقولة أنضًا غير صحيحة؛ ذلك لأن سعادة القلب لا تكون إلا بطاعة الرب سيحانه وتعالى، فإن كانت سعادة القلب بغيرها لم تكن ساعة للقلب، بل هي تمرضه، ففي الحديث الذي أخرحة الترمذي عن أبي هريرة مرفوعًا: «ولا تكثر من الضحك، فإن كثرة الضحك تميت القلب، فإن القلب بسعد بطاعة الله تعالى، قال عز وجل: (نَا أَنُّهَا النَّاسُ قُل جَاءَتُكُم مِلْ وْعِظَةٌ مَن رَّبِّكُمْ

وَشِيفَاءُ لَمَا فَي الصَّدُّوْرِ وَهُدُى وَرَحْمَةُ لَلْمُؤُمْنِينَ. قُلْ بَفَضْلُ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِدَلِكَ فَلْيَقْرَحُواْ هُوَ خَيْرُ مَمًّا يَجْمَعُونَ) (يونس: ٧٥، ٥٨).

والحديث عند البخاري عن أنس أن النبي ﷺ قال: «ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله، وأن يكره أن يعود في الكفر كما يكره أن يقذف في النار». وحلاوة الإيمان

إنما يتذوقها القلب السليم، فيجد القلب حلاوة في الأعمال المذكورة، وإن النبي على يقول: «قم يا بلال فأرحنا بالصلاة». (أبو داود رقم: ١٩٨٥)، والحديث في «مسند احمد»: «أرحنا بها يا بلال».

لذا فلا نقول: ساعة لقلبك وساعة لربك، ولكن نقول: ساعة لدنياك، وساعة لدينك؛ لأن ساعة الرب هي نفسها ساعة القلب، حتى لو تعب فيها البدن، فالقلب سعيد بملاقاة ربه والعمل الذي يرضيه.

قال ابن كثير في قوله تعالى: (فَإِذَا فَرغْتَ فَالَهُ فَانَصُبْ. وَإِلَى رَبّكَ فَارْغُتُ فَارْغُتُ (الشَّرخُ: ٧، ٨)، أي إذا فرغت من أمور الدنيا وأشبغالها، وقطعت عالئقها، فانصب إلى العبادة، وقم إليها نشيطًا فارغ النبة والرغبة.

وقال القرطبي: قال ابن عباس وقتادة: فإذا فسرغت من صلاتك «فانصب» أي: بالغ في الدعاء وسله حاجتك. وقال ابن مسعود: إذا فسرغت من الفرائض فانصب في قيام الليل.

وقال الكلبي: إذا فرغت من تبليغ الرسالة «فانصب» أي: استغفر لذنبك وللمؤمنين والمؤمنات.

وقال الحسن وقتادة أيضًا: إذا فرغت من جهاد عدوك فانصب لعبادة ربك، وعن مجاهد: إذا فرغت من دنياك فانصب في صلاتك. وقال الجنيد: إذا فرغت من أمر الخلق فاجتهد في عبادة الحق.

فاللهم إنا نسالك أن تبارك لنا في أوقاتنا، وأن تغفر لنا زلاتنا. والله الموفق.

يلزم أن تكون أمور الدنيا خادمة لأمور الدين فمن سهر الليل وتأخر في النوم. وضيعً الفجر فهو مخالف بنومه وإطالته لسهر السهر الإ

العدد الخامس السنة الثلاثون العيد



□□ الحمد لله وصلى الله وسلم على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد:

فكما أن الله عز وجل لم يجعل شفاء عباده فيما حرَّم عليهم، فهو كذلك سبحانه لم يجعل هلاكهم ونقصهم فيما أوجب عليهم من الأوامر عليهم من الأوامر شرعًا وعقلاً أن الشرائع السهاوية جاءت السهاوية جاءت وتكميلها، ودرء المفاسد وتقليلها. □□

وبالتالي فلا حرج ولا شطط ولا غلو ولا تفريط في أحكام الله الدين، التي هي أحكام الله سبحانه ورسوله ، ومن اعتقد فيها ذلك، أو تصوره وجعله فيها؛ فهو في واقع الحال معترض على محكم هذه الأحكام ومشرعها ومتعقب عليه، وهو الله سبحانه وتعالى.

كتبه الشيخ: علي بن عبد العزيز الشبل المدرس بجامعة الإمام بالرياض

فأحكام الشريعة محققة وممحصة لغاية مهمة وقضية أصلية مدارها على التسليم والاستسلام لله ورسوله، التي مناط توحيده سبحانه بالعبادة؛ لأنه لا تثبت قدم الإسلام إلا على ظهر التسليم والاستسلام، فمن رام علم ما والاستسلام، فمن رام علم ما بالتسليم فهمه، حججه مارقة عن خالص التوحيد وصافي المعرفة وصحيح الإيمان.

فمسألة حجاب النساء في الإسلام مشلاً من هذا المناط تأصيلاً وتفريعًا؛ لأن الحاجب لهن أمسرًا وحكمًا؛ هو ربنا سبحانه في ظاهر كلامه، ومنه قوله تعالى من آخر سورة «الأحزاب»: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلُ لأَرْوَاحِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاء لأَرْوَاحِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاء جَلاَيدِيهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَى أَن يُعْرَفُنَ عَلَيْهِ هِنْ مِن فَلِلاً لَمُنْ فَلَ يُؤْذِينَ هُوهُ وهؤ مؤكد بقول فَلا يُؤُذِينَ هُ، وهو مؤكد بقول

وبالتالي فحجاب المرأة عندنا

النبى ﷺ وفعله بالاستفاضة،

يل بالتواتر الذي لا دافع له

علمًا وعملاً.

معشر المسلمين شعيرة ظاهرة من شعائر الدين المتعلقة باحكام النساء، وليس هو تقليدًا من سائر تقاليدنا العادية غير التعبدية الموروثة من العادات، وإنما أضحى بالتزام المجتمع المسلم لله جيالاً بعد جيل، وخلف بعد سلف من أساسيات مظاهر الأسرة المسلمة، التي لا تقبل في الحقيقة المساومة عليه أو التنازل عنه لكونه دينًا.

ومن اعتقد الحجاب من الموروثات الشعبية القديمة، فقد أفرغ هذه الشعيرة من محتواها التعبدي الرباني، وبالتالي قبل المساومة عليها بكل حال.

أما مظهر هذه الشعيرة والمتحصل بالمجتمع المسلم بهذه العباءة السوداء، فمن امتثال الحكم الرباني ليس إلا، ولذا لم نر أو نسمع أحدًا من علمائنا أو غيرهم- وهم أهل الذكر- حرموا مظاهر الحجاب النسائي عند مجتمعات أخرى مسلمة مجاورة- تلبس غير العباءة- ما دامت تلتزم بالحكم الإلهى بالحجاب، وما نقدهم لبعض نماذج تلك الحجب «كالعداءة الفرنسية مثلاً» إلا لمعنى خاص فيها من ناحية عدم الستر وإظهار الزينة والتشيه... إلخ.

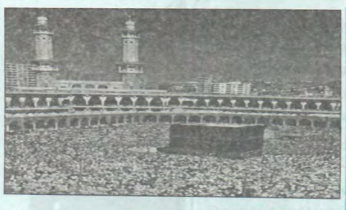
أخشى يا أختاه أن يكون قبول التنازل في شكل العباءة بابًا للمساومة والتنازل عن محتواها وهي الحجاب:

فإن كنت لا تدري فتلك مصيبة وإن كنت تدري فالمصيبة أعظم هذا، وإن النصوص الواردة في القرآن الكريم قاطعة في

الدلالة على وجوب الحجاب على نساء المؤمنين، بدءًا من نساء النبي الله فمن بعدهن، حيث وردت آيات عديدة في سورة النور والأحزاب تأمر حميع نساء المؤمنين بالحجاب، الذي هو سترهن وحجزهن عن الخلطة بالرجال.

فقد روى الدخاري وغيره عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه أنه قال: يا رسول الله، يدخل عليك البر والفاجر فلو أمررت امهات المؤمنين بالحجاب، فأنزل الله أية الحجاب، وهي قوله تعالى: ﴿ مَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَدُّخُلُوا ئُدُ وِتَ النَّبِيِّ إِلاَّ أَنِ يُؤْذَنَ لَكُمْ إِلَى طَعَام غَنْ رَنَاظِرِينَ إِنَاهُ وَلَكِنْ إِذَا دُعُبِتُمْ فَادْخُلُوا فَاذَا طع م تم فانتشروا ولا مُسْتَأْنِسِينَ لِحَدِيثِ إِنْ ذَلِكُمْ كَانَ يُؤْذِي النَّبِيُّ فَيَسْتَحْيِي مِنكُمْ واللهُ لا تستُحْيى من الْحَقّ وإذا سَالْتُمُوهُنَّ مَتَاعًا فَاسْأَلُوهُنَّ مِن ورَاء حدَاب ذَلِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وقلويهن وما كان ليم أن تؤذوا رَسُ ولَ اللَّهُ وَلا أَنْ تَنكِدُ وا أَزْوَاحَهُ مِن يَعْدِهِ أَيْدًا إِنَّ ذَلِكُمْ كانَ عِندُ لَهُ عَظِيمًا. إِن تُبُدُوا رُيْنًا أَوْ تُخْفُوهُ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بكُلُّ شَنَّء عليه ما. لا جُنَاح عَلَيْهِ } عِي ابَائِهِنَّ وَلاَ أَيْنَائِهِنَّ وَلاَ إِخْوَانِهِنَّ وَلاَ أَبْنَاءَ إِخْوَانِهِنَّ وَلا انْنَاء أَخُواتِهِنَّ وَلا نِسَائِهِنَ وَلا مَا مَلَكُتْ أَيْمَانُهُنَّ وَاتَّقَينَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلَى كُلِّ شَبَيْءٍ شهيدًا ﴾ (الأحزاب: ٥٣ - ٥٥).

فقوله: ﴿ وَإِذَا سَالْتُ مُوهُنَّ مَتَاعًا فَاسْأَلُوهُنَّ مِن وَرَاء حـ حـاب ﴾ دليل واضح على



الستر والتغطية لجميع مفاتن الزينة ودواعي الريبة، ولذا عمل بهذا الأمر الالهى نبينا محمد على وأصحابه ونساؤه، فأمر الصحابة نساءهم أن يسترن وجوههن وأبدانهن وزينتهن عن الأجانب، وفي قوله: ﴿ ذَلِكُمْ أَطْهَ رُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ ﴾ بيان لعلة حكم وجوب الحجاب، وهي علة مطردة واقعة، أنبط فرض الحجاب بها وجودًا وعدمًا.

وقيل: هذه الآية هي قوله تعالى من أخر الأحزاب: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلُ إِزُّواحِكَ وَبَنَاتِكُ ونساء المؤمنين بدنين عليهن من حَالَى بِهِنْ ذَلِكُ ادْنَى أَن يُعْرَفُرُ فَلاَ يُؤْذَيْنَ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رُحِيمًا ﴾، فهي نص لجميع نساء المؤمنان، المتعددات لله عز وحل المطبعات لأمره، العاملات بحكمه؛ ولذا روى عبد الرزاق عن أم سلمة رضى الله عنها لما نزلت هذه الآية خرج نساء الأنصار كأن على رءوسهن الغربان، من السكينة، وعليهن أكسية سوداء بلسنها.

وفيه مشروعية ليس العياءة والساتر والغطاء الأسود لنساء المؤمنين عدادة لا عادة، كما يدعيه المتحررون من ربقة الشريعة والحكم الرباني.

أما الأدلة من السنة قولا وفعلاً وتقريرًا فأكثر من أن تحصى، وأحل من أن تذكر، وقعت في مناسبات دينية عدة في الحضر والسفر، والحج والعمرة والطواف... إلخ.

وعلى هذا الحجاب الإجماع العملي التقريري من نساء المسلمين حسلا عند جيل، قرنا بعد قرن، ولا سيما في العصور الفاضلة المفضلة، قُرْن النبي ت وصحبه والتابعين ثم تابعيهم.

ألافليتق الله العدد الذي بخاف الله، ويطمع بالوقوف دىن بديه غدا، وستعرض عليه أقواله وأعماله وصحفه، و«من كان بؤمن بالله واليوم الأخر فليقل خيرًا أو ليصمت».

نسأل الله أن يحفظ على المؤمنين نساءهم، وأن يعيدنا من دعاة الفتنة والتحلل والسفور.

العدد الخامس السنة الثلاثون الوجهم (١٩)

يا من تحب الهدم والإجراما بل إنها جبن عليك أقاما تحيا بها ظلمًا هنا وظلاما يومًا ولا من حاولوا إسلاما يا من ترى بحر الدِّما إكراما وتعذب الأمال والأحلاما مهما يكن لا ترحم استرحامًا مترديًا وسقيتهن حماما وهتكت أعراضنا وسقت سقاما بالموت دُسنت الروح والأجساما دُستُ الجميع الوحى والإلهاما دنيا على دين وكنت ظلاًما صرع المكان وصارع الأياما مهما تمادي بالصراع وداما لا يرتضي علْمُا ولا أعلاما ظل يزول ولو بدا أعـوامـا ايامــهم ونظل نحن كــرامــا للسلم بل لا تستطيع سلاما يا من هويت الحسرب والإظلاما لابديومًا تعرف الألاما إن العدالة هُدُمت لتقاما يعلو ليستقط فاقدا أوهاما لقضاء رب يحكم الأحكاما بعد الكرى إلا يدًا ورغاما ورايت انك صرت فيه إماما وقرودهم كم تشبه الأقراما شابهت من قد أثروا الأحجاما من طينة كم تستحل حراما كل العهود فلم تكنُّ لتالما ويحط حطا من عدى وتعامى سبقوا... سيلقى الظالمون ظلاما

الحرب أنت ولست قط سلامًا لا تحسبنُ الحرب منك شجاعة تخشى السلام فلا يوافق غلظة تخشى السلام فلست ممن سالموا تخشى السلام فلا تُرى من أهلِه تستعذب الآلام في أوطانها ترتاح للصرخات من متالم كم من حرائر سقتهن إلى الردى كم من حمائم للسلام ذبحتها حتى الطفولة كم علوت حياتها دنست كل مقدس يا ظالمًا وحبست أثار النبوة مؤثرا كم لم تكنُّ إلا جميمًا جامحًا لكنه لا بد يصرعه المدى یا جاهاً کم پستطیل بجهله يا عاملًا للجهل أنت لأهله ويزول كل الجاهلين وتنقضى آثرت حربًا لا سلامًا لم تكنُّ لاللسالم ولا لأحالم السننا عش ما تعيش محاربًا ومخربًا لا بد تشرب مر ما شرب الورى كم محرم يعلو ويؤخذ بعدما لابد تؤخذ مثلهم مستسلما تجد المقيقة بعد وهم لا ترى يا من توهمت الكثير بذا الكرى يا من جدودك من خنازير الورى كم أنت قرم رغم حجمك بينهم شابه تهم في كل شيء إنهم يا ابن اليهود الخائنين على المدى لكنّ رب الناس يعلى من هدى لا يحسبن الظالمون بظلمهم



المدد الخامس السنة الثلاثون



كلمسلم عندهم كافرحتى يدخل القاديانية. كماأن من زوج أو تزوج من غيرالقاديانيين فهوكافر (إ

القاديانية

حركة نشات سنة ١٩٠٠م ية خطيط من الاستعمار الانجليزي في القارة الهندية، يهدف إيعاد المسلمين عن دينهم وعن فريضة الحهاد بشكل خاص، حتى لا يُواجهوا المستعمر باسم الاسلام، أسسها مرزا غلام أحمد القادباني، وكان ينتمي إلى أسرة اشتهرت بخيانة الدين والوطن، وإدميان المذين نور الدين الخليفة الأول للقاديانية وضع الانحليز تاج الخلافة على رأسه. محمد على أميرُ القادبانية اللاهوريَّة، وهو المنظر للقادبانسة وحاسوس الاستعمار.

ومن الأفكار والمعتقدات لهذه الفرق ما يلي: - يعتقدون بأن الغلام



بقلم الشيخ: محمد السبيعي

□○□ الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن اهتدى بهداه ... وبعد ...

فإن من أهم مكونات الاعتقاد الصحيح ومظاهره أن يتعرف المسلم على الفرق المخالفة ولا سيما المعاصرة منها، وذلك حتى لا ينخدع بتزييف المبطلين ويظن ما ليس عند الله دينا أنه دين، لذا فإننا أخى القارئ الكريم نقدم لك في هذا الباب ترجمة موجزة وفكرة مختصرة لبعض المذاهب والفرق الهدامة المعاصرة تحت عنوان «فرق حذر منها العلماء»: □0□



هو المسيح الموعود.

- يعتقدون بأن الله يصوم ويصلي، وينام ويصحو، ويكتب ويوقع، ويخطئ ويجامع، تعالى الله عممًا يقولون علوا كبيرًا.

- معتقد القادياني بأن إلهه إنجليزي؛ لأنه يخاطبه بالإنجليزية.

- يعتقدون بأن جبريل عليه السلام ينزل على غلام أحمد، وأنه يوحي إليه، وإلهاماته كالقرآن.

- إلغاء عقيدة الجهاد والطاعة العمياء للحكومة الإنجليزية؛ لأنها- حسب رُغُ مِهم- ولي الأمر بنص القرآن.

- كل مسلم عندهم كافرُ حتى يدخل القاديانية، كما أن مَن زوّج أو تـزوّج مـن غير القاديانيين فهو كافر.

- يُبيحون الخمر والأفيدون والمخدرات والمسكرات.

- تعتقد القاديانية بأن النبوّة لم تُختتم بمحمد صلى الله عليه وسلم، بل هي جارية، والله يُرسل الرسل حسنب الضرورة، وأن غلام أحمد هو أفضل الأنداء جميعًا.

وللقاديانية علاقة وطيدة مع إسرائيل، وقد فتحت لهم المدارس والمراكز ومكنتهم من إصدار مجلة تنطق باسمهم. يكثرون في



الهند وباكستان، وقليلٌ منهم في إسرائيل والعالم العربي، ويخدمون الاستعمار في إيجاد مراكز حسنًاسة لهم في مناطق تواجُدهم.

#### البابيةوالبهائية

البابية والبهائية حركة نشئات عام ١٢٦٠هـ تحت رعاية الاستعمار الروسي واليه ودية العالمية والاستعمار الإنجليزي، بهدف إفساد العقيدة الإسلامية، وتفكيك وحدة المسلمين، وصرفهم عن قضاياهم الاساسية.

أست سها المرزاعلي محمد رضا الشيرازي، وأعلن أنه الباب. ولما مات قام بالأمر من بعده المرزاحسين علي الملقب بالبهاء،

وسمًى الحركة بالبهائية. وأهمُّ شخصيات الحركة قرَّة العين، امرأة منحرفة السلوك، فرَّتْ من زوجها وراحت تبحث عن المتعة، أعلنتْ عن نسخ الشريعة الإسلامية في مؤتمر بدشت سنة ١٢٦٩هـ، وقد أعدمها الشاه في نفس العام.

ومن أفكار ومعتقدات هذه الفرقة ما يلى:

- يعتقد البهائيونِ أن البياب هو الذي خلق كلً شيء بكلمته، وهو المبدأ الذي ظهرت عنه جميع الأشياء.

- يق ولون بالحلول والاتّحاد، يق ولون بالتّناسئخ وخلود الكائنات، وأن الثواب والعقاب إنما يكونان للأرواح فقط، على وجه يُشبه الخيال.

- يُوافُ قون اليهود والنصارى في القول

بصلب المسيح.

- يُؤوَّلُون القَــران تأويلات باطنيَّة ليتوافق مع مذهبهم.

- يُنكرون معجزات الأنبياء، وحقيقة الملائكة والجن، كما يُنكرون الجنة والنار.

- يقولون بأن دين الباب ناسخُ لشريعة محمد صلى الله عليه وسلم.

- يذكرون أن يكون محمدٌ صلى الله عليه وسلم خاتم النبيّين، مدّعين است مرار الوحي، وقد وضعوا كتبًا معارضة للقرآن.

#### البوذية

هى ديانة ظهرت في الهند بعد الديانة البرهمية في القرن الضامس قعل المسلاد، كانت في بدايتها متوجّهة إلى العناية بالإنسان، كما أن فيها دعوة إلى التصوّف والخشونة ونبد الترف، والمناداة بالمحبّة والتسامح وفعُل الخير، لكنَّها لم تلبث ىعد موت مؤسسها أن تحوّلتْ إلى معتقداتٍ باطلة ذات طابع وثني، ولقد غالي أتباعُها في مؤسسها سدهارتا جوتاما الملقب بيوذا، حتى ألهُوه، وبوذا ىعنى: ((العالم))، وبلقب أيضًا بسكياموني، يعنى:

((المعتكف))، وقد نشأ بوذا في بلدة على حدود نيبال. ومن أفكار هذه الفرقة ما

- يعتقد البوذيون أن بوذا هو ابن الله، وهو المخلّص للبشرية من ماسيها وألامها، وأنه يتحمّل عنهم جميع خطاياهم.

- يعتقدون أن تجسنُد بوذا كان بواسطة حلول روح القدس على العذراء ((مادا)).

يقولون: قد دلً على ولاية بوذا نجمٌ ظَهَ رَفي أَفُق السماء، ويدعونه: ((نحم بوذا)).

يقولون: لما وُلِدَ بوذا فرحت جنودُ السماء، ورتَّلتِ الملائكة أناشيد المحبة للمولود المبارك.

- يصلِّي البَّوذيُون لبوذا، ويعتقدون أنه سيُدخلهم الجنة، والصلاة عندهم تُؤدَّى في اجتماعات يحضرها عددٌ كبير من الأتداع.

- يعتقدون أن هيئة بوذا قد تغيرت في آخر أيامه، وقد نزل عليه نور أحاط برأسه، وأضاء من جسده نور عظيم، وقال الذين رأوه: ما هذا بشرًا، إنْ هو إلا إلهُ عظيم.

□ یعتقد البهائیون أن البابهوالذی خلق کل شیئ بکلمته وهو المبدأ الذی ظهرت عنه جمیع الأشیاء ((

و البهائيون يؤولون القرآن تأويلات باطنية ليتوافق مع ميذهبهم وينكرون معجزات الأنبياء وحقيقة الملائكة والجسن ١٤



كتبه د. محمود عبد الرازق الأستاذ المساعد بكلية الشريعة وأصول الدين حامعة الملك خالد

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد:

تعتبر العلاقة بين العقل والنقل عاملاً حاسمًا في تحديد هوية المسلم واعتقاده في توحيد الله عز وجل، لا سيما في باب الغيبيات ومنها ما يتعلق بالأسماء والصفات، وينبغي على كل مسلم أن يتعرف على موقف السلف الصالح من هذه العلاقة وما هو المنهج الذي يسلكه في هذا الموضوع؟

□ المقصود بالعقل:

العقل في أقرب الآراء آلة غيبية تابعة للروح مغروزة في الجانب الغيبي من قلب الإنسان لا نعرف كيفيتها ولكن نتعرف على وجودها وأوصافها من أفعال الإنسان في ظاهر البدن، فيقال هذا عاقل إذا فعل أفعال العقلاء، وهذا مجنون إذا لم يتصف بها، قال

تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبُ يَعْقِلُونَ بِهَا ﴾ (الحج: ٤٦)، فالآية تدل على أن العقل موجود في القلب، قال الشعالبي: (هذه الآية تقتضي أن العقل في القلب وذلك هو الحق، ولا ينكر أن للدماغ اتصالاً بالقلب يوجب فساد العقل متى اختل الدماغ). «جواهر الحسان» (٨٣/٨).

وقال القرطبي: ( أضاف العقل إلى القلب؛ لأنه محله كما أن السمع محله الأذن، وقد قيل: إن العقل محله الدماغ، وروي ذلك عن أبي حنيفة وما أراها عنه صحيحة ). «تفسير القرطبي» (٧٧/١٢).

والعقل يقوم بتحصيل المعلومات وجمعها من حواس الإنسان ثم يحللها ويصنف الحدث المرافق لها ثم يدخرها في ذاكرة

الإنسان الذي بدوره يقوم باستدعائها حسبما يشاء، والغاية الرئيسة من وجود العقل تعريف الإنسان بما ينفعه أو يضره وكيف يحصل الخير الأعلى ويدفع عن نفسه الشر الأدنى ويحقق لنفسه الأفضل دائمًا.

□ विक्रम् । القصود بالنقل:

يقصد بالنقل عند العلماء: الوحي المتمثل في كتاب الله وسنة رسوله وسنة، ويسمى أيضًا بالشرع أو السمع أو الخبر، كقول أبي عمر بن عبد البر: (حديث النزول حديث ثابت من جهة النقل صحيح الإسناد لا يختلف أهل الحديث في صحته وهو منقول من طرق سوى هذه من أخبار العدول عن النبي

وكقول ابن تيمية: ( والحكم المرتب على النقل الباطل باطل بالإجماع ). «مجموع الفتاوى» (٢٩١/٢٧).

وكقوله أيضنا عن صفة الكلام ونسبة القول إلى الله: (فالقول قد ورد في السمع مضافًا إلى الله... وقد بسطت الكلام على ذلك في غير هذا الموضع وبينت أن ما جاء به الشرع الصحيح هو الذي يوافقه العقل الصريح). «درء التعارض» (۲۱۸/۲)، و«مجموع الفتاوى»

#### هل يمكن أن يتعارض العقل مع النقل؟

من المحال أن يتعارض العقل الصريح الواضح مع النقل الصحيح الثابت، بل العقل الصحيح ويؤيده، الصحيح ويؤيده، والسبب في ذلك سبب منطقي وهو وحدة المصدر، فالذي خلق العقل هو الله والذي أرسل إليه النقل هو الله وهو سبحانه أعلم بعقل الإنسان وما يصلحه في كل زمان ومكان، فإذا وضع نظامًا فببالغ علمه وحكمته ولصلاح صنعته وإذا ألزم الإنسان بمنهجه

وشرعته كان من المحال أن يضل الإنسان أو يشقى أو يعيش معيشة ضنكًا إذا اتبع هداية الله تعالى، كما قال سبحانه: ﴿فَإِمًا يَأْتِيَنَّكُم مُنِّي هُدًى فَصَنِ اتَّبَعَ هُدَايَ فَسلاً يَضِلُ وَلاَ يَشْقَى ﴾ (طه: ١٣٣)، ومعلوم عند سائر العقلاء أن أولى من يضع نظام التشغيل للمصنوعات صانعها.

قال شيخ الإسلام: (كل ما يدل عليه الكتاب والسنة فإنه موافق لصريح المعقول، والعقل الصريح لا يخالف النقل الصحيح، ولكن كثيرًا من الناس يغلطون إما في هذا وإما في هذا، فمن عرف قول الرسول ومراده به، كان عارفًا بالأدلة الشرعية، وليس في المعقول ما يخالف المنقول). «مجموع الفتاوى» (٨١/١٢).

وقال: (من قال بموجب نصوص القرآن والسنة أمكنه أن يناظر الفلاسيفة مناظرة عقلية يقطعهم بها ويتبين له أن العقل الصريح مطابق للسمع الصحيح). «مجموع الفتاوى» (٢٥/٦).

#### ما أسباب التعارض بين العقل والنقل إن وجدت؟

لوحدث تعارض بين العقل والنقل فذلك لسببين لا ثالث لهما: الأول أن النقل لم يثبت فينسب مدعى التعارض إلى دين الله ما ليس منه كالذين يتمسكون بأحاديث ضعيفة أو موضوعة وينقلونها للناس دون تمحيص، فما يصنع العاقل إذا سمع خطيبًا يذكر مرة حديثًا مرفوعًا فيه: «إنَّ أوَّلَ ما خُلُقَ الله القلمَ، فقال له: اكتب، فَجَرَى بِمَا هو كائنٌ إلى الأبد». ثم يسمعه مرة أخرى يروى حديثًا ثانيًا فيه: «أول ما خلق الله العقل، فقال له: أقبل، ثم قال: وعزتي وجلالي ما خلقت خلقًا أشرف منك». ثم ثالثًا فيه: «أول ما خلق الله نوري»؟ لا شك أن العاقل يقف حائرًا بين هذه الروايات، أي الأشياء خلق أولاً وسيبعث ذلك شكًا في نفسه، كما أنه من الخطأ التوفيق بين هذه الروابات قبل البحث عن ثبوتها، وكان بجب على من نقل هذه الروايات أن يتشبت من

العدد الخامس السنة الثلاثون الوجه

صحتها أولاً وبالبحث وجد أن الحديث الأول ثابت صحيح رواه الترمذي وصححه الإلباني المتنفرة في الإحاديث المشتهرة محمد بن علي «الشذرة في الأحاديث المشتهرة محمد بن علي بن محمد الدمشقي (۲۰۹/۱)، و«كشف الخفا» (۲۳۳/۱)، و«الأسرار المرفوعة في الأخبار الموضوعة» (۲۰۷۱)، واما التالث فحديث موضوع «الإثار المرفوعة في الأخبار الموضوعة» (۲۰۷۱)، ودكشف الخفا ومزيل الموضوعة» (۲۳/۱)، ودكشف الخفا ومزيل الإلباس» (۲۷۷/۱)، فلا تعارض إذا بين العقل الصحيح، وينبغي على الدعاة الموضوعة بحجة ترغيب الناس في الإيمان والطاعة، فإن اللوازم المترتبة على ذلك تفتح باب البدعة على مصراعيه.

أما السبب الثاني في التعارض بين العقل والنقل: أن العقل لم يفهم النقل ولم يدرك خطاب الله على النحو الصحيح، كما شكك بعض أتباع المستشرقين في حديث النباب وحديث ولوغ الكلب في الإناء وأحاديث الشفاعة وغيرها، قال ابن تيمية: ( وما أثبته السمع الصحيح لم ينفه عقل صريح، وحيئذ فلا يجوز أن يتعارض العقل الصريح والسمع الصحيح، وإنما يظن تعارضهما من غلط في مدلولهما أو مدلول أحدهما). «درء تعارض العقل والنقل» (٣٩/٧).

وأكثر ما يقع التعارض في هذا الوجه الجهل بتوحيد الصفات، مثال ذلك: ادعاء البعض وجود التعارض بين قوله تعالى: ﴿ أَأَمِنِتُم مُن فِي السَّمَاء ﴾ (الملك: ١٦)، وقوله: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾ (طه: ٥)، وقوله: ﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ ﴾ (الحديد: ٤)، حيث فهموا من ظاهر الآيات التشبيه والتحيز والجسمية، وأن الله في استوائه يشبه استواء الإنسان في الكيفية، كما ذهب إلى ذلك المعطلة أتباع الجهمية من المعتزلة والأشعرية، وظنوا أن الآيات متعارضة ولا بد

من تأويلها بأي طريقة حتى ولو أدت إلى تعطيل الحقيقة، والحجة عندهم أنهم يطلبون التنزيه، فقالوا: الاستواء معناه استيلاء وقهر مع أن ذلك باطل بإجماع أهل اللغة، وقالوا: معنى في السماء أي الملك الموكل بالعذاب في السماء وهذا أشد قبحًا وتعسفًا، وهو معنا بذاته في كل الوجود وهذا أقبح مما سبق؛ لأنه يلزمهم أن يكون الله في الحمام وفي أخس الأماكن القدرة، تعالى الله عن ذلك، فاعتقادهم لم يخرجهم من التعارض، بل زادهم تخبطًا وحيرة، أما هذه الآيات في الحقيقة فليس بينها أي تعارض، وظاهرها مراد في حق الله، ويدل عليه وحده على النحو الذي ينفرد فيه سيحانه بعلم الكيفية التي تليق به، قال أبو الحسن الأشعري في بيان الفهم الصحيح وكيفية الجمع بين هذه الآيات: (السماوات فوقها العرش، فلما كان العرش فوق السماوات قال: ﴿ أَأَمِنتُم مِّن فِي السُّمَاء ﴾؛ لأنه مستو على العرش الذي فوق السماوات، وكل ما علا فهو سماء، والعرش أعلى السماوات وليس إذا قال: ﴿ أَأَمِنتُم مَّن في السِّمَاء ﴾ يعنى جميع السماوات وإنما أراد العرش الذي هو أعلى السماوات). «الإبانة عن أصول الديانة» لأبي الحسن الأشعري (٢/٦٠١، ١٠٧).

فهو مستوعلى عرشه، وعرشه فوق سماواته، ويعلم ما نحن عليه، لا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السماء، وليس بين الآيات أي تعارض يذكر، وهذه عقيدة السلف في هذا الباب.

#### أيهما يقدم على الأخرعند التعارض العقل أم النقل؟

إذا تعارض العقل والنقل لجهل العقل بما ورد في النقل وغياب الفهم الصحيح للأدلة-كما تقدم- وجب على المسلم العاقل- قبل التعطيل أو التأويل بغير دليل- أن يتقي الله ولا يقدم عقله وهواه على كتاب الله وسنة

الهيهد العدد الخامس السنة الثلاثون

رسوله العقل المسولة العقل المسولة العقل المسادة في المسادة ال

في النقل

الصحيح أو عرفنا بشيء مما في عالم الغيب أو عالم الشهادة وجب على كل إنسان مسلم عاقل أن يصدق بالمنقول عن الرسول وسيحت تصديقًا جازمًا يبلغ حد اليقين، ولا يَرُد الأدلة ويعطلها زاعمًا أنه من أصحاب المدرسة في باب الأسماء والصفات؛ فيوجب على الله بعقله أشياء، ويجوز له من الصفات ما يشاء، ويجعل ما نزل من السماء في الصفات ما يشاء، الخبرية ضربًا من المستحيلات، قال ابن قيم الجوزية: (العقل الصريح موافق للنقل الصحيح والشريعة مطابقة للفطرة يتصادقان ولا يتعارضان خلافًا لمن قال: إذا تعارض العقل والوحي قدمنا العقل على الوحي:

فقبحًا لعقل ينقض الوحي حكمه

ويشبهد حقًا أنه هو كاذب)(١)

وينبغي أن يعلم أن السلف الصالح جوزوا إعمال الفكر والعقل فيما يؤدي إلى إظهار الدين والعمل بمقتضى النقل والرد على المخالفين للكتاب والسنة، ولم يجوزوا أن يكون النقل مطية للعقل، بحيث يوجه الإنسان أيات القرآن وأدلة السنة في غير مسارها الذي نزلت من أجله، كما فعل أصحاب المدرسة العقلية عندما وضعوا أنسقة فكرية في أنهانهم، كفروض يعملون على إثباتها،



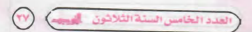
وغايتهم من البحث في القرآن والسنة أن يجدوا بين الأيسات والأحاديث ما يؤيد رأيهم ويدعم مذهبهم وإن وجدوا في الأدلة ما يخالف مذهبهم قاموا

بتاويل الآيات والأحاديث تأويلاً لا تحتمله النصوص ولا يقوم على دليل واضح، أو قاموا برد الأحاديث الثابتة بالسند الصحيح، بزعم أنها ظنية من رواية الآحاد التي لا تفيد اليقين في أمور الاعتقاد.

#### أيهما أصل في ثبوت الآخر العقل أم النقل؟

ادعى الخلف أن العقل أصل في ثبوت النقل، وأنه لولا العقل ما ثبتت صحة النقل، ولا صدق الناس الرسل، ومن ثم وجب أن يقدم على النقل عند التعارض، وهذا كلام باطل؛ لأن النقل لا يتوقف ثبوته على حكم العقل بصدق النقل، فالنقل ثابت في اللوح قبل وجود العقلاء، وسواء صدق به الناس أم كذبوا فإن تكذيبهم يضرهم ولا يضر الرسل، ولا يؤثر في صدقهم وبلاغهم عن ربهم، وكل ما يمكن قوله:

قال شيخ الإسلام في الرد على فخر الدين الرازي: (عدم علمنا بالحقائق لا ينفي ثبوتها في أنفسها، فما أخبر به الصادق المصدوق علمنا عليه هو ثابت في نفس الأمر، سواء علمنا صدقه أم لم نعلمه، ومن أرسله الله تعالى إلى الناس فه و رسوله، سواء علم الناس أنه رسول أم لم يعلموا، وما أخبر به فهو حق



وإن لم يصدقه الناس، وما أمر به عن الله فالله أمر به وإن لم يطعه الناس، فتبوت الرسول الرسالة في نفسها وثبوت صدق الرسول وثبوت ما أخبر به في نفس الأمر ليس موقوفًا على على وجودنا، فضلاً على أن يكون موقوفًا على عقولنا أو على الأدلة التي نعلمها بعقولنا). «درء التعارض» (٨٨/١).

أيهما يحكم على الأشياء بالحسن والقبح؟

العقول تختلف في نظرتها إلى الأشبياء حسنًا وقيحًا، فما يراه العاقل خيرًا يراه غيره شرا، ولذلك تتعارض المذاقات وتشتعل الاختلافات، فهل الحسن والقبح في الأشياء مرده إلى النقل فقط دون اعتبار العقل؟ والجواب يتعلق بفهمنا للأحكام الشرعية التكليفية، فالواجب والمستحب والمحرم والمكروه، هذه الأربعة: السيادة فيها للنقل، هو الذي يحكم بحسن الأشياء وقيحها، والعقل فيها تابع للنقل يؤيده ويعضده، ولن بحد عاقل في فطرته ما يضالف الأحكام التكليفية أو يعارض الشريعة الإسلامية، أما إذا قدم العقل على النقل في الواحب والمستحب والمكروه، فسيظهر الابتداع في دين الله حتمًا وتتغير ملامح الشريعة، وتصبح ألعوية في بد المبتدع، أما دور العقل في الحكم

على الأشياء بالحسن والقبح فهذا مقصور على المباح من الأحكام فقط، فالقيادة والسيادة هنا للعقل، والنقل يؤيده ويعضده، فقد ثبت من حديث رافع بن خديج قال: قدم نبي الله على المدينة وهم يُأبَرون النخل يق—ولون يلقحون النخل، فقال: «ما تصنعون؟» قالوا: كنا نصنعه، قال: «لعلكم لو لم تفعلوا كان خيرًا»، فتركوه، فنفضت، أو فنقصت، قال: فذكروا ذلك له، فقال: «إنما أنا بشر، إذا أمرتكم بشيء من دينكم فخذوا به، وإذا أمرتكم بشيء من رأي فإنما أنا بشر». «مسلم» (٢٣٦٢).

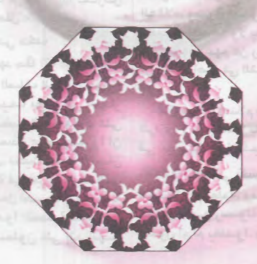
فالرسول على ترك الحكم بالحسن والقبح إلى عقولهم وأرائهم في المباح من أمور الدنيا دون بقية الأحكام، ولعل الأمر في العلاقة بين العقل والنقل قد اتضح إلى هذا المقام.

وصلى الله على سيدنا محمد وعلى أله وصحبه وسلم.

#### لهوامش:

- (٢) «درء تعارض العقل والنقل؛ (٦/٢٥٤).
  - (١) ((شفاء العليل)) (ص ٣٠٢).

000







Upload by: altawhedmag.com

أولاً: الإيمان والعمل الصالح والعبودية لله عز بل.

ثانيًا: الثقة في وعد الله تعالى.

ثالثًا: اتخاذ الأسباب.

رابعًا: التوكل على الله تعالى. خامسًا: الدعاء والتضرع لله تعالى.

سادسًا: تقوى الله عز وجل.

سابعًا: الصبر والثبات.

ثامنًا: الإحسان.

تاسعًا: أن نعلم أن النصر من عند الله تعالى. عاشرًا: أن تكون المعركة جهادًا في سبيل الله

حادي عشر: كفاءة القيادة.

ثاني عشر: الاعتصام بحبل الله تعالى.

وسوف نتناول شرح هذه الاسباب، والله من وراء

#### أولا الإيمان والعمل الصالح والعبودية لله عزوجل

وهذا يتمثل في الوعد الحق من الله جل وعلا لهذه الأمة إن أنفذته وعملت بمقتضاه، فإن الله جل وعلا لا يخلف وعده. قال تعالى: ﴿وَعَدَ اللّهُ النّبِينُ آمَنُوا مِنكُمُّ وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسِنْ تَحْلَقَنُهُم فِي الأَرْضِ كَمَا السَّتَ خُلَفَ النّبِينَ مِن قَبْلِهِمْ ولَيُ مَكَنَنَّ لَهُمْ بِينَهُمُ الّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُسَكَنَنَّ لَهُمْ بِينَهُمُ الّذِي الرّبَّضَى لَهُمْ وَلَيُسَكَنَنَّ لَهُمْ مَن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُسْرَكُونَ بِي شَبْئًا ﴾ (النور: ٥٥).

أوهذا من وعوده الصادقة التي شوهد تاويلها ومخبرها، فإنه وعد من قام بالإيمان والعمل الصالح من هذه الأمة أن يستخلفهم في الأرض فيكونوا هم الخلفاء فيها المتصرفين في تدبيرها، وأن يمكن لهم دينهم الذي ارتضى لهم، وهو دين الإسلام الذي فاق الأديان كلها، ارتضاه لهذه الأمة لغضلها وشرفها ونعمته عليها بأن يتمكنوا من إقامته وإقامة شرائعه الظاهرة والباطنة في أنفسهم وفي غيرهم؛ لكون غيرهم من أهل الأديان وسائر الكفار مغلوبين ذليلين، وأن يبدلهم أمناً من بعد خوفهم، حيث كان الواحد منهم لا يتمكن من إظهار دينه). اه "تفسير السعدي».

وقال الرسول الله لعدي بن حاتم حين وفد عليه:

الهجهد العدد الخامس السنة الثلاثون

«أتعرف الحيرة» قال: لم أعرفها، ولكن قد سمعت بها، قال: «فوالذي نفسي بيده ليتمن الله هذا الأمر حتى تخرج الظعينة من الحيرة حتى تطوف بالبيت في غير جوار أحد، ولتفتحن كنوز كسرى بن هرمز، وليبذلن المال حتى لا يقبله أحد ولقد كنت فيمن أفتتح كنوز كسرى بن هرمز والذى نفسى بيده لتكونن الثالثة». قال عدى: قلت: كسرى بن هرمز؟ قال: «نعم». قال عدى: فهذه الظعينة تخرج من الحيرة فتطوف بالبيت في غير جوار أحد؛ لأن الرسول قالها. «مسند الإمام أحمد».

وقال ﷺ: ﴿إِن اللَّهُ رَوى لي الأرض فرأيت مشارقها ومغاربها، وإن ملك أمتي سيبلغ ما روى لي منها، «صحيح مسلم».

وقد تحقق هذا الوعد بحول الله تعالى وقوته، فانطلق أصحاب محمد على حاملين هذا القرأن عاملين به مستضيئين بسنة النبي عليه إلى ارجاء المعمورة، فانهزم كسرى بن هرمز، وقيصر الروم، وفُتحت الشام وبلاد فارس، حتى ما وراء النهر، وبلغ الإسلام إلى بلاد الصين، وفتحت القسطنطينية ومصر وشمال إفريقية، حتى الأندلس، والذي كان ينظر إلى أحوال العرب قبل نزول القرآن الكريم على الرسول على يرى أنهم أمة مصمرها إلى الزوال، نصو ما حدث للهنود الحمر والزنوج وغيرهم؛ إذ كيف يتسنى لمجموعة من رعاة الغنم أن يتستموا هذه الذرى، وأن يكون لهم الملك والإمارة على سائر الأحياء والشعوب، فلما تنكروا لدينهم، وبدلوه بشرائع الفرنجة وعادات اليهود والنصاري وعوائدهم، وعبدوا الأموات، واستنجدوا بأرباب القبور، وتركوا العمل بمقتضى القرآن والسنة اعتقادًا وعملاً، واتخذوا القدوة في غير رسول الله ﷺ وأصحابه، أذلهم الله تبارك وتعالى لأسوأ الخلق وأنغضهم إلى الله؛ وهم النهود، واجتمعت عليهم الأمم من كل صوب وناحية، فاستعمرت بلادهم، ودنست مقدساتهم؛ كالمسجد الأقصى وغيره من المساجد، والتي تم تحويلها إلى إسطبلات للخيول ومزارع للماشية، مصداقًا لقوله عالم الله عليكم الأمم كما تداعى الأكلة على قصعتها، فقال قائل: ومن قلة نحن يومئذ؟ قال: «بل أنتم يومئذ كثير، ولكنكم غثاء كغثاء السيل، ولينزعن الله من صدور أعدائكم المهابة منكم، وليقذفن في قلوبكم الوهن، قال قائل: يا رسول الله، ما الوهن قال: «حب الدنيا، وكراهية الموت». (أخرجه أبو داود، وأحمد، والسهقى).

قوة الإيمان وراء تمكين الأمة 11

يقول المستشرق أرنولد في كتاب «الدعوة إلى الإسلام» (ص ١٥): إن بضعة نفر من أسود الصحراء ونسور الجبال أمنوا حقًا برب محمد وبرسالة محمد وجعلوا الحياة كلها معبدًا يطيبون محرابه باسم الله ومن كل شبر مسجدًا يذكر فيه اسم الله وحده، إن هذه الحفنة القليلة هرت العالم كله، ومضت تنشر النور

والخير والسلام والمحبة في الوجود، فالتقى شرقه بغربه ومضيا يتساءلان عن تلك القوة العالية الجبارة التي لا تُقهر ويسمع الوجود من وراء الغيب صوتًا يناديه: إنها قوة الإيمان الموحد، وما هي إلا مائة عام تمضي بعد وفاة الرسول حتى يصل أتباع محمد عن غربًا إلى إسبانيا، وشرقًا إلى أن عبروا نهر السند، فما لبثوا أن وجدوا أنفسهم سادة على إمبراطورية أعظم من إمبراطورية روما في أوج قوتها. اهد.

ولكننا اليوم غثاء كغثاء السيل، لا يؤلف بيننا رابطة واحدة؛ عقائد شتى، وأخلاق متنافرة، وثقافات متضادة؛ فهذا علماني، وهذا ماركسي، وهذا اشتراكي، وذلك وجودي، وهذا صدوفي يؤمن بالخرافة، وهذا قومي، وقليل هم الذين يرفعون راية التوحيد ياملون أن تستظل الأمة تحت ظلالها الوارفة. اهـ. «المعاصي تؤخر النصر».

قال ﷺ: «يا معشر المهاجرين، خمس خصال لم تدركوهن وأعوذ بالله أن تدركوهن؛ لم تظهر الفاحشة في قوم حتى أعلنوا بها إلا ظهرت فيهم الأمراض والأوجاع التي لم تكن في أسلافهم، وما منع قوم زكاة أموالهم إلا أخذوا بالسنين وشدة المشونة وجور السلطان عليهم، وما نقصوا المكيال والميزان إلا منعوا القطر من السماء، ولولا البهائم لم يمطروا، وما نقضوا عهد الله وعهد رسوله إلا سلط الله عليهم عدوا من غيرهم فأخذ بعض ما في أيديهم، وما لم تحكم أئمتهم بكتاب الله ويتحروا فيما أنزل الله إلا جعل باسهم بينهم. (أخرجه ابن ماجه، والصاكم على شرط بينهم، ووافقه الذهبي، وهو كما قالا).

#### ظهور العاصى وتسلط اليهود

وهذا الحديث من اعلام نبوته ، قد ظهرت الأمراض كالإيدز والسرطان والزهري والفشل الكبدي والكلوي وغيرها مما لا نعلمها بانتشار الفاحشة، وقد سالت السيدة عائشة رضى الله عنها رسول الله في انهلك وفينا الصالحون قال: «نعم، إذا كثر الخبث، «صحيح البخاري».

والخبث: الزنا وأولاد الزنا. قاله ابن حجر.

واشتداد الغلاء وقلة المدونة وجور السلطان، كل ذلك ظهر، وسببه ما فعلت الأمة من المعاصي، وأما نقض العهد، فالمقصود الأعظم من العهد هو توحيد الله عز وجل، وتحقيق العبودية لله جل وعلا، قال تعالى: ﴿ آلَمْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آمَمَ أَن لاَ تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَنُو مُّدِينٌ، وَأَنْ اعْبُدُونِي هَذَا صِرَاطُ مُسْتَقِيمٌ، وَلَقَدْ أَصَلُ مِنِكُمْ جَبِلًا كَثِيرًا أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ ﴾ (يس: ٣٠-

#### نقض العهد .. وانتشار الخرافات 11

فلما نُقض العهد الأول وهو التوحيد بانتشار الخرافات والبدع، وضياع الاعتقاد الصحيح، وتفشي الشركيات والموالد، حتى أننا كنا نسمع كثيرًا من

الناس إبان حرب 17 يقولون: إننا رأينا السيدة زينب تلبس الأخضر من الثياب وتطير وراء طائرات الفانتوم الإسرائيلية، وأن مصر محروسة بالموتى والصالحين والأولياء، فلما بلغنا إلى هذا الحد وتنكرنا لشريعة الإسلام واستبدلناها بالقوانين الوضعية؛ سلط الله علينا شرنمة اليهود، فاجتمعوا من أقطار الأرض أكثر من مائة جنسية ليتسلطوا على هذه الأمة التي تزيد على المليار وثلث المليار من البشر، وهم لا يزيدون على خمسة عشر مليونًا في العالم كله!! ولهذا قال نهذه وما نقضوا عهد الله وعهد رسوله إلا سلط الله عليهم عدوًا من غيرهم فاخذ بعض ما في اليديهم».

#### هليتجلد وعد الله تعالى الأمة مرة أخرى!!

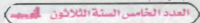
رأينا أن وعد الله تعالى الأصة بالنصر، وأنه قد تحقق لأصحاب رسول الله على فهل هذا وعد قد تحقق ولا يتجدد أم أنه يتجدد بتحقيق شروطه نقول: إن الله جل وعلا لما أنزل في كتابه هذا الوعد في سورة «النور». خاطب الأمة بعامة ولم يحدد زمنًا معينًا، وإنما اشترط لتحقيق الوعد: ﴿يَعْبُدُونَنِي لاَ يُسْرِكُونَ بِي شَيْئًا ﴾ (النور: ٥٠).

فلو حققنا شرط العبودية لجاءنا وعد الله تعالى الذي لا يتخلف: ﴿وَعْدَ اللّهِ لاَ يُخْلِفُ اللّهُ وَعْدَهُ ﴾ (الروم: ٦)، وقال عَنَى: ﴿لا تقوم الساعة حتى يقاتل المسلمون البهود فيقتلهم المسلمون، فيختبئ البهودي وراء الحجر والشجر: يا مسلم يا عبد الله، ورائي يهودي فاقتله، إلا الغرقد فإنه من غرس البهود، وبلاحظ هنا أن الرسول عنى ذكر أن الحجر والشجر يقول: ﴿يا مسلم، يا عبد الله، وهذا يقيد معنى العبودية المشار إليها في آية الوعد، ومن يقيد معنى العبودية المشار إليها في آية الوعد، ومن لنا الصحف خبرًا مفاده أن الصهاينة يستعدون لبناء هيكلهم المزعوم في ساحة المسجد الأقصى، وأن أهل فلسطين من المسلمين يقومون بعمل حاجر بشري لمنعه، والمليار والثلث المسلمون يَعْطُون في نوم عميق!!

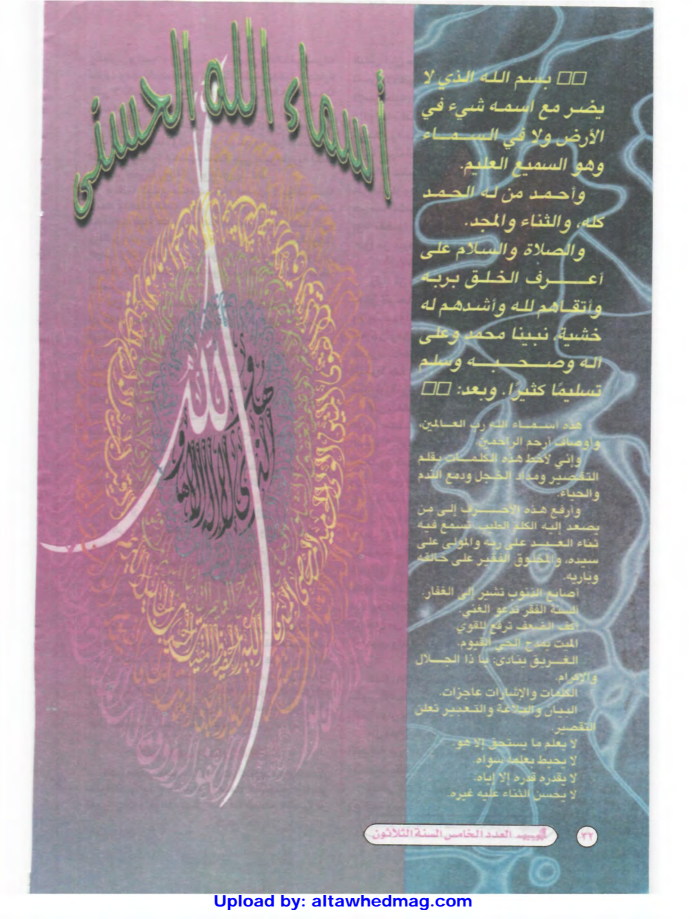
أسال الله بأسمائه الحسنى وصفاته العلى أن يطهر الأقصى من دنس اليهود، وأن يرده إلينا ردًا جميلاً، وأن يذل اليهود بأيدي عباده الموحدين.

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ تَأَدُّنَ رَبُّكَ لَيَبْعَثَنَّ عَلَيْهِمُّ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَن يَسُومُهُمُّ سُلُوءَ الْعَذَابِ ﴾ (الأعراف: ١٦٧). وللحديث بقية.

وصلى الله وسلم وبارك علي نبينا محمد وعلى اله وصحبه وسلم.







إن قدسته أو سبحته أو مجدته فهو الذي

حمدته او كبرته او وحدته فهو الذي

عسدته او شكرته او ذكرته فهو الذي

مفات الموح في الكاملين نرة من كماله، السنة قلام الواصفين حائرة في جلاله

من أنا حتى أمدهه، من أنا حتى أمجده من أنا حتى أثني عليه أنا الذي خلق من تراب أصف المالك الوهاب، أنا الذي صور من طين أذكر جلال رب العالمن.

اللهم إن اشرف تاج أحمله تمريغ أنفي على التراب لَجُلَّالك، اللَّهُم إِنَّ أعظِّد وسَامٌ لَحَملهٌ وَصُ جَمِيتَى على الأرض لعبوديتك،

أنا الظالم لنفسه المعترف بتقص بذنبه، وأنت الجواء الماجد الغنى الصميد، عر اهك وجل ثناؤك وتقدست أسماؤك. ولا إل

ر. اللهم إني أعود فرضاك من سخطك وممعافاتك نه من عقوبتك وأعود ملك منك لا ملحا ولا منحى منك الا العك.

سيحاثك لا أحصى ثناء عليك، أنت كما أثنيا

أهمية معرفة أسماء الله وصفاته ١- الأيمان بأسماء الله وصفاته ركن الايمان

إن الإيمان بالله بالنسبة ليقية الأصول والفروع كاصل الشجرة بالنسبة للسوق والفروع. ويرجع الإيمان كلة إلى هذا الاصل، وكلما كان حظ المرء من الإسمان بالله عظيما كان حظه في الإسلا كبيرا. فمعرفة الأسماء والصفات من أعظم مقويات

وانظر إلى كثرة تكرار أسماء الله وصفاته في القرآن، فنجد أن ذكر الله قد تكرر في القرآن باسم من أسمائه، أو صفة من صفائه أكثر من (١٠٠٦٢) مرة، اي في الصفحة الواحدة قرابة عشرين مرة في المتوسط، وليس هذا إلا لأهمية الأمر البالغة. ٢- العلم بأسماء الله وصفاته هو السبيل الي

كمال الإنسان وسعادته لا تتم إلا بمعرف فاطره ومارئه، فإنه لاحياة على الحقيقة للعبد في الدنسا والأضرة إلا في اللجوء إلى ربه عنز وجل والعبودية له، ولهذا فإنك تجد من لا يعرفون الله

معرفة الله:

### بقلمد: إبراهيم عبدالنعم ال

لا يؤمنون به يكثير فيسهم صالات لانتحار وإن توفرت لهم اسباب ظاهرة من مال وبنين وغير ذلك من مثاء ومنا ذاك إلا لأن صندورهم وقلوبهم معرفة ربهم.

قصار لزاما علينا الأفعرف المعبود سبحانه وتعالى، ولا سبيل إلى معرفته إلا بمعرفة صعاته وأسمائه.

فانك إذا أردت أن تتعرف على إنسان فإنك تسال أولاً ما اسمه ثم تسال عن صفاحه فإذا قيل لك: هو كبريم وعبالم وشيديد الغيضب و.. و... فتعرفه بذلك

ولله المثل الأعلى، ومن هنا ندرك عظم جنابة الذين ينفون عن الله صفاته واسماءه وافعاله شبيئًا منها، لأنهم بذلك يخلقون باب المعرفة بالل تبارك وتعالى فالموجود أذا جهات صفاته واسماؤه وافعاله أصبح فكرة مجردة، لا يكاد ماحبها بنتفع بها.

٢ - العلم بأسماء الله وصفاته تتفاوت فيه الدرجات

تتفاوت درجات الملائكة والأنبياء والأولياء في معرفضهم لله سبيصائه وتعالى بقدر تفاوتهم في معرفتهم باسمائه وصفاته. - ""

أُلُّ الغَزَالي: فُليس من بعلم أنه تعالى عالم قادر على الجملة كمن شياهد عجائب أياته في ملكوت السيسماوات والأرض، وخلق الأرواح والاجسساد، واطلع على بدائع المملكة، وغيرائب الصنعة . معند في التقصيل، ومستقصدًا دقائق الحكمة، ومستوفياً لطائف التدبير، بل بينهما لعون البعيد ما لا يكاد بحصى، وفي تفاصير ومقاديره تنفاوت الأنبياء والأولياء.

ولن يصل ذلك إلى فهمك إلا بمشال. ولله المنا الأعلى. فالشيافعي رحمه الله، يعرفه بوا ويعرفه الرثى تلميذه. فالبواب بعلم له عالم بالشرع، ومصنف فيه، ويرشد خلق الله تعالى إليه على الحيطة، والمزني يعرفه، لا كصعرفة البواب، بل يعرفه معرفة محيطة بتفاصيل صفاته ومعلوماته.

بلّ العالم الذي يحسن عشرة أنواع من العلوم، يعرفه بالحقيقة لا كتاميذه الذي لم يحصل إلا نوعًا واحدًا فصلاً عن خادمه الذي لم يحصل

العدد الخامس السنة الثلاثون ألوجهد



شيئا من علومه.

فكذلك تفاوت الخلق في معرفة الله تعالى، فبقدر ما انكشف لهم من علم الله تعالى، وعجائب مقدوراته، وبدائع أياته في الدنيا والأخرة، والملك والملكوت. تزداد معرفتهم بالله تعالى.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عَسَادِهِ الْعُلَمَاءَ ﴿ (فَاطُر: ٢٨)

ونهاية المعرفة بالله: ما قاله رسول الله 🌌: الا أحصى ثناءً عليك، أنت كما أثنيت على نفسك. اصحيح مسلم».

فلا بحيط العبد بمحامد الله وصفات إلهيته وإنما هو سيحانه وحده المحيط بها. وأما أتساع المعرفة فإنما يكون في معرفة أسمائه وصفاته.

٤- معرفة أسماء الله وصفاته هي السبيل لحدةالله

ومن أعجب الأشياء أن تعرفه ثم لا تحبه، وأن تسمع داعيه، ثم تتأخر عن الإجابة، وأن تعرف قدر الربح في معاملته ثم تعامل عبره وأن تعرف قدر غضيه، ثم تتعرض له، وان تذوق الم الوحشة في معصيته، ثم لا تطلب الأنس بطاعته. وأن تذوق العداب عند تعلق القلب بغيره، ولا تهرب منه إلى نعيم الإقبال عليه والإنابة إليه. وأعجب من هذا علمك أذك لا بد لك منه، وأنك أحوج شي إليه، وأنت

عنه معرض، وفيما يبعدك عنه راغب. عمن عرف ربه الكريم الجواد، الذي خلف ه وسواد، ورزقه وهداد، وإذا أذنب أمهله، فإن تاب تاب عليه، وإن استغفر غفر له، وإن بقي على ذنوبه ومعاصيه قما زال برزقه ويطعمه ويسقيه، وحلم عنه، وأرسل البه الرسل والنذر، وأعذر إليه، وأملى له وأمهله ليرجع إليه، فيسكنه جنته ويحله دار كرامته، ويغدق عليه من النعيم.

من عرف ربه كذلك بأسمائه وصفاته أحبه ولايد. قيان النفوس جيلت على حب من يحسن البها. ولا أعظم من إحسان الذي بيدد ومنه الخير

٥- معرفة أسماء الله عز وجل وصفاته تشوقك لرؤيته،

قاذا عرف العبد ربه أحبه، وإذا أحبه اشتاق

○ وإن العبد يعرف صفات ربه عز وجل وينظر لى تلك الصفات في المخلوقين ليفهم معناها ثم يعلم انه لا تشاب بينها وبين صفات الله عز وجل. فيحصل الشوق إلى رؤياه سيحانه

فانظر كيف أثمر الإيمان باسماء الله وصفاته أبعد [متقق عليه]

في قلب العبد الشوق إلى رؤية خالقه وباريه. ٦- احصاء الأسماء الحسني من أعظم أسباب دخول الجنة

قال رسول الله ﴿: ﴿إِنْ لِلهُ تَسْعَةُ وَتَسْعِينَ اسْمَا مِنْ أَصْصَامًا دَخُلُ الْجِنْةُ، ﴿ صَصَحَيْعَ

٧- ذهاب الغم والهم والحرن لن دعا بأسماء

كما قال النبي صلى في الحديث الصحيح: ما أصاب عبدا هم ولا حزن، فقال: اللهم إنى عبدك ابن عبدك، ابن امتك ناصيتي بيدك. ماض في حكمك، عدل في قـضـاؤك أسـالك بكل اسم هو لك سميت به نفسك، أو انزلته في كتابك، أو علمته أحداً من خلقك، أو استاثرت به في علم الفيب عندك: أن تجعل القران العظيم ربيع قلبي ويور صدري وجلاء حزني وذهاب همي وغمي إلآ أذهب لله همه وغمه، وأبدله مكانه فرحاً .. [صحيح ضرجه أحمد والصاكم وأبن حبان وهو في السلسلة الصحيحة (١٩٩)].

٨- حث النبي ﷺ على تعل

ففى الحديث السابق: قالوا: يا رسول الله، أفلا نتعلمهن قال: «بلي، ينبغي لمن سمعهن أن

٩- حصول البركة بأسماء الله الحسني:

عن عثمان بن أبي العاص الثقفي أنه قال: قدمت على النبي ﷺ وبي وجع قد كاد يبطلني، فقال لي النبي 👺 : «اجعل يدك اليمني عليه وقلُّ بسم الله أعود بعزة الله وقدرته من شر ما أجد وأحاذر سبع مرات». فقلت ذلك فشفاني الله. [وصحيح مسلم (١٤/١٤)].

🔾 عن عائشة رضى الله تعالى عنها أن النبي و أن يقول للمريض: باسم الله تربة ارضنا بريقة بعضنا بشفي سقيمنا بإذن رينا، [متفق

بركة في المطعوم ( ) أسماء الله الحسنى بركة في المطعوم فإذا

يقول عمر بن أبي سلمة: كنت غلامًا في حجر ول الله تَكُ وكانت يدي نطيش في الصحفة ري الله على المسكونية المسكوني المسكوني المسكوني المسكونية المسكو مستك. وكل مما يلنك . فيما زالت تلك طعمتي

العدد الخامس السنة الثلاثون

تذكية للمذبوح

 الله الحسنى تذكية للمدبوح فإذا نحت فياسم الله.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَكُلُواْ مَمَّا ذُكَرُ اسْمُ اللَّهُ عَلَيْهِ أسماء الله الحسنى بركة في الولد، فإذا جامع حل أهله فياسم الله :

بركة في الولد

🔾 عن ابن عباس عن النبي 🍰 قال: ﴿ لُو انْ أحدكم إذا أتي أهله قبال باسم الله اللهم حقيبنا الشيطان وجنب الشيطان ما رزقتنا فقضى بينهما ولد لم يضره.

قال الطبري في متفسيره : إن الله تعالى ذكره وتقدست اسماؤه ادب نبيه محمدا 👺 بتعليمه فديم ذكر اسمائه الحسني أمام حميع أفعاله وتقدم اليه في وصفه بها قبل جميع مهماته وجعل ما أدبه به من ذلك وعلمه إباد منه لحميا خلقه سنة يستنون لها وسنبلأ بتبعونه عليها فينه افتتاح اوائل منطقهم، وصدور رسائلها وكتبهم وحاجاتهم، حتى أغنت دلالة ما ظهر مر قول القائل: باسم الله على ما بطن من مراده.

١٠- العلم باسماء الله وصفاته مطلوب لنفسه، مراد لذاته:

فالغلم باسماء الله الحستى وصفاته الغلي عبادة في نفسه، والعمل بمقتضاها عبادة اخرى.

قــال الله تعــالي: ﴿ اللَّهُ الَّذِي خُلُقَ سَــتِـع سماوات ومن الأرض مثَّلَهُنَّ بَتَنْزُلُ الأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لُتُـعُلِمُـواْ أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلُّ شَيَّءَ قَدْيِرٌ وَأَنَّ اللَّهَ قَـدُ احاط بكُلُ شبيع علما ﴿ الطَّالَ ١١ ).

فعراضير سيحانه أنه خلق السماوان والأرض، وبزل الأمار بينهن، لينظم عباده اعر شيئ عليم، وعلى كل شئ قدير، فهذا العلم هو عاية الخلق المطلود

وقيال تعيالي: ﴿ فَيَأْعُلُمُ أَنَّهُ لَا اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ

العلم بوحدانيت فعالى، وأنه لا إله إلا شو مطلوب لذاته، وإن كان لا يُكتفى به وحده، بل لا بد مجه من عبادت وحده لا شريك له فيهما امران مطلوبان لأنفسهما الربعرف الرب تعالى باسمانه وصفاته وأفعاله واحكامه، وأن يُغيد بموجيها

العلم بالأسماء والصفات هو أجل العلوم، إن تشرف العلم قايع لشيرف سعلوسه. ولا ريب ان أجل معلوم وأعظمه وأصرد هو الله، ولهذا كان العلم بالله وتأسمانه وصغاته والعاله أحل العلوم

وأفضلها

ولذلك كانت النصوص المعرفة بالله واسمائه وصفاته أفضل نصوص القرآن، في الله الكرسي ما صح في الأحاديث افضل اية في كتاب الله صحيح مسلم (٨١٠)]. و ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ آكُدُ عدل ثلث القرآن. [-صحيح البخاري، (٥٠١٥) قال رسول الله 👺 : والذي نفسي بيده إنها لتعدل ثلث القران،].

وما عظمت هذه النصوص إلا بحديثها عن الاله الواحد المعبود.

١٢- العلم بالأسماء الحسنى أصل للعلم بكل

فالمتامل في المعلومات التي تدرس في المدارس والطفات والجامعات سيجد أنها إما أنها تدرس سينا من مخلوفات الله عز وجل، وأما أن تدرس الشرع الذي أنزله الله عز وجل وكذا كل المعلومات فهي أحد قسمين:

الأولَّ: المُحَلِّقَاتَ التي خَلَقَهَا الله عزّ وجل: خالاطباء يدرسون جسم الإنسان الذي هو من خلق الله، وعلماء الحسوان إنما يدرسون الحسوافات التي خلفها الله عنز وجل وعلماء الحسولوحسا أنما مدرسون الأرض والجسال والسبهول والصخور التي خلقها الله عز وجل، وغلصاء الفلك بدرسيون الكواكب والتجبوم وكبدا علمناء الهندسية وغسرها كل أولئك أنما مرسون ويعلمون بعض مخلوقات الله عز وجل

القسم الثاني شرع الله عزوجل:

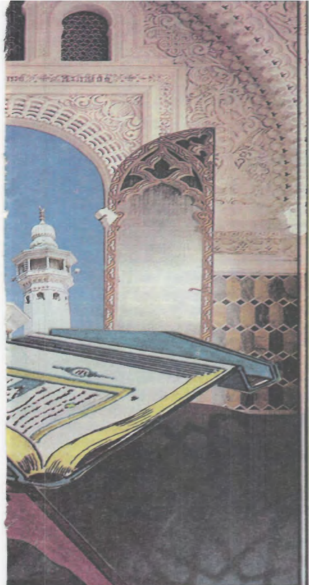
فعلماء التفسير وعلماء الفقه وعلماء الحديث وعلماء السيرة وعلماء اللغة.... وغيرهم من علماء لشريعة إنما يتعلمون شرع الله عز وجل قرآنا

فغلم بهذا ان كل المعلومات التي تتعلمها إما خلق لمسيحانه وإما شرع له، فالله هو الذي خلو وهو الذي شرع، وصدق الله تعالى: ﴿ الَّا لَهُ الْحَلَّو والأصر ﴿ (الأعراف: ٥٤). وكنان اول منا فرل على رسول الله صلى اقرأ باسم ربك الذي خلق (العلق: ١). فتأمره بشبرع الذي خلق سيسسانه وتعالى. فأفعال الله تعالى صادرة عن اسمانه

واللسه اعلم

العدد الخامس السنة الثلاثون

00





من أصول السنة والاعتقاد عند أهل السنة والجماعة أن الإيمان قول وعمل، يزيد وينقص، يزيد بالطاعة، وينقص بالمعصبة.

وأصل الإيمان في لغة العرب تصديق القلب المتضمن للعلم بالمصدق به، قال تعالى حكاية عن المتضمن للعلم بالمصدق به، قال تعالى حكاية عن إخصوة يوسف: ﴿ وَمَا أَنتَ بِمُ وُمِن لَنَا وَلُو كُنّا حَمْيَةِ الشَّرِعِي: فهو حميع الطاعات الباطنة والظاهرة؛ فيتضمن اعتقاد القلب ونطق اللسان وعمل الجوارح، وهذا مذهب أهل السنة والجماعة، خلافًا للمرجئة ومن قال

قال البخاري: وهو قول وفعل، ويزيد وينقص. قال أحمد: السنة أن تقول: الإيمان قول وعمل، يزيد وينقص.

وكتب عمر بن عبد العزيز إلى عدي بن عدي: إن للإيمان فرائض وشرائع وحدودًا وسنتًا، فمن استكملها استكملها لم يستكملها لم يستكملها لكم حتى

تعملوا بها، وإن أمُّت فما أنا على صحبتكم بحريص.

وهذا متواتر عن أئمة العلم والسنة.

قال البخاري: لقيت أكثر من الف رجل من العلماء بالأمصار، فما رأيت أحدًا يختلف في أن الإيمان قول وعمل، ويزيد وينقص، والأدلة على ذلك في كتاب الله وسنة نبيه في كثيرة، قال تعالى: ﴿هُوَ النَّذِي أَنْزَلَ السُّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُسَوَّمِنِينَ لِيَرْدَادُوا إِيمَانًا مُع إِيمَانِهِمْ ﴾ (الفَتَح: ٤)، وقال تعالى: ﴿وَيَزِيدُ اللّهُ الدّينَ اهْتَدُوا هُدًى﴾ (طه: ٢٦)،

الهجه العدد الخامس السنة الثلاثون

# بقلم د. جمال المراكبي

وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَاْسَاءُ والضَّرِّاء وَحِينَ الْبَاْسِ أُولَـئِكَ الْنَبِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ﴾ (البقرة: / ١٧٧).

#### الفرق بن الإلمان والاسلام:

الإسلام لغة الانقياد، وشرعًا إذا أطلق غير مقترن بالإيمان، فيراد به الدين كله، قال تعالى: ﴿إِنْ الدَّيْنَ عِنْدَ اللّهِ الإسلامُ ﴾.

أما إذا اقترن بالإيمّان فيراد به الأعمال والأقوال الظاهرة، دون أمور الاعتقاد، كما في حديث سؤال جبريل.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَتِ الْأَعْرَابُ آمَنَّا قُلَ لُمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا آسُلُمُنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ الإيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ (الحجرات: ١٤).

والإيمان لغة التصديق، وشرعًا إذا أطلق على الانفراد غير مقترن بالإسلام فيراد به الدين كله اعتقادًا وقولًا وعملًا، كما بينا من قبل. وإذا اقترن بالإسلام فإنه يفسر بالاعتقادات دون الأعمال والأقوال.

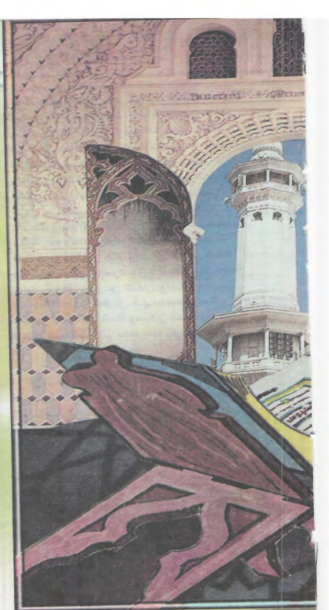
والحاصل أنه إذا أفرد كل منهما بالذّكر فإنه يراد به الدين كله، فلا فرق بينهما حينئذ، بل كل منهما على انفراده يشمل الدين كله، وإن اجتمع الاسمان فيفرق بينهما على ما في حديث سؤال جبريل، فيراد بالإيمان الاعتقادات الباطنة، ويراد بالإسلام الاقوال والأعمال الظاهرة، ولهذا يقال عن هذين الاسمين: إذا اجتمعا افترقا، وإذا افترقا احتمعا.

قال أبن حجر: والكلام هذا في مقامين: أحدهما كونه قولاً وعملاً، والثاني كونه يزيد وينقص.

فأما القول فالمراد به النطق بالشهادتين، وأما العصمل فالمراد به ما هو أعم من عصل القلب والجوارح ليدخل الاعتقادات والعبادات، ومراد من أدخل ذلك في تعريف الإيمان ومن نفاه إنما هو النظر إلى ما عند الله تعالى، فالسلف قالوا: هو المتقاد بالقلب، ونطق باللسان، وعمل بالإركان، وأرادوا بذلك أن الأعمال شرط في كماله، ومن هنا في المقول بالزيادة والنقص. والمرجئة قالوا: هو اعتقاد ونطق فقط. والكرامية قالوا: هو نطق فقط. والعتزلة قالوا: هو العمل والنطق والاعتقاد.

والفرق بين المعتزلة وبين السلف أن المعتزلة جعلوا الأعمال شرطًا في صحته، والسلف جعلوها شرطًا في كماله.

وأما المقام الثاني، فذهب السلف إلى أن الإيمان



وقال تعالى: ﴿ وَلَمَّا رَأَى الْمُؤْمِنُونَ الأَحْزَابَ قَالُوا هَذَا مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلاَّ إِيمَانًا وَتَسْلِيمًا ﴾ (الأحزاب: ٢٢).

وقد سَال أبو در رسول الله عَنَّ عن الإيمان، فقلا عليه النبي عَنَّ: ﴿ لَيْسَ الْبِرُ أَن تُولُواْ وُجُوهَكُمْ قَبِلَ الْمَسْرِقِ وَ الْمَعْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرُ مَنْ أَمَن بِاللَّهِ وَالْمَعْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرُ مَنْ أَمَن بِاللَّهِ وَالْمَعْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرُ مَنْ أَمَن بِاللَّهِ وَالْمَعْرِبُ وَلَكَمَّ وَ النَّبِيْنِ وَاتَى الْمُالَ عَلَى حُبَّهِ ذَوي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَ الْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرَّقَابِ وَ اَقَامَ الصَلاقَ وَ الْمَالَ عَلَى مُنْ المَّوْلِقَ وَالْمَوْلِ وَلَيْ الرَّقَابِ وَ اَقَامَ الصَلاقَ وَ الْمَالَةِ مَا الرَّقَابِ وَ اَقَامَ الصَلاقَ وَ الْمَوْفُ وَن بِعَدِهُ هِذَهُمْ إِذَا عَاهَدُواْ

يزيد وينقص، وأنكر ذلك أكثر المتكلمين، وقالوا: متى قبل ذلك النقص كان شكًا. اهـ. شعب الإيمان

قال رسول الله ﷺ: «الإيمان بضعُ وستون شعبة، والحياء شعبة من الإيمان». رواه البخاري. وفي رواية مسلم: «الإيمان بضع وستون، أو بضع وسبعون شعبة، أعلاها قول: لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الايمان».

وقد حاول جماعة من أهل العلم حصر هذه الشعب بطريق الاجتهاد واستقراء نصوص القرآن والسنة، وممن فعل ذلك أبن حبان، وعمر بن شاهين، والبيهقي، وابن حجر.

قَالَ الْحَافَظُ: هَذِهِ الشَّعِبِ تَتَفْرِعِ مِنْ أَعْمَالُ الْقَلْبِ

وأعمال اللسان وأعمال الجوارح.

فأعمال القلب فيها المعتقدات والنيات، وتشتمل على أربع وعشرين خصلة: الإيمان بالله، ويدخل فيه الإيمان بذاته وصفاته وتوحيده، بانه ليس كمثله شيء، واعتقاد حدوث ما دونه، والإيمان بملائكته وكتبه ورسله والقدر خيره وشره، والإيمان باليـوم الآخـر، ويدخل فـيـه المسألة في القبر، والبعث، والنشور، والحساب، والميزان، والصراط، والجنة والنار، ومحية الله، والحب والبغض فيه، ومحبة النبي ﷺ، واعتقاد تعظيمه، ويدخل فيه الصلاة عليه، واتباع سنته، والإخلاص، ويدخل فيه ترك الرياء والنفاق، والتوية، والخوف، والرجاء، والشكر، والوفاء، والصبر، والرضا بالقضاء، والتوكل، والرحمة، والتواضع، ويدخل فيه توقير الكبير ورحمة الصغير، وترك الكبر والعُجْب، وترك الحسد وترك الحقد، وترك الغضب. وأعمال اللسان، وتشتمل على سبع خصال:

وأعمال البدن، وتشد عمل على ثمان وثلاثين خصلة، منها ما يختص بالأعيان وهي خمس عشرة خصلة: التطهير حسًا وحكمًا، ويدخل فيه اجتناب النجاسات، وستر العورة، والصلاة فرضًا ونفلاً والزكاة كذلك، وفك الرقاب، والجود، ويدخل فيه إطعام الطعام، وإكرام الضيف والصيام فرضًا ونفلاً، والحج، والعصم حرة كدنك، والطواف، والإعتكاف، والتماس ليلة القدر، والفرار بالدين، ويدخل فيه الهجرة من دار الشرك، والوفاء بالنثر، والتحري في الأيمان، وأداء الكفارات، ومنها ما يتعلق بالأتباع، وهي ست خصال: التعفف بالنكاح،

التلفظ بالتوحيد، وتلاوة القرآن وتعلمه وتعليمه،

والدعاء، والذكر، ويدخل فيه الاستغفار، واجتناب

والقيام بحقوق العيال، وبر الوالدين، وفيه اجتناب العقوق، وتربية الأولاد، وصلة الرحم، وطاعة السادة، والرفق بالعبيد، ومنها ما يتعلق بالعامة، وهي سبع عشرة خصلة: القيام بالإمرة مع العدل، ومتابعة الجماعة، وطاعة أولى الأمر، والإصلاح بين الناس، ويدخل فيه قتال الضوارج والبغاة، والمعاونة على البر، ويدخل فيه الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، وإقامة الحدود، والجهاد، ومنه المرابطة، واداء الأمانة، ومنه اداء الخصص، والقرض مع وفائه، وإكرام الجار، وحسن المعاملة، وفيه جمع المال من حله، وإنفاق المال في حقه، ومنه ترك التبذير والإسراف، ورد السلام، وتشميت العاطس، وكف الأذي عن الناس، واجتناب اللهو وإماطة الأذي عن الطريق، فهذه تسع وستون خصلة، ويمكن عدها تسعًا وسبعين خصلة باعتبار افراد ما ضم بعضه إلى بعض مما ذكر، والله أعلم.

الاستثناءفي الإيمان:

من صفة أهل الحق الأستثناء في الإيمان، لا على جهة الشك، ولكن خوف التزكية لأنفسهم في الاستكمال للإيمان، وقد كان السلف الصالح ينكرون على من يجزم بالإيمان ويقولون له: أفأنت من أهل الجنة؟!

قال رجل لعلقمة: امؤمن انت قال: أرجو إن شاء الله. وقال يحيى بن سعيد: ما أدركت أحدًا من أهل العلم إلا على الاستثناء.

وقال سفيان بن عيينة: إذا سُئل: أمؤمن أنت أن شاء لم يُجبه، وإن شاء قال: سؤالك إياي بدعة، ولا أشك في إيماني.

وقال أحمد بن حنبان إذا قال الرجل: أنا مؤمن إن شياء الله فليس بشياك، فقيل له: إن شياء الله اليس هو شكاء قال: صعاد الله، اليس قد قال الله تعالى: ﴿ لَتَدُخُلُنُ الْمُسَدِّدِ الْحَرَامَ إِن شَيَاء اللّهُ امْنِينَ ﴾ (الفتح: ٢٧)، وفي علمه سبحانه أنهم يدخلون، ويقال للمؤمن في قبره: «على اليقين كنت، وعليه تبعث إن شياء الله، فاي شك هاهنا؛

وقال النبي ﷺ في دعاء زيارة القبور: ﴿وَإِنَا إِنْ شَاء الله بِكُمُ لِأَحْقُونُ﴾

وقال الأجري: إذا قال لك رجل: أمؤمن أنت؟ فقل:
أمنت بالله وملائكته وكتبه ورسله والموت والبعث
من بعد الموت والجنة والنار، وإن أحببت أن لا
تجيبه فقل له: سؤالك إياي بدعة فلا أجيبك، وإن
أحبته فقل: أنا مؤمن إن شاء الله، واحذر مناظرة
مثل هذا، فإن هذا عند العلماء مذموم، وأتبع من

مضى من ائمة المسلمين، تسلم إن شاء الله تعالى. فاحذروا قول من يقول: أنا مؤمن عند الله، وأنا مؤمن مستكمل الإيمان، وأنا مؤمن حقّا، أو إيماني كإيمان جبريل وميكائيل، فهذه من بدع المرجئة، نعوذ بالله من البدعة، ونسال الله تمام النعمة والهداية بأن يتوفانا على الإيمان والسنة وصالح العمل.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: والناس لهم في الاستثناء ثلاثة أقوال: منهم من يحرمه كطائفة من الحنفية ويقولون: من يستثني فهو شاك، ومنهم من يجوزه أو يستحبه. وهذا من أعدل الاقوال. فإن الاستثناء له وجه صحيح، فمن قال: انا مؤمن إن شاء الله، وهو يعتقد أن الإيمان فعل جميع الواجبات، ويخاف أن لا يكون قائماً بها فقد أحسن، ولهذا كان الصحابة يخافون النفاق على

ومن اعتقد أن المؤمن المطلق هو الذي يستحق الجنة فاستثنى خوفًا من سوء الخاتمة فقد أصاب، ومن استثنى خوفًا من تزكية نفسه أو مدحها، أو تعليق الأمور بمشيئة الله فقد أحسن.

ومن جـزم بما يعلمـه أيضًا في نفسـه من التصديق فهو مصيب. أهـ.

صفات المؤمنين في كالأمرب العالمن

قَالِ تعالى: ﴿ المِ ذَلِكُ الْكِتَابُ لاَ رَبْبُ فِيهِ هُدُى لَلْمُتُونِ الصَّلاةَ لَلْمُتُونِ الصَّلاةَ وَمُحَا رَزُقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ وِالنَّقِيْبِ وَيُقَيمُونَ الصَّلاةَ وَمَحَا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ وَالدِّينَ يُوْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ مِن قَـبْكِ وَبَالاَخِرَةِ هُمُّ يُوقِنُونَ إِلَيْكِ وَمَالاَخِرَةِ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ أُولَّئِكَ هَمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ (البقرة: ١- ٥).

وقال تعالى: ﴿ النَّذِينَ يُنْفِعُ وَنَ فِي السّراءِ وَالْصَدْرَاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْفَيْطُ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ. وَالدّينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحَشْتَهُ أَوْ ظَلُمُواْ أَنْفُسِهُمْ ذَكَرُواْ اللّهُ فَاسْتَغَفَّرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَعْدُرُ الذُّنُوبِ إِلاَ اللّهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمُ يُعْمُونَ ﴾ (ال عمران: ١٣٤، ١٣٥).

وقال تعالى: ﴿ الدِّينَ يَدْكُرُونَ اللَّهُ قَيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جَنُوبِهِمْ وَيَشَفَّكُرُونَ فِي خَلْق السَّمَاوَاتِ وَعَلَى جَنُوبِهِمْ وَيَشَفَّكُرُونَ فِي خَلْق السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْت هذا بَاطِلًا سَنْبَحَانَكَ فَقِنَا عَذَابِ النَّارِ فَقَدْ أَخْرَيْتُهُ وَمَا لِلطَّالِمِينَ مِنَّ أَنصَار. رُبِّنَا إِنَّنَ سَمِعَنَا مُنَايِيًا مِنَا لِطَّالِمِينَ مِنَّ أَنصَار. رُبِّنَا إِنَّنَ سَمِعَنَا مُنَايِيًا يُنْدِي لِلإِيمَانِ أَنِ امِنُوا بَرَبِّكُمْ فَأَمِنًا رِبِّنَا فَأَعُورُ لَنَا فَيُونِينَا وَتَوْفَنَا مِعَ الأَبْرَار. رَبِنَا وَتَوْفَنَا مَعَ الأَبْرَار. رَبِنَا وَالْمَالِينَ وَلا تُخْرِنَا يَوْمَ الْقَيَامَةِ وَالْتَا مَا وَعَدَنَا عَلَى رُسُلِكَ وَلا تُخْرِنَا يَوْمَ الْقَيَامَةِ وَلَا تُخْرِنَا يَوْمَ الْقَيَامَةِ إِلَّا لَا لاَ لاَ اللَّهُ الْمِيعَادِ ﴾ (آل عمران: ١٩١٦ - ١٩٤).

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُواْ إِذَا مَسُّهُمْ طَائِفُ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُبْصِرُونَ ﴾ (الأعراف: (٢٠١).

وَقَالَ تعالى: ﴿ إِنْمَا الْمُؤْمِنُونَ الدِّينَ إِذَا دُكِرَ اللَّهُ وَجَلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُكِرَ اللَّهُ وَجَلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُكِيرَ اللَّهُ وَجَلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُكِيرَ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتُوكُلُونَ. النَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَمِمًا رَقَفَاهُمْ يُنُونُ حَقًا لُهُمْ المُونُ مِنُونَ حَقًا لَهُمْ دَرَجَاتٌ عِنْدَ رَبَهِمْ وَمَغْفِرَةً وَرَزْقَ كَرِيمٌ ﴾ (الانقال: ٢-

وقال تعالى: ﴿ الدِّينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَلاَ يَنقُضُونَ الْمَيثَاقَ. وَالدِّينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَن يُنقَضُونَ الْمَيثَاقَ. وَالدِّينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلُونَ سُوءَ الحسابِ. يُوصل وَيَحْشُونُ الْجِينَ وَجَه رَبِّهمْ وَأَقَامُواْ الصَّلاَةَ وَالدِّينَ صَبَرُوا البِّينَةَ وَجَه رَبِّهمْ وَأَقَامُواْ الصَّلاَةَ وَالدِّينَ صَبَرُونَ المَّلاَيْقِينَ الدَّارِ ﴾ (الرعد: يالدَّسَيَةَ السُئِينَةَ أَوْلَئِكِ لَهُمْ عُقْبَى الدَّارِ ﴾ (الرعد: ٢٠ - ٢٧).

وقال تعالى: ﴿ وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الأَرْض هَوْنًا وَإِذَا خَاطَنَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلاَمًا. وَالَّذِينَ يَبِيتُونَ لَرَبِّهِمْ سُجُدًا وَقِيَامًا. وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبُّنَا اصْرَفْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا. إِنُّهَا سَاءَتْ مُسْتَقُرًا وَمُقَامًا. وَالَّذِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ نُسْرِفُوا وَلَمْ تَقْتُرُوا وَكَانَ بَنْنَ ذَلِكَ قَوَامًا. وَالَّذِينَ لاَ يُدُّعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ وَلاَ يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمُ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلاَ يَزُّنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَتَّامًا. يُضَاَّعَفُّ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَيَخُلُدُ فِيهِ مُهَانًا. إلا مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُوَّلَئِكَ نُبَدِّلُ اللَّهُ سَيَنَاتِهِمْ حَسسَاتِ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رُحِيمًا. وَمَن تَابَ وَعَملَ صِالحًا فَانَهُ يَتُوبُ إِلَى اللَّه مَتَابًا. وَالَّذِينَ لاَ يَشْهُدُونَ الزُّورَ وَإِذَا مَرُّوا بِاللَّغُو مَرُوا كِرَامًا. وَالَّذِينَ إِذَا نُكُرُوا بِآنِاتَ رِبِّهِمْ لَمْ يَخِرُوا عَلَيْهَا صِنْمًا وَعُمِّيَانًا. وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبُّنَا هَبُّ لَنَا مِنْ أَزُّواجِنَا وَذُرَّيَّاتِنَا قُرُّةً أَعْيُن وَاجِّعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَامًا. أُوْلَنْكَ يُحْزُونَ الْغُرْفَةَ بِمَا صَبَرُوا وَيُلْقُونَ فُيهَا تُحِيُّةً وَسَلَامًا. خَالِدِينَ فِيهَا حَسَنَتُ مُسْتَقَرًا وَمُقَامًا ﴾ (الفرقان: ٦٣- ٧٦).

وأخيراً فهذا غيضٌ من فيض، وصفات المؤمنين في كلام رب العالمين اعظم من أن نحيط بها في هذه العجالة، فاحرص أخي المؤمن على تدبر هذه الآيات، واستعن بالله على تحصيل هذه الصفات.

سان الله الهداية والتوقير

000





# العديث والسنة

الإمام الشافعي

# بقلم الشيخ: مجدي عرفات

انسبه:
هـو أبـو
عبدالله محمد بن
إدريس بن العباس
ابن عثمان بن شافع بن
ابن عثمان بن شافع بن
عبد يزيد بن
عبد بن عبد يزيد بن
هاشم بن المطلب بن عبد
مناف ابن عم الرسول ﷺ، عالِم
العصر، فقيه الملة، لقب بناصر

الحديث. 🗆

□ مولاه: ولد سنة مائة وخمسين بغزة يتيمًا، وتحولت به أمه إلى مكة وهو ابن سنتين، فحفظ القرآن وهو ابن سبع سنين، والموطأ وهو ابن عشر، ولما كان في الكتاب كان يرضى منه المعلم أن يقوم مقامه؛ لأنه لم يعظيه.

□ صفته وأخلاقه:

 قال أبو عبيد: ما رأيت أحدًا أعقل من الشافعي، وكذا يونس بن عبد الأعلى، حتى إنه قال: لو جُمعت أمة لوسعهم عقله.

○ قــال الذهبي: هذا على سييل المالغة.

صفران ونس الصدفي: ما رايت أعقل من الشافعي، ناظرته يومًا في مسالة، ثم افترقنا ولقيني، فأخذ بيدي، ثم قال: يا أبا موسى، ألا يستقيم أن نكون إخوانًا وإن لم نتفق في مسالة.

ث آلُ الذهبي: هذا يدل على كمال عقل هذا الإمام، وفقه نفسه، فما زال النظراء بدتافهن.

🗆 سخاء الشافعي:

○ قال ابن عبد الحكم: كان الشافعي أسخى الناس بما

 ○ قال الربيع: كان مارًا بالحدائين فسقط سوطه، فوثب غلام ومسحه بكمة وناوله إياه، فاعطاه سبعة دنانير.

○ وقال الربيع أيضا: تزوجت فسالني الشافعي كم أصدقتها؟ قلت: ثلاثين دينارًا، عجلت منها ستة، فاعطاني اربعة وعشرين دينارًا.

ا عقیدته ا

سلفية صحيحة، وكيف لا وهو ناصر الحديث والسنة. ○ قيال الشافعي: لأن

عد العدد الخامس السنة الثلاثون

( 1

Upload by: altawhedmag.com

يلقى الله العبدُ بكل ذنب إلا الشرك خير من أن يلقاه بشيء من الأهواء.

وسَـُلِّ عِنَّ القَرِآنَ فَقَـالَ: أَفَّ افَّ، القَرآنَ كَـلام الله، مِن قال: مخلوق، فقد كفر. (إسناده صحيح).

وقال: من حلف باسم من أسماء الله فحنث فعليه الكفارة؛ لأن اسم الله غير مخلوق، ومن حلف بالكعبة وبالصفا والمروة فليس عليه كفارة؛ لأنه مخلوق، وذاك غير مخلوق، وكل يمين بغير الله فهي مكروهة منهي عنها لقول رسول الله فهن مأن الله عز وجل ينهاكم أن تحلفوا بآبائكم، فمن كان حالفا فليحلف بالله أو ليسكت، متفق عليه من حديث عمر رضى الله عنه.

○ قال البيهقي: فجعل اليمين باسم من أسماء الله كاليمين بالله، ثم قال: ومن حلف بشيء غير الله فلا كفارة عليه، فتبين بذلك أنه لا يقال في أسماء الله وصفاته أنها أغيار، إنما يقال: أغيار لما يكون مخلوقًا.

 ○ وقال: إنما خلق الله الخلق بكن، فإذا كانت «كُن» مخلوقة، فكان مخلوقاً خلق بمخلوق.

○ قال يونس: قلت للشافعي: صاحبنا الليث يقول: لو رأيت صاحب هوى يمشي على الماء ما قبلته، قال: قصر، لو رأيته يمشي في الهواء ما قبلته.

○ قال للربيع: يا ربيع، اقبل مني ثلاثة: لا تخوضن في أصحاب رسول الله ﷺ، فإن خصمك رسول الله ﷺ، فإن خصمك الله ﷺ عدًا، ولا تشتغل بالكلام، فإني اطلعت من أهل الكلام على التعطيل، وزاد المزني، ولا تشتغل بالنحوم.

 ○ قــال: حكمي في أهل الكلام أن يضربوا بالجـريد، ويحـملوا على الإبل، ويطاف بهم في العشائر ينادى عليهم: هذا جزاء من ترك الكتاب والسنة وأقبل على الكلام.

○ قال الذهبي: لعل هذا متواتر عن الإمام.

○ قال البويطي: سالت الشافعي: أصلي خلف الرافضي ولا القدري الرافضي ولا القدري ولا المرجئ، قال: لا تصل خلف الرافضي ولا الإيمان ولا المرجئ، ومن قال: إن أبا بكر وعمر ليسا إمامين فهو رافضي، ومن جعل المشيئة إلى نفسه فهو قدري.

○ قال: الإيمان قول وعمل، يزيد وينقص.

○ قال يونس بن عبد الأعلى: سمعت أبا عبد الله الشافعي يقول وقد سئل عن صفات الله تعالى وما يؤمن به، فقال: لله أسماء وصفات جاء بها

كتابه وأخبر بها نبيه في أمته، لا يسع أحدًا قامت عليه الحجة ردُها لأن القرآن نزل بها، وصح عن رسول الله في القول بها، فإن خالف ذلك بعد شبوت الحجة عليه، فهو كافر، فأما قبل ثبوت الحجة فمعنور بالجهل؛ لأن علم ذلك لا يدرك بالعقل ولا بالروية والفكر، ولا نكفر بالجهل بها أحداً إلا بعد انتهاء الخبر إليه بها، وتثبت هذه الصفات وننفي عنها التشبيه كما نفاه عن نفسه، فقال: ﴿لَيْسَ كَمَثِلُهِ شَيْءٌ وَهُوَ السّمِيعُ البّصيرُ ﴾ (الشورى: ١١).

□ ثناء العلماء عليه:

○ قال الإمام أحمد رحمه الله: كان كالشيمس للدنيا ، وكالعافية للناس، فهل لهذين من خلف أو عنهما عوض وفي سنده مقال).

○ وقــال: إن الله يقــيض للناس في رأس كل مائة سنة من يعلمهم السنن وينفي عن رسول الله الكذب، قال: فنظرنا فإذا في رأس المائة عمر بن عبد العزيز، وفي رأس المائتين الشافعي، وقال: لولا الشافعي ما عرفنا فقه الحديث.

○ وقال أيضًا: ما مس آحد محبرة ولا قلمًا إلا
 للشافعي في عنقه منة.

○ وقال حين سئل عنه: حديث صحيح ورأي صحيح، وقال: قدم الشام فوضعها على المحجة المنضاء.

○ قال إسحاق بن راهويه: ما تكلم أحد بالرأي- وذكر جماعة من أئمة الاجتهاد- إلا والشافعي أكثر اتباعًا منه، واقل خطأ منه، الشافعي إمام.

وقال قتيبة بن سعيد: الشافعي إمام، وقال:
 مات الشافعي وماتت السنن.

○ قال أبو زرعة الرازي: ما عند الشافعي حديث فيه غلط.

O قال أبو داود السجستاني: ما أعلم للشافعي حديثًا خطاً.

O قال الذهبي: هذا من آدل شيء على آنه ثقة حجة حافظ، وناهيك بقول مثل هذين الإمامين، وقد صنف الحافظ آبو بكر الخطيب كتابًا في ثبوت الاحتجاج بالإمام الشافعي، وما تكلم فيه إلا حاسد أو جاهل بحاله، فكان ذلك الكلام الباطل منهم موجبًا لارتفاع شانه وعلو قدره، وتلك سنة الله في عباده: ﴿يا آيها الذين آمنوا لا تكونوا كالذين آذوا موسى فبرأه الله مما قالوا وكان عند الله وجيهًا. يا آيها الذين آمنوا اتقوا الله وقولوا قولاً

سديدًا ﴾.

ومع هذا لم يسلم الإمام الشافعي من كلام الحاسدين وطعنهم ، وهذه سنة الله، وهو من الانتلاء.

حسدوا الفتى إذ لم ينالوا سعيه

فالكل أعداء له وخصوم

كضرائر الحسناء قلن لوجهها

حسدا وبغيا إنه لدميم

○ قال الخطيب في مسالة الاحتجاج

بالشافعي:

وقيل الشافعي من حُسد وإلى ستر معالمه قصد ويأبى الله إلا أن يُتم نوره ويظهر من كل حق مستوره، وكيف لا يغبط من حاز الكمال بما جمع الله له من الخال اللواتي لا ينكرها إلا ظاهر الجهل أو ذاهب العقل، ثم أخذ يعدد علوم الإمام ومناقبه وتعظيم الأئمة له، وقال:

أبى الله إلا رفعه وعلوه

وليس لما يعليه ذو العرش واضع

○ ثم قال: فتَرْكُ البخاري الاحتجاج بالشافعي انما هو لا بمعنى يوجب ضعفه، لكن غنى عنه بما

هو أعلى منه.

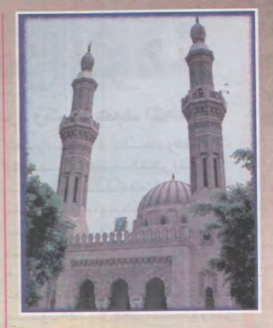
○ قال الذهبي: وقد كنت وقفت على كلام بعض المغاربة في الإمام رحمه الله، فكانت فائدتي من ذلك تضعيف حال من تعرض إلى الإمام، ولله الحمد، ولا ريب أن الإمام لما سكن مصر وخالف أقرانه من المالكية، وهي بعض فروعهم بدلائل السنة، وخالف شيخه في مسائل تألموا منه ونالوا منه وجرت بينهم وحشة، غفر الله للكل، وقد اعترف الإمام سحنون وقال: لم يكن في الشافعي بدعة، فصدق والله، فرحم الله الشافعي، وأين مثل الشافعي وأيله وسعة علمه وفرط نكائه ونصره للحق وكثرة مناقبه، رحمه الله تعالى. اهـ.

وقال أيضًا: وإمامنا فبحمد الله تُبْت في الحديث، حافظ لما وعي، عديم الغلط، موصوف بالإتقان، متين الديانة، فمن نال منه بجهل وهوى ممن علم أنه منافس له فقد ظلم نفسه ومُقتَتْه العلماء ولاح لكل حافظ تحامله وجرّ الناس برجله، ومن أثنى عليه واعترف بإمامته وإتقانه وهم أهل العقد والحل، قديمًا وحديثًا، فقد أصابوا وأجملوا وهُدوا ووفقوا، ثم قال: لا نلام والله على حب هذا الإمام؛ لأنه من رجال الكمال في زمانه، رحمه الله، وإن كنا نحب غيره أكثر. أه. رحم الله الذهبي.



#### درزمن أقواله

- قال رحمه الله: قراءة الحديث خير من صلاة التطوع.
  - O وقال: طلب العلم افضل من صلاة النافلة.
    - O وقال: العلم ما نفع، ليس العلم ما حفظ.
- وقال: الانقباض عن الناس مكسبة للعداوة، والانبساط إليهم مجلبة لقرناء السوء، فكن بين المتقبض والمنبسط.
- وقال: رضى الناس غاية لا تدرك، وليس إلى
   السلامة منهم سبيل، فعليك بما ينفعك فالزمه.
- وقال: إذا صح الحديث فهو مذهبي، وإذا صح الحديث فاضربوا بقولي عرض الحائط (وقد صدف في شرح هذه المقالة تقي الدين السبكي بسالة).
- قال أبو ثور: سمعته يقول: كل حديث عن رسول الله ﷺ فهو قولي، وإن لم تسمعوه مني.
- وأي أرض تقلني إذا رويت عن رسول الله على حديثاً فلم أقل به.
- وقال الربيع: سمعته يقول وقد قال له رجل: تأخذ بهذا الحديث أبا عبد الله فقال: متى رويت عن رسول الله ﷺ حديثًا صحيحًا ولم أخذ به، فأشهدكم أن عقلى قد نشب.
- وقال الحميدي: روى الشافعي يومًا حديثًا،



فقلت: أتأخذ به؛ فقال: رأيتني خرجت من كنيسة أو عليّ زنّار، حتى إذا سمعت عن رسول الله على حديثًا لا أقول به!!

 ○ وقال: إذا وجدتم في كتابي خلاف سنة رسول الله ﷺ فقولوا بها ودعوا ما قلته.

O وقال للإمام أحمد: أنتم أعلم بالأخبار الصحاح منا، فإذا كان خبر صحيح فاعلمني حتى أذهب إليه كوفيًا كان أو بصريًا أو شاميًا. (ولم يقل: حجازيًا أو مصريًا؛ لأنه كان يحتج به ويعلم رواته من قبل).

○ قال إبراهيم بن محمد الكوفي: رايت الشافعي بمكة يفتي الناس، ورايت احمد بن حنبل وإسحاق حاضرين، فقال الشافعي: قال رسول الله عدد وهل ترك لنا عقيل من دار». فقال إسحاق: حدثنا يزيد عن الحسن وأخبرنا أبو نعيم وعبدة عن سفيان عن منصور عن إبراهيم أنهما لم يكونا يريانه وعطاء وطاووس لم يكونا يريانه (يعني يلك الدور بمكة)، فقال الشافعي: من هذا؟ قيل: إسحاق بن إبراهيم الحنظلي بن راهويه، فقال الشافعي: أنت الذي يزعم أهل خراسان أنك فقيههم، ما أحوجني أن يكون غيرك في موضعك فكنت أمر بعرك أذنيه أقول: قال رسول الله عنه وأنت تقول: عطاء وطاووس ومنصور وإبراهيم وأنت تقول: عطاء وطاووس ومنصور وإبراهيم

والحسن، وهل لأحد مع رسول الله ﷺ حجة الله من رجال الجرح وقد كان رحمه الله من رجال الجرح والتعديل، لكنه كان معتدلاً لطيف العبارة.

O قَال المُزني: سمعني الشافعي يومًا وأنا أقول: فلان كذاب، فقال لي: يا إبراهيم، إِكْسِ الفاظك أحسنها، لا تقل فلان كذاب، ولكن قل: «حديثه ليس بشيء».

○ ومن أقواله في الجرح: الحديث عن حرام بن عشمان حرام، كان مجالد يجلد (أي يكذب ويرمى بالكذب)، بيض الله عيني من حدث عن أبي جابر البياضي، أبو الزبير بحتاج إلى دعامة.

□ مصنفاته: هو أول من وضع علم أصول الفقه في كتابه «الرسالة»، كتب عبد الرحمن بن مهدي إلى الشافعي وهو شاب أن يضع له كتابًا فيه معاني القرآن ويجمع قبول الأخبار، وحجة الإجماع وبيان الناسخ والمنسوخ، فوضع له كتاب الرسالة.

○ وقال أحمد: صاحب حديث، لا يشبع من
 كتب الشافعي.

O وقال أحمد بن سلمة الندساديري تروج إسحاق بن راهويه امرأة رجل كان عنده كتب الشافعي مات، لم يتزوجها إلا للكتب

○ قال الجاحظ نظرت في كتب هؤلاء النبغة الذين نبغوا في العلم فلم أر أحسن تأليفًا من المُطلبي (الشافعي)، كان كلامه درَّ إلى درَّ.

□ وفاته: قال ابن خزيمة وغيره: حدثنا المزني قال: دخلت على الشافعي في مرضه الذي مات فيه، فقلت: يا أبا عبد الله، كيف أصبحت فرفع رأسه، وقال: أصبحت من الدنيا راحالاً، ولإخواني مفارقًا، ولسوء عملي ملاقيًا، وعلى الله واردًا، ما أدري روحي تصير إلى جنة فأهنيها أو إلى نار فاعزيها، ثم بكي وأنشأ يقول:

ولما قسا قلبي وضاقت مذاهبي جعلت رجائي دون عفوك سلمًا تعاظمني ذنبي فلما قرنته بعفوك ربي كان عفوك اعظما فما زُلت ذا عفو عن الذنب لم تزل تجود وتعفو منّة وتكرمنا رحم الله الإمام الشافعي رحمة واسعة وأسكنه

000

فسيح جناته.

# نهضه الهمنا

## شعر؛ زكريا عبد الحسن

يَا جُنْدَ (أحمدَ) هَيًّا.. فَانْفُضُوا الوهنَا وحَرَفُ واحْلُمَ الأغداءِ والشِّجنَا تَذْ شَنَّى الإلَّهُ تُرَاعِي السِّرُ والعَلْنَا قال الإلهُ بِحَبِّلِ الدِّينِ فَاعْتَ صِمُوا لاعِزْ يَأْتِي لِمَنْ قَدْ يَعْشَقُ الوسنَا بالعلم تَعْلُو وبالأخَ للق هَامَ تُنَا لانَبْ تَعْي في العِدَا ذَا اللَّطْفَ والمِنْنَا بِفَ ضُلُ عِلْمِ نَمَا قَادُوا بِهِ الزُّمَنَا!! هيًّا لِنَحْ يَا بِعِلْمِ ذَيْ رِمَانُبُهِ فَحُدِي قَلُوبًا بِهِ نَمْ حُوْبِهِ الوهَنَا هذا ثَرَانًا بِهِ مِنْ كُلُّ دَانِيَ \_\_\_ة تَدْعُ وْ بِشَوْق دُنَانًا كَيْ تطيبَ لَنَا في كلِّ مِصْدر نَرَى الأموالَ مُعْدقَة هيا لِنُفْرحَ بِالإعْمار ثَروَتَنَا في ظِلَّ عَدْلِ تَرَى الأفراحُ مَوْكِبَهُ يَغُشْنَى الجَمِيعَ سُدُولُ مِنْ هَوَّى وَسَنَّا هَ ذِيْ بَنَاتُ مِنَ الأَفْكَارِ مُ فُ سِدَةً تَأْتِي إلينَا فَدَ فُ رُو الرُوْضَ والفَنَنَا؛ لا بُدُّ مِنْ رَفْ عَدِ الأَفْكَارِ نَدْرُسُ لَهَ الْهُدِي إِلَى فَلْذَةِ الأَكْبَادِ خِبْ رَتَنَا إِنَّ الفَلاحَ بِحَبْلِ اللهِ مُعْتَصِمُ نَعْتُ مُعْتَالًا الْوَصِيْلُ الْوَصِيْلُ الْمُتَنَّا

كُمْ مِنْ قُرُون لَنَا طَابِتْ مَ بِ اهِ جُهَا وكمْ قُرُونًا قَصِيتُ تَاتِي لِتَلْطِمَنَا!! عَهْدُ الخَلَافَةِ قَد ذَاعَتْ فَضَائِلُهُ عَمَّتْ قُلُوْبًا صَفَتْ، هَامَتْ لِدُ فُ رِحَنَا شَـرُقًا وغـربًا عَـلا ذَا الحَقُّ مُـؤُتَاقًا يَهْدِي البَـرَايَا ويمدُ و الهَمُّ والحَـزَنَا والآنَ نَسْ عَى ونَارُ البِينِ تُلْهِ بُنَا تَطُوي رَبِيْعَ الهَ وَى تَغْ تَالُ وَحدتَنَا تَنْمُ وْ بِوَادِي الهُ دَى أَنْغَامُ شَادِيَةٍ تُسْبِيْ عُقُولًا تُمِيْتُ الفِكْرُ والحَسسَنَا!! مِ قُلُ السُّديم يُغَشِّي العَيْنَ في سُدُف فَ تَلْتُ فِي زُمَ رَ الأشْ رَارِ والعَطَنَا!! هيًّا لِنَبْ عَثَ رُوحَ العَقْلِ في صَلَد مَ مَحُوْ بَقَايًا مُجُوْنِ مُسْفِر فَهُنَا دِيْنُ الإلهِ يَوْمُ الجَ مُع في أَلَقِ صَوْبَ الأَمَانُ بِحُبُّ سَاطِع وَغِنَى فَ النَّفْسُ تَقْنَعُ بِالْإِيمَانِ فِي وَرَع فَ الدِّينُ انْقَدْنَا مِن ظُلْمَ إِعَ صَفَتْ بالعقل ثُمُّ ارْتَقَى صَوْبَ الضَّيَاءِ رَنَا قَدْ حَفَّهُ الذُّكْرُ بِالإِسْرِاقِ تَوْجَهُ رَأَى سَبِيلَ الهُدَى والحُبُّ والسُّكَنَّا هذا الإِخَاءُ يُدِيدُ الحِقْدَ مِنْ غَدِنَا فِي سَالِفِ الدُّهُر حِكْنَا مِنْهُ عِرْتَنَا هيًّا إلى وَحْدَةٍ كُبْرَى نُسَامِرُهَا نَرْقَى بِهِا والعُلاَ يَدْنُوْ لِيَصْحَبَنَا الْظُرُ إِلَى الغَرب كم تَخْتَالُ رَايَتُهُ فَيَا حُمْاةَ الهُدَى هُبُ والوحدتكُم فَنَدْ ضُنُ العَدُل كَدُمَا نُدُ هِجُ الوَطَنَا

□ يسال القارئ: حسن أبو العينين مدينة شربين درجة هذه الأحاديث:

۱- أن رجالاً أكل من بستان رجل آخر بغير إذنه فضربه صاحب البستان، فشكاه إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فلامه على ذلك.

#### 🗖 والجواب بحول الملك الوهاب: هذا حديث صحيح.

أخرجه أبو داود (۲۲۲، ۲۲۲۱)، وابنُ ماجه (۲۲۹۸)، وأحمد (١٦٦/٤)، والطيالسي (١٦٩)، وابنُ أبي شيية (٦/٦، ٨٧)، وابن أبي عاصم في «الآحاد والمثاني» (١٩٥٤)، وابنُ قانع في «معجم الصحابة» (٢/١٩٠، ١٩١)، والبعهقي (٢/١٠)، وابنُ عبد البر في «الاستذكار» (١٥//١٥، و٢١٢/٢٧، ٢١٣)، والصاكمُ (١٣٣/٤)، وبحشل في «تاريخ واسط» (ص٤٨)، وأبو نعيم في «معرفة الصحابة، (١٩٢٩/٤) من طريق شعبة بن الحجاج، عن أبي بشر: جعفر بن إياس، قال: سمعت عباد بن شرحبيل الغبري قال: أصابنا عامُ مخمصَّة، فأتيت المدينة، فأتيتُ حائطًا من حيطانها، فأخذتُ سنبلاً ففركتُهُ، وأكلتُهُ وجعلتُه في كسائي، فجاء صاحبُ الحائط فضربني، وأخذ ثوبي، فأتنت النبي على فأخبرتُهُ، فقال للرجل: «ما أطعمته إذ كان حائعًا أو ساغنًا، ولا علمته إذ كان حاهلاً»، فأمره النبي على فرد إليه ثوبه، وأمر له بوسق من طعام أو نصف وسق. قال ابن كثير في «تفسيره» (٤٨٢/١): إسنادُ صحيح قوى جيد. وقال الذهبي في «الميزان» (٤٠٣/١): هذا إسناد صحيح غريب. وقال القرطبي في «تفسيره» (٢٢٦/٢): هذا حديث صحيح اتفق على رجاله البخاري ومسلم، إلاَّ ابن أبي شبيبة فإنه لمسلم وحده. كذا قال؛ وابنُ أبي شبيبة من شبوخ البخاري أيضنًّا، روى عنه حملةً وافرةً، وإن كان مسلمٌ أكثر رواية عنه منه. والله أعلم

وأخرجه النسائي (٢٤٠/٨) من طريق مبشر بن عبد الله، والطبراني في «الأوسط» (٢٥١٩)، وابن قانع في «معجم الصحابة» (١٩٠/٢)، وأبو نعيم في «المعرفة» (١٩٣٠/٤) من طريق عمر بن علي، كلاهما عن سفيان بن حسين، عن أبي بشر، عن عباد بن شراحيل، فذكر مثله،



العدد الخامس السنة الثلاثون الويه (3)

كذا قال: «شراحيل»، ورواه شعبة مثل ذلك، فقال: «شرحبيل».

قال الطبراني: لم يرو هذا الصديث عن سفيان بن حسين إلا عمر بن علي. كذا قال! وقد رأيت أنه رواه مبشر بن عبد الله عند النسائي.

ورواه أشعث بن سعيد عن أبي بشر عن عباد بن شرحبيل، فوافق شعبة. أخرجه أبن سعد في «الطبقات» (٥٤/٧، ٥٥)، وبحشل في «تاريخ واسط» (ص ٤٨) من طريق يزيد بن هارون ثنا أشعث بن سعيد. والله أعلم.

□ □ ٢- قرأت هذا الحديث ولم أفهمه: ((من أصاب من ذي الحاجة بفيه غير متخذ خُبِنة، فلا شيء عليه))، وما درجته؟

### □ الجواب: هذا حلية حسن.

أخرجه أبو داود (١٧١٠)، والنسائي (٨٥/٨)، والترمذي (١٧١٩) قالوا: ثنا قتيبةً بن سعيد، ثنا الليث بن سعد، عن أبي عجلان، عن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جدّه عبد الله بن عمرو بن العاص مرفوعًا فذكره. قال الترمذي: هذا حديثُ حسنٌ.

واخرجه احمد (۲۰۷، ۲۰۷) قال: حدثنا يعلى بن عبيد ويزيد بن هارون- فرُقهما- ثنا محمد بن إسحاق، عن عمرو بن شعيب بهذا، وذكر حديثًا فيه محلُّ الشاهد.

وأخرجه أحمد أيضًا (١٠٣/٢) قال: حدثنا عبد الله بن إدريس، ثنا محمد بن إسحاق بسنده سواء، وليس عنده محلُّ الشاهد، وسنده حسن لولا تدليسُ ابن إسحاق. وله شاهدُ من حديث ابن عمر مرفوعًا: «من دخل حائطًا، فلياكل، ولا يتخذْ خُبْنَةً». أخرجه الترمذي في «سننه» (١٢٨٧)، وفي «العلل الكبير» (٣٣٩)، وابنُ ماجه (٢٣٠١)، والبيهقي

(٥/٥٥) من طريق يحيى بن سليم الطائفي، عن عبيد الله بن عمر، عن نافع، عن ابن عمر. قال الترمذي: (حديث ابن عمر حديث غريب لا نعرقه من هذا الوجه، إلا من حديث يحيى بن سليم). وأفته يحيى بن سليم، فقد ضعفوه في روايته عن عبيد الله بن عمر، وهذا منها، ولذلك أنكره أبو زرعه الرازي كما في «علل ابن أبي حاتم» (٧٤٩٥)، ونقل البيهقي (٣٩٩٩) عن ابن معين أنه سئل عن هذا الحديث فقال: «غلط» وأنكره البخاري أيضنا كما في «علل الترمذي»، فالمعول على حديث عبد الله بن عمرو، والله أعلم.

آمًا معنى الحديث: إن من أصابته مجاعةً فله أن يأكل من التمر المعلق، بشرط ألا يحمل معه شيئًا.

والخُبْنَةُ: بضم الخاء المعجمة، وسكون الباء الموحدة، ثم نون، هي: معطفُ الإزار، وطرفُ الثوب. أي: لا يأخذ منه في ثوبه، يقال: أخبنَ الرجلُ إذا خبًا شيئًا في خُبنة ثوبه أو سراويله. والله اعلم.

□ □ ٣- سمعت بعض الخطباء يذكر حديثًا فيه جوازأن يأكل الرجل مع المرأة الأجنبية على مائدة واحدة، فهل هذا صحيح؟

الجواب: فلعل هذا الخطيب قصد حديث أم الدرداء قالت: حدثنا محمد بن المرزبان الأدمي، ثنا الحسن بن جبلة، ثنا سعد بن الصلت، عن الأعمش، عن شمر بن عطية، عن شهر بن حوشب، عن أم الدرداء، قالت: أتاني سلمان الفارسي، يسلم علي، وعليه عباءة قطوانية مرتديًا بها، فطرحت له وسادة، فلم يردها، ولف عباءته، فجلس عليها، وقال: بحسبك ما بلغك المحل، ثم حمد الله ساعة، وكبر وصلى على النبي على ثم قال: أين

صاحبك يعنى أبا الدرداء، فقلت: هو في المسجد، فانطلق إليه، ثم أقبلا جميعًا، وقد اشترى أبو الدرداء لحمًا بدرهم، فهو في يده معلقة، فقال: يا أم الدرداء، اخدرى، واطبخي، ففعلنا، ثم أتينا سلمان بالطعام، فقال أبو الدرداء: كل مع أم الدرداء، فإنى صائم، فقال سلمان: لا أكل حتى تأكل، فأفطر أبو الدرداء، وأكل معه، فلما كانت الساعة التي يقوم فيها أبو الدرداء، ذهب ليقوم أجلسه سلمان، فقال أبو الدرداء: أتنهاني عن عبادة ربي؟ قال سلمان: إن لعينك عليك حقًّا، وإن لأهلك عليك نصيبًا، فمنعه حتى إذا كان في وجه الصبح قاما، فركعا ركعات، وأوترا، ثم خرجا إلى صلاة الصبح، فذكر أمرهما النبي عَيْث، فقال: «ما لسلمان ثكلته أمه لقد أشبع من العلم».

الحديث أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٧٦٣٧) قال: حدثنا محمد بن المرزبان الأدمى، نا الحسن بن حيلة، نا سعد بن الصلت، عن الأعمش، عن شمر بن عطية، عن شهر بن حوشب، عن أم الدرداء به. قال الطبراني: (لم يرو هذا الحديث عن الأعمش، إلا سعد بن الصلت، تفرد به الحسن بن حيلة).

قلت: وهذا حديث منكر. وشيخ الطيراني وشيخه لم أعرفهما، وأعلُ الهيشميُّ في «المجمع» (٣٤٣/٩) الحديث بالثاني منهما، قال: (والحسن بن جبلة لم أعرفه). وسعد بن الصلت له مناكيرٌ عن الأعمش، وقد ثبت الحديث بسياق مقارب وليس فيه هذه الزيادة المنكرة. فأخرجه البخاري في «كتاب الصوم، (۲۰۹/٤)، وفي «أدب الصحيح» (۱۰/۸۰)، والترمذي (۲٤۱۳)، وابن خزيمة (۲۱٤٤)، وأبو بعلى (۸۹۸)، وابن حبان (۳۲۰)، والدارقطني (١٧٦/٢)، والطيراني في «الكبير» (ج۲۲/ رقم ۲۸۰)، والبيهقي (۲/۲۷۲)، وأبو نعيم في «الحلية» (١٨٨/١) عن أبي جحيفة

قال: أخي رسول الله على من سلمان وأبي الدرداء، فرأى أم الدرداء متدذلة، فقال لها: ما شانك؟ قالت: أخوك أبو الدرداء ليس له حاجةً في الدنيا، فجاء أبو الدرداء فصنع له طعامًا، فقال له: كُلُّ. فقال: فإني صائمٌ. قال: ما أنا ناكل حتى تأكل. قال: فأكل. فلما كان الليلُ ذهب أبو الدرداء بقومُ. قال: نم فنام. ثم ذهب يقومُ. فقال: نمْ. فلما كان معه آخر الليل قال سلمان: قم الآن. فصلما. فقال له سلمان: إن لربك عليك حقًّا، ولنفسك عليك حقًّا، ولأهلك عليك حقًّا، فأعط كل ذي حق حقَّه. فأتى النبي سلمان،، وأخرجه ابنُ سعد في «الطبقات» (٨٥/٤) بنحوه ببعض اختصار، وفيه قال رسولُ الله عَد : «عويمر، سلمان أعلمُ منك». وعويمر هو أبو الدرداء، ولكن إسناده منقطعً.

🗖 🗖 ويسال القارئ: خالد عيد العظيم شيانة- المرج- عن صحة هذا الحديث:

وإذا أتى أحدكم أهله، ثم أراد أن يعود فلىتوضاء؟

والجواب بحول الملك الوهاب: أنه حديث صحيح.

اخرجه مسلمُ (١٧١/١)، وأبو عوانة (١/٠/١)، واحمد (٢٨/٣)، والحمددي (۲/۲/۲)، وابنُ أبي شيية (١/١٥/١)، وابنُ خزيمة (١١٠/١)، والمصاملي في «الأمالي» (ق ١/٢)، وسلمويه في «الفوائد» (٣٠/ ق ٢/٤)، وانو نعيم في «الطب» (ج٧/ ق١/١)، والبغوي في «شيرح السنة» (٣٨/٢) من طريق أبى المتوكل عن أبي سعيد الخدري مرفوعًا.

والحمد لله رب العالمان، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد واله وصحبه.

# The same of the sa

# لا يجوز بيع ما ليس عندك!!

□ يسال سائل: أنا رجل أعمل في مجال التجارة وأبيع بالقسط وليس عندي محل، ولكن أذهب مع المشتري فأشتري له بعد الاتفاق على السعر، فهل هذا يجوز وهل إذا وكلته بشراء ما بحتاجه ثم أحاسبه فهل هذا حرام والم

□ الجواب: إذا قمت بشراء السلعة لنفسك أولاً بالنقد ثم تسلمتها فلا بأس أن تبيعها لغيرك بالأجل وبالتقسيط مع الزيادة على ثمنها الأصلى، فتكون هذه الزيادة هي الربح الذي تربحه.

ولا يجوز لك أن توكل المستري بشراء ما يريد وتعطيه الثمن؛ لأنك في هذه الحالة لا تبيع ولا تشتري، وإنما تقرض المستري قرضًا ربويًا محرمًا. والدليل على ذلك قول النبي على للحكيم بن حزام: «لا تبع ما ليس عندك».

وكان حكيم قد سأل فقال: يا رسول الله، يأتيني الرجل فيريد مني المبيع ليس عندي، أفاتباع له من السوق، فقال له النبي عند «لا تبع ما ليس عندك». رواه أبو داود والنسائي.

فدل ذلك على أنه لا يحل بيع الشيء قبل أن يملكه.

والدليل على تسلمك المبيع وحيازته قبل أن تبيعه ما رواه أبو داود وأحمد وابن حبان عن أبن عمر رضي الله عنهما قال: «ابتعت زيتًا في السوق، فلما استوجبته- أي وجب البيع- لقيني رجل فأعطاني به ربحًا حسنًا- أي طلب شراءه وأعطاني ربحًا- فأردت أن أضرب على يد الرجل- أي أعقد له الصفقة- فأخذ رجل من خلفي بذراعي، فالتفتُ فإذا زيدُ بن ثابت، فقال: لا تبعه حيث ابتعته حتى تحوزه إلى رحلك، فإن رسول الله على نهى أن تُباع السلع حيث تبتاع، حتى يحوزها التجار إلى رحالهم».

فدل الحديث على أنه لا يصح من المشتري أن يبيع ما اشتراه حتى يقبضه ويحوزه إلى المكانِ الخاص به ثم يبيعه.

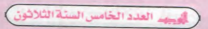
# صلاتك صحيحة، ولا شيء عليك 11

□ □ وتسال سائلة:

١- كنت أحتلم وأضع ملابسي التي احتلمت بها مع ملابس الأسرة، ثم تغسل في الغسالة، فهل يجوز لي الصلاة بعد ذلك في هذه الثياب، أفيدونا جزاكم الله خيرًا؟

الجواب: صلاتك صحيحة، ولا شيء عليك، وإزالة المني من الثوب بحكه إن كان يابسًا، وغسله بالماء، والغسالة تغسل الثياب بالماء أكثر من غسلة واحدة، ولا شك أن الثياب تطهر بزوال النجاسة بالماء. والمني طاهر وليس بنجس عند الجمهور. والله





# STONE TO THE STONE OF THE STONE

# يستحب لك أن تصلي بالنهار عدد ما فاتك من ركعات قيام الليل

□ ويسأل سائل: فاتني وتر اليوم مع قيام الليل، فماذا عن قضائه في اليوم التالي وهل يقضي الوتر ركعة أم ركعتين؟

□ الجواب: إذا فاتك الوتر بالليل وكنت من المواظبين على قيام الليل، فيستحب لك أن تصلي بالنهار عدد ما فاتك من ركعات قيام الليل، بشرط وأن تكون الصلاة شفعًا لا وترًا؛ لقول النبي عليه من نام عن الوتر أو نسيه فليصل إذا أصبح أو ذكر». رواه الخمسة، إلا النسائي.

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: كان النبي

الله إذا فاتته الصلاة من الليل من وجع أو غيره صلى من النهار ثنتي عشرة ركعة. «أخرجه مسلم».

وعن عمر قال: قال رسول الله على: «من نام عن حزبه من الليل أو عن شيء منه فقرأه ما بين صلاة الفجر وصلاة الظهر، كُتب له كأنما قرأه من الليل». الترمذي، والنسائي، وابن ماجه، وصححه الالباني.

## 

□ ويسال سائل:

رجل عنده بنت واربعة أبناء

ذكور، تژوجت هذه البنت، وتُوفي
عنها زوجها وتركها حامل،
وأنجبت بنتًا، وترك لها ثروة ثم
تزوجت بشقيق زوجها المتوفي
وأنجبت بنتًا وطلقها ومات أيضًا،
ثم توفييت هذه المراة في
شهرمادس عام ١٩٧٦، ثم مات
والدها في آخر شهر سبتمر عام
وانصف، ووالدتها تعيش إلى
ونصف، ووالدتها تعيش إلى
يومنا هذا، والبنتان تطالبان
بميراث أمهما كاملاً، فكيف تُوزع

□ والجواب: هاتان البنتان ليس لهما نصيب شرعي في الميراث في تركة الجد؛ لأنهما من ذوي الأرحام، ولكنهما تستحقان وصية واجبة طبقًا لقانون الوصية، نصيب أمهما لو كانت حية في حدود الثلث، أي بشرط ألا يزيد هذا النصيب عن الثلث. والله أعلم.

# است حرافي

□ □ س: عن قول العاصي عند الإنكار عليه: «أنا حُر في تصرفاتي»

□ الجواب: هذا خطأ، نقول: لست حرًا في معصية الله، بل إنك إذا عصيت ربك فقد خرجت من الرق الذي تدعيه في عبودية الله إلى رق الشيطان والهوى.

## لا بأس أن يباشر الرجل امرأته وهي حائض ! !

□ □ ويسال سائل:

أثناء المباشرة مع الائتزار في أيام الحيض، ما حكم خروج المني وعدم نزوله في منزله

□ الجواب: لا بأس أن يباشر الرجل أمراته وهي حائض، بحيث يجتنب الجماع في الفرج؛ لما ثبت عن النبي ﷺ أنه قال: «أصنعوا كل شيء إلا النكاح». رواه مسلم.

ولحديث عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله ﷺ يامرني فاتُزر، فيباشرني وأنا حائض . متفق عليه. وهذا الحديث يُقسر لنا قول الله تعالى: ﴿ فَاعْتَزِلُواْ النَّسَاءَ فِي الْمَحِيضَ وَلاَ تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرُنَّ ﴾.

ومعلوم أن الرجل قد يُمني أو يُمزي أثناء المباشرة، فإن فعل فلا شيء عليه، ونزول المني في غير المحل جائز في مثل هذه الحالة ، والله أعلم .

# أجاب عليها ع

# تؤخذ الزكاة من أصل الثمر 11

□ س: عندنا في مصر نظام المزارعة بصورته المعروفة، وهو أن يدفع رجل إلى رجل الأرض على أن يزرعها بالنصف أو الربع أو الثلث، فكيف تحسب الزكاة في هذه الحالة، والبذر والمؤنة كلها من العامل والمالك لا يدفع إلا الأرض فقط،

□ الجواب الصحيح حواز المزارعة والمساقاة وإن كان البدر والغراس من العامل، وأنه لا يشترط أن يكون البدر والغراس من رب الأرض، وهذا بعض ما ثبت عن النبي الله من معاملة أهل خيبر، فإن الرسول الله لم يدفع إليهم بذرًا ولا غراسًا.

واما الزكاة فتأخذ من الأصل؛ أي من الثمر، وعلى هذا فيكون نصاب كل من العامل ورب الأرض مأخوذا بالقسط، فإذا قدرنا مثلا الثمرة التي يشترك فيها العامل ورب الأرض الف وسق وأخرجنا منهما نصف العشر أو العشر كاملاً حسب ما جاءت به السنة فإنه يكون على الجميع كل واحد منها بقسط ملكه ولا إشكال في هذا.

# إن قصد التبرك بهذه العبارات فهو نوع من الشرك الا

| الشرع في هذه العبارات: | 🗆 س: ما حکم ا    |   |
|------------------------|------------------|---|
| الشعب، بأسم العروبة "  | سم الوطن، باسم ا | ٢ |

□ □ الجواب: هذه العبارات إذا كان الإنسان يقصد بذلك أنه يعبر عن العرب، أو يعبر عن أهل البلد، فهذا لا بأس به(١)، وإن قصد التبرك والاستعانة فهو نوع من الشرك، وقد يكون شركًا أكبر بحسب ما يقوم في قلب صاحبه من التعظيم مما استعان به.

# الأولى للمرأة أن تستركفيها وقدميها في الصلاة 11

□ ₪ مل يجوز للمرأة أن تصلي كاشفة القدمين؟
□ العبواب: الأولى للمرأة أن تصلي كاشفة القدمين؟
وقدميها في الصلاة، والمشهور من مذهب الحنابلة
رحمهم الله أنه يجب؛ لأنهما من العورة، وذهب بعض
أهل العلم إلى أن الكفين والقدمين ليسا من العورة،
ولكن الأحوط أن تسترهما المرأة في حال الصلاة، وأما
الوجه فإنه ليس بعورة في الصلاة، لكنه عورة في
النظر، فلا يجوز للمرأة أن تكشف وجهها لأحد من
الرجال إلا زوجها ومن كان من محارمها.

# النف ساءليسلها وقت محدد ١٤

□ س: هل تجلس المرأة النفساء أربعين يومًا لا تصلي ولا تصوم، أم أن العبرة بانقطاع الدم عنها، فمتى انقطع تطهرت وصلت وما هي أقل مدة للطهر والمنافقة المنافقة ا

الجواب: النفساء ليس لها وقت محدد، بل متى كان الدم موجودًا جلست لم تُصلُ ولم تصم ولا يجامعها وجها، وإذا رأت الطهر ولو قبل الأربعين ولو لم تجلس إلا عشرة أيام أو خمسة ايام فإنها تصلي وتصوم ويجامعها، وإذا رأت الطهر ولو قبل الأربعين ولو لم تجلس إلا عشرة أيام أو خمسة ايام فإنها تصلي وتصوم ويجامعها روجها، ولا حرج في ذلك، والمهم أن النفاس أمر محسوس تتعلق الأحكام بوجوده أو عدمه، فمتى كان موجودًا ثبتت أحكامه، ومتى تطهرت منه تخلت من أحكامه، لكن لو زاد على الستين يومًا فإنها تكون مستحاضة تجلس ما وافق عادة حيضها فقط ثم تغتسل وتصلي.

... كان شيخنا (الهراس) رحمه الله تعالى يكره استعمال هذه العبارات ، فالأولى استخدام الفاظ آخرى لا تحمل هذا المحظور مثل قولهم (اصالة عن نفسي ونيابة عن .... ).

أوجهم العدد الخامس السنة الثلاثون

# كلمة « فكراسلامي » من الألف التي

# 

□ الجواب: كلمة «فكر إسلامي» من الألفاظ التي يُحذَر عنها؛ إذ مقتضاها أننا جعلنا الإسلام عبارة عن أفكار قابلة للأخذ وهذا خطر عظيم أدخله علينا أعداء الإسلام ميث لا نشعر.

أما «مفكر إسلامي»، فلا أعلم فيه بأسبًا؛ لأنه وصف للرجل المسلم، والرجل المسلم بكون مفكرًا.

# عذاب القبر المستمريكون للمنافقين والكافرين ! !

□ □ w: هل عذاب القبر يشمل المؤمن العاصبي أم أنه خاص ً بالكفار؟

□ الجواب عذاب القبر المستمر يكون للمنافق والكافر، وأما المؤمن العاصي فإنه قد يعذب في قبره؛ لأنه ثبت في الصحيحين من حديث ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي على من مديث من فقال: «إنهما ليُعَذّبان، وما يعذبان في كبير، أما أحدهما فكان لا يستثّر من البول، وأما الآخر فكان يَمْشي بالنميمة»، وهذا معروف أنهما كانا مسلمين.

## «أوجد الله» و. خلق الله، ليس بينهما فرق 21

□ □ س: يقول بعض الناس: أوجد الله كذا. فما مدى صحتها، وما الفرق بينها وبين: خلق الله كذا، أو: صَوَّر الله كذا؟

□ الجواب: أوجد الله وخلق ليس بينهما فرق، فلو قال: أوجد الله كذا، وأما صورً أوجد الله كذا، وأما صورً فتختلف لأن التصوير عائد إلى الكنفية لا إلى الابحاد.

# لايجوزأن يبدل ذهبارديئا بذهب طيب !!

□ □ س: اليوم؛ المتبع عند الصائغ أنه يأخذ الذهب المستعمل مثلاً بسعر الجرام ثلاثين ريالاً، ويبيع الذهب الجديد بسعر الجرام أربعين ريالاً، فما حكم هذا؟

□ الجواب: لا يجوز أن يبدل ذهبًا رديثًا بذهب طيب وتعطى الفرق، هذا محرم ولا يجوز، ويدل لذلك ما ثبت في الصحيحين وغيرهما في قصة بلال رضي الله عنه: جاء إلى النبي ﷺ بتمر جيد، فقال له أكل تمر خيبر هكذا. قال: لا، ولكننا نبتاع الصاع من هذا بالصاعين، والصاعين بالثلاثة، فقال رسول الله ﷺ: «أوّه، لا تفعل، عبن الرباء، عبن الرباء.

# حكم لبس المرأة للبنطلون

الحمد لله رب العالمين، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.. وبعد:

فقد انتشرت بين النساء انواعٌ من الألبسة المحرمة (لانها قصيرة أو ضيقة أو شفافة أو شبه عارية)، وهن يلبسنها إما للجهل بحكم لبسها أو تساهلاً أو تقليدًا أو طلبًا للشهرة وإرضاء الناس، ولو كان في ذلك معصية للخالق سبحانه وتعالى، ومن تلك الألبسة (البنطلون)، حيث تحتج من تلبسه أنها عند محارمها أو بين النساء وتفتي جهلاً بجوازه أمام هؤلاء، فإلى من تريد الحق في حكم هذا اللباس نذكسر هذه الفتاوى:

□ □ س: هل يجوز للمراة أن ترتدي بنطلونًا كالرجال؛

□ أجابت اللجنة الدائمة للإفتاء برئاسة
 سماحة الشيخ عبد العزيزبن بازرحمه الله بما
 بلن

ليس للمرأة أن تلبس الثياب الضيقة لما في ذلك من تحديد جسمها، وذلك مثار الفتئة، والخالب في البنطلون أنه ضيق يحدد أجزاء البدن التي يُحيط بها ويسترها، كما أنه قد يكون في لبس المرأة للبنطلون تشبه من النساء بالرجال، وقد لعن النبي عليه المتشبهات من النساء بالرجال.

□ □ w: ظهرت موضة لدى النساء بعد ظهورها في الغرب وهي لبس البناطيل الضيقة، وقد وجدت منهن القبول والترحيب، فما حكم ذلك؟

□ أجاب فضيلة الشيخ صالح الفوزان عضو هيئة كبار العلماء وعضو اللجنة الدائمة للإفتاء بما يلي:

لا يجوز للمراة أن تلبس ما فيه تشبه بالرجال أو تشبه بالكافرات، وكذلك لا يجوز لها أن تلبس اللباس الضيق الذي يبين تقاطيع بدنها ويسبب الافتتان بها، والبناطيل فيها كل هذه المحانير، فلا يجوز لبسها.

□ □ w: ما حكم لبس البنطلون الذي انتشر بين أوساط النساء مؤخرًا?

□ أجاب فضيلة الشيخ محمد صالح العثيمين رحمه الله بقوله:

الحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

قيل الإجابة على هذا السؤال أوجه نصيحة إلى الرجال المؤمنين أن يكونوا رعاة لمن تحت أبديهم من الأهل من بنين وبنات وزوجات وأخوات وغيرهن، وأن يتقوا الله تعالى في هذه الرعية، والا يدعوا الحبل على الغارب للنساء اللاتي قال في حقهن النبي عَيْ: «ما رأيت من ناقصات عقل ودين أذهب للب الرجل الحازم من إحداكن، وأرى ألا ينساق المسلمون وراء هذه الموضة من انواع الالبسة التي تُرد البنا من هنا وهناك، وكثير منها لا بتلاءم مع الزي الإسلامي الذي يكون فيه الستر الكامل للمراة، مثل الألبسة القصيرة أو الضيقة جدًا أو الخفيفة، ومن ذلك البنطلون، فإنه يصف حجم المرأة، وكذلك بطنها وخصرها وثدييها وغير ذلك، فلابسته تدخل تحت الحديث الصحيح: اصنفان من أهل النار لم أرهما بعد؛ قوم معهم سياط كأذنات النقر بضربون بها الناس، ونساء كاسبات عاريات مميلات مائلات رءوسهن كأسنمة العذت المائلة لا يدخلن الجنة ولا يجدن ريحها وإن ريحها ليوجد من مسيرة كذا وكذا. فنصيحتي لنساء المؤمنين ولرجالهن أن يتقوا الله عز وجلّ وأن يحرصوا على الزي الإسلامي الساتر والا بضيعوا أمو الهم في اقتناء مثل هذه الألبسة. والله الموفق.

□ س يا فضيلة الشيخ، حجتهم بهذا أن المنطال فضفاض وواسع بحيث يكون ساتراً؟

□ فأجاب فضياته بقوله: حتى وإن كان واسعًا فضفاضًا؛ لأن تميز رجّل عن رجّل يكون به شيء من عدم الستر، ثم إنه يخشى أنّ يكون ذلك أيضًا من تشبه النساء بالرجال؛ لأن البنطال من البسة الرجال. ا- اتحاد السبب والحكم:

ومن أمثلة ذلك: الصيام في كفارة اليمين جاء مطلقًا في قوله سبحانه: (فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ ثَلَاثَةَ أَنَّام ذَلكَ كَفَارَةَ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ) (المائدة: ٨٩). وفي قراءة ابن مسعود غير المتواترة جاء الصيام متتابعًا: ((فصيام ثلاثة أيام متتابعات))، فمن العلماء كابي حنيفة رحمه الله من حمل المطلق على المقيد؛ لأن السبب واحد والحكم واحد، فقال بضرورة التتابع في جميع كفارة اليمين، وخالف من رأى أن القراءة الأحادية ليست حجة، فلا ينبغي أن يحمل المطلق على المقيد، فقال بعدم التتابع، مع أستحباب التتابع

ومن أمثلة ذلك ما حاء في قوله سيحانه: (والسَّارق و السَّارِقَةُ فَاقْطَعُواْ أَنْدَنَهُمَا حَزَاءً بِمَا كَسَبَا نَكَالاً مِّنَ الله وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ) (المائدة: ٣٨)، فاليد في تلك الآية الكريمة حاءت مطلقة، وفي آية الوضوء جاءت مقيدة بقوله سيحانه: (وأندبكم إلى

الْمُرَافِق)، وهنا لا يحمل المطلق على المقيد لاختلاف السيب والحكم، فينظل المطلق على إطلاقيه والمقيد على تقييده.

٣- اتحاد الس واختلاف الحكم:

ومن ذلك الأبدي في الوضوء والتيمم، فلقد جاءت اليد مقيدة في آية الوضوء ومطلقة في آية التيمم يقوله سيحانه: (فتتمموا صعيدا طييا فامسحوا بؤجوهكم وَأَنْدِيكُم مِّنْهُ...) (المائدة: ٦). فقال الشافعي رحمه الله:

يُحمل المطلق في أية التيمم على المقيد في آية الوضوء، فيرى مسح اليد إلى المرفقين في التيمم، وغيره يرى

عدم حمل المطلق على المقدد لاختلاف الحكم مع اتحاد السي

ولهذه الحالة صورتان:

الولى: أن يكون المقيد واحدًا؛ كعتق الرقبة في الكفارة، فلقد ورد اشتراط الإيمان في الرقبة في كَفَارِةَ القَتَلِ الخَطَأَ فِي قُولِهِ سَبِحَانَهُ: (وَمَا كَانَّ لمُؤْمِن أَن يَقْتَلَ مُؤْمِنًا إِلاَّ خَطِئًا وَمَن قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطِّنًا فَتَحْرِيرُ رَقْبَةً مُؤْمِنَةً) (النساء: ٩٢).

وجاءت الرقبة مطلقة دون قيد في كفارة الظهار واليمين، يقول سيحانه: (والذَّينَ نُظَاهِرُونَ من

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده... وبعد: فإن من أعظم العلوم الشرعية وأجلها

قدرًا وأكثرها فائدة؛ علم علوم القرآن، وعلوم القرآن هو العلم الذي يتناول الأبحاث المتعلقة بالقرآن من حيث معرفة اسباب النزول والعام والخاص والمطلق والمقيد والمكي والمدنى والمحكم والمتشابه والمنطوق،

> والناسخ والمنسوخ، إلى غير ذلك مما له صلة

> > بالقرآن الكريم.

ونظرا لاهميه تلك الموصوعات في فهم كتاب الله سيحانه، فإن الوقوف عليها من الأهمسة بمكان، ونبدأ أولا في بيان المطلق

بعرف العلماء المطلق بانه: ما دل على الحقيقة بلا قيد، والمقيد هو ما دل على الحقيقة بقيد، ومن

أمثلة المطلق قوله سيحانه: (والذين يُظَاهِرُونَ مِن نَسْلَتِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبْلِ أَن يُتَمَاسُّا) (المجادلة: ٢)، فالرقبة فَي هذه الآية الكريمة جاءت مطلقة دون قيد، فشملت الرقبة المؤمنة وغير المؤمنة، ومن أمثلة المقيد قوله سبحانه: (أأيا أيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِذَا قَمْتُمْ إِلَى الصِّلاة فَاغُسُلُوا وُحُوهِكُمْ وَأَنْدِيكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ...) (المائدة: ٦)، فاليد في الآية الكريمة جاءت مقيدة بقوله سيحانه: (إلى المَرَافِق).

وهكذا، فبنعض الأحكام الشبرعية يأتي مطلقًا دون قيد، وبعضها يأتي مقيدًا بصفة أو يشرط، وحمل المطلق على المقيد له حالات نبينها فيما يلى:

العدد الخامس السنة الثالثون أميم

بقلم الشيخ:

أسامة سليمان

نَّسَائِهِمْ ثُمُ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَــَّحُ رِيرُ رَقَبَةٍ مِّن قَـبُلِ أَن يَتَمَاسًا...)، ويقول سبحانه: (لا يُؤاخِدُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغُو فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَا عَقْدتُمُ الأَيْمَانِ فَكَفَّارِتُهُ إِطِّعَامُ عَشْرَةٍ مَسَاكِينِ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُ وَنَ أَهْلِيكُمْ أَوْ كِسُوتُهُمْ أَوْ تَحُرِيرُ رَقَبَةٍ) (المَائِدة:

ونظرًا لاتحاد الحكم مع اختلاف السبب قال البعض بحمل المطلق على المقيد، فاشترطوا إيمان الرقبة في كفارة الظهار واليمين، ومنهم المالكية والشافعية.

ومنهم المائية واستديد مختلفا:
الثانية: أن يكون التقييد مختلفا:
جاء مقيدا بالتتابع، وكذلك في
الظهار، يقول سبحائه: (فَمَن لَمُ
يَجِدُ فَصِيامُ شَهْرَيْن مُتَتَابِعَيْنِ
تَوْبَهُ مَن اللَّه وكان اللَّهُ عليهما
حكيها) (النساء: ٩٢)، ويقول
سبحانه: (فَمَن لَمْ يَجِدُ فَصِيامُ
شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنَ مِن قَبْلِ أَن
سَمْرِيْنِ مُتَتَابِعَيْنَ مِن قَبْلِ أَن

وجاء القيد بالتفريق في صوم المتمتع بالحج، يقول سبحانه: (فَمَن لُمْ يجدْ فَصِيامُ ثَلاثَةَ أَيَّام في الْحَجُّ وَسَبِّعَة إِذَا رَجَعُثُمْ تِلْكَ عَشْرَةٌ كَامِلَةٌ) (البقرة: ١٩٦).

بيد أن الصوم جاء مطلقا في قضاء رمضان وكفارة اليمين، يقول سبحانه: (فَمَن كَان منكُمْأَا مُريضًا أَوْ عَلَى سَفَر فَعِدَّةٌ مَّنُ أَيَّام أُخْرَ) (البقرة: ١٨٤). فالآية لم تشترط التتابع في قضاء الصيام، ولا يحمل المطلق فيها على المقيد في آية القتل الخطا؛ لاختلاف المقيد في الآيتين.

وختامًا أخي القارئ العزيز، فإن حمل المطلق على المقيد من إعجاز القرآن اللغوي، فاختلاف اللفظ مرة وتقييده أخرى من حسن البيان وجودة العبارة وإتقان الكلم وفصاحته.

والله من وراء القصد.

على عياده؛ لأنه يعلم سيحانه أن الناس يموتون ويتركون الأموال بانواعها، فإذا تركها لهم دون تقسيم وتوزيع لحدث تشاجر وتخاصم كبير، فهو يعلم سبحانه كل ذلك، لذلك حسم القضيية وفصل قيها، فهو المشرع- سيحانه- لأنه أرحم بخلقه وعباده من الأم بولدها، كما قال ابن كثير رحمه الله في تفسيره: (وقد استنبط بعض الأذكياء من قوله تعالى: (يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلَادِكُمُ لِلذِّكِسِ مِصْثَلُ حَظَّ الأنشَيْن) (النساء: ١١)، أنه تعالى أرحم بخلقه من الوالدة بولدها، حيث أوصى الوالدين بأولادهم، فعلم أنه أرحم بهم منهم، كما جاء في الحديث الصحيح). اهـ.

ومع ذلك آخي الحبيب نجد بعض الناس يحرمون بعض أولادهم أو بعض من يرث؛ يحرمونه من ميراثه وحقه الشرعي، ولو بالقوة، دون وجه حق، والعجيب في ذلك أن ميراث ولم نسمع من قبل أن المرأة ليس لها ميراث!! ولم يعلم هذا أن منعها ميراثها حرام، وأن من يفعل ذلك أيمه شديد وعذابه اليم عند الله يوم القيامة؛ لذلك قال تعالى: وو القيامة؛ لذلك قال تعالى: (وتَأَكُّونَ التَّرَاتُ أَكُلاً لُمًا) (الفجر: المراث.)

فحرمان الوارث من ميراثه الشرعي حكمه حرام، بل هو من الكبائر، كما قال الإمام القرطبي في تفسيره، وذلك لأنه:

ولك أيا المستهم الله المستهم المستهم

وفي ((الصحيحين)) من حديث أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ((اجتنبوا السبع الموبقات)). قيل: يا رسول الله، وما هن قال: ((الشيرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل ماليتيم، والتولي يوم الزحف، وقذف المحصنات الغافلات المؤمنات)).

وقال السدى: (يبعث أكل مال اليتيم يوم القيامة ولهب النار يضرج من فيه ومن مسامعه وأثقه وعينيه، يعرفه كل من رأه يأكل مال البتيم). سبب نزول هذه الأية: (إنّ الدّين يَأْكُلُونَ أَمْوَالُ الْيَتَامَى ظُلُمًا ...) قال الإمام القرطبي: روي أنها نزلت في رحل من غطفان بقال له: مرثد بن زيد ولى مال ابن أخيه وهو يتيم صغير فأكله، فأنزل الله تعالى فيه هذه الأنة. قاله مقاتل بن حيان. ولهذا قال الحمهور: إن المراد الأوصياء الذين يأكلون ما لم يبح لهم من مال اليتيم. وقال ابن زيد: نزلت في الكفار الذين كانوا لا يورثون النساء ولا الصنغار. اهـ. (التفسير: ٥/٣٥).

رُ' سُنَّ مِنْ الْحَكْمِ، فُقَالَ: فَدِلَ الْكَتَّابِ والسنة على أن أكل مال اليتيم من الكيائر.

ثانيًا: فيه عدم التزام وصية الله تعالى في كتابه:

قال تعالى: (يُوصِيكُمُ اللَّهُ فَي اَوْلادِكُمُ اللَّهُ فَي اَوْلادِكُمُ اللَّهُ فَي اَوْلادِكُمُ اللَّهُ فَي كُنُ نِسَاء قَوْقُ الْأَنْتَيْنِ فَلَهُنَّ ثَلْقَا مَا تَرَكَ وَإِن كَانَ وَاحَدَهُ فَلَهَا النَّصْفُ مَا النَّصْفُ اللَّهُ وَلاَ وَإِن كَانَ لَهُ وَلَدُ فَلَهَا النَّصْفُ مَمَا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدُ فَإِنْ لِمُّ يَكُنَ لَهُ وَلَدُ فَإِنْ لِمُّ يَكُن لَهُ وَلَدُ فَإِنْ لِمُ يَكُن كَانَ لَهُ وَلَا فَإِنْ لِمُ يَكُن لَكُمْ وَصِيعَةً مَنْ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ عَلَى عَلِيمًا حَكِيمًا.) (ولكُمْ نِصَعُفُ مَا تَرَكَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلِيمًا حَكِيمًا.) (ولكُمْ نِصَعُفُ مَا تَرَكَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلِّمُ اللَّهُ عَلَى الْعَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُلْعَلِمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ ع

# راث...احذروالا

## کتبه خالد عثمان محمد

أَزْوَاجِكُمْ إِن لُمْ يَكُن لُهُنَّ وَلَدُ فَإِن كَانَ لَهُنَّ وَلَدُ فَلَكُمُ الرَّبُعُ مِمَّا تَرَكَّنَ مِن بَغْدُ وَصِيلَةً يُوصِينَ بِهَا أَوْ دَيْنِ وَلَهُنَّ الرُّبُعُ مِمًّا تَرَكُّتُمُّ إِنْ لَمْ بِكُنّ لُّكُمْ وَلَدٌ فَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدٌ فَلَهُنَّ الثَّمُنَّ مِمًّا تَرَكْتُم مِن بَعْدِ وَصِيئَةٍ تُوصُّونَ بها أوْ دَيْن وإن كَانَ رَجُلُ يُورِدُ كَلَالَةَ أَو امْرَأَةً وَلَهُ أَخُ أَوْ أُخْتُ فَلَكُلَّ واحد منهما السندس فإن كانوا أكثر مِن ذَلِكَ فَهُمْ شُركَاء فِي الثَّلَثِ مِن بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِنَى بِهَا أَوْ دَيْنِ غَيْرَ مُضَارٌّ وَصِيُّهُ مَنْ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَلِيمٌ. تِلْكُ حُدُودُ اللَّهِ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهُ وَرَسُولُهُ يُدُخِلُهُ جَنَاتِ تَجْــرِي مِن تُحْتِهَا الْأَنْهَارُ ضَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ الْفَــوْزُ الْعَظِيمُ. وَمَن يَعْصِ اللَّهُ ورسلوله ويتعد حدوده يدخله نارا خالدًا فيها ولهُ عَدَاتُ مُهِنُ) (النساء: ١١- ١٤).

فالله عز وجل أوصى وصية وهي توزيع الميراث سن الوارثين سما شرعه في كتابه وسنة نبيه 😅 ، ولكن نجد من يخالف هذا التقسيم فيقسم في حياته مثلاً، أو نجد من يحرم البنت أو يحرم الصغير أو ولد الحمل، إلى غير ذلك، على الرغم أن سبب نزول أيات المواريث التي في سورة النساء كما يقول جابر بن عبد الله: (جاءت امرأة سعد بن الربيع، فقالت: يا رسول الله، هاتان ابنتا سعد بن الربيع، قتل أبوهما معك يوم أحد شهيدًا، وإن عمهما أخذ مالهما، فلم يدع لهما مالاً، فقال: ((يقضى الله في ذلك)). فنزلت أية المواريث، فأرسل رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى عمهما، فقال: ((اعط ابنتي سعد الثلثين، وأمهما الثمن، وما بقى فهو لك)). (حسن. رواه الإمام أحمد، وحسنه محقق المسند).

وقالُ ابن كثير في هذه الآية: (اي يأمركم بالعدل فيهم، فإن أهل الجاهلية كانوا يجعلون جميع

الميراث للذكور دون الإناث، فأمر الله تعالى بالنسوية بينهم في أصل الميراث، وفاوت بين الصنفين، فجعل للذكر مثل حظ الأنتيين، وذلك لاحتياج الرجل إلى مؤنة النفقة والكلفة ومعاناة التجارة والتكسب وتحمل المشاق، فناسب أن يعطى ضعفي ما تاخذه الأنثى). اهـ.

ثالثًا: لأنه تعدي على حدود الله وحكمه:

قال تعالى: (تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلُهُ جَنَّاتِ تَجْرَي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهِ عَلَى الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهِ هَا وَذَلِكَ الْفُورُ الْعَظِيمُ. وَمَن يَعْصِ اللَّهُ وَرِسُولُهُ وَيَتَعَدُ حُدُودَهُ يُعْصِ اللَّهُ وَرِسُولُهُ وَيَتَعَدُ حُدُودَهُ يُدْخِلُهُ نَارًا خَالِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابُ مُهُنَّ (النساء: ١٣، ١٤).

فهذه الأيات ختام لأيات المواريث؛ لذلك قال ابن كثير في تفسيره: (أي هذه الفرائض والمقادير التي جعلها الله للورثة بحسب قربهم من المت واحتياجهم إليه وفقدهم له عند عدمه هي حدود الله، فلا تعتدوها ولا تجاوزوها، ولهذا قال: (وَمَن يُطع اللهَ ورسُولهُ) أي فيها، فلم يزد بعض الورثة ولم ينقص بعضها بحيلة ووسيلة، بل تركهم على حكم اللهِ وفريضته وقسمته، (يُدْخِلْهُ جَنَات تَجْرى من تَحْتها الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ الْفُوْزُ الْعَظِيمُ ومن يَعْص اللَّهُ ورسُولَهُ وَيَتَعَدُّ حُدُودَهُ يُدْخُلُهُ نَارًا خَالِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُّهِينَ)، أي لكونه غيّر ما حكم الله به وضاد الله في حكمه، وهذا إنما يصدر عن عدم الرضا بما قسم الله وحكم به، ولهذا بحازيه بالإهانة في العذاب الأليم المقيم).

روى الإمام أحمد من حديث أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((إن الرجل ليعمل بعمل أهل الخير سبعين سنة، فإذا أوصى وحاف في وصيته فيختم له

بشر عمله فيدخل النار، وإن الرجل ليعمل بعمل اهل الشر سبعين سنة فيعدل في وصيته فيختم له بخير فيدخل الجنة)). قال: ثم يقول أبو هريرة: اقرأوا إن شئتم: (تلك حُدُودُ جنات تَجْري من تَحْتِهَا الأَنْهَارُ جَنَّات تَجْري من تَحْتِهَا الأَنْهَارُ حَدُودُ وَمَن يَعْم اللَّه وَرَسُولَهُ فِرَدُ الْعَظِيمُ. حَنَّات يَعْم اللَّه وَرَسُولَهُ وَيَتَعَد مُودُ وَمَن يَعْم اللَّه وَرَسُولَهُ وَيَتَعَد مُودُ وَمَن يَعْم اللَّه وَرَسُولَهُ وَيَتَعَد مُا وَذَلِكَ النَّوْوُرُ الْعَظيمُ. حُدُودهُ فِدُخَلُهُ نَارًا خَالِدًا فِيها وَلَهُ عَدْرابُ مُهِينٌ). والحديث صححه عَذَابُ مُهينٌ). والحديث صححه الشيخ آحمد شاكر في ((المسند)).

رابعًا: لأنه أكل أمسوال الناس بالباطل: قال تعالى: (وَلاَ تَأْكُلُواْ أَمْوَالَكُم

قال تعالى: (ولا تأكلواً أمْ والكُم بَيْنَكُم بِالْبَاطِلِ) (البقرة: ١٨٨)، وقال تعالى: (وَاتُواْ الْيَتَامَى أَمُوالهُمْ وَلاَ تَتَبَدُلُواْ الْخبِيثَ بِالطَّيْبِ وَلاَ تَأْكُلُواْ أَمْوَالَهُمْ إِلَى أَمُوالِكُمْ إِنَّهُ كَانَ حُوبًا كَبِيرًا) (النساء: ٢).

قال سعيد بن المسيب والزهري: ولا تعط مهزولاً ولا تأخذ سمينًا.

وقال السدي: كان أحدهم يأخذ الشاة السمينة من غنم اليتيم ويجعل مكانها الشاة المهزولة ويقول: شاة بشاة ويأخذ الدرهم الجيد ويطرح مكانه الزائف ويقول: درهم بدرهم.

وقوله: (ولا تَأْكُلُواْ أَمْسُوالَهُمْ إِلَى اَمُوالِهُمْ إِلَى اَمُوالِكُمْ). قال مجاهد وغير واحد: (أي لا تخلطوها فتأكلوها جميعًا). وقوله: (إنَّهُ كَانَ حُوبًا كَبِيرًا). قال ابن عباس: (أي إثمًا عظيمًا). اهد. لذلك احذر أخي الحبيب اكل أموال الناس البيتامي ظلمًا وأكل أموال الناس بالباطل من ميراث أو غيره، عافاني بالباطل من ميراث أو غيره، عافاني الله وإياك، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى أله وصحبه، والله وحده من وراء القصد.





بقلم الشيخ: على حشيش

الحلقة الحادية عشر

□□ نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة الخطباء والوعاظ والقصاص:

عن عبد الله بن مسعود، قال: نَعَى إلينا رسولُ الله ﷺ - بابي هو - نَفْسَه قبل موته بشهر، فلمَّا دنا الفراق جمعنا إليه في بيت أمنا عائشية، ثم نظر إلينا، ودمعت عيناه، وتشيد، فقال: «مرحبًا بكم، حساكم الله، رحمكم الله، أو اكم الله، نصركم الله، رفعكم الله، نفعكم الله، هداكم الله، رزقكم

الله، وفقكم الله، سلمكم الله، قُطكم الله، أوصيكم بتقوى الله، وأوصى الله بكم، وأستخلفه عليكم، إني لكم منه نذير مبين، لا تعلوا على الله في عباده وبلاده، فإن الله قال لي ولكم: ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الآخِرَةُ نَحْعَلُهَا لِلَّذِينَ لاَ يُرِيدُونَ عُلُواً فِي الأَرْضِ ولاَ فَسَادًا وَالْعَاقِيَةُ لِلْمُتُّقِينَ ﴾، وقال: ﴿ أَلَيْسَ فِي جَ هَنُّمَ مَثُّوى لَلْكَافِرِينَ ﴾، ثم قال: «قد دنا الأجل، والمنقلب إلى الله، وإلى سدرة المنتهى، وإلى جنة الماوى، والى الرفيق الأعلى، والكاس الأوفى، والحظ والعيش المهني». قلنا: فمن يغسلك يا رسول الله؟ قال: «رجال من بيتي الأدنى فالأدنى». قلنا: وكيف نكفنك؟ قال: ﴿في ثيابي هذه إن شئتم، أو في حُلَّةٍ يمانية، أو في بياض مُضَرِّ». قلنا: فمن يصلي عليك منا؟ فبكينا وبكي، ثم قال: «مهلاً، غفر الله لكم، وجزاكم عن نبيكم خيرًا، إذا غسلته وني وكفنتموني، فضعوني على سريري في بيتي هذا على شفير قبري، ثم اخرجوا عنى ساعة، فإن أول من يصلي عليُّ جليسي وخليلي جبريل، ثم معكائيل، ثم إسرافيل، ثم ملك الموت مع جنوده، ثم ادخلوا على فوجًا فوجًا، فصلوا على وسلموا تسليمًا، ولا تؤذوني بباكية ولا ضجة ولا رنة، وليبدأ بالصلاة علىُّ رجال أهل بيتي ونساؤهم، ثم أنتم، أقرئوا عنى السلام كثيرًا من غاب من أصحابي، فإنى قد سلمت على من بايعني على ديني إلى يوم القيامة». قلنا: فمن يدخلك في قبرك؟ قال: «أهلى مع ملائكة كثيرة، يرونكم من حيث لا ترونهم.

قلت: وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق، راجيًا من الله تعالى أن يجد القراء الكرام نموذجًا صالحًا للنقد العلمي النزيه القائم على البحث والالتزام بالقواعد العلمية الصحيحة؛ لأن هذه القصة التي نعى فيها النبي على نفسه إلى أصحابه قبل موته- قد اشتهرت لشهرة من يرددها على المنابر من القصاص والوعاظ.

ونقدم للقارئ الكريم التحليل البياني لطرق القصة، هذا التحليل الذي بيُّنا أصوله في هذه السلسلة «تحذير الداعية من القصص الواهية»

٥٦ (الميد العدد الخامس استة الثلاثون



#### ثانياً: دراسة الأسانيد؛

1- قال الحاكم أبو عبد الله محمد بن عبد الله الحافظ في «المستدرك» (٣٠/٣): حدثنا حمرة بن محمد بن العباس العقبي ببغداد، ثنا عبد الله بن روح المدائني، ثنا سلام بن سليمان المدائني، ثنا سليمان بن سليم الطويل عن عبد الملك بن عبد الرحمن عن الحسن العرني عن الأشعث بن طليق عن مرة بن شراحيل به.

٢- وأخرجه البيهقي في «دلائل النبوة» (٢٣١/٧،
 ٢٣٢) عن شيخه الحاكم بهذا الإسناد.

٥٥ فائدة

أ- إلا أنه بمقارنة سند البيه في بسند شيخه الحاكم وجدت في سند البيه في «سالاًم بن سلّيم الطويل» والأصح سلاّم الطويل، والأصح سلاّم الطويل، ولعل ما وجد في «المستدرك» تصحيف من الناقل.

ب- وذلك بالبحث لم نجد من الرواة من يسمى بسليمان الطويل، كذلك بالرجوع إلى «تهذيب الكمال» (٢٦٣٧/٢٢٢/٨)، وجدنا أن سلاماً الطويل روى عن عبد المحمن، وروى عنه سلام بن سليمان الثقفى المدائني.

ج- يحسب الذي لا دراية له بهذا الفن أن هذا هين،

ولكنه عند أهل الصنعة عظيم، يتبين ذلك من قول الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٣٢٥/١): سليمان بن سليم ثقة عابد من السابعة، وقوله في «التقريب» (٣٤٢/١): سلام- بتشديد اللام- ابن سليم أو سلم الطويل المدائني، متروك من السابعة.

التعوين المدالتي، متروق من السابعة. فانظر إلى الفارق العظيم الذي يقلب الحديث من «الصحيح» إلى «الضعيف حدًا» فرق الثقة من المتروك.

٣- قال البيهقي في «الدلائل» (٢٣٢/٧): تابعه أحمد
 بن يونس عن سلام الطويل، وتفرد به سلام الطويل.

قلت: وسلام الطويل كما ذكرنا أنفًا: متروك.

4- قال الحاكم بعد أن أخرج الحديث في المستدرك، (٦٠/٣): عبد الملك بن عبد الرحمن الذي في هذا الإسناد مجهول لا نعرفه بعدالة ولا جرح والباقون كلهم ثقات.

#### تعقبهامجدا

فتعقبه الحافظ الذهبي في «التلخيص».

أ- قول الحاكم عبد الملك: مجهول، تعقبه الذهبي قائلاً: بل كذبه الفلاس.

ب- قول الحاكم: والباقون ثقات، تعقبه الذهبي قائلاً: وهذا شأن الموضوع يكون كل رواته ثقات سوى واحد، فلو استحيا الحاكم لما أورد مثل هذا. انتهى

تعقب الحافظ الذهبي في «التلخيص».

قلت: فلينظر القارئ الكريم وطالب هذا الفن إلى شدة استنكار الصافظ الذهبي لهذه القصة الواهية عندما بتدير قول الإمام الذهبي: فلو استحيا الحاكم لما أورد مثل هذا.

٦- وعبد الملك بن عبد الرحمن أورده الصافظ ابن حجر في «اللسان» (٧٨/٤) (٥٣٠١/٩٥٠)، وقال: هو الذي قال فيه الفلاس: كذاب، وقال البخاري: منكر الحديث.

تخريج الطبراني للقصة

٦- وأخرج هذه القصة الإمام الطبراني في «الأوسط» (٤٠٠٨/٩/٥) قال: حدثنا على بن سعيد الرازي، قال: حدثنا محمد بن أبان البلخي، قال: حدثنا عمرو بن محمد العنقرى، قال: حدثنا عبد الملك بن الأصبهاني عن خلاد الصفار عن الأشعث بن طليق عن الحسن العدلي عن مرة الهمداني به.

٧- ثم قال الطبراني: لم يجود أحد إسناد هذا الحديث إلا عمرو بن محمد العنقزي، ورواه البخاري عن عبد الملك بن الأصبهاني عن مرة عن عبد الله، لم يذكر خلادًا الصفار ولا الأشعث بن طليق ولا الحسن

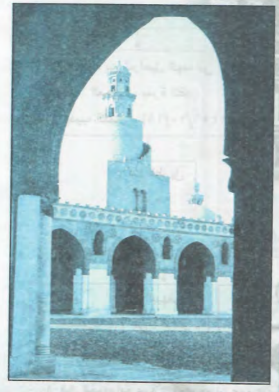
٨- ثم أخرج هذه القصة في «الدعاء» (١٣٧١/٣) (ح ١٢١٩) بنفس الإسناد، إلا أنه ذكر «الحسن العرني» بدلاً من «الحسن العدني»، وهو أيضًا تصحيف في «الأوسط» تحقيق الدكتور محمود الطحان طبعة مكتبة المعارف الرياض، والصحيح: «الحسن العرني»، كما جاء في كتاب الدعاء للطبراني.

٩- قلت: وهذا سند وام حداً وعلته عبد الملك بن عبد الرحمن الأصبهاني كما بينًا أنفا.

١٠ - وعلة أخرى: أشعث بن طليق أورده الذهبي في «المدران» (٢٦٥/١) ترجمة (٩٩٨) قال: لا يصح حديثه. قاله الأزدي، ثم إنه ساق له حديث مُرة عن ابن مسعود قال: نعى رسول الله عليه نفسه قبل موته بشهر... الحديث. وانظر «اللسان» (٥٠٨/١) ترجمة (١٤١٢).

١١- بمقارنة «الميزان» (١/٩٩٨/٢٩٥) باللسان (١٤١٢/٥٠٨/١) ترجمة أشعث بن طليق نجد أن الإمام الذهبي أورد القصة من حديث أحمد بن شبيب الحبطي من طريق عبد الملك، لكنه قال عن عبد الملك، وعن عبد الرحمن: وهذا تصحيف وقع في «الميزان، من ناقله، يتبين ذلك من الرجوع إلى اللسان نجد فيه: «عن عبد الملك بن عبد الرحمن، فمن قرأ «الميزان، يتوهم أن الراوي الواحد راويان، وحديث ابن شبيب أخرجه الطبراني في «الدعاء» (ح١٢١٨).

١٢- ثم أورد الصافظ ابن حجر في «اللسان»



الحديث مرة أخرى، حيث قال: وقد روى الحديث المذكور السهقي، أخبرنا الحاكم، أخبرنا حمزة العقبي، حدثنا عبد الله بن روح، حدثنا سلام بن سليم المدائني، حدثنا سلام بن سليمان الطويل، عن عبد الملك بن عبد الرحمن، عن الأشعث بن طليق عن الحسن العرني عن مرة عن ابن مسعود بطوله.

قلت: انظر أيها القارئ الكريم، خاصة طالب هذا الفن تجد التصحيف في أسماء الرواة عند مقارنة ما أورده الحافظ ابن حجر في «اللسان» (١٤١٢/٥٠٩/١) بما أورده البيهقي في «الدلائل» (٢٣١/ ٢٣٢).

تخريج البزار للقصة

١٤- وأخرج هذه القصة البزار كما في اكشف الأستار عن زوائد البزار على الكتب الستة، (١/٣٩٨-٤٠٠) (ح ٨٤٧) قال: حدثنا محمد بن إسماعيل الأحمس، ثنا عبد الرحمن بن محمد المحاربي عن ابن الأصبهاني أنه أخبره عن مرة عن عبد الله به.

دفع إيهام عن اسم الراوي

قلت: وابن الأصبهاني كما في رواية الطبراني في «الأوسط» وفي «الدعاء» عبد الملك بن عبد الرحمن بن

الأصبهاني، كذا في «الدعاء» (٣/ ١٣٧٠) (ح ١٢١٨)، ويختصر عبد الملك بن الأصباني.

ووتدليس وو

وعبد الرحمن بن محمد المحاربي مدلس أورده الحافظ ابن حجر في طبقات المدلسين في «المرتبة الثالثة» رقم (١٤)، وقد عنعن فلا يقبل حديثه؛ لأنه لم يصرح بالسماع، وعلامات التدليس ظاهرة على شيخه وهو ما يسمى بتدليس الشيوخ: (وهو أن يروي الراوي عن شيخ حديثا سمعه منه فيسميه أو يكنيه أو ينسبه أو يصفه بما لا يعرف به كي لا يعرف). كذا في «علوم الحديث» (ص ٦٦).

ونلاحظ هنا «عبد الرحمن بن محمد المحاربي عن ابن الأصبهاني»، يريد به عبد الملك بن عبد الرحمن بن الاصبهاني الكذاب.

اه والانقطاع بين ابن الأصبهاني ومرة، يتبين ذلك من قول ابن الأصبهاني: «أنه أُخْبِرَهُ عن مرة».
 تفريح النسعد للقصة

١٦- والقصة أخرجها ابن سعد في الطبقات،
 (٣٧٧/٢) قال: أخبرني محمد بن عمر، حدثني عبد الله

بن جعفر عن ابن آبي عون عن ابن مسعود يه.

قلت: وابن أبي عون هو عبد الواحد بن أبي عون المدنى، قال الحافظ في «التقريب» (٢٦/١): صدوق يخطئ، من السابعة.

۱۷- قلت: وبما أن السابعة هي طبقة أتباع التابعين؛ إذن هناك سقط في الإسناد في رواية تابع التابعي عن الصحابي، وبالرجوع إلى "تهذيب الكمال، التابعي عن الصحابي، وبالرجوع إلى "تهذيب الكمال، ابن سعد، نجد أن عبد الله بن جعفر بن عبد الرحمن بن المستور بن مخرمة روى عن عبد الواحد بن أبي عون، وروى عنه محمد بن عمر الواقدي أورده الذهبي في "الميزان" (۲۹۳/٦۲۲/۳)، وقال محمد بن عمر بن واقد الأسلمي الواقدي: قال أحمد بن حنبل: هو كذاب يقلب الأسانيد، وقال ابن معين: ليس بثقة، وقال البخاري وأبو حاتم: متروك، وقال أبو حاتم أيضنا البخاري وأبو حاتم: متروك، وقال أبو حاتم أيضنا

قال ابن ماجه: حدثنا ابن أبي شبية حدثنا شيخ لنا، حدثنا عبد الحميد بن جعفر، في كر حديثًا في اللباس يوم الجمعة، قال الذهبي: وحسبك أن ابن ماجه لا يجسر أن يُسمّيه وهو الواقدي.

19 من هذا يتبين أن السند الذي رواه ابن سعد وام جدًا بسقط في الإسناد وطعن في الراوي.

٢٠- وبهذا التحليل لطرق القصة نجد أنها طرق واهية، كل طريق تزيد الأخرى وهنًا على وهن، فليحذر الداعية هذه القصة الواهية، ويتذكر ما آخرجه الإمام البخاري في اول ثلاثي وقع في البخاري: (ح١٠٩): حدثنا مكي بن إبراهيم قال: حدثنا يزيد بن أبي عبيد عن سلمة قال: سمعت النبي على يقول: من يقل على ما لم أقل فليتبوأ مقعده من النار.

﴿ رَبُّنَا اصْرُوفْ عَنَّا عَذَابَ جَـهَنَّمَ إِنَّ عَذَابِهَا كَـانَ غَرَامًا ﴾ (الفرقان: ٦٥).

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.



# وداعًا لشيخنا الصوادعي

## كتبه الشيخ: مصطفى العدوي

قال تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ. وَيَبْقَى وَجُهُ رَبُكَ

ثُو الْجُلَالِ وَالإِكْرَامِ ﴾ (الرحمن: ٢٦، ٢٧)، و ﴿ إِنَّا لِلَهِ
وَإِنَّا إِلَيْهُ رَاجِعُونَ ﴾ (البقرة: ١٥٦)، اللهم أجرنا في
مصيبتنا، واخلف لنا خيرًا منها.

وهكذا... وكما قال ربنا عز وجل: ﴿ أَوَ لَمْ يَرُوُّا أَتَّا نَاْتِي الأَرْضَ يَنْقُصُلُها مِنْ أَطْرَافَهَا ﴾ (الرعد: ٤١).

وهكذا، كما قال نبينا محمد على: «إن الله لا يقبض العلم انتزاعًا منتزعه من العباد، ولكن يقبض العلم بقبض العلماء، حتى إذا لم يُبق عالمًا اتخذ الناس رءوسًا جُهالاً فسطوا فافتوا بغير علم فضلوا واضلوا».

هكذا. نودع علماءنا ونفجع فيهم عالما، يتلوه عالم، يتلوه عالم، في المدنا نسبت فيق من هول مصائبنا في فقدان علمائنا العاملين الكرام الأخيار: ابن باز، والالباني، وابن عثيمين، رحمهم الله تعالى رحمة واسعة، حتى نوافي بفقدان عالمنا وشيخنا الحليا.

ما كِدُنَا نستفيق من فقدان إخواننا الدعاة إلى الله على علم وبصيرة حتى نوافى بفقدان داعية من الدعاة الربانيين المخلصين- نحسبهم والله حسيبهم كذلك- أبي عبد الرحمن مقبل بن هادي الوادعي رحمه الله رحمة واسعة، وطيب ثراه.

لقد ابتلينا بفقدان محدث من المحدثين الأخيار بعد فجيعتنا بالعلامة الراحل الشيخ: محمد ناصر الدين الآلباني (رحمه الله رحمة واسعة)، فرحمة الله عليهم حميعا، وجزاهم الله عنا خير الجزاء.

التلينا يفقدان شيخنا أبي عبد الرحمن الوادعي،

وقد كان عالِمًا، ومُحَدَّثًا صادق اللهجة، منافحًا عن السُنَّة، داعيًا إليها، مطاردًا للبدعة قامعًا لها، باذَلاً لنفسه ووقته وجهده وماله في سبيل نشرها، فجزاه الله كل خبر.

ان تراث هذا العالم الجليل ما يزال يشع ويتلألأ، وكتاباته النيرة ومباحثه النافعة ما تزال منارات يُستضاء بها ويُسترشد، ثُمُ ما خلف من طلبة للعلم وما أنشأوا من مراكز يُستضاء بها وتنير أرجاء اليمن وتشع بسنة النبي ، بعد أن غرقت اليمن دهرًا طويلاً في البدع وسيطرت عليها الخرافات.

لقد مات هذا العالم الجليل بعد رحلة طويلة من الكفاح والعلم والدعوة والصبر والمصابرة، ثم ألم المرض الذي الم به ونزل، وهكذا كما قال تعالى: ولقد خَلَقْنا الإنسان في كُبد (البلد: ٤)، فتعبُ وكبد كلها الحياة، وما نكاد نسعد يوما إلا ونُبتلى في الأخر.

لقد رحلت إلى هذا العالم الجليل ولزمته سنوات، فوجدت منه كرمًا وسخاء وحُسن استقبال لا يكاد يوصف هو وأهل بيته وأهل بلده «دمّاج»، جزاهم الله كل خبر.

إنسيرة هذا الشبيخ الكريم تبين لي أصرًا جليًا واضحًا ونافعًا، وهو ما ذكره الله في كتابه الكريم؛ إذْ قال عز وجل: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَنَمُةٌ يَهُدُونَ بِأَمْرِنَا لِمُّا صَيْرُوا وَكَانُوا بَايَاتِنَا يُوقِنُونَ ﴾ (السجدة: ٢٤)، فالإمامة ثنال بالصبير واليقين بعد توفيق الله سيحانه وتعالى.

لقد عاد هذا الشيخ الجليل من السعودية إلى بلاده على وجه التقريب عام ١٣٩٩هـ، عاد يحمل علما كثيرًا، رحمه الله؛ إذ كان مُحدًا ومحتهدًا غاية الاجتهاد في تحصيل العلم الشرعي، فرجع إلى بلاده التي تتقلد المذهب الزيدي، فكان غريبًا بينهم غاية الغُرِية، وكان أحدهم يستنكف أن يصلي بجواره خشية أن تبطل صلاته لكون الشيخ رحمه الله يقول: دامين، في الصيلاة إذا قيال الإمام: «... ولا الضيالين»، وهي القضية التي أسموها قضية التامين، ثم يستنكف الأخر أن يصلى بجواره لكونه يضع يده النُمْنِي على النُسْرِي في الصلاة، وهي القضية التي يسمونها هناك قضية الضِّم، والجريمة عندهم أن الشيخ يؤمن ويضم، فضلاً عن حربه بلا هوادة من يدعون غير الله، كما يقولون: «يا هادياه»، و يا ابن علوان، فكان أهل بلده «صعدة» بحاربونه أشد المحاربة، ويتالون منه أشد النَّيْل، فذهبت إليه عام ١٤٠٠هـ تقريبًا، وكان عددنا قليلاً حدًا ما يقارب

سبعة أشخاص لتعلم العلم الشرعي، ومع ما كان فيه من فقر وقلة ذات اليد، إلا أنه أكرمنا غاية الإكرام، رحمه الله.

فكنا معه نواجه طائفة الشيعة الزيدية بما تحمله من أفكار غريبة ومخالفات واضحة، وكنا نواجه مشائخ القبائل الذين لاقى الشيخ منهم عناءً كثيرًا وتعبًا وإرهاقًا، وهم يحكمون بين الناس بالقوانين القَ بَلِيَّة الطاغوتية وتُذبح على أبوابهم الذباتُح وتَقرَبُ لهم القرابين.

وفضلاً عن ذلك كانت الجبهة الشيوعية باليمن -أنذاك - على أشدها، تلك الجبهة التي كانت ترتب لاغتياله، هو وأهل العلم والدين بصفة عامة، وذلك كله بالإضافة إلى جهل أهل البلاد الذين يحتاجون إلى علم وتعلم.

كما واجه - فضالاً عما سبق - التصربات الإسلامية المتعصبة لمن انضم إليها، المحاربة لمن خالفها، التي تصف المخالف بكل الأوصاف القبيحة؛ لكونه لم ينضم إليها ولم ينضو تحت لوائها.

كما واجه المقلدة الذين ورثوا بعض العلم وابوا إلا تقليد المشائخ بلا دليل، فواجه الشيخ رحمه الله كل ذلك، واجه طعون الطاعنين، وصبر على آذى الجاهلين وعناد المعاندين، وتقليد المقلدة، ومكابرة المحابرين.

واجه كل ذلك وهو يشق طريقه - طريق الربانين - بما كانوا يعلمون الكتاب وبما كانوا يدرسون، فلم ينصرف عن العلم مع كثرة الخصوم الذين تنوعت وجهاتهم وتعددت مشاربهم، فاتجه إلى العلم الشرعي، ولنعم الاتجاه الذي اتجه، ولنعم المسير الذي سار، فبعد أن كُنَا سبعة زبنا على السبعين، ثم بعد السبعين زاد العدد حتى ربا على السبعمائة، ثم تركته - يرحمه الله - عام ١٤٠٥هـ، فربا العدد بعد ذلك زاد وبلغ الألاف.

ورجع كثيرٌ من طلبته إلى بلادهم باليمن وغير اليمن وأنشأوا بها مراكز للعلم، فانتشرت السُّنة باليمن بعد غياب طويل، وقُمعت البدعة واندرست، أو كادت أن تندرس، قصدق الله إذ يقول: ﴿ وَجَعَلْنَا مَنْهُمْ أَنْمُةً نَهُدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَا صَيْرُوا ﴾.

فحقًا إنها رحلة كفاح وجهاد وصبر ومصابرة، نسأل الله أن يجعلها في ميزان حسناته وإن يغفر له هفواته وزلاته.

لقد خَلَف السَّيخ رحمه الله ابنتين، هما فاطمة وعائشة- بارك الله فيهما- فقد اتيته وهما طفلتان صغيرتان، ثم بعد ذك مَنَّ الله على عائشة بالتاليف

والكتابة، وكتبت «الصحيح المسند من الشيمائل المحمدية» وقاطمة كذلك قائمة على تغر من التغور، فجزاهما الله خيرًا ونفع بهما.

لفتة إلى مؤلفات الشيخ رحمه الله:

ومن مؤلفات شيخنا الجليل النافعة القيمة كتابه والصحيح المسند مما ليس في الصحيحين، وهو كتاب يُعد مرجعًا نافعًا جدًا، فخطة عمله فيه كانت تنبئي على تقريب سنة رسول الله الشائد الثال يجمع ما الصحيحة للمسلمين، فعلى سبيل المثال يجمع ما صح من سنن أبي داود وليس في الصحيحين وهكذا ويودعه هذا الكتاب، ثم الترمذي، ثم النسائي، وهكذا سائر كتب السنة والمسانيد والمعاجم، فمن أراد الوقوف على صحيح السنة فقط فسيد قتني الصحيحين مع هذا الكتاب المبارك الطيب.

ومن مؤلفاته أيضًا شرح وكتاب الإلزامات والتتبع للدارقطني رحمه الله، وهو كتاب نافع وقيم في علل الحديث، وكذلك «الصحيح المسند من أسباب النزول»، وقد جمع ما صح فقط من أسباب نزول الآيات، وقد سار الشيخ رحمه الله بعد هذا الكتاب على طريقة جمع المادة العلمية الخاصة بالإبواب كل مادة في كتاب، فله «الصحيح المسند من دلائل النبوة»، و«الجامع الصحيح في القدر».

وسرة على طريقته وبتوجيه منه رحمه الله حتى يتم النفع في سائر الأبواب، فأخرجت «الصحيح المسند من آذكار اليوم والليلة»، وقد تفضل رحمه الله بمراجعته، ثم «الصحيح المسند من الأحاديث القدسية»، ثم «الصحيح المسند من أحاديث الفتن والملاحم وأشراط الساعة».

ثم الشيخنا من الكتب النافعة وياض الجنة في الرد على أعداء السنة، ومعه الطليعة في الرد على غُلاة الشيعة، وله أيضًا كتاب الشفاعة، وتحقيق لعدة أجزاء من تفسير ابن كثير، والجمع في السفر، وثم كتب أخرى، جعلها الله في ميزان حسناته، ونفعه بها بعد مماته، وجعلها سببًا في هداية المسلمين.

ومن اللفتات الطيبة النافعة التي كان الشبيخ يلفت نظري إليها: ما ذكره لي عن أحد زمالئه في الجامعة الإسلامية، وكان هذا الزميل هو الأول على جميع الدارسين ولكنه كان يُكثر من القراءة في الصحف والمجالات والكتب الفكرية، قال شيخنا رحمه الله: فاتى ليلة بكتاب من هذه الكتب القرأه، وأقسم علي أن أقرأه، فقرأته (لكون من أعطانيه أقسم على ولكونه الأول علينا في الدراسة)، وسهرت الليل

عليه، فلمَّا أصبحت نظرت إلى استفادتي ماذا استفدت؛ إنني كنت أقرأ في البخاري ومسلم وأبن كثير والقرطبي وأقرأ في كتب الرجال فأحصل كل يوم وليلة على فائدة، فماذا استفدت من قراءة كتابه، لم أجدني استفدتُ شيئًا يُذكر ويُقارن، فرددتُ له كتابه وأقبلت على مذاكراتي في الصحاح والمسانيد وكتب الفقه والرجال والعلل، فجاءني صاحبي بعد خمسة عشر عامًا يسألني عن بعض مسائل العلم الشرعي ولم أساله أنا عما قرآه في كتبه ومجلاته... حقًا: ﴿ فَأَمَّا الزَّبِدُ فَيَذُّهَبُ جُفَاءً وَأَمَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَ مُكُثُ فِي الأَرْضِ ﴾ (الرعد: ١٧)، وكم قرانا من

وختاما: أسال الله أن يرحم شيخنا رحمة واسعة وأن ينور له قبره ويوسئع له فيه، وأن يبارك في أزواجه وابنتيه وأهله أجمعين، وأن يرزقهم الصبر والاحتساب في خطبهم ومصابهم. أمين.

هذا، وإننى أحمد الله عز وجل وأشكره سبحانه على ما من به من حسن ختام لعالمنا الجليل، فالمنطون شبهيد كما قال النبي على على على هذا العالم الجليل في بيت الله الحرام، ودُفن في مكة البلد الحرام، فلله الحمد وله الشكر.

ولايفوتني أن أتوجه بالشكر إلى سلطات المملكة العربية السعودية، جزاهم الله خيرًا، على حسن استضافتهم لأهل العلم غير مفرقين بين سعودي ولا يمنى ولا مصري.

ثم إننى أوصى نفسى وإخواني بالإقبال على العلم النافع والعمل الصالح والبعد عن القيل والقال، فإن الله يكره لنا قيل وقال، ثم أوصيهم جميعًا بالاعتصام بحبل من الله وعدم الفُرقة والاختلاف، فإن رب العزة يقول: ﴿ وَلا تَنَازَعُوا ا فَ تَـ فُ شَلُواْ وَتَذْهِبَ رِيحُكُمْ وَاصْبِرُواْ إِنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ (الأنفال: ٤٦)، ثم أوصيهم بمواصلة طلب العلم و الدعوة إلى الله معًا.

والله أسال أن يوحد أمة الإسلام، وأن يؤلف بين قلوب ابنائها، إنه وليُّ ذلك والقادر عليه.

وصلّ اللهم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليمًا كثيرًا.

جريدة ومجلة وأوراق، فكان النافع دائمًا قول الله وقول رسول الله ﷺ، ثم أقوال العلماء الفضلاء، وما

كان وراء ذلك فهو زَبُّدُ يذهب جُفاءً.

فلقد عرفته منذ قرابة ٢٥ سنة عالمًا متواضعًا محبًا للعلم وطلبة العلم، شنغوفًا بالدعوة إلى الله عز وجل، محبًا للخير.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول

ما زالت النكبات تتوالى على الأمة بفقد

علمائها، فما أن نسمع عن موت عالم فيترك

في النفوس حرحًا غائرًا لا يلتئم إلا وجرح

أخر يعقبه، وها نحن نسمع بموت علامة

اليمن المُحَدِّث الشيخ: مقبل بن هادي الوادعي،

الله.. أما بعد:

هو من قبيلة وادعة من وادى دماج شرقى صعدة، كان كعادة أهل قسلته في الصغر يرعى الغنم، وكان هذا يضجره، فكان ينزل إلى أحد السادة من أهل البيت يقرأ عليه القرآن، وكان يتخلف بين الحين والآخر لعدم وجود من يساعده أو يشجعه على المواصلة، ثم كان يذهب إلى صعدة يدرس كتاب «الأزهار»، وهو أصل المذهب الزيدي، ثم رحل إلى أرض الحجاز، وكان يواظب على دروس العلم ومجالس العلماء، ثم التحق بمعهد الحرم المكي، ثم التحق بعد ذلك بالجامعة

وكان الشيخ عبد العزيز بن باز، رحمه الله؛ محبًا له، وكلما سمع عن طالب من طرف الشبيخ مقيل بساله عنه وعن أحواله، ويهدى له السلام

#### درجتهفىالعلم

حصل على درحة الماجستير من الجامعة الإسلامية، وكان في كتاب «الإلزامات والتتبع»، وكان المشرف على الرسالة الشبيخ السبيد الحكيم المصرى من علماء الأزهر، فطعن بعض المغرضين في نية الشيخ، وقالوا لأعضاء اللجنة بأن الشيخ شبيعي وهو يريد الطعن في الشبيخين، ولكن

أنيب العدد الخامس السنة الثلاثون

# ح نمه ت العلم

# كتىه: صلاح عبد المعبود

الشيخ السيد الحكيم لما قرأ الكتاب سر به جدًا، وأنصف الشيخ مقبل ودافع عنه، وقد التقيت بالشيخ السيد الحكيم بعد عودتي إلى مصر في منزله، وحدثني كثيرًا عن الشيخ وعن انبهاره بهمته العالية ودقة ضبطه للمسائل العلمية.

## طلبه للعلم

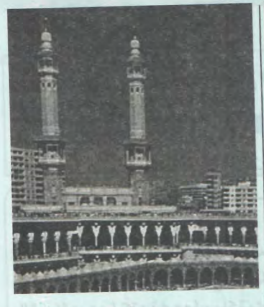
كان رحمه الله عنده شغف في طلب العلم، وهمة عالية، وكان دائم القراءة والمناقشية، وكان لا يضيع أوقاته، رغم كثرة سفره في أول وصوله إلى السمن، وكان يقول: أعذب الأصوات عندي بعد كتاب الله قول القائل: قال البخاري رحمه الله.

لقد كان الشيخ مقبل رحمه الله صاحب دين،

معظمًا لأمر الله عز وجل، متتبعًا لسنة النبي عليه، داعيًا إليهما في غير غلو ولا تفريط، معظمًا للسلف رحمهم الله، أجرى الله على يديه تغيير أفكار كثير من الشباب، وخاصة المصريين ممن كانوا يذهبون بأفكار فيها انحراف، فكان يُقُوِّمها في غير عصيبة أو تنفير.

كان كثير العبادة، عندما كنت بصنعاء كان يأتى لزيارتي وكان يبيت عندي، وكان يقول: قرب لى الماء، فكان يخفق قليلاً، ثم يقوم فيتوضا ولا يزال يصلى رغم قدومه من سفر طويل.

كذلك كان دائم الذكر، قل أن نجد منه انشغالاً بما لا يعنيه. لما وقعت حادثة الحرم كان من أشيد المنكرين لها جدًا، رغم تحمس الكثير من الشباب للمشاركة والدخول فيها، وكان يقول: إن الأحلام والرؤى لا يُبنى عليها حكم شرعي، وكان يقول: يا إخواني، هذه فتنة لا تشاركوا فيها.



#### ورعهورهده

كان عفيف النفس، لازم الفقر والزهد والتقشف، وكان من الممكن أن تدر عليه الكتب الكثير من المال، ولم يكن له إلا بستان صغير من العنب ينفق منه.

أعطاني أحد الإخوة العدنيين ممن كان بالسعودية ٣٠ ألف ريال، وقال: أعطها للشبيخ، فلما أعطيتها له رفض أن يأخذها، وقال: قسمها على إخوانك، فقسمتها، وبقي ٢٠٠٠ ريال فأعطيتها له، فرفض وقال: الأخ فلان متزوج وله عائلة وهو أحق بها، أعطها له.

كذلك كان سهلاً هشاً ليناً، عليه مهاية من غير تكلف. دخل ذات يوم المسجد وكنت خطيب الجمعة، فلما رأيته هبته وهممت أن أنزل، لكنه أشار إلى أن اكمل، فكملت الخطية، فلما فرغت ظل يثنى على الخطبة، ولم يزدني ذلك إلا ارتباكًا.

## عدالتهفي العلم

وكان رحمه الله من المعتدلين في التصحيح والتضعيف، وكان دائمًا يوصى الطلبة بقراءة كتب السنن بعد كتاب الله عز وجل، ويقول: هي أُبْرَك الكتب، وأفضل ما تضيع فيه الأوقات.

رحم الله الشيخ، وجعله خير خلف لخير سلف، ونسال الله أن ينفعنا بما خلف من علم، وألا تقتنا بعده. الحلقة الأخيرة

□□ الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى أله وصحبه ومن تبع هداه.. وبعد:

تحدثنا في الحلقة الأولى عن ستة جوانب تمثل جزءًا هامًا من دائرة التزام المسلم بشرائع الإسلام ومدى جديته في الأخذ بهذه الشرائع، وما كتبته وما سأكتبه ما هو إلا أمثلة في هذا الموضوع وليس استغراقًا لكل جزئياته، وحسبنا إن شاء الله أنًا لفتنا النظر إليه بتلك الأمثلة التي نكملها في هذه الحلقة؛ مبتدئين بالمثال السابع الذي يتبين فيه أن من الجدية في الالتزام بالشرع:

#### ٧- الرضا بالقليل والقناعة بما رزق الله:

قال حفص بن أبي العاص: كنت أتغدى عند عمر بن الخطاب رضى الله عنه الخبز والزيت، والخبز والخل، والخبز واللبن، والخبز والقديد (وهو اللحم المجفف)، وأقل من ذلك اللحم الغريض (الطري)، وكان رضى الله عنه يقول: لا تنخلوا الدقيق فإنه طعام كله، فجيء بخبر متفلع (متشقق) غليظ، فجعل يأكل ويقول: كلوا، فجعلنا لا نأكل، فقال: ما لكم لا تأكلون؟ فقلنا: والله يا أمير المؤمنين نرجع إلى طعام ألين من طعامك هذا، فقال: يا ابن أبي العاص، أما ترى بأني عالم أن لو أمرت بعناق (شاة) سمينة فيلقى عنها شعرها ثم تخرج مصلية (مشوية) كأنها كذا وكذا؟ أما ترى بأنى عالم أن لو أمرت بصاع أو صاعين من زبيب فأحعله في سقاء ثم أشن عليه من الماء فيصبح كأنه دم غزال؟ فقلت: يا أمير المؤمنين، أجل ما تنعت العيش، قال: أجل والله الذي لا إله إلا هو

لولا أني أخاف أن تنقص حسناتي يوم القيامة لشاركناكم في العيش ولكني سمعت الله تعالى يقول لاقوام: ﴿ أَذْهَنَتُمْ طَيَّبَاتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ الدُّنْيَا يَقُولُ لاقوام: ﴿ أَذْهَنَتُمْ طَيِّبَاتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ الدُّنْيَا وَاسْتُمْتَعْتُم بِهَا فَالْيُومْ تَجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونَ - أي الهوان - بما كُنتُمْ تَسْتُعْبِرُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقَ - أي تُتعظمون عن طاعة الله وعلى عباد الله - وَبِمَا كُنتُمْ تَفْسُقُونَ ﴾ (الأحقاف: ٢٠) أي: التحرجون عن طاعة الله.

وقال جابر: اشتهى أهلي لحما فاشتريته لهم، فمررت بعمر بن الخطاب رضي الله عنه فقال: ما هذا يا جابر و فأخبرته، فقال: أو كلما اشتهى أحدكم شيئًا جعله في بطنه أما يخشى أن يكون من أهل هذه الآية: «أَذْهَبْتُمْ طَيِّبَاتِكُمْ» الآية.

قال ابن العربي: وهذا عتاب منه له على التوسع بابتياع (بشراء) اللحم والضروج عن جلف الخبر ظاهرًا، فإن تعاطي الطيبات من الحلال تستشره لها الطباع، وتستمرئها العادة،

العدد الخامس السنة الثلاثون

## بقلم الشيخ جمال عبد الرحمن

فإذا فقدتها استسهلت في تحصيلها بالشيهات حــتى تقع في الحــرام المحض بغلبــة العــادة، واستشراه الهوى على النفس الأمارة بالسوء، فأخذ عمر الأمر من أوله، وحماه من التدائه كما يفعله مثله، والذي يضبط هذا الساب ويصفظ قانونه على المرء؛ أن يأكل ما وحد طبيًا كان أو قفارًا ولا يتكلف الطيب ويتخذه عادة.

وقد كان النبي ﷺ يشبع إذا وجد، ويصبر إذا عدم، ويأكل الحلوى إذا قدر عليها، ويشبرب العسل إذا اتفق له، ويأكل اللحم إذا تيسس، ولا يعتمده أصلاً ولا يجعله ديدنًا، ومعيشة النبي عليه معلومة، وطريقة الصحابة منقولة، فأما الدوم فاستيلاء الحرام، وفساد الحطام، فالخلاص عسير، والله يهب الإخلاص ويعين على الخلاص برحمته. (تفسير القرطبي ج: ١٦ ص: ٢٠١).

#### ٨- في علو الهمة:

قال أنس رضى الله عنه: ذكر لي أن النبي ﷺ قال لمعاذ: «من لقى الله لا يشيرك به شيئًا دخل الجنة »، قال: ألا أبشر الناس؟ قال: «لا، إني أخاف أن يتكلوا». (صحيح البخاري ج: ١ ص: ٦٠).

وروى البغوي في «الصحابة» أن النعمان بن قوقل قال يوم أحد: أقسمت عليك يا رب أن لا تغيب الشمس حتى أطأ بعرجتي في الجنة فاستشهد ذلك اليوم، فقال النبي عَلَّهُ: «لقد رأيته في الجنة وما به عرج». ( فتح الباري ج: ٦ ص: ٤١، وعون المعبود ج: ٧ ص: ٢٨١).

وعن عكرمة مولى ابن عباس قال: كان عمرو بن الجموح شيخًا من الأنصار أعرج، فلما خرج النبي ﷺ إلى بدر قال لبنيه: أخرجوني، فذُكر للنبي على عرجه وحاله، فأذن له في المقام، فلما كان يوم أحد خرج الناس، فقال لبنيه: أخرجوني، فقالوا: قد رخص لك رسول الله ﷺ وأذن، قال:

هيهات! منعتموني الجنة ببدر وتمنعونيها بأحد؟ فخرج فلما التقى الناس، قال لرسول الله: أرأيت إن قُتلت اليوم أطأ بعرجتي هذه الجنة؟ قال: «نعم». قال: فوالذي بعثك بالحق لأطأن بها الحنة اليوم إن شاء الله، فقال لغلام له كان معه يقال له سليم: ارجع إلى أهلك، قال: وما عليك أن أصيب اليوم خيرًا معك، قال: فتقدم العبد فقاتل حتى قتل، ثم تقدم وقاتل هو حتى قتل. (الجهاد لابن المبارك ج: ١ ص: ٦٩).

#### ٩- في تحرى أكل الحلال:

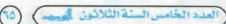
عن أنس رضى الله عنه قال: مر النبي عَلِيُّهُ بتمرة في الطريق، قال: «لولا أني أخاف أن تكون من الصدقة لأكلتها». (صحيح البخاري ج: ٢ ص:

#### ١٠- في صدق التوبة:

لما تخلف كعب بن مالك ومن معه عن الرسول عني في غزوة تبوك بدون عذر- منع الرسول عليه المسلمين عن كلامهم (الثلاثة الذين خلفوا)، قال كعب: فكنت أخرج فأشهد الصلاة وأطوف في الأسواق ولا يكلمني أحد، وأتى رسول الله ﷺ وهو في مجلسه بعد الصلاة فأقول في نفسي: هل حرك شفتيه برد السلام أم لا ثم أصلى قريبًا منه وأسارقه النظر، فإذا أقبلت على صلاتي نظر إليَّ، وإذا التفتُّ نحوه أعرض عنى، حتى إذا طال ذلك على من جفوة المسلمين مشيت، حتى تسورت أبا قتادة- وهو ابن عمى وأحب الناس إليّ- فسلمت عليه، فوالله ما رد على السلام فقلت له: يا أبا قــتادة، أنشــدك بالله هل تعلم أنى أحب الله ورسوله وال فسكت، فعدت فناشدته فسكت، فعدت فناشدته، فقال: الله ورسوله أعلم، ففاضت عيناي وتوليت. (صحيح مسلم ج: ٤، ص: ٢١٢٥)

فالتزم المسلمون جميعًا أمر الرسول على بعدم تكليمهم حتى أقرب قريب وأحب حبيب، فلا مجاملة على حساب طاعة الله ورسوله. وهذه من الجدية في الالتزام بالشرع.

ثم قال كعب: وإذا رسولُ رسول الله عليه





ياتيني، فقال: إن رسول الله على يامرك أن تعتزل امرأتك، قال: فقلت: أطلقها أم ماذا أفعل قال: لا، بل اعتزلها فلا تقربنها، فقلت لامراتي: الحقي بأهلك فكوني عندهم حتى يقضي الله في هذا الأمر، قال: فجاءت امرأة هلال بن أمية وكان تخلف أيضًا - رسول الله على، فقالت له: يا رسول الله، إن هلال بن أمية شيخ ضائع ليس له خادم، فهل تكره أن أخدمه قال: لا، ولكن لا يقربنك فقالت: إنه والله ما به حركة إلى شيء، ووالله ما فقالت يكي منذ كان من أمره ما كان إلى يومه هذا.

فانظر رحمك الله إلى الدقة والتحري في تنفيذ أمر الرسول على ثم السوال والاستفسار والاستئذان عند عدم القدرة على التنفيذ، ثم انظر إلى بكاء صاحب المعصية حتى ينفلق كبده فيعجز عن الحركة، وأين ذلك من المتجرئين والمجاهرين بالمعصية ولذلك استحق كعب وأصحابه أن يتوب الله عليهم؛ لصدقهم ولكراهيتهم للمعصية التي مسهم الشيطان فيها بطائف منه، فتذكروا فإذا هم مبصرون، حتى جاء كعب فرحًا متهللاً إلى النبي

قال كعب: فلما جلست بين يديه، قلت: يا رسول الله، إن من توبتي أن أنخلع من مالي صدقة إلى الله وإلى رسوله على أن أنخلع من مالي صدقة إلى الله وإلى رسوله على أن في أن الله على أمسك بعض مالك فهو خير لك، فقلت: فإنى أمسك سهمي الذي بخيبر، قال كعب: إن الله إنما أنجاني بالصدق وإن من توبتي أن لا أحدث إلا صدقًا. (مسلم ج؛ ص٢١٢٧).

وكانوا حلفاء قبيلته-: يا أبا لبابة، أترى أن ننزل وكانوا حلفاء قبيلته-: يا أبا لبابة، أترى أن ننزل على حكم محمد، فقال: نعم، وأشار بيده إلى حلقه إنه الذبح إن فعلتم، ثم ندم أبو لبابة في الحين، وعلم أنه أساء في حق الله ورسوله، وأنه أمر لا يستره الله عليه عن نبيه في فانطلق إلى المدينة، ولم يرجع إلى النبي في فربط نفسه في سارية، وأقسم آلا يبرح من مكانه حتى يتوب الله عليه، فكانت امرأته تحله لوقت كل صلاة.

قال ابن عيينة وغيره: فيه نزلت: ﴿يَا أَيُهَا النَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَخُونُواْ اللّهُ وَالرّسُولَ وَتَخُونُواْ اللّهُ وَالرّسُولَ وَتَخُونُواْ اللّهَ وَالرّسُولَ وَتَخُونُواْ اللّهَ وَالرّسُولَ وَتَخُونُواْ اللّهَ وَالرّسُولَ الإيدخل أرض بني قريظة آبدًا؛ مكانًا أصاب فيه الذنب، فلما بلغ ذلك النبي عَنِي مِن فعل أبي لبابة، قال: «أما إنه لو أتاني لاستغفرت له، وأما إذ فعل ما فعل فلا أطلقه حتى يطلقه الله تعالى» فانزل الله تعالى في أمر أبي لبابة ﴿وَآخَرُونَ اعْتَرَفُواْ بِذُنُوبِهِمْ ﴾ الآية أبي لبابة ﴿وَآخَرُونَ اعْتَرَفُواْ بِذُنُوبِهِمْ ﴾ الآية (التوبة: ١٠٢) ، فلما نزل فيه القرآن أمر عَلَي بإطلاقه. (تفسير القرطبي ج: ١٤ ص: ١٣٩).

وهنا تظهر البراءة من الذنب وممن تسبب في الوقوع في الذنب، ومن الأرض التي وقع في ها الذنب، وهذا ما تقتضيه الجدية في الأخذ بعرى هذا الدين القويم.

## من الجدية في الدين استنكار الرفقة السيئة:

قال كعب بن مالك لما بقي في المدينة متخلفًا: فطفقت إذا خرجت في الناس بعد خروج رسول الله على يسون أني لا أرى لي أسوة إلا رجلاً مغموصًا عليه في النفاق أو رجلاً ممن عذر الله من الضعفاء. (تفسير القرطبي ج: ٨، ص: ٢٨٣).

#### ١١- في ترك حظ النفس من أجل الله:

عن معقل بن يسار أنه زوج أخته رجلاً من المسلمين على عهد رسول الله على المنت ثم طلقها تطليقة لم يراجعها حتى انقضت العدة، فهويها وهويته، ثم خطبها مع الخطاب، فقال له: يا لكع، أكرمتك بها وزوجتك فطلقتها، والله لا ترجع إليك أبدًا، قال: فعلم الله حاجته والله لا ترجع إليك أبدًا، قال: فعلم الله حاجته طلق ثم النساء فيلغن أجابها والله الله: ﴿وَإِذَا لله عَلَمُ الله عَلَمُ الله وَالْمَعُرُوفِ ذَلِكَ يَنكِحُن أَزُواجَهُن إِذَا تَرَاضَوا أُ بَيْنهُم بِالْمَعُرُوفِ ذَلِك يُوعظ به مَن كان منكم يُؤمن بالله واليوم الآخر يُوعظ به مَن كان منكم يُؤمن بالله وَالْيَومُ الآخر يُوعظ به مَن كان منكم يُؤمن بالله وَالْيَومُ الآخر يُوعظ به مَن كان منكم يُؤمن بالله وَالْيَومُ الآخر تَعَلَمُون ﴾، فلما سمعها معقل قال: سمعًا لربي وطاعة، ثم دعاه فقال: أزوجك وأكرمك. (سنن

الترمذي ج: ٥ ص: ٢١٦. قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح).

وفي حادثة الإفك قالت عائشة رضي الله عنها: فقال أبو بكر- وكان ينفق على مسطح لقرابته منه وفقره-: والله لا أنفق عليه شيئًا أبدًا بعد الذي قال لعائشة. (يعني اشتراكه فيما قال أهل الإفك)، فأنزل الله عز وجل: ﴿ وَلا يَأْتَل أُولُوا الْفَصْل مِنكُمْ وَالسَّعَةِ أَن يُؤْتُوا أُولِي الْقُرْبَى وَالْمَستَاكِينَ وَالسَّعَةِ أَن يُؤْتُوا أُولِي الْقُرْبَى وَالْمَستَاكِينَ وَالمُهَاجِرِينَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَلْيَعْفُوا وَلْيَصْفَحُوا أَلاَ يُحَبُّونَ أَن يَغْفُو رَبِّ لَكُمْ وَاللّهُ غَفُورٌ رُحِيمٌ وَاللّهُ عَنْ فُورٌ رُحِيمٌ الله بن تُحبِبُونَ أَن يَغْفُورَ اللّهُ لَكُمْ وَاللّهُ غَفُورٌ رُحِيمٌ الله بن الله إني لأحب أن يغفر الله لي، فرجع إلى مسطح الله أني كان ينفق عليه، وقال: لا أنزعها منه النفقة التي كان ينفق عليه، وقال: لا أنزعها منه النفقة التي كان ينفق عليه، وقال: لا أنزعها منه النفقة التي كان ينفق عليه، وقال: لا أنزعها منه النفقة التي كان ينفق عليه، وقال: لا أنزعها منه النفقة التي كان ينفق عليه، وقال: لا أنزعها منه النفقة التي كان ينفق عليه، وقال: لا أنزعها منه النفقة التي كان ينفق عليه، وقال: لا أنزعها منه النفقة التي كان ينفق عليه، وقال: لا أنزعها منه النفقة التي كان ينفق عليه، وقال: لا أنزعها منه النفقة التي كان ينفق عليه، وقال: لا أنزعها منه النفقة التي كان ينفق عليه، وقال: المحديح مسلم عن عليه منه النفقة التي كان ينفق عليه منه المنه الله المنه المنه

#### ١٢- في الشعور بألم المعصية:

عن ابن مسعود رضي الله عنه أن رجالاً أتاه، فقال له: إني أخاف أن أكون قد هلكت، قال: وما ذاك قال: سمعت الله عز وجل يقول: ﴿وَمَن يُوقَ شُحُ نَفْسِهِ قَأُولْكِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ (الحشر: ٩)، وأنا رجل شحيح لا أكاد أن آخرج من يدي شيئًا، فقال ابن مسعود: ليس ذلك بالشح الذي ذكره الله تعالى في القرآن، إنما الشح الذي ذكره الله تعالى في القرآن أن تاكل مال أخيك ظلمًا، ولكن ذلك البخل، وبئس الشيء البخل. (تفسير القرطبي ج: البخل، وبئس الشيء البخل. (تفسير القرطبي ج:

 وأخر جاء إلى النبى ﷺ، فقال: هلكت يا رسول الله، قال: "وما أهلكك" قال: وقعت على امرأتي في رمضان... (صحيح مسلم ج: ٢ ص: (٧٨١).

○ وثالث جاء إلى رسول الله ﷺ، فقال: هلكت، قال: «وما أهلكك» قال: حولت رحلي الليلة، قال: فلم يرد عليه شيئًا، فأوحى الله إلى رسول الله ﷺ هذه الآية: ﴿نِسَاؤُكُمْ حَرْثُ لُكُمْ فَأْتُواْ حَرْثُكُمْ أَنَى شَئِّتُمْ ﴾ (البقرة: ١٣٣)، يقول: «أقبل وأدبر واتق الدبر والحيضة». (صحيح ابن حبان

ج: ٩ ص: ٢١٥).

O ورابع جاء يسيل وجهه دمًا، فقال: يا رسول الله، هلكت، قال: «وما أهلكك» قال: إني خرجت من منزلي، فإذا امرأة أتبعتها بصري فأصاب وجهي الجدار فأصابني ما ترى. (أخرجه أحمد وللبراني ورجال أحمد رجال الصحيح، وكذا أحد إسنادي الطبراني). وفي رواية الطبراني قال له النبي ﷺ: «أنت عبد أراد الله بك خيرًا، إذا أراد الله بعبد خيرًا عجل له عقوبة ذنبه، وإذا أراد بعبد شرًا أمسك عليه بذنبه حتى يوافى به يوم القيامة». (مجمع الزوائد ج١٠ ص١٩١).

سبحان الله! كانوا يرون المعصية هلاكًا يفزعهم ويقض مضجعهم، وما وقوعهم فيها إلا لانهم بشير من بني آدم، وكل ابن آدم خطا، وخير الخطائين التوابون، وقليل ما هم.

O وهذا ماعز الأسلمي رضي الله عنه ياتي رسول الله عنه نات بعد أن شعر بحرارة الذنب ومرارة المعصية، فيقول: يا رسول الله، أريد أن تطهرني (وكان قد زنا)، فأمر به رسول الله عنه أن يُرجم، فرُجم. (صحيح ابن حبان ج١٠ ص٢٤٥).

وكذلك جاءت الغامدية فقالت: يا رسول الله، إني قد رُنيت فطهرني، وإنه ردها، فلما كان الغد قالت: يا رسول الله، لم تردني لعلك أن تردني كما رددت ماعزًا، فوالله إني لحبلي، قال: «إما لا، فاذهبي حتى تلدي»، فلما ولدت أتته بالصبي في خرقة، قالت: هذا قد ولدته، قال: «انهبي فأرضعيه حتى تفطميه». فلما فطمته أتته بالصبي في يده كسرة خبز، فقالت: هذا يا نبي الله قد فطمته وقد كسرة خبز، فقالت: هذا يا نبي الله قد فطمته وقد أكل الطعام، فدفع الصبي إلى رجل من المسلمين، ثم أمر بها فحفر لها إلى صدرها، وأمر الناس فرجموها. (صحيح مسلم ج: ٣ ص: ١٣٢٣).

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

000

# من روائح الماهني



#### بقلم الشيخ: محمد خليل هراس (رحمه الله) نائب ورئيس جماعة أنصار السنة سابقا

الدعاء من أهم العبادات القولية التي لها أكبر شأن في الإسلام، وهو يرد في القرآن على نوعين: دعاء الثناء والعبادة، ودعاء المسألة والطلب، وتارة يراد به مجموعهما، والنوعان متلازمان، فإن دعاء المسألة معناه طلب ما ينفع الداعي، أو طلب كشف ما يضره أو دفعه، وكل من يملك النفع والضر فإنه هو المعبود حقًّا، والمعبود لا بد أن يكون مالكًا للنفع والضر، ولهذا أنكر الله تعالى على من عبد من دونه ما لا يملك له ضرًا ولا نفعًا، وذلك كقوله تعالى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لاَ يَصُرُّهُمْ وَلاَ يَضَعُهُمْ ﴾، وقوله: ﴿ ولاَ تَدْعُ مِن دُونِ اللّهِ مَا لاَ يَضَعُرُهُمْ وَلاَ يَضَعُرُكُ ﴾ (يونس: ١٠٦)، وهو في القرآن كثير حدًا.

وإذا تأملنا الآيات القرآنية التي ورد فيها لفظ الدعاء وجدناه في بعض الآيات يكون أظهر في أحد المعنيين منه في الآخر، فمثلاً قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ الْعُونِي مَنه في الآخر، فمثلاً قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ الْعُونِي اَسْتَجَبْ لَكُمْ الْعُبادة؛ ولهذا عقبه بقوله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عَبَادتِي سَيَدْخُلُونَ بَعَنَّ عَبَادتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمُ دَاخُرِينَ ﴾ (غافر: ٣٠). وروي عن النبي الله الله على النبي الله الله على الله العبادة المتضمن دعاء المسالة، فهو في دعاء العبادة المعادة المعادة

وَاهَا ما هُو اطْهَر في دعاء المسالة والطلب فمثل قوله تعالى: ﴿ الْأَعُوا لَمْ يُحَبُّ الْمُعْدَينَ. وَ الْأَعُوا لَمْ يُحَبُّ الْمُعْدَينَ. وَلاَ تُفْسِدُواْ فِي الأَرْضِ بَعْدَ إِصَّلاَحَهَا وَادْعُوهُ خَوْفًا وَهَمُوا وَادْعُوهُ اللَّهُ قَرِيبُ مِن الْمُحْسِنِينَ ﴾ خَوْفًا وقد وادْعُوهُ الله قريبُ مَن الْمُحْسِنِينَ ﴾ وقوله سبحانه حكاية عن زكريا عليه السالام: ﴿ إِذْ نَادَى رَبّهُ نِدَاء خَفِينًا. قَالَ رَبّ إِنِي وَهِنَ الْعَظُمُ مِنْيَ وَاشْتَعَلَ الرّأْسُ شَيْبًا ولَمْ أَكُن بِدُعَائِكِ رَبّ شَقِيبًا ولَمْ أَكُن بِدُعَائِكِ مِنْ المُعْرَاتِ ويَدْعُونَنَا رَغْبًا ورَهْبًا وكَانُوا لَنَا فَيْلاً عَلَى اللهُمْ كَانُوا لَنَا وَلَمْ أَكُن بِكُوا لَنَا وَلَمْ الْمُؤْلِكُ وَ إِنْهُمْ كَانُوا لَنَا وَلَمْ الْمُؤْلُولُ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغْبًا ورَهْبًا وكَانُوا لَنَا عَلْمُ وَلَا لَا اللهِ عَنْ وَلَمْ الْمُؤَالُولُ لَنَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ هِ اللّهُ فَيْلِكُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ فَلَا وَلَا لَا لَا اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ فَيْدُ إِلَّا وَلَا لَا اللّهُ فَيْلُولُ فَي الْحُقِرُاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغْبًا ورَهْبًا وكَانُوا لَنَا لَا اللّهُ عَلَى الْمُؤَالِكُ الْمُؤْلِكَ الْمُؤْلِكُ الْمُؤْلِكُ عَلَى إِلَا لَا اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَالًا عَلَيْكُولُولُ اللّهُ عَلَى الْمُولُولُهُ اللّهُ وَلَالِتُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ لَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ الْمُلْكُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِكُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وَأَمَا قُولِه تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ نَاعِبًادِي عَنِّي فَإِنِّي

قَرِيبُ أُجِيبُ دَعُوةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ آافَلْيَسُتَّ جِيبُواْ لِي وَلْيُؤُمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُنُدُونَ ﴾ (البقرة: ١٨٦)، فهو متضمن للنوعين جميعًا وبكل منهما فسرت الآية، فقيل: معناه أعطيه إذا سالني، وقيل: معناه اثيبه إذا عبدني.

واللئي يه منا الكلام عليه هنا هو دعاء المسألة والطلب؛ لأنه أعظم ما وقع فيه النزاع بين أهل الحق وبين خصومهم ممن يَدْعون غير الله عز وجل ويسالونه ما لا يقدر عليه إلا الله أو يجعلون بين الله وبينهم واسطة في الدعاء يعتقدون آنها ترفع حوائجهم إلى الله وتشفع لهم عنده في قبول دعائهم وقضاء حوائجهم، وبدون تلك الواسطة لا يسمع لهم دعاء، ولا تقضى لهم حاجة، فإذا علمنا أن دعاء المسألة والطلب نوع من العبادة، بل هو مخ العبادة؛ لانه لا يدعى ويسال إلا من كان مالكًا للنفع والضر، ومن كان مالكًا للنفع والضر، ومن كان مالكًا للنفع والضر، علمنا أن دعاء غير الله تعالى كما يفعله كثير من الناس عند أضرحة غير الله تعالى كما يفعله كثير من الناس عند أضرحة المشايخ من دعائهم لأصحابها واستغاثتهم بهم هو شرك صريح وتوجه بالدعاء الذي هو عبادة إلى غير الله.

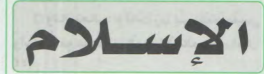
وأما من دعا الله عز وحل بأحد من خلقه بمعنى أنه جعله شفيعًا إلى الله في أن يقبل دعاءه أو يقضى حاجته، معتقدًا أنه لولا تلك الشفاعة لم يُسمع دعاؤه ولم تُقض حاجته، وأن لتلك الواسطة تأثيرًا غيبيًا في جلب الخير ودفع الضر، فهذا أيضًا شبرك يجب أن يستتاب صاحبه منه. واعتبر ذلك شيركًا صريحًا، لا يَقِل في شناعته عن دعاء غير الله عز وجل. قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَـذُوا مِن دُونِهِ أَوَّلِيَّاء مَا نَعْبُ دُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهُ زُلْفَى إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمُّ فِيه يَخْتَلَفُون إِنَّ اللَّهَ لا يَهْدِي مَنْ هُو كَاذِبٌ كَفَّارٌ ﴾ (الزمر: ٣) فجمع لهم في هذه الآية بين اقبح وصفين وهما الكذب والكفر، وبيِّن أن ذلك مانع من هداية الله لهم، وإذا كان هذا هو حكم الله في هؤلاء المشــركين الذين ما كانوا يعبدون هذه الأصنام لذاتها، ولا كانوا بعتقدون أنها تملك لهم النفع والضير، وإنما كانوا يتقربون بها إلى الله ويستشفعون بها عليه جل شانه؛ لإعتقادهم أنها أقرب إلى الله منهم وأرجى إليه شيفاعة، فماذا يكون حكم الله في هؤلاء العاكفين على هذه الأضرحة يوسعونها ويتمسحون بها تبركا ويناجونها في ذلة وضراعة، ويسالونها كل حوائجهم؛ ملتمسين رضاها وبركاتها، خائفين أشيد الضوف من سطوها ونقمتها ومتملقيها بأنواع القرابين والنذور، وإذا سئل أحدهم أن يحلف بواحد منها- وكان كانبًا- تحاشى ذلك وخشى عاقبته، وإذا طلب منه الحلف بالله عز وجل فرح وجاءه الفرج، وبذل ذلك لمن ساله بذل السماح؛ فاللهم إليك المشتكي، وأنت المستعان، ولا حول ولا قوة الإ بالله.

(TA)

العدد الخامس الستة الثلاثون

# إن الدين

# عندالله



## كتىلە مصطفى عبد الجواد محمد

□□ بخطئ كثير من الناس عند الكلام عن الأدبان، فيقول: الأدبان السماوية الثلاثة البهودية، والمسحية، والإسلام.

والخطأ ناشيع عن أن الناس لا يفرقون بين دين نزل من السماء وتكفل الله تعالى بحفظه إلى يوم القيامة كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزُلْنَا الذُّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ (الحجر: ٩)، ودين نزل من السماء ولكن تناولته الأيدي بالتحريف والتبديل، كما قال الله تعالى: ﴿ فَ وَثُلُ لِلَّذِينَ يَكُدُّ يُ وِنَ الْكِتَابَ بِأَنْدِيهِمْ ثُمُّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِندِ اللَّهِ لِيَشْتُرُواْ بِهِ ثُمَنًّا قَلِيلاً فَوَيْلُ لَهُم مَمًا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُمْ مُّ مُا نَكْسِدُ وِنَ ﴾ (البقرة: ٧٩)، إذ ليس من المقدول ولا من المعقول أن السماء نزل منها دين يقول: ﴿ قُلُ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ. اللَّهُ الصَّمَدُ. لَمْ يَلِدُ وَلَمْ يُولَدُ. وَلَمْ يَكُن لُهُ كُفُ فُ وَا أَحَدُ ﴾ (الإخلاص: ١- ٤)، وفي الوقت نفسه بنزل منها دينُ يدعو إلى التثنية؛ كقولهم: ﴿ عُزَّيْرٌ انْنُ اللَّه ﴾، أو التشليث «الأب، والابن، وروح القدس؛ إله واحد، كما تقول اليه ودية

والنصرانية. 🗆 🗀

ولسيان أن الدين الذي أنزل الله تعالى يه الكتب وأرسل به الرسل عليهم الصلاة والسلام هو الإسلام، وذلك من كتاب الله تعالى القرآن الكريم نقول وبالله التوفيق:

 يقول الله تعالى: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللَّهِ الاستلام ﴾ (آل عمران: ١٩).

○ ويقول سبحانه: ﴿ وَمَن يَنْتَغ غَيْرَ الْإِسْلاَم دينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ (أل عمران: ٨٥).

○ كما يقول سبحانه: ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتُّمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسْلاَمَ دينًا ﴾

وهذه الأيات الثلاث كافية للتدليل على أن دين الإسلام هو الدين الذي ارتضاه الله تعالى لعباده ليعبدوه به ولا يشركوا به شيئًا، وأنه الدين الذي أرسل به الرسل من لدن أدم عليه السلام إلى نبينا محمد الله

إلا أنى رأيت إتمامًا للفائدة أن أسوق بعض قصص هؤلاء الرسل التي توضح الدين الذي كانوا يدعون إليه أقوامهم، ولنبدأ بأولى العزم من الرسل وهم: نوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمد، عليهم جميعًا الصلاة والسلام.

○ يقول الله تعالى عن نوح عليه السلام: ﴿ فَإِن تَوَلَّنْتُمْ فَمَا سَأَلْتُكُم مِّنْ أَجْرِ إِنْ أَجْرِي إِلاَّ عَلَى اللَّه وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ (يونس: ٧٢).

○ ويقول الله تعالى عن إبراهيم عليه السلام: ﴿ رَبُّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَتُن لَكَ وَمِن ذُرِّئُتُنَا أُمَّةً مُسْلَمَةً لُكَ وَأَرِنَا مُنَاسِكِنَا وَتُنَّ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنتَ التَّـوَّاتُ الرَّحيمُ (البقرة: ١٢٨).

 ويقول تعالى: ﴿ وَقَالُواْ كُونُواْ هُودًا أَوْ نَصِيَارَى تَهْتَدُواْ قُلْ بَلْ مِلْةً إِبْرَاهِيمَ حَنْيِفًا وَمَا كَانَ منَ الْمُشْرِكِينَ. قُولُواْ آمَنًا بِاللَّهِ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أنزل إلى إبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيُعْقُوبَ والأستباط وما أوتى موسى وعيسى وما أوتى النَّبِيُّونَ مِن رَّبِّهِمْ لاَ نُفَرِّقَ بَيِّنَ أَحَدٍ مَنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسِّلُمُونَ ﴾ (التقرة: ١٣٥، ١٣٦).

#### الهدى فيما أنزل الله !!

اى أن الهدى ليس فيما يعتقد اليهود والنصاري، ولكن الهدى فيما أنزل الله على

النبيين جميعًا دون تفرقة بينهم وهو الإسلام، ولذلك أمرهم الله تعالى أن يقولوا أنهم مسلمون.

ولا أدل على أن شريعة موسى عليه السلام هي الإسلام، من ما جاء على لسان السحرة، وهو قولهم لفرعون: ﴿ وَمَا تَنقِمُ مِنًا إِلاَّ أَنْ آمَنًا بِآيَاتِ رَبِّنَا لَمُا جَاءِتُنَا رَبِّنَا أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبْرًا وَتُوفَنَا مُسلّمِينَ ﴾ (الأعراف: ١٢٦)، وما قال فرعون نفسه عندما أدركه الغرق: ﴿ قَالَ آمَنتُ أَنَّهُ لا إِلِهَ إِلاَّ الّذِي امَنتُ بِهِ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَأَنَا مِنَ الْمُسلّمِينَ ﴾ (مونس: ٩٠).

الدين الذي دعى إليه عيسى هو الإسلام ١١

وقال الله تعالى عن شريعة عيسى عليه السلام: ﴿ فَلَمَّا أَحَسُ عِيسَى مِنْهُمُ الْكُفْرَ قَالَ مَنْ أَنصَارِي إِلَى اللّهِ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنصَارُ اللّهِ أَمَنًا بِاللّهِ وَاشْهُدُ بِأَنًا مُسْلِمُونَ ﴾ (آل عمران: ٥٢).

وذلك يوضح أن الدين الذي دعى إليه عيسى عليه السلام هو الإسلام، وأن الذين استجابوا له هم الحواريون الذين قالوا له: اشهد بأنا مسلمون، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحَوَارِيَينَ أَنْ أَمِنُواْ بِي وَبِرَسُ ولِي قَالُواْ آمَنًا وَاشْهَدَ بِإَنْنَا مُسْلَمُونَ ﴾ (المائدة: ١١١).

وبالنسبة لنبينا محمد و فقد أمره الله تعالى أن يدعو قومه إلى الإسلام فقال سيحانه: 
إن صَلاَتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلّهُ رَبِّ
الْعَالَمِينَ. لاَ شَعرِيكَ لهُ وَيذَلكِ أَمِرْتُ وَأَنَا أَوْلُ الْمُسْلِمِينَ ﴾ (الأنعام: ١٦٢، ١٦٣).

أي أن ما أدعوكم إليه هو الإسلام، وأنا أول من أدين به، كما قال الله تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللّهُ مُخْلِصًا لَهُ الدّينَ. وَأُمِرْتُ لَأَنْ آكُونَ أَوْلَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ (الزمر: ١١، ١٢).

كما أن الإسلام هو الدين الذي دان به أنبياء الله عليهم السلام، وكذلك الصالحون من الإنس والجن، وإليك الدليل:

○ يقول الله تعالى عن يعقوب عليه السلام وأبنائه: ﴿ أَمْ كُنتُمْ شُهُهَاء إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِيَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِن بَعْرِي قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَهَكَ وَإِلَهَ آبَائِكَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِلَهُا وَاحِدًا وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ (البقرة: ١٣٢).

ويقول الله تعالى عن سليمان عليه السلام وملكة سبا: ﴿إِنَّهُ مِن سُلَيْ مَانَ وَإِنَّهُ بِسُمِ اللَّهِ الرُّحْمَنِ الرُّحِيمِ. أَلاَ تَعْلُوا عَلَيٌ وَأْتُونِي مُسلِّمِينَ ﴾ (النمل: ٣٠).

وقال تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَاءَتْ قَيلَ آهَكَذَا عَرْشُكِ
 قَالَتْ كَانَهُ هُو وَأُوتِينَا الْعِلْمَ مِن قَبْلِهَا وَكُنَّا مُسْلِمِنْ ﴾ (النمل: ٤٢).

وقال تعالى: ﴿قَالَتْ رَبِّ إِنِّي ظُلَمْتُ نَفْسِي
 وَأَسْلُمْتُ مَعَ سُلْيْمَانَ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ (النمل:
 ٤٤).

○ يقول الله تعالى عن لوط عليه السلام: ﴿ فَأَخْرَجْنًا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ. فَمَا وَجَدْنَا فيهَا غَيْرَ بَيْت مِّنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ (الذاريات: ٣٥، ٣٦). وهو بيت أهل لوط عليه السلام إلا امرأته كانت من الغابرين.

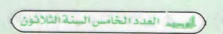
يقول الله تعالى عن مؤمني الجن: ﴿ وَأَنَّا مِنَّا الْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا الْقَاسِطُونَ فَمَنْ أَسْلَمَ قَأُولُئِكَ
 تَحَرُوْا رَشَدًا ﴾ (الجن: ١٤).

الكتاب: ﴿ النَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ مِن قَبْلِهِ هُم بِهِ الْكِتَابَ مِن قَبْلِهِ هُم بِهِ يُؤْمِنُونَ. وَإِذَا يُتُلَّى عَلَيْهِمْ قَالُوا آمَنًا بِهِ إِنَّهُ الْحَقُ مِن رَّبّنَا إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلِهِ مُسْلِمِينَ ﴾ (القصص: ٥٢، مِن ربّنَا إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلِهِ مُسْلِمِينَ ﴾ (القصص: ٥٣).

وأخيرًا فإن الإسلام هو سبب الأمان في الحياة الدنيا والآخرة. يقول الله تعالى: ﴿ يَا عِبَادِ لاَ خَوْفٌ عَلَيْكُمُ الْيَوْمُ وَلاَ أَنتُمُ تَحْرَنُونَ. النَّذِينَ آمَنُوا بِإِيَاتِنَا وَكَانُوا مُسُلِمِينَ ﴾ (الزخرف: ٦٨، ٦٩).

ورغم كل ما تقدم فقد ظهرت دعاوى هذه الأيام تدعو إلى التقارب بين الأديان، ونسوا قول الله تعالى: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ. لاَ أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ. وَلاَ أَنْا عَابِدُ مَا تَعْبُدُونَ. وَلاَ أَنَا عَابِدُ مَا عَبَدتُمْ. وَلاَ أَنَا عَابِدُ مَا عَبَدتُمْ. ولاَ أَنَا عَابِدُ مَا عَبَدتُمْ. ولاَ أَنَا عَابِدُ مَا عَبَدتُمْ. ولاَ أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ. لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِ ﴾ ولاَ أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ. لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِ ﴾ (الكافرون: ١- ٦).

والله وحده من وراء القصد.





# قصة موسى عليه السلام

﴿ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾

## بقلم الشيخ: عبد الرازق السيد عيد

الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجًا، والصلاة والسلام على عبده ورسوله محمد الذي جاء بالصدق مصدقًا لما بين يديه ومهيمنًا عليه.. وبعد:

أخي القارئ الكريم، وقفنا معا فيما مضى مع فرعون وقومه بعد ما كان من أمر السحرة في ذلك اليوم المشهود، ونستطيع تلخيص ما سبق تفصيله عن موقف فرعون وملئه في النقاط الآتية:

 الملأ من قوم فرعون يستنفرونه للقضاء على موسى وقومه.

٢- فرعون يهدّ ويتوعد بني إسرائيل: ﴿ سَنُقَتَلُ الْبَنَاءَهُمْ وَنَسُدَ حُيي نِسِنَاءَهُمْ وَإِنَّا فَوقَهُمْ قَاهِرُونَ ﴾ (الأعراف: ١٢٧).

٣- مؤمن آل فرعون يصدع بالحق على مراى ومسمع من الجميع وبحضور فرعون، لا تأخذه في الله لومة لائم، يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، ويذكّر بالله واليوم الآخر، ويعظُ بما حَدَث للسابقين، ويدعو إلى التوحيد وترك الشرك، وينصح باتباع منهج الرسول وترك ضلال فرعون، وذلك طريق النجاة في الدنيا والآخرة.

 إ- فرعون يصرُّ على الفساد، ويسير في غيَّه وقد زين له الشيطان سوء عمله.

وبعد هذا الاستعراض السريع لموقف فرعون وملئه، ماذا عن موقف موسى وقومه نستطيع بعون الله استعراض موقف موسى وقومه من خلال المشاهد القرانية الاتبة:

□ الشهدالأول: قال تعالى: ﴿ قَالَ مُهُوسَى لِقَوْمِهِ وَالْمُهُوسَى لِقَوْمِهِ وَالْمُسْتَعِينُوا بِاللَّهِ وَاصْبِرُواْ إِنَّ الأَرْضَ لِلَهِ يُورِثُهَا مِن يَشْاءُ مِنْ عَيَادِهِ وَالْعَاقِيَةَ لِلْمُتَّقِينَ. قَالُواْ أُوذِينًا مِن قَبْلِ أَن تَأْتِينًا وَمِن بِعُدِ مَا جِئْتَنَا قَالَ عَسَى رَبِّكُمْ أَن يُهْلِكَ عَدُوكُمْ وَمِن بِعُدِ مَا جِئْتَنَا قَالَ عَسَى رَبِّكُمْ أَن يُهْلِكَ عَدُوكُمْ وَيَسْتَخْلُونَهُ (الأعراف: ١٢٨ مِلاً). (الأعراف: ١٢٨ مِلاً).

نستطيع بعون الله أن نُلْحَظ في هذا المشهد المواقف الاتية:

ا- في قوله تعالى: ﴿ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ اسْتَعِينُوا بِاللّهِ وَاصْبِرُواْ ﴾: لانهم عجزوا عن دفع الاذى عنهم، فقال لَهم موسى: اعتمدوا على الله في جلب ما ينفعكم ودفع ما يضركم، وثقوا بالله، والزموا الصبر على ما يحل بكم، منتظرين فرج الله.

قال الشيخ عبد الرحمن السعدي رحمه الله: (وهذه وظيفة العبد، أنه عند القدرة عليه، أن يفعل من الأسباب الدافعة عنه الأذى ما يقدر عليه وعند العجز، عليه أن يصدر ويستعن بالله، وينتظر الفرج). اهـ.

 ٢- إن الأرض لله يورثها من يشاء من عباده، وليست لفرعون ولا لغيره من الطغاة.

 "- إن العبرة في الأمور بالعواقب، والعاقبة للتقوى وللمتقين في الدنيا والإخرة.

٤- ﴿ قَالُواْ أُونَينا مِن قَبْلِ أَن تَأْتِينا وَمِن بَعْدِ مَا جَنْتَنا ﴾ (الأعراف: ١٢٩)، أي: نحن في العذاب ماكثون من ﴿ قَبْلِ أَن تَأْتِينا ﴾ إشارة إلى تقتيل ابنائهم حذرًا من ظهور موسى. ﴿ وَمِن بَعْدِ مَا جِئْتَنا ﴾ إشارة إلى استمرار العذاب عليهم بعد بعثة موسى.

وهذا الرد منهم بدل على ما يلي:

نضجر بني إسرائيل من استمرار العذاب عليهم.

0 استبطاء نصر الله.

○ سوء الأدب مع الله ومع رسوله، وهذه سمة غالبة وصفة بارزة في بني إسرائيل، إلا قليـلاً منهم، وسياتي تفصيل الكلام عن ذلك في موضعه إن شاء الله.

○ وكان المفروض على بني إسرائيل- وهم قد آمنوا بالله ورسوله- أن يكون ردهم غير ذلك، وهم قد عاينوا الآيات الكثيرة الدالة على نصر الله، ويكفي أن الله أخلف حذر فرعون من ظهور موسى بل ورباه في بيته، وبعثة

موسى أحد معالم النصر الكبرى، وهم يجدون ذلك مكتوبًا عندهم، لكن هي طبيعة ضعاف الإيمان من بني إسرائيل.

٥- ﴿ قَالَ عَسَى رَبُكُمْ أَن يُهْلِكَ عَدُوكُمْ وَيَسِتَخَلُوكُمْ فِي الْأَرْضِ فَيَنظُرُ كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴾. (ويمضي النبي الكريم على نهجه، يذكرهم بالله، ويعلق رجاءهم به، ويلوح لهم بالأمل في هلاك عدوهم، واستخلافهم في الأرض، مع التحذير من فتنة الإستخلاف).

نعم يمضي موسى عليه السلام حاضًا قومه على الصبر والثبات، ومذكّرًا لهم بسنن الله في الكون، ويبيّن لهم حكمة الاستخلاف في الأرض؛ آلا وهي الابتلاء كما قال لعملا : ﴿لِيبْلُوكُمْ أَيُكُمْ أَحْسَنُ عَملاً ﴾ (هود: ٧). وكما قال موسى من قبل: ﴿ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾، فليعلم ذلك جيدًا بنو إسرائيل، وليس الأصر كما ظنوا- أنهم أبناء الله وأحباؤه- لا، هذا وهم كانب وخداع من الشيطان لهم، فالناس جميعهم لادم وأدم من تراب، وأكرم الناس عند الله أتقاهم لله.

أَنْ الْمُاالْسُهِدَالِثَانِي: قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَى يَا قَوْمُ إِنْ كُنتُمْ آمَنتُمْ بِاللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكُلُواْ إِنْ كُنتُمْ مُسْلَمِينَ. فَقَالُواً عَلَى اللَّهِ تَوَكُلُواْ إِنْ كُنتُمْ مُسْلَمِينَ. فَقَالُواً عَلَى اللَّهِ تَوَكُلُواْ إِنْ كُنتُهُ لَلُقَوْمَ الظّالمِينَ. وَتَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى وَتَجْنَا بِرَحْمَتِكُ مِنِ الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ. وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى وَآخِيهِ أَنْ تَبُومُ الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ. وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى وَآفِيمُواْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَيَشَرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (يونس: ٨٤- ٨٧).

نحن الآن أمام مشهد آخر يختلف في لهجة الخطاب ويختلف في الاستجابة، فنبرة الخطاب من موسى عالية تدعو بني إسرائيل لصدق التوكل على الله في مواجهة اشتداد آذى فرعون وملئه، والاستجابة اليوم كانت من الطائفة الاقوى إيمانًا في بني إسرائيل، وسكت أو تلاشى مؤقتًا صوت تلك الطائفة التي أظهرت تململها وضجرها في المشهد السابق.

ولنا مع هذا المشهد الجديد الوقفات التالية:

١- يخاطب موسى قومه بمقتضى الإيمان الذي امنوا
 به أن يصدُّقوا في التوكل على الله إن كانوا صادقين في
 إسلام قلوبهم ووجوههم إلى الله.

٢- استجاب المخاطبون أو تكلُّم الصادقون منهم

وأعلنوا توكلهم على الله.

٣- أردفوا توكلهم بالدعاء: ﴿ رَبّنا لا تَجْعَلْنا فِتْنَةً للتَّقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾، وهذه دعوة إبراهيم عليه السلام والذين أمنوا معه من قبل، قالها القوم هنا سالوا ربهم ألا يسلط عليهم الاعداء فيفتنوهم عن دينهم؛ ولذلك أتبعوا دعاءهم هذا بدعاء آخر فقالوا: ﴿ وَنَجْنَا بِرَحْمَتِكَ مِنَ الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾.

٤- أوحى الله إلى موسى أن يستعين وقومه بالصلاة، فهي من أهم أسباب النصر؛ لذا عقب سبحانه بقوله: ﴿ وَنَشَرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾.

وفي قوله تعالى: ﴿ وَاجْعَلُواْ بُيُوتُكُمْ قِبِلَةٌ ﴾. قال ابن كثير رحمه الله نقلاً عن الثوري وعكرمة عن ابن عباس (أمروا أن يتخذوها مساجد)، ونقل هذا القول عن كثير من التابعين. ثم قال رحمه الله: (وكان هذا لما اشتد بهم البلاء

الصلاة، كقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواُ اسْتَعِينُواْ بِالصّبْرِ وَالصّلَاةِ ﴾، وفي الحديث: كان رسول الله ﷺ إذا حَرْبه أمر صلى)(١). اهـ.

والتعقيب بقوله: ﴿ وَبَسَّرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ يحمل في طياته املاً قريبًا بنصر الله، يتحقق للمؤمنين إن صدقوا في إيمانهم لله وصدقوا في تتابعة الرسول وصدقوا في الأخذ باسباب النصر التي يستطيعونها.

ونختم هذا اللقاء ببيان أسباب النصر التي وردت في المشهدين السابقين فيما يلى:

- اللجوء إلى الله والاستعانة به مع بذل ما يمكن من سيان.
  - الصبر والثبات على الحق ومصابرة الأعداء.
- الثقة في الله المهيمن على الكون كلَّه أرضه وسمائه وما بن ذلك.
  - تقوى الله عز وحل في السرّ والعلن.
  - صدق التوكل على الله سبحانه وتعالى.
- المحافظة على إقامة الصلاة والمداومة على ذكر
- الضراعة إلى الله بالدعاء وطلب العون منه وحده سيخانه.

ونستطيع أن نستخلص الدروس والفوائد الآتية:

- ١- سنن الله في الكون ثابتة يجريها على خلقه.
- ٢- الخلق كلهم عبيد لله، وليس بين الله وبين أحد من خلقه نسبًا.
- ٣- يستخلف الله الناس جيلاً بعد جيل في الأرض
   للابتلاء والاختبار.
- ٤- قد يعلو الباطل حيثًا، لكن العاقبة في سنن الله للمتقين، فليفقه ذلك الدعاة إلى الله وحملة الحق في كل زمان ومكان.
- ٥- من طبيعة اليهود الجحود والنكران وسوء الأدب
   مع الله ورسله إلا قليلاً منهم.
- 7- على المسلم الصادق أن يبذل ما يستطيعُ من أسباب مادية ثم يصدق في توكله على الله، وقد فعل ذلك خاتم النبين محمد في والذين أمنوا صعه في بدر وفي غيرها من المشاهد، فنصرهم الله على قلّة عددهم وضعف قوتهم لمنا علم من صدق توكلهم، وحسبنا هذا القدر في هذا اللقاء، وإلى لقاء قادم نستودعكم الله. والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

الهوامش:

<sup>(</sup>١) حديث حسن، رواه أحمد، وأبو داود عن حذيفة رضي الله عنه.

# مسابقة الشباب الصيفية

اكتب بحثا في أحد الموضوعات الأتية:

١- الطريق إلى القدس وتحرير الأقصى.

٢- صفات المؤمنين وصفات المنافقين.

٣- العلمانية وخطرها على الإسلام والمسلمين.

٤- حقيقة الشيعة وخطر التقريب.

٦- الصوفية في قفص الاتهام.

#### شروط المسابقة:

١- ألا يقل البحث عن خمسين صفحة فلوسكاب، مع ذكر المراجع وتخريج الأحاديث.

٢- أن يكتب البحث بخط واضح، ويفضل الآلة الكاتبة أو الكمبيوتر.

٣- تسلم الأبحاث إلى إدارة الدعوة بالمركز العام: ٨ ش قوله- عابدين- في موعد غايته شهرين
 من تاريخ النشر.

٤- ألا يزيد سن المتسابقن عن ٣٥ سنة.

#### جوائز السابقة:

الفائز الثاني: ٤٥٠ جنيه.

الفائز الرابع: ٣٥٠ جنيه.

الفائز السادس: ٢٥٠ جنيه.

الفائز الثامن: ١٥٠ جنيه.

من الحادي عشر إلى العشرين ٥٠ جنيه.

مدير إدارة الدعوة

د. الوصيف على حزة

الفائز الأول: ٥٠٠ جنيه.

الفائز الثالث: ٤٠٠ جنيه.

الفائز الخامس: ٣٠٠ جنيه.

الفائز السابع: ٢٠٠ جنيه.

الفائز التاسع والعاشر: ١٠٠ جنيه

لجنة الشباب

معاوية هيكل

# مسابقة القيآن الكريم

تعلن إدارة شئون القرآن عن عقد مسابقة يوم السبت ٢٠٠١/٩/٨ في تمام الساعة العاشرة صباحا بمقر الإدارة بالمركز العام، وذلك لمحفظي القرآن بالفروع، على أن يمثل الفرع بمحفظ واحد فقط بعد إجراء تصعيد لهم من الفرع للمسابقة بخطاب الإدارة القرآن بالمركز العام. وسوف يعطى الفائزين العاشرة الأوائل في حفظ القرآن الكريم كاملا جوائز على النحو التالى:

الفائز الثاني: ٨٠٠ جنيه.

الفائز الرابع: ٥٠٠ جنيه.

الفائز السادس: ٤٠٠ جنيه.

الفائز الثامن: ٣٠٠ جنيه.

الفائز العاشر: ٢٠٠ جنيه.

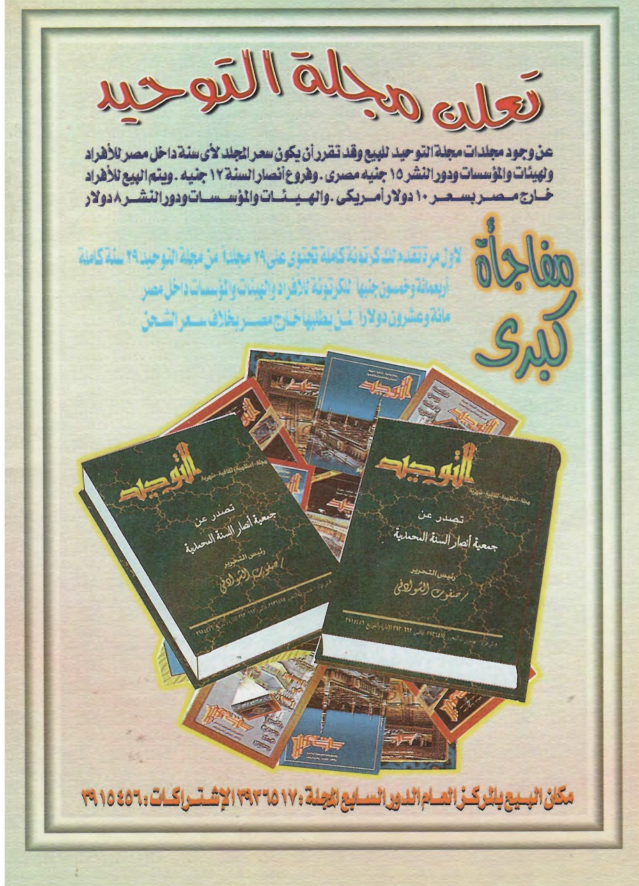
إدارة شئون القرآن أسامة على سليمان الفائز الأول: ١٠٠٠ جنيه.

الفائز الثالث: ٧٥٠ جنيه.

الفائز الخامس: ٤٥٠ جنيه.

الفائز السابع : ٣٥٠ جنيه .

الفائز التاسع: ٢٥٠ جنيه.



Upload by: altawhedmag.com