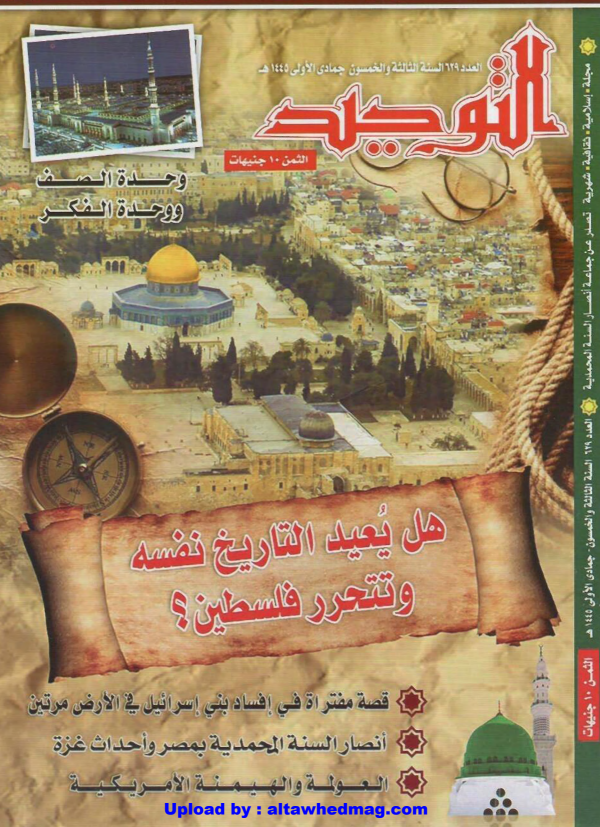
## خرافات وأكاذيب اليهود على مدى التاريخ





## فَاعْلَمُأَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا لِلَّهِ

رئيس مجلس الإدارة والمشرف العام على مجلة التوحيد فضيلة الشيخ

أحمد يوسف عبدالمجيد

رنيس التحرير التنفيذي حسين عطا القراط



#### الاشتراك السنوي

۱- في الداخل ٢٠٠ جنيه قوضع في حساب المجلة رقم/١٩١٥٩٠ مع ببنك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٢٣٦٩٣٠٦٦٢ ٢- في الخارج ٨٠ دولارا أو ٤٠٠ ريال سعودي أو مايعاد لهما

أنصار السنة المحمدية بمصر وأحداث غزة

السلام عليكم

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله. في ظل الأحداث الجارية- من اعتداء اليهود على غزة-، فإن جمعية أنصار السنة المحمدية تدين بشدة كل ما يجري من حرب شعواء على المدنيين العزل من الأطفال والنساء والرجال، وتثمن دور القيادة المصرية في الرفض التام لتهجير الفلسطينيين بأي شكل من الأشكال، وكذلك الجهود المبذولة لوقف هذه الاعتداءات، وفتح العابر لمساعدة الأشقاء في هذه المحند.

وتعلن الجمعية عن انطلاق القوافل الإغاثية لشعب فلسطين بالتنسيق مع الجهات المسؤولة، وتدعو جميع الفروع للمساهمة حتى تستمر القوافل لمساعدة الأشقاء.

نسأل الله أن ينجي أهل غزة وأن يرد عنهم كيد اليهود وعدوانهم ؛ وأن ينصر المستضعفين في كل مكان اللهم آمين.

الرئيس العام

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٤٩ مجلدًا من مجلدات محلة التوحيد عن ٤٩ سنة كاملة Upload by : altawhedmag.com

## فيرس العدد

|        | افتتاحية العدد؛ لا تحسبوه شرًا لكم            |
|--------|-----------------------------------------------|
| ۲      | الشيخ أحمد يوسف عبد المجيد                    |
| ٥      | باب التفسير د. عبد العظيم بدوي                |
| ٨      | العولة والهيمنة الأمريكية د. أيمن خليل        |
| 117    | البشرى العاجلة د. عبد القادر فاروق            |
| 11     | محبة الله للمؤمنين د. جمال المراكبي           |
| 17     | مقتل كعب بن الأشرف د. سيد عبد العال           |
|        | فضائل المسجد الأقصى                           |
| 45     | الشيخ صلاح نجيب الدق                          |
| ۲۸     | لاتبديل لسنة الله في خلقه د. محمد حامد        |
|        | هل يعيد التاريخ نفسه وتتحرر فلسطين؟           |
| 22     | د. عبد الوارث عثمان                           |
| 24     | واحة التوحيد د. علاء خضر                      |
|        | خرافات وأكاذيب اليهود على مدى التاريخ         |
| ۲۸     | د . متولي البراجيلي                           |
| 28     | فلسطين أرض الملاحم د. أحمد سليمان             |
|        | الفائزون في مسابقة القرآن الكريم              |
| 27     | لجنة القرآن                                   |
| ٤٨     | مفهوم العبادة الشيخ إبراهيم حافظ              |
|        | من روائع الماضي: وحدة الصف ووحدة الفكر        |
| 0.     | الشيخ محمد صفوت نور الدين، رحمه الله          |
|        | تحذير الداعية من القصص الواهية                |
| 07"    | الشيخ علي حشيش                                |
| فلسطين | بداية النهاية لتحقيق موعود الله للمسلمين بأرض |
| ov     | د. محمد عبد العليم الدسوقي                    |
|        | المتكفل بالرزق هو الله تعالى                  |
| 11     | الشيخ عبده أحمد الأقرع                        |
| 75     | من بلاغة القرآن الكريم د. عبد الرحمن فودة     |
|        | تحذير من ينطق بأن البلاء موكل بالمنطق         |
| 77     | الشيخ محمد عبد المقصود صالح                   |
|        | منبر الحرمين: الصلاة صلة المؤمن بريه          |
| ٧.     | د. ياسر الدوسري                               |

۱۰۰۰ جنيهاً ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و۳۰۰ دولاراً خارج مصر شاملة سعر الشحن

# معية الفيارالية الجمادية معية الفيارالية الجمادية

جمعية أنصار السنة المحمدية

### رئيس التحرير،

مصطفى خليل أبو المعاطي

### الإخراج الصحفي: أحـمد رجب محـمد محمد محمود فتحي

#### ثمن النسخة

مصر ١٠ جنيهات ، السعودية ١٢ ريال ، الإمارات ١٢ دراهم ١ لكويت ١ دينار ، الغرب ٢ دولار أمريكي ، الأردن ١ دينار ، قطر١٢ ريال ، عمان ١ ريال عماني ، أمريكا ٤ دولار، أوروبا ٤ يورو

إدارة التعرير || ۸ شارع قولة عابدين . القاهرة ت، ۲۳۹۳۰۱۷ . فاكس ، ۲۳۹۳۰۱۷ التريد الابكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

مَنْفَدْ البِيعِ الوحيد بمقر مجلة النوحيد الدور السابع

# لا تحسیون شرا لکم بل دو خیر لکم



الحمد للله الذي لا راد لقضائه ولا مُعقَب لحكمه. والصلاة والسلام على من لا نبي بعده. في ظل ما يجري في غزة على يد اليهود قتلة الأنبياء من قتل للنساء والأطفال وغيرهم بل وتخريب للديار والمساجد والمدارس والمستشفيات إلى غير ذلك مما يشاهده العالم كله. لا شك أنه مصاب جلل وكرب عظيم وشر مستطير. والمسلم ينظر إلى كل حدث بضوابط الشرع التي تُلزمه بالإيمان بالقدر ما أحب منه وما كره. 125C

جمادى الأولى ٢٤١ هـ - العدد ٢٧٩ - السنة الثالثة والخمسون

۲

ويا ترى هل كل ما يحدث شر خالص أم أن فيه خيرًا؟ تأتي الإجابة عن هذا السؤال من خلال القرآن الكريم وهو يتحدث عن النبوة في أطهر عرض، مصاب جلل طال بيت النبوة في أطهر عرض، عائشة رضي الله عنها وما صاحب ذلك من حديث الإفك وكيف شهرًا كاملاً قال تعالى: «أن

66 الخب قد يأتى فيما يظنه الناس شرا. 77

حَيْرًا » (النساء: ١٩). فيا عبد الله، كن على ثقة في حسن تدبير الله وقدره: فإن الخير قد يأتي فيما يظنه الناس شرا. فالخضر خرق السفينة وقتل الغلام، وكان ظاهر ذلك الشر الذي تعجب منه الكليم موسى عليه السلام، لكنَّ الخير كان في رحم الشر؛ فالخير في خرق السفينة لنجاتها. وكان ورامً

(الكهف: ٧٩). والخير في قتل الغلام فيما ذكره القرآن: «فَحَيْبَاً أَن يُرْهِنَهُمَا طُفِيناً وَصُغْرًا () فَأَرَدْناً أَن يُبْدِلَهُما رَجُما حَبَراً مِنْهُ رَكُوهُ وَأَفَرَبَ رُحماً» (الكهف: ٨٠-(٨١).

وأم موسى تؤمر بإلقاء ولدها في اليم، وظاهر ذلك الشر، ولكن الخير في أن يتربى ويُحفظ في بيت فرعون ذاته. ويوسف عليه السلام يُلقى في الجب ويدخل السجن، وظاهر ذلك الشر غير أن الخير كان من وراء ذلك ليصبح العزيز وليرفع أبويه على العرش «وَقَالَ أَدْخُلُواً مِعْمَرَ إِن شَاءَ الله

مَامِنِينَ ، (يوسف: ٩٩).

وقتل غلام أصحاب الأخدود ظاهره الشر، والخير في ذلك أن دخل الناس في دين الله أفواجًا.

إن الإيمان بالقدر ركن من أركان الإيمان، ومقتضاء أن ترضى بما قدَّره ربك عليك، وتوقن أن في قضائه الرحمة. علينا أن نتصور حال المسلمين يوم أن صدَّهم المشركون عن المسجد الحرام، ومع ذلك سماه القرآن فتحًا فقال تعالى: «مَعَمَل مِن

### اللين جار بالإنك عصبة يُنكُر لا تَعْسَبُوهُ شَرًا لَكُم بَلْ هُوَ خَيرٌ لَكُمْ ، (النور: ١١).

قال صاحب التحرير والتنوير: «بَلَ هُوَ خَيْرٌ نَّكُمٌ »؛ لأن فيه منافع كثيرة؛ إذ يتميز به المؤمنون الخُلَص من المنافقين، وتُشْرَع لهم بسببه أحكامٌ تردع أهل الفسق عن فسقهم، وتتبين به براءة فضلائهم. ويزداد المنافقون غيظًا وتجيء منه معجزات بنزول هذه الآيات بالإنباء بالغيب. انتهى كلامه.

وكثيرًا ما يأتي الخير فيما يحسبه الناس شرًا ومكروهًا. جاءت الإشارة إلى ذلك في موضعين من القرآن:

الأول: في ذكر القتال وما يكون فيه من إزهاق للنفس ومكابدة الأعداء. قال تعالى: « كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُوَ كُرُهُ لَكُمُ وَعَلَى آنَ تَكَرَهُوا شَيْهَا وَهُوَجَرٌ »

(البقرة: ٢١٦).

والثاني: في ذكر كراهية النساء وما قد يترتب عليه من طلاق يعصف بالأسرة فقال تعالى: «وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْسُعُرُوفِ فَإِن كَرِهْتُمُوهُنَّ فَسَيَّى أَنْ كَكُرُهُوا شَيْعًا وَعَمَلَ أَنَّهُ فِيهِ خَبْرُ

جمادي الأولى ٢٤٥ هـ - العدد 174 - السنة الثالثة والخمسون

٣

دُونِ دَلِلَتَ فَتَمَا فَرِيبًا، (الفتح: ٢٧).

قال القرطبي عن الفتح: "وَذَلِكَ أَنْهُ صلى اللَّه عليه وسلم لَّا رَجْع مَضَى مَنْهَا إلَى خَيْبَرَ فَافَتَتَحَهَا، وَرَجِع بِأَمُوالَ خَيْبَرَ وَأَخَذَ مَن العُدَة وَالقَوَّة أَضْعَافَ مَن العُدَة وَالقَوَة أَضْعَافَ مَا كَانَ فَيه فِي ذَلْكَ العَام. وَقَدْوَة وَعَدَة بَاضَعَافَ دَلْكَ"، ودخل فِي الإسلام وأكثر، ويدل على ذلك أنهم

كانوا سنة ست يوم الحديبية ألفًا وأربعمائة. وكانوا بعد عام الحديبية سنة ثمان عشرة آلاف.

وفي واقع الناس نرى أن الخير قد يكون في بتر عضو من جسد الإنسان ليسلم الجسد كله: فمنازل الشهداء لا تُنال إلا بمكابدة الأعداء، وما يكون من القرح الذي يحسبه الناس شرًا. قال تعالى: وَلِعَلَمَ اللهُ اللَّيِكَ مَامَتُوا وَيَتَخِذَ مِنْكُمْ شُهَداًه (آل عمران: ١٤٠).

وكثير ما تكون المصائب سببًا في عودة الناس إلى رشدهم بعد انشغالهم بالدنيا عن الدين. قال تعالى: طَهَرَ لَسَادُ فِ ٱلْبَرُ وَٱلْحَرِيمَا كَسَبَتْ أَيْدِى ٱلنَّاسِ لِلْدِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِي عَلُوا لَعَلَّهُمْ بَرِحُونَ (الروم: ٤١).

فكان من حكم الله البالغة أن يبتلى العباد بمثل هذه الحروب والانتهاكات التي تدمي القلوب ليكون ذلك سببا في توبتهم وعودتهم إلى الله، ثم يكون بعد ذلك النصر والتمكين الذي وعد به من ينصر دينه: ويَأَيُّهَا ٱلْإِنَ مَامَوًا إِن تَعْرُوا الْمَدْ يَعْمَرُكُمْ وَيَثْبَتْ آقَامَكُمْ (محمد ٧),

66 منازل الشهداء لا تنسال إلا ىمكايدة الأعداء. 79

وما أحوج المسلمين اليوم إلى الرجوع إلى شرع الله ليحكمهم في كل مجالات حياتهم بعد أن غرتهم الحياة الدنيا، وظنوا أنهم قادرون عليها ليوقنوا أن النصر لا يكون إلا من عند الله تعالى، فإذا أراد الله سبب لذلك أسبابًا، كما أن الفرج. قال تعالى: «فَنَ عَلَيْ الشر من عد (الشرح، ٥-1).

قال القرطبي والبغوي في

تفسيرهما لهاتين الآيتين: قال ابن مسعود رضي الله عنه: لو كان العسر في جُحر لطلبه اليسر حتى يدخل عليه، ولن يغلب عسريسرين. وقال ابن كثير في معنى أن العسر لا يغلب يسرين: أن العسر مُعرَف في الحالين فهو مفرد، واليسر متعدد. وصدق من قال:

ولرب نازلة يضيق بها الفتى ذرعًا وعند الله منها المخرج

ضاقت فلما استحكمت حلقاتها فُرجت وكنت أظنها لا تُفرج

فأبشر، يا عبد الله، بفرج الله القريب، وثق في وعد الله المجيب؛ «سَبَجْعَلُ ٱللهُ عَدَ عُسَر بُعُكَمَ» (الطلاق: ٧).

فكلما اشتدت آلام المخاض قربت ساعة الفرج والميلاد. فالله يعلم وأنتم لا تعلمون، فاللهم اجعل ما يجري في غزة طريقًا لتآلف المسلمين ووحدتهم لردع اليهود الغاصبين، ورفع الظلم عن المظلومين، ويسريا ربنا تحرير المسجد الأقصى الأسير.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالين.

جمادى

12620

A 1220

1Jane

977

- Kunik

الثالثة والخمسون

ź



قال الله تعالى: « وَإِن حَهْدَاكَ عَلَّ أَن نُثْمِكَ فِي مَا لَئِسَ لَكَ بِدِ عَلَّمْ فَلَا تُعْلِمُهُمَا وَصَاحِبُهُمَا فِ النَّبُ مَعْرُوفاً وَالَّتِحْ سَبِلَ مَن أَنَّابَ إِنَّ نُعْمَ إِلَى مَرْحِمْكُمْ فَأَنِنَتُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ أَنْ بَنْنَى إِنَّا إِنَّ نُعْم يَتْعَالَ حَبْدٍ مِن حَدْلَ فَنَكُن فِ سَخَرَةٍ أَوْ فِ السَمَوْتِ أَوْ فِ إِنَّ تَعْم يَتَابَ بِهَا اللهُ إِنَّ اللَّهُ لَطِيلُ حَبَرٌ أَنْ يَسْتَى أَقِه الصَالِقَ وَأَمْرَ وَالْمَعْرُوفِ وَلَهُ عَنِ ٱلْشَكْرِ وَأَصَبَرُ عَلَ مَا أَسَائِكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزَمَ الْأُنُوبِ وَاللَّهُ عَنْ ٱلْشَكْرِ وَأَصْبَرُ عَلَ مَا أَسَائِكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزَمَ الْمُوفِ وَلَهُ عَنِ ٱلْشَكْرِ وَأَصْبَرُ عَلَ مَا أَسَائِكَ إِنَّ وَاللَهُ مِنْ عَزَمَ

- aladia and and and and and

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله. وبعد: فاستكمالًا لما مضى نقول :

nunnig III

#### لا طاعة لمخلوق لم مغصية الغالق:

ثم بين سُبْحانه أن طاعة الوالدين إنما هي في المعروف، فلا طاعة لخلوق في مغصية الخالق، ولكن ذلك لا يمنع من برهما، فقال تعالى: وإن جاهداك على أن تشرك بي ما ليس لك به علم فلا تطعهما وصاحبهما في الدنيا مَعْرُوها ،، فلو كان الولد مُسْلَمًا، وأبواه كافرين، وهما يجتهدان عليه ليرجع عن دينه ويكفر بريه، فلا سمع لهما ولا طاعة، ولا يسقط حقهما فالبروالإحسان، وحسابهما على الله. عَن سماكَ بُن حَرْب حَدَثتي مُصْعَب بْن سَعْد عَنْ أَبِيهِ رضى الله عَنِهِ أَنَّهُ نَزَلْتُ فِيهِ آيَاتَ مِن القرآن. قال: حلفت أم سعد أن لا تكلمه أبدا حتى يكفر بدينه ولا تأكل ولا تشرب. قالت: رْعَمْت أَنَّ اللَّهُ وَصَّاكَ بِوَالْدَيْكَ، وَأَنَّا أَمَّكَ، وَأَنَّا أمرك بهذا. قال: مكثتُ ثلاثا حتى غشى عليها من الجهد، فقام ابن لها يقال له عمارة فسقاها، فجعلت تدعو على سعد، فأنزل

#### اعداد 🔼 د . عبد العظيم بدوي

الله عز وجل في القرآن هذه الآية، ووصيّنا الإنسان بوالديّه، الآيتان، وفيها، وصاحبُهُما في الدُنْيَا مغرُوفًا، (صحيح مسلم ١٧٤٨).

#### ير الوالدين واجب ولو كانا كافرين؛

عَنْ أَسْمَاء بِنْتَ أَبِي بِكُر رَضِي اللَّه عَنْهَا قَالَتَ: قدمت عليَّ أُمْي وَهُي مُشْرِكَة، فِي عَهْد رَسُول اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم، فاسْتَقْتَيْت رَسُول اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم قُلْتُ: إنَّ أُمِي قَدِمتَ وَهِي رَاعَبَةٌ، أَفَاصِلُ أُمِي؟ قَالَ: رَعَمُ صِلِي أُمَّكَ، (صحيح البخاري ٢٦٢٠).

قال الألوسي: وصَاحبُهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعُرُوفًا، أَيُ صحابًا مَعُرُوفًا، يَرْتَضِيه الشَّرْع، وَيَقْتَضِيه الكرّم والمُرُوءة، كاطعامهما وإكسانهما، وعَدم جفائهما وانتهارهما، وعيادتهما إذا مرضا، ومواراتهما إذا ماتا. وذكر في الدُّنْيَا، لتَهُوين أَمُر الصَّحية، والأشارة إلى أنَّها في أَيَّام قَلَائل وشيكة الأنقضاء، فلا يَضُر تَحَمُّل مَشَقَتها لقلَّة أَيَامها، وسَرْعة أَنْصرامها (روح المعاني

0

#### (\\\\)).(\\\\\)

فَإِذَا بَلَغ عَنْدَكَ الكَبَر أَحَدُهُمَا أَوْ كَلاَهُمَا، وَثَقَلَتْ عَلَيْكَ خَدُمَتُهُمَا، فَاصْبِرُ وَاحْتَسَبْ، وَلا تَمَلَ مَنْ صُحْبَتَهُمَا، وَلا تَتَصَجَّرُ مَنْ خَدْمَتَهُمَا، فَإِنَّهُمَا ضُيُوفٌ عَنْدَكَ، يُوشكَ أَنْ يَرْحَلاً عَنْكَ، فَاغْتَنِمْ حَيَاتَهُمَا قَبْل مَوْتَهُمَا.

وَاتَّبِغُ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَيَّ وَلاَ تَتَبِغُ سَبِيلَ أَبَوَيُكَ إِنَّ جَاهَدَاكَ عَلَى أَنْ تَشْرِكَ بِاللَّهُ مَا لَيْس لَكَ بِه علَمٌ، دُمَّ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأَنْبَتُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ١٥ ، دُمَّ الَّذِي مَرْجِعُكُمْ فَأَنْبَتُكُم عَلَا سَكِيدًا فِ اللَّذِي وَالَحَيرَةِ وَمَا لَهُم مِن غَمِينَ عَلَا سَكِيدًا فِ اللَّذِي وَالَحَيرَةِ وَمَا لَهُم مِن غَمِينَ مَوَا وَأَنَّ الَّذِي مَا سُكُوا وَحَكِيلُوا الصَكِلِحَتِ مَوَا وَاللَّهِ اللَّهِ مَن مَا اللَّهِ مَن عَمِينَ مَوَقِيهِ أَسَمُومُ وَاللَّهُ لَا يُحِلُ الطَّلِينَ ، (آل عمران: ٥, ٥٦).

#### الوصيَّة الثانية؛ اتَّق الله حَيْثُما كُنْتَ؛

َيَا بُنِي اِنَّهَا إِن تَكَ مَثْقَالَ حَبَّةَ مَنْ خَرُدَلِ فَتَكُن فِي صَحْرَةَ أَوْ فِي السَّمَاوَاتَ أَوْ فِي الأَرْضَ يَأْتَ بِهَا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ لَطِيفٌ حَبِيرُ ١٦ ،:

لًا غَرَس لُقَمان في قَلْب ابْته العقيدة الصحيحة السليمة، القائمة على أساس التُوحيد، السليمة من شوائب الشَرْك، وصاه بعد ذلك بمراقبة الله، لأنها الحارس الأمين. الذي يحول بين الشاب وبين ما حرّم الله، هاذا والذي يحول بين الفتاة وبين ما حرّم الله، هاذا الله، حالت هذه المراقبة بينهم وبين ترك الله، حالت هذه المراقبة بينهم وبين ترك والبنوة مع التصغير الدال على الرحمة والشفتة والحنان، ليستثير عاطفة ولده، ليحسن الاستماع إلى أبيه، ويحرص على الانتفاع به.

جمادى

الأولى

1220 هـ - العدد 179 - السنة

ונווניב

والخمسون

مَا بُنْيَّ» إِنَّهَا وَصِيَّة أَبِ لاَبُنِهِ، وَهَلَ سَمَعَت وَصِيَّة مِنْ غَيْر اللَّهِ- أَحَسَنَ وَأَنْفَعَ وَأَبْلَغَ مِنْ وَصِيَّة الأَبِ لاَبْنِهِ، فَكَيْف إِذَا كَانَتْ مِنْ أَبِ آتَاهِ اللَّه الْحِكْمَة ؟!

إنَّ الأب حين يُوصي ابْنَه إنَما يُعْطِيه خلاصة كُلُ تَجَارِبه، الَّتي مَرْ بِها فَ حَيَاتَه، إنَّه يُرِيد أَنْ يُجَنَّب ابْنَه النَّكَبَات الَّتي أَصَابَتُ أَبَاه فِ طريقه، وأَنْ يُجَنَّبه العَثَرَات الَّتي أَصابَتُه فَ

سَيْره. إنَ الأَب الحَكيم يُريد أنَ يَكُون ابْنُه أتُقَى للَّهُ مَنْه، وَأَعْبَدَ للَّهُ مَنْه، لِيَكُون أَسْعَد منْه فِيَ حَيَاتِه، فَلاَ أَحَدَ يَتَمَنَّى أَنْ يَكُون أَحَدُ أَسْعَدَ مَنْه، إِلاَّ الأَب، فَإِنَّه يَتَمَنَّى أَنْ يَكُون ابْنُه أَسْعَد مَنْه.

ابني إنها، أي الخصلة التي تعملها، من الصَّالحات أو السَّيْنَات، من الخير أو الشرَّ، إن تك مثقال حبة من خردل ، الحبة واحدة الحبّ، قال تعالى: إذ أمَّ قَالَ أَخَمَ وَاللهُ الْحَبِّ وَٱلنَّوَكَ ، (الأنعام ٩٥)، فالحب جمع، واحده الحنة. والخردل نبات صغير، ينمو على جذر وساق، وتخرج له أزهار صفراء صغيرة، تتجمع منها قرون طويلة، مربعة الطرفين، فيها حبَّات صغيرة جدًا، لا تزن شيئًا، وإذا وقعتُ على الأرض لا ترى. فتكن في صخرة أو في السَماوات أوْفٍ الأرض بِأَتْ بِهَا اللَّهِ، بَوْم القيامة، ويحاسبك عليها، ويجزك بها، كما قَالَ تَعَالى: ( وَنَضَعُ ٱلْبُوَدِينَ ٱلْتِسْطَ لِبُور ٱلْتَبْسَمَةِ فَلَا نْظْلُمُ نَفْسٌ شَنِئًا وَإِنْ كَانَ مِنْعَالُ حَبَّكُو مِنْ خَرْدَلٍ أَيْنَتَا بِهُمَّا وَكُفِّي بِنَا حَسِبِينَ، (الأنبياء: .( 21

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: إِنَّ اللَّهُ لَطَيفُ خَبِيرُ ٦٣ ، تَعْلَيلُ لما ذكر من إتيانه سُبْحانَه بِحِبَّة الْحَرْدل مع تَنَاهيها في الصغر. وكانَ اللَّه يقول للأِنْسَان: إِنْ عَظَم في نَظَرِكَ أَنْ يَأْتِي اللَّه بِحِبَّة الْحَرْدل سُواءُ كَانَتَ ،في صخرة أو في السَماوات أو في الأَرْض، فَلَا تَتَعَجَّبُ فَ اِنَ اللَّه لَطَيفُ خَبِيرُ الأَرْض وَلَا أَسْعَرُ مِن دَلِكَ وَلَا أَصْحَرُ إِلَّهِ فَتَتَ مُعَامً مَعَامً مَنْ اللَّهُ مُعَامً مُعَامً مُ

عَمَّمُهَا إِلَّا هُوَ وَعَمَّدُمَا فِ الْمَ وَالْحَرْ وَمَا مَتَعَ وَرَقَحَوْ إِلَّا سَلَمُهَا وَلَاحْتَوْ فِ طُلْنَتِ الأَرْضِ وَلَا طُع وَلا يَعِي إِلَّا فَ كَمَتْ شَعِي (الأنعام: ٥٩). فا اتَّق وَكُنْ عَلَى يَقَينِ مَنْ أَنَ اللَّه يَرَاكَ. وَيَطْلِع عَلَيْكَ. وَيَنْظُر إِلَيْكَ. وَيَشْهَد عَلَيْك. وَيُحْصِي عَلَيْكَ أَعْمَالك. وَيَشْهِد عَلَيْك. وَأَسْتَح مِنَ اللَّه أَنْ يَسْمَع مَنْكَ القَبِيح. أَوْ يَرَى مِنْكَ القَبِيح. وَاعْبُد اللَّه كَأَنَّكَ تَرَاه. فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاه فَإِنّ

#### إذا مَا خَلُوْتَ الدَّهُرِ يَوْمًا فَلاَ تَقَلَّ خَلُوْتَ وَلَكَنْ قُلُ عَلَيَ رَقَيِبِ وَلاَ تَحْسِبُنَ اللَّه يَغْمَل سَاعِـةُ

#### ولا أنَّ ما تَحْقِي عَلَيْهِ يَغَيِبُ

فَعَلَى الآباء أَنْ يُرَبُّوا أَبْنَاءَهُم عَلَى مُرَاقَبَة الله، حَتَّى إِذَا خَلاً أَحَدُهُمْ بِالحَرام تَرَكَه مِنْ مَخَافَة الله، لأَنَّه تَرَبَّى عَلَى أَنَّ اللَّه يَرَاه، وَبِذَلكَ يُحُسن كُلَ عَمَلِ يَعْمَلُه، وَيَبْتَعِد عَنْ كُلَّ مَا لاَ يُحِبُّه الله.

#### الوصية الثالثة، أقم السلاة،

ابني أقم الصّلاة، كما أمر الله، بشروطها، وأركانها، وواجباتها، ومُسْتَحبًاتها، فإنّ الصّلاة عمود الدين، أوّل ما فرض الله من العبادات، وأوّل ما يُحاسب عليه العبد منّ عمله يوْم القيامة. وقد أمر الله ورسوله الآباء أنّ يأمرُوا أبْنَاءهُمُ بالصّلاة. فقال تعالى: وأمر أملك ملك الذور ومُسَلح عنياً، (طه ١٣٢)، وقال النّبي صلى الله عليه وسلم: مُرُوا أوْلاَدكُم بالصّلاة وهُمْ أبْنَاء سبع سنين، واضربُوهُم عليها وهُم أبناء عشر سنين، وفرقوا بينهُم في المضاجع، أبناء عشر سنين، وفرقوا بينهُم في المضاجع،

وَمَنْ آثار حَكْمَة لُقَمَان أَنَّه أَمَر ابْنَه بِمُراقَبَة اللَّه، ثُمَّ أَمَرَه بِإِقَام الصَّلَاة، لأَنَّ مَنْ نَمَتُ فِي قَلْبِه الْمُراقَبة فَ جميع أَحُواله رَاقَب اللَّه فَ صَلَاتِه، وَكَانَ مِنَ الْخَاشِعِينَ، وَالْخُشُوع فِيْ الصَّلَاة هُو رُوحُها، وعَلَى قَدَرِه يَكُونِ الأَجْر وَالْتُوَابِ.

#### الوصية الرابعة، وأمر بالعروف والله عن التكر،

وإذا صلحت عقيدة الإنسان، وصلح عملُه، فقد كمَّل نفسه، فوجب عليه أن يسعى في تكميل غيره، بدعوته إلى العقيدة الصالحة، والعمل الصالح، فإنَّه لا تَتَم نَجاة الإنسان الا بالأمرين، أن يُكمَّل نفسه، وأن يسعى في تكميل غيره، كما قال تعالى: «والعمر

السُنيخت وتواصوا بألخي وتواصوا بالقدّ ، (العصر: ١-٣).

ولقد وعى ذلك لقمان فوصى به ولده، فبعد أنْ وَصَاه بِالعَقيدة الصَّالِحة، وَالعمل الصَّالِح،

وَصَاه بِالْأَمُر بِالْعُرُوف، وَالنَّهْي عَن الْنَكَر، فقال: يَا بُنَيَ أَقَم الصَلاة وَأَمُرُ بِالْعُرُوف وَانَهُ عَنِ الْمُنكر، وَالْعُرُوف كُلَّ مَا أَمَر اللَّه بِه، وَالْمُنكر كُلَّ مَا نَهَى اللَّه عَنْه، وَمَنْ جَوَامع الكَلَم فِ بِيَان الْعُرُوف وَالْمُنكر قَوْل اللَّه تَعَالَى: إِنَّ أَمَدَ بَالْعُرُوفِ وَالْمُنَعَرِّ

الذخشة والنبكر والنغي بعظكم لمتكحنه

#### كروف، (النحل: ٩٠).

فَلاً بُدَ لَكُلَ إِنْسَانِ مِن الأَمْرِ بِالْعُرُوفَ، وَالنَّهُي عَن الْمُنَكَر قَدَر اسْتَطَاعَتِه، فَإِنَ النَّاس كُلَّهُمْ فِي سَفِينَة وَاحدَة، إِذَا سَلَمَتُ نَجُوًا جَمِيعًا، وَإِذَا غَرَقَتَ هَلَكُوا جَمِيعًا، كَمَا قَالَ صلى اللَّه عليه وسلم: «مَثَل القَائِم عَلَى حُدُود اللَّه وَالوَاقِع فَيهَا كَمَثَل قَوْم اسْتَهَمُوا عَلَى سَفِينَة، فأَصاب بَعْضُهُمْ أَعْلاها وَبَعْضُهُمْ أَسْفَلَها، فَكَان الَّذِين فَوْقَهُمْ، فَقَالُوا، لَوُ أَنَا حَرَقْنَا فِي نَصِيبنا حَرْقًا، وَلَمْ نُؤَدْ مَنْ فَوْقَنَا. فَإِنْ يَتَرَكُوهُمْ وَمَا أَرَادُوا هُلَكُوا جَمِيعًا، وَإِنْ أَخَذُوا عَلَى أَيْدِيهِمْ نَجُوًا

وَنَجُوا جَمِيعًا، (صحيح البخاري ٢٤٩٣). فَلَا بُدَ مِن الأَمَر بِالْعُرُوف، وَالنَّهِي عَن الْمُنكر، لأَنَّ الفَسَاد إذا ظَهَر في الأَرْض وَسَكَت عَنْه الصَّادرُون عَلَى مَنْعَه عَمَ العقاب الجميع، وَلَدَلِكَ قَال تَعَالَى: • وَأَتَعُوا أَنَّ أَهُ شَكِئُ الْهِي طَلُوا مِنكُم عَامَة وَأَعْلُوا أَنَ أَهُ شَكِئُ عَلَى الْمُنكر إذا شاع مع القُدرة على تَغْيِيرِه، وَاعْتَقَاد أَنَه لاَ يَضُرُ إِلاَ فَاعِلُهُ:

عَنْ أَبِي بَكُر الصَّدُيقَ رضي الله عنه أَنَّه قَالَ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّكُمْ تَقْرَعُونَ هَذه الآيةَ: • قَالًى الَّبِي المَّعُا عَلِيكُمْ المَّسَكُمُ لَا يَشْرُكُمْ مَن صَلَ إِذَا الَّبِي المَعْلَمُ عَلَيكُمُ المُسَكُمُ لا يَشْرُكُمْ مَن صَلَ إِذَا صلى الله عليه وسلم يقُولُ: • إِنَّ النَّاسِ إِذَا رَأَوُا طَالًا هَلَمْ يَأْخُذُوا عَلَى يَدَيْهِ أَوْشَكَ أَنْ يَعْمَهُم الله بعقابِ منه (صحيح الترمذي: ٢١٦٨). هَذَا بَدَ لَكُلَ إِنْسَانَ أَنْ يَكُونَ إِيجَابِيًا، وَأَنْ يُرَبِّي أَوْلاَدَه عَلَى الأَبِحَابِيَة، وَهِي أَنْ يَكُونُوا صارحين مُصَلحين، هَدَاةَ مُهْتَدِينَ.

وللحديث بقية بإذن الله، والحمد لله رب العالين.

V



えのひ

0231 Q - 12412 PYL

- Ilmin

וליולה

والخمسون

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فالعولة ترجمة للفظة الإنجليزية Globalisation وللفظة الفرنسية Mondularisation والتي تعنى تعميم الشيء وتوسيع دائرته ليشمل الكل. الشيء على مستوى عالي. وأصبحت تعني جعل العالم عالمًا واحدًا موجهًا توجيهًا واحدًا في إطار حضارة واحدة ولذلك تسمى الكونية أو الكوكبة. العولة عند السياسي:

لقد شاب مصطلح العولة الغموض مُنذ نشأته؛ نتيجة عدم وضوح المقصود به، ولغموض مفهوم العولة فقد كثرت التعريفات، فيرى السياسيون أن العولة تعني انتصار الأيدولوجية الليبرالية بزعامة الولايات المتحدة الأمريكية، وتوحيد الفكر الأيديولوجي وسيادة العولة الديمقراطية كنظام سياسي على نحو ما ذهب فرانسيس فوكوياما في كتابه نهاية التاريخ.

#### العولة عند الاقتصاديين:

يرى الاقتصاديون أن العولة تعني إزالة الحدود الجغرافية والاقتصادية،

وتحويل العالم إلى سوق موحدة يتم فيها تقسيم العمل وتعميق مبدأ التبادل بين دول العالم؛ لزيادة حجم السلع والخدمات والتدفقات الرأسمالية عبر الحدود، ولذا عرف صندوق النقد الدولي IMF العولمة بأنها تعني زيادة الاعتماد الاقتصادي المتبادل بين دول العالم؛ عن طريق زيادة حجم وتنوع السلع والخدمات عبر الحدود.

#### العولة في اللغة العربية:

لفظة العولمة لم تعرف في اللغة العربية، وهي نسبة إلى العالم - بفتح العين واللام- أي الكون، وليس إلى العلم - بكسر العين-، والعالم جمع لا مفرد له كالجيش والنفر والملا، وهو رباعي مخترع -إن صح التعبير- ويعني تعميم الشيء وتوسيع دائرته ليشمل العالم كله.

#### ماكلوهان ودور الإعلام في تحقيق العولة:

يعتبر العالم الكندي "مارشال ماكلوهان" أول من أشار إلى مصطلح العولمة عندما صاغ في نهاية عقد الستينيات مفهوم القرية الكونية؛ فهو يرى أن أجهزة الاتصال الإلكترونية خاصة التلفاز تسيطر على حياة الشعوب وتؤثر على

أفكارها ومؤسساتها، ومن خلائها بمكن السيطرة على الشعوب، قام ماكلوهان بتحليل التأثيرات التى تحدثها وسائل الإعلام في الناس من خلال مؤلفاته مثل: "العروس الميكانيكية" الذي صنفه عام ١٩٥١م "مجرة جوتنبرج" الذي صنَّفه عام ١٩٦٢م، و"فهم وسائل الاتصال" الذي صنّفه عام ١٩٦٤م. والاعلام هو رسالة الحرب والسلام في القرية العالية" الذي صنَّفه عام ١٩٦٨م، وكان يرى أن الولايات المتحدة التي تسيطر على الجانب الأكبر من الإعلام العالى هي الأقدر على تحويل العالم إلى نمطها والسيطرة عليه من خلال وسائل الإعلام، وقد أحدثت نظرياته جدلا كبيرًا.

#### بريجينسكي والتقعيد للعولة:

تأثر "زبيجنيو بريجينسكي" مستشار الرئيس الأمريكي جيمي كارتر (١٩٧٧ -١٩٨٠) للأمن القومى بأفكار مارشال ماكلوهان، وعمل على جعلها واقعًا ملموسا مستغلا المتغيرات التى تحدث في الساحة العالمية، مؤكدًا على ضرورة أن تقدم أمريكا -التي تمتلك ٣٥% من المادة الإعلامية على مستوى العالم- نموذجًا كونيًا للحداثة، يحمل القيم الأمريكية في الحرية وحقوق الإنسان. وطبق ذلك في صناعته لفكرة المجاهدين الأفغان لمواجهة موسكو، وفي مؤلفاته ومنها: "رقعة الشطرنج الكبرى" والذي ركز فيه على أنه لا يجوز للولايات المتحدة أن تسمح لأى دولة أخرى بأن تصبح القوة المهيمنة في أوروبا وأسيا، و"الخيار الحقيقي"، و"الفرصة الثانية" انتقد فيه ثلاثة رؤساء أضاعوا فرصة قيادة أمريكا للعالم، "الرؤية الاستراتيجية - أمريكا وأزمة القوة العظمى" قال فيه: إن قوة

الولايات المتحدة في الخارج مهمة لاستقرار أمريكا وباقى العالم.

وهو أول من دعا في كتابه "بين جيلين" الى تفكيك النظام الإقليمي العربي واعادة تشكيله على أسس عرقية وطائفية فيما غرف لاحقا بالشرق الأوسط الجديد.

النظام الدولي الجديد (عولة الرأسمالية): بعد انهيار الاتحاد السوفيتي في سنة ١٩٨٩م وسقوط حائط برلين بدأت تتضح معالم مرحلة جديدة للنظام الاقتصادي العالى أطلق عليها الباحثون مصطلح النظام العالى الجديد، وذلك لأنه بعد انتهاء حرب الخليج الثانية وخروج القوات العراقية من الكويت؛ وقف الرئيس الأمريكي الأسبق جورج بوش أمام الكونجرس الأمريكي في مارس ١٩٩١م ليعلن على العالم ولادة النظام الدولي الجديد، ولم يكتف بأن يعلن عن مولد هذا النظام، وإنما أراد أن يصبح المبدأ الرأسمالي مبدأ عالميًا، يفرض على كل شعوب الأرضى وأممها قاطبة، وبذلك أعلن بوش عولة الرأسمالية. وأصبح هو المتفرد عمليًا في الموقف الدولي، ثم انتشر استخدام مصطلح العولمة بعد ذلك في كتابات سياسية واقتصادية عديدة في العقد الأخير، وذلك قبل أن يكتسب المصطلح دلالات استراتيجية وثقافية مهمة من خلال تطورات واقعية عديدة شهدها العالم منذ أوائل التسعينيات؛ حيث انفردت الولايات المتحدة الأمريكية بقيادة العالم المعاصر.

لم يكد مصطلح النظام العالى الجديد يخرج إلى النور حتى سرعان ما تلاشى ولم يعد له ذكر، وبدأ كثير من الباحثين يتخلون عن استخدام مفهوم

#### Upload by : altawhedmag.com

- 120 12 0131 & - 12014 077 - 12mil الثالثة والخمسون 9



النظام العالمي الجديد ليستعيضوا عنه بمصطلح العولة.

وسرعان ما تحوَّل المقصود بالعولمة إلى نمط للحياة يتم فرضه بالقوة على كل دول العالم من قبل الولايات المتحدة التي صارت القطب الأوحد لقيادة العالم، والذي يفرض أفكاره ومعتقداته على سائر الأمم، وهو ما يمكن معه القول بأن العولمة تعنى تعميم نمط من الأنماط التي تخص بلدًا أو جماعة وجعله يشمل العالم كله، ويمعنى أدق فهي تعنى العمل على تعميم النمط الحضاري الخاص بالولايات المتحدة الأمريكية على بلدان العالم أجمع، ولذا فحينما يعرف البعض العولمة بأنها عملية الوصول بالبشرية إلى نمط واحد، في التعبير والمأكل والملبس والعادات والتقاليد؛ فإن هذا النمط الواحد يقصد به النمط الأمريكي.

ويشير هانس بيتر مارتن، وهارالد شومان مؤلفا "فخ العولة" إلى خط\_\_ورة تأثر كافة دول العالم بالثقافة الأمريكية -والتي نشرتها وسائل الاعلام المختلفة-، وأنبه لم يسلم من ذلك حتى الحماعات ذات الثقافة النقية التي لم تختلط بغيرها كالهنود الحمر، وكالبوذيين بالتبت، حتى ذكر أن والت ديزني أصبح فوق الجميع، كما قرر أن قطاعًا عريضًا من أبناء الطبقة الوسطى في إيران مغرمون بموسيقى الروك الأمريكية. ويعبرون عن ذلك بقولهم : "... لقد عجز ملالي إيران عن السيطرة على فضائهم الجوي أو التحكم به"؛ وذلك في إشارة إلى انتصار الثقافة الأمريكية على التدين الشيعي.

جمادى

えって

0331 Q

- 12212 PTT - 12mil

الثالثة والخمسون

#### العولة وهيمنة القيم الأمريكية:

أ. ظهرت مصنفات تدعو لفرض العولة بالقوة، بل وتُحرّض على الشعوب التي تقف حائلاً ضد ذلك، كما فعل

هنتجنتون وتلميذه فوكوياما.

يقول صموئيل هنتنجتون في كتابه صراع الحضارات، أو "صدام الحضارات" كما هى ترجمته الدقيقة The Clash of Civilizations حيث قسم العالم إلى الغرب وبه حضارة واحدة ذات ثقافة مخصوصة تضم أتباء الكاثوليكية والبروتستانتية، وجعل هذا الغرب في صدام مع باقي الحضارات الأخرى والتي تضم كل ما عدا الغرب فتجمع الإسلام والبوذية والكونفوشية كما تضم أتباء الأرثوذكسية أيضا، وقد ذهب صموئيل هنتنجتون إلى أن كل هذه الحضارات بمكن للحضارة الغربية التعايش معها الاحضارة الإسسالام، وبرر ذلك بأن الإسلام دين يجمع أجناس متباينة ومجتمعات شتى يوحد بينهم الإسلام وبأن المسلمين ينظرون إلى غيرهم على أنهم أصحاب حضارة مضادة، ومن ثم فلن يقبلوا الدعوة الأمريكية للانضمام إلى الحضارة التي تقودها الولايات المتحدة والتي تمثل البلدان الكاثوليكية والبروتستانتية، ولذا عبّر البعض عن دعوة فوكوياما وهنتنجتون بأنها دعوة صريحة لجمع كل الشعوب تحت لواء النظام الأمريكي.

ولذلك يلخص بعضهم العولة في كونها "الهيمنة الأمريكية على دول العالم أجمع"، وهذا ما حدا بالبعض إلى أن يعرف العولة بأنها: "العمل على تعميم نمط حضاري يخص بلدًا بعينه هو الولايات المتحدة الأمريكية بالذات على بلدان العالم أجمع".

واللافت للنظر أن هذه الهيمنة الأمريكية لا تستهدف دول الشرق النامية فقط، وإنما تستهدف أيضًا الدول الأوروبية، وتعمد إلى السيطرة عليها أيضًا. تتامى الاقتصاد الرمزي:

شهد القطاع المالي على مستوى العالم جملة من التطورات المتواصلة والسريعة، والتغيرات المتلاحقة أدت إلى تنامي دور المؤسسات المالية وإلى ظهور كمَ هائل ومتنوع من الخدمات المالية التي تقدمها، وأذًى تزايد حركة التدفقات المالية نحو الدول النامية وبشكل غير متكافى إلى إحداث جملة من الآثار السلبية التي أثرت على الاستقرار الكلي والتنمية داخل هذه الدول.

ويمكن ربط تنامي الرأسمالية المالية بما تم تسميته بالاقتصاد الرمزي الـذي تحـركـه مؤشـرات البورصات العالية، والذي يتأثر بالتغيرات التي تطرأ على معدلات الفائدة وأسعار الصرف، وموازين المدفوعات، والتغيرات التي تطرأ على المستوى العام للأسعار، ومعدلات البطالة.

وتعاظم دور تجارة الخدمات ليصل إلى ٢٢٪ من إجمالي التجارة الدولية وبلغت التجارة في الخدمات أكثر من ثلثي الناتج المحلي في الدول الصناعية المتقدمة، بل وأصبحت المخاطر التي يتعرض لها المتعاملون في الأسواق المالية سلعة يجري تداولها ببورصة الأوراق المالية عن طريق المشتقات المالية التي تعاظم دورها إلى حد أن عبر البعض عن ذلك بقوله: "إن المشتقات المالية حررت الاقتصاد المالي من الاقتصاد الحقيقي".

ويرى البعض أن عولمة الأسواق المالية قد أحدثت ترابطًا كبيرًا بين هذه الأسواق، مما قد يضع حدًّا لما يسمى ب"نهاية الحدود الجغرافية"، وليس أدل على ذلك من انتقال الأزمة الآسيوية عام ١٩٩٧م من تايلاند إلى ماليزيا واندونيسيا وكوريا، ثم إلى اليابان؛ ليمتد تأثيرها في نهاية الأمر إلى الولايات المتحدة الأمريكية.

#### عولمة الأسواق المالية:

أدت العولمة المالية إلى نمو الرأسمالية المالية إلى حد لم يعرف من قبل؛ من خلال نمو وتطور صناعة الخدمات المالية بتركيبتها الهيكلية المصرفية وغير المصرفية، كالبنوك التجارية، وشركات التأمين وإعادة التأمين، وصناديق الاستثمار، وهو ما أدًى إلى زيادة التشابك المتبادل بين مختلف دول العالم في مجال الأسبواق المالية. والتي يتم من خلالها تبادل وتداول الديون والأصول النقدية والمالية. وأصبحت الأسواق المالية العالمية الأداة الأكثر ربطًا بين دول العالم؛ نظرًا لنوع العمليات التي تشتمل عليها في كل من أسبواق العملات والأسبهم والسندات والقروض، وكذا الأوراق المالية، وقد ازدادت عولمة الأسواق المالية في السنوات الأخيرة، وهو ما عُرف بالانفتاح المالي أو التحرير المالي، والذي يعتبر من أهم مكونات الليبرالية الجديدة.

ورغم ما يردده فقهاء القانون عن ولع الشعب الأمريكي بالمقامرة، وهو ما جعل الهندسة المالية تفرز أدوات ومشتقات تتفق مع شغف المواطن الأمريكي بالمقامرة، فظهرت عقود الخيارات التي لا تستهدف معاملات بل الحصول على فروق نتيجة تقلب الأسعار، كما ظهرت صناديق المؤشر التى تشتمل على المقامرة الظاهرة، ومعاملات كثيرة كلها مقامرة وغرر. وهذا شأنهم أنفسهم، ولكن الأمر الذي نأباه ولا نرضاه أن تفرض هذه التعاملات من خلال الأنظمة القانونية التى تتسلل إلى التشريعات الوطنية للتوافق مع المعايير التي وضعوها من خلال المؤسسات التي يهيمون عليها بزعم: أنه لكي تتوافق البورصات الوطنيه مع "المعايير الدولية" فيجب أن تتطبق هذه المعاملات وتسير وفقا لهذه

النظم.

جمادى الأولى

0331 & - Itale

PYT - 12mil

うううちゃ

والخمسون

17

#### توحيد النظم القانونية والماملات المالية في دول المالم أجمع .

فرضت العولمة المالية أنماطًا من التعاملات ينبغي على كل دول العالم أن تستن بها، وأضحى ما تسفر عنه الهندسة المالية والابتكارات المالية ينبغي أن يطبق في كل الأسواق المالية، وأصبحت الرأسمالية ذات طابع ريعي صرف، وتحوَّل دورها إلى توظيف رؤوس الأموال لا استثمارها. كما أصبح الربع المتحقق من الأوراق المالية أكثر من الأرباح التي تحققها المشاريع الإنتاجية، وهو ما يعكس أن حركة رأس المال في الأسواق العالمية لم تعد مرتبطة بحركة التجارة العالمية، بل أصبح لها كيانها وآلياتها ودورتها الخاصة بها.

وكلما أفرزت الهندسة المالية أداة مالية أو أسفرت عن مشتق جديد من المشتقات المالية في الولايات المتحدة الأمريكية سرعان ما تنتقل عدواها إلى سائر البورصات، حتى وجدت معاملات غريبة تمامًا عن المجتمعات الإسلامية والعربية وتتصادم مع دينها، والأمر المثير للحيرة أنه رغم ما أسفرت عنه سندات التوريق من الأزمة المالية العاصفة ٢٠٠٨/٢٠٠٧م التي كادت تطيح بالنظام الرأسمالي، وأظهرت عوار الليبرالية الجديدة، ورغم ذلك إذا بالبورصة المصرية تستمد نظام توريق الديون، بل وتتوسع فيه.

ووصل الأمر إلى حد فرض نظم قانونية غريبة عن المجتمعات التي تطبق بها، ولا يمكن ردها إلى أصل قانوني معين كما حدث عند تطبيق نظام المالك المسجل والمالك المستفيد، والذي يستمد من الترست ومن قواعد القانون الأنجلوسكسوني التي فرضت بمساندة مؤسسات العولمة على مختلف الأنظمة القانونية، ومنها القانون المصري لتصبح

نبتة غريبة في نظامه القانوني، رغم أنها لا تستقيم مع أصوله وقواعده.

وعلى خلاف عولمة الولايات المتحدة الأمريكية؛ نجد أن الحضارة الإسلامية التي حكمت لعدة قرون مساحات شاسعة امتدتمن إقليم سكينج يانج بالصين، ومن أجزاء عديدة من الاتحاد السوفييتي شرقا إلى شبه الجزيرة الأيبرية -إسبانيا والبرتغال- (الأندلس) غربًا، ومن قلب أوروبا شمالا حتى وسط إفريقيا جنوبًا، لم تفرض عقيدتها الإسلامية على غير المسلمين، ولم تفرض زيًّا معينًا على هذه الدول، بل ولم تفرض قانونها عليهم، بل إن الإسلام حينما حزم الخنزير والخمر حرمهما على المسلم تحريمًا قاطعًا ولكنه ثم يحرمهما على أهل الكتاب، فليست الخمر ولا الخنزير مالا عند المسلم؛ لكنها مال عند أهل الكتاب ولذا لو أتلفها المسلم عليه؛ فإنه يضمن قيمتها (انظر: فتح القدير: لابن الهمام (ت: ٨٦١هـ)، دار الفكر - بيروت، كتاب الغصب، فصل في غصب ما لا يتقوم، ج ٩، ص ٣٥٨).

ورغم ذلك يُرْمَى المسلمون بالإرهاب، رغم أنهم لا يفرضون معتقدهم على غيرهم بالقوة، وإنما يفعل ذلك الغرب نفسه، الذي يُحوِّل العالم قسريًا إلى نمطه السياسي، والثقافي، والاجتماعي، فضلاً عن الاقتصادي من خلال العولة، فضلاً عن الاقتصادي من خلال العولة، يتشابه مع تناقضهم في حظرهم التعامل مع الشركات الروسية ومقاطعتهم بمقاطعة الشركات الصهيونية أو التي بمقاطعة الشركات الصهيونية أو التي تساندها، يختلف الأمر تمامًا، فمن خلال العولة تتحول الدول إلى تُرس في آلة لها دور مرسوم لا تتعداه.

قادر؛ وهو حسبنا ونعم الوكيل.

# البشرى الماجلة بما ينفغ السلم في الدار الأخرة الما في المادين الماجلة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، ويعد، فالأصبار في أعمال العماد أنَّ ثقائها

فالأصبل في أعمال العباد أن ثوابها لفاعلها إذا كانت مقبولة، وينتفع الميت بكثرة المصلين عليه إذا كانوا موحدين ، وكلما كثر الجمع كان أفضل للميت وأنفع. وينتفع بسعى الحي، وقد قامت الأدلة الكثيرة على ذلك من كتاب الله وسنة رسوله- صلى الله عليه وسلم- على انتفاء الميت بسعى غيره، والدعاء له إذا توفرت فيه شروط القبول، والأموات ينتفعون بدعاء الأحياء لهم، بالمغضرة والرحمة ورفع الدرجات وتكفير السيئات، وكذلك ينتفعون بصدقات الأحياء عنهم ..... ولشيخ الإسسلام ابن تيمية فتوى في هذا الموضوع ضمن "مجموع الفتاوى" (٣١٣-٣٠٦/٢٤) قرر فيها أن أنمة الإسلام متفقون على انتفاء الميت بذلك وهذا مما يغلم بالاضطرار من دين الإسلام وقد دل عليه الكتاب والسنة والإجماع فمن خالف ذلك كان من أهل البدع. ثم سرد بعض هذه الأدلة.

قال ابن أبي العز الحنفي في شرح "العقيدة الطحاوية" للإمام الطحاوي –رحمه الله تعالى-: والدليل علي انتفاع الميت بغير ما تسبَّب فيه الكتاب والسنة والإجماع والقياس الصحيح....

والقرآن لم ينف انتفاع الرجل بسعي غيره وانما نُفَي ملكه لغير سعيه، وبين الأمرين فرق لا يخفى فأخبر . تعالي . أنه لا يملك إلا سعيه، وأما سعي غيره فهو ملك لساعيه، فإن شاء أن يبذله لغيره، وإن شاء أن يُبقيه لنفسه كما في قوله . تعالي: « وَأَنْ لَيْنَ الإَضْيَ إِلَا مَا سَعَى ، (سورة النَّجُم: الآية ٣٩).

#### ٠١- قضاء الذين .....

قضاء الدَيْن عنه من أي شخص وليًّا كان أو غيره، وأنَّ القضاء يرفع العذاب عنه، وهذا يدل على (خطر الدين) فليحذر المدين من عدم، الوفاء بسداد دينه، حتى الشهادة في سبيل الله تعالى تُكَفُرُ كل الذنوب إلا الدين. ويظهر ذلك واضحًا، ممَّا رواه الإمام مسلم في صحيحه عَنْ عَبُد الله بُن عَمُرو بْن العَاص- رضي الله

13

عنهما - أَنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم، قَالَ: (يُغْفَرُ لِلشَّهِيدَ كُلُّ ذَنْبِ إلَّا الدَّيْنَ، صحيح مسلم ١٩٠٢/٣، وعَنْ أَبِي هُرَيْرةَ-رَضِيَ اللَّه عَنْه- قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم: نَفْسُ المُوْمِنِ مُعَلَّقَةً بِدَيْنَه اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم: نَفْسُ المُوْمِنِ مُعَلَّقَةً بِدَيْنَه اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم: نَفْسُ المُوْمِنِ مُعَلَقَةً بِدَيْنَه اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم: نَفْسُ المُوْمِنِ مُعَلَقَةً بِدَيْنَه اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم: فَال الإمام النووي: "رَوَاهُ المَّذَمِدَي، وَابُن مَاجَه بِإِسْنَاد صَحِيح أَو وقواعد الإسلام ٢/٩٣٠".

وكان النبى صلى الله عليه وسلم بمتنع عن الصلاة على المدين، ففي صحيح البخاري عن سلمة بن الأكوع رضي الله عنه، قال: كنا جُلوسًا عند النبي صلى الله عليه وسلم، إذ أتى بجنازة، فقالوا: صل عليها، فقال: «هَلْ عَلَيْهُ دَيْنَ؟ »، قَالُوا: لا، قَالَ: «فهل ترك شيئًا؟»، قالوا: لا، فصلى عليه، ثم أتى بجنازة أخرى، فقالوا: يا رسُول الله، صل عليها، قال: (هَلْ عَلَيْهُ دَيْنَ؟، قَيل: نعم، قال: وفهل ترك شيئًا؟ ، قالوا: ثلاثة دنانير، فصلى عليها، ثمَّ أتى بالثالثة، فقالوا: صل عليها، قال: «هل ترك شيئًا؟»، قالوا: لا، قال: «فهل عليه دين؟»، قالوا: ثلاثة دنانير، قال: «صلوا على صاحبكم»، قال أبو قتادة صل عليه يا رسول الله-صلى الله عليه وسلم - وعلى دينه، فصلى عليه (صحيح الدخاري ٩٤/٣)ح (٢٢٨٩).

#### ٢- قضاء النذر عنه مثل حج النذر. أو اعتكاف النذر أو غيره:

لما رواه البخاري في صحيحه، أنَّ سَعْدَ بْنَ عُبَادَةَ الأَنْصَارِي -رضي الله عنه-، اسْتَقْتَى النَّبِيَّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ فِي تَذُركَانَ عَلَى أُمُه، فَتُوَفِّيتُ قَبْلَ أَنَ تَقْضَيَهُ، وَقَافَتَاهُ أَنْ يَقْضَيَهُ عَنْهَا،، فكَانَتُ سُنَّة بَعْدُ. (كتَابُ الأَيْمَانِ وَالتُّذُورِ، بَابُ مَنْ مَاتَ وَعَلَيْهِ نَذَرٌ، صحيح البخارى /١٤٢/.

#### ٣- قضاء صوم النذر عنه:

عَنْ عُرْوَةَ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهَا، أَنَّ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: «مَنْ

مات وعليه صيام صام عنه وليه، متفق عليه. قال أبو داود سمعت أحمد، "قال: لا يصام عن الميت إلا في النَّذر، قلت لأحمد: فشهر رمضان؟ قال: يطعم عنه ".(مسائل الإمام أحمد رواية أبي داود السجستاني، بَابُ: الرَّجِل بِمُوتَ وَعَلَيْهِ صِيَامٌ صِ١٣٧) قال ابن القيم: " يُصام عنه النذر دون الفَرْض الأصلى، وهذا قَوْلَ ابْن عَنَّاس -رضى الله عنهما-وأضحابه والامام أحمد وأصحابه، وهو الصّحيح: فكما لا يُصلى أحد عن أحد ولا يُسلم أحد عن أحد فكذلك الصيام، وأمًا النَّذَرُ فَهُو التزام فِ الذمَّة بمنزلة الدين، فيُقبِل قضاء الولى له كما يقضى دينه، وهذا محض الفقه ... إعلام الموقعين عن رب العالمين ٤/٢٩٦، وقال ابن قاسم: " وهذا مذهب أحمد وغيره، والمنصوص عن ابن عباس، وعائشة؛ ولا تعارض بين روايتهما ورأيهما، وبهذا يظهر اتفاق الروايات، وموافقة فتاوى الصحابة، وهو مقتضى الدليل والقياس" حاشية الروض المربع لابن قاسم ٤٤/٣، أحكام الجنائز للألباني ص٢١٣ . ٢١٥ . ١ لبشرى بما ينفع المسلم في الدار الأخرى، تأليف: عمرو عد المنعم ص ٢٠:٢٧، انتفاع الأموات من سعي الأحياء تأليف: عامر بن عبد الله فالح ص٢٧).

#### ٤ - الصدقة عنه:

لا رواد مسلم في صحيحه (١٢٥٤/٣) ح (١٦٣٠)، من حديث أبي هُرَيْرَةَ- رضي الله عنه- أَنَّ رَجُلاً قَالَ للنَّبِيُ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ إِنَّ أَبِي مَاتَ وَتَرَكُ مَالاً، وَلَم يُوص، فَهَلْ يُكَفُّرُ عَنْهُ أَنْ أَتَصَدَقَ عَنْهُ؟ قَالَ: «نَعَم».

#### ٥- الدعاء له:

إذا توفرت فيه شروط القبول ( لأَنَّ التَّوَسُّعَ فِي الْحَرَام وَاتَتَّعَدَّيَ بِهِ مِنْ جُمْلَة مَوَانِع الْإِجَابَة، وَقَدْ يُوجَدُ مَا يَمُنَعُ هَذَا الْمَانِعَ مِنَ مَنْعَه، وَقَدْ يَكُونُ ارْتَكَابُ الْمُحَرَّمَات الْفَعْلِيَّة 1331 هـ - العدد ٢٦٢ - السنة الثالثة والخمسون

جمادى

いんのい

مَانِعًا مِنَ الإَجَابَة أَيْضًا، وَكَذَلْكَ تَرْكَ الوَاجِبَاتِ كما قال الحافظ ابن رجب فِ جامع العلوم والحكم ص٢٧٥).

#### ٦ - الاستغفار له:

قبال تبعالى: «وَالَذِينَ جَاءَو مِنْ مَعْدِهِمْ بَقُولُونَ رَبَّنَا أَغْمِنَ فَنَكَا وَلِإِخْرَيْنَا الَّذِينَ سَبْقُوهُ بِٱلإِيكُنِ وَلَا تَجْعَلْ فِي فُلُوبَا غِلًا لِلَذِينَ مَامَوُا رَبَّنَا إِنَّكَ رَمُوتَ رَحِيمٌ ، سورة الرحشر: .10

#### ٧- ما خلفه من أثار صالعة وصدقات جارية:

لقوله تبارك وتعالى: ( وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَآشَارَهُمْ ) (يسس١٢). وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ -رضي الله عنه- أَنَّ رَسُولَ الله صَلَّى الله عليْه وَسَلَّمَ، قَالَ: " إذا مات الأَنْسَانُ انْقَطْع عَنْهُ عَمْلُهُ إِلَّا مِنْ ثَلَاثَةَ: إِلَّا مِنْ صَدْقَة جَارِيَة، أَوْ عَلْم يُنْتَفَعُ بِهُ، أَوْ وَلَدِ صَالِح يَدْعُو لَهُ "رواه مُسلِم.

والحديث يتكلم عن انقطاع عمل الميت نفسه إلا من هذه الثلاثة، ولم يتكلم عن عمل الغير للميت، فتنبه لذلك، فالفرق كبير.

#### ٨- ما يقعله الولد الصالح:

"ويشمل الذكر والأنثى "من الأعمال الصالحة، فإن لوالديه مثل أجره دون أن ينقص من أجره شيء؛ لأن الولد من سعيهما وكسبهما، عَنْ عائشة -رضي الله عنها- قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى اللَّه عنها- قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عنها- قالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عنها، وَإِنَّ وَلَدَهُ مِنْ كَسِّبِه" قَالَ الزيلعي: "رَوَاهُ أَصْحَابُ " السَّنَ الأَرْبَعَة "، وَحَسَّنَهُ الترميذيُ " نصب الرابية في تخريج أحاديث الهداية ٢٧٥/٣

#### ٩- الحج والعمرة عنه:

عَنْ أَبِي رَزِينِ الْعُقَيْلِيُ، أَنَّهُ أَتَى الْتَبِيَّ صَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّه إِنَّ أَبِي شَيْخٌ كَبِيرٌ، لا يَسْتَطِيعُ الْحَجَّ، وَلَا الْعُمْرَةَ، وَلَا الْظُعْنَ قَالَ: وَحَجَّ عَنْ أَبِيكَ، وَاعْتَمِنُ. صحيح الرجامع رقم ٣١٢٧.

الظعن: الراحلة، أي لا يقوى على السير ولا على الركوب من كبّر السن.

, وشريطة أن من يحج عن غيره أو يعتمر أن يكون قد حج عن نفسه واعتمر ولو أن الحاج مات وقد ترك واجباً من واجبات الحج فإنه يجب علي أوليائه أن يذبحوا عنه لأنه بمنزلة الدين الذي في ذمته، ويوزع في الحرم.

#### ١٠ من سن ٢ الإسلام سنة حسنة:

قَالَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَنْ سَنَ فِي الأسْلام سُنَّةَ حَسَنَةَ، فَلَهُ أَجُرُهَا، وَأَجُرُ مَنْ عَملَ بِهَا بَعْدَهُ، مِنْ غَيْر أَنْ يَنْقَص مِنْ أَجُورِهُمْ شَيْءٌ، وَمِنْ سَنَ فِي الإسلام سُنَّةَ سَيْنَةٌ، كَانَ عَلَيْهِ وَزُرُهَا وَوَزُرُ مَنْ عَملَ بِهَا مِنْ بَعْدِه، مِنْ غَيْر أَنْ يَنْقَصَ مَنْ أَوْزَارِهِمْ شَيْءٌ، صَحِيح مسلم ٢٠٤/٢. ح (١٠١٧).

#### ١١ - الرباط في سبيل الله:

عَنْ فَضَائِةً بن عُبَيْد-رضي الله عنه- أنَ رَسُولَ الله-صلى الله عليه وسلم- قَالَ: كُلُ الليت يُخْتَمُ عَلَى عَمله إلاَ الْرَابِطَ فَانَهُ يَنْمُو لَهُ عَملُهُ إلَى يَوْمَ القيامة وَيُوْمَنُ منْ فَتَّانِ القَبْر، رواه أبو داود، وهذا من علامات حسن الخاتمة. (حديث صحيح الجامع المغير، المؤلف: الحافظ جلال الدين السيوطي- العلامة محمد ناصر الدين الألباني ٥٤/١١).

#### ۱۳ - إذا أكل إنسان أو حيوان أو طائر من غرس وزرع البت.

عَنْ أَنْس بَن مَائِكَ-رَضِي اللَّه عنه- عَن النَّبِيِّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم قَال: «مَا مَنْ مُسْلِم عَرِسَ عَرِّسًا، فَأَكَل مَنْهُ إِنَّسَانُ أَوَ دَابَهُ، إِلَّا كَانَ لَهُ بِه صَدَقَةٌ ، أَخْرِجِه البخاري في صحيحه، كتَابُ الأَدَب، بَابُ رَحْمَة النَّاسِ وَالْبَهَائِم صحيح البِخاري .10/٨

١٢ - بناء مدفن للمسلمين صدقة جارية:

قال رسول الله – صلى الله عليه وآله وسلم – من غَسًل مسلما فكتم عليه غفر له الله أربعين مرة، ومن حفر له فأجنته أجري عليه مسكن أسكنه إياه إلى يوم القيامة، ومن كفنه كساه الله يوم القيامة من سندس وإستبرق) صحيح رواه الحاكم والبيهقي. وفي رواية الطبراني (أربعين كبيرة) أحكام الجنائز للألباني ص١٥.

#### 11-12 منحية عنه:

قال شيخ الإسلام: " وكذلك ينفعه الحج عنه والأضحية والعتق عنه والدعاء والاستغفار له بلا نزاع بين الأمة" (مجموع الفتاوي ١٧٥/٢٤).

ومعلوم أنَّ النبي – صلى الله عليه وآله وسلم . ضَحَّي عن أُمَّته، ومن أُمَّته الأحياء والأموات، كما في حديث الكبشين، فدل ذلك علي وصول ثواب الأضحية للميت.

#### 10 - عن أبي هريرة رضي الله عنه قال:

قال رسول الله- صلى الله عليه وسلم-: "إنَّ مما يلحقُ المؤمنَ من عمله وحسناته بعد موته علما علمه ونشره، وولدا صالحا تركه، أو مُصحفاً ورَّثه، أو مسجداً بناه، أو بيتًا لابن السبيل بناه، أو نهرا أجراه، أو صدقة أخرجها من ماله في صحته وحياته، تلحقه من بعد موته". رواه ابن ماجه بإسناد حسن، والبيهقي في شعب الإيمان (السراج المنير في ترتيب أحاديث صحيح الجامع الصغير ١٧٣/١)، وفي لفظ آخر؛ عَن أنس-رضي إلله عنه- قال: قال رَسُول الله صلى الله عليه وسلم: سَبْعُ يجري للعبد أجرهن من بعد مؤته، وهو في قَبْره: مَنْ عَلَمَ عَلَمًا، أَوْ أَجْرِي نَهْرًا، أَوْ حَفَرَ بِنْرًا، أَوْ غَرْسَ نَخَلا، أَوْ بَنِّي مَسْجِدًا، أَوْ وَرَبْ مُصْحَفًا، أَوْ تَرَكَ وَلَدًا يَسْتَغْفُرُ لَهُ بِعُد مؤته). رواه البزار، وأبو نعيم في "الحلية"، صحيح الترغيب والترهيب: ١٤٠/١.

جمادى

いんのう

0331 8

1Jane

646

- Runit

うううろ

والخمسون

17

مَنْ عَلَمَ عِلْمًا: بيان لفضل العلم والعلماء

الذين هم ورثة الأنبياء - عليهم الصلاة والسلام.

١٦- انتفاء الميت بالذكر:

الذكر من تسبيح وتهليل وتحميد إذا أهدي للميت نفعه ذلك كما نص شيخ الاسلام ابن تيمية - رحمه الله - علي ذلك حين سئل عمن " هلل سبعين ألف مرة وأهداه للميت يكون براءة للميت من النار "حديث صحيح؟ أم لا؟ وإذا هلل الإنسان وأهداه إلى الميت يصل إليه ثوابه أم لا؟ .

فأجاب:

إذا هلل الأنسان هكذا: سبعون ألفا أو أقل أو أكثر. وأهديت إليه نفعه الله بذلك وليس هذا حديثا صحيحا ولا ضعيفا. والله أعلم (مجموع الفتاوي ١٨٠/٢٤ طبعة دار الوهاء).

#### ١٧ - الصدقات الجارية ،

ومنها شراء كرسي متحرك في مستشفى، أو في الحرم المكي، أو المدنى.

#### ١٨ - أمثلة للصدقات الجارية:

وَوَرَدَتُ خَصَالُ أَخَرُ تَبْلِغُهَا عَشْرًا، وتتبع الحافظُ السُيُوطيَ- رحمه اللَّه تَعَالَى-الأشياء التي ورد في الأحاديث أنها مما يبقى بعد الموت ونَظْمَهَا في نَظْمِ أكثر مَن رائع فقَالَ:

إذا مات ابْنُ آدم ليس يجري

عَلَيْه مَنْ فَعَالَ غَيْر غَشَر

عُلُومٌ بِثَهَا وَدُعاءُ نَجُل وَغَرْسُ النَّحَلِ وَالصَّدَقَات تَجُرِي ورَاثَةَ مُصَحف وَرِياطُ ثَغَر

وحضر البثر أو إخراء نهر وَبَيْتُ لِلْغَرِيبِ بَنَاهُ يَاوِي

إليه أؤبناء مخل

### ذكر (المسجد)

(راجع: الدساج على صحيح مسلم بن الحجاج ٢٠٨/٤) وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، ويعد:

فَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ اللَّبِيَ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ، إذَا أَحَبَّ اللَّهُ عَبَدًا نَادَى جِبُرِيلَ، إنَّ اللَّهُ يُحِبُّ فَلَانًا فَأَحَبُهُ : فَيُحَبُّهُ جِبُرِيلُ، فَيْنَادِي جِبرِيلَ لِإِ أَهْلِ السَّمَاءِ، إنَّ اللَّه يُحَبُّ فَلانًا قَاحَبُوهُ، فَيُحَبُّهُ أَهْلُ السَّمَاءِ، ثَمَ يُوضَعُ لَهُ الْقَبُولَ لِلَّهُ أَهْلِ الأَرْضِ. وَلَيَّ لَفَظَّ: إذا أَحَبَ اللَّهُ العَبد تادى جبريل، إن اللَّه يحب فلائًا فأحببه، فيحبه جبريل، فينادى جبريل لا أهل الأرض. وَنَّ لَفَظَّ: إذا أَحَب اللَّهُ العَبد تادى جبريل، إن أهل السماء، ثم يُوضَع له القبول لا الأَرض. متفق عليه.

> وروى مالك في الموطأ.. والحاكم في المستدرك: عن مالك بن أنس عن أبي حازم ابن دينار عن أبي إدريس الخولاني قال: دخلت مسجد دمشق فإذا فتى براق الثنايا وإذا الناس معه إذا اختلفوافي شىء أسندوا إليه وصدروا عن رأيه فسألت عنه فقيل: هذا معاذ بن جبل رضى الله عنه فلما كان من الغد هَجُرْتُ فوجدته قد سيقنى ووجدته يصلى قال: فانتظرته حتى قضى صلاته ثم جئته من قبل وجهه فسلمت عليه وقلت: والله إنى لأحبك في الله فقال: آلله؟ فقلت: آلله فقال: آلله؟ فقلت آلله. قال: فأخذ بحبوة ردائي

وجذبني إليه وقال: أبشر فإني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: قال الله عز وجل: وجبت محبتي للمتحابين في والمتجالسين في والمتباذلين في والمتزاورين في.

قال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد على شرط الشيخين ولم يخرجاه، وعلق الذهبي في التلخيص بقوله: على شرط البخاري ومسلم.

قال أبو عمر ابن عبد البر: وفي هذا الحديث لقاء أبي إدريس الخولاني لمعاذ بن جبل وسماعه منه وهو إسناد صحيح، ولكن لقاء أبي إدريس هذا لمعاذ بن جبل مختلف فيه: فطائفة تنفيه، وطائفة لا تنكره من

أجل هذا الحديث وغيره، ومن نفاه احتج بما رواه معمر وابن عيينة عن الزهري قال: سمعت أبا إدريس الخولاني يقول أدركت عبادة بن الصامت ووعيت عنه، وأدركت أبا الدرداء ووعيت عنه، وأدركت شداد بن أوس ووعيت عنه، وفاتني معاذ ابن جبل، ولهذا زعم قوم أن هذا الحديث خطأ.

اعدد 🖉 د . جعال المراكبي

فقال بعضهم: وَهَمَ فَيه مالك، وأسقط من إسناده أبا مسلم الخولاني، وزعموا أن أبا إدريس رواه عن أبي مسلم عن معاد. وقال آخرون: وَهَمَ فيه أبو حازم وغلط في قوله عن أبي إدريس الخولاني أنه لقي معاد بن جبل، وقد صح عن أبي إدريس من



طرق شتى صحاح كلها لقاؤه لمعاذ ابن جبل، ولا خلاف أن أبا إدريس الخولاني ولد عام حنين، وأن معاذ بن جبل توي سنة سبع عشرة أو ثماني عشرة في طاعون عمواس بغير نكير، فلا يمنع أن يسمع منه وهو غلام.

سئل أبو حمزة النيسابوري عن المتحابين في الله عز وجل من هم؟

فقال: العاملون بطاعة الله المتعاونون على أمر الله وإن تفرقت دورهم وأبدانهم.

قال أحمد؛ فحدثت به أبا سليمان الداراني؛ فقال، قد يعملون بطاعة الله ويتعاونون على أمره، ولا يكونون إخوانا في الله حتى يتزاوروا ويتباذلوا.

فقال أحمد: صدق الله.

جمادي

الأولى

0331 & - Itale 977 - Ituis

うううで

والخمسون

۱۸

قال أبو عمر ابن عبد البر: معنى التباذل أن يبذل كل واحد منهما ماله لأخيه متى احتاج. ( الاستذكار: ٤٥٠-٤٥٢)

وفي هذا الحديث من العلم والفقه:

أن الله عز وجل في السماء ليس في الأرض، وأن جبريل أقرب الملائكة إليه وأحظاهم عنده عز وجل، وفيه أن الود والمحبة بين الناس الله يبتدئها ويبسطها، والقرآن يشهد بذلك قال الله عز وجل:

مريم: ٩٦)؛ قال المضرون: يحبهم ويحببهم إلى الناس. وعن الربيع بن أنس قال: إذا

أحب الله عبدًا ألقى له مودة في قلوب أهل السماء، ثم ألقى له مودة في قلوب أهل الأرض. وعن كعب قال: والله ما استقر لعبد ثناء في أهل الدنيا حتى يستقر له في السماء ، (التمهيد ٢٣٨/٢١).

فالله-سبحانه- يحب المتحابين فيه، والمتجالسين فيه، والمتزاورين فيه، والمتباذلين فيه، هؤلاء والمتباذلين فيه، هؤلاء الذين يبذلون في سبيله: الذين يتجالسون، وموضوع الذين يتجالسون، وموضوع موضوع موضوع حديث نبيه صلى الله عليه وسلم، وأحكام دينه. وحلاله وحرامه، وأمور الإيمان والآداب التي تميز المسلم.

إن الله عز وجل من أسمائه: الودود،والودود هو الذي يحب المؤمنين ويحبونه، وإذا أحب الله عبداً يسر له الأسباب، وهون عليه العسير، ووفقه للخيرات، وترك المنكرات.

إِنَّ رَبِّي رَحِيمٌ وَدُودٌ:

(هود: ۹۰)، وفي المستدرك: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إذا أحب الله عبدا عسله: قال: يوفق له عملاً صالحاً بين يدي أجله، حتى يرضى عنه جيرانه" أوقال: "من حوله". وعن قتادة بن النعمان رضي الله عنه: أن رسول الله صلى الله عبدا حماه الدنيا، كما الله عبدا حماه الدنيا، كما

يظلُّ أحدكم يحمي سقيمه-مريضه- الماءً"؛ قال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. وصححه الذهبي في التلخيص.

بعض أوصاف الذين يحبهم الله

ونحن علينا أن ننظر في هؤلاء الذين يحبهم الله فنتصف بصفاتهم..

(سورة (سورة البقرة (سورة البقرة البقرة البقرة (سورة البقرة البقرة البقرة (سورة البقرة البق

و المراجع المحكون (سورة آل

عمران ۱۵۹ ).

المائدة:٤٢).

عمران:١٤٦).

دل حارة مندر رائن إن أن من الثير ، (سورة آل عمران،٧٦).

فالله يحب: المحسنين... التوابين... المتطهرين... المطهرين... المتقين... الصابرين... المتوكلين... المسطين... الذين يقاتلون في سبيله صفًا.

ونلحظ هنا؛ أن فعل الحب قد ورد بصيغة المضارعة (يُحِبُّ) ولم يرد بصيغة المأضي (أحَبُّ) ليدل بمضارعته على استمرارية حبه لهؤلاء؛ فإن بقي ارتباطهم بهذه السمة بقي حبه لهم، وإن انقطعوا انقطع.

وأن الله سبحانه أحب هؤلاء لحبه للأوصاف التي التزموها؛ فهو يحب هذه القيم مرتبطة

بسلوكيات عباده؛ فحبه للمحسنين لجنه للاحسان، وحبه للتوابين لحبه لتوية عدده، وحدام للمتظهرين والمطهرين لحمه للتطهر والمبالغة فيه، وحبه للمتقين لحبه للتقوى، وحبه للصابرين لحبه للصبر، وحبه للمتوكلين لحبه للتوكل، وحبه للمقسطين لحبه للإقساط والعدل. وحبه للمقاتلين في سبيله لحبه للجهاد في سبيله. والله يحب الحنيفية السمحة، ويكره الإصر والأغلال، ومن أجل ذلك ما جعل علينا في الدين من حرج. عن مالك عن يحيى بن سعيد أنه سمع محمد بن الْمُنْكَدَر يَقُولُ: "أَحَبَّ اللَّهُ عبدًا سمحًا إنْ باع سمحًا إنْ ابْتَاعَ سَمْحًا إِنْ قَضَى سَمْحًا إنْ اقْتَضِي". وأحب الأسماء إلى الله: عبد الله وعبد الرحمن؛ فبم سميت ولدك؟ وأحب الكلام إلى الله بعد القرآن: سيحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر. سيحان الله ويحمده. سبحانك اللهم وبحمدك، وتبارك اسمك، وتعالى جدك، ولا إله غيرك كلمتان خفيفتان على اللسان ثقيلتان في الميزان، حبيبتان

إلى الرحمن سبحان الله وبحمده، سبحان الله العظيم.

عَنْ عَبْد اللَّهِ، قَالَ، "إنْ اللَّه عَزَ وَجَلَ قَسَمَ بَيْنَكُمُ أَخَلاقَكُمْ كما قسم بَيْنَكُمُ أَرْزَاقَكُمْ، وَإِنَّ اللَّه يُعْطِي المَالَ مَنْ يُحِبُّ وَمَنْ لا يُحِبُّ. وَلا يُعْطِي الإيمانَ عَبْدَا أَعْطَاهُ الإيمانَ، فَمَنْ عَبْدَا أَعْطَاهُ الإيمانَ، فَمَنْ العَدُوَ أَنْ يَجَاهدَهُ، وَاللَّيْلَ أَنْ يَكَابِدَهُ فَلَيْكَثَرُ مِنْ قَوْلِ لا إِلَهُ للَّه. وَسُبُحانَ اللَّه" (المحم الكبير للطبراني، (١٢٥/٨). مردامهم)

وأحب الصلاة إلى الله صلاة داود، كان ينام نصف الليل، ويقوم ثلثه، وينام سدسه، وأحب الصيام إلى الله صيام داود، كان يفطر يومًا، ويصوم يومًا.

وأحب الجماعة إلى الله ما كان أكثر في العدد مع مراعاة وجوه الفضل الأخرى.

عن أبَيَ بَن كَعْب-رضي الله عنه- قالَ: قالَ رَسُولَ الله-صلى الله عليه وسلم-: مَصَلاة الرَّجُل مَع الرَّجُل وَصَلاتَهُ مَعَ الرَّجُليَنِ أَزْكَى مِنُ صَلاتِه مَعَ الرَّجُليَنِ أَزْكَى مِنُ صَلاتِه مَع الرَّجُليَنِ أَزْكَى مِنُ وَجِل مَعَ الرَّجُلي وَمَا كَانَ وَجِل ( صحيح أبي داود:(ح ( ٥٦٣).

وأحب ما يتقرب إليه الفرائض؛ كما جاء في الحديث القدسي، ثم النوافل بعد ذلك.

وأحب الأعمال إلى الله أدومها وإن قل.

والصلاة على وقتها، ثم

بر الوالدين، ثم الجهاد في سبيل الله، وإيمان بالله، ثم صلة الرحم، ثم الأمر بالعروف، والنهي عن المنكر. وأحب الأعمال إلى الله سرور تدخله على مسلم، أو تكشف عنه كرية. أو تقضي عنه دينا، أو تطرد عنه جوعًا. وأحب الأعمال إلى الله أن قموت ولسانك رطب من ذكر الله.

وأحب الناس إلى الله أنفعهم للناس.

وأحب عباد الله إلى الله أحسنهم خلقًا.

وأحب القلوب إلى الله ألينها وأرقها.

وأحب الطعام إلى الله ما كثرت عليه الأيدي.

وأحب الصدقات إلى الله الإصلاح بين المتخاصمين إصلاح ذات البين.

وأحب الدموع إلى الله دمعة من خشيته.

وأحب الآثار إليه أثر في طاعته تمشي على هذه الأرض التي ستشهد لك إلى صلاة في جمعة أو جماعة أو مجلس علم وذكر أو طاعة وبروصلة، أو تمشي الى جهاد عدو أو رباط في سبيل الله أو رحلة في طلب العلم.

ومن المحبوبات إليه: الجمال، جمال الخُلق جمال النفس، جمال القلب، جمال الأدب.. فالله جميل يحب الجمال. والله-تعالى- حيي يحب الحياء يحب التعفف،

والله يغاراذا انتهكت محارمه





19

ويحب غيرة المؤمن.

ستيريحب الستر.

والله كريم يحب الكرم، جواد يحب الجود، عفو يحب العفو. اللهم إنك عفو تحب العفو فاعف عنا.

والله يحب الرفق في الأمركله. والله يحب الوتر، فلا تترك صلاة الوتر، واقطع طعامك على وتر، وشرابك على وتر، واستجمارك على وتر، وهكذا..

والله يحب الإحسان وكتبه على كل شيء..

وهو يحب المدح فامدحه، وأكثر من مدحه.. قال صلى الله عليه وسلم: ليس أحد أحب إليه المدح من الله، (مسلم ح:٢٧٦٠). فامدحه واطلب منه وإسأله.

الله يحب معالي الأعمال، معالي الأمور وأشرافها، ويكره سفسافها، فتطلع إلى هذا العلو الذي يحبه الله.

جمادى

الأولى

1220 هـ - العدد ١٢٩ - السنة

うううで

والخمسون

۲.

والله يحب العبد التقي النقي الخفي، الذي ينفذ أوامره، وعنده غنى نفس يستغني به عن خلق الله، وكذلك هو خفي يخفي أعماله نافلة الليل، والصدقات الخفية والاستغفار بالأسحار.

والله يحب العبد القوي في جسده وفي قلبه وإيمانه القوي في علمه ومعرفة شريعة الله القوي فيما ينفع المسلمين، والمؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف.

الله يحب العبد القوي الثابت على دينه الثابت على الحق.

وعندما نسمع أو نعرف أن الله يحب أقواماً أو أشخاصًا فإننا بطبيعة محبتنا له سبحانه نحب أولئك الأشخاص والأقوام

والله يحب أداء الأمانة، وصدق الحديث، وحسن الجوار، ويحب الزاهدين في الدنيا.

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إذا أراد الله بعبد خيرًا، طهره قبل موته. قالواً: وما طهور العبد؟

قال: "عملٌ صالحٌ يُلهمُه إيَّاه حتى يقْبِضَه عليه" (صحيح الجامع).

إنها الخاتمة السعيدة... إنه حُسْنُ الختام.

الاستعمال في نصرة الدين والتوفيق لعمل الصالحات.

قال بعض السلف: "إذا أراد الله بعبد خيرًا، فتح له باب العمل، وأغلق عليه باب الجدل"

فماذا فتح لكَ من الأعمال؟ "إذا أراد الله بالإنسان خيرًا، حبَّب إليه الخير وهيًّا له أسبابه".

قال ابن القيم رحمه الله: "إذا أراد الله بعبده خيرًا، فتح له أبواب التوبة، والندم. والانكسار، والذل، والافتقار، والاستعانة به، وصدق اللجأ إليه، ودوام التضرُّع والدعاء، والتقرُّب إليه بما أمكنه من الحسنات، ورؤية عيوب نفسه، ومشاهدة فضل ربه. وبره".

فتح الله له وفتح عليه:

أنار بصيرته، علمه، هداه وأرشده، وفتح الله قلبه للأمر: شرحه له.

فقوله صلى الله عليه وسلم: (يفتح له عملاً صالحًا بين يَدَي مَوْته)؛ يدلُّ ذلك على تيسير عمل الصالحات، وكأنه فتح له ما لم يفتح لغيره.

والله الفتاح الذي يفتح أبواب الخير على عباده، ويُسهّل عليهم ما كان صعبًا.

وقال صلى الله عليه وسلم يوم خيبر: (لأعطينَ هذه الراية غدًا رجلاً يفتح الله على يَديه)

هل أنا مفتاح خير للناس؟ ماذا فتح الله على يدي؟

بعض الناس يفتح له في باب الصدقة والعناية بها وبعض الناس يفتح له في الأصلاح بين الناس، انظر ماذا فتح الله لك ثم عليك به.

طهّره: برّأه ونزّهه من العيوب وغيرها.

فقوله صلى الله عليه وسلم: (طَهْره قبل موته)؛ أي: نقاه من ذنوبه وخطاياه، بأن ألهمه الله التوبة منها قبل وقوع أجله، ووققه قبل موته للابتعاد عما يُغضبه سبحانه، والإقبال على الطاعات وأعمال الخير، ثم يكون موته بعد ذلك على هذه الحال الحسنة.

فمرضُكَ قبل موتكَ وتمحيصك بالبلايا دليل إن شاء الله على إرادة الله لكَ الخير.

نسأل الله محبته ورضاه، والحمد لله رب العالمين.

الجديد للدوب العالين، والصادة والسائم حلى أشرف الرعاق وخاكم الأكبياء، والدوساين سيدقا محمد وحلى الدوسحيد الجمعيق. أجمعيق. والأحتام التصاحية ومعقل كسي وع الأشرك اليوريوي. اليوريوي.

> استان کی د. سید عبد العال کمروهشین الکار کاک

وملخص الجدث كما سبق عن جابر بن عَبْد اللهِ رَضِيَ الله عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولَ الله صَلَّى الله عليه وسلم: "مَنْ لَكَعْبَ بَنِ الأَشَرَفِ، فَإِنَّهُ قد آذى الله ورسوله صلى الله عليه وسلم". فقال مُحمد بن مسلمة: أنا، (أتحب أن أقتله يًا رَسُول الله؟ قال: نعمُ قال: فأذن لي، فأقول قال: "قد فعلت" فأتاه؛ فقال: إن هذا- يعنى النبيِّ صلى الله عليْه وسَلِمَ- قد عَنَانًا وسَأَلْنَا الصدقة، قال: وأيضا، والله لتملنه، قال: فإنا قد اتبعناه: فنكره أن ندعه، حتى ننظر إلى مَا يَصِيرُ أَمْرُهُ) فَقَالَ: أَرَدُنَا أَنْ تَسْلَفْنَا، وَسُقَا أو وسْقَيْن، فقال: ارْهَنُوني نساءَكُم، قَالُوا: كَيْف نَرْهَنْكَ نَسَاءَنَا وَأَنْتَ أَجْمَلِ الْعَرَبِ؟ قال: فارْهنوني أبْناءَكم، قالوا: كَيْف نَرْهَنُ أَبْنَاءَنَا، فَيُسَبُّ أَحَدَهُمْ، فَيُقَالْ: رُهْنَ بِوَسُق، أَوْ وسْقِين؟ هذا عَارٌ عَلَيْنا، وَلَكْنَا نَرْهَنَكَ الْلاَمَة-قال سُفيان: يَعْني السَّلاح- فوَعَدِهُ أَنْ يَأْتَيَهُ، فقتلوهُ، ثمَّ أتوا النبيُّ صلى الله عليْه وسلم فأخبروه. البخاري (٢٥١٠ و٣٠٣ و٣٠٣).

وقد سبق سياق الحديث بذلك مفصلا، وبيان معانيه في العدد الماضي، وفي هذا العدد نذكر بعض ما يتضمنه من الأحكام الفقهية، والسياسة الشرعية:

#### أولا: حكم الكذب في العرب:

استدل بهذا الحديث على جواز الكذب غ الحرب، والخديعة، والفتك بأهل الحرب، وموضع الاستشهاد من الحديث على ذلك هو قوله لرسول الله صلى الله عليه وسلم " فأذن لي أن أقول شيئا"، وقوله لكعب: "إن هذا الرجل قد عنانا...الخ".

أما الكذب؛ فالأصل فيه أنه حَرَامُ كُلُهُ وهو من علامات النفاق سَوَاءٌ كَانَ الرَّجُلُ المُكذوب عليه مُسْلماً، أَوْ كَافرًا بَرًّا، أَوْ فَاجِرًا لَكَنَّ الافْترَاءَ عَلَى المُؤْمِنِ أَشَدُ ؛ بَلَ الْكَذِبُ كُلُهُ حَرَامٌ. مجموع الفتاوي (٢٢٣/٢٨).

ولكن توجد حالات جاء الشرع بجواز الكذب فيها تحقيقًا للمصلحة العظيمة أو دفعًا للمضرة؛ فمن تلك الحالات:" الحرب" وقد سبق بيان: أن كعبا كان محاربا للمسلمين.

وقد ترجم البخاري رحمه الله تعالى فقال: "باب الكذب في الحرب"، ثم ساق حديث جابر رضى الله عنه، في قتل كعب بن الأشرف،

21

وترجم عليه النسائي في الكبرى باب الرخصة في الكذب في الحرب ثم ساقه برقم (٨٥٨٧، الرساله).

وعن أسماء بنت يزيد قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " لا يحل الكذب إلا في ثلاث... وذكر منها "الكذب في الحرب" سنن الترمذي (١٩٣٩)، وقال: حسن غريب.

قال ابن حجر: ترجم البخاري بذلك؛ لقول محمد بن مسلمة للنبي صلى الله عليه وسلم أولا "ائذن لي أن أقول؟ قال: قل"؛ فإنه يدخل فيه الإذن في الكذب تصريحًا وتلويحًا. فتح الباري (١٥٩/٦).

وفيه جواز الكلام الذي يُحتاج إليه في الحرب، ولو لم يقصد قائله إلى حقيقته. فتح الباري (٣٤٠/٧).

وحديث أسماء صريح في إباحة الكذب في الحرب، ولكن العلماء اختلفوا في تفسير الكذب في الحرب على قولين:

القول الأول: أن الكذب في الحرب هو التورية. والتعريض وليس الكذب الصريح: كأن يقول في جيش المسلمين كثرة، وجاءهم مدد كثير، أو يقول انظر إلى خلفك: فإن فلانًا قد أتاك من ورائك ليضربك، واليه مال ابن بطال فيما نقله عن بعض شيوخه. شرح صحيح البخاري (١٨٩/٥). واليه مال الطبري، وابن تيمية وابن القيم وابن العربي، والماوردي. إغاثة اللهفان (١٢/١١)، وأدب الدنيا والدين (٢٦٥)، وإكمال المعلم (٢٢٦)، و عارضة الأحوذي (١٦٥/١).

155

えって

0331 8

12112 PT - 12mil

うううろ

والخمسون

22

القول الثاني: المقصود بالكذب معناه الحقيقي، وهو الأخبار بخلاف الواقع، ويكون رخصة في هذا الموضع: للمصلحة الراجحة: فيكون فيه: مراعاة أعظم المصلحتين تحصيلا وأعظم المسدتين دفعا: قال الخطابي: هذه أمور قد يضطر الإنسان فيها إلى زيادة القول، ومجاوزة المحدق؛ طلبا للسلامة ورفعا للضرر، وقد رخص فيه من المصلاح، ومن الكذب في الحرب: أن يظهر هي من نفسه قوة، ويتحدث بما يقوي أصحابه، ويكيد به عدوه. معالم السنن (١٢٣/٤).

وإنما أبيح ذلك؛ لأنه من باب المكيدة في الحرب لمصلحة الأبقاء على النفس. غريب الحديث

للخطابي (١٦٥/٢).

قال النووي: وَالظَّاهُرُ: إِبَاحَةُ حَقِيقَة نَفْس الكَذِبِ لَكَنَّ الاقْتَصَارَ عَلَى التَعريض أَفْضَلَ واللَّه أَعلَمَ. شَرِح النووي على مسلم (٤٥/١٢).

وقال القرطبي: والأولى ألا يكذب، إذا وجد عنه مندوحة؛ فإن لم توجد المندوحة؛ أعملت الرخصة، وقد يجب ذلك بحسب الحاجة إلى تلك المصلحة. والضرورة إلى دفع تلك المفسدة، وما ذكرته هو- إن شاء الله- مذهب أكثر العلماء. المفهم (٥٩٢/٦).

وأما الخدعة ففيها ما يفهم من حديثنا هذا، ووجهه ما فعله الصحابة في خديعة كعب ليستنزلوه من الحصن، وقد ترجم البخاري "الحرب خدعة"، وساق حديث أبي هريرة (٣٠٢٩) وجابر رضي الله عنهما (٣٠٣٠) عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: "الحربُ خَدَعَة"، وترجم أبو داود " باب في العدو يُؤتى على غرَة ويُتَشبَه بهم" وساق حديث مقتل كعب (٣٧٦٨)، وقولُهُ "حَدَعَة" بفتَح المحري (١٥٨٦).

المهمنة على الا فطع الخاري (١ / ١٥/١). وَأَصُلُ الحَدَّعِ اطْهَارُ أَمَّرِ وَاصْمَارُ خَلَاهَه، كما كَان رَسُولُ اللَّه- صَلَى اللَّه عَلَيَه وسلم - "قَلَّما يُرِيدُ غَزُوةَ إِلاَّ وَرَى بِغَيْرِهَا. صحيح البخاري (٤١٥٦)؛ أَيْ: أَوْهُمَ غَيْرِهَا. وَالتَّوْرِيهُ: أَنْ يَذْكُر لَفُظَا يحْتَمَلُ مَعْنَيْنُ أَحَدُهُما: أَقَرَبُ مَنَ الآخَرِ: فَيُوهُمُ إِرَادَة القريب وهُو يُرِيدُ أَمَرًا: قَلا يُظْهَرُهُ كَان يُرِيد. أَنْ يَغُزُو وجهة الشَّرْقِ: فَيَسْأَلُ عَنْ أَمُر فِي جَهَة الْغَرْب. وَيَتَجَهَزُ للسَّفَرِ: فَيَضْأَلُ عَنْ أَمُر فِي جَهَة الْغَرْب. وَيَتَجَهَزُ للسَّفَر. فَتَحَ الباري (١٩٥/١). أَنْهُ يُرِيدُ جَهَةَ الْغُرْب. فَتَح الباري (١٩٥/١).

وَعَ الحَدَيث الإشارَةُ إلَى اسْتَعْمَالِ الرَّأَي عَ الْحُرْبِ بَلْ الاَحْتَيَاجُ إلَيْهِ أَكُدُ مِن الشَّجَاعَة، وَلَهُذَا وَقَعَ الاَقْتَصَارُ عَلَى مَا يَشْيرُ إلَيْهِ بِهَذَا الحَدِيث، وَهُوَ كَقَوْلُهُ "الْحَج عَرَفَة" فَتَحَ الْبَارِي (١٥٨/٦). وكما قيلُ

الرَّأَيُّ قَبْلُ شَجَاعَة الشُّجْعَانِ هُوَ أَوْلُ وَهِيَ الْحَلُّ الثَّائِي هَاذَا هُمًا اجْتَمَعَا لِنَفْسِ مَرُّةً بَلَغَتْ مِنْ الْعَلَيَاء كُلُ مَكَانٍ.

طرح التثريب (٢١٦/٧). - واعلم: أن الخديعة في الحرب سنة ثابتة قولا

وعملا وأما الغدر والخيانة: فحرام. ﴿ وَإِمَّا تَخَافَنَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةً فَأَنَّذَ إِلَيْهِمْ عَلَى سَوَاءً إِنَّ أَنَّهُ لَا يُحِبُّ لَقَايَتِينَ ﴾ (الأنفال: ٥٩)؛ وممن نص على ذلك الخطابي رحمه الله. غريب الحديث (١٦٥/٢).

وقال النووي: وَاتَّفَقَ الْعُلَمَاءُ عَلَى جَوَازَ خَدَاعِ الْكُفَّارِ فِي الْحَرْبِ وَكَيْفَ أَمْكَنَ الْخِدَاعُ إِلاَّ أَنَّ يَكُونَ فيه نَقْضُ عَهْدٍ، أَوْ أَمَانٍ؛ فَلاَ يَحَلُ. شَرِح مسلم (٤٥/١٢).

ولا شك أن المسلم يقاتل طاعة لله، لا هوى في نفسه، والمسلم كما أنه مأمور بتقوى الله في حال السلم، فهو كذلك مأمور بتقوى الله حال الحرب، ولذلك كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا أرسل جيشا، أو سرية أمره بتقوى الله حتى تنضبط نفوس المقاتلين، ولا تركب أي محرم. رُسُولُ الله صلى الله عليه وسلّم إذا أمر أميرًا على جيش، أو سرية، أوصاه في خاصته بتقوى الله، ومن معه من المسلمين خيرًا، ثم قال: أغرُوا باسم الله في سبيل الله، قاتلوا من كفر بالله. اغرُوا ولا تغلُوا، ولا تغدروا، ولا تملُوا، ولا تقتُلوا وليدا. صحيح مسلم (١٣٣١).

فلا يجوز لنا أن نركب كل طريق، وكل سبيل، ولو كان حراما، بحجة أن من فعلنا ذلك به عدو لنا، ويخالفنا في الدين، فهذا من أخلاق اليهود، وليس من أخلاق المسلمين، فإن اليهود كانوا يستحلون أموال العرب والمسلمين، ولا يتورعون عن شيء من ذلك، كما قال تعالى عنهم: وذلك بأنَّهُمْ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْنَا فِي الْمُتَعْمَنَ سَعِيلٌ وَيَعُولُونَ عَلَى اللَّهِ تفسير القرآن العظيم (٢١/٢).

قال المهلب- رحمه الله-: "الغدر حرام بالمؤمنين. وبأهل الذمة، وفاعله مستحق لاسم النفاق وللعنة الله والملائكة والناس أجمعين" شرح صحيح البخاري لابن بطال (٣٦٢/٥).

والذي لا مرية فيه أن سنة النبي-صلى الله عليه وسلم- الفعلية تبين سنته القولية، وقد اجتهد صلوات الله وسلامه عليه في غزواته بكل سبب للظفر على العدو، ومن ذلك مخادعته للعدو من غير غدر، ولا نقض لعهد. تهذيب الآثار، (١١٦/ ).

ومن أمثلته مقتل كعب بن الأشرف ... وقد

بحث هذه المسألة محمد بن عيسى بن أصيغ ت (٦٢٠) ه بحثًا جيدًا جاء فيه: الخديعة المباحة هي كل ما يرجع إلى إجادة النظر في تدابير غوامض الحرب، وإدارة الرأي فيها مما أشبه ذلك من التقدم بكل ما يقع من توهين العدو، أو تُلتمس فيه غرته، وإصابة الفرصة منه، على وجه لا يوهم الأمان، ولا يتضمن الإشعار بالأنس إليه على حال، هيدخل في ذلك التورية والتبييت وتشتيت بينهم. ونصب الكمين والاستطراد حال القتال لانتهاز فرصة الكر، وما أشبه ذلك مما يرجع الأمر فيه إلى ما الكر، واليس من ذلك أن يظهر لهم أنه منهم. أو جاء لنصيحتهم: فإذا وجد غفلة ذال منهم... الإنجاد في أوبواب الجهاد (٢٣٤.٢٣٢).

وأما الفتك؛ فهو أن يأتي الرجل صاحبه وهو غافل؛ فيشد عليه؛ فيقتله، والغيلة، أن يخدعه ثم يقتله في موضع خفي. النهاية (٤٠٩/٣).

وهو جائز في أهل الحرب، ولمن ليس له عهد، ولا أمان، ويدخل فيه من اغتصب أرض المسلمين، واحتلها بجنوده وعساكره، وانتهك الأعراض، وسلب الأموال، وسفك الدماء؛ فمثل هذا لا حرمة له، ولا كرامة، وقتاله واجب على القادر من المسلمين.

وقد ترجم البخاري فقال: "بَابُ الفَتَك بِأَهْلِ الحُرْبِ"، ثم ساق طرفًا من حديثنا هذا

قال ابن حجر، أي جواز قتل الحربي سرا، وَإِنَّمَا فَتَكُوا بِهِ: لأَنَّهُ, نَقَضَ الْعَهْدِ، وَأَعَانَ عَلَى حَرْب النَّبِيِّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسلَّم، وَهَجَاهُ، وَلَمْ يَقَحُ لأَحَد ممن تَوَجَّه إلَيْه تَأْمِينَ لَهُ بِالتَصْرِيحِ، وَإِنْما أَوْهَمُوهُ ذَلِكَ، وَآنسوه حَتَى تَمكنوا مَن قَتِله. فَتَح الباري (١٦٠/٦).

ولا يعارضه قوله: "إنَّ الإيمَانَ قَيْدَ الفَتْكَ، لا يَفْتَكَ مُؤْمَنٌ " صحيح: أخرَجه أحمد (1٤٢٦)؛ لأنَ معناه: قيده بحيث لا يكون إلا في محله، ومنعه من أن يكون في غير محله؛ فلا يفتك المومن بأحد له عهد. وقال الخطابي: الفتك إنما هو فجأة قتل من له أمان، وكان كعب بن الأشرف ممن خلع الأمان ونقض العهد. معالم السنن (٣٣٧/٢).

وتكتفى بهذا، والحمد لله رب العالمين.



جمادى الأولى 330 هـ - العدد 779 - السنة الثالثة والخمسون

24





جعادي الأولى 3331 هـ - العدد 777 - السنة الثالثة والخمسون

22

الشام والمسجد الأقصى- هشام العارف-ص٢٢).

اعداد المليخ صلاح نجيب الدق

الأرض المقدسة هي الأقصى:

فل (نسجد الاقد وجرائم اليهود

قَالُ اللَّه تعالى: ( يَعَوَّر أَدْخُلُوا ٱلأَرْضَ ٱلْمُقَدَّسَةُ التَّى كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ وَلا نَرْتُوا عَلَ آَدَبُورُ فَنَنَقِلُوا غُسِينَ ) (المائدة:٢١)، وقَوْلُهُ: (المُقَدُسَةَ): أيُ: المُطَهَّرَة المُبَارَكَة. (تفسير الطبري- ج٨-ص ٢٨٥).

وقَـالُ الأمَـامُ ابِنُ كثير رحمه الله: الأرْضُى الْمُقَدَّسَةُ هيَ بَيْتُ الْمَقْدِسِ. (تفسير ابن كثير-ج1- ص ٤١٧/ج٥- ص ١٤٨).

#### بعض بركات الأقصى:

قَالَ تَعَالى: (سُحَنَ ٱلَّذِي آَمَرَى عَبَدِهِ لَكُلَّ مَنَ ٱلْسَعِدِ ٱلْحَرَمِ إِلَّ ٱلْسَعِدِ ٱلْأَقْسَا ٱلَّذِي بَرَكَا حَوْلُ لِثَرِيهُ مِنْ مَايَتِنَا آَبَدُ هُوَ ٱلتَعِيمُ ٱلْعِيرُ) (الإسراء: ١): قَالَ الإمامُ ابنُ جرير الطبري رحمه الله: قَوْلُهُ: (الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلُهُ) يَقُولُ تَعَالَى: الَّذِي جَعَلْنَا حَوْلُهُ الْبَرَكَةَ لَسُكَانِه فِي مَعَايِشِهِمُ وَأَقْوَاتِهِمْ وَحُرُوثِهِمْ وَخُرُوسَهُمْ. (تَعَسَير الطبري ج ١٧- ص ٥٠٥).

#### حياة السيدة مويم في الأقصى:

قال سُبحانه: (كُمَّا مَنْلَ عَلَيْهِمَا زَكُوْنَا أَلْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا دِرُقًا قَالَ بَمَرَّمُ أَنَّ لَلَبِ هَنا قَالَتَهُو مِنْ عِندِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهُ يَرُدُقُ مَن يَشَلَهُ بِعَبْرِ حِسَابٍ) (آل عمران:٣٧). الحَمَدُ للهِ، الَّذِي وَسِعَ كُلُّ شيء رحمةً وعِلْماً، وأسْبَغَ على عباده نعَماً لا تُعَدُّ ولا تُحصى والسَّلاةُ وَالسَّلامُ عَلَى تَبِيْناً مُحَمَد، الَّذِي أَرْسَلَهُ رَيُّهُ شَاهِدًا وَمُبَشَّراً وَنَذِيرًا وَدَاعِياً إِلَى اللَّهُ بِإِذْتِهِ وَسِرَاجًا مُتِيرًا.

وبعد، فالسجد الأقصى الشريف هو أحد المساجد الثلاثة التي لها مكانة عالية ع الإسسلام، فأقول وبالله سبحانه وتعالى التوفيق،

#### وقت بناء المسجد الأقصى:

عَنْ أَبِي ذَرُ الْعَفَارِي، رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، قَالَ: قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّه: أَيُّ مَسْجِد وُضعَ فِي الأَرْض أَوَّلُ؟ قَالَ: الْسَجِدُ الْحَرَامُ. قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: المَسْجِدُ الأَقْصَى. قُلْتُ: كَمْ بَيْنَهُمَا؟ قَالَ: أَرْبَعُونَ سَنَةَ. (صحيح مسلم- حديث: ٥٢٠). اسم الأقصى:

قال الإمام النووي رحمه الله: سُمِّيَ الأَقْصَى لِبُعُدِهِ مِنَ الْسُجِدِ الْحَرَامِ بِمَكَّة. (صحيح مُسلَمَ بَشَرِح النووي-ج٩- صَ١٦٨).

ويُطْلَقَ على المُسْجِدِ الأَقْصَى اسم بَيْت المَقْدس، وهو الأسه الشائع بعد فَتْح المسلمينَ لمدينة القدس، وَسُمّي بَيْتُ المَقدس لأنه قُدس، أي طُهُرَ منَ الشُرُك. وأصله من القدس، وهي الطَّهَارَة والبَرَكَة. (فضائل

تبشير زكريا ابنه يعيى 1 السجد الأقصى: قَال الله تعالى: (هُنَاكَ دَعَا دَكَرَةً قَالَ دَبَ هَبُ لِ مِن لَدُنكَ دُرَيَةً لَبَ لَهُ اللَّهُ مَعَا لَدُهَ هَذَا لَكَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَمَلَ فَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَ مَعَدَةً اللَّبَ عَلَيْ مُعَدَقًا بِكَمَةٍ مِن اللَّهِ وَسَيداً وَحَصُوراً لَيَتَبُرُكَ يَتَبِي مُعَدَقًا بِكَمَةٍ مِن اللَّهِ وَسَيداً وَحَصُوراً يَتَبَرُكُ يَتَبِي مُعَدَقًا بِكَمَةٍ مِن اللَّهِ وَسَيداً وَحَصُوراً القبلة الأولى للصلاة هي السجد الأقصى بفلسطين: عن البراء بن عازب، رضي الله عنه، قالَ كَانُ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم صلَى شَهْرا، وكَان رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم صلَى يُحِبُ أَنْ يُوَجَّهَ إلَى الكَعْبَة. هَأَنْزَلَ اللَّه: ( قَدَ شَعْرَا، وَكَان رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم فَتَوَجَهُ نَحُو الكَعْبَةِ. (صحيح البخاري-مَدَي تَقَلُّ وَحَمِكَ فَالَكَعْبَةِ. (صحيح البخاري-

رحلة نبيتا إلى المسجد وصلاته إماما بجميع الأنبياء: قال الله تعالى: (سُبْحَنَ ٱلَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلَا مِنَ ٱلْسَجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْسَجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِي بَنَرْكُنَا حَوْلُهُ لِنُمِيَهُ. مِنْ مَايَثِينَا إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْمِعِبْر ) (الإسماراء ١٠) ؛ عَنْ أبسي هُرَيْرَة ، رضي الله عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم (وهو يتحدث عن رحلة الإسراء والمعراج)؛ قد رأيتني في جماعة من الأنبياء، فإذا مُوسى قائمُ يُصلى، فإذا رَجُل صَرْبٌ، حِعْدُ كَأَنَّهُ مِنْ رِجَالِ شَنُوءَةَ، وإذا عيسى ابْنُ مَرْيِم عَلَيْهِ السَّلامُ قَائَمُ يصلى، أقرب النَّاس به شبَّهَا عُرُوةَ بْنُ مسعود الثقفي، وإذا إبراهيم عليه السَّلام قائم يصلى، أشبه النَّاس به صاحبكم-يعنى نفسه- فحانت الصلاة فأممتهم. (صحيح مسلم- حديث: ۱۷۲).

#### ثواب إقامة الصلاة في الأقصى: ..

عَنْ أَبِي سَعيد الْخُدْرِيَ، رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولٌ اللَّه، صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ: لا تَشُدُّوا الرُحَالَ إِلاَّ إِلَى تَلاَثَة مَسَاجِدَ: مَسْجِدِي هَذَا، وَالمَسْجِد الْحَرَامَ، وَالمَسْجِد الأَقْصَى. (صحيح مسلم- حديث: ٨٢٨) عَنْ أَبِي ذَرِّ الْغَفَارِيُ، رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ، قَالَ: تَذَاكَرُنَا وَنَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ اللَّه صلى اللَّه

عليه وسلم أَيَّهُمَا أَفَضَلَ: مَسْجِدُ رَسُولِ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم، أَوْ مَسَجِدُ بَيْتَ المَّذَس، فَقَالَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: صلاَةٌ في مَسْجِدي هَذَا أَفْضَلُ مَنْ أَزْيَع صَلَوَات فَيه، وَلَنَعْمَ المُصلَّى، وَلَيُوشكَنُ أَنْ لاَ يَكُونَ لَلرَّجُلِ مَثْلُ شَطَن فَرَسه مَنَ الأَرْض حَيْثُ يَرَى مَتُهُ بَيْتَ المَقَدس خَيْرُ لَهُ مَنَ الدُّنَيا جَمِيعًا. أَوْ قَالَ: خَيْرٌ مَن الدُّنَيا وَمَا فِيها. (السلسلة الصحيحة- للألباني-ج- ص٩٥٥)، وقَوْلُهُ: (شَطَن فَرَسه): أَيُ حَبُل القُرَس.

#### أرض المحشر في القدس:

عَنْ أَبِي ذَرَّ الْغَفَارِيُ، رَضِيَ اللَّهُ عَنَّهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: الشَّامُ أَرْضُ الْمَحْشَرِ وَالْنَشَرِ. (حديث صحيح) (صحيح الجامع- للألباني- حديث: (٣٧٢٦).

قَوْلُهُ: (الشَّام أرض الْحُشَر والمَنشر): أي البِقُعَة الَّتِي يُجِمعُ النَّاس فيهَا إلَى الحساب ويَخرجونَ مِن قُبُورهم ثمَّ يساقون إلَيْهَا، وخصت بالشَام لأن أَكثر الأَنبِيَاء بَعثوا منها، فانتَشرت في العالم شرائعهم، فَنَاسَبَ كونها أَرْض المُحْشَر وَالمَنْشَر. (التيسير بشرح الجامع الصغير- عبد الرؤوف المناوي-ج٢-ص١٨).

#### عمر بن الخطاب يصلى في الأقصى الشريف:

جمادي الأولى 333 هـ - العدد 774 - السنة

うううで

والخمسون

20

دَخَلَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ، رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، السُّحِدَ الأَقْصَى مِنَ الْبَابِ الَّذِي دَخَلَ مِنْهُ رَسُولُ اللَّه، صلى اللَّه عليه وسلم، لَيْلَةَ الأِسْراء، فَصَلَّى فِيه تَحِيَّة الْسُجِد بِمَحْرَابِ دَاوُدَ، صلى اللَّه عليه وسلم، وَصَلَّى بِالْسُلمِينَ فِيه صَلاَةَ الفَجْر مِنَ الفَد. فَقَرَأَ فَيَ الأَوْلَى بِسُورَة (ص) وَسَجَد فِيهَا وَالْسُلمُونَ مَعَهُ، وَفِي التَّانِيَة بِسُورَة (الإسراء) (البداية والنهاية- لابن كثير-ج٩- ص٦٥٦).

#### الخليفة عمر بن الخطاب

يكتب أمانًا لجميع أهل القدس (هَـذَا مَا أَعُطَى عَبُدُ اللَّه عُمَرُ، أَمِيرُ المُوْمنين، أَهْلَ إيلَيَاءَ (مدينة القدس) من الأَمان، أَعْطَاهُمُ أَمانًا لأَنْفُسِهمَ وَأَمُوالهمَ، وَلَكَ نَاتَسهمَ وَصُلْبَانهم، وَسَقيمها وَبَرِيئها وَسَائر مَلَتها، أَنَّهُ لا تَسَكَنُ كَتَاتَسُهُمْ وَلا تُهْدَمُ، وَلا يَنْتَقص مِنْهَا وَلا مِنْ حَيْزِهَا، وَلا مِنْ صَليبِهِمْ، وَلا مِنْ شَيْءٍ مِنْ آَمُوالهم، وَلا يُكْرِهُونَ عَلَى دِينهم، وَلا يَضَارَ أَحَدٌ مِنَ الْيهُود. (تاريخ ابن جرير الطبري- ج ٢ ص ٤٤٤).

صلاح الدين الأيوبي يعرر القدس من الصليبين: قال الأمام ابن كثير رحمه الله: وَدَخَلَ صَلاحُ الدَّين بَيْتَ المَقْدس يَوْمَ الْجُمُعَة قُبَيْلَ وَقْتَ الصَلاَة بقليل، وَذَلكَ يَوْمَ السَّابِع والعشرينَ من رجب. اسْتَنْقَدَ صَلاحُ الدَّين بَيْت المَقَدس من أَيد ي الفرنج (الأوربيين) بَعْدَ اثنْتَين وتَسْعِينَ سَنَةً. (البداية والنهاية- لابن كثير-ج- ص٥٨٥:٥٨٥).

#### اليهود وهيكل سليمان:

هَيْكُلُ سُلَيْمَان: هُوَ مسجدٌ كبيرٌ جعَلهُ سُلَيْمَانُ صلى الله عليه وسلم لعبادة الله تعالى في بيت المقدس عام ٩٦٠ قبل الميلاد تقريباً.

قام الأمبراطور الروماني تيتوس بهدم هيكل سُلَيْمَان عام ٧٠ ميلادية واضطهد اليهود، فاضطر اليهود إلى ترك فلسطين وهاجروا إلى الجزيرة العربية وسكنوا المدينة؛ لأنهم كانوا يُعْلَمُونَ من كُتُبهم أنه قد اقترب زمان ظهور نبي في الجزيرة العربية، وكانوا يرجون أن يكون ذلك النبي من بني إسرائيل، وكان منهُم: يَهُودُ بَني النُضير، وَبَني قُرَيْطَة، وَبَني قَيْنُقَاع. (موسوعة اليهود- لعبد الوهاب المسيري- ج٣ - ص٢٧٢).

جمادى

えって

0331 & - 11242

977

· Imite

いいた

والخمسون

27

يُطَلقَ اليهودُ عَلى سَاحَاتَ المُسْجِدِ الأَقْصَى اسمَ (جبل الهيكل) نسْبَةُ إلى هَيُكَلِ سُلَيْمَانُ صلى الله عليه وسلم.

يزعمُ اليهود أنَّ المَسْجِدَ الأقَصَى بُنيَ عَلى أنقاض هَيُكُل سُلَيْمَان، مَن أَجُل ذلكَ يَحاولون هدمه. ويُمكنُ الرَّد على هذا الكذب بالأدلة التالية:

 (١) المُسْجِدُ الأقْصَى قد تم بناؤه قبل هَيْكَل سُلَيْمَان بَمنات السنين، فكيف يكون الهَيْكَل

تحته.

(٢) لو كان هَيْكُلُ سُلَيْمَان موجوداً عقب فتح المسلمين لبيت المقدس عام ١٥ هجرية، على يد الخليفة الراشد عُمَر بن الخطاب، رضي الله عنه، لأبقاه ولحافظ عليه، كما حافظ على كنائس النصارى ومعابد اليهود الموجودة في مدينة القدس.

(٣) ثبت بالدليل القاطع، بعد التنقيب الذي قام به اليهود تحت السُجد الأقصى، عقب احتلالهم لمدينة القدس عام ١٩٦٧م، عدم وجود أي أثر لهيكل سُليمان تحت السُجد الأقصى.

#### سبب بكاء اليهود عند حائط المبكى:

حائط المُبْكى: هو جدارُ في المُسْجِد الأقصى يَبْلُغُ طوله حوالي خمسين متراً وارتفاعه حوالي عشرين متراً، يَقفُ اليهودُ أمامهُ يبكون على خراب الهيكل، ويدعون الله تعالى أن يُيسر لهم بناء هيكل سُليمان مرة ثانية. يعتبر اليهودُ حائط المُبْكى هو الأثر الباقي من هيكل سُليمان. (معارك العرب-أحمد الشقيري- ص ٢٨٩/ص٣٠٢).

#### المسجد الأقصى يتعرض لجرائم اليهود:

إنَّ الأقصى قد تَعَرَّض إلى الكثير من الاعتداءات اليهودية منذ أن قام اليهودُ باحتلال بيت القدس قبل خمسين عاماً. ومن هذه الجرائم اليهودية الأمور التالية: (1) في ١٩٦٧/٦/١١م بدأت الحكومة اليهودية بعمل حَفَرِيَّاتِ أسفل المَسْجِدِ الأقصى وفيً منطقته.

(٢) في ١٩٦٧/٨/١٥ مَحْلَ الحاحَامُ الأكبرُ للجيش الإسرائيلي وخمسون من أتباعه ساحة المُسْجِدِ الأقَصَى، وقاموا بأداء صلاتهم فيه.

(٣) قَامَتْ الحكومةُ اليهوديةُ بتدمير المنطقة الواقعة أمّام مُريَط البُرَاق (وهو المكان الذي يسميه اليهود: حائط المُبَكَى)، وإجلاء سكان الحي عنه.

(٤) في يوم٢١ أغسطس ١٩٦٩م قَامَ بعضُ اليهودُ بإحراق المُسْجد الأقَصَى.

(٥) اقتطعت الحكومة اليهودية جزءا من

جدران المُسْجِد الأقَصَى، وهو حَائط البُراق، وأطلقوا عليه كذباً اسم حَائط المُبْكَى، وَمَنَعُوا المسلمين مِن الاقتراب منه. (٦) في يوم ١٩٨٢/٤/١١م اقتحم جنديُ يهوديُ مسجد قبة الصخرة وقتل الثنين من المصلين، وجَرَحَ أكثر من ستين فلسطينياً.

(٧) في يوم ١٩٩٠/٨/١٠م ارتَكَبَ اليهودُ مدبحة في المُسْجد الأقْصَى، ذَهَبَ ضحيتها ثلاثة وعشرون فلسطينيا.

(٨) في يوم ١٩٩٦/٩/٢٧م دَخَلَ اليهودُ مُجَمَعَ المَسْجد الأقَصَى بعد أن فتحوا نَفقاً تحت المسجد وقتلوا ثلاثة من المُصلين وجَرحُوا أكثر من مائة آخرين.

(٩) في يوم ٢٨/٩/٢٨ مدخل رئيسُ وزراء إسرائيل، شارون، المُسْجد الأقصى، مما أدى إلى اندلاع الانتفاضة الفلسطينية الثانية.

(١٠) في يوم ٢٠٠٦/٢/٨ قامت وزارة التربية والتعليم اليهودية وكذلك الوكالة اليهودية بتوزيع آلاف النُّسَخ لخرائط البلدة القديمة في القدس، وضعت فيها صورة لمُجَسَّم هَيْكَل سُلَيْمَان المزعوم مكان مسجد قبة الصخرة.

(11) في يوم ٢٠١٧/٧/١٧ م قامَتُ الحكومةُ اليهوديةُ بإغلاق المُسْجد الأقصى أمام المصلين، وَمَنْعُوا رَفْعَ الأَذَانَ واقامة الصلاة للمرة الأولى منذ احتلال القدس.

(١٢) قَامَتُ الحكومةَ اليهوديةَ بفتح باب إلى حُائِط المُبْكَى المزعوم ليسهل على اليهود المرور فيه.

(١٣) قَامَتُ الحكومةَ اليهوديةَ بمصادرة الكثير من الأراضي العربية داخل مدينة القدس.

(١٤) قَامَتُ الحكومةَ اليهوديةَ بإعادة تعمير الحي اليهودي في القدس.

(١٥) قَامَتُ الحكومة اليهوديةُ بإعادة الحياة إلى جبل صهيون، وذلك بإنشاء رموز يهودية عليه، تُذَكُرُ اليهودُ بأهمية

هذا الجبل في العقيدة اليهودية.

(١٦) قامَتُ الْحكومةُ الْيهوديةُ بربط جبل صهيون بمدينة القدس عن طريق المباني السكنية.

(١٧) قَامَتُ الحكومةَ اليهوديةَ بإنشاء الجامعة العبرية على جبل صهيون.

(١٨) قَامَتُ الحكومة اليهودية بتشجيع بناء المستوطنات اليهودية في مدينة القدس.

(١٩) قَامَتُ الحكومةُ اليهوديةَ ببناء سُور ضخم حول مدينة القدس، مع بناء قوس عُمْرَاني من المباني العالية، المَصْمَمَةُ على أساس اعتبارات دفاعية عسكرية، في المقام الأول؛ بحيث تصبحُ المدينةُ مُحَصَّنَة ضد أي اعتداء عليها.

(٢٠) قَامَتُ الحكومةُ اليهوديةُ باستبدال الكثير من أسماء الشوارع والساحات، المحيطة بالمشجد الأقصي، بأسماء يهودية.

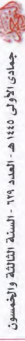
(٢١) قامَتُ الحكومةُ اليهودية بإطلاق اسم جبل الهيكل على المكان الموجود عليه المُسْجد الأقصى ليتجنّبوا التسمية الصحيحة، وهي: جبل بيت المقدس. (مجلة البحوث الإسلامية) (المسجد الأقصى عيسى القدومي - ص٣٢) (تهويد القدس - للدكتور: مجدي عبده-ص٢١:٢)

#### المسلمون يحررون الأقصى من اليهود:

عَنْ عَبْدِ اللَّه بْنِ عُمَرَ، رَضِيَ اللَّه عَنْهُمَا، قَالَ: سَمَعْتُ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، يَقُولُ: تُقَاتَلُكُمُ الَيَهُودُ فَتُسَلَّطُونَ (أَيْ: تَنْتَصرُونَ) عَلَيْهِمْ، ثُمَّ يَقُولُ الْحَجَرُ: يَا مُسْلَمُ، هَذَا يَهُوديُّ وَرَائِي، فَاقْتُلُهُ. (الْبِخَارِي- حديث: ٣٥٩٣، ومَسلم حديث: (٢٩٢١)

وآخُرُ دَعْبَوَانًا أَنِ الْحَمْدُ لَلَهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ. وَصَلَّى اللَّهُ وَسَلَّمَ عَلَى نبيناً مُحَمَّد، وَعَلَى آله، وَأَصْحَابِهِ، وَالتَّابِعِينَ لَهُمْ بِإِحْسَانٍ إِلَى يَوْمَ الدِّينِ.





22

ب شبهات وردود

جمادي الأولى ١٤٤٥ هـ - العدد ١٣٩ - السنة الثالثة

والخمسوز

27



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد المرسلين ، وعلى آله وصحبه أجمعين وبعد، فإنَّ لله سنتًا في خلقه لا تتبدل ولا تتحول قال تعالى: " سُنَةَ الله ف النَّبِ عَلَمَ مَثَلُ وَلَن عَمَد لَسُنَة الله تَدِيلًا سورة الأحزاب: ٦٢، وقال تعالى: "عَمَد يَظُرُو لا شَنَّ الأَوَلِيزَ فَلَ عَد لِسُنَة الله تَدِيلًا مِن عَد لمَتَ الأَوَلِيزَ فَلَ عَد لِسُنَة مورة الأحزاب: ٦٢، وقال تعالى: همد يَظُرُو لا شَنَّ الأَوَلِيزَ فَلَ عَد لِسُنَة الله تَدِيلًا مِن عَد لمَتَ الأَوَلِيزَ فَلَ عَد لِسُنَة مورة الأحزاب: من مؤلو المادة ماد قسمين رئيسين: سنن كونية تتعلق المراد الإنسان. أفرادا وجماعات وأمما.

> اعداد ( د محمد حامد الأسناذ الساعد بقسم النفسير وعلوم القرآن بالأزهر

وهذه السنن الإلهية بنوعيها لها خصائص تتسم بها ، ومن بَيْنها أنها ثابتة فلا تتبدل في ذاتها، فلا تقع الكرامة مثلا في موقع العقاب، ولا النجاة في موضع الهلاك، ولا النصرة في موضع الخذلان، ولا تتحول عن أوقاتها، ولا عمن أراد الله إنزالها بهم. وذلك لأن هذه السنن خاضعة لإرادة الله سبحانه وتعالى فلا يعتريها ما يعتري إرادات الخلق من وتعالى فلا يعتريها ما يعتري إرادات الخلق من والتأمل في هذه السنن والاعتبار بها؛ ولذا كثر في والتومني، وإهلاك الأمم الظالمة الكذبة ، ونصرة والمؤمنين، وإهلاك الأمم الظالمة الكذبة ، ونصرة الله لأوليائه، ودحر أعدائه.

قَال تعالى: " قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُمْ سُنَنَ فَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَأَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَتِبَةُ ٱلْمُكَذِبِينَ" ( آل عمران: ١٣٧)

والتعبير بقوله: "لا تجد لسنتنا"، و" لن تجد لسنتنا " يراد به المبالغة في انتفاء ذلك، وأنه غير موجود في واقع الناس؛ إذ هو الله الحكيم القدير. ولأهمية دراسة هذه السنن والإفادة منها في حياتنا العلمية والعملية فقد ذهب بعض العلماء إلى أنها أحد العلوم النافعة الجديرة بالتدوين؛ لما لها من أثر كبير في إصلاح الأفراد والمجتمعات والشعوب. ومعرفة كيفية التعامل مع الأحداث والوقائع المستجدة بربطها بسنن الله التي لا تختلف ولا تتخلف.

ومن هؤلاء حجة الإسلام أبو حامد الغزالي حيث قسم العلوم إلى علم مذموم قليله وكثيره، وعلم محمود قليله وكثيره، وعلم يحمد منه بقدر الكفاية دون الاستقصاء. وعد العلم بسنن الله تعالى من العلم المحمود قليله وكثيره فقال:" وأما القسم المحمود إلى أقصى غايات الاستقصاء فهو العلم بالله تعالى وبصفاته وأفعاله وسنته فيخلقه وحكمته في ترتيب الأخرة على الدنيا فإن هذا علم مطلوب لذاته وللتوصل به إلى سعادة الأخرة" (إحياء علوم الدين لأبى حامد الغزالى (١/٣٩)). وقال صاحب تفسير المنار:" إن إرشاد الله إيانا إلى أن له في خلقه سننا يوجب علينا أن نجعل هذه السنن علما من العلوم المدونة لنستديم ما فيها من الهداية والموعظة على أكمل وجه، فيجب على الأمة في مجموعها أن يكون فيها قوم يبينون لها سنن الله في خلقه كما فعلوا في غير هذا العلم

من العلوم والفنون التي أرشد إليها القرآن بالإجمال وقد بينها العلماء بالتفصيل عملا بإرشاده، كالتوحيد والأصول والفقه. والعلم بسنن الله - تعالى - من أهم العلوم وأنفعها" (تفسير المنار (١١٤/٤) لمحمد رشيد رضا).

وقال أيضا:" العلم بسنن الله تعالى في عباده، لا يعلوه إلا العلم بالله تعالى وصفاته وأفعاله، بل هو منه أو من طرقه ووسائله" (تفسير المنار(٢١٦/٧)).

والحق أن البحوث والمؤلفات قد كثرت في هذه الحقبة الأخيرة عن هذه السنن الإلهية، وما أحوج الأمة إلى الاستضاءة بها لتسلم من بنيات الطريق، وتبني حاضرها ومستقبلها وفق هذه السنن الإلهية لا تبعا للأهواء المضلة.

والمتأمل في هذه السنن قد يعترضه بعض الإشكالات في فهم بعض الآيات التي لها صلة بها، وربما وقع في حيرة أيضا عند تنزيل هذه السنن على واقع معين في هذه الحياة فيظن وجود تصادم بينها وبين ما تقرر من أنها سنن ثابته لا تبديل لها ولا تحويل.

وإني ذاكرً في هذه المقالة بعض المواضع التي وقع إشكال في فهمها لبيان أن السنن الإلهية ثابتة لا تتخلف، وأن العبرة بها قائمة، والفائدة منها عامة.

#### من هذه المواضع:

الموضع الأول: من سنن الله عز وجل في خلقه تَصرُه رسلَه والمؤمنين بهم وإنجاؤهم ، وإهلاك أعدائه المكذبين الظالمين وتدميرهم.

قال تعالى: "وَلَقَدَ سَبَعَتْ كَلَّنَا لِيَادِمَا الْمُرْسَلِينَ إِنَّهُمْ لَمُ الْمَصُورُونَ () وَإِذَ جُدَدًا لَمُ الْتَلِيرُنَ ( سورة الصافات ٧١-٧٧)، وقال تعالى: قال تعالى: إِنَّا لَنَصُرُ رُسُلَتَ وَالَذِينَ ، مَعُولُ فِي الْمُيَوْرَ الدُّئِا وَمَعْمَ يَعُومُ الْأَشْهَدُ ( سورة غافر ٥١٠)، وقال تعالى: " حَتَ اللهُ لَأَغْلِبَنَ أَمَا وَرُسُلُ إِنَ اللهُ تعالى: " حَتَ اللهُ لَأَغْلِبَنَ أَمَا وَرُسُلُ إِنَ اللهُ تعالى: " حَتَ اللهُ لَأَغْلِبَنَ أَمَا وَرُسُلُ إِنَ اللهُ تعالى: " حَتَ اللهُ لَأَغْلِبَنَ أَمَا وَرُسُلُ إِنَ اللهُ تعالى: " حَتَ اللهُ لَأَغْلِبَنَ أَمَا وَرُسُلُ إِنَ اللهُ تعالى: " حَتَ اللهُ لَأَغْلِبَنَ أَمَا وَرُسُلُ إِن اللهُ مَنْ آيَات تؤكد هذا المعنى، وتُقرَرُ هذه السنة ما ما ذكره الله عز وجل من أن بعض الأمم لا سيما اليهود

تسلطوا على بعض الأنبياء فقتلوهم، وقتلوا الذين يأمرون الناس بالعدل قال تعالى: "وَمُرِيَّتُ عَبَّهِمُ الذَلَةُ وَالْمَسْحَنَّةُ وَيَامُو بِفَضَب قِنَ اللَّهِ ذَلِكَ إِنَّهُمْ كَانُوْا يَكْفُرُونَ بِعَايَتِ اللَّهِ يَعْتَدُونَ " (سَورَة البقرة ٦١)، وقال تعالى:" يَتْ تَدُونَ " (سَورَة البقرة ٦١)، وقال تعالى:" حَق وَيَعْتُلُونَ بَايَتِ الَهِ وَيَقْتُلُونَ الْبَيتِينَ بِغَيْر مِنَ النَّاسِ فَبَقْرَهُم بِعَدَابِ آلِهِ "(سورة ال عمران ٢١) فيسأل أحدهم: أين الغلبة والنصرة لهؤلاء الأنبياء إذا أختلوا؟!

والجواب عن ذلك أن يقال إن قوله تعالى:" ويقتلون النبيين" المراد بهم البعض لا الجميع، فأل للعهد ولا تفيد العموم، والأكثرون من الأنبياء لم يتعرضوا لقتل، وأما من قتل منهم فللعلماء فيما ورد في ذلك توجيهات أشهرها ثلاثة

الوجه الأول: أن هذا التسليط كان على أنبياء لم يؤمروا بالقتال، وأما إذا أمروا بقتال فإن الله عز وجل ينصرهم على أعدائهم، ويحفظهم، وتحمل آيات الغلبة والنصرة لهم على ما إذا وقع قتال وحرب بينهم وبين أعدائهم.

عزا بعض المفسرين لابن عباس رضي الله عنهما والحسن رحمه الله أنهما قالا: الم يقتل قط من الأنبياء إلا من لم يؤمر بقتال، وكلُ من أمر بقتال نصر، ، ويكون قتلهم" كرامة لهم، وزيادة في منازلهم، كمثل من يقتل في سبيل الله من المؤمنين" ( والجامع لأحكام القرآن للقرطبي(١٥٦/١)). ينظر: المحرر الوجيز لابن عطية(١٥٦/١)). ويقوي هذا الوجه ويويده أن "أمرهم والجامع لأحكام القرآن للقرطبي(٢٧/١)). العزيز الحكيم" ( روح المعاني لشهاب الدين محمود بن عبد الله الألوسي(٢٥/١)). الوجه الثاني: الآيات التي ورد فيها القتل كانت في حق الأنبياء لا في حق الرسل، وآيات

الغلبة والنصرة على الأعداء وردت في حق الرسل.

قال ابن عاشور:" وإنما قال (الأنبياء) لأن



29

الرسل لا تسلط عليهم أعداؤهم لأنه مناف لحكمة الرسالة التي هي التبليغ قال تعالى: "إِنَّا لَنَعْمُرُ رُسُلَنا" (سورة غافر: ٥١)، وقال تعالى: ( وَأَمَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسُ) (المائدة: العالى: ( وَأَمَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسُ) (المائدة: (١٢) ومن ثم كان ادعاء النصارى أن عيسى عليه السالام قتله اليهود ادعاء منافيا لحكمة الإرسال ولكن الله أنهى مدة رسالته بحصول المقصد مما أرسل إليه"( التحرير والتنوير(٥٢٠/١)).

ويُعكَّر على هذا القول ما ورد في قوله تعالى: " أَفَكُلُمًا جَاءَكُمُ رَسُولُ بِمَا لَا تَهُوَى أَنْفُسُكُمُ اسْتَكْبَرُتُمُ فَفَرِيقًا كَذَبْتُمُ وَهَرِيقًا تَقْتُلُونَ" فإنه يدل على أن الرسل قد تتعرض للقتل أيضا والله أعلم.

الوجه الثالث: أن المراد بغلبة الرسل للمكذبين، ونصرة الله لهم وللمؤمنين غلبة الحجة والبيان، وإن تعرضوا لإيذاء أو قتل وهذ االنوع من الغلبة متحقق للأنبياء والرسل والمؤمنين بهم فهو عام، وبه يندفع الإشكال في حق المؤمنين أيضا، وما تقرر من نصرة الله لهم.

قال تعالى:" بَلْ نَقْلُو فَ بَلَقَنَ عَلَى ٱلْبَطِلِ فَيَدْمَعُهُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ وَلَكُمُ ٱلْوَيْلُ مِنَا نَصِفُونَ" ( الأنبياء: ١٨ ). ومعلوم أن المؤمن في حقيقة الأمر منتصر في كل أحواله، ينتظر إحدى الحسنين أمام الأعداء قال تعالى: " قُلْ هَلْ تَرَضُونَ بِنَا إِلَا إحدى ٱلْحُسَيَكَيْ" التوبة:٥٢، وإذا كتب الله لأحدهم الشهادة فإنه يهون عليه مصابه وما يتعرض له من أذى

قال صلى الله عليه وسلم:" ما يجد الشهيد من مس القتل إلا كما يجد أحدكم من مس القرصة، ( أخرجه الترمذي في سننه حديث١٦٨٨.وقال:هذا حديث حسن صحيح غريب).

وعلى كل فلا إشكال بفضل الله في فهم هذه الآيات الدالة على سنة الله الماضية بنصر رسله والمؤمنين به، لا سيما وأن الآيات التي دلت على حدوث قتل لبعض الأنبياء ليس فيها أن الله عز وجل لم ينتقم ممن قتلهم وينتصر منهم ويهلكهم وهذا نوع من النصر للرسل والمؤمنين ولو بعد حين.

هذا وتتميما للفائدة فإنك تجد أن الله عز وجل قد صرح بأن جريمة قتل الأنبياء وقعت منهم بغير الحق مع أنَّ كل قتل لنبي لا يكون إلا كذلك، فهذا القيد ليس للاحتراز من عكسه، وإنما لبيان قبح فعلهم وزيادة في ذمهم، أو للدلالة على أنهم معتدون ويعلمون أنهم معتدون، فهم قتل بغير الحق عندهم وفي نظرهم أيضا " إذ لم يكن أحد معتقدا حقية قتل أحد منهم عليهم السلام، حملهم عليه حب الدنيا، واتباع الهوى، والغلو في العصيان، والاعتداء" (روح المعانى للألوسي (١/٢٧٧٩)). الموضع الثاني: من سنن الله في الأمم أنه لا يهلك أمة بهلاك الاستئصال إلا إذا كانت ظالمة قال تعالى: " وَمَا حُنَّا مُهْلِكِي ٱلْقُرَيّ إِلَّا وَأَهْلُهَا ظَالِمُونَ" ( سورة القصص: ٥٩ )، وقال تعالى: " وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهْلِكَ ٱلْشَرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ" ( سورة هود:١١٧) إلى غير ذلك من الآيات المقررة لهذا المعنى.

ويشكل على هذه السنة الإلهية قوله تعالى:" وَإِن مِن فَرَيَهَ الَّا عَنَ مُهْ صُومًا قَبْلَ بَوْمِ الَّقِبِكَةِ أَوْ مُعَذِبُوهُمَا عَذَابًا شَدِيدًا كَانَ ذَلِكَ فِ الْكَنِبِ مُسْفُولً" (الاسراء: ٥٨) فظاهر الآية الكريمة أن كل قرية مصيرها إلى الهلاك أو التعذيب فكيف يصح هذا مع ما عُلم من أن القرى المؤمنة لا يهلكها الله ولا يعذبها: لأنه لا يظلم أحدا لكمال حكمته وعدله؟

#### والجواب عن ذلك من أوجه:

الوجه الأول: أن الإهلاك يكون بالموت كما يكون بالاستئصال قال تعالى: " وَلَقَدَ جَآة صُمَّ يُوسُفُ مِن فَتُلُ بِالْبَيْنَتِ قَا زِلْمُ فِي شَكِ مِنَا جَآء صُمُ يعد حَقَّ إذا هَلَك قُلْتُمْ لَن يَعْتَ اللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ مَعْدَ حَقَّ إذا هَلَك قُلْتُمْ لَن يَعْتَ اللَّهُ مِن بَعْدِهِ أي مات، ومن ذلك قوله تعالى: " يَسْتَفْتُونَكَ قُل اللَّه يُفْتِيكُم فِي الْكَلالَة إن امْرُوُ هَلَك لَيْسَ لَهُ وَلَدُ وَلَهُ أَخْتَ قُلَهَا نَصْفَ مَا تَرَكَ وَهُو يَرِثُهَا إنْ نَمْ يَكُنُ لَهَا وَلَدُ " وَالمراد بقوله: " إن امرؤ هلك أي مات.

قال السمعاني:" مَعْنَاهُ، وَمَا مِن قَرْيَة إِلَّا نَحْن مهلكوها فإهلاك الْمُومنينَ بالإماتة، واهلاك الْكَفَّار بالاستئصال وَالْعَدَّاب، وَقَيِل قَوْلُه:



جمادي الأولى 1330 هـ - العدد 179 - السنة الثالثة والخمسون

٣.

(مهلكوها) هَذَا فِيْ حَقَ الْمُوْمَنِينَ بِالإماتة، وقَوْلُه: (أو معذبوها عَذَابا شَديدا) فِيْ حق الْكَفَّار" ( تفسير القرآن لأبي المُطفر السمعاني(٢٥١/٣)).

الوجه الثاني؛ أن في الآية وصفا مقدرًا، والتقدير: "وإن من قرية ظالمة"؛ لدلالة الآيات الأخرى على ذلك ومنها قوله تعالى: " وَمَا كُنَّا مُهْلِكِي ٱلْفُرَتِ إِلَّا وَأَهْلُهَا ظَنِلِمُونَ "( سورة القصص:٥٩). وحذف الصفة جائز إذا دل عليها دليل ومن ذلك ما جاء في قوله تعالى:" أَمَّا ٱلتَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسَكِينَ يَعْمَلُونَ فِي ٱلْبَحْرِ فَأَرَدَتُ أَنْ أَعِيبُهَا وَكَانَ وَرَآءَهُمْ مَلِكٌ يَأْخُذُ كُلُّ سَفِينَةٍ عَضَبًا "(سورة الكهف:٧٩) والمراد سفينة صالحة أو سليمة بدليل قوله "فأردت أنْ أعيبَها"، ولأن الملك لو كان يأخذ كل سفينة فما فائدة تعييبها؟! وإنما لم يذكر الوصف للدلالة على بشاعة صنع هذا الملك وكأنه لطمعه لا يدع سفينة على أية حال كانت.

الوجه الثالث: وهو قريب من الثاني أن الآية من قبيل العام المراد به الخصوص فالمراد بالقرية في الآية الكريمة: القرية الظالمة لدلالة الآيات الأخرى على ذلك.

الوجه الرابع: أن الهلاك أنواع، ولم أسباب مختلفة؛ فقد يكون عذابا وهذا للقرى الظالمة، وقد يكون هلاكا يقدره الله ويصيب به من يشاء كهلاك القحط ونحوه من جنس الابتلاء لا العقاب والعذاب(ينظر:المحررالوجيز(٢٦٦٩/٣). ويرجح أنَّ الراد بالقرية في الآية الكريمة القرى الظالمة، وأن الهلاك المذكور هو هلاك النقمة والعذاب لا عموم القرى أن الغرض من الآية الكريمة "تحذير المشركين من الاستمرار على الشرك"

وعلى كل حال فيزول الإشكال في فهم الآية الكريم، وتبقى سنة الله في أن القرى الظالمة هي المهلكة ولا يظلم ريك أحدا.

الموضع الثالث: من سنن الله في خلقه ترتب الجزاء على العمل خيرا كان أو شرا والأدلة على هذه السنة كثيرة جدا ومن هذه الأدلة قوله تعالى: " وَلَمَّهِ مَا فِ ٱلسَّوَنِ وَمَا فِ ٱلْأَرْضِ لِجَرَى ٱلَّذِينَ أَسَتُوا بِمَا عَلُوا وَجَرَى الَّذِينَ أَحْسَنُوا فِأَلَّشَى "(سورة النجم: ٣١)، وقوله تعالى: " فمن يَعْمَل مِنْعَكال ذَرَقَ شَرًا يَرُهُ " (سورة الزلزلة: ٧-٨).

ولكن يشكل على ذلك أن الله سبحانه وتعالى في أثناء ذكره لما حلَّ بقبيلة سبأ بسبب كفرهم وإعراضهم

قَالُ : فَأَعْرَضُوا فَأَرْسِلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْعَرِمِ وَبَدَلْنَهُم يَحْتَنَيْهِمْ جَنَيْنَ ذَوَانَى أَصُلٍ خَطٍ وَأَثْلُ وَشَيْءٍ مِن سِدْرِ قَلِسِلَ (٢) ذَلِكَ جَزَيْنَهُم بِمَا كُفُرُوا وَهَلْ بُحَرَى إِلَا ٱلْكَفُورُ " (سورة سبا ١٦٠-١٧).

ووجه الإشكال: أن الآية حصرت هذا الجزاء في الكفور، ومعلوم أن الجزاء عام لا يختص بالكفور فيجاب عن ذلك بثلاثة أوجه:" الأول: أن المعنى ما نجازي هذا الجزاء الشديد المستأصل إلا المبالغ في الكفران، الثاني: أن ما يفعل بغير الكافر من الجزاء ليس عقابا في الحقيقة؛ لأنه تطهير وتمحيص.

الثالث: أنه لا يجازى بجميع الأعمال مع المناقشة التامة إلا الكافر" (دفع إيهام الاضطراب عن آي الكتاب لمحمد الأمين الشنقيطى صر ١٩٠).

هذه مواضع يشتبه أمرها، ويشكل فهمها على بعض الناس، ولكن بعد الجواب عما ورد عليها من استفسار أو سؤال فلا مجال لاشتباه أو إشكال.

وهكذا نرى أنه ما من آية من آيات القرآن الكريم ورد إشكال في فهمها، وظنها بعض الناس تتنافى مع ما بيَّنه الله عز وجل وأكدَّه من أنَّ سننه لا تبديل فيها ولا تحويل؛ فإنه إشكال في الظاهر لا في الحقيقة، وفي أفهام القاصرين لا في المقصود من كلام الله رب العالمين.

والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات



31

# مل يعيد التاريخ نفسه

مدر که اند. عبد الوارث عثمان استاد الفقه القارن بجامعة الألاين

#### الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله. وبعدُ:

فما أبعد الأمة الإسلامية اليوم عما أراده لها ربها، ودعاها إليه رسولها، وطالبها دينها، وأوجبته عليها كرامتها، ثم ما أوسع دعواها، وما أوجع بلواها، فقد خاطبها الله تعالى في كتابه فقال: ( وَكَنَاكَ حَمَلَنَكُمْ أُمَّةً وَسَطَا لِنَكُوفُا شُهَدَاءَ عَلَ النَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً » ( البقرة: ١٤٣).

والأمة-كما يقول المفسرون- هي الجماعة التي تقصد جهة واحدة، فتكون موحّدة الصف موحدة الهدف، والوسط هو العدل والخير؛ لأن وسط الشيء هو خياره، ووسط الوادي هو خير موضع فيه وأكثره ماء ونباتًا، وواسطة العقد هي خير جوهرة فيه، والرسول أوسط قريش نسبًا أي خيرهم، والقرآن يقول: قال أوسطهم، (القلم: ٢٨)؛ أي: أعدلهم وأفضلهم، والرسول يقول: "خير الأمور أوسطها" (السنن الكبري للبيهقي: ٢٧٣/٣).

والوسط في الحقيقة هو البعد عن الطرفين بعدًا متساويًا، والطرفان هما الإفراط والتفريط؛ فالإنسان الوسط يبعد عن الإسراف بُعدًا متساويًا تمامًا؛ لبُعده عن التقصير، فكأن الوسط يوجد فيه معنى الانضباط والاستقامة والاستواء على الصراط المستقيم.

والمؤمن الحقيقي هو الذي يمضى في طريقه على خط معتدل؛ لا يميل عنه ولا يضل فيه، فلا هو يغلو ويسرف، ولا هو يقصر أو يجحف، ولذلك علم الله عباده أن يدعوه كل يوم عدة مرات قائلين في الصلوات: ه أَعْدِنَا ٱلْعِبْرُطُ الْمُسْتَغِيرُ ۞ جِرُطُ الَّذِي أَلَمَتْتُ عَلَيْهِمْ غَيْر المغضوب عليه، ولا المتالين ، (الفاتحة ٢-٧). وحين قال الله لأمته: , وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةُ وسطًا ، (البقرة: ١٤٣)؛ كأنه يقول لأبنائها وهو أعلم بمراده: لقد أردتكم خيارًا عدولاً. يزكيكم العلم والعمل، وتجمعكم كلمة التوحيد، ويعزكم توحيد الكلمة، وتزينكم خصائكم الحميدة التي تضبط خطوات أصحابها، فتجعلهم في الوسط الصحيح السليم القويم، فهم ينهضون بكل الواجدات، وهم يحذرون كل المنهيات، والله من وراء الجمع مرشد ومعين.

وعلى ما يبدو فإن ابتعاد الأمة الإسلامية في واقعنا المعاصر عن إدراك هذه الحقائق قد سوَغ للبعض هذه السلبية إزاء ما يجري لأمتهم في فلسطين عامة وغزة خاصة. كما سوَغ للحكومات العربية والإسلامية موقفها المخزي حين لجأت إلى الصمت والشجب والحملقة. مكتفية بما نصحهم به من يسير في فلك التبعية الفكرية الغربية. والصهيونية العالمية. والهيمنة الأمريكية. مع أن الله جعل هذه الأمة شاهدة على الأمم الأخرى كما قال تعالى: وليصور في مُهاة على الأحرى الميترة. (الم

والشهادة درجة خطيرة ومنزلة جليلة، فيها يُقبل حكم الإنسان على غيره في دينه وعمله. وهذه الشهادة تقتضي أن يكون الشاهد صالحا لها جديرا بها قادرا عليها، فيكون فاضلاً عادلاً له شمائل ينفرد فيها وفضائل يتحلَّى بها، حتى تكون له مزية على غيره، فيصلح لإبداء الشهادة على سواه. منهج الأمة وخطتها:

شهادة الأمة الإسلامية على غيرها من الأمم فيها معنى الإشراف والتوجيه والقيادة، ولا بد لها من منهج وخطة، ولا بد من أن يكون

لديها قيّم وموازين، فهي الأمة الحاكمة الفاصلة، التي تقضي بين الأمم وتقوّم اعوجاجها، ولن يستقيم الظل والعود أعوج، وفاقد الشيء لا يعطيه، فإذا كانت هذه الأمة الإسلامية مسؤولة عن تقويم غيرها، فلا بد أن تكون قويمة في نفسها، وأن تكون أمورها مستقيمة في اعتقادها وتفكيرها لمورها مستقيمة في اعتقادها وتفكيرها لها أسباب الوسطية في كل شيء حتى في لتكون بعقلها وفضلها وعملها الصمام والزمام والإمام لمن في الشرق ومن في الغرب، وتلك مكانة عليا لها تبعاتها وواجباتها ومشقاتها.

#### أمة شاهدة ومشهود عليها:

وإذا كانت هذه الأمة الإسلامية مُطالبة بأن تكون شاهدة على الناس فإنها في الوقت نفسه مشهود عليها من أكرم شاهد وأكمل نموذج للإنسانية الطاهرة الفاضلة، إن الشاهد عليها هو الصادق المصدوق رسول تلبكم تعبيداً ، (البقرة: ١٤٣)؛ فالرسول يشهد لكم وعليكم، وهو يشهد بأنه قد بلغكم فأدى الرسالة وصان الأمانة، ولعل هذا هو بعض السرفة تكراره قوله: "ألا هل بلغت، اللهم هاشهد " (صحيح البخاري).

وهو يشهد بالإيمان لمن استجاب واهتدى واستقام ليكون ذلك تزكية للمتقين عند ريهم، والأمر من بعد هذا ومن قبله بيد الله وحده، يفعل ما يشاء ويختار، ورسول الله الشاهد على أمته هو الذي يقول لها: "أنا قرطكم على الحوض، من مرّ عليّ شرب، ومن شرب لم يظمأ أبدا، وليمرن على أقوام أعرفهم ويعرفونني ثم يُحال بيني وبينهم، فأقول: يا رب إنهم مني-أي يقول: إنهم من أمتي- فيقال: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك، فأقول: سحقًا سحقًا لمن غيّر بعدي" (صحيح البخاري) ح(١٥٨٤).

وهو الذي يقول لأمته "خيركم قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، ثم يكون



جمادي الأولى ٢٤١ هـ - العدد ٢٢٩ - السنة الثالثة والخمسون

24

بعدهم قـوم يشهدون ولا يُستشهدون-لا يدعون للشهادة لعدم أهليتهم لها- ويخونون ولا يُؤتمنون، وينذرون ولا يوهون، ويظهر فيها السمن" (صحيح البخاري) ح(٢٦٥١).

وما أشد الموقف؛ وأعظم الهول؛ حينما تقف الأمة أمام رسولها ليشهد عليها عند ربها: وَكَيْفَ إِذَا حِنْنَا مِن كُلِّ أُمْتَمَ بِشَهِيدٍ رَجِنْنَا بِكَ عَلَ هَتُؤَلَّاء شَهِيدًا ، (النساء: ٤١).

ومن المعروف في فقه الإسلام أن الإنسان لا يصلح للشهادة في الأمور القضائية الدنيوية لمجرد كونه مسلمًا أو قوله أنا مسلم، بل أن يكون مرضيًا في أخلاقه وسلوكه، وأن يكون عادلاً منصفًا: لأن الله يقول في وصف الشهداء: مِمَّن تَضَوَّن مِنَ النُّمَكَآمِ ، (البقرة: ٢٨٢). ويقول: وَكُنْ مِدُوا ذَرَى عَزَل مِنَكُر ، (الطلاق: ٢).

#### مأساة الأمة:

وعدالة الأمة هنا كما قال المفسرون هي صفاء السريرة واستقامة السيرة وتجنب الكبائر والـتزام الفضائل. فكيف إذن بشهادة أمة على غيرها من الأمم؟ وهل تجرؤ هذه الأمة المعاصرة حقًا على أن تقف موقف الشهادة على سواها قبل أن تسأل نفسها؛ أتستحق أن تكون شاهدة أم لا؟ وهلا يكون من العدل-إن كان لا بد لها من شهادة- أن تشهد على نفسها قبل أن تحاول التعرض للحكم على من عداها؟

جمادى الاولى

0331 8

ILALL PYL

- Imis

الثالثة والخمسون

22

ها هي اليوم تبدو وكلها ثغرات صالحة لتوجيه الطعنات والضربات، فهل لها صف موحد، أو هدف موحد، أو جيش موحد، أو قيادة موحدة، أو خطة موحدة، إن فيها من يقدر على أن يضرب عدوها ثم يتقاعس، وفيها من يعجز عن الضرب ثم تتوالى عليه الضربات بلا نصير، وفيها من يقول كثيرًا ولا يعمل قليلاً ولا كثيرًا، وفيها من يصمت صمت الأموات حتى عن الكلمة الطيبة، وفيها من تبلّد حسّه وتجمّد شعوره فصارت أنباء العدو المتكررة عنده كأنها محديث-عن التغيير الذي لا يذكر في درجات الرحرارة-، وفيها من يرون الإباحية مدنية، ومن يرون التعري حضارة، ومن يرون الالتزام بأخلاقيات الإسلام رجعية، ومن يرون التدين

والتطهر ضيق أفق، فكيف تجرؤ أمة هذه شأنها على أن تقول إنها هي التي يصدق عليها قول ربها: • وَكَذَلِكَ جَعَلَنَكُمْ أَمَّةً وَسَطًا لِنَكُووُا شُهَداً، عَلَ ٱلتَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً. (البقرة: ١٥٣).

#### التاريخ يعيد نفسه:

إن التاريخ الإسلامي مر بـأزمـات في جميع مراحله عبر عصوره المتعددة، وفي أماكنه المختلفة تشبه تمامًا هذا الواقع المرير الذي تعيشه أمة الإسلام خاصة في مدينة القدس والسجد الأقصى وغزة وعموم أرض فلسطين المحتلة، بل وحتى حالة الضعف والوهن الذي أصاب الأمة الإسلامية والعربية، ولكنها في كل مرة تنهض وتقوم وتقوى وتتحد وتنتصر.

ومن هذا المنطلق قسم التاريخ إلى ثلاثة أقسام الذين حملوا عبء رفع راية هذا الدين، بدءًا من جيل الراشدين والأمويين والعباسيين إلى نهاية العصر العباسي الأول سنة ٢٣٤ه، هذا العصر العباسي الذي شهد أوج ازدهار الحضارة وتقول وامعتصماه تتحرك الجيوش، وعلى رأسها المعتصم من أجل امرأة تستغيث، والآن في أبواق الإعلام ما يفوق التصور البشرى بينما إحساس الذين يملكون أن يتحركوا أصبح إحساس ايدان وكانهم ما عاد في قلوبهم شيء من الإدينية أو للمادة.

إن الذين حملوا الراية ووصلوا بالإسلام إلى هذا اليوم، مرت بهم محّن أكبر عشرات المرات من هذه المحنة، ومع ذلك استطاعوا بإيمانهم وصدقهم أن يتخطوا الأزمات التي مرت بهم، ولنا أن نتخيل المسلمين في أيام الغزو التتري، فالتتري كان إذا انتهى السلاح من يده أو انكسر يطلب من الذين يقتلهم أن ينتظروه؛ حتى يأتي بسلاح آخر ليقتلهم فينتظرونه؛ إذ إن القلوب قد ماتت وكان هذا من أسوأ فترات التاريخ التي مرت بالمسلمين.

وعندما سقطت غرناطة بالأندلس، وكان سقوطها نتيجة الخيانة ولم يكن نتيجة انهزام

فقد بيعت غرناطة مثلما تَباع فلسطين الآن، ولولا هذا البيع لهذه المدينة الإسلامية من قبل بعض الخونة ما كان لها أن تسقط؛ لأن الأمة الإسلامية هي أمة الاستشهاد.

فهذه الأمة التي يقف الرجل والمرأة والطفل على أرضهم في شبات وإيمان ينتظرون الاستشهاد ويعلمون أنهم في أي وقت قد يتمزقون إربًا إربًا (لا

هذه الأمة لا تهزم، ولكن تباع، وهذا ما حدث مع غرناطة التي باعها حاكمها "أبو عبد الله الأحمر الذي قالت له أمه-عندما بكى بعد ذلك-: ابك على مُلك أضعته إضاعة النساء، ولم تحفظه حفظ الرجال. وكان السبب أن هذا الحاكم سلَّم الراية لوزيرين خائنين هما أبو القاسم المليح، ويوسف ابن كماشة، وكان معهم فقيه اسمه البلقيني، فهؤلاء الخونة الثلاثة باعوا غرناطة، وفاوضوا حكام قشتالة فرناندوا وإيزابيلا على بيعها.

#### النصر من عند الله

وهناك تاريخ الأبطال الذين حملوا وتصدوا في الأزمات. ومنهم المجاهد عماد الدين زنكى، والمجاهد نور الدين محمود، والناصر صلاح الدين الأيوبي، والمظفر قطز، والظاهر بيبرس، فهذه رموز معروفة في الجهاد والبطولة، لكن هناك الكثير من الأسماء الأخرى التى لم يسجل التاريخ أسماءهم كما ينبغي، ومنهم هذا القائد الشجاع الذي رفض الاستسلام وهو الأمير ياغى سيان السلجوقي (مُؤيّد الدين ياغي سيان بن مُحمّد بن ألب السُلجوقي) الذي ظل تسعة أشهر يدافع عن أنطاكية. ثم جاء بعده بطل آخر هو کمشتکین بن دانشمند آمیر ترکمان. هذا الرجل الذى كان تلميذا للبطل العظيم "ألب أرسلان" صاحب موقعة ملاذ كرد؛ فهذا البطل الشجاع (أرسلان) استعد له الإمبراطور الروماني، ولم يكن ألب أرسلان مستعدًا للدخول معه في المعركة، وفوجئ بأن الأميراطور وكان اسمه رومانوس "قد جهز له ثلاثمائة ألف جندى وهو معه

خمسة عشر ألف جندى فقط، ورغم أن ألب أرسيلان عرض الصلح والهدنة إلا أن هذا الإمبراطور رفض مستكبرًا، فلم يجد ألب أرسلان أمامه سوى أن يرتدي كفنه ويتوكل على الله، وبالفعل استعد ألب أرسلان للمعركة فقد رأى السلطان أنه إن تمهل لحشد الجموع ذهب الوقت وعظم بلاء البلاد، وثقلت أعباء العباد فركب في نخبته وتوجّه في عصبته، وقال وقتها: "أحتسب عند الله نفسى، وإن سعدت بالشهادة ففي حواصل الطيور الخضر من حواصل النسور، وإن نصرت فما أسعدني وأنا أمسى ويومى خير من أمسى"، ثم جعل المعركة تتأخر يومًا حتى يكون الخطيب فوق المنبر يدعو لهم. وسجد هو على التراب وأخذ يبكى ويتوسل إلى الله بكل أسمائه الحسني وقال للناس: "أنا لست إمبراطورًا أو حاكمًا من الآن ... أنا جندي منكم من شاء أن يمكث معى جنديًا ... مجاهدًا مستشهدًا في سبيل الله فليبق، ومن شاء أن ينصرف فلينصرف. لا أحكم أحدكم الأن نحن الأن نواحه الموت".

ودخل المعركة فنصره الله (١٥ ألف جندي) قائدهم مخلص بهذا الشكل على ألف، وأسر الإمبراطور رومانوس نفسه في هذه المعركة. إن التاريخ الإسلامي تاريخ مظلوم؛ لأنه لا يُدرس لأبنائنا، بل نأتي بتواريخ أخرى فرعونية وقومية لإفسياد هذه الأمة وتثبيط هممها فسقوط البلاد الإسلامية وخرابها لم يأت إلا من خلال وجود الخونة، فالتاريخ الإسلامي مليء بالخونة من ملوك الطوائف في الأندلس، وملوك الطوائف أيام التسليبيين، وملوك الطوائف أيام التتار، وملوك الطوائف المعاصرين.

ولا ريب عند المسلم الصادق في أن نصر الله قريب، وأن قوة الله الخالق وقدرته فوق كل قوة وقدرة بشرية؛ مهما كان حجمها، ومهما عظم خطرها وتدميرها، ومن اعتقد غير ذلك فقد أشرك وكفر. والله المستعان.



🖒 جمادی الأولى 331 هـ - العدد 174 - السنة الثالثة والخمسون

30

من نور كتاب الله الجهاد في سبيل الله دليل صدق العبد

(إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ. ثُمَّ لَمْ يَرْتَ ابْوَا وَجَنْهَ دُوا بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِرْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَوْلَتِيكَ هُمُ ٱلصَّندِقُونَ ) (الحجرات: ١٥).

"من زار قبر والديه كل جمعة فقرأ عندهما أو عنده «يس» غضر له بعدد كل آية أو حرف". موضوع. رواه ابن عدي (١/٢٨٦) (السلسلة الضعيفة للألباني)

أحاديث باطلة لها آثار سيئة

واحة التوحيد

من فضائل الصحابة

عن أنس بن مالك رضى الله عنه، قال: خطب النبي صلى الله

عليه وسلم فقال: (أخذ الراية زيد فأصيب، ثم أخذها جعفر

فأصيب، ثم أخذها عبد الله بن رواحة فأصيب. ثم أخذها خالد

بن الوليد عن غير إمرة ففتح له ،، وقال: «ما يسرنا أنهم عندنا ،

من هدي رسول الله صلى الله عليه وسلم

فضل الشهيد قال النبيّ صلى الله عليه وسلم: «ما أحد يدخل الجنَّة يحبِّ أن يرجع إلى الدُّنيا وله ما على الأرض من شيء؛ إلا الشَّهيد، يتمنى أن يرجع إلى الدنيا فيقتل عشر مرّات، لما يرى من الكرامة،

(صحيح البخاري).

من دعاء النبي صلي الله عليه وسلم عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه عن النبئ صلى الله عليه وسلم، أنه كان يقول: اللهم إنى أسألك الهدى والتقى والعفاف والغنى، (صحيح مسلم).

Upload by : altawhedmag.com

صحيح البخاري).



## إعداد : علاء خضر

من أقوال السلف

عن سماك بن الوليد الحنفي الله لقي ابن عباس فقال ، ما تقول في سلاطين علينا يظلموننا، ويشتموننا، ويعتدون علينا في صدقاتنا، ألا نمنعهم ؟، قال لا، أعطهم، الجماعة الجماعة إنما هلكت الأمم الخالية بتفرقها، أما سمعت قول الله: (واعتصموا بحبل الله جميعا ولا تفرقوا).

عواقب تخلف العمل عن العلم قال مالك بن دينار: "إن العالم إذا لم يعمل بعلمه زنّت موعظته عن القلوب كما يزل القطر عن الصّفا". ونحوه قول زياد: "إذا خرج الكلام من القلب وقع في القلب، وإذا خرج من اللسان لم يجاوز الآذان"

ولرُبَ نازلة يضيق بها الفتى ذرعًا وعند الله منها المخرج ضاقت فلمًا استحكمت حلقاتها فُرجَت وكان يُظنَّها لا تُفرَج

> من معاني الأحاديث الحور: وفيه نعوذ بالله من الحور بعد الكور، أي من النقصان بعد الزيادة. وقيل: من فساد أمورنا بعد صلاحها. وقيل: من الرجوع عن الجماعة بعد أن كنا منهم. وأصله من نقض العمامة بعد لفها. (النهادة لابن الأثير)

قواعد ذهبية لا توحيد رب البرية قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، "ودين الإسلام مبني على أصلين: على أن يُعبد الله وحده لا يُشرك به شيء. وعلى أن يُعبد بما شرعه على لسان نبيه صلى الله عليه وسلم. وهذان هما حقيقة قولنا، "أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله" (مجموع الفتاوى).

جمادي الأولى ١٤٤٥ هـ - المعدد ٢٩٢ - السنة الثالثة

والخمسون

37

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير المرسلين، وبعد:

#### فلماذا الكلام عن اليهود؟

من أجل رَصِّد المراحل والتطورات التي مرَّت بهم، وكيف انحرفوا عن الدين الحق، ولأن التاريخ مرآة الحاضر، فلكي تعرف أمة من الأمم، لا بد أن تدرس تاريخها جيدًا، إضافة لما في ذلك من فوائد كثيرة لبيان الحق وإزهاق الباطل.

واليهود يجعلون تاريخهم جزءًا من دينهم المحرّف، فتفنيد تاريخهم لإظهار دعاويهم الباطلة، والرد عليها وكشفها وصولًا لمعرفة حقيقة اليهود المعاصرين، ومع مَن نتعامل. اليهود صناعتهم الكذب والافتراء، تاريخهم مليء بالبهتان والتدليس والتزييف، ولا مليء بالبهتان والتدليس والتزييف، أفلا عجب فقد كذبوا على الله تعالى، أفلا يكذبون على الناس قال الله تعالى، ( فَرَيْلُ يَنْدِ لَهُ مِنَا قَلِي أَنْ مَنْ يَكُولُونَ هَذَا مِنَ عَنِهِ اللَّهِ لِيَسْتَرُوا مِنْ مَنْ قَلِي لَا مَ مِنَا يَنْدِ لَهُ مِنَا قَلِي مُنْ يَكُولُونَ ( البقرة: كَنَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَثِيلٌ لَهُمْ مِناً يَكْمِبُونَ ) (البقرة: كَنَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَثِيلٌ لَهُمْ مِناً يَكْمِبُونَ ) (البقرة:

وقـد استخدموا سـلاح الكذب والافتـراء في خـداع العالم، وخـاصـة العالم الغربي لتسخيره لهم، وسـوف نستعرض بعض أكاذيبهم التي روَّجوا ويروجون لها.

## أولا: الادعاء بأنهم شعب الله المختار،

#### وهم فوق كل الشعوب:

عندهم في التوراة (لأنك شعب مقدّس للرب إلهك، اختارك الرب لكي تكون له شعبًا خاصًا فوق جميع الشعوب الذين على وجه

اعداد 🍂 د. متولي البراجيلي

خرافات وأكاذيب اليهود على مدى التاريخ

دكتوراه في الشريعة . جامعة القاهرة

الأرض (سفر المتثنية ٢٠١٤). قال الله تعالى: ووَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ وَٱلنَّصَكَرَىٰ خَنْ ٱبْتَوْا الله وَآحِبَتُوُهُ قُلْ فَلِمَ يُعَذِّبُكُم بِدُنُوبِكُم بَلْ أَسْتَر بَشَرٌ مِنَنْ حَلَقَ يَغِفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ وَلِدَهِ مُلْكُ ٱلسَكوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَاً وَإِلَيْهِ ٱلْمَحِبِرُ، (المائدة: ١٨).

وقال الله تعالى: (ذَالِهَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْنَا فِي ٱلْأَبْتِيَنَ سَبِيلٌ) (آل عمران: ٧٥).

والتفاضل عند الله تعالى ليس بجنس ولا لون، وإنما بتقوى الله تعالى، بإقامة شرعه، بتطبيق أوامره ونواهيه، قال الله تعالى: (يَتَأَبُّ) الْنَاسُ إِنَّا خَلَفْتَكُمْ مِن ذَكُرٍ وَأُنثَى وَجَمَلَتَكُمْ شُعُوا وَقَابَلَ لِتَعَارَقُوْأَ إِنَّ أَحْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَنْتَنَكُمْ) (الحجرات: 11).

ومَن يدَّعون أنهم أبناء الله قلا شك أنهم يتمنون لقاءه، كما قال الله تعالى: (قُلْ بَتَأَيُّهُا الَّذِيبَ هَادُوْا إِن رَعَمَتُمُ أَنَّكُمُ أَوَلِيهَمُ يَوْنِ دُوْنِ النَّاسِ فَتَنَوَّا الَّرْتَ إِن كُمُمُ مَنْدِقِينَ) (الجمعة: ٦)، ولأن هذه مجرد دعوى كاذبة، فهم أبَدًا بِمَا فَدَّمَتْ أَيْدِيهِرْ وَأَنَّهُ عَلِمٌ بِالظَّنِلِينَ). (الجمعة: ٧).

ولو سلَمنا أن النص الذي في التوراة – اختارك الرب لكي تكون له شعبًا خاصًا فوق جميع الشعوب- لم يحرف، فيكون اختيار الرب لهم في زمانهم وليس في كل الأزمان؛ لأن الناس كانوا على الكفر وهم

#### أصحاب رسالة.

#### ثانيًا: الزعم بنقاء الجنس اليهودي:

يقولون: إن كل يهود العالم من سلالة شعب إسرائيل (يعقوب) عليه السلام، امتداد للآباء من عصر إسحاق ويعقوب عليهما السلام.

يقول تيودور هرتزل زعيم الصهيونية: إن اليهود بقوا شعبًا واحدًا وعرفًا متميزًا، إن قوميتهم المتميزة لا يمكن أن تزول ويجب أن لا تنقرض، لذلك لا يوجد غير حل واحد للمسألة اليهودية، وهي الدولة اليهودية (انظر: موجز تاريخ اليهود صـ ٢٨١، محمود قدح).

ولقد صدق الكثير من الناس، ومن العرب هذه الدعوى، وأن اليهود المتجمعين في إسرائيل هم من سلالة يعقوب عليه السلام. والدعوى بنقاء الجنس اليهودي باطلة، باعتراف كتبهم المقدسة، ففيها ما يثبت اختلاطهم مع غيرهم؛ ففيها: (فسكن بنو إسرائيل في وسط الكنعانيين والحيثيين والأموريين...، واتخذوا بناتهم لأنفسهم نساء، وأعطوا بناتهم لينيهم، وعبدوا ألهتهم" (سفر القضاة ٣: ٥)؛ فالنص يُثبت أنهم تزوجوا من غيرهم من العرب وغيرهم، وزوجوا بناتهم لأبنائهم. وقد فند علماء الأجناس البشرية هذه الدعوة، وذهبوا إلى أن ما يدعيه اليهود إنما هو من نسج الخيال، فقد ذهب عالم الأجناس البشرية السويسرى أوجين ستارا في كتابه: "الأجناس البشرية والتاريخ"، إلى أن تحليل كل نوع من الحاليات اليهودية في العالم من ناحية القامة، الجمجمة، والهيكل العظمى... ليخرج بنتيجة حاسمة: أن الدعوى العنصرية التي يجاهر بها اليهود، ليست إلا ادعاء خرافيًا من نسج الخيال.

فلا توجد سحنة يهودية بل هناك عدة سحنات.

واليهود أصولهم ليست واحدة، وليس كلهم من نسل إسرائيل عليه السلام كما

ينقسمون إلى عدة طوائف منها عدة طوائف منها طائفتان كبيرتان هما: ١-الإشكناز (أحفاد الخرر)، وهـؤلاء أصولهم تركية، وأكرهتهم القبائل البدوية وغيرها على الرحيل إلى روسيا الجنوبية (القوقاز) إلى مملكة الخزر، وعند نهاية القرن الثامن تحول ملك الخزر والنبلاء وعدد كبير من شعبه الوثنيين إلى الديانة اليهودية كبرى دول اليهود في التاريخ، وهي التاريخيتين على أرض فلسطين.

يزعمون. فاليهود

إن أكثر اليهود اليوم حوالى ٩٢٪ ينحدرون من سلالة الخزر، تحوَّلوا من الوثنية إلى اليهودية ولم تطأ أقدام أجدادهم الأرض المقدسة.

وهذه حقيقة تاريخية لا تقبل الجدل، فحرص اليهود المعاصرين إلى ادعاء نقاء نسلهم هو زور وبهتان لتكريس أن لهم حقًا في أرض فلسطين.

٢- السفرد أو السفاردين وهم اليهود الذين استقروا في حوض البحر المتوسط (انظر موسوعة اليهود واليهودية، د. عبد الوهاب المسيري).

#### ثالثاء الزعم بالعق الديني والوعد الإلهي لإبراهيم عليه السلام وانتسابهم إليه دينيًّا وهذا باطل من وجوه:

١- بطلان انتساب معظم اليهود المعاصرين
إلى سلالة إسرائيل (يعقوب) عليه السلام،
كما سبق أن بينت.

٢- لا علاقة لإبراهيم عليه السلام

باليهود، يقول الله تعالى: ( يَتَأَهَلَ ٱلْكَتَبُ لِمَ تُحَاجُونَ فِي إِبَرْهِيمَ وَمَا أَنزِلَتِ التَّوَرَنيَةُ وَالاسِمِيلُ إِلَا مِنْ بَعَدِوءً أَنَا تَعْقِلُونَ () مَكَانَمُ مَتُوَلَاً حَجَجْتُمْ فِيمَا لَكُم بِهِ عِلَمُ فَلِمَ تُعَاجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلَمٌ وَاللهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لا تَعْلَمُونَ () مَا كَانَ إِبْرَهِيمُ يَجُونِاً وَلا نَعْرَانِكَ وَلَكِن كَانَ حَنِها مُسْلِمًا

ra

وَمَاكُنُ مِنَ ٱلْمُتَرِكِينَ ) (آل عمران: ٢٤ - ٢٧). ٣- لا يُسلَم لليهود بصحة ما في كتبهم المقدسة، فقد أثبت القرآن أنهم يُحرَفون كتبهم، قال الله تعالى: (يُحَرِفُونَ ٱلْكَلَمَ عَن مَوَاضِعِهِ) (النساء: ٤٦).

ولو سلّمنا جدلاً بصحة ما استدلوا به على الوعد الإلهي، وأنه أعطى لإبراهيم عليه السلام عند وصوله لأرض كنعان (فلسطين) ولم يكن له ولد بعد. وتكرر الوعد لإبراهيم عليه السلام عندما عاد من مصر إلى أرض كنعان، ولم يكن له ولد، ثم تكرر الوعد عندما وُلد له إسماعيل عليه السلام، فبناءً على هذا الوعد الإلهي، فإنه من حق إسماعيل عليه السلام جد العرب والمسلمين دون غيره؛ لأن إسحاق عليه السلام لم يكن

رابعًا: قولهم: إن الوعد بالأرض المقدسة قد ذكرَ في القرآن

وذلك في قوله تعالى: ( يَغَوِّم أَدَّعُوْمَ أَلَّأَضَ الْمُعَدَّسَةَ ٱلَّتِي كَتَبَ ٱللَّهُ لَكُمْ وَلَا زَقَدُوا عَلَى أَدَبَارَهُ فَنَنَقَلِبُوا حَسِرِينَ ) (المائدة: ٢١). والإجابة عن ذلك بصرف النظر عن أن اليهود اليوم غير بني إسرائيل القدماء، وأن الآية لا تعني يهود اليوم؛ لأنهم ليسوا أبناء إسرائيل عليه السلام،

فإن جمهور المفسرين أن العبارة في الآية ليست على التأبيد، وإنما هي خاصة بالزمن المذي وعدوا فيه ذلك نتيجة لصبرهم واستجابتهم لأمر الله، وهذه سنة إلهية، يقول الله تعالى: (وَلَتَدْ حَبَّتُكَ فِي الْرَقُورِ مِنْ بِعَدِ الذِكْرِ أَبَ الأَرْضَ بِرَقْهَا عِمَادِي المتكامُوت) (الأنبياء: ١٠٥)؛ فعندما كفروا وأفسدوا غضب الله عليهم ولعنهم وسلَّط عليهم من يسومهم سوء العذاب.

641

Imit

ションシャ

24

وفى التوراة: (أمًا إن نسيتم إلهكم وتبعتم آلهة أخرى وعبدتموها وسجدتهم لها، فإني أحذركم اليوم من أنكم ستهلكون لا محالة،

كالأمم التي سيُهلكها الله أمامكم عند دخولكم الأرض، هكذا أنتم ستهلكون لأنكم لم تطيعوا إلهكم) (سفر التثنية: ٨).

ويقول د. ألفرد جلوم –أستاذ دراسات العهد القديم في جامعة لندن-، إنه لم يقطع إطلاقًا أيّ وعد غير مشروط بأن الملك سيكون أبديًا، هذا مع أن المقصود كان فترة طويلة غير محددة (انظر موسوعة اليهود واليهودية).

#### خامسًا: قولهم: إن أرض فلسطين هي أرضهم التي نشأوا فيها

وهــذا ليس بصحيح فقد ثبت أن أرض فلسطين سكنها الفينيقيون من القبائل العربية المهاجرة من شبه الجزيرة العربية من حوالي٣٠٠٠ق.م.

والى الجنوب منهم سكنت قبائل عربية أخرى أشهرها الكنعانيون حوالي ٢٥٠٠ ق.م. ونزلت على الساحل المطل على البحر المتوسط قبائل تسمى فلسطين حوالي، المتوسط قبائل تسمى فلسطين حوالي، بالكنعانيين، وصارت البلاد تعرف بفلسطين. وقد كانت تسمى أرض كنعان في التوراة. قبل دخول إبراهيم عليه السلام إليها وبعده، إلى زمن دخول بنى إسرائيل في أيام يوشع بن نون عليه السلام. ففلسطين (أرض كنعان)،

#### سادسًا؛ مزاعمهم عن هیکل سلیمان علیه السلام (بیت الإله)

وهذا الهيكل غير موجود إلا في كتب اليهود، فهي التي تكلمت عن الهيكل وبنائه، وأن داود عليه السلام هو الذي أسَّس لبنائه، ومات قبل أن يبدأ في بنائه، وأن سليمان عليه السلام هو الذي قام ببنائه فوق جبل موريا، وهو المكان الموجود فوقه المسجد الأقصى وقبة الصخرة.

فالقرآن الكريم لم يذكر شيئًا عن الهيكل، وهو أمر كبير، رغم أن القرآن ذكر الكثير من تفاصيل بنى إسرائيل، وكذلك لم يرد شيء في السُنة عنه.

- في سفري الملوك وهما اللذان

تحدثا عن الهيكل، يقول اليهود؛ إن كاتبهما هو أرميا النبي، وهذا باطل؛ لأن السفر الثاني تمتد أحداثه إلى ما بعد عصر أرميا.

- وإذا تأملت في طريقة بنائه يتضح لك كذبهم، يقولون؛ إنه استُخدم في بنائه ١,٦ طن من الذهب، ١٦ طناً من الفضة، وحديد ونحاس وخشب وحجارة بلا وزن ولا عدد، وأنه شارك في بنائه ١٨٠٠٠ مائة وثمانون ألف عامل.

ومع كل هذا يذكر الكتاب المقدس أن
طوله كان ثلاثين مترًا تقريبًا وعرضه
عشرة أمتار (!

فهل كل هذا من أجل هذا البناء الذي مساحة أرضه بفنائه حوالى ثلاثمائة متر. والهيكل له مكانة خاصة في قلوب اليهود. وحتى لا ينسى اليهود الهيكل ويبقى حيًا في ذاكرتهم ابتدع حاخامات اليهود طقوسًا عن الهيكل: عند الميلاد، وعند الزواج، وعند طلاء البيت.....

وأن تدميره كان في التاسع من أغسطس، وهم يصومون هذا اليوم من كل عام. ويذكرون أن الهيكل ذمر بالكامل مرتين، مرة في زمن بختنصر، والثانية في أيام الرومان الذين دمروا المدينة بالكامل وأقاموا مكانها مدينة جديدة سميت إيليا كابتولينا.

وصارت تحمل هذا الأسم حتى دخلها المسلمون في عهد عمر رضي الله عنه، فصارت تسمى القدس أو بيت المقدس.

وتضرق اليهود ونسوا الهيكل ومزاعمهم حوله إلى القرن التاسع عشر، فظهرت كتابات يهودية في الصحف الكبرى الغربية تدعو إلى إعادة بناء الهيكل في فلسطين.

وأخذوا يعقدون المؤتمرات، وكان أول مؤتمر في مدينة بازل بسويسرا ١٨٩٧م بقيادة تيودور هرتزل، بهدف إنشاء وطن قومي لليهود في فلسطين؛ حتى يتمكنوا من إعادة بناء الهيكل.

شم كانت أول الخطوات العملية في هذا الاتجاد في ٢٠ مارس ١٩١٨م، حين

وصلت بعثة يهودية إلى القدس، وقدمت طلبًا إلى الحاكم العسكري البريطاني بإنشاء جامعة عبرية في القدس، وتسلم حائط البراق (المكى) في الحرم القدسي.

ويدعي اليهود أن حائط البراق (المبكى) وهو يقع في الجهة الغربية من المسجد الأقصى هو من بقايا هيكل سليمان عليه السلام، وأن المسجد الأقصى بُني على أنقاض الهيكل، يعني لا بد من هدم المسجد الأقصى لبناء الهيكل، وهو أقدس مكان في الأرض عندهم.

#### وهذه كلها أكاذيب:

١- ففي حديث النبي صلى الله عليه وسلم عندما سأله أبو ذر رضي الله عنه قال: قلت يا رسول الله أي مسجد وضع في الأرض أول؟ قال: المسجد الحرام. قلت ثم أي؟ قال: المسجد الأقصى، قلت كم بينهما؟ قال أربعون سنة (متفق عليه).

فيكون من بناه هو إبراهيم عليه السلام أو يعقوب أحد أبنائه. وفى الحديث عن عبدالله بن عمرو رضى الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: لما فرغ سليمان بن داوود من بناء بيت المقدس، سأل الله ثلاثا حكما يصادف حكمه. وملكا لا ينبغي لأحد من بعده..... (صحيح سنن النسائى وغيره)

وإن بين إبراهيم وسليمان عليهما السلام ما يزيد على ألف عام، فهذا معناه أن سليمان عليه السلام جدد بناء المسجد الأقصى وليس هو من بناه.

٢- تاريخيًا: شكّلت لجنة دولية جاءت إلى القدس ١٩٣٠م وكانت تعرف بلجنة شو، وكانت مهمتها الفصل في ملكية حائط البراق (المبكى)، وقررت أن حق ملكية الحائط وحق التصرف فيه وما جاوره من الأماكن عائد إلى المسلمين؛ لأنه جزء لا يتجزأ من الحرم الشريف.

والحمد لله رب العالمين.

51



الحمد لله، والمسلاة والسلام على رسوله محمد صلى الله عليه وسلم، وبعد: فقد أخرج أحمد في مسنده (۱۷۰۰۵) وأبو داود في سننه (٢٤٨٣) عَن ابْن حَوَالَهُ أَنَّهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «سَيَصِيرُ الأَمْر إلى أَنْ تَكُونُوا جُنُودًا مُجَنَّدَةً؛ جُنْدُ بِالشَّام، وَجُنْدُ باليَمَن، وَجُنْدُ بالعرَاق، فَقَالَ ابْنُ حَوَالَةً: خَرْ لِي يَا رَسُبولُ الله إنْ أَدْرَكْتُ ذاك، قال: «عَلَيْكَ بِالشَّام، فَإِنَّهُ خَيرَةُ الله منْ أَرْضِه، يَجْتَبِي إلَيْه خيرَتَهُ منْ عبَاده، فَإِنْ أَبَيْتُمْ فَعَلَيْكُمْ بِيَمَنِكُمْ، وَاسْتَقُوا مِنْ غُدُركُم، فَإِنَّ اللَّه عز وجِل قَدْ تَوَكَّلُ لِي بِالشَّامِ وَأَهْلِهِ، والحديث صححه الألباني في صحيح الجامع (٣٦٥٩).



وفي هذا الحديث يشير النبى صلى الله عليه وسلم إلى فضيلة الجهاد ببلاد الشام، وبالشام ببت المقدس المبارك، وبه المسجد الأقصى أولى القبلتين وثانى المسجدين، لا نشد الرَّحل بعد المسجدين إلا إليه، ولا تعقد الخناصر بعد الموطنين الاعليه، واليه أسرى بالنبي صلى الله عليه وسلم، وصلى فيه بالأنبياء والرسل، ومنه كان المعراج إلى السماوات العلى، وهـو أرض المحشر والمنشر يوم التلاقي، وهو مقر الأنبياء، ومقصد الأولياء، فقدره عظيم، وشرفه كبير، والإيمان بفضله وشرفه عقيدة، والجهاد لتحريره عزة، والتخاذل عن نصره ذلة، والرضى بكونه مأسورًا ومُدنسًا نفاق وخسة؛ لذا فإن الصراع بيننا وبين اليهود وحلفائهم ليس صراع أرض وحدود، وإنما هو صراع عقيدة ووجود، ومن نظر إلى قضية القدس بغير هذا المنظور فهو جاهل ظلوم قد تجاوز الحدود، فاليهود يخوضون ضدنا حربًا دينية، ويتقربون إلى الله-زعموا- بتخريب بلادنا، وإفساد أخلاقنا، وتدمير اقتصادنا.

إن بلاد الشام خير البقاع بعد الحرمين بالاتضاق: لما ورد في فضلها من الآيات والأحاديث النبوية ذات الترغيب والاشتياق، والجهاد فيها باق إلى يوم الجمع والتلاق.

فعن مُعاوِيةَ رضي الله عنه قال: سَمعْتُ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم يَقُولُ: لا يَزَالُ مَنْ أَمَّتِي أَمَّةٌ قَائِمَةٌ بِأَمَّر اللَّه، لا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمُ وَلا مَنْ خَالَفَهُمْ، حَتَّى يأتيهُمْ أَمُرُ اللَّه وَهُمْ عَلَى ذَلِكَ،. قَالَ عُميَرُ: فَقَالَ مالكُ بَنُ يَخَامِرِ: قَالَ مُعَاذُ: وَهُمْ بِالشَّأْمِ، مُعَاذًا يَقُولُ: وَهُمُ بِالشَّامِ. البِخارِي (٣٦٤١)، ومسلم (١٠٣٧).

قال الحافظ ابن رجب في "فضائل الشام" (ص ٧٤-٧٥)؛ وأما من قال من العلماء؛ هذه الطائفة المنصورة هم أهل الحديث، كما

قاله ابن المبارك، ويزيد بن هارون، وأحمد ابن حنبل، وعلي بن المديني، والبخاري، وغيرهم، فإنه غير مناف لما ذكرناه؛ لأن المشام في آخر الزمان بها يستقر الإيمان وملك الإسلام، وهي عقر دار المؤمنين، فلا بد أن يكون فيها من ميراث النبوة من العلم ما يحصل به سياسة الدين والدنيا، وأهل العلم بالسنة النبوية بالشام هم الطائفة المنصورة القائمين بالحق الذين لا يضرهم من خذلهم.

وتدبر معى قوله صلى الله عليه وسلم عندما أخبر عن المخذلين للمجاهدين فهؤلاء كثر -لا كثر الله منهم- في كل زمان ومكان، وقد كانوا يخذلون عن النبي صلى الله عليه وسلم في جهاده ومعاركه، وما ضر رسول الله نكوثهم وقعودهم، ولكن ضروا أنفسهم بتخذيلهم، وكره الله طاعاتهم؛ لخبث قلوبهم وفساد نياتهم، فشطهم عنها وأقعدهم، وأبغض قربهم منه وجواره، ليلهم إلى أعدائه، فطردهم عنه وأبعدهم، وأعرضوا عن وحيه فأعرض عنهم، وأشقاهم وما أسعدهم، وحكم عليهم بحكم عدل لا مطمع لهم في الفلاح بعده. الا أن يكونوا من التائيين، فقال تعالى: (وَلَهُ أَرَادُوا ٱلْحُرُوجَ لَأَعَدُوا لَهُ عُدَةً وَلَنَّكُن كَرِهُ أَلَمَهُ أَنْبِحَافَهُمْ فَنَبْطَهُمْ وَقِيلَ أَقْعُدُوا مَعَ ٱلْقَاعِلِينَ ) (التوبة: ٤٦). ثم ذكر حكمته في تثبيطهم وإقعادهم، وطردهم عن بابه وابعادهم، وأن ذلك من لطفه بأوليائه وإسعادهم، فقال، وهو أحكم الحاكمين: ( لَوْ خَرَجُوا فِيكُمْ مَّا زَادُوكُمْ إِلَّا خَبَالًا وَلَأَوْضَعُوا خِلَىٰكُمْ بَبْغُونَكُمْ ٱلْفِنْنَةُ وَفِيكُرْ سَمَنْعُونَ لَمُمْ وَأَنْتُهُ عَلِيمٌ بِٱلظَّالِلِمِينَ ) (التوبة: ٤٧). مدارج السالكين (١/٢٣٢).

#### كل الملاحم ستقع في بلاد الشام

إن الفتن والملاحم الواقعة قبيل قيام الساعة فهي واقعة في بلاد الشام، وشاهدة على خروج المسيح الدجال. ونزول عيسى ابن مريم وقتله المسيح الدجال، ومن نصره من

54

فذلك البوم الذي كسنة أتكفينا فيه صلاة يؤم؟ قال: الا، اقدروا له قدره ، قلنا: يا رسول الله، وما إسْتراعه في الأرض؛ قال: الغيث استدبرته الريح فيأتي على القوم فيدعوهم فيؤمنون به. ويستجيبون له. فيأمر السماء، فتمطر، والأرض فتنبت فتروخ عليهم سارحتهم أطول ماكانت ذرًا، وأسبغه ضروعًا، وأمدد خواصر، ثم يأتى القوم فيدعوهم، ف\_يردون عليه



قَوْلَهُ فينصرف عنهم، فيصبحون ممحلين (المجدب المقحط) ليس بأيديهم شيء من أموالهم، ويمرُّ بالخربة، فيقول لها: أخرجي كنوزك، فتتنعه كنوزها كبعاسب النخل، ثم يدعو رجلا ممتلئا شبابًا، فيضربه بالسيف فيقطعه جزئتين رمية الغرض، ثم يدعوه فيقبل ويتهال وجهه يضحك، فبينما هو كذلك، إذ بعث الله المسيح ابن مريم، فينزل عند المنارة البيضاء، شرقى دمشق، بين مَهْرُودتَيْن، وَاضْعًا كَفَيْه على أَجْنَحَة مَلَكَيْن، إذا طأطأ رأسه قطر، وإذا رفعه تحدر منه جمان كاللؤلؤ، فلا يحل لكافر يجد ريح نفسه إلا مات، ونفسه ينتهي حيث ينتهي طرفه، فيطلبه حتى يُدركه بناب لد، فيقتله، ثم يَاتِي عيسى ابْن مرْيَم قَوْم قَدْ عَصَمَهُم الله منه، فيمسح عن وجوههم، ويحدثهم بدرجاتهم في الجنة، فبينما هو كذلك إذ

اليهود القادمين من أصبهان، وفيها هلاك أمة يأجوج ومأجوج وهم أقوى وأشد من اليهود، وعندها تخلو الأرضي من الظلم والفسياد ويعم السلام، ولن يقبل يومها إلا دين الاسسلام، فلا اعتبار لأى ملة على وجمه الأرضى غير الإسلام، ولو عرضوا على عيسى الجزية ورفعوا الصليب وقدموا القرابين فلن يقبل منهم إلا الإسلام. عَن النواس بن

سَمْعَانَ، قَـالُ: ذَكَـرَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم الدَّجَالَ

ذات غداة فخفض فيه ورفع حتى ظنناه في طائفة النخل فلمًا رُحْنا إليه عرف ذلك فينا، فقال: «مَا شَانَكُم؟ ، قَلْنَا: يَا رَسُولَ الله، ذكرت الدجال غداة فخفضت فيه ورفغت حتى ظنناه في طائفة النخل. فقال: اغير الدُجَالِ أَخْوَفْنِي عَلَيْكُمْ، إِنْ بَخْرُجْ وَأَنَا فَيَكُمُ فأنا حجيجه دونكم، وإن يخرج ولست فيكم فامرؤ حجيج نفسه، والله خليفتي على كل مُسْلم، إنه شاب قطط (شديد جعودة شعر الرأس)، عينه طافئة، كأنى أشبهه بعبد العرى بن قطن، فمن أدركه منكم فليقرأ عَلَيْه فواتح سُورة الكهف، إنه خارج خلة (طريق) بَيْن الشام والعراق، فعات تمينا وعات شمالا، يَا عباد الله فاتبتوا . قلنا؛ يَا رسول الله، وما لبنه في الأرض؟ قال: «أربعون يوما، يوم كسنة، ويوم كشهر، ويوم كجمعة، وسائر أيَّامه كأيَّامكم .. قَلْنَا: يَا رَسُولَ الله.

22

أوحى الله إلى عيسى إنى قد أخرجت عبادًا لى لا يدان لأحد بقتائهم، فحرز عبادي إلى الطور، ويبعث الله يأجوج ومأجوج، وهم من كل حدب ينسلون، فيمر أوائلهم على بحيرة طبرية فيشريون ما فيها، وبمر أخرهم، فيقولون؛ لقد كان بهذه مرَّة ماءً، ويُحْصَرُ نبى الله عيسى وأصحابه حتى يكون رأس الثور لأحدهم خيرا من مائة دينار لأحدكم اليوم، فيرغب نبي الله عيسى وأصحابه. فيرسل الله عليهم النغف (دود قاتل) في رقابهم فيصبحون فرسى (هلكي) كموت نفس واحدة، ثم يهبط نبي الله عيسي وأصحابه إلى الأرض. قال يجدون في الأرض موضع شدر، إلا ملاه زهمهم (الريح المنتنة) ونتتهم، فيرغب نبي الله عيسى وأضحابه إلى الله. فيرسل الله طيرًا كأعناق البخت (الناقة) فتحملهم فتطرحهم حيث شاء الله، ثمَّ يُرْسِل الله مطرًا لا يكنَّ منه بَيْتَ مدر ولا وبر فيغسل الأرض حتى يتركها كالزلفة (المرآة)، ثم يقال للأرض: أنبتي شمرتك، وردى بركتك. فيومئذ تأكل العصابة من الرِّمَانة، ويستظلون بقحفها، ويُبارَك في الرسل، حتى أنَّ اللقحة من الأبل لتكفى الفئام من الناس، واللقحة من البقر لتكفى القبيلة من الناس، واللقحة من الغنم لتكفى الفجد من الناس، فبينما هم كذلك إذ بعث الله ريحا طيبة فتأخذهم تحت آباطهم، فتقبض روح كل مؤمن، وكل مسلم،

وَيَبِّقَى شَرَارُ الْنَّاسِ يَتَهَارَجُونَ فِيهَا تَهَارُجَ الحُمُر. فَعَلَيْهِمُ تَقُوَمُ السَّاعَةُ ، صحيح مسلم (٢٩٣٧).

#### عودة القدس للمسلمين عقيدة الموحدين:

فالقدس لن تعود إلا بالمؤمنين أصحاب العقيدة التي تقدس البيت المقدس وتطأ اليهود والشرك المدنس، ولا عزة إلا بهذا. في العام السادس عشر من الهجرة النبوية تم فتح بيت المقدس على بد أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه، ولما قدم عمر وصلى في المسجد الأقصى أراد عمر رضى الله عنه أن يجهر بهذه العقيدة، فلما قدم بيت المقدس عرضت له مخاضة فنزل عن بعيره ونزع موقيه فأمسكهما بيده وخاض الماء ومعه بعيره، فقال له أبو عبيدة؛ قد صنعت اليوم صنيعًا عظيمًا عند أهل الأرض صنعت كذا وكذا قال: فصك في صدره، وقال: "لو غيرك يقولها يا أبا عبيدة! إنكم كنتم أذل الناس وأحقر الناس وأقل الناس فأعزكم الله بالإسلام، فمهما تطلبوا العزة بغيره يذلكم الله . نعم والله با عمر لا عزة ولا نصرة ولا فلاح الا سالله ، وَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةُ وَلَرَسُولِهِ، وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكُنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ لا يَعْلَمُونَ ، (المنافقون : ٨). فاللهم إنا نسألك أن تطهر بيتك المقدس من دنس الصهاينة والمشركين. وصل الله على محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

جمادي الأولى 133 هـ - العدد 174 - السنة الثالثة والخمسون

20

#### عزاء واجب

إنه في يوم الجمعة ١٣ ربيع الآخر ١٤٤٥هـ، الموافق ٢٨ أكتوبر ٢٠٢٣م فقدت جمعية أنصار السنة المحمدية - بمنشأة البكاري بالهرم- رجلاً من خِيرَة رجالها، وهو الحاج/محمود عبد الله أبو سلامة. الذي كانت له أياد بيضاء في نشر دعوة التوحيد وأعمال الخير. نسأل الله أن يرحمه رحمة واسعة.

وزارة التضامن الإجتماعي جمعية أنصار السنة المحمدية المركز العام الشهرة برقم ٦٦ لسنة ١٩٧٢م

حمادي الأولى ٢٤١ هـ - العدد ٢٢٩ - السنة الثالثة والخمسون

27



۸ شارع قولد – عابدین – القاهرة ۲۲۹،۵۵۵ – ۲۲۹،۵۵۷ (۲ فاکس: ۲۲۹۵۷۲۰۲ www.ansaralsooa.com

الفائزون في مسابقة القرأن الكريم لعام ١٤٤٥ / ٢٠٢٣ (المستوى الأول) القراب الكريم كاملا

| الجائزة                 | الفرع        | 200441     | الاستم                    | الفائيز |
|-------------------------|--------------|------------|---------------------------|---------|
| رحلة غمرة شاملة         | الجمالية     | القاهرة    | أيه محمود عبد الجيد       | الأول   |
| عشـــرون ألف جنيه مصـري | أبو عبد الله | كفر الشيخ  | بسمله محد سالم محد        | الثاني  |
| خمسة عشر ألف جنيه مصري  | الحوامدية    | الجيزة     | عبد الرحمن سيد فراج بيومي | الثالث  |
| اثني عشر ألف جنيه مصري  | طور سيناء    | جنوب سيناء | ساميه سامح إبراهيم        | الرابع  |
| عشرة ألاف جنيه مصـــري  | لققا         | قنا        | مي جمال إبر اهيم أحمد     | الخامس  |
| خمسة الاف جنيه مصـــري  | مرکز بدر     | البحيرة    | هاجر عادل فوزى عبد الجليل | السادس  |
| خمسة ألاف جنيه مصري     | بنی عامر     | الشرقية    | ايمان جمال فاروق حسن      | السابع  |
| خمسة الاف جنيه مصـــري  | الجمالية     | القاهرة    | حسناء يوسف عبد الدايم     | الثامن  |
| خمسة الاف جنيه مصــري   | الجمالية     | القاهرة    | خدیجه محمد خلیل           | التاسع  |
| خمسة الاف جنيه مصـــري  | الجمالية     | القاهرة    | فاطمه صالح راتب           | العاشر  |

الفائزون في مسابقة القرأن الكريم لعام 1220 / ٢٠٢٣. {المستوى الثاني} سف اقراب الكريم

| الجائزة                 | الفرع            | للمافظة    | الاستم                       | الغائيز |
|-------------------------|------------------|------------|------------------------------|---------|
| عشــرون ألف جنيه مصري   | طور سيناء        | جنوب سيناء | عبد الحليم محمود عبد الحليم  | الأول   |
| خمسة عشر ألف جنيه مصري  | مرکز بدر         | البحيرة    | إسراء عبد المجيد الغباش      | الثاني  |
| اثني عشر ألف جنيه مصري  | الجمالية         | القاهرة    | حبيبه محمد عبد التواب        | الثالث  |
| عشرة آلاف جنيه مصــري   | الجندية          | المنيا     | عبد الله علاء انور عيد الله  | الرابع  |
| سبعة ألاف جنيه مصـــري  | أبو عبد الله     | كفر الشيخ  | ساره عبد الحميد عيد شقر      | الخامس  |
| اربعة الاف جنيه مصــري  | المحلة الكبرى    | الغربية    | أميره سعد عبد العزيز الرفاعي | السادس  |
| أربعة ألاف جنيه مصـــري | أبو عبد الله     | كفر الشيخ  | منى عادل عبد المجيد هنداوى   | السايع  |
| أربعة ألاف جنيه مصــري  | المحلة الكبرى    | الغربية    | بسنه ياسين فياض              | الثامن  |
| أربعة ألاف جنيه مصـــري | طنطا – فيشا سليم | الغربية    | جني مرعى محد يوسف            | التاسع  |
| أربعة ألاف جنيه مصــري  | الجندية          | المنيا     | مهاب صابر على محد            | العاشر  |

| الجائرة                  | الفرع          | 202000     | الاستو                     | الفائق |
|--------------------------|----------------|------------|----------------------------|--------|
| عشرة الاف جنيه مصري      | الجندية        | المنيا     | فاطمه ايهاب محمود احمد     | الأول  |
| ثمانية ألاف جنيه مصـــري | مرکز بدر       | البحيرة    | جنات حماده صبحى            | الثاني |
| ستة ألاف جنيه مصــــري   | الشنباب        | الجيزة     | جنى محمود عبد الحميد       | الثالث |
| اربعة ألاف جنبه مصــري   | رمل الاسكندرية | الأسكندرية | مريم محي محيد على          | الرابع |
| ثلاثة ألاف جنيه مصــري   | جزي            | المنوفية   | حامد محد حامد عوض          | الخامس |
| ألفان جنيه مصري          | الشنباب        | الجيزة     | امنیه احمد مجد احمد        | السادس |
| ألفان جنيه مصري          | مرکز بدر       | البحيرة    | شروق إبراهيم طه عبد الحميد | السابع |
| ألفان جنيه مصر ي         | مرکز بدر       | البحيرة    | نور محد على قدوس           | الثامن |
| ألفان جنيه مصري          | المحلة الكبرى  | الغربية    | احمد رامی جابر جمعه        | التاسع |
| ألفان جنيه مصبري         | مرکز بدر       | اليحيرة    | ابرار مجد عبد الحميد حسن   | العاشر |

الفائزون في مسابقة القرأن الكريم لعام ١٤٤٥ / ٢٠٢٣. { المستوى اثالث} ربع الارات الكريم

الفائزون في مسابقة القرأن الكريم لعام ١٤٤٥ / ٢٠٢٣ (المستوى الرابع) غير الراب الكريم

| الجائيزة                | القرع         | ABMAU    | الاسم                  | القائير |
|-------------------------|---------------|----------|------------------------|---------|
| سبعة ألاف جنيه مصــــري | طناح          | الدقهلية | عید اللہ ہاتی سامی     | الأول   |
| خمسة ألاف جنيه مصـــري  | المحلة الكبرى | الغربية  | ريتاج أحمد محيد        | الثاني  |
| اربعة الاف جنيه مصــري  | ، الشنباب     | الجيزة   | سالی مصطفی رضا         | الثالث  |
| ثلاثة ألاف جنيه مصسري   | الشنباب       | الجيزة   | صفا حسن عبد الغثاح     | الرايع  |
| ألفان جنيه مصري         | كحك بحري      | الفيوم   | جودي وليد محيد         | الخامس  |
| ألف جنيه مصري           | الشنباب       | الجيزة   | ساره محد معبد          | السادس  |
| ألف جنيه مصري           | مرکز بدر      | البحيرة  | محد عماد بر هام طه     | السابع  |
| ألف جنيه مصري           | مرکز بدر      | البحيرة  | اسیل هیتم محد          | الثامن  |
| ألف جنيه مصري           | مرکز بدر      | البحيرة  | انس عمر عماره          | التاسع  |
| ألف جنيه مصري           | جزى           | المنوفية | معاذ إبراهيم عبد النبى | العاشر  |

مدير إدارة شئون القران الكريم

الرنيس العام

ا/ علاء المرسى صقر

١/ أحمد يوسف عبد الجيد



ع جمادي الأولى 331 هـ - العدد 777 - السنة الثالثة والخمسون

21

# مفهوم العبادة وخقيقتها

اعداد الشيخ إبراهيم حافظ رزق

مدرس القرآن الكريم بالأزهر الشريف - بالمعاش

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فإن الله عز وجل لم يَخلق العباد هملاً ولن يتركهم سدّى، كما أنه لم يَخلقهم ليستكثر بهم من قلة، ولا ليستغني بهم من فقر، ولا ليؤنس بهم من وَحْشة فهو سبحانه قائم بذاته لا يحتاج أحدًا من خلقه، الخلق جميعًا أحوج ما يكونون إليه، وهو سبحانه غني عن جميع الخلق؛ ويَأَيُّلُ النَّاسُ أَنَدُ ٱلْفُقَرَآمُ إِلَى اللَّهِ وَٱلْقَدُهُوَ ٱلْغَيْ ٱلْحَبِيدُ ، (فاطر: ١٥).

> ولما كان الأمر كذلك فإن الله سبحانه إنما خلق العباد لهدف ألا هو توحيده وعبادته وإخلاص العمل له والقيام بحقه على الوجه الذي يرضيه سيحانه، قال تعالى: • وَمَا خَلَقْتُ لَلِّي وَالْإِنْسَ الا لعدود، (الداريات: ٥٦). فعلى المسلم أن يعى هذا الهدف جيدا، ويضع نصب عينيه أن الله لم يخلقه ليلهو ويلعب ويعيش ويتمتع ويشرب. وقد أمر الله الناس جميعًا بعبادته فقال تعالى: ( يَأْيُ النَّاسُ أغْبُدُوا رَنَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمُ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعُلَكُمْ تَتَّقُونَ (المقرة: ٢١). ونادى أهل الإيمان قائلا: انتأثها الدين مامنوا أركعوا وأسجدوا وأعبدوا رتكم وافعكوا ٱلْخَبْرَ لَعَلَّكُمْ تَقْلِحُونَ (الحج: VV). وما أرسل الله من رسول ولا

جمادي الأولى ١٤٤٥ هـ - العدد ٢٦٩ - السنة الثالثة

والخمسون

ź٨

بعث من نبي إلا أمره أن يدعو قومه إلى عبادة الله؛ فقال

تعالى: ، وَلَقَدْ بَعَنْنَا فِ كُلُ أَنَتَهِ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا أَنَّهُ وَآَجَتَنِوُا الطَّنغُوتَ ، (النحل: ٣٦). وقَال تعالى: ، وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولِ إِلَّا نُوحِي إِلَهِ أَنَهُ. لَآ إِلَهُ إِلَّا أَنَا فَأَعَبُدُونِ ، (الأنبياء: ٢٥).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "العبادة اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاد من الأقوال والأفعال الظاهرة والباطنة". انتهى. وبعض الناس يظن أن أمر العبادة يقتصر على الصلوات الخمس والزكاة وصوم رمضان والحج، وهذا ليس صحيحًا بل أمر العبادة أكبر وأشمل من ذلك، فيدخل في أمر العبادة كل أعمال العبد وأقواله التي يرجو بها وجه الله كالأمر بالمعروف والنهى عن المنكر والإحسان إلى الفقراء وصلة الأرحام وبر الوالدين وإماطة الأذى عن الطريق والذبح والنذر والدعاء والحلف والاستعانة والاستغاثة، بل

السعي على الزوجة والأولاد من العبادة، حتى اللقمة يضعها الرجل في فم زوجته تدخل في معنى العبادة، بل إن الرجل إذا أتى زوجته يريد بذلك أن يعف نفسه وزوجه يدخل في أمر العبادة ففي الحديث: وفي بضع أحدكم صدقة. مسلم(١٠٠٦).

#### وقد قسّم أهل العلم العبادة أقسامًا منها:

١) عبادات قلبية: وهو ما يتعلق بالقلب كالخوف والخشية والرهبة والرغبة والتوكل والإنابة والحب والرجاء، وهذه الأنواع من أخطر أنواع العبادة وأهمها: لتعلقها بالقلب، وفي الحديث: رألا إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهى القلب، مسلم.

٢) عبادات قولية: وهي العبادات التي تتعلق باللسان مثل الحمد والدعاء والذكر والاستغاثة والاستعانة

and in

وطلب الغوث والمدد.

٣) عبادات بدنية: وهي التي تُودًى بالبدن؛ مثل الصلاة والصيام والحج والعمرة. والمرابطة في سبيل الله. والسعي إلى المساجد. ٤) عبادات مالية: مثل الذبح والنذر والزكاة والصدقات والحج والعمرة لما يبذل فيهما المسلم من أموال.

هذه الأقسام من العيادة يشترط لقبولها شرطان؛ هما: الأخلاص لله تعالى ومتابعة النبى صلى الله عليه وسلم، فالله سيحانه لا يقبل عمل عبد أراد بعمله غير الله سبحانه؛ ففي الصحيح: رأنا أغنى الشركاء عن الشرك فمن عمل عملا أشرك فيه معى غيرى فهو للذى أشرك. وأنا منه برىء.. وحث الله على الاخلاص له؛ فقال تعالى: (وَمَا أُمْرُوا إِلَّا لَعَبْدُوا أَنَّه عُلمينَ لَهُ ٱلَّتِيَ حُنْقَاءً ، (البينة: ٥). وقال تعالى: «فَأَعَدُ أَفَهُ مُخْلِسًا لَهُ ٱلذِي 🕐 أَلَا يَوْ الذِينُ الخالش، (الزمر: ٢-٣). وقال تعالى: (قُلْ إِنَّ أَمَرْتُ أَنَّ أَعَدُ لَقَهُ مُنْاسَا لَهُ ٱلدِّينَ ، (الزمر: ١١).

والمتابعة أن يكون العمل وفق ما شرعه الله أو سنّه رسوله صلى الله عليه وسلم. فأمور العبادة توقيفية؛ ولا يجوز الابتداع فيها: فالله سبحانه أكمل ثنا الدين فقال: ألَيْمَ أكمل ثنا مدين فقال. (المائدة:٣). فدين الله مكتمل لا نقص فيه.

وفي الحديث الصحيح قال صلى الله عليه وسلم: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهورد .. رواه البخاري تعليقًا. وقال صلى الله عليه وسلم:

من في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد ، رواد مسلم. فالمبتدع في دين الله معتد على حق الله متهم للرسول صلى الله عليه وسلم بعدم أداء الأمانة كما أمرد ريه، وهو صلى الله عليه وسلم لم يكتم شيئًا من الدين، بل بلغه كاملا على خير وجه، كما أمره ريه سيحانه: التألي ٱلرَّسُولُ بَلِغَ مَا أَبْرَلَ إِلَيْكَ مِن زَبِّكَ وَإِن لَتَر تَفْعَلْ هُمَّا بَلَغْتَ رِسَالَتُهُ (المائدة: ٦٧). والله يقول: الم لَهُدْ شَرَكْتُوا شَرْعُوا لَهُم مِّنَ ٱلَّذِينِ مَا لَمْ يَأْذَذُ بِهِ ٱللَّهُ ﴾ (الشورى: ٢١). والله تعالى يقول: دفن كَانَ رَجُوا لِعَادَ رَبِع طَبِعُمَل عَهَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكَ بِعَبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ، (الكهف: ١١٠).

وقد قيل في قوله تعالى: التلوكة أفكر أحسن علاً ، (الملك: ٢)؛ أى أخلصه وأصوبه، فأخلصه أن يكون خالصًا لوجه الله تعالى، وأصوبه أن يكون وفق ما شرع الله على تسان رسول الله صلى الله عليه وسلم فإذا كان العمل خالصا ولم يكن صوابًا فهو مردود على صاحبه، وإذا كان العمل صوابًا ولم يكن خالصًا فهو مردود أيضا. وشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله يقول: "نحن لا نعبد إلا الله، ولا تعبده إلا بما شرعه على لسان رسول الله صلى الله عليه وسلم".

فلا يجوز للمسلم أن يصرف شيئًا من عبادته لغير الله؛ فلا ذبح ولا نذر ولا حلف ولا استغاثة ولا استعانة إلا بالله، فمن صرف ذلك شيئًا لغير الله فهذا من الشرك في عبادة الله الله. والشرك في عبادة الله

خطره كبير وشره مستطير والتوجه لغير الله كائنا من كان لدفع ضر أو جلب نفع أو شفاء مريض أو قضاء حاجة: كل ذلك شرك مُحبط للعمل. وحذر الله منه الأنبياء وتركوا لحبط عنهم ما كانوا أشركوا لحبط عنهم ما كانوا يعملون (الأنعام: ٨٨). وقال تعالى: «وَلَقَدْ أُوحَى إلَك وَإِلَ مَلَك وَلَكُونَ مَنْ لَقَسَرِي التَكري عَلَك وَلَكُونَ مَنْ لَقَسِي () الزمر: ٢٥-٢٦٢).

ويقول الشيخ محمد بن عبد الوهاب: "العبادة لا تسمى عبادة إلا مع التوحيد كما أن الصلاة لا تسمى صلاة إلا مع الطهارة، فإذا دخل الشرك في العبادة أفسدها كما أن الحدث يفسد الطهارة".

والعبادة لا تسقط عن السلم في أى وقت من حياته، أى أنه ليست مؤقتة، فالسلم مطالب بعدادة ريه ما دامت فيه عين تطرف أو نفس يتردد وليس الأمر كما يقول المتصوفة من أن العبادة تسقط عن العبد إذا وصل مرحلة اليقين. وهذا جهل بشرع الله، فالله تعالى يقول للنبى صلى الله عليه وسلم: «واعْنَدْ رَبِّكَ حَتَّى يأتيك اليقين، (الحجر؛ ٩٩). وفي الحديث الصحيح: وإذا مات العبد انقطع عمله الا من ثلاث، صحيح مسلم. فجعل الموت غاية انقطاع العمل.

أسأل الله أن يتوفانا مسلمين ويلحقنا بالصالحين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وأصحابه وذريته وآل بيته أجمعين.



59





عادى الأولى ٢٤١٥ هـ - العدد ٢٩٦ - السنة الثالثة والخمسون

0.



وحدة الصف ووحدة

اعداد الشيخ / محمد صفوت نور الدين

رجعه الله

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسبول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعدُ:

فوحدة صف المسلمين أمل وأمنية غالية عند كل مسلم للديه من الأخلاص شيء، ولا تتحقق وحدة الصف إلا بتوحيد فكرهم ومنهجهم. ويتحدث الكثير من الذين يرجون وحدة المسلمين ويكرهون الفرقة بينهم فيقولون: ينبغي لعلماء بينهم فيقولون: ينبغي لعلماء ليتفقوا على الأمر الذي يسير العلماء فرق المسلمين وجعلهم شيعًا وأحزابًا ولو أنهم توحدوا لتوحد العالم الإسلامي.

ويسهبون في الحديث عن هذا، ويستدلون بكل النصوص التى تنبذ الفرقة وتمتدح الوحدة-وما أكثرها- بل يتطاول بعضهم فيقول عن علماء الأمة-إنهم سبب تفرقها-، وكأن الله لم يكمل دينه فهو في حاجة إلى مجلس أعلى من العلماء أو مجمع منهم، ويتوقف صلاح حال الأمة على اتفاقهم. مع أن الله سبحانه جعل دينه الخاتم كاملا، تمامًا، واضحًا، بينًا، ليس بحاجة إلى فكر جديد، ولا إلى نظريات تؤسّس، فدين الله غنى؛ لأن الله أغناه. فحفظه علمًا وعملا وتطبيقا إلى أن تقوم الساعة: "لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق لا يضرهم من خالفهم حتى يأتى أمر الله وهم على ذلك". وأكمله نصا وتطبيقا فجعل فيه الحل

لكل أمر يظهر "تركت فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا بعدى أبدًا: كتاب الله وسنتى ". بل إن النصوص التي تحدثت عن الفرقة هي التي بيَّنت طريق الوحدة والاصيلاح فيقول رسول الله صلى الله عليه وسلم عن صفة الفرقة الناجية: "ما أنا عليه وأصحابي"، أى هذا طريقهم. ويقول: "عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المديين من بعدى عضوا عليها بالنواجد". ويقول رب العزة سيحانه: «فإنْ تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرَسُولِ إنْ كَنْتُمُ تومنون بالله والبؤم الآخر ذلك خير وأخسن تأويلا، (النساء: ٥٩). بهذه النصوص وأمثالها يتضح الطريق ويظهر المنهج الذي يجب أن يرجع إليه المسلمون جميعًا وأنه ليس مبنيًا على فكر ونظريات مستحدثة، إنما يجتهد علماء الأمة في ببان المسائل المتفق علبها

سواء كانت من الأمور الاعتقادية أو من المعلوم من الدين بالضرورة في المسائل العلمية؛ فلا يسع المسلم جهلها، ولا تحتاج إلى أن يُعقد لها مجمعٌ من العلماء ليسطروها من جديد أو ليطرحوها على بساط البحث ثم يقبلوها أو يرفضوها. لكن

66 وحدة المسلمين لا تحتاج إلى فكر جديد ولا إلى نظريات تؤسس لها.



المؤتمرات واللجان والمجامع العلمية التي تعقد إنما لتبحث المستجدات فيخل عصر كأحكام التعاملات المالية التي تولدت من مكتشفات جديدة أو لحديد ف الأحكام المتعلقة بمسائل الطب والعلوم الحديثة. وأمشال تلك المسائل من الفروع العملية. أما المسائل الأصولية فقد أحكمها الله سيحانه بوحيه وقدره: حيث أظهر أهل الضبلال ضلالاتهم بقدره سيحانه في وجود أهل العلم من المسحابة والتابعين ففندوها، وأجابوا عن الخطأ وميزوا الصواب. كل ذلك في الأجيال الثلاثة من الصحابة والتابعين وتابعيهم. فأبقى الله سبحانه هذا المنهج القويم الذي رضيه سيحانه، وجعل قول أهل النجاة يردون به على أهل الضلال ويذبون عن الشرع كل دخيل ويثبتون على الحق الواضح الأصيل النابع من القرآن والسنة.

أما أن نظن أننا سنأتي لعلماء اليوم يحدثوننا فقضايا الاعتقاد بأركانها الستة أوقضايا الكفر والإيمان أو الأمر بالعروف والنهي عن المنكر أو السنة والبدعة ليجعلوها في منهج جديد أو يلفقوا بين أقوال الفرق فيستخرجوا لنا أصولاً حديثة فهذا فهم لا

R

جمادي الأولى 331 هـ - العدد 774 - السنة الثالثة والخمسون

01

يستقيم والصحيح أن نقول للناس جميعًا: هذا منهج أهل السنة والجماعة تعالوا إليه، ونحذر من الانحراف عنه أو الميل إلى غيره-أي أن نعرف الحق فنلتزمه ونعرف الضلال لنجتنبه.

44

النجاة في اتساع

طريق الفرقة

الناجية المنصورة؛

فرقة أهل السنة

والجماعة وهى

واضحة المعالم.

والحديث عن وحدة المسلمين يعنى ثلاثة أمور:

الأول: وحدة المسلمين اعتقادًا. وذلك يعنى لزوم

عقيدة أهل السنة والجماعة ومخالفة الفرق الضالة الثنتين والسبعين، وأصول هذه الفرق في الشيعة والخوارج والمرجئة والمعتزلة القدرية.

الثاني: وحدة المسلمين في تعبدهم. بمعنى لزوم السنة وترك البدعة ولزوم الطاعة وترك المعصية.

الثالث: وحدة المسلمين صفًا. بأن يكونوا " كلُّ على من عاداهم ويسعى بذمتهم أدناهم".

جمادى

12620

0331 8

- 122LC PYF

- السنة الثالثة والخمسون

07

أما الأمر الأول؛ فقد اتفق علماء الصدر الأول عليه، ومن خالفهم فيه كانوا هم فرق الضلال فلا يجوز التسامح في أقوالهم، فإذا أردنا أن ندعو المسلمين إلى الوحدة دعوناهم للالتزام بمنهج أهل السنة والجماعة لأنه لا سبيل للوحدة سواه.

أما الأمر الثاني: فهو دعوة المسلمين لإقامة شرع الله وعبادته كما أمر من غير أهواء ولا بدع. فنأتي المأمور ونجتنب المحظور. وكلّ من هذين الأمرين في الاعتقاد والتعبد يخاطب فيه أفراد الأمة وجماعاتها حكامًا ومحكومين، فإذا استقاموا على اعتقاد

أهل السنة والجماعة وعلى نبذ الأهواء والبدع عندئذ تصبح الدعوة لوحدة صف المسلمين نافعة.

وعندئذ ينزل الله عليهم نصره ويؤيدهم بجنده ويحيق بأعدائهم بأسه.

لكن إن ظنوا أنهم يمكن أن يتحد صفهم بغير وحدة اعتقادهم وصحة تعبدهم فذاك خيال وخبال. لذلك وجب على العلماء التعرف على العقيدة الصحيحة أي عقيدة أهل السنة والجماعة

بغير خلط مع الفرق الضالة، فيعرفوا الفرق الناجية بعقيدتها وبأئمتها من الصحابة والتابعين ومن سار على نهجهم بعد. ذلك ليعرفوا الحق فيعرفوا أهله. فإن الحق لا يعرف بالرجال، ولكن اعرف الحق تعرف أهله.

ولا يجوز أن ندعو إلى غير أهل السنة والجماعة، أو أن نهون من أمرهم فندعو لموافقة فرق الضلال ولا أن نقول قول الحائرين (لا ندري أين الحق؟)؛ لأن قول مجمع من مجامع العلماء اليوم فالرسول-صلى الله عليه وسلم- يقول: "تركتكم على البيضاء لا يزيغ عنها إلا هالك".

فالنجاة في طريق الفرقة الناجية المنصورة؛ فرقة أهل السنة والجماعة وهي واضحة المعالم، بيّنة القسمات، متميزة عما عداها، فهيا يا دعاة الوحدة، وهيا يا من تعالجون الفُرقة. هيا إلى الطريق الواضح الصحيح. والله ناصر من نصر دينه.

والله من وراء القصد.

تصبة ممترراة حلى الثمي صلى الله حليه وسلم في افساد بني إسرائيل في الأرض مرتين

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ: فنواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم؛ حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت وانتشرت على ألسنة القصاص والوعاظ والكتاب والمسرين، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق؛

#### أولا: أسباب ذكر هذه القصة

ذبر الداعية

1) هذه القصة جاءت حول قول الله تعالى: « وَقَضَيْنَا إِلَى بَنَ إِسْرَهِ بِلَ فِي ٱلْكَنْبِ لَنْفَسِدْنَ فِي الْأَرْضِ مَرْتَقِنِ وَلَنْعَلَى عُلُوًا حَيْرًا فَ وَإِذَا جَاءً وَعَدُ أُولَهُمَا هَنَا عَلَيْكُمْ عِنَامًا لَنَا أُول بَأْسِ شَدِيدِ فَجَاسُوا خِلْلَ الدِيَارُ وَكَاتَ وَعَنَا مَعْعُولا فَ تُعْ فَجَاسُوا خِلْلَ الدِيَارُ وَكَاتَ وَعَنَا مَعْعُولا فَ تُعْ وَعَمَلْنَكُمْ الْحَرَةُ عَلَيْهُمْ وَأَنْدَدْنَكُمْ بِأَنُول وَسِيتَ لِنُعْلَكُمُ الْحَرَةُ عَلَيْهُمْ وَأَنْدَدْنَكُمْ بِأَنُول وَسِيتَ لِنُعْلَكُمُ وَإِنَّ أَسَاعُ فَلَهَا فَإِذَا جَاءَ وَعَدْ ٱلْأَخْرَةِ لِمُتْعَانَ مُوالاً مَنْ الْحَرَةُ عَلَيْهُمْ وَلِنَكُمُ الْمَعْذِلَةِ اللّهُ مَنْ مَتْ وَعَدَ أُولَكُمْ الْحَرَةُ عَلَيْهُمْ وَلِنَا عَامَةً اللّهُ عَلَيْهُمْ الْحَدَةُ لِمُتْعَانُ مَتَوْوَ أُولَ مَرَةٍ وَلِنَا عُنْهُمْ عُدًا أَنَّ وَعَدًا مَعُولًا الْسَعَة عَمَامًا مَتْ وَعَدَ اللّهُ عَلَيْهُمُ الْحَدَةُ عَلَيْهُمْ وَانَا عَنْهُمْ وَعَنْ أَعْذَابَ عَنْهُ الْعَنْمَةُ الْعَنْ مَتْ مَوْقَا الْتَسَعَدَ عَمَانَهُ عَلَيْهُ عَوْنَا اللّهُ عَلَيْنَ عَمَنَهُمُ وَعَدْ مَعَنْ وَعَلَيْهُ فَالَكُنَا الْتَعْدِيلُهُ فَيَنْهُ مَنْ مَرْتَقَا وَعَلَيْهُمُ الْعَنْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَامَةُ عَنْهُمُ وَلَكُمْ الْعَنْ مَعَنَا مَعَنَا الْعَنْ الْعَامَةُ وَلَكُمُ الْحَامَةُ عَلَيْهُ عَامًا عَلَوْا اللَّعْمَةُ عَلَيْنَ الْعَنْ الْعَامَةُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَامًا عَنْهُمُ عَلَيْنَ عَلَيْنَا الْعَنْ عَلَيْنَ عَنْ عَلَيْهُمُ عَائَةً مَنْتَكُمُ عَلَيْنَ الْعَامِ وَعَنْ عَنْ عَامَةُ عَلَيْنَا الْعَامَةُ عَلَيْهُ الْعَنْ عَلَيْنُولُ الْعَنْعُولَةُ عَلَيْنَا عَلَيْهُمْ عَلَى الْعَامَةُ عَامَةً عَلَيْهُ عَلَيْ الْعَنْ الْعَنْ عَامَةًا عَلَى عَامَةً عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْ عَامَةُ عَلَيْنَا عَلَى عَلَيْنَ عَلَيْنَا عَامَةًا عَلَى عَامًا عَلَى عَلَيْ الْعَامَةُ عَلَيْنَا عَامَةًا عَامَةًا عَلَى عَامَةًا عَلَى عَامَةًا عَلَيْنَا الْعَلَيْنَا الْعَامَةُ عَامَةًا عَلَى عَلَيْنَ الْعَامِي مَائِنَا عَامَةًا عَامَةًا عَامَةًا عَامَةًا عَلَى عَلَيْنَا عَامَةًا عَامَةً عَامَةً عَامَةً عَامًا عَائَةًا عَامَةً مَالْعَامَةُ عَلَيَا الْعَاعَا عَامَةًا عَائَةً مَعْمَا عَائَ

٢) وردت في تفسير هذه الآيات آثار كثيرة إسرائيلية، وأباطيل بين مقطوع وموقوف أخرجها الأمام أبو جعفر محمد بن جرير الطبري المتوفى سنة (٣١٠هـ) في منصيره، (٢١/٨-٤٩) في سبع وعشرين صفحة، ط: دار الغد العربي، ومنها على سبيل المثال لا الحصر:

### اعداد الما الشيخ على حشيش

ما أخرجه الإمام ابن جرير الطبري في تفسيره، (٤٢/٨) ح(٢٢٠٩٠) قال: حدثنا ابن حميد قال حدثنا سلمة قال: قال ابن إسحاق: «فلما رفع الله عيسى من بين أظهر بني إسرائيل، وقتلوا يحيى بن زكريا، وقتلوا زكريا ابتعث الله عليهم ملكا من ملوك بابل يقال له خردوس..... في خبر بلغ خمسة وأربعين سطرًا ختمها بقوله: وعسى من الله حقّ. فكانت الوقعة الأولى: بختنصر وجنوده، ثم رد الله لكم الكرّة وجنوده وهي كانت أعظم الوقعتين فيها وناريهم ونسائهم..اه.

وبما أن هذا الخبر قائله محمد بن إسحاق بن يسار، قال فيه الحافظ ابن حجر في «التقريب» (١٤٤/٢)؛ «يدلس من صغار الخامسة مات سنة خمسين ومائة».

#### Upload by : altawhedmag.com

04

قال الحافظ ابن حجر في مقدمة التقريب ، في بيان «الطبقات»:

«الطبقة الخامسة: هي الطبقة الصغرى من التابعين.

قلت: فكيف بابن إسحاق وهو من صغار الخامسة »: أي من صغار الطبقة الصغرى من التابعين.

فهذا الخبر بإضافته إلى ابن إسحاق يسمى في الاصطلاح «المقطوع» كما قال البيقوني في «البيقونية»:

وما أضيف للنبى المرافوع

وما لتابع هو القطوع

وما أضفته إلى الأصحاب من

#### قول وفعل فهو موقوف زكن

وهذه الآثار الكثيرة التي أخرجها الأمام ابن جرير الطبري من الإسرائيليات والأباطيل لو وقف عند الموقوف والمقطوع لهان الأمر، ولكن عظم الأمر أن أخرج حديثًا مرفوعًا ينسب هذه الإسرائيليات والأباطيل، إلى النبي صلى الله عليه وسلم، والتي سنبين عارها ونكشف عوارها، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق.

#### ثانيا: المتن

روى عن حذيفة بن اليمان قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنَّ بَنِي إِسُرَائِيلَ لَا اعْتَدُوْا وَعَلُوْا، وَقَتَلُوا الأَثْبِيَاءَ، بَعَثَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مَلكَ قَارِسَ بُحْتَنَصَّرَ وَكَانَ اللَّهُ مَلَكَهُ سَبْعَ مائَة سَنَة، فَسَارَ إليْهِمْ حَتَّى دَخَلَ بَيْتَ المَقَدَسِ فَحَاصَرَهَا وَفَتَحَهَا، وَقَتَلَ عَلَى دَم زَكَرِيًا سَبُعِينَ ٱلْطَا، ثُمَّ سَبَى أَهُلَهَا وَبَنِي الأَنْبِيَاء، وَسَلَبَ حُليَّ بَيْتِ المَقَدِس، وَاسْتَخْرَجَ مِنْهَا سَبُعِينَ ٱلْطَا وَمائَةَ ٱلْفِ عَجَلَةٍ مِنْ حُلِي حَتَى أَوْرَدُهُ بَابِلَ».

قَالُ حُدَيْفَةً؛ فَقِيلُ؛ يَا رَسُولُ اللَّهِ لَقَدْ كَانَ بَيْتُ الْقُدِسِ عَظَيمًا عِنْدَ اللَّهِ؟ قَالَ: " أَجَلُ بَنَاهُ سُلَيْمَانُ بْنُ دَاوُدَ مِنْ دَهَبٍ وَدُرُ وَيَاقُوتِ وَزَبَرْجَدٍ، وَكَانَ بَالاطُهُ بَالاطُهُ مِنْ ذَهَبٍ

وبالأطة من فضَّة، وعُمَدُهُ ذَهَبًا، أعْطَاهُ اللَّهُ ذَلِكَ، وسَخَرَ لَهُ الشَّيَاطِينَ يَأْتُونَهُ بِهَذه الأشياء في طَرْفة عَيْن، فسار بختنصر بهَذه الأشْيَاء حَتَّى نَزَلَ بِهَا بَابِلَ، فَأَقَامَ بِنُو إِسْرَائِيلَ فِي يَدَيْهِ مائَة سَنَة تُعَذِّبُهُمُ المجوس وأبناء المجوس، فيهم الأنبياء وأبْنَاء الأنْبِياء، ثُمَّ إنَّ اللَّه رحمهم، فأوحى إلى مَلكَ مِنْ مُلُوكَ فَارِسَ بِقَالُ لَهُ كُورَسٍ، وكان مُؤْمنًا، أنْ سر إلى بِقَايًا بَنِي إِسْرَائِيلَ حَتَّى تَسْتَنْقَدُهُمْ، فَسَارَ كُورَسْ بِبَنِي إسرائيل وحلى بيت المقدس حتى رده إليه، فأقام بَنُو إسْرائيل مُطيعينَ للَّه مائة سَنَة، ثُمَ إِنَّهُمْ عَادُوا فِي الْعَاصِي، فَسَلَّطَ اللَّهُ عليهم أبطيانحوس، فغرًا بأبناء من غرًا مع بُخْتَنْصُر، فَغَزًا بَنِي إِسْرَائِيلَ حَتَّى أَتَاهُمُ بِيْتَ المَقْدِسِ، فَسَبِّي أَهْلَهَا، وَأَحْـرَقَ بَيْتَ المُقدس، وقال لهُمْ: يَا بَني إِسْرَائِيلَ إِنْ عُدْتُمُ في المعاصى عُدْنًا عَلَيْكُمْ بِالسَّبَاءِ، فَعَادُوا فِي المعاصى، فسَيَّر اللَّهُ عَلَيْهِمُ السَّبَاءَ الثَّالثُ مَلِكَ رُوميَّة، يُقَالُ لَهُ قَاقَسُ بْنُ إِسْبَايُوسَ، فَعْزَاهُمْ فِي البرُ وَالبِحْرِ، فَسَبِاهُمْ وَسَبِي حَلَى بَيْت المُقْدس، وَأَحْرَقَ بَيْتَ المُقْدس بِالنَّيرَانِ ' فَقَالَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم: «هَذَا منْ صَنْعَة حُلَّى بَيْت المَقْدس، وَيَرُدُّهُ المُدِيُ إلى بيت المقدس، وهو ألف سفينة وسبع مائة سفيئة، يُرْسى بها على يافا حتَّى تُنْقَل إلى بَيْت المقدس، وَبِهَا يَجْمعُ اللَّهُ الأَوَّلِينَ والأخرين». اه.

#### ثالثا: التخريج

الحديث الذي جاءت به هذه القصة: أخرجه الإمام الطبري في قنسيره ، (٢٢/٨) ح(٢٢٠٥٧). ط: دار الغد العربي - القاهرة. قال: حدثنا عصام بن رواد بن الجراح، قال: حدثنا أبي، قال: حدثنا سفيان بن سعيد الثوري، قال: حدثنا منصور بن المعتمر، عن ربعي بن حراش، قال: سمعت حذيفة بن اليمان يقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن بني إسرائيل لما اعتدوا...».

02

 ١) قـال الإمـام الحـافظ ابـن كثير في «تفسيره» (٢٥/٢) طـ: دار إحياء الكتب العربية، البابي الحلبي: «قـد روى ابن جرير في هذا المكان -أي في تفسير قوله تعالى: «

(الإسراء:٤) حديثًا أسنده عن حذيفة مرفوعًا مطولًا، وهو حديث موضوع لا محالة لا يستريب في ذلك من عنده أدنى معرفة بالحديث، والعجب كل العجب كيف راج على ابن جرير مع جلالة قدره وإمامته، وقد صرح شيخنا الحافظ العلامة أبو الحجاج المزي رحمه الله بأنه موضوع مكذوب، وكتب ذلك في حاشية الكتاب- يعنى كتاب «تفسير ابن جرير الطبري»-. وقد وردت في هذا آثار إسرائيلية لم أر تطويل الكتاب بذكرها؛ لأن منها ما هو موضوع من وضع بعض زنادقتهم، ونحن في غنية عنها ولله الحمد، وفيما قص الله علينا في كتابه غنية عما سواه من بقية الكتب قبله، ولم يحوجنا الله ورسوله اليهم، وقد أخبر الله عنهم أنهم لما طغوا وبغوا سلط الله عليهم عدوهم فاستباح بيضتهم وسلك خلال بيوتهم وأذلهم وقهرهم جزاء وفاقا وما ريك بظلام للعبيد، فإنهم كانوا قد تمردوا وقتلوا خلقًا من الأنبياء والعلماء. اه.

٢) وأورد هذا الحديث الشيخ الألباني رحمه الله في «الضعيفة» (١٢٣/١٤) ح(١٦٥١) وقال، «موضوع»، ونقل ما قاله الإمام ابن كثير واكتفى به في تحقيقه ولم يزد عليه، ثم ختمه مقارنًا بين ما قاله الإمام ابن كثير في «تفسيره» وصنيع الإمام السيوطي في «تفسيره بالمأثور»، فقال، «وأما السيوطي فساق الحديث في الدر» (١٢٥/٤) برواية ابن جرير وسكت أيضًا عنه، فتأمل الفرق بين مُفسر ومفسر، وحافظ وحافظ». اه.

 ١) الحديث موضوع كما بينا آنفا من أقوال أئمة الجرح والتعديل: لأن علامات الوضع ظاهرة عليه كما قال الحافظ ابن كثير: «هو حديث موضوع لا محالة لا يستريب في ذلك من عنده أدنى معرفة بالحديث،. اهه.

قلت: ويزيد القلب اطمئنانًا أن علة هذا الحديث: رواد بن الجراح قال الإمام الذهبي في «اليزان» (٢٧٩٥/٥٥/٢): قال الدارقطني: «متروك»، وقال النسائي: «روى غير حديث منكر». وقال أحمد: «حدَّث عن سفيان بمناكير». اهـ.

قلت: وهذا الحديث عن سفيان كما هو مبيَّن في السند، وهو من مناكيره وأباطيله. وقال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» وقال (٣٣٦/٢/١): «رواه ابن الجراح أبو عاصم عن سفيان كان قد اختلط لا يكاد أن يقوم حديثه». اه.

وقال الإمام ابن عدي في الكامل (١٧٦/٣) (٦٨٤/٣٤): «ولرواد بن الجراح إفرادات وغرائب ينفرد بها عن الثوري، وعامة ما يرويه لا يتابعه الناس عليه .. اه.

#### الأستنتاج

يتبين من أقـوال الأئمة أن هذا الحديث الذي جاءت به هذه القصة: من الغرائب والمناكير التي نقل الإمـام السيوطي في «تدريب الـراوي» (١٨٢/٢): «أن الإمـام أحـمد بن حنبل قـال: لا تكتبوا هذه الأحاديث الغرائب: فإنها مناكير، وعامتها عن الضعفاء». اهـ.

وأن الإمام أبا يوسف قال: «من طلب الدين بالكلام تزندق، ومن طلب غريب الحديث كذب». اهـ.

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد .

الاولى

1220

9

1911

# تحري المحار شي بيائ محيث الأحاديث المحمار

#### (٩٨٣): ،شر المال في آخر الزمان الماليك.

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة: درر البحار في الأحاديث القصار، (١/٤٦) مكتبة الحرم النبوي «الحديث» رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧) وقال: «حل عن ابن عمر».

قلت: «حل» ترمز إلى أبي نعيم في «الحلية».

وهذا تخريج بغير تحقيق فيتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث صحيح، ولكن هذا الحديث كما سنبين من التخريج والتحقيق أنه حديث ،موضوع»، مع بيان حد هذا المصطلح وتطبيقه على هذا الحديث، حتى يجد طالب العلم أيضًا في هذا البحث دراسة ، لعلم الحديث التطبيقى».

#### أولا: التغريج:

(١) أخرجه الإمام الحافظ أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصفهاني المتوفى سنة (٩٤/٤) في حلية الأولياء، (٩٤/٤) قال: حدثنا محمد بن علي، حدثنا محمد بن سعيد، قال: حدثنا أبو فروة الرهاوي، حدثنا أبي، حدثنا محمد بن أيوب الرقي، عن ميمون بن مهران، عن ابن عمر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم... فذكره،.

٢) قلت: والحديث أخرجه أيضًا الإمام الحافظ أبو أحمد عبد الله بن عدي الجرجاني المتوقي سنة (٣٦٥هـ) في الكامل، (٢٦٠/٦) (١٧٣٩/١١٨) قال: حدثنا أبو عروبة ومحمد بن إبراهيم بن فيروز الأنماطي قالا: حدثنا أبو فروة يزيد بن محمد بن يزيد بن سنان حدثني أبي،

0

حدثنا محمد بن أيوب الرقي به.

قال الحافظ ابن عدي: لا يروي هذا الحديث بهذا الإسناد إلا يزيد بن سنان عن محمد بن أيوب، عن ميمون، عن ابن عمر.

٣) وقال الحافظ أبو نعيم: هذا حديث غريب تفرد به محمد بن أيوب، عن ميمون بن مهران. اه.

#### ثانيا: التحقيق:

١) هذا حديث غريب لا يرويه إلا يزيد بن سنان، عن محمد بن أيوب، عن ميمون عن ابن عمر مرفوعًا كما بينا من التخريج آنفًا.

٢) علة هذا الحديث: يزيد بن سنان أبو فروة الرهاوي. قال الحافظ ابن حجر في «تهذيب التهذيب» (٢٩٣/١١): قال ابن معين: ليس حديثه بشيء، وقال الأجري عن أبي داود: ليس بشيء. وقال النسائي: متروك الحديث، وقال مرة: ليس بثقة، وقال الأزدي: منكر الحديث. اه.

٣) وأورد الإمام ابن الجوزي هذا الحديث في الموضوعات (٢٣٥/٢)، وقال: روى يزيد بن سنان الرهاوي عن محمد بن أيوب عن ميمون عن ابن عمر مرفوعًا وقال: هذا حديث لا يصح، ثم ذكر أقوال أئمة الجرح والتعديل في يزيد بن سنان والتي بيناها أنفًا.

٤) ثم جزم الإمام ابن القيم في «المنار» ح(١٩١) بأنه: «حديث موضوع». اهـ.

٥) قال الأمام السيوطي في «تدريب الراوي» (٢٧٤) النوع (٢١)؛ «الموضوع؛ هو الكذب المختلق المصنوع، وهو شرّ الضعيف، وأقبحه، وتحرم روايته في أيّ معنى كان سواء الأحكام والقصص، إلا مع بيان ضعفه». اه.



## بداية النهاية . . لتحقيق موعود الله للمسلمين بأرض فلسطين

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه. وبعد افقد شاء الله أن تنكشف (بروتوكولات حكماء صهيون) لتبدي حجم المؤامرة التي اجتمع لها وأجمع عليها أبالسة الأرض، والتي تهدف إلى إفساد العالم وانحلاله لإخضاعه في النهاية لمصلحة اليهود ولسيطرتهم دون سائر السشر.

كما شاء سبحانه فيما تعدَّ في هذا الزمان: الإفسادة الثانية، أن يتكشف ما اعتبروه تفسيراً للتوراة وأوجبوا العمل به، وقدموه حتى على التوراة نفسها فيما أسموه برالتلمود)، ومن هذه الظلمات التي غُصَ بها هذا الكتاب، أن تعاليم الحاخامات لا يمكن نقضها ولا تغييرها ولو بأمر الله، وأنه من النهار يلعب مع الدلافين، لكن وقت لعبه قد ولَى بعد تدمير الهيكل، إذ من ذلك الوقت لم يعد لله جَلَدُ في اللعب والرقص كما كان يصنع في الأزمان السالفة، وأن أول رقصة رقصها الرب كانت مع حواء بعد أن برَجها وزينها وسرَج شعرها بنفسه، تعالى الله عما يقول الظالمون علواً كبيراً.

وجاء فيه أن اليهودي أحب إلى الله من الملائكة، وأن الذي يصفع اليهودي كمن يصفع الله، ولأنه الشعب المختار فإنه يستحق وحده الحياة الأبدية أما الشعوب الأخرى فمماثلة للحمير ومصيرها الفناء. هكذا يفكرون وهكذا يعتقدون.

Upload by : altawhedmag.com

أ.د. محمد عبد العليم الدسوقي الاستاذ بجامعة الأزهر أ- تحديد معالم إفسادتي بني إسرائيل

في ضوء فهمنا لا ورد في أي التنزيل

لأجل ذلك؛ وغيره كثير، استحق هذا الخلف - ويموجب سنن الله الكونية في إهلاك من كثر الخبث فيهم كما جاء في الحديث، ولا يتناهون عن منكر فعلوه كما جاء في الآية - وعيده لا وعده.. حيث يقول سبحانه: ولا تأذَّ رُقُ لَيْعَنَّ عَلَيْهِمْ إِلَى مَوْم الْقِيَعَةِ مَن يَوْمُهُمْ مَت الْعَابُ إِنَّ رَفَكَ لَمَرِيعُ الْعِنَابِ وَلَدٌ لَمُوْرٌ وَحِدٌ () وَعَلَيْنَعْم فِي الْأَرْقِ

أسمًا ، (الأعراف:١٦٨ ، ١٦٧) ، إذ أنى لقوم هذا حالهم أن تقوم لهم قائمة أو تقام لهم دولة، اللهم إلا إذا كان ذلك على سبيل الاستدراج وتحقيق وعيد الله القائل : «إذا ماة رُعْدُ ٱلْأَجْرَ مَنْ يَكُمُ لَيَماً ، (الإسراء: ١٠٤)، فحينذاك تصير لهم الغلبة لكونهم وبأشياعهم وبمن سيطروا على عقولهم من نصارى الغرب وحسب ما تقضى به قوانين الحياة المادية؛ أكثر عُدة وعدداً.. وفي ذلك يقول تعالى: « تُمْ رَدْنَ لَكُمْ ٱلْكُرْةُ عَلَيْمَ وَآمَدُنْكُم إِنُول

وَبِيهِكَ وَجَعَلْنَكُمْ أَكْثَرَ بَعِـرُهُ ﴾ إِنَّ أَحْسَنُتُمُ الْمُسْتُدُ لِأَشَـكُمْ وَإِنَّ أَسَاتُهُ فَلَهَا فَإِنَّا جَاءَ وَعَـدُ الْآخِرَةِ لِيسُلُوا وْمُوعَكُمْ وَلِيَتَرُوا مَاعَلُوا الْسَعِدَ كَمَا دَخَلُوهُ أَوَلَ مَرَةٍ وَلِسَتَرُوا مَاعَلُوا الْبِيلَ ، (الإسراء: ٧.٦).

لقد أوضح الحافظ ابن كثير في تفسيره (٢٦/٣)، أن المراد بقوله: «فإذا جاء وعد الآخرة»: "أي: أفسدتم الكرة الثانية"، كما

DV

the standard and a standard

ذكر ذلك الألوسي في (روح المعاني)، وفيما ذكراه ما يؤكد ريط الإفسادة الثانية بالكرة الثانية وربط الأخيرة بقوله: «جئنا بكم لفيفا ، وربط ذلك كله بما يحدث لليهود الآن. وبموائمة ما ذكره الحافظ والألوسي وغيرهما، مع ما جاء في صدر السورة من قوله سيحانه: . ثم رددنا لكم الكرة عليهم وأمددناكم بأموال وبنين وجعلناكم أكثر نفيرا... وبضميمة كل ذلك إلى الوعيد المترتب على الإفساد الحاصل الآن؛ كما في قوله: المُسِدَّة في الأرض ، (الإسراء: ٤)، والتعبير عن الإفساد بالمضارع وباللام الموطئة للقسم والمحضة لوقوع ذلك في المستقبل؛ أعنى؛ بعد نزول الآية .. وتحول موعود الله بالنبوة عنهم إلى بنى إسماعيل إخوة نبيهم يعقوب من إبراهيم عليهم السلام، لتكون الحجة لهم ألزم وأدوم إلى قيام الساعة؛ ولتحقيق قوله: (أَنْ عَدَمُ عَدَّمُ عَدَّا ). (الإسراء: ٨).. واطلاق لفظ، عادا 11، (الإسراء: ٥) على النبي صلى الله عليه وسلم وصحابته الذين على أيديهم قامت خلافة الله الراشدة وحصلت على أيديهم نهاية الإفسادة الأولى لليهود على ما ترجح .. وكذا من ستعاد تلك الخلافة على أيديهم قرب قيام الساعة حيث يتجمع سبعون ألفامن اليهود تحت امرة الدجال ليتم الحاق الهزيمة بهم.

أقول: كل ذلك يُظهر بوضوح أن معالم الإفسادة الثانية هي، المتمثلة الآن فيما يقع لليهود من علو وهيمنة.. ناهيك في تحقيق وجعلناكم أكثر نفيرًا ،: عن انفرادهم بالسلاح الثووي وتأبيهم التوقيع على معاهدة حظر الأسلحة المحرمة دولياً، وسعيهم للسيطرة على العالم كله لـ "تكون هي الأمة المتسلطة على باقي الأمم عند مجيء المسيح الدجال" على حد عبارة التلمود، وسعيهم في تحقيق على حد عبارة التلمود وسعيهم في تحقيق ذلك لاحتلال العقول قبل احتلال الأرض، ذلك حتى مع أعظم قوى الأرض وحتى أصبح حكام أمريكا وأروبا بلا استثناء دُمى في أيديهم وأشد حرصاً على تحقيق أحلامهم وأهدافهم ربما أكثر من اليهود أنفسهم. جمادى

ころのち

0331 8

- ILanc PYL

- Ilmit

الثالثة والخمسون

01

وناهيك عن تبنيهم للنظام الربوي العالمي

Upload by : altawhedmag.com

ونشرهم للنوادي المخربة للعقائد، وعن إشاعة لروح الفوضى والخلاعة والجون والإباحية. وعن انتهاكهم للحريات وإهدارهم للحقوق وسفكهم للدماء، وما يجرى منهم من اقتحام (الأقصى) وتدمير (غزة) على سكانها من الأطفال والنساء والعجزة، ومن إعلانهم الصريح والجريء للحرب على كل المبادئ والقيم وعلى الإسلام وكتابه ونبيه وأهله، أدانته منظمة اليونسكو بقراريها ٨٢، ٨٢ في وبحصاره، والتضييق على المصلين بوضع القيود لدخوله ومنعهم من تأدية صلاتهم فيه بحرية أحياناً، وبالاعتداء عليهم بالقتل أحياناً أخرى.

كل تلك الدلائل تشير إلى أنه سيتحقق عقب إفسادتهم الثانية ، وعيد الله بتأديبهم وعقوبتهم وتسليط المسلمين عليهم كما سُلُطوا عليهم عقب الإفسادة الأولى التي كانت على الراجح: بعيد البعثة المحمدية.. وبدء من: كيد بني قينقاع وبني النضير وبني قريظة ويهود خيبر -وهم جملة من انحازوا إلى الحجاز عقيب زمن الأضطهاد الآشوري والروماني - للإسلام والمسلمين، ومن: بغي على رسول السلام ونبي الإنسانية ورحمة الله للعالمين صلى الله عليه وسلم، وغدر بمعاهداته على من دهم يثرب وأن لا تُجار قريش ولا من نصرها.

ومرورا بسعيهم وتعاهدهم معه بأبي هو وأمي لنقض ما بايعوه عليه المرة تلو المرة.. وانتهاءً بتآمرهم على قتله؛ ودسّهم السُّم في طعامه؛ وحياكة المؤامرات؛ وتأليبهم الأحزاب عليه وعلى أصحابه.

ولقد صَدَق اللَّه وَعَدَه ونصر عبده وأعزَ جنده وهزم الأحزاب وحده، فمكن سبحانه لنبيه ولأصحابه من أهل الحق، ورَدُّوا يهود المدينة على أعقابهم وجاثوا خلال ديارهم وأجلوهم عن بكرة أبيهم من يثرب بكاملها – بعد أن أعمل المسلمون فيهم القتل والسبي وبعد أن ضربت عليهم الذلة والمسكنة، بل وبعد أن

هلكَ جلّ من ألجئوهم للهرب إلى أذرعات ببلاد الشام – وقام الصحابة بُعيد ذلك بتحرير الأرض المقدسة من دنسهم بعد أن تعاهدوا مع أهلها واتفقوا جميعًا على ألا يدخلها ولا يسكنها أحد من اليهود.

#### ب- ( العداء لكل القيم ) ؛ و( الإفساد ) هما ؛ بضاعة ممشر بهود مذ خلقوا

ومما يشعر بطعم الراحة وبرد اليقين، أن (العداء) و(الإفساد) - اللذين يصدران عن بني إسرائيل ويُحدثانه الآن، وبخاصة ما يقع منهما في أرض المعراج من التعدي المستوجب لحتمية المواجهة الحاصلة لا محالة لما جُبلوا عليهم من نقض للعهود -شرطان ضروريان لكي يتحقق وعيد الله فيهم، وينزل بهم شديد عقابه في الدنيا وأليم عذابة في الآخرة.

ولئن مثل العقاب فيما مضى على يد الصحابة، فكان أن طردوا اليهود من فلسطين ودخلوا المسجد لأول مرة بقيادة أبي عبيدة ابن الجراح، وحينها نزل أمير المؤمنين عمر الدينة ليتسلم مفاتيح بيت المقدس بيده، وليكتب لأهل بيت المقدس من أهل إيليا العهدة العمرية المشهورة.

فها نحن نرى الكرة قد أعيدت لليهود علينا نحن المسلمين أتباع النبي وصحابته وإن شابنا بعض تقصير وانحراف عن منهجهم، مصداقاً لقوله تعالى مخاطباً اليهود: «ثم رددنا لكم الكرة عليهم وأمددناكم بأموال وبنين وجعلناكم أكثر نفيراً، فقد حصل كل ذلك بالفعل وبما لم يتحقق لهم على مدار تاريخهم، والنفير، هو نفير الحرب. وهو ما يشهد له الواقع المعاصر حيث يمتلك اليهود الأن مائتي قنبلة نووية وتمدها أمريكا وأوريا بكل ما تحتاجه من سلاح وعتاد.

ومن الأدلة المرجحة لاعتبار ما نعايشه في زماننا هو ثاني إفسادتي اليهود وأن أولاهما ما كان على يد النبي وخلفائه الراشدين: ما جاء في قوله تعالى: ، فإذا جاء وعد أولاهما بعثنا عليكم عباداً لنا أولي بأس شديد ،، إذ ما من شك أن الأجدر لجعل الغلبة لهم على اليهود، والأحق - في ذات الوقت - بوصفه

تعالى ، عباداً لنا ،: هم النبي وصحابته، لا ذاك المجوسي الكافر (بختنصر) ولا غيره ممن أهانوا القدس ودمروه.

ومنها: أن بني إسرائيل الذين عاصروا رسول الله، هم الذين نزل الوحى يحدث الناس بإفسادتيهم ويقيم عليهم حججه، ويحكى ما أخذه الله على آبائهم من عهود ومواثيق، ويحذر أبناءهم من مغبة الاستمرار في هذه المخالفات وهذا الإعراض عن تنفيذ أوامر الله التي منها الإيمان بالرسول صلوات الله عليه وسلامه، ويخبر عما يقولونه وما يفعلونه وما يكون بينهم وبين هذا النبي الخاتم من مساجلات ومجادلات؛ وحروب ومخاصمات، بل ويكشف عما يفكرون فيه وما يدور بخلدهم وتجيش به صدورهم. فناسب من باب إلزام الحجة أن يكون الخطاب في قوله تعالى: التفسدن في الأرض مرتين، والحال هكذا؛ لهم، ليبين ما سيكون من شأنهم - بعد اليأس من إصلاح آبانهم وفعلهم ما فعلوه مع أنبيائهم وتحول موعود الله عنهم - وما إذا كان أحفادهم سيظلون سادرين في غيهم، أم يتخذون مما جرى لأبائهم العظة والعبرة؟.

ومنها: ما جاء عن اليهود الذين خيب الله مسعاهم وقد أرادوا الكيد للإسلام المرة تلو المرة حتى ورَطَنُوا أَنْهُم مَايِنَتُهُمْ حُصُوتُهُمْ مِنَ أَقُو

النهم الله من حيث لم تعسيراً ومعدو قوم الرغب ، (الحشر: ٢)، حيث كانت النتيجة في نهاية المطاف ميراث الأرض والديار والأموال، وكان ما حكاد القرآن بحق أهل الإيمان من أنه تعالى ، وأنزل الي معروف مراغل الكتب من

وْتَالِمُوْتُ مَهْنَا ۞ وَلَوْنَكُمْ أَوْمَهُمْ وَدِبْنَهُمْ وَلَمُؤَهَمُ وَأَرْمَا لَمْ تَنْتُوْهَا وَكَانَ أَنَّهُ عَلَى حَلَى عَنْهِ قَبِلَ ، (الأحزاب: ٢٧،٢٦).

ومما يعضد من تحديد معالم هاتين الإفسادتين على نحو ما ذكرنا: ما ورد على ألسنة من عاصروا رسول الله من أسلاف اليهود.. فهذا سيد قومه حيي بن أخطب -وقد حكم سعد بن معاذ فيه وفيقومه بحكم الله الذي قضى بأن تسبى نساؤهم وذراريهم

Upload by : altawhedmag.com

09

وتقسَّم أموائهم وتقتل رجائهم وكانوا ما بين الستمائة والتسعمائة - يؤتى به وعليه حُلَّة قد شقَّها عليه من كل ناحية قدر أنملة لئلا يُسلبها، مجموعة يداه إلى عنقه بحبل، فلما يَ منظر إلى رسول الله قال: (أما والله ما لمَّ نفسي في عداوتك، ولكنه من يَخذل الله يُخذل)، ثم أقبل على الناس فقال: (أيها الناس، إنه لا بأس بأمر الله، كتاب وقدر، وملحمة كتبها الله على بني إسرائيل)، ثم جلس فضربت منقه، كذا في سيرة ابن هشام ٦/١٤٦، ١٤٧. ولأي منصف أن يقارن ويلاحظ أن ما قاله هذا الخذون الغادر من تعبيرات، يكاد يحكي ويفسر ما جاء في صدر سورة الإسراء من حكاية أولى الإفسادتين.

فقد طردوا من أرض خيبر آخر معاقلهم بالجزيرة شرّ طردة، بعد أن دُكّت حصونهم ومعاقلهم وأُخرج من بقي منهم بذراريهم، لا يصحب الواحد منهم سوى ثوباً واحداً على ظهره.. ثم كان ما كان من شأن أولئك النفر الذين عهد إليهم الرسول بالبقاء في خيبر، حتى عدوا على (عبد الله بن سهل) فقتلوه وطفقوا يحلفون أنهم ما قتلوه ولا يعلمون له قاتلاً، فوداه صلى الله عليه وسلم من عنده بمائة ناقة.

ظلما بلغ (عمر) أن رسول الله قال في وجعه الذي قبض فيه: (لا يجتمعن بجزيرة العرب دينان): أنفَذ من كان عنده عهد منهم لرسول الله وأجُّل من لم يكن عنده عهد، فلما فُدغ ولده (عبد الله) أخرجهم جميعاً ولم يُبق منهم أحداً على ما جاء في سيرة ابن هشام ٢٢٩/٣ وما بعدها.

#### ج- إنعاش الذاكرة . . يبشارة نهاية اليهود المؤلمة

ومما يؤيد هذا الاتجاه في تحديد معالم الإفسادتين الواردتين في صدر سورة الإسراء، ما نراه حاصلاً الآن ومتفقاً مع ما جاء في قول الله مخبراً عن نهاية بني إسرائيل بعد الإفسادة الثانية: وقلنا من بعده لبني إسرائيل اسكنوا الأرض فإذا جاء وعد الآخرة جئنا بكم لفيفاً ... فما التف بنو إسرائيل طوال تاريخهم الطويل بمثل ما التفوا الآن. فقد بدؤوا ينسابون على غير عادتهم، إلى

Upload by : altawhedmag.com

أكناف بيت المقدس في غفلة من السلمين. وكان تعداد أول من هاجر منهم في أعقاب سنة ١٨٨٢م - على الرغم من إصدار الحكومة التركية العثمانية قانونا يحرم على اليهود دخول فلسطين - خمساً وعشرين ألف مستوطن، أضيف إليهم خمسون ألفا من اليهود الأوربيين تسللوا سنة ١٨٩٥ تحت حنح الاستعمار الإنجليزي .. حتى ارتفع عددهم بعيد وعد بلفور سنة ١٩١٧ إلى ٣٠٠ ألفا يعنى بما يعادل ١٠ ٪ من نسبة سكان فلسطين على مسافة تقدر بـ ٢٢ من مساحتها .. ثم إلى ٤٠٠ ألف عام ١٩٣٦، ثم إلى ٢٥٠ ألفا على مساحة تقدر بـ ٨٠٪ من أرض فلسطين بعد أن تم تشريد ٨٠٠ ألفًا من سكانها عام ١٩٤٨، وتتابعت فيما بعد الهجرات من كل أنحاء العالم حتى أربى عددهم الأن عن الستة ملايين من أكثر من سبعين جنسية ومن مجموع عشرين مليون هم إجمائي يهود العائم في أصقاع الأرض، يريد نتنياهو جاهدا أن يجمعهم في مستوطناته بفلسطين أرض العرب.

استُقطب هؤلاء جميعاً في زمن قياسي، واستوطنوا البلاد بعد أن أخرجوا منها أهلها وليكونوا بعد ذلك هدفاً للزوال والإهلاك على يد عباد لله منتهجين نهج النبي وصحابته، يُسلَّطون عليهم يوم أن يأذن الله، فيقهرونهم ويجبهون وجوههم بالمساءة والمذلة ويجوسون خلال ديارهم وأموالهم، المسجد الأقصى ويحررونه، تماماً كما حدث قبلُ على عهد الخليفة عمر ومن كانوا معه من الصحابة الأجلاء، على ما يفهم من قوله عز من قائل، «فإذا جاء وعد الآخرة ليسوئوا مرة وليتبروا ما علوا تتبيراً». وإن غداً لناظره قريب.

ملحوظة: ممن رجح معالم الإفسادتين على ما ورد في هذا المقال: مجموعة من العلماء والمفسرين سلفاً وخلفاً، ومنهم فضيلة الشيخ متولي الشعراوي – رحمه الله – في تفسيره لآيات سورة الإسراء.. والله تعالى أعلم.

٦.

متعقل بالرق هو الله تبارك وتعالى



معاد الشيخ عبدد أحمد الاقرع

الحمد لله وحده، وأصلي وأسلم على من لا تبي بعده! نبينا محمد صلوات الله وسلامه عليه، وعلى آله وأصحابه والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين. وبعد،

فمما يجب على الانسان الإيمان به، أن يؤمن إيمانًا جازمًا لا ريب فيه أن الله تعالى وحده هو الرزاق. أي، المتكفل بأرزاق العباد، القائم على كل نفس بما يُقيمها من قُوتها.

قال الله تعالى، ، وَمَا مِن أَنَّةٍ فِي ٱلْأَتِحِ إِلَّا عَلَ أَقَدِ رَزَقُهَا ، (هود، ٢). ويبن سبحانه أن الرزق مكتوب في السماء، وهو وعد الله وحكمه في القضاء قبل أن يكون واقعًا مقدورًا في الأرض، فقال سبحانه، ، وَقِ ٱلتَّهُ رِزُقُكُو رَمَا وُعَدُرنَ ، (الدَارِيات، ٢٢).

بل أقسم سبحانه بريوبيته على ذلك فقال تعالى: مرتب المرق والأرض في لمن ين ما أنكم علون ، (الذاريات: ٢٣): أي أقسم برب السماء والأرض إن ما توعدون به من الرزق والبعث والنشور لحق كائن لا محالة مثل نطقكم، فكما لا تشكوا في نطقكم حين تنطقون فكذلك يجب ألا تشكوا في الرزق والبعث. وهذا على سبيل التشبيه والتمثيل أي رزقكم مقسوم في السماء كنطقكم فلا تشكوا في ذلك. وهذا كقول القائل: هذا حق كما أنك ههنا، وهذا حق كما أنك ترى وتسمع. فالرزق لا يفارق الشخص في حال من الأحوال.

قال رسنول الله صلى الله عليه وسلم: إن الرزق ليطلب العبد أكثر مما يطلبه أجله،. (صحيح الجامع ١٦٣٠).

وقال صلى الله عليه وسلم: ﴿ لَوَ فَرَّ أَحَدَكُم مَن رَزِقَهَ، أدركه كما يدركه الموت ، (صحيح الترغيب ١٧٠٤). وعن ابن عمر رضي الله عنهما: أن النبي صلى الله عليه وسلم رأى تمرة عائرة أي: (ساقطة لا يعرف لها مالك)، فأخذها فناولها سائلاً، فقال: «أما أنك لو لم تأتها لأتتك . (صحيح الترغيب (١٧٠٥).

وعن حذيفة رضي الله عنه قال: قام النبي صلى الله عليه وسلم، فدعا الناس فقال: «لموا إلي ،. فأقبلوا إليه فجلسوا، فقال: «هذا رسول رب العالمين، جبريل عليه السلام نفث في روعي: أنه لا تموت نفس حتى تستكمل رزقها وإن أبطأ عليها، فاتقوا الله، وأجملوا في الطلب، ولا يحملنكم استبطاء الرزق أن تأخذوه بمعصية الله، فإن الله لا ينال ما عنده إلا بطاعته،. (صحيح الترغيب (١٧٠٢)).

فالأرزاق مقسومة ولن يعجل شيئا قبل حله أويوخر

.

71



جمادي الأولى 331 هـ - العدد 774 - السنة الثالثة والخمسون

شيئًا عن حله. لما قالت أم المؤمنين أم حبيبة زوج النبي صلى الله عليه وسلم: اللهم أمتعني بزوجي رسول الله صلى الله عليه وسلم وبأبي سفيان وبأخي معاوية، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: قد سألت الله لآجال مضروبة، وأيام معدودة، وأرزاق مقسومة، لن يعجّل شيئًا قبل حله، أو يؤخر شيئًا عن حله، ولو كنتَ سألت الله أن يعيذك من عذاب في النار أو عذاب في القبر، كان خيرًا وأفضل، (مسلم ٢٠٥٠٤).

فالمتفرد بالرزق هو الله وحده لا شريك له. قال تعالى: « يَأَبُّ النَّاسُ الْأَرُوا عَمَتَ أَمُو عَنَكُمُ هُمَ مِنْ عَلِي مَرَ الله بِرُزْنَكُم مِنَ السَمَةِ وَالأَرْضِ لَا إِلَّهُ إِلَّا هُوْ قُلْفَ

قُبْعُمَى ( فَاطَر: ٣)، وقال تعالى: (قُلْ مَن يَرْزُقْكُم مَن السَّماوات والأَرْض قُل اللَّه، (سبا: ٢٤). وأنكر اللَّه تعالى على المشركين عبادتهم للأوثان فقال تعالى: ( مَعْدُو مَنْ وَلَا سَطِوْنَ للمُ رفا من السَوْتِ وَالأَرْضِ سَبَا وَلا سَطِوْنَ أَن النحل: ٧٣). وتحدى سبحانه أي مخلوق أن يصله رزقه من غيره سبحانه وتعالى فقال تعالى: تعالى في إبطال الشرك: ( أَسَكَ رَفَعُ مَا يَرُو مَن تعالى في إبطال الشرك: ( أَسَكَ رَفَعُ مَا يَرُو مَن يُعْمُ مَن مَنْ وَسَحَمَ وَمَنْ مَا يَرُو ( الروم: لاروم: ( الروم: لاروم: ( الروم:

فالله وحده متكفل برزق جميع المخلوقات قال تعالى: • وَصَائِق مَن قَلْتُوَ لَا عَمْلُ رِزْفَهَا أَمَّهُ رَزْفَهَا وَإِنَّاكُمْ • (العنكبوت: ٦٠). والمعنى أي: لا تطيق جمعه ولا تحصيله، ولا تدخره شيئًا لغد، الله يَرْزُقْهَا،، أي: يقيّض لها رزقها على ضعفها وييسره عليها، فيبعث إلى كل مخلوق من الرزق ما يصلحه حتى الذَرْ في قرار الأرض والطير في الهواء، والحيتان في الماء. (تفسير ابن كثير ٤٢٠/٣).

ولما كان هذا هو الحق الذي لا ريب فيه؛ فعلى الجميع أن يثقوا ويطمئنوا. بما عند الله من الرزق،وانه من المحال أن يؤثر رزق أحد على آخر، وليثق الوالدان أن الله تعالى تكفل برزقهما ورزق أبنائهم. فقال تعالى: ولا تتناو أولنكم من اللي عن رزفكم وإشافة ، (الأنعام: ١٥١).وقال تعالى: ولا تتناو الدكر عنه إلى عن رزفه، وإتار

تأمل أخي: لطائف التعبير القرآني، في الحالة الأولى بيان أن رزقكم مضمون وحاصل ورزقهم معكم، وفي الحالة الثانية رزقهم مضمون ورزقكم معهم: سترزقون بسببهم فلا خوف إذن من الحاضر ولا من المستقبل، وفي قوله سبحانه: منحنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ، بدأ برزقهم للاهتمام بهم، أي: لا تخافوا من فقركم بسببهم، فرزقهم بهم، أي: لا تخافوا من فقركم بسببهم، فرزقهم معلى الله. ولذا لما سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم. أي الذئب أعظم؟ قال: «أن تجعل لله ندًا وهو خلقك .. قيل: ثم أي؟ قال: «أن تقتل ولدك وسلم: «وَالَقِي لا يَنْعُونُ مَعْ اللهِ عليه تزاني حليلة جارك، ثم تلا صلى الله عليه وسلم: «وَالَقِي لا يَنْعُونُ مَعْ اللهِ الما يُعْ مُولاً تراني منياة حراك، ثم تلا صلى الله عليه وسلم: «وَالَقِي لا يَنْعُونُ مَعْ اللهِ الما يُعْ مُولاً مُعْ لُولاً مُوسلم: «وَالْقُولُا يَالَحُونُ مَعْ أَنْهُ إِلَيْهُ عَالَهُ مُولاً مُعْ لُولاً مُنْ يَوْلُونُ وَمَر يَعْنُونُ وسلم: (الفرقان: ٢٨).

ثم إن الله تعالى لم يختص برزقه مَن آمَن في الحياة الدنيا، وإنما كان الرزق في الدنيا للجميع، للمؤمنين والكافرين، وهذا من عظيم لطفه ورحمته بجميع خلقه. قال تعالى: رأمة لطيف محمد مرفد من تقاة وهو الترج المروى: محمد مرفد من تقاة وهو الترج المروى: محمد مرفد من تقاة وهو الترج المروى محمد من تقاة وهو الترج المروى محمد من الله عليه وسلم: ما الولد، ثم يعافيهم ويرزقهم . (متفق عليه: البخارى ١٠/١١٠، ومسلم ٢٦/٢٤).

وقد فاوت الله بين خلقه في الرزق كما فاوت بينهم في الخلق والخُلق، وهو سبحانه العليم الحكيم فهو أعلم بما يصلح خلقه، فمن الناس من لا يصلحه إلا الفقر ولو اغتنى لفسد، ومنهم من لا يصلحه الا الغنى، ولو افتقر لفسد، قال تعالى: وإذ ربك منظ الزرق لمربقة وتقرر إله كان معايو، خيراً حيل، (الإسراء: ٣٠).

وقال تعالى: « وَلَوْ بَسَطَ أَمَّهُ الرَّقَ لِبَادِهِ لَعَوَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَكُنُ مُوَلَّ عَدَرٍ مَا بَنَاءً إِنَّهُ بِعَادِهِ حَبَّرٌ ضِيرٌ » (الشورى: ٢٧).

وليس الغنى علامة للسعادة والرضا، وليس الفقر علامة للشقاوة والسخط، وانما علامة السعادة الاستقامة على طاعة الله والثبات على صراط الله المستقيم فالمال يعطى للبر والفاجر، وقال الله تعالى: • وأولا أن يكون ألناس أمة ويعدة لحلا يم يكم بارحمن ليوم مقا من عشة ومعاج عليا علمرون () وليوم أورا وشراعيا بكون () جمادى

いんのい

1230 هـ - العدد ٢٣٩ - السنة الثالثة والخمسون

وَرُحْمُ وَإِن كُلْ وَإِنَّ لَمَا مَتَعَ لَقَيْرَةِ اللَّيَا وَالَّحْمَرُةُ عِدَرَيْكَ لِلْمَتَعِينَ ، (الزخرف: ٣٣-٣٥). وقد ظن الكفار والمترفون أن كثرة الأموال والأولاد دليل على محبة الله لهم. قال الله تعالى عنهم: ، وقالوا عن أَكَرُ أُمُولا وأولدا وما عن معلي أكثر الله لا يعلون ، (سبا: ٣٥-٣٦).

أما المؤمن فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله تعالى ليحمي عبده المؤمن من الدنيا، وهو يحبه، كما تحمون مريضكم الطعام والشراب تخافون عليه» (صحيح الجامع: ١٨١٤). فعليك بالرضا تكن أغنى الناس.

قال صلى الله عليه وسلم: «وارض بما قسم الله لك تكن أغنى الناس .. (صحيح الجامع: ١٠٠). وحسبك قول النبي صلى الله عليه وسلم: «من أصبح منكم آمنًا في سربه، معافى في جسده، عنده قوت يومه، فكأنما حيزت له الدنيا

بحذافيرها .. (صحيح الجامع: ٢٠٤٢). ومما يعينك على الرضا بأمور؛ منها؛ يقينك أن الله تعالى وحده المتكفل بالرزق كما قال سبحانه: وعلَّ مِنْ خَلِقٍ عَبَّرُ أَشَّهِ بَرُرَقَكُم مِّن ٱلسَّلَّهِ وَالْأُرْضِ لا إِلَهُ إِلَّا هُوْ وَأَلْ تَوْفَكُونَ ، (فاطر: ٣). ولم يمكن رب العزة سبحانه أي مخلوق مهما كان أن يتحكم في رزق الخلائق؛ قال جل شأنه وعظم سلطانه وتقدست أسماؤه: ﴿ قُلْ أَوْ أُنَّمْ تعليكون خزابين رحمة رية إذا لأشكم خببة الإنقابي وكان الإنت فتورا ، (الإسراء: ١٠٠)؛ بين سبحانه وتعالى في هذه الآية أن بنى آدم لو كانوا يملكون خزائن رحمته، أي خزائن الأرزاق والنعم لبخلوا بالرزق على غيرهم، ولأمسكوا عن الإعطاء، خوفا من الإنفاق لشدة بخلهم كما قال سبحانه: (أَمْ خُبُو نَسِيبٌ مِّنَ ٱلْمُلْكِ فَإِذَا لَا يُؤَثُّونَ أَلَّاسَ يَعْمِرُا ، (النساء: ٥٣ ). أي: لو أن لهم نصيبًا في ملك الله لما أعطوا أحدًا شيئًا، ولا مقدار نقير، فإذا أيقنت بذلك فثق بما عند الله فهو سبحانه أكرم الأكرمين وأرحم الراحمين قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يدي الله ملأى لا يغيضها نفقة، سحاء الليل والنهار، أرأيتم ما أنفق منذ خلق السماوات والأرض فإنه لم يغض ما في يمينه .. (البخاري ٧٤١٩،

ومسلم ٩٩٣).

وهذا يدل على سعة ملكه سبحانه ويدل على كرمه وجوده كما قال عز وجل: «يا عبادي لو أن أولكم وآخركم وانسكم وجنكم قاموا في صعيد واحد فسألوني فأعطيت كل واحد مسألته ما نقص ذلك مما عندي إلا كما ينقص المخيط إذا أدخل الدحر». (مسلم ٢٥٧٧).

وهذا من باب المبالغة في عدم النقص؛ لأن كل واحد يعلم أنك لو أدخلت المخيط وهو الإبرة في المبحر ثم أخرجتها فإنها لا تنقص المبحر شيئًا، فكذلك لو أن أول الخلق وآخرهم وإنسهم وجنهم سألوا الله عز وجل، وأعطى كل إنسان مسألته مهما بلغت فإن ذلك لا ينقص ما عنده سبحانه وتعالى، إلا كما ينقص المخيط إذا أدخل المبحر. فلم الخوف؟ ولم الهلع؟

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: الو أنكم تتوكلون على الله حق توكله لرزقكم كما يرزق الطير تغدو خماصًا وتروح بطانًا،. (صحيح الجامع: ٥٢٥٤)؛ معناه تذهب أول النهار خماصًا: أي: ضامرة البطون من الجوع، وترجع آخر النهار بطانًا، أي: ممتلئة المطون.

قال الإمام أحمد رحمه الله: ليس في الحديث ما يدل على ترك الكسب، بل فيه ما يدل على طلب الرزق، وإنما أراد لو توكلوا على الله في ذهابهم ومجيئهم وتصرفهم وعلموا أن الخير بيده سبحانه وتعالى، لم ينصرفوا إلا غانمين سالمن كالطير . (تحفة الأحوذي: ٩/٨).

وقد أخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم أن الإنسان الذي يسعى على رزقه فهو في سبيل الله.

عن كعب بن عجرة رضي الله عنه قال: مر على النبي صلى الله عليه وسلم رجل، فرأى أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم من جلده ونشاطه، فقالوا: يا رسول الله: لو كان هذا في سبيل الله؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن كان خرج يسعى على ولده صغارًا فهو في سبيل الله، وإن كان خرج يسعى على أبوين شيخين كبيرين فهو في سبيل الله. وإن كان خرج يسعى رياءً ومفاخرةً فهو في سبيل الشيطان،. (صحيح الترغيب: ١٦٩٢).

## من بالأعلة القرآن الكريم اختلاف القراءات وتتوجها

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسول الله المبعوث رحمةً للعالمين، وعلى آله وصحبه أجمعين.

لقد بينا في المقال السابق الفروق بين روايتي عاصم برواية حفص عنه وقراءة نافع برواية ورش عنه من حيث البناء النحوي. ونبين في هذا المقال-بحول الله وتوفيقه- الفروق بين الروايتين من حيث المعجم:

## (1) وأنظر في العام حيت منتزما في تحكوما تحماً للما تبني فد قال اعلم أن الله عل كُن من و قلير ((المقرة: ٢٥٩).

من اختلاف القراءات في تغير الحروف، قراءة (ننشزها) وقراءة (ننشرها).

قراءة النشر، من النشور وهو الإحياء، وهو أيضًا بمعنى البسط والبث، والمعنى: فانظر إلى العظام كيف نحييها ثم نكسوها لحمًا.

يقال: نشر الله الميت ينشره نشرًا ونشورًا. بدليل أن الله قال قبلها: أنى يحيي هذه الله بعد موتها .

أما (ننشزها) فمن النشز بمعنى الارتفاع. والمعنى: انظر إلى العظام كيف نرفع بعضها على بعض في التركيب للإحياء، أو كيف نركب بعضها على بعض، وننقل ذلك إلى مواضع من الجسم.

والمعنيان مرادان-والله أعلم-؛ فالنشر حياة، والنشز ارتفاع، ولا يكون ارتفاع إلا من حياة، وكما هو واضح فإنه اختلاف معجمي محتمل. (نشر) النون والشين والراء. (نشز) النون والشين والزاي. فكل منهما متقارب، وقد جاءت بالقراءة بهما الأمَـة مجيئًا يقطع العذر ويوجب الحجة. فبأيهما قرأ القارئ فمصيبٌ؛ لانقياد معنيهما ولا حجة تُوجب لإحداهما من القضاء بالصواب على

### مسادي ٤ د. عبد الرحمن فودة أستاذ البلاغة جامعة القاهرة

الأخرى.

فالتواتر وموافقة رسم المصحف واحتمالها وجهًا من وجوه العربية. كلها مُرجّحات لقبول القراءتين، والله أعلم.

(٢) وَهُو ٱلْذِى يُرْسِلُ ٱلْإِنْحَ يُشَرُّ بَيْنَ يَدْى رُمَا
(٢) وَهُو ٱلْأَعراف: ٥٧).

قرأ عاصم بلفظ (بشرًا)، وقرأ نافع (نشرًا). وتوجيه القراءتين على النحو التالي:

رواية حفص عن عاصم (بشرًا) وهي من البشارة، وقراءة نافع (نشرًا) من الانتشار، والرياح النشور هي الطيبة التي تنشى السحاب، وقـد ذهب الألوسي إلى أن المعنى بين القراءتين متقارب. أما الطبري فذهب إلى الترجيح بين القراءات، ومال إلى قـراءة النون، وقال عن قـراءة (بشرًا)

بالباء: فلا أحب القراءة بها وان كان لها معنى صحيح ووجه مفهوم في المعنى والإعراب.

لو رجعنا إلى سياق الآية الكريمة، نجد الحديث عن أدلة ربوبية الله سبحانه وألوهيته عز وجل: (خلق السماوات والأرض، يغشي الليل والنهار. سخر الشمس والقمر والنجوم، له الخلق والأمر. وهو سبحانه يرسل الرياح بشرًا ونشرًا بين يدي رحمته-وهي هنا الغيث- أي أن الرياح تحمل السحاب الذي ثقل بالماء فيسوقه الله تعالى إلى بلد ميت مجدب، فأنزل الله بذلك البلد الماء، فأخرج بهذا الماء من كل الثمرات، ومثل ذلك الإخراج يخرج الله الموتى من قبورهم يوم القيامة).

فقراءة البشارة واضحة حيث يستبشر الناس

72

بالرياح التي تسوق السحاب فتحيا به الأرض الميتة، ومثلها قوله تعالى: ، ومن أنبع أن رُس أليح مُتَرَبِ ويُدْعَكُمْ مَن رَحْمَهِ ، (الروم: ٤٦).

وغير ذلك من النصوص التي تحمل معنى البشارة لمن كانوا آيسين. وقراءة النشر-بالنون- تعني الإحياء بعد الإماتة، وهو أيضًا (البثُ)، والنص يذكر هنا كيف يحيي الله بهذا الماء المنزل بلدًا ميتًا، وشبه سبحانه إخراج الموتى من قبورهم-إعادة الإحياء- بخروج النبات من الأرض المجدية الميتة بعد نزول الماء. ويمثل هذا المعنى يقول سبحانه، وهو ألدى مرأ ألمت من متر ما قنطراً من التمار من عدم مار ألمت من متر ما قنطراً مربع حمد مارة عدم مارة علي ما تن وقبة المن المربع عد مربع من منه إلى مربع من من المربع المربع مربع ما مربع من ما منه إلى مربع من من المربع المربع مربع ما مربع منه منه إلى مربع منه منه المربع من منه ما مربع مربع ما مربع مربع ما منه إلى من من منه المربع منه مربع مربع المربع (المربع منه منه المربع منه منه المربع منه منه المربع ما

فالقراءتان تعطي كل منهم معنى جديدًا يبرز الاعجاز في الإيجاز. ومثل هذه القراءة آية: وَهُوَ ٱلَّذِي أَرْسَلَ ٱلْإِنَّمَ قُفْرً

ومثل هذه الصراءة أيه: ، وهو الآني أرسل الريط بشرا بَعْرِكَ بَدَى رَحْمَةِهِمْ ، (الفرقان: ٤٨).

فخص من مجموع هذه القراءات أن الرياح تنشر السحاب، وأنها تأتي من جهات مختلفة تتعاقب، فيكون ذلك سبب امتلاء السُحب بالماء، وأنها تحيي الأرض بعد موتها، وأنها تبشر الناس بهبوبها: فيدخل عليهم بها سرور.

إذن الجمع بين القراءتين-أي احتمال القراءة بهما- مقبول ومحتمل لما تحويه الكلمتان-معجميًا- من معاني البشر والسرور، والانتشار والبث.

(٣) وتتعلوا التتحكة الذين مم عند المعنى إنتا المهدوا خلفهم متلكث خليدتهم وتتتلوى (الزخرف: ١٩).

قـرأ حفص (عـبـاد) وقـرأ ورشى (عـنـد) على الظرفية.

أما قراءة (عباد) فهي جمع (عبد) مثل (بعل-بعال) أو جمع (عابد) مثل: صائم- صيام. وقائم: قيام.

والمعنى: أن الملائكة عباد لله عز وجل، وهذه العبودية تنفي عنهم أن يكونوا بنات الله سبحانه؛ لأن العبودية تنافي البنوة. فالابن بالنسبة لأبويه لا يوصف بأنه عبد لهما، ومن ثم فوصف الملائكة بالعبودية ينفي هذه البنوة؛

والبنوة ناتجة عن علاقة زوجية، والله تعالى مُنزَّه عن الصاحبة، فكيف يكون له ولد؟ تعالى الله علوًا كبيرًا.

وكون الملائكة (عباد) الرحمن، يعني أنهم مشتركون مع بقية الخلق في العبودية لله عز وجل، وفي وصفهم بالعبودية تشريف وتعظيم لقدرهم، وقد قال الله تعالى عنهم ومَلْ عِكَارُ مُكُرُوك (الأنساء: ٢٦).

أما قراءة (عند) فهي عندية الفضل والقرب من الله سبحانه بسبب الطاعة فهم ، لَا يَعْضُونُ أَنَّهُ مَاً أُمَعْهُ وَيُعْمُونَ مَا وَعُرُونَ ، (التحريم: ٦).

إذن: القراءتان محتملتان لعنيين مقبولين. ولا تعارض بينهما، فهم عباد -لا شك في ذلك- وهم عنده سبحانه في عليائه تكريمًا وتشريفًا.

عبوديتهم كسائر عبودية الخلق. وعنديتهم أشرف من سائر الخلق على تنوعهم. وتنوع أدوارهم كما أمرهم الله عز وجل! إذ منهم حملة العرش ومنهم الراكعون ومنهم الساجدون. ومنهم من يتعاقبون في الدنيا في صلاتي الفجر والعصر كما هو ثابت في الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم: ويتعاقبون فيكم ملائكة بالليل والنهار. فيعرج الذين باتوا فيكم فيسألهم الله تعالى: كيف تركتم عبادي فيقولون: أتيناهم وهم يصلون وتركناهم وهم يصلون.... الحديث. فالعبودية والعندية محتملة في الكلمة معجمًا ورسمًا وتواترًا وتوافقًا لوجه من وجود العربية. والله أعلم.

وأخيرًا... سبحان الذي جعل في كتابه-على تنوع طرق أدائه- حسنًا وجمالاً وبلاغة فلا تنقضي عجائب هذا الذكر الحكيم. والحمد لله رب العالين.



آنس شيئا، فقال: هل جاءكم من أحد؟ قالت: نعم، جاءنا شنخ كذا وكذا، فسألنا عنك فأخبرته، وسالني كيف عَيْشَنا، فَأَخْبَرْتُهُ أَنَّا فِي جَهْد وشدة، قال: فهل أوصاك بشيء؟ قالتُ: نعم، أمرني أنْ أقرأ عليك السَّلام، ويقول غير عتبة بابك، قال: ذاك أبى، وقد أمرني أنْ أفارقك، الحقى بأهلك، فطلقها، وتزوَّج منهم أخرى، فلبث عنهم إبْراهيم مَا شاء الله، ثمَ أتَاهُمُ بِعُدُ فَلَمْ يَجِدْهُ، فَدَخَلَ عَلَى امْرَأْتَه فَسَأَلُهَا عَنْهُ، فقالت: خرج ينتغي لنا، قال: كَيْف أَنْتُمْ؟ وسألها عن عيشهم وهيئتهم، فقالت، نحن بخير وسعة، وأثنت على الله، فقال: ما طعامكم؟ قالت اللحد، قال فما شرائكم؟ قَالَتَ الماءُ. قَالَ: اللَّهُمَ بَارِكَ لَهُمْ فَ اللَّحْم والماء، قال النبي صلى الله عليه وسلم: «ولم يكن لهم يومند حب، ولو كان لهم دعا لهم فيه .. قال: فهما لا بخلو عليهما أحدٌ بغير مكة إلا لم يُوافقاه، قال: فإذا جاء زوجك فاقرئي علبه السَّلام، ومُربه يُثبت عَتبة بابه، فلمًا جاء إسماعيل قَالَ؛ هَلْ مَنْ أَحَد؟ قَالَتُ؛ نَعَمُ، أَتَانَا شَيْخُ حَسَنُ الْهَيْئَة، وَأَثْنَتْ عَلَيْه، فَسَأَلْنِي عَنْكَ فأخبرته، فسالني كيف عيشنا فأخبرته أَنَّا بِحَيْرٍ، قَالَ: فَأَوْصَاكَ بِشَيْءٍ، قَالَتْ: نَعِمْ، هُوَ يَقْرَأُ عَلَيْكَ السَّلامَ، وَيَأْمُرُكَ أَنْ تَثْبِتَ عتبة بابك، قال: ذاك أبي وأنت العتبة، أمَرِنِي أَنْ أَمْسِكَكَ، ثُمَّ لَبِثُ عَنَّهُمْ مَا شَاءَ الله. أخرجه البخاري (٣٣٦٤ - ٣٣٦٥). فانظر إلى الفرق بين المرأتين، وارجع البصر كرتين؛ فالمرأة الأولى: لما شكت وأشتكت من

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، أما بعد: فقد كان الحديث في اللقاء الماضي عن أهمية حفظ اللسان، حتى لا يكون سبنا في نيزول البلاء على الإنسسان، وحفظ المنطق يصون ويحفظ من السوء والأفات كلّ من ينطق، وفي هذا المقال بمشيئة الله سبحانه- نضرب مجموعة من الأمثال، فبالمثال يتضح المقال، وضرب الأمثال، وغظ، لن أراد أن يهتدي ويتعظ، وكما قيل، مد المقال في ضرب الأمثال أكثر من أن يُحصى، وأشهر من أن يروى، فمنها: أن يُحصى، وأشهر من أن يروى، فمنها:

#### وزوجتي ابنه إسماعيل عليه السلام

عَنْ سَعيد بْن جُبَيْر، قَالَ ابْنُ عَبَّاس، "جَاءَ إبْراهيمُ بَعْدَمَا تَزَوَّجَ إسْمَاعيلُ فُسَالَ امْراَتَهُ تَركَتَهُ، فَلَمْ يَجِدْ إسْمَاعيلَ، فَسَالَ امْراَتَهُ عَنْهُ فَقَالَتُ: خَرَجَ يَبْتَغِي لَنَا، ثُمَّ سَأَلَهَا عَنْ عَيْشَهِمْ وَهَيْنَتِهِمْ، فَقَالَتْ نَحْنُ بِشَرْ، نَحْنُ يَعْصِيقَ وَشَدَة، فَشَكَتْ إلَيْه، قَالَ، فَإذَا جَاءَ زُوْجُكَ فَاقَرَنِي عَلَيْهِ السَّلاَمَ، وَقُولِي لَهُ

641

- Ilmit

الثالثة والخمسون

فقر زوجها، وتذمرت من سوء حالها، وأفشت سر بيتها، خاف إبراهيم-عليه السلام- على ولده من الاستمرار مع هذه المرأة التي تكفر عشيرها، ولا ترضى بعيشة زوجها.

فالرأة الأنانة المنانة، الطنانة الزنانة التي لا تصبر على عيشة زوجها، ولا تعينه على نوائب الدهر بصبرها، ولا تتحمل المصاعب والآلام في بيتها ومستقرها ابتغاء وجه ربها، وتقارن نفسها بغيرها، قد تكون سببا في خراب بيتها بجهلها، ونزول البلاء والوباء على زوجها.

أما المرأة الثانية: فقد سترت بيت زوجها، ولم تفضح سر عيشها، واستعانت على إظهار محاسن دارها، ولم تمد عينيها إلى ما مُتعت به غيرها، ولم تظهر فقرها، كان الجرزاء الأوفى أن فازت بدعاء إبراهيم-عليه السلام- في توسعة رزقها، وأن تُثبت عتبة بابها.

يقول ابن هبيرة: المرأة مسرعة إلى الشكوى لم يكن حالها ملائمة أن تكون زوجة نبي، وبضدها الراضية الشاكرة، فلذلك أمر إبراهيم ولده إسماعيل بمفارقة الأولى وإقرار الثانية. الإفصاح (١٤٨/٣).

> ولذلك يقول الشاعر: قليل التشكي للمصيبات ذاكر

من اليوم أعقاب الأحاديث في غد وإن مسه الإقتار والجهد زاده سماحا وإيلاها لما كان في اليد وقال آخر: رحيب مناخ العيش سهل المبارك وقال آخر: إذا أنشب الدهر ظفرا ونابا وصال على الحر منا ونابا

#### صبرنا ولم نشك أحداثه لأنا نعاف التشكي ونأبى ٢ - موسى عليه السلام وفرعون

ذكر المفسرون "أن الجواري لما التقطن موسى عليه السلام من البحر في تابوت مغلق عليه، فلم يتجاسرن على فتحه، حتى وضعنه بين يدى امرأة فرعون أسية بنت مزاحم، فلما فتحت الباب وكشفت الحجاب، رأت وجهه يتلألأ بتلك الأنوار النبوية والجلالة الموسوية. فلما رأته ووقع نظرها عليه أحبته حبا شديدًا، فلما جاء فرعون قال: ما هذا؟ وأمر بذبحه، فاستوهبته منه ودفعت عنه، وقالت: «قُرَّتُ عَبِّن فِي وَلَكَ لَا نَقْتُلُوهُ » (القصص: ٩)، فقال لها فرعون: أما لك فنعم، وأما لي فلا-أي لا حاجة لي به-، والبلاء موكل بالمنطق، وقد أنالها الله ما رجت من النفع، أما في الدنيا فهداها الله به، وأما في الآخرة فأسكنها جنته دسيه. الداية والنهاية (٢٧/٢). - وروي عن ابن عباس؛ أنه قال؛ لو قال فرعون قرة عين لي، إذا لأمن به، ولكنه أبى. تفسير ابن أبى حاتم (٢٩٤٥/٩). يقول الشاعر:

حفظ اللسان سلامة للرأس

والصمت عزية جميع الناس والفكر قبل النطق يؤمن شره والفكر بعد النطق كالوسواس

> وقال آخر: حفظ اللسان راحة الإنسان

### فاحفظ حفظ الشّكر للإحسان ٣- يوسف عليه السلام.

- روي أن يعقوب-عليه السلام- قال أولا في حق يوسف-عليه السلام-، «وَأَخَافُ أَنْ يَأْكُلُهُ الذُّنُبُ،؛ فابتلي من ناحية هذا القول؛ حيث قالوا: «أَكَلُهُ الذُّنُبُ،، وقال أيضًا: «لَتَأْتُنَنِي به إلاَ أَنْ يُحَاطَ بِكُمُ

جمادي الأولى 13\$ هـ - العدد 174 - السنة الثالثة والخمسون

فابتلي أيضًا بذلك، وأحيط بهم، وغلبوا عليه. تفسير الزمخشري (٤٨٧/٢)، روح البيان (٤٩١/٤)، وتفسير حدائق الروح والريحان (٢٨/١٤). يقول الشاعر:

إذا اللرء لم يخزن عليه لسانه

فليس على شيء سواه بِخَرَّان ٤ - الريض المعموم .

عَن ابَّن عَبَّاس رَضَي اللَّه عَنَّهُمَا: أَنَّ النَّبِيَ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ دَخَلَ عَلَى أَعْرَابِي يَعُودُهُ، قَالَ: وَكَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ إِذَا دَخَلَ عَلَى مَرِيضٍ يَعُودُهُ قَالَ: لَا بَأْسَ طَهُورُ إِنَّ شَاءَ اللَّه ، قَالَ: قُلْتُ: طَهُورُ؟ كَلاً، بَلَ هي حُمَّى تَفُورُ، أَوَ تَثُورُ، عَلَى شَيْخ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: وَفَتَعَمْ إِذَا ، أَخْرَجَه البِخارِي عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: وَفَتَعَمْ إِذَا ، أَخْرَجَه البِخارِي (٣٣٣).

-يقول المهلب؛ وفي الحديث؛ أن السنة أن يخاطب العليل بما يسليه من ألمه، ويغبطه بأسقامه بتذكيره بالكفارة لذنوبه. وتطهيره من آثامه، ويطمعه بالإقالة لقوله: "لا بأس عليك" مما تجده بل يكفر الله به ذنوبك، ثم يفرج عنك فيجمع لك الأجر والعافية لئلا يسخط أقدار الله، واختياره له، وتفقده إياه بأسباب الرحمة، ولا يتركه إلى نزعات الشيطان والسخط، فريما جازاه الله بالتسخط وبسوء الظن عقابا فيوافق قدرا يكون سبيا إلى أن يحل به ما لفظ به من الموت الذي حكم على نفسه .... وينبغي للمريض أن يحسن جواب زائره ويتقبل ما يعده من شواب مرضه ومن إقالته، ولا يرد عليه بمثل ما رد الأعرابي على النبي-صلى الله عليه وسلم-. شرح البخاري، لابن بطال (۳۸۲/۹) بتصرف.

- وقال الكوراني الشافعي: "فدل هذا على أن الأمر وقع كما قال، فإنْ "إذًا" جواب

وجزاء، وهو كلام من لا ينطق عن الهوى، وفي الحديث دلالة على أن العائد للمريض يدعو له بالسلامة، وينفس عنه، وقد جاء في الحديث صريحًا. الكوثر الجاري (٤٠٩/٦).

- وقال ابن هبيرة: "في هذا الحديث ما يدل على أن المسلم إذا قال له أخوه المسلم كلمة بشرى وحمل حالاً له على محمل، فينبغي أن يتقبل ذلك ويرى أن الله تعالى أنطق ذلك المتكلم.

وفيه أيضًا: دليل على أنه لم يقبل البشرى وتأول الكلام على الحالة السيئة كان له ما اختار لنفسه؛ لأن النبي- صلى الله عليه وسلم- قال: "فنعم إذًا"؛ أي لما حملت أنت الأمر على الحال السيئة كان ذلك. الإفصاح (٢٠١/٣).

- وقال المظهري الحنفي: "وهذا إشارة إلى أن الرجل ينبغي أن يتبرك بقول العلماء وأهل الدين، وأن يعظم أقوالهم، وأن يصدق ما أخبروا به، وأن تطيب نفسه بالمرض والحزن وغير ذلك من المكاره لما به من الثواب الماتيح فشرح المصابيح (٣٩٠/٢).

٥- قصة المتلاعنين .

- عن سعيد بن جبير، قال: سُئلت عن المُتلاعتين في امراة مصعب أيفرق بينهما؟ قال: فما دريت ما أقول، فمضيت إلى منزل ابن عمر بمكة. لأقلت للغلام: استاذن لي، قال: إنه قائل، فسمع صوتي، قال ابن جبير؟ قلت: نعم، قال: ادخل، فوالله، ما فإذا هو مُفترش بردعة متوسد وسادة حمدوها ليف. قلت: أبا عبد الرحمن؛ المتلاعنان أيفرق بينهما؟ قال: سُبحان الله، نعم، إن أول من سأل عن ذلك فلان ابن أحدنا امراته على فاحشة، كيف يصنع؟ إن تكلم تكلم بأمر عظيم وإن سكت سكت على مثل ذلك. قال، فسكت النبي صلى جمادي الأولى 1320 هـ - العدد ٢٨٢ - السنة الثالثة والخمسون

الله عليه وسَلَّمَ فَلَمْ يُجِبُهُ، فَلَمًا كَانَ بَعْدَ ذَلِكَ أَتَاهُ، فَقَالَ: "إِنَّ الَّذِي سَأَلْتُكَ عَنْهُ قَدَ ابْتُلِيتُ بِه، فَأَنْزَلَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ قوله: وَالَّذِينَ يَرْمُونَ أَزُوَاجَهُمْ، (النور: ٢)..... ثُمَّ هَرَقَ بَيْنَهُمَا. أخرجه مسلم (١٤٩٣). - يقول ابن العربي: "في قول الرجل: "إِنَّ الَّذِي سَأَلْتُكَ عَنْهُ قَد ابْتُلِيتُ بِه"، وَيَحتمَل أَن يكون لَم يقع لَه شيء مَن الأطلاع على الحكم فابتلي به كما الأطلاء موكل بالنطق. فتح الباري، لابن حجر (٢٩/٩))، كشف اللثام، للسفاريني (٥٢٥/٥).

يقول الشاعر:

عليك حفظ اللسان مجتهدا

فان بعض الهلاك في زلله والصبر والصدق يبلغان بمن كانا قرينيه منتهى أمله

۲- عمر بن الغطاب وجمرة.

- عَنْ يَحْيَى بَنِ سَعِيد، أَنْ عُمَرَ بَنَ الْخَطَّاب، قَالَ لَرَجُلِ، مَا اسْمُكَ؟ فَقَالَ جَمْرَةُ، فَقَالَ، ابْنَ مَنْ؟ ، فقالَ: ابْنُ شهاب، قَالَ، مَمْنُ؟ ، قَالَ، بَحَرَة النَّارِ، قَالَ: وَإِيهَا؟ ، قَالَ، بِذَاتَ لَظَى، قَالَ عَمَرُ، أَدْرِكَ أَهْلَكَ فَقَد احْتَرَقُوا ، قَالَ فَكَانَ كَمَا قَالَ عُمَرُ بُنُ الْخِطَّابِ رَضِي اللَّه عَنْهُ. موطاً مالك (٢٥).

- يقول الباجي: "قد كانت هذه حال هذا الرجل قبل ذلك فما احترق أهله ولكنه شيء يلقيه الله في قلب المتفائل عند سماع الفأل، ويلقيه الله على لسانه فيوافق ما قدره الله. المنتقى (٢٩٧/٧)، تنوير الحوالك (٢٤٥/٢).

- وقال البغوي: "وينبغي للإنسان أن يختار لولده وخدمه الأسماء الحسنة، فإن الأسماء المكروهة قد توافق القدر. شرح السنة، للبغوي (١٧٧/١٢)، عون

#### المعبود (١٠/٢٩٢).

٧- سعيد ين السيب.

- عَنْ ابْنِ الْسَيِّبِ، عَنْ أَبِيهِ: أَنَّ أَبَاهُ جَاءَ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: (مَا اسْمُكَ قَالَ: حَزْنُ، قَالَ: (أَنْتَ سَهُلُ» قَالَ: لاَ أُغَيَّرُ اسْمًا سَمَّانِيهِ أَبِي. قَالَ ابْنُ الْسَيِّبِ: (فَمَا زَالَتِ الْحُزُونَةُ فَيِنَا بَعُدُ". أُخْرِجَهِ البِخَارِي (٦١٩٠).

-يقول الباجي: "والفرق بين هذا وبين الطيرة المنوعة أن الطيرة ليس في لفظها ولا في منظرها شيء مكروه ولا مستبشع، وانما يعتقد أن عند لقائها على وجه مخصوص يكون الشوم، في الماء مكروهة قبيحة يستبشع فإنها أسماء مكروهة قبيحة يستبشع منايها فاسم "حَرْب" يُذكَر بما يحذر من من الحرب، وكذلك "مُرَّة" فتكرهه النفوس لذلك، وكان النبي- صلى الله عليه وسلم- يحب الفأل الحسن. المنتقى (٢٩٥/٧)

#### ٨- الكساني واليزيدي .

-قال ابن الدورقي يقول اجتمع الكسائي واليزيدي عند الرشيد، فحضرت صلاة فقدموا الكسائي يصلي فأرتج عليه، قـراءة ، قُلْ يَأَبُّ الصَّحْرُونَ ، فقال اليزيدي: قراءة ، قُلْ بَأَبُا الصَّحْرُونَ ، فقال: فحضرت صلاة. فقدموا اليزيدي فأرتج عليه في الحمد، فلما سلم قال: احفظ لسائك لا تقول فتُنتلى

إن البلاء موكل بالمنطق.

معرفة القراء، للذهبي (ص: ٧٥) غاية النهاية، لابن الجزري (٥٣٩/١). وللحديث بقية في اللقاء القادم بمشيئة الله جل وعلا.

وصل اللهم وبارك على محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

79

برالحرمي

جمادى

الأولى 1331 هـ - العدد

641

- mis

うううて

الخمسون

V.

الشيخ الدكتور ياسر الدوسري

خطيب المسجد الحرام

معاشر المسلمين؛ لقد خلق الله بني آدم وأشهدهم على أنفسهم، فأقروا بربوبيته، المستلزمة لألوهيته، كما قال في قدرته: (وَإِذَّ أَخَدَ رُبُكَ بِنَ بَي مَادَم مِن طُهُورِهم ذُرِيَتُهُم وَأَسْهَمُم عَلَى أَحْدَ رُبُكَ بِنَ بَي مَادَم مِن طُهُورِهم ذُرِيتَهم وَأَسْهَمُم عَلَى أَحْدَ رُبُكَ بِنَ بَي مَادَم مِن طُهُورِهم ذُرِيتَهم وَأَسْهَمَمُ عَلَى أَحْدَ رُبُكَ بِنَ بَي مَادًم مِن طُهُورِهم ذُرِيتَهم وَأَسْهَمَمُ عَلَى أَحْدَ رُبُكَ بِنَ مَع ما قَالُ عَلَى أَبِدانَهم، ونَضَح فيها أواحهم ظلَت متعلقة بربها، مضطرة للاهتقار إلى خالقها، كما قال عليه الصلاة والسلام: "كُلُ مولود يُولَد على الفطرة" (أخرجه البخاري ومسلم).

وإنَّ أعظم العبادات العملية، التي تَعْدَي هذه المطالب الروحية، وتُحقِّقُ الحوائج الفطرية هي عبادةُ الصلاة لربُ البريَّة؛ ولذلك كَانَتُ عمُودَ الدِّين، وصلَةَ العبدِ بربُ العالمينَ، وقُربةَ جميع الأنبياء والرسلينَ.

فالصلاة سَلوة المُخبِتينَ، وخَلوة المُتقينَ، وطُمانينة المُؤمنينَ، وقَرَّة عُيون المُحبِّينَ، ولذَّةُ أرواح المُوحُدينَ، ولدُّةٌ نفوس الخاشعين، ومَحكُ أحوال الصادقين، وميزانُ أعمال العاملينَ، وهي رحمة الله المهداة إلى عباده المؤمنينَ، قالَ رَبُّ العالمينَ: (وَ**اسْتَعِنُوا بِالتَّبُرِ وَالْتَلَوَةُ وَإِنَّا لَكَمِيَةً إِلَّا** عَلَ لَقَيْعِينَ ) (البقرَة ٤٥).

أيها الناس؛ الصلاة لها في الإسلام منزلة

عظيمة، ومكانة رفيعة؛ فلقد فرضها الله من غير واسطة في ليلة الإسراء والعراج، من فوق سبع سماوات؛ فهي أفضل الأعمال بعد الشهادتين، وهي عماد الدين، وأكثر الفرائض ذكرا في كتاب الله المبين، وآخر وصية أوصى بها أمته خاتم النبيين، وأول ما يحاسب عليه العبد من حقوق رب العالمين، ومن أعظم أسباب مرافقة النبي-صلى الله عليه وسلم- في الجنة يوم الدين: فقد ثبت في صحيح مسلم أن ربيعة عليه وسلم- مرافقته في الجنة، فقال: "أعني عليه وسلم- مرافقته في الجنة، فقال: "أعني علي نفسك بكثرة الشجود".

ثم اعلموا-رحمكم الله- أنَّ للَه في كلُ جَارِحة منْ جَوارح العبد عبودية تَحْصُها، وطاعة مطلوبة منّها، خُلقت وهُيْنَتْ لأجلها، والصلاة وُضعَتْ لاستعمال الجوارح جميعها، في عبودية خالقها، فلكلُ عبودية في الصلاة سرَّ وتأثيرُ وعبودية لا تحصلُ من غيرها؛ فمن استعمل تلك الجوارح فيما خَلقتَ لهُ، فهو السعيدُ الذي رَبحت تجارتُه، وحُطَت خطيئتُه، ورُفعتُ درجتُه؛ لأنه عرف طريق النجاة، فوقف على قدم الأدب في المناجاة، فنالَ من ربَه ما رَجاهُ، فله عندهُ أعظمُ قَدْروَجَه.

عباد الله: لقد جعل الله-عز وجل- بحكمته الدخول عليه في الصلاة موقوفًا على الطهارة، وشرع للمتطهّر كما أخبر النبي-صلى الله عليه وسلم- أن يقول بعد فراغه من الوضوء: "أشهد ألاً إله إلاً الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمد عبده ورسوله، اللهم اجعلني من التوابين، واجعلني من التطهرين" (أخرجه الترمذي، وصححه الألباني).

وأمره باستقبال القبلة بوجهه، والإقبال على الله-عز وجل- بكليته، والقيام بين يدى الله مقام العبد المتذلل المسكين. ثم يكبره بالإجلال والتعظيم، فيفتتح صلاته بقوله: (الله أكبر)، الله أكبر: إعلانًا للتوحيد، الله أكبر: براءة من الشرك، الله أكبر من متع الدنيا وملذاتها، الله أكبر من همومها وملهياتها، فيتخلّى المصلى عن العوائق، ويقطع جميع العلائق، ثم يبدأ بعد التكبير، بدعاء الاستفتاح، فيسبح الله، ويحمده، ويُعظمه، ويُفرده بالتوحيد وحده لا شريك له، فيقول: "سبحانك اللهم وبحمدك، وتبارك اسمُك، وتعالى-جدْك ولا إله غيرْك"، ثم يستعيد بالله، ويلتجي اليه في صرف الشيطان عنه، ثم يسمل، ويقف بعد ذلك عند كل آبة من الفاتحة، مستشعرًا جواب ربه له، وكأنه يسمعه وهو يقول: "حمدني عندي"، "أثني على عبدي"، "مجدني عبدي"، "هذا بيني وبين عبدي، وتعبدي ما سأل"، ثم يسأل ريه أفضل سؤال؛ وهو: ( أَفْدِنَّا ٱلْسُرَّطُ ٱلْتُسْتَغِيرَ) (الفاتحة: ٦)؛ ليهديه ربُّه إلى الطريق الموصلة إليه وإلى جنته، ويُبعده عن سبيل الضلال، وأسباب غضبه، ثم يأخذ بعد ذلك في تلاوة ما يتيسر من القرآن؛ ويتدبِّر في كلام الرحمن، فتتنزل تلك الآيات على الجنان نزول الغيث على الأرض، ويحل فيها محل الأرواح من الأبدان.

ثم يعود إلى تكبير ربّه -عز وجل- وينتقل المصلي حينَها إلى مقام منّ مقامات الخضوع بينَ يدَي الله، مقام يحنيَ فيه العبدُ صُلبَه،

ويُطاَطئ تعظيماً الله رأسه، مُسبَّحًا له بِنكَر اسمه ومغظمًا لله، فيقول: "سُبُحان رَبِي العَظيم"، مُنزَهًا لله عن كل ما يضاد كبرياءه وجلالله وعظمته، ثم يرفع من ركوعه حامدا ريه، مُثنيًا عليه باكمل محامده وأحسنها فيقول: "سمع الله لمَنْ حَمدهُ، رَبَنَا ولك الحمدُ حمدًا كثيرًا طيبًا مُباركًا فيه". ثم يُكبر وينتقل بعد الحمد لمقام الصلاة الأعظم، وموطنها الأشرف. فيخر لله ساجدًا على أشرف ما فيه؛ وهو الوحه؛ ذلًا مستخذ بين يدي ربه، وقد أخذ كل عضو مستنبع ربه الأعلى في سجوده فيقول: "سُبُحانَ ربّي الأعلى في سجوده فيقول:

عباد الله: ولما كان السجود غاية ذل العبد وخضوعه كان أقرب ما يكون إلى ربه، قال عليه الصلاة والسلام: "أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد فأكثر واالدعاء" (أخرجه معلم). ثم يجلس بين السجدتين فيفصل بينهما بجلسة العبد المستعطف لسيده، وعافتي، وارز قني"، وهذه تجمع له خيري وعافتي، وارز قني"، وهذه تجمع له خيري الدنيا والأخرة، ثم شرع للعبد تكرار هذه الديا والأخرة، ثم شرع للعبد المانا في الركعة مرة بعد مرة؛ ليجبر ما قبله بما وليأخذ حظه ونصيبه وافرا من هذا الدواء وليأخذ مناه ونصيبه وافرا من هذا الدواء الناجع. فإن منزلة الصلاة من القلب متزلة الغذاء والدواء.

وفي ذلهاية صلاقه شرع له الجلوس للتشهد؛ فيُثني على الله بأقضل التحيات، ثم يُسلّم على نبيه-صلى الله عليه وسلم- بأتم التسليمات، ويُسلّم على نفسه وعلى سائر عباد الله الصالحين، ثم يتشهد شهادة أنَّ مُحمَدًا عبدُهُ وَرَسُولُهُ"، ثم يصلي على من أنَّ مُحمَدًا عبدُهُ وَرَسُولُهُ"، ثم يصلي على من علّم الأمة هذا الخير، ودلّهم عليه، فيُصلي على محمد وعلى آل محمد، وعلى إبراهيم وعلى آل إبراهيم-عليهم أفضل الصلاة وأتم التسليم-.

وبعد ذلك يستحب له التعوذ من عذاب

21

جهنم. ومن عذاب القبر، ومن فتنة المحيا والمات. ومن فتنة المسيح الدَّجَال، وأن يستغفر ربَّه معترفًا بذنبه وضعفه، ثم يسأل اللَّه حوائجه، ويدعو بما شاء، فإذا قضى ذلك أذن له بالخروج من الصلاة بالتسليم، فيختمها بـ"السلام عليكم ورحمة الله"، فكان من تمام النعمة انصرافه من بين يدي ربه بسلام يستصحبه، وبدوم له وبيقي معه.

وأمر المسلم بإقامة الصلاة خمس مرات في اليوم: تطهيرًا له من غفلات قلبه، وأدران خطاياه، قال-جل في علاه-: ( وَأَمَد السَّارَة مَرَى الْبَار وَزُلْنَا مِنَ الْتِل إِنَّ الْمُسْتَتِ مُرْحِق التَيتان عليه وسلم: "آرايتُم لو أنَّ نهرًا بباب أحدكم عليه وسلم: "آرايتُم لو أنَّ نهرًا بباب أحدكم درنه شيء ؟ قالوا: لا يبقى من درنه شيء, قال: فذلك مثل الصلوات الخمس، يمحو الله بهن الخطايا" (متفق عليه).

وبذلك-أيها المؤمنون- تتم الصلة الحقيقية بين العبد وربه، فترتقي الروح إلى مدارج عالية من التقوى والطمأنينة. والسكينة والخشوع، فتُوتي في النفس أكلها، وتُثمر في العبد آثارها، وبذلك يحصل للعبد الفلاح، الذي وعد الله به أهل الإيمان والصلاح، حيث قال الله: (قَدَّ أَقَلَّ ٱلْنُومَوْنَ ١-٢)، وهذه المقامات من الإيمان عالية، وترفع عن دركات الدنيا الفانية. لا يرتقى إليها إلا بمراكب الخشوع والاصطبار عليها، قال الله-تعالى-، (وَأَسْعِهُواً إِنَّ مَا يَعْنَ وَعَال. الله منه الله من عليهم. والاصطبار عليها، قال الله-تعالى-، (وَأَسْعِهُواً إِنَّ مَا يَعْنَ وَعَال. الله من الله من الما من الما من الله من الله من الله من الله من المات من الأيمان عاليه الله الله من الله من المنه. (وَاسْعَهُواً

155

どうし

1220

& - 11aLL

6AL

- Imis

ううわて

والخمسون

V۲

عباد الله: اعلموا أنَّ المقصودَ بالصلاة إنما هو تعظيمُ العبود، فهي تعظيمُ لله من مُبتَداها إلى مُنتهاها، وتعظيمُه لا يكون إلا بحضور القلب في الطاعة، فتنتفي بذلك الوساوسُ والأفكارُ الرديئةُ. وهذا روحُ الصلاة ولُبُها، فإذا حصل للقلب روحُ الأنس زالتُ عنه تلكَ فإذا حصل للقلب روحُ الأنس زالتُ عنه تلكَ التكاليفُ والمشاقُ، فصارت الصلاةُ قرة عين له، وقوةَ ولذةً وسعادةً؛ ولذلك قال النبي-صلى الله عليه وسلم-: "وجُعلَتُ قرةُ عيني

ي الصلاة" (أخرجه أحمد في مسنده)، وقرّة العين، أن يُؤدِّيها العبدُ وقلبُه منشرحُ مطمئنً بها، يفرح إذا كان مُتلبُسا بها، وينتظرها إذا أقبل وقتها مشتاقًا إليها؛ ولذلك كان النبي-عليه الصلاة والسلام- يقول: "يا بلال، أرحنا بالصلاة" (أخرجه أحمد)، فالنجاة كل النجاة والفلاحُ كل الفلاح؛ أنَّ يُصلي المسلمُ كما صلًى النبيُ-عليه الصلاة والسلام- الذي قال: "صلوا كما رأيتموني أصلي" (أخرجه البخاري).

المة الإسلام؛ ومن معاني الصلاة الجليلة وغاياتها العظيمة؛ إقامة صلاة الجماعة، وفي ذلك ترسيخ لمفهوم اجتماع الكلمة وائتلاف صفوف المسلمين؛ حتى يكونوا كالجسد الواحد، إذا اشتكى منه عضوً تداعى له سائر الجسد بالحمى والسهر، وما زالت الأمة تتنفس بهذه الروح.

عباد الله: هذا وصلّوا وسلّموا على خير رسل الله، محمد بن عبد الله، فقد أمرتم بذلك في كتاب الله: حيث قال الله-جل في علاه-: ( إِنَّ الله وَمَتَهِ وَمَلْهُوا مَتَلِهُوا مَتَلُونَ عَلَ النَّهِيُ بَتَابُهُا اللهِ مِنْ مَتُوا مُتَلُوا عَتَهِ وَمَلْهُوا مَتَلِهُوا مَتَلِهُمَا ) (الأُخْرَاب: ٥٦).

اللهم صل وسلم وبارك على الرسول الأمين، وعلى آله الطيبين الطاهرين، وعلى أزواجه أمهات المؤمنين، وارض الله عن الخلفاء الأربعة ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وعنا معهم بعفوك وجودك واحسانك، يا أكرم الأكرمين. اللهم أعز الإسلام والمسلمين بالتمسُك بالتوحيد، والنصر والتمكين والتأييد، يا عزيزيا مجيد.

اللهم آت نفوسنا تقواها، وزكّها أنت خيرُ مَنْ زكَّاها، أنت وليُّها ومولاها، اللهم أحطُ أوطاننا بالأمن والإيمان والأمان، واحفظ بلادنا وبلاد المسلمين في كل مكان.

اللهم فرّج هم المهمومين، ونفس كرب المكرويين، واقض الدّين عن المدينين، واشف مرضانا ومرضى المسلمين، وارحم اللهم موتانا وموتى المسلمين، يا رب العالمين، اللهم وفقنا للتوبة والإنابة، وافتح لنا أبواب القبول والإجابة، وهب لنا الحسنى وزيادة.

## جماعة أنصار السنة المحمدية

تأسست عام 1345هـ - 1926م



الدعوة إلى التوحيد الخالص من جميع الشوائب، وإلى حب الله حبًّا صحيحًا صادقًا يتمثل في طاعته وتقواه، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبًّا صادقًا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوةُ حسنة.

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين - القرآن الكريم، والسنة الصحيحة - ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط؛ عقيدة وعملاً وخلقًا . 🏠

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره - في أي شأن من شئون الحياة - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه .



للحصول على الكرتونة الاتصال على قسم التوزيع

۰۲۲۳۹۳٦٥١٧/ت Upload by Laltawhodmag.com