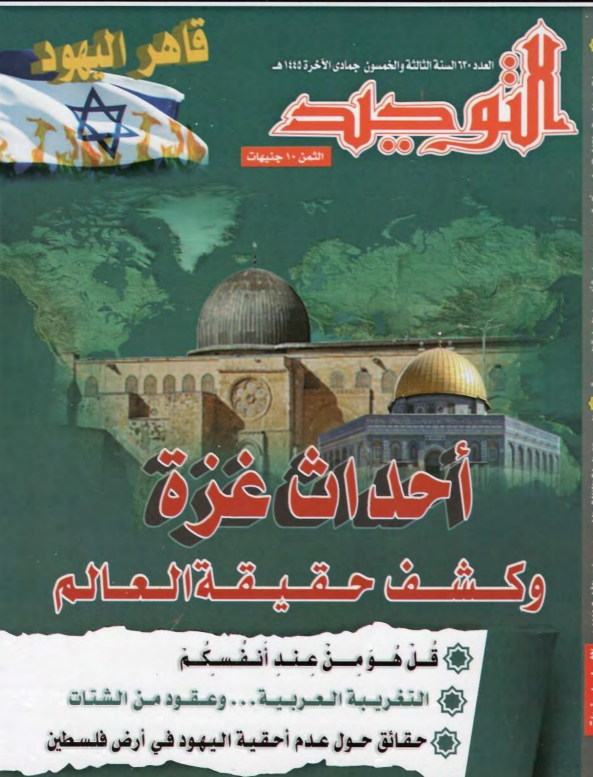
## دور المؤسسات الدولية في السيطرة على اقتصادات الدول النامية



# السلام عليكم

# إغاثة الملهوف

من أجمل النعوت والسجايا التي يتزين بها المسلم وينال بها الرضوان؛ إغاثة الملهوف، فهي من أعلى صنائع المعروف درجة، ويشملها قول الله تعالى: «واقعلوا الخير لعلكم تُقلحون» (الحج: ٧٧)، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: «المسلم أخو المسلم، لا يظلمه، ولا يُسلمه، ومَن كان في حاجة أخيه، كان الله في حاجته، ومَن فرَج عن مسلم كربة، فرَّج الله عنه كربة من كربات يوم القيامة، ومَن ستر مسلمًا، ستره الله يوم القيامة». (رواه البخاري)، وقال صلى الله عليه وسلم: «مَن نفس عن مؤمن كربة من كرب الدنيا، نفس الله عنه كربة من كرب يوم القيامة، ومن يسر عن معسر، يسر الله عليه في الدنيا والآخرة، والله في عون العبد ما كان العبد في عون العبد. في عون العبد. في عون العبد.

وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم القدوة في هذا الباب، حتى قالت له خديجة رضي الله عنها عندما قال لها: ﴿لَقَدُ خَشِيتُ عَلَى نَفْسِي، قالت: وَاللّه مَا يُخْزِيكُ اللّه أَبِدَا؛ إِنَّكَ لَتَصِلُ الرِّحِمَ، وَتَحْمِلُ الْكُلِّ، وَتَكْسِبُ اللّهُ أَبِدُومَ، وَتَقْرِي الضّينَف، وَتُعِينُ عَلَى نَوَائِبِ الْحَقْ (رواه البخاري).

ومن أعظم الأبواب الآن في إغاثة الملهوف، بل هو حق واجب على المسلمين: إغاثة إخواننا في فلسطين، ومد يد العون لهم، وعدم خذ لانهم، والدعاء لهم.

فاللهم انصر أهل فلسطين، وأخرجهم من حولهم وقوتهم إلى حولك وقوتك، وارزقهم بمدد من عندك يا الله.

التحرير

# المالية المالي

رئيس مجلس الإدارة والمشرف العام على مجلة التوحيد فضيلة الشيخ

أحمد يوسف عبدالجيد

رئيس التحرير التنفيذي، حسين عطا القراط



### الاشتراك السنوي

ا- في الداخل ۲۰۰ جنيه توضع في حساب المجلة رقم/ ١٩١٥٩٠ ببنك فيصل الاسلامي مع الرسال قسيمة الأيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٣٣٩٣٠٦٦٠ ولارا أو ٤٠٠ ريال سعودي أو مايعاد لهما

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٤٩ مجلدًا من مجلدات مجلة التوحيد عن ٤٩ سنة كاملة



### صاحية الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية

### رئيس التحرير،

مصطفى خليل أبو المعاطي

### الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي

### ثمنالنسخة

مصر ۱۰ جنيهات ، السعودية ۱۲ ريال ، الإمارات ۱۲ دراهم ، الكويت ۱ دينار ، الغرب ۲ دولار أمريكي ، الأردن ۱ دينار ، قطر۱۲ ريال ، عمان ۱ريال عماني ، أمريكا ٤ دولار، أوروبا ٤ يورو

### إدارة التعرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت:۲۹۳۲۰۱۷ . فاكس ۲۳۹۳۰۱۷ . فاكس البريد الإلكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

متقد البيع الوحيد يمقر مجلة التوحيد الدور السابع

# فهرس العلاد

|     | هل هو من عند انفسكم                            |
|-----|------------------------------------------------|
| 7   | الشيخ أحمد ايوسف عبد المجيد                    |
| 0   | باب التفسير د. عبد العظيم بدوي                 |
|     | دور المؤسسات الدولية في اقتصادات الدول النامية |
| ٨   | د. أيمن خليل                                   |
| 15  | كيف أنصح لكتاب الله؟ د. محمد حامد              |
| 14  | طعم الإيمان وحلاوته د. جمال المراكبي           |
|     | موقف اليهود من النبي صلى الله عليه وسلم        |
| 71  | د. سيد عبد العال                               |
|     | ماذا تعرف عن اليهود؟                           |
| 75  | الشيخ صلاح نجيب الدق                           |
|     | التغريبة العربية وعقود من الشتات               |
| 44  | أ. محمد محمود فتحي                             |
|     | أحداث غزة وكشف حقيقة العالم                    |
| pop | د. عبد الوارث عثمان                            |
| 47  | واحة التوحيد د. علاء خضر                       |
|     | اليهود نشأة وتاريخًا                           |
| 44  | الشيخ صفوت الشوادفي، رحمه الله                 |
| 24  | قاهراليهود د.أحمد سليمان                       |
|     | التوبة من التنافر والتشاحن                     |
| 27  | الشيخ عبد أحمد الأقرع                          |
| ٤٨  | الابتلاء الشيخ ابراهيم حافظ                    |
| 0.  | جبرالخواطر الشيخ حسين صادق                     |
|     | تحذير الداعية من القصص الواهية                 |
| ٥٣  | الشيخ علي حشيش                                 |
|     | حقائق حول عدم أحقية اليهود في أرض فلسطين       |
| 04  | د. محمد عبد العليم الدسوقي                     |
| 71  | ضوابط في حب الأولاد الشيخ عادل شوشة            |
| 75  | خُلق الصبر م. محمد ياسين بدر                   |
|     | تبصرة الأنام بحقوق الطريق في الإسلام           |
| 77  | د. عبد القادر فاروق                            |
| ٧٠  | من بالغة القرآن الكريم د. عبد الرحمن فودة      |

١٠٠٠ جنيهاً شمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات
 داخل مصر و٣٠٠٠ دولاراً خارج مصر شاملة سعر الشحن

# قُلَ هُوَ مِنْ عند أَنفُسكُمَ

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رحمة الله للعالمين وعلى آله وصحبه أجمعين.

وبعد: فإن العالم كله يرى ويسمع ما حل بإخواننا يق فلسطين من قتل وتشريد وعزل عن العالم ومنع للطعام والشراب والدواء، وذلك بالرغم من قلة عدد الأعداء مع كفرهم برب السماوات والأرضى، ومع كثرة المسلمين وعدتهم.

هذا فضلاً عما يجري للمسلمين ي أماكن أخرى من اضطهاد وظلم وحرق لمساحفهم وإساءات لنبيهم صلى الله عليه وسلم، فضلاً عن نهب ثرواتهم، وأصبح العالم لا يسمع إلا بهوان المسلمين وقتلهم.

66 المعاصي والذنوب لها شؤم ونذير عقاب عاجيل أه اجل. 77

طاعتى، لا من عند غيركم ولا من قبل أحد سواكم؛ إن الله على جميع ما أراد بخلقه من عفو وعقوبة وتفضل وانتقام قديرً، يعنى: ذو قدرة".

وقال الزمخشري في معنى قوله تعالى: «قُلْ هُ وَ مِنْ عند أنفسكم ": أنتم السبب فيما أصابكم؛ لاختياركم الخروج من المدينة. ونقل عن على رضى الله عنه: لأخذكم الفداء من أساري بدر قبل أن يُؤذن لكم.

وخلاصة أقوال المفسرين رحمهم الله: أن سبب الهزيمة يرجع في النهاية إلى حب الدنيا، ومخالفة أمر الرسول؛ سواء كان ذلك بأخذ الفداء من أسارى بدر أو مخالفة الرماة والنزول من الجبل، أو لاختيارهم الخروج من المدينة لملاقاة الأعداء؛ خلافًا لما كان يراه النبي صلى الله عليه وسلم.

إن المعاصي والذنوب لها شؤم ونذير عقاب عاجل أو آجل، ألم تكن العصية سببًا في هبوط آدم وزوجته من الحنة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَأَكُّلَا مِنْهَا فَبَدَّتْ لَمُمَّا سَوْمَا تُهُمَّا وَطُفِقًا يَخْصِفَانِ عَلَيْهُمَا مِن وَرَقِ الجنية وعصى ءادم رية. فعوى النا أثم أجليلة ريَّة. فَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ١٠٠٠ قَالَ أَهْبِطَا مِنْهَا جَمِيعًا بَعْضُكُم لِيعْضِ عَدُقٌ ، (طه: ١٢١-١٢٣)؛ وصدق الله إذ يقول: «قُلْ هُوَ منْ عند أنفُسكُمْ ».

ألم يخرج نبى الله يونس ظنًا منه أن الله لن يضيق عليه؛ فكانت النتيجة كما قال الله: « فَالْنَفْعَةُ لَخُوتُ وَهُوَ مُلْمٌ » (الصافات: ١٤٢). وقال سبحانه: « وَذَا ٱلتُّونِ إِذِ ذَّهَبَ مُغَنَضِبًا فَظُنَّ أَن لَن نُقْدِرٌ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي ٱلظُّلُكَتِ أَن لَا إِلَّهُ إِلَّا أَنتَ مُبْحَنَكَ إِنَّ كُنتُ مِنْ ٱلفَّالِمِينَ »

ولا غرابة في ذلك فإن رسول الله الذي قال الله له: «وعلماك ما لَمْ تَكُن نما » (النساء: ۱۱۳)؛ أخبر بذلك في حديث ثوبان حيث قال: «يوشاك الأممُ أن تداعى عليكم كما تداعي الأكلة الي قصعتها. فقال قائل: ومن قلة نحن يومئذ؟ قال: بل أنتم يومئذ كثيرُ، ولكنَّكم غُثاءً كَغْثِاءِ السِّيلِ، ولينزعنَ الله من صدور عدوكم المهاية منكم، وليقذفنُ الله في

قلوبكم الوهن. فقال قائل: يا رسول اللَّهُ أَ وَمِا الْوَهُنَّ؟ قَالَ: حُبُّ الدُّنيا وكراهية الموت.. (أخرجه أحمد وأبو داود، وصححه الألباني في صحيح أبي داود ۲۹۷٤).

وكأن ما يجرى اليوم من تداعى معظم دول العالم، إن لم يكن جميعهم، هو ما أخبر به صلى الله عليه وسلم. وإن كان السائل في الحديث ظن أن سبب ذلك قلة العدد، فإن الصحابة الذين أصابتهم الهزيمة في أحد فقتل منهم سبعون، وشجت رأس نبيهم وكسرت رباعيته، وبُقرت بطن عمه حمزة، تعجبوا لتلك الهزيمة وتساءلوا أني هذا؟ كما قال الطبري عند تفسير قوله تعالى: «أولَمَّا أَصَابِتَكُم مُصِيبَةٌ فَدّ أَصَبْتُم مِثْلَتُهَا قُلْتُمْ أَنَّ هَلْاً ، (آل عمران: ١٦٥)؛ من أين أصابنا الذي أصابنا ونحن مسلمون وهم مشركون، وفينا نبي الله يأتيه الوحي من السماء، وعدونا أهل كفر بالله وشرك؟!

وجاءت الإجابة عن سؤالهم: «قل هو

منْ عند أنفُسكُمْ»؛ قال الطبري في

تأويل ذلك: "أصابكم الذي أصابكم من

عند أنفسكم، بخلافكم أمرى وترككم

"أستَحَاوُا بِقِ وَالرَّسُولِ مِنْ مَعْدِ مَا أَصَائِهُمُ الْقَرْعُ " (آل عمران: الرق أو مالت نفوسهم لشيء الرق المال بعد معركة طويلة رجهد شاق فما بال أقوام العدر الربا فيما بينهم حلالاً وهم يقرؤون قوله تعالى: "يَتَابُهُ الَّذِينَ عَامُوا الْتَقُوا الله وَدُرُوا مَا بَعَى مِنَ الرَّبَوَ إِن كُشُم مُؤْمِنِينَ اللهِ قَرْسُولِ " (البقرة: يَعْرَبُ مِنَ الْمِوَادِ " (البقرة:

وم بأل أقوام حينما تكشف الـ أة مفاتنها يقولون هذه

حرية، وإن التزمت بحجابها عدوها رجعية وتخافاً، وعائقاً عن ممارسة حياتها وسعادالناس، فإلى الله المشتكى. فل هُوَ مِنْ عند أنفُسكُمْ الله المشتكى فطابًا مُوجهاً لخير الناس بعد الأنبياء خطابًا مُوجهاً لخير الناس بعد الأنبياء والمرسلين، وكان الواقع منهم لا يمثل شيئًا بجانب ما فيه المسلمون اليوم، فاستجابوا لله والرسول؛ فعلينا أن فقتدي بهم إلا الاستجابة لله والرسول، فإن هذا هو طريق النصر والتمكين؛ فإن هذا هو طريق النصر والتمكين؛ (الرعد: ١١).

فإلى التوحيد الخالص يا عباد الله تصوروا وتسعدوا: « يَتأَيُّهُ الَّذِينَ عَامَنُواْ إِن يَصُرُواْ الله يَصُرُكُمْ وَيُثَيِّتُ أَنْدَامَكُوا (محمد: ٧).

والى التوبة الصادقة من كل الذنوب يكتب لكم الفلاح ويغير الله حالكم الي الفلاح: "وَتُوبُوا إلى الله جَميعًا أَيْهُ اللهُ مِمْتُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ" (النور: ٣١). فاللهم بصرنا بعيوبنا، واهدنا سبل السلام، واجعل ما يجري للمسلمين من بلاء طريقًا لتصحيح العقيدة وانتهاج

سبيل المؤمنين. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

إلى التوحيد الغالص يا عباد الله تضوزوا وتسمعدوا، ميتأيّها الَّذِينَ ءَامَنُوا إِن نَصُرُوا اللّهَ يَصُرَكُمْ وَيُثَيِّتَ أَقْدَامَكُمْ (محمد: ٧). (الانبياء: ٧٨).

إن هذا القرآن، الذي لا يُخلَق على كثرة البرد، ليدلنا على طريق النجاة يدلنا على طريق النجاة يشير إلى أسباب المصائب: فهن دلك قوله تعالى: ومَا أَمْنَيْكُمْ مِن مُمِينَ أَيْدِيكُوْ السباب المصائب: مُنا أَمْنَيْكُمْ مِن مُمِينَ أَيْدِيكُوْ السباب المصائب: ومَا أَمْنَيْكُمْ مِن مُمِينَ أَيْدِيكُوْ الله المصائب: ومَا أَمْنَيْكُمْ مِن مُمِينَ أَيْدِيكُوْ الله المعالى: ومُا أَمْنَاكُ مِن مُمِينَ فَي المُعْمِينَ أَمْنَاكُ مِن مُمِينَ فَي المُعْمِينَ أَمْنَاكُ مِن مُمْنِينَ أَيْدِيكُوْ المُناقِدِينَ اللهِ وقوله المناقيدينَ مُناقِعَ المُناكِ مِن مُمْنِينَ فَي المُناكِ مِن مُمْنِينَ فَي المُناكِ مِن مُمْنِينَ فَي النّهَ اللهِ وَمَا أَمْنَاكُ مِن مُمْنِينَ فَي المُناكِ اللهِ المُناكِ الله المُناكِ مِن مُمْنِينَ فَي المُناكِ اللهِ المُناكِ اللهِ المُناكِ اللهِ المُناكِ اللهِ المُناكِ اللهِ المُناكِ اللهِ المُناكِ المُناكِ اللهِ المُناكِ المُناكِ المُناكِ اللهِ المُناكِ المُناكِ اللهِ المُناكِ المُناكِ

إن المتأمل في واقع المسلمين

اليوم يرى أن ما هم فيه هو من عند أنفسهم. فمن أين يأتي النصر لقوم عكفوا على قبور الموتى، وسألوهم من دون الله تعالى، وأجازوا للناس أن يطلبوا منهم المدد، وأوهموا الناس أن هولاء الموتى هم المفرجون للكربات، حتى قال قائلهم: "إن السيد البدوي مهاب وإذا دُعي في البرأو البحر أجاب" إذ وقال آخر: "إن خرساء كانت لا تنطق، ولم يضح معها أي علاج، زارت قبر الإمام الحسين، وطلبت دخول المقام وصلت ركعتين، فخرجت وهي تكبر" إلا

إن هذا يتنافى مع أسباب النصر، فهذا خروج عن دائرة التوحيد الذي جاء به القرآن الكريم في مثل قوله تعالى: و وَإِذَا سَالُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي فَرِيبٌ أُجِبُ دَعُوهَ النّاعِ إِذَا دَعَالَى (البقرة: ١٨٦).

إن العكوف على القبور أصبح أمرًا عاديًا في كثير من بلاد المسلمين؛ فرفعت القبور، ووضع عليها الحرير، وصارت القباب من الفضة، ووضعت الصناديق التي تُسودًى فيها الندور المقدمة لأصحاب هذه القبور، وأصبح تحذير الناس من ذلك يسمى كراهية للأولياء والصالحين، فإلى الله المشتكى.

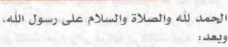
«قُلْ هُوَ مِنْ عند أنفُسكُمْ» قيلت لقوم



### سورة القمان

قال الله تعالى: « يَدُينَ أَفِي الصَكَاوَةَ وَأَمْرَ بِالْمَعْرُوفِ وَآلَهَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ
وَاصَيْرَ عَلَى مَا أَصَابِكَ إِنَّ دَلِكَ مِن عَرْمِ ٱلْأُمُورِ (٣) وَلَا تُصُعَرُ خَدَلَا لِلنَّاسِ وَلَا تُصْوَرِ اللهُ وَلَا تُصُورِ اللهِ وَأَفْصِدُ فِي مَشْبِكَ مَنْ عَيْمِ ٱلْمُؤْرِ اللهِ وَفُورِ اللهِ وَأَفْصِدُ فِي مَشْبِكَ وَأَغْضُ مِن صَوْرَتُ اللهُ مِن اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَن اللهُ مِن اللهُ مِنْ اللهُ مَن اللهُ وَعَلَى اللهُ وَاللهُ وَمِن اللهُ عَلَيْكُمْ فِعَمَهُ اللهُ عَلَيْ وَاللهُ وَمِن اللهُ مِنْ اللهُ مِغْذِرِ عَلِم وَلَا هُدَى وَلَا عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلِم عَلَم اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ وَلَا هُدَى وَلَا عَدَى وَلَا كُذَب مُنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ وَلَا هُدَى وَلَا كُذَب مُنْ مِنْ مُنْ عَلَيْهِ وَاللهُ اللهُ ال

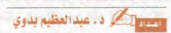
(لقمان: ۱۷ - ۲۰)



### الوصيَّة الخامسة: ، واصبر على ما أصابك،:

قال بعض العُلماء: «واصبر على ما أصابك» إذا أمرت بالمعروف، ونهيت عن المنكر، فإنَ الْعُرُوف تُقيلُ عَلَى النَّفْسِ، مَكْرُوهُ عَنْدُهَا، وَالْمُنْكُرِ خَفِيفٌ عَلَيْهَا، مَحْبُوبٌ عَنْدُهَا، كَمَا قال عليه السلام: (حفت الجنة بالمكاره وحُفّت النّار بالشّهوات) (صحيح مسلم ٢٨٢٢). فالآمر بالمعروف، الناهي عن المنكر، يِأْمُر النَّاسِ بِمَا يِكُرهُونِ، وَيَنْهَاهُمُ عَمَّا يُحبُون، وهذا يشق عليهم، فريما طالته أَلْسَنَتُهُمْ بِالْأَذَى، وَرُبِّمَا أَيْدِيهُمْ، فَإِنْ فَعَلُوا فعليه أن يصبر، فإن ذلك من سنة الله في أنبيائه ورسله ومن قام مقامهم، كما قال تَعَالَى لرسُولِه عليه السلام: ﴿ وَلَقَدُ كُذِّبَتُ رُسُلٌ مِن قَبِلِكَ فَصَبَرُوا عَلَى مَا كُذِيُوا ﴿ وَأُودُوا حَتَّى آلَهُمْ نَصْرُنّا وَلَا مُبَدِّلُ لِكُلِمَاتِ اللَّهِ وَلَقَدُ جَآدَكَ مِن نَّبَايِي آلمُ سَلِي (الأنعام: ٣٤).

وَقَالَ بَعُضِ الْعُلَمَاءِ: الْوَصِيَّة بِالصَّبِّرِ عَامَّةً، وَتَشْمَلَ الصَّبِرِ عَلَى أَذِيَّةَ الْمُدَّعُوِّينَ، فَالدُّنْيَا دار البَلاء والْصائب، أَقْسَم رَيْنَا سُبْحَانَه أَنْه



لاَ بُدَ مِن ابْتلاء عباده: ﴿ لِيَمِيرُ أَلَّهُ ٱلْخَبِثَ مِنَ ٱلطَّيِّبِ ﴾ (الأنفال ٣٧)، وَليغُلم الصَّابِرِين، كَمَا قَالَ سُبْحَانَهُ: ﴿ وَلَتَبَّلُوَنَّكُمْ حَنَّى نَفَارَ ٱلْمُحَمِّدِينَ مِنكُرُ وَالصَّنبِينَ وَنَبُلُوا أَخْبَارَكُو ﴾ (محمد: ٣١).

وقد كُثُر في القُرآن الكريم الحث على الصّبر والترغيب فيه، قال تعالى: « يَالَّهُمُ اللّهِ اللّهِ وَالتَّرغيب فيه، قال تعالى: « يَالَّهُمُ اللّهِ عَامَمُوا أَصَبُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّعُوا اللّهَ لَمَلَكُمْ ثَمْلِحُورَ » (آل عمران: ٢٠٠)، وقال تعالى: « يَالَّهُمُ اللّهِ مَا اللّهِ اللّهَ عَمَ الصّلَاقَ إِنَّ اللّهَ مَعَ الصّلوقَ إِنَّ اللّهُ مَعَ الصّلوقَ إِنَّ اللّهِ مَعَ الصّلوقَ إِنَّ اللّهُ مَعَ الصّلوقَ مَن المُوفِ وَاللّهُوعِ وَقَصْ مِن اللّهُ وَلِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ و

وَقُولُهُ تَعَالَى: «إِنَّ ذَلكَ مِنْ عَزْمِ الأُمُورِ ١٧ » يَعْنِي أَنْ ذَلكَ مِنْ عَزْمِ الأُمُورِ ١٧ » يَعْنِي أَنْ ذَلكَ الَّذِي وَصَّى بِهِ لُقْمَانِ ابْنَهَ، وَهُو إِقَامُ الصَّلَاة، وَالْأَمْرِ بِالْعَرُوف، وَالنَّهْي عَنِ الْمُنْكِر، وَالصَّبْرِ عَلَى الْصَائِبِ، مِن الْعَزَائِمِ أَي الْأُمُورِ الْوَاحِنَة.



0

- السنة الثائثة والخمسون

الوصية السّادسة: الأدب مع التّأس؛

ولا تُصغرُ خَدْكَ للنّاسِ ولا تَمْشَ فِي الأَرْضِ مَرَحًا إِنْ اللّهِ لا يُحِبُّ كُلُ مَخْتَالِ هَخُورِ ١٨ ،. لمَا وَصَى لُقْمَانِ الْبُنه بِالأَدْبِ مَعِ اللّهِ، أَتَبِع ذَلكَ بوصيته بالأَدب مع النّاس، ونحن إلى هذا الأَدب أَحْوج مَا نَكُون، كَمَا قَالَ ابْنِ الْمُبارِكَ: نحن إلى قليل من الأَدب أَحْوج منّا إلى كثير من العلم (الرسالة القشيرية: ص ٣٩). وكان بعضهم يقول لؤلده: يَا بُنَى! اثْتَ قُلانًا

وَكَانِ بَعْضُهُمْ يَقُولُ لُولُدِهِ: يَا بُنِيَّ ! ائْتَ فُلاَنَا فَتَعَلَّمُ مِنْ عَلْمِهِ، وما تَتَعَلَّمَ مِنْ أَدْبِهِ أَحَبَ اِلْيَ مِمَا تَتَعَلَّمُ مِنْ عَلْمِهِ.

ولا تصعر خدك للناس الخد معروف. والصعر مرض يصيب الإبل، فيلوي عُنق الجمل. والمقصود: إذا خاطبت الناس أو خاطبوك، فأقبل عليهم بوجهك، ولا تعرض عنهم، ولا تلو عُنقك إلى غير جهة المخاطب.

ولا تَمْشَ فِي الأَرْضَى مَرِحًا ، أَي تَوَاضَعُ لِلنَّاسِ، وَلا تَتَكَبَّرُ، ولا تَتَبَخْتَرُ فِي مَشْيكَ. ولا تَتَبَخْترُ فِي مَشْيكَ. ولا تَتَجَتّرُ فِي مَشْيكَ. ولا تَتَجَتّرُ فِي مَشْيكَ. ولا فَخُور ١٨ ، بِلْ يُبْغَضُهُمْ، ويُعَدَّبُهُمْ، كما فِي الحديث القَدْسي: عَنْ أَبِي هُرِيْرة رضي اللَّه عنه قال: قال رَسُولِ اللَّه عليه السلام: (العز إزاره والكبرياء رداؤه فمن يُنازعُني عَدَّبْتُهُ) (صحيح مسلم ٢٦٢٠).

وَعَنْ عَبْدِ اللّهِ بْن مَسْعُودِ رَضِي اللّهِ عَنهُ عَن النّبِيَ عليه السلام قالَ: (لا يَدْخُل الجِنْةُ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مَثْقَالِ ذَرَةٍ مِنْ كَبْر). قال رَجُلُ إِنَّ الرَّجُل يُحبَ أَنْ يَكُونَ ثُوْبُهُ حَسَنَا ونعُلُه حَسَنةً. قال: (إن الله جَميلُ يُحبَ الجمال، الكبر بطر الحق وغمط النّاس) (صحيح مسلم (٩).

واقصد في مشيك القصد الاعتدال، واقصد في مشيك والوسط بين الطرفين، واقصد في مشيك فلا تركض، ولا تتباطأ، ولكن بين ذلك، كما قال تعالى: ويسكد الرحم الليح مشرة عن الرحم في المراه الفرقان ٢٦) أي بسكينة ووقار، من غير استكبار ولا مرح، ولا أشر ولا بطر، وليس المراد أنهم يمشون كالمرضى تصنعا ورياء، فقد كان سيد ولد آدم عليه السلام إذا مشي كانما ينحط من صبب، وكانما اللرض تطوى له، وقد كره بغض السلف

الْمُشْي بِتَضَغُّف وتَصنَعُ، حَتَّى رُوي عَنْ عُمَر أَنْه رأَى شَابًا يَمْشي رُويُدًا، فَقَالَ: مَا بِالْكَ؟ أَأَنْت مريضٌ؟ قَالَ: لا يَا أَمِير الْمُوْمِنِين، فَعَلاه بالدرة وأَمَره أَنْ يَمُشي بِقُوْةِ (تفسير القرآن العظيم ٣٢٤/٣).

واغضض من صوتك فلا ترفع صوتك فوق الحاجة إلا لضرورة وان أفكر الأصوات لصوت الحمير ١٩، قلو كان في رفع الصوت البليغ فائدة ومصلحة لا اختص بذلك الحمار الذي قد علمت خسته وبلادته (تيسير الدي قد علمت خسته وبلادته (تيسير علل به الأمر بالغض من صوته باعتبارها منصمنة تشبيها بليغا، أي لأن صوت الحمير أنكر الأصوات ورفع الصوت في الكلام فيشبه نهيق الحمير فله حظ من النكارة (التحرير والتنوير ١٦٨/٢١).

### مَا تَشْمُنْتُهُ هَذُهُ الوصايّا مِنْ أَمْهَاتِ الحكمِ:

وَهَذه المُوصايا، الْتَي وَصَّى بِهَا لُقُمانِ ابْنَه، تَجْمِع أُمِّهات الحكم، وتَسْتَلْزَم مَا لَمْ يُذكر منها، وَكُلُ وصيْة يُقْرَن بِهَا مَا يَدْعُو إِلَى فَعْلَهَا إِنْ كَانَتُ أَمْرًا، وَإِلَى تَرْكَها إِنْ كَانَتُ نَهْيَا، وَهَذَا كُلّه مِنْ آثَار الحِكْمة الْتِي مِنْ اللّه بِها عَلَيْه.

فأمره بأصل الدين، وهُو التَّوْحَيد، ونَهاه عَن الشَّرْك، ونَهاه عَن الشَّرِك، وأمره عَن الشَّرِك، وأمره بِمُراقَبة الله، وخوفه القُدُوم عليه، وأنَّه لا يُغادر صغيرة ولا كبيرة مِن الخير والشَّر، إلا أتى بها.

وَنَهَاهُ عَن التَّكبُّرِ، وَأَمَرِه بِالتَّوَاضُعِ، وَنَهَاهُ عَن البَّكِرِ وَالْأَسْرِ، وَالْمَرِه بِالتَّوَاضُعِ، وَنَهَاهُ عَن البَّكُونِ فِي الجَركات والأَصُوات، ونَهَاهُ عَن صَد ذلك. الحركات والأَصُوات، ونَهَاهُ عَن صَد ذلك. وَأَمَرَهُ بِالأَمْرِ بِالمُعْرُوف، وَالنَّهْي عَن المُنْكَر، وَالنَّهْي عَن المُنْكَر، كُلَّ أَمْرٍ، كَمَا قَالَ تَعَالَى، فَحَقيقٌ بِمِنْ أَوْصَى بِهَذه الوصايا، أَنْ يَكُون مَخْصُوصًا بِالحَكمة، مَشَهُورًا بِهَا، وَلَهٰذا مِنْ مَنْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلى سَائر عباده أَنْ قَصَ عَلَيْهِمْ مِنْ حَكمته مَا سَائر عباده أَنْ قَصَ عَلَيْهِمْ مِنْ حَكمته مَا يَكُون لَهُمْ بِهِ أَسُوةٌ حَسَنَةٌ (تيسير الكريم يكون لَهُمْ بِهِ أَسُوةٌ حَسَنَةٌ (تيسير الكريم الرحمن: ١٦/١١).

### واجب الأباء نخو الأبناء

فَهَلُ يَعِي الآَبَاء هَذه الوصَايَا ۚ وَهَلُ يُوصُونَ بِهَا أَبُنَاءَهُمُ قَيَامًا بِالْوَاجِبِ الَّذِي كَلْفَهُم اللَّه بِه، حَيْثُ قَالَ: « يَأْتُو الْبِي قَائِلُ فَيْ الْفَاعِ

في السماوات وما في الأرض وأسنع عليكم نعمه ظاهرة وباطنة (التفسير الكبير -(1079107/70

والاستفهام في: «ألم تروا» تقرير أو إنكار لعدم الرؤية، بتنزيلهم منزلة من لم يروا أثار ذلك التسخير، لعدم انتفاعهم بها في اثبات الوحدانية. والرؤية بصرية. ورؤية التُسخير رُوْية آثاره ودلائله. ويُحُوز أنْ تَكُون الرَّوْية علمية كذلك، والخطاب بحوز أنْ بكون لجميع الناس مومنهم ومشركهم لأنه امتنان. ويجوز أن يكون لخصوص المشركين باغتيار أنه استدلال (التحرير والتنوير ٢١/٣/٢١). وَالتَّسْخِيرُ: جَعْلِ الْسُخِرِ بِحَيْثُ يَنْتَفِع بِهِ

المسخر له. فمن مخلوقات السماوات المسخرة لْبَنِي آدَم بِأَمْرِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ: الشَّمْسِ، وَالْقَمْرِ، والنجوم، والسحاب، وغير ذلك، ومن مخلوقات الأرض السخرة: الأحجار، والمعادن، والتراب، والنزرع، والشجر، والثمر، والبحار، والأنهار، وَالْحِيوَانَاتَ، وَالْمُدُوابُ الْتَي يَنْتَفَعُونَ بِهَا، والعشب الذي يرعون فيه دوابهم، وغير ذلك ممًا لا يُحصى كثرة (فتح البيان في مقاصد القرآن ٥/٢٠٣).

واسباغ النعم: إكثارها. وأصل الاسباغ: جعل مَا يُلْبِسِ سَابِعًا، أي وافيًا في السَّتْرِ. ومنه قَوْلُهُمْ: درْعُ سَابِغَةً. ثُمُ اسْتَعِيرِ للْأَكْثَارِ، لأَنْ الشيء السَّابِغ كَثيرٌ، ثمَّ شَاعِ ذلك حَتَّى سَاوَى الحقيقة، فقيل: سوابغ النعم. والنعمة: المنفعة التي يقصد بها فاعلها الأحسان الي غيره. وَفِي الأضافة إلى ضمير الله تنويه بهذه النعم. (التحرير والتنوير ١٧٣/٢١).

والنعم الظاهرة قيل: هي الصَّحَّة وكمال الخلق، والساطنة المغرفة والعقل، وقال المحاسبيُّ: الظَّاهِرة نعم الدُّنيا، والباطنة نعم العُقْبِي. وقيل: الظاهرة ما يُرى بالأبصار من المال والحاه والحمال في الناس وتوفيق الطاعات، والباطنة ما يجده المرع في نفسه من العلم بالله وحسن اليقين وما يدفع الله تعالى عن العبد من الأفات (الجامع لأحكام القرآن .(VEgVY/18

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب italini.

سْغَادُ لَّا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَتَقَعَلُونَ مَا يُؤْمُّرُونَ ، (التحريم: ٦). عَنْ عَلَى رضي الله عنه قال: أَدُبُوهُمْ وَعَلَمُوهُمْ. وَعَنِ ابْنِ عَبَاسِ رضي اللَّه عنه قال: اعملوا يطاعة الله، واتقوا معاصى اللَّه، وَأَمْرُوا أَهْلِيكُمْ بِالْذَكْرِ، يُنْجِكُم اللَّهُ مِنْ النَّارِ. وَقَالُ مُجَاهِدُ رَحْمُهُ اللَّهُ: اتَّقُوا اللَّهُ. وأوصوا أهليكم بتقوى الله. وقال فتادة رحمه الله: تأمرهم بطاعة الله، وتنهاهم عن معصية الله، وأن تقوم عليهم بأمر الله، وتأمرهم به، وتساعدهم عليه، فإذا رأيت لله معصية رَدِعْتُهُمْ عَنْهَا، وزَحِرْتُهُمْ عَنْها. وَهَكَذَا قَالَ الضَّحَاكُ ومُقَاتِل رحمهُما الله: حقَّ على المسلم

وْلْفَلِيكُو نَازًا وَفُودُهَا ٱلنَّاشُ وَٱلْجَجَارَةُ عَلَيْمًا مَلْتِكُمُّ عَلَاظًا

فرض الله عليهم، وما نهاهم الله عنه. وفي معنى هذه الآية قول النبي عليه السلام: (مُرُوا أَوْلادكم بالصلاة وهُمْ أَبْنَاء سَبْع سنين. واضربوهم عليها وهم أبناء عشر سنين، وَفَرَقُوا بَيْنَهُمْ فِي الْمُصَاحِعِ) (صحيح سنن أبي داود: ٤٦٥). قال الفقهاء: وهكذا في الصُّوم، ليكون ذلك تمرينا له على العبادة، لكي يبلغ وهو مُستمر على العبادة والطاعة. ومحانية المعصية، وترك المنكر، والله الموفق (تفسير القرآن العظيم (٣٩١/٤).

أَنْ يُعَلِّم أَهْلُهُ مِنْ قَرَابِتُهُ، وَامَائُهُ، وَعَبِيدُهُ، مَا

من دَلائل التوجيد؛ النَّقِم التي لا تعدُ ولا تحصي:

وألم تروا أن الله سخر لكم ما في السماوات وما في الأرض وأسبع عليكم نعمه ظاهرة وباطنة ،: القصود الأعظم من القرآن الكريم اعلام النَّاسِ أَنَّهُ لا إِنَّهُ إِلاَّ اللَّهِ، لَيَعْبُدُوهِ، وبِالْأَلْهِيَّةِ يَضْرِدُوهِ، وَلَدُ لِكَ يَبْدَى رَبِّنَا سُبْحَانَهُ وَيُعِيدُ فِي ذكر الأدلة الدالة على ذلك، التهاك من علك مَنْ يَيْنَهُ وَيَحْنَى مِنْ عَرِي مِنْ يَبِينَهُ ، (الأنفال ٤٢). فلما استدل سيحانه في أول السورة بقوله: خلق السماوات بغير عمد ترونها، على الوحدانيَّة، استدل على الوحدانيَّة بالنعمة، لأن الملك يخدم لعظمته وإن لم ينعم، ويخدم لنعمته أيضا، فلما بين أنه المعبود لعظمته بخلقه السموات بلا عمد، والقائه في الأرض الرَّواسي، وذكر بغض النَّعم بقوله: وفأنتَّنا فيها من كل زوج كريم ١٠ ،، ذكر بعده عامة النعم فقال: ألم تروا أنَّ اللَّه سَخْرِ لَكُم مَّا





الحمد لله. والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فيتسم الاقتصاد في عصرنا بخضوعه للمتغيرات السياسية، فلم تعد قرارات الدول -وخاصة النامية- نابعة من إرادتها، وإنما يخضع في المقام الأول لرغبة شرطى العالم الولايات المتحدة الأمريكية، التي سعت لتصدير نموذج الإنسان الأمريكي إلى سائر بلدان العالم: وعشر مفكروهم عن ذلك في كتبهم، لتقتفي شعوب العالم أثره، باعتباره النموذج الذي توقف التاريخ عنده باعتباره (الإنسان الأخير)، وباعتباره آخر تطور بشرى تقوم عليه الساعة (نهاية التاريخ)، وأن ذلك لا يمكن أن يتحقق إلا من خلال معارك طاحنة للقضاء على الحضارات والأديان الأخرى (صراء الحضارات).

ولذلك لم يعد بمقدور الدول أن تختار التوجه الاشتراكي، أو الاقتصاد الموجه، وإنما هناك اقتصاد واحد يخضع له العالم (حتى الصين الشيوعية). وهو اقتصاد السوق (الاقتصاد الرأسيمالي)، وهو أمر من الخطورة بمكان لكل طامح إلى إيجاد اقتصاد يلتزم الأحكام الإسلامية في سائر معاملاته؛ حيث أدت صعوبة تحقيق ذلك فخظل الظروف السياسية وفي ظل الهيمنة الأمريكية، إلى محاولة البعض إباحة بعض المعاملات التي تم الاتفاق على حرمتها من قبل كمعاملات البنوك، والى محاولة تخريج المعاملات التي أفرزتها البنوك والبورصات الغربية على قواعد الفقه الإسلامي حتى ولو باستخدام أسلوب التلفيق، في مفارقة ظاهرة لاستقلال الفقه

الإسلامي واستقلال الاقتصاد الإسلامي بأصوله وقواعده، وأنه لا يضيره الاتفاق أو الاختلاف مع غيره؛ لأن له استقلاله وذاتيته التي يتمايز بها عن غيره.

ونعرض لأثر السياسة الأمريكية على الاقتصاد في سائر دول العالم من خلال إخضاعها لتحقيق المصلحة الأمريكية بالأسلوب الخشن من خلال مبدأ مونرو، ثم نعرض للسيطرة على اقتصاد الدول النامية بالأسوب الناعم من خلال المؤسسات الدولية. واتباء سياسة المشروطية السياسية (اتباء النظام الديمقراطي، التعددية والأحزاب، حقوق الإنسان، حقوق الأقليات، المجتمع المدنى)، والمشروطية الاقتصادية (التحول القسري القتصاد السوق) للحصول على القروض.

#### مبدأ موثروه

سعت الولايات المتحدة الأمريكية إلى السيطرة على الشطر الغربي من الكرة الأرضية من خلال مبدأ مونرو؛ الذي أطلقه عام ١٨٢٣م الرئيس الأمريكي جيمس مونرو (١٨١٧- ١٨٢٥م)، والذي مفاده أحقية الولايات المتحدة الأمريكية في التوسع في نصف الكرة الأرضية، وتقرير حقها في غزو أي دولة في أمريكا الجنوبية أو أمريكا الوسطى حال رفضها مساندة سياسات الولايات المتحدة الأمريكية.

### ميداً "مونرو" وقناة بنماء

وأضياف الرئيس الأمريكي ثيودور روزفلت إلى مبدأ مونرو أمرًا آخر؛ وهو حق الولايات





Itale . 17 - Ituit Itilite elfennei

المتحدة في القيام بدور شرطي العالم، من خلال امتلاك القوة العسكرية واستخدامها لفرض الهيمنة الأمريكية. وطبق روزفلت ذلك عام ١٩٠٣م في كولومبيا، حينما قام المهندس الفرنسي فرديناند دليسبس -الذي أشرف على إنشاء قناة السويس- عام ١٨٨١م بانشاء قناة بنما لتربط بين المحيط الأطلسي والمحيط الهادي. وكانت تقع آنذاك في كولومبيا وكانت بنما جزءًا منها.

وطلب الرئيس الأمريكي روزفلت أن توقع كولومبيا على توقيع معاهدة تخضع القناة لسبطرة الولايات المتحدة من خلال اتحاد شركات "أمريكا الشمالية"، ولرفض كولومبيا ذلك أرسل الرئيس الأمريكي روزفلت أسطوله الحربى ليقبض على قادة الجيش الكولومبي ويعدمهم. وليعلن استقلال بنما عن كولومسيا، لبتم تعيين حكام موالين للولايات المتحدة. وظل الأمر كذلك حتى حدث الانقلاب الذي جاء بالرئيس عمر توريخوس، والـذي لم يكن فاسدًا ولم يكن قابلا للإفساد، وبالتالي لم يكن مفضلاً للنظام الأمريكي، وخاصة لما أراد استغلال قناة بنما لصالح شعبها الضقير، فقامت المخابرات الأمريكية بتضجير طائرته عام ١٩٨١م لتضع حدًا لاستقلال بنما، وتعيد تبعية قناة بنما لها مرة أخرى، من خلال تولية الموالين لها.

### مبدأ "مونرو" والأكوادور:

ولم يكن مقتل عمر توريخوس المؤامرة الوحيدة للولايات المتحدة، بل هي نفس ما سبق أن حدث مع الأستاذ الجامعي خايمي رولـدوسي رئيسي الإكـوادور؛ واللذي قدم قانونا ينظم عمليات استكشاف وبيع النفط ومشتقاته إلى البرلمان، ليقوم بإعادة تشكيل علاقة الدولة بشركات النفط. وهو ما يعني تغيير الطريقة التي يداربها العمل في القطاع النفطى للبلاد؛ وهو ما سيجعله قدوة لباقي بلدان أمريكا اللاتينية، بل وغيرها من دول العالم؛ فقامت المخابرات الأمريكية أيضًا بتفحير طائرته عام ١٩٨١م، وهو ما أثار غضبًا واسعًا ضد الولايات المتحدة الأمريكية. ثم قامت الولايات المتحدة بإغراق الإكوادور

بالديون حتى أفلست لإحكام السيطرة عليها، وبقصد أن يعجز كل مخلص عن إنقاذ بلاده من براثنها.

بعد انتهاء الحرب العالمية الثانية مست الحاجة إلى وضع أسسس النظام العالمي الجديد بعد فشل عصبة الأمم في حفظ السلم فيما بين الحربين، ولأن الصراع على الموارد الاقتصادية والصراع على المستعمرات واحتكار المواد الأولية في التجارة الدولية من أهم أسباب الحروب فكان لا بد من وضع تنظيم جديد للاقتصاد العالى ينظم هذه الأمور، هذا ظاهر الأمر وحقيقته أن تنتقل الولايات المتحدة من السيطرة الظاهرة المباشرة. إلى السيطرة الناعمة من خلال هذه المؤسسات. ولكن لا يحول هذا دون التدخل الخشن إذا استدعى الأمر.

### مؤتمر بروتن وودز وتحويل الدولار إلى العملة المهيمنة على النجارة العالمية:

في مايو ١٩٤٤م وجه الرئيس الأمريكي روزفلت الدعوة إلى ممثلي ٤٤ دولة لحضور مؤتمر لناقشة مشروع صندوق النقد الدولي، وانعقد المؤتمر في أول يوليو ١٩٤٤م في بروتن وودز في نيوامبشير بالولايات المتحدة الأمريكية، لوضع الخطط من أجل استقرار النظام العالى المالى والنقدي وتشجيع إنماء التجارة بعد الحرب العالمية الثانية، وكان هناك مشروعان: أولهما: تقدم به الاقتصادي البريطاني كينز، ويتمثل فإنشاء عملة دولية ذات غطاء ذهبي لتسوية المعاملات بين الدول تسمى "البانكو". وثانيهما: تقدم به الاقتصادي الأمريكي هاري هوايت، وهذا المشروع كانت له الغلبة؛ حيث أصرت الولايات المتحدة الأمريكية على أن تتم تسوية المعاملات بين الدول بالدولار مع تعهدها بتغطيته بالذهب، وتم احتساب أوقية الذهب بسعر ٣٥، وكان يحق لأي دولة أن تطلب من الولايات المتحدة الأمريكية تحويل ما لديها من دولارات إلى ذهب مُقوِّمة بهذا السعر. كما ساهم في دعم الدولار الاتفاق الأمريكي السعودي (البترو- دولار)، والذي بموجيه يتم بيع البترول بالدولار. ولكن تنصلت أمريكا بوعدها ففي عام



١٩٧٠م؛ حيث قام الرئيس الأمريكي نيكسون بالغاء تحويل الدواار إلى ذهب بإعلان منفرد من طرف واحد ليتحول الدولار من مجرد ورقة إلى سلع (مواد خام - ذهب - بترول) في أي دولة في العالم، ولعل هذا ما تسبب في صدور العملة الأوروبية "اليورو".

وانبثق عن مؤتمر بروتن وودز منظتمان دوليتان هما: صندوق النقد الدولي، والبنك الدولي للتعمير والتنمية.

### أثر صندوق النقد الدولي في تحويل البلاد النامية إلى اقتصاد السوق:

تم تأسيس صندوق النقد الدولي (IMF) ليكون المؤسسة المركزية في النظام النقدى الدولي أي نظام المدفوعات الدولية وأسعار صرف العملات الذي يسمح بإجراء المعاملات التجارية بين البلدان المختلفة، ويستهدف الصندوق منع وقوع الأزمات عن طريق تشجيع البلدان المختلفة على اعتماد سياسات اقتصادية سليمة، كما أنه يقوم بإقراض الأعضاء الذين يحتاجون إلى التمويل المؤقت لمعالجة ما يتعرضون له من مشكلات في ميزان

ولكن أفرز الواقع عن الحقيقة، وهي أن صندوق النقد هو أداة لتحقيق العولمة الاقتصادية عن طريق النزام الدول التي احتاجت للاقتراض منها بقبول برامج التكييف الهيكلي structural adjustment programs أوضاعها الاقتصادية والاجتماعية والسياسية والغاء دور الدولة الاقتصادي، والضغط على الدول المدينة لخصخصة المؤسسات الاقتصادية العامة بأسرع ما بمكن لدمجها في الاقتصاد العالى.

### دور البنك الدولي للتعمير والتنمية لِهُ تَحْقَيقَ الْعُولَةَ الْأَقْتَصَادِيةَ:

يسميه البعض بالبنك الدولي للإنشاء والتعمير، والصحيح البنك الـدولي للتعمير International Bank for Bank for .Reconstruction and Development ويطلق عليه اختصارًا البنك الدولي (WB)، وهدفه المساهمة في تمويل إعادة تعمير وبناء ♦ الدول الحليفة المتضررة من الحرب العالمية

الثانية، وتمويل المشاريع التنموية الاقتصادية للدول الأعضاء، وتقديم القروض التنموية المنتجة (Productif)، والمحافظة على ميزان مدفوعات الدول الأعضاء. وتشجيع الاستثمارات الدولية. فضلاً عن اضطلاعه ببرامج الإصلاح الاقتصادي.

استغل البنك الدولي الاستثمارات الأجنبية Foreign Investment لتكون إحدى أهم وسائل إدماج البلاد النامية في الاقتصاد العالى، وكانت السياسة التي رسمها لستر بولز بيرسون (رئيس وزراء كندا في المدة من ١٩٦٣ وحتى ١٩٦٨م) في تقريره الذي أعده لستر عام ١٩٦٩م -كطلب روبرت مكنمارا الرئيس السابق للبنك الدولي- شديدة الوضوح على أن الاستثمارات الأجنبية ستكون المعول الذي يقضي على استقلال الدول المقترضة، ويحقق التبعية الكاملة للدول الدائنة.

وكان هدف إعداد التقرير هو إعطاء غطاء من قبل "الأمم المتحدة" لرسم استراتيجية جديدة في السبعينيات حول توجّه رؤوسي الأموال الفائضة في البلدان الرأسمالية، التي تبحث عن معدلات أعلى للأرباح تفوق تلك الموجودة داخل بلدانها، وحتى تتوجه رؤوس الأموال إلى البلدان النامية انتهى تقرير لستر بيرسون إلى أنه يتعين عليها تحسين وضع القطاع الخاص وازالة العوائق التي تقف أمام الاستثمار الخاص المحلى، وأنه يتعين عليها أن تتحول القتصاد السوق، كما طالب التقرير بضمان وحماية الاستثمارات الأجنبية الخاصة التي تؤمن المستثمرين ضد مخاطر التأميم والمصادرة وفرض الحراسة، وأن تكفل لهم تعويضًا ملائمًا وحرية تحويل هذا التعويض إلى الدولة الأم، كما طالب التقرير بامتيازات ضريبية تمنحها الدول النامية للاستثمارات الأجنبية. فضلاً عن تقديم الأراضي بأسعار زهيدة. كما طالب بتصفية القطاع العام ونزع مضمونه الاجتماعي، باعتباره ملكية عامة للشعب.

وكانت هذه المطالب في مبدأ الأمر موضع رفض من الدول النامية، ولكنها سرعان ما أذعنت لهذه المطالب بعد تراكم المديونية وبعدما لاح في الأفق شبح الإفلاس، فخلال حقية بالمشروطية.

### افلاس الكسيك

كان لاتباع سياسات الإصلاح الاقتصادي أشاره السلبية على الاضطرابات والثورات التي شهدتها العديد من البلدان: نتيجة عدم مراعاة البعد الاجتماعي في برامج الإصلاح الاقتصادي مثل ما حدث في المكسيك، والتي باعت حكومتها ٩٦١ شركة من إجمالي ١١٥٥ كانت مملوكة للدولة عام ١٩٩٢م؛ نتيجة لتطبيق برنامج الاصلاح الاقتصادي؛ مما لتطبيق برنامج الاصلاح الاقتصادي؛ مما عرض العاملين لفقد وظائفهم، وفي عام ١٩٩٤م خفضت عملتها "البيزو" بنسبة ٤٠٠ مقابل الدولار -بعد تحرير سعر الصرف وتعرضها لمضاربات عنيفة- مما أدى إلى ارتفاع الأسعار على نحو غير مسبوق، وبلغت نسبة التضخم ١٦٠٠، وانتهى الأمر بتوقف المكسيك عن الوفاء بديونها وإشهار إفلاسها.

### افلاس الأرجنتين:

ما حدث في المكسيك تكرر في الأرجنتين والتي شهدت أزمة مالية حادة عام ٢٠٠١م نتيجة الإفراط في الاستدانة، حتى بلغت ديونها ١٣٢ مليار دولار أي نحو سبع إجمالي ديون العالم الثالث آنذاك، ولحاجة حكومة الأرجنتين إلى قرض لسداد فوائد القروض السابقة؛ فقد امتثلت لتعليمات صندوق النقد الدولي طمعًا في الإفراج عن قرض قيمته ١,٣ مليار دولار، وقامت بتخفيض الإنضاق العام بنسبة ٢٠٪ ولتحقق ذلك خفضت أجور العاملين بالحكومة بنسبة ١٣٪، وزادت الضرائب ورفعت أسعار السلع الأساسية، وهو ما أدى إلى مظاهرات في أنحاء الأرجنتين انتهت بالإطاحة برئيس الدولة وبالحكومة، وتعاقب عدد من الرؤساء على الحكم في الأرجنتين في فترة زمنية قليلة لحاولة استعادة الاستقرار.

### القروض سبب نكبات الدولء

ومن ثم يتبين بجلاء أن القروض هي بوابة للخضوع للعولمة الاقتصادية، ولضياع السيادة الوطنية وعودة الامتيازات الأجنبية بكل ما تعنيه هذه الكلمة. فمن خلال هذه المؤسسات الدولية - وغيرها- تم //-http://

الثمانينيات عانت الدول النامية من ظاهرة تنامي مديونياتها، ومن ثم برزت أزمة ديون العالم الثالث.

### المؤسسات الدولية وأزمة ديون العالم الثالث؛

برزت أزمة ديون العالم الثالث -التي عرفت بأزمة المكسيك- حينما عجزت المكسيك في أغسطس ١٩٨٢م عن مواجهة أعباء خدمة ديونها الخارجية البالغة ٨٠ مليار دولار، وتبعتها بعد ذلك كل من البرازيل وفنزويلا والأرجنتين، وهو الأمر الذي أدى إلى انهيار العديد من البنوك الأمريكية العملاقة التي توسعت في الإقراض لهذه الدول. وأثر ذلك على التنمية الاقتصادية في أمريكا اللاتينية لعقد كامل، وللخروج من هذا المأزق أصدر الكونجرس الأمريكي قراره بتقديم قروض قصيرة الأجل للمكسيك بقيمة ٤٠ مليار دولار، كما قام صندوق النقد الدولي والمؤسسات الدولية الأخرى، بتقديم مساعدات وصلت إلى ٢٠ مليار دولار للخروج من هذه الأزمة، ولأن القروض الجديدة -وهي بضوائد جديدة وأعباء خدمة دين حديدة- يخصص الجزء الأكبر منها لسداد الدين القديم ويخصص الجزء المتبقى لخدمة الديون القديمة والجديدة كان من الطبيعي أن يستمر عجز الدول النامية عن سداد ديونها، وانتهى الأمر بأن ترضخ لشروط المؤسسات الدولية (البنك الدولي والصندوق الدولي) لإعادة جدولة ديونها لتحنب كارثة الإفلاس، وذلك تحت مسمى الإصلاح الاقتصادي؛ والذي يتضمن جملة من التغييرات أهمها العودة إلى الاقتصاد الحر، وتخلي الدول عن ملكيتها لوسائل الإنتاج، وتوسيع قاعدة ملكية القطاع الخاص (الخصخصة)، وتخلى الدولة عن دورها الاجتماعي عن طريق رفع الدعم عن السلع الاستهلاكية الأساسية، ورفع الحماية عن المنتج المحلى، ورفع القيود عن التجارة الخارجية، واعتماد الأسعار الحرة للصرف الأجنبي، وفتح المجال للاستثمارات الخارجية والشركات الأجنبية دون قيد أو شرط، ويصطلح على تسمية هذه السياسة



11

html.com/tq.oA.qq-www.forums.b دمج الاقتصادات الوطنية بالسوق الرأسمائية العالمية باشراف المؤسسات الاقتصادية العالمية ممثلة في صندوق النقد الدولي الذي يقوم على نظام النقد الدولي، والبنك الدولي الذي يعمل على تخطيط التدفقات المائية طويلة المدى. ومن ثم فإن أرادت الدول أن تحتفظ بسيادتها، وبثرواتها، فعليها أن تقلع عن الاقتراض، فالاقتراض مذموم لا يجوز لغير ضرورة ملجئة إن كان قرضًا حسنًا. فكيف إن كان قرضًا حبوبًا من العزيز القهار.

ومن ثم فعلى هذه الدول أن ترشد نفقاتها. وأن تتقشف في كل ما يتعلق بمظاهر الترف والبذخ، وأن تحسن استغلال مواردها، وأن تقصى كل من يعبث في شروات بلادها فتقضي على كل مظاهر الفساد، وحيئنذ تحرر من رق العبودية للدائنين، وقد انتبهت دول لذلك لعدم إشهار إفلاسها؛ فقام رؤساؤها ببيع طائراتهم وإنفاق أثمانها في بناء مستشفيات للفقراء والمعوزين كما فعل الرئيس المكسيكي أندريس مانويل، الذي انتقد الحكومة السابقة لشراء طائرة الرئاسة بمبلغ ١٣٠ مليون دولار. باعتبارها رمزا للاسراف الشديد من جانب الحكومة، ليقوم بالسفر بالرحلات التجارية كسائر المواطنين بىلده، وكما فعلت رئيسة مالاوي جويس باندا بعد تعرض بلادها لنقد من المانحيين الغربيين لقيام الرئيس السابق بينجو موثاريكا بشراء طائرة رئاسية بمبلغ كبير رغم أن اقتصاد دولته يعمتد على المنح التي تقدمها الدول الغربية وخاصة إنجلترا، واستغنت عن ٥٠ سيارة مرسيدس تابعة للرئاسة وقامت بتخصيص الثمن لشراء الغذاء ولزراعة البقول لأكثر من مليون فقير في بلدها.

ولا ننسى ما حدث في مصرفي نوفمبر ٢٠٠٦م حينما قدم رئيس سنغافورة أس. أر. ناثان في زيارة رسمية إلى مصر على الخطوط الجوية الإمارتية على متن طائرة ركاب عادية على كرسي وسط المواطنين؛ وفي رحلته إلى مدينة الأقصر تم حجز عدد من مقاعد الدرجة الأولى للرئيس والوفد المرافق له. في رحلة عادية لمصر للطيران لامتناعه عن تأجير

طائرة خاصة رغم أن كلفتها لا تتعدى بضعة آلاف من الدولارات الأمريكية. وذلك من باب ترشيد الإنفاق في ضوء المخصصات المالية المنوحة له. رغم أن دخل سنغافورة القومي من أعلى الدخول في العالم، وهذه التصرفات تجد جذورًا راسخة عند المسلمين وهو أولى الناس بها.

التأسى بالسلف الصالح سبيل نجاة:

فلا ننسى أيضًا عمر رضى الله عنه الذي كان راتبه وجبتان بالغداة والعشي، وكسوتان بالصيف والشتاء، فمات مدينًا ويوصى ابنه عبد الله وهو على فراش موته بقضاء الدين، ويقول: "إن عجز مالنا فاستعن ببني عدي"؛ فأمير المؤمنين لم يمنح قرابته مالاً ولا حِاهًا؛ ولم يول أحدًا منهم منصبًا؛ ورغم ذلك يستعين بهم على قضاء دينه، ويقول: "وإن لم يكف ماڻهم فاستعن بقريش"، وهذا الدين كان في ماله هو وليس دينًا على خزينة الدولة. وبيعت داره في قضاء دينه، وهي التي عرفت اختصارًا بدار القضاء كما في حديث أنس بن مالك في الصحيحين: "أن رجلاً دخل المسجد يوم جمعة. من باب كان نحو دار القضاء ورسول الله صلى اللَّه عليه وسلم قائم يخطّب. فاستقبل رسول اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم قائمًا. ثم قال: يا رسول الله!، هلكت الأموال، وانقطعت السبل؛ فادع الله يغثنا. قال: فرفع رسول الله صلى الله عليه وسلم يديه. ثم قال: اللهم أغثنا، اللهم أغثنا، اللهم أغثنا. قال أنس: ولا والله ما نرى في السماء من سحاب ولا قزعة، وما بيننا وبين سلع من بيت ولا دار. قال: فطلعت من ورائه سحابة مثل الترس. فلما توسطت السماء انتشرت. ثم أمطرت. قال: فلا والله! ما رأينا الشمس سبتًا....". والشاهد قوله: "من بابكان نحو دار القضاء" أي من نحو دار عمر بن الخطاب التي بيعت في قضاء دين وسميت (دار القضاء) على سبيل الاختصار.

رضي الله تعالى عن أصحاب النبي صلى الله عليه الله عليه وسلم جميعًا وأرضاهم، ومن سار على نهجهم واستن بسنتهم ودعا بدعوتهم إلى يوم الدين... اللهم آمين.

والحمد لله رب العالمين.

# كيفية النصح لكة وأسال الله عز المال المال الله عز المال المال الله المال الما

الحدد الإسلام الملائع والسلام والمسلام والمسلام

رقد اعتنى العلماء ببيان أوجه النصيحة في كان تسم من ملام الأقسام التي ذكرها النبي صلى الأالم عليه مرسلم مروسي في في النصيحة لكتاب الله

يروچال.

ו ב מבמג כות

الأستان الساعد بالسيم التشيير ويطوع القرآق بالتأراض

وفي هذه المقالة أسلط الضوء على كيفية النصح لكتاب الله عز وجل وأسال الله عز وجل أن يجعلنا من أهل القرآن الذين هم أهله وخاصته.

والحق أن نصيحة العبد لكتاب ربه عز وجلٌ تتضمن أمورا كثيرة وتشمل حقوقا متعددة ينبغي له استحضارها، والاشتغال بها، واتخاذها منهجا له في حياته.

ودونك أهم هذه الأبواب التي تندرج في النصيحة لكتاب الله عز

الدالايمان بأن هذا الكتاب وهو القرآن الكريم، منزل من عند الله رب العالمين وأنه كلامه أوحى به إلى نبيه محمد صلى الله عليه وسلم عن طريق أمين الوحي جبريل عليه السلام قال تعالى:

رَوْتُهُ لَنْ رَبِّ أَلْنَافِينَ ﴿ مَنْ لَلْهِ مَالُونُ الْمُؤْمُ وَلَا الْمُؤُمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ اللللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰم

(الشعراء:١٩٢-١٩٤). وقال تعالى: رَانَ أَخَا فِنَ النَّكَرَكِينَ اسْتَجَالُكِ فَاخِوْهُ حَقَّ يَسْتَعَ كُمْ أَنْهُ ثُوْ الْلِنْهُ مَاسَهُ وَلِكَ بِالنَّهُ وَمَّ لَا يَسْلَمُونَ ، (التوبة:

قال ابن حرم في كتابه "مراتب الإجماع" تحت عنوان: باب من الإجماع في الاعتقادات يكفر من خالفه بإجماع:" وأن القُرْآن المتلو الذي في المصاحف بأيدي الناس في شرق الأرض وغربها من أول ولأرض وغربها من أول أهُلُ أَعُوذُ بِرَبِ الناس هُو كلام وفي أنزله على وفيه انزله على أنيه صلى الله عليه وسلم مُخْتَارًا لله من بين الناس" (مراتب الإجماع لابن حزم ص١٧٧).

وأما إضافةً القرآن إلى جبريل عليه السلام في قوله تعالى: ﴿ لَهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال



- السنة الثالثة والخمسو

14

والتكوير: ١٩-٢٠)، وإلى الرسول محمد صلى الله عليه وسلم في قوله تعالى: وأله الراحاقة: والمراح المراح المراح المراح المراح المراح المراح والإرسال فهما مبلغان عن الله عز وجل كلامه لا تصريف لهما فيه بتبديل أو زيادة أو نقصان؛ ولذا جاء التعبير عنهما في الموضعين بـ" رسول" دون" ملك أو نبي".

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا نُنُلُ طَنِهِمْ ﴿ اَبَانُنَا بَيْنَانَ ۗ عَلَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَا أَوْ اللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ

### ٢- تعظيم القرآن الكريم واحترامه

تعظيم القرآن الكريم أمر متفق عليه بين المسلمين؛ لأنه من تعظيم الله سبحانه وتعالى. قال النووي رحمه الله:" أجمع المسلمون على وجوب تعظيم القرآن العزيز على الإطلاق وتنزيهه وصيانته"(التبيان في آداب حملة القرآن للنووي صـ١٦٤).

ومن أجل تعظيم القرآن الكريم شرعت أحكام تتعلق بتلاوته أو بمس المصحف الذي يضم بين دفتيه القرآن الكريم كالطهارة، والتسوك، والتعوذ إلى غير ذلك من آداب.

وقد ذكر العلماء صورا كثيرة ووجوها متنوعة لتعظيم القرآن الكريم، وأوردوها في حديثهم عن شعب الإيمان يمكن الرجوع إليها في مظانها من المصنفات (ينظر: المنهاج في شعب الإيمان للحليمي (٢١١٩/٢)، وشعب الإيمان للبيهقي (٣٧٧٣)).

وكما جاءت الأدلة بتعظيم القرآن الكريم فقد جاءت أيضا بالتحذير مما ينافي تعظيمه أو يناقض احترامه كالمراء في القرآن، وتفسير القرآن بغير علم؛ لأن ذلك من القول على الله بغير علم وهو من أكبر المحرمات.

### قراءة القرآن الكريم، وترتيله، والاستماع اليه، وحفظه.

(النمل:۹۱-۹۲)، وقال تعالى: ﴿ رَبِّ النَّرَانَ رَبِّهُ ، (المزمل:٤).

والمعنى: "اقرأ، على تمهل، فإنه يكون عونا على فهم القرآن وتدبره، وكذلك كان يقرأ صلوات الله وسلامه عليه، قالت عائشة رضي الله عنها: "كان يقرأ بالسورة فيرتلها، حتى تكون أطول من أطول منها" (ينظر: تفسير ابن كثير(١٨٥٨)، والحديث في صحيح مسلم برقم٧٧٣).

وقد رتب الشرع على هذه التلاوة الأجور العظيمة، والفضائل الكثيرة.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَوْكَ كُلْكِ اللَّهِ وَأَلَى اللَّهِ وَأَلَى اللَّهِ وَأَلَى اللَّهِ وَأَلَى اللَّهِ وَالْمَا اللَّهِ وَالْمَا اللَّهِ عَلَيْ وَعَلَيْهُ مِنْ وَعَلَيْهُ وَكُورِيدُهُم وَكُورِيدُهُ وَكُورِيدُهُم وَكُورِيدُهُ وَكُورِيدُهُم وَكُورِيدُونُ وَكُورِيدُهُم وَكُورُكُونُ وَكُونُ وَكُونُ وَكُولُونُ وَكُولُونُ وَكُونُ وَكُولُونُ وَكُولُونُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِللَّهُ لِلْمُ لِلِهُ وَلِهُ لِلْمُونُ وَلِهُ لِللّهُ لِلْمُ لِللّهُ لِلْمُ لِلْكُونُ لِللّهُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلِهُ لِللّهُ لِلْمُونُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُلِمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُنْ لِلِهُ لِلْمُلْكُونُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُلْكُونُ لِلْمُلْكُونُ لِل

وأخرج مسلم في صحيحه(حديث ٨٠٤) من حديث أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «افْرَوُوا الْفُرْآنَ فَإِنَّهُ يَأْتِي يَوْمَ الْقَيَامَة شَفِيعًا لأَضْحَابِه...».

وأخرج الترمذي في سننه (حديث ٢٩١٠) من حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه مرفوعا إلى النبي صلى الله عليه وسلم: «من قرأ حرفًا من كتاب الله فله به حسنة، والحسنة بعشر أمثالها، لا أقول الم حرف، ولكن ألف حرف ولام حرف وميم حرف، وجاء موقوفًا عن ابن مسعود رضي الله عنه أيضًا، والوقف لا يضر هنا بل يكون له حكم الرفع؛ لأن هذا مما لا مجال للرأي فيه.

وقد حثنا ربنا سبحانه وتعالى على الاستماع للقرآن الكريم سماع تحقيق وقبول، والإنصات اليه بخشوع وخضوع لاسيما في الصلاة المكتوبة إذا جهر الإمام بالقراءة ، ورتب على ذلك حصول الرحمة التي لا غنى لأحد عنها قال تعالى: ﴿ وَإِذَا تُرِعَ ٱلْتُورَانُ الْمُسْتَعِمُوا أَنْ قَالَ تَعالى: ﴿ وَإِذَا تُرِعَ ٱلْتُورَانُ الْمُسْتَعِمُوا أَنْ قَالَ تَعالى: ﴿ وَإِذَا تُرِعَ ٱلْتُورَانُ الْمُسْتَعِمُوا أَنْ قَالَ اللّهُ اللّهُ

والاستماع أبلغ من السماع ؛ لأن صيغة الافتعال دالة على المبالغة في الفعل فالمراد المبالغة في

الإصغاء، ويحتمل أن الاستماع يراد به أيضًا الامتثال للعمل بما فيه (بنظر: التحرير والتنوير لابن عاشور( ٢٢٩/٩).

ومعنى الإنصات السكوت في خلال القراءة ورعايتها إلى انقضائها تعظيما للقرآن الكريم وتكميلا للاستماع (ينظر: إرشاد العقل السليم (٣١٠/٣)).

قال القاضي البيضاوي: وظاهر اللفظ يقتضي وجوبهما (أي: الاستماع والإنصات) حيث يُقرأُ القرآن مطاناً. وعامة العلماء على استحبابهما خارج الصلاة" (أنوار التنزيل(٤٧/٣)).

ولما كان لهذا الاستماع أثر كبير على النفس والقلب فقد تواصى الكفار بالإعراض عن القرآن وعدم السماع له قال تعالى: ﴿ وَالْ اللَّيْنَ كَمْرُوا لَا فَتَنْمُوا لِمُنَا الفُرْالِ وَالْمَوْالِيدِ لْمَلْكُو تَعْلِيدٌ ا

ويالحظ أنه قد جاء النهي هنا بصيغة السماع لا الاستماع، وكأن فيه إشارة -والله أعلم- إلى خوف الكفار من أن يتسرب شيء من القرآن الكريم إلى قلوبهم، أو يعلق شيء منه بأذانهم لما له من عظيم الأشر وجليل المقع.

وقد كان نبينا صلوات الله وسلامه عليه يحب أن يسمع القرآن الكريم من غيره . ويدل على ذلك ما أخرجه الشيخان عن عبد الله

بن مسعود رضي الله عنه قال: قال لي النبيّ صلى الله عليه وسلم: (اقرأ على قلت: أقرأ عليْك وعليْك أنزل؟ قال: ﴿ فَإِنَّى أَحَبُّ أَنَّ أسمعه من غيري، فقرأت عليه سورة النساء، حُتَى بُلِغَتَ: ﴿ فَكُنْ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ رَحِنْنَا بِكَ عَلَى هَتُؤَلَّهِ شَهِيدًا ﴿ (النَّسَاءِ: ٤١) قال: «أمسك، فإذا عيناهُ تذرفان (صحيح البخاريحديث٤٥٨٣. ومسلم في صحيحه حديث ٨٠٠) ف" يحتمل أن يكون أحب أن يسمعه صلى الله عليه وسلم من غيره ليكون عرض القرآن سنة، ويحتمل أن يكون لكي يتدبره ويتفهمه وذلك أن المستمع أقوى على التدبر ونفسه أخلى وأنشط لذلك من القارئ لاشتغاله بالقراءة وأحكامها" (فتح الباري شرح صحيح البخاري للحافظ ابن حجر .((98/9)

وجليً مما تقدم أن من أعظم مقاصد الاستماع التدبر والاستجابة لهذا المتلو؛ ولذا فقد ذكر العلماء آدابًا لاستماع القرآن منها ما ذكره القرطبي عن وهب بن منبه:" من أدب الاستماع سكون الجوارح وغض البصر، والاصغاء بالسمع، وحضور العقل، والعزم على العمل، وذلك هو الاستماع كما يحب الله تعالى، وهو أن يكف العبد جوارحه، ولا يشغلها. فيشتغل قلبه عما يسمع، ويغض طرفه فلا يلهو قلبه بما يرى، ويحصر عقله فلا يحدث نفسه بشيء سوى ما يستمع إليه، ويعزم على أن يفهم فيعمل بما يفهم" (الجامع ويعزم على أن يفهم فيعمل بما يفهم" (الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (١٧٦/١١)).

هذا ومن النصيحة لكتاب الله تعالى حفظه عن ظهر قلب لن أمكنه ذلك واستطاعه، وأما من عجز عنه فبحسب ما تيسر له.

والحافظ القرآن الكريم منزلة عظيمة ومقام رفيع.

عن عائشة رضي الله عنها عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: مثل الذي يقرأ القرآن، وهو حافظ له مع السفرة الكرام البررة، ومثل الذي يقرأ، وهو يتعاهده، وهو عليه شديد فله أجران (أخرجه البخاري في صحيحه-كتاب تفسير القرآن حديث ٤٩٣٧).

وعن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما



عن النبي صلى الله عليه وسلم قال:" يقال -يعني لصاحب القرآن -: اقرأ وارتق ورتل كما كنت ترتل في الدنيا، فإن منزلتك عند آخر آية تقرأ بها" (أخرجه الترمذي في سننه حديث(٢٩١٤) وقال: هذا حديث حسن صحيح).

قال زين الدين المناوي:" أي عند حفظك أو آخر تلاوتك المحفوظك" (فيض القدير الممناوي (٤٥٨/٢).

### ا - تلابره وتفهم معانيه

إنَّ تدبر القرآن الكريم وتفهم معانيه من أجلٌ أبواب النصيحة للكتاب المنزَّاء.

وقد ذمَّ اللَّه عزوجل المعرضين عن تدبر القرآن الكريم فقال عزوجل المعرضين عن تدبر القرآن الكريم فقال عزوجل المنافئة المتراث ال

وفي الأيتين دليل على أن تدبر القرآن الكريم من الأمور الممكنة لعامة الخلق؛ لأن الله خاطب بهما من أعرض عن تدبر القرآن الكريم من الكافرين، ويؤكد هذا أن الله عز وجل أنزل القرآن الكريم بلسان عربي مبين؛ ومن ثم فلا ينبغي الإعراض عن تدبره بدعوى أن للتدبر أناسا مخصوصين، وأقواما معينين بل إن تدبره ممكن لكل من أقبل عليه، ورام الهداية به، وإن كان هناك تفاوت بين الناس في هذا التدبر بحسب ما أعطاهم الله عز وجل من إمكانات علمية وقدرات وهبات.

وقد بين الله عز وجل أن تدبر القرآن الكريم طريق الحصول على بركات القرآن وخيراته فقال سبحانه، كِنْتُ أَرْلَهُ إِنْكَ مُنْرِدٌ لِيَبْرُوا فَعَلَى اللهُ مُنْرِدٌ لِيَبْرُوا فَعَلَى اللهُ مُنْرِدٌ لِيَبْرُوا فَعَلَى اللهُ مُنْرِدٌ لِيَبْرُوا فَعَلَى اللهُ مُنْرِدٌ لِيَبْرُوا اللهُ مِنْ (ص:٢٩).

وأصل مادة التدبر في اللغة يدل على آخر الشيء وخلفه كما ذكر ابن فارس في مقاييس اللغة (٣٢٤/٢) وعليه فالمراد بالتدبر النظر في عواقب الأمور، والمتدبر على ذلك لا يتوقف عند معاني الألفاظ، وإنما يغوص في مراميها، ويحاول الوقوف على مقاصدها، وما تهدف الده.

والظاهر أن التدبر استعمل أيضًا في كل تأمل وتفكر بأناة.

والكلام عن تدبر القرآن وفوائده وطرق تحصيله وتحرير مسائله يحتاج إلى حديث خاص لا يناسبه هذا المقام.

والمناسب هنا أن نعلم أن تدبر القرآن الكريم، ومحاولة فهمه، وتأمل معانيه من أعظم النصيحة لكتاب الله عز وجل، وأنه سبيل الحصول على البركة والهدى.

قال ابن القيم:

### فتدبر القرآن إن رمت الهدى

فالعلم تحت تدبير القران.

ومن أعون الطرق لتدبر القرآن الكريم شعور العبد بأن آيات القرآن الكريم رسائل من الله عز وجل موجهة إليه ؛ فيقبل العبد على مولاه، ويحاول أن يعرف مراد الله منه قدر استطاعته.

ويعينه على ذلك تكرار الآية المرة بعد الأخرى، وألا يكون همه متى ينتهي من السورة، وإنما ماذا عمل منها، وما حق الله عليه فيها؟

قال بشر بن السُرِي: "إنما الأية مثل التمرة كلما مضغتها استخرجت حلاوتها فحدث به أبو سليمان فقال صدق إنما يؤتى أحدكم من أنه إذا ابتدأ السورة أراد آخرها" (البرهان في علوم القرآن للزركشي(٤٧١/١)).

### ٥- العمل بالقرآن والتحاكم إليه

من أعظم النصيحة لكتاب الله عز وجل العمل بتعاليمه، والتحاكم إليه

والعمل بالقرآن الكريم والاهتداء به ثمرة التدبر الحق، والقصد من إنزاله.

قال أبو بكر الأجري: "فالمؤمن العاقل إذا تلا القرآن استعرض القرآن، فكان كالمرآة يرى بها ما حسن من فعله وما قبح منه، فما حدره وما خوفه من عقابه خافه، وما رغبه فيه مولاه رغب فيه ورجاه" (أخلاق حملة القرآن للأجرى ص ٢٣)..

ولعلّي - نظرًا الأهمية هذا الوجه في تحقيق النصيحة لكتاب الله عز وجلّ - أفرد الحديث عنه بإذن الله بمقالة مستقلة تبرز أهمية العمل بالقرآن، والسبيل إلى تحقيق ذلك.

والله ولي التوفيق.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله،

فعن أنسى-رضي الله عنه- عن النَّبِي صلى الله عليه وسلم قال: ﴿ ثلاثُ مَنْ كُنَّ فيه وَجَدَ بِهِنَّ حالاوة الايمان؛ أنْ يَكُونَ اللَّهُ وَرَسُولُـهُ أَحَبُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَرَسُلُ وَلَلْهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّالِيلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ممّا سَواهُمَا، وَأَنْ يُحِبُ المرء لا يحبُّهُ إِلاَّ للَّهِ، وَأَنَّ يَكُرُهُ أَنْ يَعُودُ فِي الْكُفُرِ يَعُدُ أَنْ أَنْ شَدَّهُ اللَّهِ مِنْهُ، كَمَا يَكُرُهُ أَنْ يُصْدُفَ فِي النَّانِ. أخرجه البخاري في الايمان، باب: حلاوة الإيمان (١٦)، وباب: من كره أن يعود في الكفر كما يكره أن يلقى في النار من الأيمان (٢١)، وفي كتاب، الإكراه، باب: من اختار الضرب والقتل والهوان على الكفر (١٩٤١)، ومسلم في الايمان، باب، بيان خصال من اتصف بهن وجد حلاوة الإيمان (٧٢- ٣3). (٨٢- ٣3).

عود على بدء مع هذا الحديث العظيم الذي كنا قد تناولنا منه الخصلة الأولى في مقال شهر ربيع الآخر، وهي قوله صلى الله عليه وسلم: «تُللاثُ مَنْكُنَ فيه وَجَدَ بهنَ حَـلاوة الإيمان: أَنْ يَكُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبُ إِلَيْهُ مَمَّا سواهما ، ـ

وسوف نتناول في هذا المقال الخصلتين الباقيتين في الحديث.

### أما الخصلة الثانية:

قال ابن رجب في فتح الباري: فهي قوله صلى اللَّه عليه وسلم: ﴿ وَأَنْ يُحبُّ المرء لا يحته إلا لله.

والحب في الله من أصول الإيمان وأعلى درجاته. ففي " المسند (۲۲۱۳۰)" عن معاذ بن أنس الجهني: وأن النبي صلى الله عليه وسلم سئل عن أفضل الإيمان؟ فقال: أن تحب لله، وتبغض لله، وتعمل

لسانك في ذكر الله.

وفيه أيضًا (١٥٥٤٩) عن عمروبن الجموح، عن النبي- صلى الله عليه وسلم قال: «لا يحق العبد حق صريح الإيمان حتى يحب لله، ويبغض لله. فإذا أحب لله، وأبغض لله؛ فقد استحق الولاية من الله.. (واستاده ضعیف لضعف رشدين بن سعد، وعبد الله بن الوليد، ولانقطاعه)

وفيه (١٨٥٢٤)؛ عن البراء عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: ﴿أُوثِقَ عرى الإيمان أن تحب في الله، وتبغض في الله،

وخرج الإمام أحمد (۲۱۳۰۳)، وأبو داود (٤٥٩٩) عن أبي ذر، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: أفضل الأعمال الحب في الله، والبغض في الله، ومن حديث أبى أمامة، عن النبي صلى الله عليه

وسلم، قال: «من أحب لله،

وأبغض لله، وأعطى لله، ومنع لله؛ فقد استكمل الأيمان، أخرجه أبو داود (٢٨١١)؛ وأخرجه الترمذي (٢٥٢١)، وهو في مسند أحمد (٢٥٦١) و (١٥٦٢٨)، عن النبي صلى الله عليه وسلم من حديث معاذ بن أنس الجهني، وزادًا: «وأنكح

وانما كانت هذه الخصلة تاثية لما قبلها؛ لأن من كان الله ورسوله أحب إليه مما سواهما فقد صار حبه كله لله، ويلزم من ذلك أن يكون بغضه لله، وموالاته له ومعاداته له، وألا تبقى له بقية من نفسه وهواه.

وذلك يستلزم محبة ما يحبب الله من الأقوال والأعصال، وكراهة ما يكرهه من ذلك، وكذلك من الأشخاص.

ويلزم من ذلك معاملتهم بمقتضى الحب والبغض؛ فمن أحبه الله أكرمه وعامله بالعدل والفضل، ومن أبغضه الله أهانه بالعدل.

وثهذا وصف الله المحبين له بأنهم: ﴿أَوْلَةٍ عَلَّ الْمُؤْمِنِينَ أَمِزَّةٍ عَلَ الْكَفِينَ كَيْمِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَعَافُونَ لَوْمَةً لَآمِعٍ ﴾ (المائدة: ٥٤)

وكان من دعاء النبي صلى وكان من دعاء النبي صلى الله عليه وسلم: «أسالك حبك، وحب من يحبك، وحب عمل يبلغني إلى حبك». (أخرجه الترمذي حبك، وقال: هذا حديث حسن غريب قال ابن رجب هي فتح الباري: وفيه: عبد

الله بن ربيعة الدمشقي مجهول).

فلا تتم محبة الله ورسوله إلا بمحبة أوليائه وموالاتهم، وبغض أعدائه ومعاداتهم.

وسئل بعض العلماء: بِمَ تُنالَ المحية؟

قال: بموالاة أولياء الله، ومعاداة أعدائه، وأصله الموافقة. (فتح الباري ٥٦/٢) ومن أحب الله عز وجل، وأحب رسوله صلى الله عليه وسلم، وأحب المؤمنين في الله ووالاهم، وأبغض الكافرين والجاحدين وعاداهم؛ المتحق ثواب الله فإن الله عز وجل لا يعذب من يُحب. قال بعضهم: المُحب لا يعذب حبيبه؟

فقيل له: وما دليل ذلك؟

قال: قوله تعالى: ﴿وَقَالَتِ
الْبَهُوهُ وَالْفَهِكَرَىٰ مَنْ الْبَنْوَا
الْهُوهُ وَالْفِهَكَرَىٰ مَنْ الْبَنْوَا
اللّهُ وَأَحْبِنُهُمْ قَلْلَ فَلِمَ هُيَدِيْكُمْ
بِذُوْبِكُمْ بَلْ أَشَّهُ بَشَرُّ فِمَنَ عَلَقَ مِنْفُوبِكُمْ بَلْ أَشَّهُ بَشَرُّ فِمَنَ عَلَقَ مِنْفُرُ لِمِن يَكَالُهُ وَيُعْلِقُ مَن يَكَالُهُ وَلَهُ مُلْكُ السَّكَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا يَنْهُمَا وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ، وَمَا يَنْهُمَا وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ، (المائدة: ١٨).

قال ابن كثير في تفسير القرآن العظيم (١٩/٣): 
وقد قال بعض شيوخ الصوفية لبعض الفقهاء: 
أين تجد في القرآن أن الحبيب لا يعذب حبيبه؛ 
فلم يرد عليه، فتلا الصوفي فلم يرد عليه، فتلا الصوفي 
بدُنُوبِكُمُ ،، وهذا الذي قاله حسن، وله شاهد في المسند للرمام أحمد حيث قال:

حدثنا ابن أبي عدي عن حميد عن أنس قال: مر حميد عن أنس قال: مر النبي صلى الله عليه وسلم في نفر من أصحابه، وصبي القوم خشيت على ولدها أن يُوطأ، فأقبلت تسعى وتقول: ابني ابني! وسعت فأخذته، فقال القوم: يا رسول الله، ما كانت هذه لتلقي ابنها في صلى الله عليه وسلم فقال: "لا والله ما يلقي حبيبه في النار" تفرد به.

### الخصلة الثالثة:

قال ابن رجب في فتح الباري لمه: قوله صلى الله عليه وسلم: وأنْ يكُرهَ أنْ يعُودَ في الله عليه في الكفر بعد أنْ أنْقذهُ الله منه كما يكره أنْ يُقدف في النّار، فإن علامة محبة الله ورسوله: محبة ما يحبه الله ورسوله وكراهة ما يكرهه الله ورسوله كما سبق.

فإذا رسخ الإيمان في القلب، وتحقق به، ووجد حلاوته وطعمه: أحبه، وأحب ثباته ودوامه، والزيادة منه، وكره مضارقته، وكان كراهته لمضارقته أعظم عنده من كراهة الإلقاء في النار.

قبال الله تبعالى: ﴿ وَلَنَكُنَّ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ وَرَقْنَهُ وَ اللهُ وَلَيْنَ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَيْنَ اللهُ وَيَعْمَهُ وَاللهُ وَلَيْنَ اللهِ وَيَعْمَهُ وَاللهُ عَلَيْهُ مَكِدً ، (الرحج رات: ٧. مَلِيهُ مَكِدً ، (الرحج رات: ٧.

والمؤمن يحب الإيمان أشد من حب الماء البارد في شدة الحر

للظمأن، ويكره الخروج منه أشد من كراهة التحريق بالنيران. كما في "المسند، (١٦١٩٤)" عن أبي رزين العقيلي أنه سأل النبي-صلى الله عليه وسلم- عن الإيمان، فقال: «أن تشهد، أن لا إلـه إلا الله وحده لا شريك له وأن محمدًا عبده ورسوله، وأن يكون الله ورسوله أحب إليك مما سواهما، وأن تحرق في النار أحب إليك من أن تشرك بالله، وأن تحب غير ذي نسب لا تحبه إلا لله. فإذا كنتكذلكفقددخل حب الإيمان في قلبك كما دخل حب الماء للظمآن في اليوم القائظ». (واستاده

وق " المسند (۲۲۰۷۵) " أيضًا أن النبي-صلى الله عليه وسلم- وصّى معاذ بن جبل فقال له فيما وصياه به: «لا تشرك بالله شيئًا، وإن قطعت وحرقت، (ورجاله ثقات لكنه منقطع)، وقد أخبر الله عن أصحاب الأخدود يما أخير به، وقد كانوا فتنوا المؤمنين والمؤمنات وحرقوهم بالنار ليرتدوا عن الإيمان، فاختاروا الإيمان على النار.

ضعيف لانقطاعه).

وفي" صحيح مسلم (٣٠٠٥) " عن النبي صلى الله عليه وسلم أن امرأة منهم أتي بها ومعها صبى لها يرضع، فكأنها تقاعست أن ثلقي نفسها في النار من أجل

الصبي، فقال لها الصبي: يا أمه، اصبري؛ فإنك على الحق".

وألقى أبو مسلم الخولاني في النار على امتناعه أن يشهد للأسود العنسى بالنبوة فصارت عليه بردا وسالامًا.

وعرض على عبد الله بن حذافة أن يتنصر فأبي، فأمر ملك الروم بالقائه في قدر عظيمة مملوءة ماء تغلى عليه، فبكي، وقال: لم أبك جزعًا من الموت، ولكن أبكى أنه ليس لي إلا نفس واحدة يفعل بها هذا في الله، لوددت أنه كان لي مكان كل شعرة مني نفسًا يُضعل بها ذلك في الله عز

هـ ذا مع أن التقية في ذلك باللسان جائزة مع طمأنينة القلب بالإيمان كما قال تعالى: ﴿ إِلَّا مَنْ أَكْرَةُ وَقُلْبُهُ مُظْمَينًا بالإيمن وَلَكِن مَن شَرَحَ بالكفر صَدْرًا، (النحل: ١٠٦)، ولكن الأفضل الصبر وعدم التقية في ذلك.

فإذا وجد القلب حلاوة الإيمان أحس بمرارة الكفر والفسوق والعصيان، ولهذا قال يوسف عليه السلام: درب السجن أحب إلى مما يَدْعُونَنِي إِلَيْهِ، (يوسف:

قيل لبعض الصالحين: متى أحب ربى؟ قال: اذا كان ما يكرهه أمر

عندك من الصبر. وقال بعضهم: ليس من أعلام المحبة أن تحب ما يبغضه حبيبك.

واعلم أن القدر الواجب من كراهة الكفر والفسوق والعصيان هو أن ينضر من ذلك، ويتباعد منه جهده، ويعزم على ألا يلابس شيئًا منه جهده؛ لعلمه يسخط الله له وغضيه على أهله.

فأما ميل الطبع إلى ما بميل من ذلك، خصوصًا لن اعتاده، ثم تاب منه فلا يؤاخذ بهذا الميل إذا لم يقدر على إزالته.

ولهذا مدح الله من نهي النفس عن الهوى، وذلك يدل على أن الهوى يميل الى ما هو ممنوع منه، وأن من عصى هواه كان محمودًا عند الله عز وجل.

وسئل عمرعن قوم يشتهون المعاصى ولا يعملون بها؟

فقال: أولئك الذين امتحن الله قلوبهم للتقوى لهم مغفرة وأجر عظيم.

وقد ترتاض النفس بعد ذلك وتألف التقوى حتى تتبدل طبيعتها وتكره ما كانت مائلة إليه، ويصير التقوى لها طبيعة ثابتة. وفقنا الله وإياكم لمحبته ومحية من يحب وما يحب، والله من وراء القصد، وهو يهدي السبيل.



۸ شارع قوله - عابدین - القاهرة (۱۲۹۱۵۲۲ - ۲۲۹۱۵۲۲ ک فاکس: ۲۲۹۵۷۳۰۲ www.ansaralsooa.com عمدية المعادية المعاد

### وزارة التضامن الإجتماعي جمعية أنصار السنة المحمدية المركز العام المشهرة برقم ٦١ لسنة ١٩٧٢م

# دعصوة

## تتشرف جمعية أنصار السنة الممدية المركز العام

بناء على قرار مجلس الإدارة بالجلسة رقم (١١) بتاريخ ٩ ١٢ /٢٠٢٣م

## بدعوتكم لحضور الجمعية العمومية غير العادية

وذلك يوم السبت الموافق: ٦ يناير ٢٠٢٤م الساعة الثانية عشر ظهرًا بمقر الجمعية الكائن: ٨ ش قوله - عابدين - القاهرة، وفي حالة عدم حضور الأغلبية المطلقة للأعضاء، تؤجل الجلسة لمدة ساعة طبقاً للمادة (٢٩) من لائحة النظام الأساسي للجمعية، وذلك لمناقشة جدول الأعمال التالي:-

- ١. النظر في إضافة بند (الإغاثة الإنسانية) للائحة الجمعية.
- ٢. النظر في تعديل البند (٣٤) الخاص بعدد أعضاء مجلس الإدارة.
  - ٣. النظر في اعتماد اللائحة الداخلية للجمعية.
    - ٤. النظر في بيع السيارتين المملوكتين للجمعية.

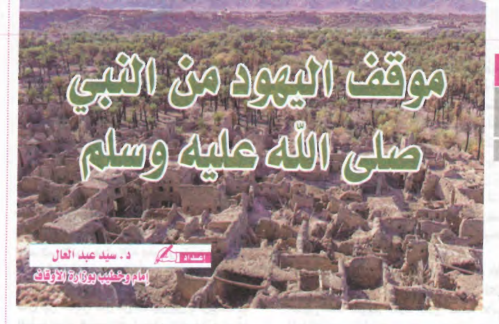
ونتشرف باستقبال مندوبي الفروع بموجب خطاب تفويض لعدد اثنين من كل فرع، على أن يكون الفرع قد وفق أوضاعه.

ويطيب لنا دعوة الفائزين في مسابقة القرآن الكريم لاستلام جوائزهم.

وبالله التوفيق.

الونيس العام ا/ أحمد يوسف عبد الجيد الأمين العام ا/ محمد مصطفى درويش





الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على تبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

أما بعد؛ فقد مر معنا مقتل كعب بن الأشرف اليهودي، وكعادة اليهود يعيشون دور الضحية، وادعاء المظلومية قديمًا، وحديثًا مع أنهم هم المعتدون المظالمون، وما صدر في حقهم ما هو إلا عقوبة، ورد على اعتدائهم، ومصداق ذلك قول النبي صلى الله عليه وسلم "مَنْ لكَعْبِ بْنِ الأَشْرَفِ؛ فَإِنّهُ قَدْ آذَى الله وَرَسُولَهُ".

ومع أن النبي صلى الله عليه وسلم قال هذا إلا أن ناسًا من بني جلدتنا، ويصلون لقبلتنا ما زاولوا يدافعون عن ذاك اليهودي، وعن جميع اليهود، ويتعاطفون معهم، ويصفون قتل كعب، بالاعتداء، والاغتيال غير البرر! ولا شك أن الأذى الصادر لم يكن قاصرًا على كعب بن الأشرف وإنما سبقه به إليه أناس، وتبعه عليه آخرون منهم في كل عصر ومصر حتى اشتد أذاهم بعباد الله؛ قتلا وتشريدًا في عصرنا هذا؛ فمن لبني صهيون؛ فإنهم قد آذوا عباد الله، وأتباع رسوله صلى الله عليه وسلم؟ ولكي تتضح الصورة لن يعترض على هذا الموقف الصارم تجاه اليهود تعالوا بنا في رحلة إلى المدينة أيام رسول الله صلى الله عليه وسلم، ورحلتنا هذه المرة نخصصها للتنقيب عن آثار اليهود، وموقفهم من

النبي صلى الله عليه وسلم، وحينئذ يظهر للمنصف: أنهم لا يستحقون الوقوف في صف الضحية، والمظلوم لا قديمًا ولا حديثًا.

إطلالة من بعيد:

لما قدم النبي صلى الله عليه وسلم المدينة؛ بادر عالم اليهود وحبرهم؛ عبد الله بن سلام؛ فأسلم، وأبى عامتهم إلا الكفر؛ فوادع من بالمدينة من اليهود، وكتب بَيْنَهُمْ كتَابًا، وكَانُوا ثَلَاثَ قَبَائلً؛ قَيْنَقَاعِ، وَالنَّضِير، وَقَرَيْظَةَ؛ فَمَنْ عَلَى بني قَيْنُقَاعِ، وَأَجَلَى بني طائفة؛ فَمَنْ على بني قَيْنُقَاعِ، وَأَجَلَى بني النَّضَير، وَاسْتَأْصُل بني قَريْظَة، ونزلت سورة الحشر في بني المنضير، وسورة الأحزاب في بني قريظة، مختصر سيرة الرسول (١٣٩).

لقد نَصَبَتُ أَخَبَارُ يَهُودَ لرَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ وَلاَّضْحَابِهِ الْعَدَاوَةَ، بَغْيَا وَحَسَدَا وَضَغْنَا. سيرةَ ابن هشام (١٣/١).

هَذَا مع أنهم كانوا يعرفونه كما يعرفون أبناءهم، وكانوا يستنصرون به على أهل الأوثان، بل كانوا يترقبون مبعثه: كما قال تعالى: «وَلَنَّا جَآءَهُمْ كِنَبُّ يُنْ عِندِ اللَّهِ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَكُنُوا مِن مَّلُ يَسْتَغْنِحُوبَ عَلَى الَّذِينَ كَفُرُوا مَنْهُمْ وَكُنُوا مِن مَّلُ يَسْتَغْنِحُوبَ عَلَى الَّذِينَ كَفُرُوا فَلَمَا مَا مَعْمُمُ مَا عَرَفُوا حَكَمُّرُوا بِيْدٍ فَلَمَنَةُ اللَّهِ عَلَى الْكَنْفِرينَ » (البقرة: ٨٩)؛ فقولُكُهُ: «وَكَانُوا مِنْ



11

قَبْلُ يَسْتَفْتَحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا ۗ أَيُّ: وَقَدْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ مَجِيءِ هَذَا الرَّسُولُ بِهَذَا الْكَتَّابِ يَسْتَنْصِرُونَ بِمَجِيئه عَلَى أَعْدَائهُمْ مَنَ الْمُشْرِكِينَ إِذَا قَاتَلُوهُمْ، يَقُولُونَ: إِنَّهُ سَيُبُعَثُ ثَبِيٌّ فِي آخر الزُّمَانِ نَقْتُلُكُمْ مُعَهُ قَتُلَ عَادٍ وَارْمُ وَفُلْمًا جَاءَهُم مَّا عَرَفُوا كَفَرُوا بِيهِ. فَلَعْنَهُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلْكَتَعْرِينَ ، (البقرة: ٨٩). (تفسيرابن كثيرا /٣٢٥).

واليك موقف رؤساء اليهود الذين يعرفون صفة النبي صلى الله عليه وسلم

ولا شك أن موقف العامة تابع لموقف قادتهم وقد لس النبي صلى الله عليه وسلم هذا المعنى فقال " لَوْ آمَنَ بِي عَشَرَةَ مِنَ اليَهُودِ، لأَمَنَ بِي اليهود" البخاري (٣٩٤١)

قال ابن حجر: كان من المشهورين بالرياسة في الْيَهُودِ عِنْدَ قَدُومِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَمِنْ بَنِي النَّضِيرِ أَبُو يَاسِرِ بُنِ أَخُطَبُ، وَأَخُوهُ حُيِيٌّ بُنُ أَخْطَبُ، وَكَعْبُ بُنُ الأَشْرَف، وَرَاهِعُ بْنُ أَبِي الحقيقِ، وَمِنْ بَنِي قَيْنُقَاءَ عَنْدُ اللَّهِ بْنُ حَنيف، وَفَنْحَاصُ، وَرِفَاعَةَ بْنُ زَيْد، وَمِنْ بَنِي قَرَيْظُةَ الزَّبِيْرُ بُنُ بَاطَيًا، وَكَعْبُ بُنُ أَسَدَ، وَشَمُويِلَ بُنُ زِيْدٍ؛ فَهَوَٰلا ء لَمْ يَثُبُتُ إِسْلاَمُ أَحَد مَنْهُمْ، وَكَانَ كُل مِنْهُمْ رَئِيسًا فِي الْيَهُودَ، وَلُوْ أَسُلُمَ لْاتَّبِعَهُ جَمَاعَةً مِنْهُمْ؛ فَيَحْتَمِلُ: أَنْ يَكُونُوا المراد. فتح الباري (٢٧٥/٧).

ورأس الإيذاء وكبره تكذيبه صلى الله عليه وسلم، ولا شك أن كل إيذاء تابع للتكذيب والكفر الذي قابلوا به رسول الله صلى الله عليه وسلم

عَنْ ابْنِ عَبَّاسِ، قَالَ: قَالَ رَافِعُ بْنُ حُرَيْمَلة-أَوْ وَهُبُ بُنُ زَيْدً-؛ يَا مُحَمَّدُ، ائْتِنَا بِكِتَابِ تَنزِلُه عَلَيْنًا مِنَ السَّمَاءِ نَقرؤه، , وَفَجِّرُ لَنَّا أَنْهَارًا نُتُبِعْكُ وَنُصَدُقُكَ. فَأَنْزَلَ اللَّهُ مِنْ قَوْلِهِمْ: ﴿ أَمَّ زُيدُوكَ أَن تُشْعَلُوا رَسُولَكُمْ كَمَّا سُهِلَ مُوسَىٰ مِن مِّنُلُّ وَمَن يَنْبَلُكِ ٱلْكُفِّرَ بِٱلْإِبْنِ فِنْقَدْ ضِلَّ سَوْآهَ الْتَكِيلِ ، (الْبِصْرة:١٠٨)؛ والْمُرَادُ، أَنَّ اللَّهُ تَعَالَى ذُمَّ مَنْ سَأَلُ الرَّسُولُ-صلى الله عليه وسلم-عَنْ شَيءٍ، عَلَى وَجُهِ التَّعَنَّتِ وَالاقْتَرَاحِ، كَمَا سَأَلَتُ بَنُو إِسْرَائِيلَ مُوسَى عَلَيْهِ السَّالَامُ، تَعَنَّتَا وتكذيبًا وَعِنَادًا. تفسير ابن كثير (٣٨١/١).

كتمان الحق عند اليهود

٢٢ أَ وَعَنْ ابْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُمَا: أَنَّ الثَّبِيِّ-

صلى الله عليه وسلم- دَعَا يَهُودَ فَسَأَلَهُمْ عَنْ شَيْء فكتَمُوهُ إِيَّاهُ، وأَخْبَرُوهُ بِغَيْرِه، فأرَوْهُ أَنْ قد اسْتَحُمَدُوا إِلَيْهِ بِمَا أَخْبَرُوهُ عَنْهُ فَيِمَا ِسَأَلْهُمُ، وَهُرِحُوا بِمَا أُوتُوا مَنْ كَتُمَانِهِمْ، فَأَنْزَلُ اللَّه تَعَالَى: ووَإِذْ أَخَذَ آهَهُ مِيكُنَى أَلَّانَ أُونُوا ٱلْكِتَابَ لَتُبَيِّلُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ فَنَسَدُوهُ وَرَآهُ طَهُورِهِمْ وَاشْتَرُوا بِدِ ثَنَّكَ قَلِيلًا فَيَقْسَ مَا يُشْتَرُونَ اللَّهِ الْا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ يَفْرَهُونَ بِمَا أَنْوَا وَيُحِبُّونَ أَن يُحْمَدُوا مِمَا لَمْ يَفْعَلُوا فَلَا تَحْسَبُنَّهُمْ بِمَفَازَةِ مِّنَ ٱلْعَذَابِ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيدٌ ، أَل عمران آية (١٨٧-١٨٨)- والحديث أخرجه البخاري (۸۲۸۱)، ومسلم (۲۷۷۸).

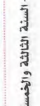
قَالَ الحافظ ابنُ كثير في تفسير هذه الأية: هَذَا تَوْبِيخُ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى، وَتَهْدِيدُ لأَهْلِ الْكَتَّابِ، الذينَ أَخَذَ عَلَيْهُمُ الْعَهُدُ عَلَى أَلْسِنَةَ الْأَنْسِيَاءِ أَنْ يُؤْمِنُوا بِمُحَمِّد -صلى اللَّه عليه وسلم-، وَأَنْ يُنُوهُوا بِذَكْرِه فِي النَّاسِي؛ لَيَكُونُوا عَلَى أَهُمَة مِنْ أَمْرِهِ، فَإِذَا أَرْسَلَهُ اللَّهِ تَابِعُوهُ، فَكَتَّمُوا ذَلكَ، وتَعَوَّضُوا عَمَّا وَعَدُوا عَلَيْهِ مِنَ الْخِيْرِ فِي الدُّنْيَا وَالأَخْرَةَ بِالدُّونِ الطَّفيفِ، والحِظُ الدُّنْيَوِيُّ السَّخيف، فبنُسَت الصَّفْقَةُ صَفْقَتُهُمْ، وبنُسَت البَيْعَة بِيْعَتَّهُمْ.

وفي هَذَا تَحْذِيرُ لِلْعُلَمَاءِ أَنْ يَسْلُكُوا مَسْلَكُهُمْ فيصيبَهُمْ مَا أَصَابِهُمْ، ويُسْلَكُ بِهِمْ مَسْلَكُهُمْ، فَعَلَى الغُلَمَاءِ أَنْ يِبِذُلُوا مَا بِأَيْدِيْهُمْ مِنَ الْعِلْمِ النَّافع، الدَّالُ عَلَى الْعَمَلِ الصَّالحِ، وَلا يَكْتُمُواَ منْهُ شَيْئًا، فَقَدْ وَرَدَ فِي الحديث الْمُرُويِ مِنْ طَرُقَ مُتَعَدُّدَة عَن النَّبِيِّ-صلى اللَّه عليه وسلم- أنَّهُ قَالَ: "مَنْ سُئلَ عَنْ علم فكتَمَهُ، أَلْحِمَ يَوْمَ القيامة بلجام من نار". مسند أحمد (٧٥٧١) وإسناده صحيح، وانظر؛ تفسير ابن كثير ·(11./4)

فإذا كان هذا موقف اليهود أمام النبي صلى الله عليهم وسلم وهم يعلمون: أنه يوحى إليه؛ فكيف بهم أمام غيره، ومتى ينتظر منهم الاعتراف بحق المسلمين، أو بخطئهم في الاعتداء عليهم؟

سب الله على لسان علمائهم

عَن ابن عَبَّاسِ رَضَىَ اللَّه عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ أَيُهِ بَكُر-رضي اللَّهُ عنه- لفنْحَاص-وكَانَ منْ عُلْمَاء الْيَهُود وأَحْبَارِهِمْ-: إِنَّقَ اللَّهِ وَأَشِلَمْ، فَوَاللَّهِ انَّكَ لْتَعْلَمْ: أَنَّ رَسُولَ الله-صلى الله عليه وسلم-



رَسُولٌ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ، جَاءَكُمْ بِالْحِقِّ مِنْ عِنْده، تَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عَنْدَكُمْ فِي الْتُورَاةِ وَالْإِنْجِيلِ؛ فَقَالُ فَنُحَاصُ: يَا أَبَا بَكُرٍ، وَاللَّهُ مَا بِنَا إِلَى الله منْ فَقُر، وإنَّهُ الْبُنَّا لَيَفْتَقُرُ، وَمَا نَتَضَرُّعُ الَّيْهُ كُمَا يِتُضَرِّعُ الْيُنَا، وَإِنَّا عَنْهُ لَأَغْنَيَاءُ، وَلُوْ كَانَ عَنَّا غَنيًّا لَمُ اسْتَقْرَضْنَا أَمُوَالْنَا كُمَا يَزْعُمُ صَاحِبُكُمْ، يَنْهَاكُمْ عَنِ الرِّيَا ويُعْطِينَاهُ ! ولو كانَ عَنَّا غَنيًّا مَا أَعُطَانًا الرِّيَا؛ فَغَضَبَ أَبُو بَكُر فَضَرَبُ وَجُهُ فِنْحَاصُ، فَأَخْبَرَ فَنْحَاصُ رَسُولَ اللَّهُ صَلِّي اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، فَقَالَ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسُلَّمَ لأبي بَكْر: " مَا حَمَلُكُ عَلَى مَا صَنَعْتُ؟ " فَأَخْبَرُهُ، فَجَحَلِهِ ذَلكَ فَنْحَاصُ وَقَالَ: مَا قُلْتُ ذَلكَ، فَأَنْزَلَ اللَّه تَعَالَى: ولْقَدْ سَيِمَ اللَّهُ قُولَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ فَقِيرٌ وُغَنُ أَغِيبًا أَوْ سَنَكُمُتُ مَا قَالُوا وَقَتْلَهُمُ ٱلْأَلِيبَاءَ بِغَيْرِ حَقّ وَنَقُولُ دُوقُوا عَذَابِ ٱلْحَرِيقِ ، سورة آل

عمران آية (١٨١). وَأَنْزَلَ فِي أَبِي بَكُر رَضِيَ اللَّه عَنْهُ وَمَا بَلَغَهُ مِنْ ذَلِكَ الغَضَبِ: ﴿ وَلَتَتَمَعُنَ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَابُ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ ٱلْمُرَكَّوْا أَذَكُ كُثِيرًا وَإِن تَصْبَرُوا وَتَنَّقُوا فَإِنَّ ذَالِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأَنُورِ (آل عمران: ١٨٦) وقال فيما قَالَ فَنُحَاصُ، وَأَخْبَارُ مِنَ الْيَهُودِ مَعَهُ: ﴿ وَإِذَّ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَنَقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَ لَتُبَيِّئُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلا تَكْتُونُونُ (آل عمران: ١٨٧) إلى قوله عز وَجُلِّ: رَعَدَاتُ أَلِيدٌ ، (آل عمران: ١٨٨)، يُعْني فنُحاص، وأشْبَعَ وأشْبَاهُهُمَا مِنَ الأَحْبَار الَّذِينَ يُضْرَحُونَ بِمَا يُصِيبُونَ مِنَ الدُّنْيَا عَلَى مَا زَيِّنُوا لِلنَّاسِ مِنْ الضَّلاَّلَةِ، وَيُحبُّونَ أَنْ يُحْمَدُوا بِمَا لَمْ يَضْعَلُوا، وَلَيَقُولُ الْنَاسُ: لَهُمْ علمُ، وَلَيْسُوا بِأَهْلِ عَلَمٍ، لَمْ يَحْمِلُوهُمْ عَلَى هُدًى وَلا عَلَى خَيْرٍ، وَيُحَبُّونَ أَنْ يَقُولُ النَّاسُ؛ قَدُ فَعَلُوا، وَلَمْ يَفْعَلُوا" أَخْرِجِهُ الطَّحَاوِي فِيْ شرح مشكل الآثار (١٨٣٠) واستاده حسن-وأوردها الحافظ في الفتح (٩٩/٩) وحسّن استادها.

فتأملوا سبِّ اللَّه تعالى، وتكذيب رسوله صلى الله عليه وسلم على لسان هذا العالم اليهودي، ثم تأملوا غيرة الصديق رضى الله عنه، والردِّ المباشر، ثم غياب الشجاعة عن هذا اليهودي، وحلول السكنة عندما يشكوا

فنحاص، ثم لون آخر من الكفر بعلم الله الغيب عندما ينكر ما قال؛ فيكذبه الله، ويصدق أبا بكر؛ فرضى الله عن أبي بكر، ولعن الله من سبه وكذب رسوله صلى الله عليه وسلم، والعجب بعد ذلك من أناس يدعون محبة النبي صلى الله عليه وسلم، ثم يقولون فيمن يسب الله، ويكذب رسوله صلى الله عليه وسلم: "ليسوا كفارا بل هم إخواننا، وهم مؤمنون، ومن أهل الجنة"! يا قوم؛ أما لكم في أبى بكر أسوة؟

ومن مواقف اليهود العجيبة دخولهم في الإسلام ظاهريا ثم الخروج منه بقصد إضلال الناس:

حثَ جَمَاعَةٌ منَ اليَهُود بَعْضُهُمْ لبَعْضٍ: تَعَالُوْا نُوْمِنُ بِمَا أَنْزِلَ عَلَى مُحَمِّد وأَصْحَابُه غَدْوَةً وَنَكُفُرُ بِهِ عَشَيَّةً، حَتَّى نُلْبِسَ عَلَيْهُمُ دينَهُمُ لَعَلَّهُمْ يَصْنَعُونَ كَمَا نَصْنَعُ، ويَرْجِعُونَ عَنْ دينه، فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى فيهم: ﴿ يَأَمُّلُ ٱلْكِتَبِ لِمْ تَلْبِشُونَ ٱلْحَقِّ بِٱلْبَطِلِ وَتَكُنُّمُونَ ٱلْحَقِّ وَأَنتُمْ تَعَلَّمُونَ الله وَقَالَت مَّلْآيِفَةٌ مِنْ أَهُلِ ٱلْكِتَنْبِ مَامِنُواْ بِٱلَّذِي أَنْزِلَ عَلَى ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَجُمَّ النَّهَارِ وَٱكْفُرُوٓا مَاخِرَهُۥ لَمَلَّهُمْ بَرْجِعُونَ ا وَلَا تُؤْمِنُوا إِلَّا لِمَن تَمِعَ دِينَكُرْ قُلْ إِنَّ ٱلْهُدَىٰ هُدَى ٱللَّهِ أَن يُوْفِّي أَحَدُ مِثْلَ مَا أُونِيتُمْ أَوْ بُعَا فِي رُحِيدٌ رَيْكُمْ قُلْ إِنَّ ٱلْفَصْلَ بِيَدِ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاَّةٌ وَٱللَّهُ وَمِدُّ عَلِيدٌ ، سورة آل عمران آية (٧١- ٧٣)، والخبر في سيرة ابن هشام (۱۲۲/۲).

وقصدهم بهذا التنقيص بهذا الدين، ولفت أنظار الأخرين إلى النقص، والعيب الذي تَرْعِمِهُ الْيهود في هذا الدين، والله حسيبهم وَسَيْعَكُ ٱلَّذِينَ ظُلُّوا أَيُّ مُنقَلِّب يَنقَلِنُونَ ، (الشعراء: .(YYY).

ولنا عودة إلى بيان موقفهم من النبي صلى الله عليه وسلم في العدد القادم إن شاء الله، وإنما قصدنا بذلك أن نَذُكُرُ إِحْواننا بأن موقف اليهود من البداية موقف عداء مع نبي أرسله الله رحمة للعاملين؛ فهم من أول الطريق يعادون الرحمة التي أرسلت للناس كافة، ولا شك أن جهادهم جهاد لإيصال الرحمة للعالمين، ليصل النور لمن يرتاد هذا

والحمد لله رب العالمين.





الحمْدُ للَّهَ رَبِّ العَالَمِينَ، وَالصَّلاةُ وَالسَّلامُ عَلَى نَبِينًا مُحَمَّد وَعَلَى آله وَصَحْبَهُ أَجْمَعِينَ. وبعد: فهذه بعض الحقائق عن اليهود؛ لكي يكون المسلم على حذر منهم، فأقول وباللَّه تعالى التوفيق:

> (١) اليهود أكثر الناس تطاولاً على الله تعالى: قال سُبحانه: (لَّقَدُّ سَبِعَ اللَّهُ قَوْلَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّ اللَّهَ فَفِيرٌ وَنَحُنُ أَغْنِيكَاهُ سَيَتَّكُتُ مَا قَالُوا وَقَتْلَهُمُ ٱلْأَنْبِيكَةَ بِغَيْرِ حَقّ وَنَقُولُ دُوقُوا عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ) (آل عمران:۱۸۱).

> قال تعالى: (وَقَالَتِ ٱلْبُهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَعْلُولَةٌ غُلَّتْ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُواْ مِمَا قَالُواْ مِلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاهُ) (المائدة: ١٤).

> قَالَ جَلِّ شَأْنُهُ: (قَالُواْ نَصُوسَىٰ إِنَّا لَن نَّدَّخُلُهَا آلِدًا مَّا دَامُواْ فِيهِا فَأَذْهَبِ أَنتَ وَرَثُكَ فَقَالِمَلاَّ إِنَّا هَاهُنَا قَعِدُونَ ١٠٠ قَالَ رَبِّ إِنِّي لَآ أَمْلِكُ إِلَّا نَفْسِي وَأَخِيٌّ فَأَفْرُقَ بَيْنَنَا وَبَيْنَ ٱلْقَوْمِ ٱلْفَسِقِينَ ) (المائدة:

> (٢) اليهود أكثر الناس كذباً على الله تعالى: قال جَلُ شأنه: (وَإِنَّ مِنْهُمْ لَغُومِتُنَا يَلُونَ ٱلْسِنَعُهُم بِٱلْكِلْبِ لِتُحْسَبُوهُ مِنَ ٱلْكِتْبِ وَمَا هُوَ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَيَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ) (آل عمران:۷۸).

قال الإمامُ ابنُ كثير(رحمه الله): يُخْبِرُ

تَعَالَى عَنِ اليَهُودِ، عَليهِم لَعَائِنُ اللَّهِ، أَنَّ مِنْهُمْ فَرِيقًا يُحَرِّفُونِ الْكُلِمَ عَنْ مُوَاضِعِهُ وِيُمَدُّلُونِ كُلامَ الله، وَيُزيلُونَهُ عَنِ الْمُرَادِ بِهُ، لَمُوهِمِوا الجَهَلَةِ أَنَّهُ فِي كَتَابِ اللَّهِ كَذِلكَ، وَيَنْسُنُونَهُ إِلَى اللَّهِ، وَهُوَ كَذَبُّ عَلَى اللَّهِ، وَهُمْ يَعْلَمُونَ مَنْ أَنْفُسِهِمْ أَنَّهُمْ قَدْ كَذَبُوا وَافْتَرُوا فِي ذَلكَ كُلُّه؛ وَلَهُذًا قَالَ: (وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهُ الكَّذَبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ) (تفسير ابن كثير ج٣صـ٩٧) (٣) اليهود أكثر الناس تطاولاً على الملائكة:

عَن ابْنِ عَبَّاسِ قَالَ: أَقْبَلَتُ يَهُودُ إِلَى رَسُولِ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالُوا: يَا أَبَا القَاسِم إِنَّا نَسْأَلُكَ عَنْ خَمْسَةَ أَشْيَاءَ، فَإِنْ أَنْبَأَتُنَا بِهِنَّ، عَرَفْنَا أَنَّكَ نَبِيٌّ وَاتَّبَعْنَاكً، فَأُخُذُ عَلَيْهِمْ مَا أَخَذَ إِسْرَائِيلَ عَلَى بَنيه، إذْ قَالُوا: اللَّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ، قَالَ: هَاتُوا. (وذكر منها) قَالُوا: لَيْسَ مِنْ نَبِيُّ إِلَّا لَهُ مَلَكَ يَأْتِيهُ بِالْخَبِرِ، فَأَخْبِرْنَا مَنْ صَاحِبكُ؟ قَالَ: جِبْرِيلَ عَلَيْهُ السَّلامُ، قَالُوا: جِبْرِيلَ ذَاكَ الَّذِي يَنْزِلُ بِالْحَرْبِ وَالقَتَالِ وَالْعَذَابِ



بِالْمُبَارِزَة وَالْمُقَابَلَة بَلْ إِمَّا فِيْ خُصُونِ أَوُ مِنْ وَرَاء جُدُرٍ مُحَاصَرِينَ، فَيُقَاتَلُونَ للدفع عنهم ضعرورة. (تفسير ابن كثير ج١٣ ص٤٩٦).

(٨) اليهود أكثر الناس حرصاً على الحياة: قال سُبحانه: (وَلَنَجِدَ أَهُمُ أَخْرَصَ النَّاسِ عَلَ حَيْوَةٍ وَمِنَ الَّذِيكَ أَشَرَكُواْ يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ لِمُسَّرُّ أَلْفَ سَنَةٍ وَمَا هُوَ بِمُرَخْزِهِهِ، مِنَ الْفَذَابِ أَن يُمُسَّرُ وَاللَّهُ بَصِيرُ بِمَا يَعْمَلُوكَ ) (البقرة: ٩٦).

(٩) قلوب اليهود متثافرة فيما بينهم،

قال سُبحانه: (بَاسْهُمْ بَيْنَهُمْ شَديدٌ تَحْسَبُهُمْ جَمِيعًا وَقَلُوبُهُمْ شَتَى ذَلِكَ بِانَهُمْ فَوْمٌ لا يَعْقَلُونَ) (الحشر:١٤)؛ قال الإمامُ قَوْمٌ لا يَعْقَلُونَ) (الحشر:١٤)؛ قال الإمامُ ابنُ كثير(رحمه الله)؛ أيْ: عَدَاوَتُهُمْ فَيهَا بَيْنَهُمْ شُديدَةٌ وتَرَاهُمْ مُجُتَمِعِينَ فَيهَ مَحْتَلِقُونَ غَايةَ الاخْتلاف. (تفسير ابن كثير جَااص ٤٩٦) وقال تعالى: (وَأَلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ العَدَاوَةَ وَقَالَ تعالى: (وَأَلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ العَدَاوَةَ وَقَالَ الإمامُ ابنُ كثير (رحمه الله)؛ لا قال الإمامُ ابنُ كثير (رحمه الله)؛ لا تَجْتَمِعُ قُلُوبُهُمْ، بَلِ العَدَاوَةُ وَاقَعَةٌ بَيْنَ فرقهم بَعْضِهمْ فِي يَعْضِ دَائِمًا لاَنْهُمْ لا يَجْتَمِعُونَ عَلَى حَقْ. (تفسير ابن كثير يَحْصُ رابن كثير ابن كثير يَحْصُ رابن كثير ابن كثير يَحْصُونَ عَلَى حَقْ. (تفسير ابن كثير جَمْمُونَ عَلَى حَقْ. (تفسير ابن كثير جَمْمُونَ عَلَى حَقْ. (تفسير ابن كثير جَمْمُونَ عَلَى حَقْ. (تفسير ابن كثير جَمُعُونَ عَلَى حَقْ. (تفسير ابن كثير جَمْمُونَ عَلَى حَقْ.

(١٠) اليهود قوم ضرب الله عليهم الذلة إلى يوم القيامة:

قال جَلَّ شَائِهُ: (وَمُرِيَّ عَلَيْهِ مُ الدَّلَةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَيَاءُو بِعَضَبِ مِنَ اللَّهِ دَلِكَ بِأَنَهُمْ كَانُوا يَكَمُرُونَ بِعَايَّتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ مِغْيْرِ الْحَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوا وَكَانُوا يَمْتَدُونَ) (البقرة ١١٠).

قَالُ الْإَمَامُ ابِنُ كَثَيرِ (رحمه الله): أَيُ: وُضِعَتُ عَلَيْهِمُ وَأَلْزِمُوا بِهَا شَرْعًا وَقَدَرًا، أَيُ: أَيُ: لا يَزَالُونَ مُسْتَذَلُينَ، مَنْ وَجَدَهُمُ الْشَقْرَةِ بَهَا مَنْ وَجَدَهُمُ السَّقَارَ، مَنْ وَجَدَهُمُ وَهُمْ مَعَ ذَلِكَ فِي أَنْفُسِهِمُ أَذِلاً عُمْتَمَسُكِنُونَ. وَهُمْ مَعَ ذَلِكَ فِي أَنْفُسِهِمُ أَذِلاً عُمُتَمَسُكِنُونَ. (تفسيرابُن كثير جَاصهُ ٤٢٨)

(۱۱) اليهود أكثر الناس حسداً:

قَالَ جَلُ شَانَهُ: ( وَذَّ كَيْبِيُّ مِنَ أَهَالِ ٱلْكِنَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُمْ مِنْ بَعْلِهِ إِيمَانِكُمْ كُفَّالًا عَدُونَا، لَوُ قُلْتَ: مِيكَاثِيلَ الَّذِي يَنْزِلُ بِالرَّحْمَةَ وَالنَّبَاتِ وَالقَّطْرِ، لَكَانَ فَأَنْزَلَ اللَّه عَزْ وَجَلَّ: (مَنْ كَانَ عَدُوًّا لَجِبْرِيلَ) إلى آخر الآيةَ. (حديث حسن) (مسند أحمد ج:٤ ص:٢٨٥ حديث: ٢٤٨٣).

(٤) اليهود أهل غدر وخيانة:

قال تعالى: (فَيَمَا نَقْضِهِم فَيثَقَهُمْ لَكَنَّهُمْ وَجَمَلْنَا قُلُوبَهُمْ فَسِيدَةً) (الماشدة:١٣)؛ قال الإمامُ ابنُ كثير (رحمه الله): أيْ: فَبِسَبّب نَقْضَهِمُ الميثاق الّذي أُخِذَ عَليْهِمُ لَعَنَاهُمْ، أَيْ أَبُعَدُنَاهُمْ عَنِ الْحِقُ وَطَرَدْنَاهُمْ عَنِ الْحِقُ وَطَرَدْنَاهُمْ عَنِ الْحَقُ وَطَرَدْنَاهُمْ عَنِ اللهدي فَلا يَتَعِظُونَ بِمَوْعِظَةٍ لِغَلَظَهَا وَقَسَاوَتِها. (تفسير ابن كثيرجه صـ١٣٤). وقسال سُبحانه: (أوصلُلمَا عَهَدُا عَهَدًا وَقَالَ سُبحانه: (أوصلُلمَا عَهَدُا فَهَدًا فَيَدُمُ مَ لَا يُؤْمِنُونَ ) فَيَدُونَ عَهْدًا (البقرة:١٠٠).

(٥) اليهود أصل النساد لا الأرض؛ قال تعالى: (كُنَّا أَوْتُمُواْ نَارًا لِلْحَرِّبِ أَلْفَأَهَا اللهُ قَالَ تعالى: (كُنَّا أَوْتَمُواْ نَارًا لِلْحَرِّبِ أَلْفَأَهَا اللهُ وَيَسَعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَكَادًا وَاللهُ لا يُحِبُّ الْمُفْسِينَ ) (المائدة: ٢٤)؛ قال الإمامُ ابنُ كثير (رحمه وَكُلَّمَا أَثْنِ: كُلَّمَا عَقَدُوا أَسْبَابًا يَكِيدُونَكَ بِهَا يُبْطَلُهَا اللهُ وَيَرُدُ كَيُدَهُمْ عَلَيْهِمْ، وَيَحِيقُ مَكْرُهُمُ اللهُ وَيَرُدُ كَيُدَهُمْ عَلَيْهِمْ، وَيَحِيقُ مَكْرُهُمُ اللهُ وَيَرُدُ كَيُدَهُمْ عَلَيْهِمْ، وَيَحِيقُ مَكْرُهُمُ اللهُ يَعْمَى بِهِمْ. وَمِنْ سَجِيتَهِمُ (طبيعتهم) أَنَّهُمْ اللهَيْنَ يَهِمْ فَيَنْ مِنْ هَذِهِ صِفْتُهُ. (تَفْسير ابن كثير حَصَلَام).

(٦) الهود بعرفون العق وينكرونه: قال تعالى: (وَلَّا جَاءَهُمْ كَتَابُ مِنْ عِنْد اللَّهِ مُصَدُقُ لَا مَعَهُمْ وَكَانُوا مِنْ قَبْلُ يَسْتَفْتَحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَاءَهُمْ مَا عَرَّفُوا كَفَرُوا بِيهِ فَلَغَنَّةُ اللَّهِ عَلَى الكَافِرِينَ) كَفَرُوا بِيهِ فَلَغَنَّةُ اللَّهِ عَلَى الكَافِرِينَ)

(البقرة:٨٩).

(٧) البهود أكثر الناس جبنا؛ قال سُبحانه: (لا يُقاتلُونَكُمْ جَمِيعًا إلاَّ فِي قَدْرَى مُحَصَّنَة أَوْ مِنْ وَرَاءِ جُدُرٍ) إلاَّ فِي قَرَى مُحَصَّنَة أَوْ مِنْ وَرَاءِ جُدُرٍ) (الحَسْر: ١٤)، قال الأمامُ ابنُ كثير (رحمه اللَّه): يَعْنِي: أَنَّهُمْ مِنْ جُبنهم وهَلَعهم لا يَقُدرُونَ عَلَى مُواجَهَة جَيْش الإسْدلام



حَكِدًا مِنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِنْ يَعْدِ مَا لَبَيْنَ لَهُمُ الْحَفِّ مِنْ يَعْدِ مَا لَبَيْنَ لَهُمُ الْحَفِّ الْحَفِّ الْحَفِّ الْحَفِّ اللَّهُ بِأَمْرِيَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلُ مِنْ وَقَدِيرٌ ) (البقرة ١٠٩٠).

وقال تعالى: (أَمُ يَحُسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكَتَابَ وَالْحِكُمَةَ وَآتَيْنَاهُمْ مُلْكًا عَظِيمًا) الْكَتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُمْ مُلْكًا عَظِيمًا).

عن عَانشَهُ، عَنْ النّبِيِّ صلى الله عليه وسلم، قَالَ: "مَا حَسَدَتْكُمْ الْيَهُودُ عَلَى الشّيام، قَالَ: "مَا حَسَدَتْكُمْ الْسَلام وَالتَّأْمِينِ" (حديث صحيح: صحيح ابن ماجّه للألباني حديث:٦٩٧).

(١٢) اليهود لا يردعهم إلا القوة:

قَالَ تَعَالَى: (وَاذْ أَخَدُنَنَا مَيثَاقَكُمْ وَرَفَعُنَا فَوْقَكُمْ وَرَفَعُنَا فَوْقَكُمْ الطُورَ خُذُوا مَا آتَيْنَاكُمْ بِقُوَّةً وَاذْكُرُوا مَا فَيه لَعَلَّمُ بِقُوَّةً وَاذْكُرُوا مَا فِيه لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ) (البقرة:٣٣). وقال سُبحانه: (وَاذْ نَنْقَنَا لَلْبَلَ فَوْقَهُمْ كَأَنَّهُ طُلَّةٌ وَطَنُوا لَسُبحانه وَانْ مَا فَي اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُرَافَ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُرَوا مَا فِي اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُرُوا مَا فِي لَمُ لَكُمْ لَقُوْرٌ وَالْأَكُرُوا مَا فِي لَمَا لَكُمْ لَقُورٌ وَالْأَكُرُوا مَا فِي لَمَا لَهُ اللّهُ عَرَاف اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَرَاف اللّهُ الللّهُ اللّهُ

قَالِ الإمامُ القرطبي (رحمهُ الله)؛ سَبَبُ رفَع الطُورِ أَنَّ مُوسى عَلَيْهِ السَّلامُ لمَّا جَاء بَني اسْرَاتِيل مِنْ عَنْد الله بالأَلُواح فيها التُّوْراة قَالَ لَهُمْ: خُذُوها والتَّرْمُوها. فَقَالُوا؛ لا إلا أَنْ يُكَلَّمنا الله بها كما كلَّمك. فصعقُوا ثُمَّ أَنْ يُكَلَّمنا الله بها كما كلَّمك. فصعقُوا ثُمَّ الْائكة فاقتلعت جبلاً من جبال فلسطين المُلائكة فاقتلعت جبلاً من جبال فلسطين طوله فرسخ في مثله، وكذلك كان عسكرهم، طوله فرسخ في مثل الظلّة، وأتوا ببحر من فجعل عليهم مثل الظلّة، وأتوا ببحر من خلفهم، وقار من قبل وجوههم، وقيل لهم، خُذُوها وعليكم الميثاق ألا تصيعوها، والأخذوا التَّوْراة بالميثاق. (تفسير القرطبي وأخذوا التَّوْراة بالميثاق. (تفسير القرطبي

### (۱۳) البهود أكثر الناس بخلا وجشعاء

قَالَ اللّه تَعَالَى: (أَمُ لَهُمُ نَصِيبٌ مِنَ الْمُلْكَ فَإِذَا لا يُؤْتُونَ النّاسَ نَقِيرًا) (النساء:٣٥)؛ قال الإمامُ ابن كثير (رحمه الله): أيْ: لَيْسَ لَهُمُ نَصِيبٌ مِنَ الْمُلُكَ. ثُمَّ وَصَفَهُمْ بِاللّهُ لَلْ فَقَالَ: (فَإِذَا لاَ يُؤْتُونَ النّاسَ نَقِيرًا) أيْ: لأَنَّهُمْ لَوْ كَانَ لَهُمْ نَصِيبٌ في المُلْكَ وَالتَّصَرُف لَا أَعُطُوا

أَحَدًا مِنَ النَّاسِ، وَلا سِيَّمَا مُحَمِّدًا صلى الله عليه وسلم، شَيْئًا، وَلا سَيَّمَا مُحَمِّدًا صلى الله عليه وسلم، شَيْئًا، وَلا مَا يَمُلأُ النَّقِيرَ، وَهُوَ النَّقَطَةُ الَّتِي فِي النَّوَاةِ. فِي قَوْلِ ابْنِ عَبَّاسِ وَالأَكْثَرِينَ. (تَفْسير ابن كثير ج ٤ ص ١١٩). قال سُبحانه: (وَرَقَى كَيْرًا مِنْهُمْ يُنْمُونَ فِي ٱلإَثْمِ وَالنَّمُونَ وَوَالنَّمُ يُنْمُونَ فِي الْإِثْمِ وَالنَّمُونَ وَالنَّمُ النَّحْتَ لَيْقَى مَا كَانُوا مَعْمَلُونَ وَالْمُنْوَلِ وَالْمُنْوَلِ وَأَصِّلُونَ ) (المائدة:٢٦).

### (١٤) اليهود قتلة الأنبياء:

قال جَلُ شأنه: (وَضُرِيّتَ عَلَيْهِ مُ الذِّلَةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَرَالُمَسْكَنَةُ وَرَالُمَسْكَنَةُ وَرَالُمُ مِنْ اللَّهِ وَلَكُمُرُونَ مِنْ اللَّهِ وَلَكُمُرُونَ النَّيْتِينَ بِفَرْرِ الْمَقِّ ذَاكِ بِمَا عَصَوا وَكَانُوا يَسْتَدُونَ ) (المقرة: ٦١).

### (١٥) اليهود يتعايلون لتحليل المعرمات:

قال تعالى: ( وَسَعَلَهُمْ عَنِ ٱلْفَرْكِةِ الَّتِي كَانَةُ مَا مُعْرَةً الْمَحْرِةِ الْمَعْدُونَ فِي السَّبْتِ إِذْ تَعَلَّهِمْ عَنِ ٱلْفَرْكِةِ الْمَعْدُونَ فِي السَّبْتِ إِذْ تَعَلَّهُمْ حَمَّانُهُمْ يَوْمُ الْمَيْسُونُ كَلَّالُولُمْ بِمَاكَاثُولُ يَقْشُفُونَ اللَّهُ مُهَاكُهُمْ اللَّهُ مُهَاكُهُمْ اللَّهُ مُهَاكُهُمْ اللَّهُ مُهَاكُهُمْ اللَّهُ مُهَاكُهُمْ اللَّهُ مُهَاكِمُهُمْ وَمَا اللَّهُ مُهَاكُهُمْ اللَّهُ مُهَاكِمُهُمْ اللَّهُ مُهَاكِمُهُمْ اللَّهُ مُهَاكِمُهُمْ اللَّهُ مُهَاكِمُهُمْ اللَّهُ مُهَاكُمُ اللَّهُ مُهَاكِمُهُمْ اللَّهُ مُعَالِيًا اللَّهِمَ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللهُ اللَّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُو

### (١٦) اليهود يستحلون الحرام:

قال سُبحانه: (فَيِظُلُم مِنَ الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمُنَا عَلَيْهِمُ طَيْبَاتَ أَحِلَتُ ثَهُمُ وَيصدُهمُ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ كَثِيرًا × وَأَخْذَهمُ الرَّبَا وَقَدْ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ كَثيرًا × وَأَخْذَهمُ الرَّبَا وَقَدْ نُهُوا عَنْهُ وَأَكْلَهِمُ أَمْ وَالَ التَّاسِ بِالبَاطلِ وَأَغْتَدُنَا لِلْكَافِرِينَ مِنْهُمُ عَذَابًا أَلِيمًا) وَأَغْتَدُنَا لِلْكَافِرِينَ مِنْهُمُ عَذَابًا أَلِيمًا) (النساء:١٦١:١٦٠).

### (١٧) اليهود أهل جدال عقيم:

قال شبحانه: ( وَإِذْ أَنَّالُ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ إِنَّ اللَّهُ يَا مُرُكُمْ أَن تَذْكُوا بَقَرَةً قَالُوا أَنْكَفِدُنَا هُرُوا قَالَ أَعُودُ بِاللَّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْجَنْهِلِينَ ﴿ فَى قَالُوا آذَهُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّ لِنَا مَا هِنْ قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بِثَرَةً لَا فَارِضُ وَلا بِكُرُّ عَوَانٌ بَيْنَ ذَلِكَ قَالَ إِنَّهُ مِنْفُولُ إِنَّهَا بِثَرَةً لَا فَارِضُ وَلا بِكُرُّ قَالَ الأَمامُ الطبري (رحمه الله): مَسَخَهُمُ اللهُ قَالَ الأَمامُ الطبري (رحمه الله): مَسَخَهُمُ الله قَرْدَةُ بِمَعْصِيتَهِمْ، وَلَمْ يَحْيَوُا فِي الأَرْضِ إِلاَّ ثَلاثَةَ أَيَامَ، وَلَمْ تَأْكُلُ، وَلَمْ تَشْرَبُ، وَلَمْ تَنْسَلُ. (تفسير الطبري ج٢ص١٦٨).

(٢١) اليهود أشد الناس عداوة للمسلمين:
قال تعالى: (لَتَجِدَدُّ أَشَدُ النَّاسِ عَدَوَةٌ لِلَّذِينَ
مَامَنُواْ الْنَهُودَ وَالَّذِيثَ أَشَرُكُواْ ) (المائدة: ٨٠)؛
قال ابنُ كثير: مَا ذَاكَ إلاَّ لأَنْ كُفْرِ اليَهُود عَنَادُ وَجُحُودُ وَمُبَاهَتُةٌ لِلْحَقِّ، وَغَمْطَ لَلنَّاسِ وتَنقص بحملَة العِلْم. وَلهَذَا فَتَلُوا كَثِيرًا مِنَ الأَنْبِياءِ حَتَّى هَمُوا بِقَتْل رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم غَيْرَ مُنَ وَالْبوا عَليْهِ وَسلم غَيْرَ مَنَ اللهُ مَنْ وَالْبوا عَليْهِ أَشْبَاهُهُمْ مِنَ مَلْشَركين، عَلَيْهِمُ أَشْبَاهُهُمْ مِنَ اللهُ المُتَتَابِعُهُ مَنْ الله المُتَتَابِعُهُ مَنْ الله المُتَتَابِعُهُمْ مَنْ الله المُتَتَابِعُهُ أَلْهُ المُتَتَابِعُهُمْ مَنْ الله المُتَتَابِعُهُمْ الْمُنْ الله المُتَتَابِعُهُمْ اللهُ المُتَابِعُهُمْ المُتَلَامِهُمْ المُتَلَامِهُ اللهُ المُتَتَابِعُهُمْ اللهُ المُتَابِعُهُمْ المُنْ اللهُ المُتَعَابِعُهُمْ المُتَعَابِعُهُمْ المَنْ المُتَتَابِعُهُمْ اللهُ المُتَتَابِعُهُمْ المُتَتَابِعُهُمْ المَنْ اللهُ المُتَتَابِعُهُمْ المَتَتَابِعُهُمْ المُتَلَامِهُمْ اللهُ المُتَلَامِهُمْ المَنْ المُتَتَابِعُهُمْ المُتَالِعُهُمْ المُنْ المُتَعَابِعُهُمْ المُتَعَابِعُهُمْ المُهُمْ الْهُمُ المُنْ المُنْهُمُ المُتَتَابِعُهُمْ المُعُمْ المُتَتَابِعُهُمْ المُنْ المُتَتَابِعُهُمْ المِنْ المُتَتَابُعُهُمْ المُنْ اللهُ المُتَتَابِعُهُمْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُتَتَابِعُهُمْ المُتَتَابِعُهُمْ المُنْ المُتَتَابِعُهُمْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المَالِعُمُ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُعَلِقُونُ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ الْمُنْ المُنْ المُنْ المِنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ الْ

(٢٢) اليهود يفضلون الشرك على التوحيد:

إلى يُوْم القيامة. (تفسير ابن كثير

قال سُبحانه: (وَجَوْزَنَا بِمِنَ إِسَرَه بِلَ ٱلْبَحْرَ فَأَنْوَا عَلَى فَوْمِ يَعْكُنُونَ عَلَى أَضَنَامٍ لَهُمْ قَالُوا يَمُوسَى آجَعَل لَنَا إِلَيْهَا كُمَا لَمُمْ الِهَهُ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ جَهَلُونَ ﴿ إِنَّ لِنَهَا كُمَا لَمُمْ الِهِهُ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ يَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّهُ عَلَى الْعَلَيمِ اللهِ أَبْفِيكِمُ إِلَيْهَا وَهُو فَضَلَكُمْ عَلَى ٱلْعَلَيمِ يَكِي (الأعراف: (الأعراف: ١٣٨)

(٢٣) اليهود أكثر الناس صداً عن سبيل الله: قال سُبحانه: (فَبِظُلْم مِنَ الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمُنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَاتٍ أُحلَّتْ لَهُمْ وَبِصَدُهِمْ عَنْ سَبِيلِ الله كَثَيرًا) (النساء:١٦٠)؛ عَنْ سَبِيلِ الله كَثَيرًا) (النساء:١٦٠)؛ قال ابنُ كثير: أَيُ: صَدُّوا النَّاسَ وَصَدُّوا أَنْفُسَهُمْ عَنِ اتْبَاعِ الْحَقْ. وَهَدهِ سَجِينَة لَهُمْ مُتَصفُونَ بِهَا مِنْ قَديمِ الدَّهَر وَحَديثِه؛ وَلَهَذَا كَانُوا أَعْدَاء الرُّسُلِ، وَقَتَلُوا خَلْقًا مِنَ الْأَبْبِيَاءِ، وكذبوا عيسَى وَمُحَمَّدًا، صَلُواتُ اللَّهِ وَسَلامُهُ عَلَيْهَمَا. (تفسير ابن كثير الله وَسَلامُهُ عَلَيْهَمَا. (تفسير ابن كثير جها. ٣٦٨).

وَآخِرُ دَعُوانَا أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ. وَصَلَّى اللَّهُ وَسَلَّمَ عَلَى نَبِيْنَا مُحَمَّدٍ، وَآله، وَأَصْحَابِهِ، وَالتَّابِعِينَ لَهُمَّ بِإِحْسَانِ إِلَى يَوْمِ الدين. أَدْعُ لَنَا رَبَّكَ ثِبَيْنِ لَنَا مَا لَوَنُهَا قَالَ إِنَّهُ، يَعُولُ إِنَّا بَقَدُرُهُ مَعْدَرَاهُ وَاقِعٌ لَوْنُهَا تَشُرُّ النَّظِرِينَ ) إِنَّا بَقَدَرَةٌ مَعْدَرَاهُ وَاقِعٌ لَوْنُهَا تَشُرُّ النَّظِرِينَ ) (البيطرة: ٢٩: ٦٧:).

روى ابنُ جِريرِ الطبري عَنِ ابْنَ عَبَّاسِ، قَالَ: لَوْ أَخَــنُوا أَدْنَـى بَقَـرَةِ اكْتَفُوا بِهَا لَكَنَّهُمُ شَدَّدُوا فَشَدَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ، (تفسير الطبري ج٢ص٤٠٤).

(١٨) قلوب اليبود أشد قسوة من العجارة: قال جَلُ شأنه: (فَيَمَا نَفْضِم، مِنْثَقَهُمْ لَمَنَهُمْ وَجَمَلْنَا فُلُوبَهُمْ تَسِيعَةً يُجُونُونَ الْكَلِمُ عَن مُواضِعِةً، وَنَسُوا حَظّا مِمَّا ذُكِرُوا بِهِ، عَن مُواضِعِةً، وَنَسُوا حَظّا مِمَّا ذُكِرُوا بِهِ، (المائدة:١٣)؛ قال الإمامُ ابن كثير (رحمه الله)؛ قَوْلُهُ تَعَالَى (فَبما نَقْضهمُ المَيثاقَ الله عَنَاهُمُ مَيثَاقَهُمُ المَيثاقُ الله المَحتَّ وَطَرَدُناهُمْ عَن الهُدَى، (وَجَعلُنَا الْحَتَّ وَطَرَدُناهُمْ عَن الهُدَى، (وَجَعلُنَا فَلُوبُهُمُ قَاسِيمَةً)؛ أيْ: قلا يَتَعظُونَ بِمَوْعِظَة لِغلَظها وقَسَاوتِها. (تفسير ابن كثيرجه صَد الآل).

(19) لم يؤمن أحد من علماء اليهود بالنبي صلى الله عليه وسلم في زمانه إلا واحداً فقط. عُلماء اليهود من أكثر الناس كُفراً وعناداً، في كل مكان وزمان، ودليلُ ذلك أنه لم يُؤمن أحد منهم ببعثة نبينا صلى الله عليه وسلم عند ظهوره وهجرته إلى المدينة إلا وحداً فقط وهو عبد الله بن سلام، رضى الله عنه، على الرغم من أنهم

يعلمون يقيناً من كتبهم الموجودة بين

أيديهم، صفة النبي صلى الله عليه وسلم

وزمان ومكان ظهوره.

عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ، عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم، قَالَ: «لَوْ آمَنَ بِي عَشَرَةٌ مِنَ اليَهُود، لاَمَن بِي عَشَرَةٌ مِنَ اليَهُود، لاَمَن بِي اليَهُود، لاَمَن بِي اليَهُود، (البخاري حديث: ٣٩٤١).

(٢٠) الله تعالى مسخ بعض اليهود فجعلهم قردة وخنازير: قال سُبحانه: ( وَلَنَدْ عَلِيْمُ ٱلَّذِينَ ٱعْتَدُوْا مِنكُمْ فِ ٱلنَّيْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَلِيتِينَ ) (البقرة، ٢٥).





الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله صلى الله عليه وسلم، أما بعد.

فلاشك أن المرحلة التي نحياها اليوم هى نقطة الانعطاف بين أمس الأقطار العربية وغدها، بين الوجد إلى الجديد والصراع مع رواسب القديم، والجيل العربي الذي يحيا اليوم معركة الانفصال عن ركود ألفه سنوات طوال والذي يتجه شطر مستقبل لم تستبن سائر معالمه بعد، جيل يلقي من آلام المخاض ما يلقى ويعاني من التأزم ما يعاني، وتلك الألام إن وعيناها جيدًا نجد أنها خصيبة محملة بالعطاء، ولابد أن نرتضع فوق الألم لنخلق منه الأمل.

من هنا كان واجبنا جميعًا أن نقف في وجه هذا الصراع - الذي طال الدين والهوية - يقظين حذرين نسدد الخُطا ونبين لجيل الصراع حقيقة وجوده وواجب هذا الوجود، إن عالمنا الإسلامي الذي يعيش في قلب المعركة قلما يستطيع أن يتبين جميع أوجهها، لقد ألقي بنفسه في يم السكون والسبات معرضًا نفسه للانزلاق بحكم انغماسه في اليم وانجرافه في تياده.

لقد مرعلى العرب عهود من الانحطاط والركود كدنا ننسى فيه حضارتنا وأصالتنا

وائتمرت على المجتمع العربي جملة من القوى أرادت أن تفقده معالمه وأن تطمس كيانه القوي طمسًا كاملاً، وتألب الغرب عليه محاولًا أن يقطع صلته بتراثه وأن يمحو خصائصه.

ولا نبالغ إن قلنا إن السنوات الطويلة التي أقام فيها الغرباء في بلادنا، يعملون فيها تهديمًا وتخريبًا قد أورثنا إنكسارًا وتخاذلًا وزرع في نبضنا العربي بدورًا فاسده وجراثيم فتاكه، ولابد لنا أن نجمع هذه البدور ونجتث أصولها شيئًا بعد شئ، لتستفيق الأمة وتعود إلى رشدها.

لقد عانى العرب من أزمنة الغربة المتعاقبة، وضرب التغريب جنوره المتشعبه في أوصال الأمة الإسلامية ، حتى خارت إلى رؤوسها في الرمال، وأصبحت لا تملك من أمر نفسها إلا أن تحرك عيونها في محاجرها يمنة ويسرة مصرة لعالم غامض لم تعد تنتمي إليه، بعد أن كان لها السبق في ميدان الحضارة لقرون عدة من زمننا الأرضي، ولعل الإبحار في أزمنة على الرتابة والكآبة، ولابد من ذلك لنلتمس العبر لعلنا في لاحق الأيام ندرك أسباب التغريب وكيفية الفكاك منه، ولعل مجدنا التغريب وكيفية الفكاك منه، ولعل مجدنا التغريب وكيفية الفكاك منه، ولعل مجدنا التليد يورق من جديد لجيل قد وعي أسباب



### الانحدار ومن أين يكون البدء وكيفية المسير. التفريبة العباسية

إن من الخطأ أن نأخذ ما يحدث في العالم الإسلامي ونفصله عن مجرى تاريخنا الحديث كله ومجرى عصر الانحطاط الذي كابدته الأمة العربية، وننظر إلى الحدث وكأنه حجر ساقط علينا من السماء وليس خارجًا ومنبثقًا من مجرى واقع التخلف الذي عشناه ونعيشه، والذي ورثناه من عصر انحطاط طويل يبلغ عمره عدة قرون منذ توقف الإبداع الحضاري بنهاية القرن الرابع الهجري وتعرض المنطقة العربية للموجات الغربية الكاسحة التي أخذت تجتاحها منذ سيطرة الترك على الخلافة في عهد الخليفة المعتصم والـذي أحـاط نفسه بالحرس التركـي، والذي كان قوامه أربعة آلاف رجل، غير أنه استقدم المزيد من قبائلهم عامابعد عام، ولما بويع ابنه الواثق بالله، استمريخ سياسة والده القائمة على استيراد القبائل التركية، وجعلهم قوام الجيش فعليًا، ولم يستطع العباسيون الحفاظ على وحدة الدولة كما فعل أسلافهم الأمويون؛ فاستقل عبد الرحمن الداخل بالأندلس مناذ قيام الدولة، وفي خلافة الهادي استطاع إدريسي ابن عبد الله بن الحسن الضرار إلى المغرب حيث أسس الدولة الإدريسية المستقلة. كذلك ظهرت الدولة البويهية في بلاد فارس وخراسان، كما استقلت تونسي والجزائر وليبيا نهائيًا مع ظهـور الدولة الفاطمية، التي قضت على حكم الدولة الأغلبية، وفي خلافة المعتز بالله قامت الدولة الطولونية في مصر وبعدها الدولة الإخشيدية . هذا التشعب لدول الإسلام ساهم في انحسار قوة الخلافة العباسية واضحت بغداد حاضرة الدنيا ودرة العماسيين على بعد خطوات من الإبادة.

ولاح للعباسيين ذلك الأفق الملبد بالغيوم الكثيفة، الذي تشتعل في جنباته شرارات البرق الخاطف، ويقصف الرعد منذرًا بالخطر ، لقد داهم التتاريلاد الإسلام وصارعلى مقربة من بغداد، وقسم هولاكو جيشه إلى قسمين، وضرب حصارًا حول بغداد بدءًا من

يوم ٢٩ يناير سنة ٢٥٨ م، ودمر المغول السدود وقنوات الري، ثم قصف المقالع والمجانيق، مما سهل سقوط استحكامات العباسيين؛ الواحدة تلو الأخرى، حتى أحاط المغول بالمدينة من كل جانب إحاطة السوار بالمعصم والإكليل للجبين، واقتحموا بغداد يوم ١٠ فبراير ١٢٥٨م/٤ صفر بعض المؤرخين؛ بلغ عدد القتلى أكثر من مليون شخص، أما الخليفة فقتله المغول بعد أن جُمع في سجّاد، وركلوه ركلاً بالأرجل حتّى مات، وقيل خنقوه أو أغرقوه، لتزول بذلك الخلافة وقيل العباسية في بغداد.

كان سقوط الخلافة العباسية إيذانًا ببدء ظهور التغريبة العربية والتي سيمتد صداها إلى يوم الناس هذا، تغريب قتعقبها آخري في سلسلة متصلة الحلقات، والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون •

### التفريبة الأبوبية

كان السلطان الناصر صلاح الدين الأيوبي يرى بنظره الثاقب وأفقه البعيد، أن المواجهة الناجحة للصليبيين لا تتم إلا بتضامن المسلمين ووحدتهم، ولقد أثر عنه مقولة أمور الحرب لا تحتمل في التدبير إلا الوحدة، ومن أجل ذلك سارعلى خطا سلفيه عماد الدين زنكى ونور الدين محمود في تحقيق هذا الهدف، كان صلاح الدين يلتمس أن تتضافر جهود المسلمين في المشرق والغرب للقضاء على الخطر الصليب المحدق، وبعث لهذه الغايدة برسالة إلى الخليفة العباسي يشرح له الوضع الخطير حول ثغر عكا وتدفق المدد الصليبي عليها ويدعوه إلى إرسال العون والمدد، ويحدثنا أبو شامه عن تلك الحقبة بقوله: (وقد تعاضدت ملوك الكفر على أن ينهضوا إلى المسلمين من كل فرقة طائضة ، ويرسلوا إليها من كل سلاح شوكة، فإذا قتل المسلمون واحدًا في البر بعثوا ألفًا عوضه في البحر، وأصحابنا قد أثرت فيهم اللدة الطويلة والكلف الثقيلة لا طاعتهم، وفي أحوالهم لا شجاعتهم، وكل من يعرفهم يناشد الله فيهم المناشدة النبوية: اللهم إن تهلك هذه العصابة من أهل الإسلام لا تعبد في الأرض،



49

ويخلص الدعاء ويرجو من سيدنا أمير المؤمنين الإجابة)(الروضتين في أخبار الدولتين)، لكن الخليضة لم يمدده بمال ولا رجال، واكتضى بالدعوات والتمنيات، فبادر صلاح الدين إلى الاستنجاد بسلطان المغرب يعقوب بن يوسف بن عبد المؤمن (الملقب بالمنصور)، عل قوى المشرق والمغرب تتعاضد في صد الخطر الصليبي على الإسلام، وكتب إليه يستنهضه ويقول: (فإن كانت الأساطيل في الجانب الغربي ميسـرة، والعدة فيها متوفرة، والرجال في اللقاء فارهة، وللقاء غير كارهة، فالبـدار البدار، وإن كانت دون الأساطيل موانع، فالمعونة ما طريقها واحدة، تكون تارة بالرجال وتارة بالمال، وما رأينا أهلا لخطابنا ولا كفؤا لانجادنا، ولا محفوفًا بدعوتنا، ولا ملبيًا لنصرتنا، إلا ذلك الجناب، فقد كانت تتوقع منه همة توقد في الغرب نارها، ويستطير في الشرق سناها، وتغرس في العدوة الأقصى(الأندلس) شجرتها، فينال من فالعدوة الدنيا جناها، فلا ترضى همته أن يعين الكفر الكفر، ولا يعين الإسلام الإسلام) (صبح الأعشى).

لكن الأمل في هذا السلطان خاب فلم يهب إلى نصرة أو نجدة أو إرسال عون، ويعلل بعض المؤرخين ذلك لان صلاح الدين لم يخاطبه في رسالته بأمير المومنين على عادة أهل المغرب كما يقول ابن شامة. فتغلب المظهر على الجوهر، وللإنصاف يرى آخرون أن المنصور كان مشغولا بحروب صليبية في الأندلس مثلما يخوض غمارها صلاح الدين في مصر وسوريا.

وما لنا نلوم سلطان المغرب ولا نلوم سلاطين المشرق وأمراءه، الذين تقرحت أقدام رسل صلاح الدين من كثرة المتردد عليهم واستنصارهم، فما لبُوا النداء، وآثروا التحصن والبقاء، لذلك يقول القاضي الفاضل في رسالة بعث بها إلى صلاح الدين (إن الله تعالى اطلع على قلوب أهل الأرض فلم يستخدم في إقامة دينه وإعلاء كلمته إلا أنت، وفي الأرض من له المملكة وراثة، ومن له في العدد ثروة، ومن له في العدد ثروة، فاقعدهم واقامك، وهذا وليس لك من المسلمين فاقعدهم واقامك،

كافة مساعدة إلا بدعوة، ولا مجاهد معك إلا بلسانه، ولا خارج معك إلا بهّم، تدعوهم إلى الله وكأنما تدعوهم إلى نفسك، وتسألهم الفريضة وكأنك تكلفهم النافلة، وتعرض عليهم الجنة وكأنك تريد أن تستأثر بها دونهم، والأراء تختلف بحضرتك والمشورات تتنوع بمجلسك، فقائل لما لا نتباعد عن المنزلة؟ وآخر لما لا نميل إلى المصالحة، ومتندم على فائت ما كان فيه حظ، ومشير بمستقبل ما يلوح فيه رشد، لكن الشدة تذهب ويبقى ذكرها، والأزمة تنضرج ويبقى أجرها).

### التغريبة الأندلسية

الأندلس فردوسنا المفقود ودرتنا الغالية ومجدنا التليد، لقد كانت السراج المنير الذي أضاء لأوروبا دياجيها، حيث كانت في عليائها شامخة شموخ الجبال الرواسي، حضارة شهباء كان لها الأشر الواضح في تقدم القارة العجوز فيما بعد.

عاش أهل الأندلس أيام الولاة حياة متواضعة أقرب إلى البداوة، شم أخذوا زمن بني أمية يعيشون حياة متحضرة، فقد عم بلادهم الرخاء ونهض العمران نهضة أذهلت الدنيا، وارتقوا بهندسة البناء رقيا عجيبا تشهد بذلك نقوش مسجد قرطبة وقصر الحمراء وقصر الزهراء، شهادة ينحني لها التاريخ مكبرا، لكن الغرب لم يكن راضيا عن حضارة إلى طوائف متناخرة وذلك عام ٢٢٤ه. عندما أعلن الوزير أبو الحزم بن جهور سقوط الدولة الأموية في الأندلس أعلن منفصلة، وتأسيسي أسر حاكمة ببناء دويلات منفصلة، وتأسيسي أسر حاكمة من أهلهم وذويهم.

قام ملوك الطوائف بتقسيم الدولة إلى ٢٢ دويلة؛ منها: قرطبه وغرفاطة واشبيلية، وألمرية، وبلنسية، وطليطلة وسرقسطة، لكن التناحر المستمر فيما بينها، كان السبب الرئيسي في جعلها فريسة لمسيحيي الشمال، ووصل الأمر إلى أن ملوك الطوائف كانوا يدفعون الجزية للملك ألفونسو السادس،



وكانوا يستعينون به على بعضهم البعض، ورغم ذلك ظل عقد الأندلس الفريد متماسكا قرابة الستة قرون تنتظم حياته وتتلألأ درره حتى انحلت رابطة العقد بسقوط قرطية زهرة الأندلس سنة ٦٣٣هـ، والتي ظلت نحو خمسمائة وعشرين عامًا عاصمة الأسبانيا السلمة، وكان سقوطها كارثة عظيمة آلت بالمسلمين، ولم يبق بعد ذلك إلا درة واحدة بيد المسلمين مدينة غرناطة التي تولاها ابن الأحمر (محمد بن يوسف بن نصر)، والتي استطاعت الصمود لقرنين ونصف القرن في وجه التوسع الإفرنجي، وقد بلغت غرناطة في عهد بنى الأحمر أزهى عصورها وفيها شيدت قصور الحمراء والتى لا تزال أطلالها إلى اليوم شاهدة بحضارة الأندلس، وقد ظلت غرناطه حجر عشرة في وجه الفرنجة، متمسكة بعرى الإسلام باعثة السفارات هنا وهناك تستنجد العالم الإسلامي المترامي الأطراف دون نصير ولا مغيث غير الوعود الزائضة والأماني التالضة، يقول أحد مؤرخي الأندلس الذي عاصر مأساة غرناطة: وإن إخواننا المسلمين من أهل عدوة المغرب بعثنا إليهم، فلم يأتنا أحد منهم، ولا عرج على نصرتنا وإغاثتنا، وعدونا قد بنى علينا وسكن، وهو يزداد قوة، ونحن نـزداد ضعفا، والمـدد يأتيه من بـالاده، ونحن لا

وقد بعث أهل الأندلس بالعديد من السفارات إلى مختلف الأقطار الاسلامية، فكانوا يستغيثون بملوك المغرب ولا يجدون منهم آذانا صاغية، وارسلوا ايضا إلى الزيانيين ملوك الدولة الزيانية مستنجدين بهم حيث أستصرخ ملكها أبو عبد الله بأبي حمو الزياني، وبرسائه من إنشاء الوزير لسان الدين ابن الخطيب يذكر فيها أنهم: « لم يعانوا منذ أن فتحت الأندلس شدة، وضيقا أشد مما هم عليه الأن. وذكر بأن ملك النصاري جمع لهم جيوشا من سائر الأمم المسيحية. وأنهم قاموا بإحراق الـزروع، والسلمون ليس لهم مغيث يلجأون إليه (بعد الله) سوى إخوانهم في الدين، وفي أواخر

القرن الخامس عشر، أرسل مسلمو غرناطة إلى الملك الأشرف قايتباي (١٤٦٨-١٤٩٦م) سلطان الماليك بمصر، يرجونه التدخل لإنقاذهم من ظلم ملوك المسيحيين، فاكتفى الأشرف بإرسال وفود إلى البابا، وإلى ملوك أوروبا يندد ويهدد ويبرق ويرعد بكلمات جوفاء تخلو من القوة ولا تصنع تاريخًا للأمم وأمانًا للبشرية، إذ لابد أن تقترن الكلمات بأفعال الرجال حتى بعلوا صداها وتصل إلى مبتغاها، وكأن التاريخ دأب على أن يعيد نفسه بنمط ثابت ومكرر، فكانت تلك السفارات كالزيد الذي يذهب جفاءً، وكرر الأندلسيون استغاثتهم بالملك الأشرف قانصوه الغوري (١٥٠١-١٥١٦م) وكان كسابقه . وكذلك ارسلوا للسلطان الملوكي جان بالط الذي خافه فرناندو فأرسل له سفارة تهدئه، ورد عليه السلطان برسالة تهدده، ثم نسى كل واحد منهما ما كان وانشغل بما هو فيه، وأرسل أهل غرناطة في منتصف سنة ١٤٧٧م(أي قبل سقوط غرناطة بأربعة عشر عاما) سفارة على إستانبول، وجهوا فيه نظر السلطان محمد الفاتح إلى تدهور أوضاع المسلمين في الأندلس، فلم يستجب لأنه كان مضطرا إلى مواجهة تحالف صليبى يضمر عداء شديدا للدولة العثمانية، ثم استنجد الأندلسيون بابنه بايزيد الثاني (١٤٨٠-١٥١١م)، إلا أن السلطان بایزید کانت قد تزاحمت علیه أزمات منعته من إغاثة مسلمي الأندلس.

تُركت غرناطة وحدها حيث لا ملجاً من الله إلا إليه ، حتى غربت شمسها بمعاهدة قبيحة مع آخر ملوكها أبي عبد الله الصغير، انتهت بتسليم الدرة الأخيرة في العقد الأندلسي. لاشك أن ما حدث للأندلس من سقوط، وما تبع ذلك من حملات للإبادة والتنصير. كان كارثة عظيمة ألَّت بالمسلمين، ولم يحرك أحدُ ساكنا على اتساء الرقعة الإسلامية فيذلك الزمن لأنهم غثاء كغشاء السيل كما وصفهم الرسول صلى الله عليه وسلم بقوله : (يوشك الأمم أن تداعى عليكم كما تداعى الأكلة إلى

قصعتها، فقال قائل: ومن قلة نحن يومئذ؟



قال: بل أنتم يومئذ كثير ولكنكم غثاء كغثاء السيل، ولينزعن الله من صدور عدوكم الهابة منكم، وليقذفن الله في قلوبكم الوهن، فقال فَائل يا رسول الله: وما الوهن؟ قال حب الدنيا وكراهية الموت) (رواه أحمد وأبو داود).

لقد داهم الأندلس الخصام وفاحأها الانقسام. وتركها المسلمون لقمة سائغة للئام فذهبت كأمس الدابر، سُنَّة الله في خلقه ولين تجد لسنة الله تبديلا.

### تغريب الماضى واشراق المستقبل

كان لتلك التغريبات التي جنيناها على أنفسنا وساعد الغرب في إذكاء أوارها، السبب الرئيسي في انحدارنا إلى عصور مظلمة، لقد تخلفنا عن مركز القيادة للغرب الذي تسلط علينافي ليلنا الطويل بوطأة الاحتلال العسكري، وما صحبه من غزو فكرى أعمل سيف ه في تاريخنا بترا وتشويها، ورسخ في أجيالنا المتعاقبة عقدة الشعور بالنقص تجاه الغرب، بما بثت في عقولهم ووجدانهم من بتر وتشويه لتراثنا الإسلامي، وألقت على كاهلهم أوزار تخلفنا وتبعات انحطاطنا، وسقوهم خمر العجز ونفشوا السم في شرايينهم، ولقد سرق الاستعمار الغاشم ألسنة بعض شعوبنا العربية لتعزلها عن لسان عروبتها وعزتها ولغة عقيدتها وتاريخها، ونالت أيضا من وحدتنا الثقافية والفكرية وأصبحنا مدارس متنافرة ينكر بعضها بعضًا، لا في كل الأقطار العربيــة فحسب، بــل في البلد الواحــد والبيت الواحد، كان ذلك مدعاة إلى تنافر موارد ثقافتنا وأنماط عقلياتنا فصرنا فيما بيننا غرباء، وبهذا الشتات المعشر نواجه غيروا ثقافيًا واقتصاديًا ومذهبيًا في كل مناحى دنيانا العربية المزرية، وصار العالم الإسلامي كالقطيع الشارد يستهويه الشتات وتكتنفه العزلة ، ولا يساق إلا بعصا الغرب الغادر، وإذا أرادت واحدة أن تَعَدل المساركانوا لها بالمرصاد ترغيبًا تارةً ووعيدًا وتعذيبًا تارات أخرى.

ويتبادر إلى الفهم خاطرة يتردد صداها عبر أجيال متباعدة: هل يكون ارتباطنا بالماضي واستنطاق حكمته تعبيرًا عن علة نفسية

يخلقها العجز عن مواجهة الحاضر وتبعاته، أو اليأس من المستقبل واحتمالاته؟

وماذا لو خاصمنا الماضي ودعونا إلى الانقطاع عنه والحذر منه؟! ألسنا بذلك نقتل أمل المستقبل في الرشد؟ ونحارب السنن في اتصال الأزمنة وتقدم الحياة؟

لقد حمل الماضي على جناحيه أمّة أضاءت دياجير الظلام، وفي أيامه قامت للمسلمين حضارة ودولة وشريعة وثقافة، والمُستهجّن أننا نتناسى أن الكون -بمادته وناسه- محكوم بسنن وقوانين يخضع لها الأقدمون والمحدثون والسلف والخلف، قال تعالى: ﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَتُواْ مِنكُرْ وَعَكِلُوا الصَّبْلِحَاتِ لِيَسْتَخْلِفُنَّهُمْ فِي ٱلأَرْضِ كَمَا أَسْتَخْلُفُ ٱلَّذِيكَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيْمُ كِنَّنَّ كُنْمٍ دِينَهُمُ ٱلَّذِي الْقَتَىٰ لَمُنَّمْ وَلَيْكَبَوْلَتُهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْمِهِمْ أَمَّنَّا بَعْشِلُونَنِي لَا شْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَن كَفَرَ بَعْدُ ذَلِكَ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْقَلِيعُونَ ، (الثور: ٥٥ ).

نحن لا نُقلب صفحات التاريخ، ولا نتتبع التغريبات، ولا نستذكر المآثر والمآسى للبكاء والحسرة، بل لا بد أن نرفع رؤوسنا المنكفئة على الماضي لنتجه بأبصارنا إلى الحاضر والمستقبل.

إننا لا نريد إسدال الستار وتضريق الموكب واعلان النهاية، بل لا بد من النهوض من سياتنا الضارب في القدم، ولا مجال للعزلة عن العالم الموحش بكل إنجازاته وآثامه وتكالبه علينا، ولا مجال للانطواء على النفس والالتفاف حول الذات، بل لا بد من الإفاقة الكاملة والوعي اللامحدود، ودراسة سير الأمم التي نهضت بعد كبوة، دراسة متأنية للوقوف على مواطن الضعف وتطبيب الجراح ورفع الهامة من جديد، والرجوع الرشيد إلى معين الإسلام المصفى من كل الظلم والخنوع والشرود.

وليسمح لنا حاضرنا المغيب بسؤال مكرر: ماذا لو أضحى العرب على قلب رجل واحد ووحدوا الصف، وكشر العالم الإسلامي عن أنيابه التي لطالما أخفاها عن الوجود الإنساني طوعًا وكرهًا؟ ترى لو تحقق ذلك، ألن يكون إيذانًا بفجر جديد يتغير فيه وجه الأرض، وتعود الانسانية إلى رشدها؟





44

### السابع من أكتوبر في الميزان:

واذا نظرنا بموضوعية في تقييم أحداث السابع من أكتوبر أو ما يسمى عملية "طوفان الأقصى" نجد أنه من الظلم البين والإجحاف الشائن، وصف هذه العملية بالوحشية؛ إذ إنها جاءت حالة من حالات الدفاع عن النفس أقرتها المواثيق والقوانين الدولية التي وضعها الغرب ويعترف بها العالم، وهي رد فعل على ما يمارسه الكيان الصهيوني تجاه الفلسطينيين من اضطهاد وتشريد وتجويع وتخويف واعتقال وتقتيل للشباب والنساء والأطضال وهدم بيوتهم ومصادرة أملاكهم وهم أصحاب الحق والأرضى. وأهم من ذلك الاعتداءات الوحشية اليومية على المسجد الأقصى أولى القبلتين وثالث الحرمين ومسرى الرسول الكريم محمد صلى الله عليه وسلم، وعلى ذلك فإن ما حدث في السابع من أكتوبر بالمقارنة مع ما يفعله الكيان الصهيوني خلال عشرات السنين الماضية مع الفلسطينيين يعد أمرًا عاديًا۔

فآثاره أقل بكثير من الجرائم المدمرة البَشعة التي يقترفها الاحتلال الصهيوني الفاجر، كما أن نتائجه عند حساب الخسائر البشرية لا تذكر أمام الممارسات الفاحشة الغربية أثناء احتلالها الغاشم للأراضي الإسلامية والعربية في العصر الحديث، وهي منعدمة تمامًا أمام ما تخلفه الحروب التي شنتها وتشنها الولايات تخلفه المريكية في شتى بقاع العالم.

فقد ذكر أحد الصحفيين من أبناء "بنما" في تعليقه على ضحايا هجوم الحادي عشر من سبتمبر الذي اعتبرته الولايات المتحدة الأمريكية غروا لها: إن ضحايا القصف الأمريكي أشناء الحرب في "بنما" لحي "كوريلو" الذي قدم آلاف القتلى دون اهتمام بإجراء حصر جاد لهم، ودون إبداء أي شعور بالندم؛ نظرًا لأن الضحايا من البؤساء غير المتحضرين.

ولم تكن تلك النظرة المتغطرسة جديدة. فمنذ ثمانين عامًا... أعطى سلفهم "تشرشل" أوامره باستخدام الغازات السامة لنشر إرهاب فعال بين الأفغان؛ ساخرًا من رقة الحمقى ذوي القلوب الضعيفة، الذين فشلوا في إدراك أن

الأسلحة الكيماوية ما هي إلا مجرد "تطبيق للعلم الحديث على الحرب الجديدة"، وأنه يجب استخدامها "لوضع نهاية سريعة للشغب المنتشر على مقدمة الحدود" من هؤلاء الأفغان البؤساء غير المتحضرين.

فإذا وضعنا عملية طوفان الأقصى في كفة هذا الميزان.. وجدنا أنه حدث عادي لا يصح أن يوصف بما وصف به من أنه حدث تاريخي يوصف بالوحشية المتناهية؛ إذ إن آشاره لا تتجاوز المعتاد.

ولكن نظرة الولايات المتحدة الأمريكية وأوروبا إلى أحداث غزة تختلف عن ذلك كثيرًا... فقد جعلوا منها حدثًا تاريخيًّا مروعًا، إذ رأت فيه حدثًا فاجأ قادة الطغيان في الكيان الصهيوني المشمول برعاية أمريكا والغرب واخترق أمنهم على نحو غير مسبوق منذ عام ١٩٤٨م.

فالولايات المتحدة الأمريكية ودول أوروبا تتبع فيما يتعلق بقضايا فلسطين خاصة والعالم الإسلامي عامة سياسة الكيل بمكيالين، وتتصف فيكل قرارتها فيهذا الشأن بازدواجية المعايير، والانحياز الكامل والتام والشامل للتحركات الإجرامية اليهودية في فلسطين والعالم الإسلامي وهو واقع ملموس وحقيقة جلية لكل ذي عينين تزيل الحيرة التي تجول في حنايا النفوس المؤمنة الحرة والعقول المنصفة الواعية والأفئدة الخالية من دفائن الحقد وعوامل المشاعر الخسيسة وتظهر دون خفاء حقائق أهمها أن العالم الإسلامي ليس له أصدقاء من الشرق أو الغرب كما يظن البعض وما له من دون الله من وال. وهي حتمية ضرورية تقتضى وحدة الأملة الإسلامية للتعامل مع قضاياها المصيرية وترتب أفكارها وتحدد منهجها وتضبط حركتها وسلوكها بناء على هذا التصور.

### لا تستغربوا ما يحدث يا غزة وفلسطين:

فلا تستغرب لما يحدث في غزة وفلسطين فإن سجل التاريخ يحفل بالوقائع الإجرامية للعالم الغربي الذي يزعم مناصرته لحقوق الإنسان وتجريم الكراهية والعنصرية فمن الوقائع التي لا تنسى.

حرب الإبادة التي شنها الصرب على مسلمي البوسنة.. واستشهد فيها ٣٠٠ ألف مسلم..



طاقات دلالية.

إن هذه الافتراءات لا يخشى بأسها، وإنما هي كلعب الصبيان الذين لا يميزون بين ما إذا كان بأيديهم قطعة من حلوى أو جمرة من نار، ولذا لا ترقى إلى درجة مناقشتها وإنما نسوق منها من الأمثلة ما يغني فيه القليل عن الكثير؛

- إذا نزل قول الله تعالى مخاطبًا نبيه صلى الله عليه وسلم: «يا أيها النبي حرض المؤمنين على القتال» (الأنفال ٥٦). فهل يعني ذلك بالضرورة، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم يحث على استعمال السيف على إطلاقه؟ ألم يذكر القرآن الكريم، والسنة المطهرة من ضوابط الجهاد عندما تدعو إليه الضرورة ما يعد مفخرة يتعلم منها قادة الشعوب من كل ملة وعلى امتداد التاريخ، ويلقى على حمل السلاح قدسية ترقى به إلى مصاف أرقى العبادات؟!

- وعندما يقول الله لرسوله صلى الله عليه وسلم: ، وَاسْتَغَفِرْ لِدَنِّكَ وَلِلْتُومِينَ وَالْتُومِينِ وَالْتُومِينِ وَالْتُومِينِ هذا أن رسول الله كان مخطئًا، وهو في حاجة إلى الاستغفار مما بدر منه من ذنوب؟ ألا يدري هذا الأفاك، الذي يزعم ذلك أن هناك مفهومًا في الشرع يقال له "حسنات الأبرار سيئات المقريين"؟ ثم ألا يدري أن هذا توجيه وتعليم للمؤمنين من خلال ما يتوجه به الله مباشرة إلى رسوله الكريم المعصوم؟

- وعندما يقول الله لرسوله صلى الله عليه وسلم: «وإما ينزغنك من الشيطان نزغ فاستعد بالله إنه سميع عليم، (الأعراف: ٢٠٠)؛ فهل يعني هذا بالضرورة أن الشيطان كان له على الرسول سبيلاً؟ ولن ننشغل بهذه الخزعبلات بأكثر من هذا فإنما هي هرطقات أطلقوها في هذا الوقت بالذات للتغطية على أحداث غزة التي بات واضحًا فيها للجميع مدى الهمجية والوحشية الصهيونية واختلال ميزان العدالة الأمريكية وازدواجية المعايير في الحضارة الغربية وسقوط أقنعة دعاة التطبيع من العرب والمسلمين مع هذا الكيان الصهيوني البائس. والله المستعان.

واغتصبت فيها ٦٠ ألف امرأة وطفلة...

وهجر مليون ونصف...

- هل نذكرها؟ أم نسيناها؟ أم لا تعرف عنها شبئا أصلًا؟!

- مذيع سي إن إن يتحدث عن ذكرى المجازر البوسنية، ويسأل (كريستيانا أمانبور) المراسلة الشهيرة:

- هل التاريخ يعيد نفسه؟

- كريستيانا أمانبور من سي إن إن تعلق على ذكرى البوسنة:

- كانت حرباً قروسطية، قتلٌ وحصارٌ وتجويعٌ للمسلمين، وأوروبا رفضت التدخل، وقالت:

- حرب أهلية، وكان ذلك خرافة... ا

 أذكر أن صحيفة بريطانية وصفت إبادة المسلمين في البوسنة بهذه العبارة:

حرب في القرن العشرين تُشن بأسلوب القرون الوسطى . . ل

فما يحدث في غزة من قتل وتدمير هو حلقة من حلقات الإرهاب الأعمى في تاريخ العداء للإسلام والمسلمين، ويعلم القاصى والداني أن وجود الكيان الصهيوني في فلسطين العربية المسلمة هو صنيعة غربية أمريكية وهدف اجتمعت له الصهيونية العالمية فأمدوه بالمال والسلاح لاستنزاف الامكانيات العربية والإسلامية وتمزيق الجسد الإسلامي، مع خطة خبيثة نلخصها في الصاق التهم الجزافية الخرقاء بنبى الإسلام صلى الله عليه وسلم ورسالته وأمته لتشويه أي مقاومة لمشروعاتهم الدنيئة، وتبرير وحشيتهم في القتل والتدمير، يضعلون ذلك على شبكة "الانترنت" الذي يقتحم على السلمين ديارهم ويحملونه في أيديهم ليل نهار، إنها افتراءات منسوبة إلى نبي البر والرحمة، وهي وغيرها مما لا يخشى بأسه، فهي افتراءات تقوم على المغالطات المكشوفة، والفهم السقيم لآيات القرآن الكريم، واقتطاع بعض هذه الآيات من سياقها القرآني على الطريقة المشهورة " فويل للمصلين " أو "لا تقربوا الصلاة ".. أو ذكر بعض الأحاديث المغلوطة والموضوعة أو التي لا يضهم هؤلاء الناس مراميها، حتى البسيطة منها لجهلهم بالعربية وما تحمله أساليبها من





فأتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: «لو لم تَكِله لأكلتم منه، ولقام لكم» (صحيح مسلم). من نور كتاب الله الاختلاف من أسباب ضعف الأمة

(يَتَأَيْهُمَا الَّذِينَ ، امْنُوا إِذَا لَقِيتُهُ فِيهُ فَاقْبُنُواْ وَاذْكُرُواْ اللّهَ كَيْبُرًا لَّمَلَكُمُ نُقْلِحُونَ ۞ وَأَطِيعُواْ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَلَا تَنْفَرْعُواْ فَنَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيْحُكُو وَاصْبُرُواْ إِنَّ اللّهُ مَعَ الصَّبِرِينَ) وَاصْبُرُواْ إِنَّ اللّهُ مَعَ الصَّبِرِينَ)

## عدم جواز النياحة والدعاء على النفس عند الميت

عن أم سلمة رضي الله عنها، قالت: دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم على أبي سلمة وقد شق بصره، فأغمضه، ثم قال: «إن الروح إذا قبض تبعه البصر»، فضع ناس من أهله، فقال: «لا تدعوا على أنفسكم إلا بخير، فإن الملائكة يُؤمَنون على ما تقولون، وضحيح مسلم).

من هندي رسول الله صلى الله عليه وسلم

## حكم ومواعظ

قال الحسن البصري رحمه الله: "كانوا يتكلّمون عند معاوية-رضي الله عنه- والأحنف ساكت، فقالوا: ما لك لا تكلّم يا أبا بحر؟ قال: وأخشى الله إن كذبت، وأخشاكم إن صدقت، (الصمت لابن أبي الدنيا).

## من فضائل أبي بكر الصُّدِّيق رضي الله عنه

عن محمد بن جبير بن مطعم، عن أبيه، أن أمرأة سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم شيئًا، فأمرها أن ترجع إليه، فقالت: يا رسول الله أرأيت إن جئت فلم أجدك؟-قال أبي: كأنها تعني الموت-قال؛ قان لم تجديني فأتي أبا بكر، (صحيح مسلم).

Upload by: altawhedmag.com





الحمدُ للَّه الذي أرسل رسولَه بالهدى ودِين الحق؛ ليظهرَه على الدِّين كله ولو كره الكافرون، أما بعد:

فلقد تحدُّث القرآن الكريم عن بني إسرائيل بصِفة خاصَّة في حوالي (٥٠ سورة) من القرآن، إضافةً إلى حديثه عنهم في بقية سُوره بوجه عام، باعتبارهم طائفةً من طوائف الكافرين والمشركين. وفي حديث القرآن عن اليهود يتبيَّن لقارئه: أنَّهم جنسٌ متميّز في الشروالغدر، آئم في الضلال والكفر.

> إنّ تاريخ اليهود مع الإسلام مليءٌ بالغُدر والخيانة، ولكنّنا - نحن السلمين - أصابتنا آفة النُّسيان، ومعها آفة الشُّجْبِ والإنكار.

> فإذا رأينا من اليهود غدرًا، رفعنا عقيرتَنا، وخرجُنا في مُظاهرات، وما هي إلا أيَّام قلائل حتى نعود إلى سيرتنا الأولى.

> بل وفينا سمَّاعون لهم، ومتشبِّهون بهم، ومتعاونون معهم، وهؤلاء يقولون: "الإسلام دين السلام".

وواقعُهم يشهد عليهم بأنَّهم قد جعلوا "الإسلام دين الاستسلام"، مع أنّ الإسلام لم يُهزِمْ قط في معركة دخلها، وإنَّما الذين هُزموا هم المسلمون.

ونحن نقرأ في كتاب الله: ﴿ لَتَجِدُنَّ أَشَدُ النَّاسِ عَـدَاوَةُ للَّذِينَ آمَنُوا الْيَهُودُ ، (الْمَائِدة: ٨٧)، ونفهم أنَّا نُؤجِر بكل حرف عَشْرَ حسنات، وهذا صحيح، ولكن ينبغي أن نفهمُ أيضًا أن عداوة اليهود لنا باقية إلى يوم القيامة.

ويجب علينا أن نُذكر الشعوبُ السلمة أنَّ اليهود قد دبروا مؤامرة لقتل رسولنا صلى الله عليه وسلم فقد أهدوًا له شاةً مسمومة، ومات الصحابيُّ الحليل ابن البرّاء رضي الله عنه لأنَّه أكلَ منها، وما كاد الرسول يأكل منها حتى قال: (إنَّ هذه الشاةَ تُخبرني أنها مسمومة).

اليهود في ميدان القتال أجبنُ الناس، وأضعفُ الناس، قلوبُهم خاوية، وهمهم هاوية.

الله (كُلُمَا أَوْقَبِدُوا نَازًا لِلْحَرْبِ أَطُ ضَاهَا الله وَيَسِبُ عَوْنَ فِي الأَرْض فَسَادًا وَالله لاَ يُحبُ الْقُسُدِينَ، (المائدة: ٦٤).

فقد كان اليهود وراء فساد الأخاد، وفساد الأخاد، وفساد الأخالق، وفساد التنصر والتكفير، وفساد الأفكار، وفساد القوميّات والعصبيّات، وفساد الأسر والبيوت، وفساد الصحافة والإعلام.

ولذلك أطلق القرآن وصفَه لهم بالسعي في الأرض فسادًا،

ولم يخصُّ من الفساد نوعًا مُعينًا، ونبَّه بإطلاقه على أنَّهم وراءَ كل فساد.

وفي الكتاب القيم الذي بعنوان: "قبل أن يُهدم الأقصى" أقام المؤلف الدليل على أن اليهود هم المصدر الأصلي لفساد العالم وخرابه، فقال: "وهذا الفساد والإفساد قد تَرَك بصماته السوداء على صفحات التاريخ توقيعاً عن اليهود، وشاهدًا على حضورهم في كل مجال يمكن الإفساد فيه فاليهودي (أبو عفك)، واليهودي (كعب بن كانوا من أوائل من ألبوا الأحقاد، وقلبوا الأمرور في الدولة الإسلامية الناشئة في المدينة، فجمعوا بين اليهود من بني فريض من مكة، وبين الجزيرة على فريخ المخاربة المسلمين.

واليهودي (عبدالله بن سبأ) هو الذي أثار العوام، وجمع الشراذم، وأطلقَ الشائعات في فتنة مقتل عثمان بن عفّان رضي الله عنه وما تلاً ذلك من النّكبات.

واليهودي (مدحت باشا) كان وراء إثارة النُعرات القومية، واستخدام المخطَّطات الماسونية في دولة الخلافة العثمانية؛ مماً ومرة أخرى تآمر اليهودُ على رسولنا صلى الله عليه وسلم فسيحروه، كما هو معلومٌ من قصة لبيد بن الأعصم اليهودي الساحر.

وقد حدَّ شَنا القرآن عن محاولات اليهود لقَتْل الأنبياء في مواضع كثيرة؛ بحيث إنَّك لو جمعت الآيات التي تحدثت عن هذه القضية، لاستبان لك أنَّ قتل الأنبياء، والغَدْر بهم، كان هدفا يهوديًا خالصًا،

يسعى اليهود إلى تحقيقه بكل وسبلة.

واقرأ ذلك - إن شئت - في سورة البقرة آيات: (٦١، ٨٥، ٨٧، ٩١)، وفي سورة آل عمران آيات: (١٨٠، ١٨١، ١٨٣)، وفي سورة النساء آيات: (١٥٥، ١٥٥)، وفي المائدة آية (٧٠).

وفي مقابل هذا الغدر وتلك الخيانة يَصِفُ
الشرآنُ اليهود بأنهم - في ميدان القتال الجبنُ الناس، وأضعفُ الناس، قلوبُهم خاوية، وهمَمهم هاوية؛ ولا يُقاتِلُونكم جميعًا إلا في قري مُحصَّنة أوْ مِنْ وَرَاءِ جَميعًا إلا في قري الحسير: ١٤)، وهيذا في أحسن تُولُوا إلا قليلاً منهم، (البقرة: ٢٤٦)، ثم تمتلئ قلوبُهم رعبًا وخوفًا، وجزعًا وفزعًا، فيقولون: وقادُهبُ أنت وربُك فقاتلا إنّا ها فيقولون: وقادُهبُ أنت وربُك فقاتلا إنّا ها هنا قاعدُون، (المائدة: ٢٤).

وإذا كان اليهود يتميّزون بهذا الشَّدُرِ العظيم من الجبن والفزع، والخوف والهلع، فهل يُهزَمُ أمامَهم إلا من هو دونهم؟

وممًا ينبغي على كلّ مسلم أن ينتبه له: أنّ اليهود هم أصلُ كل فساد وقع في الأرض، وهم الذين أوقدوا نيران جميع الحروب التي وقعت في العالم، فإنّهم كما وصفهم



أدًى في النهاية إلى سقوط تلك الخالف الفي المنافق المنافق المنافق المنافق المنافق كمال أتاتورك).

هم مسابرون

محتسبون، فماذا

فعلوا حتى يمنع عنهم

الطعام والشراب؟!

وبائ ذنب يعذبون

ويسجنون الإ

واليهودي (كارل ماركس) هو النذي كان وراء الموجة الإلْحادية، التي أصبحتُ فيما بعدُ قوّةً ودولة، بل معسكرًا دوليًّا، بنى نفسَه على أنقاض بالاد المسلمين وشعوبهم.

واليهودي (ضرويد) كان وراء النزعة الحيوانية التي

أصبحتُ فيما بعدُ منهجًا تِتلوث

به عقولُ الناشئة، فيما يُصنَّف تعشُّفًا على أنه علم وتقدُّم.

واليهودي (جان بول سيارتر) كان وراءَ نَـزُعـة أدب الانحلال في عَـلاقـات الأفـراد والجماعات.

واليهودي (جولد تسيهر) كان وراء حَرَكة الاستشراق، التي استشرى فسادُها، وعمَّ ظلمُها وإظلامها.

واليهودي (صمويل زويمر) هو الذي خطّط لحركات التبشير، أو بالأخرى؛ التكفير في بلاد المسلمين، لا لمجرّد إدّخال المسلمين في النصرانية، بل لإخراجهم من الإسلام.

واليهودي (ثيودر هرتزل) هو الذي وضع البندرة الأولى في محنة العصر المسماة بأزمة الشرق الأوسط، عندما خطط ورسم معالم (الدولة اليهودية) في كتابه المسمى بهذا الاسم، تلك الدولة التي ولدت بعد مماته سفاحًا، فكانتُ بؤرة للإفساد في الأرض.

فإذا أردنا أن نصدُق أنَّ اليهود قد تخلُّصوا من صفة الغدْر والخيائة، أو صفة الفساد والأحادة، أو من التصديقُ أنَّ بإمكان الجمل أن يلج في سم الخياط، وكلاهما مستحيل، وليس إليه سبيل.

## أعداء الإسلام هم أعداء السلام

إنّ أعداء الإسلام هم أعداؤه في كلّ زمان ومكان، فكلما دخل الناسُ في دين الله أهواجًا، تضاعف الحقد في قلوب الكافرين. فهم لا يريدون بقاء الإسلام، ولا دخول الناس فيه. فها هي ذي قريش ترى الإسلام يفشو في القبائل، ويُضيء يفشو في القبائل، ويُضيء بنوره الأرجاء، فتجتمع وتخطّط وتتآمر، ويتفق أهلُ الكفر على المؤمنين الموحّدين؛ لأنّهم آمنوا بالله، فخرجوا بذلك على الشرعية الدولية،

وكان الحصار شديدًا على نفوس المؤمنين، فما وَهَنوا لما أصابهم في سبيل الله، وما ضَعُفوا وما استكانوا.

واستمر الحصار ثلاث سنوات كاملة، حتى أكلوا ورق السَّمُر والشَّجر والجلود، وبُكاء الأطفال من الجوع يُسمَع من بعيد، وأنين النَّساء والعجائز يخترق الأسماع من وراء شعب بني هاشم في مكة.

كل ذلك والمؤمنون وفيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم صابرون مُحْتَسبُون، فماذا فعل هؤلاء حتى يُمنع عنهم الطعامُ والشراب؟ وبأيُ ذنب يُعذبون ويُسْجنون؟ إنَّها لُغة الكفر التي تحدَّث عنها القرآن؛ وقال الدين كفروا لرسلهم لتُحْرَجنُكُم من أَرْضنا أَوْ لَتَعُودُنْ في مِلْتنا فَأَوْحَى إلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهُمْ رَبُّهُمْ وَلَا الطَّالِينَ، (إبراهيم، ١٣).

## واليوم يُعيد التاريخ نفسه:

فقد فكر أعداء الإسلام بقيادة الأمم المتحدة في أنسب الوسائل للقضاء على المسلمين، فوجدوا أنَّ الحصار وسيلةٌ فعالة ومؤشرة، فاتخذوه سبيلاً لارهاب الدولة المسلمة، وهم يسيرون على النهج نفسه، الذي رسمه كفار قريش.



وإذا نظر المسلم إلى ديار الإسلام في العالَم اليومَ، فإنَّه يبكي دمًا على هذا الظلم الواضح الفاضح، والذي يُمارسه أعداء الإسلام، بل أعداء البشرية في إخواننا في مشارق الأرض ومغاربها.

ففي البوسنة والهرسك:

فرَضَتْ أمريكا ودول أوروبا حظْرًا وحصارًا على المسلمين فقط، فلا أسلحةً ولا طعامً، ثم تظاهرتُ هذه الدول أمامَ الرأي العام الإسلامي بأنَّها راعية العَدْل والسلام.

وفي العراق:

كان الحصارُ وسيلةَ إذلالِ وتجويعِ للشَّعبِ العراقي المسلم، بشيوخه ونسائه وأطفاله، وما ذنبُ الشُعوبِ إذا كانت الحكوماتُ ظالمةَ أو فاسدة؟

وفي ليبيا:

فرض أعداءُ الإسلام حصارًا على الشعب الليبي المسلم؛ لتجويعه واذلاله بتُهمة غير واضحة ولا ثابتة، فيما يسمُونه بحادث لمكديد.

ويقوم صندوق النقد الدولي التابع للأمم المتحدة بدور خطير في إذلال المسلمين، وتجويعهم تحت ستار الإصلاح الاقتصادي، فمع كل قَرْض يُقدَّمه يَفرِض ما يشاء من الشروط.

وأخيرًا: أعلنت الأمم المتحدة أنَّها ستمنع المساعدات عن الدول الإسلامية، التي

تَرفِضُ توصياتِ مؤتمر السكّان الدولي، الداعية إلى الإجهاض والشُّدوذ الجنسي. وقد رَفَضتِ الشعوب الإسلامية هذا التهديد الصريح، ورفضتُ معه توصيات المؤتمر الداعية للشنوذ والدَّعَارة، والاباحة الجنسيَّة.

إِنَّ أصدقَ كلمة قالها أحدُ علماء اليمن المعاصرين: "إنَّ هذه الأممَ المتحدة هي الأوثانُ المتحدة"، فإنَّ الناس قديمًا كانوا يعبدون أوشانًا متفرِّقة من الأحجار والأشجار وغيرها، ومع التطور اختاروا لهم وثنًا مشتركًا هو "الأمم المتحدة"، التي هي وسيلةُ من وسائل اليهود للسيطرة على العالم بصفة عامّة، والمسلمين بصفة خاصّة، وإنَّ أصدق وصف يصدق علينا هو منهجه، مُنحَرفين عن صراطه المستقيم.

والحل في قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقُومٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ، (الرعد: (١١).

وقد ظهرتُ دلائلُ الرجوع إلى الله والفرار إليه واضحةَ جلية، ولكن ينبغي على كلُّ مسلِم أن يقومَ بواجبه في الدَّعوة إلى اللَّه، والنصيحة الإخوانه، والتحذير مِن مكايدِ الأعداء.

فهل نحن فاعلون؟ اللهم نعم.

## إنا لله وإنا إليه راجعون

تُوفيت إلى رحمة الله تعالى يوم ١٨ جمادى الأولى ١٤٤٥هـ، الموافق الموافق ٢٠٢٣/١٢/٢ السيدة/ فريدة يوسف عبد المجيد، شقيقة الرئيس العام الجمعية أنصار السنة، وتتقدم أسرة مجلة التوحيد بخالص العزاء لفضيلة الشيخ ولأسرتها، ونسأل الله تعالى لها المغفرة والرحمة، وأن يجعلها الله تبارك وتعالى من أهل الفردوس الأعلى. ولا نقول إلا ما يرضي ربنا: إنا لله وإنا إليه راجعون.





الحمد لله، والصلاة والسلام على النبي المجاهد الخاتم حامل لواء التوحيد، وقاهر كل كفار عنيد، والسيف المسلول على رقاب إخوان الخنازير والقرود، الذي سلطه الله فأراح جزيرة العرب من فساد اليهود، وقد عاثوا في الأرض فسادًا فلم يسلم منهم نبي من سبُ أو قتل أو سفك الدم بلا حدود، ولو بلغت ذنوب المسلمين عدد الحصى والرمل، والتراب والأنفاس، ما بلغت مبلغ قتل نبي واحد، ولا وصلت إلى قول إخوان القردة: "إِنَّ اللَّهَ فَقِيرٌ وَنَحُنُّ أَغْنِيَاهُ سَنَكُتُبُ مَا قَالُواْ وَقَتْلَهُمُ ٱلْأَنْبِيآةَ بِغَيْرِ حَقّ وَنَقُولُ ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ " آل عمران:

فتلوا في يـوم واحـد سبعين نبيًا في أول النهار، وأقاموا السوق آخره كأنهم جزروا غنمًا، وقتلهم يحيى بن زكريا، ونشرهم إياه في المنشار.

وإصرارهم على العظائم، واتفاقهم على تغيير كثير من أحكام التوراة، ورميهم لوطًا بأنه وطئ ابنتيه وأولدهما.

ورميهم يوسف بأنه حل سراويله وجلس من امرأة العزيز مجلس المرأة من القابلة حتى انشق الحائط، وخرجت له كف يعقوب وهو عاض على أنامله، فقام وهرب، وهذا لو رآه أفسق الناس وأفجرهم لقام ولم يقض غرضه. (هداية الحياري ٢٦٤).





وابتلاهم الله بالمحن ليتوبوا ويهتدوا فما ازدادوا إلا ضلالاً وتمردًا وعتوًا، وأراد الله أن يمن عليهم بآخر فرصة للتوبة والرجوع الى الهدى والحق كما فعلوا أيام موسى عليه السلام بعد عبادة العجل، فأرسل إليهم آخر رسل منهم وهم: زكريا ويحيى وعيسى فحاولوا قتل عيسى عليه السلام بتأليب الحاكم الروماني عليه وأنه ساحر، واتهموا أمه بالفاحشة وقد براها الله، فغضب الله عليهم ولعنهم وسلط عليهم الرومان فدمروا الهيكل، وهو مسجد سليمان عليه السلام، وقتلوا منهم مقتلة عظيمة، ونزح الباقون منهم إلى الجزيرة العربية ومصر والعراق وأوروبا.

ثم أخرج النبوة منهم إلى أبناء عمهم بني إسماعيل عليه السلام، فبعث الله محمدًا صلى الله عليه وسلم، فلما قام الإسلام واستعلن الرب تعالى من جبال فاران صادفهم تحت ذمة الفرس والنصارى، فأذاقهم الله بالمسلمين من القتل والسبي وتخريب الديار ذنوبًا مثل ذنوب أصحابهم، وكانوا من سبط لم يصبهم الجلاء، فكتب الله تعالى عليهم الجلاء، وشتتهم ومزقهم بالاسلام كل ممزق.

وقد تحقق وعيد الله عليهم كما أوعد: "وَاذْ تَاذُنْ رَبُكَ لَيبُعْتَنْ عَلَيهُمْ إلَى يُوْم الْقيامَة مَنْ يَسُومُهُمْ سُوءَ الْعَذَابِ" (الأعراف: ١٦٧). والذين يسومهم سوء العذاب: محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم وأمته، إلى يوم القيامة. ثم آخر أمرهم أنهم يخرجون أنصار الدجال، فيقتلهم المسلمون مع عيسى ابن مريم، عليه السلام، وذلك آخر عيسى ابن مريم، عليه السلام، وذلك آخر الزمان. وهذا قول كثير من المفسرين

الرمان. وهذا قول خلير من المسرين وقبل الإسلام سلط الله على الدولة الأولى الآشيوريين، قدمروا مُلكهم وفتكوا بهم، وسلّط الله على الدولة الأخرى بختنصر "نبوخذ نصر" البابلي، فحطم مُلكهم

وأعمل السيف فيهم، وسبى الألوف منهم إلى بابل، ثم سلط الله عليهم السلوقيين البونان، وصار لهم شبه دولة تحت حكمهم، وكانت الفان والشورات لا تنفك تحدث بينهم تسيل فيها الدماء، ولما دالت دولة اليونان السلوقيين خلفهم الرومان، فاستبدوا في البلاد كلها، وفي أوائل عهد الرومان ولد المسيح وزكريا ويحيى عليهم الصلاة والسلام، وحكم الرومان فلسطين حوالي سبعة قرون، وكان حكمًا صارمًا مستبدًا. وهكذا تتوالى عليهم الذلة والهوان على الناس بما اقترفوا من الأثام. ولما نزل رسول الله المدينة كانت اليهود والمشركون من أهل المدينة يؤذون رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه؛ فأمرهم الله تبارك وتعالى بالصبر والعفو والصفح، فقال تبارك وتعالى: "وَلَتَسَمُّونَ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبُ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ أَذَى كَثِيرًا وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَنْغُواْ فَإِذَّ ذَالِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ " (آل عمران: ١٨٦).

كان الكفار معه صلّى الله عليه وسلم بعد الهجرة ثلاثة أقسام: قسم صالحهم، ووادعهم على ألا يحاربوه ولا يُظاهروا عليه عدوه، وهم على كفرهم آمنون على دمائهم وأموالهم.

وقسم حاربوه ونصبوا له العداوة.
وقسم تاركوه فلم يُصالحوه ولم يحاربوه،
بل انتظروا ما يؤول إليه أمره وأمر أعدائه.
فصالح يهود المدينة وكتب بينه وبينهم
كتاب أمن، وكانوا شلاث طوائف حول
المدينة، بني قينقاع وبني النضير وبني
قريظة، فنقض العهد الجميع، وكان آخر
هؤلاء يهود خيبروهم أبعد طوائف اليهود
من المدينة.

ولما نزلت سورة وبراءة ونزلت ببيان هذه الأقسام كلّها، فأمره الله تعالى أن يقاتل عدوه من أهل الكتاب حتى يعطوا الجزية أو يدخلوا في دين الإسلام، وأمره بجهاد الكفّار والمنافقين والغلظة عليهم، فجاهد



الكفار بالسيف والسّنان، والمنافقين بالحجة واللسان.

وكان أول من نقض العهد بنو قينقاع فلمًا قدم النبي صلَّى اللَّه عليه وسلم المدينة مهاجرًا وادعته يهود كلّها، وكتب بينه وبينهم كتابًا، وألحق كلِّ قوم بحلفائهم وجعل بينه وبينهم أمانًا، وشرط عليهم شروطًا: منها: ألَّا يظاهروا عليه عدوًا، فلما كان يوم بدر كان بنو قينقاع أول يهود نقضوا العهد، وأظهروا البغي والحسد، وقطعوا ما كان بينهم وبين رسول الله صلى الله عليه وسلم من العهد. فجمعهم بسوق بني قينقاء وقال: «يا معشر يهود أسلموا، فو الله إنكم لتعلمون أني رسول الله صلى الله عليه وسلم، يا معشر يهود احدروا من الله مثل ما نزل بقريش من النَّقمة فأسلموا، فإنكم قد عرفتم أنَّى مرسل، تجدون ذلك في كتابكم وعهد الله البكم».

قالوا: يا محمد إنك ترى أنّا مثل قومك، لا يغرّنْك أنك لقيت قومًا لا علم لهم بالحرب، فأصبت منهم فرصة، إنا واللّه لئن حاربتنا لتعلمنَ أنّا نحن النّاس.

قال ابن عباس فيما رواه ابن إسحاق: ما أنزلت هؤلاء الآيات إلا فيهم: "قُل لِلَّذِيكَ كَفُوا السُّغْلُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَىٰ حَهَنَّوَ وَبِلْسَ ٱلْمِهَادُ ۞ قَدْكَانَ لَكُمْ مَايَةٌ فِي فِئْتَيْنِ ٱلْتَقَتَأَ فِئَةٌ تُعَيِّنُ فِ كَبِيلِ اللهِ وَأَخْرَىٰ كَافِرَةٌ بَرُونَهُم مِثْلَتِهِمْ رَأْيَ ٱلْعَنَانُ وَٱللَّهُ لِيُؤْتِدُ بِنَصْرِيهِ مَن يَكَالَهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَمِنْ يُؤْدِلِ ٱلْأَبْسِكُو "(أَلَّ عمران ۱۲، ۱۳)؛ فبينما هم على ما هم عليه من إظهار العداوة ونبذ العهد قدمت امرأة من العرب بجلب لها، فباعت بسوق بني قينقاء، وجلست إلى صائغ بها لحلي، فجعلوا يريدونها على كشف وجهها فلم تفعل، فعمد الصائغ إلى طرف ثوبها من وراثها فحله بشوكة وهي لا تشعر، فلما قامت بدت عورتها فضحكوا منها، فصاحت، فوثب رجل من المسلمين على الصائغ فقتله وكان يهوديًا. وشدت اليهود على المسلم فقتلوه، ونبذوا

العهد إلى النبي صلى الله عليه وسلم، واستصرخ أهل المسلم المسلمين على اليهود، وغضب المسلمون فوقع الشرّبينهم وبين بني قينقاع. وأنزل الله سبحانه وتعالى: "وَإِمَّا تَخَافِّنُ مِنْ قَوْم خيانَة فَانْبِذْ إلْيَهُمْ عَلى سَواءِ إِنَّ الله لا يُحِبُّ الْخَائِنْيِنَ " (الأَنفال ٥٨).

فقد أنزل الله فيهت سورة الحشر وبين ما وقع فيهت من أحداث فقال: "سَتَحَ بِنَهِ مَا فِي التَسَوَتِ فَيهت من أحداث فقال: "سَتَحَ بِنَهِ مَا فِي التَسَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُو الْمَنِيرُ الْمُكِيدُ اللهُ هُو اللهِ الْمَنْهُمُ حُصُونُهُم مَا فَلَيْتُ أَن يَخْرُجُوا وَطَنْوا أَنْهُم مَانِعَتُهُمْ حُصُونُهُم مِن اللهِ فَالْمَهُمُ اللهُ مِن حَيْثُ لَا يَعْتَبُوا وَقَدَفَ فِي قُلُومِهُ اللهِ فَالْمَهُمُ اللهُ مِن حَيْثُ لَا يَعْتَبُوا وَقَدَفَ فِي قُلُومِهُ اللهِ فَالْمَهُمُ اللهُ مِن حَيْثُ لَا يَعْتَبُوا وَقَدَفَ فِي قُلُومِهُ اللهِ فَالْمُهُمُ اللهُ مِن حَيْثُ لَا يَعْتَبُوا وَقَدَفَ فِي قُلُومِهُ اللهِ فَالْمُهُمُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ا

فأجلاهم النبي صلى الله عليه وسلم، وأخرجهم من حصونهم الحصينة التي ما طمع فيها المسلمون، وظنوا هم أنها مانعتهم من بأس الله، فما أغنى عنهم من الله شيئًا، وجاءهم ما لم يكن ببالهم، وسيرهم رسول الله وأجلاهم من المدينة، فكان منهم طائفة ذهبوا إلى أذرعات من أعالي الشام، وهي أرض المحشر والمنشر، ومنهم طائفة ذهبوا إلى خيبر. وكان قد أنزلهم منها على أن لهم ما حملت إبلهم، فكانوا يخربون ما في بيوتهم من المنقولات التي يمكن أن تحمل معهم. من المنقولات التي يمكن أن تحمل معهم.

فعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: حاربت النضير وقريظة، فأجلى بني النضير، وأقر قريظة ومن عليهم، حتى حاربت قريظة، فقتل رجالهم، وقسم نساءهم وأولادهم وأموالهم بين المسلمين، إلا بعضهم لحقوا بالنبي-صلى الله عليه وسلم- فأمنهم وأسلموا، وأجلى يهود المدينة كلهم بني قينقاع وهم رهط عبد الله بن سلام ويهود بني حارثة، وكل يهود المدينة. (البخاري بني حارثة، وكل يهود المدينة. (البخاري).

المرابع المراب

وحكم فيهم سعد بن معاذ بحكم الله فيهم فقال: "فإني أحكم فيهم أن تقتل المقاتلة، وأن تسبى النساء والـذريـة، وأن تقسم أموالهم" (أخرجه البخاري: ٤١٢٢).

قليلًا " (الأحزاب ٢٥: ٢٧).

ثم كانت خيبروهي آخر ما تبقى من معاقل اليهود في المدينة وما حولها

فأتى خيبر ليلاً، وكان إذا أتى قومًا بليل لم يغرّ بهم حتى يصبح، فلما أصبح خرجت اليهود بمساحيهم ومكاتلهم، فلما رأوه قالوا: محمد والله، محمد والخميس، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: "خربت خيبر، إنا إذا نزلنا بساحة قوم فساء صباح المنذرين" (البخاري ٤١٩٧).

فسار صلى الله عليه وسلم إليها، واستخلف على المدينة نميلة بن عبد الله الليثي فلما انتهى إليها حاصرها حصنًا حصنًا يفتحه الله عز وجل عليه ويغنمه، حتى استكملها صلى الله عليه وسلم وخمسها، وقسم نصفها بين المسلمين، واستعمل اليهود الذين كانوا فيها بعد ما سألوا ذلك عوضًا عما كان صالحهم عليه من الجلاء على أن يعملوها ولرسول الله صلى الله عليه وسلم النصف ما يخرج منها من ثمر أو زرع، فكانوا أجراء

على الأرض خدامًا للمسلمين، وكان عبد الله بن رواحة يأتيهم كل عام يخرصها عليهم، ثم يضمنهم الشطر، قال: فشكوا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم شدة خرصه، وأرادوا أن يرشوه فقال:

"يا أعداء الله، أتطعموني السحت، والله لقد جنتكم من عند أحب الناس إلي، ولأنتم أبغض إلي من عدتكم من القردة والخنازير، ولا يحملني بغضي إياكم وحبي إياه على أن لا أعدل عليكم"، فقالوا: بهذا قامت السماوات والأرضى. (صحيح ابن حيان: ١٩٩٥).

فكانوا فيها حتى أجلاهم عمر ولم يبق أحد من اليهود في جزيرة العرب كما أمر النبي صلى الله عليه وسلم.

فعن أبي هريرة رضى الله عنه، قال: بينما نحن في المسجد، خرج النبي صلى الله عليه وسلم فقال: (انطلقوا إلى يهود)، فخرجنا حتى جئنا بيت المدراس فقال: ،أسلموا تسلموا، واعلموا أن الأرضى لله ورسوله، واني أريد أن أجليكم من هذه الأرض، فمن يجد منكم بماله شيئًا فليبعه. وإلا فاعلموا أن الأرض لله ورسوله ، (البخاري ٣١٦٧). فكان الحلاء من جزيرة العرب ولم يدم بقاؤهم في المدينة بعده صلى الله عليه وسلم إلا قليلاً حتى طهر عمر رضى الله عنه ما بقى منهم، ولم يعدد في جزيرة العرب غير دين الإسلام وتحقق وعد الله التعيه: "لَّين لَّرْ بَنَّهِ ٱلْمُنْفِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ وَٱلْمُرْحِفُونَ فِي ٱلْمَدِينَةِ لَنُغْرِينَكَ بِهِمْ ثُعَّرُ لَا يُحَاوِرُونَكَ فِيهَا إِلَّا فَلِيلًا " (الأحزاب: ٦٠).

ومعنى لنغريتك؛ أيّ: لنسلطنّك عَلَيْهِمْ. فكان رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو المسلط على رقباب المنافقين واليهود ومن عاونهم حتى أتم الله له دينه وأعز جنده وهزم الأحزاب وحده؛ فاللهم طهرّ بلادنا من دنس اليهود والمنافقين.

وصلُ اللهم وسلم على سيدنا محمد وآله وصحبه.



الحمد لله ولي الصالحين، وأصلي وأسلم على سيد ولد إلى آدم يوم الدين صلى الله عليه وسلم، أما بعد:

فإن الناظر المتأمل في واقعنا اليوم يكاد يقول: إن منافرة شديدة واقعة بين الأمة وإسلامها، أو إن عداوة شرسة آخذة بمجامع قلوبها ونواصيها، تقودها قودًا لا تجد لنفسها سبيلاً يهديها، أو سبيلاً ينجيها، وسبيلاً يهديها، أو سبيلاً ينجيها، وسبيلاً الخصومات، وكثرت المنازعات، وغلب سادت الخصومات، وكثرت المنازعات، وغلب الجفاء، واستحكمت القطيعة، فأذهبت الحود والصفاء، وأدى ذلك إلى الشقاق وللرافعات، وعمت الأثرة والأنانية وحب الذات. بل حتى بين أبناء الأسرة الواحدة، وأصحاب المنهج القويم.. ترى ما السبب في ذلك؟

والجواب: الذي لا يختلف عليه اثنان أمران: هما: الشيطان، والذنوب.

قال الله تعالى: وإنّما يُريدُ الشّيْطَانُ أَنْ يُوفِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ» (المائدة: ٩١)، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وإن الشيطان قد أيس أن يعبده المصلون في جزيرة العرب ولكن في التحريش بينهم». (مسلم ٢٨١٧)؛ أي: في الخلاف والشرور والعداوة والبغضاء بينهم حتى تكون من

ذلك الفتن العظيمة والخطوب الحسيمة. لذا أمر الله تعالى عباده المؤمنين بالحذر من الشيطان الرجيم والعمل على سد المداخل التي قد يدخل عليهم منها فقال تعالى: ﴿ قُل لُعِبَادِي يَقُولُوا الَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنزُغُ بَيْنَهُمْ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لَلْإِنْسَانَ عَدُوا مُبِينًا ، (الإسسراء: ٥٣). وكثيرون أولئك الذين عصوا الرحمن واستجابوا للشيطان فهجروا إخوانهم المسلمين لأسباب غير شرعية، أو لخلاف مادي، وتستمر القطيعة دهرًا، وقد يحلف أنُ لا يكلمه، وينذر أن لا يدخل بيته، وإذا رآه في طريق أعرض عنه، وإذا لقيه في مجلس صافح من قبله ومن بعده وتخطاه، أهذه الأمة الواحدة؟ أهذه تعاليم الأخوة الإسلامية الصادقة؟

وأما الذنوب؛ فقد قال صلى الله عليه وسلم؛ «ما تواد اثنان في الله فيقرق بينهما إلا بذنب يحدثه أحدهما». (صحيح الجامع: ٥٦٠٣)، هذا حديث عظيم يدل على أثر من أثار الذنوب المُزة، ألا وهو التفريق بين المتوادين في الله المتحابين فيه.

فالعدو الماكر اللئيم، يعرف متى ينقضَ على هذه الأمة، فأول عمل يقول به تشتيت جمعهم، وتفريق كلمتهم، والوقيعة بينهم، فإذا تفرقوا خلا بهم على انفراد. ولقد



حذر رسول الله صلى الله عليه وسلم من ذلك؛ فقال صلى الله عليه وسلم: «ما من ذلك؛ فقال صلى الله عليه وسلم: «ما الصلاة. إلا قد استحوذ عليهم الشيطان، فعليكم بالجماعة، فإنما يأكل الذئب من الغنم القاصية، (صحيح الجامع: وحدها، لأن نجاتها وسلامتها ببقائها مع جماعتها من الأغنام، فالاجتماع قوة، والتفرق ضعف وتشتت وهوان.

تأبي الرماح إذا اجتمعن تكسرا

وإذا افترقن تكسرت أحادا

فالتعاون مطلوب من الجميع، أفرادًا وجماعات، وقد شبّه رسول الله صلى الله عليه وسلم الأمة بالبنيان المتراصَ المركب من اللبنات، وكل فرد من أمة النبي صلى الله عليه وسلم لبنة في هذا البناء، فلا بد لكمال هذا البناء وسلامة بنيانه من سلامة هذه اللبنات وتماسكها، أما إذا تفككت وتهلهلت تصدع البناء وانهار، وكذلك الأمة الإسلامية، أفرادها لبنات في المجتمع الإسلامية، أفرادها لبنات جهودهم واجتماع كلمتهم على طاعة جهودهم واجتماع كلمتهم على طاعة الله سبحانه وتعالى وعلى ما يعود على أمة الإسلام بالخير.

ولما كانت السلامة متعسرة فقد أرشد الإسلام المسلمين إلى ما يجب عليهم إذا نال الشيطان من بعضهم وحرضه على أذى الغير والاعتداء عليه، فقال تعالى في معرض مدح عبادة المؤمنين: «الذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش وإذا ما غضيوا هُمْ يَغْضُرُونَ (الشورى: ٣٧).

قال الطبري: «يقول الله تعالى ذكره: وإذا ما غضبوا على من اجترم إليهم جرمًا هم يغفرون لن أجرم إليهم الجرم ذنبه، ويصفحون عنه عقوبة ذنبه». (تفسير الطبري ٢٥/٣٦).

ولقد أمر الله نبيه صلى الله عليه وسلم بالعفو عن زلات المؤمنين فقال تعالى:

«فَاغْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفَرْ لَهُمْ» (النساء؛ المَّهُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفَرْ لَهُمْ» (النساء؛ 10٩)، وأمر المؤمنين بالعفو عن زلات بعضهم البعض فقال تعالى: «وَجَـزَاءُ سَيْنَهُ مُثْلُهَا فَمَنْ عَفا وَأَصْلَحَ فَأَجُرُهُ عَلَى اللَّهِ» (الشورى: ٤٠).

وقال تعالى: , وإن تعفوا وتصفحوا وتعفروا فإن الله غفور رجيم، (التغابن: 15). وبين سبحانه أن العفو من صفات المتقين فقال تعالى: , وأن تعفوا أقرب المتقوى، (البقرة: ٢٣٧). ووعد على العفو مغفرة وأجرا عظيمًا، فقال سبحانه: , ليعفوا وليصفحوا ألا تحلون أن يغفر الله تكم والله غفور رحيم، (النور: ٢٧). ورغب رسول الله صلى الله عليه وسلم يقال عدوة من مال، وما زاد الله عبدًا بعفو إلا عزًا، وما تواضع أحد لله إلا رفعه، (مسلم ٢٥٨٨).

وقال صلى الله عليه وسلم: «من كتم غيظًا، وهو قادر على أن ينفذه، دعاه الله على رؤوس الخلائق، حتى يخيره من الحور العين، يزوجه منها ما شاء.. (صحيح الجامع: ٦٥١٨).

وبين صلى الله عليه وسلم أن خير الرجلين من بدأ بالسلام فقال صلى الله عليه وسلم: «لا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث ليال، يلتقيان فيعرض هذا ويعرض هذا وخيرهما الذي يبدأ بالسلام». (صحيح البخاري ٢٠٧٧).

ويكفي من سيئات القطيعة بين المسلمين الحرمان من مغفرة الله قال صلى الله عليه وسلم: «تعرض الأعمال يوم الاثنين، ويوم الخميس، فيغفر لن لا يشرك بالله شيئًا، إلا رجلاً بينه وبين أخيه شحناء، يقول: دعوا هذين حتى يصطلحا ،. (مسلم (٢٥٦٥)

فالتوبة التوبة: من داء التنافر والتناحر، والتشاحن والتدابر

والحمد لله رب العالمين.





الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، وبعد:

فالدنيا التي يعيشها الناس ليست مستقرة على حال، بل هي متقلبة فيوم للإنسان ويوم عليه يقول التي يعيشها الناس ليست مستقرة على حال، بل هي متقلبة فيوم للإنسان متقلبة بين السعادة والتقلبة، وين المقر والغنى، والصحة والمرض، فتارة ترى الإنسان ضاحكًا مسرورًا وتارة تراه مكتئبًا حزينًا، وتارة تراه وشدة المرض.

وقد جعل الله هذه الدار دار امتحان وابتلاء يمتحن فيها عباده فالكل يزعم الإيمان ويدعي الإسلام، ولكن لا تظهر حقيقة الإيمان إلا عند الشدة والامتحان، قال الإيمان إلا عند الشدة والامتحان، قال تعالى: ﴿ أَحَيِّ النَّاسُ أَنْ يُمْرُكُوا أَنْ تَفُولُوا عَامَكَا وَهُمْ لَا يُعْمَدُونَ وَالْمَدُ وَالْمُتَعَانُ اللهُ اللَّيْنَ مِن فَلِهِمْ فَلَيْعَلَّمْ اللهُ اللَّيْنَ مَن فَلْ فَلْ اللهُ اللهُ اللَّيْنَ اللهُ اللهُ اللهُ وَقَالُ اللهُ الل

وبين تعالى المجالات التي يمتحن فيها عباده فقال: « وَلَنَيْلُونَكُمْ بِنَيْءَ مِنَ الْمُونِ وَالْمُوعِ وَنَفْسِ مِنَ الْمُونِ وَالْمُوعِ وَنَفْسِ مِنَ الْمُونِ وَالْمُوعِ وَنَفْسِ مِنَ الْمُونِ وَالْمُوعِ وَنَفْسِ مِنَ الْمُورَةِ: الْمُقَالِقُ وَالْمُعْرِفِ » (البقرة: 100). فبالابتلاء تصهر معادن الرجال وتظهر حقائق الإيمان، لذلك كان أشد الناس ابتلاء الأنبياء لأنهم أعلم الناس بالله، وأشد الناس إيمانًا به.

وقي الحديث عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: قلت يا رسول الله: أي الناس أشد بلاء؟ قال: قلت يا رسول الله: أي الناس يبتلي الرجل على حسب دينه، فإن كان في دينه صلبًا اشتد بلاؤه» (صحيح الترمذي). وفي حديث خباب بن الأرت رضي الله عنه: «ألا تستنصر لنا ألا تدعو لنا؟ فقال صلى الله عليه وسلم: قد كان من قبلكم يُؤخذ الرجل فيحفر له في الرض فيُجعل فيها، ثم يؤتى بالمناشر فيوضع على رأسه، ويجعل

نصفين ويمشط بأمشاط الحديد ما دون لحمه وعظمه ما يصده ذلك عن دينه، (صحيح البخاري).

ويقول تعالى: « أَمْ حَسِبْتُدُ أَن تَدْخُلُوا ٱلْحَثَةَ وَلَمَا يَأْتِكُم مَّنُلُ ٱلَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلِكُمْ مَّسَّبُمُ ٱلْبَاسَاءُ وَالضَّرَّةُ وَذُلِرُلُوا حَتَى يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَثُوا مَعَهُ مَتَى نَصْرُ ٱللَّهِ أَلَا إِنْ نَصْرُ ٱللَّهِ قَرَبُ » (المبقوة: ٢١٤).

وبعض الناس يظن أن الامتحان والابتلاء يكون بالشر وحده، وذلك غير صحيح، فريما كان الخير أيضًا امتحانًا من الله للإنسان، قال تعالى: «وَنَبْلُوكُم بِٱلشَّرْ وَٱلْخَيْرِ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ » (الأنبياء: ٣٥). فبالشر لنعلم من يصبر، وبالخير لنعلم من يشكر، كما قال تعالى: «وَبَلَوْنَاهُم بِٱلْحَسَنَاتِ وَٱلسَّيْعَاتِ لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ » (الأعراف: ١٦٨). وقال عن سليمان عليه السلام وما كان فيه من خير «هَنْذَا مِن فَشِّلِ رَبِّي لَيْلُونَ مُأْشَكُرُ أَمْ أَكُفُرُ ، (النمل: ٤٠). فريما كان الخير فيما تراه أنت شرًّا، وربما كان الشر فيما تراه أنت خيرًا، يقول تعالى: ﴿ وَعَسَىٰ أَن تَكُوْهُواْ شَيْئًا وَهُوَخَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُواْ شَيْئًا وَهُوَ شَرٌّ لَكُمُّ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنشُهُ لَا تَعْلَمُونَ ، (البقرة: ٢١٦). ويقول تعالى: « فَعَسَى أَن تَكْرَهُوا شَيْئًا وَيَجْعَلُ اللَّه فيه خَيْرًا كَثيرًا ، (النساء: ١٩). وقيل: ربما كان الخير في الابتلاء وربما كان الشرفي العطاء.

والمال أحد صور الابتلاء التي يمتحن الله

بها عياده، فبعض الناس يظن أن توسعة الله عليه في أمر المال إنما هو دليل حب الله له، والبعض الآخريري أن التضييق عليه في أمر الرزق هوان منه على الله، بقول تعالى: ﴿ إِنَّا ٱلْإِنْسَنَّ إِذَا مَا ٱبْنَلْنَهُ رَيُّهُۥ فَأَكْرَمَهُۥ وَنَعْمَهُۥ فَيَقُولُ رَفِّت ٱكْرَسَ وَأَمَّا ۚ إِذَا مَا ٱبْنَكَنَٰهُ فَقُدَرٌ عَلَيْهِ رِزْقَهُۥ فَيَقُولُ رَقِ أَهَلَنَنِ n & ه (الفجر: ١٥-١٧).

لا هذا ولا ذاك، فليست التوسعة في المال دليل حب الله للعبد، وليس التقتير عليه في الرزق دليل إهانة الله للعبد، فالله يبسط الرزق لمَن يشاء ويقدر، يقول تعالى: ﴿ زُلَّوَ بَسَطُ أَنَّهُ الرَّزْقَ لِعِبَادِهِ. لَبَغُوًّا فِي ٱلأَرْضِ وَلَكِن يُنْزِلُ بِقَدْرٍ مَا يَشَاهُ إِنَّهُ بِيَادِوِ خَيِرٌ بَصِيرٌ ، (الشورى: ٢٧)، فقد يكون الخيرية الغنى وقد يكون الخيرية الفقر. فالمال إذن امتحان للعبد لينظر الله هل سيتصرف في هذا المال وفق ما أراده الله من العبد؟ وهل سيعرف العبد حق الله في هذا المال؟ أم أنه سيبخل به على الفقير والمسكين؟ أم سيستعين بهذا المال على طاعة الله والتقرب إليه؟ أما سيكون هذا المال وسيلة الإنسان لارتكاب المعاصى والصد عن سبيل

يقول تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كُذُوا أَنْفِعُونَ أَمُوالَهُمُ لِيَصُدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ فَسَيُنفِقُونَهَا ثُمَّ تَكُونُ عَلَيْهِد من (الأنفال: ٣٦).

ويعجبني قول القائل: إن الله خلق المال ليكون جواز سفر إلى الجنة فجعلته أطماع الناس جواز سفر إلى النار. وفي الحديث: «إنما أنزلنا المال لإقام الصلاة وإيتاء الزكاة.... (صحيح الجامع- الألباني).

وقد ذكر القرآن أصنافًا من الذين امتحنهم الله بالمال، وماذا صنعوا به وكيف كانت عاقبتهم كقارون الذي قال: ﴿إِنَّمَا أُوتَيِتُهُ على علم عندي، (القصص: ٧٨). وكصاحب الجنتين في سورة الكهف، وأصحاب الجنة في سورة القلم.

كذلك من صور الابتلاء: الابتلاء بالولد والزوجة كما في قوله تعالى: ﴿ يَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزُواجِكُمْ وَأَوْلَادِكُمْ عَدُوًّا لَكُمْ فَأَحُدْرُوهُمْ، (التَّغَايِنِ: ١٤). إلى أن قال: ﴿ إِنَّمَا أَمُوَالُّكُمْ وَأُوْلِا ذُكُمْ فَتُنَّهُ وَاللَّهِ عَنْدُهُ أَجُرُ عظيم، (التغاين: ١٥)، وبكون الولد وتكون

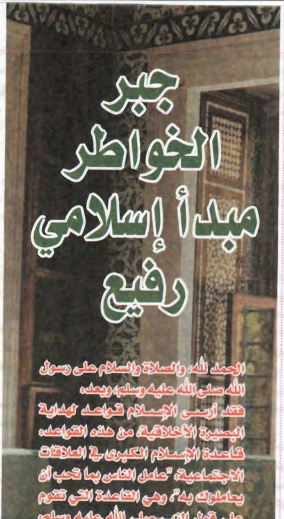
الزوجة فتنة للإنسان إذا قدّم أمرهما على أمر الله، وانشغل بهما عن أداء حق الله تعالى، يقول تعالى: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَيْوا لاَ تُلْهَكُمْ أَمْوَالْكُمْ وَلا أَوْلاَدُكُمْ عَن ذَكْرِ اللَّهِ وَمَن يَضْعَلُ ذَلكَ فَأُولَٰئكَ هُمُ الْحَاسِرُونَ ، (المنافقون: ٩). ولا يقتصر أمر الامتحان على الأفراد، بل يتعداه إلى امتحان الأمم والمجتمعات وذلك عند ترك الأمم أوامر الله، وندنها وراءهم ظهريًا والوقوف مع البغاة ، قال تعالى: « وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا إِلَى أَمَم مِنْ قَبْلِكُ فَأَخَذُنَاهُم بِالْمَأْسَاء وَالضِّرَّاءِ لَعَلَّهُمْ يَتَضَرَّعُونَ، (الأنعام: ٤٢). وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا عِلْ قَرْيَةَ مِنْ نَبِيُّ إلا أخذنا أهلها بالتأساء والضراء لعلهم نَضْرُعُونَ، (الأعراف: ٩٤). والعجيب والغريب أن تلك الأمم لم يزدها الامتحان والابتلاء إلا قسوة في القلب وإعراضًا عن الله وكان الأولى بهم الرجوع إلى الله، والإنابة إليه والخضوع لأوامره، قال تعالى: ﴿ فَلُوْلَا إِذَّ جاءهم بأسنا تضرعوا ولكن قست قلونهم وَزَيْنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ، (الأنعام:

وإذا كان هذا شأن الأمم السابقة في الامتحان والابتلاء، فلا يعتقد مسلمو هذا الزمان أنهم بمنأى عن عذاب الله ونقمته وابتلائه لهم، إن هم استمروا في هجرهم أوامر الله وتركهم الحكم بشريعته؛ فلا بد أن يُنزل بأسه بهم ويُذيقهم ما أذاق الأمم السابقة، قال تعالى: وَلَقَدُ أَهُلَكُنَا الْقُرُونَ مِن قَبْلُكُمْ لِمَّا ظُلْمُوا وجاءتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبِيْنَاتِ وَمَا كَانُوا لِيُوْمِنُوا كَذَلْكَ نَجْزِي القَوْمَ الْجُرِمِينَ ١٣ ثُمَّ جَعَلْنَاكُمُ خَلَائِفَ فِي الأَرْضِ مِن بَعْدِهِمْ لَنَنظُر كَيْفَ تغملون، (پونس: ١٣-١٤).

وما نزل بالمسلمين اليوم من قتل وتشريد، وإهانة وإذلال في بعض بقاء الأرض إنما هو بسبب بُعدهم عن دينهم وابتغائهم العزة من عند غير الله؛ فإن أرادوا أن يرفع الله ما بهم من بلاء وشدة فلا بد لهم من العودة إلى كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم.

نسأل الله أن يردنا إلى الإسلام ردًا جميلاً وأن يأخذ بأيدينا جميعًا إلى ما فيه الخير والحق والعدل، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله أجمعين.





লে জ্ঞা ন্দিল্লা শৌ ভ্রমিট কিন্দ্রয়া و الله يُزوجي الله الله وطبي الله الله عم وستحسد لايم مع الكاعبريج مما रिल्मि क्रे इन्छान्स्य शिल्म राग्निया प्र

الشيخ حسين صادق محمد

وجسر الخواطر وتطييب النفوس المنكسرة من مضردات هذه القاعدة، وهو من أعظم أسباب الألفة والمودة بين الناس.

ومن معانى الجبرفي اللغة ما ذكره ابن منظور في لسان العرب (١١٣/٤) فقال: "والجبر: خلاف الكسر، جبر العظم والفقير واليتيم يجبره جبرا وجُبُوراً وجيارةً، والجير أن تغنى الرجل من الفقر أو تجبر عظمه من الكسر. قال أبو الهيثم: جبرت فاقة الرجل إذا أغنيته، قال ابن سيده: وجبر الرجل أحسن البه".

وعلى ذلك ففي الجبر معاني كفاية المحتاج، ومواساة المصاب والمحزون، وإجابة السائل.

وقد يكون جبر الخاطر في حصول مبتغى أو قضاء حاجة أو في لمسة حانية فيها عطفُ وبِـرٍّ، وريمـا كان بكلمة تُذهب همًا أو تجلب سرورًا.

وقد اعتنى الإسلام بتطييب الخواطر وجبرها عناية خاصة انظر إلى قوله تعالى: «وَإِذَا حَضَرَ القَسْمَةَ أَوْلُـواْ القربي واليتامي والمساكين فارزقوهم مُنْهُ وَقُولُواْ لَهُمْ قَوْلًا مُعْرُوفًا، سورة النساء (٨)

قال الشيخ السعدي-رحمه الله- وهذا من أحكام الله الحسنة الجليلة الجابرة للقلوب فقال: "وَإِذَا حُضْرَ القَسْمَةَ" أي قسمة المواريثُ (أولو القربي) أي الأقارب غير الوارثين بقرينة قوله "القسمة"؛ لأن الوارثين من المقسوم عليهم "وَالْيَتَامَى وَالْسَاكِينُ" أي المستحقون من الفقراء "فَازْزُقُوهُم مُنْهُ" أي أعطوهم ما تيسر من هذا المال الذي جاءكم بغيركد ولا تعب ولا عناء ولا نصيب؛ فإن نفوسهم متشوفة إليه وقلوبهم متطلعة، فاجبروا

اعتمر النبي-صلى الله عليه وسلم- في ذي القعدة..... وفيه فخرج النبي-صلى الله عليه وسلم- فتبعته ابنة حمزة تناديه يا عمّ يا عمّ فتناولها علي فأخذ بيدها وقال لفاطمة-رضي الله عنها- دونك ابنة عمك حمليها فاختصم فيها علي وزيد وجعفر؛ فقال عليّ؛ أنا أخذتها وهي ابنة عمي وقال جعفر؛ ابنة عمي وخالتها تحتي وقال زيد؛

فقضى بها النبي-صلى الله عليه وسلم-لخالتها وقال الخالة بمنزلة الأم، وقال لجعفر: أشبهت خَلقي وخُلقي، وقال لعليّ: أنت مني وأنا منك، وقال لزيد: أنت أخونا ومولانا.

فانظر كيف طيَّب خواطرهم جميعًا وليس هناك ما هو أبلغ ولا أكمل مما فعل النبي-صلى الله عليه وسلم-.

وها هو أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه لل جاءه الناس وهو بين يدي الموت لما طُعنَ فقالوا: أؤص يا أمير المؤمنين (استخلف) قال: ما أجد أحق بهذا الأمر من هؤلاء النفر الذين توفي رسول الله عليه وسلم وهو عنهم راض؛ فسمى عثمان وعليا والزبير وطلحه وسعد وعبد الرحمن قال: "ويشهدكم عبد الله بن عمر وليس له من الأمر شيء كهيئة التعزية له -" رواه البخارى.

فانظر كيف لم ينس أن يجبر خاطر ولده في هذا الموقف العصيب، فمصابه كبير ويحتاج الجبر.

واليك هذا الموقف الذي يبين كيف يكون جبر الخواطر وتطييب النفس بالقول الحق مع عدم إدخال المرء نفسه في أمر لا يرضاه. ذلك أنه لما كانت الحرب بين علي ومعاوية-رضي الله عنهما-، وكان علي يلوم من تخلف عن نصرته وكان من الذين أحجموا عن هذا القتال "أسامه بن زيد"-رضي الله عنهما- فوجد علي في نفسه شيئًا تجاه أسامة لمكانته ومكانة أبيه من

خواطرهم بما لا يضركم وهو نافعهم" ا.ه وقال تعالى: "وَللْمُطَلَّقَاتِ مَتَاعٌ بِالْغُرُوفِ حَقًا عَلَى الْمُتَّقِينَ" سورة البقرة (٢٤١) قال الشيخ السعدي-رحمه الله-: أي لكل مطلقة متاع بالمعروف حقًا على كل متق جبرا لُخاطرها وأداء لمعض حقوقها.

وقال تعالى: وآت ذَا القُرْبَى حَقَّهُ وَالمُسْكِينَ وَالْمُدِينَ الْمَالِينَ وَالْمُسْكِينَ الْمُبْدِرَ (٢٦) إِنَّ الْمُبَدِّرِينَ كَانُواْ إِخْفَانَ الشَّيَاطِينِ وَكَانَ الْمُبْدِرِينَ كَانُواْ إِخْفَانَ الشَّيَاطِينِ وَكَانَ الشَّيْطَانُ لَرَبُهِ كَفُورًا (٢٧) وَإِمَّا تُغْرِضُنَّ عَنْهُمُ الْبَتِغَاء رَحْمَة مُن رَبُكَ تَرَجُوهَا فَقُل لَهُمْ قَوْلَا (٢٨) سورة الاسراء لَهُمْ قَوْلَا مَيْسُورًا (٢٨) سورة الاسراء (٢٨-٢٨)

وهذا أمر بإيتاء ذي القربي والمسكين وابن السبيل حال السعة والغنى، وفي ذلك جبر لهم يقابله جبر بصورة أخرى إذا لم يكن المرء في سعة، وهو الجبر بالرد الجميل الحميد الذي يحمل في طياته انتظار رحمة الله تعالى ورزقه، كما يحمل في طياته حسن الخلق يبينه الحبر بالمقال. والناظر في سيرة النبي-صلى الله عليه وسلم- يراه وهو أكمل البشر أشد الناس مراعاة لذلك. ففي مسند الإمام أحمد وسنن الترمذي بإسناد صحيح من حديث بريدة-صلى الله عليه وسلم- أن أمة سوداء أتت النبي-صلى الله عليه وسلم- وقد رجع من بعض مغازیه فقالت: "إنی ندرت إن ردك الله صالحًا أن أضرب عندك بالدف" قال:-صلى الله عليه وسلم- "إن كنت فعلت فافعلى، وإن كنت لم تضعلي فلا تضعلى".

فانظر إلى الرد الحكيم أن النبي-صلى الله عليه وسلم- لم يردها وإنما رد الأمر إليها وعلقه بها.

وتأمل حميد المقال، وجميل الثناء، وجبر الخواطر في كلمات النبي-صلى الله عليه وسلم- حيث قضى بين ثلاثة من أصحابه اختلفوا في شأن ابنة حمزة-رضي الله عنه وعنها- ففي صحيح البخاري برقم (٢٦٩٩) من حديث البراء-رضي الله عنه - قال: الم



رسول الله-صلى الله عليه وسلم-، وبقي أسامة على موقفه بمتنع عن القتال لا يميل إلى هنا ولا هناك، لكن بقي قلبه وعقله عند على -رضى الله عنه-.

فقد أخرج البخاري من حديث حرملة قال: أرسلني أسامة إلى علي، وقال إنه سيسألك الأن فيقول ما خلف صاحبك؟ فقل له يقول لك أسامة: "لو كنت في شدق الأسد لأحببت أن أكون معك فيه، ولكن هذا أمر لم أره".

وإنما آمتنع أسامة-رضي الله عنه- لحادثة مشهورة "في غزوة غزاها فبعد أن تمكن من رجل من المشركين نطق الرجل بالشهادة، فرأى أسامة أنه قالها لينجو من القتل، فقتله فلما علم النبي-صلى الله عليه وسلمقال؛" أقتلته بعد أن قالها" قال أسامة: إنما قالها متعوذاً، قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: أفلا شقت عن صدره"

ولأجل جبر الخواطر شرعت التعزية:
وقي سير أعلام النبلاء أن إبراهيم بن محمد
ابن طلحة لما سمع بما نزل بعروة بن الزبير
من قطع رجله وموت ولده في سفرة سافرها
دخل عليه معزيًا له مطيبًا لخاطره، فكان
مما قال: "والله ما بك من حاجة إلى المشي،
ولا أرب في السعي، وقد تقدم عضو من
أعضائك وابن من أبنائك إلى الجنة، والكل
تبع للبعض إن شاء الله، وقد أبقى الله لنا
منك ما كنا إليه فقراء من علمك ورأيك.
والله ولى ثوابك والضمين بحسابك".

ومن ذلك أن رجلاً دخل علي الخليفة المهدي حين توفيت ابنته وقد جزع عليها جزعا شديدًا، فقال: "أعطاك الله يا أمير المؤمنين على ما رزئت أجرًا، وأعقبك صبرًا، ولا أجهد الله بلاءك بنقمة، ولا نزع منك نعمة، ثواب الله خير لك منها ورحمة الله خير لها منك، وأحق ما صدر عليه ما لا سبيل إلى رده".

فلم يروا تعزية أبلغ ولا أوجـز من هذه التعزية، وكان مما سُرى عن المهدي بها. والحاصل أن حسن التعزية من باب جبر

والحاصل أن حسن التعريم من باب جبر الخواطر وتطييبها ولهذا شرعت.

ومن جميل الجبر ما كان يفعله القاضي محمد بن علي المروزي فقد عُرف بالخياط لأنه كان يخيط بالليل للأيتام والمساكين يعدها صدقة".

وقد حكي قتيبة بن سعيد أنه لما احترقت كتب ابن لهيعة بعث إليه الليث بن سعد بألف دينار.

وانظر إلى هذا الموقف الجميل فهو يحمل على الجبر والجود، وفيه بيان للمقصود ذلك أنَّ أبا عليَ حسان بن سعيد المخزومي وكان صاحب فضل وبربينما هو يبني جامعًا كبيرًا جاءته امرأة بثوب قيمته نصف دينار لينفق ثمنه في بناء الجامع فاشترى منها الثوب بنفس طيبة بألف دينار، وسلمت المال اليال الخازن الإنفاقه في بناء الجامع، وخبأ الثوب كفنًا له. (سير أعلام النبلاء)ص

إن جملة من المناهي في القرآن والسنة ما نهي عنها إلا لما فيها من كسر الخاطر وجرح المشاعر منها السخرية، والاستهزاء، والتنابز بالألقاب، واللمز، والتجسس ولا يكون إلا عن ريبة.

لقد راعى الإسلام المشاعر إلى الحد الذي يمنع اثنين من التناجي في حضور الثالث: "إذا كنتم ثلاثة فلا يتناجى اثنان دون الأخر حتى تختلطوا بالناس من أجل أن ذلك يحزنه" رواه البخاري ومسلم من حديث ابن مسعود.

إنّ هذا مبدأ إسلامي رفيع، وأدب حميد حري بكل مسلم أن يتحلى به، فالناس في حاجة إلى الكلمة الطيبة، واليد الحانية، والبسمة الصافية ففيهم المريض والمصاب، وكل ويعتاج إلى نوع من المعاملة يناسب حاله ومن الخطأ المغفلة عن خواطر هؤلاء فضلاً عن التغافل.

طيب الله نفوسكم ولا كسر لكم خاطرًا، وهدانا وإياكم لأحسن الأخلاق لا يهدي لأحسنها إلا هو، وصرف عنا وعنكم سيئها لا يصرف سيئها إلا هو.





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد؛ فنواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على هذه الإسرائيليات وما تحمله من افتراء بني إسرائيل على نبي الله داود وابنه سليمان عليهما السلام.

## أولا: أسباب ذكر هذه القصة

١) إن افتراء بني إسرائيل على نبي الله داود وابنه نبي الله سليمان عليهما السلام انتقل إلى بعض كتب التفاسير، في قصة اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ واغتر الكثير بوجودها في بعض كتب التفاسير وكذلك في قصص الأنبياء يفسرون به الآيات (٢١،٢١) ۲۳) من سورة (ص).

٢) وإن تعجب فعجب أن هذا الافتراء ينسب إلى نبينا محمد صلى الله عليه وسلم في حديث مرفوع سنكشف عاره ونبين عواره وأنه كذب مختلق مصنوع منسوب إلى النبي محمد صلى الله عليه وسلم؛ وكَبُرَتُ كُلْمَةُ تَخْرُجُ مِنْ أَهُواهِهِمْ إِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذَبًا ..

٣) فالقرآن الكريم بريء من هذا الافتراء: وَإِنَّهُ لَكِنْتُ عَزِيزٌ ١٠٠ لَا يَأْنِهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ مُنْزِيلٌ مِنْ حَكِيدِ عَمِيدٍ ، (فصلت: ١١-٤١).

٤) والسنة النبوية يربئة من هذا الافتراء، قَالَ تَعِالَى: ﴿ وَمَا يَعِلَقُ عَنِ ٱلْمُوَىٰ ٢ ۚ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَيُّ رُحَيْ ، (النجم: ٣-٤).

## ثانيا: أصل هذا الافتراء

أصل هذأ الافتراء والكذب والبهتان على نبي الله داود وابنه سليمان عليهما السلام

## صدد السيخ على حشيش

هو الكتاب المسمى «الكتاب المقدس». وهذا الافتراء سنخرجه من هذا الكتاب وبتخريجه يتحقق قول الحق تعالى: « فَوَيْلُ لِلَّذِينَ يَكُنُّمُونَ ٱلْكِنْبَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمٌّ يَقُولُونَ هَنْذَا مِنْ عِندِ اللهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ مُمَنَّا قَلِيكُ فَوْيِلٌ لَهُم يَمَّا كُنْبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَّهُم مِمَّا يَكْسِبُونَ ، (البقرة:

## ثالثًا؛ تخريج الافتراء

هذا الافتراء: افتراء بني إسرائيل على داود وسليمان عليهما السلام،. جاء في كتابهم المسمى «الكتاب المقدس» (العهد القديم) صى(٤٩٧، ٤٩٨، ٤٩٩) صموئيل الثاني، (الإصحاح) (١١): يقول كتابهم المقدس:

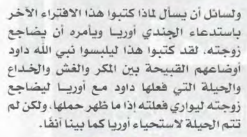
، وكان عند تمام السنة في وقت خروج الملوك أن داود أرسل يوآب وعبيدة معه وجميع بني إسرائيل فأخبروا بني عمون وحاصروا ربّة، وأما داود فأقام في أورشليم، وكان في وقت المساء، وأن داود قام عن سريره، وتمشى على سطح بيت الملك فرأى من على السطح امرأة تستحم، وكانت المرأة جميلة جدًا، فأرسل داود وسأل عن المرأة فقال واحد أليست هذه بتشبع بنت البعام امرأة أوريا الحثى، فأرسل

داود رسلاً وأخذها فدخلت إليه فاضطجع معها وهي مطهرة من طمثها، ثم رجعت إلى بيتها. وحبلت المرأة فأرسلت وأخبرت داود وقالت إني حملي، اه..

## رابعا: افتراء أخر على تبي الله داود عليه السلام

لم يكتف بنو إسرائيل بالافتراء على نبي الله داود عليه السلام بفعل الفاحشة والزني، بل افتروا افتراء آخر متعلقًا بهذا الافتراء ليكون افتراء مركبًا على نبى الله داود : فكتبوا بأيديهم في كتابهم المسمى الكتاب المقدس - لعنهم الله-فمن افكهم يقولون: «فأرسل داود إلى يوآب يقول أرسل إلى أوريا الحثى، فأرسل يوآب أوريا إلى داود فأتى أوريا إليه، فسأل داود عن سلامة يوآب وسلامة الشعب ونجاح الحرب، وقال داود لأوريا: أنزل إلى بيتك واغسل رجليك، فخرج أوريا من بيت الملك وخرجت وراءه حصة من عند الملك، ونام أوريا على باب بيت الملك مع جميع عبيد سيده، ولم ينزل إلى بيته، فأخبروا داود قائلين؛ لم ينزل أوريا إلى بيته، فقال داود لأوريا: أما جئت من السفر، فلماذا لم تنزل إلى بيتك؟ فقال أوريا لداود: إن التابوت واسرائيل ويهوذا ساكنون في الخيام وسيدي يوآب وعبيد سيدي نازلون على وجه الصحراء، وأنا أتي إلى بيتى لأكل وأشرب وأضطجع مع امرأتي، وحياتك وحياة نفسي لا أفعل هـذا الأمـر. فقال داود لأوريا: أقم هنا اليوم أيضًا والغد، فأقام أوريا في أورشليم ذلك اليوم وغده ودعاه داود فأكل أمامه وشرب وأسكره وخرج عند المساء.. ونام على باب بيت الملك مع عبيد سيده، والى بيته لم ينزل، وفي الصباح كتاب داود مكتوبًا ... اه.

قلت: انظر كيف سؤلت لبني إسرائيل أنفسهم هذا الافتراء على نبي الله داود عليه السلام وأنه أرسل إلى القائد يوآب أن يرسل إليه الجندي أوريا الحثي من بين الجنود، ثم يأمره أن ينزل إلى بيته ليضطجع مع امرأته واستحيا أن ينزل إلى بيته ويضاجع زوجته والقائد يوآب والجنود في جهاد مع العدو، ولم يستح نبي الله وأوجها أوريا في غيبته مع الجنود، ثم رجعت داود أن يرسل إليها وتدخل إليه ويضطجع معها إلى بيتها وأخبرت داود أنها حبلي، هذا الافتراء كتبته بنو إسرائيل لعنهم الله بأيديهم في كتبته بنو إسرائيل لقنهم الله بأيديهم في كتابهم المسمى «الكتاب المقدس».



## خامساء افتراء ثالث

لم يكتف بنو إسرائيل - لعنهم الله- بهذه الافتراءات على نبي الله داود عليه السلام: فمن افتراء بالزنا وفعل الفاحشة. إلى افتراء بالكر والغش والخداع ليواري داود فعلته ويضاجع زوجة أوريا، ولما لم تتم الحيلة، افترى بنو إسرائيل على نبي الله داود عليه السلام افتراء ثالثا فكتبوا بأيديهم في كتابهم المسمى الكتاب المقدس، عنهم الله- فمن إفكهم يقولون:

وفي الصباح كتب داود مكتوبًا إلى يوآب وأرسله بيد أوريا، وكتب في المكتوب يقول: «اجعلوا أوريا في الموجه الحرب الشديدة، وأرجوا من ورائه فيضرب ويموت، وكان في محاصرة يوآب المدينة أنه جعل أوريا في الموضع الذي علم أن رجال البائس فيه، فخرج رجال المدينة وحاربوا يوآب فسقط بعض الشعب من عبيد داود، ومات أوريا الحثى أيضًا، اهه.

## سادساء افتراء رابع

بعد افتراء بني إسرائيل على نبي الله داود عليه السلام بأنه مكر وغش وخدع الجندي أوريا وحمله إلى مكان يدري أن فيه قتله يسلمه بيده إلى القائد يوآب، ومات أوريا الحثي ليتزوج داود امرأته كما هو مبين فيما ختموا به «الإصحاح» (١١) من «صموئيل الثاني» من كتابهم المسمى «الكتاب المقدس».

حيث كتبوا بأيديهم- لعنهم الله- من إفكهم يقولون: «فلما سمعت امرأة أوريا أنه قد مات أوريا رجلها ندبت بعلها، ولما مضت المناحة أرسل داود وضمها إلى بيته، وصارت له امرأة، وولدت له ابناً، وأما الأمر الذي فعله داود فقبح في عيني الرب، اهـ.

## سابقا: افتراء خامس

كتب بنو إسرائيل بأيديهم -لعنهم الله- في «الإصحاح» (۱۲) من صمونيل الثاني ، ووضرب

الرب الولد الذي ولدته امرأة أوريا لداود فثقل، وكان في اليوم السابع أن الولد مات... وعزى داود امرأته، ودخل إليها واضطجع معها فولدت ابنًا فدعا اسمه: سليمان..... اهـ.

قلت: انظر كيف سولت لهم أنفسهم أن يجعلوا هذه المرأة بالذات أمًّا لنبي الله سليمان عليه السلام، وأن أباه داود له تسع وتسعون امرأة غير هذه المرأة التي تزوجها بعد قتل أوريا، وهذا أيضًا من الافتراء على نبي الله سليمان عليه السلام في نسبه.

## ثامثا: القصة والتفاسير والقصص

هذه الإسرائيليات دُسَّت في بعض التفاسير وفي كتب قصص الأنبياء:

الفمن كتاب قصص الأنبياء التي ذكرت هذه القصة ما أورده أحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي المتوفى سنة ٢٧٤هـ في كتابه وقصص الأنبياء ص(٢٠٠٤ إلى ٣١٢): في تفسير قوله تعالى: وإن هذا أخي لله تسع وتسعون تعجة ولي نعجة واحدة فقال أكفلنيها وعَزني في الخطاب (ص ٢٣).

أورد تفسير محمد ابن السائب الكلبي وهو من الإسرائيليات أوردناها وذكر فيها نظر داود إلى المرأة التي تستحم، قال الإمام الذهبي في الميزان، (٧٥٧٤/٥٥٦/٣)؛ محمد بن السائب الكلبي أبو النضر الكوفي المفسر: قال أحمد بن زهير قلت لأحمد بن حنبل؛ يحل النظر في تفسير الكلبي؟ قال؛ لا.

قال ابن معين: الكلبي: ليس بثقة، وقال الجوزجاني وغيره: كذاب، وقال الدار قطني وجماعة: متروك. وقال ابن حبان: لا يحل ذكره في الكتب فكيف الاحتجاج به. اه. مات سنة ١٤٦هـ

ونقل تفسير السدى كل الإسرائيليات المفتراة على نبي الله داود من لحظة النظرة إلى زوجة أوريا وهي تستحم، إلى قتل أوريا وتزوج امرأته فهي أم سليمان عليه السلام.

والسسدي أورده الحافظ ابسن حجر في التهذيب، (٣٨٧/٩) وقال: محمد بن مروان بن عبد الله بن عبد الرحمن السدى الأصفر، روى عن محمد بن السائب الكلبي وآخرين.

قــال أبــو حــاتم: «ذاهــب الحــديـث، مـتروك الحديث لا يُكتب حديثه ألبتة». وقال عبد الله بن نمير: «كان السدى كذابًا ». اهـ.

وقال الذهبي في «الميزان»: (٣٧٢٧/٢٧٧/٢): «متروك». اهـ.

٢) كتب التفاسير: الإمام الحفاظ ابن كثير في تفسيره، للآيات (٢١-٢٥) سورة (ص) قد ذكر المفسرون هاهنا قصة أكثرها مأخوذ منه، فلا يصح سنده من رواية يزيد الرقاشي، أن أنس بن مالك سمعه يقول: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: وإن داود النبي حين نظر إلى المرأة...، من الإسرائيليات.

قلت: وعلة هذا الخبر المأخوذ من الإسرائيليات: يزيد الرقاشي؛ قال النسائي في الضعفاء والمتروكين، (٦٤٦): «الرقاشي متروك». اهد وأورده الذهبي في «الميزان» (٤١٨٤): قال أحمد: «منكر الحديث». إلى أن نقل عن الإمام شعبة أنه قال: «لأن أزني أحب إلى من أن أحدث عن يزيد الرقاشي». اهد.

وختامًا: لا يوجد كتاب كرم نبي الله داود عليه السلام مثل «القرآن الكريم»: فقد ذكره عليه السلام مثل «القرآن الكريم»: فقد ذكره وَأَذَكُرُ عَلَيْهُ مَا الله سبحانه في مقام العبودية فقال: «وَأَذَكُرُ عَبْنَا دَاوُهُ وَزَا ٱلْأَيْدُ الْمُهُ أَوَّابٌ»، (ص: ١٧): هذا المقام الذي حفظه الله تعالى من الشيطان بقوله: « إِنَّ عِادِى لَيْسَ لَكُ عَيْهِمْ سُلُطَنَّ وَكَفَ مِرَيِكَ الْإسراء: ٦٥).

واستمع إلى تكريم الله سبحانه لنبيه داود في القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ مَالْيَا دُاوُرُدُمِنَا القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ مَالْيَا دُاوُرُدُمِنَا الْمَا الْمَا الله على السعدي في وتفسيره ، ﴿ وَمِنْ نعم الله على نبيه داود عليه السلام: ما خصه به من أمره تعالى الجمادات، كالجبال والحيوانات، من الطيور، أن تُؤوب معه، وتُرجع التسبيح بحمد ربها، مجاوبة له، وفي هذا من النعمة عليه، أن كان ذلك من خصائصه التي لم تكن لأحد قبله ولا بعده ، اهه.

، فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكُنُبُونَ ٱلْكِنْبَ بِأَيْدِيمْ ثُمَّ يَغُولُونَ هَندًا وَنْ عِندِ أَلْلَهِ » (البقرة: ٧٩).

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.



## المحار في بياق ضيف الأحاديث الشمار

## (٩٨٤): دمن مات مريضا مات شهيدا، ووقى فتنة القبر، وغدي وريح عليه برزقه من الجنة ..

الحديث لا يصح: أورده الامام السيوطي في مخطوطة درر البحارفي الأحاديث القصار، (٢/٧٤) مكتبة الحرم النبوي الحديث، رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧) وقال: ٥٠ عن أبي

قلت: ه ، ترمز الى سنن ابن ماجه.

وهذا تخريج بغير تحقيق فيتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث صحيح، ولكن هذا الحديث كما سنبين من التخريج والتحقيق أنه حديث «موضوع»، مع بيان حد هذا المصطلح وتطبيقه على هذا الحديث: حتى يجد طالب العلم أيضا في هذا البحث دراسة ، لعلم الحديث التطبيقي ،.

١- الحديث أخرجه الحافظ ابن ماجه في «السنن» (١٥/١) ح (١٦١٥) قال: حدثنا أحمد بن يوسف. قال حدثنا عبد الرزاق، قال: أنبأنا

ح وحدثنا أبو عبيدة بن أبي الشفر، قال: حدثنا حجاج بن محمد، قال: قال ابن جريج: أخبرني إبراهيم بن محمد بن أبي عطاء، عن موسى بن وردان، عن أبي هريرة قال: قال رسول اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: «من مات مريضا مات شهيدا...،الحديث

## ثانيا: التحقيق

١) قال الإمام النووي في مقدمة شرح مسلم، فصل ٨ ، الاقتصار على الرموز، ، حرف (ح) وهي حاء مهملة مضردة، والمختار أنها مأخوذة من التحول، لتحوله من إسناد إلى إسناد .. اهـ.

قلت: والتقى الإسنادان عند ابن جريج فقد تابع حجاجًا عبد الرزاق قال: أنبأنا ابن جريج به، وهذا الحديث لا يصح لما به من علل:

٢) من هذه العلل ابن جريج: أورده الحافظ ابن حجر في طبقات المدلسين، المرتبة (١٧/٣) وقال: عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج وصفه النسائي وغيره بالتدليس، قال الدار قطنى: شر التدليس ابن جريج فإنه قبيح التدليس، لا يدلس إلا فيما سمعه من مجروح ،.

الشيخ على حشيش

٣) قلت: وما قاله الإمام الدار قطني حق ينطبق تمام الانطباق على هذا الحديث؛ حيث إن ابن جريج دلسه عن مجروح بنوع من أنواع التدليس هو: «تدليس الشيوخ»، وهو أن يروي الراوي عن شيخ حديثا سمعه منه فيسميه بما لا يعرف به كي لا يعرف اه.

٤) ولقد أخرج هذا الحديث الإمام أبو عبد الله الحاكم في معرفة علوم الحديث النوع (٤٠) ، معرفة أسامي المحدثين، وقال: ﴿إبراهيم هذا هو ابن محمد بن أبي يحيى الأسلمي كان ابن جريج يقول فيه إبراهيم بن أبي عطاء وهو إبراهيم بن محمد بن أبي يحيى ، اه.

٥) والغرض من هذا التدليس هو ضعف إبراهيم بن محمد بن أبي يحيى وهو مجروح الحرح الشديد: ولذلك أخرج هذا الحديث الإمام ابن الجوزي في «الموضوعات» (٢١٦/٣-٢١٧). وقال: «هذا حديث لا يصلح ومداره على إبراهيم وهو ابن أبي يحيى، وقد كانوا يدلسونه لأنه ليس بثقة، وكان ابن جريج يقول: إبراهيم بن أبي عطاء، وهو إبراهيم بن محمد بن أبي يحيى الأسلمي، قال مالك، ويحيى بن سعيد، وابن معين: هو كذاب، وقال أحمد: قد ترك الناس حديثه، وقال الدار قطني: متروك .. اهـ.

الاستنتاج؛ بما أن الراوي كذاب، والطعن بكذب الراوي في الحديث النبوي هو الموضوع .. اهـ. كذا في شرح النخبة ، ص (٤٤) للحافظ ابن حجر، إذن الحديث ، موضوع ،.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.

أما بعد: فكثيرًا ما يشغب معشر يهود ويدعون أن لهم حقاً دينيا فالسطين، وهذا بالطبع ويكل تأكيف ادعاء كاذب وأسفارهم وإن كانت تشهد بأن ثمة وعدًا \_مجردُ وعد دون أن يكون ثمة امتلاك للأرض في واقع الحال - جرى في يوم من الأيام على السنة أنبياء الله (إبراهيم واسحاق ويعقوب). لبنيهم من نسل (يعقوب) بأن يرثوا ويمتلكوا أرض الله المقدسة، فإن ذلك كان مشروطا بالحفاظ على منهج الله الذي خطه لعباده. وأنهم لما بدلوا وأفسدوا ونقضوا عهودهم ووعودهم جرت عليهم سنة الله في خلقه والقائل عنها: وول نَتَوَلَّوا بَسُنَدِلْ فَوَمَّا غَمَّكُمْ نُمُّ لَا كُوْلُواْ أَشَاكُمْ ، (محمد: ٣٨).. وليس بمقدور كل أحد أن يستوعب حكمة الله في أن يأمر خليله إبراهيم في حياته بل وقبل أن يولد له (إسحاق) على الصحيح، بالذهاب بـ(هاجر) زوجه الثانية وابنه الذي جاءه منها على الكبر (إسماعيل)، إلى بلاد العرب ليكون بمثابة التمهيد لتحول لما يحن وقته بعد، وسيكون بعد زمن طويل وفق علمه تعالى ويعد أن تهيّأ أسبابه.

وحسب ما سنه الله في خلقه من أن «الأرض لله يورثها من يشاء من عباده، ومن أن سنته كذلك في التحول وفي التمكين في نهاية المطاف الأهل الحق؛ حيث جعل المآل دائماً وأبداً وَالْمَعْنَةُ النُّتَعَى (الأعراف:

## السوقي أدد ، محمد عبد العليم الدسوقي الأستاذ بجامعة الأزهر

١٢٨)، فقد كذب بنو إسرائيل بما جاءهم به أنبياؤهم من قبل بالبيِّنات؛ وارتكبوا الكفر والفجور من الأعمال، على ما نطقت الآيات من نحو ٤٤: ١٠٢ من سورة البقرة، و١٨١؛ ١٨٤ من آل عمران، والآية ٣٢، ٣٣ من المائدة، والأيات ١٦٢، ١٥٢، ١٤٦، ١٣٢ من سورة الأعراف، والآية ٣٤ من سورة غافر.

بل وعلى ما ورد ذكره في التوراة السامرية؛ وفيها - مما يفيد أن الطرد لاحق لا محالة لفجور الشعوب وببني إسرائيل إن هم فعلوا فعلهم-: "ليس بزكاتك ولا بسلامة قلبك أنت داخل لوراثة أرضهم، بل لفجور الشعوب، هؤلاء الله قارضُهم من بين يديك.. وحتى يثبت الأمر الذي أقسم لآبائك لابراهيم ولاسحاق وليعقوب. فاعلم أن ليس لزكاتك الله إلهك معطيك الأرض الحسنة هذه وراثة، إذ شعب قاسى العُرْف أنتُ"..

وهي في الإصحاح التاسع من سفر التثنية بالعدد الخامس والسادس بلفظ:

"ليس لأجل برُك وعدالة قلبك تدخل لتمتلك أرضهم، بل لإثم أولئك الشعوب يطردهم الرب أمامك، ولكي يفي بالكلام الذي أقسم الرب عليه لآبائك إبراهيم وإسحاق ويعقوب. فاعلم أنه ليس لأجل برك يعطيك الرب إلهك هذه الأرض الجيدة لتمتلكها لأنك شعبٌ صلبُ الرَّقية"، كذا يما يفيد أنهم قوم يبتليهم الله ويبتلي بهم

غيرهم.. وآية ذلك أنه لما وقع ما حذرهم الله منه على ألسنة أنبيائهم؛ نفذ فيهم وعيده تعالى لا وعده.

والذي يجب أن يكون حاضراً في الأذهان؛ هو أن الله لا يرضى لعباده الكفر، ومن ثم فقد قضى أن لا ينال عهده الظالمين ولا ينال الظالمون عهده، ومضت سنته في أن الأرض له سبحانه يورثها عباده الصالحين.

تلك هي الحقيقة التي يماري فيها البعيدون عن منهج الله وغير العارفين بسنته تعالى في حلقه، ولاسيما في معالجة مشكلة الشرق الأوسطالتي علا فيها صوت الغوغاء، وانمحت بسببها لغة العقول وروح الشرائع، وراجت حولها دعايات وأكاذيب الألة الإعلامية الصهيونية الجهنمية التي أشاعت بالباطل أحقية اليهود في تيك الأرض المقدسة وأذاعت به. وأقرت وارتضت في سبيل تحقيقه؛ كل ما يفعله في عصرنا قتلة الأنبياء وعبدة ما يفعله في عصرنا قتلة الأنبياء وعبدة الطاغوت واخوان القردة والخنازير ومن لا يرقبون في مسلم إلا ولا ذمة؛ ضد أصحاب عده الأرض على الحقيقة، من:

استخدام كل ألوان البطش والعربدة، والتدمير والتهجير القسري، وسفك الدماء والإبادة الجماعية واستخدام الأسلحة المحرمة دوليًا، والحبس والسحق واتباع كل ألوان التعذيب، وسلب الأرض وهتك العرض واهلاك الحرث والنسل، بحيث لم يسلم من شرورهم طفل ولا شاب: ولا رجل ولا امرأة؛ ولا عجوز ولا كهل.

وما جرى قبلُ ويجري الآن، وما يحدث على أرض هذا البلد العربي الإسلامي (فلسطين) من انتهاكات لأنفس ومقدسات المسلمين بشكل دائم لا تبدو معه ولا تلوح في الأفق القريب حياله نهاية، كفيل بأن يدحض ما يقال على الساحة العربية والدولية من لغط في أحقية بني إسرائيل في أرض فلسطين أو أجزاء منها والرجوع لما قبل حدود ١٩٦٧، وما يقطع باستحقاق أن يقطعهم الله في الأرض أممًا، ولأن يأتوا فيما بعد لفيفًا ليكون في ذلك حتفهم وهلاكهم.

هؤلاء المجرمين؛ الذين لا يريدون العيش – مع من احتلوا أرضهم وديارهم – في أمان، ولا يرومون ولا يسعون معهم إلى سلام، ولا يقنعون بما تحت أيديهم مما استلبوه من بلاد المسلمين التي أوتهم بعد أن طردوا من غيرها من بلاد الشرق والغرب شر طردة، إنما يريدون عن طريق ترويج الأكاذيب ولي الحقائق؛ تحقيق المزيد من مطامعهم وأن يكون الوطن العربي كله من النيل إلى الفرات بل والإسلامي كذلك. أسير شهواتهم ومرتع بل والإسلامي كذلك. أسير شهواتهم ومرتع بل والإسلامي كذلك.

ذلك أن تلك الانتهاكات والإصرار من قبل

أقول: إن كل هذه الانتهاكات أضحت شاهد عيان على صدق وعد الله ووعيده.. واليه وحده تعالى المشتكى.

نزواتهم وعنصريتهم، وأن يدمروا مع ذلك

أولى قبلتي المسلمين، ليبنوا على أنقاضه

وأشلاء المدافعين عنه أسطورة لطالما تغنوا بها

أسموها: (الهيكل) ..

من هنا - ولاسيما في تيك الأيام التي يُراد المصوت الإسلامي العربي في فلسطين وبشتى الوسائل والضغوطات الداخلية والخارجية، أن يخُفُت أو يعترف الإسرائيل بحق احتلال الأرض والمساومة على حق الشعب الفلسطيني الضائع والمغلوب على أمره - كان لزاماً أن تنكشف الحقيقة كاملة غير منقوصة إن كنا نريد الوصول إليها ونريد معها الوصول إلى رضائه تعالى والجنة.

وتَمثُلُ أولى تلك الحقائق في ألا حق لليهود - دينياً ولا تاريخياً - في قيام هذه الدولة العدوانية في قلب العالم العربي لتكون شوكة في جنبه؛ وغصّه في حلقه؛ وخنجرا مسموماً في ظهره.. إذ مما ينبغي أن يعيه كل مسلم، هو أن رفع شعار (أن تكون القدس عاصمة لإسرائيل الموحدة) والعمل من ثم على تحريرها من سكانها العرب والمسلمين.. النما ينبع لدي أولئك الساسة الفجرة ورجال الدين الكهنوتي من منطلق عقدي يتمثل الدين الكهنوتي من منطلق عقدي يتمثل رسلهم، وقد تم التخطيط لهذه الانطلاقة منذ بداية هذا القرن على يد (هرتزل)

الذي فكر في إقامة دولة يهودية سياسية. ثم عدل عن ذلك لما بدا له معارضة مؤتمر الحاخامات؛ وعدم رغبة يهود العالم في النزوح عن بلادهم التي استقروا فيها.

## ١- من وراء مؤامرة احتلال أرض فلسطين:

الأمر الذي دعاه لأن يعمل على تحويل الموضوع من قضية سياسية إلى قضية دينية يُلهب بها عواطف جماهير اليهود، وقد رأى أن فلسطين هي المكان الوحيد الذي يناسب هذه الدعوة الجديدة، باعتبارها حسب ما تقضى به عقائد اليهود (أرض الميعاد).

وكانت بريطانيا قد عرضت عليه سنة ١٩٠٣ فكرة استيطان اليهود في (أوغندا) لاعتدال مناخها وغناها، غير أن هذا العرض رُفض كما رفضه المؤتمر الصهيوني، ومن قبل عُرض على وزير المستعمرات البريطاني تشامبرلين في أكتوبر ١٩٠٢ فكرة جعل الاستيطان في منطقة العريش بسيناء وفشل؛ نظراً للصعوبات التي كانت حول النزاع على حدود سيناء مع الدولة العثمانية، كما لم تنجح فكرة جعله على ضفتي نهر الأردن، تلك الفكرة التي تبناها من قبل اليهودي الفرنسي (موسى هس). وآثر هرتزل تنفيذ خطته - التي ساندته فيها بريطانيا بعد أن تصاعدت هجرة يهود روسيا وأوربا الشرقية إلى أرض فلسطين -واضعا في اعتباره تراثاً دينياً لم يكن هو شخصياً يؤمن يه.

الأمر الذي عكس رغبة أوروبا في التخلص من اليهود بأي شكل، مع إيمانها بالمشروع الصهيوني الذي يهدف إلى شغل البلاد المسلمة والضغط عليها من جانب، والى زرع جسم غريب يستنزف طاقاتها وقدراتها وثرواتها من جانب آخر.

وانتصرت في النهاية فكرة (هرتزل) التي تضمنت - على ما جاء في وقائع المؤتمر الصهيوني الأول المنعقد في مدينة (بازل) السويسرية في سبتمبر عام ١٨٩٨ - قيام دولة إسرائيل في فلسطين بعد خمسين عاماً.

وقيام إسرائيل الكبرى التي تشمل على حد زعمهم الحدود التاريخية والدينية الممتدة من النيل إلى الفرات بعد مائة عام، وهي ما سعت جاهدة في سبيل تحقيقه من خلال غزو العراق عن طريق حلفائها من الأمريكان والروافض والغرب؛ وتسعى حاليًّا لاستكماله.

وكان أن دعا هرتزل ساعتها وفي سبيل تحقيق فكرته، لإزاحة السلطان عبد الحميد الثاني خليفة المسلمين، الذي كان يمثل العقبة الكئود أمام تحقيق الحلم الصهيوني، وكان لهرتزل فيما بعدُ ما أراد، فقد احتضن المؤتمر اليهودي العالى فكرته عام ١٩٠٥ أي: بعد وفاته بسنة واحدة، وعمل اليهود من يومها على تقويض الخلافة الإسلامية، وساعدهم في كل هذا ولازالت، قوى كبرى حاقدة على الإسلام والسلمين.

ومن يوم أن وعد (بلفور) وزير خارجية بريطانيا يهود العالم بإقامة وطن قومي لهم في فلسطين في ١٩١٧/١١/٢م ليعطى من لا يملك من لا يستحق، والأحداث تتواصل بسرعة مذهلة.. فما أن أقامت اسرائيل دولتها في ١٩٤٨/٥/١٥ واعترفت بها روسيا بعد ثمان دقائق، وأمريكا بعد نصف ساعة، وقررتا أن إسرائيل خُلقت لتبقى.. حتى دخلت في ١٩٦٧/٦/٥ في حرب مع جيرانها العرب، استولت خلالها على القدس الشريف والضفة الغربية وغزة وجنوب لبنان ومرتفعات الجولان وأرض سيناء.

ثم ما لبث أن فجع العالم الإسلامي بعدها ب (مناحم بيجن) يضيف إلى البعد السياسي الذي انتزعه الصهاينة دون أي مستند لوضع القدس، بعداً آخر دينياً.. وذلك أثناء تعقيبه على خطاب الرئيس (السادات) -رحمه الله - أمام الكنيست حيث قال مؤكدا هذا الحق المزعوم: "إن حق إسرائيل في فلسطين حق أبدى تاريخي تشهد له الكتب، ومنها القرآن نفسه".. وبعد استدلاله على دعواه الكاذبة، بقول الله تعالى على



لسان موسى: ﴿ يَفَوْمِ أَدْخُلُوا ٱلْأَرْضَ ٱلْمُقَدِّمَةُ ٱلَّيْ لَنْكُ أَلِمُهُ لَكُمْ وَلَا لَرْلَدُوا عَلَىٰ أَدْبَارِكُو فَلَنْفَلِبُواْ خَسِرِينَ ،

(المائدة: ٢١)، أردف يقول "إن الله فرض لنا الأرض المقدسة دون سائر الخلق؛ فلا يجوز لأحد دينيًا أن ينازعنا فيها".

ونسى هؤلاء جميعاً، بل وكل من انطلى عليه كلامهم هذا: أو قيل بحضورهم دون أن ينبثوا ببت شفه، ما حدثت به الأجيال جيلاً بعد جيل عن مكر هؤلاء اليهود منذ أن خلقهم الله، وعن ظلمهم الذي ورثوه كابرًا عن كابر، وما جرت به سنة الله في أن الله ينصر الأمة العادلة ولو كانت كافرة وبمحق الأمة الظالمة ولو كانت مؤمنة.

٢ - سنن الله في إقامة العدل ورفع الظلم:

نسي كل هؤلاء ومع كل ما ذكر، أن ﴿الْأَشِي 🎍 وُرِثُهِكَا مِنْ يَثَكَأَهُ مِنْ عِكَادِيَّةً وَٱلْعَلِيمَةُ لِلْمُثَقِيرِكَ ،

(الأعراف: ١٢٨)، وأن سنة الله الماضية تقضى بأن البقاء للأتقى والأحفظ لتعاليم الرب واتباع أنبياء الله ورسله، على ما أفاده قول الله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لِرُسُلِهِمْ لَنُخْرِجَنَّكُمْ أَرْضِيناً أَوْ لَتَعُودُكَ فِي مِلْتِيناً فَأَوْخَىٰ النِّهِمْ رَبُّهُمْ

سَدِهِ ، (ابراهیم: ۱۳، ۱۶)، یعنی: لما تمادت أمم الرسل في الكفر وتوعدوا رسلهم بالوقوع بهم، أوحى الله إليهم بإهلاك من كفر بهم من أممهم وتوريثهم أرضهم وديارهم، ووعدهم النصر.. وقوله كذلك:

ه و إن كادوا ليستهرونك مر مِنْهَا ۚ وَإِذَا لَا يَلْمُنْوَرَى حِلْعَكِ إِلَّا فَلِيلًا ۞ شُنَّةً

(الإسراء: ٧٦، ٧٧)، يقول أهل التفسير: إن (سُنَة) "نصب على المصدرية، أي: سَننَا في ذلك سنة من أرسلنا قبلك من رسلنا .. إلخ، وهيأن لا ندء أمة تستفز رسولها لتخرجه من بين ظهرانيها، تلبث بعده إلا قليلاً، فالسُّنة لله وأضيفت للرسل الأنها سُنتُ الأجلهم، ويدل على ذلك قوله تعالى: ، ولا تجد لسنتنا تحويلا ،"، كذا ذكره الألوسي والطبري.

واذا كان ذلك هو عينه ما جرى وفق سنة الله وما حصل لسائر الأمم الكافرة، فما

يكون الحال لن أجمعوا - على مدار تاريخهم الطويل -على إخراج الأنبياء والاعتداء عليهم بسائر أنواء البطش والاعتداء؛ وتآمروا على قتلهم، ناهيك عن كفرهم بالرب وعبادة العجل ونقض جميع ما أمر به الله تعالى؟ 1. لا شك أنها الابادة، ومصداقه في كتب القوم، ما جاء في سفر (الويون ٢٥: ٢٣) من قول الرب في خطابه لبني إسرائيل: "والأرض لا تباع بتة. لأن لي الأرض وأنتم غرباء ونزلاء عندي".. وما جاء في سفر حزقيال ١١: ١٧ - ٢١ "قال السيد الرب: إني أجمعكم من بين الشعوب وأحشركم من الأراضي التي تبددتم فيها وأعطيكم أرض إسرائيل. فيأتون إلى هناك ويزيلون جميع مكرهاتها وجميع رجاساتها منها. وأعطيهم قلبا واحدا وأجعل في داخلكم روحاً جديداً وأنزع قلب الحجر من لحمهم وأعطيهم قلب لحم. لكي يسلكوا في فرائضي ويحفظوا أحكامي ويعملوا بها ويكونوا لي شعباً فأنا أكون لهم إلها. أما الذين قليهم ذاهب وراء قلب مكرهاتهم ورجاساتهم فإنى أجلب طريقهم على رءوسهم، يقول السيد الرب".

لقد نسى معشر يهود أن وعد الله بالتمكين لا يتحقق إلا لمن يؤمن به ويقيم العدل في الأرض، ويشيع الصلاح بين جنباتها، كي تنسجم حركه الكون ويعمر بذكر الله، ويشدو من فيه بتوحيده؛ إذ الكون وما فيه ومن فيه ما خلق إلا لهذا على ما جاء في قوله: ﴿ وَإِنْ مِنْ من الاسم عيد (الإسراء: ٤٤)، وقوله: وما عَلَقْتُ أَلِمْ وَالْإِسْ إِلَّا لِعَنْدُونِ وَ (الذاريات: ٥٦).

ونسوا كذلك أو تناسوا أن تاريخهم الأسود بماضيه البائس وحاضره اليائس، ملطخ بدماء الأبرياء وملىء بانتهاك حرمات رب الأرض والسماء، ومفعم بالقتل والتآمر على الأنبياء ومن كانوا يأمرونهم بالقسط من الصلحاء، ومترع بكتمان وتحريف الكلم عن مواضعه، وحافل بضروب الظلم ومختلف الجرائم، وتلك أمور تُحول وفق سنن الله في خلقه؛ دون التمكين في الأرض أو التمايز عن الخلق، وللحديث صلة إن شاء الله.

## من حقوق الطفل : حق العب والعنان والرجمة

وذائكم الحق المركب من الحب والحنان والرحمة هو من أهم الحقوق التي المتقدها كثير من الأبناء في آبائهم، فالحب وحده وهو أمر فطري في الأباء لا يكفي: بل لا بد من سقايته بماء الحنان والرحمة فيترعرع الطفل وينشأ سوي النفس معتدل المزاج. والعطف على الصغار يولد فيهم والمسير على منهاجهم وطريقتهم ويجنبهم مخاطر العقوق

وإذا لم يشعر الطفل بهذه المحبة فسوف ينشأ محباً لنفسه فقط كارها لكل من حوله.

فلا شيء على الإطلاق ينبغي أن يحول بين الأبوين وبين منح الطفل حاجته الطبيعية من الحب والحنان والرعاية، ويجب أن يعلم المربي أنه يفسد كيان الطفل كله إن حرمه من حقه في هذه المشاعر، التي أودعها الله برحمته وحكمته في الأبوين بحيث تتفجر تلقائيا لتفي بحاجة الطفل.

لنا ينبغي ألا ينشغل عنه المربي بأي شاغل من عمل خارج المنزل أو خلافات أسرية أو غير ذلك.

وإذا وجد الحب تمت عملية التربية بسهولة لأن "المحب لمن يحبُ مطيع " لذا سن لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم بهديه العملي والقولي إظهار المودة والحب للأبناء ويتضح ذلك من خلال تأمل النصوص التالية:

عن عَبْد الله بن بُريُدة، قَالَ: سَمِعْتُ أَبِي بُريْدة، قَالَ: سَمِعْتُ أَبِي بُريْدة، قَالَ: سَمِعْتُ الله عليه بُوسلم - يخْطُبُنَا، إِذْ جَاءَ الْحَسَنُ وَالْحَسَيْنُ، عَليْهِمَا قَمِيصَانِ أَحْمَرانِ يَمْشَيَانَ وَيَعْتُران، فَنَزَلَ رَسُولُ الله عليه وسلم - من الْمُبر الله عليه وسلم - من الْمُبر





فَجِملَهُما فَوضَعهُما بِيْن يَديْه، ثُمَّ قَالَ: صَدَقَ اللهُ: وَانْمَا أَمُوالُكُمُ وَاُولُادُكُمْ فَتُنَمُّ (التغابن) نظرْتُ إلى هَذَيْن الصَّبِيَّيْن يَمُشيَان وَيعَثْران، نظرْتُ إلى هَذَيْن الصَّبيَّيْن يَمُشيَان وَيعَثْران، فلَمُ أَصْبِرُ، حَتَّى قطعُت حَديثي فرفعتُهُما السناده حسن: النسائي (١٤١٧)، وانظر: صحيح الجامع (٣٧٥٧). وكثيرًا ما كان النبي صلى الله عليه وسلم يلاعب الحسن والحسين وكان يقول: هُمَا رَيْحَانتَايَ مِن الدُّنْيَا. أخرجه البخاري في "صحيحه" (٣٧٥٣)، من أخرجه البخاري في "صحيحه" (٣٧٥٣)، من حديث ابن عمر رضى الله عنهما.

وعن الحسن، أخْبَرني أبُو بَكُرة، قال، كَانَ رَسُولُ اللّه - صلى اللّه عليه وسلم - يُصلِي بنا، وكان الْحسنُ يجيءُ وَهُو صَغيرُ فكان كُلْمَا سَجَد رَسُولُ اللّه - صلى الله عليه وسلم - وَثَبَ على رقبته وظهره، فيرفعُ النّبيّ - صلى الله عليه وسلم - رأسه رفعا رقيقاً حتّى يضعه، فقالُوا: يا رسُول الله، إنْك تصنعُ بهذا الْغُلام شيئا ما رأيناك تصنعُه بأحد، فقال: إنه ريْجانتي من الدُنيا، إنَّ ابني هذا سَيدٌ، وعسى الله أنْ يُصلح به بين فئتين من المُسلمين، حسن الله أنْ يُصلح به بين فئتين من المُسلمين، حسن «الصحيحة» (٩٦٤)، وزيادة إن ابنى هذا

وعن أبي هُريُرة، قَالُ: كنّا نصلي مع رسُول الله عليه وسلم - العشاء، فإذا سجَد وشب الله عليه وسلم - العشاء، فإذا سجَد وشب الحسن والحسين على ظهره، فإذا رفع رأسه، أخذهما بيده من خلفه أخذا رفيقا، فيضعهما على الأرض، فإذا عاد عادا، حتى فيضعهما على فخذيه، قال فقمت النه، فقلت: يا رسُول الله، أردَّهما، فقرت برقة، فقال لهما: الحقا بأمكما. قال فمكث ضوؤها حتى دخلا، حسن: أخرجه فمكث ضؤؤها حتى دخلا، حسن: أخرجه أحمد (١٠٨٠٩) وانظر: «الصحيحة» (٣٣٧٥). وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسُول الله صلى الله عليه وسلم: "ليس من ويعرف لعالما حقة "حسن: أخرجه أحمد ويعرف لعالما عقة "حسن: أخرجه أحمد ويعرف لعالما الصحيحة الجامع" (٢٣١٩).

حب الأطفال بين الإفراط والتفريط:

ولكي لا يخرج الحب عن حد الاعتدال والتوازن ويميـل إلى الإفراط والـدلال لا بد للمربي من الوقوف عند بعض الضوابط في الحب

## ضوابط ية حب الأولاد:

الضابط الأول: الالتزام بشرع الله القاضي بأن يكون الله ورسوله أحب إليه من نفسه وولده والناس أجمعين، عن أنس قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: لَا يُوْمن أنس قال: أحدُكُم حتَّى أكُون أحب إليه من والده وولده والناس أجمعين أخرجه البخاري (١٥). وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - أن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - قال « قوالدي نفسي بيده لا يُوْمن أحدُكُم حتَّى أكون أحب إليه من والده وولده ، فرجه البخاري (١٤).

الضابط الثاني: ألا يكون حبّ الولد مانعاً للخير أو صاداً عن سبيل الله وذلك فيما نبه عليه الرسول - صلى الله عليه وسلم، عَنْ مُحِمَّد بُنِ الأَسْوَد بُن خَلَف، عَنْ أبيه رَضِيَ مُحَمَّد بُنِ الأَسْوَد بُن خَلَف، عَنْ أبيه وسلم رَضِيَ الله عنيه وسلم ألله عنيه وسلم أخذ حُسيئنا فقبًله، ثُمَّ أَقْبَل عَليهم، فقال: إنْ الوَلَد مَبْحَلهُ، مَجْبَنهُ، مَجْهَلهُ، مَحْهالهُ، مَحْوَدَلةُ "حسن بشواهده: أخرجه الحاكم في المستدرك حسن بشواهده: أخرجه الحاكم في المستدرك (١٩٩٠).

وعن يعلى العامري، أنه قال: جاء الحسن والحسين يسعيان إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فضمهما إليه وقال: "إن الولد مبخلة مجبنة" ابن ماجه (٣٦٦٤)، صحيح سنن ابن ماجه (٣٧٣٣)، "قال الأرنووط": حسن لغده.

والمعنى أن الولد والحرص عليه يصرف والديه عن الجود والكرم والإنضاق في أعمال الخير ويقصران المال للنفقة عليه ويحول الولد أحيانا بين الوالدين وصفة الشجاعة والإقدام فيبعث فيهما روح الخوف والبقاء على رعايته. والمطاوب هو التوازن في المحبة وإيثار محبة الله ورسوله في حالة التعارض.

الضابط الثالث: الصبر على وفاة الطفل واحتسابه عند الله تعالى من غير جزع ولا عويل ولا صياح. وقد جاء عن أبي هريرة، وشق جيوب، وهذه رحمة ومن لا يرحم لا يرحم لا يرحم لا يرحم ولولا أنه وعد صادق وقول حق وأن يلحق أولانا بأخرانا لحزنا عليك حزنا أشد من هذا، وإنا بكيا إبراهيم لمحزونون تبكي العين ويحزن القلب، ولا نقول ما يسخط الرب أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٦٨٨٩)، وانظر: "صحيح الحامع" ( ٥١٩٤).

الرحمة بالأطفال لا تمنع من تأديبهم،

عن حُذيفة قال: كُنا إذا حَصَرَباً مع النّبي صلّى الله عليه وسلم طعاماً ، لم نضع أيدينا حَتَى يبدأ رسول الله صلّى الله عليه وسلم فيضع يبدأ رسول الله صلّى الله عليه وسلم فجاء تُ جارية كانها تدفع ، فذهبت لتضع يدها في الطعام فأخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم بيدها ، ثم جاء أعرابي كانما يدفع فأخذ بيده ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم الله عليه والله صلى الله عليه والله عليه الأيذكر اسم الله عليه ، والله جاء بهذه الجراية ليستحل بها فأخذت بيدها ، فجاء بهذه الجراية ليستحل بها فأخذت بيدها ، فجاء بهذه والذي نفسي بيده ، إن يده في يدها يدها مسلم في المحيحة المحروب مع يدها أخرجه مسلم في صحيحة (٢٠١٧).

عن عُمر بن أبي سلمة قال: كنت في حجر رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم وكانت يدي تطيش في الصحفة ، فقال لي: يا عُلام ، سم الله ، وكل بيمينك ، وكل مما يليك أخرجه البخاري في "صحيحه" (٥٣٧٦) ، ومسلم في "صحيحه" (٢٠٢٢).

## محبة فياضة وحنّان غامر مع أدب وورع:

مع ما سبق ذكره من شدة محبة النبي صلى الله عليه وسلم للحسن إلا أن ذلك لم يجعله يبيح له الحرام، عن أبي هُريْرة رضي الله عنه أن أخذ الحسن بن علي رضي الله عنه ما تمرة من تمرالصدقة . فجعلها في فيه . فقال النبي صلى الله عليه وسلم: كخ في ليطرحها ، ثم قال: أما شعرت أنا لا نأكل لصدقة أخرجه البخاري في "صحيحه" (١٤٩١) . ومسلم في "صحيحه" (١٤٩١) .

والحمد لله رب العالمين.

قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم

"" ما يـزال البلاء بالمؤمن والمؤمنة في

نفسه وولده وماله حتى يلقى الله وما عليه
خطيئة إسناده حسن: أخرجه الترمذي
( ٢٣٨١)، "صحيح الجامع" (٥٨١٥)، وانظر:
"الصحيحة" ( ٢٢٢٨٠).

وعن أنسى بن مالك رضى الله عنه قال: مر النبئ صلى الله عليه وسلم بامرأة تبكي عند قبر ، فقال: اتقى الله واصبرى ". قالت: اليك عني ، فإنك لم تصب بمصيبتي. وَلَمْ تَعْرِفُ لَهُ ، فَقِيلَ لَهَا: إنَّهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وسلم ، فأتت باب النبي صلى الله عليه وسلم ، فلم تجد عنده بوابين ، فقالت: لم أعرفك. فقال: إنما الصَّبْرُ عند الصدُّمة الأولى. أخرجه البخاري (١٢٨٣). وعَنْ أنسى بن مالك رضي الله عنه قال: دخلنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم على أبي سيف القين ، وكان ظئرا الإيراهيم عليه السَّلامُ ، فأخد رسول الله صلى الله عليه وسلم إبراهيم فقبله وشمه ، شم دخلتا عليه بغد ذلك، وابراهيم يجود بنفسه ، فجعلتُ عَيننا رَسُولُ الله صلى الله عَلَيْهُ وَسُلَّمَ تَذُرِفَانِ ، فَقَالَ لَهُ عَبْدُ الرَّحْمَن بْنُ عَـوْف رَضَى اللَّه عَنْـه: وأنْت يا رَسُولَ اللَّه؟ فَقَالَ: يَا ابْنَ عَـوْف ، إِنَّهَا رَحْمَةً". ثُمَّ أتبعها بأخرى ، فضال صلى الله عليه وسلم: إِنَّ الْعَيْنَ تَدُمَّعُ ، وَالْقَلَّبِ يُحْرَنُ ، وَلا نَقُولُ إلا ما يرضى ربنا ، وإنا بفراقك يا إبراهيم لْحُزُونُونَ. أَخْرِجِهُ الْبِخَارِي (١٣٠٣)

عن عبد الرحمن بن عوف ، رضي الله عنه قال : أخذ النبي صلى الله عليه وسلم بيدي فانطلقت معه إلى إبراهيم ابنه وهو يجود بنفسه ، فأخذه النبي صلى الله عليه وسلم يضسه ، فأخذه النبي صلى الله عليه وسلم في حجره حتى خرجت نفسه قال : فوضعه وبكى قال : فقلت : تبكي يا رسول الله وأنت تنهى عن البكاء قال :" إني لم أنه عن البكاء ولكني نهيت عن صوتين أحمقين فاجرين ، صوت عند نغمة لهو ولعب ومزامير الشيطان ، وصوت عند مصيبة لطم وجوه





الصير).

٤- للصابر ثلاث بشائر بشر الله بها فقال تعالى: (وَبَيْر الشَّايِرِيُّ إِنَّا الَّذِينَ إِذَا أَسَابَتُهُم مُصِيبَةٌ فَالْوَا إِنَّا يِلْدِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ۞ أَوْلَتِهِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوْتٌ مِن زَنِهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأَوْلَتِيكَ هُمُ ٱلْمُهْمَنَّدُونَ ﴾ البقرة: الآية ١٥٧.

٥- الثواب العظيم في الآخرة قال تعالى: (الله وُفِّي الصَّنبُونَ أَجْرُهُم بِعَيْرِجِسَابِ) الزمر: الآية ١٠.

قال سفيان الثوري: (إنما الأجر على قدر الصير).

٦- الجنة لن صبر على البلاء في الدنيا قال عطاء بن أبى رباح: قال لى ابن عباس: ألا أريك امرأة من أهل الجنة قلت: بلي. قال: (هذه المرأة السوداء أتت النبي صلى الله عليه وسلم فقالت: إنى أصرع وإنى أتكشف فادع الله لى.. قال إن شئت صبرت ولك الجنة وإن شئت دعوت الله أن يعافيك.. فقالت أصبر. فقالت: إنى أتكشف فادع الله لي أن لا أتكشف فدعا لها). متفق عليه.

وقال سفيان بن عيينة: (لم يُغطُ العباد أفضل من الصبر؛ به دخلوا الجنة).

## والصبر ثلاثة أنواع:

الأول: الصبر أداء الطاعة (الصبر على المأمور)؛ بحيث يحتسب الأجرفي فعلها ويصبر على مشقتها ويؤديها على الوجه المشروع ويداوم على فعلها قال تعالى: ( يَسُيُّ أَفِي الصَّالُوءُ وأَمْرُ

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده... وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله.. (يَتَأْيُهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱلَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تَقَالِهِ. وَلَا تُمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم سُلِمُونَ ) آل عمران ١٠٢.

أما بعد: فما يزال حديثنا عن أخلاق ديننا .. وحديثنا عن خلق (الصبر).

والصبر هو حبس النفس عن كل ما يسخط اللَّه في القلب واللسان والجوارح قال سعيد بن جبير: (الصبر اعتراف العبد لله بما أصابه فيه واحتسابه عند الله، ورجاء ثوابه، وقد يجزع الرجل وهو يتجلد لا يرى منه إلا

وإن الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الحسد، ولا إيمان لن لا صبر له... والصبر واجب بإجماع العلماء.. قال تعالى: (وَأَصْرُ فَإِنَّ الله لا يُضِيعُ أَحِ ٱلْمُحْسِينَ ) هود: الآية ١١٥.

والصبر له فضائل منها:

١- محبة الله.. قال تعالى: (وَأَلَتُهُ يُحِبُّ ٱلصَّارِينَ ) آل عمران: الأية ١٤٦.

٢- تحقق معيةِ الله للصابرين قال تعالى: (واصْبِرُوا إِنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ) الأنفال: الآية

٣- خير عطاء من الله للمؤمن كما ورد في الصحيحين قال النبي صلى الله عليه وسلم: (وما أعطي أحد عطاء خيرا وأوسع من



بالمتروب والندعن الشنكر وإضبر علىما اساباقيان ذاك من عزم الأمور) لقمان- الأية ١٧.

الثاني: الصبر عن ارتكاب معصية الله (الصبر عن المحذور) بحيث يجاهد هواه والشيطان ويصبر على مشقة ترك المألوف واجتناب الفساد وأهله قال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِي صَدُّوا آيَتِكَا أَوْجِهِ رَبِّهِ وَأَقَامُوا ٱلصَّلُوهُ وَٱلْفَقُوا مِنَا رَزَقَتُهُمْ مِنْ وَعَلَائِنَةً وَيَدِّرَدُونَ بِٱلْمُسَانِهِ ٱلشَّيْخَةُ أُوْلِيكُ لِمُ عُنْنَي أَلْدُلِ) الرعد- الآية ٢٢.

الثالث: الصبر على الأقدار المؤلمة (الصبر على المقدور) بحيث يصبر على مشقتها والأثار المترتبة عليها ويتجنب جميع الأقوال والأفعال التي تسخط الرب قال تعالى: ( الَّذِينَ إِذَا الْمُسَيِّنَهُم مُّسِينَةٌ فَالْوَا إِنَّا بِنُو وَإِنَّا إِلَهِ رَجِعُونَ ﴿ أُولَتِكَ عَلَيْهِمْ صَلُواتٌ مِن رَّتِهِمْ وَرَحْمَةُ وَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُهُنَدُونَ ) البقرة- الآية

والناس في مقام الصبر أربعة أصناف: الصنف الأول: من يصبر على طاعة الله ويصبر عن معصية الله، وهذا أعلى الأصناف وهو حال الأنبياء والصديقين

الصنف الثاني: من يصبر على طاعة الله فيواظب على الفرائض ولا يصبر عن معصية الله؛ فيرتكب الفواحش فهذا ظالم لنفسه، ولا يدخل في الفضل العظيم

الصنف الثالث: من يصبر عن المعصية فلا يغشى الفواحش لسمو نفسه عن الرذائل، ولا يصبر على الطاعة فيفرط في الفرائض فهذا مسيء وهو على شفا هلكة وسوء

الصنف الرابع: من لا يصبر على طاعة الله فيترك الفرائض ولا يصبر عن معصية الله فيغشى الفواحش فهذا شر الأصناف وقد باع دينه بعرض من الدنيا وتعرض لسخط الله وعدايه وهذا حال أهل الفجور.

وثمة أسباب تعين على الصبر وتقويه: أولا: التفكر في عظم فضل الصبر وكثرة ثوابه في الأخرة قال تعالى: ﴿ إِنَّهُ مَنْ يَنَّيْ

وَتَشَمَّ فَاكَ اللَّهِ لَا يُفِيهُ أَيَّمَ ٱلْمُعَينَا) يوسف- الأية ٩٠.

ثانيًا: التفكر في شدة العذاب يوم القيامة لن فرط في الصبر وأتبع نفسه الشهوات... قال زيادة مولى ابن عياس: (فوالله لنفسي نفس أضن بها عن النار، وللصبر اليوم عن معاصى الله خير من الصبر على الأغلال في نارجهنم) (روضة المحبين: ٣٩٩).

ثالثًا: تقوية الحياء من الله .. قال ابن القيم: (ذكر للصبر عن المعصية سببان وفائدتان؛ أما السببان فالخوف من لحوق الوعيد المرتب عليها والثاني الحياء من الرب تبارك وتعالى أن يستعان على معاصيه بنعمه، وأن يمارز بالعظائم وأما الفائدتان؛ فالإبقاء على الايمان والحذر من الحرام).

رابعًا: الاستعانة بالله على الصبر قال النبي صلى الله عليه وسلم: (من يتصبر يصيره الله) متفق عليه.

خامسًا: دعاء الله وسؤاله تيسير الصبر عند نزول البلاء قال تعالى: (رَبُّنَا أَفْرَغُ عَلِّنَا صَيرًا وَتُوفَنَا مُسْلِمِينَ). الأعراف-الآية ١٢٦.

سادسًا: محبة الله وخشيته فإن محبة الله تحمل المؤمن على الصبر على الطاعة.. فالمحب الصادق يوافق هوى محبوبه ولا بخالف مراده.

سابعًا: التأمل في صبر الأنبياء والصالحين وأخذ العبرة واستنهاض الهمة قال تعالى: ( لَقَدْكَاتَ فِي فَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَابُ مَاكَانَ حَدِيثًا يُقْتَرَى وَلَنكِن نَصَدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَكَدَيْهِ وَتَفْصِيلُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدُى وَرَحْمَةُ لِنَوْمِ كُومِنُونَ) يوسف - ١١١.

فيتأمل في صبر النبي أيوب على البلاء، وصبر النبي يوسف عن المعصية، وصبر خاتم النبيين محمد على القيام بالدعوة إلى الله وتحمله المشاق والأذى في سبيل

فاللهم اجعلنا من الصابرين. وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم: وبعد فنحن في زمان قد تفنن الناس فيه بالاعتداء على حق الطريق بصور مختلفة، فهذا يستولى على نصف الشارع، وهذا يدق حديدًا أمام بيته ويُضيئقُ الطريق على المارة، والطريق ليس ملكًا لأحد، إنما هو ملك للجميع؛ ولذلك لا يجوز لأحد أن يعتدي على الطريق، أو يُسيء لمن مر بالطريق. والكلام في خمس نقاط:

١ - مكانة الطريق وأهميته:

قال الموصلي: "وَلَوْ ضَاقَ الْسُجِدُ وبجنبه طريق العامة يوسع منه السُجد)؛ لأن كليهما للمسلمين، نص عليه محمد بن الحسن صاحب الإمام أبى حنيفة، (ولو ضاق الطريق وسع من السجد) عَمَلا بِالأَصْلَحِ" الاختيار لتعليل المختار ٣/٥٤.

(ولو ضاق المسجد) على المصلين (وبجنبه طريق العامَّة يُوسِّعُ) المُسْجِدُ (منْهُ) أي منْ الطّريق إذا لُم يَضَرُّ بِأَصْحَابِ الطَّرِيقِ، وَكَذَا لُوْ ضاق وبجنبه أرض لرجل يؤخذ أرضه بالقيمة ولؤكرها (وبالعكس) يعنى لو ضاق الطريق وبجنيه مَسْجِدٌ وَاسْعُ مُسْتَغْنَى عَنْهُ يُوسَعُ الطريق منه لأن كليهما للمسلمين والعمل بالأصلح. (مجمع الأنهرية شرح ملتقى الأبحر ٧٤٨/١).

٢ - الدليل من السُنَّة النبوية على أنْ للطريق حقاء

عَنْ أَبِي سَعِيدَ الْخُدْرِيْ- رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ-، عَنِ النَّبِيِّ- صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ



ق صحيحيهما، واللفظ للبخاري. وق رواية لسلم: «مر رَجُلُ بغضن شجَرة عَلَى ظَهْر طَرِيقٍ، فَقَالَ: والله الأنحينُ هَذَا عَنِ الْسُلِمِينَ الْا يُؤْذِيهِمُ فَأَدْخُلُ الْجَنَّةَ».

ج- وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ- رَضِيَ اللّه عَنْهُ-عَنِ النّبِيْ صَلّى اللّه عَلَيْه وَسلّم، قَالَ: «لَقَدْ رَأْيْتُ رَجُلاً يَتَقَلّبُ فِي الْجِنْة، فِي شَجِرَة قطعها من ظهر الطريق، كانتُ تُودي النّاس، رواه مسلم.

(يتقلب في الجنة) أي يتنعم في الجنة بملاذها بسبب قطعه الشجرة عن الطريق.

## ¿- أداب الطريق:

قال الحافظ ابن حَجْر في فتح الباري بشرح صحيح البخاري المالان... ومجْمُوعُ ما في هذه الأحاديث أربعة عشر أدبًا وقد نظمتُها في ثلاثة أبيات وهي:

جَمَعْت آداب مِنْ رام الجِلُوس على الطريق مِنْ قَوْلِ خَيْرِ الْخِلْقِ إِنْسادًا أَفْشَ السَلام وَأَحْسَنْ عِيْ الْكَلام وشَمْتُ عاطِسًا وَسلامًا رُدْ إِحْسَادًا عِيْ الْحِمْلِ عَاوِنْ وَمُظَلُومًا أَعَنْ وَأَعْثُ لَهُمْانَ واهد سَبِيلاً واهد حيرادًا بِالْعُرْفِ مُرْ وَانْه عِنْ نُكُر وَكُفُ آذَى وغَضْ طَرْفًا وَأَكثرُ ذَكْر مَوْلانًا ٥-مَنكرات ومغالفات الطريق،

أ- توسيع المحلات من الشارع، وكذلك المضاهي، وتضييق المطريق العام والاستيلاء على أراضي الغير، وأراضي الدولة.

روى الإمام البخاري في صحيحه، عَنْ سَالِم، عَنْ أَبِيه (عبد الله بن عمر-رضي الله عنهما)، قَالَ: قَالَ النّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ؛ «مَنْ أَخَذَ مِنَ الْأَرْضِ شَيْئًا بِغَيْر حَقَّه خُسِفَ بِهِ يَوْمَ القِيامَةِ إلى سَبْع أَرضينَ »

وَسَلَّمَ- قَالَ: ﴿إِيَّاكُمْ وَالْجُلُوسِ عَلَى الْطُرْقَاتِ، فَقَالُوا: مَا لَنَا بُدْ، إِنَّمَا هِي مَجَالِسُنَا نَتَحَدَّثُ فِيهَا، قَالَ: ﴿فَإِذَا أَبَيْتُمْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُنْ الْبَيْتُمْ قَالُا: ﴿غَضَّ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُرْ وَاللَّهُ وَالْمُرْ لِوَادِ الإَمامان البَصِر، وَكَفُّ الأَذَى، وَرَدُ السَّلام، وأَمُرُ بِالْمُحُرُوف، وَنَهْيُ عَنِ اللَّمَكِرِ، رواد الإمامان البحاري ومسلم في صحيحيهما، واللفظ للبخاري.

معاني الكلمات: (إياكم) أحذركم. (بد) غنى عنه. (المجالس) الجلوس في تلك المجالس. (حقها) ما يليق بها من آداب. (غض البصر) خفض النظر عمن يمر في الطريق من النساء وغيرهن مما يثير الفتنة. (كف الأذى) عدم التعرض لأحد بقول أو فعل يتأذى به.

قال الشوكاني: " وَالْعِلْةُ فِي التَّحْذيرِ مِنْ الْجُلُوسِ عَلَى الطَّرُقِ مَا فِيهِ مِنْ الْتَعْرُضُ لَلْفَتْنَةَ بِالنَّظِرِ إلى مَنْ يَحْرُمُ النَّعْرُ اللهِ وَالْسُلمين الَّتِي النَّظُرُ إلَيْهِ، وَلِحَقُوقَ اللَّهِ وَالْسُلمين الَّتِي لا تَلْزُمُ غَيْرَ الْجِالسِ فِي ذَلِكَ الْحَلُ " نيل الأوطار ٥/٥٧٥.

٣ - فضل إماطة الأذى عن الطريق؛

أ-عَنْ أبي هُريْرة - رضي الله عنه -قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلّم: «الأيمانُ بضع وسبعون - أو بضع وسبتون - شعبة، فأفضلها قول لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والْحياء شعبة من الإيمان «رواه البخاري ومسلم في صحيحيهما، واللفظ لمسلم. (إماطة الأذى كل ما يؤذى من حجر أو والمراد بالأذى كل ما يؤذى من حجر أو شوك أو غيره.

ب- عَنْ أَبِي هُرَيْرَة - رَضِي اللَّهُ عَنْهُ - أَنَّ رَسُولَ اللَّهُ عَنْهُ - أَنَّ رَسُولَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قَالَ: 
«بَيْنَمَا رَجُلُ يَمُشي بِطْرِيقٍ وَجَدَ غُضِنَ شُوكِ عَلَى الطَّرِيقِ فَأَخْرَهُ ، فَشَكَرَ اللَّه لَهُ لَهُ فَغَضَرَ لَهُ هُ وَواه الإمامان البخاري ومسلم



خسف يه: غارت به الأرض وجعل ذلك في عنقه كالطوق.

وفي الصحيحين، واللفظ للبخاري: أنَّ أَبِا سَلَمَةَ رضى اللَّه عنه كَانَتُ بِينَهُ وَبِينَ أناس خصومة فذكر لعائشة رضي الله عنها، فقالت: يا أبا سلمة احتنب الأرض، فَإِنَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قَالَ: " مَنْ ظلم قيد شير من الأرض طوقه من سنع ارضان ،.

(خصومة) نزاع حول شيء. (اجتنب الأرض) احذر أن تأخذ منها شيئا بغير حق أو لا تتعاطاها خوفا من أن تقع في ذلك. (قيد) قدر.

وفي الصحيحين عن سعيد بن زيد- رضي الله عَنْهُ- أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وسلم قال: "من اقتطع شيرًا من الأرض ظُلْمًا، طُوِّقُهُ اللَّهِ ايَّاهُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ مِنْ سَنْع أرضين، واللفظ لسلم.

وفي رواية لسلم أيضًا، عَنْ هشام بن عُرُوةً، عَنْ أَبِيهِ، أَنَّ أَرُوَى بِنُتَ أُويْسٍ، أَدْعَتْ عَلَى سَعِيدَ بُنِ زَيْدَ أَنَّهُ أَخَذَ شَيْئًا مِنْ أَرْضَهَا، فخاصمتُه إلى مروان بن الحكم، فقال سَعِيدٌ: أَنَا كُنْتُ آخُذُ مِنْ أَرْضَهَا شَيْبًا يَعْدَ الَّذِي سَمِعْتُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وسلم، قال: وما سمعت من رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم، يقول: «مَنْ أَخَذَ شَبْرًا مِنَ الْأَرْضِ ظَلْمًا، طَوْقَهُ إِلَى سَبْع أرضين .. فقال له مروان: لا أسالك بينة بعد هذا، فقال: «اللهم، إنْ كانتُ كاذبة فعم بصرها، واقتلها في أرضها ،، قال: وَفَمَا مَاتَتُ حَتَّى ذَهَبَ بِصَرُهَا، ثُمَّ بَيْنَا هي تمشي في أرضها، اذ وقعت في حفرة فماتث»

"اخْتَلْفَ فِي مَعْنَى التَّطُويِقِ فَقِيلِ مَعْنَاهُ

يُعاقبُ بِالْخِسْفِ إِلَى سَيْعِ أَرْضِينَ فَتَكُونُ كُلُ أَرْضَ فِي تَلْكَ الْحالة طَوْقًا فِي عُنْقه... وقيل يُكلفُ نقل ما ظلمه منها يوم الْقيامة إلى الْحُشر ويكون كالطوق في عُنقه لا أنه طوق حقيقة "(سبل السلام

إذا كانت هذه العقوبة لمن أخذ شبرًا، فكيف بمن استولى على ملايين الأمتار من المتلكات العامة والخاصة.

ب- عرض الملابس الخاصة بالنساء في المحلات بهذه الصورة التي تنافي الحياء. ج- عُرْض الصور أمام استديو التصوير، ومحلات الكوافير، وهذه الصور تخدش الحياء، وتوذي الدوق العام، وتجرح مشاعر الناس، وتثير الشهوات الكامنة. وتتنافى مع غض البصر، وتفتن الناس، والتصوير في الأفراح يُحذر منه حتى لا تقع الصور مع غير المحارم وهناك من يضع وجه شريفة على جسد فاجرة باستخدام برامج تركيب الصور، ويضع هذا على الانترنت والأصل في التصوير أنه لا يجوز إلا لضرورة مثل عمل بطاقة شخصية أو جواز سفر أو... أو تصوير المجرمين حتى لا يُتهم بريء، وقد توسع الناس في التصوير أكثر من الضروري.

د-ذبع الأضحية في الشارع (والدم المسفوح الذي ينزل وقت الذبح نجس، وهذا الدم قد يكون سببًا في تلويث الشوارع وانتشار الأمراض). قال الله تعالى (قل لا أجد في مَا أُوحِي إِلَى مُحرِّمًا عَلَى طَاعِم يطعمُهُ إِلَّا أَنْ يَكُونَ مَيْتَةَ أَوْ دَمَا مَسْطُوحًا أَوْ لَحِم خَتْرْيِرِ فَإِنَّهُ رَجِّسُ أَوْ فَسْقًا أَهُلَ لَغَيْرِ اللَّه يه فَمَن اضطر غير باغ ولا عاد فإن رباك غَفُورٌ رحيمٌ) سورة الأنعام الآية (١٤٥). قال الامام الغزالي وهو يتكلم عن منكرات

(من اقتطع) أي أخذ والمراد الأخذ بغير الشوارع: "... فمن المنكرات المعتادة فيها حق، (شيرا) أي قدره من الأرض، (طوقه) وضع الاسطوانات وبناء الدكات متصلة أي جعله طوقا في عنقه. قال الصنعاني: بالأبنية الملوكة ... ووضع الخشب

وتضييق الطريق على المارّة، مع العلم بأنّ حق السكني شيء، ووضع السيارة أمام البيت شيءُ آخر، ومن جشع الملاك أنهم يبنون عمارة سكنية كبيرة، ويقومون بتأجير الجراج، ولا يجد مالك الشقة مكانا يضع فيه سيارته.

ك- عدم البساطة في مواكب المستولين، وتعطيل حركة الشارع ومصالح الناس. • أين نحن من عمر-رضي الله عنه - أمير المؤمنين الخليفة الراشد والامام العادل، الذي كان يحرسه عدله ويحفظه ريه. الذي قال: لو أن يغلة عَثرت في الطريق لسُئل عمر رضى الله عنه- لاذا لم يُمهد لها الطريق؟ ١

وإذا ذكر العدل ذكر العُمران؛ عمر بن الخطاب رضى الله عنه، وعمر بن عبد العزيز- رحمه الله تعالى-.

ل- حوادث الطرق وإهمال المصابين بحجة أنَّ الإنسان لا يريد أنْ يُعطل نفسه مع أنَّ الضرر الخاص يُتحمل لدفع الضرر العام. والناس تحجم عن إنقاذ المصابين لتعقيد الروتين والخوف من تهمة أنه هو الذي صدم المصاب أو القتيل.

م- عدم دفن الحيوانات الميتة، وهذا يسبب الروائح الكريهة والأمراض الخطيرة، وبعض الناس يلقيها في نهر التيل ويلوث المياه.

ي- قطع الطريق بالاعتصام في الميادين وأمام القطارات والخطوط السريعة وتعطيل مصالح الناس، وكذلك قطع الطريق بازدحام الناس أمام المباريات في الشوارع؛ مما يُعطل مصالح الناس وسيارات الاسعاف والمطافئ.

والحمد لله رب العالمين، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم

وأحمال الحبوب والأطعمة على الطرق فكل ذلك مُنْكرُ إِنْ كَانَ يُؤدِّي إِلَى تَضْيِيقَ الطرق واستضرار المارة، وكذلك ربط اللَّهُ وَابُّ عَلَى الطَّرِيقَ بِحَيْثُ يَضِيقَ الطريق وينجس المجتازين منكر يجب المنع منه إلا بقدر حاجة النزول والركوب وهذا لأن الشوارع مشتركة المنطعة وليس لأحد أن يُحتص بها إلا بقدر الحاجة... كذلك تحميل اللَّوابُ مِنَ الأحمال ما لا تطبقه منكر بجب منع الملاك منه، وكذلك ذبح القصاب (الجزّار) إذا كان يذبح في الطريق، ويلوث الطريق بالدم؛ فإنه منكر يمنع منه، فإن في ذلك تضييقًا بالطريق وإضرارًا بالناس بسبب ترشيش النجاسة، ويسبب استقدار الطباع للقادورات، وكذلك طرح القمامة.. وتَبُديدُ قَشُورِ الْبطيخ أو رُشَ الماء بحيث يخشى منه التزلق والتعثر كل ذلك من المنكرات وكذلك إرسال الماء من الميازيب المخرجة من الحائط في الطريق (إحياء علوم الدين ٢-٣٣٩). ع- حضر الشركات في الطريق لعمل المرافق، وإهمال الحضر لمدة طويلة مما

يتسبب في معاناة الناس. غ- القاء مخلفات تشطيب الماني في الشيارع، وعلى الطرق السريعة، مما يتسبب في حوادث الطرق، وبعض سيارات نقل المخلفات تلقى بالقمامة في أي مكان غير الأماكن الخصصة لذلك.

وبعض الناس يفعل ذلك للتخلص من

ف- قطع الطريق بالاعتداء على الأموال وأخذها بالإكراه وهتك الأعراض من جرائم الفساد في الأرض ويُوجِب حد الحرابة.

ق- الوقوف المخالف للسيارات في الطريق وكذلك وضع السيارة أمام الست



# مع بالعداق العربيم العربيم السياق وتتوع أوصاف السياق وتتوع أوصاف العداب في التعرآن الكريم

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على رسول الله المبعوث رحمة للعالمين.

منافت نظر الباحث في كلام المفسرين للقرآن الكريم حين يأتون على وصف العذاب بالألم أو الشدة أو العظمة أو غيرها من أوصاف العذاب أنهم يفسرون هذه الأوصاف ببعضها، وكأنها تتبادل المواقع فيما بينها بصرف النظر عن أحقية سياق ما بوصف بعينه، وهذا يدعو الشيء من الغرابة والدهشة، لا سيما عند المفسرين أصحاب الاتجاه اللغوي من أمثال ابن عطية والزمخشري والقرطبي والرازي، بل ابن عطية والزمخشري والقرطبي والرازي، بل والمتأخرين كأبي السعود والألوسي وغيرهم. إذ لم يقفوا طويلاً عند معاني هذه الأوصاف (الألم- الشدة- العظم- المهانة- الكبر- البوس- الغلظ...) إلخ.

ولم يفرقوا بينها دلاليًا ولغويًا، فقد كانت تفسيراتهم لجمل مثل ولهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ، وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ،.

على نحو: أليم أي موجع. عظيم أي شديد. بئيس: شديد. وإلى هذا ذهب الرازي والشوكاني والقاسمي وغيرهم.

إذن.. ما الفارق بين الكلمتين، وقد وردت كل منهما مستقلة في سياق خاص، وهما من جذرين مختلفين؟ بل إن هذه الأوصاف تشتمل على دلالات بعضها حسي وبعضها معنوي، وبعضها ينص على أنه في الدنيا، وبعض آخر- وهو أكثره في الأخرة، ومما لاشك فيه أن هناك بونًا شاسعًا بين العذابين، عذاب الدنيا وعذاب الأخرة.

... هناك من علماء الأمة الأوائل من كانت لهم عناية باللفظية المفردة، كالأصفهاني في

د. عبد الرحمن فودة

أستاذ البلاغة جامعة القاهرة

المفردات وابن قتيبة في غريب القرآن، وتأويل مشكل القرآن، وابن الجوزي في نزهة الأعين النواظر، والزركشي في البرهان في علوم القرآن، والسيوطي في معترك الأقران، وغيرهم، ولكنهم لم يشفوا الغلة في موضوع البحث، بل لم يقفوا عند الفروق الدقيقة بين هذه الأوصاف، وممن عنوا باللفظة المفردة من العلماء السابقين في التراث نجد علمًا كالخطابي يتناول الفروق الدقيقة بين الكلمات التي ظاهرها الترادف، فيقول: إن في الكلام ألفاظا متقاربة في المعنى، فيقول: وإن في الكلام ألفاظا متقاربة في المعنى، مراد الخطاب، كالعلم والمعرفة، والحمد والشكر، وفي موطن آخر يعلق على قوله تعالى: والدين في الدين المؤمنون؛ ٤).

وقولهم: إن المستعمل في الزكاة المعروض لها من الألفاظ: الأداء والإيتاء والإعطاء ونحوها كقولك: أدى فلان زكاة ماله، وآتاها. وأزكى ماله، ولا يقال: فعل فلان الزكاة ولا يعرف ذلك في كلام أحد فالجواب أن هذه العبارات لا تستوي في مراد هذه الأية وإنما تفيد حصول الاسم فقط، ولا تزيد على أكثر من الإخبار عن أدائها فحسب، ومعنى الكلام ومؤداه المبالغة في ادائها، والمواظبة عليه حتى يكون ذلك صفة لازمة لهم، فيصير أداة الزكاة فعلاً مضافًا إليهم يعرفون به فهم له فاعلون ،. ولعل اللام في (للزكاة) تتضمن معنى التعليل. والمراد أن أفعالهم كلها من أجل التزكية. ونجد الجاحظ يقول:

وقد يستخف الناس ألفاظا ويستعملونها،

V.

وغيرها أحق بذلك منها، ألا ترى أن الله تبارك وتعالى لم يذكر في القرآن الجوع إلا في موضع العقاب. أو في موضع الفقر المدقع والعجز الظاهر، والناس لا يذكرون السغب ويذكرون الجوع في حالة القدرة والسلامة، وكذلك ذكر المطر لأنك لا تجد القرآن يلفظ به إلا في موضع الانتقام، والعامة أكثر الخاصة لا يفصلون بين ذكر المطر وذكر الغيث، اه.

ولعلنا نلاحظ في القرآن أيضًا استعمال كلمة (رب) مكان غيرها من أسماء الله سبحانه حيث اطرد ذكرها في حال الدعاء، وذلك حيث يكون الرء في ضعف، فالحالة تقتضي احتياجه إلى الربوبية.

والقرآن نفسه فيه دعوة لعدم استخدام لفظة مكان أخرى مراعاة للمواقف- أو السياقات- بكل أطرافها، فمن ذلك قوله تعالى: «قالت الأعراب أمنا قل لم تومنوا ولكن قولوا أسلمنا ولا يدخل الإيمان في قلويكم» (الحجرات: ١٤).

وقوله تعالى: «يا أَيُهَا الذينَ آمَنُوا لا تَقُولُوا راعنا وقُولُوا انظُرْنا واسمعُوا وللكافرين عدابُ اليغُ (البقرة: ١٠٤).

ومن المفسرين ابن عطية الذي يقول: (كتاب الله تعالى لو نزعت منه لفظة ثم أدير لسان العرب في أن يوجد أحسن منها لم يوجد).

أما الدراسات الحديثة العربية والغربية فقد التفتت أيضًا إلى نفي الـترادف بالكلية (اي الترادف التام) بين الكلمات المتناظرة أو القريبة المعانى من بعضها.

تقول الدكتورة بنت الشاطئ؛ (قد شهد التتبع الدقيق لمعجم ألفاظ القرآن واستقراء دلالتها يُق سياقها بأن القرآن يستعمل اللفظة بدلالة محدودة ولا يمكن معها أن يقوم لفظ مقام لفظ آخر)

ويقول الدكتور حنفي شرف: «كل لفظة من ألفاظ القرآن وضعت لتودي نصيبها من المعنى أقوى أداء. ولذلك لا نجد فيه ترادفًا. بل كل كلمة تحمل إليك معنى جديدًا».

ويقول الزيات عين اختيار الكلمة الخاصة بالمعنى البداع وخلق، لأن الكلمة ميتة ما دامت في المعجم، فإذا وصلها الفنان بأخواتها في التركيب وضعها موضعها الطبيعي من الجملة وبث فيها الحياة وسرت فيها الحرارة .

فهذا يشير إلى أن الكلمات المتقاربة المعاني- مع فروق دقيقة بينها- لا تتضح بعيدة عن السياق. وانما هي دالة على مرادها العام والخاص إذا وضعت في سياق بعينه دون غيره. إذن لا تقف المضردة في حياة المعجم، فإن غزت موضعها واستوعبته تملكته فكانت آية في الجمال، وإن خسرت معركتها اقتربت من الفوضى والهذيان، وصارت إلى زوال وابتذال.

ونورد فيما يلي التوقف عند كل نوع من هذه الأنواع لتبين ملاءمتها للسياق الذي وردت فيه. ونبدأ أولاً بتعريض الموصوف وهو (العذاب).

العذاب: لغة: هو الإيجاع الشديد، وقد عذبه تعذيبًا؛ أكثر حبسه في العذاب، واختُلف في أصله، فقال بعضهم: هو من قولهم: عَذَب الرجُل: إذا ترك المأكل والنوم، فهو عاذب وعذوب، فالتعذيب في الأصل؛ هو حمل الانسان أن يعذب، أي: يجوع ويسهر، وقيل: أصله من العذب (القذي)، فعذبته أي: أزلت عذب حياته. على بناء: مرضة وقذاد). بناء: مرضة وقذاد). وقيل: أصل التعذيب؛ إكثار الضرب بعذبة السوط، أي: طرفها، وقد قال بعض أهل اللغة؛ التعذيب هو الضرب.

وقيل: هو من قولهم: ماء عذب: إذا كان فيه قذى وكدر، فيكون عذبته كقولك: كدرت عيشه، ورنقت حياته. وعذبة السوط واللسان والشجر؛ أطرافها.

وقيل: هو اسم لما استمر ألمه، ويقال: ماء عذب: إذا استمر سائعًا في الحلق، وأصل العذاب في كلام العرب: الضرب.

فهو اسم لما يؤلم ويذهب بعذبة الحياة من ضرب ووجع وجوع ظمأ.

وهوفي القرآن الكريم على وجوه، منها:

- الحد في الزنا، ومنه: «فعليهن نصف ما على المحمنات من العداب، (النساء: ٢٥)، «وليشهد عذابهما طائفة من المؤمنين، (النور: ٢)، «ويدرأ عنها العداب، (النور: ٨).

- الغرق: ومنه: إنا أرسلنا نوحًا إلى قومه أن أنذر قومك من قبل أن يأتيهم عذاب أليم (نوح: ١). - القذف والخسف والعقوبة في الدنيا، ومنه: وقل هو القادر على أن يبعث عليكم عذابًا من فوقكم (الأنعام: ٦٥).

- الجـوع: ومنـه: ، حتى إذا أخـذنـا مترفيهم

بالعذاب، (المؤمنون: ٦٤)، «ربنا اكشف عنا العذاب، (الدخان: ١٢).

- القتل: ومنه العذبهم في الدنيا (الحشر: ٣)، ولنذيقنهم من العذاب الأدنى (السجدة: ٢١).

- الضرب المؤلم: ومنه: ﴿ وليمسنكم منا عذاب أليم ﴿ ريس ١٨٠ ﴾ .

- نتف الريش؛ ومنه: «لأعذبنه عذابا شديدا (النمل: ٢١).أي: لأنتفن ريشه.

- تعب الخدمة: ومنه: , ما لبنوا في العداب المين، (سبأ: ١٤).

- عذاب القبر: ومنه ولنذيقنهم من العذاب الأدنى (السجدة: ٢١). يعني عذاب القبر، ومنه: «اليوم تجزون عذاب الهون» (الأنعام: ٩٣)، يعني: عذاب القبر.

- العقوبة في الآخرة، ومنه: ﴿إِنْ عِدَابِهَا كَانْ عُرَامِهَا كَانْ عُرَامًا ﴿ (الفَرقان: ٦٥) أي: عقوبتها كانت هلاكًا وخسرانًا، ومنه: ﴿ ولعدابِ الأَخْرِةَ أَشَقَ ﴿ (الرّعد: ٣٤).

أ- الأوصاف التي تكررت في سياقات مختلفة:
 الوصف الأول: (أليم):

وردت هذه اللفظة خمسًا وستين مرة، منها ثمان وخمسون فاصلة وسبع قبل الفاصلة. ومنها سبع وخمسون مرة في عذاب الآخرة. وأربع مرات في الدنيا والآخرة، وأربع في الدنيا، ومعنى (أليم) كما قال الراغب: أن يبلغ إيجاعه غاية البلوغ، والألم هو الوجع الشديد.

يقال: ألم يألم ألمًا فهو ألم. وعنداب أليم: مؤلم. وهناك فرق بين الألم والوجع. فالألم ما يلحقه بك غيرك. والوجع يكون منك ومن غيرك.

وأصل الألم: الوجع. وأليم فعيل بمعنى مُفعل، وكذلك وجيع بمعنى موجع، قال: (ألمن ريحانة الداعي السميع)، فوضع السميع موضع مُسمع.

قال أبن الأعرابي: عداب أليم أي مؤلم، ورجل أليم ومؤلم أي موجع. قال أبو عبيد: يقال: «ألت نفسك، كما تقول: سفهت نفسك،

والعرب تقول: الحُرُّ يعطي والعبدُّ يألم قلبه ». وقد أخرج ابن أبي حاتم من طريق عكرمة عن ابن عباس رضي الله عنهما: أنه قال: «كل شيء في القرآن ألم فهو الموجع».

وبناء فعيل في الصفة المشبهة يدل على الثبوت فيما هو خلقة أو بمنزلتها، كطويل وقصير وفقيه وخطيب.

وهو في المبالغة يدل على معاناة الأمر وتكراره حتى أصبح كأنه خلقة في صاحبه وطبيعة فيه كعليم أي أنه لكثرة نظره في العلم وتبحره فيه أصبح العلم سجية ثابتة فيه.

ولعل هذه الدلالة تنطبق على وصف (الأليم) لما يعانيه المعذب من آلام التعذيب الحسي-والنفسي- فتنبعث أصوات تألمه، وتلازمه وتصير ثابتة له كالصفات الخلقية.

وبالنظرية سياق الأيات التي وردت فيها هذا الوصف وجدت ما يلي:

أ- أن هـوُلاء المعذبين بحثوا عن اللذة ويشترون به ثمنا قليلا، (البقرة: ١٧٤)، إن الذين يشترون بعهد الله وأيمانهم ثمنا قليلا، (آل عمران: ٧٧)، وقلن يقبل من أحدهم ملء الأرض ذهبا ولو اقتدى به (آل عمران: ٩١)، إن الذين اشتروا الكفر بالإيمان، (آل عمران: ٩١)، ولا تحسبن الذين يفرحون بما أتوا، (آل عمران: ١٨٨)، وليبلونكم الله بشيء من الصيد تنالهم أيديكم ورماحكم، (المائدة: (الأنعام: ٧٠)، والذين أبسلوا بما كسبوا، (الأنعام: ٧٠)، والذين كفروا لهم شراب من حميم، (يونس: ٤)، وغيرها، فجاءت النتيجة خلاف مقصودهم، حيث قاسوا أشد ألوان العذاب إيلامًا وهو العذاب الأليم الميدانهم ونفوسهم.

ب- أن الوصف يسبق بمثل هذه الكلمات: (نذيق- بشَر- تنجيكم- يجركم- يخافون)، وتحمل بعضها معاني البشارة والنجاة والدوق، فتشرئب نفوس هؤلاء وتميل إلى هذه البشارة ولكنها سرعان ما تصدم حين تكون البشرى عذابًا أليمًا (1

## جماعة أنصار السنة المحمدية

## تأسست عام 1345هـ- 1926م



الدعوة إلى التوحيد الخالص من جميع الشوائب، وإلى حب الله حبًا صحيحًا صادقًا يتمثل في طاعته وتقواه، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبًا صادقًا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين - القرآن الكريم، والسنة الصحيحة - ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط؛ عقيدةً وعملاً وخلقًا.

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره - في أي شأن من شئون الحياة - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.

Upload by: altawhedmag.com



للحصول على الكرتونة الاتصال على قسم التوزيع

٠ ٢ ٢ ٣ ٩ ٣ ٦ ٥ ١ ٧ / ت

Upload by: altawhedmag.com